
1 

 

 

Universität Paderborn 

Fakultät für Kulturwissenschaften  

Zentrum für Komparative Theologie und Kulturwissenschaften 

 

 

Der Mensch als Selbstmitteilung Gottes. 

Offenbarungstheologie und theologische Anthropologie bei 

Karl Rahner (1904-1984) und Morteza Motahhari (1919-1979) 

 

 

Schriftliche Doktorarbeit vorgelegt im Rahmen des Promotion Abschlusses an der 
Universität Paderborn im Fach Komparative Theologie der Religionen von 

Mojtaba Beidaghy                                                                                                         
Martikel-Nr.:6727435 

 

 

 

Paderborn, September 2019 

Erstgutachter: Prof. Dr. Klaus von Stosch 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Mohammad Legenhausen 



2 

 

 

1 Inhalt 
1 EINLEITUNG ................................................................................................................. 5 

1.1. Zur Erläuterung des Themas und Begründung des Vergleichs zwischen 

Rahner und Motahhari................................................................................................. 5 

1.2. Anthropologie in der christlichen und islamischen Theologie ........................ 6 

1.3. Forschungszweck ............................................................................................ 8 

1.4. Karl Rahners transzendental-anthropologische Wende ................................ 10 

I. DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN GEDANKEN VON MORTEZA MOTAHHARI ... 14 

1. die Gedankenwelt des Denkers Morteza Motahhari ................................................. 14 

1.1. Der Mensch als Ausgangspunkt der Theologie................................................. 22 

1.2. Lebensgeschichte und gedankliche Entwicklung Motahharis ........................... 25 

2. Die Fitrat als Schlüsselbegriff und methodische Orientierung in der Humantheologie

 49 

2.1. Geschichtlicher Hintergrund der Theorie der Fitrat in islamischen Theorien ... 49 

2.2. Motahharis Ansichten über die Stellung und Wichtigkeit der Fitrat ................. 50 

2.3. Motahharis Denkansatz zur Erlangung seiner Theorie der Fitrat ...................... 52 

2.4. Konzeptualisierung des Begriffs Fitrat ............................................................. 53 

2.5. Arten der Fitrat .................................................................................................. 54 

2.5.1 .  Die Erkenntnis betreffende Fitrat .................................................................. 55 

2.5.2. Die Neigung betreffende Fitrat ..................................................................... 55 

2.6. Motahharis Methodik zum Beweis der Fetriat .................................................. 56 

2.7. Bewertung der Argumentationsmethode Motahharis ....................................... 58 

2.8. Die epistemologische Funktion der Theorie der Fitrat ...................................... 59 

2.8.1. Fitrat – zur philosophischen Begründung ..................................................... 60 

2.8.2. Fitrat – zur theologischen Begründung ......................................................... 62 

2.8.3 .  Anthropologie ............................................................................................... 63 

2.8.4 .  Religionswissenschaft ................................................................................... 64 



3 

 

2.8.5 .  Die Erörterung der Frage des Angeborenseins der Religion ......................... 65 

2.8.6 .  Ursprung der Religion ................................................................................... 65 

2.8.7 .  Ewigkeit und universale Gültigkeit der Moralprinzipien .............................. 66 

3. Die Theorie der Fitrat und die Nicht-Muslime .......................................................... 70 

3.1. Kritik am Pluralismus ....................................................................................... 70 

3.2. Kritik am Exklusivismus ................................................................................... 75 

3.3. Angeborener Islam als Schlüsselwort des Seelenheils ...................................... 78 

3.4. Die Rolle des Glaubens und der Taten, die zum Seelenheil des Menschen 

führen 79 

3.5. Hintergrund der Theorie des angeborenen Islams ............................................. 84 

3.6. Bewertung der Theorie des angeborenen Islams ............................................... 85 

4. Die Eigenschaften und das Kriterium der Theologische Anthropologie aus der Sicht 

Motahharis ........................................................................................................................ 94 

4.1. Theologischer Formalismus und Negierung der Beweisführung in der Religion

 94 

4.2. Das gescheiterte Vereinen anscheinend widersprüchlicher Lehren und das 

Verfallen in beliebige Interpretationen ......................................................................... 96 

4.3. Die Bedingung für die Wiederbelebung des religiösen Gedankens .................. 98 

4.4. Die Rationalität der islamischen Denkschule.................................................. 101 

4.5. Die Folgen der Theorie von Motahhari im Zusammenhang mit der rationalen 

Theologie .................................................................................................................... 104 

4.6. Gerechtigkeit als ein von der Offenbarung unabhängiger menschlicher Wert 108 

4.6.1. Wie definiert Motahhari genau diese Gerechtigkeit ? ................................. 110 

5. Kritische Punkte an Motahharis Theorie ................................................................. 118 

5.1. Argumente für die Fitrat-Theorie .................................................................... 122 

5.1.1. Indirekte Argumentation ............................................................................. 122 

5.1.2. Direkte Argumentation ................................................................................ 123 

5.2. Funktion der Fitrat-Theorie ............................................................................. 128 

II. DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN GEDANKEN VON KARL RAHNER .......... 133 



4 

 

1. Neue Situation, neue Methode, neue Aussagen ...................................................... 133 

1.1. Heideggers Einfluss auf Rahnersche Theologie .............................................. 134 

1.2. Rahners Erklärungsversuche für die katholische Krisensituation ................... 137 

2. Transzendentale Erfahrung bei Karl Rahner ........................................................... 145 

2.1. Transzendental ................................................................................................ 148 

2.2. Transzendentale Erfahrung ............................................................................. 152 

2.3. Karl Rahners transzendental-anthropologische Methode................................ 156 

2.3.1. Der Kopernikanische Ansatz bei Kants Philosophie ................................... 158 

2.3.2. Maréchals kritische Auseinandersetzung mit der transzendentalen Methode 

Kants 159 

2.3.3. Der Unterschied in der weitergeführten und der transzendentalen Methode 

bei Josef Maréchal und Karl Rahner ....................................................................... 160 

3. Die Gnade als Herzstück der Theologie Rahners .................................................... 162 

3.1. Die Konzentration auf den Kern der christlichen Botschaft ........................... 162 

4 .  Übernatürliches Existential als Geheimnis des Menschen ...................................... 173 

4.1. Die menschliche Reflexion als kritisch-rückwirkendes Denken ..................... 176 

5. Der Mensch als das Ereignis der Selbstmitteilung Gottes ...................................... 183 

5.1. Die Spitze der Theologie Rahners, ihre Folgen und Herausforderungen ........ 183 

5.2. Zum Verständnis des Selbstmitteilungsbegriffes ............................................ 185 

5.3. Realsymbolbegriff als Ausgangsbasis ............................................................. 188 

5.4. Anthropologische Konsequenz des Realsymbolbegriffs ................................. 192 

5.5. Freiheit gegenüber Gott................................................................................... 195 

5.6. „Unmittelbarkeit zu Gott“ durch Selbstmitteilung Gottes .............................. 198 

5.7. Selbstmitteilung Gottes im Menschen als formale Ursächlichkeit ................. 201 

5.8. Von transzendentaler Selbstmitteilung Gottes zu kategorialer Selbstmitteilung 

Gottes 202 

6. Fazit ......................................................................................................................... 204 

7. Literaturverzeichnis................................................................................................. 210 

 



5 

 

1 EINLEITUNG 

 

1.1. Zur Erläuterung des Themas und Begründung des Vergleichs 

zwischen Rahner und Motahhari 

 

Was für ein Geschöpf ist der Mensch? Was sind seine Potenziale und Fähigkeiten? 

Was sind seine Schwächen und Mängel? Entsprechen seine ontologischen 

Strukturen der Führung Gottes? Dies sind grundlegende Fragen, die würdig sind, 

von Anthropologen beantwortet zu werden. Man kann sogar sagen, dass diese 

Fragen vor allen anderen Fragen zu beantworten sind. Wenn, wie Immanuel Kant 

sagte, dies die wichtigsten Fragen der Menschen sind, müssen wir erkennen, dass 

die Metaphysik, Ethik, Religion und Anthropologie die Antwortsuche auf diese 

Fragen in den Mittelpunkt stellen müssen1 und dass die ersten drei Fragen von der 

letzten Frage abhängig sind. „Im Grunde könnte man aber alles dieses zur 

Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.“2 

Über die grundlegende Bedeutung der Anthropologie hinaus, zählen ihre 

Streitobjekte zu den wichtigsten Diskussionsthemen in den heutigen 

Wissenschaften. Max Scheler, der Wiederbegründer der philosophischen 

Anthropologie des 20. Jahrhunderts, sagt, „dass die Probleme einer  

philosophischen Anthropologie heute geradezu in den Mittelpunkt aller 

philosophischen Problematik in Deutschland gerückt sind, und dass auch weit 

hinaus über die philosophischen Fachkreise Biologen, Mediziner, Psychologen und 

Soziologen an einem neuen Bilde von Wesensaufbau des Menschen arbeiten“3. 

 
1 Vgl. DIERKES, HANS, Philosophische Anthropologie. Texte und Materialien für den Unterricht, 

Stuttgart 2010, 6. „Einen ersten und immer wieder zitierten Reflex auf diese Entwicklung 

(Etablierung Anthropologie als Disziplin […] formuliert Immanuel Kant, wenn er der Philosophie 

nach ihrem „Weltbegriff“ die Beantwortung folgender Fragen zur Aufgabe macht.“ 
2 Vgl. WEISCHEDEL, WILHELM (Hg), Immanuel Kant Werke in sechs Bänden. Bd. 3: Schriften zur 

Metaphysik und Logik, Darmstadt 1975,448. „1) Was kann ich wissen? 2) Was soll ich tun? 3) Was 

darf ich hoffen? 4) Was ist der Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die 

Moral, die dritte die Religion, und die vierte die Anthropologie. Im Grunde könnte man aber alles 

dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.“ 
3 Vgl. FRINGS, MANFRED S. (Hg.), Max Scheler Späte Schriften, Bern-München 1976, 10. 



6 

 

1.2. Anthropologie in der christlichen und islamischen Theologie 

 

Der Mensch hat eine entscheidende Rolle in der Theologie der Offenbarung, weil 

alles beim Menschen endet und in gewisser Weise auch beim Menschen beginnt. 

Aus der Perspektive der abrahamischen Religionen sendet Gott die Offenbarung für 

die Leitung und Glückseligkeit der Menschen. Besser gesagt ist die Offenbarung 

aus der Perspektive der Offenbarungstheologie der Plan Gottes, der die 

Glückseligkeit der Menschen aufzeigt. Daher ist beim Studium der Religion die 

Anthropologie als das erste wichtige Thema zu betrachten. Hinzu kommt, dass auch 

epistemologisch gesehen, jede Rede von Gott beim Menschen und den 

Bedingungen der Möglichkeit seiner Erkenntnis beginnen muss. Von daher kann 

man gleich aus doppeltem Grund sagen, dass die Reflexion über das menschliche 

Wesen und seine Stellung in der Schöpfung aus der Perspektive der jeweiligen 

Religion notwendig sind, um die Strukturen dieser Religion zu kennen und zu 

verstehen. Insofern kann man behaupten, dass ohne die Anthropologie einer 

Religion zu verstehen, diese nicht genau und vollständig verstanden werden kann.  

Obwohl es in der Bibel und im Koran viele Verse über den Menschen aus 

unterschiedlichen Perspektiven gibt, wird die Anthropologie in der christlichen und 

islamischen Theologie unterschiedlich betrachtet. Während die christliche 

Theologie die Anthropologie und ihre Themen ernsthaft betrachtet und sogar einen 

speziellen Bereich dafür hat, wurde die Anthropologie in der islamischen Theologie 

nicht als selbstständiges Thema betrachtet. Die anthropologischen Themen in der 

islamischen Theologie werden unter Themen wie der Gotteslehre, Eschatologie und 

der Begründung der Existenz Gottes behandelt. Sie werden als Einführung für 

andere Themen herangezogen. Ein Beispiel für diese Tatsache wäre, dass die Frage 

nach der Willensfreiheit des Menschen im Themenbereich der Gotteslehre 

behandelt wird. Diejenigen, die das Argument der Willensfreiheit vertreten, sind 

der Meinung, dass wenn der Mensch in seiner Handlungsweise nicht frei wäre, eine 

Belohnung oder Bestrafung für dieses determinierte Handeln ungerecht wäre. Weil 

diese Theologen um die göttliche Gerechtigkeit besorgt sind und nicht wollen, dass 

an dieser gezweifelt wird, behandeln sie die Willensfreiheit des Menschen in der 



7 

 

Gotteslehre. Die Gruppe von Theologen, welche die Willensfreiheit des Menschen 

verneinen, sind besorgt über die dadurch scheinbar gegebene Einschränkung der 

Allmacht Gottes. Des Weiteren behandeln sie die Willensfreiheit des Menschen 

unter dem Thema der Vorsehung und Vorherbestimmung Gottes. Darüber hinaus 

wurden die anthropologischen Themen in der Eschatologie diskutiert. Jedoch nicht 

unabhängig, sondern als Einführung, um das Jenseits zu beweisen. Der Hinweis 

darauf, dass der Mensch nicht einfach mit dem Tod endet, also nicht nur einen 

Körper, sondern eine ewige Seele hat, beweist, dass es ein anderes Leben geben 

muss. Diskussionen um den Dualismus von Seele und Körper und wie sie 

zueinander in Beziehung stehen, ebenso die Immaterialität und Unsterblichkeit der 

Seele, sind einführende Themen für die Auferstehung am Jüngsten Tag.  

Die Diskussion über das Wesen beziehungsweise die besondere Art der Schöpfung 

des Menschen aus der koranischen Perspektive ist ein weiteres Thema der 

Anthropologie. In den Kalam-Büchern wurde dies in den Diskussionen über den 

Beweis Gottes als Begründung für die Existenz Gottes aufgenommen. Daher kann 

gesagt werden, dass die Anthropologie ein fehlendes Glied in der islamischen 

Theologie darstellt. Obwohl sie in anderen Wissenschaften wie Philosophie und 

Mystik ein wichtiges Thema ist, spielt sie in der islamischen Theologie keine 

bedeutende und unabhängige Rolle. 

Dennoch handelt Morteza Motahhari anders und eröffnet einen neuen Weg. So sind 

in seinem sechsbändigen Werk, das als eine Einführung in die islamische 

Anschauung gilt, nicht nur zwei Bände zu den Themen der Anthropologie (Mensch 

und Glaube, Mensch im Koran) zu finden, sondern zudem beginnt er seine 

Theologie mit dem Menschen, während alle anderen wichtigen theologischen 

Einführungen mit dem Thema Gott und seiner Begründung beginnen. An dieser 

Stelle liegt es nahe, die Ideen von Rahner mit denen von Motahhari zu vergleichen. 

Die Theologie mit dem Menschen und nicht mit Gott zu beginnen, wird damit 

begründet, dass es der Mensch ist, der angesprochen wird, und wir als Menschen 

von Gott nur in menschlicher Weise sprechen können. Zugleich gilt es, das 

menschliche Wesen so zu entfalten, dass deutlich wird, dass der Mensch 

grundsätzlich dazu in der Lage ist, an Gott zu glauben. Auf diese Erneuerung 



8 

 

verweist Rahner in seinem Buch Grundkurs des Glaubens, aber auch schon in 

seinem Frühwerk Hörer des Wortes. Nicht nur von ihrer Methodik her, den 

Menschen an den Beginn ihrer Theologie zu setzen, sind Rahner und Motahhari 

vergleichbar, sondern auch inhaltlich sind Ähnlichkeiten zu verzeichnen. Während 

in der Theologie Rahners der Mensch als Selbstmitteilung Gottes verstanden wird, 

sieht Motahhari den Menschen als besondere Schöpfung, welche das Potenzial hat, 

Gott zu erkennen und sich ihm zuzuwenden.   

Motahhari bedient sich des koranischen Begriffs Fitrat, um seine Position zu 

klären. Fitrat bedeutet eine spezielle Form der Schöpfung, die im Koran nur für den 

Menschen verwendet wird und meint, dass der Mensch in seinem Inneren zu Gott 

hingezogen ist und ihn erkennen kann. 

  

1.3. Forschungszweck 

 

Diese Forschung hat die Absicht, die Ansichten über die menschliche Natur in 

Christentum und Islam auf der Grundlage der katholischen und schiitischen 

Theologie zu vergleichen. Genauer möchte ich über die menschliche Natur aus der 

Sicht Karl Rahners und von Morteza Motahhari nachdenken. Was sind die 

gemeinsamen Merkmale der Menschen? Welche Kriterien gibt es für die 

Unterscheidung? Kennt der Mensch aus seinem Inneren heraus Gott und liebt er 

ihn? Oder gibt es keine innere Instanz für Glaube an und Liebe zu Gott? Wenn Gott 

im Inneren der Menschen ist, warum leugnen einige Menschen Gott und wenden 

sich von ihm ab? Was ist die Funktion und die Bedeutung der theologischen 

Anthropologie für die Sorgen des heutigen Menschen, beziehungsweise wie kann 

diese Bedeutung aussehen? Antworten auf diese Fragen werden aus der Sicht von 

Karl Rahner und Morteza Motahhari, zwei der bedeutendsten und einflussreichsten 

katholischen und schiitischen Theologen des zwanzigsten Jahrhunderts in 

Deutschland und im Iran, erforscht. Beide Denker sind in ihrer theologischen 

Tradition wichtig und wirksam und haben in ihrer Theologie innovative Ideen für 

die Anthropologie vorgestellt. Warum befasst sich diese Arbeit nun mit eben diesen 



9 

 

beiden Theologen? Es gibt zwei besondere Auswahlkriterien, die auf beiden 

zutreffen: a) Beide Theologen entwickeln ihre Theologie vom Menschen her und 

bemühen sich doch zugleich um Treue zur Tradition und damit auch zur Heiligen 

Schrift, b) sie haben nicht nur die vorangehenden Ideen erläutert und kommentiert, 

sondern selbst neue Ideen hervorgebracht und neu gedeutet.   

Für die Behandlung dieses Themas bei Rahner und Motahhari setzt diese Arbeit bei 

folgenden Fragen an:   

Wie gehen die beiden Theologen das Thema der theologischen Anthropologie an? 

Mit welchen Methoden rationalisieren und begründen sie ihre Ansichten?  

Was ist der Inhalt ihrer theologischen Anthropologie?  

Was meint Rahner, wenn er vom Menschen als Selbstmitteilung Gottes spricht?  

Was ist die angeborene Fitrat im Menschen und was sind ihre Komponenten? 

Wo liegt die Stellung der theologischen Anthropologie in ihrer Theologie?  

Wie und wo kann diese Theologie angewendet werden? 

 

Der Schwerpunkt der koranischen Bilder vom Menschen ist die Fitrat.  Daher nennt 

Motahhari Fitrat in der Theologie an einer Stelle die „Mutter der Dinge“4 und sie 

wird an einer anderen Stelle als das „Mutterprinzip“5 betrachtet. 

Motahhari erschließt die Fitrat-Theorie aus den religiösen Texten, meint aber, dass 

ihre Begründung grundsätzlich philosophisch ist. Um die Fitrat zu begründen, 

verwendet er die Methodik der logischen Analyse und bezieht sich auf allgemein 

menschliche Erfahrungen. Er kritisiert auch die soziologischen und 

psychologischen Perspektiven. Seine Begründungsform ist in ihrer argumentativen 

Stringenz und ihrer explikativen Beweiskraft besonders überzeugend. 

Die Funktion dieser Theorie kann aus drei Perspektiven untersucht werden. Aus der 

Perspektive der logischen Resultate, der konkreten Spuren im persönlichen und 

sozialen Leben und den kognitiven Ergebnissen. Motahhari verwendet diese 

Theorie vorwiegend aus der Perspektive der kognitiven Ergebnisse. Er verwendet 

 
4 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Einführung in die islamische Weltsicht. Bd. 1: Mensch und Glaube, 

Tehran 2008, 61. 
5 DERS., Einführung in die islamische Weltsicht. Bd. 5: Gesellschaft und Geschichte, 105. 



10 

 

Fitrat mal als Antwort, mal als Lösung für die theologischen Fragen sowie als 

Kriterium für die Einschätzung der Meinungen. Die Liste der theologischen 

Diskussionen, die für die Fitrat angewandt wird, lautet wie folgt: Erkenntnistheorie, 

Gotteslehre, die Universalität und Zeitlosigkeit der Ethik, die Anthropologie und 

menschliche Authentizität sowie die Philosophie der Erziehung. Die 

religionswissenschaftlichen Fragen werden bei Motahhari auch aus der Perspektive 

der Fitrat thematisiert und beantwortet. 

1. Der Ursprung der Religion.  

2. Wie lässt sich die Beziehung zwischen Religion und Menschen erklären.  

3. Die anderen Religionen und religiöse Vielfalt.  

4. Unterschiedliche Gläubigkeit und die Logik des Glaubensverständnisses. 

Motahhari verwendet hauptsächlich Fitrat für die theologischen Diskussionen.6 

 

1.4. Karl Rahners transzendental-anthropologische Wende 

 

Die Suche nach dem Zustand der menschlichen Existenz taucht in allen Werken 

von Rahner auf. Diese Suche hat in seinem anfänglichen Werk zunächst 

philosophischen Duft und Geschmack, der allmählich theologischen Duft und 

Geschmack annimmt. Das verbindende Glied zwischen diesen beiden Epochen – 

philosophischer und theologischer Provenienz – ist die Suche nach dem Wesen des 

Menschen und die Entdeckung seiner inneren Beziehung zum Geheimnis des 

absoluten Seins.  Die Wurzel seiner Gedanken ist sein Interesse für den Menschen. 

Aus dem Grund, dass die Theologie von Rahner auf Menschen, seine 

Vorbedingungen und sein Sein fokussiert ist, wird sie Transzendentaltheologie 

genannt. Er stellt in der Tat diese kantischen Ausdrücke – transzendental / die 

Vorbedingungen des Menschen – als Reaktion auf die Unmöglichkeit der 

metaphysischen Erkenntnis von Kant dar. In Geist in der Welt analysiert Rahner die 

Vorbedingungen, die die Erkenntnis ermöglichen. Solche Vorbedingungen haben 

 
6 Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Motahhari & Modern Islamic Theology, Tehran 2005, 

274. 



11 

 

seiner Meinung nach theologischer Bedeutung, weshalb er mit ihr geistige 

Vorbedingungen im Menschen zu beweisen sucht und damit viele christliche 

Lehrsätze neu zu lesen und zu rezipieren beginnt.    

 

1.4.1. Der Mensch als Selbstmitteilung Gottes 

Rahner glaubt, dass Gott sich zu einem Teil der menschlichen Existenz gemacht hat 

und den Menschen so an seiner Existenz teilhaben lässt. In der christlichen 

Theologie weist die visio beatifica darauf hin, dass der gläubige Mensch im 

Paradies Gott von Angesicht zu Angesicht gegenübersteht bzw. – etwas weniger 

anthropomorph formuliert – die Vollendung des Menschen in der Schau Gottes 

besteht. Diese Rettung und Erlösung sind nur durch die Gnade, die erschaffene 

Gnade genannt wird, möglich. Der Mensch kann diese nicht aufgrund seiner Natur 

erreichen. Rahner ist der Meinung, dass es über diese Gnade hinaus auch eine 

Gnade gibt, die zu Beginn der Schöpfung des Menschen als Geschenk Gottes in uns 

hineingelegt wurde. Im vierten Kapitel seines Werkes Grundkurs des Glaubens 

erklärt Rahner, dass Gott sich selbst dem Menschen gegeben hat. Dieses Geschenk 

nennt er die unerschaffene Gnade, weil sie ein Teil vom unerschaffenen Gott ist. 

Diese besondere Beziehung nennt Rahner die Selbstmitteilung Gottes im 

Menschen. Seiner Meinung nach ist die Selbstmitteilung Gottes der Hauptteil des 

Menschen, der ihn von anderen Wesen unterscheidet.  

 

1.4.2. Übernatürliches Existential 

Der Begriff des übernatürlichen Existentials hat in der Theologie Rahners eine 

große Bedeutung. Er schlägt vor, dass die Gnade als eine zugleich übernatürliche 

und existentiale Prägung des Menschen angenommen werden soll – eine auf den 

ersten Blick paradoxe Idee. Sie wird dadurch nachvollziehbar, dass zum einen der 

Mensch Gnade von außen (fremd) annimmt und zum anderen der Mensch als Natur 

ohne Gnade gedacht wird, damit die Gnade als frei von Gott gegeben verstanden 

wird. Rahner argumentiert, wenn Gott ein Wesen für das Leben mit Gnade 

erschaffen hat, dann hat er in die Natur dieses Wesens auch die Möglichkeit gelegt, 



12 

 

diese Gnade zu empfangen.  Die Natur steht in Verbindung mit Gnade und ist offen 

für diese, sie ist aber nicht eins mit ihr, denn die Natur benötigt die Gnade. 

Dementsprechend ist die Fähigkeit, Gnade zu empfangen, existenzieller und 

notwendiger Bestandteil der menschlichen Existenz. Darüber hinaus könnte Gott, 

weil er nicht verpflichtet ist, den Menschen so zu erschaffen, ihn auch anders 

erschaffen – zum Beispiel ohne Gnade. Das nennt Rahner dann reine Natur, was 

bedeutet, dass Gott dem Menschen diese unerschaffene Gnade durch freien Willen 

geschenkt hat. Deshalb ist diese Gnade übernatürlich. Rahner betont, dass das 

übernatürliche Existential konkret und objektiv ist und nicht als ein Vermittler 

zwischen Menschen und Gott verstanden werden darf. Die Verbindung zwischen 

Gnade und Natur soll nicht so erklärt werden, dass die Natur des Menschen vom 

übernatürlichen Existential und dieses wiederum von der Gnade abhängig ist. Die 

Erfahrung, die wir mit der Gnade machen, ist nicht in unseren täglichen Aktivitäten 

offensichtlich, denn Gnade ist die Vorbedingung für all(e) unsere Erfahrungen. Das 

ist ein ‚Horizont‘7 der Transzendenz, welcher dem Menschen manchmal bewusst 

wird, aber von ihm nicht gedeutet werden kann. 

Rahner betont, dass diese besondere Schöpfung des Menschen ein Geschenk ist; 

die Annahme oder Ablehnung hat keine Wirkung auf die Anwesenheit im 

Menschen. Diese Gnade ist Anwesenheit in all unseren Erfahrungen, existiert in 

allen menschlichen Tätigkeiten und ist in uns verbreitet. Das heißt, dass die Gnade 

ein Potenzial im Menschen ist, welches offen für die Verwirklichung ist, und auch 

wenn es nicht verwirklicht wird, nicht bedeutungslos oder nichtig wird. Denn auch 

wenn die Selbstmitteilung Gottes im Menschen nicht manifest wird, bleibt das 

Potenzial der Offenheit zur Transzendenz bestehen und hat weiterhin als Bedingung 

der Möglichkeit von Erkenntnis im Menschen eine große Bedeutung.   

Die Idee der theologischen Anthropologie ist für Rahner und Motahhari 

Organisator und Ordnungsgeber ihrer Gedanken. Ohne diese Idee zu verstehen, ist 

 
7 Vgl. SCHÖNDORF, HARALD, Die Bedeutung der Philosophie bei Karl Rahner. In: HARALD 

SCHÖNDORF (Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg im Breisgau 

2005. 13-31. „Aus dem Denken Husserls hat Heidegger den Ausdruck „Horizont“ übernommen, 

den wir gleichfalls bei Rahner finden, wenn er davon spricht, dass unser Erkennen immer schon auf 

die umfassende Ganzheit des Seins ausgreift und sie darum implizit und unthematisch miterkennt.“ 



13 

 

es nicht möglich, ihre Theologie zu verstehen. Darüber hinaus ist die Kritik der 

theologischen Anthropologie die Grundlage ihrer theologischen Gedanken. 

Bieten sie eine präzise Erklärung von theologischer Anthropologie? Verwenden sie 

theologische Anthropologie nicht ungenau, um die Theologie zu verteidigen?  

Diese Arbeit will Antworten auf diese Fragen geben, weshalb sie im Folgenden 

genauer betrachtet werden. 



14 

 

I.  DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN 

GEDANKEN VON MORTEZA MOTAHHARI 

 

1. die Gedankenwelt des Denkers Morteza 

Motahhari 

 

Motahhari gilt als einer der wirkungsvollsten muslimischen Theologen der 

Gegenwart und zudem als der kreativste Kopf der letzten Jahre in der iranischen 

Gesellschaft.8 Motahhari war ein Denker, dessen umfangreiche wissenschaftliche 

Werke nicht nur eine große Leserschaft aus der einfachen Masse anzogen, sondern 

auch die elitären Schichten, wie es nur wenige andere zeitgenössische Denker 

seines Ranges vermochten.9 Zwar wurden all seine Artikel und Bücher noch in 

seinem relativ kurzen Leben publiziert, dennoch blieb auch nach vierzig Jahren bis 

zum heutigen Tag ein Teil seiner Vorlesungen und Reden unveröffentlicht. Aber 

ein interessierter Forscher sieht sich trotz alledem immerhin mit einem 

Gedankengut von vierzigtausend Seiten konfrontiert. Noch in den Jahren nach 

seinem Märtyrertod wurden hunderte Bücher, Artikel und Dissertationen über seine 

Gedanken verfasst, wobei jedoch ein wichtiger Punkt von der wissenschaftlichen 

Gemeinschaft unbeachtet blieb. Es handelt sich um einen Punkt, zu dem es mir kein 

Werk zu geben scheint, das sich direkt oder indirekt damit beschäftigt. Ich denke 

an das Thema der anthropologischen Wende, die hinsichtlich des Ausgangspunkts 

der islamischen Theologie meiner Ansicht nach dem wichtigsten Ereignis in den 

theologischen Gedanken Motahharis darstellt. 

In seinen letzten Lebensjahren schlug er einen neuen Weg in der islamischen 

Theologie ein, der in der Tradition der traditionellen Systematischen Theologie 

bzw. des Kalam unüblich war. „Wohl aber hat er eine theologische Weltsicht der 

 
8 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs 

über Herrschafts-und Staatsdenken im 20.Jahrhundert, Wiesbaden 2002, 179. 
9 Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 20. 



15 

 

Schia vermittelt, die sich nicht direkt einer traditionellen theologischen Schule 

zuordnen läßt. Er bemühte sich grundsätzlich darum, die Elemente der Theologie 

in ihren wesentlichen Bestandteilen in einen inneren Diskurs einzubinden. Die 

„neue Theologie“ (kalam-e gadid), wie man sie nennen mag, entstand infolge des 

sozialen, politischen und geistigen Umbruchs in jener Zeit, der von der Begegnung 

mit den modernen geistigen Strömungen in Westen und Osten profitierte.“10 Die 

tradierte Vorstellung ist, dass der Kalam oder die Wissenschaft der 

Glaubensprinzipien mit Themen wie der Gotteslehre, Beweisgründen der Existenz 

Gottes und der göttlichen Attribute beginnt und mit der Prophetie, als einem 

Wegweiser von den bzw. als Reflexion auf die Menschen, die die göttliche 

Botschaft und die Offenbarung weitertragen, fortgesetzt wird. Ergänzend werden 

dann Gründe für die Notwendigkeit der Prophetie und über deren Sinn angeführt, 

ganz zum Schluss wird die Auferstehung angesprochen und die Gründe für die 

Existenz des Lebens nach dem Tode. Dieser Diskussionsverlauf ist nicht nur im 

Kalam gegeben, sondern auch in der kontroverstheologischen Tradition der 

jüdischen Religion. Das heißt, dass in den abrahamitischen Religionen11 die 

Theologie grundsätzlich immer in der gleichen Reihenfolge verfasst und vorgestellt 

wird: Gotteserkenntnis, Prophetie und Auferstehung. Der übergeordnete Trend in 

den theologischen Büchern abrahamitischer Religionen zeigt, dass seit jeher in der 

Theologie zuallererst Gott und seine Existenzbeweise zur Diskussion gestellt 

werden. Darüber hinaus werden nachfolgend die Prophetie und deren 

Erkenntniswege inklusive Beweisen und schließlich die Auferstehung und das 

Leben nach dem Tode thematisiert.  

 
10 HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 181. Hier ist zu 

bemerken: Mullah Abderrazak Lahiji (1070), der Schüler und Schwiegersohn von Mulla Sadra, war 

der einzige Theologe, der die islamische Theologie mit dem Menschen schon begonnen hatte. In 

seinem Buch „Gohar Morad“, welches eine komplette Reihe von Glaubensprinzipien umfasst, 

erarbeitete er eine neue Reihenfolge, einzigartig in dem Kalam. Es gibt eine Einleitung, drei Kapitel 

und einen Schluss. Die Einleitung behandelt die existentielle Stellung des Menschen und das 

Beschreiten des Weg Gottes, den Sinn der Philosophie und der Kontroverstheologie. Das erste 

Kapitel berichtet über die Selbsterkenntnis, das zweite über die Gotteserkenntnis, das Erkennen des 

Befehls Gottes und die Träger seiner Botschaft sowie über die Themen Prophetie und Imamah. Das 

dritte Kapitel behandelt die Folgen der Taten, das Leben nach dem Tode und die Auferstehung. Im 

Schlussteil des Buches wird die Sittenreinheit und die Stationen des mystischen Weges 

angesprochen. 
11 Außer Christentum bzw. christliche Theologie. 



16 

 

In Motahharis letztem Buch, ein Jahr vor seinem Tod wird der Mensch, der in den 

Glaubensprinzipien den Mittelpunkt darstellen soll, behandelt. Dies stellt eine 

thematische, von der westlichen Philosophie begrüßte Wende dar, die als ein 

wichtiges Ereignis wahrgenommen wurde. Die kopernikanische Wende ist ein 

immer wieder vorkommender Begriff. Alles begann damals, als Galileo und 

Kopernikus anhand ihrer Forschungen zu ihrem heliozentrischen Weltbild 

gelangten, in dem die Sonne im Zentrum des Kosmos ruht. Unter der 

kopernikanischen Wende versteht man diese Abkehr vom geozentrischen Weltbild 

und die Anerkennung des heliozentrischen Weltbildes. Danach behauptete Kant, 

dass das Forschungsobjekt der Philosophie nicht der Gegenstand außerhalb des 

Subjekts sei, sondern das Subjekt – das erkennende Ich – und dass dies ein 

Umdenken innerhalb der Philosophie forderte.12 Einige nannten seine Theorie die 

kopernikanische Wende in der Philosophie.13 Diese thematische Wende gab es auch 

in der vom Westen geführten Theologie. Als Rahner, deutscher Theologe, in der 

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts verkündete, dass der Mensch im Mittelpunkt 

der Theologie stünde und diese auch mit ihm beginne und nicht mit Gott, sprach 

man von einer kopernikanischen Wende in der Theologie. Solche Ansätze und 

Vorschläge zu einer Neuausrichtung fanden stets im Rahmen wissenschaftlicher, 

historischer und sozialer Umbrüche statt und führten hauptsächlich zu neuen 

Paradigmen innerhalb der jeweiligen Wissenschaft. 

Erstaunlich ist aber, dass Motahharis Idee in der wissenschaftlichen Gemeinschaft 

Irans keine Beachtung findet und nur allzu leicht ignoriert wird. Die von Motahhari 

vorgeschlagene Wende könnte in der Systematischen Theologie bzw. im Kalam  für 

einen neuen Diskurs in der islamischen Theologie sorgen, vor allem im Blick auf 

 
12 Vgl. STOSCH, KLAUS VON, Kant als Herausforderung moderner Theologie. Leitfaden zur 

Vorlesung im WS 2019, Paderborn 2019 (unveröffentlicht). „So wie Kopernikus anregte, die neuen 

naturwissenschaftlichen Erkenntnisse durch eine Transformation des geozentrischen in ein 

heliozentrisches Weltbild in eine adäquate Gesamtsicht zu integrieren, macht Kant den Gedanken 

stark, dass sich nicht unsere Erkenntnis nach den Gegenständen richtet, sondern dass sich die 

Gegenstände nach unserer Erkenntnis richten.“  
13 Vgl. DERS., Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (Beiträge zur 

Komparativen Theologie 6), Paderborn u.a. 2012. 39. „Kants Kopernikanische Wende meint die 

Umkehrung der Annahme, dass sich unsere Erkenntnis nach den Gegenständen richtet. So wie bis 

Kopernikus die Annahme selbstverständlich war, dass die Erde der Mittelpunkt des Weltalls sei und 

alle anderen Planeten sich um sie herumbewegten, so war es in der vorkantischen Metaphysik 

selbstverständlich anzunehmen, dass sich unsere Erkenntnis nach dem Gegenständen richtet.“ 



17 

 

ihre Methodik und ihre Kriterien und könnte folglich neue Antworten in den 

Diskurs einspeisen. Man kann daraus schließen, dass diese mangelnde 

Aufmerksamkeit im Mainstream der Theologie nicht von einer fehlenden 

Wahrnehmung dieser bedeutenden Wende Motahharis herrührte, sondern darin 

begründet ist, dass sie und der Beginn der theologischen 

Auseinandersetzung/Beschäftigung mit der Anthropologie keine ernsthafte und 

anhaltende Idee in der Gedankenwelt Motahharis zu sein schien. Vielmehr wurde 

sie als bloße Begleiterscheinung unserer Zeit angesehen, in der sowieso ständig 

vom Menschen gesprochen wird.14 Jeder Denker, der dieses Thema ernsthaft 

aufnehmen will, sieht sich nun wieder gezwungen, die Präsentation seiner 

Gedanken//seiner Lehre den Erwartungen der Adressaten anzupassen.15 Sollte aber 

tatsächlich der zeitliche Rahmen Motahharis die eigentliche und entscheidende 

Rolle gespielt haben,  ist fraglich, warum man diese Wende nicht in den Gedanken 

seiner Zeitgenossen findet, sondern nur bei ihm? Würde man die Annahme 

akzeptieren, dass die Idee Motahharis in Wirklichkeit nur ein Produkt der Zeit ist, 

in der dieser lebte, könnte wieder behauptet werden, dass seinen Gedanken nicht 

die Aufmerksamkeit geschenkt wurde, die sie verdienen, da seine Idee und sein 

Vorschlag der Ausformulierung einer dem modernen Menschenbild 

entsprechenden Theologie dienen und eine denkwürdige und forschungsbedürftige 

Angelegenheit ist. 

Beeinflusst von dieser Sichtweise beschäftigt sich diese Arbeit damit, mehr und 

mehr Hinweise hierzu zu finden und tatsächlich deuten alle Anzeichen auf die 

Richtigkeit der oben erwähnten These hin. Dass in der Zeit, in der Motahhari lebte, 

die meisten seiner intellektuellen Rivalen nur vom Menschen und seinen 

wesentlichen Bedürfnissen sprachen, führte dazu, dass er sich wirklich ernsthaft mit 

diesem Thema auseinandersetzte, seine Innovation nutzte und eine Reihe von 

Glaubensprinzipien in neuem Stil verfasste. Die Beeinflussung durch die typischen 

 
14 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 184. „Ob man 

Motahharis Theologie als neu und von ihm begründet bezeichnen kann, wie es Reza Dawari in 

seinen Beitrag zu Motahharis Todestag tut, ist fraglich.“ 
15 Diese Vermutung wurde im Gespräch mit Herrn Prof. Reza Pakatchi und Herrn Prof. Ali 

Ghafuri am 27.11.2017 im Iran angesprochen. 

 



18 

 

Fragen seiner Zeit ließe vielleicht ja noch Motahharis Aufmerksamkeit für die 

Anthropologie begründen, aber sie bietet keine Antwort auf die Frage, warum 

Motahharis Theologie mit dem Menschen anfängt. Seit der konstitutionellen 

Revolution,16 insbesondere nach den beiden Weltkriegen, schlugen die 

anthropologischen Diskussionen im Iran hohe Wellen, was durch verschiedene 

Denker reflektiert wurde. Aber Motahharis Idee zur am Menschen orientierten 

Theologie und sein frischer Blick auf den Kalam müssten doch eine andere Absicht 

verfolgt haben.  

Immer wieder stellte sich mir die Frage, warum Motahhari die Theologie beim 

Menschen ansetzt, welche jedoch unbeantwortet blieb. Doch dann stieß ich 

zufälligerweise auf einen Punkt, der meine Aufmerksamkeit auf sich zog. 

Motahhari präsentierte in seinem letzten Buch Mensch und Glaube seine innovative 

Idee, indem er die Notwendigkeit des Glaubens für den Menschen analysierte und 

den in der Natur des Menschen verwurzelten Bedarf nach Glauben sowie die 

menschliche Natur, die den Kern seiner Anthropologie und seiner Theologie 

ausmacht. Aufmerksam wurde ich, als Motahhari das erste Mal von der Fitrat 

schrieb und so schließlich auch zur Diskussion über den Menschen gelangte. Auf 

der Suche nach einer Antwort auf diese Frage stieß ich auf einen sehr wichtigen 

Punkt, der das Rätsel über die innovative Idee Motahharis zu lösen vermochte. 

Motahhari beschäftigte sich das erste Mal mit der menschlichen Natur in einer 

wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit seinem Lehrer über die Theorie der 

konstruktiven Wahrnehmungen (idrakat iitibari). 

Im Jahre 1332/1953 wurde das erste Werk von Motahhari unter dem Titel 

Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus veröffentlicht.17 Ein Buch, 

das ihm Berühmtheit unter den Lesern philosophischer Bücher einbrachte. Dieses 

Buch ist in Wirklichkeit ein Kommentar zu dem philosophischen Buch seines 

 
16 Die Konstitutionelle Revolution im Iran (persisch enqelab-e maschrute), gelegentlich auch 

‚Jungpersische Revolution‘, war eine von westlich orientierten Kaufleuten, Handwerkern, 

Aristokraten und einigen Geistlichen getragene liberale Revolution von 1905 bis etwa 1911. Ziel 

der konstitutionellen Bewegung (persisch: maschrutiat) war es, die absolute Monarchie durch ein 

parlamentarisches Regierungssystem abzulösen und eine moderne Rechtsordnung einzuführen. Vgl. 

AMIRPOUR, KATAJUN, Der schiitische Islam, 2015, 131-145. 
17 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus, Tehran, 

1954, 138-239. 



19 

 

Lehrers Allameh Muhammad Hosein Tabatabai mit dem Namen Die Prinzipien der 

Philosophie des Realismus, welches 14 philosophische Artikel enthält. Da der 

Inhalt dieses Buches für den normalen Leser schwer verständlich war, nahm man 

sich vor, Erklärungen hinzuzufügen. Motahhari, welcher aus dem Schülerkreis 

Tabatabais kam und an seinen Sitzungen teilnahm, übernahm diese Tätigkeit und 

stellte mit der Zeit fünf Bände zusammen.18 Der Kommentar zum sechsten Artikel, 

Konstruktive Wahrnehmungen, entfachte wieder einmal eine Auseinandersetzung 

zwischen Motahhari und seinem Lehrer.19 Es ging darum, dass Allameh Tabatabai 

in seinem Buch Prinzipien der Philosophie des Realismus eine Idee vorlegt, dass 

„alle Erkenntnisse und Wahrnehmungen des Menschen auf den konstruktive 

Wahrnehmungen der Menschen und seinen Neigungen beruht“20, welche 

Motahhari für inakzeptabel hielt. Dies war die Herausforderung, womit sich 

Motahhari mehr oder weniger sein ganzes Leben beschäftigte und welche ihn in 

seinen letzten Lebensjahren zu neuen theologischen Gedanken führte. Eben zu einer 

Theologie, die mit dem Menschen beginnt und diesen als ihren Ausganspunkt 

betrachtet. Diese ernsthafte und unerwartete Hinwendung zum Thema Mensch in 

den Werken Motahharis und insbesondere sein letztes Buch sind das Resultat seiner 

Auseinandersetzung mit den Ansichten Allameh Tabatabais über die Konstruktiven 

 
18 Vgl. TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des Realismus. 

Mit einer Einführung von Sayyid Hadi Khosrowschahi, 13. „Aufgrund der zunehmenden 

Publizierung von Büchern und Abhandlungen der Philosophie, da sie nur gelegentlich als 

wissenschaftlich galten und die Jugend des Landes, denen diese Bücher zur Verfügung gestellt 

wurden, irreleiten würden, hielt Allameh Sayyid Muhammad Hossein Tabatabai besondere 

Sitzungen in der Hawza Ilmiya (Theologie-Schule in Iran) in Qom ab, mit dem Ziel der 

wissenschaftlich-philosophischen Untersuchung der Wahrheiten. Alle zwei Wochen wurden diese 

Sitzungen, an denen eine Gruppe Gelehrter der Hawza Ilmiya teilnahm, veranstaltet. Von den 

dortigen zur Diskussion gestellten Inhalten wurden vier philosophische Artikel als Buch 

veröffentlicht. Dieses Buch war so einfach wie möglich verfasst worden und beinhaltete keine 

speziellen philosophischen Begriffe, aber dennoch war das vollständige Verständnis des Inhalts für 

diejenigen, die nicht genügend Kenntnisse im Bereich der Logik und der Philosophie hatten nicht 

gegeben, so entschied man sich, die Diskussionen mit Erklärungen zu ergänzen. Diese Tätigkeit 

wurde von unserem geehrten Denker Herrn Morteza Motahhari, welcher auch an den Sitzungen 

teilnahm, ausgeführt.“ 
19 Vgl. NARAGHI, ARASH, Überlegungen über die Meinungsunterschiede Tabatabais und Motahharis 

bezüglich der Verbindung wahrer und konventioneller Gesetze. In: 

http://arashnaraghi.org/wp/?p=356. Html; 06.01.2019. „Einer der wichtigsten Punkte dieser 

Meinungsunterschiede bezieht sich auf den Bereich der Moral. Der philosophische 

Meinungsunterschied zwischen diesen beiden muslimischen Philosophen ist in der Tat eine große 

Herausforderung, wenn es sich um die Theorie der modernen Moral handelt.“ 
20 Vgl. TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des Realismus, 

151. 

 



20 

 

Wahrnehmungen des Menschen. Zuerst schreibt er keine Kommentare mehr zu den 

Artikeln, um auf diese Weise seinen Einwand deutlich zu machen.21 Bei seiner 

Durchsicht der Artikel kam er zu dem Urteil, dass sie materialistisch seien. Ein 

anderes Mal, beim Vergleich der Theorie seines Lehrers mit der Moralphilosophie 

Russells, erhebt er den Einwand, dass die Theorie der Konstruktiven 

Wahrnehmungen in einen moralischen Relativismus führt.22 Um die moralischen 

und humanen Werte vor der Gefahr des Relativismus, den er in den Ansichten 

seines Lehrers sah,23 zu schützen, kam Motahhari auf die Idee der Betonung der 

göttlichen Natur des Menschen. Unter Hinzufügung weiterer Diskussionen, seitens 

der Materialisten und der Befürworter des Existentialismus, kam er zu dem 

Resultat: Wenn alle Erkenntnisse auf den Konstruktiven Wahrnehmungen des 

Menschen und seinen Neigungen beruht, und wenn sich alles im Menschen 

zusammenfassen lässt, dann muss die Theologie die Akzeptanz finden, welche dem 

Menschen nicht fremd ist und der Wurzel und dem Ursprung in ihm entspricht. Hier 

ist noch kein Ende abzusehen, denn die Theorie der göttlichen Natur aller Menschen 

trieb ihn zu der Frage nach der Wahrhaftigkeit der Religionen beziehungsweise der 

Theologie der Religionen. Mit seiner Idee der göttlichen Natur des Menschen 

kritisierte er auch die Ansicht des religiösen Exklusivismus und deutete die auf 

Exklusivität hindeutenden Koranverse anders, eine Sichtweise, die der Theorie 

Rahners von den anonymen Christen nicht unähnlich ist.24 Die Theorie der 

menschlichen Natur beherrschte die theologischen Gedanken Motahharis so 

dermaßen, dass er mit genau diesem Schlüssel nicht nur außerreligiöse Fragen wie 

die nach dem Religionspluralismus öffnen konnte, sondern auch interreligiöse 

 
21 Vgl. SOROUSH, ABDULKARIM, Ewigkeit und Moral in Gedenkschrift für Morteza Motahhari, 

Tehran 1981. 
22 Vgl. MOTAHHARI. MORTEZA, Kritik an dem Marxismus, 2., neubearb. Aufl., Tehran 

1999, 233. 
23 Vgl. JAWADI, MOHSEN, Die Ewigkeit der Moral und die Theorie der konstruktiven 

Wahrnehmungen. In: Maaref-Zeitschrift 15, 22-26. 2. „Die Theorie der Konstrukten 

Wahrnehmungen von Allameh Tabatabai mit dem Ziel der Analyse der Handlungswahrnehmungen 

ist des moralischen Relativismus verdächtigt. Dabei sollte man jedoch beachten, dass das Äußere 

seiner Analyse zur Akzeptanz des moralischen Relativismus führt aber, dass man diesen der sich im 

Westen ausbreitenden Diskussion gegenüber als übergeordnet ansehen kann und genau dies zeigt 

sich in den Werken Motahharis.“ 
24 Auf die Ansichten Motahharis über Religionspluralität und seine Analyse der betreffenden 

koranverse werden wir im dritten Kapitel zu sprechen kommen. 



21 

 

Fragen und verschiedene Interpretationen der Religion. Mithilfe dieser Theorie 

überdenkt er den Aspekt der menschlichen Natur. Motahhari ist der Ansicht: Sollten 

die Natur des Menschen göttlich und die Rationalität sowie die Gerechtigkeit die 

eigentlichen Kriterien der Menschen für die Beurteilung und Bewertung der 

Gedanken und Beurteilungen sein, dann sind diese zwei Kriterien auch wichtig für 

die Bewertung der korrekten Auslegung und Lesart der Religion. Er versucht, neben 

der Begründung der Rationalität und der Gerechtigkeit im menschlichen Leben mit 

diesen zwei Kriterien auch die religiöse Gesetzgebung und menschliche 

Errungenschaften wie die Menschenrechte zu bewerten. Mit dem Artikel Khatm 

Nubuwwat (Abschluss der Prophetie), dem Buch Khatamiat (Endgültigkeit, 

Finalität der Prophetie) und seinen Vorlesungen unter dem Titel Der Islam und die 

Erfordernisse der Zeit zieht er die Theorie der menschlichen Natur und die zwei 

Prinzipien Rationalität und Gerechtigkeit heran, um damit zu zeigen, wie und wann 

die Religion im gesellschaftlichen Leben des Menschen bestehen bleiben kann und 

unter welchen Umständen sie von der Gesellschaft vernichtet wird. Motahhari greift 

hier zu einer innovativen Abtrennung in der islamischen Theologie und akzeptiert 

den Islam als eine Denkschule und nicht als das Ersticken in reinen Formen. Er ist 

der Überzeugung, dass das Ersticken in reinen Formen der wichtigste Faktor für 

den Untergang der Religion in der menschlichen Gesellschaft war und sein wird-

betont dabei aber, dass seine Meinung nur eine subjektive Sichtweise auf die 

Religion sei und der Lehre vom Islam als Denkschule der göttlichen Natur des 

Menschen entspräche.25 Er ist überzeugt, dass die ewigen Prinzipien dieser Natur, 

also Rationalität und Gerechtigkeit, gleichbleibende Kriterien zur Erprobung der 

aus der Religion geschöpften Gesetze und die richtige Interpretation der Religion 

sind.26 

Mit anderen Worten, Motahharis Konzept vom Beginn der Theologie beim 

Menschen unter Vorlage einer anthropologisch gewendeten Theologie ist das 

Ergebnis der Auseinandersetzung zwischen ihm und seinem Lehrer, welche seine 

 
25 Vgl. AHMADI, ALI AKBAR, Religion und Zeit, Tehran 2010, 213. 
26 Im vierten Kapitel werden die Ansichten Motahharis über Formalismus und mohtawagarai 

(Essentialismus) angesprochen. 



22 

 

Gedanken vollends beherrscht, bis ihn schließlich die Idee der Erneuerung ergreift 

und diese die kopernikanische Wende in der islamischen Theologie auslöst. 

Im ersten Kapitel soll das wissenschaftliche Leben Motahharis und die Zeit, in der 

er lebte, beschrieben werden. Darauf folgend wird der Hauptaspekt in Motahharis 

anthropologischer Theologie, also die Angelegenheit der menschlichen Natur, im 

zweiten Kapitel ausführlich erklärt. Anschließend werden im dritten Kapitel eine 

der wichtigsten Früchte seiner Theologische Anthropologie und seine Theorie über 

die menschliche Natur dargelegt. Abschließend werden im vierten Kapitel Kriterien 

und Maßstäbe der Theologische Anthropologie aus der Sicht Motahharis 

aufgezeigt, wobei am Ende mit einer Gegenüberstellung der Gedanken Rahners und 

Motahharis versucht wird, beide Theologien mit entsprechenden Vorschlägen zu 

erweitern. 

1.1. Der Mensch als Ausgangspunkt der Theologie 
 

Bei der humanwissenschaftlichen Forschung ist die Bestimmung des ersten 

Schrittes, der Anfangspunkt beziehungsweise das einleitende Prinzip der 

Methodologie, von großer Bedeutung. Es ist hier anzumerken, dass kein 

angefertigter und vorbereitender Ansatzpunkt vorliegt und dieser bei jeder 

Forschung zuerst geschaffen und der erste Schritt definiert werden muss, damit der 

gesamte Inhalt der Forschung auch realisiert werden kann. Der gedankliche Beginn 

und der Akt des Startens gehen unausweichlich mit einigen thematischen 

Einschränkungen einher, wobei ein Stück des Ganzen abgetrennt wird und dieses 

den Beginn und Ausgangspunkt, von dem eben die Rede war, bildet. 

In der vorliegenden Forschungsarbeit bestand der erste Schritt in der Annahme, 

dass Motahharis Auffassung über den Menschen und über die anthropologische 

Theologie als eine kohärente Einheit zu verstehen ist. Ich beschäftige mich nun mit 

der Frage, was diese Auffassung und diese Erfahrung historisch und gedanklich 

gesehen ermöglichte, und welche Merkmale sie aufwies. Aus einigen Gründen, 

welche ich in Kürze anführen und ausführlich erörtern werde, habe ich die 

Gesamtheit der islamisch-theologischen Aspekte auf Motahharis Ansichten im 



23 

 

anthropologischen Bereich beschränkt, wodurch die Frage bezüglich des Beginns 

der Theologie mit dem Menschen noch weiter reduziert wurde. Obwohl mit dieser 

Methode ein großer Teil der islamischen Theologie ausgeblendet wird, bedeutet 

dies nicht, dass dieser unwichtig ist, sondern dass man diesen Teil hinsichtlich des 

Menschen und der Bereiche des Kalam, die den anthropologischen Aspekt 

betreffen, getrennt von den neuen Erfahrungen Motahharis und sogar auch in 

Fortsetzung dieser, neu erforschen sollte. 

Eine gewisse Lesart beherrschte bis heute die Forschungsvorgänge über die 

Denkweise Motahharis, welche dem Umgang einiger seiner Freunde und Schüler 

mit seinen Werken und Überlegungen entsprungen ist. Seine Werke und Ansichten 

bildeten eine der Grundlagen des islamischen Systems im Iran und erhielten 

demzufolge auch politische Bedeutung. Aber da jede politische Macht ihre Ziele 

und Orientierungen hat, geht die Interpretation der Werke Motahharis in eine 

bestimmte Richtung. Während einige die Stellung der Freiheit, der Rationalität und 

der Gerechtigkeit in seinem Denkuniversum hervorheben, pointieren andere seine 

Ansichten bezüglich der Grenzen dieser Freiheit und dieser Rationalität sowie die 

Rolle des Gottesdienstes im Zusammenhang mit religiösen Gesetzen.27 Diese 

Unterschiede weisen auf ein vielfältiges Konglomerat von Elementen in den Ideen 

Motahharis hin, zeigen aber auch, dass für deren Analyse ein Rahmen und eine 

entsprechende Methodik erforderlich sind. In diesem Kapitel versuche ich in 

Anlehnung an die Werke Motahharis und unter Zuhilfenahme einer Lesart, die sich 

auf die letzten Erkenntnisse Motahharis stützt, eine methodische Systematik 

darzubieten, in der man alle Einzelheiten seiner Ansichten nebeneinander stellt, um 

eine rational fundierte Darlegung seiner verschiedenen Ansichten in diversen 

Bereichen Zustandebringen zu können. 

Die Frage zu beantworten, warum Motahhari die Theologie mit dem Menschen 

beginnt und welche Überlegungen und Umstände ihn zu diesem besonderen 

Ergebnis brachten, ist das Ziel dieser Arbeit im ersten Kapitel. Fühlte sich 

 
27 Vgl. die Auseinandersetzung zwischen Abdolkarim Sorusch und Reza Dawari Ardakani über die 

konstruktive Wahrnehmungen (itiibariat) aus Sicht Allamahs Tabatabais und Motahharis sowie die 

Auseinandersetzung zwischen Akbar Ganji und Izzatoullah Zarghami über die Freiheit und die 

Rationalität aus Sicht Motahharis. GANJI, AKBAR, Anti-Religiösität und Religions-Abwendung. Die 

an ihn gerichtete Kritik von IZZATOLLAH ZARGHAMI, Khisch ra Taawil kon, ney zekhr ra. 



24 

 

Motahhari gezwungen, diese Änderung vorzunehmen? Waren es die gedanklichen 

und gesellschaftlichen Umstände der islamischen Revolution, die ihn in diese 

Richtung trieben oder ist seine neue Einstellung ein Ergebnis seiner Überlegungen 

und eine innovative Lösung zur Bewahrung des Glaubens in der heutigen Zeit? 

Die Schriften und Reden Motahharis bezüglich seiner neuen Orientierung sind im 

Vergleich zu seinen unzähligen Werken mit Themen über die islamische 

Philosophie, Koranforschung und über sozialpolitische Fragen nicht gerade 

umfangreich, sodass die Leserschaft glauben könnte, dass der Mensch und die 

Anthropologie keine wichtige gedankliche Angelegenheit für ihn waren. Aber man 

sollte auf jeden Fall beachten, dass sein neuer Gedanke ein ganz junger war, 

immerhin wurde das Buch Mensch und Glaube ein Jahr vor seinem Märtyrertod 

geschrieben und veröffentlicht. Zudem zeichnete sich die Lehre über den Menschen 

in seinen letzten zehn Lebensjahren immer mehr ab, und weil dieser Gedanke das 

Produkt seines letzten Lebensabschnitts war,28 sollte man genau hier ansetzen. Der 

denkende Leser kann die viele wichtige Aspekte, die am Ende von Motahharis 

Leben unter den Maßgaben der Theologische Anthropologie zustande kamen, von 

Anfang bis zum Ende seiner wissenschaftlichen Aktivitäten in seinen Werken 

finden. Als würden die Theologische Anthropologie und die Wichtigkeit des 

menschlichen Offenbarungsverständnisses wie ein körperloser Geist in all seinen 

Werken herumziehen, bis dieser sich in seinem letzten Lebensabschnitt, in seinem 

Werk Einführung in die islamische Weltanschauung, schließlich verkörperte. So 

stehen nur die Werke Mensch und Schicksal, Vollkommener Mensch, Natur des 

Menschen, Mensch und Glaube sowie Der Mensch im Koran in direkter 

Verbindung zur Anthropologie. Obwohl er sich zunächst zögerlich mit dem Thema 

des Menschen in der Theologie beschäftigte, zeigen doch schon diese einzelnen 

 
28 Einige sind der Meinung, dass Motahhari drei gedankliche Epochen durchlief. Die erste bezieht 

sich auf seine Lebensjahre 32 bis 37 und war die Zeit des Trainings seiner gedanklichen und 

wissenschaftlichen Arbeit. Er beendete sein Studium und beschäftigte sich zum größten Teil mit der 

Kritik an der materialistischen Philosophie. Die zweite Phase von 37 bis 50 war die Zeit seiner Reife 

und seines Erfolges. Hier übte er Kritik auch an der eigenen Tradition wie an der Modernität und 

bemühte sich, den Scheinargumenten Pahlewis entgegenzutreten. Die dritte Phase seines 

wissenschaftlichen Lebens befand sich innerhalb der Jahre 50 bis 58. In dieser Zeit war er beherrscht 

von seinen Theorien im Bereich der Theologische Anthropologie und der Kritik an islamischen 

sowie religiös-intellektuellen Strömungen.Vgl. ALIJANI, REZA, analytisch-kritischer Einblick in die 

Gedanken und die Bewegung von Ayatollah Motahhari. In: http://rezaalijani.com/categorie/15. 

Html; 06.01.2019. 

http://rezaalijani.com/categorie/15


25 

 

Hinweise und sein positiver Blick auf die Humantheologie, dass diese 

Beschäftigung ernsthafter Natur war. 

Um uns weiterhin mit der Frage, warum die Theologie mit dem Menschen beginnen 

sollte, zu beschäftigen, sollten wir nicht nur einen Blick auf seine 

epistemologischen, sondern auch auf die nicht-epistemologischen bedeutenden und 

verborgenen Faktoren seiner Innovation werfen. Das Umfeld und der Zeitabschnitt, 

in dem der Denker lebt, sind zwei der effektvollen nicht-epistemologischen 

Faktoren, die die Stellungnahme des Denkers beeinflusst haben und die für deren 

Interpretation und Kritik sehr wirksam sind. Deshalb wird nun hier, erstmalig in 

deutscher Sprache, neben einem Bericht über die Ereignisse in seinem Leben und 

einem Hinweis auf einige wichtige Geschehnisse in seinem Leben und auch auf den 

historischen Verlauf seiner Vorlesungen und Bücher eingegangen. 

 

1.2. Lebensgeschichte und gedankliche Entwicklung 

Motahharis 
 

Morteza Motahhari erblickte am 3. Februar 1920, kurz vor dem Putsch 

Rezakhans,29 in einem Dorf namens Fariman – heute eine Provinz und 45 km von 

Mashhad entfernt – das Licht der Welt. Nachdem er seine Grundschulausbildung 

bei seinem Vater Hadj Scheich Hosein beendet hatte, zog er in die Stadt Mashhad, 

um dort ab dem Jahr 1310/1932 an der Hawza Ilmiya (schiitische Theologieschule) 

zu studieren. Er bildete sich dort in arabischer Literatur, Logik, Kalam und Fiqh 

fort. Seiner eigenen Aussage zufolge waren es diese Jahre, in denen er sich immer 

intensiver mit den Fragen über Gott beschäftigte, was ihn letztendlich auch dazu 

brachte, seine theologische Ausbildung fortzusetzen. Im Jahre 1316/1938 entschied 

 
29 Vgl. ASSADI, MORTEZA, Iran, Islam, Moderne. Teheran, 1. Auflage 1999. 79: „Rezakhan 

revoltierte am 4.3.1921 in Zusammenarbeit mit Sayyid Zia ud-Din Tabatabai, welcher daraufhin 

sein Kriegsminister wurde. Im Jahre 1300/1921 schlug er die Jangal- Bewegung nieder und betrat 

im Jahre 1302/1923 das Ministerium des Premières. Dann am 09.08.1304/31.10.1925 entthronte das 

Parlament Ahmad Schah und Rezakhan wurde offiziell als Schah anerkannt. Am 

5.02.1305/26.4.1926 wurde er zum Schah gekrönt.“ 

 



26 

 

er sich für tiefergehende Studien im Bereich der islamischen Wissenschaften, vor 

allem der Philosophie, und zog nach Qom.30 

Interessant ist, dass nach der Machtergreifung Rezakhans in der Gesellschaft 

plötzlich eine völlig anti-religiöse Bildungsatmosphäre herrschte. In diesen Jahren 

begann die befohlene Erneuerung Rezakhans, beispielsweise wurde im Jahr 1307 

im iranischen Parlament ein Gesetz verabschiedet, wonach jährlich hundert 

Studenten durch das Ministerium für Bildung und Erziehung auf Kosten des Staates 

zum Studium ins Ausland geschickt wurden. Die Welle bzw. die Nachfrage nach 

moderner Bildung hatte sich erhöht. Im Jahre 1313/1934 wurde die Universität 

Teheran gegründet und im Jahre 1314/1935 wurde der Schleier verboten sowie den 

Theologen eine einheitliche Kleidung vorgeschrieben mit der Obligation einer 

staatlichen Genehmigung. Diese Verhältnisse führten dazu, dass sich die meisten 

Theologen moderner Bildung zuwandten und gelegentlich sogar religiöse 

Traditionen verwarfen und ächteten.31 

Motahhari jedenfalls war in den ersten Jahren seines Umzugs nach Qom – die 

Grundausbildung in der arabischen Sprache war auch noch nicht beendet – so sehr 

in seinen Gedanken über Gott versunken, dass er sich einfach nur zurückziehen 

wollte. Schon kurz nach dem Eintritt in die Hawza Ilmiya in Qom begann er sein 

Philosophiestudium.32 In diesen Jahren geschah ein wichtiges politisches Ereignis. 

Am 5. August 1941 wurde der Iran von den Alliierten besetzt und am 15. September 

wurde Rezakhan gezwungen abzudanken. Der neue Schah verordnete mangels 

Kontrolle über die gesellschaftliche Situation die Aufhebung des Schleierverbots, 

um den Geistlichen damit zu imponieren. 

Motahhari erreichte im Jahre 1322/1943 die höchste Bildungsstufe im Fiqh und 

nahm ein Jahr später in diesem Fach am Unterricht von Ayatollah Borujerdi teil, 

welcher nach Qom gekommen war. Seiner eigenen Aussage zufolge lernte er 

ungefähr 1325/1946 die Bücher der Materialisten kennen, was als seine erste 

gedankliche Konfrontation mit einer der Errungenschaften der Moderne zu 

 
30 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Grund für die Neigung zum Materialismus, Tehran 1990, 9. 
31 Vgl. SOZANCHI, HOSEIN, Roykarde Motahhari be sonnat va tajaddod, Tehran 1999, 118. 
32 Ebd., 120. 



27 

 

bezeichnen ist. Zu jener Zeit beschäftigte er sich mit einigen Zeitschriften und 

Magazinen wie zum Beispiel der internationalen Zeitschrift Organ des 

dialektischen Materialismus, der Zeitschrift Mardom und der theoretischen 

Zeitschrift Hizb Tude Iran (Partei des Volkes Irans).33 Schließlich kam es dazu, 

dass sich mit der Besetzung des Irans durch die Alliierten und mit dem Sturz Reza 

Shahs (= Rezakhans) die politische Atmosphäre rasch änderte. Die Diktatur des 

Reza Shah hatte eine Atmosphäre der Furcht geschaffen und Hunderte von 

Menschen verloren ihre Freiheit, sie wurden verhaftet und aufgrund ihrer 

politischen Einstellung verbannt, wozu auch die Marxisten gehörten.34 

In demselben Jahr las Motahhari das Buch Das Leben Muhammads, geschrieben 

von Muhammad Husein Heikal und übersetzt von Abulqasim Payandeh. Er stellte 

fest, dass „die Menschen aus dem Westen den Glauben an das Schicksal und die 

Vorherbestimmung als Gründe oder doch eigentlich als den wahren Grund des 

Niedergangs der Muslime betrachten“35, was schon eine enge Beziehung zum 

Thema Tradition und Moderne aufweist. 

Im Frühling 1326/1947 nach einer missionarischen Reise in einige Dörfer des 

Landes mit einer Gruppe von 16 Personen wurde entschieden, donnerstags und 

freitags ein spezielles Forschungsprogramm zur Erweiterung ihrer Kenntnisse im 

Bereich der missionarischen Tätigkeit zu beginnen und so entstanden sieben 

Forschungszweige: der Zweig Materialistische Philosophie beziehungsweise Islam 

und Materialismus, dann drei Zweige im Bereich Islam und Religionen, der Zweig 

Tafsir (Exegese), der Zweig Ethik und der Zweig Geschichte. Im Zusammenhang 

mit dem Thema Islam und Materialismus arbeiteten Motahhari, Beheshti und 

Montazeri zusammen, ihr Aktivitätsbereich bezog sich auf das Buch von Farid 

Wajdi ala atlal mazhab al-madi (Auf den Ruinen des Materialismus). Diese 

Programme wurden bis 1331/1952 fortgesetzt.36 

 
33 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Grund für die Neigung zum Materialismus, 10. 
34 Vgl. ZIBAKALAM, SADEQ, Einführung in die islamische Revolution, 2., neubearb. Aufl., Tehran 

1989, 216-221. 
35 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Mensch und Schicksal, Tehran 1993, 21. 
36 Vgl. SHAFII DARABI, SEYYED HOSEIN, Denkmal des Märtyrer Morteza Motahhari, Qom 1981. 

191-192. 

 



28 

 

Im Jahre 1326/1947 zog Allameh Tabatabai37 (1902-1982) von Tabriz nach Qom 

und im Jahre 1329/1950 hielt er es, angesichts des Anstiegs materialistischer 

Gedanken, für notwendig, den Theologiestudenten das Studium der islamischen 

Philosophie nahezubringen. Er begann schließlich mit dem Unterricht unter 

Vorlage des theologisch-philosophischen Buches al-Shifa38 (Buch der Genesung) 

von Ibn Sina (980-1037). Auch Motahhari nahm bis zum Jahre 1332/1953 an 

diesem Unterricht teil. In dieser Zeit initiierte Tabatabai auch in einem kleinen 

Schülerkreis eine philosophische Diskussion über die Philosophie des Realismus, 

welche später dann in Form eines Buches unter dem Titel Prinzipien der Realismus-

Philosophie39 veröffentlicht wurde. Um dieses Buch vielen Adressaten zugänglich 

machen zu können, wurde entschieden, eine leicht verständliche Erklärung zu 

diesem Buch zu schreiben und genau diese Aufgabe fiel Motahhari zu. Diese 

Erklärungen waren seine erste wirkliche wissenschaftliche Arbeit, die zu einer 

wissenschaftlichen Herausforderung zwischen Lehrer und Schüler führte und sein 

gedankliches Schicksal und den Beginn einer neuen Theologie bestimmte. 

Motahhari heiratete im Jahre 1331/1952 die Tochter eines Theologen aus Mashhad 

und zog aufgrund finanzieller Probleme nach Teheran. Das Leben in dieser Stadt 

 
37 Seyed Mohammad Hosein Tabatabai, bekannt als Allameh Tabatabai ist „einer der bedeutendsten 

schiitischen Theologen der neueren Zeit und Verfasser des monumentalen Quran-kommentars Al-

Mizan fi tafsir al-Quran.“  Vgl. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. 

Theologische Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie, 

Paderborn 2017, 397. 
38 Ebd. 137. „Das Buch der Genesung (Kitab as-sifa) [ist] eine entsprechend der alexandrinisch-

aristotelischen Wissenschaftseinteilung gegliederte enzyklopädische Systematik (1. Philosophische 

Propädeutik und Logik; 2. Physik, Psychologie, Biologie; 3. Mathematik, Astronomie, Mystik; 4. 

Metaphysik), die etwa zwischen 1020 und 1027 entstanden.“  Zur islamischen Philosophie und ihrer 

Geschichte generell ADAMSON, PETER, History of Philosophy without any gaps, Oxford University 

Press 2014, YOSEFI, HAMID REZA, Einführung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte des 

Denkens von den Anfängen bis zur Gegenwart, 2., überarbeitete Auflage. Paderborn 2016. 
39 Es ist hier darauf hinzuweisen, dass viele Forscher den Unterschied zwischen dem Buch von 

Allameh Tabatabai unter dem Titel Prinzipien der Philosophie des Realismus und dem Buch seiner 

Schüler unter dem Titel Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus nicht bemerkt 

haben. Allameh Tabatabais Buch heißt Osule falsafeye realism und das Buch von Motahhari, das 

eigentlich seine Erklärung von und Kommentar zu Tabatabai ist, heißt Osule falsafe wa raweshe 

realism. Vgl. YOSEFI, HAMID REZA, Einführung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte des 

Denkens von den Anfängen bis zur Gegenwart, 2., überarbeitete Auflage. Paderborn 2016, 181. 

„Morteza Motahhari sammelt diese Vorlesung und gibt sie, mit Marginalien versehen, unter dem 

Titel > Osule falsafe wa raweshe realism< in fünf Bänden heraus.“ Vgl. auch HAJATPOUR, REZA, 

Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs über Herrschafts- und 

Staatsdenken im 20. Jahrhundert, Wiesbaden 2002, 161.  

 



29 

 

war der Beginn eines neuen Lebensabschnitts für ihn, der in einer religiösen Familie 

zur Welt gekommen war, in der traditionellen Umgebung der Hawza Ilmiya 

(schiitischen Theologie-Schule) aufwuchs und dann eine lange Zeit Theologie 

studierte. Bei Lehrern, die als die offiziellen Vertreter der religiösen Gedanken 

galten, schaffte er es, in Fiqh (schiitisches Recht) den Grad des Igtihād40 

(selbstständige rationale Bemühungen zu Lösungen von religiösen Rechtsfragen) 

zu erwerben, in der Philosophie Anerkennung zu finden und sich auch in anderen 

Zweigen der traditionellen islamischen Wissenschaften wie Usul al-Fiqh 

(Prinzipien der religiösen Rechtswissenschaft), Tafsir (Koranexegese), al-Rijal 

(wörtl.: Wissenschaft von den Männern, Wissenschaft von den Traditionarien)41  

sowie der arabischen Literatur die erforderlichen Expertisen anzueignen. Er begann 

im traditionellen Bereich. Allerdings versuchte er in denselben Jahren soweit wie 

möglich mit den Erfordernissen der Zeit Schritt zu halten und vertiefte sich, um 

diese kennenzulernen, auch in die marxistischen Gedanken, welche sich sehr 

verbreitet hatten. In Teheran wurde er auch mit zwei wichtigen Tendenzen, die dort 

unter den Jugendlichen vorherrschten, konfrontiert. Und zwar mit der Abwendung 

von der Religion und mit der Verfälschung derselben.42 Seit dem Putsch am 19. 

August 1952 stiegen die Aktivitäten der Anhänger der Partei des Volkes Irans und 

der Marxisten enorm an. Der erste Schritt, den Motahhari in Teheran unternahm, 

war eine Fortsetzung seiner damaligen Unternehmungen in Qom: Er lehrte 

verschiedene islamische Wissenschaften wie islamische Philosophie an der  Marwi-

 
40 „Dem igtihad, welcher am ehesten zum stärksten Bindeglied zwischen kalam und figh erklärt 

werden kann, kommt grade in den Fragen der Modernedebatten, des humanethischen Diskurses und 

der ‚Zeitangemessenheit‘ religiöser Satzungen eine enorme Bedeutung zu. Der igtihad, 

Durchführung auf der Anwendung sogenannter Rechts Prinzipien (usul al figh) basiert und schon in 

frühislamischer Zeit aufkommt, erhielt seine systematisch-doktrinäre Etablierung insbesondere im 

schiitisch-islamischen Kontext durch die theologischen Schulen von Hilla und Gabal Amil, 

hauptsächlich begründet durch al-Muhaqqiq al-Hilli (gest. 1277) und seinen Neffen al-Allama al-

Hilli (gest.1327).“ VGL. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. 

Theologische Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie, 

Paderborn 2017. 253. 
41 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs 

über Herrschafts- und Staatsdenken im 20. Jahrhundert, Wiesbaden 2002, 160. „Diese Wissenschaft 

kann man auch Wissenschaft von der Überlieferung (ilm al-hadit) nennen, denn man lernt 

Methoden, aufgrund derer sich Kenntnisse über die Zuverlässigkeit und Seriosität der Überlieferer 

und ihre Überlieferungen (ahadit) gewinnen lassen. So bedeutet „ilm al-Rijal“ auch die 

„Wissenschaft von den Männern der Überlieferung.“ 
42 Vgl. JAFARIYAN, RASOUL, Analyse der Auseinandersetzungen zwischen Motahhari und Shariati 

(Arzyabiye Monasebate Fekriye Motahhari wa Shariati), Tehran 1988. 121. 



30 

 

Schule, wobei er sich aber auch mit dem Schreiben von Fußnoten beziehungsweise 

Anmerkungen zu dem Buch Prinzipien der Philosophie und Methode des 

Realismus beschäftigte. Der erste Band dieses Buches wurde Ende des Jahres 

1332/1953 und der dritte und vierte Band wurden in Folge in den Jahren 1333/1954 

und 1335/1956 veröffentlicht. Seine Notizen zum vierten Band wurden jedoch 

aufgrund der Meinungsverschiedenheit zwischen ihm und Tabatabai zeit seines 

Lebens nicht publiziert. Der fünfte Band erschien erst sehr spät im Jahre 1352/1973. 

Das Buch Prinzipien der Realismus-Philosophie sollte ursprünglich mit dem Ziel, 

den Scheinargumenten der Marxisten entgegenzuwirken, geschaffen werden. Doch 

entstand aus diesem Vorhaben ein wirklich komparatives philosophisches Werk, 

welches sich dem Vergleich der Ansichten islamischer und westlicher Philosophien 

sowie der Kritik an den westlichen Philosophien widmet. Die Grundlage bildete die 

islamische Philosophie, vor allem die von Mulla Sadra. Obwohl Motahhari 

während des Verfassens der Fußnoten nur ungefähr 30 Jahre alt war und dies 

zudem, wie soeben erwähnt, sein erstes wissenschaftliches Werk war, zeigte sich 

schon hier der Umfang seiner Kenntnisse, sowohl in der islamischen als auch in der 

westlichen Philosophie.43 Motahharis historischer Blick auf die Themen und die 

Suche nach ihren historischen Wurzeln ist ein weiteres Merkmal, welches auf sein 

modernes Verständnis hindeutet. Dieses Buch ist das erste in der Geschichte der 

islamischen Philosophie, das sich grundlegend mit der Epistemologie beschäftigt. 

Die ersten zwei Bände befassen sich genau mit dieser Diskussion. Außerdem betont 

Motahhari darin nachdrücklich, dass wir prinzipiell „solange wir den Verstand nicht 

erfassen auch die Philosophie nicht begreifen werden“44. Es wurden auch ganz neue 

Themen, welche bisher in der islamischen Philosophie noch nicht behandelt 

wurden, wie zum Beispiel die Konstrukte, die wahre Wahrnehmung und die 

Trennung der traditionellen Philosophie von der alten Naturphilosophie, 

aufgegriffen.  

 
43 Vgl. SHAFII DARABI, H, Denkmal des Märtyrers Morteza Motahhari, 131. Interview mit 

Abdulkarim Soroush anlässlich des ersten Jahrestages des Märtyrertodes von Motahhari. „Obwohl 

Motahhari keinen direkten Zugang zu den kulturellen Quellen des Westens hatte, so konnte er sich 

dennoch mit den Übersetzungen, durch seinen Scharfsinn und Intelligenz über die Ansichten des 

Westens genauestens kundig machen, sodass selbst die Übersetzer darüber in Erstaunen gerieten.“ 
44 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus, 229. 



31 

 

Seinen zweiten Lebensabschnitt verbrachte Motahhari mit modern denkenden 

Intellektuellen und neuen Gedanken. Wenn wir einen Blick auf die durch die 

politische Situation veränderte Intellektualität werfen, hilft uns das, die Zeit und die 

Ansichten Motahharis besser zu verstehen.  Die Situation der Intellektuellen und der 

Gebildeten in den neuen Wissenschaften im Iran ist in drei Phasen zu untersuchen. 

Die erste Phase bezieht sich auf die Zeit der Kadscharen. Die iranischen 

Intellektuellen, die größtenteils zu den angesehenen Familien gehörten, sprachen 

plötzlich von Veränderungen, dem Fortschritt und von neuen Gesetzen. Einige 

wenige versuchten, aus dem Innern des Staatsapparates heraus die autoritäre 

kadscharische Regierung zu reformieren, da sie sich aufgrund ihrer Zuneigung zur 

Moderne auch im Kampf mit ihr befanden. Mit dem Aufkommen Reza Shahs 

konnte diese Gruppe nun endlich eine Regierung bilden, welche die 

wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Angelegenheiten in die Hand nahm und die 

Neuerungspolitik unterstützte. Dies war der Beginn der zweiten Phase. Der Anfang 

des Königreichs Reza Shahs begann mit der Gründung einer neuen Regierung 

(1304/1925) bis zum Ende derselben, welche mit der Besetzung Irans durch die 

Alliierten (1320/1941) zustande kam. Diese Phase könnte man auch als die 

Industrialisierung und Europäisierung von Ritualen und Bräuchen bezeichnen. In 

diesem Zeitabschnitt wurde die Modernisierung sehr ernst genommen, wobei die 

Regierung ihre Durchführung übernahm. Die zentrale Regierung war stärker 

geworden und die Regierung forcierte durch ihre politische Wegleitung die 

Industrialisierung des Landes und die Schaffung wirtschaftlicher Infrastrukturen. 

Die staatlichen Organisationen bekamen langsam einen westlichen Charakter und 

die Wissenschaften aus dem Westen und ihre Technik hielten Einzug in den Iran. 

Die Erbauer des neuen Irans waren diejenigen, die ihren akademischen 

Bildungsweg in Europa aber auch in Amerika absolviert hatten. Diese gehörten den 

unterschiedlichsten jedoch eher einkommensschwachen Gesellschaftsschichten an 

und hatten mithilfe von staatlichen Stipendien ihren Abschluss erreicht. Bei der 

Rückkehr in die Heimat übernahmen sie nun wichtige Tätigkeiten im Staatsdienst 

oder freiberufliche Stellen. In dieser Zeit entstand bei den Jugendlichen aller 

Gesellschaftsschichten die Hoffnung, durch Bildung einen angemessenen Platz in 

der Gesellschaft zu finden, und dass es nicht nur der familiäre Hintergrund sei, der 



32 

 

einem Menschen Identität verleiht. Diese Elite baute den neuen Iran auf, etablierte 

Bildungsadministrativen, rechtliche und militärische Organisationen, errichtete das 

neue wirtschaftliche und gesellschaftliche Fundament, baute Wege und Fabriken 

und beschäftigte sich mit der medizinischen Versorgung und der Bildung der 

Menschen. Die meisten dieser elitären Kräfte verstanden die traditionelle Kultur 

des Irans, aber auch die westliche Kultur, und standen aufgrund ihres sozialen 

Ursprungs mit den Menschen in Berührung. Eine ernste Kritik gegenüber einer 

Übernahme der westlichen Werte gab es in dieser Zeit seitens der Intellektuellen 

nicht. Die dritte Zeitperiode beginnt mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs und 

endet 1357/1978, sie wird als Entwicklung und Wachstum bezeichnet. Der Zweite 

Weltkrieg und der Einzug fremder Streitkräfte in den Iran führten zum ersten 

Kontakt des iranischen Volkes mit einer Gruppe von Ausländern. Die 

amerikanische Denkweise und ihre Werte verbreiteten sich und sozialistische 

Gedanken zogen nicht nur die Intellektuellen, sondern auch einen Teil der 

Mittelschicht an. Die ersten Anzeichen einer Konsumgesellschaft und eine Art 

wilde Verwestlichung traten zutage.  

Zu jener Zeit zeichneten sich zwei parallele Strömungen unter den jugendlichen 

Intellektuellen ab. Die erste Gruppe könnte man als die Gestalter und die 

ausführende Kraft bei der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Entwicklung 

bezeichnen. Sie bestand zumeist aus denen, die in Amerika studiert hatten, sich der 

westlichen Kultur zuneigten und das amerikanische Modell als das einzig wahre 

nachzuahmende betrachteten, wobei ihnen die iranische Kultur völlig fremd 

erschien. Diese Gruppe bestand aus Technokraten, die die Angelegenheiten der 

Konzeptualisierung und die Durchführung der Entwicklungspläne im öffentlichen 

wie im privaten Bereich in ihre Hände nahmen. Außer diesen in Amerika Studierten 

gab es noch diejenigen aus Europa, welche nach einer Balance zwischen dem Iran 

und dem Westen strebten und überwiegend in universitären Berufen, im 

medizinischen Bereich und als Rechtsanwälte oder dergleichen tätig waren.  

Andererseits gab es eine Strömung, die dieses nicht begrüßte und gegen diese 

Entwicklung vorging. Die zweite Gruppe bestand aus Intellektuellen, die sich 

Verantwortlichkeit bei der Führung der Gesellschaft versprachen und den Anspruch 



33 

 

hatten, sich der örtlichen und zeitlichen Umstände bewusst zu sein – aber wie alle 

Intellektuellen der Welt von Sorgen, Unbehagen und Verzweiflung heimgesucht 

wurden. Anfang des Jahres 1320/1941, mit der Schwächung der Regierung, waren 

es die Anhänger der iranischen Partei des Volkes, die Fahnenträger dieser 

Bewegung, und auch einige unabhängige Personen, die ihren Beitrag leisteten wie 

zum Beispiel Fakhr ud-Din Schademan mit seinem Buch Eroberung der westlichen 

Zivilisation.  Vom Ende dieses Jahrzehnts bis zum Anfang des nächsten Jahrzehnts 

waren die Machtkämpfe um die Verstaatlichung der iranischen Erdöl-Industrie auf 

dem Höhepunkt, wobei die Nationale Front gebildet wurde und die Führung für 

sich beanspruchte.  

Zweifellos sind wir Zeugen der ersten Blüten der Islamisierung oder genauer 

gesagt, der Rückkehr des Islams in dieser Zeit. Es herrschte Prosperität sowohl im 

politischen Bereich als auch hinsichtlich der Innovation von religiösen Gedanken. 

Vorher waren die Strömungen beherrscht von nichtreligiösen Anschauungen, doch 

nun zeichneten sich langsam immer mehr religiöse Elemente ab. Nicht nur die 

politische Front war für die neue religiöse Entwicklung von Bedeutung, sondern es 

war vielmehr deren soziale Auswirkung, die schließlich die Religion auch unter den 

Gebildeten und Akademikern verbreitete und sie in jede Gesellschaftsschicht 

einführte. Die Architekten dieser Entwicklung waren die Mitglieder einer Gruppe 

von modern denkenden Theologen und einigen religiösen Gebildeten, die sich im 

Westen Wissenschaften angeeignet hatten. Die wichtigsten theologischen 

Persönlichkeiten waren hier Ayatollah Taleghani, Ayatollah Motahhari und die 

wichtigste universitäre Persönlichkeit war Mehdi Bazargan. Die Sprache, welche 

sie für die Verbreitung der Religion einsetzten, war natürlich eine andere als die, 

die damals in den religiösen Zentren und unter den Theologen benutzt wurde. Die 

Adressaten, welche zumeist Studenten waren, versuchten mit dieser Sprache eine 

Verbindung zwischen Wissenschaft und Religion herzustellen und den Islam im 

Zusammenhang mit den Erfordernissen der heutigen Welt zu thematisieren. 

Außerdem fanden auch Kategorien wie Staatlichkeit, Wirtschaft, politisches 

System und die sozialen Aspekte der Religion den Weg in das Territorium dieser 

Bewegung. Innerhalb einiger Jahre wurden islamische studentische Verbände an 

den Universitäten und islamische Arzt- und Ingenieurverbände gegründet. 



34 

 

Motahhari hatte seine Zusammenarbeit mit den religiösen Persönlichkeiten der 

Nationalen Front, Taleghani und Bazargan, bereits im Jahre 1332/1953 

aufgenommen.45 Der Höhepunkt seiner Aktivitäten in Teheran begann aber 

tatsächlich erst im Jahre 1334/1955, denn in diesem Jahr startete er einerseits seinen 

Unterricht an der Fakultät Maaqul wa Manqul (Theologie) der Universität Teheran 

und hielt andererseits seine ersten Reden in den Sitzungen des islamischen 

Verbands der Studenten. Außerdem gründete er an verschiedenen Orten Klassen 

für Tafsir wie in Qulhak und in der al-Jawad-Moschee. Mit den islamischen 

Versammlungen und mit religiösen Zentren begann er als Leiter und Redner 

zusammenzuarbeiten. 

Im Jahre 1337/1958 nahmen die Aktivitäten Motahharis ihren Aufschwung, da 

einerseits der Islamische Verband der Ärzte gegründet wurde, bei dem er sich 

häufig aufhielt und bis zur iranischen Revolution einer der wichtigsten Redner 

war46 und er andererseits auch seine Aktivitäten auf die Presse ausweitete. Die 

Zeitschrift Lektionen des Islams wurde vom Verlag Dar at-Tabliqh Eslami unter der 

Leitung von Ayatollah Kazem Schariatmadari herausgegeben und ein Jahr später 

die Zeitschrift Die schiitische Denkschule. Für beide Zeitschriften war Motahhari 

tätig. Mit dem Jahr 1958 begannen die privaten Gespräche zwischen Henry Corbin 

und Allameh Tabatabai. Schwerpunkte dieser Gespräche waren die islamische 

Philosophie, Begegnung des Ostens mit dem Westen, Verbindung zwischen 

Religion und Wissenschaft, hinduistische und islamische Mythologie und 

komparative Mystik. Auch Motahhari und andere Personen wie Sayyid Hosein 

Nasr, Sayyid Jalal ad-Din Ashtiani, Badi uz-Zaman Foruzarfar, Dariusch Schaiegan 

und Mahmud Schahdai nahmen daran teil, wobei das Kennenlernen dieser 

 
45 Interessant an seiner Person war auch, dass er bei religiösen Diskussionen und bei der Aufdeckung 

der Wahrheit, auch im Freundeskreis, immer seine wissenschaftliche und kritische Geisteshaltung 

bewahrte. Seine wissenschaftliche Kritik bezüglich des Buches „Rah-e Tey Shode " (der 

zurückgelegte Weg) von Mehdi Bazargan beim islamischen Verband der Ärzte ist ein Beispiel seiner 

wissenschaftlichen Mentalität und seines kritischen Denkens. Siehe: Motahharis Diskussionsreihe 

über Prophetie, gehaltene Reden im Jahre 1348 in diesem Verband: Morteza Motahhari, Nubuwwat 

(Prophetie), Teheran 1994, 44 -61, insbesondere die Seiten 56 und 57. 
46 Weitere wichtige Diskussionen in diesem Verband betrafen Themen wie islamische 

Verschleierung (Hijab),  Sklaverei (1962), Prophetie (1969), Imamah (1970), das jenseitige Leben 

(Maad) (1971), Islam und die Erfordernisse der Zeit (1972), Bildung und Erziehung im Islam (1973), 

Versicherungen (1974), Zinsen und das Bankwesen (1975) sowie den Djihad . 

 



35 

 

Personen, insbesondere von Dariusch Schaiegan, wichtige Auswirkungen auf 

Motahharis Verständnis von Moderne gehabt haben könnte.47 

In den Jahren 1339/1960 bis 1342/1963 entstand eine relativ offene politische 

Atmosphäre, welche weitreichende politische Aktivitäten mit sich brachte. 

Motahhari nutzte dies und hielt seine Reden im iranischen Rundfunk, welche dann 

im Jahre 1343/1964 unter dem Titel 20 Reden publiziert wurden. Er betonte in 

diesen Reden immer wieder die sozialen Aspekte des Islams und verwies auf die 

Vereinbarkeit von Islam und Wissenschaft. Somit bezog er Stellung im Blick auf 

den Ansturm der Marxisten und die Unreligiosität, die die Sympathisanten des 

Westens gefördert hatten. Dabei erschienen von ihm thematisierte Rubriken wie die 

Vorteile und Auswirkungen des Glaubens, die Sicht der Religion auf die Welt und 

unangebrachte Verleugnungen, die zeigen, inwieweit seine neuen Gedanken und 

auch seine Stellungnahme beeinflusst waren. 

Im Jahre 1339/1960 unternahm er einige wichtige Schritte. Dazu gehörte, dass er 

dem Angebot eines Verlages nachkam, die Verantwortung für das Verfassen eines 

Buches über Moral und Erziehung in Form von Erzählungen und wahren 

Geschichten, die für das iranische Volk geeignet waren, zu übernehmen. Erst in 

Teheran stellte er fest, welche wichtige Rolle das Volk bei der sozialen Entwicklung 

spielt. Wobei er auch an die Kraft der Massen glaubte und überzeugt war, dass 

Korruption von den Eliten ausgeht und sich dann im Volk verbreitet. Seine 

Meinung war, die Korrektur muss vom Volk ausgehen und mit dessen Aufklärung 

und Wachsamkeit beginnen, damit die Elite zu einer Änderung ihres Verhaltens 

gezwungen ist. Also kurz gesagt: die Verbesserung der Gesellschaft muss im Volk 

ihren Anfang nehmen. Und wieder entschloss sich Motahhari, ein Buch zu 

verfassen, und veröffentlichte – entgegen der Warnungen seiner Freunde, dass 

dieses Buch unter seiner Würde sei – den ersten Band von Dastan Rastan 

(Geschichten der Rechtschaffenen), welcher so erfolgreich wurde, dass im Jahre 

1342/1963 diese Geschichten auch im Rundfunk übertragen wurden. Schon 

 
47 Schaiegan, ein iranischer Philosoph und Kulturtheoretiker, der zuvor das Buch ‚Asien gegenüber 

dem Westen‘ (1977) geschrieben hatte, änderte einige seiner Ansichten, wobei er gestand, dass er 

„wegen einer kleinen Gruppe von Personen wie Allameh Tabatabai, Ayatollah Motahhari, über den 

Islam und dessen Theologen ein ideales Bild erhalten hatte“. Vgl. BORUJERDI, MEHRZAD, Iranische 

und westliche Intellektuelle, Teheran 2017, 237 . 



36 

 

unmittelbar darauf gab es eine Neuauflage. Der zweite Band erschien bereits ein 

Jahr später, 1964. 1965 erhielt der erste Band dieser Reihe den Preis des 

Nationalkomitees der UNESCO für seine leichte Lesbarkeit und wurde kurze Zeit 

später ins Englische übersetzt. 

Sein zweiter Schritt ging in Richtung Bildung des monatlichen Verbandes für 

Religion, der zweieinhalb Jahre lang seinen Zweck erfüllte. Dreißig Reden von 

verschiedenen Personen wurden dort gehalten, wovon sieben Motahhari selbst 

übernahm. Im Nachhinein erschienen diese im Jahre 1977 in seinem Buch Zehn 

Reden. Wie er schon in seiner ersten Rede äußerte, wollte er eine tiefgehende 

Erforschung einer Reihe von religiösen Themen angehen. Der Inhalt seiner Rede 

wurde auf das Wichtigste reduziert, zusammengefasst, korrigiert und als Lern-

Broschüre den Teilnehmern der nächsten Sitzung überreicht. Zudem wurde sie in 

drei Bänden unter dem Titel Rede des Monats veröffentlicht. Diese Sammlung 

enthält auch eine Zusammenfassung der wichtigsten Ansichten Motahharis in 

Religion und Religionswissenschaften. Wie vereinbart, wählte Motahhari ein 

religiöses Thema aus, wie beispielsweise die Tugend der Gottesfurcht (Taqwa), 

dann sprach er darüber und auch über die in diesem Zusammenhang eventuell 

auftauchenden Missverständnisse. Doch beim Thema der Selbsterziehung und der 

islamischen Pflicht, das Gute zu gebieten und das Schlechte zu verwehren, 

bedauerte er, dass es trotz dieser Pflicht und obwohl in jedem Bereich der 

islamischen Pflichten ausgezeichnete Experten existierten, viel zu wenige 

Reformer gebe. Diese Reden ließen die ersten Funken von Reformationsgedanken 

in ihm entstehen und er erkannte ihre Wichtigkeit. Anlässlich des Ablebens 

Ayatollah Borujerdis hielt er eine Rede über das Prinzip des Ijtihads im Islam und 

begründete kurz ganz zu Anfang das Verbot, sich nicht nach den Richtlinien eines 

verstorbenen Religionsgelehrten zu richten, da die Muslime immer wieder mit 

neuen Fragen konfrontiert würden. Dann beschäftigte er sich mit dem Einfluss von 

Weltanschauungen eines Rechtsgelehrten auf seine Rechtssprüche (Fatwas) und 

mit der Notwendigkeit, bei der Auswahl des Marjaas (sehr) genau zu sein.48 In 

Fortsetzung dieser Diskussion sprach er darüber, dass es notwendig sei, die 

 
48 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Zehn Reden, Teheran 1982, 11. 



37 

 

Erfordernisse der Zeit zu verstehen, und auch über die Fach-Arbeitsteilung im 

Bereich Fiqh (Rechtslehre) sowie über die Bildung eines Fiqh Rates. Schließlich 

entschied er sich in seiner nächsten Rede, die Behandlung von religiösen Themen 

beiseite zu legen, Grundlagen aufzugreifen und über die Wiederherstellung des 

religiösen Gedankens zu sprechen. In seinen Schriften gestand er, dass er sich bei 

der Wahl des Titels Wiederbelebung des religiösen Gedankens von Iqbal Lahuri 

inspirieren ließ. In dieser Sitzung kritisierte er auch auf eine nie zuvor dagewesene 

heftige Weise die Vorstellungen der Muslime vom Islam.49 Zum Schluss erwähnte 

er die Hadithe ‚Wenn die Häresien offenbart werden, ist es für den Gelehrten 

verpflichtend, sein Wissen zu offenbaren, um Neuerungen zu verhindern und wenn 

er dies nicht tut, wird ihm das Licht des Glaubens genommen50, wonach also die 

Aufgabe der Wiederbelebung der Religion, durch den Kampf gegen Neuerungen 

und Verfälschungen, den Gelehrten zufällt. 

Motahhari hielt Anfang des vierten Jahrzehnts (islamischer Mondkalender) die 

Kritik an der Tradition für sehr wichtig und wie aus seinen Äußerungen zu 

entnehmen ist, glaubte er, dass man mit der Kritik an der Tradition die Vorteile der 

Moderne erlangen kann. Seine Methode bei der Kritik an der Tradition scheint auch 

gleichzeitig eine Säuberung derselben von Neuerungen und Verfälschungen zu 

 
49 Ebd., 142: „Diejenigen, die gehört haben, dass auf den Kanzeln gesagt wird, wenn er [Imam 

Mahdi] kommt, er eine Handvoll Schiiten retten wird, muss wissen, das ist eine Lüge. Eine Handvoll 

Schiiten, welche als die unehrlichsten Menschen der Welt gelten, deren Unterstützer wird Imam 

Mahdi nicht sein. Er ist der Friedensstifter der ganzen Welt. Jetzt brauchen wir uns nicht so sehr 

rum diejenigen zu kümmern, die noch keine Muslime sind, um sie zum Islam zu bringen. Allerdings 

ist dies das Höchste unserer Wünsche, aber das Notwendigste ist zuerst einmal, dass Religiöse, 

Muslime, Betende, Fastende, Pilgernde, Reisende die religiöse Denkart, die sich in eine sterbende 

halbtote Form verwandelt hat, wiederzubeleben.  Unter den Ländern der Welt, ausgenommen einige, 

gehören die islamischen Länder zu den entarteten und rückschrittlichsten und das nicht nur 

hinsichtlich ihrer Industrie, auch in der Wissenschaft, der Moral, Spiritualität und Menschlichkeit. 

Wir müssen uns eingestehen, dass die Wahrheit des Islams in ihrer eigentlichen Form nicht in 

unseren Köpfen und unserem Geist existiert, sondern verdorben ist. Unser Tauhid (Monotheismus), 

unsere Nubuwwah (Prophetie), unser Imamah (Führerschaft) und unsere Wilayah, unser Maad 

(jenseitiges Leben), alle islamischen Gesetze wie Geduld, Askese, die Tugend des Gottvertrauens 

sind in unseren Köpfen verwahrlost. Unsere religiöse Denkart muss korrigiert werden. Unsere 

Gedanken über die Religion sind falsch, falsch. Ich wage es zu sagen, dass außer in ein paar 

nebensächlichen Fragen wir im Bereich des Handels keine korrekte Sicht in Bezug auf Religion 

haben, nicht auf den Kanzeln, nicht in den Reden, nicht in Büchern, Artikeln und nicht in den 

Zeitschriften.“ 
 اذا  ظهرت البدع فعلي العالم أن يظهر علمه و الا فعليه لعنة الله 50

 



38 

 

sein, also eine Rückkehr zum Koran und der ursprünglichen Tradition, wobei aber 

auch die aktuelle Zeit nicht außer Acht gelassen wird.51 

In einer Rede von ihm mit dem Titel Die Gründe für die Verringerung der 

Auswirkung religiöser Lehrinhalte beschwert er sich wieder einmal über die 

unlebendigen, ja fast toten Vorstellungen der Muslime vom Islam.52 Offenbar 

verknüpft sich hier die Frage bezüglich der Wiederbelebung des religiösen Denkens 

mit den Gründen der Dekadenz der Muslime.53 All dies beschäftigte ihn schon seit 

längerem, denn auch schon in seinen früheren Reden erscheinen immer wieder die 

Hadithe der Islam wird dominieren und er wird nie unterlegen sein,54 wobei er dann 

seine Diskussion bis zu den Gründen der Entartung der Muslime ausweitete. Hier 

lässt sich erkennen, dass ihn dies tiefgreifend beschäftigte. Schließlich beginnt er 

sein Seminar über den Menschen und dessen Schicksal.  

Ein weiterer bedeutender Punkt jener Zeit ist der Unterschied zwischen der 

Stellungnahme Motahharis und der von anderen religiösen Intellektuellen, welcher 

zeigt, dass er seine eigenen unabhängigen Ansichten vertrat und sich nicht von der 

vorherrschenden Atmosphäre des Intellektualismus beeinflussen ließ. Er versuchte 

indes, die Themen aufzugreifen und zu behandeln, die von den anderen 

Intellektuellen einfach übersehen wurden. Ein gutes Beispiel dafür ist, dass 

Motahhari, als Jalal Al-e Ahmad im Jahre 1962 das Buch Gharbzadegi 

veröffentlichte, welches die gesamte intellektuelle Strömung beeinflusste und 

daraufhin Fakhr ud-Din Schademan im Jahre 1965 veranlasste, das Fach 

 
51 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 183. „So 

kritisiert er nicht nur den Westen, sondern übt vor allem „Selbstkritik“. Die islamischen 

Gesellschaften seien fast alle rückständig in Bezug auf Technik, Wissenschaft, Ethik, Frömmigkeit 

und Menschlichkeit und befänden sich in einem passiven Zustand.“ 
52 Vgl. ebd., 184. „Motahhari versucht jedoch, dem Vorwurf entgegenzutreten, den die Modernisten 

der Religion normalerweise nicht ersparen: nämlich daß der Zerfall und die kulturelle 

Rückständigkeit der islamischen Länder durch den Islam verursacht seien. Sie hatten mit der Lehre 

des Islam nichts zu tun, die Ursachen lägen außerhalb des Kerns des Glaubens.“ 
52 Vgl. Ebd., 185: „Motahhari versteht unter der Wiederbelebung des islamischen Denkens die 

Wiederherstellung des Islam in der Lebenspraxis. In dieser Wiederbelebung steckt freilich zugleich 

ein Vorwurf an die zeitgenössischen Muslime.“ 
53 Vgl. Ebd., 185. „Motahhari versteht unter der Wiederbelebung des islamischen Denkens die 

Wiederherstellung des Islam in der Lebenspraxis. In dieser Wiederbelebung steckt freilich zugleich 

ein Vorwurf an die zeitgenössischen Muslime.“ 
 الاسلام يعلو و لايعلي عليه 54

 



39 

 

Okzidentalismus zu schaffen, sich obwohl er das Buch von Jalal Al-e Ahmad 

gelesen hatte und in dieser Zeit die Kritik an der Moderne sehr heftig diskutiert 

wurde, lieber mit der Kritik an der Tradition beschäftigte. Solche Standpunkte 

seinerseits sind immer wieder zu beobachten. Auch in den Jahren 1970-71, als vor 

allem die Diskussionen Ali Schariatis55 (1933-1977) und die Aktionen der 

Mujahedin Khalq Organisation die gesellschaftliche Aufmerksamkeit auf die 

sozialen Aspekte des Islams richtete, thematisierte er Inhalte bezüglich der 

spirituellen Perspektiven des Islams, welche größtenteils in seinem Buch Spirituelle 

Reden nachzulesen sind und thematisierte die Folgen einer Vernachlässigung dieser 

Dimension. 

Motahhari publizierte im Jahre 1962 in der Monatszeitschrift Denkschule des 

Schiismus einen Artikel mit dem Titel das Recht des Verstandes gegenüber dem 

Ijtihad.56 In diesem Artikel beginnt er zunächst damit, dass in der Geschichte des 

Fiqh zwei Extreme zu beobachten sind, das eine betrifft die Übertreibungen bei den 

Analogieschlüssen von Abu Hanifa. Unter der Vorgabe den Verstand mit ins Spiel 

zu bringen, führt er den Analogieschluss in Fiqh (logische Allegorie) in die 

islamische Rechtslehre ein. Die wichtigste Untertreibung bei der Fiqh Methode 

sieht man bei Ahmad b. Hanbal, Ashab al-Hadith und teilweise bei den Ascheriten, 

bei denen die Wortwörtlichkeit der Texte dogmatisiert war und die jeglichen 

Einsatz des Verstandes ablehnten und vor allem im Kalam das rational Gute und 

Böse abstritten. „Die Imame der Schiiten kämpften gegen beide Gruppen. Sie 

proskribierten dezidiert den Analogieschluss und betonten auch stark das Prinzip 

der Gerechtigkeit und des an sich Guten und Bösen.“57 Motahhari behauptete, dass 

im Laufe der Geschichte die Schiiten auf dem Analogieschluss und dem Prinzip des 

an sich Guten und Bösen beharrten, dies jedoch nur mündlich. In der Tat vergaßen 

 
55 „Ali Shariati soll der erste iranische Denker gewesen sein, der seine religiösen Ideen in einer Art 

„Weltanschauung“ formuliert hat. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und 

Realismus, 188. 
56 Obwohl dieser Artikel wichtige Inhalte von Motahharis Diskussionen enthielt, wurde er nur 

einmal für sein Buch mit dem Titel ‚Die Artikelsammlung von Morteza Motahhari‘, vom Jahanara-

Verlag gedruckt und veröffentlicht. Es gab nie eine Neuauflage, es wurde auf jeden Fall keine 

gefunden. Welche Bedeutung dieser Artikel für unsere Diskussion hat, habe ich in einem gedruckten 

Bericht diesem Text beigefügt. 
57 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Artikelsammlung, Teheran Jahanara, Bita, 98. 

 



40 

 

sie es oder negierten aus Angst vor dem Analogieschluss jegliches Recht des 

Verstandes bezüglich des Ijtihads.  Bei der Kritik an der Tradition spricht er von der 

Notwendigkeit der Anwendung des Verstandes beim Ijtihad und wirft am Ende 

seiner Diskussion die Frage auf, welche zu diskutieren ist, „wenn der Islam die 

menschliche Natur und seine naturgemäßen Rechte anerkennt und wenn das, was 

der Westen als Naturrechte bezeichnet58 bewiesen wird, dass diese wirklich zu den 

natürlichen Rechten des Menschen gehören, so sind diese auch gemäß der Scharia 

einzuhalten.“59 Diese Frage verwandelte sich im Nachhinein in einen festen und 

überzeugenden Aspekt. In Motahharis Artikeln hinsichtlich der Rechte der Frau im 

Islam, geschrieben von 1966-1967, betont er diesen Anspruch und sieht ihn als 

Grundlage für die rationale Verteidigung der Ansichten beim Fiqh. Seine Betonung 

und starke Verteidigung der natürlichen Rechte des Menschen sind gute 

Gegenargumente für die Kritiker, die behaupten, dass die Befürwortung Motahharis 

in Bezug auf diese natürlichen Rechte in seinen Werken überhaupt keine spürbare 

Auswirkung hätten.60 

Motahhari verfasste in den Jahren 1965-66 für die Zeitschrift Lehren des Islams 

sieben Artikel über die natürlichen Rechte und ihre Beziehung zu den Rechten der 

Frau, welche unter dem Titel Die Sexualmoral im Islam und im Westen publiziert 

wurden. Danach, in den Jahren 1966-67, verfasste er 32 Artikel für das Magazin 

Zan-e Ruz, welches er später im Jahre 1974 selbst drucken ließ. Diese Artikel sind 

Beispiele seiner Ansichten über Tradition und Moderne. In diesen Artikeln wurden 

neben allgemeinen Themen wie Islam und Moderne auch die Grundlage des 

Familienrechts und die soziale Unabhängigkeit der Frau angesprochen. Seine 

Lösung für die Verknüpfung des Islams mit den neuen Diskussionen über die 

Rechte der Frau bestand aus zwei Schritten. Zunächst sollte die islamische 

 
58 Es soll hier darauf hingewiesen werden, dass dieses Konzept heute umstritten ist. Vgl. 

BRANDHORST, MARIO / WEBER-GUSKAR, EVA (Hg.), Menschenwürde. Eine philosophische Debatte 

über Dimensionen ihrer Kontingenz, Suhrkamp 2017. 
59 Ebd. S 96. 
60 Vgl. MOHAMMADI, MAJID, Zeitgenössische Religionswissenschaft, Teheran Qatreh, 1. Auflage 

1995, 15. „Wie die anderen Usuliin (islamische Rechtstheoretiker) betrachtet er die wirklichen Vor- 

und Nachteile als Basis der religiösen Gesetze und führt dies auf die Verbindung zwischen Verstand 

und Religion zurück, aber wie bei den meisten Rechtsgelehrten wirkte sich dieses nicht auf seine 

Ansichten aus und er erkennt lediglich nur an, dass die Gesetze Gottes in ihrer Essenz rational sind.“ 



41 

 

Tradition von Aberglauben und Verfälschungen geläutert werden und im Anschluss 

geht es dann um die argumentative Verteidigung ihres rationalen Kerns mit einem 

kritischen Blick auf die rechtlichen Errungenschaften der Moderne und die Nutzung 

ihres rationalen Teils. Das Resultat dieser Diskussion war, dass man damals auf die 

aktuale Tradition und nicht auf die potenzielle Tradition achtete, also nicht auf das 

Menschsein der Frau, sondern auf ihre Weiblichkeit. In der heutigen Zeit jedoch 

bleibt die Weiblichkeit wegen des extremen Fokus auf das Menschsein unbeachtet. 

In seinem Buch Die Frage des Hijab schreibt er folgendes: „Die Frau wurde früher 

als ein ‚wertvoller Gegenstand‘ betrachtet, in der modernen Zeit zu einem 

‚wertlosen Menschen‘ gemacht, während der Islam ihre Stellung als wertvoller 

Mensch hervorhob.“61 In seiner Kritik an der traditionellen Sichtweise der 

damaligen Menschen, die nicht auf das Menschsein der Frau achteten und ihnen so 

in der Menschlichkeit nicht dieselbe Stellung wie dem Mann zusprachen, zeigt er, 

dass der Islam, entgegen den Arabern, das Menschsein der Frau sehr stark betont 

und kritisiert dann diejenigen mit modernem Gedankengut, die die Weiblichkeit 

oder das Frausein wegen ihres Unterschieds zum Mann ignorieren. 

Während zu Anfang des vierten Jahrzehnts (1340/1961) Motahhari auf die Frage 

der Tradition, deren Kritik, Verständnis und korrekte Übernahme konzentriert war, 

kann man sagen, dass er in der zweiten Hälfte dieses Jahrzehnts die Frage des 

Islams und die Erfordernisse der Zeit in den Mittelpunkt seines theologischen 

Denkens stellte. Die Lösung der Frage der Moderne, die Art und Weise ihrer 

Übernahme, ihre Kritik und die Trennung ihrer positiven und negativen Aspekte 

gewannen für Motahhari erst langsam an Bedeutung. Im Jahre 1966 hielt er eine 

Reihe von Reden unter dem Titel Religion wird nicht obsolet in der Universität 

Teheran und eine Rede mit dem Titel Die Sonne der Religion geht nie unter an der 

Petroleum Fakultät Abadan, wobei letztere zusammen mit der Rede Unsichtbare 

Hilfe im Leben des Menschen, die er im Jahre 1967 an der Pahlewi Universität in 

Schiraz hielt, veröffentlicht wurde. Die von ihm diskutierte Frage, dass sich die 

Welt auf der Achse von Veränderungen bewegt und nichts Beständiges von ihr 

zurückbleibt, war nicht korrekt; denn solange etwas der menschlichen Natur 

 
61 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Die Frage des Hijab, Tehran 2010, 18. 



42 

 

entspräche, solange wird er existieren. Aus diesem Grund ist die Religion auch 

nicht zerstörbar, selbst die Moderne kann sie nicht auslöschen. Vielleicht könnte 

man diese Diskussion mit der Frage der Wiederbelebung des religiösen Gedankens 

und Der Islam und die Erfordernisse der Zeit verbinden und erkennen, dass die 

Religion nie stirbt, sondern nur unsere Gedanken gestorben sind. Dann kam er in 

seinen Diskussionen über die Rechte der Frau im Islam zum Thema Islam und 

Moderne und thematisierte zudem in über 25 Sitzungen in Teheran den Islam und 

die Erfordernisse der Zeit. Das Verständnis bezüglich des Islams und der Moderne 

und die Vereinigung dieser beiden Aspekte hielt Motahhari für die wichtigste 

Aufgabe der muslimischen Intellektuellen. Nachdem er einige Gründe anführt, die 

auf die Unvereinbarkeit des Islams mit den Erfordernissen der heutigen Zeit 

hinweisen, wie beispielsweise, dass der Islam unveränderlich sei, die Zeit jedoch 

nicht oder dass sich die Bedürfnisse ändern, während der Islam nur die Bedürfnisse 

seiner Zeit anspricht – die Zeit seiner Herabsendung – erwähnt er zwei 

Gegebenheiten. Erstens variierten nur die Lebensform und nicht die im Leben 

herrschenden Gesetze. Zweitens sei zwischen den Erfordernissen der Zeit und den 

Missverhältnissen der Zeit zu differenzieren und man müsse sich nicht unbedingt 

dem Wandel der Zeit anpassen. Dann beschäftigte er sich ausführlich mit dem 

Anpassungsmechanismus des Islams mit seiner Zeit. 

Im Jahre 1968 schrieb er für den ersten Band des Buches Muhammad, Siegel der 

Propheten, welches eine Sammlung von Artikeln von verschiedenen Personen 

beinhaltet und unter Aufsicht Motahharis veröffentlicht wurde, einen separaten 

Artikel mit dem Titel Siegel der Prophetie. Zu diesem sagte er, dass der Aufruf der 

Propheten sich nicht nur geographisch und in ihrer Zeit verbreitete sowie Einlass in 

die Herzen der Menschen fand, sondern sich auch zeitlich fortsetzte und auch im 

Laufe der Zeit nicht nachließ. Die Tiefe ihrer Worte trat mehr und mehr in 

Erscheinung und auch durch die zeitlichen Veränderungen verloren sie nicht an 

Gültigkeit. Er kritisierte ebenfalls in dem Artikel Abschluss der Prophetie die 

Ansicht Iqbal Lahuris über die Endgültigkeit; denn aus Motahharis Sicht führt die 



43 

 

Meinung Lahuris zu dem Glauben an die Ende der Religion.62 Dann beschäftigte er 

sich mit der Bedeutung über die Endgültigkeit der Prophetie und erklärte, dass es 

nicht notwendig sei, diesen Aspekt für eine neue religiöse Gesetzgebung zu 

berücksichtigen, dieser aber auch nicht als Negierung der vorhandenen religiösen 

Gesetzgebung zu verstehen sei. Die Endgültigkeit der Prophetie bedeutet die 

Ablehnung eines Bedarfs an neuen propagierenden Propheten und nicht die 

Negierung des Propagierens der Religion. 

Motahhari hielt im Jahre 1969 in Fortsetzung seiner Reden zur Vorstellung des 

Propheten Muhammads und zur Rolle des Islams in der heutigen Zeit zwei Vorträge 

im islamischen Studentenverbandsinstitut mit der Betitelung Gründe über die 

Neigung zum Materialismus. Hier wird gut sichtbar, in welchem Ausmaß er von 

Schariatis Ansichten beeinflusst war. Ein wahrer Philosoph sollte immer allen 

Ursachen nachgehen und vor allem bei der Erforschung gesellschaftlicher Ursachen 

eines Ereignisses die Soziologie mit heranziehen. 

Motahhari versuchte anhand seiner im Buch angeführten These und mit einem 

Bericht über die Geschehnisse, die sich im christlichen Westen ereignet hatten und 

aus denen er Lehren gewann, die Tradition kritisch zu untersuchen. Er sah dabei die 

Unverständlichkeit der religiösen Begrifflichkeiten der Kirche als einen Grund für 

die Neigung zum Materialismus an und fügte dem hinzu, „wenn auch hier die 

Kirche erwähnt wird, so bedeutet das nicht, dass in unseren Moscheen und von 

ihren Kanzeln stets wirklich sachkundige und kompetente Personen religiöse 

Inhalte, die ihnen eigentlich wohlvertraut sein sollten, vermitteln und dass sie 

wirklich den Kern der religiösen Lehren kennen.“63 Zweitens wäre die 

Unverständlichkeit der sozialen sowie politischen Begrifflichkeiten eine große 

Barriere und so behauptet er dann, dass „aus der Sicht der islamischen 

Sozialphilosophie die Hinnahme einer autoritären Herrschaft nicht aus dem 

 
62 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 185. „Igbals 

Sicht der Prophetie und Offenbarung stößt an Motahharis Grenzen. Die Prophetie als eine 

evolutionäre Kraft, die aus der Natur geschöpft wird, und die Offenbarung als ein natürlicher 

„Instinkt“ können die traditionelle Sichtweise eines Motahhari kaum entzaubern.“ 
63 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Grund für die Neigung zum Materialismus, Teheran, 12. Auflage 

1370/1991, 56–57. 

 



44 

 

Glauben an Gott herzuleiten ist. Ganz im Gegenteil, aus islamischer Sicht bedeutet 

Religion in der Tat Freiheit und nicht soziale Strangulierung. Außerdem hat ein 

Herrscher dem Volk gegenüber Verantwortung zu tragen.“64 

Drei weitere Ursachen für die Neigung zum Materialismus waren für ihn ebenfalls 

von Bedeutung: die Meinungsäußerungen von Nicht-Experten, der Kampf gegen 

die menschlichen Instinkte und deren Auslöschen im Namen der Religion und die 

ungünstige moralische und gesellschaftliche Umgebung. Dabei betonte er, dass 

„wir diesen drei Aspekten genauso anheimgefallen sind wie die Christen“65. Der 

letzte Grund für die Neigung zum Materialismus ist seiner Meinung nach dem 

Verlassen der Festung des Heroismus seitens der Theisten und das Einnehmen 

dieser von den Materialisten geschuldet.66 

Während Schariati und die Mujahedin Organisation nachdrücklich von den sozialen 

Aspekten des Islams sprachen, hielt Motahhari im Jahre 1970 bis 1972 mehrere 

Reden über andere Dimensionen dieser Religion, zum Beispiel über den 

Gottesdienst und die Bittgebete, die Reue (Tauba), die Großartigkeit und die 

Vortrefflichkeit des Geistes und die göttliche Gerechtigkeit. Im Jahre 1971 hielt er 

im islamischen Verband der Ärzte Vorlesungen über das jenseitige Leben und über 

die Scheinargumente gegen die Imamah. 

Die Frage nach der Wiederbelebung des religiösen Gedankens und die Kritik an der 

Tradition beschäftigte ihn auch in dieser Zeit weiterhin und so hielt er anlässlich 

des Jahrestages Iqbal Lahuris wieder einmal eine Rede über eben diese 

Wiederbelebung. In seiner Rede im Kongress Schaikh Tusi an der Universität 

Mashhad, nimmt er Schaikh Tusi zum Vorbild und lässt sich von dessen Ansichten 

über den Verstand und den Ijtihad bezüglich unserer Zeit inspirieren. Dann hält er 

im Jahre 1971 an der theologischen Fakultät der Universität Teheran eine Rede über 

Die islamischen Gesetze im Vergleich zur Entwicklung in der modernen Welt, kehrt 

aber im gleichen Jahr wieder zum Thema der Wiederbelebung des religiösen 

Gedankens zurück. Wiederbelebung des islamischen Denkens soll hier als 

 
64 Ebd. 163 
65 Ebd. 179. 
66 Ebd. 158 –184. 

 



45 

 

Säuberung von der Westbelebung verstanden werden.67 Nachdem er die Kategorien 

der individuellen, moralischen und sozialen Entwicklungen aufzählte, sprach er 

über die Situation der Muslime, die von Unterentwicklung und Vernachlässigung 

der islamischen Kultur und der Verfälschung des Islams geprägt ist und führte dazu 

viele Symptome an. 

Als sich 1971 der Marxismus enorm zu verbreiten suchte und sogar Einfluss auf die 

religiösen Gruppen nahm, wurde Motahhari in Qom erneut aktiv. Er unterrichtete 

dort die Philosophie des Asfars (von Mulla Sadra) und Themen wie Bewegung, 

Potenz und Akt, welche auch Diskussionsgegenstände der Marxisten waren. In 

seinen privaten Lehrvorträgen kritisierte er den Marxismus und beschäftigte sich 

gleichzeitig mit der Philosophie der Geschichte sowie der hegelschen Philosophie. 

Im Jahre 1974 veröffentlicht er das Buch Ein Einblick in die Nahdsch-ul-Balagha,68 

in dessen letztem Abschnitt er die existentialistische Logik bezüglich der 

Entfremdung einer Kritik unterzieht, die Schwäche der atheistischen 

existentialistischen Logik erklärt und zeigt, dass wir von einer „‚Entfremdung‘ erst 

sprechen können, wenn wir ein hohes göttliches Ziel vor Augen haben.“69 

Motahhari sprach noch im selben Jahr in einer studentischen Versammlung über 

den vollkommenen Menschen und betonte dabei wie immer die Wichtigkeit der 

Beachtung aller Aspekte des Islams und dass der vollkommene Mensch derjenige 

ist, in dem alle menschlichen Werte in höchstem Maße und gleichmäßig gewachsen 

seien. Dazu gab er noch einen Hinweis: Der Islam kann erst dann besser verstanden 

und seine Werte deutlich sichtbar werden, wenn die Ansichten verschiedener 

Denkschulen, die zum vollkommenen Menschen Theorien vorlegen, aufgegriffen 

und mit der des Islams verglichen werden. Diese Sichtweise Motahharis könnte 

 
67 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 181-182. „Die 

Aufgabe, die sich Motahhari stellte, war […] die „Originalität“ der Tradition zu bewahren, indem 

er ihr von inne Reformen aufzwang und damit jeglichen Einflüssen von außen entgegentrat. Nach 

dem Motto „Zurück zu den Wurzeln“ versuchte er, den Glauben zu seinem Ursprung 

zurückzuführen. Dies geht gewissermaßen mit einer „Entwestlichung“ einher. Angelehnt an den 

indo-pakistanischen Philosophen Mohammad Egbal plädierte Motahhari für eine ‚Wiederbelebung 

des Islamischen Denkens‘, was zugleich der Titel eines seiner wichtigsten Aufsätze ist.“  
68 Nahdsch al-Balāgha (Pfad der Eloquenz ) ist ein wichtiges schiitisches Buch mit dem Charakter 

einer Hadith Sammlung. Es enthält eine Auslese der Ansprachen, Briefe und Worte Ali ibn Abi 

Talibs, des Schwiegersohnes des Propheten Mohammed, vierten Kalifen und ersten Imams der 

Schiiten. 
69 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Ein Einblick in die Nahdsch al-Balāgha, Tehran 1996, 284-300. 



46 

 

man als Resultat der Auswirkungen der Moderne auf seine Gedanken betrachten. 

Nach der traditionellen Herangehensweise war und ist es üblich, wenn man zu einer 

islamischen Ansicht gelangen will, dass man diese den islamischen heiligen 

Schriften entnimmt und sie abstrakt veranschaulicht. Um jedoch ein besseres 

Verständnis über die Sichtweise des Islams zu erhalten, sollte man sie mit anderen 

Meinungen und Theorien vergleichen. Dieses Modell ist ein Produkt der westlichen 

Forschungsmethodik und Motahhari setzte es bei seinen Diskussionen über Bildung 

und Erziehung im Islam und in der Moralphilosophie ein. 

In den Jahren 1974-1975 begann Motahhari mit dem Unterricht des Werkes 

Scharhe Manzumeh von Mulla Hadi Sabzawari in seiner eigenen Wohnung, an dem 

westliche Philosophie-Professoren teilnahmen, bis er 1978 versetzt wurde. Dieser 

Unterricht, aus dem auch gelegentlich ein Gespräch entstand, zeigte Motahharis 

relativ guten Einblick in die westliche Philosophie und in vielen Fällen, 

insbesondere im Bereich der Epistemologie, seine Versuche, die westliche 

Philosophie durch die (oder: mit der) Transzendenzphilosophie Mulla Sadras 

herauszufordern.70 In diesen Sitzungen, an denen Personen71 wie Bozorgmehr, 

Hamid Enayat, Haddad Adel und Sayyid Jalalud-Din Mojtabawi teilnahmen, 

wurden Kritikpunkte verschiedener westlicher philosophischer Denkschulen mit 

Blick auf die Philosophie Mulla Sadras behandelt. Die Scharh-e Manzuma ist 

womöglich im Bereich der komparativen Philosophie eines der wertvollsten im Iran 

publizierten Bücher. Eine weitere seiner Vortragsreihen im Jahre 1975 bezog sich 

auf das Thema Zinsen und das Bankensystem, welche in Gegenwart von Mehdi 

Bazargan und Dr. Beheshti im islamischen Ärzteverband stattfand. 

 
70 Obwohl die Bezeichnung Transzendentalphilosophie im Deutschen doch stark an Kants 

Philosophie erinnert, nennen manche Autoren Mulla Sadras Philosophie immer noch transzendental 

Philosophie. Vgl. YOSEFI, HAMID REZA, Einführung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte 

des Denkens von den Anfängen bis zur Gegenwart, 2., überarbeitete Auflage, Paderborn 2016, 141-

148. Auch RAZAVI RAD, MOHAMMAD, Mulla Sadras Philosophie interkulturell gelesen, Traugott 

2007. Da Seyyed Hossein Nasr diese Bezeichnung unglücklich fand, schlug er für Sadras 

Philosophie die Bezeichnung Transcendent Theosophy vor. Vgl. NASR, SEYYED HOSSEIN, Sadr al-

Din Shirazi and His Transcendent Theosophy: Background, Life and Works, Teheran 1978. Über 

Mulla Sadra Philosophie Vgl. HORTON, MAX, das Philosophische System von Schirazi (1640), 

Straßburg 1913.   
71 Bozorgmehr, Experte für empirische Philosophie, Hamid Enayat, Experte für politische 

Philosophie und Übersetzer des Buches Hegels Philosophie, Haddad Adel, Experte für Kants 

Philosophie, Sayyid Jalalud-Din Mojtabawi, Übersetzer des Buches Philosophy Made Simple von 

Popkin. 



47 

 

1976 widmete er sich wieder dem Marxismus und übte erneut in seinen Reden 

Kritik daran, wobei er in seiner eigenen Wohnung dann über die Philosophie der 

Geschichte sprach. Diese Vorlesungen beschränkten sich allerdings nicht nur auf 

die kritische Auseinandersetzung mit dem marxistischen Gedankengut, sondern 

umfassten auch die wichtigsten Grundlagen Motahharis bezüglich der Verbindung 

des Islams mit der Moderne. Hier sprach er auch ausführlich die Ewigkeit der 

Wahrheit und der Moral an und untermauerte in seinem Unterricht über die 

Philosophie der Geschichte die Grundlagen seiner These. 

Im gleichen Jahr hielt er vier Reden über die Fitrat, welche er als die Mutter der 

islamischen Lehren betrachtete. Die Theorie der Fitrat könnte man als den 

wichtigsten Kern seiner anthropologischen Theorie bezeichnen und zudem als die 

zweite Prämisse hinsichtlich der Verbindung von Tradition und Moderne. Denn er 

behauptet, dass die Veränderungen der Zeit nicht alle Bedürfnisse des Menschen 

verändern würden, sondern dass der Mensch eine Reihe von naturgemäßen 

Bedürfnissen besitzt. Darunter auch das Bedürfnis nach Religion und deshalb kann 

die Moderne sie nie ganz aus dem Leben des Menschen verdrängen. Motahhari war 

sich, laut eigener Aussage, bereits seit Jahren der Wichtigkeit der Frage über die 

menschliche Natur bewusst, was ihn letztendlich dazu brachte, in seinen letzten 

Lebensjahren eine relativ konsistente Theorie diesbezüglich zu entwickeln. 

Aufgrund eines Streits im Jahre 1976 mit Herrn Arianpur, welcher dem Marxismus 

stark verbunden war, verließ Motahhari die theologische Fakultät. Aus dieser Zeit 

wurden einige wichtige wissenschaftliche Arbeiten, wie beispielsweise ein 

ausführlicher Kommentar zur Manzumeh, Vorlesungen zur Erkenntnis und eine 

sehr aufschlussreiche Einführung in die islamische Weltanschauung veröffentlicht . 

Danach brachten ihn einige Ereignisse dazu, sich stärker in politische Geschehnisse 

zu involvieren. Im Jahr 1978 entschied er sich, eine Rede über die islamischen 

Bewegungen der letzten 100 Jahre zu halten. Auch wenn sie aufgrund eines 

polizeilichen Verbots nicht zustande kam, wurde diese Rede trotzdem ein paar 

Monate später veröffentlicht. Dies gilt als das wichtigste Nachschlagewerk seiner 

Ansichten über andere, die sich schon vor ihm mit der Verbindung von Religion 

und Moderne beschäftigt hatten. Er unternahm auch für ein Treffen mit Ayatollah 



48 

 

Khomeini eine Reise nach Paris, wo er dann von ihm beauftragt wurde, den 

Revolutionsrat und den Kern der islamischen Regierung im Iran zu bilden.72 

In dieser brisanten Zeit, nach dem Sieg der islamischen Revolution im Iran73, in der 

alle Aufmerksamkeit nun auf die Politik gerichtet war, sorgte er sich sehr um den 

Schutz von Forschungs- und Kulturzentren und um die wissenschaftlichen 

Ressourcen des Landes; so ordnete er beispielsweise am Nachmittag des 11. 

Februar 1979 an, die Parlamentsbibliothek unter Schutz zu stellen, die von einer 

Plünderung durch die Bürger bedroht war.74 Motahhari hielt in weniger als drei 

Monaten, nach dem Sieg der Revolution, mehr als 20 Reden über die Zukunft. 

Während seiner gedanklichen Beschäftigung mit den verworrenen 

Angelegenheiten der Gesellschaft nach der Revolution und der Vervollständigung 

der letzten Teile seines Werkes eine Einführung in die islamische Weltanschauung, 

wurde er nach einer Sitzung über diverse Fragen des Landes in der Wohnung von 

Dr. Sahabi, beim Verlassen dieser in Richtung des Fahrzeuges seines Freundes, um 

22.15 Uhr am 1. Mai 1979 von einem Mitglied der Terrorzelle ‚Forqan‘ 

erschossen.75 

 

  

 
72 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 180. „Während 

der Revolution gehörte er dem geheimen „Führungsrat“ (Sura-ye rahbari) an, der nach dem Sieg 

weiterhin die Führung der Islamischen Republik innehatte.“ 
73 In Bezug auf die islamische Revolution im Iran beschriebt Thomas Bauer wie die im Abendland 

angesehen wurde. Vgl. BAUER, THOMAS, Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der 

Antike und der Orient, München 2018, 19. „Den lucus classicus liefert Der Spiegel vom 12. Februar 

1979, der kurz nach dem Sturz des Schahs und der Rückkehr Ayatollah Chomeinis nach Iran am 1. 

Februar erschien. Das Titelbild zeigt einen säbelschwingenden Krieger auf einem Pferd, hinter ihm 

eine Frau, die komplett in ein tschadorartiges Gewand eingewickelt ist. Der Titel lautet: ‚Zurück ins 

Mittelalter‘, der Untertitel: ‚Iran: Der Islam fordert die Macht‘. Im Heft lesen wir dann: ‚Etwas 

Wundersames vollzieht sich da vor den Augen des immer noch fortschrittsgläubigen Westens wie 

der fortschrittsgierigen Dritten Welt: An der Schwelle zum 21. Jahrhundert scheint das 35-

Millionen-Volk der Perser, grade erst von der Despotie eines maßlosen Emporkömmlings befreit, 

mittels einer religiösen Zeitmaschine um 1300 Jahre zurück in die islamische Urgesellschaft zu 

fliegen, treten religiöse Dogmatiker  mit dem Anspruch auf, weltliche Herrschaft zu erobern.‘ 
74 Das Interview mit Hujjat ul-Islam Doaei unter dem Titel ‚Motahhari, Märtyrer auf dem Wege des 

Wissens‘, Sonderausgabe der 12. Internationalen Buch-Messe Teheran, 5. Ausgabe.  
75 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 180. „Kurz nach 

dem Sieg der Revolution 1979 wurde er ermordet. Für seinen Tod übernahm eine religiöse Gruppe 

mit der Beziehung ‚Forgan‘ die Verantwortung.“ 



49 

 

2. Die Fitrat als Schlüsselbegriff und methodische 

Orientierung in der Humantheologie 

 

2.1. Geschichtlicher Hintergrund der Theorie der Fitrat 

in islamischen Theorien 

  
Die Bedeutung beziehungsweise die Anwendung des Begriffs Fitrat und einige 

wenige Hinweise diesbezüglich sind in den Werken von Alkendi (873 n.Chr.), al-

Fārābī (950 n.Chr.) und Avicenna (1037 n.Chr.) zu finden. Farabi ist der 

Auffassung, dass die Neigung zur Ordnung sowie zum sozialen Leben beim 

Menschen veranlagt sei und zählt die selbst-evidenten Prämissen (Evidenzen) der 

Logik zu den angeborenen Perzeptionen.76 Avicenna bezeichnet in seinen 

mystischen Werken die seelische Euphorie des Menschen, während dieser von den 

Zuständen der Mystiker etwas sieht oder hört, als ein Zeichen der in der Fitrat des 

Menschen verankerten Zuneigung zu Gott.77 Die erste intensive Untersuchung des 

Wesens der Fitrat erfolgte durch Ibn Arabi (1240 n. Chr.) und war ein Höhepunkt 

im Bereich dieser Forschungen.78 Er beschäftigte sich auch mit der Anwendung von 

mystischen Begrifflichkeiten und Ideen bezüglich der Relation zwischen der Fitrat 

und des Monotheismus. Zudem war er der Erste, der die Überzeugung vertrat, dass 

die Fitrat sowohl irdische Folgen als auch Folgen für das Jenseits habe. 

Beispielsweise sei das Totengebet für Kinder von Ungläubigen religiös verboten 

und die Qual für die Polytheisten würde nicht ewig währen.79 Mulla Sadra (1050 n. 

H.) legte in seinen Werken zwar keine gegliederten Diskussionen über die Fitrat 

vor, bot aber verschiedene Begriffserklärungen an und erläuterte die naturgemäße 

 
76 Vgl. AL-FARABI, ABU NASR MOHAMMAD, Kitāb al-Ḥurūf (Das Buch der Buchstaben), Dar al-

Mashriq 1969, 139.  
77 Vgl. IBN SINA, ABU ALI AL-HUSAIN, Kitāb al-išārāt wa't-tanbīhāt (das Buch der Ratschläge und 

Erinnerungen), Qom 1996, Bd 3, 354.  
78 Vgl. GHAFURI NEDJAD, MOHAMMAD, Geschichtliche Entwicklung der Fitrat-Theorie in 

islamischer Philosophie und Mystik. In: Aine-ie Maarefat 23 (Herbst 2010), 120-136. 
79 Vgl. IBN ARABI, MUHYI AD-DIN, al-Futūḥāt al-Makkīya (Die mekkanischen Offenbarungen), 

Beirut 1983, Bd 2, 70. 

 



50 

 

Neigung zu Gott aus einer philosophischen Perspektive.80 Die 

Anwendungsfunktionen dieser Theorie fanden erst durch die Schriften Allameh 

Tabatabais Verbreitung in größerem Umfang. Er wandte diese Theorie in den 

Bereichen Epistemologie, Soziologie und im Kalam an. Im Bereich der 

Epistemologie vertrat er die Meinung, dass das logische Denken in der Natur des 

Menschen verankert sei und dass die Diskussion um die Transzendenz, aufgrund 

der in der Natur des Menschen steckenden Suche nach der Wirkursache des 

Universums, auf Rationalität beruht.81 In der Soziologie bediente er sich einer 

Verhältnisanalyse zwischen Fitrat und Freiheit sowie Fitrat und Gerechtigkeit, 

während er im Bereich der Theologie dadurch, dass die Religion angeborene 

Bedürfnisse des Menschen beantwortet, als wäre sie angeboren sei.82 Die 

Entwicklung von Theorien über den Begriff Fitrat im Bereich der 

Religionsforschung und des Kalam erreicht mit Motahhari seinen Höhepunkt. Die 

Begriffsdefinition der Fitrat mit der Einteilung der Fetriat (angeborene seelische 

Eigenschaften) in perzeptionelle und tendenzielle Eigenschaften oder Fetriat, die 

philosophische Beweisführung der natürlichen menschlichen Angelegenheiten und 

der Einsatz der Theorie bei der Beantwortung religiöser Fragen, war nur ein Teil 

seiner umfangreichen Arbeit.83 

 

2.2. Motahharis Ansichten über die Stellung und 

Wichtigkeit der Fitrat 
 

 
80 Vgl. MULLA SADRA, SADR AD-DIN MOHAMMAD SHIRAZI, Hikmat Al Muta'alyah fi Al-asfar al-

'aqliyya al-arba'a (Die transzendente Theosophie in den vier Reisen des Intellekts), Qom 1997, Bd 

1, 133-135. 
81 Vgl. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische 

Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie, Paderborn 

2017, 399. „Tabatabai bindet diese Ansätze streng an einen schöpfungstheologischen 

Ausgangspunkt. Daher ist der Mensch in seinen Augen naturbedingt an Gott und DESSEN 

Schöpfungszielen orientiert und sich seiner Gotthingegebenheit (Vgl. den Fitrat-Begriff) stets 

bewusst.“ 
82 Vgl. AKBARIYAN, REZA/MOGHADDAM, GHOLAM ALI, angeborenen Perzeptionen aus der Sicht 

Tabatabais. In: Islamisch-philosophische Lehre 13 (2003), 42-59. Vgl. auch HAJATPOUR, REZA, 

Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. 163. 
83 Vgl. GHAFURI NEDHAD, MOHAMMAD, Geschichtliche Entwicklung der Fitrat-Theorie in 

islamische Philosophie und Mystik. In: Aine-ie Maarefat 23 (Herbst 2010), 124. 

 



51 

 

Die Thematisierung der menschlichen Natur in den Gedanken Motahharis im 

Bereich des Kalam geht auf die Anthropologie zurück, einem der wichtigsten 

Diskussionsgegenstände der modernen Zeit – jener Ära, in der das Menschenbild, 

das die Religion beschreibt, revidiert wurde, wie Freud einmal sagte.84 Die Frage 

nach dem Verhältnis zwischen dem in der heutigen Zeit definierten Menschen und 

dem von der Religion beschriebenen ist eine der herausforderndsten Fragen. 

Motahhari versuchte, das religiöse Bild zu verteidigen, indem er die religiöse 

Betrachtung des Menschen mit dem Menschenbild der säkularen Denker von heute 

verglich. 

Motahhari war der Überzeugung, dass die Fitrat der eigentliche Kern des religiösen 

Menschenbildes ist. Die Basis seines Kalam-Denksystems war die Fitrat, was das 

Studium seiner Theorie als unbedingt notwendig erscheinen lässt. Er bezeichnete 

die Frage der Fitrat als die Mutter der Kalam-Fragen und auch als Hauptprinzip. 

Wenn die Frage bezüglich der Fitrat wohlüberlegt wird, kann ein Großteil der 

Fragen über Religion und religiöse Angelegenheiten zum Bereich des Rechts 

beantwortet werden, und dies ist ein Prinzip, welches den meisten neuen Theorien 

Motahharis im Bereich des Kalam zugrunde liegt. Er behandelte, historisch 

gesehen, diese Theorie nicht der üblichen Methode entsprechend und richtete sie 

nicht einem System folgend und auf Grundsätzen und Definitionen basierend auf. 

Seine wichtigsten Diskussionen über die Fitrat sind nicht in seinen Schriften zu 

finden, sondern in seinen Reden für Lehrende der Nikan Schule in Teheran, die 

innerhalb von 10 Sitzungen in den Jahren 1355-56/1977-78 entstanden. Diese 

Reden wurden trotz mehrfacher Auflagen nicht in Buchform ausgearbeitet und so 

ist die Reihenfolge, Struktur und Einteilung noch immer dieselbe wie in seinen 

Vorlesungen. Er selbst fand nie die Gelegenheit zu Korrektur, Erörterung und zur 

Kritik der Argumente und auch nicht zur Analyse ihrer Voraussetzungen, 

Ergebnisse und Folgen, was letztendlich dazu führte, dass diese Theorie in der 

heutigen Forschung um Motahhari zunehmend ignoriert wird. Obwohl ohne eine 

 
84 Vgl. FREUD, SIGMUND, Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion, 

Frankfurt an Main, 2005. 56-62. 



52 

 

kritische Erkenntnis der Theorie der Fitrat Motahharis Gedankengang nicht 

vollständig verstanden werden kann. 

Die Analyse der Theorie über die Fitrat von Motahhari basiert auf der 

Beantwortung folgender Fragen: 

Was war Motahharis Denkansatz und mittels welcher Methode kam er zu dieser 

Theorie? 

Mit welcher Methode sicherte er die Rationalität der und die Gewissheit über diese 

Theorie ab? 

Was ist der Inhalt der Theorie über die menschliche Natur? 

Was ist hier mit Fetriat gemeint? 

Aus welchen Komponenten besteht sie? 

Mit welcher Theorie der westlichen Psychologen oder Philosophen ist diese 

vergleichbar? 

Welche Rolle spielt die Theorie der Fitrat im Denk-Kosmos Motahharis? 

Welche gedankliche Funktion hat diese Theorie in der neuen Kontroverstheologie 

Motahharis? 

Sind die Fetriat alle gleichrangig oder gibt es sie in unterschiedlichen Graden? 

 

2.3. Motahharis Denkansatz zur Erlangung seiner 

Theorie der Fitrat 
 

Wo war der Ansatzpunkt seines Gedankenganges bezüglich dieser Theorie und 

durch welche Methode erlangte er sie, oder anders gesagt, woraus entnahm er sie?  

Motahhari wurde über sein intensives interreligiöses Studium und durch die 

Untersuchung religiöser Texte (Koran, Nahj-al Balagha, Hadithe) zu dieser Theorie 

geführt. Seine Überlegungen über den Inhalt des Korans und über die Seele nach 

dem koranischen Menschenbild festigten seinen Standpunkt. Er wies auf die 

koranische Darstellung des Menschen als Spiegel der menschlichen Natur hin und 

sagt: 



53 

 

„Im Koran wird das Wort Fitrat im Zusammenhang mit dem Menschen und seiner 

Verbindung zur Religion erwähnt. ‚fataratallah allati fatarat an-nas aleiha‘, d.h. die 

natürliche Art, in der Gott die Menschen erschaffen hat, was besagt, dass Gott die 

Menschen auf eine gewisse Art und Weise erschuf. Eigenschaften bezüglich der 

Schöpfung, der Welt und des Menschen.“85  

 

Eine der Eigenschaften der Theorie der Fitrat Motahharis ist die Vielfalt der Fetriat 

und die des Menschen. Motahhari betonte, dass er durch das Studium der Religion 

erst zur Vielfältigkeit der Fetriat gelangte. Angesichts einer in der Nahj-al Balagha 

enthaltenen Überlieferung, welche auch Ibn al-Athīr (1160-1233) überlieferte, ist 

zu entnehmen, dass aus Sicht der islamischen Lehren, der Mensch nicht nur eine 

Fitrat, sondern Fetriat besitzt.86 

 

2.4. Konzeptualisierung des Begriffs Fitrat 
 

Motahharis Methode zur Definition der Fitrat beruht auf der Einteilung von 

Veranlagungen und Fähigkeiten der Lebewesen in zwei Kategorien: erwerbbar und 

angeboren. Die angeborenen Fähigkeiten oder Talente unterteilen sich auch wieder 

in drei Gruppen: natürliche Eigenschaften, instinktive Veranlagungen und 

angeborene Talente. Um bei den jeweiligen Begriffen zu einer klaren und 

eigenständigen Definition zu gelangen, aber auch um eventuelle 

Begriffsüberschneidungen zu vermeiden, schlug er für jeden Begriff einen 

Eigennamen vor. 

Die Wärme des Feuers und seine Eigenschaft, zu brennen, gehören zur ersten 

Gruppe. Dieser Sachverhalt wird ganz auf Grundlage der naturphilosophischen 

Theorie des Aristoteles zur Diskussion gestellt. Die instinktiven Eigenschaften und 

Veranlagungen der Tiere gehören der zweiten Kategorie an. Die angeborenen 

Begabungen, welche nur die Menschen besitzen, werden Fetriat genannt. 

 
85 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, Sämtliche Werke, Bd. 3, 451. 
86 Ebd., 455. Er zitiert hier eine Überlieferung von dem eigentlich aus dem Buch Nahdsch-ul-

Balagha, in dem Fitrat oder angeborene Eigenschaften in Pluralform erwähnt wurde. 



54 

 

Demzufolge ist uns jetzt die Konzeption des Begriffs Fitrat verständlich. Der 

Begriff Fitrat weist aus Sicht Motahharis folgende Komponenten auf: 

1. Eine Eigenschaft im Wesen, dessen Potenzial Begabung genannt wird. 

2. Das Angeboren- und Nichterlerntsein, das heißt selbstverständlich und nicht aus 

der Umgebung erworben. 

3. Eine spezielle Eigenschaft des Menschen, nicht der Tiere. 

4. Im Besitz aller Menschen beziehungsweise eine Gemeinsamkeit aller Menschen 

(wenngleich nicht alle Menschen gleich von ihren Begabungen profitieren, da es 

auch von ihrer Realisierung abhängig ist). 

5. Sie ist bewusst. 

6. Sie ist heilig und göttlich. 

7. Sie ist unveränderlich und ewig. 

8. Sie fördert das Wachstum und die Vervollkommnung des Menschen. 

Motahhari sagte, die Fetriat umfassen die Grundbedürfnisse des Menschen, sie sind 

nicht sekundär und nicht von der Umgebung erworben. Mit Blick auf die oben 

angeführten Elemente könnte man die Fetriat folgendermaßen definieren:  Die 

angeborenen, selbstverständlichen und dem Menschen ganz allein angehörenden 

Eigenschaften sind bewusst und heilig und gelten als Eigenschaften, die allen 

Menschen innewohnen.87 

 

2.5. Arten der Fitrat 
 

Der in der Definition der Fitrat angewandte Begriff Begabung ist allgemein und 

umfasst alle möglichen Arten der menschlichen Begabungen. Die peripatetischen 

Philosophen88 sprachen seit jeher von zwei Arten der seelischen Begabung : 

 
87 Ebd., 80. 
88 „Peripatos ist der Name der philosophischen Schule des Aristoteles. Wie die anderen 

philosophischen Schulen Athens (Akademie, Stoa, Kepos) leitet sich ihr Name von dem Ort ab, an 

dem der Unterricht stattfand, in diesem Fall des Peripatos (περίπατος) für ‚Wandelhalle‘ 

Entsprechend hießen die Angehörigen der Schule Peripatetiker. Heute werden die Begriffe 

‚Peripatetiker‘ und das Adjektiv ‚peripatetisch‘ praktisch ausschließlich im Sinne von 

‚Vertreter/Anhänger der Lehre des Aristoteles‘ bzw. ‚auf die Lehre des Aristoteles bezogen‘ 

 



55 

 

Wahrnehmung und Anregung. Motahhari stellte ebenfalls zwei Kategorien fest: 

Wahrnehmung und Gefühl. Diese Differenzierung stimmt mit den neuen Befunden 

in der Psychologie über die Zweiartigkeit der menschlichen Fähigkeit, des 

Intelligenzquotienten und des Emotionsquotienten, überein.89 Auf dieser Grundlage 

unterteilt er die angeborenen menschlichen Eigenschaften in zwei allgemeine 

Gattungen: die kognitive und die Neigung betreffende Fitrat. 

2.5.1. Die Erkenntnis betreffende Fitrat 

Mit der Fitrat der Erkenntnis meint Motahhari die gemeinsamen Prinzipien des 

Denkens bei allen Menschen. Er betont allerdings, dass es sich bei diesen 

Erkenntnisprinzipien nicht um die platonische Auffassung handelt, also dass „es 

nicht so sei, dass die Seelen der Menschen in der anderen Welt diese erlernt hätten, 

sondern, dass sie ohne Lehrer und ohne zu denken vorhanden sind“90. Motahhari 

gelingt es, mittels der Theorie der Fitrat die Erkenntnis und die Problematik der 

Rechtfertigung und der Argumentation ähnlich der heutigen Methode der 

erkenntnistheoretischen Letztbegründern91 zu lösen.92 

2.5.2. Die Neigung betreffende Fitrat 

Die zweite Gruppe der angeborenen menschlichen Eigenschaften betrifft Wünsche 

und Neigungen, welche Motahhari in fünf Kategorien einteilt93: 

1. Die Kategorie der Wahrheit oder Erkenntnis und die Wahrnehmung der realen 

Außenwelt. Im Menschen liegt die Neigung zur Entdeckung der Wirklichkeit genau 

so wie sie ist, als das Gefühl, sich nach der Wahrheit zu sehnen, die Wahrheitssuche 

(philosophischer Aspekt). 

 
verwendet.“ Vgl. KIRCHNER, FRIEDRICH/HOFFMEISTER, JOHANNES/REGENBOGEN, ARNIM (Hg.), 

Wörterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg 2013. 
89 Vgl. MOSAVI, SEYYED SADEQ, Vergleich zwischen Fitrat aus der Sicht Motahharis und 

menschliche Fähigkeiten aus der Sicht Israel scheffler, Teheran, Univ. Diss. 2001, 260. 
90 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gesellschaft und Geschichte, Sämtliche Werke, Bd. 2, 476. 
91 Reformed Epistemology. 
92 Vgl. JAWADI, MOHSEN, Glaube und Rationalität. In: Essays an New Theology 573 (2001). Qom 

Universität. 
93 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gesellschaft und Geschichte, Sämtliche Werke, Bd. 2, 479. 

 



56 

 

2. Die Neigung zum Guten,94 die Kategorie des Guten, der Tugend und der Ethik. 

Das Hauptkriterium zur Differenzierung ist hier die Handlungsorientierung 

entgegen Utilitarismus und Opportunismus (ethischer Aspekt). 

3. Die Neigung zum Schönen, zum Ästhetischen. Der Mensch liebt die Schönheit 

und schafft auch Schönheit (künstlerischer Aspekt). 

4. Die Neigung zur Kreativität und zur Innovation. Aus Motahharis Sicht zählen 

Kreativität und Innovation zu den angeborenen Neigungen des Menschen. Sein 

eigentlicher Antrieb zu Innovation, Entdeckung und zum Entwickeln von Theorien 

ist eine angeborene Neigung (technischer Aspekt). 

5. Die wichtigste angeborene Neigung ist nach Motahharis Ansicht eine angeborene 

Sehnsucht nach Liebe. Hier erörtert er ausführlich verschiedene Standpunkte 

bezüglich der Interpretation von Liebe (Aspekt der Liebe). 

Weitere Kategorien wie Suprematie, Liberalität und der Wunsch nach Kindern, 

welcher auf der Neigung zur Gründung einer Familie beruht, werden ebenfalls in 

seinen Werken erwähnt, wobei diese im Verhältnis zu den ersten fünf sekundär zu 

sein scheinen.95 

 

2.6. Motahharis Methodik zum Beweis der Fetriat 
 

Motahhari verteidigte seine Theorie, indem er die Methode zum Beweis der Fetriat 

als eine grundsätzlich philosophische bezeichnete und zur philosophischen 

Erfahrung einlädt. „Es entspringt aus einem philosophischen Gedanken, der allen 

Menschen gemein ist.“96 Motahharis philosophische Verfahrensweise beim Beweis 

der Theorie besteht aus einem Konglomerat von logisch-analytischen Methoden 

und der Bezugnahme auf kollektive philosophische Erfahrungen. 

 
94 Das ist in der Forschung umstritten, ob eine natürliche Neigung im Menschen zum Guten 

empirisch plausibel gezeigt werden kann. Dagegen wird man sagen können, dass der Mensch weiß, 

dass er das Gute tun soll (Kategorischer Imperativ). Der Kategorische Imperativ wird begründet in 

der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten von Kant. Kant ist auch ein gutes Beispiel für einen im 

Blick auf die Natur des Menschen eher pessimistischen Philosophen. Vgl. SCHÖNECKER, 

DIETER/WOOD, ALLEN W., Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein einführender 

Kommentar. 4., aktualisierte Auflage, Paderborn 2011. 

95 Vgl. Motahhari, Morteza, philosophischen Artikeln, Bd. 2, 153. 

96 Vgl. Motahhari, Morteza, Fitrat, Sämtliche Werke, Bd. 3, 463. 



57 

 

Bei der Argumentation die Fitrat betreffend, setzte er sich kritisch mit den 

rivalisierenden Theorien und deren Widerlegung auseinander. All diese Thesen 

könnte man auf einen Standpunkt vereinen: Sie beziehen sich auf umweltbezogene 

und gesellschaftliche Faktoren. Demzufolge haben wir logischerweise bei 

Handlungen wie der Wahrheitssuche, bei Wohlwollen, Ästhetik, Freundschaft, 

Liebe und Gottesverehrung zwei entgegengesetzte Annahmen: Sollen wir diese 

Eigenschaften auf die Fitrat beziehen oder auf äußere Faktoren? Dies könnte man 

als die erste Prämisse des Arguments betrachten. 

Sind rein menschliche Eigenschaften wie die Suche nach der Wahrheit nicht im 

Menschen verankert, müssen sie also erlernt werden? Wurde die Wahrheitssuche 

dem Menschen als eine gesellschaftliche Notwendigkeit suggeriert oder ist sie ein 

Bestandteil der menschlichen Natur?97 Motahhari ist der Überzeugung, dass der 

erste Teil der eben erwähnten Annahme ungültig sei, da die sozialen Umstände 

wandelbare Angelegenheiten sind, während angeborene Neigungen unveränderlich 

sind.98 Die Umstände der Umgebung sind nicht universal gültig, angeborene 

Tendenzen jedoch schon. Sollten die materiellen Bedürfnisse für den Ursprung des 

Wissens, der Gerechtigkeit, des Guten und der Moral gehalten werden, würde dies 

zum Zerfall aller menschlichen Werte führen.99 Wenn die angeborenen 

Denkprinzipien abgestritten werden, wird keine Wahrnehmung und kein Wissen 

mehr von Wert sein.100 

 

 
97 Die Wahrheitssuche des Menschen könnte doch einfach evolutionär Selektionsvorteile erbringen 

und sich deswegen durchgesetzt haben. Vgl. DAWKINS, RICHARD, Der Gotteswahn. Aus dem 

Englischen von Sebastian Vogel, Berlin 2007. Natürliche Selektion als Bewusstseins erweiterter, 

158. Obwohl Motahhari diese Möglichkeit nicht abgehandelt hat, leuchtet es hier ein, dass er die 

Wahrheitssuche des Menschen nur als Bestandteil der menschlichen Natur sieht und er alle anderen 

Antworten nicht überzeugend findet. 
98 Ebd. 501. 
99 So würde man nach Kant ja die synthetischen Urteile apriori nicht für angeboren und doch für 

universal halten. Auch bei Apel und Habermas werden universale Prinzipien rekursiv aufgewiesen 

und nicht als angeboren behauptet. Aus angeborener Anlage folgt ja auch kein moralisches Sollen. 

Vgl. VON STOSCH, KLAUS, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur 

Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001. Besonders Kapitel II. 

unter Kapitel C) Wittgenstein und die Transzendentalpragmatik, 202-213. 
100 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, Sämtliche Werke, Bd. 3. 482.  

 



58 

 

2.7. Bewertung der Argumentationsmethode 

Motahharis 
 

Um Motahharis Methode für den Beweis der Theorie der Fitrat einmal kritisch 

analysieren zu können, müssen wir vorerst drei wichtige und grundsätzliche Punkte 

in Betracht ziehen: 

Erstens ist die Aussage, dass einige Begabungen des Menschen angeboren sind, 

nicht sinnlich belegbar, aber durch die Logik erklärbar.101 Das bedeutet, dass wir 

über einige logische Zusammenhänge zu der Überzeugung gelangen, dass manche 

Verhaltensweisen des Menschen auf angeborene Begabungen hindeuten. Wie 

Motahhari sagte, gibt es keine andere Begründung dafür, außer dass diese 

Kategorien angeboren sind. 

Zweitens: Dort, wo eine Theorie definiert wird, die zugleich in ihrer Definition 

verwendet wird, besteht die Möglichkeit eines logischen Zirkelschlusses. Das heißt, 

dass wenn wir annehmen, dass diese Kategorien angeboren sind, weil sonst der 

moralische Relativismus eintritt und wir dann zum Beweis des moralischen 

Absolutismus und der Negierung des ethischen Relativismus das Angeborensein 

der Moral als Begründung heranziehen, begeben wir uns in eine Diallele: Das 

Wohlwollen ist angeboren, weil es absolut, unveränderlich und universal gültig ist 

und das Wohlwollen ist absolut und unveränderlich, weil es angeboren ist. 

Drittens gelten die Fetriat von den vielen heutigen psychoanalytischen 

Denkschulen als akzeptierte Grundsätze. In der Psychoanalyse werden die 

erblichen Angelegenheiten gezeigt, welche im Grunde genommen ein 

gemeinschaftliches Erbe sind, denn sie sind in allen Menschen vorhanden. 

Beispielsweise legte der bekannte Psychoanalytiker Heinz Kohut zwei angeborene 

Eigenschaften seiner psychoanalytischen Theorie zugrunde: den gesunden 

Narzissmus102 und den pathologischen Narzissmus103. Viele Behandlungsmethoden 

 
101 Warum genau sollen logisch ausweisbare Zusammenhänge etwas mit der Natur des Menschen 

zu tun haben? Motahhari hat diese Verbindung als apriori angenommen.  
102 People look up to you 
103 You look up to People 



59 

 

wurden anhand seiner Theorie entwickelt. Das Ergebnis der empirischen 

Untersuchungen führte zur Akzeptanz der Fetriat unter den Psychoanalytikern, 

wonach bestimmte Faktoren im Organismus des Menschen von Geburt an für das 

ganze Leben eingeplant worden sind, nach denen er handelt. 

Von daher hat Gharamaleki, Schüler von Motahhari, den Hauptkern der Theorie 

der Fitrat Motahharis empirisch beweisbar vorgestellt.104 Hier ist auf die 

Psychoanalyse als Bezugsdisziplin zu verweisen. Umstritten ist hierbei, welche der 

Eigenschaften als angeboren zu betrachten sind. Zum Beispiel zählen nach der 

Selbstbestimmungstheorie von Richard M. Ryan und Edward L. Deci die Freiheit 

und die Selbstbestimmung zu den angeborenen Grundbedürfnissen des 

Menschen.105 Dass der Mensch auch sein Leben lang nach Wissen strebt, resultiert 

im spezifischen Sinne selbstverständlich nicht aus einem äußeren Antrieb heraus 

oder aus genetischen Faktoren, sondern ist ein Erbe, welches allen Menschen zu 

eigen ist,106 was auch empirische Forschungen bestätigen.107 

 

2.8. Die epistemologische Funktion der Theorie der 

Fitrat 
 

Die Theorie der Fitrat spielt bei Motahhari eine grundlegende Rolle, da er sie zu 

den meisten Fragen des Kalam heranzieht. Im Grunde genommen reguliert und 

systematisiert sie seine Gedanken im Bereich des Kalam, mit anderen Worten, sie 

dient als Hauptsäule, auf welches sich das Gebäude seiner Gedanken stützt. 

Demzufolge ist ohne die Beachtung dieser Gedanken ein Verständnis seines 

Denksystems nicht möglich, aus diesem Grund wird auch die Kritik an der Theorie 

der Fitrat die fundamentalste Kritik an seinen Gedanken im Kalam-Bereich sein. 

 
104 Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 253-

270. 
105 Vgl. MOSAVI, SEYYED SADEQ, Vergleich zwischen Fitrat aus der Sicht Motahharis und 

menschliche Fähigkeiten aus der Sicht Israel scheffler, 293.  
106 Hier kann man schon an den Streit zwischen Motahhari und Tabatabai erinnern. Motahhari setzt 

sich mit seinem Lehrer auseinander. Weil Tabatabai behauptet, dass die Grundbedürfnisse sich erst 

evolutionär entwickelt haben, weil sie am besten helfen, sich an die Umwelt anzupassen und das 

Zusammenleben in der Gruppe zu organisieren. 
107 Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 270. 



60 

 

Bei der Thematisierung von Kategorien wie Ursprung der Religion und der 

Religiosität, die gesellschaftlich-geschichtliche Funktion der Religion, Theologie, 

Religion und Freiheit, Religion und Ethik, der religiöse Pluralismus und die Arten 

der Religiosität etc., bedient sich Motahhari der Theorie der Fitrat. An einigen 

Stellen gilt diese Theorie als grundlegende Aussage, an anderen Stellen als Lösung 

von Fragen des Kalam und gelegentlich als Methode und als Maß für andere 

Ansichten. Bei der Erörterung eines großen Teils epistemologischer komplexer 

Fragen wie der Interpretation des Humanismus, der Epistemologie und der 

Theologie, setzt er diese Theorie ebenfalls ein. 

Die Theorie der Fitrat ist eine der fruchtbarsten Ansichten Motahharis. 

Ausführlicher gesagt, sie trägt wie alle anderen Theorien drei Sorten von Früchten: 

Die logischen Folgen, die spürbaren Auswirkungen im individuellen sowie sozialen 

Leben und die epistemologischen Resultate beziehungsweise 

Anwendungsmöglichkeiten im Bereich anderer Wissenschaften. 

 

2.8.1. Fitrat – zur philosophischen Begründung 

Dass Motahhari seine Aufmerksamkeit auf die kognitiven angeborenen Fähigkeiten 

lenkte, ermöglichte ihm, sein epistemologisches Denksystem bezüglich der Frage 

des argumentativen Denkens zu regulieren und auf die fundamentale Frage, was ist 

der Wert von Wissen, eine Antwort zu geben. Seit den Philosophen vor Sokrates ist 

bekannt, dass es eine philosophische Frage gibt, welche bis heute einen lebendigen 

Diskurs aufweist und von Motahhari der Wert der Wissenschaft und der 

Wahrnehmungen genannt wird. Die Frage lässt sich am einfachsten 

folgendermaßen zusammenfassen: Entspricht das, was wir gefühls- und 

verstandesmäßig wahrnehmen, was wir gefühlsmäßig wahrnehmen, seiner 

objektiven Wirklichkeit?108 

 
108 Diese Frage ist die Grundfrage jeder vorkritischen Philosophie und führt direkt in den Streit 

zwischen Aristoteles und Platon hinein. Vgl. VON STOSCH, KLAUS, Transzendentaler Kritizismus 

und die Wahrheitsfrage, 6. 



61 

 

Allameh Tabatabai beschäftigte sich im dritten Artikel des Werkes Prinzipien der 

Philosophie des Realismus mit der Lösung der oben genannten Frage, wobei sich 

Motahhari an seinem Lehrer orientiert. Er stellt in der Einleitung und in den 

Fußnoten des dritten Artikels den epistemologischen Wert der angeborenen und 

menschlichen Erkenntnisse folgendermaßen dar: „Wenn wir die angeborenen 

Denkprinzipien negieren, so verliert109 Wahrnehmung und Wissenschaft ihren 

Wert.“110  

In seiner Verteidigung dieses Wertes ging er den Weg der Aristoteliker und 

bediente sich einer der Ansicht des erweiterten Letztbegründung111 nahen Theorie . 

Die Sophisten vor Aristoteles verwiesen bei der Rechtfertigung des Glaubens auf 

das Problem des infiniten Regresses. Dieser besagt, dass der Beweis eines jeden 

Glaubens auf mindestens zwei Aussagen beruht. Er ist von dem Beweis des anderen 

abhängig, wovon jedoch der Beweis dieser zwei Aussagen auch wieder von zwei 

weiteren Aussagen abhängig ist. Dies ließe sich ewig weiterführen und mündet 

letztendlich in einem infiniten Regress und ist somit ungültig . Aristoteles setzte sich 

in seiner Analytica Posteriora ausführlich mit dem Einwand dieser 

Erkenntnistheorie auseinander. Er führt ihre Ansichten an, erörtert sie und stellt 

dann zur Antwort eine neue Theorie auf, bei der er sich auf selbstevidente Aussagen 

bezieht.112 Hier liefert Motahhari eine spezielle Definition bezüglich der 

selbstverständlichen Aussagen beziehungsweise der Axiome, nämlich das 

Angeborensein dieser Wahrnehmungen.113 

Gestützt auf dieser Grundlage geht jede Art von Erkenntnis auf nicht-erlernbares 

und nicht-begründungsbedürftiges Wissen zurück. Allerdings nicht im Sinne der 

platonischen Auffassung, sondern hier ist die spezielle Fähigkeit des menschlichen 

 
109 Den Wert von Wahrnehmung und Wissenschaft würde man im Westen in der Regel pragmatisch 

begründen. Sie lösen Probleme und helfen den Menschen zu einem Leben mit weniger Leid und 

Mühsal. Vgl. ebd. 30-35. 
110 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, 482. 
111 Moderate foundationalism (erkenntnistheoretischen Fundamentalismus) 
112 Vgl. ARISTOTELES, Analytica posteriora, übersetzt und erläutert von Wolfgang Detel, erster 

Halbband, Berlin 1993. 233-263. 
113 In der Moderne ist diese Art der Argumentation prominent diskutiert im Streit zwischen dem 

kritischen Rationalismus bei H. Albert und der Transzendentalpragmatik bei Karl-Otto Apel. Vgl. 

VON STOSCH, KLAUS, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur 

Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001. 202-208. 

 



62 

 

Erkenntnisvermögens gemeint, welche mit einer bloßen Vergegenwärtigung der 

Prämissen als richtig beurteilt werden kann. „Der einzige Weg, dem Wissen des 

Menschen einen Wert beimessen zu können, ist, dass man das Angeborensein der 

Grundprinzipien des Denkens akzeptiert, ansonsten bleibt uns nichts übrig114 als 

absolute Ungewissheit und Zweifel.“115 

 

2.8.2. Fitrat – zur theologischen Begründung 

Motahhari bezeichnet die Gotteslehre als die eminenteste Frage des Kalam. Der 

unbezweifelbare Grundsatz bezüglich des Inhalts der Religionen ist die Gotteslehre. 

Er wendet die Theorie der Fitrat als eine theologische, also die Gotteslehre 

betreffende, an und teilt diese in zwei Kategorien ein. Die Fitrat des Verstandes 

und die Fitrat des Herzens. Die Natur des Menschen neigt sich zu Gott, ist sich 

Gottes bewusst, demzufolge heißt das auch: Jeder, der sich kennt, kennt Gott. Im 

fünften Band des Buches Die Prinzipien der Philosophie und die Methode des 

Realismus wird beim Angeborensein die Gotteserkenntnis betont. Nicht nur die 

Existenz Gottes, sondern auch die des jenseitigen Lebens und die Auferstehung 

postuliert er als angeboren, was auch im Koran dargestellt wird. Es geht hier um die 

Nennung eines koranisch motivierten Theologumenons.116  Der Glaube an die 

Auferstehung im koranischen Sinne bedeutet, dass „wir von Gott kommen und zu 

ihm zurückkehren“117 (inna lillah, wa inna ilaiha rajiuun). Dies ist ebenfalls 

angeboren und in der Fitrat verankert. Demzufolge ist beides, die Erkenntnis des 

Menschen hinsichtlich Gottes und seine Neigung zu ihm, angeboren. 

 
114 Natürlich kann man hier die Position Motahharis würdigen. Aber es sind hier auch 

Widerlegungen im Gefolge von Transzendentalphilosophie, Transzendentalpragmatik sowie 

Universalpragmatik naheliegend. Vgl. VON STOSCH, KLAUS, Glaubensverantwortung in doppelter 

Kontingenz. Untersuchungen zur Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, 

Regensburg 2001. Besonders Kapitel II. Wittgenstein über Gewissheit, Wahrheit und Letzte 

Begründungen, 167-213. 
115 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, 483. 
116 Das ist jetzt nur eine These, die Motahhari wegen eines koranisch motivierten Theologumenons 

erwähnt hat. Dann wäre er aber mit der üblichen Kritik von Kant und Hume zu konfrontieren. Vgl. 

WEGER, KARL-HEINZ (Hg.), Religionskritik, Graz-Wien-Köln 1991. 
117 Q2: 156. 

 



63 

 

2.8.3. Anthropologie 

Der wichtigste anthropologische Gedanke Motahharis bezieht sich auf die 

Vorrangstellung der Menschlichkeit. Welche Eigenschaft des Menschen 

differenziert ihn von den Tieren? Der Vorrang von Existenz im spezifischen Sinne 

bildet Motahharis philosophische Grundlage bei der Behandlung dieser Frage. Der 

wesentliche Unterschied zwischen dem Menschen und dem Tier liegt im 

Existenzgrad.118 Weitere Unterschiede sind dem Existenzgrad untergeordnet und 

sekundär. Der Mensch besitzt eine einzigartige Wesensart, nämlich die der 

menschlichen Natur, welche mit Fitrat gemeint ist. Die Vorrangstellung des 

Menschen und die wahre Menschlichkeit ist von den Fetriat abhängig. „Es wäre 

eine widersinnige Aussage, dem Menschen keine angeborenen Eigenschaften 

zuzuschreiben und dann von dem Humanismus und der Vorrangstellung des 

Menschen zu sprechen.“119 Dieser Satz stammt von Motahhari und richtet sich an 

die humanistischen, marxistischen und Sartreschen existentialistischen 

Denkschulen. Aus diesem Grund stellt er, nachdem er die Theorie der Fitrat mit 

dem Satz Die Wesentlichkeiten des Menschen sind ihm angeboren betitelt hat, die 

marxistische und existentialistische Auffassung vom Humanismus sehr kritisch in 

Frage. Er meint allerdings den atheistischen materialistischen Existentialismus. Er 

ist der Überzeugung, dass die Negierung der immateriellen Dimension des 

Menschen mit der Anerkennung seiner Vorrangstellung nicht vereinbar ist. 

Motahharis Worte stimmen jedoch mit denen der religiösen existentialistischen 

Strömungen überein und darüber hinaus spiegeln sie sich in den Gedanken des 

dänischen Philosophen Søren Kierkegaard und des französischen Philosophen 

Gabriel Marcel wider.  

Die Differenzierungen zwischen den beiden Ichs, des göttlichen, transzendentalen, 

erhobenen Ichs und des tierischen, bilden einen der wichtigsten Grundpfeiler in der 

 
118 Vgl. HORTON, MAX, Das Philosophische System von Schirazi (1640), Straßburg 1913, VI. „Die 

Entwicklungsstufen des Seins erreicht die Substanz des Menschen dadurch, daß [sic] sie 

Unvollkommenheiten und Beschränktheiten der Seinsfülle, die ihr reales Wesen ausmacht, ergänzt. 

Dieses geschieht durch das Erkennen.“ Auch für die hierarchische Ordnung der Seinsakte. Vgl. 

HAJATPOUR, REZA, Vom Gottesentwurf zum Selbstentwurf. Die Idee der Perfektibilität in der 

islamischen Existenzphilosophie, Freiburg, München 2013, 99-119. 
119 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, 468. 

 



64 

 

Anthropologie Motahharis. Laut Motahharis Schüler Gharamaleki ist diese 

Unterscheidung vergleichbar mit der Differenzierung zwischen den ästhetischen, 

ethischen und religiösen Phasen der Existenz des Menschen von Kierkegaard.120 

Die Menschlichkeit hängt von der essentiellen Entwicklung des Menschen ab, von 

seiner tierisch-ästhetischen Existenzphase (niedriges Ich) hin zur ethisch-religiösen 

(erhobenes, göttliches Ich) und weist zudem verschiedene Entwicklungsgrade auf. 

Dieser Standpunkt beruht ebenfalls auf der Theorie der Fitrat, denn das göttliche 

Ich geht im Grunde genommen auf die Fitrat zurück.  

Aber die Anknüpfung von Motahharis Theorie an Kierkegaards Gedanken ist 

kritisch zu reflektieren. Weil bei Kierkegaard die ästhetische Lebensweise zutiefst 

menschlich ist. In Entweder–Oder macht er ausführlich deutlich, warum die 

ethische Lebensweise besser ist. Für ihn ist klar, dass beide Lebensweisen den 

Menschen charakterisieren. Die religiöse Lebensweise kann bei ihm nicht mit der 

ethischen zusammengefasst werden, weil sie – wie er in Furcht und Zittern ausführt 

– einander widersprechen, etwa bei der teleologischen Suspension des Ethischen in 

der Opferbereitschaft Abrahams.121   

 

2.8.4. Religionswissenschaft 

Motahhari sah sich als Mutikalim (Theologe), welcher den Kalam praktiziert, 

verpflichtet, sich mit der Lösung von religiösen Fragen zu beschäftigen. Die 

Religionswissenschaft im engeren Sinne umfasst diverse Themenbereiche. Zur 

Beantwortung neuer kontroverstheologischer Fragen setzte er die Theorie der Fitrat 

ein, um beispielsweise das Angeborensein der Religion zu erklären. Darüber hinaus 

nutzte er die Theorie zur Erläuterung des Ursprungs der Neigung des Menschen zur 

Religion. 

 
120 Vgl. A, FARAMARZ GHARAMALEKI, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 252-271. 
121 VON STOSCH, KLAUS, Einführung in die Systematische Theologie, 3., neubearb. Aufl., 2014 

Paderborn. 137. „Søren Kierkegaard (1813-1855): dän. Philosoph und Theologe; forderte in seinen 

Schriften immer wieder den Sprung in das Paradox des Glaubens, das er etwa in Furcht und Zittern 

anhand der ethisch widersinnigen Bereitschaft Abrahams, seinen Sohn zu opfern, verdeutlicht.“ 



65 

 

2.8.5.  Die Erörterung der Frage des Angeborenseins der 

Religion 

Das Studium der menschlichen Zivilisationsgeschichte zeigt, dass es keine Zeit gab, 

die frei vom religiösen Verhalten und vom religiösen Glauben war. Untersuchungen 

von den ersten entdeckten Neandertaler-Fossilien deuten ebenfalls auf ein religiös 

gefärbtes Verhaltensmuster hin. Dass die Religion bereits vor der Geburt eines 

Menschen in seiner Natur sichtbar ist,122 gilt unter den heutigen 

Religionswissenschaftlern als eine Selbstverständlichkeit, was allerdings 

erklärungsbedürftig ist.123 

Motahharis Ansicht nach seien die psychologischen und soziologischen Theorien, 

welche den Ursprung der Religiosität auf umgebungsbezogene Faktoren 

zurückführen, nicht geeignet, diese Frage zu beantworten. Es sei lediglich das 

Konzept der Fitrat, die angeborene Neigung zur Liebe und Gottesanbetung, 

welches diese historische Tatsache zu erklären vermag. 

 

2.8.6. Ursprung der Religion 

Die Theorie der Fitrat ist nicht nur ein Gegner der materialistischen Sichtweise 

bezüglich der Entstehung der Religion, sondern sie vermittelt eine 

Herangehensweise zum Verständnis der fundamentalen Problematiken dieser 

Ansichten. Somit erweisen sich diese von den modernen Wissenschaftlern 

angeführten Erklärungen über die Religiosität im Hinblick auf die Theorie der 

Fitrat als strukturell inkorrekt. Diese Theorie basiert darauf, dass der Glaube an 

Gott ein Prinzip ist, welches keiner Begründung bedarf. Es sei eher die Neigung 

zum Materialismus, deren Ursache untersucht werden sollte. 

 
122 Es gibt hier natürlich die Gegenargumente, mit denen Dawkins das begründet. Von atheistischer 

Seite wird das Angeborensein der Religion ja als evolutionär primitives Stadium zurückgewiesen 

und behauptet, dass Religion einfach evolutionär hilfreich gewesen sein kann, als (die) Menschen 

noch keine anderen Mittel hatten, um ihr Dasein als zustimmungswürdig zu qualifizieren. Vgl. 

DAWKINS, RICHARD, Der Gotteswahn. Aus dem Englischen von Sebastian Vogel, Berlin 2007. 

Natürliche Selektion als Bewusstseinserweiterer, 158. 
123 Vgl. NOTTINGHAM, ELIZABETH K, Religion and Society, zit. Nach: FARAMARZ GHARAMALEKI, 

AHAD, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 274. 



66 

 

Motahharis Theorie der Fitrat lässt sich auch als eine der Quellen für die deduktive 

Ableitung aus den heiligen Textquellen heranziehen, denn all das, was der Fitrat 

entspricht, stimmt auch mit dem Religionsgesetz überein. Er ist der Meinung, dass 

eine essenzielle Verbindung zwischen der menschlichen Natur und dem 

Religionsgesetz herrscht. Beispielsweise lässt sich bei einer auftauchenden 

Widersprüchlichkeit innerhalb der Argumentationen auf die Fitrat als Richter, 

zurückgreifen. Überlieferungen dürfen nie im Widerspruch zur Fitrat interpretiert 

werden, weshalb die Gerechtigkeit bei der islamischen Rechtsfindung eine 

besondere Stellung einnimmt . 

 

2.8.7. Ewigkeit und universale Gültigkeit der 

Moralprinzipien 

Der bedeutsamste Zweck der Theorie der Fitrat ist nach Motahhari die Befreiung 

der Moral vom Relativismus. Um ein besseres Verständnis dieser Behauptung zu 

erhalten, ist eine tiefergehende Betrachtung der Aussagen Motahharis notwendig. 

Er orientiert sich bei der Analyse moralischer Ansichten grundsätzlich an Allameh 

Tabatabai, trotz ihrer Meinungsverschiedenheiten. Tabatabai führte mit dem von 

ihm befürworteten Konstruktivismus bezüglich der grundlegenden Moralprinzipien 

und mit seiner Überzeugung über eine fehlende logische und inhärente Verbindung 

zwischen den objektiven und den konstruktiven Wahrnehmungen der Realität eine 

ganz neue und revolutionäre Theorie an. Diese Vorstellung steht ganz deutlich im 

Gegensatz zur schiitisch klassischen Auffassung und ist der des David Hume 

inhaltsnah. Während die schiitische Auffassung bekräftigte, dass die 

Rechtfertigung der religiösen Glaubensbekenntnisse letztendlich von der 

wissenschaftlichen Anerkennung des Rational- und Inhärentseins von Gut und 

Böse abhängig ist.124 Avicenna ist, was die moralischen Aussagen betrifft, der 

Ansicht: Wenn der Verstand des Menschen, seine Einbildungskraft und auch seine 

 
124 Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Motahhari & Modern Islamic Theology, Tehran 2005, 

279. 

 



67 

 

Sinne frei von Emotionen und Einflüssen aus der Umwelt sind, so wird er niemals 

Gut und Böse voneinander unterscheiden können.125 

Gemäß der Analyse von Allameh Tabatabai ist die Beurteilung von Gut und Böse 

auf die inneren Gefühle zurückzuführen.126 Die Aussage A ist gut, denn sie geht auf 

die Aussage A mag ich zurück, entspringt aber grundsätzlich einer kognitiven 

Struktur.127 Motahhari stimmt zwar dieser Erklärung zu, doch bei ihm bleibt die 

Frage Wie beweist er dann die ewige universelle Gültigkeit der Moral? noch offen. 

Wenn wir die Annahme vertreten, dass unsere Beurteilung bezüglich des Guten und 

des Schlechten auf unseren konstruktiven Wahrnehmungen beruhen, mit welchen 

Kriterien sind dann moralische Aussagen zu bewerten? 

Im Hinblick auf die Theorie der Fitrat beantwortet Motahhari die Frage 

folgendermaßen:  

„Obwohl man bei moralischen Aussagen nicht von Gültigkeit und Ungültigkeit 

sprechen kann und die üblichen Maßstäbe zur Beurteilung der an sich objektiven 

Aussagen hier nicht anwendbar sind, liegt uns jedoch ein anderer 

Bewertungsmaßstab vor, der in der Frage besteht, sind diese Aussagen für unser 

erhabenes Ich (im Sinne des Ichs als Mensch mit seinen seelischen Eigenschaften 

und nicht das Ich als Tier) anziehend oder abstoßend. Immer wenn eine moralisch 

begründete Beurteilung mit dem erhabenen Ich harmonisiert, ist sie als gut zu 

bewerten und es ist nach ihr zu handeln, ansonsten nicht.“128  

 

An vielen Stellen seiner Werke führt Motahhari dieses erhabene Ich und das 

minderwertige Ich als Grundlage seiner Theorie der Fitrat an. Im Hinblick auf die 

Theorie der Moral trennen sich die Wege von Motahhari und Tabatabai wie auch 

von David Hume. D.h. der kritische Impuls Motahharis ist sehr nachvollziehbar. 

Nur seine Lösung lässt Rückfragen offen, die oben schon benannt wurde. 

„Wir akzeptieren das Prinzip des Guten und Bösen genauso wie Tabatabai und 

Russell gesagt haben, dass das Gute oder das Böse, die Ge- und Verbote mögen und 

 
125 Vgl. BAGHERI, KHOSRO, Philosophische Ethik bei Avicenna. In: Forschungen über Grundkurs 

Pädagogie 2011, 57-74.  
126 Vgl. TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des Realismus. 

mit einer Einführung von Sayyid Hadi Khosrowschahi, Qom 2011. 
127 Hier müsste man wohl doch – eigentlich schon seit Aristoteles, sicher aber seit Kant – die 

Kategorie der praktischen Vernunft als Erkenntnisquelle zur Geltung bringen.  Vgl. die Kategorie 

der Phronesis in der Nikomachischen Ethik und bei Kant die Kritik der praktischen Vernunft. 
128 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Moral Philosophie, 2., neubearb. Aufl., Teheran 2005, 184.  

 



68 

 

nicht mögen bedeutet.129 Die Frage ist nur, welches Ich soll mögen, mein 

minderwertiges tierisches Ich oder mein erhabenes, göttliches? Wenn das göttliche 

Ich etwas mag, kommen die Ethik und der Wert zum Tragen.“130 

 

Motahhari stellt hier eine neue Theorie innerhalb der islamischen Denkgeschichte 

auf. Er entscheidet sich im Streit zwischen dem vernunftbegründeten Guten und 

Bösen und dem religiös begründeten Guten und Bösen für einen dritten Weg. Doch 

entgegen denjenigen, die den dritten Weg als den Weg des moralischen 

Relativismus betrachten und die universelle Gültigkeit und Beständigkeit der 

Moralprinzipien nicht beweisen können, löst er diese Streitfrage unter 

Heranziehung des erhabenen Ichs und der menschlichen Natur (Fitrat).131 

Er fügt dem Begriff Fitrat das allen Menschen gemein hinzu.  Die Verbindung des 

Guten und Bösen mit ich mag – ich mag nicht und das Vereinen dieser mit der 

Fetriat  – allen Menschen gemein, spezielle menschliche, heilige, transzendente 

Eigenschaften – untermauert die universelle Gültigkeit der Moral und bewahrt die 

moralische Heiligkeit und das Übersinnliche. Motahhari hält die 

Unveränderlichkeit und die universelle Gültigkeit der Moral nur über die Theorie 

der Fitrat für beweisbar.132  

 
129 Es ist hier darauf hinzuweisen, dass man nach der Grundlegung der Metaphysik der Sitten das 

Gute gerade nicht aus Neigung tut (also weil man es mag), sondern aus Pflicht (also weil man es 

soll). Von daher ist es (die) Aufgabe der Philosophie, ein unbedingtes Sollen aufzuweisen. Und das 

tut Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Vgl. SCHÖNECKER, DIETER; WOOD, ALLEN 

W., Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein einführender Kommentar, 4., aktualisierte 

Auflage, Paderborn 2011. 
130 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Bildung und Erziehung im Islam, 2., neubearb. Aufl., Teheran 

2002, 245. 
131 „Jetzt sollten wir einmal schauen, worauf sich die Allgemeingültigkeit und die Beständigkeit der 

Moral sowie der moralischen Aussagen stützt. Da zwischen den Vorstellungsbestandteilen einer 

moralischen Aussage keine inhärente Verbindung besteht, sondern eine konventionelle, wie können 

diese Aussagen gültig sein? Meine Theorie ist folgende: Diese Aussagen werden von allen 

Menschen, in allen Zeiten und unter allen Bedingungen und Umständen gleich wahrgenommen und 

zwar nicht aufgrund der inhärenten Verbindungen zwischen den Vorstellungsbestandteilen, sondern 

aufgrund des erhabenen und spirituellen Ichs der Menschen.“ Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, 

Philosophische Aufsätze, Bd. 2, 304. 
132 „Sollten wir das Wohlwollen als nicht angeboren betrachten, dann tritt der moralische 

Relativismus ein. Wir vertreten die Vorstellung, dass der Mensch wegen seines Menschseins an eine 

Reihe von moralischen Grundsätzen glaubt, welche genauso in der heutigen Zeit gültig sind wie sie 

einst in der frühen Geschichte der Menschheit gültig waren. Der Mensch kann nicht an Moral 

glauben und gleichzeitig sie als veränderbar und relativ bezeichnen.“ Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, 

Fitrat, 467. 



69 

 

Bei der Analyse der moralischen Neigungen und Verhaltensweisen liegen 

ausschließlich zwei Thesen vor: Entweder sie sind im Menschen veranlagt – 

Theorie der Fitrat – oder sie sind Eingebungen aufgrund von gesellschaftlichen 

Obligationen. Motahhari analysiert, dass die gegnerischen Positionen in den 

moralischen Relativismus münden, da mit der Änderung der Umstände der 

gesellschaftlichen oder gar psychologischen Faktoren, auch die moralischen 

Beurteilungen variieren. 

Seine Analyse über die moralischen Neigungen und Verhaltensweisen lässt hier 

wieder Rückfragen offen. Denn es gibt auch die Möglichkeit eines reflexiven 

Aufweises von Begründungsstrukturen (Apel, Habermas) oder der Ableitung aus 

der praktischen Vernunft (Kant). 

  



70 

 

3. Die Theorie der Fitrat und die Nicht-Muslime 

 
Motahhari zählt zu den Gelehrten, welche sich ebenfalls mit der Frage des 

Seelenheils Andersgläubiger beschäftigen und eine spezielle Theorie diesbezüglich 

entwickeln. Aufgrund seiner Thesen müsste man ihn als einen, der 

religionstheologischen Exklusivismus überwinden will, bezeichnen. Er ist der 

Meinung, dass im Hinblick auf die islamische Erlösungslehre, der Weg zur 

Erlösung aller Menschen offen ist und auch Anhänger anderer 

Glaubensbekenntnisse das Seelenheil erlangen können. Motahhari stellt den Islam 

als die wahre Religion von heute vor, allerdings ohne den Wahrheitsgehalt anderer 

Religionen zu leugnen. Er kritisiert den Exklusivismus und den Pluralismus 

gleichermaßen und argumentiert, dass das Wort Islam in Sure Al Emran 

Ergebenheit gegenüber der Wahrheit bedeutet: „Und wer eine andere 

Glaubenslehre sucht als den Islam, nimmer soll sie von ihm angenommen 

werden.“133 In Fortsetzung seiner Argumentation erklärt er, dass die Ergebenheit 

gegenüber der Wahrheit sich in jeder Zeit in einer anderen Form manifestiert und 

jene in dieser Zeit zweifellos der Islam ist.Nach dieser kurzen Einführung 134 

werden wir die Frage der Nicht-Muslime im Lichte der Theorie der Fitrat unter 

folgenden Schwerpunkten erörtern. 

 

3.1. Kritik am Pluralismus 
 

Zuerst stellt Motahhari die Theorie des religiösen Pluralismus135 vor und setzt sich 

dann kritisch mit ihr auseinander. Er sagt, obwohl unter den Gesandten Gottes keine 

 
133 Q3:85 
134 Zu diesem Thema hat Legenhausen sich in seinem Buch „Islam and Religious Pluralism“ auf 

Motahharis These bezogen und differenziert zwei Paradigmen „reductive pluralism“ und „non 

reductive pluralism“ darstellt. Vgl. MOHAMMAD, LEGENHAUSEN, Islam and Religious Pluralism, 2 

Auflage, Qom 2005. 
135 Obwohl der Pluralismus im Sinne der Theologie der Religionen ihm als theologische Theorie ja 

wahrscheinlich nicht bekannt war, wurde seine Ablehnung als Kritik am Pluralismus bezeichnet. 

Motahhari hat selbst diese Idee als Idee von Reformisten bezeichnet. Vgl. LEGENHAUSEN, 

MOHAMMAD, Islam and Religious Pluralism, 2 Auflage, Qom 2005. 

 



71 

 

Unstimmigkeit herrscht und sie alle zu dem einen gemeinsamen Ziel aufrufen, so 

bedeutet dies nicht, dass in jeder Zeit mehrere Religionen in ihrer Wahrhaftigkeit 

gleich sind und dass der Mensch eine beliebige auswählen kann. Motahharis 

Ansicht nach sind die Menschen verpflichtet, an alle Propheten zu glauben, aber in 

dieser Zeit müssen sie an den letzten Propheten glauben.136 Nach Vorstellung der 

Kernidee des religiösen Pluralismus, wonach es keinen Unterschied macht, welcher 

Religion man angehört und es nur als wichtig angesehen wird, ob man gute Taten 

verrichtet, erörtert er die Argumente der pluralistischen Anhänger. 

Motahhari teilte die Argumentationen der Pluralisten in zwei Gruppen auf, die 

rationale und die traditionelle, basierend auf den Argumentationen religiöser 

Schriften. Nach dem Verständnis von Motahhari hat die rationale Argumentation 

der Pluralisten zwei Grundsätze: Erstens habe Gott mit allen Wesen, Orten und 

Zeiten ein gleiches Verhältnis. Er steht mit niemandem in verwandtschaftlicher 

oder in privater Beziehung und seine Gnade und sein Zorn sind gegenüber allen 

Geschöpfen gleich – außer es würde ein Unterschied seitens der Menschen 

bestehen. Deshalb kann nicht behauptet werden, dass er das Gute in einer Person 

akzeptiert und in einer anderen nicht. Zweitens basieren das Gute oder das Böse der 

Taten nicht auf Konventionen – eine gute Tat ist an sich gut und eine böse Tat an 

sich böse. Aus diesem Grund stehen grundsätzlich die Ge- und Verbote Gottes und 

seine Belohnung beziehungsweise Bestrafung im Einklang mit der wahren 

Schönheit beziehungsweise Hässlichkeit, dem Guten und dem Schlechten einer Tat. 

 
136 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Göttliche Gerechtigkeit, Tehran 1980, 297. „Die meisten 

Menschen unserer Zeit sind der Auffassung, dass es dem Menschen genüge, Gott anzubeten und 

sich auf eine der von ihm herabgesandten Religion zu beziehen, deren Gesetze umzusetzen, wobei 

die Form dieser Gesetze nicht von großer Bedeutung ist. Jesus Christus ist ein Prophet, Muhammad 

ist auch ein Prophet. Nach der Religion von Jesus einmal in der Woche die Kirche zu besuchen, ist 

korrekt und nach der Religion des letzten Propheten zu handeln, also fünf Mal am Tag das Gebet zu 

verrichten, ist auch korrekt. Sie sagen, wichtig ist nur, dass man an Gott glaubt und nach einem 

seiner Pläne handelt. George Jordac, Autor des Buches "al-Imam Ali (a.)", und Gibran Khalil, ein 

bekannter christlicher libanesischer Schriftsteller und noch weitere vertreten diese Auffassung. Sie 

glauben, dass der Mensch keiner bestimmten Religion angehören müsse und es würde genügen, 

wenn man eine auswählt. Sie bezeichnen sich trotz ihres Christseins auch als Sympathisanten Alis 

und sind sogar fest überzeugt, dass er ihre Meinung teilt. George Jordac schreibt, ‚Ali Ibn Abitalib 

verpflichtet die Menschen nicht, eine bestimmte Religion zu akzeptieren‘, wir aber bestreiten diese 

Sicht auf das Strengste. Es ist richtig, dass es keinen Zwang in der Religion gibt – ‚la ikraha fi al–

Din‘(Q2:256), aber das bedeutet nicht, dass die Religion Gottes vielerlei sei und wir hätten das Recht 

etwas davon auszuwählen.“ 

 



72 

 

Aus diesen zwei Prämissen ergibt sich, dass Gott nicht diskriminiert und die gute 

sowie schlechte Tat ihren Lohn erhält. Abgesehen von dem, was einer für gut und 

für schlecht hält, wird jeder, der eine gute Tat verrichtet, notwendiger- und 

logischerweise von Gott belohnt. Genauso wird eine schlechte Tat bestraft werden. 

Dann diskutiert er ausführlich die Argumentation der Pluralisten anhand des Korans 

und kritisiert die Gruppen, die die Gleichstellung nicht akzeptieren.137 

Beispielsweise in den Versen 80 bis 82 der Sure al-Baqarah wird von einer Gruppe 

Juden gesprochen, die glaubten, dass das Höllenfeuer sie nur eine begrenzte Anzahl 

von Tagen umgeben wird. Der Koran gibt diesen Juden daraufhin folgende 

Antwort: „Habt ihr mit Gott einen Bund geschlossen oder lügt ihr? Der Maßstab 

Gottes sind der Glaube und die gute Tat und jeder, der sündigt und sich in seine 

Sünden verstrickt, der wird der Bewohner des Höllenfeuers sein.“138 In den Versen 

111 und 112 der gleichen Sure wird eine ähnliche Behauptung von den Ahl Al-Kitab 

– also den Leuten des Buches/Juden und Christen – zurückgewiesen; sie waren der 

Überzeugung, dass derjenige, der weder dem Christentum noch dem Judentum 

angehört, nicht in das Paradies eintrete. Der Koran antwortet dieser Gruppe darauf: 

„Bringt her euren Beweis, wenn ihr wahrhaftig seid ... Nein, wer sich Allah gänzlich 

unterwirft und Gutes tut, der wird in das Paradies eingehen.“139 Ein interessanter 

Punkt ist, dass der Koran an einer anderen Stelle auch die Muslime anspricht, zu 

den Ahl al-Kitab zählt und sagt: 

„Es wird nicht gehen nach euren Wünschen noch nach den Wünschen des Volkes 

der Schrift. Wer Böses tut, dem wird es vergolten werden; und er wird für sich weder 

Freund noch Helfer finden, außer Allah ... Wer aber gute Werke tut, sei es Mann 

oder Frau, und gläubig ist, sie sollen in den Himmel gelangen, und sie sollen nicht 

so viel Unrecht erleiden wie die kleine Rille auf der Rückseite eines Dattelkerns.“140  

 

Die Pluralisten argumentieren im Hinblick auf diese Verse, dass das Paradies keiner 

speziellen Gruppe vorbehalten sei, weisen aber dann auf weitere Verse hin, in denen 

 
137 Q99: 7-8. „Wer auch nur eines Stäubchens Gewicht Gutes tut, der wird es dann schauen, Wer 

auch nur eines Stäubchens Gewicht Böses tut, der wird es dann schauen“ . 
138 Q2: 80-82. 
139 Q2: 111-112. 
140 Q4: 123-124. 

 



73 

 

betont wird, dass alle Menschen das Ergebnis ihrer Taten sehen werden und das 

Gott den Lohn derer, die Gutes tun, nicht verloren gehen lässt.141 

Nachdem Motahhari die Argumentationen der Pluralisten dargelegt hat, beschäftigt 

er sich mit der Kritik an den von ihnen angeführten rationalen Gründen, die auf der 

Koranexegese beruhen. Die Antwort, die er darauf hat, ist sehr kurz. Sie macht 

darauf aufmerksam, dass die erwähnten Verse zwar tatsächlich den Exklusivismus 

ablehnen beziehungsweise abstreiten, dass aber andere Verse des Korans die 

Anhänger der Glaubensbekenntnisse zum Islam aufruft.142 Von daher kann diese 

Argumentation kein Beweis für den Pluralismus sein. 

Den rational begründeten Argumenten der Pluralisten stellt er entgegen, dass die 

erste Prämisse des Arguments zwar richtig sei und dass Gott mit allen Wesen in 

einem gleichen Verhältnis stünde. Jedoch benötigt die zweite Prämisse, in der 

behauptet wird, der Wert einer Tat wäre nicht bloß arbiträr, eine ergänzende 

Erklärung. Der Wert einer Handlung bezieht sich nicht nur auf das Gutsein, sondern 

hängt auch von der Intention der Handlung ab. Denn wer eine gute Tat verrichtet 

mit der Intention, den Menschen etwas vorzuheucheln, dessen Tat ist nur äußerlich 

eine gute, aber im Innern steckt ein schlechter Vorsatz. Motahhari ist der Meinung, 

dass die Taten in der Religion erst dann als gut gelten, wenn sie ehrlich und zur 

Zufriedenheit Gottes ausgeführt werden. Offensichtlich bezieht sich Motahharis 

Argument auf diejenigen, die behaupten, dass zwischen der Tat eines Theisten und 

eines Atheisten kein Unterschied bestehe.143 Er macht deutlich: Die Bedingungen 

für die Gültigkeit einer Tat liegen darin, dass sie nicht nur im Äußeren gut ist, 

sondern auch Ausdruck einer guten Absicht ist. Dadurch wird deutlich, dass die 

Person, die sie ausführt, auch eine korrekte Absicht verfolgt. Im weiteren Verlauf 

setzt Motahhari fort, dass die wichtigste Bedingung für eine gute Absicht die ist, 

 
141 Q99: 7-8, Q9:120, Q18:30. 
142 Q3: 20:70, Q5: 65 und Q 9: 29. 
143 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Göttliche Gerechtigkeit, 283. „Wir haben erklärt, dass eine gute 

Tat an sich für eine Belohnung im jenseitigen Leben nicht ausreicht und dass sie mit einer guten 

Absicht einhergehen muss; die gute Tat an sich gleicht einem Körper, dessen Geist die gute Absicht 

ist. Wir erörterten auch, dass der Glaube an Gott und an dem Tag der Auferstehung eine wesentliche 

und notwendige Bedingung für eine gute Absicht ist und dass diese Bedingung keine konventionelle, 

sondern ursprünglich inhärente Bedingung ist, wie z.B. die Bedingung eines jeden bestimmten 

Weges für ein bestimmtes Ziel.“ 

 



74 

 

dass sie mit dem Glauben an Gott und der Ausrichtung auf ein jenseitiges Leben 

einhergeht. Danach bezieht er sich auf zwei Verse des Korans144 und erklärt, dass 

die guten Taten der Ungläubigen, trotz ihrer äußeren Schönheit, nur eine 

unwirkliche Fata Morgana seien. Allerdings ist diese Erklärung nicht sein letztes 

Wort in der Sache und seine Position ist deutlich offener als man im ersten Moment 

denken könnte. 

Anhand dieser Beschreibung wäre die Errichtung einer Schule oder eines 

Krankenhauses von einem Ungläubigen an sich eine gute Tat, jedoch nicht effektiv. 

Der Grund dafür sei, dass im Letzten das Ziel nicht auf Gott und das jenseitige 

Leben gerichtet sei, sondern nur dazu diene, den Menschen zu helfen. Seine guten 

Taten würden insofern nicht angenommen werden. Ferner, weil seine Absicht 

dessen entbehrt, was Motahhari als grundlegende und notwendige Bedingung für 

die Gültigkeit einer Tat bezeichnete. Er gerät jedoch bei der Beantwortung dieser 

Frage, die er selber aufgeworfen hatte145, in eine knifflige Situation, denn wenn er 

einerseits argumentiert, dass die wichtigste Bedingung für die Gültigkeit einer Tat 

die dahintersteckende Absicht ist und dass, wenn der Glaube an Gott und das 

Jenseits nicht darin enthalten sind, sie nicht gut wäre, kann er andererseits nicht 

beurteilen, ob diese Tat wirklich ungültig ist, nur weil diese Person sie aus 

Wohlwollen und als Dienst am Menschen ausgeführt hat.146 Es widerspricht der 

moralischen Auffassung Motahharis. Aber wie löst er nun diesen Widerspruch? 

 
144 Sure Ibrahim, Vers 18. „Das Gleichnis derer, die nicht an ihren Herrn glauben, ist, ihre Werke 

sind gleich Asche, auf die der Wind an einem stürmischen Tag heftig bläst. Sie sollen keine Macht 

haben über das, was sie verdienen. Das ist tatsächlich das Äußerste Verderben.“ 
145  Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Göttliche Gerechtigkeit, 284. „Vielleicht würde jemand sagen, dass 

seine gute Intention nicht unbedingt bedeutet, sie würde das Streben nach Gottesnähe in sich tragen 

und eine gute Tat wäre aufgrund des Gewissens und aus Güte, Nächstenliebe sowie aus reinem 

Herzen für eine gute Absicht ausreichend. Mit anderen Worten, beinhaltet eine Intention 

Nächstenliebe, so hätte der Mensch schon über sich hinaus gehandelt und diese Absicht könnte sich 

auf ‚Gott‘ und die ‚Menschlichkeit‘ beziehen. Das ist jedoch eine bedenkliche Ansicht. Wir vertreten 

nicht den Standpunkt, es gäbe keinen Unterschied, ob die Tat für Gott oder aus Menschlichkeit 

erfolgt ist. Aber wir sind ernsthaft davon überzeugt, dass eine Tat, die aus Wohlwollen und zur 

Dienstleistung gegenüber dem Menschen sowie aufgrund der Menschlichkeit vollzogen wird, nicht 

als eine Tat zu bezeichnen ist, die jemand ‚für sich selbst‘ getan hat.“ 
146 Es ist hier darauf hinzuweisen, dass Kant hier argumentieren würde, dass eine Handlung nur dann 

gut ist, wenn sie dem Anderen um den Anderen willen Gutes tut und nicht um Gottes willen. Die 

theologische Begründung wäre für heteronom und damit gefährlich für die Geltung des 

Sittengesetzes. Vgl. SCHÖNECKER, DIETER; WOOD, ALLEN W., Kants Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten. Ein einführender Kommentar, 4., aktualisierte Auflage, Paderborn 2011. 



75 

 

Wie ist die Tat eines Ungläubigen zu bewerten, die nicht auf der Grundlage von 

theologischen Werten beruht? 

Zum einen führt Motahhari bei seiner Argumentation vier Hadithe an, laut denen 

die Bestrafung eines Ungläubigen oder eines Polytheisten, der anderen Menschen 

Dienste geleistet hat oder mit Tieren rücksichtsvoll umgegangen ist, entfällt. Aus 

Allameh Majlisis Munde vernahm man, dass sich die Qual des Höllenfeuers von 

einigen Ungläubigen aufgrund ihrer guten Taten mindert und dass grundsätzlich 

diejenigen Verse des Korans, die keine Minderung der Qual ansprechen, nur 

diejenigen von den Ungläubigen betreffen, die keine guten Taten verrichten. Aber 

andererseits behauptet er erstaunlicherweise, dass im tiefsten Innern desjenigen, aus 

welchem Gerechtigkeit, Wohlwollen und Gutes hervorkommt, ein Licht göttlicher 

Erkenntnis steckt, auch wenn er mit der Zunge Gott leugnet. Er behauptet sogar, es 

wäre nicht ausgeschlossen, dass die wohltätigen Ungläubigen am jüngsten Tag, also 

am Tag des Gerichts, überhaupt nicht in die Kategorie der Ungläubigen eingeordnet 

werden, denn das Streben nach dem Guten ist in Wirklichkeit der Ursprung alles 

Guten, also Gott. Er ist der Meinung, dass die wohltätigen Ungläubigen und 

Polytheisten aufgrund einer täuschenden Sache ungläubig seien, welche sie 

irrtümlicherweise an die Stelle Gottes setzten. Es würde sich hier nicht um die 

absolute Leugnung des wahren Gottes handeln. Deshalb benutzt er auch zum 

Schluss seiner Argumentation den Satz Allah u aalam147, was frei übersetzt Gott 

weiß es besser bedeutet. Es ist ein Hinweis dafür, dass er einer sicheren und 

endgültigen Antwort nicht gewiss ist. 

 

3.2. Kritik am Exklusivismus 
 

Motahhari nennt in seinem Buch Göttliche Gerechtigkeit die Exklusivisten die 

Hyperfrommen und sagt, dass diese Gruppe – wie die Pluralisten – auch rational 

begründete und auf den Heiligen Schriften basierende Argumente zu ihren Gunsten 

heranziehen. Mit einem Argument reagieren die Exklusivisten auf die These, dass 

 
147 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Göttliche Gerechtigkeit, 285. 



76 

 

die gute Tat der Nicht-Muslime und der Muslime und auch das gute Verhalten eines 

Schiiten und eines Nicht-Schiiten gleichwertig und akzeptabel sind. Worin liegt in 

ihrer Ansicht die Falschheit dieser These und also der Unterschied zwischen den 

Gläubigen und den Ungläubigen? Dem Exklusivismus zufolge müssten die 

Muslime und die Schiiten einen besseren Lohn erhalten, weil sie eine theistische 

Überzeugung haben und dies als ihren Lebensweg wählen. Wenn zwischen den 

guten Taten der Muslime und der Nicht-Muslime kein Unterschied bestünde und 

die der Schiiten und der Nicht-Schiiten gleichermaßen akzeptiert werden, dann sei 

das Muslimsein und das Schiitsein etwas Sinnloses, Überflüssiges und Unwichtiges 

– so ihr Argument. Und wenn zwischen den beiden Gruppen ein Unterschied 

bestehe, dann müssten die Taten der Nicht-Muslime und der Nicht-Schiiten auch 

nicht von Gott akzeptiert werden.148 Ihr Argument bezieht sich auf die Verse und 

Überlieferungen, in denen die Tat eines Ungläubigen oder eines Nicht-Schiiten für 

wertlos erklärt wird. Motahhari greift Vers 18 der Sure Ibrahim auf, welche die 

Exklusivisten für ihre Behauptung heranziehen: „Die Taten der Ungläubigen gleich 

der Asche sind, auf die der Wind an einem stürmischen Tag heftig bläst und nichts 

übrig lässt“149, um damit anzudeuten, dass die Taten der Ungläubigen leicht 

verloren gehen und sie ihnen nichts bringen würden. Er führt ebenfalls den Vers 29 

der Sure Nour an, dass die Taten der Ungläubigen einer Fata Morgana gleichen, bei 

der der Durstige denkt, er sehe Wasser. Während er sich ihr jedoch nähert, muss er 

feststellen, dass ihn eine Illusion narrt. Dann erwähnt er noch einige 

Überlieferungen von den Imamen der Schiiten, die den Exklusivisten zum Beweis 

ihres Arguments dienen sollen, wie „wer alle nur erdenklich guten Taten verrichtet 

hat, aber den Imam seiner Zeit nicht kennt, dessen Taten akzeptiert Gott nicht“150. 

Motahhari erklärt in seiner Kritik das Argument, dass der Unterschied zwischen 

den Muslimen und den Nicht-Muslimen darin liegt, dass die Ersteren jemandem 

gleichen, der einen erfahrenen Arzt aufgesucht und schnelle Heilung gefunden hat, 

während der Nicht-Muslim durch die Wahl eines alten Rezeptes den 

Behandlungsprozess langsamer vollzieht. Um den Unterschied zwischen einem 

 
148 Vgl. ebd., 262. 
149 Q14: 18. 
150 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Göttliche Gerechtigkeit, 262-264. 



77 

 

Schiiten und einem Nicht-Schiiten zu veranschaulichen, benutzt er auch folgendes 

Beispiel: Jemand setzt sich ein Ziel und sucht sich dafür den kürzesten Weg aus, 

wobei ein anderer einen schwereren geht. Beide werden ihr Ziel erreichen, der eine 

leichter und schneller, der andere schwieriger und langsamer. In seiner Kritik zielt 

er auch auf einen entscheidenden Punkt ab, wonach der Unglaube – Kufr – und der 

Glaube – Iman – zweierlei und zweiphasig wäre. Einmal der Unglaube, der auf 

Trotz und Ablehnung der Wahrheit beruht und der, der aus fehlendem Verständnis 

und dem Nicht-Hören der Wahrheit resultiert. Er ist der Ansicht, dass der erste 

Aspekt die guten Taten vernichtet und ein Hindernis für das Seelenheil darstellt, 

wobei er klar und deutlich betont, dass die Mehrheit der Nicht-Muslime und der 

Nicht-Schiiten nicht diesen Unglauben in sich tragen und mit der Wahrheit noch 

nicht in angebrachter Art und Weise konfrontiert wurden.151 

Bezüglich des Exklusivismus im Islam und im Schiitentum bemerkt Motahhari 

folgendes: „Sie beurteilen die Errettung der Andersgläubigen strenger als im 

Gegensatz zu denen, die es hinsichtlich der Seligkeit der Muslime und Schiiten zu 

einfach nehmen und den Menschen lediglich wegen ihrer Zugehörigkeit zum Islam 

oder zum Schiitentum das Paradies zuschreiben. Diese Gruppen geraten häufiger 

ins Extreme, da sie ihr alleiniges Glaubensbekenntnis als richtigen 

Beurteilungsmaßstab zulassen. Die Murjia propagierten zur Zeit der Umayyaden 

dieses Gedankengut, sind jedoch zusammen mit der umayyadischen Dynastie 

untergegangen. Zu jener Zeit stand die von der Ahl al-Bait entnommene schiitische 

Denkweise entgegen der Gesinnung der Murjia. Allerdings verbreiteten sich 

bedauerlicherweise im letzten Zeitalter die Gedanken der Murjia wieder unter den 

einfachen schiitischen Menschen im neuen Gewand. Eine Gruppe dieser Schiiten 

bezeichnet die äußere Anhängerschaft zu Amir al-Muuminin (a.) für die Rettung 

als genügend, eine Vorstellung, die in diesem Zeitalter ein Verhängnis wäre.“152 

Zusammengefasst spricht Motahhari in seiner Kritik am Exklusivismus zwei Arten 

von Unglauben an. Erstens: Unglaube aus Feindlichkeit beziehungsweise 

Hartnäckigkeit gegenüber Recht und Wahrheit. Zweitens: Unglaube aus 

 
151 Ebd., 314-315. 
152 Ebd., 313.  



78 

 

Unwissenheit. Ersterer vernichtet die gute Tat und führt nicht zum Seelenheil. 

Allerdings sind die meisten Nicht-Muslime nicht so; denn ihr Unglaube beruht auf 

Unwissenheit und allein deshalb haben sie die Wahrheit noch nicht erkannt. 

 

3.3. Angeborener Islam als Schlüsselwort des 

Seelenheils 
 

Nachdem Motahhari den religiösen Pluralismus sowie den Exklusivismus widerlegt 

hatte, legte er seine Gedanken zum Beweis offen. Die Gedanken tragen eine Art 

Allgemeingültigkeit in sich. Sein Schlüsselwort ist der angeborene Islam, welches 

er dem geographischen und regionalen Islam, sowie der Feindschaft gegenüber dem 

Recht entgegenstellt. Seiner Meinung nach ist die Erlösung vom Islam abhängig, 

dies bedeutet von der Ergebenheit gegenüber dem Recht und der Wahrheit. 

Motahhari erklärt, dass das Seelenheil an etwas gebunden ist und genau dieses 

Etwas sei die Ergebenheit gegenüber dem Recht und der Wahrheit. Es gibt jedoch 

eine Voraussetzung: Das Recht und die Wahrheit müssen erst einmal erkannt und 

verstanden werden. Jeder wahrheitsliebende Mensch sollte, so gut wie nur möglich, 

versuchen, das Recht und die Wahrheit zu erkennen. Seinen Worten zufolge hat der 

Mensch in dieser Welt zwei Pflichten, welche miteinander verbunden sind. Wer 

diese zwei Verpflichtungen erfüllt, der wird unter den Geretteten sein, auch wenn 

er noch nicht zur wahren Religion gelangt ist. Diese zwei Pflichten lauten zum 

einen, sich entsprechend seiner Kraft, Fähigkeit und Möglichkeit zu bemühen, das 

Recht und die Wahrheit und deren Extensionen zu erkennen. Zum anderen sollte 

dem Menschen jedes Maß des Rechts und der Wahrheit klar geworden sein, das 

heißt, er sollte diesem ergeben sein und es einhalten. Wer vor Gott zu behaupten 

vermag, diese beiden Pflichten entsprechend seiner Fähigkeiten erfüllt zu haben, 

der gehört zu den Geretteten. 

Motahhari formuliert seine These in Form von aufschlussreichen Beispielen. Er 

zitiert unter anderem einen Spruch von Descartes und unterzieht diesen einer 

Beurteilung. Laut Motahhari hatte jemand wie Descartes, der in der frühen Neuzeit 

in einem Land wie Frankreich lebte und ein bekannter Denker war, womöglich 



79 

 

nicht viele Möglichkeiten zum Forschen. Deshalb kann man die Intelligenz, 

Fähigkeiten und Möglichkeiten von ungebildeten Menschen aus den 

verschiedensten Gebieten der Welt mit denen von Descartes vergleichen.  

Iqbal Lahuri vertritt eine ähnliche Meinung bezüglich Nietzsche und bezeichnet ihn 

als jemanden, der vom Verstand her ungläubig, aber in seinem Herzen ein 

Gläubiger sei.153 Motahhari ist der Ansicht, dass die meisten unwissenden 

Menschen auf der Welt, aufgrund ihrer rein göttlichen und kurrenten Natur handeln, 

so dass das Gute in ihnen dem Schlechten überlegen sei. Wenn sie Fehler begehen 

sollten, dann aufgrund ihrer Unwissenheit. Demzufolge hängt die Erlösung des 

Menschen von dem Maße seiner Wahrheitsliebe ab. In dieser Hinsicht bestünde 

zwischen allen Personen kein Unterschied. Doch heutzutage kann niemand mehr 

sagen, er sei in einem Umfeld aufgewachsen, in dem er die wahre Religion nicht 

erkennen konnte. Jeder wird entsprechend dem Maße an Wahrheit, die ihm enthüllt 

wird und zu der er Zugang hat beziehungsweise haben könnte, zur Rechenschaft 

gezogen. Er findet die Errettung nach dem Maße an Recht, in dem er ihr gegenüber 

Ergebenheit leistete. 

 

3.4. Die Rolle des Glaubens und der Taten, die zum 

Seelenheil des Menschen führen 
 

Motahhari legt beim ersten Schritt seiner Erlösungslehre ein klares und deutliches 

Prinzip vor. Die Erlösung eines jeden wäre von dem Maß seiner Wahrheitsliebe 

abhängig und dass jeder Mensch, egal welcher Religion oder Konfession er 

angehört, ein Wahrheitsliebender sei. Sollte er sich auf die Suche nach der Wahrheit 

entsprechend seiner Fähigkeiten begeben, so würde er Erlösung finden. Motahhari 

müsste hier allerdings noch einen zweiten Schritt machen und auf folgende Frage 

eine Antwort geben: Welches Maß muss für die Überzeugungen und Taten 

angesetzt werden, damit für die Nicht-Einhaltung des Restes keine Rechenschaft 

 
153 Vgl. IGBAL, MOHAMMAD, Kolliyate Ashaar (gesammte Dichtern), 2., neubearb. Aufl., Tehran 

 “آن که بر طرح حرم بتخانه ساخت قلب او مؤمن، دماغش کافر است„ .263 ,1991



80 

 

abgelegt werden muss? Anders ausgedrückt: Kann jeder Mensch, der bis zum Ende 

seines Lebens andere unterdrückt, sie ihrer Rechte beraubt und sie auch 

unmoralisch behandelt hat, behaupten, dass ihm die Wahrheit nicht bekannt war? 

Oder gibt es für jeden ein Mindestmaß an Wahrheitserkenntnis, für das er zur 

Verantwortung gezogen werden kann?  

Motahhari glaubt, dass solch ein Mindestmaß besteht. Einige religiöse 

Überzeugungen und ein großer Teil der Taten, die von der Religion angeordnet sind 

und für die die Menschen zur Rechenschaft gezogen werden, sind Aspekte, welche 

angeboren sind und sich in unserem Innern widerspiegeln. Oder sind es 

selbstverdiente und axiomatische Aspekte, welche auf dem Verstand des Menschen 

beruhen? 

Laut Motahharis Verständnis des Korans sind zwei Dinge dem Menschen 

angeboren. Erstens die Gotteserkenntnis, also das Wissen um die Existenz Gottes 

und zweitens die guten Taten, was auch die Moral sowie die Rechte der Menschen 

umfasst.154 Allerdings fügt er später noch ein anderes Element hinzu. Und zwar 

haben für ihn das jenseitige Leben und die Auferstehung ebenfalls eine spezielle 

Bedeutung und Interpretation, die er für angeboren hält. Wenn wir also seinen 

Standpunkt bezüglich der Fetriat155 zusammenfassen, müssten wir sagen, dass aus 

seiner Sicht der Ausgangspunkt und das, was zur Fetriat gehört, folgendes ist: Der 

Schöpfer des Menschen und das Prinzip der Rückkehr des Menschen zu diesem 

Ursprung. Darüber hinaus das Maad und ebenso die moralischen und menschlichen 

Verhaltensmaßregeln, welche gute Taten genannt werden. 

Motahharis Grundgedanken beziehen sich auf den Kern der Erlösungslehre, die 

Fetriat. Seiner Aussage nach gilt es, den praktischen Aspekt der Moral und ebenso 

die menschlichen Grundwerte in die Fetriat einzuordnen. Laut den islamischen 

Schriften spielt die Moral bei der Erlösung des Menschen die bedeutendste Rolle.  

 
154 Er zitiert hier Verse des Korans, um seine Meinung zu begründen. Q30: 30. Und Q36: 60-62, 

Q33:72, Q31:25. An dieser Stelle setzt sich Abdol-Rahim Soleimani mit Motahhari Meinung 

auseinander. Er argumentiert gegen Motahhari und behauptet, dass man über sog. koranischen 

Versen nicht verständlich Gott interpretieren kann. Vgl. SOLEIMANI, ABDOL-RAHIM, 

Widersprüchlichkeiten Weltreligionen, Qom, 2014, 276. 
155 Ebd., „Fitrat /Fitriat sind die Aspekte, welche angeboren sind und sich in unserem Innern 

widerspiegeln oder die auf dem Verstand des Menschen beruhen.“ 



81 

 

Der zweite Schritt der Erlösungslehre von Motahhari beruht auf dem fetriatischen 

Prinzip des Schöpfungsursprungs – also der Gotteslehre – und – im speziellen Sinne 

– der Eschatologie. Des Weiteren beruht diese Lehre aber auch auf den guten Taten 

– im Sinne der Moral und der menschlichen Werte- und den selbstevidenten, 

rational fundierten Grundsätzen. Infolgedessen hängt die Erlösung des Menschen 

davon ab, ob er sich von den Fetriat abwendet. In diesem Fall könne er jedoch nicht 

behaupten, die Wahrheit anzustreben. 

Diese Ansicht müsste offensichtlich dem Angeborensein des Wissens über die 

Existenz Gottes oder deren Selbstverständlichkeit zugrunde liegen, da er sagt: Wer 

nicht an Gott glaubt, der wird das Paradies nicht betreten. Allerdings zeichnet sich 

hier wieder eine Frage ab: Sollte die Gotteserkenntnis angeboren oder selbstevident 

sein, dann wäre kein Mensch in seiner Ablehnung entschuldigt. Wenn also jemand 

nicht an Gott glaubt und gleichzeitig sich demgegenüber nicht verantwortlich zeigt, 

wie kann man dann sagen, dass er trotz seiner guten Taten nicht ins Paradies 

gelangt? Hier könnte man als Beispiel die Buddhisten anführen, die zwar gerade im 

Westen oftmals nicht gottgläubig sind, aber zugleich offenkundig moralisch leben. 

Motahharis Ansicht scheint eine Widersprüchlichkeit in sich zu tragen. Er sagt über 

den Glauben an Gott und das jenseitige Leben, dass es falsch sei, wenn wir 

annähmen, dass die Taten derjenigen, die nicht an Gott und das jenseitige Leben 

glauben, Gott erreichen und von ihm angenommen werden. Aber warum ist die Tat 

desjenigen, der nicht an Gott glaubt, wertlos und warum findet solch ein Mensch 

nicht das Seelenheil? Aus Motahharis Worten lässt sich folgendes herauslesen: 

Erstens: Die Erkenntnis über den Ursprung und über das jenseitige Leben ist 

angeboren und niemand wird bei Ablehnung dessen entschuldigt, also wer diese 

beiden Aspekte nicht akzeptiert, wird auch keine Erlösung finden. Zweitens: Das 

Verhältnis des Diesseits zum Jenseits ist wie das Verhältnis des Körpers zum Geist 

und des Äußeren zum Inneren, also sind das Diesseits und das Jenseits nicht zwei 

voneinander getrennte Welten. Die Bedingung, unter welcher eine Tat einen 

göttlichen Aspekt erhält, ist, dass sie Gott-orientiert und zum Aufstieg zum Paradies 

Gottes vollzogen wird. Wenn jemand seine Aufmerksamkeit nicht auf Gott richtet 

und der Auferstehung keinen Glauben schenkt, wird seine Tat keine himmlische 



82 

 

Erfüllung finden und er wird nicht in das Himmelreich aufsteigen. Derjenige, der 

ohne den Glauben an Gott und das Jenseits seine Taten verrichtet, gleicht 

jemandem, der den Weg nach Norden nimmt, aber zu einer Stadt im Süden 

gelangen möchte und sein Ziel nie erreichen wird. Um seine Ansicht zu belegen, 

bezieht er sich auf einige Verse des Korans, die besagen, dass die Tat derjenigen, 

die das irdische Leben anstreben, vergiftet und wertlos ist. 

Bemerkenswert ist hier, dass Motahhari bezüglich der zweiten Auffassung zwei 

Mängel zur Sprache bringt. Eine Tat ist bei Gott nur dann von Wert, wenn sie auch 

eine gute Intention hat. Unter einer solchen guten Intention wird in der 

Schultheologie eine Intention in Richtung Gott verstanden, welche zur Erlangung 

der jenseitigen Glückseligkeit führt. Dann stellt er die Frage, ob die Intention denn 

nicht genüge, welche nur in der Nächstenliebe bestünde und nicht zum Eigennutz 

diene. Er beantwortet diese Frage sehr nachdenklich und sagt, dass definitiv eine 

Tat, die aus Wohlwollen und dem Dienst gegenüber dem Menschen verrichtet wird, 

nicht den Taten zuzuordnen sei, welche zur Befriedigung des eigenen Begehrens 

vollzogen werden, sodass Gott eine solche Tat niemals unbeantwortet lasse. Des 

Weiteren gelten in den verschiedensten Überlieferungen die moralischen und guten 

Taten der Ungläubigen und Polytheisten als wertvoll und führen somit zu einer 

Verminderung der Höllenqual. 

Demzufolge ist sein zweites Argument, dass die Taten derjenigen, welche an Gott 

und das Jenseits nicht glauben, nicht angenommen werden, unvollständig. Denn der 

Vorsatz, dem Menschen Dienste zu leisten, genügt zur Realisierung einer 

gottgefälligen Absicht. Mit anderen Worten: Der Dienst am Menschen zählt zu den 

angeborenen Wahrheiten und dessen Akzeptanz ist ein Teil des angeborenen 

Glaubens.156 

Bis jetzt wurde über den Glauben an Gott und das Jenseits gesprochen, welches 

Motahhari als Voraussetzung für die Akzeptanz der Taten bezeichnet. Aber der 

Glaube an die Prophetie und an die Imamah wurde bisher nicht angesprochen. 

Darüber hinaus wurden die Folgen der Taten von denjenigen nicht thematisiert, 

 
156 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Göttliche Gerechtigkeit, 310. 



83 

 

welche zwar an Gott und das Jenseits glauben, aber nicht an die Prophetie und die 

Imamah. Des Weiteren stellt sich die Frage, was mit denen passiert, deren Religion 

vielleicht nicht die rechtmäßige ist. Hier lautet die Antwort:  

Es gibt Verse und Überlieferungen, die darauf hindeuten, dass die Taten der 

Leugner der Prophetie und der Imamah nicht angenommen werden. Doch dies 

betrifft nur die Leugnung aus Feindseligkeit, Trotz und Dogmatismus. Nicht 

betroffen ist die Leugnung, die aufgrund fehlenden Verständnisses zustande kommt 

und deren Ursprung die Unwissenheit gegenüber der Wahrheit ist. An dieser Stelle 

könne nämlich nicht von der Vernachlässigung einer Pflicht gesprochen werden, 

die einem bewusst sein müsste. 

In Anbetracht dessen, sind der Unglaube und die Tatenlosigkeit hinsichtlich der 

Überzeugungen und der islamischen Vorschriften erst dann ein Hindernis für die 

Erlösung, wenn der Person das Recht und das Gesetz eindeutig klar sind, sie diese 

aber nicht befolgt. Ansonsten seien der Unglaube, die Tatenlosigkeit und die 

fehlende Überzeugung kein Hindernis für das Seelenheil des Menschen. 

Ein weiteres Thema betrifft die Moral, also die mit der Gerechtigkeit und den 

Rechten der Menschen verbundenen Fragen, die, wie bereits schon angedeutet 

wurde, meistens praktisch und rational sind und über die Religion verstandesgemäß 

beurteilt werden. Hier besteht kein großer Unterschied zwischen dem Muslim und 

dem Nicht-Muslim. Infolgedessen gelten bei Fragen über gottesdienstliche 

Praktiken wie beispielsweise das Gebet, das Fasten, die Pilgerfahrt nach Mekka etc. 

verschiedene Urteile. Die Muslime vollziehen sie und die Nicht-Muslime nicht oder 

in einer anderen Art und Weise. Die letzteren sind bezüglich des Heilsplans 

unprivilegiert und profitieren nicht von dessen Vorteilen im Diesseits wie auch im 

Jenseits. 

Davon abgesehen, besagt ein Grundsatz seiner These, dass die Ergebenheit 

gegenüber Recht und Wahrheit der Schlüssel zur Errettung ist und somit als Weg 

zur Erlösung aller Menschen gilt. Denn in dieser Hinsicht sind alle Menschen 

gleich. Aber da die Gotteserkenntnis, das Jenseits und die meisten guten Taten 



84 

 

angeborene und rationale Erkenntnisse sind, ist kein Mensch bei ihrer Ablehnung 

ohne Weiteres entschuldigt. 

 

3.5. Hintergrund der Theorie des angeborenen Islams 
 

Bereits vor Motahhari vertraten die muslimischen Philosophen die Ansicht, dass 

die Mehrheit der Menschen das Seelenheil erlangen wird. Avicenna sagt dazu 

folgendes:  

„Die Menschen werden, was die körperliche Gesundheit und ebenso die Schönheit 

betrifft, in drei Gruppen eingeteilt: Einige sind in einem sehr guten 

Gesundheitszustand und sind körperlich sehr schön, andere sind hässlich und krank. 

Diese beiden Gruppen sind jedoch in der Minderheit . Die Gruppe, welche die 

Mehrheit ausmacht, hat ein Mittelmaß an Schönheit und Gesundheit und wird nicht 

ständig von Mangel oder Problemen heimgesucht. Die Menschen sind geistlich und 

spirituell ebenso einzuordnen, einige streben ehrgeizig die Wahrheit an, während 

andere damit streng befeindet sind. Die dritte Gruppe, die Mehrheit, betrifft wieder 

das Mittelmaß, es sind diejenigen, welche nicht unbedingt die Wahrheit anstreben 

aber auch nicht die Feinde dieser sind. Es sind Menschen, die, sollte ihnen die 

Wahrheit angeboten werden, diese auch bedingungslos annehmen. Avicenna setzt 

diese Einteilung fort: Siehe Gottes Gnade ist allumfassend und nicht exklusiv für 

eine kleine Gruppe.“157 

 

Auch Mulla Sadra verwies auf dieses Thema, allerdings während einer anderen 

Diskussion, in der er die meisten Menschen auf der Erde als Errettete ansieht. Er 

legt unter der Rubrik das Gute und das Böse in seinem Buch Transzendente 

Philosophie -Hikmat al-Mutaalia- unter Bezugnahme auf die Worte Avicennas 

einen Aspekt offen: 

Die Menschen sind im Jenseits, bezüglich ihrer Gesundheit und Glückseligkeit, 

genauso wie sie im Diesseits waren. In dieser Welt entsprechen die Gesündesten 

der Gesunden, die Schönsten der Schönen, die Krankesten der Kranken und die 

Hässlichsten der Hässlichen einer Minderheit, während die Mehrheit dem 

Mittelmaß entspricht. Analog dazu sind im Jenseits die Vollkommenen, welche der 

Koran as–Sabiqun158 (die Vordersten), die Schlimmsten, nennt und welche der 

 
157 Ebd., 262. Vgl. IBN SINA, ABU ALI AL-HUSSAIN IBN ABDULLAH, Al-Ischarat wa At-tanbihat 

(Zeichen und Weisungen). Ende 7. Namat (Kapitel). 
158 Q56:10. 

 



85 

 

Koran mit Ashab asch-Schimal159 (die Gefährten der linken Seite) bezeichnet, auch 

nur wenige. Demgegenüber sind die, die das Mittelmaß ausmachen – die Ashab al-

Yamin – wiederum in der Mehrheit. Mulla Sadra sagt weiter, in beiden Welten 

dominieren die Begnadigten und die Gesunden.160 

Seinen Worten zufolge sind die Propheten zu den Menschen gekommen, um der in 

ihnen vorhandenen Natur, sowie dem Verstand, einen Anstoß zu geben und zu 

wecken. Wenn dieses das Hauptziel der Propheten war, dann bezieht es sich auf die 

absolute Mehrheit der Menschen und die Transzendenz müsste ihre 

Aufmerksamkeit auf sich gezogen haben. Selbst wenn sie nie einen Propheten 

kennengelernt haben, erreicht sie dennoch deren Botschaft in genau der 

Gesellschaft, in der sie leben. Ein Beispiel hierfür ist, welches Gott im Koran 

erwähnt, „wir haben unsere Propheten mit den klaren Beweisen zu euch geschickt 

und sandten mit ihnen das Buch und das Maß (Verstand) herab, auf dass die 

Menschen Gerechtigkeit üben“.161 Heutzutage ist die weltweite Hauptdevise der 

Menschen gekoppelt an die Gerechtigkeit und die Menschenrechte. Dies bedeutet, 

dass die Botschaft der Propheten die Menschheit erreicht hat und sie die 

Rechtleitung gefunden haben. 

 

3.6. Bewertung der Theorie des angeborenen Islams 
 

Die Pluralisten behaupten, dass die meisten Menschen, die einer Religion folgen, 

dieses nicht tun, weil sie sie erforscht haben, sondern aufgrund ihres Umfeldes. 

Darüber hinaus sind die meisten Menschen gar nicht in der Lage sie zu erforschen, 

da sie auch nicht die Möglichkeit haben, alle Religionen dieser Welt ernsthaft zu 

studieren, um diese beurteilen und die beste davon auswählen zu können.  

Jetzt könnte man, wie Sorusch, im Angesicht des Zustandes der Menschen fragen, 

ob die Religion für die Mehrheit der Menschen geografisch zu sehen ist und nicht 

 
159 Q56:41. 
160 Ebd., 263. 
161 Q57, 25. 

 



86 

 

argumentativ sei: Da das Forschen für die meisten von ihnen nicht gegeben ist,162 

welche Erlösungstheorie lässt sich dann als gerecht definieren? Welche 

Charakteristiken muss eine gerechte und rationale Erlösungstheorie besitzen? Und 

weist die Theorie des angeborenen Islams diese Eigenschaften auf? 

Eine gerechte und rational akzeptable Erlösungslehre muss bezüglich der Situation, 

in der sich die Menschheit befindet, zwei Eigenschaften besitzen. Eine praktische 

handlungsbezogene und eine erkenntnistheoretische Eigenschaft. Mit anderen 

Worten, der Schlüssel zur Errettung des Menschen weist zwei Eigenschaften auf: 

Zum einen muss es in der Kraft eines jeden liegen, mit seinem eigenen Willen den 

Schlüssel zur Errettung  zu ergreifen und zum anderen müssen alle Menschen 

seinen Wert erkennen und diesen verinnerlichen.  

Die Erlösungslehre einer Religion ist erst dann gerecht, wenn der Schlüssel zum 

Seelenheil in der eigenen Hand des Menschen liegt und er selbst das Tor dazu 

öffnen kann.  Sollte auch nur etwas in dieser Theorie außerhalb des Willens und der 

Kraft eines Menschen sein, beispielsweise ist sie ihm nur schwer oder gar nicht 

zugänglich, so ist diese Erlösungslehre nicht gerecht und der Glaube daran hätte für 

das Individuum und für die Gesellschaft zerstörerische Folgen. Die Errettung des 

Menschen darf auch nicht mit seiner Geburt bereits erfolgt und nicht an Faktoren 

außerhalb seiner Kraft gebunden sein. 

Die zweite Eigenschaft einer gerechten Erlösungslehre ist, dass sie sich in der 

Reichweite des Verständnisses und der Erkenntnis aller Menschen befindet. Wenn 

die Glückseligkeit und Erlösung des Menschen mit historischen Ereignissen 

verbunden ist, welche sich in einem Winkel dieser Welt und in einem bestimmten 

Moment der Geschichte ereignen, oder mit Überzeugungen und Handlungen, 

welche in der heiligen Schrift einer Religion vorzufinden sind, aber die meisten 

Menschen dazu keinen Zugang haben, so ist diese Erlösungslehre nicht gerecht und 

nicht rational. Diese Art der Erlösungstheorie bedingt, dass nur wenige ohne große 

Anstrengung und zufälligerweise zur Glückseligkeit gelangen, wobei die Mehrheit 

der Menschen, womöglich um diesen Weg überhaupt zu erkennen und zu 

 
162 Vgl. SOROUSH, ABDOL KARIM, Straight Paths, An Essay on religious Pluralism (auf Persisch, 

Serathaye Mostaghim), Tehran 2000, 180. 



87 

 

realisieren, große Anstrengungen auf sich nehmen müsste, um dann im Endeffekt 

das Seelenheil trotzdem nicht erreichen zu können. 

Wenn der Glaube und die guten Taten Errettung bedeuten und wenn Gott diesen 

Glauben und diese guten Taten von allen Menschen fordert, dann müssten erstens 

alle darüber Erkenntnis erlangen können und zweitens müssten dieser Glaube und 

diese gute Tat in der Macht und in der Reichweite des eigenen Willens aller 

Menschen liegen. Denn Gott verpflichtet niemanden zu etwas, das nicht seinen 

Fähigkeiten entspricht und sollte dies nicht der Fall sein, so entspricht es, so wie es 

auch in einem Vers erwähnt wird, der Unterdrückung und der Ungerechtigkeit. 

Prüfen wir nach diesen hermeneutischen Vorüberlegungen nun Motahharis 

Theologie der Religionen. Es scheint, dass die These des angeborenen Islams die 

soeben geforderten Voraussetzungen erfüllt. Laut dieser These liegt der Schlüssel 

der Erlösung sowohl in der Reichweite der Erkenntnis aller Menschen als auch in 

ihrer Kraft und in ihrem Willen. 

Der erste Schritt war, dass das Prinzip der Ergebenheit gegenüber dem Recht 

angeboren und hier kein Beweis und keine Argumentation vonnöten sei. Auch 

haben alle Menschen akzeptiert, dass sie verpflichtet sind, sich dem Rechtmäßigen 

zuzuwenden und sich vom Unrecht abzuwenden. Demzufolge ist die erste Pflicht 

von allen Menschen anerkannt und entspricht auch ihren Fähigkeiten. Wenn 

jemandem also ein Recht bewiesen wird, es aber außerhalb seiner Fähigkeit liegt, 

ist er dem nicht verpflichtet. 

Das war der erste Schritt der Theorie des angeborenen Islams. Beim zweiten Schritt 

werden wir mit der Frage konfrontiert: Sind alle Angelegenheiten, die die 

Überzeugungen und Taten der Menschen umfassen, für alle klar und 

unbezweifelbar? Motahhari beantwortet die Frage folgendermaßen: Es gibt drei 

Aspekte unter den angeborenen und den rationalen, denen gegenüber 

selbstverständlich alle Menschen verpflichtet sind: Gott,  der Ausgangspunkt der 

Schöpfung, das jenseitige Leben im Sinne der Rückkehr zu Gott und die guten 

Taten als moralische und (als) menschliche  Grundprinzipien. Das Hervorheben 

dieser drei Grundsätze geht nicht darauf zurück, dass sie in der heiligen Schrift des 



88 

 

Islams angeführt sind, sondern aufgrund der Behauptung, diese wären im Verstand 

und in der Natur des Menschen enthalten. Jemand könnte jetzt sagen, dass einige 

dieser Grundsätze nicht angeboren oder selbstevident sind. Dadurch nimmt diese 

Theorie keinen Schaden, denn die Errettung ist eine Frage, die sich mit der 

Beziehung zwischen Gott und dem Menschen und in welchem Maß ihm das Recht 

klar und deutlich ist, beschäftigt. Allerdings gibt es darauf für alle noch keine 

überzeugende Antwort. 

Motahhari argumentiert im Zusammenhang zu der Vereinbarkeit zwischen den 

Versen des Korans, dass es zwei Arten von Taten gibt, welche besagen, dass die 

Tat eines Ungläubigen nicht angenommen wird, sondern nur die eines Gläubigen, 

und den Versen, laut denen keine einzige Tat, so gering sie auch sein mag, 

unbeantwortet bleibt. Darüber hinaus gibt es die gläubige und die ungläubige Tat. 

Nur die erste davon ist wertvoll und die zweite wertlos. Mit einer gläubigen Tat ist 

die Tat gemeint, die aus der Rechtschaffenheit heraus entsteht, wobei der Dienst an 

der Schöpfung Gottes ein Prinzip ist, das in der menschlichen Natur liegt. Wer also 

eine Tat in Richtung dieses Ziels vollzieht, hat eine rechtschaffene Tat verrichtet. 

Somit ist eine Tat aus Rechtschaffenheit eine gläubige Tat, die nicht nur äußerlich, 

sondern auch innerlich gut ist, also mit einer guten Intention verrichtet wurde. Aus 

diesem Grund ist sie so wertvoll und entscheidend für die Errettung des Menschen. 

Andererseits ist eine Tat unehrlich und betrügerisch, welche nur äußerlich gut ist 

und nicht aus der Rechtschaffenheit heraus entstand, sondern zum Beispiel aus 

Heuchelei oder zur Täuschung eines Menschen oder um andere schlechte Ziele zu 

verfolgen. Diese Tat ist ungläubig, denn sie entbehrt einer guten Absicht. In den 

islamischen Überlieferungen heißt es, dass die Taten von ihren Absichten abhängig 

sind -innam al-Aamal bi n- Niyyat- oder eine Tat ohne eine gute Intention nicht 

angenommen wird -la Amal illa bi n-Niyyat-.  

Also ist eine Tat, welche aus Rechtschaffenheit erfolgt ist, die Extension der 

Rechtschaffenheit, und die Stellung des Menschen in seinem Erlösungsgrad vom 

Maß ihrer Rechtschaffenheit abhängig. Wenn wir zum Beispiel in einer 

Überlieferung lesen, dass einige Bewohner der Hölle ein Haus aus Lehm besitzen, 

welches sie vor der göttlichen Qual – Strafe – schützt und dass ihnen von außerhalb 



89 

 

der Hölle Lebensunterhalt gebracht wird, so ist das eine Andeutung darauf, dass das 

Maß ihrer Rechtschaffenheit gering und das ihrer Sündhaftigkeit groß war. Doch 

sie erhalten für ihre geringe Rechtschaffenheit einen Schutz gegen ihre Qual und 

sie verfügen über ein geringes Maß an Gaben. 

Aber eine aus der Sündhaftigkeit hervorgehende und ungläubige Tat hat auch bei 

einer größeren Anzahl von äußerlich guten Taten keinen Wert. Sie ist wie im Koran 

beschrieben wird wie eine Fata Morgana, die nicht real ist, oder wie Asche, die ein 

Windstoß davonträgt. 

Demzufolge lässt sich die Frage der guten Tat über den Schlüsselbegriff 

angeborener Islam gut beantworten. Zum einen ist diese Tat von Wert, 

belohnungswürdig und entscheidend für die Erlösung des Menschen, da sie aus dem 

angeborenen Islam hervorgeht. Zum anderen gilt sie in einem anderen Fall als 

völlig wertlos – eben dann, wenn sie nur aus Eigennutz erfolgt. 

Allerdings entstehen an dieser Stelle weitere Fragen: Soll der Glaube ausgehend 

von der Schöpfung unbedingt die Form eines Glaubens an einen Gott, welcher in 

der abrahamitischen Religion dargestellt wird, haben? Oder reicht der Glaube, laut 

einiger anderer Religionen und Glaubensschulen, an eine unpersönliche Existenz 

aus? Hinsichtlich des jenseitigen Lebens stellt sich die Frage, ist der Glaube 

wirklich eine angeborene Angelegenheit und wenn dem so wäre, muss dieser 

Glaube der Form der abrahamitischen Religion gleichen, das heißt dem Glauben an 

ein einziges Leben in dieser Welt? Und danach das ewige Paradies oder die Hölle? 

Oder umfasst dieser auch den Glauben an die Reinkarnation, das Nirwana oder 

andere Transformations- und Vollendungshoffnungen in einigen anderen 

Religionen? Ist in Bezug auf die gute Tat, ihre Akzeptanz und Gültigkeit von der 

Intention, die den Glauben an Gott und das Jenseits beinhaltet, abhängig? Und die 

letzte Frage ist, wie steht der Koran diesen Prinzipien gegenüber? Sind sie 

angeboren und wenn ja, welche Verse deuten darauf hin? Gibt es Verse, die 

Gegenteiliges besagen? Stimmt Motahharis Theorie der drei Elemente mit den 

Versen des Korans überein? Mit den Antworten darauf beschäftigen wir uns im 

nächsten Teil. 



90 

 

 

Es scheint, dass sich die drei Elemente beim zweiten Schritt der Theorie des 

angeborenen Islams auf Vers 62 der Sure al-Baqarah und auch in einem gewissen 

Maß auf Vers 69 der Sure al-Maida beziehen. 

In diesem Vers werden vier Gruppen nebeneinander gestellt: Die Muslime, Juden, 

Christen und die Mandäer. Man bezeichnet den Glauben an Gott, an das Jenseits 

und an die guten Taten als Faktoren für die Errettung des Menschen. Daraufhin 

wird die vollkommene Erlösung solcher Personen angesprochen. Erlösung von der 

göttlichen Strafe und der Genuss der Belohnung sowie der Gaben Gottes. Diese 

Verse weisen darauf hin, dass ihr Lohn bei Gott vorbehalten ist und sie weder 

fürchten noch trauern sollen.  

Im 69. Vers der Sure al-Maida werden auch diese vier Gruppen genannt, nur mit 

dem Unterschied, dass hier die Mandäer vor den Nasara – Christen – erwähnt 

werden. Im Koran gibt es jedoch Verse, in denen der exklusive Anspruch der Juden 

und der Christen nur durch zwei Faktoren zur Errettung angeführt wird.163 Gemäß 

diesem Vers besteht der Maßstab für die Erlösung aus zwei Komponenten, zum 

einen muss der Mensch sich Gott völlig ergeben und zum anderen wohltätig sein. 

Also jeder Mensch, egal in welcher Situation er sich befindet, der behaupten kann, 

sich ganz und gar Gott ergeben zu können und gute Werke verrichtet, gehört zu den 

Geretteten. Bemerkenswert ist hier, dass in diesem Vers auf die vollkommene 

Erlösung hingewiesen wird und außer der Befreiung von der göttlichen Strafe, das 

Profitieren von Gottes Lohn angesprochen wird. In einem anderen Vers wird in 

Ablehnung des Exklusivismus bemerkt, dass es keine bessere und höhere Religion 

gibt als die, die das Ergebensein gegenüber Gott und das Verrichten guter Taten 

beinhaltet.164 

Im ersten Vers werden die Muslime neben die Ahl al-Kitab gestellt und es wird 

gesagt, dass die Belohnung und die Bestrafung nicht ihren Hoffnungen und 

Wünschen entspricht und nicht denen der Ahl al-Kitab, sondern einen bestimmten 

 
163 Q2: 111/112. 
164 Q4: 123/125. 



91 

 

Maßstab haben. Wer eine schlechte Tat begeht, wird bestraft und nichts kann etwas 

daran ändern, egal welcher Religion er angehört. Aber andererseits, wer aus reinem 

Glauben rechtschaffen handelt und gottgefällige Taten verrichtet, wird in das 

Paradies kommen und ihm wird nicht das geringste Unrecht angetan. 

Der höchste Grad der Religiosität ist im dritten Vers angegeben. Er ergibt sich aus 

der absoluten Ergebenheit gegenüber Gott und aus der Wohltätigkeit. Dies sind 

Grundsätze, die auch der Religion Abrahams zugrunde lagen, welcher sich gänzlich 

Gott und der Wahrheit ergab. Die beste Religion ist demzufolge die des Ibrahim 

Khalillullah. Es ist der Glaube der Rechtschaffenheit, dessen Anhänger im Grunde 

genommen alle Rechtschaffenen der Welt sind. Wenn also der höchste Grad der 

Religiosität von den zwei Faktoren, der Ergebenheit gegenüber Gott und der 

Wohltätigkeit, abhängig ist, dann lässt sich dadurch die Erlösung ebenfalls 

realisieren. 

In einem anderen Vers des Korans wird, nachdem eine blind von den Vätern und 

Vorvätern übernommene Religion nur einen geringen Wert darstellt, die wahre 

Religion, bestehend aus zwei wesentlichen Elementen, vorgestellt.165 Blinde 

Nachahmung und Dogmatismus hindern den Menschen daran, zur Wahrheit zu 

gelangen und entfernen ihn von der Erlösung, wohingegen zwei Dinge ihm 

garantiert zur Errettung verhelfen: Die völlige Ergebenheit gegenüber Gott und die 

Wohltätigkeit. 

Könnte man denn jetzt sagen, dass derjenige, der sich ganz und völlig Gott ergibt 

und auch gute Taten verrichtet, nicht zur Erlösung finden wird? Es scheint klar und 

deutlich zu sein, dass diese zwei Faktoren, und nicht drei, das Kriterium für die 

Errettung bilden. 

Eine weitere Frage dazu: Ist es wirklich vorstellbar, dass jemand, der sich Gott 

ergeben hat, keine guten Taten vollbringt?  Das ist nur möglich, wenn er, obwohl er 

sich Gott ergeben hat, bei der Erkennung einer guten Tat fehlgeht. Wie bereits 

festgestellt wurde, erkennen aus der Sicht des Korans die Menschen mit den 

meisten guten Taten dies durch ihren Verstand und mittels ihrer Natur. 

 
165 Q31: 21-22.  



92 

 

Diesbezüglich weisen sie nur geringe Meinungsunterschiede auf. Wenn also der 

Mensch gemeinhin die wahrlich guten Taten erkennt und diese als von Gott 

gefordert betrachtet, dann ist das Verrichten guter Taten gleichbedeutend mit der 

Ergebenheit gegenüber Gott. Demzufolge ist der Maßstab der Erlösung nur dieser 

eine.  

Wenn in den oben genannten Versen die Verrichtung guter Taten getrennt von der 

Ergebenheit gegenüber Gott erwähnt wird, dann zwecks Hervorhebung und 

Erörterung. Über diverse Verse des Korans, welche den Glauben und die 

Verrichtung guter Taten als Voraussetzung der Erlösung ansehen, muss gesagt 

werden, dass der Glaube an die Hingabe an Gott und seinen Willen die 

Vollbringung guter Taten bedingt. Der Glaube an Gott ohne gute Taten ergibt 

keinen Sinn.166 

Demzufolge liegt der Maßstab für die Errettung des Menschen im angeborenen 

Islam, also dem Ergebensein gegenüber dem Recht. Da allerdings diese 

Ergebenheit angeboren ist und Gott die vollkommene Extension und eigentliche 

Wahrheit ist, müssen laut dem Koran die Menschen im zweiten Schritt sich der 

absoluten Wahrheit ergeben, was notwendigerweise mit dem Verrichten guter 

Taten einhergeht. 

Doch jetzt stellt sich folgende Frage: Warum werden im 62. Vers der Sure Baqarah 

und dem 69. Vers der Sure Maida drei entscheidende Faktoren zum Erreichen des 

Seelenheils genannt? 

„Die Antwort darauf ist, dass in jener Zeit diese drei Prinzipien zu den vier 

unbestreitbaren religiösen Grundsätzen gehörten, auf die in diesen zwei Versen 

hingewiesen wurde. Demzufolge sind diese drei Faktoren in den Lehren der 

Glaubensbekenntnisse klare und definitive Extensionen des Rechts. Bemerkenswert 

ist auch, dass die Sadduzäer im Judentum nicht an die Auferstehung und an den Tag 

des Gerichts glaubten. Diese Gruppe starb jedoch im 70 n.Chr. mit der Zerstörung 

des Tempels in Jerusalem aus. Danach glaubten alle Juden zur Zeit des Aufkommens 

des Islams an den jüngsten Tag. Demnach handelt es sich in den zwei eben 

erwähnten Versen nicht um die Erlösung der Anhänger aller Religionen, sondern nur 

um die einer gewissen Gruppe. So gehören die Anhänger dieser vier Religionen, die 

an Gott, die Auferstehung und an die Wohltätigkeit glauben, zu den Geretteten. Aber 

 
166 Vgl. SOLEIMANI, ABDOL RAHIM, Widersprüchlichkeit Wahrheitsansprüche Weltreligionen 

(Taaroze daavi Adyan), Qom 2014, 328.  

 



93 

 

im Ganzen gesehen hängt die Erlösung nur von einem Faktor ab und zwar von der 

Ergebenheit gegenüber Gott, denn dieses Kriterium ist in allen drei Versen 

angeführt.“167 

  

 
167 Ebd. 328. 



94 

 

4. Die Eigenschaften und das Kriterium der 

Theologische Anthropologie aus der Sicht 

Motahharis 

 

In seinen letzten Lebensjahren schlug Motahhari eine Theologie vor, die angesichts 

der Eigenschaften und der Umstände der Menschen die Offenbarung mit ihrer 

Notwendigkeit und eine Methode zum Verständnis anbietet. Sie stellt entgegen der 

anderen Theologie eine spezielle Eigenschaft vor. Sie ist ein Maßstab für 

‚Rationalität‘ und ‚Gerechtigkeit‘ im Sinne von menschlichen von Gott 

anerkannten Werten. Motahhari ist der Ansicht, dass die Theologie, die nicht auf 

Rationalität und Gerechtigkeit beruht, dem Geiste der Religion und ihrer 

Offenbarung entgegengesetzt ist und zum Zerfall dieser und der Religiosität der 

Menschen führt und ihnen vor allem in der heutigen Zeit Unheil bringt. 

 

4.1. Theologischer Formalismus und Negierung der 

Beweisführung in der Religion 
 

Motahhari sagt, dass aus der Sicht der Ashab al-Hadith, der Hanbaliten und 

Aschʿariten innerhalb der theoretischen sowie praktischen islamischen 

Erkenntnisse nur der Weg der Verrichtung der rituellen Praktiken gegangen werden 

muss und nicht nach den Grundlagen und den Zielen der religiösen Erkenntnis und 

der Gesetze gefragt werden soll.168 Oder anders gesagt, müssen hier die 

grundsätzlichen Handlungsprinzipien – Furu ad-Din – und die Anordnungen 

Gottes ohne kritische Nachfrage akzeptiert werden. Das heißt, es besteht selbst 

zwischen den Furu ad-Din und den Grundsäulen der Religion kein Unterschied. 

Alle religiösen Inhalte müssen nur genau in der Form wie sie vorgebracht werden, 

bejaht werden. Genauer betrachtet bedeutet diese Aussage, dass Menschen sich 

 
168 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus, 

Sämtliche Werke. Bd. 6, 879. 



95 

 

nicht, wie aus der Sicht der Hanbaliten, ihres Verstandes über deren aufgeworfene 

Fragen und Inhalte bedienen dürfen, um diese kritisch zu erforschen, sondern 

jegliche Fragestellung hinsichtlich der Lehren der Religion als eine häretische 

Neuerung und als unreligiös zu bezeichnen haben. Das Verbot jeglicher 

analytischer Auseinandersetzung mit religiösen Fragen und der Aufruf zur 

gedankenlosen Hingabe, könnte auch darauf hinweisen, dass solche Fragen 

entweder nicht lösbar oder gar unverdaulich sind, ja es sind wohl Dinge, die sich 

nur auf himmlischen Wegen lösen lassen.169 

Er glaubt, dass diese Stellungnahme hinsichtlich der praktischen Gesetze der 

Religion auch die Charidschiten und Aschʿariten hatten. Doch sollte bezüglich der 

theoretischen Erkenntnisse des Islams der Verstand keinen Zugang zu dessen 

Prinzipien und Grundlagen erhalten, so vermag dieser auch bezüglich der 

Handlungsprinzipien keinen Zugang zu den Absichten Gottes zu bekommen und 

man müsste bei den Gesetzen nur auf deren Form fixiert bleiben. Dabei sei ein 

Weiterkommen natürlich unmöglich. Die Aschʿariten sprechen dem Verstand keine 

Fähigkeiten zum Durchbrechen dieser Formen und zur Erlangung des 

Verständnisses über deren Ziel zu. Sie akzeptieren den Verstand nicht als 

Wegweiser, der den Übergang von der Form zum Inhalt der Gesetze anzeigt oder 

das Vermögen zur Erkennung des Geeigneten und des Ungeeigneten besitzt, sowie 

entsprechend des Rechts, der Gerechtigkeit und dem was angebracht ist, ein 

eindeutiges Gesetz erlassen kann. Für sie galt das Prinzip des kulu ma hakama bih 

al-aql hakam bi asch-schar oder al-wajibat asch-schariya at-taf fi al-wajibat al-

aqliya. All das, was das Religionsgesetz befiehlt, befiehlt auch der Verstand.170 

Somit trennten die Aschariten genauso wie die Kharidschiten die argumentative 

Beweisführung von der Religiosität. Für Motahhari ist eine unkritische, nicht nach 

den Gründen der religiösen Gesetze nachfragende Haltung gleichbedeutend damit, 

das Denken preiszugeben und den Glauben einfach unkritisch zu akzeptieren.171   

  

 
169 Ebd. 885. 
170 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 4: Imamat va Rahbari, Tehran 1994, 955. 
171 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 16: Jazebe va Dafee Ali, Tehran 1994, 390. 



96 

 

4.2. Das gescheiterte Vereinen anscheinend 

widersprüchlicher Lehren und das Verfallen in 

beliebige Interpretationen 
 

Haltungen, die das Erkennungsvermögen des Verstandes negieren und das 

argumentative Denken von der Religiosität separat behandeln, sind aus der Sicht 

Motahharis paradoxale Lehren, die zu den unterschiedlichsten Auslegungen führen. 

Motahhari behauptet mit Hinweis auf Beispiele wie der Widersprüchlichkeit 

zwischen der Prädestination und dem freien Willen in den Versen des Korans und 

der unterschiedlichen Handlungsweisen der Imame folgendes: Die 

Widersprüchlichkeit zwischen der Prädestination und dem freien Willen, sowie die 

voneinander abweichenden Handlungsweisen der Imame, lassen sich nur per 

gedanklicher Anstrengung und mit einem tiefen Studium der Grundlagen und der 

allgemeinen Prinzipien beiseitelegen.172 Beispielsweise waren der Aufstand von 

Imam al-Husain und das Schweigen Imam as-Sadiqs zwei unterschiedliche 

Durchführungsformen eines allgemeinen Grundsatzes und dienten dem Befehl, das 

Gute zu gebieten und das Schlechte zu verbieten. Eine Vorschrift, welche nicht zu 

denen des Gebets, des Fastens und der rituellen Waschung gehört, welche nur eine 

einzige rituelle religiöse Form besitzen. Dies ist ein variables Prinzip, welches 

verschiedene Umstände und Situationen und die daraus entstandenen 

Konsequenzen umfasst. Aber wenn sich einige ausschließlich an Form und Struktur 

orientieren wollen, ohne sich tiefgehend und mithilfe des Verstandes mit den 

Inhalten zu befassen, welchen Nutzen bringen ihnen dann diese widersprüchlichen 

Handlungstraditionen? 

Nach Motahhari hängt die Anwendung dieser teilweise paradoxen 

Handlungstraditionen allein von der Disposition und dem Gemütszustand einer 

Person ab. Wenn also jemand temperamentvoll ist und sich mit Ruhe und Stille 

schwertut, der wird sich in seiner Argumentation auf die Handlungsweise des 

Propheten in der frühislamischen Zeit und auf die Bewegung von Imam al-Hussain 

 
172 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 18: Sire Aemmeye Athar, Tehran 1999. 44. 



97 

 

beziehen. Sollte jedoch diese ganz im Gegenteil einen introvertierten, sich 

zurückziehenden und konservativen Charakter haben und in sich keinen Wagemut 

verspüren, dann greift sie auf die Taqiya173 zurück und auf den Weg des Imams as-

Sadiqs oder anderer Imame. Motahhari behauptet, die starren weltanschaulichen 

Vorstellungen und die auf religiösem Formalismus beruhende Interpretation der 

Religion müssen den Erfordernissen der Zeit angepasst werden. Da diese über die 

Form der islamischen Schriften hinweg, keinen Geist, kein Ziel und keine Absicht 

anerkennt und sich nur der Form der Gesetze unterordnet und nicht den 

dahinterstehenden Zielen und Absichten.174 

Spiegelt sich das, was über die Denkweise der Kharidschiten, der Ascheriten und 

der Murjia bisher gesagt wurde auch in den schiitischen Gedanken wider oder 

blieben sie vor diesem Gedankengut geschützt?  Motahhari antwortet darauf, die 

schräge Interpretation dieser bisher genannten Gruppen sickerte auch in schiitische 

Gedanken ein. Er ist davon überzeugt, dass die schiitische Gesellschaft wissen 

sollte, dass sie den Gefahren und negativen Auswirkungen einer solchen Auslegung 

ausgesetzt ist.175  

Dogmatismus und die Trennung der Reflexion von der Religiosität bezeichnet 

Motahhari als den Geist des ascharitischen Gedankenguts. Dann beschäftigt er sich 

mit Anlehnung an den Maßstab zur Identifizierung und Definierung mit der 

kharidschitischen Denkart und mit dem Einfluss dieser Denkschule auf andere 

islamische Richtungen, insbesondere auf das Schiitentum. 

Motahhari wurde sich durch die Entstehung einer schiitischen Rechtsschule – 

Akhbariya – darüber bewusst und sagte: „Die Akhbariya Lehrrichtung ist eine 

schiitische Rechtsschule und sie beinhaltet in irgendeiner Art und Weise die 

 
173 „Mit dem arabischen Wort tagiya bezeichnet man das Verbergen der wirklichen Gesinnung. Zwar 

wurde er oft falsch interpretiert, doch es handelt sich schlicht um einen Verhaltenskodex in einer 

gefährlichen Lage. Droht einem Schiiten die Verfolgung aus religiösen Gründen, darf er seinen 

Glauben verschweigen oder verleugnen. Heldentum und Martyrium aus Glaubensgründen werden 

nicht von ihm eingefordert. Dies bedeutet der Begriff tagiya, nicht böswillige, absichtsvolle 

Verstellung, als die er hierzulande häufig interpretiert wird.“ Vgl. AMIRPOUR, KATAJUN, Der 

schiitische Islam, Stuttgart 2015, 109.  
174 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 16: Jazebe va Dafee Ali, 39. 
175 Ebd., 331-333.  
 



98 

 

Trennung der Reflexion von der Religiosität.“176 Aus seiner Sicht sei es durchaus 

möglich, dass jemand sich als Schiit ausgibt, indes er geistlich und in seinen 

Handlungen ein Kharidschit ist. Allerdings setzen sich Motahharis Worte fort: „Wie 

viele Leute gibt es, deren Devise das Schiitentum ist, deren Geist aber nicht.“177 An 

einer anderen Stelle schreibt er: „Der kharidschitische Geist ist in den Körper vieler 

von uns eingedrungen.“178  

Nun könnte man fragen, welche Lösung legt Motahhari denn für einen Ausweg aus 

dieser Situation vor und mittels welcher Herangehensweise? In seinen Werken war 

er ständig auf diese Frage fokussiert, wobei seine Antwort aus vielen seiner 

Schriften und dokumentierten Reden herauszulesen ist. Motahhari bringt es somit 

auf den Punkt: Der islamische Gedanke muss wiederbelebt werden. Beabsichtigt ist 

hiermit die Erlangung eines Islams, der vor Erkenntnis und Vitalität sprüht.179  

 

4.3. Die Bedingung für die Wiederbelebung des 

religiösen Gedankens 
 

Ist es überhaupt möglich, den islamischen Gedanken wiederzubeleben? Kann man 

den jetzigen Gedanken einfach beiseitelegen und einen anderen aus dem Islam 

entnehmen, der für die Muslime informativ und antreibend ist? Motahhari ist 

folgender Überzeugung: Die Bedingung für die Wiederbelebung des religiösen 

Gedankens und die Ablösung von der jetzigen Auffassung hinsichtlich des Korans 

und der Tradition, ist die Differenzierung zwischen der Religion und dem religiösen 

Denken.180 Dies bedeutet: Wenn wir solch eine Trennung nicht verwirklichen 

 
176 Ebd., 133 
177 Ebd., 309 
178 Ebd. 311.  
179 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 184. 

„Motahharis Islam ist demnach ein revolutionärer Islam. Er soll sowohl nach innen wie nach außen 

energisch sein und den Glauben an eine radikale Erneuerung der geistigen und praktischen religiösen 

Lebensführung in der islamischen Gesellschaft binden. Doch sei der Islam mehr als nur politisches 

Konzept.“ 
180 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 25: Ehyaye Tafakore Islami (Wiederbelebung des religiösen 

Gedankens), Tehran 2007, 494. 

 



99 

 

können, dann würde unser mühevoller Aufruf zur Veränderung der Bedeutung und 

der Definition der Religion sinnlos sein. Der Islam und die Auffassung der Muslime 

sind seiner Meinung nach zwei differenziert voneinander zu beurteilende Dinge. 

Der Islam lebt, aber die Betrachtungsweise der Muslime hinsichtlich dessen ist tot 

und geistlos.181  

Bis zu diesem Punkt wurde darauf hingewiesen, dass Motahharis Ziel und Lösung, 

welche er vorlegt, die Wiederbelebung des korrekten religiösen Denkens ist und 

jenes sich in Tiefsinnigkeit und Lebhaftigkeit zeigt. Aber wie und durch welche 

Methode kann man zu einem Verständnis über religiöse Wahrheiten gelangen? 

Die Nutzung der rationalen Herangehensweise und das Studium der Grundlagen, 

der Ziele der theoretischen Lehren und der handlungsbezogenen Vorschriften der 

Religion bezeichnet Motahhari als Wurzel und als methodischen Grundsatz des 

korrekten Verständnisses (von) der Religion. Er ist der Meinung, dass man über die 

theoretischen Erkenntnisse und über die Form der praktischen Vorschriften des 

Islams hinweg in deren Grundlagen und Ziele eindringt. Es ist die Methode und die 

Auslegungsart im Zusammenhang mit der Religion, die uns zu einem anderen 

Verständnis von Gott und seinem Verhältnis zum Menschen im Gegensatz zu dem 

ascharitischen führt. Er ist ebenso der Meinung, dass aus dem Koran die 

Grundprinzipien herausgefiltert werden müssen, um damit diverse theoretische und 

praktische Fragen zu beantworten. 

So kommt Motahhari also zu dem Ergebnis, dass die korrekte Art der Deduktion 

und die angebrachte Analytik des Korans darin besteht, aus ihm die 

Grundprinzipien herauszusuchen und sie auf Einzelheiten zu übertragen; denn 

anders wäre es nicht möglich und auch nicht sachgemäß.182  

 
181 Ebd. S 493. 
182 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 25, 335. „Wir müssen versuchen, eine 

korrekte Art der Deduktion hinsichtlich des Korans vorzunehmen, denn nur wenn über ihn richtig 

reflektiert und er vernünftig interpretiert wird, können die Anweisungen der Korankundigen uns 

nicht profitiren. Solange unsere Deduktionsmethode und unser Verständnis bezüglich des Korans 

nicht korrekt ist und wir nicht den richtigen Weg zur Nutzung dieses Buches erkennen und antreten, 

werden wir von dem Koran nicht profitieren. Dieser thematisiert verschiedene Fragen immer in 

Form von allgemeinen Zusammenhängen, wobei die Deduktion bzw. der Schluss vom Allgemeinen 

auf das Einzelne von unserem korrekten Verständnis abhängig ist.“ 



100 

 

Motahharis Ansicht lautet also zusammengefasst: Beim Koran jede Einzelheit zu 

behandeln, ist nicht möglich und auch nicht angebracht. Es ist schon deswegen 

nicht möglich, weil der Koran ewig gültig sei. Nicht angebracht sei es, wenn man 

denkt, dass der Koran herabgesandt wurde, um die Menschen auf ewig wie 

Minderjährige zu behandeln. Die angemessene Auffassungsmethode hinsichtlich 

des Korans ist, so Motahhari, mittels des Verstandes die Grundprinzipien und die 

allgemeinen Richtlinien aus den Lehren des Korans zu gewinnen, um sich auf diese 

bei der Konfrontation mit diversen theoretischen und praktischen Fragen zu stützen. 

Damit kann das Recht vom Unrecht unterschieden werden. In der Realität erfordert 

schon die Bestimmung eines Falles, zum Beispiel, handelt es sich um Unrecht oder 

nicht, überaus große Anstrengung.183 

Nun stellt sich die Frage: Können alle an dem Plan der Wiederbelebung des 

islamischen Gedankens teilhaben oder ist es nur die Pflicht bestimmter Leute mit 

speziellen Eigenschaften? Motahhari sagt dazu: „Ich betone den Punkt, dass das 

Reflektieren des Korans das Recht eines jeden Muslims und nicht nur einer Person 

oder Gruppe vorbehalten ist.“184  

Jeder kann das Ergebnis seiner Überlegungen über den Inhalt des Korans und seine 

eigene Auffassung als Interpretation anderen zur Verfügung stellen. Hieraus lässt 

sich feststellen, dass der Versuch zum Erzielen eines lebhaften Verständnisses der 

religiösen Lehren von jedem Einzelnen unternommen werden kann. Motahhari 

spricht jedem Muslim das Recht zu, über den Inhalt des Korans zu reflektieren und 

nach eigener Auffassung zu handeln oder diese anderen zu vermitteln. Darüber 

hinaus sagt er, dass das Studium des Korans hinsichtlich des Gewinns seiner 

theoretischen Bedeutung und praktischen Absichten etwas Besonderes wäre. Dies 

 
183 Ebd. 336. „Der Koran muss sich nicht einzelnen Themen annähern und diese nach Recht oder 

Unrecht beurteilen, so etwas ist nicht möglich. Der Koran ist gekommen, um ewig zu bleiben, 

deshalb muss er die Grundprinzipien und das Allgemeine aufklären, damit in jeder Zeit bei einer 

Konfrontation zwischen Recht und Unrecht die Menschen sich an diesem Maßstab – die 

Grundprinzipien – orientieren können. Die Muslime müssen begreifen, dass der Koran sie 

dahingehend erzieht, eine gedankliche und gesellschaftliche Entwicklung zu erfahren, damit sie 

durch das Wachstum der Vernunft zwischen Recht und Unrecht differenzieren können. Der Koran 

ist nicht herabgesandt worden, um für immer und ewig mit dem Menschen in einem Eltern-Kind 

Verhältnis zu verbleiben und jede Einzelheit seines Lebens zu bevormunden und jeden Einzelfall zu 

beurteilen.“ 
184 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 1: Grund für die Neigung zum Materialismus, 460. 



101 

 

begründet er insofern, dass man ohne Forschung und Vorbereitung bestimmter 

wissenschaftlicher Bedingungen und Maßnahmen nicht erwarten kann, dass sich 

ein präzises und tiefgehendes Verständnis über die Inhalte des Korans ergeben 

wird. 

Motahhari betont auch die Wiederbelebung religiöser Ideen und eine tiefsinnige 

und vitale Auslegung dessen, während er lügnerische und gefälschte 

Interpretationen von der Religion und religiöser Wahrheiten hervorbringt. Aus 

seiner Sicht ist das erst dann zu realisieren, wenn wir auf der Basis einer rationalen 

und fachlichen Methodik auch mit dem kulturellen und geschichtlichen Gut 

auseinandersetzen und eine erneute Analyse vornehmen. 

 

4.4. Die Rationalität der islamischen Denkschule 
 

Motahhari ist der Überzeugung, dass die erste Voraussetzung für den Erfolg einer 

Botschaft in der Rationalität und der Aussagekraft ihres Inhalts liegt. Eine 

Botschaft, die allen Menschen etwas mitzuteilen hat und ihnen rät, wie sie ihre 

Bedürfnisse zu erfüllen vermögen. Der Mensch hat Hunderte von gedanklichen, 

emotionalen, sozialen und materiellen Bedürfnissen. Also darf die Botschaft nicht 

diesen Bedürfnissen entgegenstehen, sondern muss ihnen entsprechen.185 

Motahharis Verständnis über Bedürfnissen den Menschen kann mit Hajatpour 

treffend wie folgt auf den Punkt gebracht werden: 

„Die Zeitnotwendigkeiten (moqtaziyat-e zaman) sollten weder am „Zeit-Willen“ 

(zaman-pasand, wörtl. „zeitgefällig“) noch am „Menschen-Willen“ (mardom-

pasand, wörtl. „volksgefällig“) und (schon gar nicht) an der Mehrheit orientiert 

sein. Der Maßstab der Bedürfnisse ist Motahhari zufolge die „Vernunft“. Er wirft 

 
185 „Bei dieser Botschaft sollte im Vordergrund stehen, dass sie logisch ist und dem Verstand des 

Menschen entgegenkommt, nur so kann die Ratio des Menschen in ihre Richtung gezogen werden. 

Ist eine Botschaft jedoch unlogisch und mit dem Verstand nicht zu vereinbaren, obwohl sie 

gefühlsbetont zu sein scheint, bleibt sie nur für eine kurze Zeit erhalten. Deshalb spricht der Koran 

das Reflektieren und das Denken so konkret an und verlässt diesen Aspekt nie, er bezeichnet ihn 

sogar als Grundlage zum Verständnis und ruft immer wieder zum Denken auf.“ Vgl. MOTAHHARI, 

MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 17: Hamaseye Hoseini (Aufstand Imam Hosein), 325. 

 



102 

 

der westlichen Zivilisation Nachahmung, Assimilation und Opportunismus vor. 

Statt dessen sollten „Kreativität“ (ebda) und „Vernunft“ (agl) die Zeit leiten.“186 

 

An einer anderen Stelle hebt er hervor, dass eine auf Glauben basierte Interpretation 

der Welt, die nicht mit den logischen und wissenschaftlichen Grundsätzen 

kompatibel ist, zwangsläufig abzulehnen ist.187  

Wir gehen also davon aus, dass die Botschaft des Islams eine rationale Botschaft 

ist. Dies bedeutet logischerweise, dass der menschliche Verstand so veranlagt ist, 

dass es ihm möglich ist, sich mit den Grundsätzen und Grundlagen der durch die 

Offenbarung herabgesandten Fragen und Inhalte wissenschaftlich und rational zu 

befassen. Aber ist dieses wissenschaftliche und rationale Verständnis gegenüber 

den Offenbarungslehren unbegrenzt oder kann der menschliche Verstand sich nur 

bis zu einem gewissen Grad diesen Lehren annähern? Birgt die Offenbarung also 

möglicherweise etwas in sich, zu dem der Verstand nicht eigenständig gelangen 

kann? 

Diese Frage betrifft die Fähigkeit, Unfähigkeit und die Reichweite des Verstandes, 

welches im Sprachvokabular Kritisieren des Verstandes genannt wird. Motahharis 

Ansicht nach sind die Vorschriften der Religion auf die Vor- und Nachteile im 

menschlichen Leben justiert worden, wobei der menschliche Verstand das 

Verhältnis zwischen den islamischen Vorschriften und ihrem Nutzen und Schaden 

erforschen und die damit verbundenen Geheimnisse entschlüsseln kann.188 

Aber gleichzeitig bekräftigt Motahhari, dass die Aussage jedes Gesetzes im Islam 

einen Ursprung hat. Eine Tat ist deshalb verboten, weil sie einen Schaden in sich 

 
186 HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 200. 
187 „Der Islam ist eine Religion, die mit Tauhid (Einheit Gottes) beginnt. Tauhid ist eine rational 

begründete Angelegenheit, bei der Nachahmung verboten ist. Reflexion, Argumentation und 

philosophische Überlegungen sind hier vonnöten. Der Islam erklärt Tauhid nicht als eine verbotene 

Zone, im Gegenteil, er bezeichnet ihn als einen Bereich, der betreten werden muss.“ Vgl. 

MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 2: Ensan va Iman (Glaube und Mensch), 31. 
188 „All das, was das Religionsgesetz befiehlt, befiehlt auch der Verstand, d.h. die islamischen 

Gesetze beinhalten keine Geheimnisse, zu denen der Verstand nicht gelangen könnte. Sie beruhen 

nicht auf Unbekanntem und Mysteriösem und sind auch nicht unzugänglich für das Denkvermögen 

und den Verstand, sie basieren auf dem Nutzen und Schaden im menschlichen Leben und sind über 

den Verstand zu erforschen.“ Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 21: Islam va 

niyazhaye Zaman (Islam und Erfordernisse DER? Zeit), 31. 



103 

 

birgt. Im Allgemeinen vollzieht Gott in seiner Schöpfung und auch bei seiner 

Gesetzgebung nichts ohne Umsichtigkeit und Weisheit. Anders gesagt: Hinter 

jedem Akt Gottes steht eine wohlbegründete und weise Absicht. Allerdings sollte 

man nicht den Schluss daraus ziehen, gesetzt den Fall es wäre wissenschaftlich 

bewiesen, dass der Schaden in etwas religiös Verbotenem beseitigt oder unter 

Kontrolle gebracht werden kann, dass dann das Verbotene nicht mehr verboten ist. 

Hier stellt sich jedoch die Frage nach dem Warum?   

„Woher ist zu beweisen, es handele sich bei dem Verbot von x oder y ausschließlich 

um diese Art Schaden? Woher können wir wissen, dass Schweinefleisch nur 

aufgrund irgendwelcher Mikroben verboten ist und alkoholische Getränke nur 

deshalb, da sie Leber und Herz schädigen?“189  

 

Motahharis Diskussion verdeutlicht, dass die rationalen und besonnenen 

islamischen Gesetze und die Akzeptanz der Fähigkeit des Verstandes, für das 

Verstehen der Philosophie hinter diesen Vorschriften eine bestimmte und begrenzte 

Bedeutung hat. Darüber hinaus kann und darf niemand behaupten, dass er in voller 

Kenntnis über alle Aspekte und Begründungen für das Verboten-, Erlaubt-, 

Verpflichtend-sein etc. eines Gesetzes ist. 

Die Erklärungen Motahharis zeigen laut manchen Kritikern, dass bezüglich seiner 

Feststellung über das Verständnis der hinter den islamischen Vorschriften 

liegenden Philosophie, sein Aufruf zum rationalen Denken im Blick darauf zu 

nichts führt.190 

„Die islamische Lehre verfügt nach Motahhari über die rationalen Grundlagen und 

bestätigt die Urteile der Vernunft. Doch kann Motahhari diesen Prinzipien nicht 

treu bleiben. Denn es ist nicht die Vernunft, die ihn „zeit- und Kulturkritik“ macht, 

sondern die theologische Lehre. Die „religiöse Vernunft“ ist nämlich die einzige 

Vernunft, die er anerkannt. Das „Inhärenzprinzip“ (qaedah-ye molazemeh) 

zwischen der Vernunft und den heiligen Gesetzen führt so zur Sakralisierung der 

Gesetze, nicht zu ihrer Rationalisierung. Die veränderbaren und unveränderbaren 

Bedürfnisse der Menschen werden an der Offenbarung gemessen. Motahhari 

meint, daß das Wunder des Islam darin liege, daß der Islam „die konstanten 

 
189 Ebd. 72-74. 
190 Vgl. ALIJANI, REZA, Kritische Einführung zum Gedanken Motahhari? In: 

http://rezaalijani.com/categorie 2. Html; 24.07.2014. 

 



104 

 

Bedürfnisse als konstant festgeschrieben hat und den veränderbaren Bedürfnissen 

die konstanten Bedürfnisse zugrundegelegt hat.“191 

 

4.5. Die Folgen der Theorie von Motahhari im 

Zusammenhang mit der rationalen Theologie 
 

Aus Motahharis Sicht ist es den Wahrheitssuchenden möglich, durch rationale 

Argumentation die Offenbarungslehren zu erfassen. Auf diese Weise lässt sich der 

hohe Wert der Konversion zum Islam begründen. Er definiert einen 

Wahrheitssuchenden wie folgt: Es muss jemand sein, der frei von Hochmut, sich 

seines Mangels an Wissen bewusst und nicht gedanklich erstarrt ist. Außerdem 

muss er unvoreingenommen nach der Wahrheit suchen und seine Grundannahmen 

nicht der Realität auferlegen.192 

Wenn wir die religiösen Lehren rational betrachten, dann müssen wir auch die 

Konsequenzen einer solchen Aussage tragen können. Beispielsweise impliziert 

diese Annahme, dass alle religiösen Lehren konsistent und damit in sich 

widerspruchsfrei sein müssen. Zugleich müssen sie auch kohärent sein, das heißt 

sie dürfen in keinem Widerspruch mit nichtreligiösen rational gut begründeten 

Ansichten und Vorstellungen stehen. Von daher folgt aus seiner Position die 

Möglichkeit, dass sich andere Denkrichtungen jetzt kritisch mit den auf Vernunft 

basierenden islamischen Lehren auseinandersetzen und deren Inhalte in Frage 

stellen können. 

Motahhari, der die Botschaft der Religion als eine rationale Botschaft ansieht, 

akzeptiert diese Bedingung. Er sagt: „Jede Denkrichtung, die auch ihre 

Glaubensform wirklich verinnerlicht hat, wird genötigt sein, die Freiheit der 

Gedanken und des Denkens zu befürworten und jede Denkschule, die dem 

entgegensteht, beeinträchtigt die Freiheit des Denkens.“193 Wer seine Denkschule 

und sich selbst also als richtig und überlegen ansieht und mit der Kritik fremder 

 
191 HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 201. 
192 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, 20 Rede, 208. 
193 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 24, 123. 



105 

 

Ansichten die Wahrhaftigkeit und Dominanz seines Standpunktes zu demonstrieren 

sucht, der sollte sich nicht vor der Kritik anderer fürchten. 

Wenn man rational betriebene Kritik für legitim hält, hat das natürlich Folgen für 

den Umgang mit islamischer Theologie. So billigt Motahhari die kritische 

Infragestellung jedem seiner Adressaten als legitimes Recht zu.  Dabei merkt er 

natürlich, dass ein kritisch denkender Mensch gelegentlich in ein Extrem von 

Zweifel und Ungewissheit gerät. Motahhari ist davon überzeugt, dass diese Art von 

Situation für die Jugend vor allem in unserer Zeit, einem Zeitalter in dem Stress 

und Unschlüssigkeit dominieren, nicht als bedauerlich oder störend 

wahrgenommen werden soll. Der Aufruf zum Reflektieren geht bei ihm also mit 

der Anerkennung dessen einher, dass das Zweifeln ein primärer Zustand des 

Menschen ist.194 

Damit deutet sich bereits an, wie Motahhari das Verhältnis des Islams zur Moderne 

bestimmt. Doch fragen wir dies noch einmal ausdrücklich: Wie vereint Motahhari 

den Islam und die Moderne und ihre Erfordernisse und wie begreift er die 

rechtleitende Funktion der Religion in der heutigen Welt? 

Motahharis Antwort sieht folgendermaßen aus:  Was aus seiner Sicht die Dekadenz 

der Muslime herbeiführte, war die fehlende Übereinstimmung des islamischen 

Gedankens mit den Erfordernissen unseres modernen Zeitalters.195 Der schlechte 

Zustand islamischer Theologie ist für ihn also nicht etwa Folge der Adaption der 

Moderne, sondern Ergebnis einer unzureichenden produktiven Auseinandersetzung 

mit ihr. Das Ersticken der Interpretation im Formalismus und das Beharren auf 

tradierten Sichtweisen ohne rationale Rechtfertigung spielten seiner Diagnose 

zufolge eine bedeutende Rolle beim Verfall der islamischen Welt und  führten dazu, 

dass die Religion mit der Moderne kollidierte und dabei ihren eigenen 

überzeitlichen Geltungsanspruch gefährdete. 

Mit einer im Formalismus erstickenden Interpretation meint Motahhari eine 

Denkbewegung, die die theoretischen und praktischen islamischen Erkenntnisse 

 
194 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 1, 38.  
195 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 3, 178. 



106 

 

lediglich auf ihre traditionelle historische Form zurückführt, ohne sie mit modernen 

Fragen in Berührung zu bringen. Darüber hinaus ist sie gekennzeichnet durch das 

Fehlen jeglicher rationaler Anstrengung zur Analyse und Feststellung der 

Grundlagen dieser Erkenntnisse und der Ansichten der islamischen Gesetze. Diese 

Art der Interpretation beschränkt sich nur auf das Äußere der religiösen Lehren, 

woran starr festgehalten wird. Auf diese Weise wird der Einsatz des Verstandes 

verboten und das rationale Verständnis muslimischer Werte und Lehren gerät aus 

dem Blick. Sollte man sich dazu auch bei den Überlieferungen, welche uns 

erreichen, nur auf das Äußere beschränken und keine tiefgehenden Überlegungen 

über deren Inhalte vornehmen, wird kaum ein Schritt vorwärts gemacht werden 

können. Die Befolgung des Verstandes sei an dieser Stelle verboten und das 

rationale Verständnis habe hier keinen Wert und sei dementsprechend nicht von 

Gültigkeit. Aufgrund dessen stelle die Befolgung des religiösen Rechts kein Mittel 

zur Realisierung eines Vorteils dar. Genauso wenig stelle keine Lehre der Religion 

eine allgemein nachvollziehbare Wahrheit dar. Somit trenne sich die Reflexion von 

der Religiosität. 

An dieser Stelle ist eine Differenzierung zwischen zwei verschiedenen 

Auffassungen von Formalismus notwendig. Ein theoretischer und manchmal 

vorkommender praktischer Formalismus könnte im Sinne des Mangels jeglicher 

grundsätzlicher Wahrheit oder finaler Zweckmäßigkeit im Hinblick auf die 

Vermittlung eines Inhalts oder eines Urteilsspruchs definiert werden. Gemäß dieser 

Definition besteht all das, was in den islamischen Vorschriften und Gesetzen 

vorhanden ist, nur noch in ihrer Form und in ihrem Äußeren. Dies passiert 

ungeachtet der Vor - und Nachteile eines Gesetzes, das erlassen werden soll. Diese 

Art des Formalismus kann man auch als Ablehnung der Fähigkeit des Verstandes 

begreifen bzw. als Zurückweisung der menschlichen Fähigkeit, Vor- und Nachteile 

von Handlungen mit Mitteln der autonomen Vernunft zu erkennen. Aber ist der 

Verstand wirklich nicht dazu fähig, von der Form zum Inhalt und den 

dahinterstehenden Absichten zu gelangen? 

Im Allgemeinen bedeutet der Formalismus (Charidschiten, Ascheriten, Akhbariya 

etc.), dass wir die ganzen theoretischen und praktischen Inhalte der Religion, in 



107 

 

genau der Form, in der sie dargeboten werden, akzeptieren und nicht nach deren 

Grundlagen, Begrifflichkeiten, Bedeutungen, Vorteilen, Zweckmäßigkeiten und 

Zielen fragen. Für eine Befreiung von der Dekadenz ihrer gegenwärtigen 

Religionskultur müssten die Muslime erst einmal diese Form einer rein 

formalistischen Gebotserfüllung überwinden und eine neue Haltung gegenüber der 

Auseinandersetzung mit religiösen Texten einnehmen. Die Wurzel und die 

methodologische Grundlage des charidschitischen und ascharitischen 

Verständnisses von der Religion, welches für Motahhari auf der Negierung der 

religiösen Verstandestätigkeit beruht, müsste entfernt werden. Bezüglich der 

theoretischen und praktischen Erkenntnisse der Religion müsse man von der Form 

zum Inhalt, vom Äußeren zum Inneren, vom Mittel zum Zweck, vom Einzelnen 

zum Allgemeinen, vom Gesetz zu dessen Intention und vom Körper zum Geist 

gelangen. Die Ablehnung der formalistischen Interpretation sei dabei nur durch die 

Ablehnung ihrer Methodologie möglich. Das bedeutet, dass durch die rationale 

Suche nach den Grundlagen und Absichten der religiösen Lehren, sich langsam 

durch das Entstehen einer Reihe von theoretischen und praktischen 

Grundprinzipien eine Denkschule bildet. Erlangen die Gläubigen nun mit Hilfe 

dieser Denkschule Tiefsinnigkeit, Antrieb und Erlösung? Motahhari ist an dieser 

Stelle der Meinung, dass mit der Wiederbelebung des religiösen Gedankens die 

Realisierung einer solchen Auffassung möglich sei. 

Motahhari lädt also dazu ein, eine Vorstellung der islamischen Lehren in Form von 

Grundsätzen und einer Denkschule zu gewinnen, sodass Religiosität durch den 

Einsatz des Verstandes systematisiert und besser verstanden wird. Dies bedeutet, 

dass mit der Anerkennung der Fähigkeit des Verstandes und seiner Anwendung der 

Übergang von den Einzelheiten hin zu den Grundprinzipien und dem Allgemeinen 

möglich wäre. Allerdings bedeutet das Rationalsein der islamischen 

Grundprinzipien und der islamischen Denkschule, dass alle Elemente 

muslimischen Denkens und Glaubens konsistent und kohärent sein und 

entsprechend expliziert werden müssen. Demzufolge müssen beispielsweise auch 

Prinzipien des Tauhid als rational ausgewiesen werden können. 



108 

 

Im Hinblick auf das bisher Erörterte könnte man Motahharis Meinung so 

zusammenfassen, dass es ohne eine Überwindung der rein formalen und 

traditionellen Begründung von Glaubens- und Rechtslehren und ohne 

anthropologische Fundierung der Theologie keinen Ausweg aus der Dekadenz der 

muslimischen Gegenwartskulturen gebe. 

Motahhari ist der Meinung, dass der Formalismus im soeben explizierten Sinn das 

Neue ablehnt, weil er an das Alte gewöhnt ist.196 Wenn wir aber den Islam 

dahingehend betrachten, dass er ein Wegweiser mit einer Reihe von 

Grundprinzipien ist, gültig für alle Menschen zu allen Zeiten und entsprechend des 

jeweiligen Fortschritts des menschlichen Verstandes, welcher ihm in jeder Zeit eine 

spezielle Rechtleitung zukommen lässt, dann besteht auch die Möglichkeit einer 

Verknüpfung der islamischen Grundprinzipien mit der rationalen Sichtweise der 

modernen Zeit. 

Der Punkt ist, dass die konkreten Formen von Gesetzesbestimmungen lediglich 

historische Erscheinungen der dahinter liegenden Prinzipien sind. Hier gelte es, 

Sichtweisen zu entwickeln, die diese Prinzipien an die notwendigen Erfordernisse 

der jeweiligen Zeiten anpassen. Allerdings sind das starre Festhalten an den 

traditionellen Formen als Formalprinzip für die Bestimmung unserer 

Rechtsgrundsätze und das Beharren auf vergangenen Sichtweisen die beiden 

großen Hindernisse für eine neue Auffassung von der Religion. Erst das 

Überwinden dieser zwei Hürden würde die Religion mit der modernen Zeit 

verbinden. 

 

4.6. Gerechtigkeit als ein von der Offenbarung 

unabhängiger menschlicher Wert 
 

 
196 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 13, 331. „Aus der Sicht eines Formalisten 

und Dogmatikers ist die Religion beauftragt, Altertümliches zu bewahren und der Koran wurde nur 

deshalb herabgesandt, um die Zeit anzuhalten und die Welt in dem Zustand, in dem sie sich befindet 

einzumauern. Der Formalismus kämpft gegen jede neue Sache.“ 

 



109 

 

Das Streben nach Gerechtigkeit bezeichnet Motahhari als eine angeborene, 

rationale, selbstevidente Tendenz des Menschen, die auf seinem Gewissen 

beruht.197 Von seinem Standpunkt aus gehört die Obliegenheit und das Gutsein der 

Gerechtigkeit eindeutig zu den Urteilen des Verstandes. Anders gewendet, er ist 

nicht davon überzeugt, dass die Bedeutung, der Begriff und das Urteil zur 

Obliegenheit und zum Gutsein der Gerechtigkeit etwas sei, was die Religion dem 

Menschen brachte, sondern dass die religiösen und göttlichen Gesetze und 

Vorschriften an sich schon der Gerechtigkeit entsprechen. Dies bedeutet, dass der 

Islam die Gerechtigkeit als Kriterium und als Maßstab an sich ansieht. Die 

Gerechtigkeit ist also der Maßstab der Religion und nicht umgekehrt. 

Entsprechend schreibt Motahhari wörtlich, dass „das Prinzip der Gerechtigkeit […] 

der Grundpfeiler der islamischen Gesetzgebung“198 ist und das Prinzip Gottes 

„Gerechtigkeit und uneigennützige Wohltätigkeit gebietet.“199 Auf diese Weise 

lässt sich die Gerechtigkeit als Nucleus aller Gesetze des islamischen Rechts 

bestimmen.200 Dieses Prinzip bildet die Regel der Korrelation zwischen dem 

Verstand und dem Religionsgesetz im Islam. Da der Islam sich nie aus dem Kreis 

der Gerechtigkeit entfernt – ein Punkt, der schon aus der muslimischen 

Selbstverpflichtung auf Rationalität folgt –, wird der Islam jedes Gesetz 

unterstützen, das zur Herstellung von mehr Gerechtigkeit erforderlich ist.201 

Motahhari geht davon aus, dass es Folgen für unser Handeln hat, wenn wir die 

Obliegenheit und das Gutsein der Gerechtigkeit für einen eindeutigen 

Urteilsgegenstand des menschlichen Verstandes halten. In diesem Fall wird der 

Verstand die Gerechtigkeit auch bei der Rechts- und Normenfindung in der 

islamischen Gelehrsamkeit einsetzen  und  entsprechen   den Verstand selbst als einen 

Wegweiser akzeptieren, der in manchen Fällen bestimmen kann, was rechtens ist, 

was die Gerechtigkeit erfordert und was vorteilig oder nachteilig ist. 

 
197 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 189. 
198 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 19, 287.  
199 Q16: 90. 
200 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Notizen, Bd. 3, 271. 
201 Ebd., 272. 



110 

 

Die Bezeichnung der Gerechtigkeit als eines Urteils des Verstandes und als eines 

rein menschlichen Kriteriums hat in Motahharis Werken eine besondere Stellung. 

Wie bereits erwähnt wurde, zieht die Akzeptanz solch einer Auffassung und 

Analyse die Folge nach sich, dass der Verstand des Menschen sein Wegweiser sein 

wird und also der Gedanke menschlicher Autonomie Raum in der islamischen 

Gelehrsamkeit erhält. 

Ein ebenfalls wichtiger Punkt aus Motahharis Sicht ist, dass der Mensch auf seine 

rationalen Maßstäbe achten muss, damit er gemäß seinem Verstande feststellen 

kann, dass das Unrecht keine akzeptable und vernünftige Angelegenheit ist – und 

umgekehrt die Gerechtigkeit erkannt und angestrebt werden kann. Man sollte in 

Motahharis Perspektive immer bedenken, dass Gott dieses rationale und auf dem 

Gewissen beruhende Erkenntnisvermögen nie verändern wird. Er befiehlt 

grundsätzlich nichts entgegen dem klaren und deutlichen Urteil des menschlichen 

Verstandes, welches man als seinen inneren Propheten betrachten kann.202 

Aus der Sicht Motahharis lässt sich also zusammenfassend festhalten, dass die 

Gerechtigkeit ein eigenständiger und rational begründeter Wert ist. Darüber hinaus 

sei der Verstand unabhängig von den Lehren der Religion befähigt, das Gute der 

Gerechtigkeit und das Schlechte des Unrechts zu erkennen. Nach Motahhari setzt 

die Verwirklichung eines praktischen und gesellschaftsfähigen Monotheismus eine 

gerechte Gesellschaftsordnung voraus203 – eine Gesellschaft, in der die 

Gerechtigkeit ein ursprünglicher, rationaler, angeborener und menschlicher Wert 

ist.204 

 

4.6.1. Wie definiert Motahhari genau diese Gerechtigkeit ? 

 
202 Vgl. AL-KULAINĪ, MUHAMMAD YAQUB, al-Kafi fi Ilm al-Din (Das Genügende in der 

Religionswissenschaft). Hadith Nr. 12. „Oh Hisham, Allah hat zwei Arten von Autorität über den 

Menschen gelegt. Die scheinbare und offensichtliche Autorität und die innere und verborgene 

Autorität. Die Propheten und Boten sind die scheinbaren und offensichtlichen Autoritäten, und die 

Intelligenz ist die verborgene und innere Autorität.“ Zu Person und Werke von Al-Kulaini Vgl. 

HALM, HEINZ, Die Schiiten, 2., überarbeitete und aktualisierte Auflage, 2015. Auch AMIRPOUR, 

KATAJUN, Der schiitische Islam, Reclam Verlag 2015. 
203 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 198. 
204 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 2, 197.  



111 

 

 

Er erinnert daran, dass einige Fundamentalisten und Frömmler die allgemein 

verbindliche Kraft der Gerechtigkeit durch die Behauptung in Frage stellen, dass 

die Gerechtigkeit keine Wurzel in der Wirklichkeit besitzt. Eine solche Ansicht 

hätte zur Folge, dass niemand reale Rechte besitzt, so dass deren Einhaltung auch 

nicht an sich ‚Gerechtigkeit‘ und ihre Nichteinhaltung ‚Ungerechtigkeit‘ bedeuten 

würde.205 Beispielsweise sei dieser Ansicht zufolge derjenige, der sich anstrengt 

und Leid auf sich nimmt, nicht befugt, diese Anstrengung und dieses Leid für sich 

als Ursprung eines Rechts in Anspruch zu nehmen. Denn es sei die Religion, die 

mit ihrer Gesetzgebung ungeachtet der Handlungen des Menschen das Recht und 

die Rechte dieser oder jener bestimmt. Aus dieser Sicht „sind das Recht und das 

Berechtigtsein sowie die Gerechtigkeit und die Ungerechtigkeit keine Realitäten, 

sondern sie sind von der Gesetzgebung Gottes im Islam abhängig, d.h. dass das 

islamische System der Gesetze keinem Prinzip untergeordnet und dem Gesetz 

gegenüber nicht unterwürfig ist.“206 

Motahhari jedoch findet sich nicht mit dieser Definition der Gerechtigkeit ab und 

bezeichnet sie als populistisch und beschämend.207 Aus Motahharis Sicht ist die 

Gerechtigkeit die Einhaltung des wirklichen und wahren Rechts der Menschen.208 

Dieses wirkliche und wahre Recht eignet sich der Mensch, abgesehen von seinen 

natürlichen und unterschiedlichen Rechten, durch Anstrengung, Leid und 

Produktivität an. Die Behauptung einer durch Autorität vorgegebenen Auslegung 

der Gerechtigkeit, die ihr eine wahre Verbindung zur Wirklichkeit abspreche, füge 

der islamischen Welt einen großen spirituellen Schaden zu.  

 
205 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 4: Philosophischen Artikel (Maghalate Falsafi), 954. 
206 Ebd. 958. 
207 „in Wirklichkeit existieren das Recht und der Berechtigte und das Berechtigtsein und 

Nichtberechtigtsein waren an sich schon eine Realität bevor der Islam überhaupt eine Vorschrift 

erließ, wobei manch einer zu seinem wahren Recht gelang, jedoch der andere nicht. Als dann der 

Islam kam, waren seine Gesetze derart, dass jeder Berechtigte auch sein Recht erhielt. Der Islam 

gestaltete sein Gesetz nach Recht und Gerechtigkeit. Gerechtigkeit bedeutet "iitaa kul zi haqqa 

haqqahu" (Jedem Berechtigten sein Recht erteilen). Recht und Gerechtigkeit sind Angelegenheiten, 

die, auch wenn der Islam dazu kein Gesetz erlassen hätte, immer Realität sind.“ Vgl. MOTAHHARI, 

MORTEZA, Sämtliche Werke. Bd. 4: philosophischen Artikeln (Maghalate Falsafi), 954. 
208 DERS., 20 Rede, 49. 



112 

 

Motahhari ist der Ansicht, dass es beim Entstehen des Rechts einer Person dem 

Islam zufolge eine Zweck- und eine Wirkursache gibt. Die Zweckursache bezieht 

sich bei der Entstehung des Rechts auf die Gaben des Menschen in dieser Welt und 

darauf, dass sie nur aufgrund seines Daseins existieren. Gemäß den islamischen 

allgemeinen Überzeugungen und der weltanschaulichen Denkweise über den 

Menschen, das Universum und die Existenz besteht zwischen dem Menschen und 

den Gaben der Welt eine zweckmäßige Verbindung. 

Diese Gaben sind für den Menschen geschaffen worden, gehören nur ihm und sind 

sein Recht. Das zweckmäßige Recht des Menschen zur Nutzung seiner natürlichen 

Gaben ist ein potentielles und kein exklusives Recht. Alle Menschen sind 

Geschöpfe Gottes und Kinder dieser Erde, demzufolge hat jeder ein Recht 

gegenüber dieser und niemand kann es ihnen nehmen. 

Motahhari glaubt, dass die rechtlichen Grundlagen, die der Islam hervorhebt, dazu 

führen, auch den Mittellosen ihr Recht beizumessen. Dagegen sei es in einer 

nichtreligiös geprägten Weltanschauung schwer zu begründen, warum auch 

finanziell Schwache unterstützt werden sollen.209 Bei einer rein materialistischen 

Weltanschauung210 sei eigentlich nur begründbar, sich Rechte durch Aktivität, 

Arbeit, Produktion und Industrie zu erarbeiten.  

Er definiert Gerechtigkeit als die Erhaltung der wahren Rechte des Individuums 

und ist der Meinung, dass die Erteilung des Rechts an den Berechtigten einen 

finalursächlichen und wirkursächlichen Ursprung hat. Die Mittellosen sind 

finalursächlich berechtigt und diejenigen, die durch Anstrengung sich einer Gabe 

annähern, sind wirkursächlich berechtigt.211 

Rechte entwickeln sich durch das Erfüllen der Pflichten und Aufgaben. Nach 

Motahhari ist das Recht des Individuums erst dann nach der Menge und der Art 

 
209 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 198. „Im 

Gegensatz zu Hobbes, den er mehrfach kritisiert, hält Motahhari den Glauben an Gott für den 

einzigen Garanten der Gerechtigkeit und der Einhaltung der Menschenrechte.“ 
210 Die westlichen Systemen leiten das Recht auf Armenfürsorge ja aus den Menschenrechten ab 

und diese war dann normalerweise nicht religiös begründet. Deshalb betone ich jetzt die 

materialistische Weltanschauung, die das vielleicht nicht so gut begründen kann wie ein 

atheistischer Humanismus oder eine religiöse Weltsicht.  
211 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 4: Göttliche Gerechtigkeit, 951-964. 



113 

 

seiner Aktivitäten zu beurteilen, wenn erstens all seine Gaben und Privilegien um 

des Wettbewerbs willen aufgegeben werden, zweitens alle die gleichen 

Möglichkeiten haben, um miteinander konkurrieren zu können und drittens jeder 

nach seinen Anstrengungen und den erzielten Erfolgen, wie Kompetenz und 

Würden, belohnt wird. 

Dieser Wettbewerb im gesellschaftlichen Leben und die Akzeptanz dieser Analyse 

der Gerechtigkeit beruht auf folgender Annahme: Kein Mensch besitzt in seinem 

Leben eine prädestinierte und vorbestimmte Stellung. Sie sind nicht für nur eine 

bestimmte Arbeit, für begrenzte Aufgaben oder für ein bestimmtes unantastbares 

Amt mit den dazugehörigen Rechten und Privilegien geschaffen. 

Sollte auf den Grad der Kompetenzen, Qualifikationen, Bemühungen und 

Anstrengungen Aufmerksamkeit gelegt werden, dann müssten den Teilnehmern 

dieses Wettbewerbs unterschiedliche Noten oder Löhne zugutekommen.212 Er 

nennt diesen Unterschied einen wohlplatzierten Unterschied und begreift diesen als 

eine positive Gleichheit. Wobei er aber auch zu bedenken gibt, dass das Ignorieren 

des Unterschieds bei den Talenten und den Bemühungen, das den gleichen Lohn 

für alle nach sich zieht, an sich schon eine Art Unrecht und Ungerechtigkeit 

darstellt. Er nennt das eine negative Gleichheit.213 Er ergänzt, dass seine Bewertung, 

die ausschließlich nach Qualifikation und Kompetenz erfolgt, mit der 

Nichtbeachtung anderer Eigenschaften des Individuums bei der Bewertung 

einhergehen muss. Die Teilnehmer eines Wettbewerbs, weiß oder dunkelhäutig, 

adlig oder aus einer armen Familie stammend, verwandt oder nicht verwandt, mit 

Empfehlung oder ohne, Frau oder Mann, Mitglied dieses oder jenes Stammes, 

dieser oder jener Schicht, mächtig oder nicht, werden leider nicht alle als gleich 

 
212 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 25, 252. 
213 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 192. „Daher 

strebt Motahharis islamische Gesellschaft nicht danach, eine absolut klassenlose Gesellschaft zu 

sein, sondern eine Gesellschaft, in der es keine Diskriminierung (tabiz) gibt. Gleichheit, wie man sie 

in den demokratischen Gesellschaften versteht, bedeutet Chancengleichheit und gleiches Recht vor 

dem Gesetz. Daher verwendet Motahhari bewußt den Begriff „positive Gleichheit“ (tasawi-ye 

motbat) für eine „natürliche islamische Gesellschaft“ gegenüber der von Linken bzw. islamischen 

Linken favorisierten klassenlosen Gesellschaft der „negative Gleichheit“. Motahhari unterwirft sich 

der natürlichen „Ungerechtigkeit“ und faßt die These des Islam zur Gleichheit in einem Satz 

zusammen: „Arbeit gemessen an der Fähigkeit, Rechtsanspruch gemessen an der Arbeit.“ 

 



114 

 

betrachtet. Motahhari nennt diese Differenzierungen einen unsachgerechten 

Unterschied und spricht von Diskriminierung.214 

Recht verwirklicht sich nur durch die Erfüllung der Pflichten und Aufgaben unter 

der Voraussetzung, dass alle sozialen Privilegien bei dem Wettbewerb aufgegeben 

werden. Darüber hinaus muss gelten, dass alle die gleichen Möglichkeiten erhalten 

und jedem nach dem Maß seines Erfolges Lohn und Privilegien zuteil werden. 

Wir sprachen auch schon darüber, dass auf Bemühung und Kompetenz 

ausgerichtete Bewertung mit einer Nichtbeachtung jeglicher anderen Eigenschaften 

des Individuums einhergeht und der Unterschied in Hautfarbe, Blut, Rasse und 

Ethnie kein Privileg ist. Motahhari ist mit Blick auf einen Vers des Korans215 der 

Meinung, die natürlichen Unterschiede des Menschen gelten als Grundlage und 

untrennbare Voraussetzung des sozialen Lebens.216 Deshalb kann dies nicht auch 

die Basis der rechtlichen Unterschiede zwischen den Menschen sein. Gemäß 

diesem Vers liegen die Philosophie der Angehörigkeit zu Stämmen und Nationen 

und ihre Differenzierungen in ihrer Anerkennung. Somit gehen diese Unterschiede  

nicht auf einen speziellen Schöpfungsakt Gottes zurück und dürfen nicht zu 

Hochmut und Stolz führen. 

Motahhari bekräftigt, dass der Koran nicht akzeptiert, dass der natürliche 

Unterschied zwischen den Individuen rechtliche Unterschiede hervorbringt, die 

dann zu Versklavung und Knechtschaft führen. Es sei also nicht gerechtfertigt, dass 

sich manche ein Recht oder Privileg zuschreiben und andere als gering betrachten. 

Auch der ‚göttliche Wille‘ würde nach Motahhari niemals der Ungleichheit 

 
214 MOTAHHARI, Sämtliche Werke. Bd. 25, 257. „Die klassenlose islamische Gesellschaft ist eine 

Gesellschaftlich frei von jeglicher Diskriminierung, d.h. es ist eine Gesellschaft in den trügerischen 

Privilegien ungültig sind, es ist aber auch keine Gesellschaft, in der Privilegien, berechtigte 

Errungenschaften, Qualifikationen und Talente zwangsläufig ignoriert werden.“ Vgl. DERS., 

Sämtliche Werke. Bd. 2, Gesellschaft und Geschichte (Jamee va Tarickh), 250. „Eines der Prinzipien 

und Grundpfeiler der islamischen Ideologie sind die Gleichberechtigung und die Negierung der 

Diskriminierung. Aus islamischer Sicht sind die Menschen bezüglich Ihres Ursprungs und Wesens 

gleich, sie wurden nicht in unterschiedlichen Arten geschaffen. Hautfarbe, Blut, Rasse, 

Volksangehörigkeit sind keine Kriterien zur Überlegenheit und zum Vorrang.  Ein Nachkomme des 

Propheten Muhammad von dem Stamme der Qureish und ein abessinischer Dunkelhäutiger sind 

ebenfalls gleich. Freiheit, Demokratie und Gerechtigkeit sind im Islam Geburten der Gleichheit und 

der Gleichberechtigung der Menschen.“ 
215 Q49: 13. 
216 Ebd. Sämtliche Werke. Bd. 2, Gesellschaft und Geschichte (Jamee va Tarickh), 113. 

 



115 

 

zustimmen: „Die Religion und die göttliche Botschaft verbieten jede Anerkennung 

von Unrecht und Unterdrückung, aus ihrer Sicht ist die Zufriedenheit in diesem Fall 

nicht wünschenswert, sondern sündhaft.“ 217 

Motahhari lehnt grundsätzlich ab, dass „der Glaube bedingt, sich allen 

Entbehrungen ergeben zu müssen. Gott möchte nicht, dass wir uns dem 

unterwerfen.“218 Kein Lebensunterhalt, ob materiell oder spirituell, wird direkt aus 

der unsichtbaren Schatzkammer Gottes verteilt.219 Gott hat den Menschen frei und 

selbstbestimmend geschaffen und ihm überantwortet, sich zu bilden und sein 

soziales Leben in Gerechtigkeit zu führen. Demzufolge muss auf die Stellung des 

Menschen als ein verantwortliches und energisches Wesen, welches einerseits 

aufgrund der Verbesserung seiner Lebensumstände gegen naturbezogene Faktoren 

und andererseits gegen soziales Fehlverhalten, Verdorbenheit und Unterdrückung 

kämpft,220 geachtet werden.  

Wenn in einigen Gesellschaften eine Ungleichheit herrscht, also einige reicher als 

andere sind und ihnen allerlei Möglichkeiten zur Verfügung stehen, indessen andere 

im Elend leben, so ist hier nicht die göttliche Prädestination dafür verantwortlich 

zu machen, sondern der freie, autonome und verantwortliche Mensch. 

Das Ergebnis der Diskussion ist laut Motahhari, dass die ungerechte soziale Lage 

nicht von Gott gewollt sei und verändert werden müsse. 

Wenn die Bewertung nicht auf Anstrengung und Handlung ausgerichtet ist und 

Qualifikation und Kompetenz als Bestimmungsquelle der wahren Rechte der 

Individuen nichts gelten, stattdessen Faktoren wie Hautfarbe, Blut, Rasse, 

Volksangehörigkeit, sozialer Status, Geld und Beziehungen von Bedeutung sind, 

stellt sich die Frage, welches Schicksal diese Gesellschaft wohl erfahren wird. Was 

sind die Folgen von diesen fehlplatzierten und erdachten Privilegien, von 

Diskriminierung und Ungerechtigkeit? 

 
217 DERS., 20 Rede, 174. 
218 Ebd., 163. 
219 Ebd., 150. 
220 Ebd., 151.  



116 

 

Motahharis Meinung dazu ist, dass die Ungerechtigkeit eine ganze Gesellschaft in 

den Abgrund stürzen lässt. Darüber hinaus vertritt er die Position, dass derartige 

Gedanken die Ethik und die Handlungsweisen der Menschen verderben. Seiner 

Erklärung zufolge bildet die Gerechtigkeit im Islam „die größte Grundlage der 

sozialen Rechte“221 und ist grundsätzlich die einzige Hüterin des Gleichgewichts 

der Gesellschaft und der Bewahrung ihres Bestandes.  

Laut Motahhari bestätigt die Interpretation des 117. Vers der Sure 11, dass Gott die 

Menschen nicht wegen ihres Unglaubens und ihres Beigesellens vernichtet, wenn 

sie in ihren sozialen und rechtlichen Beziehungen gerechte Menschen sind. 

Demzufolge sei die Gerechtigkeit die einzige Bedingung für die Beständigkeit einer 

Gesellschaft. Motahhari führt diese Ansicht bis dorthin aus, wo das Bestehen und 

Nichtbestehen sozialer Gerechtigkeit auf die Handlungen der Menschen, ihre Ethik, 

ihre Gedanken und Überzeugungen Wirkung zeigt. Und er sagt: Dieses beeinflusst 

die Gedanken und die Überzeugung, den seelischen Habitus und ihre Ethik sowie 

ihre Handlungen.222  

Im Folgenden will ich versuchen, die bisher ausgeführten prinzipientheoretischen 

Überlegungen durch ein Beispiel zu unterfüttern:  

a) Die Gedanken und Überzeugungen, denen Motahhari fehlende Gerechtigkeit 

zuordnet, führen zu dem Glauben an Glück und Zufall. Wenn man soziale 

Privilegien einfach als Zufall hinnimmt, entsteht eine Gesellschaftsordnung, in der 

Menschen trotz großer Anstrengung und Mühe nie einen angemessenen Lohn für 

ihre Arbeit und Mühe erhalten. Während sie mitansehen müssen, wie die 

Wohlhabenden zumeist ganz zu Unrecht verehrt werden, ist ihre gesellschaftliche 

Teilhabe erschwert. Aus diesen gesellschaftlichen Beobachtungen entwickelt sich 

eine Philosophie, die Philosophie des Schicksals.223  

Hier spricht Motahhari im Grunde genommen ein allgemeines Gesetz an: „Immer 

dann, wenn die soziale Gerechtigkeit zu wanken beginnt, die Würde nichts mehr 

zählt, die Rechte nicht eingehalten werden, im Leben nur noch das Bankkonto, 

 
221 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 25, 251. 
222 DERS., Sämtliche Werke. Bd. 23, 735. 
223 Ebd., 736. 



117 

 

Empfehlungen und Beziehungen gelten, verstärkt sich der Glaube an den Zufall und 

an das Glück und verbreitet sich rasch, da der Glaube daran bedeutet, dass nichts 

vorausgesetzt ist.“224   

b) Die ins Ungleichgewicht geratene Gesellschaft, entstanden durch 

Diskriminierung und ungehörige Differenzierungen, bringt moralischen Verfall 

und psychisches Unbehagen mit sich.  

Motahhari ergänzt, die fehlende Gerechtigkeit lässt auch die Moral der 

gesellschaftlichen Mittelschicht verderben. „Entbehrungen und Benachteiligungen, 

abgesehen von Ausnahmefällen, lassen Neid, Missgunst, Niedertracht, Rachsucht 

und Feindseligkeiten entstehen. Dabei geht der Geist der Wohlhabenden in die 

Richtung, verwöhnt, egoistisch, ungeduldig, empfindlich, arbeitsflüchtig, 

verschwenderisch und träge zu sein. Also prägt die Ungerechtigkeit eine Schicht, 

die einerseits provokant und nervös und andererseits arbeitsflüchtig, undankbar, 

ungeduldig und verschwenderisch ist.225 

Kurz zusammengefasst: Ungerechtigkeit, Diskriminierung und Armut sind Quellen 

der Sündhaftigkeit und der unmoralischen Handlungen. Diebstahl, Betrug, 

Bestechung, Veruntreuung und Untreue gegenüber dem Staatsvermögen etc. 

entstehen, weil eine Gruppe der Benachteiligten sich im Recht sieht, egal auf 

welchem Weg zu den Reichen emporzusteigen. „Armut zwingt einen Menschen, 

der keinen starken Glauben hat, sehr schnell in die Sündhaftigkeit zu verfallen. Ein 

großer Teil aller Sünden geht auf die Armut und die Bedürftigkeit zurück.“226 

  

 
224 Ebd., 737. 
225 Ebd., 738-740. 
226 Ebd, 736-740. 



118 

 

5. Kritische Punkte an Motahharis Theorie 

 

Es geht hier um die Probleme in Form von Fragen, welche islamischerseits noch 

offenbleiben. Was hat Motahhari nicht bedacht bzw. was muss man noch kritisch 

einwenden? Wo kann und muss man ihn hinterfragen? Es sollen jetzt die Themen 

und Probleme fokussiert werden, die nach der Darstellung von Motahharis Position 

zur Anthropologie noch übrig sind. Darüber hinaus die, die noch nicht behandelt 

wurden und jetzt noch geklärt werden sollen oder zumindest angedeutet werden 

müssen. 

Der Grund für Motahharis Aufstellung einer kohärenten Theorie zur Erklärung der 

Fetriat (angeborene, in der Natur des Menschen verankerte Eigenschaften) ist der 

Einzug philosophischer, säkularer Denkschulen in die intellektuelle Gemeinschaft 

der Muslime. Aus seiner Sicht präsentieren der Marxismus und der Existentialismus 

jeweils eine Anthropologie, welche mit der religiösen Darstellung des Menschen 

inkompatibel ist. In seinen Büchern Kritik am Marxismus und Der vollkommene 

Mensch erklärt er pointiert die Unvereinbarkeit, die darin besteht, dass die 

Ideologien des Marxismus und des Existentialismus, jede auf ihre eigene Art, mit 

der Negierung der Religion und der Ausblendung Gottes aus der Szenerie des 

menschlichen Lebens argumentiert.  

Motahhari zufolge ist der Mensch anders als in materialistisch-anthropologischen 

Theorien naturbedingt an Gott orientiert und sich seiner Gotthingegebenheit stets 

bewusst.227 Motahhari erklärt seine Theorie mit dem Begriff Fitrat. Die Fitrat ist 

seiner Meinung nach eine bestimmte Form der Erschaffung, welche Gott dem 

Menschen schon bei der Geburt verleiht.228 Es handelt sich um ein geistiges und 

körperliches Gebilde, das auf den Menschen perfekt zugeschnitten ist. Hier werden 

nicht die Eigenschaften angesprochen, welche der Mensch in sich trägt, sobald er 

 
227 Vgl. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische 

Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie, Paderborn 

2017, 398-399. 
228 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Kritik am Marxismus, 2., neubearb. Aufl., Tehran 1999, 74. 



119 

 

geschaffen wird, sondern diejenigen, die er aufgrund seines Menschseins besitzt – 

bestimmte feste und positive Eigenschaften, die allen Menschen gemein sind.  

Zur Verdeutlichung des Begriffs Fitrat, scheint es hier nützlich zu sein, den 

Unterschied zu anderen, analogen Begriffen herauszuarbeiten. 

Zum Unterschied zwischen Fitrat und dem Erworbenen (Amre Moktasab): Das 

Angeborene steht im Gegensatz zum Erworbenen, d.h., dass alles vom Menschen 

Erworbene nicht angeboren ist.229 

Seiner Auffassung nach gehören die angeborenen Eigenschaften zur Natur des 

Menschen, aber nicht jede natürliche Eigenschaft ist unbedingt eine angeborene. 

Denn es ist möglich, dass einige erworbene Eigenschaften sich mit der Zeit 

vererben und in seine Natur einsickern. Demzufolge ist eine vererbte Eigenschaft, 

die zuvor erworben worden war, auch wenn sie jetzt zur Natur des Menschen 

gehört, keine angeborene.230 

Zum Unterschied zwischen Fitrat und dem Instinkt: Motahhari zufolge zählt beides 

zu den genetischen und nicht erworbenen Eigenschaften. Also zu den im Wesen 

des Menschen festverankerten Merkmalen. Jedoch ist die Fitrat bewusster als der 

Instinkt, denn dieser ist auf die materielle oder tierische Ebene festgelegt, wobei die 

Fitrat auf dem Terrain der menschlichen Fragen dem tierischen bedeutend 

überlegen ist.231 

Der Unterschied zwischen der Fitrat und der Natur ist folgender: Angesichts der 

Erklärungen Motahharis wird der Begriff Natur zumeist in Bezug auf Nicht-

Lebewesen angewendet, die bestimmte Wirkungen entfalten. Der Begriff Fitrat 

findet jedoch nur beim Menschen Anwendung.232 

Beachtenswert ist, dass aus Motahharis Sicht in allen auf die Fitrat bezogenen 

Diskussionen eine sehr wichtige Annahme zu beobachten ist: Angeborene 

Eigenschaften sind moralisch gesehen als gut einzustufen, wobei Unmoralisches 

 
229 Vgl. DERS. Einführung in die islamische Weltanschauung, 289. 
230 DERS. Kritik am Marxismus, 249. 
231 DERS. Fitrat, 33-34. 
232 Ebd., 29-30, 33.  



120 

 

diesen angeborenen Eigenschaften natürlicherweise nicht zugeordnet werden kann. 

Deshalb sehen wir bei seiner Einteilung der Fetriat in zwei Kategorien, dass alle 

seine aufgezählten Beispiele gut und zugleich nützlich sind.  

Ein weiterer bedeutender Punkt ist, dass „diejenigen, welche an angeborene 

Denkprinzipien glauben, auch an die Unveränderlichkeit und Unfehlbarkeit dieser 

Prinzipien glauben müssen“233. Der Glaube an angeborene Denkprinzipien ist ein 

typisches Kennzeichen des Rationalismus, also einer im schlechten Sinne 

dogmatischen Position. Zu fragen wäre also, woher Motahhari diese 

Denkprinzipien kennt und ob sie einer Überprüfung mit Mitteln der autonomen 

philosophischen Vernunft standhalten. In Motahharis Werken wurde auf einen Teil 

dieser unveränderlichen und unfehlbaren Hauptgrundsätze hingewiesen: 

Beispielsweise, dass „das Ganze größer ist als die Summe seiner Teile“ oder dass 

„zwei Dinge, die genauso groß sind wie ein drittes, ebenfalls gleich groß sind“ oder 

dass „es unmöglich ist, dass sich ein Ding gleichzeitig an zwei verschiedenen Orten 

befindet.“234 Fortsetzend erläutert er, dass diese Aussagen notwendigerweise erst 

dann zutreffen, wenn sie analytisch auch verstanden werden. Aber Motahhari 

erklärt nicht, warum die Akzeptanz einer analytischen Formulierung bedeutet, dass 

sie angeboren ist. Mit anderen Worten: Welche Implikation beinhaltet die 

Akzeptanz einer analytischen Aussage, dass der Mensch notwendigerweise eine 

besondere Wesensstruktur besitzt?235 Wir wissen nicht, ob sie für alle Menschen 

aller Zeiten gelten. Aber selbst wenn man das annehmen wollte, so ließen sich 

solche analytischen Urteile nicht in den Bereich synthetischer Urteile ausdehnen 

und also keine Aussage über die Existenz Gottes machen. Erst dieses zweite 

Argument zeigt die Schwäche des Rationalismus in kritizistischer Sicht auf.  

Deutlich ist, dass Motahhari dieses annimmt. 

Andererseits aber führt, entgegen der Ansicht von Motahhari, die Negierung der 

Selbstverständlichkeit und des Angeborenseins der oben angeführten Beispiele 

nicht unbedingt zum Zweifel am Wissen, zur Leugnung desselben oder zum 

 
233 Ebd., 56. 
234  Ebd., 55-57. 
235 MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen über Fitrat), Qom 

Februar 1992. 

 



121 

 

Verständnis über die Wahrheit. Denn die Leugnung angeborener Eigenschaften 

kann nicht als ein Paradox gedeutet werden.236 Vor allem kann man fragen, ob 

solche angeborenen Eigenschaften wirklich auch ein Existenzurteil im Blick auf 

Gott implizieren. 

Allerdings tritt nicht alles Angeborene bei den Menschen gleichermaßen in 

Erscheinung. Anscheinend meint Motahhari damit, dass das Vorhandensein dieser 

Neigungen im Menschen die Existenz einer Art Veranlagung und Potential im 

Menschen beweist, und wenn wir diese Ansicht über die oben genannten 

angeborenen Gefühlseigenschaften des Menschen übertragen, so bedeutet dies, 

dass der Mensch die Fähigkeit der Wahrheitssuche besitzt, aber auch die Fähigkeit, 

die Wahrheit zu leugnen. Ebenso, dass der Mensch die Fähigkeit besitzt zu lieben 

wie auch zu hassen. 

Aus diesem Grund betrachtet Motahhari nicht alle potentiellen Neigungen, welche 

in Form eines Potentials und einer Veranlagung in der Natur der Menschen 

vorkommen, als angeboren bzw. der Fitrat angehörend. Seiner Auffassung nach 

sind diejenigen von den menschlichen Eigenschaften angeboren, die moralisch als 

positiv zu bewerten sind. Diese Annahme lässt sich eigentlich nur theologisch 

begründen, ist also in unserem Kontext angreifbar. 

Die Vorannahme bei Motahhari ist also, dass alle Fetriat moralisch gesehen positiv 

sind. Es muss aber auch beachtet werden, dass die Wertigkeit und das Positive 

dieser Fetriat an sich schon eine angeborene, auf der Fitrat basierende 

Angelegenheit sind. Dieses bedeutet, dass sich die Menschen bewusst sind, dass 

Wahrheitssuche und Schönheitsliebe gut sind Demzufolge sieht er einerseits das 

Angeborene als positiv an und macht andererseits das Erkennen, ob etwas gut oder 

schlecht ist, daran fest, dass wir wissen, ob dieses angeboren ist oder nicht. Wenn 

wir das Erkennen des Gut- oder Schlechtseins einer Tat davon abhängig machen, 

 
236 NARAQI, ARASH, Motahhari wa Nazarie Fitrat (Motahhari und die Fitra-Theorie), Kiyan 

Zeitschrift Ausgabe 12, 28-37. 

 



122 

 

ob sie angeboren ist oder nicht, so können wir feststellen, dass das Gutsein einer 

Sache dadurch, dass sie angeboren ist, erkannt werden kann.237  

 

5.1. Argumente für die Fitrat-Theorie 
 

Ist aber die Existenz dieser Fetriat im Menschen eigentlich argumentativ oder 

empirisch zu belegen?  

Für den Beweis der Existenz der Fetriat stellt Motahhari zwei Argumente vor: 

5.1.1. Indirekte Argumentation 

Indirekte Argumentation zum Beweis der Fitrat oder die Widerlegung der 

konkurrierenden Theorien: Bei der indirekten Argumentation greift er auf zwei 

Methoden zurück:  

5.1.1.1. Die erste Vorgehensweise besteht aus der Untersuchung der Konsequenzen 

bezüglich der konkurrierenden bzw. der die Fitrat negierenden Theorie: Nach 

Motahhari führt die Ablehnung der theoretischen Fetriat oder der angeborenen 

Prinzipien des Denkens zum absoluten Skeptizismus. Darüber hinaus ist die 

Möglichkeit zur Erlangung jeglichen Wissens nicht gegeben. Ebenso mündet die 

Negierung der Fetriat im Bereich der Gefühle und der Neigungen in der Leugnung 

der menschlichen Werte, wie die Moral, und lässt den Menschen in eine Art 

inhumane Wildheit versinken.238 

5.1.1.2. Bei der zweiten Methode geht es um die Kritik an den konkurrierenden 

Theorien: Motahhari kritisiert in seinen Werken ausführlich die Fitrat-negierenden 

Theorien. Diese Kritik richtet sich allerdings auf diejenigen Theorien, welche die 

Religion nicht der Fetriat zuordnen und ihr andere Ursprünge zusprechen wie 

 
237 MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen über Fitrat), Qom 

Februar 1992. 
238 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Kritik an dem (am?) Marxismus, 207-209. Auch DERS. Fitrat, 99-

100, 105. 

 



123 

 

Angst, Unwissen, das Streben nach Ordnung und Gerechtigkeit, Erwerb von 

Privilegien in klassenhaften Gesellschaften oder den Sexualtrieb.239 

Beide Vorgehensweisen reichen jedoch für die Bestätigung der Fitrat-Theorie nicht 

aus, denn: Obwohl die verheerenden Konsequenzen einer Theorie psychologisch 

und erkenntnistheoretisch erschütternd sein können, bedeutet es nicht, dass sie 

deshalb ungültig ist. Sollte sich die Fitrat-negierende Theorie argumentativ oder 

empirisch als richtig erweisen, dann ist die Akzeptanz all ihrer positiven wie 

negativen Folgen unentbehrlich. Darüber hinaus beleuchtet die Kritik die Defizite 

der gegnerischen Theorie, mehr nicht, was jedoch nicht eine Bestätigung der 

Theorie des Kritikers bedeutet.240 Man kann auch in den transzendentalen 

Kritizismus ausweichen oder in den Konstruktivismus. Außerdem könnte man 

angeborene Denkprinzipien annehmen und sie auf den analytischen Bereich 

begrenzen und also die Rede von Gott anders begründen. 

5.1.2. Direkte Argumentation 

Motahhari geht die Sache auch mit direkten Argumenten an: 

5.1.2.1. Unter Bezugnahme auf die gewissensgemäße Wahrnehmung und das 

intuitive Wissen: Menschen besitzen über bestimmte Dinge unmittelbares und 

intuitives Wissen, ohne eine Begründung oder Erfahrung dafür zu benötigen. Dies 

allein ist eine Bestätigung, dass diese angeboren sind.241  

Grundsätzlich nimmt aber das Sich-Berufen auf gewissensgemäße Wahrnehmung 

bzw. intuitives Wissen den Raum für logisches und rationales Hinterfragen. Das 

schützt zwar eine Theorie bis zu einem gewissen Maß vor Kritik, aber ihre Gegner 

können nun ebenfalls ihre eigene These durch Intuitives begründen. Wonach im 

 
239 Vgl. DERS. Emdadhaye Gheybi dar zendegie Bashar (unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben), 

15-17. Auch DERS. Fitrat, 166, 179. 
240 MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen über Fitrat), Qom 

Februar 1992. 
241 Vgl. DERS. Fitrat, 23-24. „Deshalb ist es nicht verwunderlich, wenn jemand sagt, dass wir eine 

Reihe von angeborenen Eigenschaften haben, deren Angeborenheit wir in unserem Inneren 

wahrnehmen, ohne eine Begründung dafür zu benötigen.“ 

 



124 

 

Grunde genommen ein logischer Diskurs und die Überprüfung der Argumente zur 

Beweisführung bezüglich der Theorie für beide Seiten unmöglich wird. 

Auch wenn die Fitrat-Theorie im Kern auf dem Intuitiven beruht, bedeutet es nicht, 

dass sie keiner Begründung mehr bedarf und als selbstevident zu betrachten ist. So 

ist auch Motahhari selbst der Auffassung, dass die Fitrat-Theorie diskussionsfähig 

ist,242 denn wenn etwas als intuitives Wissensobjekt in Aussagen formuliert und 

weitervermittelt wird, verwandelt es sich zwangsläufig in einen erworbenen 

Wissensgegenstand. Sollten also das intuitive Wissen und die gewissensgemäße 

Wahrnehmung des Subjekts selbstverständlich sein und keiner Begründung 

bedürfen, dann ist erworbenes Wissen verifizierbar, falsifizierbar und per logischer 

Kritik sowie anhand von Diskussionskriterien überprüfbar. 

5.1.2.2. Motahhari greift zur argumentativen Beweisführung der Fitrat-Theorie 

auch auf wissenschaftliche Erkenntnisse zurück. Er ist der Überzeugung, dass die 

Errungenschaften der modernen empirischen Wissenschaften der Bestätigung der 

Fitrat-Theorie dienen. In zwei Kategorien teilt er die von ihm dargestellten 

Grundlagen dieser Theorie ein: 

a) Das Zitieren von wissenschaftlichen Erfahrungen von Wissenschaftlern aus dem 

Bereich der empirischen Wissenschaften243 wie von Alexis Carrel: „Im Gewissen 

des Menschen befindet sich eine brennende Flamme, welche immer wieder auf 

seine Fehler, falschen Entscheidungen, seine Verwirrungen und falschen Gedanken 

 
242 Vgl. DERS. Elale Gerayesh be Maddigari (Grund für die Neigung zum Materialismus), 35. 

„Allerdings ist damit nicht gemeint, dass aufgrund des Angeborenseins und der Natur von 

monotheistischen Neigungen, auf der Ebene wissenschaftlicher und philosophischer 

Gedankenführung keine Fragen aufkommen, nein, dem ist nicht so. Wie bei allen von dem Instinkt 

bestätigten Dingen, entstehen bei Anfängern bezüglich rationalen Hinterfragens Bemängelungen, 

Verdächtigungen und dergleichen, wobei allerdings gut fundierte Lösungen auf dem gleichen 

Niveau bestehen.“ 
243 Vgl. DERS. Osule falsafe wa rawese realism (Prinzipien der Philosophie und Methode des 

Realismus), Bd. 5, 75. „Ein anderer Weg ist, wir schauen uns an, was die Wissenschaftler nach 

langen Jahren des Studiums aus spiritueller Sicht über die Psyche des Menschen herausgefunden 

haben. Unsere früheren Denker haben durch argumentative sowie intuitive Wege die Existenz der 

Liebe in allen Lebewesen, natürlich auch im Menschen, belegen können. Und heutzutage begründen 

die Wissenschaftler dies mit mentalen Erfahrungen.“ 

 



125 

 

aufmerksam macht. Diese leuchtende Flamme hält ihn davon ab, sich auf falschem 

Wege fortzubewegen.“244  

Auch William James wird von Motahhari zitiert: „Zwar ist es richtig, dass die 

meisten unserer inneren Neigungen materiellen Ursprungs sind, aber ein Großteil 

unserer Tendenzen entstammt der immateriellen Welt. Genau das ist der Grund, 

warum viele Taten der Menschen materiellen Kalkulationen nach unbegründbar 

sind.“245 Motahhari bedient sich auch Zitaten von Blaise Pascal, Henri Bergson und 

Albert Einstein, um die Fitra-Theorie wissenschaftlich zu konsolidieren.246 

Es scheint, dass die obigen Beispiele, auch wenn sie weise und kenntnisreich 

klingen, nicht den wissenschaftlichen Theorien dieser Gelehrten zugewiesen 

werden können. Denn nicht alle Äußerungen eines Wissenschaftlers sind, nur weil 

sie aus seinem Munde kommen, als wissenschaftlich zu betrachten. Zudem sind im 

Prinzip solche ausgewählten Aussagen nicht für die Begründung einer Theorie 

geeignet, da von vielen anderen Wissenschaftlern dieser Theorie entgegengesetzte 

Ansichten vertreten werden. 

b) Psychoanalytische Theorien: Anscheinend hatten psychoanalytische Theorien, 

auch die von Carl Gustav Jung, eine große Auswirkung auf Motahharis Gedanken. 

Allerdings waren unter den verschiedensten Aspekten dieser Theorien nur 

diejenigen für Motahhari akzeptabel und beachtenswert, bei denen „die 

Psychologen und Psychoanalytiker des letzten Jahrhunderts feststellten, dass die 

zwei Bereiche, der unbewusste und der bewusste, die Psyche des Menschen 

ausmachen, wobei der unbewusste den bewussten beeinflusst und sogar 

dominiert.“247 

 
244 DERS. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 18-19. 
245 Ebd. 18. 
246 Ebd. 19-20. Auch DERS. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 5, 75-77. 
247 Vgl. DERS. Masaleye Shenakht (über Erkenntnis Theorie), 159. Vgl. auch JUNG, CARL GUSTAV, 

über psychische Energetik und das Wesen der Träume. Über die Energetik der Seele Allgemeines 

zur Komplextheorie Vom Wesen der Träume Instinkt und Unbewusstes, Zwitserland 1971, 178. 

„Die Instinkte und die Archetypen der Anschauung bilden das Kollektive Unbewußte. Ich nenne 

dieses Unbewußte kollektiv, weil es im Gegensatz zu dem oben definierten Unbewußten nicht 

individuelle, d.h. mehr oder weniger einmalige, sondern allgemein und gleichmäßig verbreiteten? 

Inhalt hat. Der Instinkt ist seiner Natur nach eine kollektive, d.h. allgemein und gleichmäßig 

verbreitete Erscheinung, welche mit der Individualität des Menschen nichts zu tun hat. Die 

 



126 

 

Hier bezieht sich Motahhari auf die Ansichten von Jung, welcher der Meinung war, 

dass „ein Teil unserer menschlichen Psyche angeboren und die Basis unserer 

Menschlichkeit ist, wonach das Gefühl der Moral, der Anbetung, des Strebens nach 

Wissen und nach der Wahrheit, der Schönheitsliebe und aller anderen menschlichen 

Gefühle in der Natur verankerte Elemente sind, die im Unterbewusstsein der Psyche 

des Menschen existieren.“248 

Motahhari baut die psychologische Theorie von Jung gänzlich in die Fitrat-Theorie 

ein und teilt, sich an der jungschen psychoanalytischen Tradition orientierend, die 

Psyche des Menschen in bewusst und unbewusst ein. Die angeborenen 

Eigenschaften betrachtet er als im unbewussten Areal der Psyche verwurzelt. Er 

behauptet, „die Propheten sind gekommen, um uns zu unserer Fitrat zu führen und 

uns jenes Unbewusste und Angeborene ins Bewusstsein zu rücken.“249 

Allerdings ist zu beachten, dass die obigen wissenschaftlichen Erkenntnisse erst 

dann zur Begründung der Fitrat-Theorie herangezogen werden dürfen, wenn die 

Theorie für eine wissenschaftliche gehalten wird. So scheint Motahhari erstens die 

Fitrat-Theorie nicht als eine wissenschaftliche einzustufen, da keine 

wissenschaftliche Theorie intuitiv oder begründungslos ist, zweitens stimmt das 

Verständnis von Motahhari nicht mit dem von Jung etablierten Begriff des 

Unbewussten und seinen psychoanalytischen Ansichten überein250 und drittens 

wird der wissenschaftliche Stellenwert psychoanalytischer Theorien bis heute 

kontrovers diskutiert und ihre Tragfähigkeit bezweifelt.251 Hinzu kommt, dass 

Jungs Thesen ja eigentlich nicht einmal psychoanalytisch sind, sondern einer 

Archetypenlehre entspringen, die auch viele Psychoanalytiker für fragwürdig 

halten. Entsprechend wird ja auch Drewermann immer kritisiert, der sich ja 

ebenfalls an Jung orientiert, während der Mainstream wohl Freud bevorzugen 

würde und damit keine übergeschichtliche Metatheorie. 

 
Archetypen der Anschauung haben dieselbe Qualität wie die Instinkte, sie sind ebenfalls kollektive 

Phänomene.“ 
248 Ebd. 158-159. Auch DERS. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 17-18. 
249 Vgl. DERS. Moral Philosophie, 132. 
250  Vgl. JUNG, CARL GUSTAV, über psychische Energetik und das Wesen der Träume, 177. 
251 Vgl. MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen über Fitrat), 45. 



127 

 

Gelegentlich führt Motahhari zur Stabilisierung seiner Theorie bezüglich der Fitrat 

viele Koranverse und Hadithe an. Beispielsweise bezieht er sich in seinen Werken 

auf folgende Koranverse: Q2:165; Q3:83, Q7:172, Q13:28, Q20:124, Q30:30, 

Q61:1, Q88:21. Motahhari ist sich allerdings bewusst, dass in einer rationalen 

Diskussion das Anführen von Argumentationen, welche auf Zitaten und Aussagen 

basieren, wissenschaftsmethodisch nicht maßgeblich ist, vor allem angesichts 

dessen, dass die Fitrat-Theorie als eine anthropologische Theorie von der Religion 

beleuchtet und bewiesen werden muss. Demzufolge dienen Koranverse und 

Überlieferungen bei dieser Diskussion nicht zum Beweis einer Theorie, sondern 

lediglich dazu, sie genauer zu illustrieren. 

Obwohl Motahhari zur Fitrat-Theorie mannigfaltige Argumentationen vorlegte, ist 

in seiner Vorgehensweise keine einheitliche Richtlinie zu beobachten. In seinen 30 

Reden, welche als Buch unter dem Titel Fitrat veröffentlicht wurden, sind intuitive, 

rationale, empirische und sogar traditionelle (auf Quellen und Zitaten basierende) 

Argumentationen angegeben, jedoch ist nicht deutlich zu erkennen, ob aus seiner 

Sicht die Fitrat-Theorie eine empirisch-wissenschaftliche, eine philosophische oder 

eine historische Theorie ist.  

Eine sehr wichtige und wesentliche Frage bei der Diskussion über die Fetriat ist: 

Was sind die Kriterien für die Identifizierung der angeborenen Eigenschaften? 

Diese Frage ist deshalb so wichtig, weil auch die Fitrat-Theorie, nachdem sie die 

Existenz der Fetriat belegt hat, dazu reale Beispiele anführen muss, d.h., sie muss 

zeigen, welche von den menschlichen Wahrnehmungen, Gefühlen und Werten 

angeboren sind und welche nicht. Hierzu ist die Vorlage von Kriterien, die der 

Erkennung der angeborenen und nicht-angeborenen Eigenschaften dienen, 

unbedingt nötig. Ein Thema, mit dem sich Motahhari ausführlich beschäftigte. Aus 

der Gesamtheit seiner verstreuten Hinweise sind folgende Kriterien herauszulesen: 

Das erste Kriterium lautet Konsens. Gemäß seiner Definition sind die angeborenen 

Wahrnehmungen in allen Köpfen gleich, Überzeugungen, deren Richtigkeit alle 



128 

 

Menschen attestieren.252 Aufgrund dessen liegt die Erkennung angeborener 

Eigenschaften darin, erstmal nach den Gemeinsamkeiten aller zu suchen. 

Dieses Kriterium scheint aber in seiner Funktionsfähigkeit nicht haltbar bzw. 

tragfähig zu sein, denn man könnte sich fragen, ob es unter den Menschen 

überhaupt Eigenschaften gibt, die von allen bestätigt werden. Diese Frage ist ohne 

einen Überblick über die gesamte Menschheitsgeschichte und ohne eine 

wissenschaftlich-historische Forschung nicht zu beantworten. Hinzu kommt, dass 

das Allgemeinsein nicht per se mit dem Angeborensein gleichzusetzen ist, außer es 

wird durch ein Argument bewiesen. 

Das zweite Kriterium für die Unterscheidung von angeborenen und unangeborenen 

Eigenschaften ist ihre Beständigkeit während der Menschheitsgeschichte. Hier 

bezieht sich Motahhari auf eine philosophische Regel.253 Er behauptet, dass all das, 

was den Menschen während der Menschheitsgeschichte begleitete und nie verloren 

ging, als angeboren zu betrachten ist. 

Aber dieses Kriterium scheint uns auch nicht weiterzuführen, denn, wenn die 

Rückschau auf die Geschichte als Kriterium gelten soll, dann müssten wir 

gezwungenermaßen viele verpönte Eigenschaften und falsche 

Glaubensvorstellungen für angeboren halten. Schließlich waren in der gesamten 

Menschheitsgeschichte die Gräueltaten des Menschen nie eine seltene oder nur 

vorübergehende Angelegenheit, im Gegenteil, es gab sie schon immer – schlimmer 

noch – sie dominierten gelegentlich sogar. 

 

5.2. Funktion der Fitrat-Theorie 
 

Wie schon vorher erwähnt wurde, erörterte Motahhari die Fitrat-Theorie als eine 

anthropologische Theorie. Er versuchte, mit dieser These nicht nur die Verbindung 

 
252 Vgl. DERS. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 3, 183. 
253 Vgl. DERS. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 13. „Die damaligen Philosophen legten 

ein Prinzip (al-qasro la yadum) vor, welches besagt, dass eine unnatürliche Sache nicht beständig 

ist.“ 



129 

 

der Religion mit dem tiefsten Inneren des Menschen darzustellen, sondern stellte 

sich damit auch gleichzeitig gegen die säkulare oder antireligiöse Anthropologie. 

Aus seiner Sicht spielt die Fitrat-Theorie im Verhältnis zur Religion zwei eminente 

Rollen: 

5.2.1. Die erste Funktion der Fitrat-Theorie ist die Schaffung eines Weges zur 

Gotteserkenntnis und zum Beweis der Wahrhaftigkeit der Religion.  

5.2.2. Die zweite Funktion dieser Theorie ist, den Bedarf an Religion im Inneren 

des Menschen anzuzeigen und gleichzeitig ihre Beständigkeit in der zukünftigen 

Menschengemeinschaft zu erläutern. Nach Motahhari benötigt die Religion 

hinsichtlich ihrer Ewigkeit eine wesentliche Eigenschaft, „entweder muss es im 

Innersten des Menschen, also in der Tiefe seiner Natur, in Form eines Verlangens, 

beständig bis zum Ende seines Lebens, vorhanden sein, oder es muss die 

Voraussetzung für die Erfüllung eines natürlichen Verlangens sein, allerdings 

dermaßen, dass es nicht ersetzbar ist, wenn also die Religion beständig ist, muss sie 

entweder selbst von den Menschen angestrebt werden oder der Erfüllung seiner 

Wünsche sein, einzigartig und durch nichts zu ersetzen. Wobei genau die Religion 

beide dieser Eigenschaften besitzt:  Sie hat eben als Erfüllung der Wünsche des 

Menschen eine nicht zu ersetzende Stellung in dessen Leben.“254 

Aber wenn der religiöse Gedanke nur für eine Sammlung von theoretischen 

Prinzipien, Werten, Ritualen und praktisch angewandten religiösen Gesetzen 

gehalten wird, dann stellt sich die Frage: Welcher Bestandteil von all den 

Bestandteilen dieser Sammlung zählt denn nun eigentlich zur Fetriat? 

Motahharis Antwort darauf ist, dass alle Bestandteile des religiösen Gedankens den 

Fetriat zuzuordnen sind, oder anders gesagt, ein Teil des religiösen Wissensguts 

gehört den theoretischen Fetriat und ein weiterer Teil den auf den Gefühlen 

basierenden an.255 Die moralischen Werte zählen seiner Meinung nach zu den 

 
254Ebd. 12-13. 
255 Vgl. DERS. Fitrat, 51. „Das Angeborensein des Monotheismus bedeutet, dass er nicht gelehrt wird 

und keine Argumentation benötigt, dass dem Menschen, bevor er die Welt betrat, dieses bewusst 

war.“ 



130 

 

Neigungs-Fetriat. Auch die islamische Gesetzgebung sieht er als angeboren oder 

zumindest als mit der Fitrat übereinstimmend an. 

Jetzt stellt sich uns eine sehr wichtige Frage: Wenn Religion angeboren ist, ist die 

Existenz von Atheisten, welche die Religion ablehnen, nicht gerade ein Beweis für 

die Ungültigkeit dieser Theorie? Wenn die Religion angeboren ist, warum sieht sich 

eine Gruppe der Menschen der Religion unbedürftig? 

Laut Motahhari stößt die Tatsache der Leugnung der Religion und der Fitrat-

Theorie nicht gegen sie, denn er ist davon überzeugt, dass es keinen angeborenen 

Atheismus gibt, sondern dies nur eine Abwendung von der Religion ist. Seine 

Überzeugung: 

Erstens: Das Angeborensein einer Sache bedeutet nicht, dass diese in allen Zeiten 

und bei allen Menschen die Hauptbeschäftigung ist, und auch natürliche Neigungen 

stehen nicht immer im Zentrum ihrer Aufmerksamkeit.256 

Zweitens: Angesichts der Vielzahl angeborener Interessen und Neigungen senkt 

sich manchmal die Beschäftigung mit einer von ihnen soweit, dass sie sogar in 

Vergessenheit geraten kann. Er erklärt, dass das Streben nach Religion auch 

abhängig ist von dem Umfeld des Menschen, d.h., dass sich bei Erhöhung der 

Aufmerksamkeit auf das Materielle die Aufmerksamkeit auf die Religion senkt.257 

Drittens: Motahhari ist auch der Auffassung, dass jede angeborene Neigung, trotz 

ihres Angeborenseins immer wieder zwecks Wahrnehmung in Erinnerung gebracht 

werden muss. Dinge, welche die Aufmerksamkeit des Menschen auf Gott, seinen 

Schöpfer, richten, können bei der Erhöhung und Senkung dieses Verlangens 

Wirkung zeigen. 

In der heutigen Welt sind bestimmte Faktoren für die Verbreitung der Irreligiosität 

verantwortlich zu machen. Deshalb ist diese heutige weitgreifende 

Religionslosigkeit nicht als ein Zeichen des Nicht-Angeborenseins von 

Gotteserkenntnis und Religion zu werten, so Motahhari. In seinem Buch Gründe 

 
256 Vgl. DERS. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 5, 43. 
257 Ebd. 24. 



131 

 

für die Zuneigung zum Materialismus erklärt er diesen Sachverhalt 

folgendermaßen: 

Der erste Faktor zur Verbreitung von Irreligiösität ist die inkorrekte und schräge 

Darstellung der Begriffe Religion und Gott. Als Beispiel führt er dazu die 

unlogische und irrationale Verteidigung der Religion durch einige Theisten an.258 

Der zweite Faktor ist, dass die Theologen zwischen der Religion und den 

angeborenen und natürlichen Neigungen Widersprüchlichkeiten schaffen. Er 

behauptet, „wenn die gläubigen Menschen die Religion als Gegenpol zu den 

menschlichen Neigungen, und nicht als Regulator dieser, propagieren, werden die 

Menschen die Religion niederlegen, aber nicht ihre menschlichen und natürlichen 

Bestrebungen.“259 

Nach Motahhari führen die Probleme oder die Beschäftigungen der Menschen nicht 

dazu, dass der Mensch sein Interesse an religiösen Fragen verliert, sondern er 

behauptet, dass selbst der müde Mensch von heute, sobald sich ihm die Gelegenheit 

bietet, diese ergreift und sich sogar mit Leidenschaft und großem Interesse den 

göttlichen Angelegenheiten widmet.260 

Motahharis Erklärungen über die Gründe der sich immer weiter verbreitenden 

Irreligiosität sind aufklärend und denkwürdig, jedoch scheinen sie zur Erläuterung 

der Fitrat-Theorie nicht ausreichend zu sein, denn: 

 Motahhari muss bezüglich der Fitrat-Theorie klarstellen, welche Eigenschaften der 

Mensch verlieren würde, wenn er keine angeborene Gotteserkenntnis hätte. Dazu 

kommt, unter welchen Umständen könnte man sagen, dass ein Mensch die 

angeborene Überzeugung über Gott und die Religion entbehren würde? 

Es scheint, dass nach der Fitrat-Theorie der Mensch unter allen Umständen und 

unabhängig von seiner Lebensweise einen angeborenen Glauben an Gott und 

Religion hat und demzufolge zwischen einem religiösen und einem unreligiösen 

Menschen kein Unterschied besteht. Ergo, wenn die Fitrat-Theorie keinen 

 
258 Vgl. DERS. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 24-26. 
259 Ebd. 26. 
260 Vgl. DERS. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 5, 44. 



132 

 

Bedingungen unterliegt und zu allen Umständen kompatibel ist, dann wird ihre 

Existenz und Nicht-Existenz bei der Erklärung der Wirklichkeiten der Welt keinen 

Unterschied ausmachen. 

  



133 

 

II. DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN 

GEDANKEN VON KARL RAHNER 

 

1. Neue Situation, neue Methode, neue Aussagen 

 

Karl Rahner selbst spricht in seinen Vorlesungen und Schriften vom Beginn einer 

neuen theologischen Situation, welche sich deutlich von der vorherigen 

unterscheidet.261 Er optiert für die viel zitierte anthropologische Wende in der 

Theologie262, welche die Bestimmung einer „neuen Aussage“263 für Theologie und 

Mensch zur Folge hat. Was ist aber genau mit der neuen theologischen Situation 

gemeint? Wie wurde Theologie vor dieser Wende betrieben? Und welche 

unterschiedlichen Bedingungen gibt es in der Gegenwart im Vergleich zu denen in 

der Vergangenheit?  

In diesem Kapitel wird der Frage nachgegangen, wie die damalige gesellschaftliche 

Situation Rahners Theologie beeinflusst hat. Um diese Frage zu beantworten, muss 

streiflichtartig die Zeit Rahners betrachtet werden. Das heißt, um die Entstehung 

und Entwicklung der Theologie Rahners zu begreifen, ist es wichtig, zunächst 

anzusehen, welche außerakademischen und nicht-theologischen Situationen des 19. 

und 20. Jahrhunderts die katholische Theologie prägten. Die Analyse seiner Zeit 

ermöglicht zu verstehen, warum Rahner einen neuen Ansatz in der Theologie 

 
261 Vgl. RAHNER, KARL, Überlegung zur Methode der Theologie, in Schriften zu Theologie IX, 

Zürich-Köln 1970, 79-127. „Die Situation, in der heute eine systematische Theologie seine 

Theologie betreiben muss, ist im Unterschied zu früheren Zeiten, die für katholische Theologie 

vielleicht noch bis in dem ersten Jahrhundert reichen.“  
262 DERS., Theologie und Anthropologie, in Schriften zu Theologie VIII, Zürich-Köln 1967, 43-65, 

43. „Die Absicht dieses kleinen Beitrags ist es, zu zeigen, dass die dogmatische Theologie heute 

theologische Anthropologie sein muss, daß [sic] eine solche anthropozentrierte Wendung notwendig 

und fruchtbar ist.“ 
263 DERS., Über künftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, Zürich-Köln 1972, 41-

70, 52. „ Jetzt aber muss die Theologie als ihre erste und neue Aufgabe wenn auch in einem 

Pluralismus von Theologien innerhalb der Einheit der Kirche und ihres Bekenntnisses neue 

Aussagen über den Inhalt des alten Glaubens machen.“ 



134 

 

begonnen hat und wieso dieser Ansatz für die Theologie notwendig war. Daran 

anschließend ist zu untersuchen, warum er seinen neuen Ansatz für fruchtbar hält.  

Im 20. Jahrhundert gab es jene katastrophalen Ereignisse, die in der ersten Hälfte 

des Jahrhunderts den Menschen bedrohten: Weltkriege und Katastrophen wie die 

von Ausschwitz und Hiroshima, die die Menschheit an die Grenzen ihrer 

bisherigen, vorstellbaren Wirklichkeit brachten und ihnen mehr mentales 

Durchhaltevermögen abverlangten, als jede andere Zeit zuvor. Es war eine extreme 

gesellschaftliche, politische und kulturelle Lebenslage des Menschen in und nach 

den Kriegen. Hinzu kamen die neuen Gegebenheiten im akademischen Kontext.264 

Hier waren es die verschiedenen Fragen neuer Philosophien und Wissenschaften265 

wie Existenzphilosophie, Marxismus, pragmatische Sprachphilosophie und 

logische Begriffsanalyse, Moralkritik, Psychoanalyse und Relativitätstheorie. 

Diese Erkenntnis einer multipluralen Umgebung in Gesellschaft und 

akademischem Umfeld ist für ein Verständnis der Situation Rahners von besonderer 

Bedeutung.266 

 

1.1. Heideggers Einfluss auf Rahnersche Theologie 
 

Rahner hat in seinem zweijährigen Philosophiestudium beim deutschen 

Philosophen Martin Heidegger Existenzialphilosophie und Phänomenologie 

studiert.  

 
264 HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 32. „Kontexte 

Rahnerscher Theologie sind die Auseinandersetzungen mit seinen neuscholastischen Kollegen, mit 

dem kirchlichen Lehramt, mit den Erneuerungsbewegungen in Kirche und Theologie. Rahner ist 

aber auch beteiligt am Dialog der Paulusgesellschaft mit den (atheistischen) Naturwissenschaften 

und dem Marxismus. Darüber hinaus war der Kontakt Rahners zu nichttheologischen 

Wissenschaften, zu Naturwissenschaften, zur Philosophie, zur Literatur usw. auf Lektüre 

beschränkt.“  
265 Vgl. RENTSCH, THOMAS, Philosophie des 20. Jahrhundert von Husserl bis Derrida, C.H.Beck 

München 2014. „Die Philosophie des 20.Jahrhundert ist ein Höhepunkt der 2500-jährigen 

Philosophiegeschichte, geprägt sowohl durch eine sehr weitreichende Ausdifferenzierung der 

thematischen Schwerpunkte und Schulbildung als auch durch eine Radikalisierung der 

Vernunftkritik auf allen Ebenen – vom Unbewussten über die menschliche Existenz und die Sprache 

bis zu Gesellschaft und Wissenschaft [...] Ohne Existenzphilosophie, Marxismus, pragmatische 

Sprach- und logische Begriffsanalyse, ohne Zivilisations- und Moralkritik, Psychoanalyse und 

Relativitätstheorie lässt sich die Philosophie des 20. Jahrhunderts nicht verstehen.“ 
266 Zu der Situation der Theologie zwischen den Kriegen und Rahners Beitrag dazu vgl.  

VORGRIMLER, HERBERT, Karl Rahner verstehen. Eine Einführung, 2002, 72-78. 

 



135 

 

Auch wenn Rahner selbst es in seinen Selbstzeugnissen verneint,267 lässt sich doch 

dafür argumentieren, dass das Denken Heideggers einen Weg in seine Theologie 

fand und so einen Einfluss auf sie hatte.268 Deswegen müssen hier kurz die 

Existenzialphilosophie und Phänomenologie dargestellt werden, um auf die 

philosophischen Grundlagen und Implikationen für das Werk Rahners hinweisen 

zu können. Hieraus soll ersichtlich werden, welche Elemente für seine Theologie 

wesentlich sind. 

Existenzialphilosophie und Existentialismus sind eine bedeutsame Richtung in der 

Philosophie, die im Zentrum ihrer Untersuchungen das Sein bzw. die „Existenz“ 

des Menschen im weitesten Sinne zu erfassen versucht.269 Der Begriff „Existenz“ 

beziehungsweise „Dasein“ geht bei Heidegger auf das griechische ousia (lateinisch 

existentia) zurück, was „aufstellen, herausstehen im Sinne von räumlich vorhanden 

sein“270 bedeutet. In der scholastischen Seinslehre bedeutet bzw. meint Existenz 

oder Dasein „das Wirklichsein“271 von etwas. Die scholastische Philosophie hat 

dabei zwischen dem absoluten und dem endlichen Dasein unterschieden. „Gott ist 

das Sein, die Geschöpfe haben Sein. In Gott fallen Wesenheit und Dasein 

zusammen, bei allen Geschöpfen fallen sie auseinander.“272  

Nach Hegels späterer Unterscheidung zwischen Existenz und Wirklichkeit stellt die 

Existenzialphilosophie den Begriff der Existenz im engeren Sinne fest. Unter 

Existenz lässt sich in der Existenzialphilosophie die Besonderheit des Menschen 

 
267 Vgl. RAHNER, KARL, Glaube in winterlicher Zeit, Düsseldorf 1986, 28. „Man darf nicht meinen, 

dass meine Theologie inhaltlich viel von Martin Heidegger empfangen hätte. Das ist einfach 

unsinnig. Ich glaube, es gibt kein einzelnes, konkretes theologisches Thema, zu dem Heidegger 

jemals ein Wort gesagt hatte. Aber natürlich habe ich einiges von ihm gelernt: einen Text zu 

interpretieren, Zusammenhänge zu sehen, die nicht unmittelbar auf der Hand liegen, moderne 

Probleme an die traditionelle Theologie heranzutragen usw.“ 
268 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, München 1997, 28; 36. „Neben 

vielen anderen Einflüssen, die material bestimmender sein mögen, ist es das Denken Martin 

Heideggers, vor allem seine Interpretationskunst, aber eben auch seine Sprache, die Rahner zu 

schöpferischer Eigenständigkeit verhilft. [...] Hier wird nun Heideggersche Phänomenologie in den 

Dienst der von Marechal gewonnenen Thomasinterpretation gestellt.“ 
269 Vgl. RENTSCH, THOMAS, Philosophie des 20. Jahrhundert von Husserl bis Derrida, 48. Vgl. auch 

die Artikel zu Heidegger und zur Existenzphilosophie. In: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD 

(Hg.), Kleine Philosophiegeschichte. Eine Einführung für das Theologiestudium, Paderborn u.a. 

2017. 
270 Vgl. LOHNER, ALEXANDER, Existenz. In: KOLMER, PETRA /WILDFEUER, ARMIN G. (Neu Hg.), 

Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Freiburg im Breisgau 2011, 743-757. 
271 Ebd., 744. 
272 Ebd., 751. 

 



136 

 

vor allem anderen Seienden verstehen, dessen Wesen als Dasein verstanden wird. 

Das menschliche Dasein ist bestimmt von Grunderfahrungen wie Leid, Angst, 

Schuld, Einsamkeit, Sinnlosigkeit und der Gewissheit des Todes.273 In den 

menschlichen Grunderfahrungen erleben wir uns selbst in unserer Freiheit und 

Unbedingtheit. Zwar werden innerhalb der Existenzialphilosophie unterschiedliche 

Positionen, sowohl atheistische als auch theologische, dargelegt, „sie lassen sich 

jedoch alle durch den grundlegenden Vorrang der Erhellung des eigentlichen 

Existierens“ bestimmen.274 

Die Grundideen der modernen Existenzialphilosophie nach Martin Heidegger 

können „in der Fragestellung nach dem Sinn des Seins“ verortet werden.275 Diese 

machen es notwendig, die Existenz des Menschen nicht inmitten von anderen 

Dingen zu verhandeln, sondern ihm seine eigene Seinsbedeutung zuerkennen. 

„Dasein ist Seiendes, das sich in seinem Sein verstehend zu seinem Sein verhält. 

Damit ist der formale Begriff von Existenz angezeigt. Dasein existiert. Dasein ist 

ferner Seiendes, das ich je selbst bin.“276 

 

Um der heuristischen Schleife der eigenwilligen Geschichte der Moderne zu 

entgehen, die bei der Analyse solcher Themen immer auftritt, will ich mich auf 

Rahners Wahrnehmungen von Gesellschaft und Theologie seiner Zeit 

konzentrieren. Die grundlegenden theologischen Aufsätze in diesem 

Zusammenhang tragen die Titel Überlegung zur Methode der Theologie,277 über 

künftige Wege der Theologie278 und Theologische Deutung der Position des 

Christen in der modernen Welt.279 Wir stoßen darin auf wichtige Aussagen aus 

 
273 Auch die positiven Erfahrungen menschlichen Daseins sind zu betrachten, z.B.: Liebe, 

Solidarität, Mit-sein, Hoffnung. 
274 Vgl. LANGENFELD, AARON, Existenzphilosophie: Albert Camus, Jean-Paul Sartre, Simone de 

Beauvoir, Gabriel Marcel und Simone Weil. In: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD (Hg.), Kleine 

Philosophiegeschichte. Eine Einführung für das Theologiestudium, Paderborn 2017, 225-237. 
275 Vgl. HEIDEGGER, MARTIN, Sein und Zeit, Tübingen 1963, 14. „Wenn die Interpretation des 

Sinnes von Seiner Aufgabe wird, ist das Dasein nicht nur das primär zu befragende Seiende, es ist 

überdies das Seiende, das sich je schon in seinem Sein zu dem verhält, wonach in dieser Frage 

gefragt wird. Die Seinsfrage ist dann aber nichts anders als die Radikalisierung einer zum Dasein 

selbst gehörigen wesenhaften Seinstendenz, des vorontologischen Seinsverständnis.“ 
276 Ebd., 52. 
277 Vgl. RAHNER, KARL, Überlegung zur Methode der Theologie, in Schriften zu Theologie IX, 

Zürich-Köln 1970, 79-127. 
278 DERS., Über künftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, Zürich-Köln 1972, 41-

70. 
279 DERS., Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt, in: Sendung und 

Gnade: Beiträge zur Pastoraltheologie, 3., durchges. Aufl. Innsbruck 1961. 

 



137 

 

Rahners theologischer Analyse des Allgemeinzustands der zweiten Hälfte des 20. 

Jahrhunderts. Wichtig ist, jeweils präzise zu betrachten, was Rahner in seinen 

Darstellungen zur Sprache bringen möchte. Denn um die gesamte Konzeption der 

anthropologisch-existenziellen Fragestellungen des Menschen ernst zu nehmen und 

eine adäquate Antwort zu finden, muss mit einer kritischen Auseinandersetzung 

seines Denkens und auch einer Analyse seiner Zeit begonnen werden. In der 

Analyse von Kultur und Theologie des 20. Jahrhunderts stand für Rahner die 

katholische Theologie in einem neuen Kontext: Der Mensch empfindet den Inhalt 

der Offenbarung als unglaubwürdig.280 Dadurch entstand eine fundamentale 

Krisensituation für die katholische Kirche.281 Rahner charakterisiert diese 

Krisensituation anhand zweier Merkmale, die im Folgenden beleuchtet werden 

sollen.  

 

1.2. Rahners Erklärungsversuche für die katholische 

Krisensituation 
 

1. Die säkulare und pluralistische Gesellschaft: Es geht nicht mehr allein darum, 

dass es in der Sozialstruktur eine plurale Überzeugung und Weltanschauung gibt, 

sondern darum, dass es in dieser neuen Gesellschaft grundsätzlich „weder im Staat 

noch in der Wirtschaft noch in der Kultur noch in der Geschichte einen eindeutigen 

und konkreten Imperativ gibt“282. Rahner ist der Meinung, dass die Pluralität der 

Lebensstile sich nicht mehr so schnell wie früher kirchlich abwerten lässt.283 

Atheistische Weltanschauungen stehen auf Augenhöhe neben religiösen, beide sind 

im Grunde gleichberechtigt. Hier wurde übersehen, dass es sowohl einen negativen 

Einfluss auf das sittliche Leben des Christen hat, als auch, dass es dessen Leben fast 

unvermeidlich in Konflikte mit der christlichen Moral bringen kann.284 Schon 

 
280 DERS., Zur Geschichtlichkeit der Theologie, in Schriften zur Theologie VIII, Zürich-Köln 1967. 
281 Vgl. SCHÖNDORF, HARALD, Die Bedeutung der Philosophie bei Karl Rahner, In: SCHÖNDORF, 

HARALD, (Hg), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg im Breisgau 

2005. 
282 Vgl. RAHNER, KARL, Sendung und Gnade, 17. 
283 DERS., Über künftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, 47. 
284 Vgl. LOHNER, ALEXANDER, Existenz. In: KOLMER, PETRA /WILDFEUER, ARMIN G. (Hg.), Neues 

Handbuch philosophischer Grundbegriffe, 33. 

 



138 

 

daraus ergibt sich, dass man „Zustände, Tendenzen, Bestrebungen, Handlungen aus 

dem christlichen Glauben heraus und Sittengesetze widersprechend verwerfen“285 

kann. Rahner stellt die Behauptung auf, dass die nichtchristliche Welt versucht, ihre 

eigenen Kräfte immer weiter zu entwickeln. Die Umwelt, in der Rahner in diesen 

Jahren lebte, entsprach nicht mehr dem christlich geprägten Milieu seiner eigenen 

Jugendzeit. Von dieser Stelle müssen sein Bemühen um ein verständliches Zeugnis 

des Christentums in einer säkularen Umwelt und der Blick auf die Entscheidung 

des Einzelnen verstanden werden. Beides kommt im weiteren Verlauf auch immer 

mehr in seinen Schriften zum Ausdruck. Rahner diagnostiziert den 

weltanschaulichen Pluralismus im Übrigen nicht nur als historisch-biografisches 

Problem, sondern sieht in ihm einen Wandel, der mit geistesgeschichtlichen 

Entwicklungen zu tun hat (Stichwort: Freiheitsbewusstsein des Einzelnen). 

Andererseits können die großen Wahlmöglichkeiten, auf die man in der modernen 

Zeit trifft, sowie die Freiheit und ihre hohe Würde auch als quälend empfunden 

werden. Rahner spricht über die unabsehbare Weite der Möglichkeiten, welche die 

menschliche Gesellschaft erhält. Durch diese neuen Möglichkeiten hat die 

Gesellschaft eine Bedeutung, die sie bisher nicht gehabt hat.286 Rahner ist davon 

überzeugt, dass mit Blick auf diese neue säkulare und pluralistische Situation auch 

das menschliche Bewusstsein vom Christentum entlastet wird. Nach Rahners 

Wahrnehmung waren die gesellschaftlichen Voraussetzungen, um die Kirche und 

ihre Theologie zu verstehen, dass  

„[f]ür die Theologie der Kirche die verschiedenen Ausgangspunkte, 

Denkhorizonte, Vorstellungsmodelle, die verschiedenste Einschätzungen der 

Unterscheidung von Selbstverständlichem und Nichtselbstverständlichem gegeben 

[sind], lauter Voraussetzungen theologischen Denkens, die konkret nicht in ein 

System gebracht werden können und ebenso viele nicht adäquat auf eine Theologie 

hin überholbare Theologie hervorrufen.“287 

 

Verbunden mit diesem Pluralismus lässt sich eine Ausweitung der Erkenntnisse in 

allen Wissensgebieten feststellen. Diese Erkenntnis wurde dadurch verkompliziert, 

dass schließlich eine Synthese hinsichtlich der letzten Grundfragen der gesamten 

 
285 Vgl. RAHNER, KARL, Sendung und Gnade, 17. 
286 Ebd., 19, 22f. 
287 Vgl. RAHNER, KARL, Über künftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, 47f. 

 



139 

 

Theologie erstellt werden sollte.288 An dieser Stelle zieht Rahner sich zurück und 

wird als Dilettant vorgestellt.289 Was man festhalten kann, ist, dass Rahner eine 

Synthese aller wissenschaftlicher Teilfragen in einem einzigen positiven System für 

unmöglich gehalten hat.  

Als erstes Zeichen moderner Zeit leben die Menschen seiner Meinung nach nicht 

nur in einer säkularen Gesellschaft, sondern auch im Zeitalter des Pluralismus, in 

der die Glaubenslehre ihre Selbstverständlichkeit verwirkt habe. Außerdem wird es 

im Pluralismus der Überzeugungen und Weltanschauungen immer schwieriger, die 

christliche Wahrheit nicht nur zu verkündigen, sondern sie auch tatkräftig 

weitergeben. 

2. Zusätzlich zu diesen Schwierigkeiten der christlichen Verkündigung und des 

Theologietreibens lässt sich eine Art Fixierung der theologischen Begriffe 

feststellen, die seit Jahrhunderten unverändert ist. Was nun die theologische 

Begründung betrifft, so wäre mit Rahner zu sagen, dass es nicht ausreicht, dass die 

Begriffe nur präzisiert und gedacht werden.290 Rahner geht davon aus, dass die 

Theologie der gewandelten Situation des Lebens und der Kultur des modernen 

Menschen mit der scholastischen Methode nicht mehr entgegentreten kann. 

„Es muss in aller Schärfe gesagt werden, daß die traditionellen Glaubensaussagen 

mindestens für die zunächst einmal notwendige Glaubensverkündigung weithin 

ungeeignet sind oder es immer mehr werden.“291 

 

Es geht um Glaubensbegriffe, deren Bedeutungen entweder den geänderten 

Lebensbedingungen nicht mehr entsprechen oder die sich im Laufe der Geschichte 

 
288 DERS., in Herder Korrespondenz 28, 1974. 77-92. 
289 Ebd., 78. „Ich würde sogar einmal boshaft, aber ernsthaft sagen, ich wollte in einem gewissen 

Sinn in der Theologie ein Dilettant sein, der nur das Recht auf diesen Dilettantismus für sich in 

Anspruch nimmt, auch in dem Bewusstsein, die unübersehbare Menge von wissenschaftlichen 

Fachproblemen, die sich heute stellen, weder methodologisch noch sachlich bewältigen zu können.“ 
290 Vgl. GIBELLINI, ROSINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 220. 

„Nach Rahner kann sich die Theologie nicht darauf beschränken, einen ‚bloßen heilsgeschichtlichen 

Bericht‘ vorzulegen, sie darf nicht allein ‚begriffliche Durchschüsse‘ weben, sie darf sich nicht 

damit begnügen, die ‚Tendenz zur begrifflichen Entfaltung‘ zu pflegen, sondern sie muß zur 

transzendentalen Theologie werden, d.h. sie muß eine Reflexion vollziehen, die nicht nur die 

Glaubensaussagen im Blick hat, sondern auch den Hörer des Wortes in seiner Subjektivität und 

seiner Existentialität. Es reicht nicht aus, ‚die Messer zu schärfen‘, d.h. die Begriffe zu schärfen, wie 

es die scholastische Methode tut, sondern man muß sie dann auch zum Schneiden benutzen.“ 
291 Vgl. RAHNER, KARL, Über künftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, 51. 

 



140 

 

gewandelt haben.292 Rahner ist überzeugt von diesen Änderungen und neuen Fragen 

des modernen Menschen. Während für die Menschen des Mittelalters nur die Frage 

bestünde, ob Gott existiere oder nicht, frage er heute danach, wer und was Gott 

denn sei. Rahner meint, wenn heutige Theologie ihre Wahrheit verkünden will, lässt 

sie sich nur dann sinnvoll gestalten, wenn sie „ihre Adressaten zu einem existentiell 

realisierbaren Verständnis hinführt.“293 Es handelt sich um die Hörer des Wortes 

Gottes; die Bedingungen dieses Verständnisses erläutert er in seinem 

gleichnamigen Werk. Während die Schultheologie im Umkreis solcher 

Fragestellungen die thomistische Theologie auf eine Weise rationalisiert, die sich 

für moderne Menschen nur schwer von Mythologie unterscheiden lässt, stellt 

Rahners Studie, gegen Bultmanns Beitrag zu einer Ent-Mythologisierung, eine neue 

Sprache des Glaubens dar. Diese Ent-Mythologisierung wurde nahezu zeitgleich 

vom evangelischen Theologen Rudolf Bultmann zur Grundsatzerklärung erhoben. 

Aber Rahner führte eine existentiale Interpretation dieser klassischen Thematik 

durch. Während Bultmann die Forderung nach einer Ent-Mythologisierung des 

Neuen Testaments zur grundlegenden hermeneutischen Herausforderung erhob,294 

versuchte Rahner im Unterschied zu Bultmann, seinen existentialtheologischen 

Ansatz mit der Tradition zu explizieren bzw. sogar aus ihr heraus eine existentielle 

Umsetzung zu entfalten. 

Charakteristisch für den Wissenszuwachs des modernen Menschen ist sein 

ausgeprägtes Geschichtsbewusstsein. Der katholische Glaube der Vergangenheit 

trifft somit auf eine moderne Person, die ein ausgeprägtes Kulturverständnis sowie 

 
292 DERS., Schriften zu Theologie VIII, 59. „Alle diese Schwierigkeiten des heutigen Menschen 

können auf eine formale Struktur zurückgeführt werden: die theologischen Aussagen werden nicht 

so formuliert, daß [sic] der Mensch merken kann, wie das in ihnen Gemeinte mit seinem 

Selbstverständnis zusammenhängt, das sich in seiner Erfahrung bezeugt.“ 
293 DERS., Über künftige Wege der Theologie, 52. „Verkündigung und Kult lebten mehr oder 

weniger von den traditionellen Glaubensaussagen und -formulierungen, wie sie in den ersten 

fünfzehnhundert Jahren des Christentums in einer geistig mehr oder weniger homogenen Situation 

geworden waren. Und zu diesen Formeln machte die Theologie eine gewisse erklärende 

Begleitmusik … Jetzt aber muß die Theologie als ihre erste und notwendige Aufgabe neue Aussage 

über den Inhalt des alten Glaubens machen.“ 
294 Vgl. VON STOSCH, KLAUS, Einführung in die systematische Theologie, 3. Aufl., Paderborn 2014. 

Vgl. auch BULTMANN, RUDOLF, Neues Testament und Mythologie, Nachdruck hrsg. v. E. Jüngel, 

München 1988. „Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfällen 

moderne medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister und 

Wunderwelt des Neuen Testaments glauben.“ 

 



141 

 

ein ausgeprägtes Geschichtsbewusstsein besitzt. Geschichte hat anscheinend immer 

mit dem Kontingenten, dem Unbedingten, also dem Zufälligen zu tun. Mit dem 

also, was so ist, wie es ist und wie es in dieser Zufälligkeit hingenommen werden 

muss. Alles ist geschichtliche Tatsache, aber keine geschichtliche Notwendigkeit. 

Es hätte auch genau anders kommen können. Notwendig ist oder scheint an der 

Geschichte erst einmal nichts zu sein. Auffällig und konsequent überträgt nun aber 

der moderne Mensch dieses Geschichtsbewusstsein auch auf seinen Glauben.295 

Aus diesem neuzeitlichen Geschichtsbewusstsein und dem Geschichtswissen, so 

Rahner weiter, empfindet der Mensch „die Aussagen in der Theologie als 

Mythologeme.“296 

Der Pluralismus der Überzeugungen und Weltanschauungen bietet zwar ein 

erweitertes Wissen, verursacht aber zugleich die Glaubensnot des modernen 

Menschen. Mit alten Argumenten, scholastischen Mitteln und Methoden der 

Schultheologie kann man diesen Menschen nicht mehr gewinnen.297 Mit anderen 

Worten gesagt: Aus der Überlagerung dieser Elemente entfaltet sich die moderne 

Glaubenskrise, der sich nur dann entgegentreten lässt, wenn Theologie als 

anthropologisch gewendet betrieben wird.298  Rahner stellt die These auf, 

„daß [sic] die dogmatische Theologie heute theologische Anthropologie sein muss, 

daß [sic] eine solche anthropozentrische Wendung notwendig und fruchtbar ist.“299 

 

Nun zeigt die anthropologische Methode, die er vorschlägt und anwendet, in ihrem 

Ansatz eine Eigenheit auf, die er selbst die „transzendental-anthropologische 

Methode in der Theologie“300 nennt. Es handelt sich um ein Unterscheiden, das man 

in der Erfahrung des Menschen zwischen einem a priori und einem a posteriori 

ausmachen muss. Mit aposteriorischen Erfahrungen sind menschliche Erfahrungen 

gemeint, welche erworben wurden und darüber hinaus kategorial, reflektiert und 

 
295 Zu der Rahnerschen theologischen Laufbahn entstehenden Sachprobleme und Fragestellungen. 

Vgl. HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 26. 
296 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, 58. 
297 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner; Eine Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

i.Br.-Basel-Wien 1978. 
298 Vgl. GIBELLINI, ROSINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995. 
299 Vgl. RAHNER, KARL, Theologie und Anthropologie. In: Schriften zu Theologie VIII, 43. 
300 DERS., Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gespräch mit und über Karl Rahner. Aus 

Anlaß seines 70. Geburtstags. In: Herder-Korrespondenz 28 (1974), 77-92.  

 



142 

 

thematisiert sowie in verschiedener Weise klassifizierbar sind. Demgegenüber sind 

apriorische Erfahrungen solche, die nicht erst erworben werden, sondern schon 

immer mit der menschlichen Existenz gegeben sind und sich als transzendental 

erweisen.301 

In diesem Kontext sind menschliche Erfahrungen in unreflexiver und athematischer 

Weise gegeben. Die transzendentalen Erfahrungen allein ermöglichen die 

Erkenntnis kategorialer Wirklichkeit, wie die Erkenntnis und das Handeln. Darüber 

hinaus ermöglicht nicht die transzendentale Erfahrung Erkenntnis von 

Wirklichkeit, sondern die Transzendentalität des Menschen. Die transzendentale 

Erfahrung ist im strengen Sinne eine Mit-Erfahrung an der Wirklichkeitserkenntnis, 

d.h. die transzendentale Erfahrung wird ermöglicht von der Wirklichkeit und die 

Transzendentalität ermöglicht Wirklichkeitserkenntnis. Transzendental in diesem 

Kontext meint „die Bedingung der Möglichkeit“302 der Erkenntnis, des Handelns 

und der übrigen menschlichen Erfahrungen, bzw. die Bedingung der Möglichkeit 

kategorialer Erfahrung. Die menschlichen Erfahrungen haben aposteriorischen und 

kategorialen Inhalt, während die Bedingung der Möglichkeit dieser Erfahrungen 

die a priori anwesende und transzendentale Dimension ist. Sie ist nur 

Möglichkeitsbedingung, nicht Gegenstand selbst. Dies stellt die Struktur des 

endlichen Geistes in der Welt dar.  

Der Mensch macht verschiedene Erfahrungen in der Welt, die ihm vielfältig, 

mannigfaltig und kategorial erscheinen. Die Erfahrung des Menschen ist jedoch 

nicht allein Erfahrung von diesem und jenem sowie eine in ihren Inhalten klar 

umschriebene Erfahrung, sondern ist auch gleichzeitig die Erfahrung der 

Endlichkeit, die auf einen unendlichen Horizont verweist. Die transzendentale 

Ebene der menschlichen Erfahrung verweist „von der Offenheit des endlichen 

Geistes auf das Unendliche hin.“303 In diesem Kontext scheint es wichtig zu sein, 

 
301 Vgl. GIBELLINI, ROSINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 220. 
302 DERS., Grundkurs des Glaubens; Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg u.a. 1976, 

31. „Mitbewußtsein des erkennenden Subjekts und seine Entschränktheit auf die unbegrenzte Weite 

aller möglichen Wirklichkeit nennen wir die transzendentale Erfahrung. Sie ist eine Erfahrung, weil 

[…] Bedingung der Möglichkeit jedweder konkreten Erfahrung irgendeines beliebigen 

Gegenstandes ist.“ 
303 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner; Eine Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

i.Br.-Basel-Wien 1978, 42. 



143 

 

zu betonen, dass Transzendentalität nicht Transzendenz ist, sondern die apriorische 

Struktur des endlichen und menschlichen Geistes in der Welt als radikale Offenheit 

auf Transzendenz. Die Transzendentalität ist bei Rahner als Möglichkeit der 

menschlichen Erfahrung in ihrer kategorialen Vielfalt gedacht. Während die 

Transzendenz eine notwendige Bestimmung des Gottesbegriffs ist, ist die 

Transzendentalität die apriorische Struktur und dynamische Ausrichtung des 

menschlichen Geistes auf das Unendliche, der Verständnishorizont, in den sich die 

verschiedenen Erfahrungen einschreiben.304 Das bedeutet, Transzendenz 

bezeichnet nicht die Wirklichkeit, sondern ist eine notwendige Bestimmung des 

Gottesbegriffs. Die Transzendentalität als ursprüngliche Erfahrung begleitet alle 

anderen Erfahrungen. Sie allein ermöglicht die vielfältigen Erfahrungen des 

alltäglichen Lebens. Rahner erläutert in seinem Aufsatz Gotteserfahrung, dass die 

transzendentale Ursprungserfahrung die kategorialen Erfahrungen des alltäglichen 

Lebens umfasst.305 Daraus folgt der Grund, weshalb für Rahner der Mensch als das 

Wesen der Transzendenz gedacht ist.  

„Indem er die Möglichkeit eines bloß endlichen Fragehorizontes setzt, ist diese 

Möglichkeit schon wieder überholt, erweist sich der Mensch als das Wesen eines 

unendlichen Horizontes. Indem er seine Endlichkeit radikal erfährt, greift er über 

diese Endlichkeit hinaus, erfährt er sich als Wesen der Transzendenz, als Geist.“306 

 

Rahner geht also davon aus, dass anstatt von den Beweisen für die Existenz Gottes, 

die von außen an den Menschen herangetragen werden können, eher von einem 

Ausgangspunkt des Gottdenkens gesprochen werden muss, der nicht kosmologisch, 

sondern anthropologisch verortet ist.307 D.h. von innen her mit den transzendentalen 

 
304 Rahner nennt das, was hier als Transzendentalität beschreibst, schon auch Transzendenz. 
305 DERS., Gotteserfahrung heute, in Schriften zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970, 79-127. „So 

könnte man noch lange fortfahren und man müsste noch viel konkreter werden, könnte nicht in 

einem Sich-Verlieren in die Einzelheiten der äußeren Welt, sondern in jener einfachen Dichte letzter 

und doch überall im Alltag gegeben Erfahrung, in dem der Mensch immer, mit dem Sandkörnern 

des Strandes beschäftigt, am Rand des unendlichen Meeres des Geheimnisses wohnt.“ 
306 DERS., Grundkurs des Glaubens; Einführung in den Begriff des Christentums, 42. 
307 Ebd., 79. „Wir brauchen hier die üblichen Gottesbeweise der Schultheologie und der christlichen 

Schulphilosophie im Einzelnen nicht zu behandeln. Wir brauchen also nicht von einem 

kosmologischen oder theologischen oder kinesiologischen oder axiologischen oder deontologischen 

oder noetischen oder moralischen Gottesbeweis zu sprechen. Alle diese Beweise nennen ja nur 

bestimmte Wirklichkeiten kategorialer Art in der menschlichen Erfahrung und stellen diese 

ausdrücklich in den Raum jener menschlichen Transzendenz, innerhalb derer sie als solche 

überhaupt nur verstanden werden können, führen gewissermaßen alle diese Wirklichkeiten 

kategorialer Art und die Akte ihrer Erkenntnis auf die gemeinsame Bedingung der Möglichkeit 

 



144 

 

Erfahrungen des Menschen gedacht und durch kategoriale Erfahrungen begleitet 

wird.308 Der Erkenntnisgrund Gottes ist in diesem Sinne nicht die transzendentale 

Erfahrung, sondern die streng reziproke Gegebenheit von transzendentaler und 

kategorialer Selbstmitteilung. 

Es geht hier um die Methode Rahners, die immer einen anthropologischen Zugang 

zu den theologischen Problemen aufweist und stets die Möglichkeitsbedingung der 

Theologie berücksichtigen will. Diese Methode ist als transzendental-

anthropologische Methode gekennzeichnet, welche ihre tiefste Anwendung in der 

Lehre von Rahners übernatürlichem Existenzial findet. 

 

  

 
solcher Erkenntnis und solcher Wirklichkeit in einem zurück. Und insofern können die 

verschiedenen Gottesbeweise eigentlich nur den einen Gottesbeweis von den verschiedenen 

Absprungrampen derselben transzendentalen Erfahrung aus deutlich machen.“ Hier ist umstritten, 

ob Rahner überhaupt von Beweismöglichkeiten für die Existenz Gottes ausgeht. 
308 DERS., Theologische Reflexionen über die Säkularisierung und über den Atheismus. In: Schriften 

zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970, 177-196. „Die alten Gottesbeweise waren in der Art, wie sie 

vorgetragen wurden, von sehr merkwürdiger Art. Auf der einen Seite präsentieren sie sich so, als 

wollten sie einem Menschen etwas beweisen, von dem er noch nie etwas gehört hatte. Sie taten als 

es sich bei Gott und seiner Erkenntnis um einen Sachverhalt handle, der in einer ähnlichen Weise 

von außen an den Menschen herangetragen werde, wie etwa Existenz eines fernen Landes, das der 

Hörer noch nie bereist hat. Die Beweise dachten eigentlich nie daran, dass der Gegenstand, um DEN 

es sich handelt, entsprechend seineR Eigenart und deM menschlichen geistigen Vermögen der 

Freiheit und Erkenntnis immer schon in einer unthematischeN Weise im Hörenden gegeben und 

unter Umständen auch in Freiheit schon bejaht war, es sich also bei diesen Gottesbeweisen darum 

handelt, daSs transzendental, implizit und unthematisch immer schon Gewußte in begrifflicher 

Aussage zu objektivieren, nicht aber rein von außen zum ersten Mal zu indoktrinieren.“ 



145 

 

2. Transzendentale Erfahrung bei Karl Rahner 

 

Nahezu selbstverständlich ist unsere heutige Kenntnis über den Menschen weit 

umfangreicher als früher. Und dennoch bleibt die Frage ungeklärt: Wer oder was 

ist der Mensch? Jüngste Veröffentlichungen im populären und wissenschaftlichen 

Betrieb bezeugen dies, insbesondere seit Richard David Prechts Werk Wer bin ich 

– und wenn ja, wie viele?309 Die Frage nach dem Menschen ist somit noch lange 

nach Immanuel Kant aktuell. Kant war es, der die philosophische Frage des 

Menschen nach sich selbst auf den Punkt brachte. Des Weiteren waren nach Kant 

einige Philosophen und Theologen um die Beantwortung dieser oder ähnlich 

gerichteter Fragen bemüht.310   

Die vier grundlegenden Fragen, die Kant in diesem Zusammenhang gestellt hat, 

wurden von ihm so strukturiert, dass die Antworten mit der letzten Frage in 

Abhängigkeit stehen. Dies bedeutet, dass mögliche Antworten auf die ersten drei 

Fragen „Was kann ich wissen?, Was soll ich tun? und Was kann ich hoffen?“ erst 

nach der Antwort auf die Frage „Was ist der Mensch?“ gefunden werden können.311 

Innerhalb der Philosophie beschäftigt sich maßgeblich die Anthropologie mit der 

Lehre und Wissenschaft vom Menschen. Sie untersucht und reflektiert 

nachvollziehbare Aussagen über die Bedingungen, die Möglichkeiten, die 

Eigenschaften und bestimmte Aspekte des Menschseins.312 In diesem Kontext ist 

es für die Theologie interessant, Stellung zu beziehen, inwiefern der Mensch in der 

Lage ist, in einer Beziehung zu einem Gott zu stehen. Als einer der wichtigsten 

katholischen Theologen hat Rahner sich dieser Frage angenommen und seine 

Theologie von der Beantwortung dieser Fragen abhängig gemacht, um so 

Anthropologie theologisch betreiben zu können. Seit Rahners Bemühungen wurde 

das Feld der theologischen Anthropologie innerhalb der systematischen Theologie 

 
309 Vgl. PRECHT, RICHARD DAVID, Wer bin ich – und wenn ja wie viele?, München 2007. 
310 Obwohl Philosophen und Theologen schon früher versucht haben, darauf eine Antwort zu geben, 

entstand der Name einer ‚Lehre von der menschlichen Natur‘ im speziellen Sinn erst zwischen dem 

16. und 18. Jahrhundert. Vgl. Dierkes, Hans, Philosophische Anthropologie, Stuttgart 2010, 5. 
311 Vgl. WEISCHEDEL, WILHELM (Hg.), Immanuel Kant, Werke in sechs Bänden. Bd. 3: Schriften 

zur Metaphysik und Logik, Darmstadt 1956, 448. 
312 Vgl. DIERKES, HANS, Philosophische Anthropologie, Stuttgart 2010, 8. 



146 

 

in einer bestimmten Art und Weise geöffnet. Das Besondere bei ihm ist, dass er die 

Reflektion auf den Menschen zum Ausgangspunkt theologischer Rede macht. Es 

geht bei ihm um mehr als theologische Anthropologie, nämlich um die Einheit von 

Theologie und Anthropologie. 

Aus Anlass seines siebzigsten Geburtstags erschien Rahners Aufsatz Die Gnade als 

Mitte der menschlichen Existenz, in dem er seine Theologie als eine transzendentale 

Anthropologie bestätigt sah.313 Er nahm hier neben der oben genannten vierten 

Frage Kants auch dessen Ansätze der Transzendentalphilosophie auf. Auf den 

folgenden Seiten soll beantwortet werden, inwieweit Rahners Theologie als 

transzendentale Anthropologie oder transzendentale Theologie zu thematisieren 

ist.314 Wie betrieb er seine theologische Anthropologie und auf welche Probleme 

hat er sich konzentriert? Mit welcher Methode hat er sie gelöst? Es muss also 

untersucht werden, welche zentrale Prämissen und Argumente für die gestellten 

Fragen analytisch aufgezeigt werden können.   

Um die Spannung dieser Fragen zu lösen, werden nun die wichtigsten Stichwörter 

seiner Theologie sowie die wichtigsten Kennzeichen des Menschen in Rahners 

Werk extrahiert. Die transzendentale und anthropologische Methode sind 

Grundbegriffe für Rahner, welche die Ideen der transzendentalen Erfahrung und 

des übernatürlichen Existentials aufschließen.315 Rahner nimmt sowohl spezifische 

Terminologien von Kant als auch Ideen von Heidegger auf, geht aber in seinem 

Ansatz weiter und schafft das, was dann bei ihm unter den Begriffen 

transzendentale Erfahrung und übernatürliches Existential zu verstehen ist. Es 

ergibt sich demnach eine terminologische Erweiterung bzw. Neudeutung des 

Begriffs. Bevor auf die Terminologien Kants und Heideggers, die in Rahners 

Theologie eine große Bedeutung haben, eingegangen wird, soll noch auf den 

theologischen Einfluss von Maurice Blondel verwiesen werden: Obwohl der 

 
313 Vgl. RAHNER, KARL, Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gespräch mit und über Karl 

Rahner aus Anlaß seines 70. Geburtstags. In: Herder-Korrespondenz 28 (1974) 77-92. „Die 

transzendentale Anthropologie charakterisiert meine Theologie richtig.“  
314 Vgl. RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, München 1997, 22. „Rahners 

Denken wird heute fast allgemein unter dem Stichwort ‚transzendentale Theologie‘ geführt.“ 
315 Vgl. GIBELLINI, ROSINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 222. 

„Die transzendentale anthropologische Methode findet ihre tiefste und zugleich geniale Anwendung 

in der Lehre Rahners vom ‚übernatürlichen Existential‘“.  

 



147 

 

Einfluss Blondels auf Rahner nicht mit Sicherheit ausgesagt werden kann,316 so war 

dieser doch für den französischen Sprachraum und so auch für Blondel selbst und 

die katholische Theologie richtungsweisend. Seine Dissertation L‘Action317 wurde 

als bedeutendstes Buch für die Neuformierung der Theologie bezeichnet.318 Das 

Hauptproblem von Blondels Auseinandersetzung war der Extrinsezismus. Das 

Verständnis der göttlichen Offenbarung wurde bislang durch die neuscholastische 

Methode betrieben, die von oben interpretierte und so den dogmatisch-

lehramtlichen Formulierungen folgte. Blondel hat die Frage nach äußeren 

Beweisen, wie etwa Wunder und Weissagungen, in ein Verhältnis mit der 

menschlichen Vernunft gesetzt und die Frage nach göttlicher Offenbarung 

grundlegend neu gestellt. Ob überhaupt im Falle solcher geschichtlichen 

Promulgationen der Offenbarungsinhalte auf den menschlichen Geist eine konkrete 

Beziehung zwischen Gott und Mensch bestehen kann, war Blondels Frage. Er 

versuchte als Erster, diese radikalen Fragestellungen aus der transzendentalen oder 

anthropologischen Perspektive zu beantworten. Die Besonderheit seines Ansatzes 

zeigt sich dabei sowohl in der strengen Methode des philosophischen Beweises für 

die grundlegende Angewiesenheit des Menschen auf eine Offenbarung als auch in 

der rein phänomenologischen Weise der Beweisführung ohne jede Anleihe einer 

Metaphysik.319 Die transzendentale Perspektive bei Blondel als ein Weg für die 

theologische Verkündigung fand schließlich Zustimmung im darauffolgenden 

Rahnerschen Denken.320 

 
316 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, 20.  Weil „wie aus seiner Lektüreliste 

für 1932-33 hervorgeht, hat Rahner aber Blondels Le Probleme de la Philosophie catholigue (1932) 

gelesen.“ 
317 Vgl. BLONDEL, MAURICE, Die Aktion: Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft 

der Praktik, Freiburg 1965.  
318 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, 18. „Le Action wird man als das 

wichtigste philosophische Werk für den Neuaufbruch der katholischen Theologie im 20. Jahrhundert 

ansehen dürfen.“ 
319 Vgl. HENRICH, PETER, Maurice Blondel (1861-1949) und die „Philosophie der Aktion“. In: 

GORETH SJ/EMERICH, NEIDL/WALTER M., PFLIGERSDORFFER/GEORG (Hg.), Christliche Philosophie 

im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Neue Ansätze im 19. Jahrhundert, Graz i.Br. 

– Wien – Köln 1987, 543-584. 
320 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, 18. „Was dieses Buch im Vergleich 

auch zu späteren Bemühungen um die anthropologische Vermittlung des Glaubens auszeichnet, ist 

die methodische Strenge der philosophischen Argumentation für die radikale Angewiesenheit des 

Menschen auf eine Offenbarung, die nicht weniger streng als schlechthin ungeschuldet anerkannt 

wird. Besonders bemerkenswert ist der rein phänomenologische Duktus der Beweisführung ohne 

jede Anleihe bei einer Metaphysik.“ 



148 

 

Die folgenden Terminologien sind für ein Verständnis der gesamten Theologie 

Rahners von zentraler Bedeutung und sollen nun erläutert werden: transzendentale 

Methode, transzendental-anthropologische Fragestellung, transzendentale 

Erfahrung, transzendentale Reflexion, transzendentale Reduktion, transzendentales 

Subjekt, transzendentale Struktur, transzendentale Theologie sowie transzendentale 

Anthropologie, Transzendentalität des Menschen und Transzendenz.  

Diese Fachtermini sind Ausdrücke, die Rahner in seinem Werk zur Erläuterung 

seines Denkens geäußert hat. Um das Verständnis zunächst in Bezug auf das Wort 

„transzendental“ bei Rahner zu verstehen, ist nach der Herkunft des Ausdrucks vor 

allem in den unterschiedlichen Bedeutungen bei Kant und Rahner zu fragen. Der 

Ausdruck unterliegt seit Kant einer gewissen Dynamik bzw. einer flexiblen 

Bedeutungsvarietät. Was jedoch meint Rahner mit transzendentaler Erfahrung? 

Warum hat er sie im Rahmen des übernatürlichen Existentials ausgelegt? Wie lässt 

sich das übernatürliche Existential als ungeschaffene Gnade bezeichnen? Dies sind 

Fragen, welche im Folgenden beantwortet werden sollen. 

 

2.1. Transzendental 
 

Der Ausdruck transzendental ist vom lateinischen Begriff transcendere hergeleitet 

und bedeutet überschreiten, übersteigen.321 Obwohl der Begriff transzendental in 

der klassischen Metaphysik als System, das vom Seienden aus zum Wesen und Sein 

reicht? führt?, verstanden wurde, ist er von Immanuel Kant im Gegensatz dazu 

geprägt als ‚Bedingung der Möglichkeit‘ der Erkenntnis von Gegenständen 

überhaupt.322 In seiner Philosophie ist also aufgezeigt worden, dass „das Objekt 

nicht als ein Ding an sich, sondern als vom Subjekt interpretierte Erscheinung“ und 

 
321 Vgl. MARQUARDT, MANFRED/VOIGT, CHRISTOF, Wörterbuch Latein für Philosophie und 

Theologie, WBG 2009, 186. 
322 Vgl. VORGRIMLER, HERBERT, Neues Theologisches Wörterbuch, Freiburg 2008, 637. 

 



149 

 

als etwas, das schlechterdings nicht überschreitbar berücksichtigt werden soll, 

erscheint.323 

Kant differenzierte als Erster durch die Unterscheidung zwischen einer allgemeinen  

Erfahrungswelt und einer nicht-sinnlichen Erfahrung auf der Ebene des Sichtbar-

Materiellen und des Unsichtbar-Ideellen.324 Das bedeutet der Begriff 

transzendental, der als ein Ausdruck für das Wesen und die Wirklichkeit vor aller 

Transzendentalphilosophie eingesetzt wurde und der in der Philosophie Kants als 

Hinweis auf das Nicht-Kongruieren unserer Erkenntnis und der Gegenstände 

verwendet wird. Transzendental ist somit bei Kant nicht etwas, das als unsere 

Erkenntnis aus dem Wesen des Gegenstandes resultiert, sondern die Voraussetzung 

dafür, dass Erkenntnis möglich ist. Mit anderen Worten: Kant ist der Meinung, dass 

menschliche Erkenntnis nicht nur aus der rein passiven Wahrnehmung eines 

Objekts resultiert, sondern immer auch zugleich im Zusammenspiel mit einem 

aktiven erkennenden Subjekt geschieht. Wenn der Mensch erkennt, stößt er nie auf 

die reine Wirklichkeit, das oft zitierte Ding an sich; der Mensch lässt immer auch 

einen subjektiven Moment in die jeweilige Erkenntnis einfließen. Kant 

argumentiert weiter: Dieses subjektive Moment der Erkenntnis ist nun aber nicht 

das Resultat von Erkenntnissen oder Erfahrungen überhaupt, sondern etwas, das 

immer schon im Menschen vorhanden ist. Es ist laut Kants Terminologie a priori 

gegeben, also vor aller Erfahrung. Aufgrund dieser vorgegebenen 

Erkenntnisstrukturen, den Kategorien, nimmt der Mensch stets zusätzlich etwas 

wahr. So gibt es für den Menschen keine an sich objektiven Gegenstände, sondern 

etwas, das im Denken und Urteilen transzendiert wird. Der Mensch hat folglich eine 

eigene und so nicht objektive Wahrnehmung. Dinge an sich kann er nie erfassen, er 

kann nicht anders erkennen als in seinem kategorial funktionierenden 

Erkenntnisapparat. Von hier aus führt Kant den Ausdruck transzendental ein.325 

 
323 Vgl. VON STOSCH, KLAUS, Transzendentaler Kritizismus und Wahrheitsfrage, https://kw.uni-

paderborn.de/fileadmin/fakultaet/Institute/kaththeologie/Systematische_Theologie/Prof._Dr._Klau

s_von_Stosch/Publikationen/3._Artikel_Articles/12._Kant.pdf 
324 Vgl. HORN, FRIEDRICH WILHELM/ NÜSSEL, FRIEDRICKE, Taschenlexikon Religion und 

Theologie, Göttingen 2008, Band 2: G-N, „Immanenz und Transzendenz“, 535.  
325 WEISCHEDEL, WILHELM (Hg.), Immanuel Kant, Werke in sechs Bänden. Bd. 2. Darmstadt 1956, 

63. „Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenständen, sofern diese 

a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt.“  



150 

 

Kant geht weiter davon aus, dass diese Art menschlicher Erkenntnis a priori und 

somit allgemein gültig für alle Menschen gleich ist. Andernfalls wären empirische 

Forschungen von Menschen unerklärlich. Aus diesem Grund ist der Ausdruck 

transzendental nach Kant bei allen Menschen notwendig gleich und damit 

unausweichlich und apriorisch vorgegeben. Weger nennt dieses a priori 

menschlicher Erkenntnis, das in gleicher Weise für alle Menschen gilt, die 

horizontale Stoßrichtung. Weil so empirische Forschungen von allen Personen als 

richtig anerkannt werden können.326 

Lässt sich jedoch der Ausdruck transzendental im Sinne Kants terminologisch 

identisch im Werk Rahners finden? Was leitet er aus Kants Terminologie für seine 

transzendentale Methode ab?  

Rahner baut zunächst auf die notwendig-unausweichliche und apriorische 

Erkenntnis horizontaler Stoßrichtung nach Weger auf und nutzt sie für seine 

transzendentale Methode. Darüber hinaus argumentiert Rahner im Gefolge Maurice 

Blondels neben der genannten horizontalen Stoßrichtung für einen weiteren Aspekt: 

die vertikale Stoßrichtung. Die vertikale Stoßrichtung bedeutet laut Weger, dass der 

Mensch in der Lage ist, die Möglichkeit (metaphysischer) Gotteserkenntnis zu 

bejahen.327 

Rahner ist der Meinung, dass der Mensch als transzendentales Subjekt sowohl nach 

seinen geschichtlichen Bedingungen gefragt wird, die wechseln und sich ändern, 

als auch eben nach jenen unausweichlichen Strukturen. Diese Strukturen sind seiner 

Meinung nach etwas, die, sofern abwesend, der Mensch in seinen geistigen 

Vollzügen nicht zu verstehen wäre. 

Rahner ist damit der Ansicht, dass er in seinem Begriff transzendental auch einen 

objektiven Aspekt aussagen kann.328 Das ist aus Wegers Sicht jedoch etwas, das 

 
326 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

1978, 29. 
327 Ebd., 30. 
328 Vgl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie, Zürich IX, 1970, 98-99. „Eine transzendentale 

Fragestellung ist somit nicht nur eine Frage zusätzlich zur Frage nach dem ursprünglich und 

aposteriorisch-empirisch auftretenden Gegenstand, sondern in ihr kommt die Erkenntnis des 

ursprünglichen Gegenstandes selbst erst zu ihrem vollen Wesen. Die Erkenntnis des erkennenden 

Subjekts von sich selbst ist immer auch eine Erkenntnis metaphysischer (in einem objektiven Sinn 

transzendentaler) Strukturen des Gegenstandes selbst.“ 

 



151 

 

Kant ausdrücklich ablehnt.329 Deshalb ist das transzendentale Subjekt Rahners mit 

dem transzendentalen Subjekt Kants als nicht identisch zu betrachten.330 Da Rahner 

in seiner Terminologie einen anderen Bedeutungsinhalt nutzt, seine sogenannte 

vertikale Stoßrichtung, bejaht er eine Möglichkeit metaphysischer Erkenntnis und 

so auch die der Gotteserkenntnis. 

Rahner weist hierbei ausdrücklich darauf hin, dass die transzendentale 

Fragestellung nicht nur ‚die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit‘ des 

Subjekts von Erkennen und Handeln ist. Es gibt vielmehr in diesem Ausdruck 

immer auch die nach oben gerichtete, also vertikale Stoßrichtung: ein Übersteigen 

aller Kategorien Kants.331 Obwohl Rahner Kants Anliegen der Kritik der reinen 

Vernunft als grundsätzliche Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit ernst 

nimmt, lässt er in seinem Begriff des Transzendentalen etwas einfließen. Er 

versucht damit, die oft vorgeworfene zerstörende Wirkung der 

Transzendentalphilosophie durch die vertikale Stoßrichtung zu entstören und 

gewissermaßen zu neutralisieren.332 

Rahner weist weiter darauf hin, dass wenn alle Erkenntnis transzendental ist, d.h 

wenn die transzendental vorgegebene Bedingung der Möglichkeit bei allen 

Menschen gegeben ist und wenn eben auch die vertikale Stoßrichtung gegeben ist, 

erst dann lässt sich ausdrücklich von einer Transzendentalität des ganzen Menschen 

sprechen. So meint in diesem Zusammenhang bei Rahner der Begriff 

Transzendentalität des Menschen immer auch „Offenheit des Menschen gegenüber 

 
329 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

1978, 31. 
330 Vgl. RAHNER, KARL, „Einheit von Geist und Materie“, „Theologie und Anthropologie“. In beiden 

Artikel findet man eine große Nähe zu Kants Begriff. Entscheidend ist eher, dass Rahner dafür 

argumentiert, dass die transzendentale Subjektivität zugeschickt ist und nicht aus sich selbst 

erwächst. 
331 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

1978, 32. 
332 Vgl. FRANZ, ALBERT/BAUM, WOLFGANG/KREUTZER, KARSTEN (Hg.), Lexikon philosophischer 

Grundbegriffe der Theologie, Freiburg 2007, 415. „Als Möglichkeitsbedingungen der Erkenntnis 

gelten Kant die transzendentalen Anschauungsformen Raum und Zeit, Welt und Gott. In ihrer 

transzendentalen Funktion, d.h. als bloße Möglichkeitsbedingungen von Erkenntnis, sind sie 

lediglich regulative Ideen der Vernunft, die diese notwendigerweise denken muss, um überhaupt 

etwas erkennen zu können. Aus dieser regulativen Funktion folgt allerdings keine objektive Realität. 

scheint damit das Ende von Theologie zu bedeuten.“  

 



152 

 

dem, was er das ‚Geheimnis‘ nennt.“333 Die Transzendentalität des Menschen aber 

lässt sich wiederum nur in der transzendentalen Erfahrung verstehen. 

 

2.2. Transzendentale Erfahrung 
 

Transzendentale Erfahrung besitzt im Denken Rahners eine große Wichtigkeit. Er 

stellt sich demnach die grundlegende Frage nach menschlicher Erfahrung und ihrer 

Bedeutung. Er versucht, mit einer präzisen Analyse menschlicher Erfahrung einen 

neuen Weg der Theologie zu beschreiten: Aufgrund des Ausgangs seiner Theologie 

von der menschlichen Erfahrung gehen viele Theologen davon aus, dass Rahner 

eine transzendental-anthropologische Methode genutzt habe.334 Dies hat Rahner 

selbst bestätigt.335 Da Rahner insgesamt bestimmte theologische Aussagen mit der 

Selbsterfahrung des modernen Mensch konfrontiert, ist er in der Lage, christliche 

Glaubensaussagen neu zu entfalten. Hier ist zu betonen, dass ihm die Kombination 

des Transzendentalen mit der Erfahrung in seinem Denken die Möglichkeit bietet, 

neue Wege und neue Methoden zu nutzen. Insoweit wird behauptet, dass die 

transzendentale Erfahrung des Menschen sowohl Ansatzpunkt der Theologie als 

auch Ausgangspunkt bestimmter Einzelprobleme ist.336 Obwohl die 

transzendentale Erfahrung, die in seinem Denken unter anderer Anschauungsweise 

mit seinem übernatürlichen Existential und der ungeschaffenen Gnade 

gleichgesetzt wurde, was man aber in Frage stellen kann.337 Denn die Erfahrung ist 

Mit-Erfahrung eines Formalobjektes in der Welterkenntnis. Weil diese Mit-

Erfahrung nicht selbst gesetzt ist, ist sie gnadenhaft. Weil ihr Formalobjekt Gott ist, 

ist sie übernatürlich. Das übernatürliche Existential ist demnach nicht die 

 
333 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einführung in sein theologisches Denken, 32. 
334 Ebd., 24. Vgl. auch GIBELLINI, ROSINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, 218. 
335 Vgl. RAHNER, KARL, Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gespräch mit und über Karl 

Rahner. Aus Anlaß seines 70. Geburtstags. 77-92. „Die transzendentale Anthropologie 

charakterisiert meine Theologie richtig.“ 
336 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner, 22. „Was oder wie erfährt sich der Mensch, wenn er 

dieses oder jenes tut? Das wird ein Ansatzpunkt der Theologie Rahners, sowohl als immer 

wiederkehrende Frage wie auch als Ausgangpunkt zur Abhandlung bestimmter Einzelprobleme.“ 
337 Ebd. 79. „Bei aller Vielfalt und Bereite theologischer Gedanken bildet dieser Begriff „des 

übernatürlichen Existentials“ den Zentralbegriff der Rahnerschen Theologie, weil er, wenn auch 

unter anderem Aspekt, mit den transzendentalen Erfahrungen identisch ist.“ 



153 

 

transzendentale Erfahrung, sondern ontologische Voraussetzung des 

Erfahrenkönnens. Die Gnade ist ihrerseits nicht identisch mit dem übernatürlichen 

Existential, sondern dessen Möglichkeitsbedingung. 

Was aber meint Rahner mit transzendentaler Erfahrung? Transzendentale 

Erfahrung ist nach Rahner etwas, das immer schon gegeben ist und unsere 

Erfahrungen erst ermöglicht. Auch wenn wir sie oft nicht berücksichtigen wollen 

oder nicht erkennen, lässt sich diese Fähigkeit der transzendentalen Erfahrung nicht 

abstellen oder ablegen. Sie ist somit eine Wirklichkeit, die zum Menschsein gehört 

und das eigentliche Menschsein ausmacht. Sie ist aber zugleich von vornherein 

unsagbar und uneinholbar. Hierzu Rahner selbst: 

„Was Freude, Angst, Treue, Liebe, Vertrauen und vieles andere mehr, was 

logisches Denken und verantwortliche Entscheidung ist, das hat der Mensch schon 

erfahren, bevor er darauf reflektiert und zu sagen versucht, was das ist, was er 

schon immer erlebt und erfährt. Ja, die reflektierende Aussage kann falsch sein 

oder unzulänglich: es kann jemand echte personale Liebe in radikaler 

Verantwortung und Treue vollziehen und erfahren, der sehr falsches? darüber sagt, 

wenn er gefragt wird, was dabei eigentlich geschieht; anderseits kann einer, durch 

Indoktrination von außen belehrt, vielleicht sehr Gescheites und Richtiges darüber 

sagen, der eigentlich davon noch nichts oder kaum etwas wirklich erfahren hat.“338  

 

Um die transzendentale Erfahrung zu veranschaulichen und das Transzendentale 

jedes Menschen zu verstehen, nennt Rahner folgende Beispiele: Dass der Mensch 

logisch denken kann, ohne sich ausdrücklich der Tatsache bewusst zu sein, dass er 

logisch denkt; dass der Mensch lieben kann, ohne ausdrücklich reflektiert zu haben, 

was Liebe ist; dass der Mensch die Wahrheit suchen, sich ängstigen, sich 

langweilen kann, ohne sich hierbei ausdrücklich bewusst zu sein, dass er so handelt 

und ohne genau äußern zu können, was er in dieser Situation macht – alles Beispiele 

dafür, dass der Mensch sich der transzendentalen Erfahrung nicht bewusst sein 

muss. Gerade aus diesem Grund ist Rahner zufolge die transzendentale Erfahrung 

als Mit-Erfahrung zu verstehen. So bezeichnet Rahner jenes als das in kategorialer 

Erfahrung Mitgegebene des Menschen und betrachtet es als den Verstehenshorizont 

 
338 Vgl. RAHNER, KARL, Gotteserfahrung Heute. In: Schriften zur Theologie, Bd. IX, 1970, 163. 

 



154 

 

vor dem – sei der Verstehenshorizont unbewusst und unbemerkt oder explizit 

bewusst – die konkreten Ereignisse und Gegenstände des Lebens erkannt werden.339  

Um das verborgene Bewusstsein des Menschen aufzuzeigen, kann der Kinobesuch 

als gutes Beispiel dienen. Im Kino geschieht etwas, doch der Mensch, der in einen 

Kinofilm versunken ist, ist sich dessen nicht mehr ausdrücklich bewusst, dass alles 

das, was der Besucher hört und wahrnimmt, nur auf der Leinwand abgespielt wird. 

Das Licht ist aus dem gleichen Grund ein möglicher Vergleich. Obwohl wir ohne 

Licht nicht sehen können, denken wir dennoch im Alltag nicht daran, dass es das 

Licht gibt, mit dem wir die Gegenstände unserer Welt erblicken. Das Licht ist 

gewissermaßen die Bedingung der Möglichkeit. In der transzendentalen Erfahrung 

erfahren wir die Möglichkeitsbedingung von Erkenntnis, nämlich das Subjekt in 

seinem Transzendenzvollzug auf das Sein hin. 

Rahner ist der Meinung, dass es Dinge gibt, die für den Menschen die 

Voraussetzung für sein Leben sind. Die transzendentalen Erkenntnisbedingungen 

sind immer schon gegeben. Der Mensch braucht sie nicht, aber ohne sie wäre er 

kein Mensch. Dass der Mensch ohne diese Eigenschaft nicht gedacht werden kann, 

nennt Rahner dann das Existential. Nur wenn der Mensch nach der Bedingung der 

Möglichkeit fragt – nur wenn er nachdenkt und nur wenn er sich reflektiert – 

versteht er sich und die Bedingung der Möglichkeit. Obwohl dieses Verstehen nie 

völlig reflektiert und aussagbar sein kann, weiß der Mensch dennoch, was die 

Begriffe Glück oder Sinn bedeuten. Rahner schreibt hierzu: 

„Ja selbst dort, wo auf diesen transzendentalen Horizont gegenständlicher 

Erkenntnis reflektiert wird, wo er also thematisiert, begrifflich vorgestellt, genannt 

und so selbst zum ausdrücklichen Gegenstand des Erkennens gemacht wird, 

geschieht dies nochmals in Kraft eben dieses Horizontes, der als solcher nochmals 

unthematisch gegeben sein muss.“340 

Aus meiner Analyse transzendentaler Erfahrung ergibt sich, dass in der 

Terminologie Rahners transzendental „eine apriorische Struktur menschlichen 

 
339 DERS., Grundkurs des Glaubens, 42. „Die transzendentale Erfahrung ist die Erfahrung der 

Transzendenz, in welcher Erfahrung die Struktur des Subjekts und damit auch die letzte Struktur 

aller denkbaren Gegenstände der Erkenntnis in einem und in Identität gegeben ist.“ 
340 Vgl. RAHNER, KARL, Über die Einheit von Nächsten- und Gottes Liebe. In: Schriften zur 

Theologie Bd. VI, Köln Zürich 1970, 284.  

 



155 

 

Erkennens und Handelns die Bedingung der Möglichkeit des Gleichen ist.“341 

Rahner behauptet die Möglichkeit einer objektiven Wirklichkeits- bzw. 

Gotteserkenntnis.  Darüber hinaus erhält der Begriff „transzendental“ bei Rahner 

„eben nicht nur einen horizontalen, sondern auch einen vertikalen Sinn.“342 

Gemeint ist wahrscheinlich, dass sich das Vertikale nicht auf die materiale, sondern 

auf die formale Erkenntnis bezieht. Obwohl dieses aber nach Rahner für den 

Menschen nicht aussagbar ist, verweist der genannte vertikale Sinn strukturell auf 

die Wirklichkeit als eine immer auch göttliche Wirklichkeit. So erwähnt Rahner die 

Transzendentalität des Menschen schließlich als diejenige, die immer auch seine 

Offenheit meint. Jene Offenheit, die auf das verweist, was er das Geheimnis nennt: 

Die Offenheit, von der das Wovonher als Ermöglichungsgrund und das Woraufhin 

als Ziel abzuleiten sind. Da dieses Wovonher und Woraufhin nach Rahner einer 

objektiven Wirklichkeit entspricht, können beide nicht einfach das Leere, Nichts 

oder nur eine Projektion des Menschen sein.343 Der Mensch ist immer schon auf 

Gott hin ausgerichtet, weil Gott mit dem unbedingten Horizont menschlicher 

Transzendenz identifiziert wird. Weil der Mensch diesen Horizont aber nicht selbst 

setzt, sondern diesen schon vorfindet, ist dessen Wirklichkeit für Rahner im Grunde 

nicht bestreitbar. Insofern geht die Offenheit für Gott, der der Horizont ist, nicht ins 

Leere.  

Dementsprechend ist die transzendentale Erfahrung des Menschen bei Rahner 

Teilhabe und Verwiesenheit auf eine Wirklichkeit, die eben als Gotteserfahrung zu 

verstehen ist. Wenn die transzendentale Erfahrung also der entscheidende Punkt 

zur Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren ist, wenn sie Zeichen des 

Menschseins ist, wenn sie immer schon im Menschen ist, wenn sie auf Wirklichkeit, 

auf Gott als Gotteserfahrung verweist, dann ist Gott auch als Bedingung der 

 
341 Knoepffler, Nokolaus, Der Begriff „transzendental“ bei Karl Rahner. Zur Frage seiner 

Kantischen Herkunft, Innsbruck 1993, 87. 
342 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

1978, 31. 
343 Vgl. RAHNER, KARL, Sämtliche Werke 2, 382. „Gelingt es nun zu zeigen, daß [sic] tatsächlich 

eine Objektivation nur möglich ist in der absoluten Ordnung der Finalität, also nur, wenn unser 

Erkennen als dynamisch-finaler Prozess aufgefaßt wird, in dem dann die Erkenntnisobjekte ‚Ziel‘ 

dieser dynamischen Tendenz werden, so sind alle Vorteile, die die praktische Vernunft bei Kant hat, 

auf die theoretische übertragen, die notwendig bejahten Objekte werden als notwendig angestrebte 

Ziele, als metaphysische Objekte beweisen.“ 

 



156 

 

Möglichkeit oder Voraussetzung unserer Erfahrung zu verstehen. Daraus ergibt 

sich in Rahners Denken ein inneres Verwiesensein des Menschen auf Gott: 

„Diese transzendentale Erfahrung, die immer durch eine kategoriale Erfahrung der 

konkreten, welthaften, raumzeitlichen Einzeldaten unserer Erfahrung (aller, auch 

der sog. ‚profanen‘) vermittelt ist, darf nun nicht als ein neutrales Vermögen 

aufgefaßt werden, durch das unter anderem auch Gott erkannt werden kann. Sie ist 

vielmehr die ursprüngliche Weise der Erkenntnis Gottes, dass die hier gemeinte 

Gotteserkenntnis einfach das Wesen dieser Transzendenz selber ausmacht.“344 

Aber werden so nicht die Inhalte des Offenbarungsglaubens a priori konstruiert? 

Im weiteren Teil der vorliegenden Arbeit findet eine erneute Konfrontation mit 

anderen Kritikern statt, um dieser Frage nachzugehen. 

 

2.3. Karl Rahners transzendental-anthropologische 

Methode 
 

Es wurde die Behauptung aufgestellt, dass Rahners Denken, insbesondere die 

christliche Theologie, in der modernen Zeit entscheidend geprägt hat.345 Dieser 

Prozess ist allerdings nicht erst aufgrund seiner zahlreichen Publikationen oder 

seines wesentlichen Einflusses auf das II. Vatikanische Konzil entstanden, sondern 

wegen der kopernikanischen Wende in der Theologie, die in seiner transzendental-

anthropologischen Methode ihre Entsprechung findet.  

Obwohl Rahner die transzendental-anthropologische Methode nicht explizit in 

einem methodischen Teil seiner Schriften erklärt, sondern implizit entwickelt,346 

hat er dennoch die Bedeutung seiner kritischen Aufnahme und Weiterführung der 

transzendentalen Methode verständlich gemacht: 

„Die Rezeption der transzendentalen Methode bedeutet das Ende der 

‚Neuscholastik‘ im historischen Sinn des Wortes. Nicht als ob durch diese 

Rezeption die Substanz des Erbens der traditionellen Philosophie des Mittelalters 

(vor allem von Thomas von Aquin) als falsch oder unrichtig verworfen würde. 

Davon kann natürlich aus den verschiedensten Gründen keine Rede sein. Aber 

diese transzendentale Wende bedeutet doch nicht bloß die Aufnahme eines neuen 

 
344 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens, 60. 
345 Vgl. RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, 41. „Er [...] hat die Theologie 

insbesondere der zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts nachhaltig beeinflußt.“ 
346 Es gibt schon die methodischen Bemerkungen von Rahner. Man kann z.B. seinen Aufsatz 

„Anthropologie und Theologie“ auch als methodische Grundsatzschrift lesen. 

 



157 

 

einzelnen Lehrstückes in ein sonst gleichbleibendes ‚System‘, sondern eine 

Neukonzeption des Ganzen des ‚Systems‘. Und in diesem Sinn kann man ruhig 

von einem Ende der Neuscholastik sprechen, so wie sie sich seit dem Ende des 19. 

Jahrhunderts verstanden hat. Durch diese „Kehre“ hat die christliche Philosophie 

als erste kirchliche Disziplin jene größere notwendige Dialogfähigkeit gewonnen, 

die das 2. Vatikanum der Kirche als ganzer in allen Bereichen der „Welt“ 

gegenüber zu Aufgabe und Pflicht gemacht hat.“347 

 

Was aber ist mit der transzendentalen Methode gemeint? Und welche Rolle spielt 

sie in Rahners Theologie? Um Rahners Theologie zu verstehen, ist es zunächst 

unverzichtbar, sich dem Instrumentarium bzw. der Methode seines Denkens 

zuzuwenden. Um sein theologisches Denken zu verstehen, ist es wichtig, sein 

methodisches Vorgehen zu kennen. Anderenfalls hätte man schnell einen falschen 

Eindruck von seiner Theologie; wo Rahners methodisches Vorgehen zu wenig 

berücksichtigt wurde, sind zudem Missverständnisse entstanden.348 Daher ist es 

Aufgabe dieses Kapitels, am Verständnis der transzendental-anthropologischen 

Methode, die Theologie Karl Rahners zugänglich zu machen. Die Skizzierung 

seiner Methode wird dabei mit Bezug auf Kant und Maréchal geleistet. Der 

philosophiegeschichtliche Anfang soll hier der Konflikt zwischen Scholastik und 

transzendentaler Philosophie sein. 

In der philosophischen Geschichte wurde berichtet, dass die Philosophie und die 

Metaphysik von Thomas von Aquin und die Kritik der reinen Vernunft von 

Immanuel Kant als unvereinbare Gegensätze erfasst wurden.349 Theologen wie 

Joseph Maréchal versuchten diese Gegensätze so auszuführen, dass der 

transzendentale Ansatz von Kant, durch eine kritische Weiterführung, in einem 

neuen Zugang zu entscheidenden Einsichten von Thomas mündet.350 Rahner ist ein 

Vertreter dieser Strömung, die als transzendentaler Neuthomismus oder als 

 
347 RAHNER, KARL, Transzendentale Methode. Zu einem philosophischen Denkstil in der Theologie. 

In: Vorrede zur englischen Ausgabe von Otto Muck, Trancendental Method, New York 1968.  
348 Vgl. MUCK, OTTO, Thomas – Kant – Marechal: Karl Rahners transzendentale Methode. In: 

SCHÖNDORF, HARALD (Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg 

2005, 31. „[d]ass Missverständnisse bezüglich der Gedanken von K. Rahner ihren Grund darin 

hatten, dass sein methodisches Vorgehen zu wenig berücksichtig wurde.“ 
349 Ebd., 31.  
350 Zum Leben, Denken, Werken und Wirken Joseph Maréchals vgl. LOTZ, JOHANNES B, Joseph 

Maréchal. In: EMERICH, CORETH/WALTER. M. NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche 

Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Wien – Köln 1988, 453-469.  

 



158 

 

deutschsprachige Maréchal-Schule zu bezeichnen ist.351 Rahner findet bei 

Maréchal eine transzendental-philosophische Grundlegung der thomistischen 

Metaphysik. Er entwickelte das Vorgehen von Maréchal dann unter der 

Auswirkung der Phänomenologie Martin Heideggers weiter.352 

Da für das Verständnis der transzendentalen Methode bei Maréchal und Rahner die 

Philosophie Kants wichtig ist, wird diese zunächst in Grundzügen dargestellt.  

 

2.3.1. Der Kopernikanische Ansatz bei Kants Philosophie  

Kant sah sich vor einer philosophischen Schwierigkeit. Das war die 

Herausforderung eines erkenntnistheoretischen und eines weltanschaulichen 

Problems. Das erkenntnistheoretische Problem war das Thema, wie die 

Newton‘schen Gesetze in Bezug auf der empiristischen Kritik David Humes als 

epistemologisches Paradigma noch gültig seien. Nach Hume scheint es, dass wir 

immer ausgehend von Erfahrung zu der Erkenntnis von Ursache und Wirkung 

kommen.353 Die Hume’sche Kritik ist nachvollziehbar, wenn man annimmt, dass 

unsere Erkenntnis von der Wirklichkeit, von einem empiristischen 

Erkenntnismodell, her begriffen werden soll.  

 
351 MUCK, OTTO, Die deutschsprachige Marechal-Schule – Transzendentalphilosophie als 

Metaphysik: J. B. Lotz, K. Rahner, W. Brugger, E. Coreth u. a. In: EMERICH, CORETH/WALTER, M. 

NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. 

und 20. Jahrhunderts, Wien – Köln 1988, 600.  
352 Vgl. ebd., 601: „Er ist gekennzeichnet von einer an Maréchals kritischer Weiterführung des 

transzendentalen Denkens inspirierten Auseinandersetzung mit dem Denken des deutschen 

Idealismus. Diese Auseinandersetzung erhält ihre besondere Note durch Elemente eines von 

Heidegger gelernten existential-phänomenologischen Vorgehens. So greifen in der 

Gedankenführung Rahners aristotelisch-thomistische Metaphysik, neuzeitliche 

Transzendentalphilosophie und Existenzanalyse unseres Jahrhunderts ineinander und ergänzen sich 

dank einer tiefen Einsicht in ihre systematischen Zusammenhänge.“ 
353 Vgl. HENGSTERMANN, CHRISTIAN, Thomas Hobbs, John Locke und David Hume – Die britische 

Aufklärung. In: BREUL, MARTIN /LANGENFELD, AARON (Hg.), Kleine Philosophiegeschichte. Eine 

Einführung für das Theologiestudium, Paderborn u.a. 2017, 122. „Das Kausalitätsprinzip, nach dem 

uns die immer wieder beobachtete ‚Abfolge‘ und ‚Nähe‘ zwischen beiden annehmen lässt, hat nach 

Hume weder analytischen Charakter […] noch lässt es sich induktiv, also auf der Grundlage einer 

Vielzahl von Beobachtungen, die ihrerseits allesamt das genannte Prinzip voraussetzen, begründen.“ 

 



159 

 

In seiner Kritik der reinen Vernunft schlägt Kant eine kopernikanische Wende und 

somit ein anderes Modell vor.354 Kants Vorschlag kann mit Johannes Baptist Lotz 

treffend wie folgt auf den Punkt gebracht werden: 

„[Kant] kommt zu der umfassenden Frage nach der Möglichkeit des menschlichen 

Erkennens überhaupt. Als Lösung erarbeitet er die Synthese der von Rationalismus 

und Empirismus gewonnenen Wahrheitsmomente, die sich in den Synthesen 

Urteilen a priori verdichtet. Im Gegensatz zum Rationalismus sind diese Urteile 

synthetisch, indem sie die Erkenntnis erweitern; und im Gegensatz zum 

Empirismus sind dieselben Urteile a priori, weil sie mit Notwendigkeit und 

Allgemeinheit ausgestattet sind. Solche Urteile sind nach Kant einzig dadurch 

möglich, daß [sic] die „kopernikanische Wende“ vollzogen wird, daß sich nämlich 

nicht die Erkenntnis nach den Gegenständen richtet, sondern die Gegenstände sich 

nach der Erkenntnis richten.“355 

 

 

In Bezug auf die Schwierigkeiten und Gegensätze in der Deutung der menschlichen 

Erkenntnisfähigkeit fragte Kant nach den Bedingungen der Möglichkeit von 

Erkenntnis.  

„Die Wendung zu den apriorischen Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung 

im Subjekt ist also die entscheidende Wende, die Kants Transzendentalphilosophie 

ausmacht. […] Damit scheint die für die herkömmliche Auffassung von Wahrheit 

konstitutive Rede von einer Korrespondenz zwischen der Wirklichkeit und unserer 

Sicht auf diese hinfällig zu werden. Wenn wie bei Kant allein der Rekurs auf die 

Erkenntnisleistungen des Subjekts die Objektivität von Erfahrung und damit die 

Wahrheitsfähigkeit unserer Erkenntnis sicherstellt, wird es fragwürdig, zur 

Feststellung der Wahrheit einer Erkenntnis auf die Wirklichkeit an sich zu 

rekurrieren.“356    

 

2.3.2. Maréchals kritische Auseinandersetzung mit der 

transzendentalen Methode Kants 

In Bezug auf die Bedingungen gültiger Erkenntnis versucht der Jesuit Maréchal mit 

Aufnahme der transzendentalen Methode Kants, aber durch kritische 

 
354 Vgl. WEISCHEDEL, WILHELM (Hg.), Werke in sechs Bänden. KANT, IMMANUEL, Kritik der reinen 

Vernunft, Bd. 3: Schriften zur Metaphysik und Logik, Darmstadt 1956. „Bisher nahm man an, alle 

unsere Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten, aber alle Versuche, über sie a priori 

etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert würde, gingen unter dieser 

Voraussetzung zunichte. Man versuche es einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik 

damit besser fortkommen, dass wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach unserer 

Erkenntnis richten.“ 
355 LOTZ, JOHANNES B., Joseph Maréchal. In: EMERICH, CORETH/WALTER, M. 

NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. 

und 20. Jahrhunderts, Wien – Köln 1988, 455. 
356 VON STOSCH, KLAUS, Transzendentaler Kritizismus und Wahrheitsfrage, 5. 

 



160 

 

Weiterführung357 seiner Methode wesentliche Gehalte der Tradition 

wiederaufzubauen.358  

Methodisch bedeutsam ist, dass auch Rahner in Geist in Welt wie Maréchal sich an 

die Tradition wendet und mit Hilfe der thomistischen Metaphysik von dem Modell 

der Brücke Kants abgrenzt.359  

„So besteht für thomistische Erkenntnismethaphysik das Problem nicht darin, wie 

die Kluft zwischen Erkennen und Gegenstand durch irgendeine Brücke zu 

überbauen sei: solche Kluft ist ein bloßes Scheinproblem. Vielmehr besteht das 

Problem darin, wie das dem Erkennenden gegenüberstehen könne und wie es eine 

Erkenntnis geben könne, die ein anderes als solches hinnimmt. Es ist nicht eine 

Kluft zu überbrücken, sondern zu begreifen, wie sie überhaupt möglich ist.“ 360 

 

 

Eine Möglichkeit wäre die Definierung von Fachtermini, mit denen wir unsere 

Auffassung von der Wirklichkeit unterscheiden, um diese Ansichten überhaupt 

sprachlich erfassen zu können. Dazu gehört auch die Unterscheidung von einem 

vermeintlichen Anspruch mit der Realität, die bei besagtem Modell bereits 

vorausgesetzt wird. 

 

2.3.3. Der Unterschied in der weitergeführten und der 

transzendentalen Methode bei Josef Maréchal und Karl 

Rahner 

 

Zurückblickend können wir zusammenfassen: Maréchal ging für seinen 

Ansatzpunkt von Kant aus und versuchte von dort aus systematisch nachzuweisen:  

„1. Die Möglichkeit jedes Gegenstandsbewusstseins wird erst durch eine 

Erkenntnisfunktion ermöglicht, die passend als berechtigte metaphysische 

Seinsbejahung bezeichnet werden kann. 2. Diese Seinsbejahung bezieht sich nicht 

 
357 Vgl. LOTZ, JOHANNES B, Joseph Maréchal, 454. „Die Auseinandersetzung mit Kant ist auch 

deshalb geboten, weil er wie kaum ein anderer bezüglich der menschlichen Erkenntnis 

Bahnbrechendes geleistet hat, obwohl wesentliche Vorbehalte anzumelden sind.“ 
358 Vgl. MUCK, OTTO, Die transzendentale Methode in der scholastischen Philosophie der 

Gegenwart, Innsbruck 1964, 1. „[Joseph Maréchal] ist der erste, der die transzendentale Methode 

bewußt aufnimmt, um sie für die Anliegen der scholastischen Philosophie fruchtbar zu machen. […] 

Aber erst Maréchal zieht die Beziehung zwischen der thomistischen Erkenntnismetaphysik und der 

Transzendentalphilosophie, und erst er baut die  transzendentale Methode so aus, daß [sic] sie als 

Mittel dienen kann, diese Beziehung aufzuweisen und so die Mängel Kants und des Idealismus mit 

ihrer eigenen Methode zu überwinden.“ 
359 Ebd., 36. 
360 Vgl. RAHNER, KARL, Geist in Welt, Sämtliche Werke, Band 2, Freiburg – Düsseldorf 1995, 66. 

 



161 

 

nur auf die Ordnung der Gegenstände der Erfahrung, sondern schließt auch die 

Grundlagen der thomistischen Metaphysik ein. 3. Diese Seinsbejahung stellt auch 

eine notwendige Verbindung zur praktischen Vernunft dar. 4. Diese Seinsbejahung 

wird nicht nur von verschiedenen Einzelwissenschaften vorausgesetzt, sondern 

auch von jeder Reflexion über den menschlichen Erkenntnisvollzug.“361 

Rahner hat in Geist in Welt, aufgrund der durch Kant und auch Heidegger 

motivierten Themenstellung, die Frage gestellt, „wie das menschliche Erkennen 

nach Thomas Geist in Welt sein könne.“362 Diese „Frage nach der Möglichkeit von 

Metaphysik aufgrund einer Anschauung, die im Horizont von Raum und Zeit 

geschieht“363
 antwortet Rahner in einem an Maréchal erinnernden Beweis. Er 

meint, menschliche Erfahrungserkenntnis setzt immer schon ein metaphysisches 

Seinsverständnis voraus.364 

„Wir fragen nach der transzendentalen Bedingung der Möglichkeit dafür, d. h. nach 

einer solchen Bedingung, die im erkennenden Subjekt a priori zur einzelnen 

Erkenntnis und Abstraktion als deren vorgängige Bedingung ihrer Möglichkeit 

anzusetzen ist. Also scholastisch ausgedrückt: Wir fragen nach dem inneren Wesen 

der Fähigkeit zu abstrahieren.“365 

 

Das Ergebnis der Auseinandersetzung mit Heidegger ermöglicht Rahner, dass er 

mit der Analyse der transzendentalen Frage des Menschen über Maréchal 

hinausgehen kann.366 Rahner hebt die Unausweichlichkeit einer solchen 

‚Seinsfrage‘ hervor, die immer beim Menschen vorhanden ist und die immer 

persönliche Antworten fordern: 

„Der Mensch kann nie bloß bei diesem oder jenem allein denkend oder handelnd 

sich aufhalten. Er will wissen, was allzumal in seiner Einheit, in dem ihm immer 

schon alles begegnet, sei; er fragt nach den letzten Hintergründen, nach dem einen 

Grund aller Dinge, und insofern er alles einzelne als seiend erkennt, nach dem Sein 

alles Seienden; er treibt Metaphysik. Und selbst wenn er es unterlässt oder sogar 

ausdrücklich ablehnt, so zu fragen, gibt er auf diese Frage doch eine Antwort: Er 

erklärt die Frage als gleichgültig oder sinnlos und hat damit schon eine Antwort 

gegeben: das Seiende ist jenes Etwas, das uns gleichgültig, dunkel und sinnleer aus 

jedem Seienden heraus anblickt.“367 

 
361 DERS., Die deutschsprachige Marechal-Schule – Transzendentalphilosophie als Metaphysik: J. 

B. Lotz, K. Rahner, W. Brugger, E. Coreth u. a. In: EMERICH, CORETH/WALTER. M. 

NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. 

und 20. Jahrhunderts, 140.  
362 RAHNER, KARL, Geist in Welt, 14. 
363 Ebd., 33. 
364 Vgl. MUCK, OTTO, Thomas – Kant – Marechal: Karl Rahners transzendentale Methode, 44. 
365 RAHNER, KARL, Hörer des Wortes, 75. 
366 Vgl. RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, 28f.  
367 Vgl. RAHNER, KARL, Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie, 44. 



162 

 

3. Die Gnade als Herzstück der Theologie Rahners 

 

3.1. Die Konzentration auf den Kern der christlichen 

Botschaft 
 

Obwohl das Lehren im jesuitisch-theologischen Studiengang, durch eine feste 

Verteilung der Themen und Vorlesungen, kaum Platz für das Verfolgen und 

Forschen von eigenen Interessen ließ, hat Rahner trotzdem im Laufe seiner 

Innsbrucker Tätigkeit umfangreich an seiner Gnadenlehre gearbeitet.368 Die 

Gnade369 kann als Grundantrieb des Rahnerschen Denkens bezeichnet werden. 

Gnade soll jedoch nicht primär wie in der Neuscholastik als geschaffene 

Wirklichkeit im Menschen verstanden werden, sondern als Selbstmitteilung Gottes. 

Hierbei ist es wichtig zu wissen, dass die Gnadentheologie als das Herzstück der 

Theologie Rahners charakterisiert wird.370 Insofern ist es richtig zu behaupten, dass 

die Gnadenlehre die Mitte der Theologie Rahners ist und zugleich die Sachlogik 

seiner Theologie darstellt.371 Darüber hinaus wird seine Theologie auch als eine 

„Theologie aus Erfahrung der Gnade“372 gesehen. Rahner geht davon aus, dass 

bereits die Erfahrung von Gnade – als Sache des Menschen – immer auch die Sache 

Gottes ist. In seiner Theologie denkt Rahner aus der Erfahrung der Gnade über die 

 
368 Vgl. RAFFELT /VERWEYEN, Karl Rahner, 59. „Im Innsbrucker Studiengang waren die 

Vorlesungen thematisch genau auf die einzelnen Professoren verteilt. Rahner war von Anfang an – 

wie wieder aus dem genannten Brief an seinen Provinzial ersichtlich ist – mit Hauptvorlesungen 

betraut. Es ist wichtig zu wissen, dass er nur einen Teil des Dogmatik-Kurses zu lesen hatte und 

ganz grundlegende Vorlesungen nicht zu seinem Aufgabenbereich gehörten. So hat er z.B. 

Christologie erst in seiner späteren Zeit in Münster gelesen [...] Trotz des Zwangs zu Vorlesungen 

in einem fest umschriebenen Curriculum läßt sich doch aber eine Kongruenz jener Themen mit 

Schwerpunkten von Rahners Arbeit und auch mit vorangehenden theologischen Texten erkennen, 

zumindest wenn man die von der Gnadenlehre aus nicht schwierige Ausweitung auf das geistliche 

Leben hinzunimmt.“ 
369 „Der Begriff Gnade (lat. gratia, griech. charis) fasst im Blick auf das Erlösungsgeschehen in Jesus 

Christus zusammen, was Worte wie ‚Heil‘, ‚Heilung‘, ‚Ganzheit‘, ‚Glück‘, ‚Beziehung‘, ‚Liebe‘ 

und ‚Freundschaft‘ ausdrücken wollen. Gnade ist Geschenk Gottes und gleichzeitig Erfüllung 

dessen, wonach der Mensch zutiefst strebt.“ Vgl. ECKHOLT, MARGIT, Art. Gnade/Gnadentheologie. 

In: Neues Lexikon der katholischen Dogmatik (2012), 274-283. 
370 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine Einführung in sein theologisches Denken, 79.  
371 Vgl. RAFFELT /VERWEYEN, Karl Rahner, 56. 
372 Vgl. MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), Theologie aus Erfahrung der 

Gnade: Annäherungen an Karl Rahner, Schriften der Diözesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994. 

 



163 

 

Sache des Menschen als der Sache Gottes nach. In der christlichen Theologie wurde 

Rahners Gnadentheologie als formgebendes Prinzip festgestellt und daher als 

sachlogischer Kern seines Denkens in Augenschein genommen.373 

Um auch die Bezüge zur Frage nach dem Verhältnis zwischen Theologie und 

Philosophie bei Rahner zu verdeutlichen, bietet es sich an, Rahners Beitrag zur 

Diskussion der Gnadentheologie zu untersuchen, weil er hier die Beziehung von 

Theologie zur Philosophie in Analogie zur Verhältnisbestimmung zwischen Gnade 

und Natur darlegt.374 Aus seiner Sicht ist die Frage nach der Verhältnisbestimmung 

von Theologie und Philosophie „nur eine Teilfrage innerhalb der größeren 

theologischen Frage nach dem Verhältnis von Natur und Gnade.“ 375 

Wieso aber hat Rahner gerade den Traktat De Gratia, als eine Ausarbeitung unter 

vielen scholastischen Themen, als entscheidende Konzentration auf die „Mitte der 

christlichen Botschaft“376 durchgesetzt? Wie interpretiert Rahner die Gnade in 

seiner gesamten Theologie? Was versteht er unter Gnade als Kategorie, ohne 

welche das besondere Charakteristikum seiner Theologie nicht erfasst werden 

könne? Es ist wichtig zu wissen, dass Rahner in seinem Werk eine begriffliche 

Veränderung vornimmt, denn Gnade als Selbstmitteilung Gottes wird später zum 

übernatürlichen Existential fortbestimmt. 

Bevor sich diese Arbeit Rahners Gedanken zuwendet, soll im Folgenden ein kurzer 

Überblick über die Geschichte der Gnadenlehre gegeben. Dieser Blick soll 

aufzeigen, dass Gnade und Natur scharf voneinander getrennt worden sind. Danach 

 
373 Vgl. SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer 

zeitgemäßen Gnadentheologie. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), 

Theologie aus Erfahrung der Gnade. Annäherungen an Karl Rahner, Schriften der 

Diözesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994, 34-71. 
374 LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS, Die Theologie bedarf der Philosophie: Über einen Grundsatz der 

Theologie Karl Rahners. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), Theologie 

aus Erfahrung der Gnade. Annäherungen an Karl Rahner, Berlin 1994, 284-299.  
375 Vgl. RAHNER, KARL, Philosophie und Theologie. In: Schriften zur Theologie VI, Zürich Köln 

1965, 91-103. 
376 Vgl. MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), Theologie aus Erfahrung der 

Gnade. Annäherungen an Karl Rahner, 34. „Zunächst soll nachgezeichnet werden, wie Rahner den 

Traktat, ‚De Gratia‘ aus einer Abhandlung unter vielen im scholastischen Pflichtprogramm zur 

Konzentration der Mitte der christlichen Botschaft entwickelte. Insofern geht es in der 

Gnadentheologie zentral um die Identität und das Selbstverständnis des Christentums in 

Auseinandersetzung mit konkurrierenden Vorstellungen, auch der eigenen Tradition. “ 

 



164 

 

soll die Entwicklung der Theologie Rahners im Kontext der katholischen Theologie 

des 20. Jahrhunderts nachgezeichnet werden. „Die christliche Theologie sieht seit 

ihren Anfängen377 bei Augustinus378 in der Heilsnotwendigkeit der Gnade, wie auch 

in deren Ungeschuldetheit379 und Unverdienbarkeit deren reinen 

Geschenkcharakter. Daher entwickelte die „Theologie des frühen Mittelalters zur 

Abwehr des immer wieder auflebenden Pelagianismus den Begriff des 

Übernatürlichen. Ursprünglich war er ganz und gar auf das personale Verhältnis 

zwischen Mensch und Gott ausgerichtet und hatte nichts mit Hypothesen über zwei 

Ordnungen – eine natürliche und eine übernatürliche – zu tun.“380  

„Diese Situation änderte sich im Spätmittelalter und vor allem im Zuge der 

innerkatholischen Auseinandersetzung um die Gnadenlehre nach dem Konzil von 

Trient. Ein radikaler Augustinismus erklärte die Gnade zur Übernatur. Er 

identifizierte zum eigentlichen Wesen des Menschen die menschliche Natur 

schlechthin mit der Sünde. Damit wurde der Geschenkcharakter der Gnade 

preisgegeben.“381 „Dem Augustinismus geht es gerade darum, dass der Mensch 

nichts in seiner Macht Stehende für die Gnade tun kann. Der Mensch habe zur 

Wahrung des Menschseins Anspruch auf Gnade. Sie galt nicht mehr als freie Gabe 

Gottes, sondern als etwas, das Gott seinem Geschöpf schulde. Um die ganze 

Botschaft Christi zu bewahren, wurde es im Gegenzug notwendig, den positiven 

Wert der Schöpfung herauszustellen und zu zeigen, dass ein sittlich gutes Handeln 

auch ohne übernatürliche Gnade denkbar sei. Dies verursachte, dass die natürliche 

 
377 Vgl. KRAUS, GEORG, Art. Disposition für die Gnade. In: Neues Lexikon der katholischen 

Dogmatik (2012), 125-128. „Das Problem der D.G. wird erstmals akut in der Auseinandersetzung 

zwischen Augustinus (430) und den Semipelagianern. Ihnen gegenüber betont Augustinus, dass die 

Initiative zum Glauben ein Gnadenhaftes Geschenk Gottes sei. Dieses vorausgehende Wirken 

Gottes schließt aber das Wirken des Menschen nicht aus, sondern ein.“ 
378 Vgl. ECKHOLT, MARGIT, Art. Gnade/Gnadentheologie. In: Neues Lexikon der katholischen 

Dogmatik (2012), 274-283. „Augustinus führte einen erbitterten Kampf gegen die Irrlehre des 

Pelagius (350-420), der die Gnade auf eine äußere Hilfe zum sittlich guten Handeln des Menschen 

reduzierte.“ 
379 Ebd., 353. „Die Ungeschuldetheit der Gnade besagt, dass die unmittelbare und heilshafte 

Zuwendung Gottes zum Menschen nicht schon mit der Schöpfung des Menschen durch Gott 

notwendig verbunden ist und dass der Mensch durch eigene Anstrengung und sittliche Leistungen 

keinen Anspruch auf die Gnade erwerben kann.“ 
380 Vgl. SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff. Zwei Wege 

gegenwärtiger Gnadentheologie. 264-280.  
381 Ebd., 266. 

 



165 

 

und die übernatürliche Ordnung als zwei getrennte Bereiche verstanden wurden.“382 

Das Ergebnis davon war, dass sich das Übernatürliche zunehmend als ein in sich 

abgeschlossenes dinghaftes Etwas herausstellte.383 „Damit war zwar die 

Unterscheidung von Schöpfungsordnung und Gnadenordnung sowie der 

übernatürliche Charakter der Gnade gesichert, jedoch wurde die Hinordnung der 

Gnade auf den Menschen und die existentielle Angewiesenheit des Menschen auf 

die Gnade vergessen. Die scharfe Trennung von Natur und Gnade brachte es auch 

mit sich, dass im Zusammenhang der Gnadenlehre nicht mehr von Erfahrung die 

Rede war. Da sich das Sammeln von Erfahrung im Alltagsleben des Menschen 

ereignet, wurde es vorschnell der Natur – und zwar ausschließlich ihr – zugeordnet. 

Gnade wird somit nur durch Offenbarung als worthafte Mitteilung, anstatt auch als 

existentielle Begegnung, verstanden.“384  

„Dieses Verhältnis von Natur und Gnade prägt seit dem Konzil von Trient das 

Zentrum der katholischen Gnadentheologie. Es war der Standard, an dem sich jeder 

neue Entwurf einer Gnadenlehre messen lassen musste. Aus diesem Grund 

beschäftigt sich Rahner am Anfang seiner Gnadentheologie mit einer neuen Sicht 

auf das Verhältnis von Natur und Gnade.“385  

„Innerhalb der sogenannten Nouvelle Théologie386 wurde aufgezeigt, dass der 

Aufbruch katholischer Theologie vor dem II. Vatikanischen Konzil von einer 

 
382 Ebd., 267. 
383 Es ist notwendig, hier darauf hinzuweisen, dass zwischen Augustinus und dem Zwei-Stockwerk-

Denken einige Jahrhunderte liegen. Wenn man eine historische Entwicklung nachzeichnen will, 

sollte man auf die Geschichte der Gnadenlehre eingehen.  
384 FEINER, J/ TRÜTSCH, J/ BÖCKLE, F (Hg.), Fragen der Theologie heute, 3. Aufl., Einsiedeln 1960, 

211. „Das Verhältnis von Natur und Gnade wird so gedacht, daß [sic] sie wie zwei ganz vorsichtig 

übereinander gelagerte Schichten erscheinen, die sich möglichst wenig durchdringen. 

Dementsprechend ist die Ausgerichtetheit der Natur auf die Gnade möglichst negativ gedacht. Die 

Gnade ist zwar Natur tatsächlich unüberbietbare Vervollkommnung der Natur zwar kann Gott als 

der Herr dieser Natur vom Menschen fordern, daß [sic] er sich dem faktisch existierenden Willen 

Gottes zu einem übernatürlichen Ziel und Leben für den Menschen unterwirft und sich für die Gnade 

öffnet, aber die Natur von sich aus hat dazu nur die potentia oboediential, die in einem möglichst 

negativen Sinn aufgefasst wird. Man wird eine solche durchschnittliche Vorstellung nicht von einem 

gewissen Extrinsezismus (wie man es genannt hat) freisprechen können.“ 
385 In Rahners Überlegungen taucht diese Frage sehr früh auf, etwa in den Aufsätzen „Zur 

scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade“: ZkTh 63 (1939) und „Über das 

Verhältnis von Natur und Gnade“: Orientierung 14 (1950) im ersten Band seiner „Schriften zur 

Theologie“ auf.  
386 „Der Ausdruck Nouvelle Théologie bildete sich für eine bestimmte Richtung innerhalb der 

französischen katholischen Theologie seit den 1930er-Jahren. Sie wollte vor dem Hintergrund der 

zeitgenössischen Philosophie und in kritischer Auseinandersetzung mit der Neuscholastik 

 



166 

 

Neuorientierung in der Gnadentheologie ausging.“387 „Die Nouvelle Thèologie 

behauptet eine natürliche Fokussierung des Menschen auf dessen beseligende visio 

beatifica, eine innere Hinordnung der Natur auf die Übernatur. Sie verneinten die 

Möglichkeit einer reinen Natur und einer rein natürlichen Glückseligkeit.“388 

Rahner vertritt wie Henri de Lubac als exemplarischem Vertreter der Nouvelle 

Théologie das Anliegen, dass der Extrinsezismus der schultheologischen 

Gnadenlehre überwunden werden soll, da die schultheologische Gnadentheologie 

die Gnade nur als äußerlich bleibenden Überbau einer in sich abgeschlossenen 

Natur des Menschen darstellt. „Das apriorische Vermögen des Glaubens selbst wird 

in der katholischen Theologie kaum bedacht.“389 Während die traditionelle 

Gnadentheologie das Verhältnis der Natur zur Gnade rein negativ als 

Nichtwidersprüchlichkeit annimmt, bestimmt Rahner mit den französischen 

Theologen eine positive innere Orientierung des Menschen auf die Gnade. Eine 

innere Hinordnung, welche für die Natur des Menschen derart konstitutiv ist, dass 

der Mensch ohne sie nicht mehr verstanden werden kann. Insbesondere war Rahner 

wie de Lubac der Meinung, dass der Extrinsezismus der herkömmlichen 

Gnadenlehre, die das Verhältnis von Gnade und Natur wie zwei völlig unabhängig 

voneinander nachträglich zu vermittelnde Stockwerke versteht und interpretiert, für 

gefährliche Konsequenzen in der Frömmigkeitsgeschichte verantwortlich ist. 

Verbunden mit der These, dass Gnade nicht erfahrbar sei, scheint Gnade als 

schmucker Überbau, von dem nicht ganz klar ist, warum er für die Natur oder den 

Menschen wichtig sein sollte. 

 
geschichtliches Denken stärker in die Theologie einbringen.“ SCHEPENS, JACQUES, Art. Nouvelle 

Théologie. In: Lexikon für Theologie und Kirche 7 (1998), 935-937. 
387 SCHEPENS, JACQUES, Art. Nouvelle Théologie. In: Lexikon für Theologie und Kirche 7 (1998), 

935-937. „Die Auseinandersetzung betraf Fragen der Dogmenentwicklung, der Schöpfungs- u. 

Erbsündenlehre sowie der Eucharistie. Sie spitzte sich in der Gnadenlehre bes. auf das Problem der 

natura pura zu. Die hist. Darlegung de Lubacs zeigen zwar die Schwächen der trad. neuzeitl. 

Thomasauslegung, widmeten sich aber zu wenig der Vermittlung der systematischen Frage mit der 

Schultheologie. Karl Rahner versuchte dies mit dem Begriff des übernatürl. Existenzials zu leisen.“ 
388 Ebd., 938. 
389Vgl. SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer 

zeitgemäßen Gnadentheologie. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), 

Theologie aus Erfahrung der Gnade. Annäherungen an Karl Rahner, Schriften der 

Diözesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994, 34-71. 



167 

 

Der Grund für diesen Extrinsezismus der traditionellen Gnadenlehre besteht darin, 

dass die Gnadentheologie die übernatürliche Begnadigung des Menschen an das 

Hören der christlichen Botschaft knüpfte, weil der Mensch nur so zum Glauben 

kommen könne. Ferner ist die Gnade Gottes, die als heilmachende Kraft betrachtet 

wird, nur als eine zur Natur des Menschen hinzukommende Kraft, welche ihm 

Vollkommenheit verschafft, zu verstehen. Denn nach Auffassung der traditionellen 

Überlegung zur Gnadentheologie kennt der Mensch die kategoriale 

Wortoffenbarung Gottes nicht oder aber er lehnt diese Offenbarung und damit den 

Glauben schuldhaft ab. Der natürliche Mensch kann aufgrund seiner Urerkenntnis 

von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus nicht allein zum Glauben kommen. 

Es wurde ausdrücklich behauptet, dass Kenntnis und Glaube der Wortoffenbarung 

von der Heilsmöglichkeit abhängig sind. Hier ergibt sich die Frage, wie diese 

Gnade gleichzeitig die Erfüllung der innersten Dynamik des Menschen sein kann, 

wonach sich der Mensch im Innersten ausrichtet oder worauf er bereits ausgerichtet 

ist. Rahner versucht in seinen Überlegungen dieses Problem des Verhältnisses von 

Natur und Gnade neu zu bestimmen. Er findet eine Lösung für das Problem der 

doppelten Ungeschuldetheit der Gnade, welche die katholische Schultheologie 

verteidigt.390 Die Lösung Rahners als Ausweg aus der Schultheologie und der 

katholischen, lehramtlichen Spannung ist theologisch bedeutend: 

Um den Extrinsezismus der Gnade zu bewältigen, hält Rahner einerseits an der 

Möglichkeit einer reinen, nicht übernatürlich finalisierten menschlichen Natur fest 

und rettet so die freie Ungeschuldetheit der Gnade Gottes. Er erklärt aber 

gleichzeitig, dass diese Möglichkeit nie Wirklichkeit war, das heißt konkret, dass 

der Mensch, so er faktisch existiert und sich erlebt, weder reine Natur ist noch sich 

so erfährt. „Die sogenannte reine Natur ist nach der Theologie Rahners ein bloßer 

– wenn auch unverzichtbarer – Restbegriff für das, was übrig bleibt. Dieser ganz 

und gar abstrakte Begriff dient nur dazu, die Ungeschuldetheit der Gnade zu 

 
390 REINISCH, LEONHARD (Hg.), Theologie heute, München: Beck 1959, 92. Die katholische 

Theologie behauptet die doppelte Ungeschuldetheit der Gnade, weil „diese seine freie 

Selbstmitteilung ungeschuldete Gnade, Wunder unerwarteter Initiative seiner göttlich freien Liebe 

ist, sowohl insofern wir endliche Kreatur sind als auch insofern wir Sünder sind. Aus beiden 

Gründen, die unterschieden werden müssen, so sehr sie in ihrer Einheit zusammen den einen 

Menschen ausmachen, ist und bleibt die Gnade Gottes eben reine, unverdienbare Gnade.“ 

 



168 

 

benennen. Mit ihm ist keineswegs behauptet, dass es eine Schöpfungsordnung 

getrennt von der Heilsordnung gebe oder gegeben habe, oder gar, dass der in der 

Geschichte existierende Mensch jemals außerhalb der Heilsordnung stehen 

könnte.“391  

„Rahner begründet seine Ansicht folgendermaßen: Weil Gott die Rettung aller 

Menschen will“392 und „weil die Erlösung durch Christus für jeden Menschen 

gilt,“393 „ist kein Mensch in seinem konkreten Dasein, folglich auch in seiner 

Erfahrung nur reine Natur im Sinne der schultheologischen Gnadenlehre. Denn der 

Mensch wird in seiner Natur vom Heilswillen Gottes umfasst, insofern er auch auf 

die selige Gemeinschaft mit Gott in Gnade hingeordnet ist.“394 

„Es wurde zur Zeit Rahners sowohl in der Nouvelle Théologie als auch auf dem II. 

Vatikanischen Konzil betont, dass die Kraft und der Wille zum „Aggiornamento“395 

in einer theologischen Rede nicht vernachlässigt werden dürfen. Es geht um den 

wichtigen Moment von Vermittlung, der nach dem II. Vatikanischen Konzil 

berücksichtigt werden soll.“396 Die Frage nach einer anthropologischen 

Vermittlung des Sinns kirchlicher Lehren und ethisch-moralischer Praxis hat die 

katholische Theologie im 20. Jahrhundert lange verdrängt. Der menschlichen 

 
391 Vgl. SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff. Zwei 

Wege gegenwärtiger Gnadentheologie. 264-280. 
392 „Der allgemeine Heilswille Gottes bedeutet nach 1 Tim 2, 4, dass Gott das Heil aller Menschen 

will.“ Vgl. Neues Lexikon der katholischen Dogmatik (2012), 274-283. 
393 „Die Universalität der Erlösung besagt, dass Christus für alle Menschen gestorben ist und nicht 

nur für die Mitglieder der christlichen Kirche.“ Vgl. Neues Lexikon der katholischen Dogmatik 

(2012), 274-283. 
394 Vgl. SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff. Zwei 

Wege gegenwärtiger Gnadentheologie. 264-280. 
395 EIRICH, MARGARETE, Aggiornamento: „im Heute stehen“. In: https://www.uni-

trier.de/fileadmin/theofak/Symposium/Aggiornamento; 26.01.2016: „Der Vater des Konzils, 

Johannes XXIII., nannte die Hauptaufgaben des II. Vatikanischen Konzils: Aggiornamento. Auch 

Karl Rahner formulierte bereits vier Tage nach Ende des Konzils im Rahmen eines Festvortrags in 

der katholischen Akademie in München die Notwendigkeit einer geistlichen Umsetzung. In der 

deutschen Sprache gibt es kein Wort, das „Aggiornamento“ genau entspricht. Die Vorschläge zur 

Übersetzung reichen von „Heutigwerdung“, „Update“ (Bredeck), über „im heute stehen“, 

„Heutigwerden“ (Benedikt XVI.), bis zu „Verheutigung“ (Voderholzer). Konzilshistoriker 

Gioseppe Alberogo verweist darauf, dass es zu kurz gegriffen wäre, Aggiornamento mit Reform 

gleichzusetzen. Dabei ging es seiner Meinung nach weder bloß um eine Erneuerung der Institutionen 

noch um eine Veränderung in der Lehre, wohl aber um ein neues, radikales Eintauchen in den 

überlieferten Glauben mit dem Ziel, das christliche Leben und das Leben der Kirche zu erneuern im 

Geist der Freundschaft mit dem Menschen.“ 
396 Vgl. RAHNER, KARL, Die Zeichen der Zeit, in Schriften zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970, 79-

127. 

 



169 

 

Vernunft war grundsätzlich verschlossen, nach dem Was dieser, durch die Kirche 

verbindlich für den Menschen vorgetragenen, göttlichen Verfügungen zu fragen. 

Allein die Wunder und erfüllte Weissagungen hatten die ergangene Offenbarung 

sichergestellt. Die sogenannten äußeren Argumente der hierarchischen Lehre hatten 

gerechtfertigt, dass Gott eine für den Menschen verbindliche übernatürliche 

Offenbarung erlassen hatte.  

Obwohl die Gnadenlehre das Thema seiner ersten Vorlesungen war und Rahner 

damit eine exakte Übersicht über ihre chronologische Entwicklung aufstellte,397 soll 

hier auf einige zentralen Aspekte der Thematik eingegangen werden. In diesen 

zentralen Aspekten soll darauf  hingewiesen werden, dass, während in den frühesten 

Werken Rahners der Mensch als das Wesen grundsätzlicher, unbegrenzter 

Offenheit auf Gott und auf die Offenbarung Gottes hin charakterisiert wird,398 erst 

etwas später der Gedanke einer bleibenden Geistigkeit des Menschen auf das 

übernatürliche Ziel Gott hin in seinen Überlegungen auftaucht.399  

Der Neuansatz seiner Gnadentheologie besteht sichtbar darin, dass er einen 

wichtigen Schritt zum neuen Gnadenverständnis beiträgt, denn er hat in der 

dogmatischen Konstitution über die göttliche Offenbarung einen persönlichen 

Umgang Gottes mit den von Gott angesprochenen Menschen thematisiert.  

Es sind vor allem zwei Punkte, an denen Karl Rahner seine Grundgedanken 

formuliert hat. Zum einen hat er auf schultheologischem Wege die traditionelle 

Lehre von der Partizipation als Teilhabe am göttlichen Leben interpretiert. Zum 

anderen geht er den Weg zu einer Umsetzung des Gnadentraktats als lebendige 

Verständigung zwischen Gott und Mensch in den Kategorien der 

Interpersonalität.400 

 
397 Chronologie der Rahnerschen Werke ist aus der grundlegenden Arbeit von Nikolaus 

Schwerdtfeger in Gnade und Welt: Zum Grundgefüge von Karl Rahners Theorie der "anonymen 

Christen" erkennbar.  
398 Vgl. RAHNER, KARL, Über das Verhältnis von Natur und Gnade, in Schriften zur Theologie I, 

Zwitserland 1964, 323-347. Auch ebd., Zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen 

Gnade, 347-377. 
399 LEHMANN, KARL, Karl Rahner. In: VORGRIMLER, HERBERT / VANDER GUCHT, ROBERT (Hg), 

Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen, Freiburg i.Br.–Basel–Wien 

1970, 143-180. 
400 Vgl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie X, Zürich-Köln 1970, 539. „1- Die übernatürliche, 

von Gott den Menschen angebotene Glaubens- und Rechtfertigungsgnade braucht nicht gedacht zu 

werden als eine intermittierende Intervention Gottes in eine an sich profane Welt, sie kann vielmehr 

 



170 

 

Gnade als ein personales Beziehungsgeschehen zu definieren, gelingt Rahner in 

einer an der Ontologie orientierten Begrifflichkeit. Rahner überschreibt seine 

Gnadentheologie mit der Selbstmitteilung Gottes, die der konkrete Ausdruck für 

den Menschen und die maßgebliche Eigenschaft Gottes ist.  

„Entscheidend für das Verständnis dieser Selbstmitteilung Gottes an den 

Menschen, ist es, zu begreifen, daß [sic] der Geber in sich selber die Gabe ist, daß 

[sic] der Geber sich selbst in sich und durch sich selber der Kreatur als ihre 

Vollendung zu eigen gibt. Natürlich hat diese göttliche Selbstmitteilung, in der sich 

Gott selbst zum konstitutiven Prinzip des geschöpflichen Seienden macht, ohne 

dadurch seine absolute seinshafte Selbständigkeit zu verlieren.“401 

 

Dies stellt das zweite wesentliche Strukturelement in Rahners Theologie dar, denn 

Gott will unwiderruflich das universale Heil aller Menschen. Dieser universale 

Heilswille Gottes ist eine real bestimmende Wirklichkeit, die durch die Tat Christi 

im Heiligen Geist den Menschen gegeben ist. Diese Bestimmung thematisiert 

Rahner mit verschiedenen terminologischen Abwandlungen als das übernatürliche 

Existential. Rahner meinte, wenn der Heilswille Gottes alle Menschen umfasst und 

der Wille Gottes nicht bloß im Herzen Gottes verschlossen ist, dann ist dies 

zwangsläufig eine Wirklichkeit im Menschen, die ihn verändert. Rahner weist im 

Zusammenhang mit den transzendentalen Erfahrungen ausführlich auf die innere 

Dynamik menschlicher Geistigkeit hin. Aufgrund dieser inneren Dynamik erklärt 

Rahner sie zum übernatürlichen Existential des Menschen. Er ist davon überzeugt, 

 
vom universalen Heilswillen Gottes her durchaus verstanden werden als ein als angebotene Gnade 

dauernd gegebenes Existential der geistigen Kreatur, der Welt überhaupt, die diese finalisiert auf die 

Unmittelbarkeit Gottes hin. Der in der Selbstmitteilung Gottes, Gnade genannt, sich objektiv immer 

und überall im Modus des Angebots und der Ermöglichung heilshaften Handelns objektivierende 

universale Heilswille Gottes ist, obzwar ungeschuldet und ‚übernatürlich‘, die innerste Entelechie 

und Dynamik der Welt als der Geschichte der geistigen Kreatur. Als solche Dynamik braucht sie 

nicht Reflex und gegenständlich gewußt zu sein, sie ist doch vorhanden. 2- Diese dem Wesen und 

der Geschichte dauernd eingestiftete Gnade als Dynamik und Finalisierung der Geschichte des 

Menschen ist nun aber in der Weise bewußt, wie eine solche Bewußtheit, die nicht schon und nicht 

notwendig auch gegenständliche Gewußtheit bedeutet, bei den apriorischen Formalobjekten und bei 

den Horizonten der geistig intentionalen Fähigkeiten der Erkenntnis und Freiheit gegeben ist. Ob 

der Mensch der Reflex weiß oder nicht, ob er für sich allein reflektieren kann oder nicht, der Mensch 

ist dadurch die ihm als seiner Freiheit angebotene eingestiftete Gnade in der Weise des 

Formalobjekts, eines geistigen Horizontes apriorischer Art auf die Unmittelbarkeit Gottes finalisiert. 

Er vollzieht sein geistiges Leben in Erkenntnis und Freiheit so, daß Gott in sich selbst das letzte 

Woraufhin seiner Erkenntnis- und Freiheitsgeschichte ist, und zwar nicht als der Gott der 

metaphysischen Erkenntnis, als der Gott der unendlichen Ferne, sondern als Gott, der in sich selbst 

und an sich in seiner eigenen Wirklichkeit und Herrlichkeit das Ziel ist, als Gott des ewigen Lebens.“ 
401 DERS., Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg i.Br.–

Basel–Wien 1976, 126. 

 



171 

 

dass diese Dynamik des Menschen in den transzendentalen Erfahrungen nie eine 

rein natürliche ist, sondern bereits übernatürlich, sodass etwa auch die Nichtchristen 

qua Menschsein in ihrem Handeln auf Gott hingeordnet sind. In diesem 

übernatürlichen Existential wurden jene theologischen Aspekte verfolgt, in denen 

nur Wahrheit, Notwendigkeit und Fruchtbarkeit der Annahme eines 

übernatürlichen Existentials als Kategorie der Gnade zuzuweisen sind. Rahner hat 

in seiner Überlegung der Gnadenlehre jedem Menschen ein übernatürliches 

Existential zugedacht, um negative Auswirkungen schultheologischer Aspekte in 

der Gnadenlehre zu vermeiden.402  

Doch wie weiß sich Rahner gerade in der Gnadentheologie dem Glauben seiner und 

unserer Zeit verpflichtet? Was hat er in seiner Theologie der Gnade angestrebt? 

„Rahner hat mit seiner umstrittenen Theorie von den anonymen Christen die 

Heilsmöglichkeit aller Menschen und somit auch die der Nichtchristen zu deuten 

gewagt.“ 403  

Er geht davon aus,  

„daß [sic] ein Mensch nach der Lehre der Kirche selbst die heiligmachende Gnade 

schon besitzen kann, also gerechtfertigt und geheiligt sein, Kind Gottes, Erbe des 

Himmels, gnadenhaft auf sein übernatürliches ewiges Heil positiv hingeordnet sein 

kann, bevor er eine explizit christliche Glaubenserkenntnis angenommen hat und 

getauft worden ist. ‚Anonyme Christen‘ sagt zunächst: innere vergöttlichende und 

vergebende Gnade vor der Taufe.“404 

„Dieser Gedanke hat eine bis heute anhaltende Diskussion ausgelöst und dabei 

immer wieder Befürworter und Gegner hervorgebracht. Viele Theologen nehmen 

Rahners Thesen nicht an, weil sie der Auffassung sind, dass sie im Widerspruch zur 

 
402 WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine Einführung in sein theologisches Denken, 93. „Ich sagte 

eingangs schon, daß [sic] der eigentliche und ursprüngliche Anstoß, der Rahner zur Einführung des 

übernatürlichen Existentials in allen Menschen brachte, die Gnadenlehre der jüngeren 

Theologiegeschichte war, und zwar deren negative Auswirkungen für den Glauben.“ 
403 VAN DER HEIJDEN, BERT, Karl Rahner: Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen, 

Einsiedeln 1973, 250: „Das anonyme Christentum ist wohl der am meisten diskutierte Punkt in 

Rahners Theologie.“ 
404 Vgl. RAHNER, KARL, Anonymes Christentum und Missionsauftrag der Kirche. In: Schriften zur 

Theologie IX, Zürich-Köln 1970, 498-519, 502. „Praktisch hat es natürlich nur einen Sinn, vom 

anonymen Christentum zu sprechen, wenn man voraussetzt, daß die Rechtfertigungsgnade auch dort 

gegeben sein kann, wo keine geschichtlich und begrifflich explizite Beziehung zum Christentum 

und seiner amtlichen Wortoffenbarung gegeben ist.“ 

 



172 

 

Lehre der Tradition stehen.“405 Rahner hat in seinen Aufsätzen auf das Problem 

einer Heilsmöglichkeit außerhalb der Kirche aufmerksam gemacht. Er war somit 

der erste, der reflexiv eine Heilsmöglichkeit verantwortet hat. 

Aus der Betrachtung der Gnadentheologie Rahners ergibt sich, dass seit der 

Entwicklung seiner Gnadentheologie in den 1950er Jahren diese Gedanken nichts 

an Aktualität verloren haben, denn es handelt sich nicht um eine historisch oder 

inhaltlich abgeschlossene Fragestellung, sondern um eine immer noch aktuelle 

Herausforderung. 

Die Beurteilung der Theologie Rahners unterliegt dabei wesentlich der Bereitschaft 

und Fähigkeit des jeweiligen Interpreten. Denn es gilt, die das Werk bestimmenden 

Traditionen und die theologischen Axiome umfassend zu erkennen und das Opus 

in seiner textlichen und systematischen Vielschichtigkeit nicht von vornherein zu 

verkürzen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
405 Vgl. SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners 

Theorie der „anonymen Christen“, Freiburg 1982. 2: „Wer das unerbittlich hart klingende „Extra 

Ecclesiam nulla Salus“ – „Außerhalb der Kirche kein Heil“ im Ohr hat, wer nur wenig um die 

Geschichte der Frage nach dem Heil der „Ungläubigen“ weiß, wird die These von einer 

Rechtfertigung von der Taufe keineswegs für selbstverständlich und harmlos halten.“ 



173 

 

4. Übernatürliches Existential als Geheimnis des 

Menschen 

 

Hansjürgen Verweyen hielt im Jahr 1986 seine Antrittsvorlesung zu der Frage wie 

ein Existential übernatürlich wird.406 Er stellte mehrere kritische Anfragen an das 

übernatürliche Existential, die nach Fößels Meinung, „so fundamental sind, dass 

von einem ‚ersten Prinzip‘ nichts mehr übrig bleibt“407. Ist der von Karl Rahner in 

die Theologie eingeführte Begriff des übernatürlichen Existentials408 als eine schon 

widersprüchlich anmutende Formulierung409 oder als ein eindeutiger Höhepunkt410 

des anthropologischen Ansatzpunktes der Theologie Rahners zu verstehen? 

Mit dem vorliegenden Kapitel soll der Frage nach dem Rahnerschen 

Theologumenon des übernatürlichen Existentials nachgegangen werden, allerdings 

nicht in einer Auseinandersetzung mit Verweyen, sondern zunächst mit einer 

genaueren Klärung dieses Theologumenons in Rahners Theologie, welcher sich 

wiederum mit dem Begriff des Existentials auf Martin Heidegger als begrifflichen 

Urheber bezog. Um im Anschluss Verweyens Kritik nachvollziehen zu können, 

 
406 VERWEYEN, HANSJÜRGEN. "Wie wird ein Existential übernatürlich? Zu einem Grundproblem der 

Anthropologie K. Rahners." Trierer Theologische Zeitschrift Trier 95.2 (1986): 115-131.  
407 FÖßEL, THOMAS, Gott-Begriff und Geheimnis. Hansjürgen Verweyens Fundamentaltheologie 

und die ihr inhärente Kritik an der Philosophie und Theologie Karl Rahners, Wien 2014, 781. 
408 Vgl. MENKE, KARL-HEINZ, Art. Existential, übernatürliches E. In: Lexikon für Theologie und 

Kirche Bd.3 (1995), 1115. Der Begriff vom übernatürlichen Existential ist der „Vorgriff der 

Erkenntnis und Freiheit des Menschen auf ein unbedingtes Sein, […] die Hl. Schrift, das Kreuz oder 

Jesus Christus selbst als ‚Gegenstand‘ der inneren menschlichen Dynamik.“ Etwas leichter definiert 

Herbert Vorgrimler das übernatürliche Existential in seinem „Theologischen Wörterbuch“. 

VORGRIMLER, HERBERT, Neues Theologisches Wörterbuch, Freiburg 2008, 184: „Existential, 

übernatürliches, […] Der von K. Rahner (1984) in die systematische Theologie eingeführte Begriff 

des ü.E. bezeichnet die Situation eines Menschen vor Gott im Voraus zu seiner Rechtfertigung 

(durch die sakramental oder außersakramental empfangene Gnade), u. zwar bezeichnet er diese 

Situation, insofern sie geprägt ist durch den universalen Heilswillen Gottes.“ 
409 Vgl. LOSINGER, ANTON, Orientierungspunkt Mensch. Der anthropologische Ansatz in der 

Theologie Karl Rahners, Sankt Ottilien 32015, 74. „Die schon auf den ersten Blick widersprüchlich 

anmutende Formulierung dieses Rahnerischen Zentralbegriffs bringt das in sich ambivalente 

Verhältnis der Zuordnung von Natur und Gnade zum Ausdruck.“ 
410 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner; Eine Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

i.Br.–Basel–Wien 1978, 79. „Der anthropologische Ansatzpunkt der Theologie, wie er mit Hilfe der 

transzendentalen Methode erreicht wird, findet jedoch einen eindeutigen Höhepunkt in Rahners 

Begriff des ‚übernatürlichen Existentials‘. Bei aller Vielfalt und Breite theologischer Gedanken 

bildet dieser Begriff den Zentralbegriff der Rahnerischen Theologie.“ 

 



174 

 

wird der Begriff Existential nach Heidegger erläutert. Außerdem ist es notwendig, 

die verschiedenen Verwendungen dieses Begriffs zu untersuchen und ihn in seinem 

zeitlichen und systematischen Kontext in ausgewählten Werken aufzuzeigen. Von 

da aus wird zur theologischen Begründung des übernatürlichen Existentials 

übergegangen. Schließlich wird Thomas Fößels Replik vorgestellt, die direkt auf 

Verweyen zugunsten Rahners antwortet und zugleich die Grundlage der von dieser 

Arbeit vertretenen Argumentation darstellen soll und die Überleitung zur 

abschließenden Stellungnahme ermöglicht. 

Rahner hat in seiner Anthropologie das Wort Existential verwendet, das ein von 

Heidegger in seinem Werk Sein und Zeit411 geprägter Begriff ist. Er unterscheidet 

wie Heidegger die Seinsbestimmung des eigentlichen Existierens des Menschen, d. 

h. das Dasein von den nicht daseinsmäßigen Kategorien der Dinge. Martin 

Heidegger beschreibt in Sein und Zeit die eigentliche Existenz bzw. das eigentliche 

Existieren des Menschen als sein 

 „[i]n-der-Welt-sein überhaupt als Grundverfassung des Daseins.“412 

Menschsein und als solcher existieren heißt somit, zuallererst fragend-suchend 

existieren.413 Dieses fragend-suchende Existieren darf daher als ein prinzipielles 

Streben verstanden werden und niemals anhaltendes Weiter-Wollen aus der 

vorgefundenen, zweifelnden Existenz heraus, die im Menschsein als 

Eigentlichkeit414 verankert ist. Es ist somit etwas, dass das Wesen des Menschen als 

so und nicht anders415 meint.   

 
411 HEIDEGGER, MARTIN, Sein und Zeit, Tübingen 1963. 
412 Ebd., 52. 
413 Ebd., 14f. „Wenn die Interpretation des Sinnes von Seiner Aufgabe wird, ist das Dasein nicht nur 

das primär zu befragende Seiende, es ist überdies das Seiende, das sich je schon in seinem Sein zu 

dem verhält, wonach in dieser Frage gefragt wird. Die Seinsfrage ist dann aber nichts anders als die 

Radikalisierung einer zum Dasein selbst gehörigen wesenhaften Seinstendenz, des vorontologischen 

Seinsverständnises.“  
414 Ebd., 42f. „Die beiden Seinsmodi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit – diese Ausdrücke sind 

im strengen Wortsinn terminologisch gewählt – gründen darin, daß [sic] Dasein überhaupt durch 

Jemeinigkeit bestimmt ist.“ 
415 Vgl. Ebd., 14. Diesen Gedanken nimmt Heidegger in Verbindung mit der Frage nach der 

menschlichen Seele auf und greift auf den ideengeschichtlichen Ursprung des Aristoteles und die 

Rezeption DES? Thomas zurück. „Die Seele (des Menschen) ist in gewisser Weise das Seiende; die 

‚Seele‘, die das Sein des Menschen ausmacht, entdeckt in ihren Weisen zu sein, alles Seiende 

hinsichtlich seines Daß- [sic] und Soseins, d.h. immer auch in seinem Sein.“   

 



175 

 

Rahner, als Schüler Heideggers, benutzte diese anthropologischen Erkenntnisse 

und entwickelt seine Theologie als eine vom Menschen ausgehende. Er beginnt aus 

den genannten Überlegungen Heideggers heraus mit einer anthropologischen 

Analyse, die ihm gewissermaßen das Vorfeld der Theologie eröffnet.416 In seinen 

Arbeiten Geist in Welt von 1939 sowie Hörer des Wortes von 1941 weist Rahner 

den Menschen als eine auf Gott gerichtete Frage aus. Er entfaltet dementsprechend 

eine eigene Verbindung des „thomistische[n] Leitgedanken[s], der ‚conversio ad 

phantasma‘ im Sinne des Heideggerschen ‚In-der-Welt-sein[s]‘“417 und schafft so 

den Ansatz seiner theologischen Anthropologie. Somit gründet Rahner seine 

anthropologischen Überlegungen philosophisch nicht allein auf Heidegger, sondern 

auch auf der Rezeption der Scholastik des Thomas, der Metaphysik und Ontologie 

des Aristoteles. 

Die Besonderheit in der Anthropologie Rahners liegt in seinem Verständnis von 

Menschen in der Welt. So ist der Mensch nach Rahner immer schon als ganzer 

Mensch und das heißt als Suchender in der Welt. Genau das ist seine besondere 

Konstitution: Als ganzer Mensch in der Welt ist der Mensch ein Suchender und 

Fragender. Ganz meint daher mit all seinen Möglichkeiten des Fragens und Suchens 

und auch mit all seiner Erfahrung des eigenen Fragens und Suchens. Diese 

Erfahrung ist nicht die Erfahrung als bloß physische sensuell-kognitive Funktion; 

die Erfahrung, die Rahner meint, ist die Erfahrung von Erfahrung überhaupt. Diese 

Erfahrung von Erfahrung ist gleichsam das Wahrnehmen der eigenen 

Wahrnehmungsfähigkeit und -muster.418 

 
416 FISCHER, KLAUS, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners. Mit einem Brief 

von Karl Rahner, Freiburg 1974, 170. 
417 VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Wie wird ein Existential übernatürlich? Zu einem Grundproblem der 

Anthropologie K. Rahners, 116. 
418 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 4., 

Aufl., Freiburg 1976, 32. Vgl. auch ebd., 62: „Zum Wesen der menschlichen Erkenntnis gehört 

notwendigerweise das Denken des Denkens, das Denken eines konkreten Gegenstandes innerhalb 

eines unendlichen (scheinbar leeren) Raumes des Denkens an sich, das Wissen des Denkens um sich 

selbst. Man muß sich daran gewöhnen, zu merken, daß [sic] man im Denken und in der Freiheit 

immer mit mehr umgeht und zu tun hat als mit dem, worüber man in Worten und Begriffen redet 

und womit man sich als konkretem Gegenstand des Handelns gerade hier und jetzt abgibt.“ Auf 

Basis seiner Anthropologie unternimmt Rahner den Versuch in seinem „Grundkurs des Glaubens“ 

(1976) eine Theologie im Sinne einer systematischen, widerspruchsfreien Rede von und über Gott 

auf einen Begriff des Christentums zu bringen. Für einen Theologen nicht selbstverständlich bietet 

er methodisch-souverän hierzu einen rein philosophischen Zugang. Also kein biblischer Aufweis, 

 



176 

 

Da der Mensch somit zunächst derjenige ist, der auch sich selbst erfährt bzw. 

wahrnimmt, ist seine Form der Erfahrung und menschlicher Wahrnehmung 

zunächst eine transzendentale. Rahner nutzt Kants Kritik der reinen Vernunft und 

zeigt, dass wir als Menschen nur menschlich, d. h. nur in den menschlichen 

Kategorien der Wahrnehmung, wahrnehmen können. Diese erkenntnistheoretische 

Grundlage beeinflusste maßgeblich auch Rahner. Wie aber sind die menschlich 

konkreten Wahrnehmungen und wie die Erfahrungen von transzendentaler 

Erfahrung – Erfahrung von Erfahrung – in Bezug auf die Theologie zu denken? 

Sind diese allesamt exklusive Sondererfahrungen Einzelner? Mitnichten, denn 

Rahner weist explizit daraufhin, dass 

„mit dieser transzendentalen Erfahrung ein gleichsam anonymes und 

unthematisches Wissen von Gott gegeben ist, daß [sic] also die ursprüngliche 

Gotteserkenntnis nicht von der Art des Erfassens eines sich von außen direkt oder 

indirekt zufällig meldenden Gegenstandes ist, sondern daß [sic] sie den Charakter 

einer transzendentalen Erfahrung hat. Insofern diese subjekthafte, 

ungegenständliche Erhelltheit des Subjekts immer in der Transzendenz auf das 

heilige Geheimnis geht, ist Gotteserkenntnis schon immer unthematisch und 

namenlos gegeben – und nicht erst dann, wenn wir anfangen, davon zu reden.“419 

Gibt es eine Anlage im Menschen, die ihn befähigt, sich als Mensch bei 

intellektueller Redlichkeit – denkend, ohne Widerspruch zur Vernunft – schon 

immer auf Gott hingeordnet wahrzunehmen? Gewiss, mit diesem Verständnis und 

einer Zustimmung zu dem oben genannten In-der-Welt-sein ist noch keine 

Theologie gewährleistet, denn ihre anthropologischen Grundlagen vom Mensch-in-

der-Welt-Sein provozieren neue Fragen. 

 

4.1. Die menschliche Reflexion als kritisch-

rückwirkendes Denken 
 

Dass es diese Wahrnehmung erst seit Rahner und der Lehre vom übernatürlichen 

Existential gibt, wird noch aufzuzeigen sein. Neben den oben genannten und auf 

Kant zurückgehenden Prinzipien menschlicher Wahrnehmung, bedeutet dies für 

 
keine Konzilsbeschlüsse, keine systematischen Einleitungen der Fundamentaltheologie oder 

Dogmatik. Er arbeitet sich sukzessive zu einer philosophisch verantworteten Theologie vor, 

nachdem er den Menschen als jenes „Wesen der Transzendenz“ sowie als das „Wesen der 

Verantwortung und Freiheit“ bestimmt hat.  
419 Ebd., 67. 



177 

 

Rahners Ansatz das Übersteigen des menschlichen Selbst: die Möglichkeit der 

menschlichen Reflexion im Sinne eines kritisch-rückwirkenden Denkens. Der 

Mensch bleibt nicht notwendig in seinem Reflektieren und seinem Denken, sondern 

geht über die jeweils vorgefundene Wirklichkeit und sich selbst hinaus und kann so 

auch selbst zum Objekt einer Reflexion werden. Dieses Reflexionsvermögen 

bedingt auch nach Rahner jene menschliche Erfahrung des eigenen Verwiesenseins 

auf ein „Woraufhin und Wovonher“.420 Dieses Verwiesensein ist nicht eine 

eindimensionale Verwiesenheit auf Konkretes in der Welt, sondern auf sich selbst 

hin und über sich selbst hinaus. Die menschliche Wahrnehmung ist daher die 

Erfahrung der Welt und der eigenen Wirklichkeit, aber auch die Erfahrung des 

eigenen Erfahrens, also von sich selbst und von Erfahrung überhaupt, sowie das 

gleichzeitige Registrieren von beidem innerhalb der jeweiligen Erfahrung. 

Zugleich bleibt der Mensch ein freies Wesen, denn das bloße Nutzen menschlicher 

Erfahrung bei gleichzeitigem Nicht-Annehmen-Wollen dessen, charakterisiert 

Rahner als eine prinzipielle Möglichkeit. Er spricht dem Menschen die Negation 

oder das Abweisen des Verwiesenseins nicht ab; er, der Mensch, muss seinem 

Verwiesensein nicht nachgehen. Rahner weist den Menschen in diesem Fall als das 

„findige Tier“421  aus, das denkend-reflektierend existiert und in Bezug auf seine 

anthropologische Konstitution letztlich unausgefüllt bleibt. Unausgefüllt ist hier 

ganz im Sinne einer Lücke zu verstehen, die bleiben darf, aber nicht verschwindet, 

die nicht verdrängt oder vergessen werden kann.422 

 
420 Ebd., 74. „Das Woraufhin der Transzendenz ist aber auch immer ursprünglich ein Wovonher des 

sich zuschickenden Geheimnisses.“ Im weiteren Verlauf entfaltet Rahner das Woraufhin und 

Wovonher sehr detailliert.  
421 Ebd., 58. speziell hierzu: „Die Wirklichkeit ohne dieses Wort“ im zweiten Gang: „Wir können 

nur sagen: Er [der Mensch] würde [ohne dieses Wort] aufhören, ein Mensch zu sein. Er hätte sich 

zurückgekreuzt zum findigen Tier.“ 
422 Ebd., 58. „Wir können nur sagen, daß [sic] dann ein Mensch ist, wenn dieses Lebewesen denkend, 

worthaft und in Freiheit das Ganze von Welt und Dasein vor sich und in die Frage bringt, mag er 

auch dabei vor dieser einen und totalen Frage ratlos verstummen. So wäre es ja vielleicht – wer 

vermag das genau zu wissen – auch denkbar, daß [sic] die Menschheit in einem kollektiven Tod bei 

biologischem und technisch-rationalem Fortbestand stirbt und sich zurückverwandelt in einen 

Termitenstaat unerhört findiger Tiere.“  

 



178 

 

Rahner führt erst im zweiten Gang423 des Grundkurses des Glaubens an, dass Gott 

„jenes absolute Geheimnis [ist], das wir Gott nennen“424. Gott ist als dieses 

Geheimnis aber keine Idee425 des Menschen oder selbst gewählter Ziel- und 

Bezugspunkt menschlich-reflektierenden Denkens. Das übernatürliche Existenzial 

nach Rahner, als anthropologisch im Menschen selbst begründetes und 

gegründetes, ist eine Verwiesenheit des Menschen auf Gott, die nicht aufhebbar ist. 

Gott ist auch dort, wo er abgelehnt wird oder noch nicht erfahren wurde, bereits im 

Menschen als die schon genannte Verwiesenheit angelegt. Der Mensch kann sich 

frei verhalten und sich von seiner Verwiesenheit abwenden, doch wird der Mensch 

in diesem Fall seiner selbst nicht ganzheitlich gerecht und ist eben das oben 

erwähnte findige Tier. Das bedeutet nach Rahner, dass ein Mensch ohne ein 

Verhältnis zu dieser Verwiesenheit und ohne ein definitives Ja oder Nein zu dem 

absoluten Geheimnis, das wir Gott nennen, per definitionem nicht Mensch im 

eigentlichen Sinne sein kann.  

Angesichts Rahners Rekurrierens auf den von Heidegger in Sein und Zeit geprägten 

Begriff des Existentials, der auf die phänomenologische Verfasstheit des Daseins 

als In-der-Welt-sein verweist, ist jetzt zu fragen, wie Rahner seine Grundthese des 

übernatürlichen Existentials entwickelt hat. 

„Während manche Autoren die Einführung und Entwicklung des übernatürlichen 

Existentials mit der Stellungnahme Rahners zur Natur-Gnade-Problematik in 

 
423 Rahner wählt den Begriff „Gang“ anstelle einer systematischen Einheit innerhalb eines Werkes 

wie etwa Kapitel im Stile eines größeren inhaltlichen Abschnittes. 
424 Ebd., 54. 
425 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 

1978. 133: „Aus dem Selbstverständnis des Menschen muß sich also nach Rahner so etwas wie die 

‚Idee Christi‘ ableiten lassen, die freilich nicht einen beliebigen Gedanken meint, eine „Idee“ im 

Sinne eines „Einfalls“, den man haben kann oder nicht, sondern die mit dem Menschsein notwendig 

gegeben ist.“ 

 



179 

 

Verbindung bringen,426 stehen dem andere Autoren skeptisch gegenüber.“427 Diese 

Frage spielt für diese Arbeit eine große Rolle, da nur durch den gegebenen Kontext 

Rahners These besser zu verstehen ist. Während Kühn und Mühlen die Entwicklung 

der Lehre des sogenannten übernatürlichen Existentials erst am Ende der 1940er 

Jahre in dem Gespräch über das Verhältnis von Natur und Gnade feststellen, 

bringen Mannermaa und Schwerdtfeger ein überzeugendes Zitat als Beleg, welches 

die Entwicklung des übernatürlichen Existentials schon am Anfang der 1930er 

Jahre in Zusammenhang mit Rahners Gnadenvorlesung De gratia Christi zeigt.428 

„Der innerst übernatürliche existentiale Bereich des Menschen bezeugt sich für die 

in Sätzen aussagbare, gegenständliche Reflexion des Menschen nicht von sich 

selbst allein her im Erlebnis des Menschen – das wäre modernistische Irrlehre, die 

im Letzten die übernatürliche Tiefe dieses Bereichs unterschätzt –, sondern wird 

nur als vorhanden eindeutig im gesprochenen Wort der Offenbarung aussagbar 

bezeugt. Aber dennoch bleibt es wahr: das [sic] verkündete Wort ist die Bezeugung 

der Wirklichkeit, die auch im Voraus zu diesem Wort, schon immer zur 

Gesamtwirklichkeit und Gesamtwirksamkeit des konkreten Menschen der 

tatsächlich bestehenden Ordnung gehört, und zwar immer schon dazu gehört, weil 

 
426 MÜHLEN, HERIBERT, Gnadenlehre. In: VORGRIMLER, HERBERT (Hg.), Bilanz der Theologie im 

20. Jahrhundert: Perspektiven, Strömungen, Motive in der christlichen und nichtchristlichen Welt, 

Bd. 3, Freiburg 1970, 148-192. „Rahners Theologumenon des übernatürlichen Existentials wird 

gemeinhin mit der Diskussion um das Natur-Gnade-Verhältnis in Zusammenhang gebracht, wie sie 

von der sogenannten ‚Nouvelle Theologie‘ und insbesondere durch H. de Lubacs 

aufsehenerregendes Werk „Surnaturel“ gegen Ende der vierziger Jahre ausgelöst wurde. In dieser 

Diskussion habe Rahner 1950 in einer Antwort auf den Aufsatz eines anonymen Verfassers, der den 

Standpunkt de Lubacs darstellen und verteidigen wollte, erstmalig seine Theorie vom 

‚übernatürlichen Existential‘ entwickelt.“ 
427 Vgl. RULANDS, PAUL, Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade. Das übernatürliche 

Existential und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck–Wien 2000, sowie seinen 

Artikel in „Der Denkweg Karl Rahners“. MANNERMAA, Lumen fidei et obiectum fidei adventicium. 

Uskontiedon spontaanisuus ja reseptiivisyys Karl Rahnerin varhaisessa ajattelussa. Die Spontaneität 

und Rezeptivität der Glaubenserkenntnis im frühen Denken Karl Rahners (dt. Zusammenfassung). 

In: Schriften der finnischen Gesellschaft für Missiologie und Ökumenik 19, 152, zit. nach: 

SCHWERDTFEGER, Gnade und Welt, 166. „Nach der hier vorliegenden Untersuchung des spontanen 

Elements der Glaubenserkenntnis ist die allgemeine Auffassung, nach der Rahner die Lehre von 

dem sog. übernatürlichen Existential erst am Ende der Vierzigerjahre in dem Gespräch über das 

Verhältnis von Natur und Gnade entwickelt haben soll, falsch. Sachlich gesehen bildet das 

übernatürliche Existential schon am Anfang der Dreißigerjahre die Voraussetzung einiger 

Theologumena Rahners.“ 
428 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners Theorie der 

„anonymen Christen“, Freiburg 1982. 165. „Dieser Entwicklungslinie darf man skeptisch 

gegenüberstehen. Wer Rahners Gnadenvorlesung „De gratia Christi“ kennt, wird feststellen, daß 

[sic] darin die wesentlichen Themen seiner bekannten Gnadentheologie mindestens im Kern schon 

enthalten sind. Darauf wurde bereits aufmerksam gemacht. So wird es nicht verwundern, daß [sic] 

Rahner schon lange vor der Natur-Gnade-Kontroverse die These vom übernatürlichen Existential 

vertreten hat.“ 

 



180 

 

Christus und so Kirche, eine Wirklichkeit des konkreten Daseins jedes Menschen 

ist.“429 

„Es scheint auch, dass die Entwicklung des übernatürlichen Existentials in den 

frühen Texten der Schriften zur Theologie leichter zugänglich ist.“430 Darüber 

hinaus widersprechen diese Texte der verbreiteten Vorstellung von Kühn und 

Mühlen von der Entwicklung des übernatürlichen Existentials.431 

Aus dem, was Rahner in dieser Hinsicht sagt, können folgende Aussagen 

entnommen werden: „1) Im Raum der Geschichte der Menschheit ist faktisch schon 

immer ein übernatürlicher existentialer Bereich vorhanden, der seinen Grund in 

Christus hat.432 Zudem ist Christus in seiner Einheit von Geist und Geschichte das 

übernatürliche Existential jedes Menschen. 2) Die Vermittlung der Gabe des 

Heiligen Geistes und die Konstitution des Menschen zu einem möglichen Hörer des 

Wortes Gottes steht in dem unaufhebbaren Einbezogensein im Raum der 

Geschichte, zu dem Christus gehört. Hier kann das übernatürliche Existential als 

Glaubenslicht ausgelegt werden. 3) Während die Gabe des Heiligen Geistes dem 

Menschen in der Weise einer seinshaft existentialen Bestimmung gegeben ist, 

bedeutet dies nicht, dass er sie schon personal, also existentiell, übernommen hätte. 

 
429 Vgl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie III, 294-301, 299f. 
430 Es soll hier zum Beleg ein Zitat gebracht werden, um die Behauptung N. Schwerdtfegers mit 

frühen Gedanken Rahners zu rechtfertigten. Karl Rahner, Schriften zur Theologie III, 294-301. Hier 

299f.: „Nun ist diese Tiefe des Daseins des Menschen, die im Glauben zum Bewußtsein kommt, – 

noch unabhängig davon, ob er sie erfüllt oder nicht – begründet durch Christus allein schon bevor 

ein Wort unserer Verkündigung den Menschen trifft. Die Verkündigung des Wortes trifft also 

grundsätzlich einen Menschen, der seinshaft existential – was nicht gleich ist mit ,existentiell 

übernommen habend‘ – schon im Bereich jener Wirklichkeit steht, die von der Botschaft 

ausgesprochen wird. Nur weil zu seinem Dasein schon das Medium der Gnade gehört, ist er ein 

möglicher Hörer der christlichen Glaubensbotschaft. Diese ist somit eigentlich ein, wenn auch 

absolut notwendiges Erwecken des christlichen Selbstbewußtseins, das mit der ‚Salbung‘, die in uns 

ist, grundsätzlich schon gestiftet ist. So bringt die Predigt nicht eigentlich etwas Neues und Fremdes 

an den Menschen heran, das bisher außerhalb der Sphäre seiner menschlichen Begriffe und Symbole 

lag. Damit soll selbstverständlich nicht im geringsten gesagt sein, daß [sic] der Mensch in derjenigen 

begrifflichen Ausdrücklichkeit, die für die existentielle Entscheidung über sich selbst absolut 

notwendig ist, diese übernatürlichen Tiefen seines Seins auch ohne das von außen kommende, 

immer schon menschlich begriffliche Wort der gehorsamsfordernden Offenbarung durch eine bloß 

reflexe ‚Ausdeutung‘ seines religiösen Erlebnisses haben könnte.“ 
431 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners Theorie der 

„anonymen Christen“, 167. 
432 Vgl. RAHNER, KARL, wie Anm. 13, 294: „Da Christus der geschichtlich sakramentale Heilswille 

Gottes und Mensch der einen Menschheit und beides endgültig ist, ist mit ihm grundsätzlich immer 

schon ‚Kirche‘ gesetzt. Jeder Mensch lebt schon immer in einem Daseinsraum, zu dem die 

Wirklichkeit Christi gehört.“ 

 



181 

 

Diese übernatürliche existentiale Bestimmung ist folglich nicht mit der 

angenommenen Gnade gleichzusetzen, sondern soll als angebotene Gnade 

aufgefasst werden. 4) Zum Schluss betont Rahner ausdrücklich angesichts 

bleibender Unterschiedenheit die Einheit des übernatürlichen existentialen 

Bereichs des Menschen mit der von außen kommenden christlichen 

Glaubensbotschaft und deren Notwendigkeit.“433 

„Wie sich zeigt, können wir den eigentlichen Ansatzpunkt des übernatürlichen 

Existentials nicht mehr in Rahners Beitrag zum Problem der Ungeschuldetheit der 

Gnade und der gleichzeitigen Hinordnung des Menschen auf diese sehen. Während 

die Entwicklung des Begriffes des übernatürlichen Existentials nach der anfangs 

beschriebenen Auffassung erst erheblich später eingesetzt haben soll, zeigt der 

angeführte Abschnitt aus Rahners früher theologischer Zeit ein gutes Stück der 

Entwicklung vorher. Diese Betrachtung soll hier näher darauf hinweisen, dass die 

Entwicklung des übernatürlichen Existentials auf einer Akzentverschiebung in 

Rahners Theologie beruht.“434 Während Rahner in seinen früheren Texten „vor 

allem von der Menschwerdung des Logos und der Erhellung ihrer Implikationen 

ausgeht, konzentriert er sich später auf dieses Ereignis der Menschwerdung, indem 

er das von der Gnade überformte Selbstverständnis des Menschen thematisiert. 

Allerdings sei an dieser Stelle gesagt, dass sich in Rahners Theologie stets beide 

Perspektiven durchdringen und aus verschiedenen Blickrichtungen nicht 

auseinandergerissen werden dürfen. Obwohl Rahner anfangs die Einheit von 

Schöpfungs- und Erlösungsordnung herausstellt, bringt er im weiteren Verlauf 

seines theologischen Bemühens die transzendentale Dimension der 

Erlösungsordnung stärker zu Sprache.“435 

 
433 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners Theorie 

der „anonymen Christen“, 167. 
434 Zu der Akzentverschiebung und einer Verschärfung der eigenen Aussagen in Rahners Theologie: 

Vgl. RAHNER, KARL, Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gespräch mit und über Karl 

Rahner aus Anlaß seines 70. Geburtstages. In: HdChr (1974) 117-153. Siehe auch: LEHMANN, KARL, 

Karl Rahner. In: VORGRIMLER, HERBERT / VANDER GUCHT, ROBERT (Hg), Bilanz der Theologie im 

20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen, Perspektiven, Strömungen, Motive in der christlichen 

und nichtchristlichen Welt: Bahnbrechende Theologen IV, Freiburg 1970, 143-181.  
435 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt., 167. 

 

 



182 

 

Es bleibt allerdings in diesem Kapitel „die zurückführende Vielfalt von 

übernatürlichen Existentialien auf die Zweieinheit von transzendentalem und 

konkret-geschichtlichem Existential noch aufzuzeigen.“436 

„Nach dieser Vorklärung zur zeitlichen Einführung und Entwicklung sowie zu den 

vielfältigen Wendungen des Begriffs des übernatürlichen Existentials ist nun nach 

seinem systematischen Ansatzpunkt zu fragen.“437 

Die Skizze von Rahners Auffassung über das übernatürliche Existential soll 

theologisch im Folgenden erweitert werden. „Die Verknüpfung der Vorlesung 

Rahners De gratia Christi wird dabei klarstellen, dass das übernatürliche 

Existential aus der Selbstmitteilung Gottes in Christus begründet ist.“  

Rahners Theologumenon des übernatürlichen Existentials kann in seiner Eigenart 

vollends sichtbar geschehen, „wenn die Einbeziehung des übernatürlichen 

Existentials und die Theorie der quasi-formalen Selbstmitteilung Gottes aufgezeigt 

wird.“438 

  

 
436 Ebd., 168. 
437 Ebd., 167. 
438 Ebd., 169. 



183 

 

5. Der Mensch als das Ereignis der Selbstmitteilung 

Gottes 

 

5.1. Die Spitze der Theologie Rahners, ihre Folgen und 

Herausforderungen 
 

Als das II. Vatikanische Konzil im Jahr 1965 den offenbarungstheologischen 

Paradigmenwechsel in Dei verbum bzw. die Idee der Selbstmitteilung Gottes 

thematisch439 grundgelegt und für die Theologie des 20. Jahrhundert bestimmt hat, 

ahnte niemand, dass Rahner später diesen Begriff radikal für seine anthropologische 

Wende verwenden würde. Er stellt dabei seine Grundthese auf, dass „jeder, 

wirklich radikal jeder Mensch als das Ereignis einer übernatürlichen 

Selbstmitteilung Gottes verstanden werden [muss; M.B.]“440. Während das II. 

Vatikanische Konzil Offenbarungstheologie und Christologie unmittelbar 

miteinander verknüpft, bringt Rahner Anthropologie, Christologie und 

Offenbarung in Verbindung. 

Warum aber wurde überhaupt auf Rahners Begriff der Selbstmitteilung Gottes 

zurückgegriffen? Augenscheinlich weil er im Fachdiskurs der Selbstmitteilung 

 
439 VON STOSCH, KLAUS, Offenbarung, Paderborn 2010, 49: „Spätestens seit dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil (1962-1965) wird Offenbarung aber auch in der katholischen Theologie – 

ganz ähnlich wie vorher schon in der evangelischen Theologie – als Nahekommen der erlösenden 

Wirklichkeit Gottes selbst verstanden. Diesem kommunikationstheoretischen 

Offenbarungsverständnis zufolge wird Offenbarung nicht als Mitteilung von Sachverhalten, sondern 

als Mitteilung von Gottes eigenem Wesen und damit als personale Selbstmitteilung Gottes 

verstanden. Die eine Offenbarung, von der her sich jede Rede von Offenbarung erschließt, ist als 

AUS??!  christlicher Perspektive damit die Selbstoffenbarung bzw. Selbstmitteilung Gottes in Jesus 

Christus.“ Vgl. auch LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer 

freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 15: „Offenbarung wird nicht mehr 

formal als Instruktion Gottes und inhaltlich als Sammlung objektiv vorgegebener Wahrheiten 

gedacht, welche die menschliche Vernunft von sich aus nicht erreichen kann und daher allein auf 

Autorität des kirchlichen Lehramtes hin zu glauben hat, sondern fortan als Selbstoffenbarung bzw. 

Selbstmitteilung Gottes verstanden. Gott teilt in der Heilsgeschichte nicht etwas, sondern sich selbst 

dem Menschen mit und will dessen freie Zustimmung durch jenes Geschehen personaler 

Zuwendung gewinnen, in dem Inhalt und Form der Offenbarung, Botschaft und Bote, Wahrheit und 

Geschichte untrennbar verbunden sind.“ 
440 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 

Freiburg–Basel–Wien 1976, 133. 

 



184 

 

Gottes als „Schlüsselbegriff“441 bzw. „Zentralbegriff“442, als „hermeneutisch 

leitende Grundkategorie seines gesamten Werkes“443, als „die Quelle und die 

Verstehensmitte“444 der Theologie Rahners beachtet wurde. Rahner selbst meint, 

dass der Mensch als Selbstmitteilung Gottes als „die innerste Mitte des christlichen 

Daseinsverständnisses“445 gelten kann. Es ist hier darauf hinzuweisen, dass auch 

Pröpper an mehreren Stellen Rahners Leistung bzw. die Bedeutung der Idee des 

Menschen als Selbstmitteilung Gottes446 für ein freiheitstheoretisches Dogmatik-

Konzept gewürdigt hat.447 Darüber hinaus wurde die Idee der Selbstmitteilung 

Gottes als eine hermeneutisch integrierende Perspektive, die „Mensch und Gott, 

Natur und Gnade, Schöpfung und Inkarnation, Schöpfung und Erlösung in einen 

inneren Zusammenhang“448 bringt, zusammengefasst.  

Rahners Vorstellung einer Selbstmitteilung als dialogisch-kommunikatives 

Geschehen stellt dabei nicht nur in theologischen, sondern auch in philosophischen 

Debatten immer wieder ein Hindernis dar. Was aber genau bedeutet dies? Denn wie 

kann ein Mensch als Selbstmitteilung Gottes verstanden werden?  

Wenn angenommen wird, dass Gott sich selbst im Menschen mitgeteilt hat und der 

Mensch als Selbstmitteilung Gottes verstanden werden soll, dann stellt sich 

 
441 SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer zeitgemäßen 

Gnadentheologie. In: MARIANO DELGADO/ MATTHIAS LUTZ-BACHMANN (Hg.), Theologie aus 

Erfahrung der Gnade: Annäherungen an Karl Rahner, Schriften der Diözesanakademie Berlin; Bd. 

10, 1994, 36. „Die Gnade ist damit immer schon personal und dialogisch akzentuiert, was Rahner 

in seinem Schlüsselbegriff der ‚Selbstmitteilung Gottes‘ überzeugend ausdrückt.“ 
442 VORGRIMLER, HERBERT, Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken, Darmstadt 2004, 

167. 
443 LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen 

Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 381. „Er begegnet der Sache nach bereits in Rahners 

erster Veröffentlichung und zieht sich fortan als hermeneutisch leitende Grundkategorie durch sein 

gesamtes Werk.“ 
444 VAN DER HEIJDEN, BERT, Karl Rahner: Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen, 

Einsiedeln 1973, 56. 
445 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 

Freiburg–Basel–Wien 1976, 122. „Wir kommen nun aber in die innerste Mitte des christlichen 

Daseinsverständnisses, wenn wir sagen: Der Mensch ist das Ereignis einer freien, ungeschuldeten 

und vergebenden, absoluten Selbstmitteilung Gottes.“ 
446 Es sollte doch unterschieden werden zwischen dem Begriff der Selbstmitteilung und dem 

Verständnis des Menschen als Selbstmitteilung. Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. 

Herausforderungen einer freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 377-443. 
447 PRÖPPER, THOMAS, Erlösungsglaube, 275. „Rahners wesentlichstes Ziel im Auge behalten: das 

Ziel einer Theologie, die den zentralen Inhalt christlichen Glaubens, Gottes Selbstmitteilung als 

Liebe, in einer menschlichen Bedeutung zu explizieren vermöchte.“ 
448 RULANDS, PAUL, Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade: Das übernatürliche Existential 

und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000, 297. 



185 

 

insbesondere die Frage nach der Bestimmung des Menschen. Folglich besteht die 

Aufgabe darin, anthropologische Lehren einsichtig zu machen, um den Menschen 

als Selbstmitteilung Gottes identifizieren zu können. Dabei ist fraglich, wie der 

Begriff Selbstmitteilung näher definiert werden kann.  

Dieses Kapitel stellt sich daher zentralen Fragen, wie der Begriff Selbstmitteilung 

zu verstehen ist und wie die Selbstmitteilung Gottes im Menschen plausibel 

gemacht werden kann. Es soll versucht werden, das Streitthema Mensch als 

Selbstmitteilung Gottes mit Hilfe neuzeitlicher Philosophie und theologischer 

Ansätze einsichtig zu machen. 

Obwohl Rahners anthropologische Theologie viele neue Zugänge fand und positive 

Gedankenanstöße für die katholische Theologie beisteuerte, wurde trotzdem Kritik 

in Bezug auf ihre anthropologischen Ideen laut. Mit den folgenden Ausführungen 

beginnt diese Arbeit, die Spitze der Theologie Rahners und ihre Folgen sowie 

Herausforderungen auf die theologische und philosophische Ebene zu 

transportieren. Darüber hinaus stellt sich insbesondere die Frage nach Rahners 

Interpretationsmöglichkeiten, die Kritikern zufolge keine gänzlich 

zufriedenstellende Antwort liefern konnten. Folglich besteht die Aufgabe dieses 

Unterkapitels darin, in einer Zusammenfassung Rahners Denken in Bezug auf 

Anthropologie einsichtig zu machen, um Einwände identifizieren zu können. 

Dieses Unterkapitel argumentiert daher dafür, den Begriff der Selbstmitteilung 

durch Analyse und Reflexion der innerchristlichen Debatte im Sinne Rahners zu 

reformulieren, um den Menschen als Selbstmitteilung Gottes nicht als 

substanzontologische Wesensoffenbarung bzw. Inkarnation ausweisen zu müssen, 

sondern als dialogisches Geschehen, in welchem der Mensch als existentiell 

ergriffen verstanden werden kann und Gott zugleich offenbar wird als der, der in 

Beziehung mit den Menschen treten möchte und Grund allen menschlichen Daseins 

ist. 

 

5.2. Zum Verständnis des Selbstmitteilungsbegriffes 
 



186 

 

Inwiefern kann man den Selbstmitteilungsbegriff denken?  Zugespitzt gefragt: 

Inwiefern kann der Mensch als Selbstmitteilung Gottes expliziert werden? Als 

Folge seiner Theorie des Menschen als Selbstmitteilung Gottes entwickelte Rahner 

seine Theorie der „anonymen Christen“.449 Spätestens seit dieser Theorie stellt sich 

die Frage, wie die Selbstmitteilung Gottes und damit der Mensch als 

Selbstmitteilung Gottes adäquat gedacht werden kann. Die Theorie vom Menschen 

als Selbstmitteilung Gottes verursacht vor allem durch den Begriff der 

Selbstmitteilung große Verständnisschwierigkeiten. Mit ihm wurde versucht, das 

Göttliche und Menschliche in einem Menschen zu wahren. „Das Wort 

Selbstmitteilung soll eigentlich bedeuten, „daß [sic] Gott in seiner eigensten 

Wirklichkeit sich zum innersten Konstitutivum des Menschen selber macht.“450 

Doch wie sollte man sich einen Menschen vorstellen, der Gott und Mensch zugleich 

ist. Es wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels auf diese Fragestellung, ob und 

inwieweit das Konzept des Mensch als Selbstmitteilung Gottes im christologischen 

Verständnis Rahners kulminiert, näher einzugehen sein.451  

Rahner zufolge meint Mitteilung erst dann Selbstmitteilung, „wenn ihr Subjekt und 

ihr Inhalt, also der Mitteiler und das Mitgeteilte, identisch sind und deshalb das 

Medium der Mitteilung von beiden – weder vom Subjekt noch vom Inhalt der 

Mitteilung – nicht mehr getrennt werden kann.“452 Kommunikationstheoretisch 

bedeutet dies, dass wenn der Sender sich dem Empfänger mitteilen will – und eben 

nicht irgendetwas von sich oder über sich, sondern sich selbst – dann ist er nicht 

 
449 SCHWERDTFEGER. NIKOLAS, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners Theorie der 

„anonymen Christen“, Freiburg 1982, 1. „Vielleicht kein anderes Thema der Theologie Karl 

Rahners ist so umstritten wie seine Theorie von den ‚anonymen Christen‘, mit der er die 

Heilsmöglichkeit der Nichtchristen zu deuten unternommen hat.“ Siehe auch B. VAN DER HEIJDEN, 

Karl Rahner. Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen, Einsiedeln 1973, 250: „Das anonyme 

Christentum ist wohl der am meisten diskutierte Punkt in Rahners Theologie.“ Zum geschichtlichen 

Hintergrund des Problems einer Heilsmöglichkeit außerhalb der Kirche vgl. bei Rahner vor allem 

II, 40-75; VI, 483; IX, 503f. 
450 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 

Freiburg-Basel-Wien 1976, 122.  
451 Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen 

Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 378. Sowie BOKWA, IGNACY, Christologie als Anfang 

und Ende der Anthropologie. Über das gegenseitige Verhältnis zwischen Christologie und 

Anthropologie bei Karl Rahner, Frankfurt am Main 1990. 
452 Ebd., 379. 

 



187 

 

nur Subjekt der Mitteilung, sondern gleichzeitig auch Objekt, sprich Inhalt der 

Mitteilung. 

„Entscheidend für das Verständnis dieser Selbstmitteilung Gottes an den Menschen 

ist es, zu begreifen, daß [sic] der Geber in sich selber die Gabe ist, daß [sic] der 

Geber sich selbst in sich und durch sich selbst der Kreatur als ihre Vollendung zu 

eigen gibt.“453 

Doch auch durch diese Definition wurden die Streitigkeiten nicht beseitigt, sondern 

vielmehr zugespitzt und auf ein anderes Reflexionsniveau gehoben. Nun ist aber im 

Kontext dieser Arbeit zu fragen, inwiefern der Mensch als Selbstmitteilung Gottes 

gedeutet werden kann. 

Was lässt sich darunter verstehen? Inwiefern kann der Mitteilende in der Mitteilung 

konkret anwesend und damit er selbst sein? Um diesen Gedankengang 

nachvollziehen zu können, greift Rahner auf die Transzendentalphilosophie zurück.  

Rahner weist darauf hin, dass die Selbstmitteilung Gottes im Menschen zu 

identifizieren ist, weil die Selbstmitteilung die Bedingung der Möglichkeit ihrer 

Annahme ist: 

„Die Selbstmitteilung Gottes ist nicht nur gegeben als Gabe, sondern auch als die 

notwendige Bedingung der Möglichkeit derjenigen Annahme dieser Gabe, die die 

Gabe wirklich Gott selber sein lassen kann, ohne daß [sic] sie sich in ihrer 

Annahme gewissermaßen aus Gott zu einer endlichen geschaffenen Gabe 

verwandelt, die nur Gott repräsentiert, die aber nicht Gott selber wäre.“454 

Wenn die Selbstmitteilung nun die erste formale Bedingung ist, um eine 

Selbstoffenbarung identifizieren zu können, dann muss nach Pröpper ferner eine 

weitere, wesentliche Bedingung gelten, und zwar, dass das Medium von dem 

Mitteiler nicht mehr zu trennen ist, „weil es ja sonst etwas ihm Fremdes bleiben 

würde und eben nicht ihn selbst offenbaren [könnte].“455 Wenn das Subjekt der 

Mitteilung gleichzeitig dessen Objekt ist, sich also als sich selbst dem Empfänger 

der Mitteilung zu erkennen geben möchte, dann soll die Gestalt der Mitteilung auch 

genau dies einsichtig machen.456 

 
453 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 

Freiburg-Basel-Wien 1976,126. 
454 Ebd., 134. 
455 PRÖPPER, THOMAS, Theologische Anthropologie II, Freiburg 2011, 1307. 
456 Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen 

Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 159. „Das ‚Selbst‘ der Mitteilung ist also zum einen als 

genitivus subjectivus zu verstehen, sofern es doch der Offenbarer selbst ist, der sich mitteilt, er somit 

 



188 

 

Entscheidend ist an dieser Stelle, dass mit Rahners theologischem Zugang die 

Einsicht erreicht werden kann, dass der Mensch als Selbstmitteilung Gottes eben 

nicht als substantielle Fleischwerdung des Subjekts verstanden werden muss, 

sondern als ein Beziehungsgeschehen, in dem das Subjekt in einem dialogisch-

kommunikativen Akt als Liebe offenbar wird, weil die Selbstmitteilung Gottes an 

die symbolische Vermittlung gebunden ist.457 Um aber diesen Ansatz 

nachvollziehen zu können, muss zuerst ein genauerer Blick auf Rahners Definition 

vom Realsymbol geworfen werden, weil Selbstmitteilung Gottes an die 

symbolische Vermittlung gebunden ist.458 

5.3. Realsymbolbegriff als Ausgangsbasis 
 

Magnus Lerch bezeichnet den Realsymbolbegriff als „‚heimliche‘ Mitte der 

Theologie Rahners“459, sodass er als „Fundament“ in der Analyse der theologischen 

Ausführungen Rahners gelten könne.  

Rahner beschäftigt sich in seinem Aufsatz Zur Theologie des Symbols mit der 

Frage, wie der Begriff Symbol ontologisch verstanden werden kann, um so eine 

 
das Subjekt der Mitteilung ist. Aber dieses Subjekt offenbart im Fall der Selbstoffenbarung nicht 

etwas von oder über sich, sondern der Offenbarer teilt sich Selbst mit, ist also auch als er selbst im 

Offenbarungsgeschehen anwesend. Daher ist sein ‚Selbst‘ nicht nur Subjekt sondern auch Inhalt der 

Offenbarung; der Offenbarer ist zugleich das Geoffenbarte, weshalb das ‚Selbst‘ auch im Sinne des 

genitivus objectivus zu fassen ist.“ Vgl. hierzu auch ESSEN, GEORG, Die Freiheit Jesu. Der 

neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie, 

Regensburg 2001, 268: „Sobald das Augenmerk auf das Selbst als genitivus objectivus gerichtet 

wird: wenn das Subjekt des Geschehens der Selbstoffenbarung als der Mitteilende mit dessen Inhalt 

als dem Mittgeteilten rückhaltlos identisch ist, teilt es sich in diesem Geschehen als Offenbarung 

seiner selbst mit.“  
457 Vgl. PRÖPPER, THOMAS, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie, 

2., wesentl. erw. Aufl., München 1988, 188. „Eben weil das Unbedingte nur bedingt real werden 

kann, stets nur symbolisch geschieht: ebenso wie das Selbst, obwohl ganz gegenwärtig, sich in 

keiner seiner Äußerungen und Erscheinungen erschöpft, bleibt auch seine Intention, den anderen 

‚selber‘ zu meinen, nur endlich realisierbar.“ 
458 Vgl. PRÖPPER, THOMAS, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie, 

2., wesentl. erw. Aufl. München 1988, 188. „Eben, weil das Unbedingte nur bedingt real werden 

kann, stets nur symbolisch geschieht: ebenso wie das Selbst, obwohl ganz gegenwärtig, sich in 

keiner seiner Äußerungen und Erscheinungen erschöpft, bleibt auch seine Intention, den anderen 

„selber“ zu meinen, nur endlich realisierbar.“ Gleiche Angabe wie direkt obendrüber, kannst Du 

auch ebd schreiben. Dieselbe Angabe hast Du auch schon weiter oben, aber ohne die kompletten 

Angaben. Sollte weiter oben schon stehen mMn 
459 LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes, 383.  

 



189 

 

allgemeine Theorie des Symbols zu entwickeln.460 Rahner unterscheidet hier 

zunächst formal zwischen „wirklich echte[n] Symbole[n]“, die er Realsymbole 

nennt und „bloß arbiträr festgelegte[n] ‚Zeichen‘, ‚Signale[n]‘ und ‚Chiffren‘“, die 

er Vertretungssymbole nennt.461 Ein Vertretungssymbol übernimmt Rahner zufolge 

lediglich die Aufgabe auf etwas Externes zu verweisen, wohingegen ein 

Realsymbol eine „Ausdruckfunktion“ besitzt.462 Damit kann er als die „höchste und 

ursprünglichste Repräsentanz, in der eine Wirklichkeit eine andere […] 

gegenwärtig macht, ‚da-sein‘ läßt“ gelten.463 Rahner geht näherhin davon aus, dass 

das Realsymbol wesentlich aus zwei Ebenen besteht: zum einen aus der eigenen 

Seinswirklichkeit (das Symbol), zum anderen aus der zu repräsentierenden 

Wirklichkeit (das Symbolisierte). Er ist also wesentlich plural verfasst und kann „in 

dieser Einheit des Pluralen – eines in dieser Pluralität wesentlich Ausdruck eines 

anderen in dieser pluralen Einheit […] sein.“464 Mit dem Begriff der „pluralen 

Einheit“ verdeutlicht Rahner nichts anderes als die Relation von Symbol und 

Symbolisiertem. Der Gedanke einer pluralen Einheit erscheint zunächst paradox. 

Wie soll etwas, was eigentlich wesentlich verschieden ist eine Einheit bilden 

können und darin das jeweils andere realisierend zum Ausdruck bringen? Muss für 

eine solche Einheit nicht von einer Identität beider Ebenen (dem Symbol und dem 

Symbolisierten) ausgegangen werden? Rahner meint den Gedanken einer pluralen 

Einheit folglich dadurch einholen zu können, dass er von den Ebenen des 

Realsymbols nicht als gleichursprünglich nebeneinanderliegenden spricht, bei 

denen aufgrund der Gleichursprünglichkeit die Einheit eine nachträglich 

 
460 Vgl. RAHNER, KARL, Zur Theologie des Symbols, In: Leiblichkeit der Gnade. Schriften zur 

Sakramentenlehre. Sämtliche Werke 18, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 2003, 423-457. 
461 Ebd., 426. 
462 Ebd., 426. 
463 Ebd., 427. Hierzu auch Klaus von Stosch, Einführung in die Systematische Theologie, 3., 

aktualisierte Auflage, Paderborn 2014, 269. „Ein Vertretungssymbol ist ein (lediglich) 

informierendes Zeichen, das eine unabhängig vom Zeichen existierende Sache ‚vertritt‘. So weist 

z.B. ein Verkehrsschild auf eine Unebenheit in der Straße hin, die aus größerer Entfernung nicht 

wahrgenommen werden kann. In einem Realsymbol, einem realisierenden Zeichen, dagegen wird 

über einen Sachverhalt, nicht nur informiert, er wird nicht nur vertreten, sondern er wird im Vollzug 

des Zeichens realisiert: Mit einem Handschlag wird ein Versprechen besiegelt, durch eine 

Unterschrift wird ein Vertrag geschlossen, in einer Umarmung und einem Kuss vollzieht sich die 

Liebe.“ 
464 RAHNER, KARL, Zur Theologie des Symbols, 427.  

 



190 

 

zusammengeführte und damit eben auch kein Realsymbol wäre.465 Vielmehr 

versteht er die Ebenen aus einer „ursprünglich übergeordneten Einheit“ 

entspringend, die eine plurale Einheit ermögliche: 

„Eine Pluralität in einer ursprünglichen und als ursprünglich übergeordneten 

Einheit kann nur so begriffen werden, daß [sic] das Eine sich entfaltet, das plurale 

aus einem ursprünglichsten ‚Einen‘ in einem Entsprungs- und Abfolgeverhältnis 

herkommt, die ursprünglichste Einheit, die auch das Plurale einende Einheit bildet, 

sich selbst behaltend in eine Vielheit sich entläßt und ‚ent-schließt‘, um dadurch 

gerade sich selbst zu finden.“466 

 

Die Einheit von Symbol und Symbolisiertem wurzelt also in einer beiden Ebenen 

vorangestellten Einheit, durch die sie ihren Eigenstand und ihre Unterschiedenheit 

erst erhalten, wobei sie dennoch nicht als getrennt, aber auch nicht als identisch 

gelten müssen. Durch den Gedanken der pluralen Einheit kann Rahner daher die 

Relation von Symbol und Symbolisiertem in ihrer Differenz würdigen. Er muss sie 

nicht in eine Identität auflösen, weil er sie als einer ursprünglich übergeordneten 

Einheit konstituiert versteht, die die Differenz erst ermöglicht.467 Ursprung ist 

demnach also die Einheit und nicht die Gleichursprünglichkeit von Symbol und 

Symbolisiertem. Interessanterweise benutzt Rahner den Gedanken der pluralen 

Einheit, wenn der den Selbstmitteilungsbegriff bestimmt. Die Differenzeinheit 

meint in diesem Zusammenhang die plurale Einheit von Symbol und 

Symbolisiertem. So hält Rahner fest: 

„[D]iese Pluralität ist eine durch Herkunft aus einer ursprünglichen Einheit als 

deren Vollendung […] sich konstituierende derart, daß [sic] das als unterschieden 

Gesetzte eine Übereinkunft und somit […] den Charakter des Ausdrucks oder 

‚Symbols‘ gegenüber seinem Ursprung hat.“468 

 

Er versteht die plurale Einheit von Symbol und Symbolisiertem nicht nur begründet 

in der ursprünglich übergeordneten Einheit, sondern vielmehr als von dieser 

gesetzt. 

Was den einheitsstifenden Grund des gesetzten Realsymbols nun angeht, meint 

Rahner diesen folglich mit Gott identifizieren zu können, den er trinitarisch als 

höchste Einheit in Verschiedenheit versteht.469 Identifiziert Rahner also die 

 
465 Ebd., 428. 
466 Ebd., 429.  
467 Ebd., 428. 
468 Ebd., 430. 
469 Ebd., 436. 



191 

 

ursprünglich übergeordnete Einheit mit dem trinitarischen Gott, dann unterstreicht 

er besonders, dass 

„die Logostheologie  eigentlich eine, ja die höchste, Symboltheologie ist […], 

[denn] der Logos ist das ‚Symbol‘ des Vaters, und zwar in eben dem Sinn, den wir 

dem Wort gegeben haben, das innere und doch vom Symbolisierten verschiedene, 

von diesem selbst gesetzte Symbol, in dem der Symbolisierte sich selbst ausdrückt 

und sich so selbst hat.“470 

 

Nun wenn der einheitsstiftende Grund selbst in sich als höchste plurale Einheit 

verstanden werde, könne gewährleistet werden, dass ein Symbol als Realsymbol 

qualifiziert werden kann. Weil Gott bereits innertrinitarisch plurale Einheit nicht 

Identität sei und Logos als der realsymbolische Ausdruck des innertrinitarischen 

Vaters gelte, könne sich Gott auch nach außen ausdrücken.471 

In weiteren seiner Ausführungen erläutert Rahner ferner, dass sich der 

Realsymbolbegriff auch bereits subjektphilosophisch im Prozess der 

Selbstrealisierung vorfinde, sodass er die These aufstellt: 

„Das Seiende ist […] in sich selbst […] darum ‚symbolisch‘, als der 

übereinkommende Ausdruck, den es behaltend als das andere setzt, die Weise ist, 

in der es sich selbst zu sich in Erkenntnis und Liebe vermittelt ist. Durch 

‚Ausdruck‘ kommt das Seiende zu sich selbst.“472 

 

Damit kann Rahner die These aufstellen, dass „ein Symbol insofern als Realsymbol 

gilt, als es die Wirklichkeit ist, „in der ein anderer zur Erkenntnis des Seienden 

kommt.“473 So Rahner:  

„[D]ie Vorstellung, Gott verwandle sich in einen Menschen oder gestikuliere (weil 

selbst unsichtbar), um sich bemerkbar zu machen, mit einer menschlichen 

Wirklichkeit, die, weil so benützt, eigentlich doch kein echter Mensch von 

Selbstmacht und Freiheit mehr sei, sondern die Drahtpuppe, durch die eigentliche 

Spieler unter der Rampe sich verlautbare, oder diese Verlautbarung Gottes fange 

eigentlich doch erst da an, wo dieser Mensch als Sprachrohr Gottes redet, wobei 

diese Rede dann doch weiter über etwas gehe, was jenseits bleibe, so sehr das 

Verlautbarungsorgan ‚substanziell‘ angenommen worden sei, das wäre Mythologie 

 
470 Ebd., 436.  
471 Ebd., 437. Vgl. hierzu auch VON STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 274. „Der 

Vater ist der Ursprung allen Seins, der Andere, der Verborgene. Alle diese Bestimmungen sind 

rational strukturiert und sind erst Wirklichkeit durch die Zeugung des Sohnes. Der Sohn ist die 

ausgesagte, offenbare Seite des Vaters, sein Wort, seine Liebeszusage, seine erlösende Nähe. Die 

Fülle und alles andere einbeziehende Dynamik dieser im Sohn ausgesagten und verbürgten 

Liebeszusage ist der Geist. Durch ihn ist die Einheit der gänzlich verschiedenen Personen von Vater 

und Sohn so verbürgt, dass bleibende Differenz in diese Einheit integriert wird und noch einmal in 

personaler Weise Gestalt findet.“  
472 Ebd., 431.  
473 Ebd., 431. 

 



192 

 

und nicht das Dogma der Kirche, auch wenn man ungefähr so das beschreiben 

müßte, was sich vielen bei dem Katechismus im Kopf im Gegensatz zu ihrem 

gedruckten Katechismus denken.“474  

 

Dass Rahner jedem Seienden eine realsymbolische Funktion zuspricht, weil es sich 

notwendig ausdrückt, muss noch ausführlicher betrachtet und diskutiert werden. 

Hier zeichnet sich bereits Rahners Hauptthese ab, jedem Subjekt einen 

realsymbolischen Charakter zu schreiben, was bedeutet, dass auch jeder Mensch 

potenziell als Realsymbol der Selbstmitteilung Gottes gelten kann. Dafür muss 

allerdings ein Blick auf Rahners Verständnis von Anthropologie gerichtet werden. 

 

5.4. Anthropologische Konsequenz des 

Realsymbolbegriffs 
 

Zunächst ist festzuhalten, dass Rahner seinen transzendental-methodischen 

Entwurf zur Theologie vor dem Hintergrund des Mitvollzuges der 

anthropologischen Wende konzipiert.475 Wenn er also den realsymbolischen 

Charakter in der oben dargestellten Weise grundsätzlich in jedem Seienden ansetzt, 

dann darf ein Blick auf sein Verständnis von Anthropologie nicht fehlen. Leitend 

ist hierbei sein Ausgangspunkt von einem Schöpfer-Geschöpf-Verhältnis, welches 

nach Ansicht Hilberaths auf Rahners theologisch verstandene Anthropologie 

zurückzuführen ist.476 

Damit wird deutlich, dass Rahner seine Anthropologie als theologisch vermittelte 

und folglich jeden Menschen als wesentlich ansprechbar für Gott und seine 

Offenbarung versteht.477 Er begreift die transzendentale Freiheit in seinem Ansatz 

 
474 Ebd., 444.  
475 Vgl. HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 69-73.  
476 Ebd., 73. „Weil der Mensch ein immer schon von Gott geschaffener Begnadeter ist, kann er sich 

nur verstehen, wenn er sich letztlich von Gott her versteht. Deshalb kann aber auch alle Theologie 

beim Menschen beginnen, insofern es in diesem Sinne überhaupt keinen gott-losen Menschen geben 

kann. Die Gotteserfahrung des Menschen ist zumindest in der Weise der Ablehnung, oder als nicht 

bemerkte oder verdrängte anthropologisch mitgegeben. Letztlich geht es nicht um die 

anthropologische Vermittlung der Theologie, sondern um die theologische Vermittlung der 

Anthropologie […].“ 
477 Vgl. RAHNER, KARL, Theologie der Freiheit. In: Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 

215-237, 216.  

 



193 

 

mit anthropologischer Ausführung nämlich nicht als selbstursprünglich, sondern als 

in Gott begründet: „Unbegrenzte Transzendenz auf das Sein überhaupt […] gibt es 

nur, insofern diese Transzendenz […] getragen ist durch ein dauerndes 

Sicheröffnen und Sichzuschicken des Horizonts? dieser Transzendenz von ihm 

selbst her, ihres Woraufhin, das wir Gott nennen.“478 

In genau diesem Punkt kritisiert Pröpper Rahner, wenn er ihm vorwirft, dass in 

seinem Ansatz „ein entscheidendes und durchgeklärtes Freiheitsdenken fehle“,479 

denn damit schließe er ja regelrecht aus, dass sich der Mensch gegenüber Gott und 

seiner Offenbarung noch verhalten könne.  

Im Kern geht diese Annahme zurück auf Rahners Gedanken des „übernatürlichen 

Existentials“, welches den Menschen als immer schon von Gott Begnadeten und 

damit ferner als Ereignis der Selbstmitteilung Gottes qualifiziert.480 Als von Gott 

begnadet erfahre sich der Mensch, weil er in seinem endlosen Ausgreifen, 

Hinterfragen und Reflektieren auf das absolute Sein sein eigenes Dasein immer als 

empfangen und damit als begründet miterfahre.481 So Rahner:  

„wo immer der Mensch sich in seiner Transzendenz als der Fragende erfährt, der 

durch diesen Aufgang des Seins Beunruhigte Hinausgesetzte, kann er sich nicht in 

dem Sinne des absoluten Subjekt als Subjekt begreifen, sondern nur in dem Sinne 

der Seinsempfängnis, letztlich der Gnade.“482 

 

Der Mensch zeichnet sich laut Rahner also von seinem Wesen her dadurch aus, in 

der Hoffnung als das absolute Sein alles hinterfragen, übersteigen, transzendieren 

zu können und immer weiter ins Unendliche auszugreifen. Gleichzeitig mache er 

dabei aber immer wieder Erfahrungen von Sinnlosigkeit, Zweifel und Leere. In 

dieser Gegensätzlichkeit, so Rahner, könne er trotz allem nicht meinen, dass 

schließlich alles in Nichts ende, „denn das Nichts begründet nichts“,483 vielmehr 

erfahre er, wenn auch nicht bewusst, seine Handlungen und seine ständigen Fragen 

ins Unendliche hinein als sinnvoll und damit als empfangen und getragen.484 

 
478 Ebd., 206.  
479 PRÖPPER, THOMAS, Erlösungsglaube, 131. Vgl. hierzu auch ebd., 296. 
480 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs 126-132. 
481 Ebd., 36. 
482 Ebd., 38.  
483 Ebd., 38.  
484 Ebd., 38. 

 



194 

 

Dass sich der Mensch darin als begnadet bzw. getragen (mit)erfährt, bezieht Rahner 

auf keine spezifischen religiösen Erfahrungen. Vielmehr könne erst im Umgang 

jeder alltäglichen Erfahrung, in der der Mensch etwas Endliches als endlich  

erfahre, das Unendliche bzw. Unbedingte bewusst werden, sodass Gott 

unthematisch miterfahren werde.485 

Aufgrund dieser Wesensbestimmung darf der Mensch, so Rahner weiter, als 

Ereignis der Selbstmitteilung Gottes gelten. Denn soll die Selbstmitteilung Gottes 

angenommen werden, müsste die Möglichkeit ihrer Annahme im Menschen selbst 

gegeben sein. So sei die Selbstmitteilung folglich Angebot und Annahme zugleich 

und darin von Gott getragen.486 Nach Rahner gehört eine Hinordnung auf Gott also 

wesentlich zum Menschen. Übernatürlich bzw. ungeschuldet könne sie insofern 

gelten, als sie eben von Gott gewollt und geschenkt sei.487 

Aufgrund der Wesenskonstitution des Menschen, seiner übernatürlichen und 

ungeschuldeten Hinordnung auf Gott, die er in jeder Erfahrung seines Lebens als 

sinnstiftendes Moment unthematisch miterfahre, müsse „jeder, wirklich radikal 

jeder Mensch als das Ereignis einer übernatürlichen Selbstmitteilung Gottes 

verstanden werden, wenn auch nicht in dem Sinne, daß [sic]  notwendigerweise 

jeder Mensch diese Selbstmitteilung Gottes an den Menschen in Freiheit 

annimmt.“488 

In Bezug auf die oben angeführte Symboltheorie zeigt dies, dass jedes Seiende als 

Realsymbol der Selbstmitteilung Gottes zu gelten hat. Durch das geschenkte 

übernatürliche Existential, ist der Mensch als Gesetzter bzw. Geschöpf Gottes auch 

seine angebotene Selbstmitteilung. Damit gelte der Mensch aber selbst als gesetzte 

plurale Einheit: als die Eigenwirklichkeit als Geschöpf und damit gleichzeitig stets 

Verweis auf den Schöpfer.489  

 
485 Ebd., 131. 
486 Ebd., 128. „Um Gott annehmen zu können, ohne in dieser Annahme ihn gleichsam noch einmal 

in unsere Endlichkeit hinein zu depotenzieren, muß diese Annahme von Gott selbst getragen werden, 

ist die Selbstmitteilung Gottes als angebotene auch die notwendige Bedingung der Möglichkeit ihrer 

Annahme […] Die Selbstmitteilung Gottes muß als Bedingung der Möglichkeit ihrer personalen 

Annahme – unbeschadet ihrer Ungeschuldetheit – in jedem Menschen gegeben sein.“ 
487 Vgl. ebd., 127. Vgl. hierzu auch HILBERATH, Karl Rahner, 91. „Gnade ist also nicht 

bewusstseinsjenseitig, sondern die Transformation des unendlichen Horizontes.“ 
488 Ebd., 127.  
489 Vgl. DERS, Zur Theologie des Symbols, 445. 



195 

 

Hinsichtlich dieser Bestimmung lässt sich allerdings eine Frage an Rahners 

theologische Anthropologie stellen. Wird die Freiheit des Menschen gegenüber 

Gott und seiner Selbstmitteilung in Rahners Gedanken des übernatürlichen 

Existentials noch ernsthaft gewahrt – wenn Rahner dem Menschen einen 

realsymbolischen Charakter wesentlich zuschreibt und ihn damit als Ereignis der 

Selbstmitteilung Gottes qualifiziert? 

 

5.5. Freiheit gegenüber Gott  
 

Rahner behauptet, dass das soeben dargestellte übernatürliche Existential den 

Menschen wesentlich auszeichnet, mit der ja eine geschenkte Unmittelbarkeit zu 

Gott dargestellt wird. Er behauptet weiter: 

„Die Freiheit hat einen theologischen Charakter nicht erst dann und dort, wo Gott 

explizit in kategorialer Gegenständlichkeit neben anderen Objekten vorgestellt 

wird, sondern immer und überall vom Wesen der Freiheit selbst her, weil in jedem 

Akt der Freiheit Gott als ihr tragender Grund und letztes Woraufhin unthematisch 

gegeben ist.“490 

 

Wenn also die Freiheit von ihrem Wesen her immer schon einen theologischen 

Charakter hat, weil sie von Gott als ihrem Ermöglichungsgrund schöpferisch 

zugesagt wird, dann wird die Frage, ob der Mensch, angesichts eines solchen 

Freiheitsbegriffs, tatsächlich frei gegenüber Gott ist, virulent. Wenn der Mensch 

selbst, laut Rahner, als Ereignis der Selbstmitteilung Gottes gilt, kann er sich dann 

überhaupt noch zur Offenbarung Gottes verhalten, sie affirmieren oder negieren? 

Rahners Konzept erweckt daher den Anschein, als sei der Mensch zwar ein freies 

Wesen durch Gott, aber nicht wesentlich frei vor Gott.  

Hier ist bemerkenswert der Aufsatz Jürgen Werbicks, der primär eine 

Gegenüberstellung des Freiheitsbegriffs in zwei Paradigmen darstellt.491 Einerseits 

das Paradigma der (ein)-gebundenen und hervorgerufenen Freiheit, welches mit 

Rahners Freiheitsbegriff einhergeht, betont die Vorfindlichkeit der Freiheit als 

immer schon vor Gott getragene und damit auch an ihn gebundene. Andererseits 

 
490 DERS, Theologie der Freiheit, 217. 
491 Vgl. WERBICK, JÜRGEN, Zur Freiheit hat uns Christus befreit. In: WERBICK, JÜRGEN (Hg.), 

Freiheit Gottes und der Menschen, Regensburg 2006, 41-70.  

 



196 

 

zielt das Paradigma der Wahlfreiheit auf ein Anderskönnen und das Vermögen sich 

zu allem verhalten zu können, es zu „distanzieren, reflektieren und affirmieren oder 

negieren zu können.“492 

Rahner betont, dass es für das christliche Verständnis der Freiheit entscheidend ist, 

sie auch als Freiheit gegenüber Gott zu begreifen. 

„Daß [sic] aber die Freiheit eine solche gegenüber ihrem tragenden Grund selbst 

ist, daß [sic] sie also schuldhaft die Bedingung ihrer eigenen Möglichkeit selbst 

verneinen kann in einem Akt, der diese Bedingung notwendig noch einmal bejaht, 

das ist die extreme Aussage über das Wesen der kreatürlichen Freiheit, die in ihrer 

Radikalität den üblichen kategorialen Indeterminismus weit hinter sich läßt.“493 

 

Dieser Gedanke erscheint zunächst paradox, der im Akt der Entscheidung gegen 

Gott, in einem Nein zu ihm, wäre er ja doch implizit als die Möglichkeitsbedingung 

der eigenen Freiheit zu affirmieren.494 Hier läge sodann ein Widerspruch im Akt 

der Freiheit selbst vor. Rahner erklärt die reale Möglichkeit eines absoluten 

Widerspruchs der Freiheit bzw. ein ausgesprochenes Nein zu Gott allerdings für 

zwingend notwendig, denn „[s]onst wäre es mit einer wirklichen Subjekthaftigkeit 

der Freiheit […], daß [sic] es ihr nämlich um das Subjekt selbst und nicht nur um 

diese oder jene Sache geht, im Grunde vorbei“495. Essentiell ist daher, dass Rahner 

unter dem Begriff Freiheit nicht nur die triviale Wahlfreiheit, sondern die 

Seinsfreiheit versteht. Freiheit bedeutet bei Rahner in erster Linie: die 

Herausforderung des Menschen, eine freie Entscheidung über sich selbst zu 

treffen.496 Insofern kann er die These aufstellen: „Freiheit ist in ihre Ursprung 

Freiheit des Ja oder Nein zu Gott und darin Freiheit des Subjektes zu sich selbst.“497 

In der Selbstbejahung des Menschen wird Gott implizit mitbejaht, sodass die 

Freiheit dadurch eine wesentliche Unmittelbarkeit zu Gott erhält.498 In der 

 
492 Vgl. ebd., 58.  
493 RAHNER, KARL, Theologie der Freiheit, 218. 
494 Vgl. ebd., 219. 
495 Ebd., 219.  
496 Vgl. ebd., 216. 
497 Ebd., 220. Vgl. hierzu auch ebd., 216. „Die Freiheit, so wäre sie von Gott dem Menschen 

schöpferisch dauernd zugesagt wird, die Freiheit der absoluten Annahme des absoluten 

Geheimnisses, das wir Gott nennen, und zwar so, daß [sic] Gott nicht einer der ‚Gegenstände‘ ist, 

an dem neben anderen sich eine neutrale Wahlfreiheit sachhafter Art betätigt, sondern derjenige, der 

in diesem absoluten Akt der Freiheit erst dem Menschen aufgeht und an dem das Wesen der Freiheit 

selbst allein zu seinem vollen Wesensvollzug kommt.“  
498 Vgl. ebd., 220. 

 



197 

 

Annahme, dass Freiheit im eigentlichen Sinne als Entschluss zu mir selbst 

verstanden wird, entschließe ich mich also, da, wo ich mich frei zu etwas oder 

jemandem entscheide, immer auch indirekt zur Freiheit überhaupt, damit zu mir 

selbst und unmittelbar auch zu Gott, der als tragender Grund meiner Freiheit gilt. 

Die von Gott geschenkte Freiheit ermächtigt mich, mich selbst zu verwirklichen, 

und ist damit sinnstiftendes Moment überhaupt.499 Rahners Konzept kann also als 

eine Synthese beider Freiheitsbegriffe qualifiziert werden, denn als von Gott 

geschenkte bewahrt sie geleichzeitig die reale Möglichkeit, sich auch ihm 

gegenüber zu verhalten. Die Paradigmen der gebunden Freiheit und der 

Wahlfreiheit sind in Rahners Konzept vereint.500 

Dazu ist zu bemerken, dass für ein adäquates Verständnis von Rahners Theorie über 

den Menschen als Selbstmitteilung Gottes das Verhältnis von ungeschaffener zu 

geschaffener Gnade vorausgesetzt ist.501 Dazu kommt auch die wesentliche 

Einsicht, dass Rahner das übernatürliche Existential als „transzendentale 

apriorische Eröffnetheit [sic] des Menschen auf den Gott des ewigen Lebens und 

der absoluten Selbstmitteilung“502 erläutert hat. Selbstmitteilung Gottes im 

Menschen ist demzufolge dauernde Offenheit unserer Endlichkeit auf den 

unendlichen Gott. Wie ist der Mensch, der radikal endlich ist, fähig, den 

unendlichen Gott als solchen zu beinhalten? 

„Um Gott wirklich annehmen zu können, ohne ihn dadurch schon notwendig in die 

eigene Endlichkeit hinein zu depotenzieren, bedarf die transzendentale Natur des 

Menschen einer vorgängigen, von Gott gewirkten Radikalisierung und Überhöhung 

der menschlichen Transzendentalität durch die frei und ungeschuldet geschenkte 

Gnade.“503 Darin wird Gott selbst zum innersten konstitutiven Prinzip des Subjekts 

des Glaubens. Er ist zugänglicher Inhalt der Offenbarung für das Subjekt und 

 
499 Ebd., 220.  
500 Vgl. hierzu VON STOSCH, KLAUS, Freiheit als Theologische Basiskategorie? In: MthZ 58 (2007) 

27-42. Auch von Stosch hebt hervor, dass die beiden Phänomene von Freiheit, die Werbick in seinen 

Paradigmen aufführt, sich nicht als irreduzibele Darstellung von Freiheit erweisen, sondern vielmehr 

in einer einheitlichen Theorie expliziert werden können. 
501 FISCHER, KLAUS, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners, mit einem Brief 

von Karl Rahner, Freiburg 1974, 249.  
502 Ebd.  
503 LOSINGER, ANTON, Eine vergessene Grunddimension: Das Geheimnis in der Theologie Karl 

Rahners. 1-25. 

 



198 

 

„durch seine eigene Selbstmitteilung als Akt des Hörens im Subjekt, mittragender 

Grund.“504 In diesem Geschehen muss also neben der material-inhaltlichen 

Selbstzusage Gottes in Gnade zugleich „die Annahme von Gott selbst getragen 

werden, ist die Selbstmitteilung Gottes als angebotene auch die notwendige 

Bedingung ihrer Annahme.“505 

Um Rahners Begriff des Menschen als Selbstmitteilung Gottes zu verdeutlichen, 

wird hier seine Aussage vorangestellt, der seine Meinung zusammenfasst. Das 

Geschehen der Selbstmitteilung Gottes an uns ist demnach:  

„die Selbstmitteilung, in der das Mitgeteilte das Souveräne, Nicht-Umfaßbare [sic] 

bleibt, das auch als Empfangenes in seiner unverfügbaren, unumgreifbaren 

Ursprungslosigkeit verbleibt; es ist Selbstmitteilung, in der der Gott, der sich 

erschließt, als sich aussagende Wahrheit und freie geschichtlich handelnde 

Verfügungsmacht ‚da ist‘, und es ist Selbstmitteilung, in der der sich mitteilende 

Gott im Empfangenden die liebende Annahme einer Mitteilung erwirkt, und zwar 

so bewirkt, das die Annahme nicht die Mitteilung auf das bloß geschöpfliche 

Niveau hinunter depotenziert.“506 

 

5.6. „Unmittelbarkeit zu Gott“ durch Selbstmitteilung 

Gottes  
 

Die Vermittlungsebene göttlicher Selbstmitteilung und des damit konstituierten 

Verhältnisses zwischen Gott und dem endlichen Seienden ist nach Rahners 

Konzeption im übernatürlichen Existential gegeben. Die dynamische, notwendige, 

auch im Akt der Ablehnung als Angebot bleibende, gnadenhafte Bestimmung des 

Menschlichen zur Unmittelbarkeit zu Gott. Damit wird zugleich eine Brücke 

zwischen Anthropologie und Theologie geschlagen, eine Verbindung, die den 

anthropologischen Ansatzpunkt der theologischen Fragestellung in der 

menschlichen Selbsterfahrung legitimiert und ermöglicht, aufgrund des immer 

durch die transzendentale Offenbarung der Gnade vorgängig gestalteten Horizonts. 

Daher ist das übernatürliche Existential als Herzstück dieses Brückenschlags 

zwischen Theologie und Anthropologie zu sehen.  

 
504 Ebd., 24. 
505 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 134. 
506 Vgl. RAHNER, KARL, IV, 126. 



199 

 

Im übernatürlichen Existenzial ist der Mensch durch seine gnadenhafte 

Grundkonstituiertheit erst zu einer Radikalisierung seines Selbstvollzugs in 

Erkenntnis und freier Selbsttat befähigt und so in die unmittelbare Nähe Gottes 

selbst gestellt. In diesem grundsätzlichen Sinn gilt: „Der Mensch ist das Ereignis 

der Selbstmitteilung Gottes.“507 

„Menschliche Selbsterfahrung ist demnach aufgrund des übernatürlichen 

Existentials in ihrer letzten Tiefe immer auch transzendentale Gotteserfahrung und 

gleichzeitig transzendentale Erfahrung der Gnade.“508 Weil aber „die 

Radikalisierung aller Dimensionen der Anthropologie und des Menschen selbst 

[…] die Erfahrung dessen bedeutet, was wir Gott nennen“509 und weil zugleich auch 

„die Gnade nichts anders als die Radikalisierung des Wesens des Menschen“510 

bewirkt, kann der Grundsatz aufgestellt werden, dass die im übernatürlichen 

Existential gnadenhaft grundgelegte „Selbstmitteilung Gottes eine bis zum letzten 

radikalisierende Modifikation unserer Transzendentalität als solcher ist“511. Die 

Konstitution der menschlichen Transzendentalität, die im übernatürlichen 

Existential formal gnadenhaft grundgelegt ist, bedeutet nun – ihrer inhaltlichen 

Dimension nach – eine Radikalisierung des menschlichen Wesens als 

Unmittelbarkeit zu Gott. Das heißt faktisch nichts anderes,  

„als dass die transzendentale Bewegung des Geistes in Erkenntnis und Freiheit auf 

das absolute Geheimnis hin so von Gott selbst in seiner Selbstmitteilung getragen 

ist, daß [sic] diese Bewegung ihr Woraufhin und Wovonher nicht in dem heiligen 

Geheimnis als ewig fernem, immer nur asymptotisch erreichbaren Ziel hat, sondern 

in dem Gott absoluter Nähe und Unmittelbarkeit.“512 

 

Wie können aber die menschliche Transzendenz und der Modus der abweisenden 

Ferne mit dem Woraufhin vereinbart werden, welches grundsätzlich den 

Pilgerstand des Menschen charakterisiert? 

 
507 Ebd., 125. 
508 LOSINGER, ANTON, Eine vergessene Grunddimension: Das Geheimnis in der Theologie Karl 

Rahners. 1-25. 
509 Vgl. RAHNER, KARL, Theologische Dimension der Frage nach dem Menschen, in: Schriften zur 

Theologie XII 1975, 400-401.  
510 Ebd., 401. 
511 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums,135. 
512 Ebd., 135. 

 



200 

 

Das Problem löst sich, wenn Rahners Begriffe der Ferne und der Nähe nicht statisch 

und absolut, sondern dynamisch und relativ begriffen werden. Rahner beschreibt, 

dass es verschiedene Grade und Stufen der Ferne bzw. Nähe Gottes zum Menschen 

gibt.513 Nach Rahner wäre der Mensch als reine Natur Gott radikal fern, denn der 

Mensch als rein Natürliches könnte niemals zur Unmittelbarkeit Gottes gelangen. 

Dem real existierenden Menschen ist Gott nicht mehr „einfach und in jeder Hinsicht 

fern“514, schenkt er ihm doch in der Gnade des übernatürlichen Existentials schon 

seine Nähe. Nach Rahner wächst die Nähe und Unmittelbarkeit Gottes durch die 

Rechtfertigungsgnade, bis sie sich in der absoluten unvermittelten Nähe Gottes in 

der visio beatifica vollendet. Rahner erklärt, dass mit dem Grad der Nähe und 

Unmittelbarkeit zu Gott der Geheimnis-Charakter Gottes für den Menschen nicht 

abnimmt, sondern im Gegenteil zunimmt. Nach Rahner hebt die Unmittelbarkeit zu 

Gott die Unbegreiflichkeit Gottes nicht auf. Vielmehr geht Rahner davon aus, dass 

dem Menschen das absolute Geheimnis, das Gott ist, dadurch richtig aufgeht. Damit 

ist das eigentliche Kernproblem des Verständnisses des Menschen als 

Selbstmitteilung Gottes erst erreicht. 

Die Ursache für diese Finalisierung des Geschöpfs zur unmittelbaren Nähe Gottes 

liegt vor allem darin, dass Gott in seiner Selbstmitteilung nicht irgendetwas 

Beliebiges, von sich Verschiedenes in der Kreatur bewirkt und setzt, sondern eben 

sich selbst in seiner eigenen göttlichen Wirklichkeit dem endlichen Subjekt zusagt 

und so in einer „quasi-formalen Ursächlichkeit“515 zum konstitutiven Grund seiner 

Existenz wird. „Der Geber ist selbst die Gabe“516 und gibt sich selbst durch sich 

selbst der Kreatur zu eigen.  

 

 
513 Zur Rezeption des Heideggerschen Begriffes der „Nähe“ und zur Bedeutung dieses Begriffes bei 

Rahner siehe DIRSCHERL, ERWIN, Die Bedeutung der Nähe Gottes. Ein Gespräch mit Karl Rahner 

und Emmanuel Levinas. Würzburg 1996. 
514 Vgl. RAHNER, KARL, IV 84. 
515 Ebd. 127-128. 
516 Ebd. 126. 

 



201 

 

5.7. Selbstmitteilung Gottes im Menschen als formale 

Ursächlichkeit 
 

Es wurde hier darauf hingewiesen, dass die erste und wesentliche ontologische 

Voraussetzung der Anschauung Gottes, in der der Mensch Gott vollkommen und 

unmittelbar erkennt und liebt, in der Selbstmitteilung Gottes an den Menschen in 

quasi-formaler Kausalität besteht.517 Um diese ontologische Voraussetzung der 

unmittelbaren Gottesschau zu klären, weist Rahner auf die thomistische Lehre von 

der species (impressa) hin. Rahner meint, dass die species, wie er in Geist in Welt 

dargelegt hat, einerseits eine reale Bestimmung des Erkannten selbst ist – 

andererseits aber eine Wirkung des Erkannten, durch die das Erkennende dem 

Erkannten seinshaft angeglichen wird. Thomas von Aquin ist der Meinung, dass bei 

der visio beatifica im endlichen erkennenden Geist an die Stelle der species 

(impressa) „das Wesen Gottes selbst“518 tritt. Rahner erläutert, dass die ansonsten 

immer geschaffene species daher in diesem Fall nicht geschaffen sein kann. Er ist 

davon überzeugt, dass bei der ungeschaffenen, übernatürlichen quasi-species der 

visio Gott aber dann auch nicht wie bei aller geschaffenen, natürlichen Wirklichkeit 

(Schöpfung) als effiziente Ursache (causa efficiens) wirkt, sondern als formale 

Ursache (causa formalis).519  

Rahner empfiehlt hier, dass die Wirkursächlichkeit Gottes in dem Zusammenhang 

als ein Aus-der-Ursache-Herausstellen und die formale Ursächlichkeit Gottes als 

 
517 HERZGSELL, JOHANNES, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen 

Transzendenzbegriff von Karl Rahner, Innsbruck 2000, 172. Vgl. auch Rahner hier, Grundkurs des 

Glaubens, 127. „An eine solche formale Ursächlichkeit können wir denken, um das, was wir hier 

sagen wollen, deutlicher zu machen. Gott ist in dem, was wir Gnade und unmittelbare Anschauung 

Gottes nennen, wirklich ein inneres konstitutives Prinzip des Menschen als des im Heil und in der 

Vollendung befindlichen.“ 
518 Vgl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie I, 355. 
519 Ebd. 357-361. Vgl. DERS. auch in Grundkurs des Glaubens, 127. „Wenn Gott selbst in seiner 

eigensten, absoluten Wirklichkeit und Herrlichkeit die Gabe selbst ist, dann kann man vielleicht von 

einem formalen Ursächlichkeitsverhältnis sprechen im Unterschied zu einer effizienten 

Ursächlichkeit, einer Wirkursächlichkeit. Bei einer effizienten Ursächlichkeit ist das Bewirkte 

wenigstens innerhalb unseres eigenen kategorialen Erfahrungsraumes immer vom Wirkenden 

unterscheiden. Wir kennen aber auch eine formale Ursächlichkeit: ein bestimmtes Seiendes, ein 

Seinprinzip ist ein konstitutives Moment an einem anderen Subjekt, indem es sich selber diesem 

Subjekt mitteilt und nicht nur etwas von sich Verschiedenes bewirkt, das dann inneres konstitutives 

Prinzip an dem ist, das diese Wirkursächlichkeit erfährt.“ 

 



202 

 

ein In-den-Grundforma-Hineinnehmen umschrieben werden soll.520 Er schlägt auch 

vor, dem Terminus der formalen Ursächlichkeit ein quasi voranzustellen und von 

der quasi-formalen Ursächlichkeit Gottes zu reden. Das quasi soll hervorheben, 

dass bei dieser Ursächlichkeit Gottes die Wirkung im Geschöpf in keiner Weise auf 

die Ursache Gott zurückwirkt und die absolute Transzendenz und 

Unveränderlichkeit Gottes völlig unangetastet bleiben. In Entsprechung zur 

ontologischen Voraussetzung der visio beatifica beziehungsweise Gottesschau liegt 

das Wesen der streng übernatürlichen, ungeschaffenen Gnade in der 

Selbstmitteilung Gottes an den Menschen in quasi-formaler Kausalität.521 

 In der Selbstmitteilung teilt sich Gott als er selbst dem Menschen mit, teilt sein 

göttliches Sein (als forma) dem endlichen, geschaffenen menschlichen Geist (als 

materia) mit, ohne sich dadurch selbst zu ändern.  

 

5.8. Von transzendentaler Selbstmitteilung Gottes zu 

kategorialer Selbstmitteilung Gottes 
 

Hier muss darauf hingewiesen werden, dass viele Autoren Rahners Theorie der 

Selbstmitteilung Gottes in Bezug zur Christologie analysiert und erläutert haben. 

Klaus Fischer geht davon aus, dass Rahners Anthropologie als christologische 

Hermeneutik zu denken ist.522 

Methodisch holt er diesen Gedanken durch den Rekurs auf das Schöpfer-Geschöpf 

Verhältnis ein. Mit Hilfe seiner anthropologischen Überlegungen schafft er damit 

 
520 Ebd., 358.  
521 HERZGSELL, JOHANNES, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen 

Transzendenzbegriff von Karl Rahner, Innsbruck 2000, 171. „Nach der aristotelisch-scholastischen 

Ursachenlehre gibt es zwei innere und zwei äußere Ursachen. Die Formalursache (causa formalis) 

und die Materialursache (causa materialis) konstituieren zusammen durch gegenseitige Mitteilung 

das konkrete reale Seiende (für gewöhnlich des Körpers); die ‚Materie‘, indem sie die Form in sich 

aufnimmt und trägt, die ‚Form‘, indem sie die Materie bestimmt. Äußere Ursache ist zunächst die 

Wirkursache, die durch ihr Wirken ein Seiendes (als Wirkung) hervorbringt, sondern das Ziel oder 

der Zweck (causa finalis), um dessentwillen das Seiende existiert.“  
522 Vgl. KÜNG, HANS/ MOLTMANN, JÜRGEN (Hg.), Ökumenische Forschung. Soteriologische 

Abteilung II. Bd. 5: FISCHER, KLAUS, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners, 

Freiburg i.Br.-Basel-Wien 1974, 268.  

 



203 

 

einen Weg, die Menschheit Jesu zu wahren und den Selbstmitteilungsbegriff zu 

reformulieren. Dies erlaubt es ihm, seine Christologie auch als „suchende 

Christologie“ zu betiteln. Suchend insofern, als sie den Menschen in seinen 

unendlichen Fragen ernst nimmt und unterstützt, indem sie ihm in Jesus Christus 

das aufzeigt, wonach der Mensch sehnlichst ausgreift: die vollkommene Einheit des 

Seins.523 Mit Rahner wird die Offenbarungstheologie daher von ihrer 

emanzipatorischen Kraft her verstanden. Nur so kann die Offenbarung bei 

bleibender Verschiedenheit vom Offenbarungsmedium (der Mensch Jesus 

Christus) zu dem zu offenbarenden Inhalt (Gott als Liebe) plausibiliert werden, als 

Selbstmitteilung Gottes in der Menschwerdung des Menschen. Gott wird eben nicht 

substantiell physisch offenbar, sondern als tragender Grund des menschlichen 

Daseins, der immer schon wesentlich im Menschen als angebotene Selbstmitteilung 

anwesend ist.  

Damit steht und fällt eine Implementierung der Rahnerschen Christologie mit der 

Affirmation oder Ablehnung seines Freiheitsbegriff bzw. seiner Bestimmung des 

Menschen als übernatürliches Existential. Diese Ausführungen zum 

Freiheitsbegriff konnten allerdings zeigen, dass Rahners Konzept durchaus einen 

wahrhaften Eigenstand und eine echte Freiheit des Menschen gegenüber Gott 

ausweist. So schafft er es nicht nur, die Relation von Medium und Inhalt der 

Offenbarung eben nicht in eine Identität bzw. klassische Inkarnation zu übersetzen, 

sondern in eine Differenzeinheit. Insofern kann in seinem Konzept die echte 

menschliche Freiheit Jesu gewahrt werden.524 

  

 
523 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens, 281.  
524 Innerchristliche Debatte und Schwierigkeiten über die Selbstmitteilung Gottes hat Magnus Lerch 

in seiner Arbeit wunderbar in zwei Paradigmen dargestellt. Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung 

Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015. 



204 

 

 

6. Fazit 

 

Der schiitische Theologe Morteza Motahhari und der katholische Theologe Karl 

Rahner waren zwei der bedeutendsten Denker des 20. Jahrhunderts für die 

schiitische und katholische Theologie. Beide haben mit ihren zahlreichen 

Publikationen die Schia und katholische Theologie entscheidend geprägt. Während 

Motahhari maßgeblichen Einfluss auf die islamische Revolution im Iran im Jahr 

1979 ausübte, hat Karl Rahner mit seiner Theologie das II. Vatikanische Konzil 

wesentlich beeinflusst. Einer der größten Verdienste Motahharis für die schiitische 

Theologie des 20. Jahrhunderts liegt wohl darin, dass er einen Weg gewiesen hat, 

die durch Modernismus und Marxismus entstandene Krise zu überwinden. Zu 

Beginn des 20. Jahrhunderts hatte diese Krise bis zu dem Punkt geführt, an dem 

sich die Schia in einer bloßen Weiterführung der traditionell-philosophischen 

Theologie zu erschöpfen drohte. Motahharis Denken und vor allem die Theologie 

seines Lehrers Allameh Tabatabei ermöglichten es, Ansätze des modernen Denkens 

und damit verbundene neue Erkenntnisse aufzunehmen, ohne dadurch ihrer eigenen 

Tradition und der klassischen Lehre der Imamat untreu zu werden. Während 

Motahhari seine anthropologische Theologie stärker aus dem Koran und der 

islamischen Philosophie heraus entfaltet, entspringt Rahners transzendentale 

Theologie einer philosophischen Interpretation der theologischen Anthropologie 

sowie der gesamten Wirklichkeit des Menschen.  

In den vorherigen Kapiteln wurde die zentrale Frage gestellt, wie sich das Thema 

der Theologischen Anthropologie bei Motahhari und Rahner darstellt. Und wie 

eben jenes Thema in Christentum und Islam plausibel gemacht werden können. Es 

wurde versucht, das Streitthema „Der Mensch als Selbstmitteilung Gottes“ mit 

Hilfe von zwei neuzeitlichen Theologen aus zwei verschiedenen Religionen sowie 

verschiedener theologischer Ansätze im Dialog einsichtig zu machen. Die Arbeit 

ist daher Komparativ-Theologisch angelegt, sodass in einem ersten Schritt versucht 

wurde, der theologischen Anthropologie, von der eigenen Tradition aus, mit Blick 



205 

 

auf die Menschenlehre in Schiitentum und in Katholizismus begrifflich einzuholen. 

Erster Hauptteil bezog sich dafür auf die Ansätze der theologischen Anthropologie 

Motahharis.  

In der gegenwärtigen schiitischen Theologie hat sein Ansatz einen fruchtbaren 

Beitrag zu diesem Themenkomplex geleistet, weil er eine Denkmöglichkeit liefert, 

den Menschen als Inhaber der Fitart und ein existenzial orientiertes Seiendes zu 

Gott zu verstehen. Die Fitrat als theologisch-anthropologische Theorie wurde in 

dieser Arbeit daher als Ausgangsbasis für die Reflexion der theologischen 

Anthropologie in Schiitentum bzw. Islam vorgestellt. Methodisch wurde zunächst, 

durch seine Biografie, Einblick in die Entstehung seiner These und in die 

theologische Anthropologie Motahharis gegeben, indem in aller Kürze die 

geschichtliche Entwicklung bis hin zu Begründung seines Kerngedankens als 

theoretischen Ansatz nachgezeichnet wurde (Kapitel 1). Von diesem Hintergrund 

wurde darauffolgend ein spezieller Blick auf die Fitrat-These als Hauptkern der 

theologischen Anthropologie Motahhari geworfen. Seine Forschungen über Fitart 

dienen dabei als Grundlage für die theologische Anthropologie und schiitische 

Reflexion der Menschenlehre (Kapitel 2). Aus ihnen hat sich die entscheidende 

Rolle der Fitrat für die Heilsmöglichkeit von Nicht-Muslime kristallisiert, sodass 

sie für seine theologische Anthropologie als Ergebnis verstanden wurde (Kapitel 

3). Nachdem auf diesem Weg die Herausforderungen muslimischer bzw. 

schiitischer Heilsmöglichkeit von Andersgläubigen aufgezeigt wurden, wurden die 

islamischen Zugänge Motahharis vorgestellt, die weitere Denkstöße für die 

Methode „Religion verstehen“ und seine kriteriologische Entfaltung geliefert 

haben. Dafür wurde zuerst sein Kriterium für „Religion verstehen“ vorgestellt, weil 

dieses unmittelbar an die Fitrat-These anknüpft (Kapitel 4). Sein Kriterium bzw. 

seine Kriteriologie basiert auf der Fitrat-Theorie bzw. den existenzialen 

Eigenschaften der Menschen, die allerdings innerschiitische Problemfelder 

aufreißt, sodass sie kritisch reflektiert und hinterfragt worden ist (Kapitel 5). 

Aufgrund der herauszustellenden Kritikpunkte der Fitrat-These Motahharis wurde 

mit Hilfe der Ausführungen Klaus von Stoschs zur Komparative Theologie und 

Magnus Lerchs zur Anthropologie Karl Rahner dafür argumentiert, dass Rahners 



206 

 

Entwurf einen konstruktiveren Zugang für die theologische Fortschreibung der 

Anthropologie Motahharis liefern kann. Wie die theologische Anthropologie 

Motahharis hat auch Rahner dafür plädiert, den Menschen als ein hingeordnetes 

Seiendes zu Gott oder vielmehr „radikale Selbstmitteilung Gottes“ auszuweisen 

(Kapitel 2,4). Durch Vermittlung der Ausführungen Rahners wurde die 

Selbstmitteilung Gottes als der höchste Wesensvollzug des Menschen reformuliert 

verstanden (Kapitel 5,6). In Anlehnung an Rahner und seine Forschungen über die 

anthropologische Wende in der Theologie hat die Arbeit daher für eine theologische 

Fortschreibung der Anthropologie Motahharis optiert (Kapitel 3). Durch die 

kritische Fragestellung zur Fitrat-Theorie Motahharis wurde diese innerschiitische 

Debatte in Kapitel 5 vorerst abgeschlossen. An dieser Stelle könnte Rahner helfen, 

die anthropologische Wende auch methodisch zu vollziehen und zusätzlich 

transzendentale Argumentationsfiguren in das Denken Motahharis einzubeziehen.  

In dieser Arbeit wurden die transzendental-anthropologischen Ergebnisse in 

Rahners These im interreligiösen Gespräch mit dem schiitischen Entwurf zur 

theologischen Anthropologie diskutiert. Die Arbeit hat sich auf Motahhari und Karl 

Rahner gestützt, deren Ansätze das Streitthema der theologischen Anthropologie 

vor allem im Hinblick auf die existenzialen Eigenschaften des Menschen erhellt 

hat. Ihre Ansätze wurden nicht als Gegensatz zueinander dargestellt. Vielmehr 

haben sich viele Parallelen beim Anthropologiesverständnis gezeigt. Der Einblick 

in Karl Rahners transzendental-anthropologische Wende hat daher geholfen, die 

schiitische Debatte des zweiten Teils der Arbeit tiefer zu durchdringen und das 

Verständnis für den Begriff Fitrat als menschliches Hingeordnetsein zu Gott zu 

erweitern. Zudem wurde das interreligiöse Gespräch durch die Wahl mit Rahners 

transzendental-anthropologische Wende für die theologische Fortschreibung der 

Anthropologie bei Motahhari plausibilisiert.  

Die Arbeit argumentiert daher dafür, den Begriff Fitrat durch die Analyse und 

Reflexion der innerschiitischen Debatte sowie den Bezug auf das interreligiöse 

Gespräch mit dem christlichen bzw. katholischen Anthropologiesverständnis bei 

Rahner zu reformulieren, um die Fitrat-Theorie nicht als menschliche Fähigkeiten 

bzw. als Neigung des Menschen zu Gott ausweisen zu müssen, sondern als die 



207 

 

Bedingung der Möglichkeit der Gotteserfahrungen, in welchem der Mensch 

existentiell ergriffen und Gott als der, der in Beziehung mit den Menschen treten 

möchte und der als Grund menschlichen Daseins offenbar wurde. Damit wurde 

nicht nur die Fitrat-Theorie als islamische Anthropologie transzendental-

theologisch erhellt, sondern auch als Hauptkern der islamischen Anthropologie 

interreligiös dialogfähig gemacht. 

Für Motahhari haben sich zwei wesentliche Gründe für die Wahl einer 

fitratstheoretisch gefassten theologischen Anthropologie herausgestellt, die mit 

dem angezeigten Anforderungsprofil einhergehen. So wurde die theologische 

Anthropologie erstens aus dogmatischen Gründen und zweitens aus 

fundamentaltheologischer Perspektive fitratstheoretisch erfasst.  

Aus den dogmatischen Lehren können die konkreten und bestimmten Verse vom 

Koran als unverzichtbares „Grundthema“ der islamischen Theologie gelten. Mit 

Blick auf die koranischen Verse, so Motahhari, sei aus intertheologischen Gründen 

ein Fitratsansatz zwingend erforderlich. Damit wurde auch der erste Teil des 

theologisch-anthropologischen Anforderungsprofils abgedeckt. 

Ebenfalls hat sich Motahhari der zweiten Herausforderung der theologischen 

Anthropologie gestellt, indem er versucht hat, durch die Fitratstheorie auch das 

Autonomiedenken der Moderne aufzunehmen und so den Glauben an den Gott bzw. 

Religion rational zu verantworten. Fundamentaltheologisch begründete er daher, 

dass sich vor allem ein fitratstheoretischer Ansatz für die theologische Debatte 

eigne, weil besonders er dem modernen Denken von autonomem Subjekt gerecht 

werde. 

In der Diskussion um die theologische Anthropologie bzw. die existenziellen 

Eigenschaften des Menschen zu Gott konnte die Fitratsthese Morteza Motahhari 

aufgrund der dargelegten Problemfelder keine zufriedenstelle Antwort geben. Sein 

anthropologischer Entwurf weist dabei nicht nur innerschiitischen Schwierigkeiten 

auf, sondern vor allem auch deutliche Kritik gegenüber autonomer Vernunft. Um 

auf die ausgehende anthropologisch-theologische Aufgabestellung zurück zu 

kommen, muss also ein Weg gefunden werden, den Menschen als hingeordnetes 



208 

 

Seiendes zu Gott zu identifizieren, sodass die Fitratstheorie als islamische 

Anthropologie qualifiziert werden kann, ohne dabei die Koranische Lehren über 

den Menschen oder das neuzeitliche Autonomiedenken zu unterminieren sowie 

innerschiitische (oder interreligiöse) Problemkreise zu eröffnen. In diesem Kontext 

wurde darauf hingewiesen, dass, im ergänzend zu Motahharis anthropologischem 

Entwurf, ein Blick auf Karl Rahners transzendentale Anthropologie helfen kann, 

den Aufgaben der theologischen Anthropologie auf einem anderen, 

vielversprechenderen Weg nachzukommen. So wurde die These aufgestellt, dass 

die fitratstheoretische Anthropologie durch eine transzendental-anthropologische 

Fortschreibung Rahners profitieren könne, da Rahners These zu den 

‚übernatürlichen Existenzialen‘ eher dem Hingeordnetsein des Seienden zu Gott 

entspreche, als Motahharis Anthropologie bzw. Fitrat-These. Rahner stellte dabei 

die ergänzende These zu Motahhari auf, dass  

„[j]eder, wirklich radikal jeder Mensch als das Ereignis einer übernatürlichen 

Selbstmitteilung Gottes verstanden werden [kann], wenn auch eben nicht in dem 

Sinne, daß [sic] notwendigerweise jeder Mensch die Selbstmitteilung Gottes an 

den Menschen in Freiheit annimmt.“525 

In Anlehnung an Rahners Forschungen wurde Rahners transzendentale 

Anthropologie analysiert und für mögliche Implementierung in die 

fitratstheoretische Anthropologie optiert. In seiner Ausführung geht Rahner genau 

wie Motahhari davon aus, dass der Mensch als ein besonderes Seiendes in der Welt 

und damit als „das Ereignis einer übernatürlichen Selbstmitteilung Gottes 

verstanden werden“ muss. Auch verdeutlicht Rahner in gleicher Weise das vor 

diesem Hintergrund:  

„Die Selbstmitteilung Gottes ist nicht nur gegeben als Gabe, sondern auch als die 

notwendige Bedingung der Möglichkeit derjenigen Annahme dieser Gabe, die 

die Gabe wirklich Gott selber sein lassen kann. Soll also der Mensch mit Gott zu 

tun haben, …, dann muß diese Selbstmitteilung Gottes als vorgegebene 

Bedingung der Möglichkeit ihrer Annahme immer im Menschen gegeben 

sein.“526  

Rahners Grundüberlegungen zu der theologischen Anthropologie bzw. 

Menschenlehre stimmen zunächst mit denen Motahharis überein. Interessant wird 

 
525RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christentums, Freiburg 1967, 

133. 
526 Ebd. 134. 



209 

 

nun an dieser Stelle, wie Rahner den im obigen Zitat angeführten Zusammenfall 

vom Selbstmitteilung Gottes im Menschen und die notwendige Bedingung der 

Möglichkeit ihrer Annahme tatsächlich expliziert. Denn was Rahner hiermit 

verdeutlicht, ist nicht anders als die Relation von Selbstmitteilung Gottes im 

Menschen und die notwendige Bedingung der Möglichkeit ihrer Annahme. Anders 

als Motahhari löst Rahner das Verhältnis nicht in eine Fitratstheorie auf, sondern in 

eine Identität, die die Selbstmitteilung Gottes und die Bedingung der Möglichkeit 

ihrer Annahme beider zu wahren vermag.527 Damit kann Rahner auch die 

Selbstmitteilung Gottes als ontologischen Satz ausweisen.528 Um aber diesen 

Ansatz nachvollziehen zu können, muss der vorherige, zweite Teil dieser Arbeit, 

Rahners transzendental-theologische Anthropologie in Augenschein genommen 

werden. 

 

 

  

 
527 Ebd. 128 „Seinshafte Selbstmitteilung muß von vorherein als Bedingung der Möglichkeit 

personaler unmittelbarer Erkenntnis und Liebe zu Gott hin verstanden werden.“ 
528 Ebd. 132 „Der Satz ‚Der Mensch ist das Ereignis der absoluten Selbstmitteilung Gottes‘ meint 

keine sachhafte Objektivität ‚am Menschen‘. Ein solcher Satz ist kein kategorialer und ontischer, 

sondern ein ontologischer Satz, der das Subjekt als solches und darum in der Tiefe seiner 

Subjektivität – also die Tiefe seiner transzendentalen Erfahrung – ins Wort bringt. 



210 

 

7. Literaturverzeichnis 

 

 

ADAMSON, PETER, History of Philosophy without Any Gaps, Oxford University 

Press 2014. 

AHMADI, ALI AKBAR, Religion und Zeit, Tehran 2010. 

AKBARIYAN, REZA/MOGHADDAM, GHOLAM ALI, angeborenen Perzeptionen aus der 

Sicht Tabatabai. In: islamisch-philosophische Lehre 13, 2003. 

AL-FARABI, ABU NASR MOHAMMAD, Kitāb al-Ḥurūf (Das Buch den Buchstaben), 

Dar al-Mashriq 1969.  

ALIJANI, REZA, analytisch-kritischer Einblick in die Gedanken und die Bewegung 

von Ayatollah Motahhari. In: http://rezaalijani.com/categorie/15. 

AMIRPOUR, KATAJUN, Der schiitische Islam, Stuttgart 2015.  

ARISTOTELES, Analytica posteriora, übersetzt und erläutert von Wolfgang Detel, 

erstes Halbbad, Berlin 1993.  

ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische 

Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer 

Theologie, Paderborn 2017. 

ASSADI, MORTEZA, Iran, Islam und Moderne, Teheran, 1999. 

BAGHERI, KHOSRO, Philosophische Ethik bei Avicenna. In: Forschungen über 

Grundkurs Pädagogie 2011.  

BAUER, THOMAS, Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der Antike 

und der Orient, München 2018. 

BLONDEL, MAURICE, Die Aktion: Versuch einer Kritik des Lebens und einer 

Wissenschaft der Praktik, Freiburg 1965. 

BOKWA, IGNACY, Christologie als Anfang und Ende der Anthropologie. Über das 

gegenseitige Verhältnis zwischen Christologie und Anthropologie bei Karl 

Rahner, Frankfurt am Main 1990. 

BORUJERDI, MEHRZAD, Iranische und westliche Intellektuelle, Teheran 2017. 

BRANDHORST, MARIO, WEBER-GUSKAR, EVA (Hg.), Menschenwürde. Eine 

philosophische Debatte über Dimensionen ihrer Kontingenz, Suhrkamp 2017. 

BULTMANN, RUDOLF, Neues Testament und Mythologie, Nachdruck hrsg. v. E. 

Jüngel, München 1988.  

http://rezaalijani.com/categorie/15


211 

 

DAWKINS, RICHARD, Der Gotteswahn. Aus dem Englischen von Sebastian Vogel, 

Berlin 2007. 

RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des 

Christentums, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 1976.  

DIERKES, HANS, Philosophische Anthropologie. Texte und Materialien für den 

Unterricht, Stuttgart 2010. 

DIRSCHERL, ERWIN, Die Bedeutung der Nähe Gottes. ein Gespräch mit Karl Rahner 

und Emmanuel Levinas. Würzburg 1996. 

DOAEI, MAHMOUD, Motahhari: Märtyrer auf dem Wege des Wissens, 

Sonderausgabe des 12. Internationalen Buch-Messe Teheran, 5. Ausgabe. 

1982. 

ECKHOLT, MARGIT, Art. Gnade/Gnadentheologie. In: Neues Lexikon der 

katholischen Dogmatik 2012. 

EIRICH, MARGARETO, Aggiornamento: „im Heute stehen“. In: https://www.uni-

trier.de 

ESSEN, GEORG, Die Freiheit Jesu. der neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im 

Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie, Regensburg 2001. 

FEINER, J. /TRÜTSCH, J. / BÖCKLE, F. (Hg.), Fragen der Theologie heute, 3. Aufl., 

Einsiedeln 1960. 

FISCHER, KLAUS, der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners mit 

einem Brief von Karl Rahner, Freiburg 1974. 

FÖßEL, THOMAS, Gott-Begriff und Geheimnis. Hansjürgens Verweyens 

Fundamentaltheologie und die ihr inhärente Kritik an der Philosophie und 

Theologie Karl Rahners, Wien 2014.  

FRANZ, ALBERT/BAUM, WOLFGANG/KREUTZER, KARSTEN (HG.), Lexikon 

philosophischer Grundbegriffe der Theologie, Freiburg 2007. 

FRINGS, MANFRED S. (Hg.), Max Scheler Späte Schriften, Bern-München 1976. 

GHAFURI NEDHAD, MOHAMMAD, Geschichtliche Entwicklung der Fitrat-Theorie in 

islamische Philosophie und Mystik. In: Aine-ie Maarefat 23, Herbst 2010. 

GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Motahhari & Modern Islamic Theology, Tehran 

2005. 

GIBELLINI, ROSINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995.  



212 

 

HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum 

Diskurs über Herrschafts-und Staatsdenken im 20.Jahrhundert, Wiesbaden 

2002. 

DERS., Vom Gottesentwurf zum Selbstentwurf. Die Idee der Perfektibilität in der 

islamischen Existenzphilosophie, Freiburg, München 2013. 

HALM, HEINZ, Die Schiiten, 2., überarbeitete und aktualisierte Auflage, 2015.  

HEIDEGGER, MARTIN, Sein und Zeit, Tübingen 1963. 

HENGSTERMANN, CHRISTIAN, Thomas Hobbs, John Locke und David Hume – Die 

britische Aufklärung. In: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD (Hg.), Kleine 

Philosophiegeschichte. Eine Einführung für das Theologiestudium, 

Paderborn u.a. 2017.  

HENRICH, PETER, Maurice Blondel (1861-1949) und die ‚Philosophie der Aktion‘. 

In: GORETH SJ/EMERICH, NEIDL/WALTER M., PFLIGERSDORFFER/GEORG 

(Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. Und 20. 

Jahrhundert. Neue Ansätze im 19.Jahrhundert, Graz i.Br.-Wien-Köln 1987. 

HERZGSELL, JOHANNES, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen 

Transzendenzbegriff von Karl Rahner, Innsbruck 2000.  

HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995.  

HORTON, MAX, das Philosophische System von Schirazi (1640), Straßburg 1913.   

IBN ARABI, MUHYI AD-DIN, al-Futūḥāt al-Makkīya (Die mekkanischen 

Offenbarungen) Bd. 2, Beirut 1983. 

IBN SINA, ABU ALI AL-HUSAIN, Kitāb al-išārāt wa't-tanbīhāt (das Buch der 

Ratschläge und Erinnerungen), Qom 1996. 

JAFARIYAN, RASOUL, Analyse der Auseinandersetzungen zwischen Motahhari und 

Shariati (Arzyabiye Monasebate Fekriye Motahhari wa Shariati), Tehran 

1988. 

JAWADI, MOHSEN, Die Ewigkeit der Moral und die Theorie der Konstrukten 

Wahrnehmungen. In: Maaref-Zeitschrift 15, 2002. 

JAWADI, MOHSEN, Glaube und Rationalität. In: Essays an New Theology 573, Qom 

Universität 2001. 



213 

 

JUNG, CARL GUSTAV, über psychische Energetik und das Wesen der Träume. Über 

die Energetik der Seele Allgemeines zur Komplextheorie Vom Wesen der 

Träume Instinkt und Unbewusstes, Zwitserland 1971.  

KRAUS, GEORG, Art. Disposition für die Gnade. In: Neues Lexikon der katholischen 

Dogmatik 2012. 

KÜNG, HANS/ MOLTMANN, JÜRGEN (Hg.), Ökumenische Forschung. 

Soteriologische Abteilung II. Bd. 5: FISCHER, KLAUS, Der Mensch als 

Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 

1974. 

LANGENFELD, AARON, Existenzphilosophie: Albert Camus, Jean-Paul Sartre, 

Simone de Beauvoir, Gabriel Marcel und Simone Weil. In: MARTIN 

BREUL/AARON  

LEHMANN, KARL, Karl Rahner. In: VORGRIMLER, HERBERT / VANDER GUCHT, 

ROBERT (Hg), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende 

Theologen, Freiburg i.Br.–Basel–Wien 1970. 

LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer 

freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015. 

LOHNER, ALEXANDER, Existenz. In: KOLMER, PETRA /WILDFEUER, ARMIN G. (Neu 

Hg.), Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Freiburg im Breisgau 

2011. 

LOSINGER, ANTON, Eine vergessene Grunddimension: Das Geheimnis in der 

Theologie Karl Rahners. https://bistum-augsburg.de › content › download › 

file. 

DERS, Orientierungspunkt Mensch. Der anthropologische Ansatz in der Theologie 

Karl Rahners, Sankt Ottilien 32015.  

LOTZ, JOHANNES B, Joseph Maréchal. In: EMERICH, CORETH/WALTER, M. 

NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG(Hg.), Christliche Philosophie im 

katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Wien-Köln 1988. 

LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS, Die Theologie bedarf der Philosophie: Über einen 

Grundsatz der Theologie Karl Rahners. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-

BACHMANN, MATTHIAS(Hg.), Theologie aus Erfahrung der Gnade. 

Annäherungen an Karl Rahner, Berlin 1994. 



214 

 

MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen über Fitrat), 

Qom Februar 1992. 

MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS(Hg.), Theologie aus Erfahrung 

der Gnade: Annäherungen an Karl Rahner, Schriften der Diözesanakademie 

Berlin; Bd. 10, 1994. 

MARQUARDT, MANFRED/VOIGT, CHRISTOF, Wörterbuch Latein für Philosophie und 

Theologie, WBG 2009. 

MENKE, KARL-HEINZ, Art. Existential, übernatürliches E. In: Lexikon für 

Theologie und Kirche Bd.3 1995. 

MOHAMMAD, LEGENHAUSEN, Islam and Religious Pluralism, 2 Auflage, Qom 2005. 

MOHAMMADI, MAJID, zeitgenössische Religionswissenschaft, Teheran Qatreh, 1. 

Auflage 1995. 

MOSAVI, SEYYED SADEQ, Vergleich zwischen Fitrat aus der Sicht Motahhari und 

menschliche Fähigkeiten aus der Sicht Israil scheffle. Tehran, Univ. Diss. 

2001. 

MOTAHHARI, MORTEZA, Bist Goftar (20 Vorträge), Tehran 2008. 

DERS., Moghadamei bar jahanbinie Eslami. Ensan wa Iman (Einführung in die 

islamische Weltsicht. Bd.1 Mensch und Glaube). In: Sämtliche Werke. Bd. 2, 

Tehran 1994. 

DERS. Elale Gerayesh be Maddigari (Grund für die Neigung zum Materialismus). 

In: Sämtliche Werke. Bd.1, Tehran 1993. 

DERS. Emdadhaye Gheybi dar zendegie Bashar (unsichtbare Hilfe im menschlichen 

Leben). In: Sämtliche Werke. Bd.3, Tehran 1994. 

DERS. Masaleye Shenakht (über Erkenntnis Theorie). In: Sämtliche Werke. Bd.13, 

Tehran 1999. 

DERS., Falsafeye Akhlaq (Moral Philosophie), 2., neubearb. Auf. In: Sämtliche 

Werke. Bd.22, Tehran 2007.  

DERS. Osule falsafe wa rawese realism (Prinzipien der Philosophie und Methode 

des Realismus) Bd. 1-5. In: Sämtliche Werke. Bd. 2 Tehran 1995. 

DERS., Majmoeye Maghalat (Artikelsammlung), Teheran Jahanara, Tehran 1980. 

DERS., Masaleye Hejab (Die Frage des Hijab). In: Sämtliche Werke. Bd. 19 Tehran 

2000. 



215 

 

DERS., Seyri da Sireye Nahjol Balaghe (Ein Einblick in die Nahdsch al-Balāgha). 

In: Sämtliche Werke. Bd. 16, Tehran 2000.  

DERS., Fitrat, In: Sämtliche Werke. Bd. 3, Tehran 1995. 

DERS., Jamee wa Tarikh (Gesellschaft und Geschichte). In: Sämtliche Werke. Bd. 

2, Tehran 1995. 

DERS., Naghdi bar Marksism (Kritik an dem Marxismus), 2., neubearb. Aufl. In: 

Sämtliche Werke. Bd. 13, Tehran 1999.  

DERS., Ensan wa Sarnewesht (Mensch und Schicksal). In: Sämtliche Werke. Bd. 1, 

Tehran 1994. 

DERS., Yaddashtha (Notizen), Bd. 3, Tehran 2010. 

DERS., Maghalate Falsafi (philosophische Aufsätze). In: Sämtliche Werke. Bd. 13, 

Tehran 1999. 

DERS., Jazebe va Dafee Ali (Affinität und Abstoßung Alis). In: Sämtliche Werke. 

Bd. 16, Tehran 1999. 

DERS., Hamaseye Hoseini (Aufstand Imam Hosein). In: Sämtliche Werke. Bd. 17, 

Tehran 1999. 

DERS., Sire Aemmeye Athar (Einblick im Weg der reinen Imame), Tehran 2007. 

DERS., Islam va niyazhaye Zaman (Islam und Erfordernisse Zeit). In: Sämtliche 

Werke. Bd. 21, Tehran 2005. 

DERS., Ehyaye Tafakore Islami (Wiederbelebung des religiösen Gedankens) In: 

Sämtliche Werke. Bd. 25, Tehran 2007. 

DERS., Adle Elahi (Göttliche Gerechtigkeit). In: Sämtliche Werke. Bd. 1, Tehran 

1994. 

DERS., Emamat wa Rahbari, (Imamat und Führung). In: Sämtliche Werke. Bd. 4, 

Tehran 1995. 

DERS., Dah Goftar (Zehn Vorträgr). In: Sämtliche Werke. Bd. 23, Tehran 1996. 

MUCK, OTTO, die deutschsprachige Marechal-Schule – Transzendentalphilosophie 

als Metaphysik: J. B. Lotz, K. Rahner, W. Brugger, E. Coreth u. a. In: 

EMERICH, CORETH/WALTER, M. NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG(Hg.), 

Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. 

Jahrhunderts, Wien-Köln 1988.  



216 

 

DERS., Thomas – Kant – Marechal: Karl Rahners transzendentale Methode. In: 

SCHÖNDORF, HARALD(Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl 

Rahners. Freiburg 2005. 

DERS., Die transzendentale Methode in der scholastischen Philosophie der 

Gegenwart, Innsbruck 1964. 

MÜHLEN, HERIBERT, Gnadenlehre. In: VORGRIMLER, HERBERT (Hg.), Bilanz 

der Theologie im 20. Jahrhundert: Perspektiven, Strömungen, Motive in der 

christlichen und nichtchristlichen Welt Bd. 3, Freiburg 1970.  

MULLA SADRA, SADR AD-DIN MOHAMMAD SHIRAZI, Hikmat Al Muta'alyah fi Al-

asfar al-'aqliyya al-arba'a (Die transzendente Theosophie in den vier Reisen 

des Intellekts) Bd. 1, Qom 1997. 

NARAGHI, ARASH, Überlegungen über die Meinungsunterschiede Tabatabais und 

Motahharis bezüglich der Verbindung wahrer und konventioneller Gesetze. 

In: http://arashnaraghi.org.  

DERS., Motahhari wa Nazarie Fitrat (Motahhari und die Fitra-Theorie), Kiyan 

Zeitschrift Ausgabe 12, 1993. 

NASR, SEYYED HOSSEIN, Sadr al-Din Shirazi and His Transcendent Theosophy: 

Background, Life and Works, Teheran 1978.  

PRECHT, RICHARD DAVID, Wer bin ich – und wenn ja wie viele? München 2007. 

PRÖPPER, THOMAS, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur 

Soteriologie, 2., wesentl. erw. Aufl. München 1988. 

DERS., Theologische Anthropologie II, Freiburg 2011. 

RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJÜRGEN, Karl Rahner, München 1997. 

RAHNER, KARL, Anonyme Christentum und Missionsauftrag der Kirche. In: 

Schriften zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970.  

DERS., Die Zeichen der Zeit. In: Schriften zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970. 

DERS., Geist in Welt. In: Sämtliche Werke, Band 2, Freiburg-Düsseldorf 1995. 

DERS., Glaube in winterlicher Zeit, Düsseldorf 1986.  

DERS., Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gespräch mit und über Karl 

Rahner. Aus Anlaß seines 70. Geburtstags. In: Herder-Korrespondenz 28 

1974. 

DERS., Gotteserfahrung heute. In: Schriften zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970. 

http://arashnaraghi.org/


217 

 

DERS., Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. 2. Aufl., 

neubearb. von JOHANNES B. METZ, München 1963. In: Sämtliche Werke 4, 

1997. 

DERS., Philosophie und Theologie. In: Schriften zur Theologie VI, Zürich Köln 

1965. 

DERS., Theologie der Freiheit. In: Schriften zur Theologie VI, einsiedeln 1965.  

DERS., Theologie und Anthropologie. In: Schriften zu Theologie VIII, Zürich-Köln 

1967. 

 

DERS., Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt. In: 

Sendung und Gnade: Beiträge zur Pastoraltheologie, 3., durchges. Aufl. 

Innsbruck 1961. 

DERS., theologische Dimension der Frage nach dem Menschen. In: Schriften XII 

1975.  

DERS., Theologische Reflexionen über die Säkularisierung und über den 

Atheismus, In:  Schriften zu Theologie IX, Zürich-Köln 1970. 

DERS., Transzendentale Methode; zu einem philosophischen Denkstil in der 

Theologie. In: der Vorrede zur englischen Ausgabe von Otto Muck, 

Trancendental Methode, New York 1968.  

DERS., Über das Verhältnis von Natur und Gnade. In: Schriften zu Theologie I, 

Zwitserland 1964.  

DERS., Über die Einheit von Nächsten und Gottes Liebe. In: Schriften zur 

Theologie, Bd. VI, Benzinger, Köln Zürich 1970. 

DERS., über künftige Wege der Theologie. In: Schriften zu Theologie X, Zürich-

Köln 1972. 

DERS., Überlegung zur Methode der Theologie. In: Schriften zu Theologie IX, 

Zürich-Köln 1970.  

DERS., Zur Geschichtlichkeit der Theologie. In: Schriften zur Theologie VIII, 

Zürich-Köln 1967. 

DERS., zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade. In: Schriften 

zu Theologie I, Switzerland 1964. 



218 

 

DERS., Zur Theologie des Symbols. In: Leiblichkeit der Gnade. Schriften zur 

Sakramentenlehre. Sämtliche Werke 18, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 2003. 

RAZAVI RAD, MOHAMMAD, Molla Sadras Philosophie interkulturell gelesen, 

Traugott 2007.  

REINISCH, LEONHARD (Hrsg.), Theologie heute, München: Beck 1959. 

RENTSCH, THOMAS, Philosophie des 20. Jahrhundert von Husserl bis Derrida, 

München 2014.  

RULANDS, PAUL, Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade: Das übernatürliche 

Existential und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000. 

SCHÖNDORF, HARALD, Die Bedeutung der Philosophie bei Karl Rahner. In: 

HARALD SCHÖNDORF (Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl 

Rahners, Freiburg im Breisgau 2005. 

SCHÖNECKER, DIETER; WOOD, ALLEN W., Kants Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitten. ein einführender Kommentar. 4., atualisierte Auflage., Paderborn 

2011. 

SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff; 

Zwei Wege gegenwärtiger Gnadentheologie. https://www.geist-und-leben.de 

› 2617-53-1980-4-266-280-schrofner-0. 

SCHWERDTFEGER. NIKOLAS, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners 

Theorie der „anonymen Christen“, Freiburg 1982. 

SHAFII DARABI, SEYYED HOSEIN, Denkmal des Märtyrer Morteza Motahhari, Qom 

1981. 

SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer 

zeitgemäßen Gnadentheologie. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, 

MATTHIAS(Hg.), Theologie aus Erfahrung der Gnade: Annäherungen an Karl 

Rahner, Schriften der Diözesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994. 

SOLEIMANI, ABDOL RAHIM, Widersprüchlichkeit Wahrheitsansprüche 

Weltreligionen (Taaroze daavi Adyan), Qom 2014. 

SOROUSH, ABDOL-KARIM, Straight Paths, An Essay on religious Pluralism (auf 

Persisch, Serathaye Mostaghim), Tehran 2000. 

DERS., Ewigkeit und Moral in Gedenkschrift für Morteza Motahhari, Tehran 1981. 



219 

 

SOZANCHI, HOSEIN, Roykarde Motahhari be sonat va tajaddod (Motahhari Ansatz 

zur Verhältnis Tradition und Modernität), Tehran 1999. 

TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des 

Realismus. mit einer Einführung von Sayyid Hadi Khosrowschahi, Qom 

2011. 

VAN DER HEIJDEN, BERT, Karl Rahner: Darstellung und Kritik seiner 

Grundpositionen, Einsiedeln 1973. 

VERWEYEN, HANSJÜRGEN. "Wie wird ein Existential übernatürlich? Zu einem 

Grundproblem der Anthropologie K. Rahners." Trierer Theologische 

Zeitschrift Trier 95.2 1986. 

VON STOSCH, KLAUS, Einführung in die Systematische Theologie, 3., neubearb. 

Aufl., Paderborn 2014.  

DERS., Freiheit als Theologische Basiskategorie? In: MthZ 58 2007.  

DERS., Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur 

Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001. 

DERS., Kant als Herausforderung moderner Theologie. Leitfach zur Vorlesung im 

WS 2019 (unveröffentlicht), Paderborn 2019. 

DERS., Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (Beiträge 

zur Komparative Theologie 6), Paderborn u.a. 2012.  

DERS., Offenbarung, Paderborn 2010.  

DERS., Transzendentaler Kritizismus und der Wahrheitsfrage. In: https://kw.uni-

paderborn.de 

VORGRIMLER, HERBERT, Karl Rahner verstehen. Eine Einführung, München 2002. 

DERS., Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken, Darmstadt 2004. 

DERS., Neues Theologisches Wörterbuch, Freiburg 2008. 

WEGER, KARL-HEINZ (Hg.), Religionskritik, Graz-Wien-Köln 1991. 

DERS., Karl Rahner. Einführung in sein theologisches Denken, Freiburg 1978. 

WEISCHEDEL, WILHELM (Hg), Immanuel Kant Werke in sechs Bände. Bd. 3: 

Schriften zur Metaphysik und Logik, Darmstadt 1975. 

WERBICK, JÜRGEN, Zur Freiheit hat uns Christus befreit. In: WERBICK, JÜRGEN 

(Hg.), Freiheit Gottes und der Menschen, Regensburg 2006.  

https://kw.uni-paderborn.de/
https://kw.uni-paderborn.de/


220 

 

WILHELM HORN, FRIEDRICH/ NÜSSEL, FRIEDRICKE, Taschenlexikon Religion und 

Theologie, Band 2: G-N, Göttingen 2008. 

YOSEFI, HAMID REZA, Einführung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte 

des Denkens von den Anfängen bis zu Gegenwart. 2., überarbeitete Auflage., 

Paderborn 2016.  

ZIBAKALAM, SADEQ, Einführung in der islamischen Revolution. 2., neubearb. Aufl., 

Tehran 1989. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 

 

Erklärung 

 

Ich versichere, dass ich die Dissertation selbständig verfasst habe. Alle benutzten 

Hilfsmittel sind vollständig angegeben. Er wurde kein Vermittler gegen Entgeld 

zum Aufzeigen von Promotionsmöglichkeiten in Anspruch genommen. Die 

Dissertation wurde nicht in dieser oder ähnlicher Form an anderer Stelle im Rahmen 

eines Promotions- oder Prüfungsverfahrens vorgelegt. Frühere Promotionsversuche 

haben nicht stattgefunden. 

Mit der Speicherung und Nutzung der elektronischen Version des Prüfungs-

exemplars für Prüfzwecke erkläre ich mich einverstanden. 

 

 

 

Paderborn, 27.09.2019 

Mojtaba Beidaghy 

 


