'L‘ UNIVERSITAT PADERBORN

Die Universitit der Informationsgesellschaft

Universitat Paderborn
Fakultat fur Kulturwissenschaften

Zentrum fur Komparative Theologie und Kulturwissenschaften

Der Mensch als Selbstmitteilung Gottes.

Offenbarungstheologie und theologische Anthropologie bei

Karl Rahner (1904-1984) und Morteza Motahhari (1919-1979)

Schriftliche Doktorarbeit vorgelegt im Rahmen des Promotion Abschlusses an der
Universitat Paderborn im Fach Komparative Theologie der Religionen von
Mojtaba Beidaghy
Martikel-Nr.:6727435

Paderborn, September 2019
Erstgutachter: Prof. Dr. Klaus von Stosch

Zweitgutachter: Prof. Dr. Mohammad Legenhausen



1

Inhalt
EINLEITUNG ...ttt ettt 5
1.1.  Zur Erlauterung des Themas und Begriindung des Vergleichs zwischen
Rahner und MOtaNNari...........ccooiiiiiiii 5
1.2.  Anthropologie in der christlichen und islamischen Theologie...........c............ 6
1.3, FOrSCNUNGSZWECK .......ccoiiiiieiiiiiie e 8
1.4.  Karl Rahners transzendental-anthropologische Wende ............cc.ccoceveienne. 10
DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN GEDANKEN VON MORTEZA MOTAHHARI... 14
die Gedankenwelt des Denkers Morteza Motahhari ..o 14
1.1.  Der Mensch als Ausgangspunkt der Theologie..........ccccoovveiniiiinieicncncieen, 22
1.2.  Lebensgeschichte und gedankliche Entwicklung Motahharis...............c........... 25
Die Fitrat als Schliisselbegriff und methodische Orientierung in der Humantheologie

49

2.1.  Geschichtlicher Hintergrund der Theorie der Fitrat in islamischen Theorien... 49

2.2.  Motahharis Ansichten tber die Stellung und Wichtigkeit der Fitrat................. 50
2.3.  Motahharis Denkansatz zur Erlangung seiner Theorie der Fitrat..................... 52
2.4.  Konzeptualisierung des Begriffs Fitrat ...........cccccoeieriieieisiiiience e 53
2.5, AIEN der FIral......ccooiiiiiiie e 54
.2.5.1 Die Erkenntnis betreffende Fitrat..........ccccooiiiiiiieniiicee e 55
2.5.2. Die Neigung betreffende Fitrat ..........ccooeiiiiiiiinineieceese e 55
2.6.  Motahharis Methodik zum Beweis der Fetriat............ccoovvriininieniniieneiens 56
2.7.  Bewertung der Argumentationsmethode Motahharis ............cc.ccooevcininincienns 58
2.8.  Die epistemologische Funktion der Theorie der Fitrat..........cccccoeveveriviiennnnens 59
2.8.1. Fitrat — zur philosophischen Begrindung ...........cccocverevoveienienieene e 60
2.8.2. Fitrat — zur theologischen Begrindung ..........ccooevvieenenieeiene e 62
2.8.3 ANENIOPOIOGIE ... 63

2.8.4 ReligionSWISSENSCNERT ...........ccoiiriiiriieicec e 64



3.

4.

.2.8.5 Die Erorterung der Frage des Angeborenseins der Religion.............ccc.c..... 65
2.8.6 Ursprung der REHGION........ccvoiiiieicii st 65
.2.8.7 Ewigkeit und universale Glltigkeit der Moralprinzipien...........c.cccoevevvenenn. 66
Die Theorie der Fitrat und die Nicht-Muslime.............ccccooeviiiiinini 70
3.1 Kritik @am PIUrAlISMUS ..o 70
3.2, Kiritik am EXKIUSIVISINUS ........cciiiiiiiiiiicc e 75
3.3.  Angeborener Islam als Schllsselwort des Seelenheils..........c..ccccceveiiviieinnnn, 78

3.4. Die Rolle des Glaubens und der Taten, die zum Seelenheil des Menschen
fuhren 79

3.5.  Hintergrund der Theorie des angeborenen ISIams.............cccccoviiiiniincnencnenns 84
3.6.  Bewertung der Theorie des angeborenen ISIams..........c.ccocevviiiiininiinencnennns 85
Die Eigenschaften und das Kriterium der Theologische Anthropologie aus der Sicht

1Y/ [0] =L AT LG TR PPRTTTT 94

4.1.  Theologischer Formalismus und Negierung der Beweisfuihrung in der Religion
94

4.2.  Das gescheiterte Vereinen anscheinend widersprichlicher Lehren und das

Verfallen in beliebige INterpretationen ...........ccooeoviiinini i 96
4.3.  Die Bedingung fur die Wiederbelebung des religidsen Gedankens.................. 98
4.4. Die Rationalitat der islamischen DenkscChule............cocovervieiiiiinieniciiesesens 101

4.5. Die Folgen der Theorie von Motahhari im Zusammenhang mit der rationalen
TREOIOGIE ..ottt be b e b re et 104

4.6.  Gerechtigkeit als ein von der Offenbarung unabhéngiger menschlicher Wert 108

4.6.1. Wie definiert Motahhari genau diese Gerechtigkeit? ..........ccceeevviiieiennns 110
Kritische Punkte an Motahharis Theorie..........cccooviiiiniiciccce e 118
5.1.  Argumente fUr die FItrat-Theorie. ........coco oo 122
5.1.1. Indirekte Argumentation ..........ccccooererierieiiniesise e 122
5.1.2. Direkte Argumentation..........ccocorerereririeinisise e 123
5.2, Funktion der Fitrat-Theor . ........coviiiiiiics e 128

DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN GEDANKEN VON KARL RAHNER .......... 133



1. Neue Situation, neue Methode, NEUE AUSSAJEN .......ccverveieereerieiierieseesiesresaesresneas 133
1.1.  Heideggers Einfluss auf Rahnersche Theologie.........ccccovveveiiiirciciecienee 134
1.2.  Rahners Erklarungsversuche fir die katholische Krisensituation................... 137

2. Transzendentale Erfahrung bei Karl Rahner ... 145
2.1, TranSZENUENTal .........coooiiiiiiiiiie e 148
2.2.  Transzendentale Erfahrung ... 152
2.3.  Karl Rahners transzendental-anthropologische Methode............c.ccccovevenenee. 156

2.3.1. Der Kopernikanische Ansatz bei Kants Philosophie............ccccccvvviieiennnnn 158
2.3.2. Maréchals kritische Auseinandersetzung mit der transzendentalen Methode
Kants 159

2.3.3. Der Unterschied in der weitergefiihrten und der transzendentalen Methode
bei Josef Maréchal und Karl RENNEr ............ccceoiiiiiiiiii e 160

3. Die Gnade als Herzstiick der Theologie Rahners...........ccccoceviiiiicie i, 162
3.1.  Die Konzentration auf den Kern der christlichen Botschaft..............ccc.ccco.... 162

.4 Ubernaturliches Existential als Geheimnis des Menschen............ccccocevvvcveinincnan, 173
4.1.  Die menschliche Reflexion als kritisch-riickwirkendes Denken..................... 176

5. Der Mensch als das Ereignis der Selbstmitteilung GOttes ............ccoovvriirinenennenn 183
5.1.  Die Spitze der Theologie Rahners, ihre Folgen und Herausforderungen........ 183
5.2.  Zum Verstandnis des Selbstmitteilungsbegriffes.........cccoovviiiiniiicnennn 185
5.3.  Realsymbolbegriff als Ausgangsbasis..........cccccovvriririniieiiiiee e 188
5.4.  Anthropologische Konsequenz des Realsymbolbegriffs...........ccccovvveiennenn, 192
5.5.  Freiheit gegenlber GOth........cccccveiiiiiii i 195
5.6. ,,Unmittelbarkeit zu Gott™ durch Selbstmitteilung Gottes ............ccceveererrinnne 198
5.7.  Selbstmitteilung Gottes im Menschen als formale Urséchlichkeit ................. 201
5.8.  Von transzendentaler Selbstmitteilung Gottes zu kategorialer Selbstmitteilung
Gottes 202

T - V.4 | SRS 204

7. LIteratUrVerZEICNNIS. .......iiiiiiieieieisi st 210



1 EINLEITUNG

1.1.  Zur Erlauterung des Themas und Begrundung des Vergleichs
zwischen Rahner und Motahhari

Was fur ein Geschopf ist der Mensch? Was sind seine Potenziale und Fahigkeiten?
Was sind seine Schwéchen und Mangel? Entsprechen seine ontologischen
Strukturen der Fuhrung Gottes? Dies sind grundlegende Fragen, die wirdig sind,
von Anthropologen beantwortet zu werden. Man kann sogar sagen, dass diese
Fragen vor allen anderen Fragen zu beantworten sind. Wenn, wie Immanuel Kant
sagte, dies die wichtigsten Fragen der Menschen sind, missen wir erkennen, dass
die Metaphysik, Ethik, Religion und Anthropologie die Antwortsuche auf diese
Fragen in den Mittelpunkt stellen missen® und dass die ersten drei Fragen von der
letzten Frage abhingig sind. ,Im Grunde konnte man aber alles dieses zur

Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.*

Uber die grundlegende Bedeutung der Anthropologie hinaus, zdhlen ihre
Streitobjekte zu den wichtigsten Diskussionsthemen in den heutigen
Wissenschaften. Max Scheler, der Wiederbegrinder der philosophischen
Anthropologie des 20. Jahrhunderts, sagt, ,dass die Probleme einer
philosophischen Anthropologie heute geradezu in den Mittelpunkt aller
philosophischen Problematik in Deutschland geriickt sind, und dass auch weit
hinaus tber die philosophischen Fachkreise Biologen, Mediziner, Psychologen und

Soziologen an einem neuen Bilde von Wesensaufbau des Menschen arbeiten*,

1 Vgl. DIERKES, HANS, Philosophische Anthropologie. Texte und Materialien fir den Unterricht,
Stuttgart 2010, 6. ,,Einen ersten und immer wieder zitierten Reflex auf diese Entwicklung
(Etablierung Anthropologie als Disziplin [...] formuliert Immanuel Kant, wenn er der Philosophie
nach ihrem ,,Weltbegriff die Beantwortung folgender Fragen zur Aufgabe macht.*

2 V/gl. WEISCHEDEL, WILHELM (Hg), Immanuel Kant Werke in sechs Banden. Bd. 3: Schriften zur
Metaphysik und Logik, Darmstadt 1975,448. ,,1) Was kann ich wissen? 2) Was soll ich tun? 3) Was
darf ich hoffen? 4) Was ist der Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die
Moral, die dritte die Religion, und die vierte die Anthropologie. Im Grunde kénnte man aber alles
dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.*

3 Vgl. FRINGS, MANFRED S. (Hg.), Max Scheler Spéte Schriften, Bern-MUinchen 1976, 10.



1.2. Anthropologie in der christlichen und islamischen Theologie

Der Mensch hat eine entscheidende Rolle in der Theologie der Offenbarung, weil
alles beim Menschen endet und in gewisser Weise auch beim Menschen beginnt.
Aus der Perspektive der abrahamischen Religionen sendet Gott die Offenbarung fur
die Leitung und Glickseligkeit der Menschen. Besser gesagt ist die Offenbarung
aus der Perspektive der Offenbarungstheologie der Plan Gottes, der die
Gluckseligkeit der Menschen aufzeigt. Daher ist beim Studium der Religion die
Anthropologie als das erste wichtige Thema zu betrachten. Hinzu kommt, dass auch
epistemologisch gesehen, jede Rede von Gott beim Menschen und den
Bedingungen der Mdglichkeit seiner Erkenntnis beginnen muss. VVon daher kann
man gleich aus doppeltem Grund sagen, dass die Reflexion uber das menschliche
Wesen und seine Stellung in der Schépfung aus der Perspektive der jeweiligen
Religion notwendig sind, um die Strukturen dieser Religion zu kennen und zu
verstehen. Insofern kann man behaupten, dass ohne die Anthropologie einer

Religion zu verstehen, diese nicht genau und vollstandig verstanden werden kann.

Obwohl es in der Bibel und im Koran viele Verse iiber den Menschen aus
unterschiedlichen Perspektiven gibt, wird die Anthropologie in der christlichen und
islamischen Theologie unterschiedlich betrachtet. Wahrend die christliche
Theologie die Anthropologie und ihre Themen ernsthaft betrachtet und sogar einen
speziellen Bereich daftr hat, wurde die Anthropologie in der islamischen Theologie
nicht als selbststdndiges Thema betrachtet. Die anthropologischen Themen in der
islamischen Theologie werden unter Themen wie der Gotteslehre, Eschatologie und
der Begriindung der Existenz Gottes behandelt. Sie werden als Einfihrung fir
andere Themen herangezogen. Ein Beispiel fur diese Tatsache wére, dass die Frage
nach der Willensfreiheit des Menschen im Themenbereich der Gotteslehre
behandelt wird. Diejenigen, die das Argument der Willensfreiheit vertreten, sind
der Meinung, dass wenn der Mensch in seiner Handlungsweise nicht frei wére, eine
Belohnung oder Bestrafung fur dieses determinierte Handeln ungerecht wére. Weil
diese Theologen um die géttliche Gerechtigkeit besorgt sind und nicht wollen, dass

an dieser gezweifelt wird, behandeln sie die Willensfreiheit des Menschen in der



Gotteslehre. Die Gruppe von Theologen, welche die Willensfreiheit des Menschen
verneinen, sind besorgt tber die dadurch scheinbar gegebene Einschrankung der
Allmacht Gottes. Des Weiteren behandeln sie die Willensfreiheit des Menschen
unter dem Thema der Vorsehung und Vorherbestimmung Gottes. Dartiber hinaus
wurden die anthropologischen Themen in der Eschatologie diskutiert. Jedoch nicht
unabhéngig, sondern als Einfuhrung, um das Jenseits zu beweisen. Der Hinweis
darauf, dass der Mensch nicht einfach mit dem Tod endet, also nicht nur einen
Korper, sondern eine ewige Seele hat, beweist, dass es ein anderes Leben geben
muss. Diskussionen um den Dualismus von Seele und Korper und wie sie
zueinander in Beziehung stehen, ebenso die Immaterialitat und Unsterblichkeit der

Seele, sind einfiihrende Themen fur die Auferstehung am Jiingsten Tag.

Die Diskussion tiber das Wesen beziehungsweise die besondere Art der Schopfung
des Menschen aus der koranischen Perspektive ist ein weiteres Thema der
Anthropologie. In den Kalam-Buichern wurde dies in den Diskussionen (ber den
Beweis Gottes als Begriindung fir die Existenz Gottes aufgenommen. Daher kann
gesagt werden, dass die Anthropologie ein fehlendes Glied in der islamischen
Theologie darstellt. Obwohl sie in anderen Wissenschaften wie Philosophie und
Mystik ein wichtiges Thema ist, spielt sie in der islamischen Theologie keine

bedeutende und unabhangige Rolle.

Dennoch handelt Morteza Motahhari anders und eréffnet einen neuen Weg. So sind
in seinem sechshandigen Werk, das als eine Einfuhrung in die islamische
Anschauung gilt, nicht nur zwei Bénde zu den Themen der Anthropologie (Mensch
und Glaube, Mensch im Koran) zu finden, sondern zudem beginnt er seine
Theologie mit dem Menschen, wahrend alle anderen wichtigen theologischen
Einfihrungen mit dem Thema Gott und seiner Begriindung beginnen. An dieser
Stelle liegt es nahe, die Ideen von Rahner mit denen von Motahhari zu vergleichen.
Die Theologie mit dem Menschen und nicht mit Gott zu beginnen, wird damit
begriindet, dass es der Mensch ist, der angesprochen wird, und wir als Menschen
von Gott nur in menschlicher Weise sprechen kdénnen. Zugleich gilt es, das
menschliche Wesen so zu entfalten, dass deutlich wird, dass der Mensch

grundsétzlich dazu in der Lage ist, an Gott zu glauben. Auf diese Erneuerung



verweist Rahner in seinem Buch Grundkurs des Glaubens, aber auch schon in
seinem Frihwerk Horer des Wortes. Nicht nur von ihrer Methodik her, den
Menschen an den Beginn ihrer Theologie zu setzen, sind Rahner und Motahhari
vergleichbar, sondern auch inhaltlich sind Ahnlichkeiten zu verzeichnen. Wihrend
in der Theologie Rahners der Mensch als Selbstmitteilung Gottes verstanden wird,
sieht Motahhari den Menschen als besondere Schépfung, welche das Potenzial hat,

Gott zu erkennen und sich ihm zuzuwenden.

Motahhari bedient sich des koranischen Begriffs Fitrat, um seine Position zu
klaren. Fitrat bedeutet eine spezielle Form der Schépfung, die im Koran nur fiir den
Menschen verwendet wird und meint, dass der Mensch in seinem Inneren zu Gott

hingezogen ist und ihn erkennen kann.

1.3. Forschungszweck

Diese Forschung hat die Absicht, die Ansichten tber die menschliche Natur in
Christentum und Islam auf der Grundlage der katholischen und schiitischen
Theologie zu vergleichen. Genauer mdchte ich lber die menschliche Natur aus der
Sicht Karl Rahners und von Morteza Motahhari nachdenken. Was sind die
gemeinsamen Merkmale der Menschen? Welche Kriterien gibt es fiir die
Unterscheidung? Kennt der Mensch aus seinem Inneren heraus Gott und liebt er
ihn? Oder gibt es keine innere Instanz fur Glaube an und Liebe zu Gott? Wenn Gott
im Inneren der Menschen ist, warum leugnen einige Menschen Gott und wenden
sich von ihm ab? Was ist die Funktion und die Bedeutung der theologischen
Anthropologie fiir die Sorgen des heutigen Menschen, beziehungsweise wie kann
diese Bedeutung aussehen? Antworten auf diese Fragen werden aus der Sicht von
Karl Rahner und Morteza Motahhari, zwei der bedeutendsten und einflussreichsten
katholischen und schiitischen Theologen des zwanzigsten Jahrhunderts in
Deutschland und im Iran, erforscht. Beide Denker sind in ihrer theologischen
Tradition wichtig und wirksam und haben in ihrer Theologie innovative Ideen fiir

die Anthropologie vorgestellt. Warum befasst sich diese Arbeit nun mit eben diesen



beiden Theologen? Es gibt zwei besondere Auswahlkriterien, die auf beiden
zutreffen: a) Beide Theologen entwickeln ihre Theologie vom Menschen her und
bemihen sich doch zugleich um Treue zur Tradition und damit auch zur Heiligen
Schrift, b) sie haben nicht nur die vorangehenden Ideen erléutert und kommentiert,

sondern selbst neue Ideen hervorgebracht und neu gedeutet.

Fir die Behandlung dieses Themas bei Rahner und Motahhari setzt diese Arbeit bei

folgenden Fragen an:

Wie gehen die beiden Theologen das Thema der theologischen Anthropologie an?
Mit welchen Methoden rationalisieren und begriunden sie ihre Ansichten?

Was ist der Inhalt ihrer theologischen Anthropologie?

Was meint Rahner, wenn er vom Menschen als Selbstmitteilung Gottes spricht?
Was ist die angeborene Fitrat im Menschen und was sind ihre Komponenten?

Wo liegt die Stellung der theologischen Anthropologie in ihrer Theologie?

Wie und wo kann diese Theologie angewendet werden?

Der Schwerpunkt der koranischen Bilder vom Menschen ist die Fitrat. Daher nennt
Motahhari Fitrat in der Theologie an einer Stelle die ,,Mutter der Dinge** und sie

wird an einer anderen Stelle als das ,,Mutterprinzip*® betrachtet.

Motahhari erschlief3t die Fitrat-Theorie aus den religiésen Texten, meint aber, dass
ihre Begriindung grundsétzlich philosophisch ist. Um die Fitrat zu begriinden,
verwendet er die Methodik der logischen Analyse und bezieht sich auf allgemein
menschliche Erfahrungen. Er kritisiert auch die soziologischen und
psychologischen Perspektiven. Seine Begrindungsform ist in ihrer argumentativen

Stringenz und ihrer explikativen Beweiskraft besonders Giberzeugend.

Die Funktion dieser Theorie kann aus drei Perspektiven untersucht werden. Aus der
Perspektive der logischen Resultate, der konkreten Spuren im persénlichen und
sozialen Leben und den kognitiven Ergebnissen. Motahhari verwendet diese
Theorie vorwiegend aus der Perspektive der kognitiven Ergebnisse. Er verwendet

4Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Einflihrung in die islamische Weltsicht. Bd. 1: Mensch und Glaube,
Tehran 2008, 61.
°> DERS., Einfiihrung in die islamische Weltsicht. Bd. 5: Gesellschaft und Geschichte, 105.



10

Fitrat mal als Antwort, mal als Lésung fur die theologischen Fragen sowie als
Kriterium fir die Einschéatzung der Meinungen. Die Liste der theologischen
Diskussionen, die flr die Fitrat angewandt wird, lautet wie folgt: Erkenntnistheorie,
Gotteslehre, die Universalitat und Zeitlosigkeit der Ethik, die Anthropologie und
menschliche Authentizitdit sowie die Philosophie der Erziehung. Die
religionswissenschaftlichen Fragen werden bei Motahhari auch aus der Perspektive

der Fitrat thematisiert und beantwortet.

1. Der Ursprung der Religion.

2. Wie lasst sich die Beziehung zwischen Religion und Menschen erklaren.

3. Die anderen Religionen und religiose Vielfalt.

4. Unterschiedliche Glaubigkeit und die Logik des Glaubensverstdndnisses.
Motahhari verwendet hauptsachlich Fitrat fiir die theologischen Diskussionen.®

1.4. Karl Rahners transzendental-anthropologische Wende

Die Suche nach dem Zustand der menschlichen Existenz taucht in allen Werken
von Rahner auf. Diese Suche hat in seinem anfanglichen Werk zunéchst
philosophischen Duft und Geschmack, der allmahlich theologischen Duft und
Geschmack annimmt. Das verbindende Glied zwischen diesen beiden Epochen —
philosophischer und theologischer Provenienz — ist die Suche nach dem Wesen des
Menschen und die Entdeckung seiner inneren Beziehung zum Geheimnis des
absoluten Seins. Die Wurzel seiner Gedanken ist sein Interesse flr den Menschen.
Aus dem Grund, dass die Theologie von Rahner auf Menschen, seine
Vorbedingungen und sein Sein fokussiert ist, wird sie Transzendentaltheologie
genannt. Er stellt in der Tat diese kantischen Ausdriicke — transzendental / die
Vorbedingungen des Menschen — als Reaktion auf die Unmoglichkeit der
metaphysischen Erkenntnis von Kant dar. In Geist in der Welt analysiert Rahner die

Vorbedingungen, die die Erkenntnis ermdglichen. Solche Vorbedingungen haben

® Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Motahhari & Modern Islamic Theology, Tehran 2005,
274.



11

seiner Meinung nach theologischer Bedeutung, weshalb er mit ihr geistige
Vorbedingungen im Menschen zu beweisen sucht und damit viele christliche

Lehrsétze neu zu lesen und zu rezipieren beginnt.

1.4.1. Der Mensch als Selbstmitteilung Gottes

Rahner glaubt, dass Gott sich zu einem Teil der menschlichen Existenz gemacht hat
und den Menschen so an seiner Existenz teilhaben l&sst. In der christlichen
Theologie weist die visio beatifica darauf hin, dass der gldaubige Mensch im
Paradies Gott von Angesicht zu Angesicht gegentibersteht bzw. — etwas weniger
anthropomorph formuliert — die Vollendung des Menschen in der Schau Gottes
besteht. Diese Rettung und Erlésung sind nur durch die Gnade, die erschaffene
Gnade genannt wird, mdglich. Der Mensch kann diese nicht aufgrund seiner Natur
erreichen. Rahner ist der Meinung, dass es Uber diese Gnade hinaus auch eine
Gnade gibt, die zu Beginn der Schépfung des Menschen als Geschenk Gottes in uns
hineingelegt wurde. Im vierten Kapitel seines Werkes Grundkurs des Glaubens
erklart Rahner, dass Gott sich selbst dem Menschen gegeben hat. Dieses Geschenk
nennt er die unerschaffene Gnade, weil sie ein Teil vom unerschaffenen Gott ist.
Diese besondere Beziehung nennt Rahner die Selbstmitteilung Gottes im
Menschen. Seiner Meinung nach ist die Selbstmitteilung Gottes der Hauptteil des

Menschen, der ihn von anderen Wesen unterscheidet.

1.4.2. Ubernaturliches Existential

Der Begriff des bernaturlichen Existentials hat in der Theologie Rahners eine
grofRe Bedeutung. Er schldgt vor, dass die Gnade als eine zugleich Gbernattrliche
und existentiale Pragung des Menschen angenommen werden soll — eine auf den
ersten Blick paradoxe Idee. Sie wird dadurch nachvollziehbar, dass zum einen der
Mensch Gnade von aufen (fremd) annimmt und zum anderen der Mensch als Natur
ohne Gnade gedacht wird, damit die Gnade als frei von Gott gegeben verstanden
wird. Rahner argumentiert, wenn Gott ein Wesen flr das Leben mit Gnade

erschaffen hat, dann hat er in die Natur dieses Wesens auch die Moglichkeit gelegt,



12

diese Gnade zu empfangen. Die Natur steht in Verbindung mit Gnade und ist offen
fur diese, sie ist aber nicht eins mit ihr, denn die Natur benétigt die Gnade.
Dementsprechend ist die Fahigkeit, Gnade zu empfangen, existenzieller und
notwendiger Bestandteil der menschlichen Existenz. Dartber hinaus kénnte Gott,
weil er nicht verpflichtet ist, den Menschen so zu erschaffen, ihn auch anders
erschaffen — zum Beispiel ohne Gnade. Das nennt Rahner dann reine Natur, was
bedeutet, dass Gott dem Menschen diese unerschaffene Gnade durch freien Willen
geschenkt hat. Deshalb ist diese Gnade Ubernatirlich. Rahner betont, dass das
ubernatiirliche Existential konkret und objektiv ist und nicht als ein Vermittler
zwischen Menschen und Gott verstanden werden darf. Die Verbindung zwischen
Gnade und Natur soll nicht so erklart werden, dass die Natur des Menschen vom
ubernaturlichen Existential und dieses wiederum von der Gnade abhéngig ist. Die
Erfahrung, die wir mit der Gnade machen, ist nicht in unseren taglichen Aktivitaten
offensichtlich, denn Gnade ist die Vorbedingung fur all(e) unsere Erfahrungen. Das
ist ein ,Horizont*’ der Transzendenz, welcher dem Menschen manchmal bewusst

wird, aber von ihm nicht gedeutet werden kann.

Rahner betont, dass diese besondere Schopfung des Menschen ein Geschenk ist;
die Annahme oder Ablehnung hat keine Wirkung auf die Anwesenheit im
Menschen. Diese Gnade ist Anwesenheit in all unseren Erfahrungen, existiert in
allen menschlichen Téatigkeiten und ist in uns verbreitet. Das heil3t, dass die Gnade
ein Potenzial im Menschen ist, welches offen flr die Verwirklichung ist, und auch
wenn es nicht verwirklicht wird, nicht bedeutungslos oder nichtig wird. Denn auch
wenn die Selbstmitteilung Gottes im Menschen nicht manifest wird, bleibt das
Potenzial der Offenheit zur Transzendenz bestehen und hat weiterhin als Bedingung

der Moglichkeit von Erkenntnis im Menschen eine grof3e Bedeutung.

Die Idee der theologischen Anthropologie ist fir Rahner und Motahhari

Organisator und Ordnungsgeber ihrer Gedanken. Ohne diese Idee zu verstehen, ist

7 Vgl. SCHONDORF, HARALD, Die Bedeutung der Philosophie bei Karl Rahner. In: HARALD
SCHONDORF (Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg im Breisgau
2005. 13-31. ,,Aus dem Denken Husserls hat Heidegger den Ausdruck ,,Horizont* iibernommen,
den wir gleichfalls bei Rahner finden, wenn er davon spricht, dass unser Erkennen immer schon auf
die umfassende Ganzheit des Seins ausgreift und sie darum implizit und unthematisch miterkennt.*



13

es nicht moglich, ihre Theologie zu verstehen. Dariiber hinaus ist die Kritik der
theologischen Anthropologie die Grundlage ihrer theologischen Gedanken.

Bieten sie eine prézise Erklarung von theologischer Anthropologie? Verwenden sie
theologische Anthropologie nicht ungenau, um die Theologie zu verteidigen?

Diese Arbeit will Antworten auf diese Fragen geben, weshalb sie im Folgenden
genauer betrachtet werden.



14

1. DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN

GEDANKEN VON MORTEZA MOTAHHARI

1. die Gedankenwelt des Denkers Morteza
Motahhari

Motahhari gilt als einer der wirkungsvollsten muslimischen Theologen der
Gegenwart und zudem als der kreativste Kopf der letzten Jahre in der iranischen
Gesellschaft.® Motahhari war ein Denker, dessen umfangreiche wissenschaftliche
Werke nicht nur eine grof3e Leserschaft aus der einfachen Masse anzogen, sondern
auch die elitdren Schichten, wie es nur wenige andere zeitgendssische Denker
seines Ranges vermochten.® Zwar wurden all seine Artikel und Biicher noch in
seinem relativ kurzen Leben publiziert, dennoch blieb auch nach vierzig Jahren bis
zum heutigen Tag ein Teil seiner Vorlesungen und Reden unverdffentlicht. Aber
ein interessierter Forscher sieht sich trotz alledem immerhin mit einem
Gedankengut von vierzigtausend Seiten konfrontiert. Noch in den Jahren nach
seinem Martyrertod wurden hunderte Bucher, Artikel und Dissertationen tiber seine
Gedanken verfasst, wobei jedoch ein wichtiger Punkt von der wissenschaftlichen
Gemeinschaft unbeachtet blieb. Es handelt sich um einen Punkt, zu dem es mir kein
Werk zu geben scheint, das sich direkt oder indirekt damit beschaftigt. Ich denke
an das Thema der anthropologischen Wende, die hinsichtlich des Ausgangspunkts
der islamischen Theologie meiner Ansicht nach dem wichtigsten Ereignis in den
theologischen Gedanken Motahharis darstellt.

In seinen letzten Lebensjahren schlug er einen neuen Weg in der islamischen
Theologie ein, der in der Tradition der traditionellen Systematischen Theologie

bzw. des Kalam uniblich war. ,,Wohl aber hat er eine theologische Weltsicht der

8 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs
Uber Herrschafts-und Staatsdenken im 20.Jahrhundert, Wiesbaden 2002, 179.
° Vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 20.



15

Schia vermittelt, die sich nicht direkt einer traditionellen theologischen Schule
zuordnen 1aRt. Er bemihte sich grundsétzlich darum, die Elemente der Theologie
in ihren wesentlichen Bestandteilen in einen inneren Diskurs einzubinden. Die
,heue Theologie* (kalam-e gadid), wie man sie nennen mag, entstand infolge des
sozialen, politischen und geistigen Umbruchs in jener Zeit, der von der Begegnung
mit den modernen geistigen Strédmungen in Westen und Osten profitierte.*!° Die
tradierte Vorstellung ist, dass der Kalam oder die Wissenschaft der
Glaubensprinzipien mit Themen wie der Gotteslehre, Beweisgriinden der Existenz
Gottes und der gottlichen Attribute beginnt und mit der Prophetie, als einem
Wegweiser von den bzw. als Reflexion auf die Menschen, die die goéttliche
Botschaft und die Offenbarung weitertragen, fortgesetzt wird. Ergdnzend werden
dann Griinde flr die Notwendigkeit der Prophetie und tber deren Sinn angefihrt,
ganz zum Schluss wird die Auferstehung angesprochen und die Griinde flr die
Existenz des Lebens nach dem Tode. Dieser Diskussionsverlauf ist nicht nur im
Kalam gegeben, sondern auch in der kontroverstheologischen Tradition der
judischen Religion. Das heifit, dass in den abrahamitischen Religionen!! die
Theologie grundsatzlich immer in der gleichen Reihenfolge verfasst und vorgestellt
wird: Gotteserkenntnis, Prophetie und Auferstehung. Der ibergeordnete Trend in
den theologischen Biichern abrahamitischer Religionen zeigt, dass seit jeher in der
Theologie zuallererst Gott und seine Existenzbeweise zur Diskussion gestellt
werden. Dartiber hinaus werden nachfolgend die Prophetie und deren
Erkenntniswege inklusive Beweisen und schlie3lich die Auferstehung und das
Leben nach dem Tode thematisiert.

10 HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 181. Hier ist zu
bemerken: Mullah Abderrazak Lahiji (1070), der Schuler und Schwiegersohn von Mulla Sadra, war
der einzige Theologe, der die islamische Theologie mit dem Menschen schon begonnen hatte. In
seinem Buch ,,Gohar Morad®“, welches eine komplette Reihe von Glaubensprinzipien umfasst,
erarbeitete er eine neue Reihenfolge, einzigartig in dem Kalam. Es gibt eine Einleitung, drei Kapitel
und einen Schluss. Die Einleitung behandelt die existentielle Stellung des Menschen und das
Beschreiten des Weg Gottes, den Sinn der Philosophie und der Kontroverstheologie. Das erste
Kapitel berichtet Uber die Selbsterkenntnis, das zweite tber die Gotteserkenntnis, das Erkennen des
Befehls Gottes und die Trager seiner Botschaft sowie tber die Themen Prophetie und Imamah. Das
dritte Kapitel behandelt die Folgen der Taten, das Leben nach dem Tode und die Auferstehung. Im
Schlussteil des Buches wird die Sittenreinheit und die Stationen des mystischen Weges
angesprochen.

11 AuRer Christentum bzw. christliche Theologie.



16

In Motahharis letztem Buch, ein Jahr vor seinem Tod wird der Mensch, der in den
Glaubensprinzipien den Mittelpunkt darstellen soll, behandelt. Dies stellt eine
thematische, von der westlichen Philosophie begriRte Wende dar, die als ein
wichtiges Ereignis wahrgenommen wurde. Die kopernikanische Wende ist ein
immer wieder vorkommender Begriff. Alles begann damals, als Galileo und
Kopernikus anhand ihrer Forschungen zu ihrem heliozentrischen Weltbild
gelangten, in dem die Sonne im Zentrum des Kosmos ruht. Unter der
kopernikanischen Wende versteht man diese Abkehr vom geozentrischen Weltbild
und die Anerkennung des heliozentrischen Weltbildes. Danach behauptete Kant,
dass das Forschungsobjekt der Philosophie nicht der Gegenstand aul3erhalb des
Subjekts sei, sondern das Subjekt — das erkennende Ich — und dass dies ein
Umdenken innerhalb der Philosophie forderte.*? Einige nannten seine Theorie die
kopernikanische Wende in der Philosophie.!? Diese thematische Wende gab es auch
in der vom Westen gefiihrten Theologie. Als Rahner, deutscher Theologe, in der
zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts verkiindete, dass der Mensch im Mittelpunkt
der Theologie stiinde und diese auch mit ihm beginne und nicht mit Gott, sprach
man von einer kopernikanischen Wende in der Theologie. Solche Ansatze und
Vorschlage zu einer Neuausrichtung fanden stets im Rahmen wissenschaftlicher,
historischer und sozialer Umbriiche statt und flhrten hauptsachlich zu neuen

Paradigmen innerhalb der jeweiligen Wissenschaft.

Erstaunlich ist aber, dass Motahharis Idee in der wissenschaftlichen Gemeinschaft
Irans keine Beachtung findet und nur allzu leicht ignoriert wird. Die von Motahhari
vorgeschlagene Wende konnte in der Systematischen Theologie bzw. im Kalam flr

einen neuen Diskurs in der islamischen Theologie sorgen, vor allem im Blick auf

12 vgl. SToscH, KLAUs VON, Kant als Herausforderung moderner Theologie. Leitfaden zur
Vorlesung im WS 2019, Paderborn 2019 (unver6ffentlicht). ,,So wie Kopernikus anregte, die neuen
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse durch eine Transformation des geozentrischen in ein
heliozentrisches Weltbild in eine addquate Gesamtsicht zu integrieren, macht Kant den Gedanken
stark, dass sich nicht unsere Erkenntnis nach den Gegenstdnden richtet, sondern dass sich die
Gegensténde nach unserer Erkenntnis richten.*

13 vgl. DERS., Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (Beitrage zur
Komparativen Theologie 6), Paderborn u.a. 2012. 39. ,Kants Kopernikanische Wende meint die
Umkehrung der Annahme, dass sich unsere Erkenntnis nach den Gegensténden richtet. So wie bis
Kopernikus die Annahme selbstversténdlich war, dass die Erde der Mittelpunkt des Weltalls sei und
alle anderen Planeten sich um sie herumbewegten, so war es in der vorkantischen Metaphysik
selbstversténdlich anzunehmen, dass sich unsere Erkenntnis nach dem Gegenstianden richtet.



17

ihre Methodik und ihre Kriterien und konnte folglich neue Antworten in den
Diskurs einspeisen. Man kann daraus schlieBen, dass diese mangelnde
Aufmerksamkeit im Mainstream der Theologie nicht von einer fehlenden
Wahrnehmung dieser bedeutenden Wende Motahharis herriihrte, sondern darin
begrindet  ist, dass sie und der Beginn der theologischen
Auseinandersetzung/Beschéaftigung mit der Anthropologie keine ernsthafte und
anhaltende Idee in der Gedankenwelt Motahharis zu sein schien. Vielmehr wurde
sie als blofRe Begleiterscheinung unserer Zeit angesehen, in der sowieso standig
vom Menschen gesprochen wird.’* Jeder Denker, der dieses Thema ernsthaft
aufnenmen will, sieht sich nun wieder gezwungen, die Prdsentation seiner
Gedanken//seiner Lehre den Erwartungen der Adressaten anzupassen.® Sollte aber
tatsachlich der zeitliche Rahmen Motahharis die eigentliche und entscheidende
Rolle gespielt haben, ist fraglich, warum man diese Wende nicht in den Gedanken
seiner Zeitgenossen findet, sondern nur bei ihm? Wirde man die Annahme
akzeptieren, dass die Idee Motahharis in Wirklichkeit nur ein Produkt der Zeit ist,
in der dieser lebte, kdnnte wieder behauptet werden, dass seinen Gedanken nicht
die Aufmerksamkeit geschenkt wurde, die sie verdienen, da seine Idee und sein
Vorschlag der Ausformulierung einer dem modernen Menschenbild
entsprechenden Theologie dienen und eine denkwirdige und forschungsbedurftige

Angelegenheit ist.

Beeinflusst von dieser Sichtweise beschaftigt sich diese Arbeit damit, mehr und
mehr Hinweise hierzu zu finden und tatséchlich deuten alle Anzeichen auf die
Richtigkeit der oben erwéhnten These hin. Dass in der Zeit, in der Motahhari lebte,
die meisten seiner intellektuellen Rivalen nur vom Menschen und seinen
wesentlichen Bedurfnissen sprachen, fiihrte dazu, dass er sich wirklich ernsthaft mit
diesem Thema auseinandersetzte, seine Innovation nutzte und eine Reihe von

Glaubensprinzipien in neuem Stil verfasste. Die Beeinflussung durch die typischen

14 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 184. ,,Ob man
Motahharis Theologie als neu und von ihm begriindet bezeichnen kann, wie es Reza Dawari in
seinen Beitrag zu Motahharis Todestag tut, ist fraglich.*

15 Diese Vermutung wurde im Gesprach mit Herrn Prof. Reza Pakatchi und Herrn Prof. Ali

Ghafuri am 27.11.2017 im Iran angesprochen.



18

Fragen seiner Zeit lieRRe vielleicht ja noch Motahharis Aufmerksamkeit fir die
Anthropologie begriinden, aber sie bietet keine Antwort auf die Frage, warum
Motahharis Theologie mit dem Menschen anfangt. Seit der konstitutionellen
Revolution,'® insbesondere nach den beiden Weltkriegen, schlugen die
anthropologischen Diskussionen im Iran hohe Wellen, was durch verschiedene
Denker reflektiert wurde. Aber Motahharis lIdee zur am Menschen orientierten
Theologie und sein frischer Blick auf den Kalam mussten doch eine andere Absicht

verfolgt haben.

Immer wieder stellte sich mir die Frage, warum Motahhari die Theologie beim
Menschen ansetzt, welche jedoch unbeantwortet blieb. Doch dann stieR ich
zufalligerweise auf einen Punkt, der meine Aufmerksamkeit auf sich zog.
Motahhari prasentierte in seinem letzten Buch Mensch und Glaube seine innovative
Idee, indem er die Notwendigkeit des Glaubens fur den Menschen analysierte und
den in der Natur des Menschen verwurzelten Bedarf nach Glauben sowie die
menschliche Natur, die den Kern seiner Anthropologie und seiner Theologie
ausmacht. Aufmerksam wurde ich, als Motahhari das erste Mal von der Fitrat
schrieb und so schlieBlich auch zur Diskussion tber den Menschen gelangte. Auf
der Suche nach einer Antwort auf diese Frage stiel3 ich auf einen sehr wichtigen
Punkt, der das Ré&tsel Uber die innovative Idee Motahharis zu l6sen vermochte.
Motahhari beschaftigte sich das erste Mal mit der menschlichen Natur in einer
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit seinem Lehrer Uber die Theorie der

konstruktiven Wahrnehmungen (idrakat iitibari).

Im Jahre 1332/1953 wurde das erste Werk von Motahhari unter dem Titel
Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus veréffentlicht.t” Ein Buch,
das ihm Beriihmtheit unter den Lesern philosophischer Biicher einbrachte. Dieses

Buch ist in Wirklichkeit ein Kommentar zu dem philosophischen Buch seines

16 Die Konstitutionelle Revolution im Iran (persisch engelab-e maschrute), gelegentlich auch
,Jungpersische Revolution‘, war eine von westlich orientierten Kaufleuten, Handwerkern,
Aristokraten und einigen Geistlichen getragene liberale Revolution von 1905 bis etwa 1911. Ziel
der konstitutionellen Bewegung (persisch: maschrutiat) war es, die absolute Monarchie durch ein
parlamentarisches Regierungssystem abzuldsen und eine moderne Rechtsordnung einzufiihren. Vgl.
AMIRPOUR, KATAJUN, Der schiitische Islam, 2015, 131-145.

17Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus, Tehran,
1954, 138-239.



19

Lehrers Allameh Muhammad Hosein Tabatabai mit dem Namen Die Prinzipien der
Philosophie des Realismus, welches 14 philosophische Artikel enthélt. Da der
Inhalt dieses Buches fir den normalen Leser schwer verstandlich war, nahm man
sich vor, Erklarungen hinzuzufiigen. Motahhari, welcher aus dem Schulerkreis
Tabatabais kam und an seinen Sitzungen teilnahm, Gbernahm diese Tatigkeit und
stellte mit der Zeit fiinf Bande zusammen.® Der Kommentar zum sechsten Artikel,
Konstruktive Wahrnehmungen, entfachte wieder einmal eine Auseinandersetzung
zwischen Motahhari und seinem Lehrer.*® Es ging darum, dass Allameh Tabatabai
in seinem Buch Prinzipien der Philosophie des Realismus eine Idee vorlegt, dass
»alle Erkenntnisse und Wahrnehmungen des Menschen auf den konstruktive
Wahrnehmungen der Menschen und seinen Neigungen beruht“?°, welche
Motahhari fur inakzeptabel hielt. Dies war die Herausforderung, womit sich
Motahhari mehr oder weniger sein ganzes Leben beschéftigte und welche ihn in
seinen letzten Lebensjahren zu neuen theologischen Gedanken fiihrte. Eben zu einer
Theologie, die mit dem Menschen beginnt und diesen als ihren Ausganspunkt
betrachtet. Diese ernsthafte und unerwartete Hinwendung zum Thema Mensch in
den Werken Motahharis und insbesondere sein letztes Buch sind das Resultat seiner
Auseinandersetzung mit den Ansichten Allameh Tabatabais iber die Konstruktiven

18 \/gl. TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des Realismus.
Mit einer Einflhrung von Sayyid Hadi Khosrowschahi, 13. ,,Aufgrund der zunehmenden
Publizierung von Biichern und Abhandlungen der Philosophie, da sie nur gelegentlich als
wissenschaftlich galten und die Jugend des Landes, denen diese Blcher zur Verfiigung gestellt
wurden, irreleiten wirden, hielt Allameh Sayyid Muhammad Hossein Tabatabai besondere
Sitzungen in der Hawza llmiya (Theologie-Schule in Iran) in Qom ab, mit dem Ziel der
wissenschaftlich-philosophischen Untersuchung der Wahrheiten. Alle zwei Wochen wurden diese
Sitzungen, an denen eine Gruppe Gelehrter der Hawza llmiya teilnahm, veranstaltet. Von den
dortigen zur Diskussion gestellten Inhalten wurden vier philosophische Artikel als Buch
verdffentlicht. Dieses Buch war so einfach wie mdglich verfasst worden und beinhaltete keine
speziellen philosophischen Begriffe, aber dennoch war das vollstdndige Versténdnis des Inhalts fiir
diejenigen, die nicht genligend Kenntnisse im Bereich der Logik und der Philosophie hatten nicht
gegeben, so entschied man sich, die Diskussionen mit Erkldrungen zu ergénzen. Diese Tatigkeit
wurde von unserem geehrten Denker Herrn Morteza Motahhari, welcher auch an den Sitzungen
teilnahm, ausgefiihrt.

19vgl. NARAGHI, ARASH, Uberlegungen tiber die Meinungsunterschiede Tabatabais und Motahharis
bezuglich der Verbindung wahrer und konventioneller Gesetze. In:
http://arashnaraghi.org/wp/?p=356. Html; 06.01.2019. ,Einer der wichtigsten Punkte dieser
Meinungsunterschiede bezieht sich auf den Bereich der Moral. Der philosophische
Meinungsunterschied zwischen diesen beiden muslimischen Philosophen ist in der Tat eine grofe
Herausforderung, wenn es sich um die Theorie der modernen Moral handelt.*

20 \/gl. TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des Realismus,
151.



20

Wahrnehmungen des Menschen. Zuerst schreibt er keine Kommentare mehr zu den
Artikeln, um auf diese Weise seinen Einwand deutlich zu machen.?! Bei seiner
Durchsicht der Artikel kam er zu dem Urteil, dass sie materialistisch seien. Ein
anderes Mal, beim Vergleich der Theorie seines Lehrers mit der Moralphilosophie
Russells, erhebt er den Einwand, dass die Theorie der Konstruktiven
Wahrnehmungen in einen moralischen Relativismus fiihrt.?2 Um die moralischen
und humanen Werte vor der Gefahr des Relativismus, den er in den Ansichten
seines Lehrers sah,? zu schiitzen, kam Motahhari auf die Idee der Betonung der
gottlichen Natur des Menschen. Unter Hinzufligung weiterer Diskussionen, seitens
der Materialisten und der Beflrworter des Existentialismus, kam er zu dem
Resultat: Wenn alle Erkenntnisse auf den Konstruktiven Wahrnehmungen des
Menschen und seinen Neigungen beruht, und wenn sich alles im Menschen
zusammenfassen lasst, dann muss die Theologie die Akzeptanz finden, welche dem
Menschen nicht fremd ist und der Wurzel und dem Ursprung in ihm entspricht. Hier
ist noch kein Ende abzusehen, denn die Theorie der géttlichen Natur aller Menschen
trieb ihn zu der Frage nach der Wahrhaftigkeit der Religionen beziehungsweise der
Theologie der Religionen. Mit seiner Idee der gottlichen Natur des Menschen
kritisierte er auch die Ansicht des religiosen Exklusivismus und deutete die auf
ExKklusivitat hindeutenden Koranverse anders, eine Sichtweise, die der Theorie
Rahners von den anonymen Christen nicht unihnlich ist.?* Die Theorie der
menschlichen Natur beherrschte die theologischen Gedanken Motahharis so
dermafen, dass er mit genau diesem Schliissel nicht nur auBerreligidse Fragen wie

die nach dem Religionspluralismus 6ffnen konnte, sondern auch interreligitse

21 vgl. SOROUSH, ABDULKARIM, Ewigkeit und Moral in Gedenkschrift fir Morteza Motahhari,
Tehran 1981.

22 \/gl. MOTAHHARI. MORTEZA, Kritik an dem Marxismus, 2., neubearb. Aufl., Tehran

1999, 233.

2 vgl. JAwADI, MOHSEN, Die Ewigkeit der Moral und die Theorie der konstruktiven
Wahrnehmungen. In: Maaref-Zeitschrift 15, 22-26. 2. ,Die Theorie der Konstrukten
Wahrnehmungen von Allameh Tabatabai mit dem Ziel der Analyse der Handlungswahrnehmungen
ist des moralischen Relativismus verdachtigt. Dabei sollte man jedoch beachten, dass das AuRere
seiner Analyse zur Akzeptanz des moralischen Relativismus fihrt aber, dass man diesen der sich im
Westen ausbreitenden Diskussion gegeniiber als tibergeordnet ansehen kann und genau dies zeigt
sich in den Werken Motahharis.

24 Auf die Ansichten Motahharis tiber Religionspluralitdt und seine Analyse der betreffenden
koranverse werden wir im dritten Kapitel zu sprechen kommen.



21

Fragen und verschiedene Interpretationen der Religion. Mithilfe dieser Theorie
uberdenkt er den Aspekt der menschlichen Natur. Motahhari ist der Ansicht: Sollten
die Natur des Menschen géttlich und die Rationalitat sowie die Gerechtigkeit die
eigentlichen Kriterien der Menschen fiir die Beurteilung und Bewertung der
Gedanken und Beurteilungen sein, dann sind diese zwei Kriterien auch wichtig fir
die Bewertung der korrekten Auslegung und Lesart der Religion. Er versucht, neben
der Begrundung der Rationalitat und der Gerechtigkeit im menschlichen Leben mit
diesen zwei Kriterien auch die religiose Gesetzgebung und menschliche
Errungenschaften wie die Menschenrechte zu bewerten. Mit dem Artikel Khatm
Nubuwwat (Abschluss der Prophetie), dem Buch Khatamiat (Endgultigkeit,
Finalitat der Prophetie) und seinen Vorlesungen unter dem Titel Der Islam und die
Erfordernisse der Zeit zieht er die Theorie der menschlichen Natur und die zwei
Prinzipien Rationalitat und Gerechtigkeit heran, um damit zu zeigen, wie und wann
die Religion im gesellschaftlichen Leben des Menschen bestehen bleiben kann und
unter welchen Umsténden sie von der Gesellschaft vernichtet wird. Motahhari greift
hier zu einer innovativen Abtrennung in der islamischen Theologie und akzeptiert
den Islam als eine Denkschule und nicht als das Ersticken in reinen Formen. Er ist
der Uberzeugung, dass das Ersticken in reinen Formen der wichtigste Faktor fiir
den Untergang der Religion in der menschlichen Gesellschaft war und sein wird-
betont dabei aber, dass seine Meinung nur eine subjektive Sichtweise auf die
Religion sei und der Lehre vom Islam als Denkschule der gottlichen Natur des
Menschen entsprache.? Er ist iiberzeugt, dass die ewigen Prinzipien dieser Natur,
also Rationalitdt und Gerechtigkeit, gleichbleibende Kriterien zur Erprobung der
aus der Religion geschopften Gesetze und die richtige Interpretation der Religion

sind.

Mit anderen Worten, Motahharis Konzept vom Beginn der Theologie beim
Menschen unter Vorlage einer anthropologisch gewendeten Theologie ist das

Ergebnis der Auseinandersetzung zwischen ihm und seinem Lehrer, welche seine

25 Vgl. AHMADI, ALI AKBAR, Religion und Zeit, Tehran 2010, 213.
% Im vierten Kapitel werden die Ansichten Motahharis Gber Formalismus und mohtawagarai
(Essentialismus) angesprochen.



22

Gedanken vollends beherrscht, bis ihn schlielich die Idee der Erneuerung ergreift
und diese die kopernikanische Wende in der islamischen Theologie auslost.

Im ersten Kapitel soll das wissenschaftliche Leben Motahharis und die Zeit, in der
er lebte, beschrieben werden. Darauf folgend wird der Hauptaspekt in Motahharis
anthropologischer Theologie, also die Angelegenheit der menschlichen Natur, im
zweiten Kapitel ausfuhrlich erklart. Anschlielend werden im dritten Kapitel eine
der wichtigsten Fruchte seiner Theologische Anthropologie und seine Theorie tiber
die menschliche Natur dargelegt. AbschlieRend werden im vierten Kapitel Kriterien
und MaRstdbe der Theologische Anthropologie aus der Sicht Motahharis
aufgezeigt, wobei am Ende mit einer Gegenuberstellung der Gedanken Rahners und
Motahharis versucht wird, beide Theologien mit entsprechenden Vorschlégen zu

erweitern.

1.1. Der Mensch als Ausgangspunkt der Theologie

Bei der humanwissenschaftlichen Forschung ist die Bestimmung des ersten
Schrittes, der Anfangspunkt beziehungsweise das einleitende Prinzip der
Methodologie, von groRer Bedeutung. Es ist hier anzumerken, dass kein
angefertigter und vorbereitender Ansatzpunkt vorliegt und dieser bei jeder
Forschung zuerst geschaffen und der erste Schritt definiert werden muss, damit der
gesamte Inhalt der Forschung auch realisiert werden kann. Der gedankliche Beginn
und der Akt des Startens gehen unausweichlich mit einigen thematischen
Einschrankungen einher, wobei ein Stiick des Ganzen abgetrennt wird und dieses

den Beginn und Ausgangspunkt, von dem eben die Rede war, bildet.

In der vorliegenden Forschungsarbeit bestand der erste Schritt in der Annahme,
dass Motahharis Auffassung tber den Menschen und Uber die anthropologische
Theologie als eine koharente Einheit zu verstehen ist. Ich beschaftige mich nun mit
der Frage, was diese Auffassung und diese Erfahrung historisch und gedanklich
gesehen ermoglichte, und welche Merkmale sie aufwies. Aus einigen Grinden,
welche ich in Kirze anfuhren und ausfihrlich erdrtern werde, habe ich die

Gesamtheit der islamisch-theologischen Aspekte auf Motahharis Ansichten im



23

anthropologischen Bereich beschrankt, wodurch die Frage beziiglich des Beginns
der Theologie mit dem Menschen noch weiter reduziert wurde. Obwohl mit dieser
Methode ein groRer Teil der islamischen Theologie ausgeblendet wird, bedeutet
dies nicht, dass dieser unwichtig ist, sondern dass man diesen Teil hinsichtlich des
Menschen und der Bereiche des Kalam, die den anthropologischen Aspekt
betreffen, getrennt von den neuen Erfahrungen Motahharis und sogar auch in

Fortsetzung dieser, neu erforschen sollte.

Eine gewisse Lesart beherrschte bis heute die Forschungsvorgange Uber die
Denkweise Motahharis, welche dem Umgang einiger seiner Freunde und Schiler
mit seinen Werken und Uberlegungen entsprungen ist. Seine Werke und Ansichten
bildeten eine der Grundlagen des islamischen Systems im Iran und erhielten
demzufolge auch politische Bedeutung. Aber da jede politische Macht ihre Ziele
und Orientierungen hat, geht die Interpretation der Werke Motahharis in eine
bestimmte Richtung. Wahrend einige die Stellung der Freiheit, der Rationalitat und
der Gerechtigkeit in seinem Denkuniversum hervorheben, pointieren andere seine
Ansichten bezuglich der Grenzen dieser Freiheit und dieser Rationalitat sowie die
Rolle des Gottesdienstes im Zusammenhang mit religiosen Gesetzen.?” Diese
Unterschiede weisen auf ein vielfaltiges Konglomerat von Elementen in den Ideen
Motahharis hin, zeigen aber auch, dass fur deren Analyse ein Rahmen und eine
entsprechende Methodik erforderlich sind. In diesem Kapitel versuche ich in
Anlehnung an die Werke Motahharis und unter Zuhilfenahme einer Lesart, die sich
auf die letzten Erkenntnisse Motahharis stltzt, eine methodische Systematik
darzubieten, in der man alle Einzelheiten seiner Ansichten nebeneinander stellt, um
eine rational fundierte Darlegung seiner verschiedenen Ansichten in diversen

Bereichen Zustandebringen zu kdnnen.

Die Frage zu beantworten, warum Motahhari die Theologie mit dem Menschen
beginnt und welche Uberlegungen und Umstinde ihn zu diesem besonderen

Ergebnis brachten, ist das Ziel dieser Arbeit im ersten Kapitel. Fihlte sich

21'v/gl. die Auseinandersetzung zwischen Abdolkarim Sorusch und Reza Dawari Ardakani iiber die
konstruktive Wahrnehmungen (itiibariat) aus Sicht Allamahs Tabatabais und Motahharis sowie die
Auseinandersetzung zwischen Akbar Ganji und lzzatoullah Zarghami (ber die Freiheit und die
Rationalitat aus Sicht Motahharis. GANJI, AKBAR, Anti-Religidsitit und Religions-Abwendung. Die
an ihn gerichtete Kritik von 1zzATOLLAH ZARGHAMI, Khisch ra Taawil kon, ney zekhr ra.



24

Motahhari gezwungen, diese Anderung vorzunehmen? Waren es die gedanklichen
und gesellschaftlichen Umstéande der islamischen Revolution, die ihn in diese
Richtung trieben oder ist seine neue Einstellung ein Ergebnis seiner Uberlegungen

und eine innovative LAsung zur Bewahrung des Glaubens in der heutigen Zeit?

Die Schriften und Reden Motahharis beziglich seiner neuen Orientierung sind im
Vergleich zu seinen unzdhligen Werken mit Themen Uber die islamische
Philosophie, Koranforschung und (Uber sozialpolitische Fragen nicht gerade
umfangreich, sodass die Leserschaft glauben kdnnte, dass der Mensch und die
Anthropologie keine wichtige gedankliche Angelegenheit fiir ihn waren. Aber man
sollte auf jeden Fall beachten, dass sein neuer Gedanke ein ganz junger war,
immerhin wurde das Buch Mensch und Glaube ein Jahr vor seinem Mértyrertod
geschrieben und veroffentlicht. Zudem zeichnete sich die Lehre tiber den Menschen
in seinen letzten zehn Lebensjahren immer mehr ab, und weil dieser Gedanke das
Produkt seines letzten Lebensabschnitts war,?® sollte man genau hier ansetzen. Der
denkende Leser kann die viele wichtige Aspekte, die am Ende von Motahharis
Leben unter den Mal’gaben der Theologische Anthropologie zustande kamen, von
Anfang bis zum Ende seiner wissenschaftlichen Aktivitaten in seinen Werken
finden. Als wirden die Theologische Anthropologie und die Wichtigkeit des
menschlichen Offenbarungsverstandnisses wie ein kodrperloser Geist in all seinen
Werken herumziehen, bis dieser sich in seinem letzten Lebensabschnitt, in seinem
Werk Einfuhrung in die islamische Weltanschauung, schlieBlich verkdrperte. So
stehen nur die Werke Mensch und Schicksal, Vollkommener Mensch, Natur des
Menschen, Mensch und Glaube sowie Der Mensch im Koran in direkter
Verbindung zur Anthropologie. Obwohl er sich zunéchst zégerlich mit dem Thema

des Menschen in der Theologie beschaftigte, zeigen doch schon diese einzelnen

28 Einige sind der Meinung, dass Motahhari drei gedankliche Epochen durchlief. Die erste bezieht
sich auf seine Lebensjahre 32 bis 37 und war die Zeit des Trainings seiner gedanklichen und
wissenschaftlichen Arbeit. Er beendete sein Studium und beschéftigte sich zum gréBRten Teil mit der
Kritik an der materialistischen Philosophie. Die zweite Phase von 37 bis 50 war die Zeit seiner Reife
und seines Erfolges. Hier Ubte er Kritik auch an der eigenen Tradition wie an der Modernitat und
bemiihte sich, den Scheinargumenten Pahlewis entgegenzutreten. Die dritte Phase seines
wissenschaftlichen Lebens befand sich innerhalb der Jahre 50 bis 58. In dieser Zeit war er beherrscht
von seinen Theorien im Bereich der Theologische Anthropologie und der Kritik an islamischen
sowie religios-intellektuellen Strémungen.Vgl. ALIJANI, REZA, analytisch-kritischer Einblick in die
Gedanken und die Bewegung von Ayatollah Motahhari. In: http://rezaalijani.com/categorie/15.
Html; 06.01.2019.


http://rezaalijani.com/categorie/15

25

Hinweise und sein positiver Blick auf die Humantheologie, dass diese
Beschaftigung ernsthafter Natur war.

Um uns weiterhin mit der Frage, warum die Theologie mit dem Menschen beginnen
sollte, zu beschaftigen, sollten wir nicht nur einen Blick auf seine
epistemologischen, sondern auch auf die nicht-epistemologischen bedeutenden und
verborgenen Faktoren seiner Innovation werfen. Das Umfeld und der Zeitabschnitt,
in dem der Denker lebt, sind zwei der effektvollen nicht-epistemologischen
Faktoren, die die Stellungnahme des Denkers beeinflusst haben und die fur deren
Interpretation und Kritik sehr wirksam sind. Deshalb wird nun hier, erstmalig in
deutscher Sprache, neben einem Bericht Uber die Ereignisse in seinem Leben und
einem Hinweis auf einige wichtige Geschehnisse in seinem Leben und auch auf den

historischen Verlauf seiner Vorlesungen und Biicher eingegangen.

1.2. Lebensgeschichte und gedankliche Entwicklung
Motahharis

Morteza Motahhari erblickte am 3. Februar 1920, kurz vor dem Putsch
Rezakhans,?® in einem Dorf namens Fariman — heute eine Provinz und 45 km von
Mashhad entfernt — das Licht der Welt. Nachdem er seine Grundschulausbildung
bei seinem Vater Hadj Scheich Hosein beendet hatte, zog er in die Stadt Mashhad,
um dort ab dem Jahr 1310/1932 an der Hawza lImiya (schiitische Theologieschule)
zu studieren. Er bildete sich dort in arabischer Literatur, Logik, Kalam und Figh
fort. Seiner eigenen Aussage zufolge waren es diese Jahre, in denen er sich immer
intensiver mit den Fragen (iber Gott beschaftigte, was ihn letztendlich auch dazu
brachte, seine theologische Ausbildung fortzusetzen. Im Jahre 1316/1938 entschied

29 \/gl. AssADI, MORTEZA, Iran, Islam, Moderne. Teheran, 1. Auflage 1999. 79: , Rezakhan
revoltierte am 4.3.1921 in Zusammenarbeit mit Sayyid Zia ud-Din Tabatabai, welcher daraufhin
sein Kriegsminister wurde. Im Jahre 1300/1921 schlug er die Jangal- Bewegung nieder und betrat
im Jahre 1302/1923 das Ministerium des Premiéres. Dann am 09.08.1304/31.10.1925 entthronte das
Parlament Ahmad Schah und Rezakhan wurde offiziell als Schah anerkannt. Am
5.02.1305/26.4.1926 wurde er zum Schah gekront.*



26

er sich fir tiefergehende Studien im Bereich der islamischen Wissenschaften, vor

allem der Philosophie, und zog nach Qom.*°

Interessant ist, dass nach der Machtergreifung Rezakhans in der Gesellschaft
plotzlich eine vollig anti-religiése Bildungsatmosphére herrschte. In diesen Jahren
begann die befohlene Erneuerung Rezakhans, beispielsweise wurde im Jahr 1307
im iranischen Parlament ein Gesetz verabschiedet, wonach jahrlich hundert
Studenten durch das Ministerium fir Bildung und Erziehung auf Kosten des Staates
zum Studium ins Ausland geschickt wurden. Die Welle bzw. die Nachfrage nach
moderner Bildung hatte sich erhéht. Im Jahre 1313/1934 wurde die Universitét
Teheran gegrundet und im Jahre 1314/1935 wurde der Schleier verboten sowie den
Theologen eine einheitliche Kleidung vorgeschrieben mit der Obligation einer
staatlichen Genehmigung. Diese Verhéltnisse flihrten dazu, dass sich die meisten
Theologen moderner Bildung zuwandten und gelegentlich sogar religiose

Traditionen verwarfen und achteten.3!

Motahhari jedenfalls war in den ersten Jahren seines Umzugs nach Qom — die
Grundausbildung in der arabischen Sprache war auch noch nicht beendet — so sehr
in seinen Gedanken (ber Gott versunken, dass er sich einfach nur zuriickziehen
wollte. Schon kurz nach dem Eintritt in die Hawza llmiya in Qom begann er sein
Philosophiestudium.3 In diesen Jahren geschah ein wichtiges politisches Ereignis.
Am 5. August 1941 wurde der Iran von den Alliierten besetzt und am 15. September
wurde Rezakhan gezwungen abzudanken. Der neue Schah verordnete mangels
Kontrolle tber die gesellschaftliche Situation die Aufhebung des Schleierverbots,

um den Geistlichen damit zu imponieren.

Motahhari erreichte im Jahre 1322/1943 die héchste Bildungsstufe im Figh und
nahm ein Jahr spater in diesem Fach am Unterricht von Ayatollah Borujerdi teil,
welcher nach Qom gekommen war. Seiner eigenen Aussage zufolge lernte er
ungefahr 1325/1946 die Biicher der Materialisten kennen, was als seine erste

gedankliche Konfrontation mit einer der Errungenschaften der Moderne zu

30Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Grund flr die Neigung zum Materialismus, Tehran 1990, 9.
31 Vgl. SozANCHI, HOSEIN, Roykarde Motahhari be sonnat va tajaddod, Tehran 1999, 118.
2 Ebd., 120.



27

bezeichnen ist. Zu jener Zeit beschaftigte er sich mit einigen Zeitschriften und
Magazinen wie zum Beispiel der internationalen Zeitschrift Organ des
dialektischen Materialismus, der Zeitschrift Mardom und der theoretischen
Zeitschrift Hizb Tude Iran (Partei des Volkes Irans).®® SchlieRlich kam es dazu,
dass sich mit der Besetzung des Irans durch die Alliierten und mit dem Sturz Reza
Shahs (= Rezakhans) die politische Atmosphare rasch anderte. Die Diktatur des
Reza Shah hatte eine Atmosphére der Furcht geschaffen und Hunderte von
Menschen verloren ihre Freiheit, sie wurden verhaftet und aufgrund ihrer

politischen Einstellung verbannt, wozu auch die Marxisten gehérten.3

In demselben Jahr las Motahhari das Buch Das Leben Muhammads, geschrieben
von Muhammad Husein Heikal und tbersetzt von Abulgasim Payandeh. Er stellte
fest, dass ,,die Menschen aus dem Westen den Glauben an das Schicksal und die
Vorherbestimmung als Grunde oder doch eigentlich als den wahren Grund des
Niedergangs der Muslime betrachten“®, was schon eine enge Beziehung zum

Thema Tradition und Moderne aufweist.

Im Frihling 1326/1947 nach einer missionarischen Reise in einige Dorfer des
Landes mit einer Gruppe von 16 Personen wurde entschieden, donnerstags und
freitags ein spezielles Forschungsprogramm zur Erweiterung ihrer Kenntnisse im
Bereich der missionarischen Tatigkeit zu beginnen und so entstanden sieben
Forschungszweige: der Zweig Materialistische Philosophie beziehungsweise Islam
und Materialismus, dann drei Zweige im Bereich Islam und Religionen, der Zweig
Tafsir (Exegese), der Zweig Ethik und der Zweig Geschichte. Im Zusammenhang
mit dem Thema Islam und Materialismus arbeiteten Motahhari, Beheshti und
Montazeri zusammen, ihr Aktivitatsbereich bezog sich auf das Buch von Farid
Wajdi ala atlal mazhab al-madi (Auf den Ruinen des Materialismus). Diese

Programme wurden bis 1331/1952 fortgesetzt.3®

3 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Grund fir die Neigung zum Materialismus, 10.

3 Vgl. ZIBAKALAM, SADEQ, Einflihrung in die islamische Revolution, 2., neubearb. Aufl., Tehran
1989, 216-221.

35 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Mensch und Schicksal, Tehran 1993, 21.

3% Vgl. SHAFII DARABI, SEYYED HOSEIN, Denkmal des Martyrer Morteza Motahhari, Qom 1981.
191-192.



28

Im Jahre 1326/1947 zog Allameh Tabatabai®’ (1902-1982) von Tabriz nach Qom
und im Jahre 1329/1950 hielt er es, angesichts des Anstiegs materialistischer
Gedanken, fur notwendig, den Theologiestudenten das Studium der islamischen
Philosophie nahezubringen. Er begann schlielich mit dem Unterricht unter
Vorlage des theologisch-philosophischen Buches al-Shifa® (Buch der Genesung)
von Ibn Sina (980-1037). Auch Motahhari nahm bis zum Jahre 1332/1953 an
diesem Unterricht teil. In dieser Zeit initiierte Tabatabai auch in einem kleinen
Schiilerkreis eine philosophische Diskussion tber die Philosophie des Realismus,
welche spéater dann in Form eines Buches unter dem Titel Prinzipien der Realismus-
Philosophie®® veréffentlicht wurde. Um dieses Buch vielen Adressaten zuganglich
machen zu konnen, wurde entschieden, eine leicht verstandliche Erklarung zu
diesem Buch zu schreiben und genau diese Aufgabe fiel Motahhari zu. Diese
Erklarungen waren seine erste wirkliche wissenschaftliche Arbeit, die zu einer
wissenschaftlichen Herausforderung zwischen Lehrer und Schuler fiihrte und sein

gedankliches Schicksal und den Beginn einer neuen Theologie bestimmte.

Motahhari heiratete im Jahre 1331/1952 die Tochter eines Theologen aus Mashhad

und zog aufgrund finanzieller Probleme nach Teheran. Das Leben in dieser Stadt

37 Seyed Mohammad Hosein Tabatabai, bekannt als Allameh Tabatabai ist ,,einer der bedeutendsten
schiitischen Theologen der neueren Zeit und Verfasser des monumentalen Quran-kommentars Al-
Mizan fi tafsir al-Quran.“ Vgl. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten.
Theologische Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie,
Paderborn 2017, 397.

3 Ebd. 137. ,,Das Buch der Genesung (Kitab as-sifa) [ist] eine entsprechend der alexandrinisch-
aristotelischen Wissenschaftseinteilung gegliederte enzyklopédische Systematik (1. Philosophische
Propadeutik und Logik; 2. Physik, Psychologie, Biologie; 3. Mathematik, Astronomie, Mystik; 4.
Metaphysik), die etwa zwischen 1020 und 1027 entstanden.“ Zur islamischen Philosophie und ihrer
Geschichte generell ADAMSON, PETER, History of Philosophy without any gaps, Oxford University
Press 2014, YOSEFI, HAMID RezA, Einfiihrung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte des
Denkens von den Anfangen bis zur Gegenwart, 2., Uberarbeitete Auflage. Paderborn 2016.

39 Es ist hier darauf hinzuweisen, dass viele Forscher den Unterschied zwischen dem Buch von
Allameh Tabatabai unter dem Titel Prinzipien der Philosophie des Realismus und dem Buch seiner
Schuler unter dem Titel Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus nicht bemerkt
haben. Allameh Tabatabais Buch heil3t Osule falsafeye realism und das Buch von Motahhari, das
eigentlich seine Erklarung von und Kommentar zu Tabatabai ist, heilt Osule falsafe wa raweshe
realism. Vgl. YOsEFI, HAMID REzA, Einfulhrung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte des
Denkens von den Anfangen bis zur Gegenwart, 2., Uberarbeitete Auflage. Paderborn 2016, 181.
,Morteza Motahhari sammelt diese Vorlesung und gibt sie, mit Marginalien versehen, unter dem
Titel > Osule falsafe wa raweshe realism< in fiinf Bénden heraus.“ Vgl. auch HAJATPOUR, REZA,
Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs tber Herrschafts- und
Staatsdenken im 20. Jahrhundert, Wiesbaden 2002, 161.



29

war der Beginn eines neuen Lebensabschnitts fir ihn, der in einer religiésen Familie
zur Welt gekommen war, in der traditionellen Umgebung der Hawza llmiya
(schiitischen Theologie-Schule) aufwuchs und dann eine lange Zeit Theologie
studierte. Bei Lehrern, die als die offiziellen Vertreter der religiosen Gedanken
galten, schaffte er es, in Figh (schiitisches Recht) den Grad des Igtihad*
(selbststandige rationale Bemuhungen zu Ldsungen von religidsen Rechtsfragen)
zu erwerben, in der Philosophie Anerkennung zu finden und sich auch in anderen
Zweigen der traditionellen islamischen Wissenschaften wie Usul al-Figh
(Prinzipien der religiésen Rechtswissenschaft), Tafsir (Koranexegese), al-Rijal
(wortl.: Wissenschaft von den Mannern, Wissenschaft von den Traditionarien)*
sowie der arabischen Literatur die erforderlichen Expertisen anzueignen. Er begann
im traditionellen Bereich. Allerdings versuchte er in denselben Jahren soweit wie
moglich mit den Erfordernissen der Zeit Schritt zu halten und vertiefte sich, um
diese kennenzulernen, auch in die marxistischen Gedanken, welche sich sehr
verbreitet hatten. In Teheran wurde er auch mit zwei wichtigen Tendenzen, die dort
unter den Jugendlichen vorherrschten, konfrontiert. Und zwar mit der Abwendung
von der Religion und mit der Verfilschung derselben.*? Seit dem Putsch am 19.
August 1952 stiegen die Aktivitaten der Anhanger der Partei des VVolkes Irans und
der Marxisten enorm an. Der erste Schritt, den Motahhari in Teheran unternahm,
war eine Fortsetzung seiner damaligen Unternehmungen in Qom: Er lehrte

verschiedene islamische Wissenschaften wie islamische Philosophie an der Marwi-

40 Dem igtihad, welcher am ehesten zum starksten Bindeglied zwischen kalam und figh erklart
werden kann, kommt grade in den Fragen der Modernedebatten, des humanethischen Diskurses und
der ,Zeitangemessenheit® religidser Satzungen eine enorme Bedeutung zu. Der igtihad,
Durchfiihrung auf der Anwendung sogenannter Rechts Prinzipien (usul al figh) basiert und schon in
fruhislamischer Zeit aufkommt, erhielt seine systematisch-doktrindre Etablierung insbesondere im
schiitisch-islamischen Kontext durch die theologischen Schulen von Hilla und Gabal Amil,
hauptsachlich begrindet durch al-Muhaqgiq al-Hilli (gest. 1277) und seinen Neffen al-Allama al-
Hilli (gest.1327).“ VGL. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten.
Theologische Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie,
Paderborn 2017. 253.

41 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs
Uber Herrschafts- und Staatsdenken im 20. Jahrhundert, Wiesbaden 2002, 160. ,,Diese Wissenschaft
kann man auch Wissenschaft von der Uberlieferung (ilm al-hadit) nennen, denn man lernt
Methoden, aufgrund derer sich Kenntnisse Gber die Zuverlassigkeit und Seriositat der Uberlieferer
und ihre Uberlieferungen (ahadit) gewinnen lassen. So bedeutet .ilm al-Rijal“ auch die
,,Wissenschaft von den Ménnern der Uberlieferung.“

42 \Vgl. JAFARIYAN, RAsOUL, Analyse der Auseinandersetzungen zwischen Motahhari und Shariati
(Arzyabiye Monasebate Fekriye Motahhari wa Shariati), Tehran 1988. 121.



30

Schule, wobei er sich aber auch mit dem Schreiben von FulRnoten beziehungsweise
Anmerkungen zu dem Buch Prinzipien der Philosophie und Methode des
Realismus beschéftigte. Der erste Band dieses Buches wurde Ende des Jahres
1332/1953 und der dritte und vierte Band wurden in Folge in den Jahren 1333/1954
und 1335/1956 veroffentlicht. Seine Notizen zum vierten Band wurden jedoch
aufgrund der Meinungsverschiedenheit zwischen ihm und Tabatabai zeit seines

Lebens nicht publiziert. Der fiinfte Band erschien erst sehr spat im Jahre 1352/1973.

Das Buch Prinzipien der Realismus-Philosophie sollte urspriinglich mit dem Ziel,
den Scheinargumenten der Marxisten entgegenzuwirken, geschaffen werden. Doch
entstand aus diesem Vorhaben ein wirklich komparatives philosophisches Werk,
welches sich dem Vergleich der Ansichten islamischer und westlicher Philosophien
sowie der Kritik an den westlichen Philosophien widmet. Die Grundlage bildete die
islamische Philosophie, vor allem die von Mulla Sadra. Obwohl Motahhari
wahrend des Verfassens der FuBnoten nur ungefédhr 30 Jahre alt war und dies
zudem, wie soeben erwahnt, sein erstes wissenschaftliches Werk war, zeigte sich
schon hier der Umfang seiner Kenntnisse, sowohl in der islamischen als auch in der
westlichen Philosophie.*® Motahharis historischer Blick auf die Themen und die
Suche nach ihren historischen Wurzeln ist ein weiteres Merkmal, welches auf sein
modernes Verstandnis hindeutet. Dieses Buch ist das erste in der Geschichte der
islamischen Philosophie, das sich grundlegend mit der Epistemologie beschéftigt.
Die ersten zwei Bande befassen sich genau mit dieser Diskussion. AuRerdem betont
Motahhari darin nachdriicklich, dass wir prinzipiell ,,solange wir den Verstand nicht
erfassen auch die Philosophie nicht begreifen werden*4*. Es wurden auch ganz neue
Themen, welche bisher in der islamischen Philosophie noch nicht behandelt
wurden, wie zum Beispiel die Konstrukte, die wahre Wahrnehmung und die
Trennung der traditionellen Philosophie von der alten Naturphilosophie,

aufgegriffen.

43 vgl. SHAFII DARABI, H, Denkmal des Mértyrers Morteza Motahhari, 131. Interview mit
Abdulkarim Soroush anlasslich des ersten Jahrestages des Martyrertodes von Motahhari. ,,Obwohl
Motahhari keinen direkten Zugang zu den kulturellen Quellen des Westens hatte, so konnte er sich
dennoch mit den Ubersetzungen, durch seinen Scharfsinn und Intelligenz tiber die Ansichten des
Westens genauestens kundig machen, sodass selbst die Ubersetzer dariiber in Erstaunen gerieten.

4 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus, 229.



31

Seinen zweiten Lebensabschnitt verbrachte Motahhari mit modern denkenden
Intellektuellen und neuen Gedanken. Wenn wir einen Blick auf die durch die
politische Situation veranderte Intellektualitat werfen, hilft uns das, die Zeit und die
Ansichten Motahharis besser zu verstehen. Die Situation der Intellektuellen und der
Gebildeten in den neuen Wissenschaften im Iran ist in drei Phasen zu untersuchen.
Die erste Phase bezieht sich auf die Zeit der Kadscharen. Die iranischen
Intellektuellen, die groRtenteils zu den angesehenen Familien gehdrten, sprachen
plotzlich von Veranderungen, dem Fortschritt und von neuen Gesetzen. Einige
wenige versuchten, aus dem Innern des Staatsapparates heraus die autoritére
kadscharische Regierung zu reformieren, da sie sich aufgrund ihrer Zuneigung zur
Moderne auch im Kampf mit ihr befanden. Mit dem Aufkommen Reza Shahs
konnte diese Gruppe nun endlich eine Regierung bilden, welche die
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Angelegenheiten in die Hand nahm und die
Neuerungspolitik unterstiitzte. Dies war der Beginn der zweiten Phase. Der Anfang
des Konigreichs Reza Shahs begann mit der Grindung einer neuen Regierung
(1304/1925) bis zum Ende derselben, welche mit der Besetzung Irans durch die
Alliierten (1320/1941) zustande kam. Diese Phase kdnnte man auch als die
Industrialisierung und Européisierung von Ritualen und Brauchen bezeichnen. In
diesem Zeitabschnitt wurde die Modernisierung sehr ernst genommen, wobei die
Regierung ihre Durchfiihrung tbernahm. Die zentrale Regierung war starker
geworden und die Regierung forcierte durch ihre politische Wegleitung die
Industrialisierung des Landes und die Schaffung wirtschaftlicher Infrastrukturen.
Die staatlichen Organisationen bekamen langsam einen westlichen Charakter und
die Wissenschaften aus dem Westen und ihre Technik hielten Einzug in den Iran.
Die Erbauer des neuen Irans waren diejenigen, die ihren akademischen
Bildungsweg in Europa aber auch in Amerika absolviert hatten. Diese gehtrten den
unterschiedlichsten jedoch eher einkommensschwachen Gesellschaftsschichten an
und hatten mithilfe von staatlichen Stipendien ihren Abschluss erreicht. Bei der
Rickkehr in die Heimat tibernahmen sie nun wichtige Téatigkeiten im Staatsdienst
oder freiberufliche Stellen. In dieser Zeit entstand bei den Jugendlichen aller
Gesellschaftsschichten die Hoffnung, durch Bildung einen angemessenen Platz in

der Gesellschaft zu finden, und dass es nicht nur der familidre Hintergrund sei, der



32

einem Menschen ldentitét verleiht. Diese Elite baute den neuen Iran auf, etablierte
Bildungsadministrativen, rechtliche und militarische Organisationen, errichtete das
neue wirtschaftliche und gesellschaftliche Fundament, baute Wege und Fabriken
und beschéftigte sich mit der medizinischen Versorgung und der Bildung der
Menschen. Die meisten dieser elitdren Kréfte verstanden die traditionelle Kultur
des Irans, aber auch die westliche Kultur, und standen aufgrund ihres sozialen
Ursprungs mit den Menschen in Berihrung. Eine ernste Kritik gegenuber einer
Ubernahme der westlichen Werte gab es in dieser Zeit seitens der Intellektuellen
nicht. Die dritte Zeitperiode beginnt mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs und
endet 1357/1978, sie wird als Entwicklung und Wachstum bezeichnet. Der Zweite
Weltkrieg und der Einzug fremder Streitkrafte in den Iran fihrten zum ersten
Kontakt des iranischen Volkes mit einer Gruppe von Auslandern. Die
amerikanische Denkweise und ihre Werte verbreiteten sich und sozialistische
Gedanken zogen nicht nur die Intellektuellen, sondern auch einen Teil der
Mittelschicht an. Die ersten Anzeichen einer Konsumgesellschaft und eine Art

wilde Verwestlichung traten zutage.

Zu jener Zeit zeichneten sich zwei parallele Strémungen unter den jugendlichen
Intellektuellen ab. Die erste Gruppe koénnte man als die Gestalter und die
ausfiihrende Kraft bei der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Entwicklung
bezeichnen. Sie bestand zumeist aus denen, die in Amerika studiert hatten, sich der
westlichen Kultur zuneigten und das amerikanische Modell als das einzig wahre
nachzuahmende betrachteten, wobei ihnen die iranische Kultur vollig fremd
erschien. Diese Gruppe bestand aus Technokraten, die die Angelegenheiten der
Konzeptualisierung und die Durchfiihrung der Entwicklungspléne im 6ffentlichen
wie im privaten Bereich in ihre Hande nahmen. Auler diesen in Amerika Studierten
gab es noch diejenigen aus Europa, welche nach einer Balance zwischen dem Iran
und dem Westen strebten und G{berwiegend in universitdren Berufen, im

medizinischen Bereich und als Rechtsanwalte oder dergleichen tatig waren.

Andererseits gab es eine Stromung, die dieses nicht begrifite und gegen diese
Entwicklung vorging. Die zweite Gruppe bestand aus Intellektuellen, die sich

Verantwortlichkeit bei der Fuhrung der Gesellschaft versprachen und den Anspruch



33

hatten, sich der Ortlichen und zeitlichen Umstande bewusst zu sein — aber wie alle
Intellektuellen der Welt von Sorgen, Unbehagen und Verzweiflung heimgesucht
wurden. Anfang des Jahres 1320/1941, mit der Schwéchung der Regierung, waren
es die Anhanger der iranischen Partei des Volkes, die Fahnentrager dieser
Bewegung, und auch einige unabhéangige Personen, die ihren Beitrag leisteten wie
zum Beispiel Fakhr ud-Din Schademan mit seinem Buch Eroberung der westlichen
Zivilisation. Vom Ende dieses Jahrzehnts bis zum Anfang des néchsten Jahrzehnts
waren die Machtkampfe um die Verstaatlichung der iranischen Erdél-Industrie auf
dem Hohepunkt, wobei die Nationale Front gebildet wurde und die Flhrung fur

sich beanspruchte.

Zweifellos sind wir Zeugen der ersten Bluten der Islamisierung oder genauer
gesagt, der Ruckkehr des Islams in dieser Zeit. Es herrschte Prosperitat sowohl im
politischen Bereich als auch hinsichtlich der Innovation von religiésen Gedanken.
Vorher waren die Stromungen beherrscht von nichtreligiésen Anschauungen, doch
nun zeichneten sich langsam immer mehr religiése Elemente ab. Nicht nur die
politische Front war fur die neue religiése Entwicklung von Bedeutung, sondern es
war vielmehr deren soziale Auswirkung, die schlielich die Religion auch unter den
Gebildeten und Akademikern verbreitete und sie in jede Gesellschaftsschicht
einflhrte. Die Architekten dieser Entwicklung waren die Mitglieder einer Gruppe
von modern denkenden Theologen und einigen religiosen Gebildeten, die sich im
Westen Wissenschaften angeeignet hatten. Die wichtigsten theologischen
Personlichkeiten waren hier Ayatollah Taleghani, Ayatollah Motahhari und die
wichtigste universitare Personlichkeit war Mehdi Bazargan. Die Sprache, welche
sie fur die Verbreitung der Religion einsetzten, war natirlich eine andere als die,
die damals in den religiésen Zentren und unter den Theologen benutzt wurde. Die
Adressaten, welche zumeist Studenten waren, versuchten mit dieser Sprache eine
Verbindung zwischen Wissenschaft und Religion herzustellen und den Islam im
Zusammenhang mit den Erfordernissen der heutigen Welt zu thematisieren.
AuBerdem fanden auch Kategorien wie Staatlichkeit, Wirtschaft, politisches
System und die sozialen Aspekte der Religion den Weg in das Territorium dieser
Bewegung. Innerhalb einiger Jahre wurden islamische studentische Verbénde an

den Universitaten und islamische Arzt- und Ingenieurverbande gegrindet.



34

Motahhari hatte seine Zusammenarbeit mit den religiosen Personlichkeiten der
Nationalen Front, Taleghani und Bazargan, bereits im Jahre 1332/1953
aufgenommen.”® Der Hohepunkt seiner Aktivititen in Teheran begann aber
tatséchlich erst im Jahre 1334/1955, denn in diesem Jahr startete er einerseits seinen
Unterricht an der Fakultat Maaqul wa Manqul (Theologie) der Universitat Teheran
und hielt andererseits seine ersten Reden in den Sitzungen des islamischen
Verbands der Studenten. AuBerdem griindete er an verschiedenen Orten Klassen
fur Tafsir wie in Qulhak und in der al-Jawad-Moschee. Mit den islamischen
Versammlungen und mit religiésen Zentren begann er als Leiter und Redner

zusammenzuarbeiten.

Im Jahre 1337/1958 nahmen die Aktivitdten Motahharis ihren Aufschwung, da
einerseits der Islamische Verband der Arzte gegriindet wurde, bei dem er sich
haufig aufhielt und bis zur iranischen Revolution einer der wichtigsten Redner
war®® und er andererseits auch seine Aktivitaten auf die Presse ausweitete. Die
Zeitschrift Lektionen des Islams wurde vom Verlag Dar at-Tabligh Eslami unter der
Leitung von Ayatollah Kazem Schariatmadari herausgegeben und ein Jahr spéter
die Zeitschrift Die schiitische Denkschule. Fir beide Zeitschriften war Motahhari
tatig. Mit dem Jahr 1958 begannen die privaten Gesprache zwischen Henry Corbin
und Allameh Tabatabai. Schwerpunkte dieser Gesprache waren die islamische
Philosophie, Begegnung des Ostens mit dem Westen, Verbindung zwischen
Religion und Wissenschaft, hinduistische und islamische Mythologie und
komparative Mystik. Auch Motahhari und andere Personen wie Sayyid Hosein
Nasr, Sayyid Jalal ad-Din Ashtiani, Badi uz-Zaman Foruzarfar, Dariusch Schaiegan
und Mahmud Schahdai nahmen daran teil, wobei das Kennenlernen dieser

4 Interessant an seiner Person war auch, dass er bei religiosen Diskussionen und bei der Aufdeckung
der Wahrheit, auch im Freundeskreis, immer seine wissenschaftliche und kritische Geisteshaltung
bewahrte. Seine wissenschaftliche Kritik bezuglich des Buches ,Rah-e Tey Shode " (der
zuriickgelegte Weg) von Mehdi Bazargan beim islamischen Verband der Arzte ist ein Beispiel seiner
wissenschaftlichen Mentalitat und seines kritischen Denkens. Siehe: Motahharis Diskussionsreihe
Uber Prophetie, gehaltene Reden im Jahre 1348 in diesem Verband: Morteza Motahhari, Nubuwwat
(Prophetie), Teheran 1994, 44 -61, insbesondere die Seiten 56 und 57.

4 \Weitere wichtige Diskussionen in diesem Verband betrafen Themen wie islamische
Verschleierung (Hijab), Sklaverei (1962), Prophetie (1969), Imamah (1970), das jenseitige Leben
(Maad) (1971), Islam und die Erfordernisse der Zeit (1972), Bildung und Erziehung im Islam (1973),
Versicherungen (1974), Zinsen und das Bankwesen (1975) sowie den Djihad.



35

Personen, insbesondere von Dariusch Schaiegan, wichtige Auswirkungen auf
Motahharis Verstandnis von Moderne gehabt haben konnte.*’

In den Jahren 1339/1960 bis 1342/1963 entstand eine relativ offene politische
Atmosphére, welche weitreichende politische Aktivitdten mit sich brachte.
Motahhari nutzte dies und hielt seine Reden im iranischen Rundfunk, welche dann
im Jahre 1343/1964 unter dem Titel 20 Reden publiziert wurden. Er betonte in
diesen Reden immer wieder die sozialen Aspekte des Islams und verwies auf die
Vereinbarkeit von Islam und Wissenschaft. Somit bezog er Stellung im Blick auf
den Ansturm der Marxisten und die Unreligiositat, die die Sympathisanten des
Westens gefordert hatten. Dabei erschienen von ihm thematisierte Rubriken wie die
Vorteile und Auswirkungen des Glaubens, die Sicht der Religion auf die Welt und
unangebrachte Verleugnungen, die zeigen, inwieweit seine neuen Gedanken und

auch seine Stellungnahme beeinflusst waren.

Im Jahre 1339/1960 unternahm er einige wichtige Schritte. Dazu gehorte, dass er
dem Angebot eines Verlages nachkam, die Verantwortung fur das Verfassen eines
Buches uber Moral und Erziehung in Form von Erzéhlungen und wahren
Geschichten, die fur das iranische Volk geeignet waren, zu Gbernehmen. Erst in
Teheran stellte er fest, welche wichtige Rolle das VVolk bei der sozialen Entwicklung
spielt. Wobei er auch an die Kraft der Massen glaubte und Uberzeugt war, dass
Korruption von den Eliten ausgeht und sich dann im Volk verbreitet. Seine
Meinung war, die Korrektur muss vom Volk ausgehen und mit dessen Aufklarung
und Wachsamkeit beginnen, damit die Elite zu einer Anderung ihres Verhaltens
gezwungen ist. Also kurz gesagt: die Verbesserung der Gesellschaft muss im Volk
ihren Anfang nehmen. Und wieder entschloss sich Motahhari, ein Buch zu
verfassen, und verdffentlichte — entgegen der Warnungen seiner Freunde, dass
dieses Buch unter seiner Wirde sei — den ersten Band von Dastan Rastan
(Geschichten der Rechtschaffenen), welcher so erfolgreich wurde, dass im Jahre

1342/1963 diese Geschichten auch im Rundfunk ubertragen wurden. Schon

47 Schaiegan, ein iranischer Philosoph und Kulturtheoretiker, der zuvor das Buch ,Asien gegeniiber
dem Westen* (1977) geschrieben hatte, &nderte einige seiner Ansichten, wobei er gestand, dass er
»wegen einer kleinen Gruppe von Personen wie Allameh Tabatabai, Ayatollah Motahhari, Giber den
Islam und dessen Theologen ein ideales Bild erhalten hatte*. VVgl. BORUJERDI, MEHRZAD, Iranische
und westliche Intellektuelle, Teheran 2017, 237.



36

unmittelbar darauf gab es eine Neuauflage. Der zweite Band erschien bereits ein
Jahr spater, 1964. 1965 erhielt der erste Band dieser Reihe den Preis des
Nationalkomitees der UNESCO fur seine leichte Lesbarkeit und wurde kurze Zeit

spater ins Englische Ubersetzt.

Sein zweiter Schritt ging in Richtung Bildung des monatlichen Verbandes fir
Religion, der zweieinhalb Jahre lang seinen Zweck erfiillte. Dreilig Reden von
verschiedenen Personen wurden dort gehalten, wovon sieben Motahhari selbst
ubernahm. Im Nachhinein erschienen diese im Jahre 1977 in seinem Buch Zehn
Reden. Wie er schon in seiner ersten Rede dulRerte, wollte er eine tiefgehende
Erforschung einer Reihe von religiésen Themen angehen. Der Inhalt seiner Rede
wurde auf das Wichtigste reduziert, zusammengefasst, korrigiert und als Lern-
Broschure den Teilnehmern der nichsten Sitzung tberreicht. Zudem wurde sie in
drei Banden unter dem Titel Rede des Monats veroffentlicht. Diese Sammlung
enthalt auch eine Zusammenfassung der wichtigsten Ansichten Motahharis in
Religion und Religionswissenschaften. Wie vereinbart, wahlte Motahhari ein
religiéses Thema aus, wie beispielsweise die Tugend der Gottesfurcht (Taqwa),
dann sprach er dariiber und auch Uber die in diesem Zusammenhang eventuell
auftauchenden Missverstandnisse. Doch beim Thema der Selbsterziehung und der
islamischen Pflicht, das Gute zu gebieten und das Schlechte zu verwehren,
bedauerte er, dass es trotz dieser Pflicht und obwohl in jedem Bereich der
islamischen Pflichten ausgezeichnete Experten existierten, viel zu wenige
Reformer gebe. Diese Reden lieRen die ersten Funken von Reformationsgedanken
in ihm entstehen und er erkannte ihre Wichtigkeit. Anlasslich des Ablebens
Ayatollah Borujerdis hielt er eine Rede (iber das Prinzip des Ijtihads im Islam und
begriindete kurz ganz zu Anfang das Verbot, sich nicht nach den Richtlinien eines
verstorbenen Religionsgelehrten zu richten, da die Muslime immer wieder mit
neuen Fragen konfrontiert wirden. Dann beschéftigte er sich mit dem Einfluss von
Weltanschauungen eines Rechtsgelehrten auf seine Rechtsspriiche (Fatwas) und
mit der Notwendigkeit, bei der Auswahl des Marjaas (sehr) genau zu sein.®® In

Fortsetzung dieser Diskussion sprach er darlber, dass es notwendig sei, die

8 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Zehn Reden, Teheran 1982, 11.



37

Erfordernisse der Zeit zu verstehen, und auch tber die Fach-Arbeitsteilung im
Bereich Figh (Rechtslehre) sowie Uber die Bildung eines Figh Rates. Schliel3lich
entschied er sich in seiner nachsten Rede, die Behandlung von religiésen Themen
beiseite zu legen, Grundlagen aufzugreifen und Uber die Wiederherstellung des
religiésen Gedankens zu sprechen. In seinen Schriften gestand er, dass er sich bei
der Wahl des Titels Wiederbelebung des religiosen Gedankens von Igbal Lahuri
inspirieren lieR. In dieser Sitzung kritisierte er auch auf eine nie zuvor dagewesene
heftige Weise die Vorstellungen der Muslime vom Islam.*® Zum Schluss erwéhnte
er die Hadithe ,Wenn die Héresien offenbart werden, ist es fiir den Gelehrten
verpflichtend, sein Wissen zu offenbaren, um Neuerungen zu verhindern und wenn
er dies nicht tut, wird ihm das Licht des Glaubens genommen®, wonach also die
Aufgabe der Wiederbelebung der Religion, durch den Kampf gegen Neuerungen

und Verfalschungen, den Gelehrten zuféllt.

Motahhari hielt Anfang des vierten Jahrzehnts (islamischer Mondkalender) die
Kritik an der Tradition fur sehr wichtig und wie aus seinen AuRerungen zu
entnehmen ist, glaubte er, dass man mit der Kritik an der Tradition die Vorteile der
Moderne erlangen kann. Seine Methode bei der Kritik an der Tradition scheint auch

gleichzeitig eine Sduberung derselben von Neuerungen und Verfalschungen zu

49 Ebd., 142: ,,Diejenigen, die gehért haben, dass auf den Kanzeln gesagt wird, wenn er [Imam
Mahdi] kommt, er eine Handvoll Schiiten retten wird, muss wissen, das ist eine Liige. Eine Handvoll
Schiiten, welche als die unehrlichsten Menschen der Welt gelten, deren Unterstutzer wird Imam
Mahdi nicht sein. Er ist der Friedensstifter der ganzen Welt. Jetzt brauchen wir uns nicht so sehr
rum diejenigen zu kiimmern, die noch keine Muslime sind, um sie zum Islam zu bringen. Allerdings
ist dies das Hochste unserer Wiinsche, aber das Notwendigste ist zuerst einmal, dass Religiose,
Muslime, Betende, Fastende, Pilgernde, Reisende die religiose Denkart, die sich in eine sterbende
halbtote Form verwandelt hat, wiederzubeleben. Unter den L&ndern der Welt, ausgenommen einige,
gehdren die islamischen L&nder zu den entarteten und ruckschrittlichsten und das nicht nur
hinsichtlich ihrer Industrie, auch in der Wissenschaft, der Moral, Spiritualitdt und Menschlichkeit.
Wir missen uns eingestehen, dass die Wahrheit des Islams in ihrer eigentlichen Form nicht in
unseren Kopfen und unserem Geist existiert, sondern verdorben ist. Unser Tauhid (Monotheismus),
unsere Nubuwwah (Prophetie), unser Imamah (Fuhrerschaft) und unsere Wilayah, unser Maad
(jenseitiges Leben), alle islamischen Gesetze wie Geduld, Askese, die Tugend des Gottvertrauens
sind in unseren Kdpfen verwahrlost. Unsere religidse Denkart muss Kkorrigiert werden. Unsere
Gedanken uber die Religion sind falsch, falsch. Ich wage es zu sagen, dass auer in ein paar
nebensachlichen Fragen wir im Bereich des Handels keine korrekte Sicht in Bezug auf Religion
haben, nicht auf den Kanzeln, nicht in den Reden, nicht in Bichern, Artikeln und nicht in den
Zeitschriften.*

50 ) diad apdad Y1 g dole gt OF I Jad gl gl 131



38

sein, also eine Riickkehr zum Koran und der urspriinglichen Tradition, wobei aber
auch die aktuelle Zeit nicht auRer Acht gelassen wird.>!

In einer Rede von ihm mit dem Titel Die Griinde fur die Verringerung der
Auswirkung religioser Lehrinhalte beschwert er sich wieder einmal Uber die
unlebendigen, ja fast toten Vorstellungen der Muslime vom Islam.>? Offenbar
verknUpft sich hier die Frage bezlglich der Wiederbelebung des religiésen Denkens
mit den Griinden der Dekadenz der Muslime.> All dies beschaftigte ihn schon seit
ldngerem, denn auch schon in seinen friiheren Reden erscheinen immer wieder die
Hadithe der Islam wird dominieren und er wird nie unterlegen sein,> wobei er dann
seine Diskussion bis zu den Griinden der Entartung der Muslime ausweitete. Hier
lasst sich erkennen, dass ihn dies tiefgreifend beschaftigte. SchlieBlich beginnt er
sein Seminar tiber den Menschen und dessen Schicksal.

Ein weiterer bedeutender Punkt jener Zeit ist der Unterschied zwischen der
Stellungnahme Motahharis und der von anderen religiosen Intellektuellen, welcher
zeigt, dass er seine eigenen unabhangigen Ansichten vertrat und sich nicht von der
vorherrschenden Atmosphére des Intellektualismus beeinflussen lie3. Er versuchte
indes, die Themen aufzugreifen und zu behandeln, die von den anderen
Intellektuellen einfach Ubersehen wurden. Ein gutes Beispiel daflr ist, dass
Motahhari, als Jalal Al-e Ahmad im Jahre 1962 das Buch Gharbzadegi
verOffentlichte, welches die gesamte intellektuelle Stromung beeinflusste und
darauthin Fakhr ud-Din Schademan im Jahre 1965 veranlasste, das Fach

51 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 183. ,,So
kritisiert er nicht nur den Westen, sondern Ubt vor allem ,,Selbstkritik. Die islamischen
Gesellschaften seien fast alle rickstandig in Bezug auf Technik, Wissenschaft, Ethik, Frommigkeit
und Menschlichkeit und befanden sich in einem passiven Zustand.*

52Vgl. ebd., 184. ,,Motahhari versucht jedoch, dem Vorwurf entgegenzutreten, den die Modernisten
der Religion normalerweise nicht ersparen: ndmlich daR der Zerfall und die kulturelle
Ruckstandigkeit der islamischen Lander durch den Islam verursacht seien. Sie hatten mit der Lehre
des Islam nichts zu tun, die Ursachen l&gen auBerhalb des Kerns des Glaubens.*

52 Vgl. Ebd., 185: ,,Motahhari versteht unter der Wiederbelebung des islamischen Denkens die
Wiederherstellung des Islam in der Lebenspraxis. In dieser Wiederbelebung steckt freilich zugleich
ein Vorwurf an die zeitgendssischen Muslime.

53 Vgl. Ebd., 185. , Motahhari versteht unter der Wiederbelebung des islamischen Denkens die
Wiederherstellung des Islam in der Lebenspraxis. In dieser Wiederbelebung steckt freilich zugleich
ein Vorwurf an die zeitgendssischen Muslime.

e a5 ha oMl



39

Okzidentalismus zu schaffen, sich obwohl er das Buch von Jalal Al-e Ahmad
gelesen hatte und in dieser Zeit die Kritik an der Moderne sehr heftig diskutiert
wurde, lieber mit der Kritik an der Tradition beschaftigte. Solche Standpunkte
seinerseits sind immer wieder zu beobachten. Auch in den Jahren 1970-71, als vor
allem die Diskussionen Ali Schariatis®® (1933-1977) und die Aktionen der
Mujahedin Khalg Organisation die gesellschaftliche Aufmerksamkeit auf die
sozialen Aspekte des Islams richtete, thematisierte er Inhalte bezuglich der
spirituellen Perspektiven des Islams, welche groftenteils in seinem Buch Spirituelle
Reden nachzulesen sind und thematisierte die Folgen einer Vernachlassigung dieser

Dimension.

Motahhari publizierte im Jahre 1962 in der Monatszeitschrift Denkschule des
Schiismus einen Artikel mit dem Titel das Recht des Verstandes gegeniber dem
ljtihad.*® In diesem Artikel beginnt er zunichst damit, dass in der Geschichte des
Figh zwei Extreme zu beobachten sind, das eine betrifft die Ubertreibungen bei den
Analogieschlissen von Abu Hanifa. Unter der Vorgabe den Verstand mit ins Spiel
zu bringen, flhrt er den Analogieschluss in Figh (logische Allegorie) in die
islamische Rechtslehre ein. Die wichtigste Untertreibung bei der Figh Methode
sieht man bei Ahmad b. Hanbal, Ashab al-Hadith und teilweise bei den Ascheriten,
bei denen die Wortwortlichkeit der Texte dogmatisiert war und die jeglichen
Einsatz des Verstandes ablehnten und vor allem im Kalam das rational Gute und
Bose abstritten. ,,Die Imame der Schiiten kdmpften gegen beide Gruppen. Sie
proskribierten dezidiert den Analogieschluss und betonten auch stark das Prinzip
der Gerechtigkeit und des an sich Guten und Bésen.“®>” Motahhari behauptete, dass
im Laufe der Geschichte die Schiiten auf dem Analogieschluss und dem Prinzip des

an sich Guten und Bdsen beharrten, dies jedoch nur mindlich. In der Tat vergaRen

55 Ali Shariati soll der erste iranische Denker gewesen sein, der seine religiosen Ideen in einer Art
»Weltanschauung® formuliert hat. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und
Realismus, 188.

%6 Obwohl dieser Artikel wichtige Inhalte von Motahharis Diskussionen enthielt, wurde er nur
einmal fiir sein Buch mit dem Titel ,Die Artikelsammlung von Morteza Motahhari‘, vom Jahanara-
Verlag gedruckt und verdffentlicht. Es gab nie eine Neuauflage, es wurde auf jeden Fall keine
gefunden. Welche Bedeutung dieser Artikel fiir unsere Diskussion hat, habe ich in einem gedruckten
Bericht diesem Text beigefligt.

5 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Artikelsammlung, Teheran Jahanara, Bita, 98.



40

sie es oder negierten aus Angst vor dem Analogieschluss jegliches Recht des
Verstandes beziiglich des Ijtihads. Bei der Kritik an der Tradition spricht er von der
Notwendigkeit der Anwendung des Verstandes beim lIjtihad und wirft am Ende
seiner Diskussion die Frage auf, welche zu diskutieren ist, ,,wenn der Islam die
menschliche Natur und seine naturgemélen Rechte anerkennt und wenn das, was
der Westen als Naturrechte bezeichnet®® bewiesen wird, dass diese wirklich zu den
natlrlichen Rechten des Menschen gehdren, so sind diese auch gemal der Scharia
einzuhalten.“*® Diese Frage verwandelte sich im Nachhinein in einen festen und
Uberzeugenden Aspekt. In Motahharis Artikeln hinsichtlich der Rechte der Frau im
Islam, geschrieben von 1966-1967, betont er diesen Anspruch und sieht ihn als
Grundlage fur die rationale Verteidigung der Ansichten beim Figh. Seine Betonung
und starke Verteidigung der natirlichen Rechte des Menschen sind gute
Gegenargumente flr die Kritiker, die behaupten, dass die Beflirwortung Motahharis
in Bezug auf diese natiirlichen Rechte in seinen Werken Uberhaupt keine splrbare

Auswirkung hatten.®

Motahhari verfasste in den Jahren 1965-66 fur die Zeitschrift Lehren des Islams
sieben Artikel tber die natlrlichen Rechte und ihre Beziehung zu den Rechten der
Frau, welche unter dem Titel Die Sexualmoral im Islam und im Westen publiziert
wurden. Danach, in den Jahren 1966-67, verfasste er 32 Artikel fur das Magazin
Zan-e Ruz, welches er spater im Jahre 1974 selbst drucken liel3. Diese Artikel sind
Beispiele seiner Ansichten tber Tradition und Moderne. In diesen Artikeln wurden
neben allgemeinen Themen wie Islam und Moderne auch die Grundlage des
Familienrechts und die soziale Unabhéngigkeit der Frau angesprochen. Seine
Losung fur die Verknlpfung des Islams mit den neuen Diskussionen tber die

Rechte der Frau bestand aus zwei Schritten. Zunachst sollte die islamische

% Es soll hier darauf hingewiesen werden, dass dieses Konzept heute umstritten ist. Vgl.
BRANDHORST, MARIO / WEBER-GUSKAR, EVA (Hg.), Menschenwiirde. Eine philosophische Debatte
tber Dimensionen ihrer Kontingenz, Suhrkamp 2017.

% Ebd. S 96.

%0 vgl. MoHAMMADI, MAJID, Zeitgendssische Religionswissenschaft, Teheran Qatreh, 1. Auflage
1995, 15. ,,Wie die anderen Usuliin (islamische Rechtstheoretiker) betrachtet er die wirklichen Vor-
und Nachteile als Basis der religidsen Gesetze und flhrt dies auf die Verbindung zwischen Verstand
und Religion zuriick, aber wie bei den meisten Rechtsgelehrten wirkte sich dieses nicht auf seine
Ansichten aus und er erkennt lediglich nur an, dass die Gesetze Gottes in ihrer Essenz rational sind.«



41

Tradition von Aberglauben und Verféalschungen geldutert werden und im Anschluss
geht es dann um die argumentative Verteidigung ihres rationalen Kerns mit einem
kritischen Blick auf die rechtlichen Errungenschaften der Moderne und die Nutzung
ihres rationalen Teils. Das Resultat dieser Diskussion war, dass man damals auf die
aktuale Tradition und nicht auf die potenzielle Tradition achtete, also nicht auf das
Menschsein der Frau, sondern auf ihre Weiblichkeit. In der heutigen Zeit jedoch
bleibt die Weiblichkeit wegen des extremen Fokus auf das Menschsein unbeachtet.
In seinem Buch Die Frage des Hijab schreibt er folgendes: ,,Die Frau wurde friiher
als ein ,wertvoller Gegenstand® betrachtet, in der modernen Zeit zu einem
,wertlosen Menschen‘ gemacht, wihrend der Islam ihre Stellung als wertvoller
Mensch hervorhob.«®? In seiner Kritik an der traditionellen Sichtweise der
damaligen Menschen, die nicht auf das Menschsein der Frau achteten und ihnen so
in der Menschlichkeit nicht dieselbe Stellung wie dem Mann zusprachen, zeigt er,
dass der Islam, entgegen den Arabern, das Menschsein der Frau sehr stark betont
und kritisiert dann diejenigen mit modernem Gedankengut, die die Weiblichkeit

oder das Frausein wegen ihres Unterschieds zum Mann ignorieren.

Wihrend zu Anfang des vierten Jahrzehnts (1340/1961) Motahhari auf die Frage
der Tradition, deren Kritik, Verstandnis und korrekte Ubernahme konzentriert war,
kann man sagen, dass er in der zweiten Halfte dieses Jahrzehnts die Frage des
Islams und die Erfordernisse der Zeit in den Mittelpunkt seines theologischen
Denkens stellte. Die Losung der Frage der Moderne, die Art und Weise ihrer
Ubernahme, ihre Kritik und die Trennung ihrer positiven und negativen Aspekte
gewannen fur Motahhari erst langsam an Bedeutung. Im Jahre 1966 hielt er eine
Reihe von Reden unter dem Titel Religion wird nicht obsolet in der Universitat
Teheran und eine Rede mit dem Titel Die Sonne der Religion geht nie unter an der
Petroleum Fakultat Abadan, wobei letztere zusammen mit der Rede Unsichtbare
Hilfe im Leben des Menschen, die er im Jahre 1967 an der Pahlewi Universitét in
Schiraz hielt, veroffentlicht wurde. Die von ihm diskutierte Frage, dass sich die
Welt auf der Achse von Verénderungen bewegt und nichts Bestéandiges von ihr

zurlickbleibt, war nicht korrekt; denn solange etwas der menschlichen Natur

61 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Die Frage des Hijab, Tehran 2010, 18.



42

entsprache, solange wird er existieren. Aus diesem Grund ist die Religion auch
nicht zerstorbar, selbst die Moderne kann sie nicht ausloschen. Vielleicht konnte
man diese Diskussion mit der Frage der Wiederbelebung des religidsen Gedankens
und Der Islam und die Erfordernisse der Zeit verbinden und erkennen, dass die
Religion nie stirbt, sondern nur unsere Gedanken gestorben sind. Dann kam er in
seinen Diskussionen uber die Rechte der Frau im Islam zum Thema Islam und
Moderne und thematisierte zudem in ber 25 Sitzungen in Teheran den Islam und
die Erfordernisse der Zeit. Das Verstandnis bezuglich des Islams und der Moderne
und die Vereinigung dieser beiden Aspekte hielt Motahhari fir die wichtigste
Aufgabe der muslimischen Intellektuellen. Nachdem er einige Griinde anfuhrt, die
auf die Unvereinbarkeit des Islams mit den Erfordernissen der heutigen Zeit
hinweisen, wie beispielsweise, dass der Islam unveranderlich sei, die Zeit jedoch
nicht oder dass sich die Bedirfnisse d&ndern, wahrend der Islam nur die Bed(rfnisse
seiner Zeit anspricht — die Zeit seiner Herabsendung — erwdhnt er zwei
Gegebenheiten. Erstens variierten nur die Lebensform und nicht die im Leben
herrschenden Gesetze. Zweitens sei zwischen den Erfordernissen der Zeit und den
Missverhaltnissen der Zeit zu differenzieren und man misse sich nicht unbedingt
dem Wandel der Zeit anpassen. Dann beschaftigte er sich ausfuhrlich mit dem

Anpassungsmechanismus des Islams mit seiner Zeit.

Im Jahre 1968 schrieb er fur den ersten Band des Buches Muhammad, Siegel der
Propheten, welches eine Sammlung von Artikeln von verschiedenen Personen
beinhaltet und unter Aufsicht Motahharis veréffentlicht wurde, einen separaten
Artikel mit dem Titel Siegel der Prophetie. Zu diesem sagte er, dass der Aufruf der
Propheten sich nicht nur geographisch und in ihrer Zeit verbreitete sowie Einlass in
die Herzen der Menschen fand, sondern sich auch zeitlich fortsetzte und auch im
Laufe der Zeit nicht nachliel. Die Tiefe ihrer Worte trat mehr und mehr in
Erscheinung und auch durch die zeitlichen Verénderungen verloren sie nicht an
Gultigkeit. Er kritisierte ebenfalls in dem Artikel Abschluss der Prophetie die
Ansicht Igbal Lahuris tber die Endgultigkeit; denn aus Motahharis Sicht fihrt die



43

Meinung Lahuris zu dem Glauben an die Ende der Religion.®? Dann beschéftigte er
sich mit der Bedeutung tber die Endgultigkeit der Prophetie und erklérte, dass es
nicht notwendig sei, diesen Aspekt fiir eine neue religiose Gesetzgebung zu
bertcksichtigen, dieser aber auch nicht als Negierung der vorhandenen religidsen
Gesetzgebung zu verstehen sei. Die Endgultigkeit der Prophetie bedeutet die
Ablehnung eines Bedarfs an neuen propagierenden Propheten und nicht die

Negierung des Propagierens der Religion.

Motahhari hielt im Jahre 1969 in Fortsetzung seiner Reden zur Vorstellung des
Propheten Muhammads und zur Rolle des Islams in der heutigen Zeit zwei Vortrége
im islamischen Studentenverbandsinstitut mit der Betitelung Grinde Uber die
Neigung zum Materialismus. Hier wird gut sichtbar, in welchem AusmaR er von
Schariatis Ansichten beeinflusst war. Ein wahrer Philosoph sollte immer allen
Ursachen nachgehen und vor allem bei der Erforschung gesellschaftlicher Ursachen

eines Ereignisses die Soziologie mit heranziehen.

Motahhari versuchte anhand seiner im Buch angefiihrten These und mit einem
Bericht Gber die Geschehnisse, die sich im christlichen Westen ereignet hatten und
aus denen er Lehren gewann, die Tradition kritisch zu untersuchen. Er sah dabei die
Unverstandlichkeit der religiosen Begrifflichkeiten der Kirche als einen Grund fir
die Neigung zum Materialismus an und fiigte dem hinzu, ,,wenn auch hier die
Kirche erwéhnt wird, so bedeutet das nicht, dass in unseren Moscheen und von
ihren Kanzeln stets wirklich sachkundige und kompetente Personen religidse
Inhalte, die ihnen eigentlich wohlvertraut sein sollten, vermitteln und dass sie
wirklich den Kern der religiosen Lehren kennen.“%® Zweitens wire die
Unverstandlichkeit der sozialen sowie politischen Begrifflichkeiten eine groRe
Barriere und so behauptet er dann, dass ,,aus der Sicht der islamischen

Sozialphilosophie die Hinnahme einer autoritdren Herrschaft nicht aus dem

62 \/gl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 185. ,,Igbals
Sicht der Prophetie und Offenbarung stot an Motahharis Grenzen. Die Prophetie als eine
evolutiondre Kraft, die aus der Natur geschopft wird, und die Offenbarung als ein natlrlicher
,.Instinkt* kdnnen die traditionelle Sichtweise eines Motahhari kaum entzaubern.

83 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Grund fiir die Neigung zum Materialismus, Teheran, 12. Auflage
1370/1991, 56-57.



44

Glauben an Gott herzuleiten ist. Ganz im Gegenteil, aus islamischer Sicht bedeutet
Religion in der Tat Freiheit und nicht soziale Strangulierung. Aul’erdem hat ein

Herrscher dem Volk gegeniiber Verantwortung zu tragen.*®*

Drei weitere Ursachen fiir die Neigung zum Materialismus waren flr ihn ebenfalls
von Bedeutung: die MeinungsauRerungen von Nicht-Experten, der Kampf gegen
die menschlichen Instinkte und deren Ausldschen im Namen der Religion und die
unglinstige moralische und gesellschaftliche Umgebung. Dabei betonte er, dass
,wir diesen drei Aspekten genauso anheimgefallen sind wie die Christen“%®. Der
letzte Grund fur die Neigung zum Materialismus ist seiner Meinung nach dem
Verlassen der Festung des Heroismus seitens der Theisten und das Einnehmen

dieser von den Materialisten geschuldet.®

Wéhrend Schariati und die Mujahedin Organisation nachdriicklich von den sozialen
Aspekten des Islams sprachen, hielt Motahhari im Jahre 1970 bis 1972 mehrere
Reden (ber andere Dimensionen dieser Religion, zum Beispiel Uber den
Gottesdienst und die Bittgebete, die Reue (Tauba), die GrofRRartigkeit und die
Vortrefflichkeit des Geistes und die gottliche Gerechtigkeit. Im Jahre 1971 hielt er
im islamischen Verband der Arzte VVorlesungen (iber das jenseitige Leben und tiber

die Scheinargumente gegen die Imamah.

Die Frage nach der Wiederbelebung des religiosen Gedankens und die Kritik an der
Tradition beschaftigte ihn auch in dieser Zeit weiterhin und so hielt er anlasslich
des Jahrestages Igbal Lahuris wieder einmal eine Rede uUber eben diese
Wiederbelebung. In seiner Rede im Kongress Schaikh Tusi an der Universitat
Mashhad, nimmt er Schaikh Tusi zum Vorbild und l&sst sich von dessen Ansichten
uber den Verstand und den ljtihad bezuglich unserer Zeit inspirieren. Dann halt er
im Jahre 1971 an der theologischen Fakultat der Universitat Teheran eine Rede Uber
Die islamischen Gesetze im Vergleich zur Entwicklung in der modernen Welt, kehrt
aber im gleichen Jahr wieder zum Thema der Wiederbelebung des religitsen

Gedankens zuriick. Wiederbelebung des islamischen Denkens soll hier als

% Ebd. 163
8 Ebd. 179.
% Ebd. 158 —184.



45

Sauberung von der Westbelebung verstanden werden.®” Nachdem er die Kategorien
der individuellen, moralischen und sozialen Entwicklungen aufzahlte, sprach er
Uber die Situation der Muslime, die von Unterentwicklung und Vernachlassigung
der islamischen Kultur und der Verfélschung des Islams gepragt ist und fuhrte dazu

viele Symptome an.

Als sich 1971 der Marxismus enorm zu verbreiten suchte und sogar Einfluss auf die
religidsen Gruppen nahm, wurde Motahhari in Qom erneut aktiv. Er unterrichtete
dort die Philosophie des Asfars (von Mulla Sadra) und Themen wie Bewegung,
Potenz und Akt, welche auch Diskussionsgegenstande der Marxisten waren. In
seinen privaten Lehrvortragen kritisierte er den Marxismus und beschaftigte sich

gleichzeitig mit der Philosophie der Geschichte sowie der hegelschen Philosophie.

Im Jahre 1974 veroffentlicht er das Buch Ein Einblick in die Nahdsch-ul-Balagha,®®
in dessen letztem Abschnitt er die existentialistische Logik bezliglich der
Entfremdung einer Kritik unterzieht, die Schwache der atheistischen
existentialistischen Logik erkldrt und zeigt, dass wir von einer ,,, Entfremdung® erst
sprechen konnen, wenn wir ein hohes gottliches Ziel vor Augen haben.«%®
Motahhari sprach noch im selben Jahr in einer studentischen VVersammlung tber
den vollkommenen Menschen und betonte dabei wie immer die Wichtigkeit der
Beachtung aller Aspekte des Islams und dass der vollkommene Mensch derjenige
ist, in dem alle menschlichen Werte in hchstem Male und gleichméRig gewachsen
seien. Dazu gab er noch einen Hinweis: Der Islam kann erst dann besser verstanden
und seine Werte deutlich sichtbar werden, wenn die Ansichten verschiedener
Denkschulen, die zum vollkommenen Menschen Theorien vorlegen, aufgegriffen

und mit der des Islams verglichen werden. Diese Sichtweise Motahharis kdnnte

7 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 181-182. ,.Die
Aufgabe, die sich Motahhari stellte, war [...] die ,,Originalitiat™ der Tradition zu bewahren, indem
er ihr von inne Reformen aufzwang und damit jeglichen Einflissen von auflen entgegentrat. Nach
dem Motto ,,Zuriick zu den Wurzeln“ versuchte er, den Glauben zu seinem Ursprung
zuriickzufiihren. Dies geht gewissermallen mit einer ,,Entwestlichung®™ einher. Angelehnt an den
indo-pakistanischen Philosophen Mohammad Egbal pladierte Motahhari fiir eine , Wiederbelebung
des Islamischen Denkens®, was zugleich der Titel eines seiner wichtigsten Aufsétze ist.

8 Nahdsch al-Balagha (Pfad der Eloquenz ) ist ein wichtiges schiitisches Buch mit dem Charakter
einer Hadith Sammlung. Es enthélt eine Auslese der Ansprachen, Briefe und Worte Ali ibn Abi
Talibs, des Schwiegersohnes des Propheten Mohammed, vierten Kalifen und ersten Imams der
Schiiten.

89 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Ein Einblick in die Nahdsch al-Balagha, Tehran 1996, 284-300.



46

man als Resultat der Auswirkungen der Moderne auf seine Gedanken betrachten.
Nach der traditionellen Herangehensweise war und ist es tiblich, wenn man zu einer
islamischen Ansicht gelangen will, dass man diese den islamischen heiligen
Schriften entnimmt und sie abstrakt veranschaulicht. Um jedoch ein besseres
Verstandnis Uber die Sichtweise des Islams zu erhalten, sollte man sie mit anderen
Meinungen und Theorien vergleichen. Dieses Modell ist ein Produkt der westlichen
Forschungsmethodik und Motahhari setzte es bei seinen Diskussionen tiber Bildung

und Erziehung im Islam und in der Moralphilosophie ein.

In den Jahren 1974-1975 begann Motahhari mit dem Unterricht des Werkes
Scharhe Manzumeh von Mulla Hadi Sabzawari in seiner eigenen Wohnung, an dem
westliche Philosophie-Professoren teilnahmen, bis er 1978 versetzt wurde. Dieser
Unterricht, aus dem auch gelegentlich ein Gesprach entstand, zeigte Motahharis
relativ guten Einblick in die westliche Philosophie und in vielen Fallen,
insbesondere im Bereich der Epistemologie, seine Versuche, die westliche
Philosophie durch die (oder: mit der) Transzendenzphilosophie Mulla Sadras
herauszufordern.” In diesen Sitzungen, an denen Personen’ wie Bozorgmehr,
Hamid Enayat, Haddad Adel und Sayyid Jalalud-Din Mojtabawi teilnahmen,
wurden Kritikpunkte verschiedener westlicher philosophischer Denkschulen mit
Blick auf die Philosophie Mulla Sadras behandelt. Die Scharh-e Manzuma ist
womaglich im Bereich der komparativen Philosophie eines der wertvollsten im Iran
publizierten Blcher. Eine weitere seiner VVortragsreihen im Jahre 1975 bezog sich
auf das Thema Zinsen und das Bankensystem, welche in Gegenwart von Mehdi

Bazargan und Dr. Beheshti im islamischen Arzteverband stattfand.

0 Obwohl die Bezeichnung Transzendentalphilosophie im Deutschen doch stark an Kants
Philosophie erinnert, nennen manche Autoren Mulla Sadras Philosophie immer noch transzendental
Philosophie. VVgl. YOsEFI, HAMID REzA, Einfuhrung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte
des Denkens von den Anféngen bis zur Gegenwart, 2., Uberarbeitete Auflage, Paderborn 2016, 141-
148. Auch Razavi RAD, MOHAMMAD, Mulla Sadras Philosophie interkulturell gelesen, Traugott
2007. Da Seyyed Hossein Nasr diese Bezeichnung unglucklich fand, schlug er fir Sadras
Philosophie die Bezeichnung Transcendent Theosophy vor. Vgl. NASR, SEYYED HOSSEIN, Sadr al-
Din Shirazi and His Transcendent Theosophy: Background, Life and Works, Teheran 1978. Uber
Mulla Sadra Philosophie Vgl. HORTON, MAX, das Philosophische System von Schirazi (1640),
StraBburg 1913.

I Bozorgmehr, Experte fir empirische Philosophie, Hamid Enayat, Experte fiir politische
Philosophie und Ubersetzer des Buches Hegels Philosophie, Haddad Adel, Experte fiir Kants
Philosophie, Sayyid Jalalud-Din Mojtabawi, Ubersetzer des Buches Philosophy Made Simple von
Popkin.



47

1976 widmete er sich wieder dem Marxismus und ubte erneut in seinen Reden
Kritik daran, wobei er in seiner eigenen Wohnung dann tber die Philosophie der
Geschichte sprach. Diese Vorlesungen beschrankten sich allerdings nicht nur auf
die kritische Auseinandersetzung mit dem marxistischen Gedankengut, sondern
umfassten auch die wichtigsten Grundlagen Motahharis beztiglich der Verbindung
des Islams mit der Moderne. Hier sprach er auch ausfuhrlich die Ewigkeit der
Wahrheit und der Moral an und untermauerte in seinem Unterricht Gber die

Philosophie der Geschichte die Grundlagen seiner These.

Im gleichen Jahr hielt er vier Reden Uber die Fitrat, welche er als die Mutter der
islamischen Lehren betrachtete. Die Theorie der Fitrat konnte man als den
wichtigsten Kern seiner anthropologischen Theorie bezeichnen und zudem als die
zweite Pramisse hinsichtlich der Verbindung von Tradition und Moderne. Denn er
behauptet, dass die Veranderungen der Zeit nicht alle Bedirfnisse des Menschen
verandern wirden, sondern dass der Mensch eine Reihe von naturgemélien
Bedurfnissen besitzt. Darunter auch das Bedurfnis nach Religion und deshalb kann
die Moderne sie nie ganz aus dem Leben des Menschen verdrangen. Motahhari war
sich, laut eigener Aussage, bereits seit Jahren der Wichtigkeit der Frage Uber die
menschliche Natur bewusst, was ihn letztendlich dazu brachte, in seinen letzten

Lebensjahren eine relativ konsistente Theorie diesbeziiglich zu entwickeln.

Aufgrund eines Streits im Jahre 1976 mit Herrn Arianpur, welcher dem Marxismus
stark verbunden war, verliel} Motahhari die theologische Fakultat. Aus dieser Zeit
wurden einige wichtige wissenschaftliche Arbeiten, wie beispielsweise ein
ausfihrlicher Kommentar zur Manzumeh, Vorlesungen zur Erkenntnis und eine

sehr aufschlussreiche Einflihrung in die islamische Weltanschauung veroffentlicht.

Danach brachten ihn einige Ereignisse dazu, sich starker in politische Geschehnisse
zu involvieren. Im Jahr 1978 entschied er sich, eine Rede Uber die islamischen
Bewegungen der letzten 100 Jahre zu halten. Auch wenn sie aufgrund eines
polizeilichen Verbots nicht zustande kam, wurde diese Rede trotzdem ein paar
Monate spéater vertffentlicht. Dies gilt als das wichtigste Nachschlagewerk seiner
Ansichten (ber andere, die sich schon vor ihm mit der VVerbindung von Religion
und Moderne beschaftigt hatten. Er unternahm auch fiir ein Treffen mit Ayatollah



48

Khomeini eine Reise nach Paris, wo er dann von ihm beauftragt wurde, den

Revolutionsrat und den Kern der islamischen Regierung im Iran zu bilden."

In dieser brisanten Zeit, nach dem Sieg der islamischen Revolution im Iran’®, in der
alle Aufmerksamkeit nun auf die Politik gerichtet war, sorgte er sich sehr um den
Schutz von Forschungs- und Kulturzentren und um die wissenschaftlichen
Ressourcen des Landes; so ordnete er beispielsweise am Nachmittag des 11.
Februar 1979 an, die Parlamentsbibliothek unter Schutz zu stellen, die von einer
Pliinderung durch die Birger bedroht war.”* Motahhari hielt in weniger als drei
Monaten, nach dem Sieg der Revolution, mehr als 20 Reden uber die Zukunft.
Wahrend seiner gedanklichen Beschaftigung mit den  verworrenen
Angelegenheiten der Gesellschaft nach der Revolution und der Vervollstdndigung
der letzten Teile seines Werkes eine Einflihrung in die islamische Weltanschauung,
wurde er nach einer Sitzung Uber diverse Fragen des Landes in der Wohnung von
Dr. Sahabi, beim Verlassen dieser in Richtung des Fahrzeuges seines Freundes, um
22.15 Uhr am 1. Mai 1979 von einem Mitglied der Terrorzelle ,Forgan°

erschossen.”

2V/gl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 180. ,,Wihrend
der Revolution gehorte er dem geheimen ,,Fiihrungsrat” (Sura-ye rahbari) an, der nach dem Sieg
weiterhin die Fiihrung der Islamischen Republik innehatte.*

8 In Bezug auf die islamische Revolution im Iran beschriebt Thomas Bauer wie die im Abendland
angesehen wurde. Vgl. BAUER, THOMAS, Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der
Antike und der Orient, Miinchen 2018, 19. ,,Den lucus classicus liefert Der Spiegel vom 12. Februar
1979, der kurz nach dem Sturz des Schahs und der Riickkehr Ayatollah Chomeinis nach Iran am 1.
Februar erschien. Das Titelbild zeigt einen sabelschwingenden Krieger auf einem Pferd, hinter ihm
eine Frau, die komplett in ein tschadorartiges Gewand eingewickelt ist. Der Titel lautet: ,Zuriick ins
Mittelalter‘, der Untertitel: ,Iran: Der Islam fordert die Macht‘. Im Heft lesen wir dann: ,Etwas
Wundersames vollzieht sich da vor den Augen des immer noch fortschrittsglaubigen Westens wie
der fortschrittsgierigen Dritten Welt: An der Schwelle zum 21. Jahrhundert scheint das 35-
Millionen-Volk der Perser, grade erst von der Despotie eines maBlosen Emporkdmmlings befreit,
mittels einer religidsen Zeitmaschine um 1300 Jahre zuriick in die islamische Urgesellschaft zu
fliegen, treten religiose Dogmatiker mit dem Anspruch auf, weltliche Herrschaft zu erobern.

7 Das Interview mit Hujjat ul-Islam Doaei unter dem Titel ,Motahhari, Martyrer auf dem Wege des
Wissens‘, Sonderausgabe der 12. Internationalen Buch-Messe Teheran, 5. Ausgabe.

5 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 180. ,,Kurz nach
dem Sieg der Revolution 1979 wurde er ermordet. Fiir seinen Tod ibernahm eine religiése Gruppe
mit der Beziehung ,Forgan‘ die Verantwortung.



49

2. Die Fitrat als Schlisselbegriff und methodische

Orientierung in der Humantheologie

2.1. Geschichtlicher Hintergrund der Theorie der Fitrat
in islamischen Theorien

Die Bedeutung beziehungsweise die Anwendung des Begriffs Fitrat und einige
wenige Hinweise diesbeziiglich sind in den Werken von Alkendi (873 n.Chr.), al-
Farabi (950 n.Chr.) und Avicenna (1037 n.Chr.) zu finden. Farabi ist der
Auffassung, dass die Neigung zur Ordnung sowie zum sozialen Leben beim
Menschen veranlagt sei und z&hlt die selbst-evidenten Prémissen (Evidenzen) der
Logik zu den angeborenen Perzeptionen.”® Avicenna bezeichnet in seinen
mystischen Werken die seelische Euphorie des Menschen, wahrend dieser von den
Zustéanden der Mystiker etwas sieht oder hort, als ein Zeichen der in der Fitrat des
Menschen verankerten Zuneigung zu Gott.”” Die erste intensive Untersuchung des
Wesens der Fitrat erfolgte durch Ibn Arabi (1240 n. Chr.) und war ein Hohepunkt
im Bereich dieser Forschungen.”® Er beschéftigte sich auch mit der Anwendung von
mystischen Begrifflichkeiten und Ideen bezlglich der Relation zwischen der Fitrat
und des Monotheismus. Zudem war er der Erste, der die Uberzeugung vertrat, dass
die Fitrat sowohl irdische Folgen als auch Folgen fir das Jenseits habe.
Beispielsweise sei das Totengebet fir Kinder von Unglaubigen religios verboten
und die Qual fiir die Polytheisten wiirde nicht ewig wéhren.’”® Mulla Sadra (1050 n.
H.) legte in seinen Werken zwar keine gegliederten Diskussionen (iber die Fitrat
vor, bot aber verschiedene Begriffserklarungen an und erlduterte die naturgemalie

6 vgl. AL-FARABI, ABU NASR MOHAMMAD, Kitab al-Huriif (Das Buch der Buchstaben), Dar al-
Mashrig 1969, 139.

T \V/gl. IBN SINA, ABU ALI AL-HUSAIN, Kitab al-isarat wa't-tanbihat (das Buch der Ratschlage und
Erinnerungen), Qom 1996, Bd 3, 354.

8 Vgl. GHAFURI NEDJAD, MOHAMMAD, Geschichtliche Entwicklung der Fitrat-Theorie in
islamischer Philosophie und Mystik. In: Aine-ie Maarefat 23 (Herbst 2010), 120-136.

" \Vgl. IBN ARABI, MUHYI AD-DIN, al-Futiihat al-Makkiya (Die mekkanischen Offenbarungen),
Beirut 1983, Bd 2, 70.



50

Neigung zu Gott aus einer philosophischen  Perspektive.? Die
Anwendungsfunktionen dieser Theorie fanden erst durch die Schriften Allameh
Tabatabais Verbreitung in gréBerem Umfang. Er wandte diese Theorie in den
Bereichen Epistemologie, Soziologie und im Kalam an. Im Bereich der
Epistemologie vertrat er die Meinung, dass das logische Denken in der Natur des
Menschen verankert sei und dass die Diskussion um die Transzendenz, aufgrund
der in der Natur des Menschen steckenden Suche nach der Wirkursache des
Universums, auf Rationalitat beruht.® In der Soziologie bediente er sich einer
Verhéltnisanalyse zwischen Fitrat und Freiheit sowie Fitrat und Gerechtigkeit,
wéhrend er im Bereich der Theologie dadurch, dass die Religion angeborene
Bediirfnisse des Menschen beantwortet, als wire sie angeboren sei.®? Die
Entwicklung von Theorien (ber den Begriff Fitrat im Bereich der
Religionsforschung und des Kalam erreicht mit Motahhari seinen Hohepunkt. Die
Begriffsdefinition der Fitrat mit der Einteilung der Fetriat (angeborene seelische
Eigenschaften) in perzeptionelle und tendenzielle Eigenschaften oder Fetriat, die
philosophische Beweisfiihrung der nattirlichen menschlichen Angelegenheiten und
der Einsatz der Theorie bei der Beantwortung religiéser Fragen, war nur ein Teil

seiner umfangreichen Arbeit.%3

2.2. Motahharis Ansichten tber die Stellung und
Wichtigkeit der Fitrat

80 Vgl. MULLA SADRA, SADR AD-DIN MOHAMMAD SHIRAZI, Hikmat Al Muta'alyah fi Al-asfar al-
‘agliyya al-arba'a (Die transzendente Theosophie in den vier Reisen des Intellekts), Qom 1997, Bd
1, 133-135.

8 Vgl. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische
Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie, Paderborn
2017, 399. ,Tabatabai bindet diese Ansédtze streng an einen schopfungstheologischen
Ausgangspunkt. Daher ist der Mensch in seinen Augen naturbedingt an Gott und DESSEN
Schépfungszielen orientiert und sich seiner Gotthingegebenheit (\Vgl. den Fitrat-Begriff) stets
bewusst.*

8 Vgl. AKBARIYAN, REZA/IMOGHADDAM, GHOLAM ALI, angeborenen Perzeptionen aus der Sicht
Tabatabais. In: Islamisch-philosophische Lehre 13 (2003), 42-59. Vgl. auch HAJATPOUR, REZA,
Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. 163.

8 wVgl. GHAFURI NEDHAD, MOHAMMAD, Geschichtliche Entwicklung der Fitrat-Theorie in
islamische Philosophie und Mystik. In: Aine-ie Maarefat 23 (Herbst 2010), 124.



51

Die Thematisierung der menschlichen Natur in den Gedanken Motahharis im
Bereich des Kalam geht auf die Anthropologie zuriick, einem der wichtigsten
Diskussionsgegenstande der modernen Zeit — jener Ara, in der das Menschenbild,
das die Religion beschreibt, revidiert wurde, wie Freud einmal sagte.®* Die Frage
nach dem Verhéltnis zwischen dem in der heutigen Zeit definierten Menschen und

dem von der Religion beschriebenen ist eine der herausforderndsten Fragen.

Motahhari versuchte, das religidse Bild zu verteidigen, indem er die religidse
Betrachtung des Menschen mit dem Menschenbild der sakularen Denker von heute

verglich.

Motahhari war der Uberzeugung, dass die Fitrat der eigentliche Kern des religiosen
Menschenbildes ist. Die Basis seines Kalam-Denksystems war die Fitrat, was das
Studium seiner Theorie als unbedingt notwendig erscheinen lasst. Er bezeichnete
die Frage der Fitrat als die Mutter der Kalam-Fragen und auch als Hauptprinzip.
Wenn die Frage bezlglich der Fitrat wohliberlegt wird, kann ein Grofteil der
Fragen (ber Religion und religiose Angelegenheiten zum Bereich des Rechts
beantwortet werden, und dies ist ein Prinzip, welches den meisten neuen Theorien
Motahharis im Bereich des Kalam zugrunde liegt. Er behandelte, historisch
gesehen, diese Theorie nicht der tblichen Methode entsprechend und richtete sie
nicht einem System folgend und auf Grundsétzen und Definitionen basierend auf.
Seine wichtigsten Diskussionen uber die Fitrat sind nicht in seinen Schriften zu
finden, sondern in seinen Reden fur Lehrende der Nikan Schule in Teheran, die
innerhalb von 10 Sitzungen in den Jahren 1355-56/1977-78 entstanden. Diese
Reden wurden trotz mehrfacher Auflagen nicht in Buchform ausgearbeitet und so
ist die Reihenfolge, Struktur und Einteilung noch immer dieselbe wie in seinen
Vorlesungen. Er selbst fand nie die Gelegenheit zu Korrektur, Erérterung und zur
Kritik der Argumente und auch nicht zur Analyse ihrer Voraussetzungen,
Ergebnisse und Folgen, was letztendlich dazu fiihrte, dass diese Theorie in der

heutigen Forschung um Motahhari zunehmend ignoriert wird. Obwohl ohne eine

8 Vgl. FREUD, SIGMUND, Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion,
Frankfurt an Main, 2005. 56-62.



52

kritische Erkenntnis der Theorie der Fitrat Motahharis Gedankengang nicht

vollstandig verstanden werden kann.

Die Analyse der Theorie (ber die Fitrat von Motahhari basiert auf der

Beantwortung folgender Fragen:

Was war Motahharis Denkansatz und mittels welcher Methode kam er zu dieser
Theorie?

Mit welcher Methode sicherte er die Rationalitat der und die Gewissheit Uiber diese
Theorie ab?

Was ist der Inhalt der Theorie tber die menschliche Natur?

Was ist hier mit Fetriat gemeint?

Aus welchen Komponenten besteht sie?

Mit welcher Theorie der westlichen Psychologen oder Philosophen ist diese
vergleichbar?

Welche Rolle spielt die Theorie der Fitrat im Denk-Kosmos Motahharis?

Welche gedankliche Funktion hat diese Theorie in der neuen Kontroverstheologie
Motahharis?

Sind die Fetriat alle gleichrangig oder gibt es sie in unterschiedlichen Graden?

2.3. Motahharis Denkansatz zur Erlangung seiner
Theorie der Fitrat

Wo war der Ansatzpunkt seines Gedankenganges bezlglich dieser Theorie und
durch welche Methode erlangte er sie, oder anders gesagt, woraus entnahm er sie?
Motahhari wurde Uber sein intensives interreligioses Studium und durch die
Untersuchung religidser Texte (Koran, Nahj-al Balagha, Hadithe) zu dieser Theorie
gefiihrt. Seine Uberlegungen (iber den Inhalt des Korans und iber die Seele nach
dem koranischen Menschenbild festigten seinen Standpunkt. Er wies auf die
koranische Darstellung des Menschen als Spiegel der menschlichen Natur hin und

sagt:



53

,»Im Koran wird das Wort Fitrat im Zusammenhang mit dem Menschen und seiner
Verbindung zur Religion erwahnt. ,fataratallah allati fatarat an-nas aleiha‘, d.h. die
natlrliche Art, in der Gott die Menschen erschaffen hat, was besagt, dass Gott die
Menschen auf eine gewisse Art und Weise erschuf. Eigenschaften beziiglich der
Schopfung, der Welt und des Menschen. 8

Eine der Eigenschaften der Theorie der Fitrat Motahharis ist die Vielfalt der Fetriat
und die des Menschen. Motahhari betonte, dass er durch das Studium der Religion
erst zur Vielféltigkeit der Fetriat gelangte. Angesichts einer in der Nahj-al Balagha
enthaltenen Uberlieferung, welche auch lbn al-Athir (1160-1233) uberlieferte, ist
zu entnehmen, dass aus Sicht der islamischen Lehren, der Mensch nicht nur eine

Fitrat, sondern Fetriat besitzt.?®

2.4. Konzeptualisierung des Begriffs Fitrat

Motahharis Methode zur Definition der Fitrat beruht auf der Einteilung von
Veranlagungen und Féhigkeiten der Lebewesen in zwei Kategorien: erwerbbar und
angeboren. Die angeborenen Féhigkeiten oder Talente unterteilen sich auch wieder
in drei Gruppen: naturliche Eigenschaften, instinktive Veranlagungen und
angeborene Talente. Um bei den jeweiligen Begriffen zu einer klaren und
eigenstandigen  Definition zu gelangen, aber auch um eventuelle
Begriffsiiberschneidungen zu vermeiden, schlug er fur jeden Begriff einen

Eigennamen vor.

Die Wéarme des Feuers und seine Eigenschaft, zu brennen, gehdren zur ersten
Gruppe. Dieser Sachverhalt wird ganz auf Grundlage der naturphilosophischen
Theorie des Aristoteles zur Diskussion gestellt. Die instinktiven Eigenschaften und
Veranlagungen der Tiere gehtren der zweiten Kategorie an. Die angeborenen

Begabungen, welche nur die Menschen besitzen, werden Fetriat genannt.

8 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, Samtliche Werke, Bd. 3, 451.
8 Ebd., 455. Er zitiert hier eine Uberlieferung von dem eigentlich aus dem Buch Nahdsch-ul-
Balagha, in dem Fitrat oder angeborene Eigenschaften in Pluralform erwéhnt wurde.



54

Demzufolge ist uns jetzt die Konzeption des Begriffs Fitrat verstandlich. Der
Begriff Fitrat weist aus Sicht Motahharis folgende Komponenten auf:

1. Eine Eigenschaft im Wesen, dessen Potenzial Begabung genannt wird.

2. Das Angeboren- und Nichterlerntsein, das heil3t selbstverstandlich und nicht aus
der Umgebung erworben.

3. Eine spezielle Eigenschaft des Menschen, nicht der Tiere.

4. Im Besitz aller Menschen beziehungsweise eine Gemeinsamkeit aller Menschen
(wenngleich nicht alle Menschen gleich von ihren Begabungen profitieren, da es
auch von ihrer Realisierung abhéngig ist).

5. Sie ist bewusst.

6. Sie ist heilig und gottlich.

7. Sie ist unveranderlich und ewig.

8. Sie fordert das Wachstum und die Vervollkommnung des Menschen.

Motahhari sagte, die Fetriat umfassen die Grundbedurfnisse des Menschen, sie sind
nicht sekundédr und nicht von der Umgebung erworben. Mit Blick auf die oben
angefuhrten Elemente konnte man die Fetriat folgendermalien definieren: Die
angeborenen, selbstverstandlichen und dem Menschen ganz allein angehérenden
Eigenschaften sind bewusst und heilig und gelten als Eigenschaften, die allen

Menschen innewohnen.®’

2.5. Arten der Fitrat

Der in der Definition der Fitrat angewandte Begriff Begabung ist allgemein und
umfasst alle moglichen Arten der menschlichen Begabungen. Die peripatetischen

Philosophen® sprachen seit jeher von zwei Arten der seelischen Begabung:

87 Ebd., 80.

8  Peripatos ist der Name der philosophischen Schule des Aristoteles. Wie die anderen
philosophischen Schulen Athens (Akademie, Stoa, Kepos) leitet sich ihr Name von dem Ort ab, an
dem der Unterricht stattfand, in diesem Fall des Peripatos (mepimatog) fur ,Wandelhalle®
Entsprechend hieRBen die Angehorigen der Schule Peripatetiker. Heute werden die Begriffe
,Peripatetiker und das Adjektiv ,peripatetisch® praktisch ausschlieBlich im Sinne von
,Vertreter/Anhanger der Lehre des Aristoteles® bzw. ,auf die Lehre des Aristoteles bezogen®



55

Wahrnehmung und Anregung. Motahhari stellte ebenfalls zwei Kategorien fest:
Wahrnehmung und Geftihl. Diese Differenzierung stimmt mit den neuen Befunden
in der Psychologie tber die Zweiartigkeit der menschlichen Fahigkeit, des
Intelligenzquotienten und des Emotionsquotienten, iiberein.® Auf dieser Grundlage
unterteilt er die angeborenen menschlichen Eigenschaften in zwei allgemeine

Gattungen: die kognitive und die Neigung betreffende Fitrat.

2.5.1. Die Erkenntnis betreffende Fitrat

Mit der Fitrat der Erkenntnis meint Motahhari die gemeinsamen Prinzipien des
Denkens bei allen Menschen. Er betont allerdings, dass es sich bei diesen
Erkenntnisprinzipien nicht um die platonische Auffassung handelt, also dass ,.es
nicht so sei, dass die Seelen der Menschen in der anderen Welt diese erlernt hatten,
sondern, dass sie ohne Lehrer und ohne zu denken vorhanden sind“*°. Motahhari
gelingt es, mittels der Theorie der Fitrat die Erkenntnis und die Problematik der
Rechtfertigung und der Argumentation &dhnlich der heutigen Methode der

erkenntnistheoretischen Letztbegriindern® zu 16sen.®?

2.5.2. Die Neigung betreffende Fitrat

Die zweite Gruppe der angeborenen menschlichen Eigenschaften betrifft Wiinsche
und Neigungen, welche Motahhari in fiinf Kategorien einteilt®3:

1. Die Kategorie der Wahrheit oder Erkenntnis und die Wahrnehmung der realen
Aulenwelt. Im Menschen liegt die Neigung zur Entdeckung der Wirklichkeit genau
so wie sie ist, als das Gefihl, sich nach der Wahrheit zu sehnen, die Wahrheitssuche

(philosophischer Aspekt).

verwendet.“ Vgl. KIRCHNER, FRIEDRICH/HOFFMEISTER, JOHANNES/REGENBOGEN, ARNIM (Hg.),
Wodrterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg 2013.

8 Vgl. MosAvi, SEYYED SADEQ, Vergleich zwischen Fitrat aus der Sicht Motahharis und
menschliche Fahigkeiten aus der Sicht Israel scheffler, Teheran, Univ. Diss. 2001, 260.

% Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gesellschaft und Geschichte, Samtliche Werke, Bd. 2, 476.

%1 Reformed Epistemology.

92\/gl. JAWADI, MOHSEN, Glaube und Rationalitit. In: Essays an New Theology 573 (2001). Qom
Universitat.

% Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gesellschaft und Geschichte, Samtliche Werke, Bd. 2, 479.



56

2. Die Neigung zum Guten,* die Kategorie des Guten, der Tugend und der Ethik.
Das Hauptkriterium zur Differenzierung ist hier die Handlungsorientierung
entgegen Utilitarismus und Opportunismus (ethischer Aspekt).

3. Die Neigung zum Schénen, zum Asthetischen. Der Mensch liebt die Schénheit
und schafft auch Schonheit (klnstlerischer Aspekt).

4. Die Neigung zur Kreativitat und zur Innovation. Aus Motahharis Sicht z&hlen
Kreativitat und Innovation zu den angeborenen Neigungen des Menschen. Sein
eigentlicher Antrieb zu Innovation, Entdeckung und zum Entwickeln von Theorien
ist eine angeborene Neigung (technischer Aspekt).

5. Die wichtigste angeborene Neigung ist nach Motahharis Ansicht eine angeborene
Sehnsucht nach Liebe. Hier erortert er ausfuhrlich verschiedene Standpunkte
bezuglich der Interpretation von Liebe (Aspekt der Liebe).

Weitere Kategorien wie Suprematie, Liberalitdt und der Wunsch nach Kindern,
welcher auf der Neigung zur Griindung einer Familie beruht, werden ebenfalls in
seinen Werken erwahnt, wobei diese im Verhéltnis zu den ersten finf sekundar zu

sein scheinen.%

2.6. Motahharis Methodik zum Beweis der Fetriat

Motahhari verteidigte seine Theorie, indem er die Methode zum Beweis der Fetriat
als eine grundsatzlich philosophische bezeichnete und zur philosophischen
Erfahrung einl&dt. ,,Es entspringt aus einem philosophischen Gedanken, der allen
Menschen gemein ist.“% Motahharis philosophische Verfahrensweise beim Beweis
der Theorie besteht aus einem Konglomerat von logisch-analytischen Methoden

und der Bezugnahme auf kollektive philosophische Erfahrungen.

94 Das ist in der Forschung umstritten, ob eine natirliche Neigung im Menschen zum Guten
empirisch plausibel gezeigt werden kann. Dagegen wird man sagen kénnen, dass der Mensch weif,
dass er das Gute tun soll (Kategorischer Imperativ). Der Kategorische Imperativ wird begriindet in
der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten von Kant. Kant ist auch ein gutes Beispiel flir einen im
Blick auf die Natur des Menschen eher pessimistischen Philosophen. Vgl. SCHONECKER,
DIETER/WOOD, ALLEN W., Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein einfiihrender
Kommentar. 4., aktualisierte Auflage, Paderborn 2011.

95 Vgl. Motahhari, Morteza, philosophischen Artikeln, Bd. 2, 153.

96 Vgl. Motahhari, Morteza, Fitrat, Sémtliche Werke, Bd. 3, 463.



57

Bei der Argumentation die Fitrat betreffend, setzte er sich kritisch mit den
rivalisierenden Theorien und deren Widerlegung auseinander. All diese Thesen
kdnnte man auf einen Standpunkt vereinen: Sie beziehen sich auf umweltbezogene
und gesellschaftliche Faktoren. Demzufolge haben wir logischerweise bei
Handlungen wie der Wahrheitssuche, bei Wohlwollen, Asthetik, Freundschaft,
Liebe und Gottesverehrung zwei entgegengesetzte Annahmen: Sollen wir diese
Eigenschaften auf die Fitrat beziehen oder auf &ulRere Faktoren? Dies konnte man

als die erste Pramisse des Arguments betrachten.

Sind rein menschliche Eigenschaften wie die Suche nach der Wahrheit nicht im
Menschen verankert, missen sie also erlernt werden? Wurde die Wahrheitssuche
dem Menschen als eine gesellschaftliche Notwendigkeit suggeriert oder ist sie ein
Bestandteil der menschlichen Natur?®’ Motahhari ist der Uberzeugung, dass der
erste Teil der eben erwdhnten Annahme ungultig sei, da die sozialen Umsténde
wandelbare Angelegenheiten sind, wahrend angeborene Neigungen unverénderlich
sind.® Die Umstande der Umgebung sind nicht universal giltig, angeborene
Tendenzen jedoch schon. Sollten die materiellen Bedirfnisse fiir den Ursprung des
Wissens, der Gerechtigkeit, des Guten und der Moral gehalten werden, wirde dies

zum Zerfall aller menschlichen Werte fiihren.®®

Wenn die angeborenen
Denkprinzipien abgestritten werden, wird keine Wahrnehmung und kein Wissen

mehr von Wert sein 190

% Die Wahrheitssuche des Menschen kdnnte doch einfach evolutionar Selektionsvorteile erbringen
und sich deswegen durchgesetzt haben. Vgl. DAWKINS, RICHARD, Der Gotteswahn. Aus dem
Englischen von Sebastian Vogel, Berlin 2007. Natlrliche Selektion als Bewusstseins erweiterter,
158. Obwohl Motahhari diese Méglichkeit nicht abgehandelt hat, leuchtet es hier ein, dass er die
Wahrheitssuche des Menschen nur als Bestandteil der menschlichen Natur sieht und er alle anderen
Antworten nicht Uberzeugend findet.

% Ebd. 501.

% So wiirde man nach Kant ja die synthetischen Urteile apriori nicht fiir angeboren und doch fur
universal halten. Auch bei Apel und Habermas werden universale Prinzipien rekursiv aufgewiesen
und nicht als angeboren behauptet. Aus angeborener Anlage folgt ja auch kein moralisches Sollen.
Vgl. VON SToscH, KLAuUS, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur
Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001. Besonders Kapitel I1.
unter Kapitel C) Wittgenstein und die Transzendentalpragmatik, 202-213.

100 \v/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, Samtliche Werke, Bd. 3. 482.



58

2.7. Bewertung der Argumentationsmethode
Motahharis

Um Motahharis Methode fur den Beweis der Theorie der Fitrat einmal kritisch
analysieren zu kénnen, missen wir vorerst drei wichtige und grundséatzliche Punkte

in Betracht ziehen:

Erstens ist die Aussage, dass einige Begabungen des Menschen angeboren sind,
nicht sinnlich belegbar, aber durch die Logik erklarbar.1%* Das bedeutet, dass wir
tiber einige logische Zusammenhange zu der Uberzeugung gelangen, dass manche
Verhaltensweisen des Menschen auf angeborene Begabungen hindeuten. Wie
Motahhari sagte, gibt es keine andere Begrindung dafir, aufler dass diese

Kategorien angeboren sind.

Zweitens: Dort, wo eine Theorie definiert wird, die zugleich in ihrer Definition
verwendet wird, besteht die Mdglichkeit eines logischen Zirkelschlusses. Das heilt,
dass wenn wir annehmen, dass diese Kategorien angeboren sind, weil sonst der
moralische Relativismus eintritt und wir dann zum Beweis des moralischen
Absolutismus und der Negierung des ethischen Relativismus das Angeborensein
der Moral als Begriindung heranziehen, begeben wir uns in eine Diallele: Das
Wohlwollen ist angeboren, weil es absolut, unveranderlich und universal gultig ist

und das Wohlwollen ist absolut und unveranderlich, weil es angeboren ist.

Drittens gelten die Fetriat von den vielen heutigen psychoanalytischen
Denkschulen als akzeptierte Grundsédtze. In der Psychoanalyse werden die
erblichen Angelegenheiten gezeigt, welche im Grunde genommen ein
gemeinschaftliches Erbe sind, denn sie sind in allen Menschen vorhanden.
Beispielsweise legte der bekannte Psychoanalytiker Heinz Kohut zwei angeborene
Eigenschaften seiner psychoanalytischen Theorie zugrunde: den gesunden

Narzissmus'®? und den pathologischen Narzissmus'®®. Viele Behandlungsmethoden

101 Warum genau sollen logisch ausweisbare Zusammenhénge etwas mit der Natur des Menschen
zu tun haben? Motahhari hat diese Verbindung als apriori angenommen.

102 people look up to you

193 You look up to People



59

wurden anhand seiner Theorie entwickelt. Das Ergebnis der empirischen
Untersuchungen fuhrte zur Akzeptanz der Fetriat unter den Psychoanalytikern,
wonach bestimmte Faktoren im Organismus des Menschen von Geburt an flr das

ganze Leben eingeplant worden sind, nach denen er handelt.

Von daher hat Gharamaleki, Schiler von Motahhari, den Hauptkern der Theorie
der Fitrat Motahharis empirisch beweisbar vorgestellt.!®* Hier ist auf die
Psychoanalyse als Bezugsdisziplin zu verweisen. Umstritten ist hierbei, welche der
Eigenschaften als angeboren zu betrachten sind. Zum Beispiel z&hlen nach der
Selbstbestimmungstheorie von Richard M. Ryan und Edward L. Deci die Freiheit
und die Selbstbestimmung zu den angeborenen Grundbedirfnissen des
Menschen.® Dass der Mensch auch sein Leben lang nach Wissen strebt, resultiert
im spezifischen Sinne selbstverstandlich nicht aus einem daufBeren Antrieb heraus
oder aus genetischen Faktoren, sondern ist ein Erbe, welches allen Menschen zu

eigen ist,'% was auch empirische Forschungen bestatigen.'%’

2.8. Die epistemologische Funktion der Theorie der
Fitrat

Die Theorie der Fitrat spielt bei Motahhari eine grundlegende Rolle, da er sie zu
den meisten Fragen des Kalam heranzieht. Im Grunde genommen reguliert und
systematisiert sie seine Gedanken im Bereich des Kalam, mit anderen Worten, sie
dient als Hauptsaule, auf welches sich das Gebdude seiner Gedanken stitzt.
Demzufolge ist ohne die Beachtung dieser Gedanken ein Verstdndnis seines
Denksystems nicht mdglich, aus diesem Grund wird auch die Kritik an der Theorie

der Fitrat die fundamentalste Kritik an seinen Gedanken im Kalam-Bereich sein.

104 \vgl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 253-
270.

195 Vvgl. MosAvI, SEYYED SADEQ, Vergleich zwischen Fitrat aus der Sicht Motahharis und
menschliche Fahigkeiten aus der Sicht Israel scheffler, 293.

196 Hier kann man schon an den Streit zwischen Motahhari und Tabatabai erinnern. Motahhari setzt
sich mit seinem Lehrer auseinander. Weil Tabatabai behauptet, dass die Grundbediirfnisse sich erst
evolutionar entwickelt haben, weil sie am besten helfen, sich an die Umwelt anzupassen und das
Zusammenleben in der Gruppe zu organisieren.

197 \V/gl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 270.



60

Bei der Thematisierung von Kategorien wie Ursprung der Religion und der
Religiositat, die gesellschaftlich-geschichtliche Funktion der Religion, Theologie,
Religion und Freiheit, Religion und Ethik, der religiése Pluralismus und die Arten
der Religiositat etc., bedient sich Motahhari der Theorie der Fitrat. An einigen
Stellen gilt diese Theorie als grundlegende Aussage, an anderen Stellen als Losung
von Fragen des Kalam und gelegentlich als Methode und als MaR fur andere
Ansichten. Bei der Erdrterung eines grofRen Teils epistemologischer komplexer
Fragen wie der Interpretation des Humanismus, der Epistemologie und der

Theologie, setzt er diese Theorie ebenfalls ein.

Die Theorie der Fitrat ist eine der fruchtbarsten Ansichten Motahharis.
Ausfuhrlicher gesagt, sie tragt wie alle anderen Theorien drei Sorten von Friichten:
Die logischen Folgen, die spurbaren Auswirkungen im individuellen sowie sozialen
Leben und die epistemologischen Resultate beziehungsweise

Anwendungsmaoglichkeiten im Bereich anderer Wissenschaften.

2.8.1. Fitrat — zur philosophischen Begriindung

Dass Motahhari seine Aufmerksamkeit auf die kognitiven angeborenen Fahigkeiten
lenkte, ermdglichte ihm, sein epistemologisches Denksystem beziiglich der Frage
des argumentativen Denkens zu regulieren und auf die fundamentale Frage, was ist
der Wert von Wissen, eine Antwort zu geben. Seit den Philosophen vor Sokrates ist
bekannt, dass es eine philosophische Frage gibt, welche bis heute einen lebendigen
Diskurs aufweist und von Motahhari der Wert der Wissenschaft und der
Wahrnehmungen genannt wird. Die Frage lasst sich am einfachsten
folgendermallen zusammenfassen: Entspricht das, was wir gefiihls- und
verstandesmaRig wahrnehmen, was wir geflihlsméalig wahrnehmen, seiner
objektiven Wirklichkeit?1%8

1%8 Diese Frage ist die Grundfrage jeder vorkritischen Philosophie und fiihrt direkt in den Streit
zwischen Aristoteles und Platon hinein. Vgl. VON STOSCH, KLAUS, Transzendentaler Kritizismus
und die Wahrheitsfrage, 6.



61

Allameh Tabatabai beschaftigte sich im dritten Artikel des Werkes Prinzipien der
Philosophie des Realismus mit der Lésung der oben genannten Frage, wobei sich
Motahhari an seinem Lehrer orientiert. Er stellt in der Einleitung und in den
FulRnoten des dritten Artikels den epistemologischen Wert der angeborenen und
menschlichen Erkenntnisse folgendermalen dar: ,,Wenn wir die angeborenen
Denkprinzipien negieren, so verliert'® Wahrnehmung und Wissenschaft ihren
Wert. 110

In seiner Verteidigung dieses Wertes ging er den Weg der Aristoteliker und
bediente sich einer der Ansicht des erweiterten Letztbegriindung!! nahen Theorie.
Die Sophisten vor Aristoteles verwiesen bei der Rechtfertigung des Glaubens auf
das Problem des infiniten Regresses. Dieser besagt, dass der Beweis eines jeden
Glaubens auf mindestens zwei Aussagen beruht. Er ist von dem Beweis des anderen
abhangig, wovon jedoch der Beweis dieser zwei Aussagen auch wieder von zwei
weiteren Aussagen abhéngig ist. Dies lieRe sich ewig weiterfihren und mindet
letztendlich in einem infiniten Regress und ist somit unguiltig. Aristoteles setzte sich
in seiner Analytica Posteriora ausfuhrlich mit dem Einwand dieser
Erkenntnistheorie auseinander. Er fiihrt ihre Ansichten an, erortert sie und stellt
dann zur Antwort eine neue Theorie auf, bei der er sich auf selbstevidente Aussagen
bezieht.!'?2 Hier liefert Motahhari eine spezielle Definition beziiglich der
selbstverstandlichen Aussagen beziehungsweise der Axiome, némlich das

Angeborensein dieser Wahrnehmungen. 3

Gestiitzt auf dieser Grundlage geht jede Art von Erkenntnis auf nicht-erlernbares
und nicht-begriindungsbedurftiges Wissen zuriick. Allerdings nicht im Sinne der

platonischen Auffassung, sondern hier ist die spezielle Fahigkeit des menschlichen

109 Den Wert von Wahrnehmung und Wissenschaft wiirde man im Westen in der Regel pragmatisch
begriinden. Sie 16sen Probleme und helfen den Menschen zu einem Leben mit weniger Leid und
Mihsal. Vgl. ebd. 30-35.

110v/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, 482.

111 Moderate foundationalism (erkenntnistheoretischen Fundamentalismus)

112 vgl. ARISTOTELES, Analytica posteriora, Gbersetzt und erlautert von Wolfgang Detel, erster
Halbband, Berlin 1993. 233-263.

113 In der Moderne ist diese Art der Argumentation prominent diskutiert im Streit zwischen dem
kritischen Rationalismus bei H. Albert und der Transzendentalpragmatik bei Karl-Otto Apel. Vgl.
VON STOSCH, KLAus, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur
Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001. 202-208.



62

Erkenntnisvermdgens gemeint, welche mit einer blofRen Vergegenwartigung der
Pramissen als richtig beurteilt werden kann. ,,.Der einzige Weg, dem Wissen des
Menschen einen Wert beimessen zu kénnen, ist, dass man das Angeborensein der
Grundprinzipien des Denkens akzeptiert, ansonsten bleibt uns nichts tbrig'* als

absolute Ungewissheit und Zweifel .«

2.8.2. Fitrat — zur theologischen Begriindung

Motahhari bezeichnet die Gotteslehre als die eminenteste Frage des Kalam. Der
unbezweifelbare Grundsatz beziiglich des Inhalts der Religionen ist die Gotteslehre.
Er wendet die Theorie der Fitrat als eine theologische, also die Gotteslehre
betreffende, an und teilt diese in zwei Kategorien ein. Die Fitrat des Verstandes
und die Fitrat des Herzens. Die Natur des Menschen neigt sich zu Gott, ist sich
Gottes bewusst, demzufolge heil3t das auch: Jeder, der sich kennt, kennt Gott. Im
finften Band des Buches Die Prinzipien der Philosophie und die Methode des
Realismus wird beim Angeborensein die Gotteserkenntnis betont. Nicht nur die
Existenz Gottes, sondern auch die des jenseitigen Lebens und die Auferstehung
postuliert er als angeboren, was auch im Koran dargestellt wird. Es geht hier um die
Nennung eines koranisch motivierten Theologumenons.''® Der Glaube an die
Auferstehung im koranischen Sinne bedeutet, dass ,,wir von Gott kommen und zu
ihm zuriickkehren*“!'’ (inna lillah, wa inna ilaiha rajiuun). Dies ist ebenfalls
angeboren und in der Fitrat verankert. Demzufolge ist beides, die Erkenntnis des
Menschen hinsichtlich Gottes und seine Neigung zu ihm, angeboren.

114 Nattrlich kann man hier die Position Motahharis wirdigen. Aber es sind hier auch
Widerlegungen im Gefolge von Transzendentalphilosophie, Transzendentalpragmatik sowie
Universalpragmatik naheliegend. VVgl. VON SToscH, KLAUS, Glaubensverantwortung in doppelter
Kontingenz. Untersuchungen zur Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein,
Regensburg 2001. Besonders Kapitel 1. Wittgenstein Uber Gewissheit, Wahrheit und Letzte
Begriindungen, 167-213.

115 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, 483.

116 Das ist jetzt nur eine These, die Motahhari wegen eines koranisch motivierten Theologumenons
erwahnt hat. Dann wére er aber mit der Ublichen Kritik von Kant und Hume zu konfrontieren. Vgl.
WEGER, KARL-HEINZ (Hg.), Religionskritik, Graz-Wien-Kdéln 1991.

117.Q2: 156.



63

2.8.3. Anthropologie

Der wichtigste anthropologische Gedanke Motahharis bezieht sich auf die
Vorrangstellung der Menschlichkeit. Welche Eigenschaft des Menschen
differenziert ihn von den Tieren? Der Vorrang von Existenz im spezifischen Sinne
bildet Motahharis philosophische Grundlage bei der Behandlung dieser Frage. Der
wesentliche Unterschied zwischen dem Menschen und dem Tier liegt im
Existenzgrad.''® Weitere Unterschiede sind dem Existenzgrad untergeordnet und
sekundar. Der Mensch besitzt eine einzigartige Wesensart, namlich die der
menschlichen Natur, welche mit Fitrat gemeint ist. Die Vorrangstellung des
Menschen und die wahre Menschlichkeit ist von den Fetriat abhingig. ,,Es wire
eine widersinnige Aussage, dem Menschen keine angeborenen Eigenschaften
zuzuschreiben und dann von dem Humanismus und der Vorrangstellung des
Menschen zu sprechen.“! Dieser Satz stammt von Motahhari und richtet sich an
die  humanistischen, marxistischen und Sartreschen existentialistischen
Denkschulen. Aus diesem Grund stellt er, nachdem er die Theorie der Fitrat mit
dem Satz Die Wesentlichkeiten des Menschen sind ihm angeboren betitelt hat, die
marxistische und existentialistische Auffassung vom Humanismus sehr Kritisch in
Frage. Er meint allerdings den atheistischen materialistischen Existentialismus. Er
ist der Uberzeugung, dass die Negierung der immateriellen Dimension des
Menschen mit der Anerkennung seiner Vorrangstellung nicht vereinbar ist.
Motahharis Worte stimmen jedoch mit denen der religidsen existentialistischen
Strémungen Uberein und darlber hinaus spiegeln sie sich in den Gedanken des
danischen Philosophen Sgren Kierkegaard und des franzdsischen Philosophen

Gabriel Marcel wider.

Die Differenzierungen zwischen den beiden Ichs, des gottlichen, transzendentalen,

erhobenen Ichs und des tierischen, bilden einen der wichtigsten Grundpfeiler in der

118 \/gl. HORTON, MAX, Das Philosophische System von Schirazi (1640), StraBburg 1913, VI. ,,Die
Entwicklungsstufen des Seins erreicht die Substanz des Menschen dadurch, daB [sic] sie
Unvollkommenheiten und Beschranktheiten der Seinsfulle, die ihr reales Wesen ausmacht, ergénzt.
Dieses geschieht durch das Erkennen. Auch fiir die hierarchische Ordnung der Seinsakte. Vgl.
HAJATPOUR, REZA, Vom Gottesentwurf zum Selbstentwurf. Die Idee der Perfektibilitat in der
islamischen Existenzphilosophie, Freiburg, Miinchen 2013, 99-119.

119\V/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Fitrat, 468.



64

Anthropologie Motahharis. Laut Motahharis Schiller Gharamaleki ist diese
Unterscheidung vergleichbar mit der Differenzierung zwischen den &sthetischen,
ethischen und religiésen Phasen der Existenz des Menschen von Kierkegaard.?°
Die Menschlichkeit hédngt von der essentiellen Entwicklung des Menschen ab, von
seiner tierisch-&sthetischen Existenzphase (niedriges Ich) hin zur ethisch-religidsen
(erhobenes, gottliches Ich) und weist zudem verschiedene Entwicklungsgrade auf.
Dieser Standpunkt beruht ebenfalls auf der Theorie der Fitrat, denn das g6ttliche

Ich geht im Grunde genommen auf die Fitrat zurtick.

Aber die Anknlpfung von Motahharis Theorie an Kierkegaards Gedanken ist
kritisch zu reflektieren. Weil bei Kierkegaard die asthetische Lebensweise zutiefst
menschlich ist. In Entweder—Oder macht er ausfihrlich deutlich, warum die
ethische Lebensweise besser ist. Fur ihn ist klar, dass beide Lebensweisen den
Menschen charakterisieren. Die religiose Lebensweise kann bei ihm nicht mit der
ethischen zusammengefasst werden, weil sie —wie er in Furcht und Zittern ausfiihrt
— einander widersprechen, etwa bei der teleologischen Suspension des Ethischen in
der Opferbereitschaft Abrahams.?!

2.8.4. Religionswissenschaft

Motahhari sah sich als Mutikalim (Theologe), welcher den Kalam praktiziert,
verpflichtet, sich mit der Ldsung von religiésen Fragen zu beschaftigen. Die
Religionswissenschaft im engeren Sinne umfasst diverse Themenbereiche. Zur
Beantwortung neuer kontroverstheologischer Fragen setzte er die Theorie der Fitrat
ein, um beispielsweise das Angeborensein der Religion zu erklaren. Dartber hinaus
nutzte er die Theorie zur Erlduterung des Ursprungs der Neigung des Menschen zur

Religion.

120 vgl. A, FARAMARZ GHARAMALEKI, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 252-271.
121 \/oN STosCH, KLAUS, Einfilhrung in die Systematische Theologie, 3., neubearb. Aufl., 2014
Paderborn. 137. ,,Seren Kierkegaard (1813-1855): dén. Philosoph und Theologe; forderte in seinen
Schriften immer wieder den Sprung in das Paradox des Glaubens, das er etwa in Furcht und Zittern
anhand der ethisch widersinnigen Bereitschaft Abrahams, seinen Sohn zu opfern, verdeutlicht.*



65

2.8.5. Die Erorterung der Frage des Angeborenseins der
Religion
Das Studium der menschlichen Zivilisationsgeschichte zeigt, dass es keine Zeit gab,
die frei vom religiésen Verhalten und vom religiésen Glauben war. Untersuchungen
von den ersten entdeckten Neandertaler-Fossilien deuten ebenfalls auf ein religios
gefarbtes Verhaltensmuster hin. Dass die Religion bereits vor der Geburt eines
Menschen in seiner Natur sichtbar ist,*?> gilt unter den heutigen
Religionswissenschaftlern als eine Selbstverstandlichkeit, was allerdings

erklarungsbediirftig ist.1%

Motahharis Ansicht nach seien die psychologischen und soziologischen Theorien,
welche den Ursprung der Religiositdt auf umgebungsbezogene Faktoren
zuruckfuhren, nicht geeignet, diese Frage zu beantworten. Es sei lediglich das
Konzept der Fitrat, die angeborene Neigung zur Liebe und Gottesanbetung,

welches diese historische Tatsache zu erklaren vermag.

2.8.6. Ursprung der Religion

Die Theorie der Fitrat ist nicht nur ein Gegner der materialistischen Sichtweise
beziiglich der Entstehung der Religion, sondern sie vermittelt eine
Herangehensweise zum Verstandnis der fundamentalen Problematiken dieser
Ansichten. Somit erweisen sich diese von den modernen Wissenschaftlern
angefiihrten Erklarungen tber die Religiositat im Hinblick auf die Theorie der
Fitrat als strukturell inkorrekt. Diese Theorie basiert darauf, dass der Glaube an
Gott ein Prinzip ist, welches keiner Begriindung bedarf. Es sei eher die Neigung

zum Materialismus, deren Ursache untersucht werden sollte.

122 Es gibt hier nattrlich die Gegenargumente, mit denen Dawkins das begriindet. VVon atheistischer
Seite wird das Angeborensein der Religion ja als evolutiondr primitives Stadium zurlickgewiesen
und behauptet, dass Religion einfach evolutiondr hilfreich gewesen sein kann, als (die) Menschen
noch keine anderen Mittel hatten, um ihr Dasein als zustimmungswirdig zu qualifizieren. Vgl.
DAWKINS, RICHARD, Der Gotteswahn. Aus dem Englischen von Sebastian Vogel, Berlin 2007.
Nattrliche Selektion als Bewusstseinserweiterer, 158.

123 \/gl. NOTTINGHAM, ELIZABETH K, Religion and Society, zit. Nach: FARAMARZ GHARAMALEKI,
AHAD, Master Motahhary and Modern Islamic Theology, 274.



66

Motahharis Theorie der Fitrat l&sst sich auch als eine der Quellen fir die deduktive
Ableitung aus den heiligen Textquellen heranziehen, denn all das, was der Fitrat
entspricht, stimmt auch mit dem Religionsgesetz tiberein. Er ist der Meinung, dass
eine essenzielle Verbindung zwischen der menschlichen Natur und dem
Religionsgesetz herrscht. Beispielsweise lasst sich bei einer auftauchenden
Widersprichlichkeit innerhalb der Argumentationen auf die Fitrat als Richter,
zuriickgreifen. Uberlieferungen diirfen nie im Widerspruch zur Fitrat interpretiert
werden, weshalb die Gerechtigkeit bei der islamischen Rechtsfindung eine

besondere Stellung einnimmt.

2.8.7. Ewigkeit und universale Gultigkeit der
Moralprinzipien
Der bedeutsamste Zweck der Theorie der Fitrat ist nach Motahhari die Befreiung
der Moral vom Relativismus. Um ein besseres Verstandnis dieser Behauptung zu

erhalten, ist eine tiefergehende Betrachtung der Aussagen Motahharis notwendig.

Er orientiert sich bei der Analyse moralischer Ansichten grundsétzlich an Allameh
Tabatabai, trotz ihrer Meinungsverschiedenheiten. Tabatabai fiihrte mit dem von
ihm befurworteten Konstruktivismus beziiglich der grundlegenden Moralprinzipien
und mit seiner Uberzeugung tber eine fehlende logische und inhérente Verbindung
zwischen den objektiven und den konstruktiven Wahrnehmungen der Realitat eine
ganz neue und revolutiondre Theorie an. Diese Vorstellung steht ganz deutlich im
Gegensatz zur schiitisch klassischen Auffassung und ist der des David Hume
inhaltsnah. Wahrend die schiitische Auffassung bekréftigte, dass die
Rechtfertigung der religiosen Glaubensbekenntnisse letztendlich von der
wissenschaftlichen Anerkennung des Rational- und Inhdrentseins von Gut und
Bose abhangig ist.?* Avicenna ist, was die moralischen Aussagen betrifft, der

Ansicht: Wenn der Verstand des Menschen, seine Einbildungskraft und auch seine

124 v/gl. GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Motahhari & Modern Islamic Theology, Tehran 2005,
279.



67

Sinne frei von Emotionen und Einflissen aus der Umwelt sind, so wird er niemals

Gut und Bése voneinander unterscheiden kénnen.1?

GemaR der Analyse von Allameh Tabatabai ist die Beurteilung von Gut und Bose
auf die inneren Gefiihle zuriickzufiihren.'?® Die Aussage A ist gut, denn sie geht auf
die Aussage A mag ich zuriick, entspringt aber grundsétzlich einer kognitiven
Struktur.'?” Motahhari stimmt zwar dieser Erklarung zu, doch bei ihm bleibt die
Frage Wie beweist er dann die ewige universelle Giltigkeit der Moral? noch offen.
Wenn wir die Annahme vertreten, dass unsere Beurteilung bezuglich des Guten und
des Schlechten auf unseren konstruktiven Wahrnehmungen beruhen, mit welchen

Kriterien sind dann moralische Aussagen zu bewerten?

Im Hinblick auf die Theorie der Fitrat beantwortet Motahhari die Frage

folgendermalien:
,Obwohl man bei moralischen Aussagen nicht von Giiltigkeit und Ungiiltigkeit
sprechen kann und die Ublichen Malistabe zur Beurteilung der an sich objektiven
Aussagen hier nicht anwendbar sind, liegt uns jedoch ein anderer
Bewertungsmalistab vor, der in der Frage besteht, sind diese Aussagen fir unser
erhabenes Ich (im Sinne des Ichs als Mensch mit seinen seelischen Eigenschaften
und nicht das Ich als Tier) anziehend oder abstoRend. Immer wenn eine moralisch

begriindete Beurteilung mit dem erhabenen Ich harmonisiert, ist sie als gut zu
bewerten und es ist nach ihr zu handeln, ansonsten nicht.«2

An vielen Stellen seiner Werke fuhrt Motahhari dieses erhabene Ich und das
minderwertige Ich als Grundlage seiner Theorie der Fitrat an. Im Hinblick auf die
Theorie der Moral trennen sich die Wege von Motahhari und Tabatabai wie auch
von David Hume. D.h. der kritische Impuls Motahharis ist sehr nachvollziehbar.
Nur seine Losung lasst Rickfragen offen, die oben schon benannt wurde.

,»Wir akzeptieren das Prinzip des Guten und Bésen genauso wie Tabatabai und
Russell gesagt haben, dass das Gute oder das Bose, die Ge- und Verbote mégen und

125 \vgl. BAGHERI, KHOSRO, Philosophische Ethik bei Avicenna. In: Forschungen Gber Grundkurs
Padagogie 2011, 57-74.

126 \/gl. TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des Realismus.
mit einer Einfuhrung von Sayyid Hadi Khosrowschahi, Qom 2011.

127 Hier miisste man wohl doch — eigentlich schon seit Aristoteles, sicher aber seit Kant — die
Kategorie der praktischen Vernunft als Erkenntnisquelle zur Geltung bringen. Vgl. die Kategorie
der Phronesis in der Nikomachischen Ethik und bei Kant die Kritik der praktischen Vernunft.

128 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Moral Philosophie, 2., neubearb. Aufl., Teheran 2005, 184.



68

nicht mogen bedeutet.!® Die Frage ist nur, welches Ich soll mdgen, mein
minderwertiges tierisches Ich oder mein erhabenes, gottliches? Wenn das gottliche
Ich etwas mag, kommen die Ethik und der Wert zum Tragen.®

Motahhari stellt hier eine neue Theorie innerhalb der islamischen Denkgeschichte
auf. Er entscheidet sich im Streit zwischen dem vernunftbegriindeten Guten und
Bdsen und dem religids begriindeten Guten und Bosen fir einen dritten Weg. Doch
entgegen denjenigen, die den dritten Weg als den Weg des moralischen
Relativismus betrachten und die universelle Giltigkeit und Bestandigkeit der
Moralprinzipien nicht beweisen konnen, l6st er diese Streitfrage unter

Heranziehung des erhabenen Ichs und der menschlichen Natur (Fitrat).*3!

Er flgt dem Begriff Fitrat das allen Menschen gemein hinzu. Die Verbindung des
Guten und Bésen mit ich mag — ich mag nicht und das Vereinen dieser mit der
Fetriat — allen Menschen gemein, spezielle menschliche, heilige, transzendente
Eigenschaften — untermauert die universelle Gultigkeit der Moral und bewahrt die
moralische  Heiligkeit und das Ubersinnliche. Motahhari  halt die
Unveranderlichkeit und die universelle Giltigkeit der Moral nur tGber die Theorie

der Fitrat fiir beweisbar.32

129 Es ist hier darauf hinzuweisen, dass man nach der Grundlegung der Metaphysik der Sitten das
Gute gerade nicht aus Neigung tut (also weil man es mag), sondern aus Pflicht (also weil man es
soll). Von daher ist es (die) Aufgabe der Philosophie, ein unbedingtes Sollen aufzuweisen. Und das
tut Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Vgl. SCHONECKER, DIETER; WOOD, ALLEN
W., Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein einflhrender Kommentar, 4., aktualisierte
Auflage, Paderborn 2011.

130 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Bildung und Erziehung im Islam, 2., neubearb. Aufl., Teheran
2002, 245.

181 Jetzt sollten wir einmal schauen, worauf sich die Allgemeingiiltigkeit und die Bestindigkeit der
Moral sowie der moralischen Aussagen stitzt. Da zwischen den Vorstellungsbestandteilen einer
moralischen Aussage keine inhdrente VVerbindung besteht, sondern eine konventionelle, wie kénnen
diese Aussagen gultig sein? Meine Theorie ist folgende: Diese Aussagen werden von allen
Menschen, in allen Zeiten und unter allen Bedingungen und Umsténden gleich wahrgenommen und
zwar nicht aufgrund der inh&renten Verbindungen zwischen den Vorstellungsbestandteilen, sondern
aufgrund des erhabenen und spirituellen Ichs der Menschen.“ Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA,
Philosophische Aufsitze, Bd. 2, 304.

182 Sollten wir das Wohlwollen als nicht angeboren betrachten, dann tritt der moralische
Relativismus ein. Wir vertreten die VVorstellung, dass der Mensch wegen seines Menschseins an eine
Reihe von moralischen Grundsétzen glaubt, welche genauso in der heutigen Zeit gultig sind wie sie
einst in der friihen Geschichte der Menschheit glltig waren. Der Mensch kann nicht an Moral
glauben und gleichzeitig sie als veranderbar und relativ bezeichnen.“ Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA,
Fitrat, 467.



69

Bei der Analyse der moralischen Neigungen und Verhaltensweisen liegen
ausschlieBlich zwei Thesen vor: Entweder sie sind im Menschen veranlagt —
Theorie der Fitrat — oder sie sind Eingebungen aufgrund von gesellschaftlichen
Obligationen. Motahhari analysiert, dass die gegnerischen Positionen in den
moralischen Relativismus miinden, da mit der Anderung der Umstande der
gesellschaftlichen oder gar psychologischen Faktoren, auch die moralischen

Beurteilungen variieren.

Seine Analyse uber die moralischen Neigungen und Verhaltensweisen l&sst hier
wieder Rickfragen offen. Denn es gibt auch die Mdglichkeit eines reflexiven
Aufweises von Begrindungsstrukturen (Apel, Habermas) oder der Ableitung aus

der praktischen Vernunft (Kant).



70

3. Die Theorie der Fitrat und die Nicht-Muslime

Motahhari zahlt zu den Gelehrten, welche sich ebenfalls mit der Frage des
Seelenheils Andersglaubiger beschaftigen und eine spezielle Theorie diesbeziiglich
entwickeln. Aufgrund seiner Thesen misste man ihn als einen, der
religionstheologischen Exklusivismus Uberwinden will, bezeichnen. Er ist der
Meinung, dass im Hinblick auf die islamische Erlésungslehre, der Weg zur
Erlosung aller Menschen offen ist und auch Anhénger anderer
Glaubensbekenntnisse das Seelenheil erlangen kdnnen. Motahhari stellt den Islam
als die wahre Religion von heute vor, allerdings ohne den Wahrheitsgehalt anderer
Religionen zu leugnen. Er kritisiert den Exklusivismus und den Pluralismus
gleichermalRen und argumentiert, dass das Wort Islam in Sure Al Emran
Ergebenheit gegeniber der Wahrheit bedeutet: ,,Und wer eine andere
Glaubenslehre sucht als den Islam, nimmer soll sie von ihm angenommen
werden.“!3 In Fortsetzung seiner Argumentation erklart er, dass die Ergebenheit
gegenuber der Wahrheit sich in jeder Zeit in einer anderen Form manifestiert und
jene in dieser Zeit zweifellos der Islam ist.Nach dieser kurzen Einfiihrung *3*
werden wir die Frage der Nicht-Muslime im Lichte der Theorie der Fitrat unter

folgenden Schwerpunkten erdrtern.

3.1. Kritik am Pluralismus

Zuerst stellt Motahhari die Theorie des religidsen Pluralismus*® vor und setzt sich

dann kritisch mit ihr auseinander. Er sagt, obwohl unter den Gesandten Gottes keine

133 Q3:85

134 Zu diesem Thema hat Legenhausen sich in seinem Buch ,,Islam and Religious Pluralism* auf
Motahharis These bezogen und differenziert zwei Paradigmen ,,reductive pluralism* und ,,non
reductive pluralism* darstellt. Vgl. MOHAMMAD, LEGENHAUSEN, Islam and Religious Pluralism, 2
Auflage, Qom 2005.

135 Obwohl der Pluralismus im Sinne der Theologie der Religionen ihm als theologische Theorie ja
wahrscheinlich nicht bekannt war, wurde seine Ablehnung als Kritik am Pluralismus bezeichnet.
Motahhari hat selbst diese Idee als ldee von Reformisten bezeichnet. Vgl. LEGENHAUSEN,
MOHAMMAD, Islam and Religious Pluralism, 2 Auflage, Qom 2005.



71

Unstimmigkeit herrscht und sie alle zu dem einen gemeinsamen Ziel aufrufen, so
bedeutet dies nicht, dass in jeder Zeit mehrere Religionen in ihrer Wahrhaftigkeit
gleich sind und dass der Mensch eine beliebige auswéhlen kann. Motahharis
Ansicht nach sind die Menschen verpflichtet, an alle Propheten zu glauben, aber in
dieser Zeit mussen sie an den letzten Propheten glauben.!3® Nach Vorstellung der
Kernidee des religidsen Pluralismus, wonach es keinen Unterschied macht, welcher
Religion man angehdrt und es nur als wichtig angesehen wird, ob man gute Taten

verrichtet, erortert er die Argumente der pluralistischen Anhénger.

Motahhari teilte die Argumentationen der Pluralisten in zwei Gruppen auf, die
rationale und die traditionelle, basierend auf den Argumentationen religioser
Schriften. Nach dem Verstandnis von Motahhari hat die rationale Argumentation
der Pluralisten zwei Grundsétze: Erstens habe Gott mit allen Wesen, Orten und
Zeiten ein gleiches Verhaltnis. Er steht mit niemandem in verwandtschaftlicher
oder in privater Beziehung und seine Gnade und sein Zorn sind gegeniber allen
Geschopfen gleich — auBer es wiirde ein Unterschied seitens der Menschen
bestehen. Deshalb kann nicht behauptet werden, dass er das Gute in einer Person
akzeptiert und in einer anderen nicht. Zweitens basieren das Gute oder das Bose der
Taten nicht auf Konventionen — eine gute Tat ist an sich gut und eine bdse Tat an
sich bose. Aus diesem Grund stehen grundsatzlich die Ge- und Verbote Gottes und
seine Belohnung beziehungsweise Bestrafung im Einklang mit der wahren

Schonheit beziehungsweise Hasslichkeit, dem Guten und dem Schlechten einer Tat.

136 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Géttliche Gerechtigkeit, Tehran 1980, 297. ,.Die meisten
Menschen unserer Zeit sind der Auffassung, dass es dem Menschen geniige, Gott anzubeten und
sich auf eine der von ihm herabgesandten Religion zu beziehen, deren Gesetze umzusetzen, wobei
die Form dieser Gesetze nicht von grofRer Bedeutung ist. Jesus Christus ist ein Prophet, Muhammad
ist auch ein Prophet. Nach der Religion von Jesus einmal in der Woche die Kirche zu besuchen, ist
korrekt und nach der Religion des letzten Propheten zu handeln, also funf Mal am Tag das Gebet zu
verrichten, ist auch korrekt. Sie sagen, wichtig ist nur, dass man an Gott glaubt und nach einem
seiner Plane handelt. George Jordac, Autor des Buches "al-Imam Ali (a.)", und Gibran Khalil, ein
bekannter christlicher libanesischer Schriftsteller und noch weitere vertreten diese Auffassung. Sie
glauben, dass der Mensch keiner bestimmten Religion angehdren miisse und es wirde genlgen,
wenn man eine auswéhlt. Sie bezeichnen sich trotz ihres Christseins auch als Sympathisanten Alis
und sind sogar fest Uberzeugt, dass er ihre Meinung teilt. George Jordac schreibt, ,Ali Ibn Abitalib
verpflichtet die Menschen nicht, eine bestimmte Religion zu akzeptieren®, wir aber bestreiten diese
Sicht auf das Strengste. Es ist richtig, dass es keinen Zwang in der Religion gibt — ,la ikraha fi al—
Din‘(Q2:256), aber das bedeutet nicht, dass die Religion Gottes vielerlei sei und wir hatten das Recht
etwas davon auszuwahlen.*



72

Aus diesen zwei Pramissen ergibt sich, dass Gott nicht diskriminiert und die gute
sowie schlechte Tat ihren Lohn erhélt. Abgesehen von dem, was einer fur gut und
fir schlecht halt, wird jeder, der eine gute Tat verrichtet, notwendiger- und
logischerweise von Gott belohnt. Genauso wird eine schlechte Tat bestraft werden.
Dann diskutiert er ausfiihrlich die Argumentation der Pluralisten anhand des Korans
und kritisiert die Gruppen, die die Gleichstellung nicht akzeptieren.¥’
Beispielsweise in den Versen 80 bis 82 der Sure al-Bagarah wird von einer Gruppe
Juden gesprochen, die glaubten, dass das Hollenfeuer sie nur eine begrenzte Anzahl
von Tagen umgeben wird. Der Koran gibt diesen Juden daraufhin folgende
Antwort: ,,Habt ihr mit Gott einen Bund geschlossen oder lugt ihr? Der Mal3stab
Gottes sind der Glaube und die gute Tat und jeder, der stindigt und sich in seine
Siinden verstrickt, der wird der Bewohner des Hollenfeuers sein.“**® In den Versen
111 und 112 der gleichen Sure wird eine &hnliche Behauptung von den Ahl Al-Kitab
—also den Leuten des Buches/Juden und Christen — zurlickgewiesen; sie waren der
Uberzeugung, dass derjenige, der weder dem Christentum noch dem Judentum
angehort, nicht in das Paradies eintrete. Der Koran antwortet dieser Gruppe darauf:
,,Bringt her euren Beweis, wenn ihr wahrhaftig seid ... Nein, wer sich Allah génzlich
unterwirft und Gutes tut, der wird in das Paradies eingehen.“!% Ein interessanter
Punkt ist, dass der Koran an einer anderen Stelle auch die Muslime anspricht, zu
den Ahl al-Kitab z&hlt und sagt:

,,ES wird nicht gehen nach euren Winschen noch nach den Winschen des Volkes

der Schrift. Wer Boses tut, dem wird es vergolten werden; und er wird fir sich weder

Freund noch Helfer finden, auBer Allah ... Wer aber gute Werke tut, sei es Mann

oder Frau, und glaubig ist, sie sollen in den Himmel gelangen, und sie sollen nicht
so viel Unrecht erleiden wie die kleine Rille auf der Riickseite eines Dattelkerns. 14

Die Pluralisten argumentieren im Hinblick auf diese Verse, dass das Paradies keiner

speziellen Gruppe vorbehalten sei, weisen aber dann auf weitere Verse hin, in denen

187.Q99: 7-8. ,,Wer auch nur eines Staubchens Gewicht Gutes tut, der wird es dann schauen, Wer
auch nur eines Staubchens Gewicht Boses tut, der wird es dann schauen®.

138 Q2: 80-82.

139 92: 111-112.

140 Q4: 123-124.



73

betont wird, dass alle Menschen das Ergebnis ihrer Taten sehen werden und das
Gott den Lohn derer, die Gutes tun, nicht verloren gehen lasst.}4

Nachdem Motahhari die Argumentationen der Pluralisten dargelegt hat, beschaftigt
er sich mit der Kritik an den von ihnen angefiihrten rationalen Griinden, die auf der
Koranexegese beruhen. Die Antwort, die er darauf hat, ist sehr kurz. Sie macht
darauf aufmerksam, dass die erwahnten Verse zwar tatséchlich den Exklusivismus
ablehnen beziehungsweise abstreiten, dass aber andere Verse des Korans die
Anhinger der Glaubensbekenntnisse zum Islam aufruft.’*? Von daher kann diese

Argumentation kein Beweis flr den Pluralismus sein.

Den rational begriindeten Argumenten der Pluralisten stellt er entgegen, dass die
erste Pramisse des Arguments zwar richtig sei und dass Gott mit allen Wesen in
einem gleichen Verhéltnis stiinde. Jedoch benétigt die zweite Pramisse, in der
behauptet wird, der Wert einer Tat ware nicht bloR arbitrér, eine erganzende
Erklarung. Der Wert einer Handlung bezieht sich nicht nur auf das Gutsein, sondern
hangt auch von der Intention der Handlung ab. Denn wer eine gute Tat verrichtet
mit der Intention, den Menschen etwas vorzuheucheln, dessen Tat ist nur auf3erlich
eine gute, aber im Innern steckt ein schlechter Vorsatz. Motahhari ist der Meinung,
dass die Taten in der Religion erst dann als gut gelten, wenn sie ehrlich und zur
Zufriedenheit Gottes ausgefiihrt werden. Offensichtlich bezieht sich Motahharis
Argument auf diejenigen, die behaupten, dass zwischen der Tat eines Theisten und
eines Atheisten kein Unterschied bestehe.'*® Er macht deutlich: Die Bedingungen
fiir die Gultigkeit einer Tat liegen darin, dass sie nicht nur im AuBeren gut ist,
sondern auch Ausdruck einer guten Absicht ist. Dadurch wird deutlich, dass die
Person, die sie ausfuhrt, auch eine korrekte Absicht verfolgt. Im weiteren Verlauf
setzt Motahhari fort, dass die wichtigste Bedingung fiir eine gute Absicht die ist,

141 Q99: 7-8, Q9:120, Q18:30.

142.03: 20:70, Q5: 65 und Q 9: 29.

143 Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gdéttliche Gerechtigkeit, 283. ,,Wir haben erklart, dass eine gute
Tat an sich fur eine Belohnung im jenseitigen Leben nicht ausreicht und dass sie mit einer guten
Absicht einhergehen muss; die gute Tat an sich gleicht einem Kérper, dessen Geist die gute Absicht
ist. Wir erérterten auch, dass der Glaube an Gott und an dem Tag der Auferstehung eine wesentliche
und notwendige Bedingung fiir eine gute Absicht ist und dass diese Bedingung keine konventionelle,
sondern urspriinglich inharente Bedingung ist, wie z.B. die Bedingung eines jeden bestimmten
Weges fir ein bestimmtes Ziel.



74

dass sie mit dem Glauben an Gott und der Ausrichtung auf ein jenseitiges Leben
einhergeht. Danach bezieht er sich auf zwei Verse des Korans!* und erklart, dass
die guten Taten der Unglaubigen, trotz ihrer duf3eren Schonheit, nur eine
unwirkliche Fata Morgana seien. Allerdings ist diese Erklarung nicht sein letztes
Wort in der Sache und seine Position ist deutlich offener als man im ersten Moment
denken konnte.

Anhand dieser Beschreibung ware die Errichtung einer Schule oder eines
Krankenhauses von einem Ungléubigen an sich eine gute Tat, jedoch nicht effektiv.
Der Grund dafir sei, dass im Letzten das Ziel nicht auf Gott und das jenseitige
Leben gerichtet sei, sondern nur dazu diene, den Menschen zu helfen. Seine guten
Taten wirden insofern nicht angenommen werden. Ferner, weil seine Absicht
dessen entbehrt, was Motahhari als grundlegende und notwendige Bedingung fur
die Gultigkeit einer Tat bezeichnete. Er gerét jedoch bei der Beantwortung dieser
Frage, die er selber aufgeworfen hatte!®®, in eine knifflige Situation, denn wenn er
einerseits argumentiert, dass die wichtigste Bedingung fir die Gultigkeit einer Tat
die dahintersteckende Absicht ist und dass, wenn der Glaube an Gott und das
Jenseits nicht darin enthalten sind, sie nicht gut ware, kann er andererseits nicht
beurteilen, ob diese Tat wirklich ungltig ist, nur weil diese Person sie aus
Wohlwollen und als Dienst am Menschen ausgefiihrt hat.!*® Es widerspricht der
moralischen Auffassung Motahharis. Aber wie 16st er nun diesen Widerspruch?

144 Sure Ibrahim, Vers 18. ,,Das Gleichnis derer, die nicht an ihren Herrn glauben, ist, inre Werke
sind gleich Asche, auf die der Wind an einem stirmischen Tag heftig blast. Sie sollen keine Macht
haben Uber das, was sie verdienen. Das ist tatséchlich das AuBerste Verderben.

145\/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Géttliche Gerechtigkeit, 284. ,,Vielleicht wiirde jemand sagen, dass
seine gute Intention nicht unbedingt bedeutet, sie wiirde das Streben nach Gottesnéhe in sich tragen
und eine gute Tat waére aufgrund des Gewissens und aus Gute, Néchstenliebe sowie aus reinem
Herzen fur eine gute Absicht ausreichend. Mit anderen Worten, beinhaltet eine Intention
Né&chstenliebe, so hétte der Mensch schon tber sich hinaus gehandelt und diese Absicht kdnnte sich
auf ,Gott* und die ,Menschlichkeit® beziehen. Das ist jedoch eine bedenkliche Ansicht. Wir vertreten
nicht den Standpunkt, es gdbe keinen Unterschied, ob die Tat flr Gott oder aus Menschlichkeit
erfolgt ist. Aber wir sind ernsthaft davon Uberzeugt, dass eine Tat, die aus Wohlwollen und zur
Dienstleistung gegeniiber dem Menschen sowie aufgrund der Menschlichkeit vollzogen wird, nicht
als eine Tat zu bezeichnen ist, die jemand ,fiir sich selbst* getan hat.*

146 Es ist hier darauf hinzuweisen, dass Kant hier argumentieren wiirde, dass eine Handlung nur dann
gut ist, wenn sie dem Anderen um den Anderen willen Gutes tut und nicht um Gottes willen. Die
theologische Begriindung ware fur heteronom und damit geféhrlich fur die Geltung des
Sittengesetzes. Vgl. SCHONECKER, DIETER; WooD, ALLEN W., Kants Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Ein einfihrender Kommentar, 4., aktualisierte Auflage, Paderborn 2011.



75

Wie ist die Tat eines Unglaubigen zu bewerten, die nicht auf der Grundlage von
theologischen Werten beruht?

Zum einen fuhrt Motahhari bei seiner Argumentation vier Hadithe an, laut denen
die Bestrafung eines Unglaubigen oder eines Polytheisten, der anderen Menschen
Dienste geleistet hat oder mit Tieren riicksichtsvoll umgegangen ist, entféallt. Aus
Allameh Majlisis Munde vernahm man, dass sich die Qual des Hollenfeuers von
einigen Ungldaubigen aufgrund ihrer guten Taten mindert und dass grundsatzlich
diejenigen Verse des Korans, die keine Minderung der Qual ansprechen, nur
diejenigen von den Unglaubigen betreffen, die keine guten Taten verrichten. Aber
andererseits behauptet er erstaunlicherweise, dass im tiefsten Innern desjenigen, aus
welchem Gerechtigkeit, Wohlwollen und Gutes hervorkommt, ein Licht gottlicher
Erkenntnis steckt, auch wenn er mit der Zunge Gott leugnet. Er behauptet sogar, es
ware nicht ausgeschlossen, dass die wohltatigen Unglaubigen am jungsten Tag, also
am Tag des Gerichts, berhaupt nicht in die Kategorie der Unglaubigen eingeordnet
werden, denn das Streben nach dem Guten ist in Wirklichkeit der Ursprung alles
Guten, also Gott. Er ist der Meinung, dass die wohltatigen Ungldubigen und
Polytheisten aufgrund einer tduschenden Sache ungldaubig seien, welche sie
irrtimlicherweise an die Stelle Gottes setzten. Es wirde sich hier nicht um die
absolute Leugnung des wahren Gottes handeln. Deshalb benutzt er auch zum
Schluss seiner Argumentation den Satz Allah u aalam®*’, was frei Gibersetzt Gott
weil3 es besser bedeutet. Es ist ein Hinweis dafiir, dass er einer sicheren und

endgultigen Antwort nicht gewiss ist.

3.2. Kritik am Exklusivismus

Motahhari nennt in seinem Buch Gottliche Gerechtigkeit die Exklusivisten die
Hyperfrommen und sagt, dass diese Gruppe — wie die Pluralisten — auch rational
begriindete und auf den Heiligen Schriften basierende Argumente zu ihren Gunsten

heranziehen. Mit einem Argument reagieren die Exklusivisten auf die These, dass

147\V/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gottliche Gerechtigkeit, 285.



76

die gute Tat der Nicht-Muslime und der Muslime und auch das gute Verhalten eines
Schiiten und eines Nicht-Schiiten gleichwertig und akzeptabel sind. Worin liegt in
ihrer Ansicht die Falschheit dieser These und also der Unterschied zwischen den
Glaubigen und den Unglaubigen? Dem Exklusivismus zufolge missten die
Muslime und die Schiiten einen besseren Lohn erhalten, weil sie eine theistische
Uberzeugung haben und dies als ihren Lebensweg wiahlen. Wenn zwischen den
guten Taten der Muslime und der Nicht-Muslime kein Unterschied bestiinde und
die der Schiiten und der Nicht-Schiiten gleichermalien akzeptiert werden, dann sei
das Muslimsein und das Schiitsein etwas Sinnloses, Uberfliissiges und Unwichtiges
— so ihr Argument. Und wenn zwischen den beiden Gruppen ein Unterschied
bestehe, dann missten die Taten der Nicht-Muslime und der Nicht-Schiiten auch
nicht von Gott akzeptiert werden.'*® Ihr Argument bezieht sich auf die Verse und
Uberlieferungen, in denen die Tat eines Unglaubigen oder eines Nicht-Schiiten fiir
wertlos erkléart wird. Motahhari greift Vers 18 der Sure Ibrahim auf, welche die
Exklusivisten fiir ihre Behauptung heranziehen: ,,Die Taten der Unglaubigen gleich
der Asche sind, auf die der Wind an einem stiirmischen Tag heftig blast und nichts
librig ldsst“!*°, um damit anzudeuten, dass die Taten der Unglaubigen leicht
verloren gehen und sie ihnen nichts bringen wirden. Er fiihrt ebenfalls den Vers 29
der Sure Nour an, dass die Taten der Unglaubigen einer Fata Morgana gleichen, bei
der der Durstige denkt, er sehe Wasser. Wéhrend er sich ihr jedoch nahert, muss er
feststellen, dass ihn eine Illusion narrt. Dann erwéhnt er noch einige
Uberlieferungen von den Imamen der Schiiten, die den Exklusivisten zum Beweis
ihres Arguments dienen sollen, wie ,,wer alle nur erdenklich guten Taten verrichtet

hat, aber den Imam seiner Zeit nicht kennt, dessen Taten akzeptiert Gott nicht**%0,

Motahhari erklart in seiner Kritik das Argument, dass der Unterschied zwischen
den Muslimen und den Nicht-Muslimen darin liegt, dass die Ersteren jemandem
gleichen, der einen erfahrenen Arzt aufgesucht und schnelle Heilung gefunden hat,
wéhrend der Nicht-Muslim durch die Wahl eines alten Rezeptes den

Behandlungsprozess langsamer vollzieht. Um den Unterschied zwischen einem

148 \/gl. ebd., 262.
19 Q14 18.
1%0\v/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Géttliche Gerechtigkeit, 262-264.



77

Schiiten und einem Nicht-Schiiten zu veranschaulichen, benutzt er auch folgendes
Beispiel: Jemand setzt sich ein Ziel und sucht sich dafur den kirzesten Weg aus,
wobei ein anderer einen schwereren geht. Beide werden ihr Ziel erreichen, der eine
leichter und schneller, der andere schwieriger und langsamer. In seiner Kritik zielt
er auch auf einen entscheidenden Punkt ab, wonach der Unglaube — Kufr — und der
Glaube — Iman — zweierlei und zweiphasig wére. Einmal der Unglaube, der auf
Trotz und Ablehnung der Wahrheit beruht und der, der aus fehlendem Verstandnis
und dem Nicht-Horen der Wabhrheit resultiert. Er ist der Ansicht, dass der erste
Aspekt die guten Taten vernichtet und ein Hindernis flr das Seelenheil darstellt,
wobei er klar und deutlich betont, dass die Mehrheit der Nicht-Muslime und der
Nicht-Schiiten nicht diesen Unglauben in sich tragen und mit der Wahrheit noch

nicht in angebrachter Art und Weise konfrontiert wurden. !

Bezliglich des Exklusivismus im Islam und im Schiitentum bemerkt Motahhari
folgendes: ,,Sie beurteilen die Errettung der Andersgldubigen strenger als im
Gegensatz zu denen, die es hinsichtlich der Seligkeit der Muslime und Schiiten zu
einfach nehmen und den Menschen lediglich wegen ihrer Zugehérigkeit zum Islam
oder zum Schiitentum das Paradies zuschreiben. Diese Gruppen geraten haufiger
ins Extreme, da sie ihr alleiniges Glaubensbekenntnis als richtigen
Beurteilungsmalistab zulassen. Die Murjia propagierten zur Zeit der Umayyaden
dieses Gedankengut, sind jedoch zusammen mit der umayyadischen Dynastie
untergegangen. Zu jener Zeit stand die von der Ahl al-Bait entnommene schiitische
Denkweise entgegen der Gesinnung der Murjia. Allerdings verbreiteten sich
bedauerlicherweise im letzten Zeitalter die Gedanken der Murjia wieder unter den
einfachen schiitischen Menschen im neuen Gewand. Eine Gruppe dieser Schiiten
bezeichnet die dulRere Anhéngerschaft zu Amir al-Muuminin (a.) flr die Rettung

als geniigend, eine Vorstellung, die in diesem Zeitalter ein Verhiingnis wire.*1%2

Zusammengefasst spricht Motahhari in seiner Kritik am Exklusivismus zwei Arten
von Unglauben an. Erstens: Unglaube aus Feindlichkeit beziehungsweise
Hartnéckigkeit gegeniber Recht und Wahrheit. Zweitens: Unglaube aus

151 Ehd., 314-315.
152 Ehd., 313.



78

Unwissenheit. Ersterer vernichtet die gute Tat und fihrt nicht zum Seelenheil.
Allerdings sind die meisten Nicht-Muslime nicht so; denn ihr Unglaube beruht auf

Unwissenheit und allein deshalb haben sie die Wahrheit noch nicht erkannt.

3.3. Angeborener Islam als Schllisselwort des
Seelenheils

Nachdem Motahhari den religiosen Pluralismus sowie den Exklusivismus widerlegt
hatte, legte er seine Gedanken zum Beweis offen. Die Gedanken tragen eine Art
Allgemeingultigkeit in sich. Sein Schlusselwort ist der angeborene Islam, welches
er dem geographischen und regionalen Islam, sowie der Feindschaft gegentiber dem
Recht entgegenstellt. Seiner Meinung nach ist die Erlésung vom Islam abhangig,
dies bedeutet von der Ergebenheit gegeniiber dem Recht und der Wabhrheit.
Motahhari erklért, dass das Seelenheil an etwas gebunden ist und genau dieses
Etwas sei die Ergebenheit gegenuber dem Recht und der Wabhrheit. Es gibt jedoch
eine Voraussetzung: Das Recht und die Wahrheit miissen erst einmal erkannt und
verstanden werden. Jeder wahrheitsliebende Mensch sollte, so gut wie nur mdglich,
versuchen, das Recht und die Wahrheit zu erkennen. Seinen Worten zufolge hat der
Mensch in dieser Welt zwei Pflichten, welche miteinander verbunden sind. Wer
diese zwei Verpflichtungen erfillt, der wird unter den Geretteten sein, auch wenn
er noch nicht zur wahren Religion gelangt ist. Diese zwei Pflichten lauten zum
einen, sich entsprechend seiner Kraft, Fahigkeit und Maoglichkeit zu bemiihen, das
Recht und die Wahrheit und deren Extensionen zu erkennen. Zum anderen sollte
dem Menschen jedes MaR des Rechts und der Wahrheit klar geworden sein, das
heif3t, er sollte diesem ergeben sein und es einhalten. Wer vor Gott zu behaupten
vermag, diese beiden Pflichten entsprechend seiner Fahigkeiten erfillt zu haben,

der gehort zu den Geretteten.

Motahhari formuliert seine These in Form von aufschlussreichen Beispielen. Er
zitiert unter anderem einen Spruch von Descartes und unterzieht diesen einer
Beurteilung. Laut Motahhari hatte jemand wie Descartes, der in der friihen Neuzeit

in einem Land wie Frankreich lebte und ein bekannter Denker war, womdglich



79

nicht viele Mdoglichkeiten zum Forschen. Deshalb kann man die Intelligenz,
Fahigkeiten und Mdoglichkeiten von ungebildeten Menschen aus den

verschiedensten Gebieten der Welt mit denen von Descartes vergleichen.

Igbal Lahuri vertritt eine dhnliche Meinung bezuglich Nietzsche und bezeichnet ihn
als jemanden, der vom Verstand her ungldubig, aber in seinem Herzen ein
Glaubiger sei.’® Motahhari ist der Ansicht, dass die meisten unwissenden
Menschen auf der Welt, aufgrund ihrer rein gottlichen und kurrenten Natur handeln,
so dass das Gute in ihnen dem Schlechten tberlegen sei. Wenn sie Fehler begehen
sollten, dann aufgrund ihrer Unwissenheit. Demzufolge héngt die Erlésung des
Menschen von dem MaRe seiner Wahrheitsliebe ab. In dieser Hinsicht bestiinde
zwischen allen Personen kein Unterschied. Doch heutzutage kann niemand mehr
sagen, er sei in einem Umfeld aufgewachsen, in dem er die wahre Religion nicht
erkennen konnte. Jeder wird entsprechend dem Mafe an Wahrheit, die ihm enthillt
wird und zu der er Zugang hat beziehungsweise haben kénnte, zur Rechenschaft
gezogen. Er findet die Errettung nach dem Mal3e an Recht, in dem er ihr gegeniiber

Ergebenheit leistete.

3.4. Die Rolle des Glaubens und der Taten, die zum
Seelenheil des Menschen fuihren

Motahhari legt beim ersten Schritt seiner Erlésungslehre ein klares und deutliches
Prinzip vor. Die Erlésung eines jeden wére von dem MaR seiner Wabhrheitsliebe
abhangig und dass jeder Mensch, egal welcher Religion oder Konfession er
angehort, ein Wahrheitsliebender sei. Sollte er sich auf die Suche nach der Wahrheit
entsprechend seiner Fahigkeiten begeben, so wiirde er Erlésung finden. Motahhari
musste hier allerdings noch einen zweiten Schritt machen und auf folgende Frage
eine Antwort geben: Welches MaR muss fiir die Uberzeugungen und Taten

angesetzt werden, damit fir die Nicht-Einhaltung des Restes keine Rechenschaft

158 vgl. IGBAL, MOHAMMAD, Kolliyate Ashaar (gesammte Dichtern), 2., neubearb. Aufl., Tehran
1991, 263. ,,cnl 188 aelod ccpogo 3l LB sl sty o> 75k aS 1"



80

abgelegt werden muss? Anders ausgedriickt: Kann jeder Mensch, der bis zum Ende
seines Lebens andere unterdriickt, sie ihrer Rechte beraubt und sie auch
unmoralisch behandelt hat, behaupten, dass ihm die Wahrheit nicht bekannt war?
Oder gibt es fir jeden ein Mindestmald an Wahrheitserkenntnis, fur das er zur

Verantwortung gezogen werden kann?

Motahhari glaubt, dass solch ein Mindestmall besteht. Einige religiose
Uberzeugungen und ein groRer Teil der Taten, die von der Religion angeordnet sind
und fir die die Menschen zur Rechenschaft gezogen werden, sind Aspekte, welche
angeboren sind und sich in unserem Innern widerspiegeln. Oder sind es
selbstverdiente und axiomatische Aspekte, welche auf dem Verstand des Menschen

beruhen?

Laut Motahharis Verstdandnis des Korans sind zwei Dinge dem Menschen
angeboren. Erstens die Gotteserkenntnis, also das Wissen um die Existenz Gottes
und zweitens die guten Taten, was auch die Moral sowie die Rechte der Menschen
umfasst.®®* Allerdings fiigt er spater noch ein anderes Element hinzu. Und zwar
haben fir ihn das jenseitige Leben und die Auferstehung ebenfalls eine spezielle
Bedeutung und Interpretation, die er fir angeboren halt. Wenn wir also seinen
Standpunkt bezuiglich der Fetriat™® zusammenfassen, miissten wir sagen, dass aus
seiner Sicht der Ausgangspunkt und das, was zur Fetriat gehort, folgendes ist: Der
Schopfer des Menschen und das Prinzip der Riuckkehr des Menschen zu diesem
Ursprung. Darber hinaus das Maad und ebenso die moralischen und menschlichen

VerhaltensmaRregeln, welche gute Taten genannt werden.

Motahharis Grundgedanken beziehen sich auf den Kern der Erldsungslehre, die
Fetriat. Seiner Aussage nach gilt es, den praktischen Aspekt der Moral und ebenso
die menschlichen Grundwerte in die Fetriat einzuordnen. Laut den islamischen

Schriften spielt die Moral bei der Erldsung des Menschen die bedeutendste Rolle.

154 Er zitiert hier Verse des Korans, um seine Meinung zu begriinden. Q30: 30. Und Q36: 60-62,
Q33:72, Q31:25. An dieser Stelle setzt sich Abdol-Rahim Soleimani mit Motahhari Meinung
auseinander. Er argumentiert gegen Motahhari und behauptet, dass man Uber sog. koranischen
Versen nicht verstdndlich Gott interpretieren kann. Vgl. SOLEIMANI, ABDOL-RAHIM,
Widersprichlichkeiten Weltreligionen, Qom, 2014, 276.

155 Ebd., ,,Fitrat /Fitriat sind die Aspekte, welche angeboren sind und sich in unserem Innern
widerspiegeln oder die auf dem Verstand des Menschen beruhen.*



81

Der zweite Schritt der Erlésungslehre von Motahhari beruht auf dem fetriatischen
Prinzip des Schopfungsursprungs — also der Gotteslehre — und — im speziellen Sinne
— der Eschatologie. Des Weiteren beruht diese Lehre aber auch auf den guten Taten
— im Sinne der Moral und der menschlichen Werte- und den selbstevidenten,
rational fundierten Grundsatzen. Infolgedessen hangt die Erlésung des Menschen
davon ab, ob er sich von den Fetriat abwendet. In diesem Fall kénne er jedoch nicht

behaupten, die Wahrheit anzustreben.

Diese Ansicht misste offensichtlich dem Angeborensein des Wissens uber die
Existenz Gottes oder deren Selbstverstandlichkeit zugrunde liegen, da er sagt: Wer
nicht an Gott glaubt, der wird das Paradies nicht betreten. Allerdings zeichnet sich
hier wieder eine Frage ab: Sollte die Gotteserkenntnis angeboren oder selbstevident
sein, dann ware kein Mensch in seiner Ablehnung entschuldigt. Wenn also jemand
nicht an Gott glaubt und gleichzeitig sich demgegentber nicht verantwortlich zeigt,
wie kann man dann sagen, dass er trotz seiner guten Taten nicht ins Paradies
gelangt? Hier kdnnte man als Beispiel die Buddhisten anfuhren, die zwar gerade im
Westen oftmals nicht gottglaubig sind, aber zugleich offenkundig moralisch leben.
Motahharis Ansicht scheint eine Widerspriichlichkeit in sich zu tragen. Er sagt tiber
den Glauben an Gott und das jenseitige Leben, dass es falsch sei, wenn wir
annahmen, dass die Taten derjenigen, die nicht an Gott und das jenseitige Leben
glauben, Gott erreichen und von ihm angenommen werden. Aber warum ist die Tat
desjenigen, der nicht an Gott glaubt, wertlos und warum findet solch ein Mensch

nicht das Seelenheil? Aus Motahharis Worten lasst sich folgendes herauslesen:

Erstens: Die Erkenntnis (ber den Ursprung und (ber das jenseitige Leben ist
angeboren und niemand wird bei Ablehnung dessen entschuldigt, also wer diese
beiden Aspekte nicht akzeptiert, wird auch keine Erldsung finden. Zweitens: Das
Verhéltnis des Diesseits zum Jenseits ist wie das Verhaltnis des Korpers zum Geist
und des AuBeren zum Inneren, also sind das Diesseits und das Jenseits nicht zwei
voneinander getrennte Welten. Die Bedingung, unter welcher eine Tat einen
gottlichen Aspekt erhalt, ist, dass sie Gott-orientiert und zum Aufstieg zum Paradies
Gottes vollzogen wird. Wenn jemand seine Aufmerksamkeit nicht auf Gott richtet

und der Auferstehung keinen Glauben schenkt, wird seine Tat keine himmlische



82

Erfullung finden und er wird nicht in das Himmelreich aufsteigen. Derjenige, der
ohne den Glauben an Gott und das Jenseits seine Taten verrichtet, gleicht
jemandem, der den Weg nach Norden nimmt, aber zu einer Stadt im Slden
gelangen mochte und sein Ziel nie erreichen wird. Um seine Ansicht zu belegen,
bezieht er sich auf einige Verse des Korans, die besagen, dass die Tat derjenigen,
die das irdische Leben anstreben, vergiftet und wertlos ist.

Bemerkenswert ist hier, dass Motahhari bezliglich der zweiten Auffassung zwei
Mangel zur Sprache bringt. Eine Tat ist bei Gott nur dann von Wert, wenn sie auch
eine gute Intention hat. Unter einer solchen guten Intention wird in der
Schultheologie eine Intention in Richtung Gott verstanden, welche zur Erlangung
der jenseitigen Gluckseligkeit fihrt. Dann stellt er die Frage, ob die Intention denn
nicht genuge, welche nur in der Nachstenliebe bestiinde und nicht zum Eigennutz
diene. Er beantwortet diese Frage sehr nachdenklich und sagt, dass definitiv eine
Tat, die aus Wohlwollen und dem Dienst gegeniiber dem Menschen verrichtet wird,
nicht den Taten zuzuordnen sei, welche zur Befriedigung des eigenen Begehrens
vollzogen werden, sodass Gott eine solche Tat niemals unbeantwortet lasse. Des
Weiteren gelten in den verschiedensten Uberlieferungen die moralischen und guten
Taten der Unglaubigen und Polytheisten als wertvoll und fiihren somit zu einer

Verminderung der Hollenqual.

Demzufolge ist sein zweites Argument, dass die Taten derjenigen, welche an Gott
und das Jenseits nicht glauben, nicht angenommen werden, unvollstandig. Denn der
Vorsatz, dem Menschen Dienste zu leisten, genigt zur Realisierung einer
gottgefalligen Absicht. Mit anderen Worten: Der Dienst am Menschen zéhlt zu den
angeborenen Wahrheiten und dessen Akzeptanz ist ein Teil des angeborenen

Glaubens.%®

Bis jetzt wurde ber den Glauben an Gott und das Jenseits gesprochen, welches
Motahhari als Voraussetzung fir die Akzeptanz der Taten bezeichnet. Aber der
Glaube an die Prophetie und an die Imamah wurde bisher nicht angesprochen.

Darlber hinaus wurden die Folgen der Taten von denjenigen nicht thematisiert,

1% \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Gottliche Gerechtigkeit, 310.



83

welche zwar an Gott und das Jenseits glauben, aber nicht an die Prophetie und die
Imamah. Des Weiteren stellt sich die Frage, was mit denen passiert, deren Religion

vielleicht nicht die rechtméafige ist. Hier lautet die Antwort:

Es gibt Verse und Uberlieferungen, die darauf hindeuten, dass die Taten der
Leugner der Prophetie und der Imamah nicht angenommen werden. Doch dies
betrifft nur die Leugnung aus Feindseligkeit, Trotz und Dogmatismus. Nicht
betroffen ist die Leugnung, die aufgrund fehlenden Verstandnisses zustande kommt
und deren Ursprung die Unwissenheit gegentiber der Wahrheit ist. An dieser Stelle
kénne namlich nicht von der Vernachlassigung einer Pflicht gesprochen werden,

die einem bewusst sein musste.

In Anbetracht dessen, sind der Unglaube und die Tatenlosigkeit hinsichtlich der
Uberzeugungen und der islamischen Vorschriften erst dann ein Hindernis fiir die
Erlosung, wenn der Person das Recht und das Gesetz eindeutig klar sind, sie diese
aber nicht befolgt. Ansonsten seien der Unglaube, die Tatenlosigkeit und die

fehlende Uberzeugung kein Hindernis fiir das Seelenheil des Menschen.

Ein weiteres Thema betrifft die Moral, also die mit der Gerechtigkeit und den
Rechten der Menschen verbundenen Fragen, die, wie bereits schon angedeutet
wurde, meistens praktisch und rational sind und tber die Religion verstandesgemar
beurteilt werden. Hier besteht kein groRer Unterschied zwischen dem Muslim und
dem Nicht-Muslim. Infolgedessen gelten bei Fragen (ber gottesdienstliche
Praktiken wie beispielsweise das Gebet, das Fasten, die Pilgerfahrt nach Mekka etc.
verschiedene Urteile. Die Muslime vollziehen sie und die Nicht-Muslime nicht oder
in einer anderen Art und Weise. Die letzteren sind bezlglich des Heilsplans
unprivilegiert und profitieren nicht von dessen Vorteilen im Diesseits wie auch im

Jenseits.

Davon abgesehen, besagt ein Grundsatz seiner These, dass die Ergebenheit
gegeniber Recht und Wahrheit der Schliissel zur Errettung ist und somit als Weg
zur Erlosung aller Menschen gilt. Denn in dieser Hinsicht sind alle Menschen

gleich. Aber da die Gotteserkenntnis, das Jenseits und die meisten guten Taten



84

angeborene und rationale Erkenntnisse sind, ist kein Mensch bei ihrer Ablehnung
ohne Weiteres entschuldigt.

3.5. Hintergrund der Theorie des angeborenen Islams

Bereits vor Motahhari vertraten die muslimischen Philosophen die Ansicht, dass

die Mehrheit der Menschen das Seelenheil erlangen wird. Avicenna sagt dazu

folgendes:
,,Die Menschen werden, was die korperliche Gesundheit und ebenso die Schonheit
betrifft, in drei Gruppen eingeteilt: Einige sind in einem sehr guten
Gesundheitszustand und sind korperlich sehr schén, andere sind hésslich und krank.
Diese beiden Gruppen sind jedoch in der Minderheit. Die Gruppe, welche die
Mehrheit ausmacht, hat ein MittelmaR an Schonheit und Gesundheit und wird nicht
stdndig von Mangel oder Problemen heimgesucht. Die Menschen sind geistlich und
spirituell ebenso einzuordnen, einige streben ehrgeizig die Wahrheit an, wéhrend
andere damit streng befeindet sind. Die dritte Gruppe, die Mehrheit, betrifft wieder
das MittelmaR, es sind diejenigen, welche nicht unbedingt die Wahrheit anstreben
aber auch nicht die Feinde dieser sind. Es sind Menschen, die, sollte ihnen die
Wahrheit angeboten werden, diese auch bedingungslos annehmen. Avicenna setzt

diese Einteilung fort: Siehe Gottes Gnade ist allumfassend und nicht exklusiv fir
eine kleine Gruppe.«**’

Auch Mulla Sadra verwies auf dieses Thema, allerdings wéhrend einer anderen
Diskussion, in der er die meisten Menschen auf der Erde als Errettete ansieht. Er
legt unter der Rubrik das Gute und das Boése in seinem Buch Transzendente
Philosophie -Hikmat al-Mutaalia- unter Bezugnahme auf die Worte Avicennas
einen Aspekt offen:

Die Menschen sind im Jenseits, bezuglich ihrer Gesundheit und Gliickseligkeit,
genauso wie sie im Diesseits waren. In dieser Welt entsprechen die Gesiindesten
der Gesunden, die Schonsten der Schonen, die Krankesten der Kranken und die
Hésslichsten der Hasslichen einer Minderheit, wahrend die Mehrheit dem
MittelmaR entspricht. Analog dazu sind im Jenseits die Vollkommenen, welche der

Koran as-Sabiqun®®® (die Vordersten), die Schlimmsten, nennt und welche der

157 Ebd., 262. Vgl. IBN SINA, ABU ALI AL-HUSSAIN IBN ABDULLAH, Al-Ischarat wa At-tanbihat
(Zeichen und Weisungen). Ende 7. Namat (Kapitel).
158 056:10.



85

Koran mit Ashab asch-Schimal*®® (die Gefahrten der linken Seite) bezeichnet, auch
nur wenige. Demgegeniber sind die, die das Mittelmald ausmachen — die Ashab al-
Yamin — wiederum in der Mehrheit. Mulla Sadra sagt weiter, in beiden Welten

dominieren die Begnadigten und die Gesunden.*®°

Seinen Worten zufolge sind die Propheten zu den Menschen gekommen, um der in
ihnen vorhandenen Natur, sowie dem Verstand, einen Anstol3 zu geben und zu
wecken. Wenn dieses das Hauptziel der Propheten war, dann bezieht es sich auf die
absolute Mehrheit der Menschen und die Transzendenz mdusste ihre
Aufmerksamkeit auf sich gezogen haben. Selbst wenn sie nie einen Propheten
kennengelernt haben, erreicht sie dennoch deren Botschaft in genau der
Gesellschaft, in der sie leben. Ein Beispiel hierfir ist, welches Gott im Koran
erwéhnt, ,,wir haben unsere Propheten mit den klaren Beweisen zu euch geschickt
und sandten mit ihnen das Buch und das MaR (Verstand) herab, auf dass die
Menschen Gerechtigkeit iiben*.?8! Heutzutage ist die weltweite Hauptdevise der
Menschen gekoppelt an die Gerechtigkeit und die Menschenrechte. Dies bedeutet,
dass die Botschaft der Propheten die Menschheit erreicht hat und sie die

Rechtleitung gefunden haben.

3.6. Bewertung der Theorie des angeborenen Islams

Die Pluralisten behaupten, dass die meisten Menschen, die einer Religion folgen,
dieses nicht tun, weil sie sie erforscht haben, sondern aufgrund ihres Umfeldes.
Daruber hinaus sind die meisten Menschen gar nicht in der Lage sie zu erforschen,
da sie auch nicht die Mdoglichkeit haben, alle Religionen dieser Welt ernsthaft zu

studieren, um diese beurteilen und die beste davon auswéhlen zu kénnen.

Jetzt kdnnte man, wie Sorusch, im Angesicht des Zustandes der Menschen fragen,

ob die Religion fir die Mehrheit der Menschen geografisch zu sehen ist und nicht

159 Q56:41.
160 Epy., 263.
161 057, 25.



86

argumentativ sei: Da das Forschen fir die meisten von ihnen nicht gegeben ist,!%2
welche Erldsungstheorie lasst sich dann als gerecht definieren? Welche
Charakteristiken muss eine gerechte und rationale Erlésungstheorie besitzen? Und

weist die Theorie des angeborenen Islams diese Eigenschaften auf?

Eine gerechte und rational akzeptable Erlosungslehre muss beztglich der Situation,
in der sich die Menschheit befindet, zwei Eigenschaften besitzen. Eine praktische
handlungsbezogene und eine erkenntnistheoretische Eigenschaft. Mit anderen
Worten, der Schliissel zur Errettung des Menschen weist zwei Eigenschaften auf:
Zum einen muss es in der Kraft eines jeden liegen, mit seinem eigenen Willen den
Schlissel zur Errettung zu ergreifen und zum anderen missen alle Menschen

seinen Wert erkennen und diesen verinnerlichen.

Die Erlosungslehre einer Religion ist erst dann gerecht, wenn der Schlissel zum
Seelenheil in der eigenen Hand des Menschen liegt und er selbst das Tor dazu
0ffnen kann. Sollte auch nur etwas in dieser Theorie auBRerhalb des Willens und der
Kraft eines Menschen sein, beispielsweise ist sie ihm nur schwer oder gar nicht
zuganglich, so ist diese Erlosungslehre nicht gerecht und der Glaube daran hatte fiir
das Individuum und fur die Gesellschaft zerstorerische Folgen. Die Errettung des
Menschen darf auch nicht mit seiner Geburt bereits erfolgt und nicht an Faktoren

auBerhalb seiner Kraft gebunden sein.

Die zweite Eigenschaft einer gerechten Erlésungslehre ist, dass sie sich in der
Reichweite des Verstandnisses und der Erkenntnis aller Menschen befindet. Wenn
die Gluckseligkeit und Erlésung des Menschen mit historischen Ereignissen
verbunden ist, welche sich in einem Winkel dieser Welt und in einem bestimmten
Moment der Geschichte ereignen, oder mit Uberzeugungen und Handlungen,
welche in der heiligen Schrift einer Religion vorzufinden sind, aber die meisten
Menschen dazu keinen Zugang haben, so ist diese Erldsungslehre nicht gerecht und
nicht rational. Diese Art der Erlésungstheorie bedingt, dass nur wenige ohne grofRRe
Anstrengung und zufélligerweise zur Gluckseligkeit gelangen, wobei die Mehrheit

der Menschen, womoglich um diesen Weg (berhaupt zu erkennen und zu

162 \/gl. SorRouSH, ABDOL KARIM, Straight Paths, An Essay on religious Pluralism (auf Persisch,
Serathaye Mostaghim), Tehran 2000, 180.



87

realisieren, grof’e Anstrengungen auf sich nehmen musste, um dann im Endeffekt

das Seelenheil trotzdem nicht erreichen zu kdnnen.

Wenn der Glaube und die guten Taten Errettung bedeuten und wenn Gott diesen
Glauben und diese guten Taten von allen Menschen fordert, dann missten erstens
alle daruber Erkenntnis erlangen kdnnen und zweitens missten dieser Glaube und
diese gute Tat in der Macht und in der Reichweite des eigenen Willens aller
Menschen liegen. Denn Gott verpflichtet niemanden zu etwas, das nicht seinen
Fahigkeiten entspricht und sollte dies nicht der Fall sein, so entspricht es, so wie es

auch in einem Vers erwahnt wird, der Unterdriickung und der Ungerechtigkeit.

Prifen wir nach diesen hermeneutischen Voriberlegungen nun Motahharis
Theologie der Religionen. Es scheint, dass die These des angeborenen Islams die
soeben geforderten Voraussetzungen erfillt. Laut dieser These liegt der Schliissel
der Erlésung sowohl in der Reichweite der Erkenntnis aller Menschen als auch in

ihrer Kraft und in ihrem Willen.

Der erste Schritt war, dass das Prinzip der Ergebenheit gegeniiber dem Recht
angeboren und hier kein Beweis und keine Argumentation vonnéten sei. Auch
haben alle Menschen akzeptiert, dass sie verpflichtet sind, sich dem Rechtmé&Rigen
zuzuwenden und sich vom Unrecht abzuwenden. Demzufolge ist die erste Pflicht
von allen Menschen anerkannt und entspricht auch ihren Fahigkeiten. Wenn
jemandem also ein Recht bewiesen wird, es aber aullerhalb seiner Fahigkeit liegt,

ist er dem nicht verpflichtet.

Das war der erste Schritt der Theorie des angeborenen Islams. Beim zweiten Schritt
werden wir mit der Frage konfrontiert: Sind alle Angelegenheiten, die die
Uberzeugungen und Taten der Menschen umfassen, fiir alle klar und
unbezweifelbar? Motahhari beantwortet die Frage folgendermalen: Es gibt drei
Aspekte unter den angeborenen und den rationalen, denen gegeniber
selbstverstandlich alle Menschen verpflichtet sind: Gott, der Ausgangspunkt der
Schopfung, das jenseitige Leben im Sinne der Riuckkehr zu Gott und die guten
Taten als moralische und (als) menschliche Grundprinzipien. Das Hervorheben

dieser drei Grundsatze geht nicht darauf zurtick, dass sie in der heiligen Schrift des



88

Islams angefihrt sind, sondern aufgrund der Behauptung, diese waren im Verstand
und in der Natur des Menschen enthalten. Jemand kdnnte jetzt sagen, dass einige
dieser Grundsatze nicht angeboren oder selbstevident sind. Dadurch nimmt diese
Theorie keinen Schaden, denn die Errettung ist eine Frage, die sich mit der
Beziehung zwischen Gott und dem Menschen und in welchem Mal? ihm das Recht
klar und deutlich ist, beschéaftigt. Allerdings gibt es darauf fur alle noch keine

Uberzeugende Antwort.

Motahhari argumentiert im Zusammenhang zu der Vereinbarkeit zwischen den
Versen des Korans, dass es zwei Arten von Taten gibt, welche besagen, dass die
Tat eines Unglaubigen nicht angenommen wird, sondern nur die eines Glaubigen,
und den Versen, laut denen keine einzige Tat, so gering sie auch sein mag,
unbeantwortet bleibt. Dartber hinaus gibt es die glaubige und die ungldubige Tat.
Nur die erste davon ist wertvoll und die zweite wertlos. Mit einer gldubigen Tat ist
die Tat gemeint, die aus der Rechtschaffenheit heraus entsteht, wobei der Dienst an
der Schopfung Gottes ein Prinzip ist, das in der menschlichen Natur liegt. Wer also
eine Tat in Richtung dieses Ziels vollzieht, hat eine rechtschaffene Tat verrichtet.
Somit ist eine Tat aus Rechtschaffenheit eine glaubige Tat, die nicht nur &uRerlich,
sondern auch innerlich gut ist, also mit einer guten Intention verrichtet wurde. Aus

diesem Grund ist sie so wertvoll und entscheidend fiir die Errettung des Menschen.

Andererseits ist eine Tat unehrlich und betrigerisch, welche nur &uRerlich gut ist
und nicht aus der Rechtschaffenheit heraus entstand, sondern zum Beispiel aus
Heuchelei oder zur Téuschung eines Menschen oder um andere schlechte Ziele zu
verfolgen. Diese Tat ist unglaubig, denn sie entbehrt einer guten Absicht. In den
islamischen Uberlieferungen heilt es, dass die Taten von ihren Absichten abhéngig
sind -innam al-Aamal bi n- Niyyat- oder eine Tat ohne eine gute Intention nicht

angenommen wird -la Amal illa bi n-Niyyat-.

Also ist eine Tat, welche aus Rechtschaffenheit erfolgt ist, die Extension der
Rechtschaffenheit, und die Stellung des Menschen in seinem Erldsungsgrad vom
Mal3 ihrer Rechtschaffenheit abhangig. Wenn wir zum Beispiel in einer
Uberlieferung lesen, dass einige Bewohner der Hélle ein Haus aus Lehm besitzen,

welches sie vor der gottlichen Qual — Strafe — schitzt und dass ihnen von aul3erhalb



89

der Holle Lebensunterhalt gebracht wird, so ist das eine Andeutung darauf, dass das
MaR ihrer Rechtschaffenheit gering und das ihrer Sundhaftigkeit groR war. Doch
sie erhalten fir ihre geringe Rechtschaffenheit einen Schutz gegen ihre Qual und

sie verfligen Uber ein geringes Mal} an Gaben.

Aber eine aus der Stndhaftigkeit hervorgehende und unglaubige Tat hat auch bei
einer groBeren Anzahl von duRerlich guten Taten keinen Wert. Sie ist wie im Koran
beschrieben wird wie eine Fata Morgana, die nicht real ist, oder wie Asche, die ein
WindstoR davontrégt.

Demzufolge lasst sich die Frage der guten Tat tber den Schlisselbegriff
angeborener Islam gut beantworten. Zum einen ist diese Tat von Wert,
belohnungswiirdig und entscheidend flr die Erlésung des Menschen, da sie aus dem
angeborenen Islam hervorgeht. Zum anderen gilt sie in einem anderen Fall als

vollig wertlos — eben dann, wenn sie nur aus Eigennutz erfolgt.

Allerdings entstehen an dieser Stelle weitere Fragen: Soll der Glaube ausgehend
von der Schopfung unbedingt die Form eines Glaubens an einen Gott, welcher in
der abrahamitischen Religion dargestellt wird, haben? Oder reicht der Glaube, laut
einiger anderer Religionen und Glaubensschulen, an eine unpersonliche Existenz
aus? Hinsichtlich des jenseitigen Lebens stellt sich die Frage, ist der Glaube
wirklich eine angeborene Angelegenheit und wenn dem so ware, muss dieser
Glaube der Form der abrahamitischen Religion gleichen, das hei3t dem Glauben an
ein einziges Leben in dieser Welt? Und danach das ewige Paradies oder die Holle?
Oder umfasst dieser auch den Glauben an die Reinkarnation, das Nirwana oder
andere Transformations- und Vollendungshoffnungen in einigen anderen
Religionen? Ist in Bezug auf die gute Tat, ihre Akzeptanz und Giiltigkeit von der
Intention, die den Glauben an Gott und das Jenseits beinhaltet, abhéngig? Und die
letzte Frage ist, wie steht der Koran diesen Prinzipien gegenlber? Sind sie
angeboren und wenn ja, welche Verse deuten darauf hin? Gibt es Verse, die
Gegenteiliges besagen? Stimmt Motahharis Theorie der drei Elemente mit den
Versen des Korans uberein? Mit den Antworten darauf beschaftigen wir uns im

nachsten Teil.



90

Es scheint, dass sich die drei Elemente beim zweiten Schritt der Theorie des
angeborenen Islams auf Vers 62 der Sure al-Bagarah und auch in einem gewissen
Malf auf VVers 69 der Sure al-Maida beziehen.

In diesem Vers werden vier Gruppen nebeneinander gestellt: Die Muslime, Juden,
Christen und die Mand&er. Man bezeichnet den Glauben an Gott, an das Jenseits
und an die guten Taten als Faktoren fir die Errettung des Menschen. Daraufhin
wird die vollkommene Erlésung solcher Personen angesprochen. Erlésung von der
gottlichen Strafe und der Genuss der Belohnung sowie der Gaben Gottes. Diese
Verse weisen darauf hin, dass ihr Lohn bei Gott vorbehalten ist und sie weder

furchten noch trauern sollen.

Im 69. Vers der Sure al-Maida werden auch diese vier Gruppen genannt, nur mit
dem Unterschied, dass hier die Mandaer vor den Nasara — Christen — erwahnt
werden. Im Koran gibt es jedoch Verse, in denen der exklusive Anspruch der Juden
und der Christen nur durch zwei Faktoren zur Errettung angefiihrt wird.%® GemaR
diesem Vers besteht der Malstab flr die Erlosung aus zwei Komponenten, zum
einen muss der Mensch sich Gott vollig ergeben und zum anderen wohltétig sein.
Also jeder Mensch, egal in welcher Situation er sich befindet, der behaupten kann,
sich ganz und gar Gott ergeben zu kdnnen und gute Werke verrichtet, gehort zu den
Geretteten. Bemerkenswert ist hier, dass in diesem Vers auf die vollkommene
Erlésung hingewiesen wird und aul3er der Befreiung von der gottlichen Strafe, das
Profitieren von Gottes Lohn angesprochen wird. In einem anderen Vers wird in
Ablehnung des Exklusivismus bemerkt, dass es keine bessere und hohere Religion
gibt als die, die das Ergebensein gegeniiber Gott und das Verrichten guter Taten

beinhaltet.1%4

Im ersten Vers werden die Muslime neben die Ahl al-Kitab gestellt und es wird
gesagt, dass die Belohnung und die Bestrafung nicht ihren Hoffnungen und
Wiunschen entspricht und nicht denen der Ahl al-Kitab, sondern einen bestimmten

183 Q2: 111/112.
164 Q4: 123/125.



91

MaRstab haben. Wer eine schlechte Tat begeht, wird bestraft und nichts kann etwas
daran andern, egal welcher Religion er angehort. Aber andererseits, wer aus reinem
Glauben rechtschaffen handelt und gottgefallige Taten verrichtet, wird in das

Paradies kommen und ihm wird nicht das geringste Unrecht angetan.

Der hoéchste Grad der Religiositat ist im dritten Vers angegeben. Er ergibt sich aus
der absoluten Ergebenheit gegentiber Gott und aus der Wohltétigkeit. Dies sind
Grundsétze, die auch der Religion Abrahams zugrunde lagen, welcher sich ganzlich
Gott und der Wahrheit ergab. Die beste Religion ist demzufolge die des Ibrahim
Khalillullah. Es ist der Glaube der Rechtschaffenheit, dessen Anhénger im Grunde
genommen alle Rechtschaffenen der Welt sind. Wenn also der hochste Grad der
Religiositdt von den zwei Faktoren, der Ergebenheit gegenuber Gott und der
Wohltatigkeit, abhéngig ist, dann lasst sich dadurch die Erlésung ebenfalls

realisieren.

In einem anderen Vers des Korans wird, nachdem eine blind von den Vétern und
Vorviatern Gbernommene Religion nur einen geringen Wert darstellt, die wahre
Religion, bestehend aus zwei wesentlichen Elementen, vorgestellt.’®®> Blinde
Nachahmung und Dogmatismus hindern den Menschen daran, zur Wahrheit zu
gelangen und entfernen ihn von der Erlésung, wohingegen zwei Dinge ihm
garantiert zur Errettung verhelfen: Die vollige Ergebenheit gegentiber Gott und die
Wohltétigkeit.

Koénnte man denn jetzt sagen, dass derjenige, der sich ganz und véllig Gott ergibt
und auch gute Taten verrichtet, nicht zur Erldsung finden wird? Es scheint klar und
deutlich zu sein, dass diese zwei Faktoren, und nicht drei, das Kriterium fir die

Errettung bilden.

Eine weitere Frage dazu: Ist es wirklich vorstellbar, dass jemand, der sich Gott
ergeben hat, keine guten Taten vollbringt? Das ist nur moglich, wenn er, obwohl er
sich Gott ergeben hat, bei der Erkennung einer guten Tat fehlgeht. Wie bereits
festgestellt wurde, erkennen aus der Sicht des Korans die Menschen mit den

meisten guten Taten dies durch ihren Verstand und mittels ihrer Natur.

185 Q31: 21-22.



92

Diesbezuglich weisen sie nur geringe Meinungsunterschiede auf. Wenn also der
Mensch gemeinhin die wahrlich guten Taten erkennt und diese als von Gott
gefordert betrachtet, dann ist das Verrichten guter Taten gleichbedeutend mit der
Ergebenheit gegentiber Gott. Demzufolge ist der MaRstab der Erlésung nur dieser

eine.

Wenn in den oben genannten Versen die Verrichtung guter Taten getrennt von der
Ergebenheit gegeniiber Gott erwahnt wird, dann zwecks Hervorhebung und
Erorterung. Uber diverse Verse des Korans, welche den Glauben und die
Verrichtung guter Taten als Voraussetzung der Erlésung ansehen, muss gesagt
werden, dass der Glaube an die Hingabe an Gott und seinen Willen die
Vollbringung guter Taten bedingt. Der Glaube an Gott ohne gute Taten ergibt

keinen Sinn.166

Demzufolge liegt der MaRstab fir die Errettung des Menschen im angeborenen
Islam, also dem Ergebensein gegeniuber dem Recht. Da allerdings diese
Ergebenheit angeboren ist und Gott die vollkommene Extension und eigentliche
Wahrheit ist, missen laut dem Koran die Menschen im zweiten Schritt sich der
absoluten Wahrheit ergeben, was notwendigerweise mit dem Verrichten guter

Taten einhergeht.

Doch jetzt stellt sich folgende Frage: Warum werden im 62. Vers der Sure Bagarah
und dem 69. Vers der Sure Maida drei entscheidende Faktoren zum Erreichen des

Seelenheils genannt?

,Die Antwort darauf ist, dass in jener Zeit diese drei Prinzipien zu den vier
unbestreitbaren religiosen Grundséatzen gehoérten, auf die in diesen zwei Versen
hingewiesen wurde. Demzufolge sind diese drei Faktoren in den Lehren der
Glaubensbekenntnisse klare und definitive Extensionen des Rechts. Bemerkenswert
ist auch, dass die Sadduzaer im Judentum nicht an die Auferstehung und an den Tag
des Gerichts glaubten. Diese Gruppe starb jedoch im 70 n.Chr. mit der Zerstérung
des Tempels in Jerusalem aus. Danach glaubten alle Juden zur Zeit des Aufkommens
des Islams an den jlingsten Tag. Demnach handelt es sich in den zwei eben
erwéhnten Versen nicht um die Erlésung der Anhanger aller Religionen, sondern nur
um die einer gewissen Gruppe. So gehoren die Anhénger dieser vier Religionen, die
an Gott, die Auferstehung und an die Wohltatigkeit glauben, zu den Geretteten. Aber

186 \/gl. SOLEIMANI, ABDOL RAHIM, Widersprichlichkeit Wahrheitsanspriiche Weltreligionen
(Taaroze daavi Adyan), Qom 2014, 328.



93

im Ganzen gesehen hangt die Erlésung nur von einem Faktor ab und zwar von der
Ergebenheit gegenliber Gott, denn dieses Kriterium ist in allen drei Versen
angefiihrt.«167

167 Ebd. 328.



94

4. Die Eigenschaften und das Kriterium der
Theologische Anthropologie aus der Sicht
Motahharis

In seinen letzten Lebensjahren schlug Motahhari eine Theologie vor, die angesichts
der Eigenschaften und der Umstdnde der Menschen die Offenbarung mit ihrer
Notwendigkeit und eine Methode zum Verstandnis anbietet. Sie stellt entgegen der
anderen Theologie eine spezielle Eigenschaft vor. Sie ist ein Malstab fur
,Rationalitat® und ,Gerechtigkeit® im Sinne von menschlichen von Gott
anerkannten Werten. Motahhari ist der Ansicht, dass die Theologie, die nicht auf
Rationalitdt und Gerechtigkeit beruht, dem Geiste der Religion und ihrer
Offenbarung entgegengesetzt ist und zum Zerfall dieser und der Religiositat der

Menschen fuhrt und ihnen vor allem in der heutigen Zeit Unheil bringt.

4.1. Theologischer Formalismus und Negierung der
Beweisfiihrung in der Religion

Motahhari sagt, dass aus der Sicht der Ashab al-Hadith, der Hanbaliten und
Asch’ariten innerhalb der theoretischen sowie praktischen islamischen
Erkenntnisse nur der Weg der Verrichtung der rituellen Praktiken gegangen werden
muss und nicht nach den Grundlagen und den Zielen der religiésen Erkenntnis und
der Gesetze gefragt werden soll.'®® Oder anders gesagt, miissen hier die
grundsatzlichen Handlungsprinzipien — Furu ad-Din — und die Anordnungen
Gottes ohne kritische Nachfrage akzeptiert werden. Das heil3t, es besteht selbst
zwischen den Furu ad-Din und den Grundsdulen der Religion kein Unterschied.
Alle religidsen Inhalte missen nur genau in der Form wie sie vorgebracht werden,

bejaht werden. Genauer betrachtet bedeutet diese Aussage, dass Menschen sich

168 v/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus,
Samtliche Werke. Bd. 6, 879.



95

nicht, wie aus der Sicht der Hanbaliten, ihres Verstandes uber deren aufgeworfene
Fragen und Inhalte bedienen dirfen, um diese kritisch zu erforschen, sondern
jegliche Fragestellung hinsichtlich der Lehren der Religion als eine haretische
Neuerung und als unreligiés zu bezeichnen haben. Das Verbot jeglicher
analytischer Auseinandersetzung mit religiosen Fragen und der Aufruf zur
gedankenlosen Hingabe, konnte auch darauf hinweisen, dass solche Fragen
entweder nicht I6sbar oder gar unverdaulich sind, ja es sind wohl Dinge, die sich

nur auf himmlischen Wegen lésen lassen.°

Er glaubt, dass diese Stellungnahme hinsichtlich der praktischen Gesetze der
Religion auch die Charidschiten und Asch‘ariten hatten. Doch sollte beziiglich der
theoretischen Erkenntnisse des Islams der Verstand keinen Zugang zu dessen
Prinzipien und Grundlagen erhalten, so vermag dieser auch beziiglich der
Handlungsprinzipien keinen Zugang zu den Absichten Gottes zu bekommen und
man musste bei den Gesetzen nur auf deren Form fixiert bleiben. Dabei sei ein
Weiterkommen natiirlich unmdglich. Die Asch‘ariten sprechen dem Verstand keine
Fahigkeiten zum Durchbrechen dieser Formen und zur Erlangung des
Verstandnisses Uber deren Ziel zu. Sie akzeptieren den Verstand nicht als
Wegweiser, der den Ubergang von der Form zum Inhalt der Gesetze anzeigt oder
das Vermdogen zur Erkennung des Geeigneten und des Ungeeigneten besitzt, sowie
entsprechend des Rechts, der Gerechtigkeit und dem was angebracht ist, ein
eindeutiges Gesetz erlassen kann. Fir sie galt das Prinzip des kulu ma hakama bih
al-agl hakam bi asch-schar oder al-wajibat asch-schariya at-taf fi al-wajibat al-
agliya. All das, was das Religionsgesetz befiehlt, befiehlt auch der Verstand.!”
Somit trennten die Aschariten genauso wie die Kharidschiten die argumentative
Beweisflhrung von der Religiositat. Fir Motahhari ist eine unkritische, nicht nach
den Griunden der religidsen Gesetze nachfragende Haltung gleichbedeutend damit,

das Denken preiszugeben und den Glauben einfach unkritisch zu akzeptieren.!™

169 Epd. 885.
170 DERS., Samtliche Werke. Bd. 4: Imamat va Rahbari, Tehran 1994, 955,
171 DERS., Samtliche Werke. Bd. 16: Jazebe va Dafee Ali, Tehran 1994, 390.



96

4.2. Das gescheiterte Vereinen anscheinend
widerspruchlicher Lehren und das Verfallen in
beliebige Interpretationen

Haltungen, die das Erkennungsvermdgen des Verstandes negieren und das
argumentative Denken von der Religiositat separat behandeln, sind aus der Sicht

Motahharis paradoxale Lehren, die zu den unterschiedlichsten Auslegungen fuhren.

Motahhari behauptet mit Hinweis auf Beispiele wie der Widersprichlichkeit
zwischen der Pradestination und dem freien Willen in den Versen des Korans und
der unterschiedlichen Handlungsweisen der Imame folgendes: Die
Widersprichlichkeit zwischen der Prédestination und dem freien Willen, sowie die
voneinander abweichenden Handlungsweisen der Imame, lassen sich nur per
gedanklicher Anstrengung und mit einem tiefen Studium der Grundlagen und der
allgemeinen Prinzipien beiseitelegen.'’? Beispielsweise waren der Aufstand von
Imam al-Husain und das Schweigen Imam as-Sadigs zwei unterschiedliche
Durchfuhrungsformen eines allgemeinen Grundsatzes und dienten dem Befehl, das
Gute zu gebieten und das Schlechte zu verbieten. Eine Vorschrift, welche nicht zu
denen des Gebets, des Fastens und der rituellen Waschung gehdrt, welche nur eine
einzige rituelle religiose Form besitzen. Dies ist ein variables Prinzip, welches
verschiedene Umstdnde und Situationen und die daraus entstandenen
Konsequenzen umfasst. Aber wenn sich einige ausschlief3lich an Form und Struktur
orientieren wollen, ohne sich tiefgehend und mithilfe des Verstandes mit den
Inhalten zu befassen, welchen Nutzen bringen ihnen dann diese widerspriichlichen

Handlungstraditionen?

Nach Motahhari héngt die Anwendung dieser teilweise paradoxen
Handlungstraditionen allein von der Disposition und dem Gemutszustand einer
Person ab. Wenn also jemand temperamentvoll ist und sich mit Ruhe und Stille
schwertut, der wird sich in seiner Argumentation auf die Handlungsweise des

Propheten in der frihislamischen Zeit und auf die Bewegung von Imam al-Hussain

172 DERS., Samtliche Werke. Bd. 18: Sire Aemmeye Athar, Tehran 1999. 44,



97

beziehen. Sollte jedoch diese ganz im Gegenteil einen introvertierten, sich
zuriickziehenden und konservativen Charakter haben und in sich keinen Wagemut
verspiiren, dann greift sie auf die Tagiyal’® zuriick und auf den Weg des Imams as-
Sadigs oder anderer Imame. Motahhari behauptet, die starren weltanschaulichen
Vorstellungen und die auf religiosem Formalismus beruhende Interpretation der
Religion missen den Erfordernissen der Zeit angepasst werden. Da diese Uber die
Form der islamischen Schriften hinweg, keinen Geist, kein Ziel und keine Absicht
anerkennt und sich nur der Form der Gesetze unterordnet und nicht den

dahinterstehenden Zielen und Absichten.1™

Spiegelt sich das, was Uber die Denkweise der Kharidschiten, der Ascheriten und
der Murjia bisher gesagt wurde auch in den schiitischen Gedanken wider oder
blieben sie vor diesem Gedankengut geschiitzt? Motahhari antwortet darauf, die
schrége Interpretation dieser bisher genannten Gruppen sickerte auch in schiitische
Gedanken ein. Er ist davon Uberzeugt, dass die schiitische Gesellschaft wissen
sollte, dass sie den Gefahren und negativen Auswirkungen einer solchen Auslegung

ausgesetzt ist.17®

Dogmatismus und die Trennung der Reflexion von der Religiositat bezeichnet
Motahhari als den Geist des ascharitischen Gedankenguts. Dann beschaftigt er sich
mit Anlehnung an den Malistab zur Identifizierung und Definierung mit der
kharidschitischen Denkart und mit dem Einfluss dieser Denkschule auf andere
islamische Richtungen, insbesondere auf das Schiitentum.

Motahhari wurde sich durch die Entstehung einer schiitischen Rechtsschule —
Akhbariya — dariiber bewusst und sagte: ,,Die Akhbariya Lehrrichtung ist eine

schiitische Rechtsschule und sie beinhaltet in irgendeiner Art und Weise die

173 Mit dem arabischen Wort tagiya bezeichnet man das Verbergen der wirklichen Gesinnung. Zwar
wurde er oft falsch interpretiert, doch es handelt sich schlicht um einen Verhaltenskodex in einer
gefahrlichen Lage. Droht einem Schiiten die Verfolgung aus religiosen Grunden, darf er seinen
Glauben verschweigen oder verleugnen. Heldentum und Martyrium aus Glaubensgriinden werden
nicht von ihm eingefordert. Dies bedeutet der Begriff tagiya, nicht bdswillige, absichtsvolle
Verstellung, als die er hierzulande hiufig interpretiert wird.“ Vgl. AMIRPOUR, KATAJUN, Der
schiitische Islam, Stuttgart 2015, 109.

174 DERS., Samtliche Werke. Bd. 16: Jazebe va Dafee Ali, 39.

175 Ehd., 331-333.



98

Trennung der Reflexion von der Religiositit.«"® Aus seiner Sicht sei es durchaus
maoglich, dass jemand sich als Schiit ausgibt, indes er geistlich und in seinen
Handlungen ein Kharidschit ist. Allerdings setzen sich Motahharis Worte fort: ,,Wie
viele Leute gibt es, deren Devise das Schiitentum ist, deren Geist aber nicht.“*’” An
einer anderen Stelle schreibt er: ,,Der kharidschitische Geist ist in den Korper vieler

von uns eingedrungen. 1’8

Nun konnte man fragen, welche Losung legt Motahhari denn flr einen Ausweg aus
dieser Situation vor und mittels welcher Herangehensweise? In seinen Werken war
er stdndig auf diese Frage fokussiert, wobei seine Antwort aus vielen seiner
Schriften und dokumentierten Reden herauszulesen ist. Motahhari bringt es somit
auf den Punkt: Der islamische Gedanke muss wiederbelebt werden. Beabsichtigt ist
hiermit die Erlangung eines Islams, der vor Erkenntnis und Vitalitat spriiht.1"

4.3. Die Bedingung fur die Wiederbelebung des
religidsen Gedankens

Ist es Uberhaupt maoglich, den islamischen Gedanken wiederzubeleben? Kann man
den jetzigen Gedanken einfach beiseitelegen und einen anderen aus dem Islam
entnehmen, der fir die Muslime informativ und antreibend ist? Motahhari ist
folgender Uberzeugung: Die Bedingung fiir die Wiederbelebung des religidsen
Gedankens und die Ablésung von der jetzigen Auffassung hinsichtlich des Korans
und der Tradition, ist die Differenzierung zwischen der Religion und dem religidsen

Denken.'® Dies bedeutet: Wenn wir solch eine Trennung nicht verwirklichen

176 Ehd., 133

117 Ehd., 309

178 Ehd. 311.

179 \Vgl. HAJATPOUR, REzA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 184.
,,Motahharis Islam ist demnach ein revolutionérer Islam. Er soll sowohl nach innen wie nach auflen
energisch sein und den Glauben an eine radikale Erneuerung der geistigen und praktischen religiosen
Lebensfiihrung in der islamischen Gesellschaft binden. Doch sei der Islam mehr als nur politisches
Konzept.*

180 DErs., Samtliche Werke. Bd. 25: Ehyaye Tafakore Islami (Wiederbelebung des religiosen
Gedankens), Tehran 2007, 494.



99

kdnnen, dann wirde unser mihevoller Aufruf zur Verdnderung der Bedeutung und
der Definition der Religion sinnlos sein. Der Islam und die Auffassung der Muslime
sind seiner Meinung nach zwei differenziert voneinander zu beurteilende Dinge.
Der Islam lebt, aber die Betrachtungsweise der Muslime hinsichtlich dessen ist tot

und geistlos. 8!

Bis zu diesem Punkt wurde darauf hingewiesen, dass Motahharis Ziel und Ldsung,
welche er vorlegt, die Wiederbelebung des korrekten religiésen Denkens ist und
jenes sich in Tiefsinnigkeit und Lebhaftigkeit zeigt. Aber wie und durch welche

Methode kann man zu einem Verstandnis Uber religiése Wahrheiten gelangen?

Die Nutzung der rationalen Herangehensweise und das Studium der Grundlagen,
der Ziele der theoretischen Lehren und der handlungsbezogenen Vorschriften der
Religion bezeichnet Motahhari als Wurzel und als methodischen Grundsatz des
korrekten Verstandnisses (von) der Religion. Er ist der Meinung, dass man tiber die
theoretischen Erkenntnisse und Uber die Form der praktischen Vorschriften des
Islams hinweg in deren Grundlagen und Ziele eindringt. Es ist die Methode und die
Auslegungsart im Zusammenhang mit der Religion, die uns zu einem anderen
Verstandnis von Gott und seinem Verhaltnis zum Menschen im Gegensatz zu dem
ascharitischen flhrt. Er ist ebenso der Meinung, dass aus dem Koran die
Grundprinzipien herausgefiltert werden missen, um damit diverse theoretische und

praktische Fragen zu beantworten.

So kommt Motahhari also zu dem Ergebnis, dass die korrekte Art der Deduktion
und die angebrachte Analytik des Korans darin besteht, aus ihm die
Grundprinzipien herauszusuchen und sie auf Einzelheiten zu (bertragen; denn

anders ware es nicht moglich und auch nicht sachgemaR. 182

181 Ebd. S 493.

182 \Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, Samtliche Werke. Bd. 25, 335. ,,Wir miissen versuchen, eine
korrekte Art der Deduktion hinsichtlich des Korans vorzunehmen, denn nur wenn tber ihn richtig
reflektiert und er verniinftig interpretiert wird, kdnnen die Anweisungen der Korankundigen uns
nicht profitiren. Solange unsere Deduktionsmethode und unser Verstdndnis beziiglich des Korans
nicht korrekt ist und wir nicht den richtigen Weg zur Nutzung dieses Buches erkennen und antreten,
werden wir von dem Koran nicht profitieren. Dieser thematisiert verschiedene Fragen immer in
Form von allgemeinen Zusammenhéngen, wobei die Deduktion bzw. der Schluss vom Allgemeinen
auf das Einzelne von unserem korrekten Verstdndnis abhéngig ist.



100

Motahharis Ansicht lautet also zusammengefasst: Beim Koran jede Einzelheit zu
behandeln, ist nicht méglich und auch nicht angebracht. Es ist schon deswegen
nicht mdglich, weil der Koran ewig giltig sei. Nicht angebracht sei es, wenn man
denkt, dass der Koran herabgesandt wurde, um die Menschen auf ewig wie
Minderjahrige zu behandeln. Die angemessene Auffassungsmethode hinsichtlich
des Korans ist, so Motahhari, mittels des Verstandes die Grundprinzipien und die
allgemeinen Richtlinien aus den Lehren des Korans zu gewinnen, um sich auf diese
bei der Konfrontation mit diversen theoretischen und praktischen Fragen zu stlitzen.
Damit kann das Recht vom Unrecht unterschieden werden. In der Realitat erfordert
schon die Bestimmung eines Falles, zum Beispiel, handelt es sich um Unrecht oder

nicht, iberaus groRe Anstrengung.*®

Nun stellt sich die Frage: Koénnen alle an dem Plan der Wiederbelebung des
islamischen Gedankens teilhaben oder ist es nur die Pflicht bestimmter Leute mit
speziellen Eigenschaften? Motahhari sagt dazu: ,,Ich betone den Punkt, dass das
Reflektieren des Korans das Recht eines jeden Muslims und nicht nur einer Person

oder Gruppe vorbehalten ist.«184

Jeder kann das Ergebnis seiner Uberlegungen iiber den Inhalt des Korans und seine
eigene Auffassung als Interpretation anderen zur Verfiigung stellen. Hieraus lasst
sich feststellen, dass der Versuch zum Erzielen eines lebhaften VVerstandnisses der
religiésen Lehren von jedem Einzelnen unternommen werden kann. Motahhari
spricht jedem Muslim das Recht zu, Gber den Inhalt des Korans zu reflektieren und
nach eigener Auffassung zu handeln oder diese anderen zu vermitteln. Dariber
hinaus sagt er, dass das Studium des Korans hinsichtlich des Gewinns seiner

theoretischen Bedeutung und praktischen Absichten etwas Besonderes ware. Dies

183 Ebd. 336. ,,Der Koran muss sich nicht einzelnen Themen anndhern und diese nach Recht oder
Unrecht beurteilen, so etwas ist nicht mdglich. Der Koran ist gekommen, um ewig zu bleiben,
deshalb muss er die Grundprinzipien und das Allgemeine aufklaren, damit in jeder Zeit bei einer
Konfrontation zwischen Recht und Unrecht die Menschen sich an diesem MaRstab — die
Grundprinzipien — orientieren konnen. Die Muslime missen begreifen, dass der Koran sie
dahingehend erzieht, eine gedankliche und gesellschaftliche Entwicklung zu erfahren, damit sie
durch das Wachstum der Vernunft zwischen Recht und Unrecht differenzieren kdnnen. Der Koran
ist nicht herabgesandt worden, um fiir immer und ewig mit dem Menschen in einem Eltern-Kind
Verhdltnis zu verbleiben und jede Einzelheit seines Lebens zu bevormunden und jeden Einzelfall zu
beurteilen.«

184 DERSs., Samtliche Werke. Bd. 1: Grund fiir die Neigung zum Materialismus, 460.



101

begriindet er insofern, dass man ohne Forschung und Vorbereitung bestimmter
wissenschaftlicher Bedingungen und Malinahmen nicht erwarten kann, dass sich
ein prazises und tiefgehendes Verstandnis tber die Inhalte des Korans ergeben

wird.

Motahhari betont auch die Wiederbelebung religioser Ideen und eine tiefsinnige
und vitale Auslegung dessen, wéhrend er lugnerische und gefélschte
Interpretationen von der Religion und religiéser Wahrheiten hervorbringt. Aus
seiner Sicht ist das erst dann zu realisieren, wenn wir auf der Basis einer rationalen
und fachlichen Methodik auch mit dem kulturellen und geschichtlichen Gut

auseinandersetzen und eine erneute Analyse vornehmen.

4.4. Die Rationalitat der islamischen Denkschule

Motahhari ist der Uberzeugung, dass die erste Voraussetzung fiir den Erfolg einer
Botschaft in der Rationalitdt und der Aussagekraft ihres Inhalts liegt. Eine
Botschaft, die allen Menschen etwas mitzuteilen hat und ihnen rat, wie sie ihre
Bedurfnisse zu erfullen vermdgen. Der Mensch hat Hunderte von gedanklichen,
emotionalen, sozialen und materiellen Bediirfnissen. Also darf die Botschaft nicht

diesen Bediirfnissen entgegenstehen, sondern muss ihnen entsprechen. 18

Motahharis Verstandnis uUber Bedurfnissen den Menschen kann mit Hajatpour

treffend wie folgt auf den Punkt gebracht werden:

,,Die Zeitnotwendigkeiten (mogtaziyat-e zaman) sollten weder am ,,Zeit-Willen*
(zaman-pasand, wortl. ,,zeitgefdllig®) noch am ,,Menschen-Willen”“ (mardom-
pasand, wortl. ,,volksgefallig®) und (schon gar nicht) an der Mehrheit orientiert
sein. Der MaRstab der Bedirfnisse ist Motahhari zufolge die ,,Vernunft®. Er wirft

185 Bei dieser Botschaft sollte im Vordergrund stehen, dass sie logisch ist und dem Verstand des
Menschen entgegenkommt, nur so kann die Ratio des Menschen in ihre Richtung gezogen werden.
Ist eine Botschaft jedoch unlogisch und mit dem Verstand nicht zu vereinbaren, obwohl sie
gefuhlsbetont zu sein scheint, bleibt sie nur fur eine kurze Zeit erhalten. Deshalb spricht der Koran
das Reflektieren und das Denken so konkret an und verlasst diesen Aspekt nie, er bezeichnet ihn
sogar als Grundlage zum Verstandnis und ruft immer wieder zum Denken auf.© Vgl. MOTAHHARI,
MORTEZA, Sadmtliche Werke. Bd. 17: Hamaseye Hoseini (Aufstand Imam Hosein), 325.



102

der westlichen Zivilisation Nachahmung, Assimilation und Opportunismus vor.
Statt dessen sollten ,,Kreativitit* (ebda) und ,,Vernunft* (agl) die Zeit leiten. %

An einer anderen Stelle hebt er hervor, dass eine auf Glauben basierte Interpretation
der Welt, die nicht mit den logischen und wissenschaftlichen Grundsatzen

kompatibel ist, zwangsliufig abzulehnen ist.18’

Wir gehen also davon aus, dass die Botschaft des Islams eine rationale Botschaft
ist. Dies bedeutet logischerweise, dass der menschliche Verstand so veranlagt ist,
dass es ihm madglich ist, sich mit den Grundsatzen und Grundlagen der durch die
Offenbarung herabgesandten Fragen und Inhalte wissenschaftlich und rational zu
befassen. Aber ist dieses wissenschaftliche und rationale Verstandnis gegeniber
den Offenbarungslehren unbegrenzt oder kann der menschliche Verstand sich nur
bis zu einem gewissen Grad diesen Lehren anndhern? Birgt die Offenbarung also
mdoglicherweise etwas in sich, zu dem der Verstand nicht eigenstandig gelangen

kann?

Diese Frage betrifft die Fahigkeit, Unfahigkeit und die Reichweite des Verstandes,
welches im Sprachvokabular Kritisieren des Verstandes genannt wird. Motahharis
Ansicht nach sind die Vorschriften der Religion auf die Vor- und Nachteile im
menschlichen Leben justiert worden, wobei der menschliche Verstand das
Verhéltnis zwischen den islamischen Vorschriften und ihrem Nutzen und Schaden

erforschen und die damit verbundenen Geheimnisse entschliisseln kann.8

Aber gleichzeitig bekraftigt Motahhari, dass die Aussage jedes Gesetzes im Islam

einen Ursprung hat. Eine Tat ist deshalb verboten, weil sie einen Schaden in sich

188 HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 200.

187 Der Islam ist eine Religion, die mit Tauhid (Einheit Gottes) beginnt. Tauhid ist eine rational
begriindete Angelegenheit, bei der Nachahmung verboten ist. Reflexion, Argumentation und
philosophische Uberlegungen sind hier vonnoten. Der Islam erklart Tauhid nicht als eine verbotene
Zone, im Gegenteil, er bezeichnet ihn als einen Bereich, der betreten werden muss. Vgl.
MOTAHHARI, MORTEZA, Sadmtliche Werke. Bd. 2: Ensan va Iman (Glaube und Mensch), 31.

188 All das, was das Religionsgesetz befiehlt, befiehlt auch der Verstand, d.h. die islamischen
Gesetze beinhalten keine Geheimnisse, zu denen der Verstand nicht gelangen konnte. Sie beruhen
nicht auf Unbekanntem und Mysteriésem und sind auch nicht unzugénglich fiir das Denkvermdgen
und den Verstand, sie basieren auf dem Nutzen und Schaden im menschlichen Leben und sind tiber
den Verstand zu erforschen. Vgl. MOTAHHARI, MORTEZA, S&mtliche Werke. Bd. 21: Islam va
niyazhaye Zaman (Islam und Erfordernisse DER? Zeit), 31.



103

birgt. Im Allgemeinen vollzieht Gott in seiner Schopfung und auch bei seiner
Gesetzgebung nichts ohne Umsichtigkeit und Weisheit. Anders gesagt: Hinter
jedem Akt Gottes steht eine wohlbegriindete und weise Absicht. Allerdings sollte
man nicht den Schluss daraus ziehen, gesetzt den Fall es ware wissenschaftlich
bewiesen, dass der Schaden in etwas religios Verbotenem beseitigt oder unter
Kontrolle gebracht werden kann, dass dann das Verbotene nicht mehr verboten ist.
Hier stellt sich jedoch die Frage nach dem Warum?

,»Woher ist zu beweisen, es handele sich bei dem Verbot von x oder y ausschlieRlich

um diese Art Schaden? Woher konnen wir wissen, dass Schweinefleisch nur

aufgrund irgendwelcher Mikroben verboten ist und alkoholische Getranke nur
deshalb, da sie Leber und Herz schadigen?8°

Motahharis Diskussion verdeutlicht, dass die rationalen und besonnenen
islamischen Gesetze und die Akzeptanz der Fahigkeit des Verstandes, fur das
Verstehen der Philosophie hinter diesen VVorschriften eine bestimmte und begrenzte
Bedeutung hat. Daruiber hinaus kann und darf niemand behaupten, dass er in voller
Kenntnis Uber alle Aspekte und Begriindungen fir das Verboten-, Erlaubt-,

Verpflichtend-sein etc. eines Gesetzes ist.

Die Erklarungen Motahharis zeigen laut manchen Kritikern, dass beziglich seiner
Feststellung Uber das Verstandnis der hinter den islamischen Vorschriften
liegenden Philosophie, sein Aufruf zum rationalen Denken im Blick darauf zu
nichts fiihrt.1%

,,Die islamische Lehre verfugt nach Motahhari Uber die rationalen Grundlagen und
bestétigt die Urteile der Vernunft. Doch kann Motahhari diesen Prinzipien nicht
treu bleiben. Denn es ist nicht die Vernunft, die ihn ,,zeit- und Kulturkritik* macht,
sondern die theologische Lehre. Die ,religiose Vernunft™ ist ndmlich die einzige
Vernunft, die er anerkannt. Das ,Inhdrenzprinzip“ (qaedah-ye molazemeh)
zwischen der Vernunft und den heiligen Gesetzen fiihrt so zur Sakralisierung der
Gesetze, nicht zu ihrer Rationalisierung. Die veranderbaren und unveranderbaren
Bedurfnisse der Menschen werden an der Offenbarung gemessen. Motahhari
meint, dall das Wunder des Islam darin liege, daR der Islam ,,die konstanten

189 Epd. 72-74.
190 vgl. ALWANI, RezA, Kritische Einfihrung zum Gedanken Motahhari?  In:
http://rezaalijani.com/categorie 2. Html; 24.07.2014.



104

Bedurfnisse als konstant festgeschrieben hat und den veranderbaren Bediirfnissen
die konstanten Bedrfnisse zugrundegelegt hat. %

4.5. Die Folgen der Theorie von Motahhari im
Zusammenhang mit der rationalen Theologie

Aus Motahharis Sicht ist es den Wahrheitssuchenden mdglich, durch rationale
Argumentation die Offenbarungslehren zu erfassen. Auf diese Weise lasst sich der
hohe Wert der Konversion zum Islam begrinden. Er definiert einen
Wahrheitssuchenden wie folgt: Es muss jemand sein, der frei von Hochmut, sich
seines Mangels an Wissen bewusst und nicht gedanklich erstarrt ist. AuRerdem
muss er unvoreingenommen nach der Wahrheit suchen und seine Grundannahmen

nicht der Realitat auferlegen.'®2

Wenn wir die religiésen Lehren rational betrachten, dann mussen wir auch die
Konsequenzen einer solchen Aussage tragen konnen. Beispielsweise impliziert
diese Annahme, dass alle religiosen Lehren konsistent und damit in sich
widerspruchsfrei sein mussen. Zugleich missen sie auch kohdrent sein, das heif3t
sie dirfen in keinem Widerspruch mit nichtreligiésen rational gut begriindeten
Ansichten und Vorstellungen stehen. Von daher folgt aus seiner Position die
Madglichkeit, dass sich andere Denkrichtungen jetzt kritisch mit den auf Vernunft
basierenden islamischen Lehren auseinandersetzen und deren Inhalte in Frage

stellen kdnnen.

Motahhari, der die Botschaft der Religion als eine rationale Botschaft ansieht,
akzeptiert diese Bedingung. Er sagt: ,Jede Denkrichtung, die auch ihre
Glaubensform wirklich verinnerlicht hat, wird gendtigt sein, die Freiheit der
Gedanken und des Denkens zu befurworten und jede Denkschule, die dem
entgegensteht, beeintrichtigt die Freiheit des Denkens.“!% Wer seine Denkschule

und sich selbst also als richtig und Gberlegen ansieht und mit der Kritik fremder

191 HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 201.
192 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, 20 Rede, 208.
193 \V/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Samtliche Werke. Bd. 24, 123.



105

Ansichten die Wahrhaftigkeit und Dominanz seines Standpunktes zu demonstrieren
sucht, der sollte sich nicht vor der Kritik anderer fiirchten.

Wenn man rational betriebene Kritik fur legitim hélt, hat das nattrlich Folgen fiir
den Umgang mit islamischer Theologie. So billigt Motahhari die kritische
Infragestellung jedem seiner Adressaten als legitimes Recht zu. Dabei merkt er
natdrlich, dass ein kritisch denkender Mensch gelegentlich in ein Extrem von
Zweifel und Ungewissheit gerdt. Motahhari ist davon tiberzeugt, dass diese Art von
Situation fur die Jugend vor allem in unserer Zeit, einem Zeitalter in dem Stress
und Unschlissigkeit dominieren, nicht als bedauerlich oder stdrend
wahrgenommen werden soll. Der Aufruf zum Reflektieren geht bei ihm also mit
der Anerkennung dessen einher, dass das Zweifeln ein primérer Zustand des
Menschen ist.1%

Damit deutet sich bereits an, wie Motahhari das Verhéltnis des Islams zur Moderne
bestimmt. Doch fragen wir dies noch einmal ausdriicklich: Wie vereint Motahhari
den Islam und die Moderne und ihre Erfordernisse und wie begreift er die

rechtleitende Funktion der Religion in der heutigen Welt?

Motahharis Antwort sieht folgendermafRen aus: Was aus seiner Sicht die Dekadenz
der Muslime herbeifithrte, war die fehlende Ubereinstimmung des islamischen
Gedankens mit den Erfordernissen unseres modernen Zeitalters.!% Der schlechte
Zustand islamischer Theologie ist fiir ihn also nicht etwa Folge der Adaption der
Moderne, sondern Ergebnis einer unzureichenden produktiven Auseinandersetzung
mit ihr. Das Ersticken der Interpretation im Formalismus und das Beharren auf
tradierten Sichtweisen ohne rationale Rechtfertigung spielten seiner Diagnose
zufolge eine bedeutende Rolle beim Verfall der islamischen Welt und fiihrten dazu,
dass die Religion mit der Moderne kollidierte und dabei ihren eigenen

uberzeitlichen Geltungsanspruch gefahrdete.

Mit einer im Formalismus erstickenden Interpretation meint Motahhari eine

Denkbewegung, die die theoretischen und praktischen islamischen Erkenntnisse

194 DERs., Samtliche Werke. Bd. 1, 38.
195 DERs., Samtliche Werke. Bd. 3, 178.



106

lediglich auf ihre traditionelle historische Form zurtickfiihrt, ohne sie mit modernen
Fragen in Bertihrung zu bringen. Daruber hinaus ist sie gekennzeichnet durch das
Fehlen jeglicher rationaler Anstrengung zur Analyse und Feststellung der
Grundlagen dieser Erkenntnisse und der Ansichten der islamischen Gesetze. Diese
Art der Interpretation beschrankt sich nur auf das AuRere der religiésen Lehren,
woran starr festgehalten wird. Auf diese Weise wird der Einsatz des Verstandes
verboten und das rationale Verstandnis muslimischer Werte und Lehren gerat aus
dem Blick. Sollte man sich dazu auch bei den Uberlieferungen, welche uns
erreichen, nur auf das AuRere beschranken und keine tiefgehenden Uberlegungen
uber deren Inhalte vornehmen, wird kaum ein Schritt vorwérts gemacht werden
kénnen. Die Befolgung des Verstandes sei an dieser Stelle verboten und das
rationale Verstdndnis habe hier keinen Wert und sei dementsprechend nicht von
Gultigkeit. Aufgrund dessen stelle die Befolgung des religiosen Rechts kein Mittel
zur Realisierung eines Vorteils dar. Genauso wenig stelle keine Lehre der Religion
eine allgemein nachvollziehbare Wahrheit dar. Somit trenne sich die Reflexion von

der Religiositét.

An dieser Stelle ist eine Differenzierung zwischen zwei verschiedenen
Auffassungen von Formalismus notwendig. Ein theoretischer und manchmal
vorkommender praktischer Formalismus konnte im Sinne des Mangels jeglicher
grundsatzlicher Wahrheit oder finaler ZweckméRigkeit im Hinblick auf die
Vermittlung eines Inhalts oder eines Urteilsspruchs definiert werden. Gemal dieser
Definition besteht all das, was in den islamischen Vorschriften und Gesetzen
vorhanden ist, nur noch in ihrer Form und in ihrem AuReren. Dies passiert
ungeachtet der VVor - und Nachteile eines Gesetzes, das erlassen werden soll. Diese
Art des Formalismus kann man auch als Ablehnung der Féahigkeit des Verstandes
begreifen bzw. als Zuriickweisung der menschlichen Fahigkeit, Vor- und Nachteile
von Handlungen mit Mitteln der autonomen Vernunft zu erkennen. Aber ist der
Verstand wirklich nicht dazu fahig, von der Form zum Inhalt und den

dahinterstehenden Absichten zu gelangen?

Im Allgemeinen bedeutet der Formalismus (Charidschiten, Ascheriten, Akhbariya

etc.), dass wir die ganzen theoretischen und praktischen Inhalte der Religion, in



107

genau der Form, in der sie dargeboten werden, akzeptieren und nicht nach deren
Grundlagen, Begrifflichkeiten, Bedeutungen, Vorteilen, ZweckmaRigkeiten und
Zielen fragen. Fir eine Befreiung von der Dekadenz ihrer gegenwaértigen
Religionskultur mussten die Muslime erst einmal diese Form einer rein
formalistischen Gebotserfillung tGiberwinden und eine neue Haltung gegentber der
Auseinandersetzung mit religidsen Texten einnehmen. Die Wurzel und die
methodologische  Grundlage des charidschitischen und ascharitischen
Verstandnisses von der Religion, welches fur Motahhari auf der Negierung der
religiésen Verstandestatigkeit beruht, musste entfernt werden. Bezuglich der
theoretischen und praktischen Erkenntnisse der Religion musse man von der Form
zum Inhalt, vom AuBeren zum Inneren, vom Mittel zum Zweck, vom Einzelnen
zum Allgemeinen, vom Gesetz zu dessen Intention und vom Koérper zum Geist
gelangen. Die Ablehnung der formalistischen Interpretation sei dabei nur durch die
Ablehnung ihrer Methodologie moglich. Das bedeutet, dass durch die rationale
Suche nach den Grundlagen und Absichten der religiosen Lehren, sich langsam
durch das Entstehen einer Reihe von theoretischen und praktischen
Grundprinzipien eine Denkschule bildet. Erlangen die Glaubigen nun mit Hilfe
dieser Denkschule Tiefsinnigkeit, Antrieb und Erlésung? Motahhari ist an dieser
Stelle der Meinung, dass mit der Wiederbelebung des religiosen Gedankens die

Realisierung einer solchen Auffassung moglich sei.

Motahhari I&dt also dazu ein, eine Vorstellung der islamischen Lehren in Form von
Grundsatzen und einer Denkschule zu gewinnen, sodass Religiositat durch den
Einsatz des Verstandes systematisiert und besser verstanden wird. Dies bedeutet,
dass mit der Anerkennung der Fahigkeit des Verstandes und seiner Anwendung der
Ubergang von den Einzelheiten hin zu den Grundprinzipien und dem Allgemeinen
moglich  ware. Allerdings bedeutet das Rationalsein der islamischen
Grundprinzipien und der islamischen Denkschule, dass alle Elemente
muslimischen Denkens und Glaubens konsistent und koh&rent sein und
entsprechend expliziert werden mussen. Demzufolge missen beispielsweise auch

Prinzipien des Tauhid als rational ausgewiesen werden konnen.



108

Im Hinblick auf das bisher Erorterte konnte man Motahharis Meinung so
zusammenfassen, dass es ohne eine Uberwindung der rein formalen und
traditionellen Begrindung von Glaubens- und Rechtslehren und ohne
anthropologische Fundierung der Theologie keinen Ausweg aus der Dekadenz der

muslimischen Gegenwartskulturen gebe.

Motahhari ist der Meinung, dass der Formalismus im soeben explizierten Sinn das
Neue ablehnt, weil er an das Alte gewohnt ist.1% Wenn wir aber den Islam
dahingehend betrachten, dass er ein Wegweiser mit einer Reihe von
Grundprinzipien ist, gultig flr alle Menschen zu allen Zeiten und entsprechend des
jeweiligen Fortschritts des menschlichen Verstandes, welcher ihm in jeder Zeit eine
spezielle Rechtleitung zukommen l&sst, dann besteht auch die Mdglichkeit einer
Verknupfung der islamischen Grundprinzipien mit der rationalen Sichtweise der

modernen Zeit.

Der Punkt ist, dass die konkreten Formen von Gesetzesbestimmungen lediglich
historische Erscheinungen der dahinter liegenden Prinzipien sind. Hier gelte es,
Sichtweisen zu entwickeln, die diese Prinzipien an die notwendigen Erfordernisse
der jeweiligen Zeiten anpassen. Allerdings sind das starre Festhalten an den
traditionellen Formen als Formalprinzip fir die Bestimmung unserer
Rechtsgrundsatze und das Beharren auf vergangenen Sichtweisen die beiden
groBen Hindernisse fir eine neue Auffassung von der Religion. Erst das
Uberwinden dieser zwei Hirden wiirde die Religion mit der modernen Zeit

verbinden.

4.6. Gerechtigkeit als ein von der Offenbarung
unabhangiger menschlicher Wert

1% \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Samtliche Werke. Bd. 13, 331. ,,Aus der Sicht eines Formalisten
und Dogmatikers ist die Religion beauftragt, Altertimliches zu bewahren und der Koran wurde nur
deshalb herabgesandt, um die Zeit anzuhalten und die Welt in dem Zustand, in dem sie sich befindet
einzumauern. Der Formalismus kdmpft gegen jede neue Sache.*



109

Das Streben nach Gerechtigkeit bezeichnet Motahhari als eine angeborene,
rationale, selbstevidente Tendenz des Menschen, die auf seinem Gewissen
beruht.*®” Von seinem Standpunkt aus gehort die Obliegenheit und das Gutsein der
Gerechtigkeit eindeutig zu den Urteilen des Verstandes. Anders gewendet, er ist
nicht davon uUberzeugt, dass die Bedeutung, der Begriff und das Urteil zur
Obliegenheit und zum Gutsein der Gerechtigkeit etwas sei, was die Religion dem
Menschen brachte, sondern dass die religiésen und gottlichen Gesetze und
Vorschriften an sich schon der Gerechtigkeit entsprechen. Dies bedeutet, dass der
Islam die Gerechtigkeit als Kriterium und als MaRstab an sich ansieht. Die
Gerechtigkeit ist also der Mal3stab der Religion und nicht umgekehrt.

Entsprechend schreibt Motahhari wortlich, dass ,,das Prinzip der Gerechtigkeit [...]
der Grundpfeiler der islamischen Gesetzgebung“!®® ist und das Prinzip Gottes
,Gerechtigkeit und uneigenniitzige Wohltitigkeit gebietet.“'%®® Auf diese Weise
lasst sich die Gerechtigkeit als Nucleus aller Gesetze des islamischen Rechts
bestimmen.?®® Dieses Prinzip bildet die Regel der Korrelation zwischen dem
Verstand und dem Religionsgesetz im Islam. Da der Islam sich nie aus dem Kreis
der Gerechtigkeit entfernt — ein Punkt, der schon aus der muslimischen
Selbstverpflichtung auf Rationalitdt folgt —, wird der Islam jedes Gesetz

unterstiitzen, das zur Herstellung von mehr Gerechtigkeit erforderlich ist.2%t

Motahhari geht davon aus, dass es Folgen fir unser Handeln hat, wenn wir die
Obliegenheit und das Gutsein der Gerechtigkeit fir einen eindeutigen
Urteilsgegenstand des menschlichen Verstandes halten. In diesem Fall wird der
Verstand die Gerechtigkeit auch bei der Rechts- und Normenfindung in der
islamischen Gelehrsamkeit einsetzen und entsprechen den Verstand selbst als einen
Wegweiser akzeptieren, der in manchen Féllen bestimmen kann, was rechtens ist,

was die Gerechtigkeit erfordert und was vorteilig oder nachteilig ist.

197 vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 189.
1% \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Samtliche Werke. Bd. 19, 287.

199 016: 90.

200\v/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Notizen, Bd. 3, 271.

201 Ephd., 272.



110

Die Bezeichnung der Gerechtigkeit als eines Urteils des Verstandes und als eines
rein menschlichen Kriteriums hat in Motahharis Werken eine besondere Stellung.
Wie bereits erwahnt wurde, zieht die Akzeptanz solch einer Auffassung und
Analyse die Folge nach sich, dass der Verstand des Menschen sein Wegweiser sein
wird und also der Gedanke menschlicher Autonomie Raum in der islamischen

Gelehrsamkeit erhélt.

Ein ebenfalls wichtiger Punkt aus Motahharis Sicht ist, dass der Mensch auf seine
rationalen Malistdbe achten muss, damit er gemal seinem Verstande feststellen
kann, dass das Unrecht keine akzeptable und vernunftige Angelegenheit ist — und
umgekehrt die Gerechtigkeit erkannt und angestrebt werden kann. Man sollte in
Motahharis Perspektive immer bedenken, dass Gott dieses rationale und auf dem
Gewissen beruhende Erkenntnisvermogen nie verandern wird. Er befiehlt
grundsatzlich nichts entgegen dem klaren und deutlichen Urteil des menschlichen

Verstandes, welches man als seinen inneren Propheten betrachten kann.2%?

Aus der Sicht Motahharis l&sst sich also zusammenfassend festhalten, dass die
Gerechtigkeit ein eigenstandiger und rational begriindeter Wert ist. Dartiber hinaus
sei der Verstand unabhdngig von den Lehren der Religion befahigt, das Gute der
Gerechtigkeit und das Schlechte des Unrechts zu erkennen. Nach Motahhari setzt
die Verwirklichung eines praktischen und gesellschaftsfahigen Monotheismus eine
gerechte Gesellschaftsordnung voraus®®® — eine Gesellschaft, in der die

Gerechtigkeit ein ursprunglicher, rationaler, angeborener und menschlicher Wert
iSt.204

4.6.1. Wie definiert Motahhari genau diese Gerechtigkeit?

202 Vgl. AL-KULAINI, MUHAMMAD YAQUB, al-Kafi fi Ilm al-Din (Das Genligende in der
Religionswissenschaft). Hadith Nr. 12. ,,0h Hisham, Allah hat zwei Arten von Autoritét iber den
Menschen gelegt. Die scheinbare und offensichtliche Autoritt und die innere und verborgene
Autoritét. Die Propheten und Boten sind die scheinbaren und offensichtlichen Autoritéten, und die
Intelligenz ist die verborgene und innere Autoritat.“ Zu Person und Werke von Al-Kulaini Vgl.
HALM, HEINZ, Die Schiiten, 2., Uberarbeitete und aktualisierte Auflage, 2015. Auch AMIRPOUR,
KATAJUN, Der schiitische Islam, Reclam Verlag 2015.

203 \/gl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 198.

204\/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Samtliche Werke. Bd. 2, 197.



111

Er erinnert daran, dass einige Fundamentalisten und Frommler die allgemein
verbindliche Kraft der Gerechtigkeit durch die Behauptung in Frage stellen, dass
die Gerechtigkeit keine Wurzel in der Wirklichkeit besitzt. Eine solche Ansicht
hatte zur Folge, dass niemand reale Rechte besitzt, so dass deren Einhaltung auch
nicht an sich ,Gerechtigkeit® und ihre Nichteinhaltung ,Ungerechtigkeit’ bedeuten
wiirde.?% Beispielsweise sei dieser Ansicht zufolge derjenige, der sich anstrengt
und Leid auf sich nimmt, nicht befugt, diese Anstrengung und dieses Leid fir sich
als Ursprung eines Rechts in Anspruch zu nehmen. Denn es sei die Religion, die
mit ihrer Gesetzgebung ungeachtet der Handlungen des Menschen das Recht und
die Rechte dieser oder jener bestimmt. Aus dieser Sicht ,,sind das Recht und das
Berechtigtsein sowie die Gerechtigkeit und die Ungerechtigkeit keine Realitéten,
sondern sie sind von der Gesetzgebung Gottes im Islam abhéngig, d.h. dass das
islamische System der Gesetze keinem Prinzip untergeordnet und dem Gesetz

gegeniiber nicht unterwiirfig ist.«2%

Motahhari jedoch findet sich nicht mit dieser Definition der Gerechtigkeit ab und
bezeichnet sie als populistisch und beschamend.?®” Aus Motahharis Sicht ist die
Gerechtigkeit die Einhaltung des wirklichen und wahren Rechts der Menschen.?%®
Dieses wirkliche und wahre Recht eignet sich der Mensch, abgesehen von seinen
natlrlichen und unterschiedlichen Rechten, durch Anstrengung, Leid und
Produktivitat an. Die Behauptung einer durch Autoritat vorgegebenen Auslegung
der Gerechtigkeit, die ihr eine wahre Verbindung zur Wirklichkeit abspreche, fiige

der islamischen Welt einen grofen spirituellen Schaden zu.

205 DERs., Samtliche Werke. Bd. 4: Philosophischen Artikel (Maghalate Falsafi), 954.

206 Epd. 958.

207 in Wirklichkeit existieren das Recht und der Berechtigte und das Berechtigtsein und
Nichtberechtigtsein waren an sich schon eine Realitat bevor der Islam Uberhaupt eine Vorschrift
erlie, wobei manch einer zu seinem wahren Recht gelang, jedoch der andere nicht. Als dann der
Islam kam, waren seine Gesetze derart, dass jeder Berechtigte auch sein Recht erhielt. Der Islam
gestaltete sein Gesetz nach Recht und Gerechtigkeit. Gerechtigkeit bedeutet "iitaa kul zi hagqga
haggahu" (Jedem Berechtigten sein Recht erteilen). Recht und Gerechtigkeit sind Angelegenheiten,
die, auch wenn der Islam dazu kein Gesetz erlassen hétte, immer Realitdt sind.“ Vgl. MOTAHHARI,
MoRTEZzA, Samtliche Werke. Bd. 4: philosophischen Artikeln (Maghalate Falsafi), 954.

208 DERS., 20 Rede, 49.



112

Motahhari ist der Ansicht, dass es beim Entstehen des Rechts einer Person dem
Islam zufolge eine Zweck- und eine Wirkursache gibt. Die Zweckursache bezieht
sich bei der Entstehung des Rechts auf die Gaben des Menschen in dieser Welt und
darauf, dass sie nur aufgrund seines Daseins existieren. Gemal den islamischen
allgemeinen Uberzeugungen und der weltanschaulichen Denkweise Uber den
Menschen, das Universum und die Existenz besteht zwischen dem Menschen und

den Gaben der Welt eine zweckméfige Verbindung.

Diese Gaben sind fur den Menschen geschaffen worden, gehéren nur ihm und sind
sein Recht. Das zweckmaRige Recht des Menschen zur Nutzung seiner natdrlichen
Gaben ist ein potentielles und kein exklusives Recht. Alle Menschen sind
Geschopfe Gottes und Kinder dieser Erde, demzufolge hat jeder ein Recht

gegenuber dieser und niemand kann es ihnen nehmen.

Motahhari glaubt, dass die rechtlichen Grundlagen, die der Islam hervorhebt, dazu
fihren, auch den Mittellosen ihr Recht beizumessen. Dagegen sei es in einer
nichtreligids gepragten Weltanschauung schwer zu begriinden, warum auch
finanziell Schwache unterstiitzt werden sollen.?®® Bei einer rein materialistischen
Weltanschauung?'® sei eigentlich nur begriindbar, sich Rechte durch Aktivitit,

Arbeit, Produktion und Industrie zu erarbeiten.

Er definiert Gerechtigkeit als die Erhaltung der wahren Rechte des Individuums
und ist der Meinung, dass die Erteilung des Rechts an den Berechtigten einen
finalursachlichen und wirkurséchlichen Ursprung hat. Die Mittellosen sind
finalursachlich berechtigt und diejenigen, die durch Anstrengung sich einer Gabe
annahern, sind wirkursachlich berechtigt.?!t

Rechte entwickeln sich durch das Erfullen der Pflichten und Aufgaben. Nach

Motahhari ist das Recht des Individuums erst dann nach der Menge und der Art

209 \/gl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 198. ,Im
Gegensatz zu Hobbes, den er mehrfach kritisiert, halt Motahhari den Glauben an Gott fiir den
einzigen Garanten der Gerechtigkeit und der Einhaltung der Menschenrechte.*

210 Dje westlichen Systemen leiten das Recht auf Armenflirsorge ja aus den Menschenrechten ab
und diese war dann normalerweise nicht religios begriundet. Deshalb betone ich jetzt die
materialistische Weltanschauung, die das vielleicht nicht so gut begriinden kann wie ein
atheistischer Humanismus oder eine religiése Weltsicht.

211 DERs., Samtliche Werke. Bd. 4: Géttliche Gerechtigkeit, 951-964.



113

seiner Aktivitaten zu beurteilen, wenn erstens all seine Gaben und Privilegien um
des Wettbewerbs willen aufgegeben werden, zweitens alle die gleichen
Madglichkeiten haben, um miteinander konkurrieren zu kénnen und drittens jeder
nach seinen Anstrengungen und den erzielten Erfolgen, wie Kompetenz und
Wirden, belohnt wird.

Dieser Wettbewerb im gesellschaftlichen Leben und die Akzeptanz dieser Analyse
der Gerechtigkeit beruht auf folgender Annahme: Kein Mensch besitzt in seinem
Leben eine préadestinierte und vorbestimmte Stellung. Sie sind nicht fir nur eine
bestimmte Arbeit, fur begrenzte Aufgaben oder flr ein bestimmtes unantastbares

Amt mit den dazugehoérigen Rechten und Privilegien geschaffen.

Sollte auf den Grad der Kompetenzen, Qualifikationen, Bemihungen und
Anstrengungen Aufmerksamkeit gelegt werden, dann mussten den Teilnehmern
dieses Wettbewerbs unterschiedliche Noten oder Lohne zugutekommen.?? Er
nennt diesen Unterschied einen wohlplatzierten Unterschied und begreift diesen als
eine positive Gleichheit. Wobei er aber auch zu bedenken gibt, dass das Ignorieren
des Unterschieds bei den Talenten und den Bemuhungen, das den gleichen Lohn
fir alle nach sich zieht, an sich schon eine Art Unrecht und Ungerechtigkeit
darstellt. Er nennt das eine negative Gleichheit.?*® Er erganzt, dass seine Bewertung,
die ausschlieflich nach Qualifikation und Kompetenz erfolgt, mit der
Nichtbeachtung anderer Eigenschaften des Individuums bei der Bewertung
einhergehen muss. Die Teilnehmer eines Wettbewerbs, weil3 oder dunkelh&utig,
adlig oder aus einer armen Familie stammend, verwandt oder nicht verwandt, mit
Empfehlung oder ohne, Frau oder Mann, Mitglied dieses oder jenes Stammes,

dieser oder jener Schicht, méchtig oder nicht, werden leider nicht alle als gleich

212 DERs., Samtliche Werke. Bd. 25, 252.

213 Vgl. HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus, 192. ,,Daher
strebt Motahharis islamische Gesellschaft nicht danach, eine absolut klassenlose Gesellschaft zu
sein, sondern eine Gesellschaft, in der es keine Diskriminierung (tabiz) gibt. Gleichheit, wie man sie
in den demokratischen Gesellschaften versteht, bedeutet Chancengleichheit und gleiches Recht vor
dem Gesetz. Daher verwendet Motahhari bewuf3t den Begriff ,,positive Gleichheit* (tasawi-ye
motbat) fiir eine ,,natlirliche islamische Gesellschaft* gegeniiber der von Linken bzw. islamischen
Linken favorisierten klassenlosen Gesellschaft der ,,negative Gleichheit“. Motahhari unterwirft sich
der natiirlichen ,,Ungerechtigkeit und fafit die These des Islam zur Gleichheit in einem Satz
zusammen: ,,Arbeit gemessen an der Fahigkeit, Rechtsanspruch gemessen an der Arbeit.*



114

betrachtet. Motahhari nennt diese Differenzierungen einen unsachgerechten

Unterschied und spricht von Diskriminierung.?4

Recht verwirklicht sich nur durch die Erfullung der Pflichten und Aufgaben unter
der Voraussetzung, dass alle sozialen Privilegien bei dem Wettbewerb aufgegeben
werden. Darlber hinaus muss gelten, dass alle die gleichen Mdglichkeiten erhalten

und jedem nach dem MaR seines Erfolges Lohn und Privilegien zuteil werden.

Wir sprachen auch schon dartiber, dass auf Bemihung und Kompetenz
ausgerichtete Bewertung mit einer Nichtbeachtung jeglicher anderen Eigenschaften
des Individuums einhergeht und der Unterschied in Hautfarbe, Blut, Rasse und
Ethnie kein Privileg ist. Motahhari ist mit Blick auf einen Vers des Korans?'® der
Meinung, die naturlichen Unterschiede des Menschen gelten als Grundlage und
untrennbare Voraussetzung des sozialen Lebens.?'® Deshalb kann dies nicht auch
die Basis der rechtlichen Unterschiede zwischen den Menschen sein. GemaR
diesem Vers liegen die Philosophie der Angehérigkeit zu Stdmmen und Nationen
und ihre Differenzierungen in ihrer Anerkennung. Somit gehen diese Unterschiede
nicht auf einen speziellen Schopfungsakt Gottes zurtick und durfen nicht zu
Hochmut und Stolz fihren.

Motahhari bekréaftigt, dass der Koran nicht akzeptiert, dass der natirliche
Unterschied zwischen den Individuen rechtliche Unterschiede hervorbringt, die
dann zu Versklavung und Knechtschaft fiihren. Es sei also nicht gerechtfertigt, dass
sich manche ein Recht oder Privileg zuschreiben und andere als gering betrachten.

Auch der ,gottliche Wille® wiirde nach Motahhari niemals der Ungleichheit

214 MOTAHHARI, Samtliche Werke. Bd. 25, 257. ,,Die klassenlose islamische Gesellschaft ist eine
Gesellschaftlich frei von jeglicher Diskriminierung, d.h. es ist eine Gesellschaft in den triigerischen
Privilegien ungultig sind, es ist aber auch keine Gesellschaft, in der Privilegien, berechtigte
Errungenschaften, Qualifikationen und Talente zwangsldufig ignoriert werden.” Vgl. DERS.,
Samtliche Werke. Bd. 2, Gesellschaft und Geschichte (Jamee va Tarickh), 250. ,,Eines der Prinzipien
und Grundpfeiler der islamischen Ideologie sind die Gleichberechtigung und die Negierung der
Diskriminierung. Aus islamischer Sicht sind die Menschen bezlglich Thres Ursprungs und Wesens
gleich, sie wurden nicht in unterschiedlichen Arten geschaffen. Hautfarbe, Blut, Rasse,
Volksangehdrigkeit sind keine Kriterien zur Uberlegenheit und zum Vorrang. Ein Nachkomme des
Propheten Muhammad von dem Stamme der Qureish und ein abessinischer Dunkelhdutiger sind
ebenfalls gleich. Freiheit, Demokratie und Gerechtigkeit sind im Islam Geburten der Gleichheit und
der Gleichberechtigung der Menschen.*

215 Q49: 13.

216 Ehd. Samtliche Werke. Bd. 2, Gesellschaft und Geschichte (Jamee va Tarickh), 113.



115

zustimmen: ,,Die Religion und die gottliche Botschaft verbieten jede Anerkennung
von Unrecht und Unterdriickung, aus ihrer Sicht ist die Zufriedenheit in diesem Fall

nicht wiinschenswert, sondern siindhaft.* 2%/

Motahhari lehnt grundsitzlich ab, dass ,der Glaube bedingt, sich allen
Entbehrungen ergeben zu missen. Gott mdchte nicht, dass wir uns dem
unterwerfen.*?!8 Kein Lebensunterhalt, ob materiell oder spirituell, wird direkt aus
der unsichtbaren Schatzkammer Gottes verteilt.2!° Gott hat den Menschen frei und
selbstbestimmend geschaffen und ihm Uberantwortet, sich zu bilden und sein
soziales Leben in Gerechtigkeit zu fuhren. Demzufolge muss auf die Stellung des
Menschen als ein verantwortliches und energisches Wesen, welches einerseits
aufgrund der Verbesserung seiner Lebensumsténde gegen naturbezogene Faktoren
und andererseits gegen soziales Fehlverhalten, Verdorbenheit und Unterdriickung

kampft,2%° geachtet werden.

Wenn in einigen Gesellschaften eine Ungleichheit herrscht, also einige reicher als
andere sind und ihnen allerlei Mdglichkeiten zur Verfligung stehen, indessen andere
im Elend leben, so ist hier nicht die gottliche Pradestination dafir verantwortlich

zu machen, sondern der freie, autonome und verantwortliche Mensch.

Das Ergebnis der Diskussion ist laut Motahhari, dass die ungerechte soziale Lage

nicht von Gott gewollt sei und verandert werden msse.

Wenn die Bewertung nicht auf Anstrengung und Handlung ausgerichtet ist und
Qualifikation und Kompetenz als Bestimmungsquelle der wahren Rechte der
Individuen nichts gelten, stattdessen Faktoren wie Hautfarbe, Blut, Rasse,
Volksangehorigkeit, sozialer Status, Geld und Beziehungen von Bedeutung sind,
stellt sich die Frage, welches Schicksal diese Gesellschaft wohl erfahren wird. Was
sind die Folgen von diesen fehlplatzierten und erdachten Privilegien, von

Diskriminierung und Ungerechtigkeit?

217 DERS., 20 Rede, 174.
218 Epd., 163.
219 Epd., 150.
220 Epd., 151.



116

Motahharis Meinung dazu ist, dass die Ungerechtigkeit eine ganze Gesellschaft in
den Abgrund stiirzen l&sst. Dartiber hinaus vertritt er die Position, dass derartige
Gedanken die Ethik und die Handlungsweisen der Menschen verderben. Seiner
Erkldrung zufolge bildet die Gerechtigkeit im Islam ,,die groBte Grundlage der
sozialen Rechte“??! und ist grundsatzlich die einzige Hiiterin des Gleichgewichts
der Gesellschaft und der Bewahrung ihres Bestandes.

Laut Motahhari bestétigt die Interpretation des 117. Vers der Sure 11, dass Gott die
Menschen nicht wegen ihres Unglaubens und ihres Beigesellens vernichtet, wenn
sie in ihren sozialen und rechtlichen Beziehungen gerechte Menschen sind.
Demzufolge sei die Gerechtigkeit die einzige Bedingung fur die Bestandigkeit einer
Gesellschaft. Motahhari fihrt diese Ansicht bis dorthin aus, wo das Bestehen und
Nichtbestehen sozialer Gerechtigkeit auf die Handlungen der Menschen, ihre Ethik,
ihre Gedanken und Uberzeugungen Wirkung zeigt. Und er sagt: Dieses beeinflusst
die Gedanken und die Uberzeugung, den seelischen Habitus und ihre Ethik sowie

ihre Handlungen.??

Im Folgenden will ich versuchen, die bisher ausgefihrten prinzipientheoretischen

Uberlegungen durch ein Beispiel zu unterfittern:

a) Die Gedanken und Uberzeugungen, denen Motahhari fehlende Gerechtigkeit
zuordnet, fuhren zu dem Glauben an Gluck und Zufall. Wenn man soziale
Privilegien einfach als Zufall hinnimmt, entsteht eine Gesellschaftsordnung, in der
Menschen trotz grofRer Anstrengung und Mdhe nie einen angemessenen Lohn flr
ihre Arbeit und Muihe erhalten. Wahrend sie mitansehen missen, wie die
Wohlhabenden zumeist ganz zu Unrecht verehrt werden, ist ihre gesellschaftliche
Teilhabe erschwert. Aus diesen gesellschaftlichen Beobachtungen entwickelt sich

eine Philosophie, die Philosophie des Schicksals.??3

Hier spricht Motahhari im Grunde genommen ein allgemeines Gesetz an: ,,Immer
dann, wenn die soziale Gerechtigkeit zu wanken beginnt, die Wiirde nichts mehr
zéhlt, die Rechte nicht eingehalten werden, im Leben nur noch das Bankkonto,

221 DERs., Samtliche Werke. Bd. 25, 251.
222 DERs., Samtliche Werke. Bd. 23, 735.
223 Epd., 736.



117

Empfehlungen und Beziehungen gelten, verstarkt sich der Glaube an den Zufall und
an das Glick und verbreitet sich rasch, da der Glaube daran bedeutet, dass nichts

vorausgesetzt ist.“??4

b) Die ins Ungleichgewicht geratene Gesellschaft, entstanden durch
Diskriminierung und ungehorige Differenzierungen, bringt moralischen Verfall

und psychisches Unbehagen mit sich.

Motahhari ergénzt, die fehlende Gerechtigkeit l&sst auch die Moral der
gesellschaftlichen Mittelschicht verderben. ,,Entbehrungen und Benachteiligungen,
abgesehen von Ausnahmefallen, lassen Neid, Missgunst, Niedertracht, Rachsucht
und Feindseligkeiten entstehen. Dabei geht der Geist der Wohlhabenden in die
Richtung, verwohnt, egoistisch, ungeduldig, empfindlich, arbeitsfliichtig,
verschwenderisch und trége zu sein. Also pragt die Ungerechtigkeit eine Schicht,
die einerseits provokant und nervds und andererseits arbeitsfluchtig, undankbar,

ungeduldig und verschwenderisch ist.??°

Kurz zusammengefasst: Ungerechtigkeit, Diskriminierung und Armut sind Quellen
der Siindhaftigkeit und der unmoralischen Handlungen. Diebstahl, Betrug,
Bestechung, Veruntreuung und Untreue gegenlber dem Staatsvermégen etc.
entstehen, weil eine Gruppe der Benachteiligten sich im Recht sieht, egal auf
welchem Weg zu den Reichen emporzusteigen. ,,Armut zwingt einen Menschen,
der keinen starken Glauben hat, sehr schnell in die Stindhaftigkeit zu verfallen. Ein

groRer Teil aller Siinden geht auf die Armut und die Bediirftigkeit zuriick.*?%°

224 Ebd., 737.
225 Ehd., 738-740.

226 Ehd, 736-740.



118

5. Kritische Punkte an Motahharis Theorie

Es geht hier um die Probleme in Form von Fragen, welche islamischerseits noch
offenbleiben. Was hat Motahhari nicht bedacht bzw. was muss man noch kritisch
einwenden? Wo kann und muss man ihn hinterfragen? Es sollen jetzt die Themen
und Probleme fokussiert werden, die nach der Darstellung von Motahharis Position
zur Anthropologie noch tbrig sind. Daruber hinaus die, die noch nicht behandelt
wurden und jetzt noch geklart werden sollen oder zumindest angedeutet werden

mussen.

Der Grund fur Motahharis Aufstellung einer kohdrenten Theorie zur Erklarung der
Fetriat (angeborene, in der Natur des Menschen verankerte Eigenschaften) ist der
Einzug philosophischer, sdkularer Denkschulen in die intellektuelle Gemeinschaft
der Muslime. Aus seiner Sicht prasentieren der Marxismus und der Existentialismus
jeweils eine Anthropologie, welche mit der religidsen Darstellung des Menschen
inkompatibel ist. In seinen Blichern Kritik am Marxismus und Der vollkommene
Mensch erklart er pointiert die Unvereinbarkeit, die darin besteht, dass die
Ideologien des Marxismus und des Existentialismus, jede auf ihre eigene Art, mit
der Negierung der Religion und der Ausblendung Gottes aus der Szenerie des

menschlichen Lebens argumentiert.

Motahhari zufolge ist der Mensch anders als in materialistisch-anthropologischen
Theorien naturbedingt an Gott orientiert und sich seiner Gotthingegebenheit stets
bewusst.??” Motahhari erklart seine Theorie mit dem Begriff Fitrat. Die Fitrat ist
seiner Meinung nach eine bestimmte Form der Erschaffung, welche Gott dem
Menschen schon bei der Geburt verleiht.??® Es handelt sich um ein geistiges und
korperliches Gebilde, das auf den Menschen perfekt zugeschnitten ist. Hier werden

nicht die Eigenschaften angesprochen, welche der Mensch in sich trégt, sobald er

227 \/gl. ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische
Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie, Paderborn
2017, 398-399.

228 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Kritik am Marxismus, 2., neubearb. Aufl., Tehran 1999, 74.



119

geschaffen wird, sondern diejenigen, die er aufgrund seines Menschseins besitzt —
bestimmte feste und positive Eigenschaften, die allen Menschen gemein sind.

Zur Verdeutlichung des Begriffs Fitrat, scheint es hier nitzlich zu sein, den

Unterschied zu anderen, analogen Begriffen herauszuarbeiten.

Zum Unterschied zwischen Fitrat und dem Erworbenen (Amre Moktasab): Das
Angeborene steht im Gegensatz zum Erworbenen, d.h., dass alles vom Menschen

Erworbene nicht angeboren ist.??°

Seiner Auffassung nach gehoren die angeborenen Eigenschaften zur Natur des
Menschen, aber nicht jede natlrliche Eigenschaft ist unbedingt eine angeborene.
Denn es ist moglich, dass einige erworbene Eigenschaften sich mit der Zeit
vererben und in seine Natur einsickern. Demzufolge ist eine vererbte Eigenschaft,
die zuvor erworben worden war, auch wenn sie jetzt zur Natur des Menschen

gehort, keine angeborene.?*°

Zum Unterschied zwischen Fitrat und dem Instinkt: Motahhari zufolge zahlt beides
zu den genetischen und nicht erworbenen Eigenschaften. Also zu den im Wesen
des Menschen festverankerten Merkmalen. Jedoch ist die Fitrat bewusster als der
Instinkt, denn dieser ist auf die materielle oder tierische Ebene festgelegt, wobei die
Fitrat auf dem Terrain der menschlichen Fragen dem tierischen bedeutend

iiberlegen ist.?%

Der Unterschied zwischen der Fitrat und der Natur ist folgender: Angesichts der
Erklarungen Motahharis wird der Begriff Natur zumeist in Bezug auf Nicht-
Lebewesen angewendet, die bestimmte Wirkungen entfalten. Der Begriff Fitrat

findet jedoch nur beim Menschen Anwendung.?®?

Beachtenswert ist, dass aus Motahharis Sicht in allen auf die Fitrat bezogenen
Diskussionen eine sehr wichtige Annahme zu beobachten ist: Angeborene

Eigenschaften sind moralisch gesehen als gut einzustufen, wobei Unmoralisches

229 \/gl. DERS. Einfiihrung in die islamische Weltanschauung, 289.
230 DERs. Kritik am Marxismus, 249.

231 DERs. Fitrat, 33-34.

232 Ehd., 29-30, 33.



120

diesen angeborenen Eigenschaften natirlicherweise nicht zugeordnet werden kann.
Deshalb sehen wir bei seiner Einteilung der Fetriat in zwei Kategorien, dass alle

seine aufgezéhlten Beispiele gut und zugleich nitzlich sind.

Ein weiterer bedeutender Punkt ist, dass ,diejenigen, welche an angeborene
Denkprinzipien glauben, auch an die Unveranderlichkeit und Unfehlbarkeit dieser
Prinzipien glauben miissen“?®, Der Glaube an angeborene Denkprinzipien ist ein
typisches Kennzeichen des Rationalismus, also einer im schlechten Sinne
dogmatischen Position. Zu fragen waére also, woher Motahhari diese
Denkprinzipien kennt und ob sie einer Uberpriifung mit Mitteln der autonomen
philosophischen Vernunft standhalten. In Motahharis Werken wurde auf einen Teil
dieser unverdnderlichen und unfehlbaren Hauptgrundsatze hingewiesen:
Beispielsweise, dass ,,das Ganze grofer ist als die Summe seiner Teile* oder dass
»zwel Dinge, die genauso grof3 sind wie ein drittes, ebenfalls gleich groB3 sind* oder
dass ,,es unmoglich ist, dass sich ein Ding gleichzeitig an zwei verschiedenen Orten
befindet.«?** Fortsetzend erlautert er, dass diese Aussagen notwendigerweise erst
dann zutreffen, wenn sie analytisch auch verstanden werden. Aber Motahhari
erklart nicht, warum die Akzeptanz einer analytischen Formulierung bedeutet, dass
sie angeboren ist. Mit anderen Worten: Welche Implikation beinhaltet die
Akzeptanz einer analytischen Aussage, dass der Mensch notwendigerweise eine
besondere Wesensstruktur besitzt?2® Wir wissen nicht, ob sie fiir alle Menschen
aller Zeiten gelten. Aber selbst wenn man das annehmen wollte, so lieen sich
solche analytischen Urteile nicht in den Bereich synthetischer Urteile ausdehnen
und also keine Aussage Uber die Existenz Gottes machen. Erst dieses zweite
Argument zeigt die Schwdache des Rationalismus in Kkritizistischer Sicht auf.

Deutlich ist, dass Motahhari dieses annimmt.

Andererseits aber fiihrt, entgegen der Ansicht von Motahhari, die Negierung der
Selbstverstandlichkeit und des Angeborenseins der oben angefiihrten Beispiele

nicht unbedingt zum Zweifel am Wissen, zur Leugnung desselben oder zum

233 Ebd., 56.

234 Epd., 55-57.

25 MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen uber Fitrat), Qom
Februar 1992.



121

Verstandnis tber die Wahrheit. Denn die Leugnung angeborener Eigenschaften
kann nicht als ein Paradox gedeutet werden.?®® Vor allem kann man fragen, ob
solche angeborenen Eigenschaften wirklich auch ein Existenzurteil im Blick auf

Gott implizieren.

Allerdings tritt nicht alles Angeborene bei den Menschen gleichermalien in
Erscheinung. Anscheinend meint Motahhari damit, dass das VVorhandensein dieser
Neigungen im Menschen die Existenz einer Art Veranlagung und Potential im
Menschen beweist, und wenn wir diese Ansicht Uber die oben genannten
angeborenen Geflhlseigenschaften des Menschen Ubertragen, so bedeutet dies,
dass der Mensch die Fahigkeit der Wahrheitssuche besitzt, aber auch die Fahigkeit,
die Wahrheit zu leugnen. Ebenso, dass der Mensch die F&higkeit besitzt zu lieben

wie auch zu hassen.

Aus diesem Grund betrachtet Motahhari nicht alle potentiellen Neigungen, welche
in Form eines Potentials und einer Veranlagung in der Natur der Menschen
vorkommen, als angeboren bzw. der Fitrat angehorend. Seiner Auffassung nach
sind diejenigen von den menschlichen Eigenschaften angeboren, die moralisch als
positiv zu bewerten sind. Diese Annahme lasst sich eigentlich nur theologisch

begriinden, ist also in unserem Kontext angreifbar.

Die Vorannahme bei Motahhari ist also, dass alle Fetriat moralisch gesehen positiv
sind. Es muss aber auch beachtet werden, dass die Wertigkeit und das Positive
dieser Fetriat an sich schon eine angeborene, auf der Fitrat basierende
Angelegenheit sind. Dieses bedeutet, dass sich die Menschen bewusst sind, dass
Wahrheitssuche und Schonheitsliebe gut sind Demzufolge sieht er einerseits das
Angeborene als positiv an und macht andererseits das Erkennen, ob etwas gut oder
schlecht ist, daran fest, dass wir wissen, ob dieses angeboren ist oder nicht. Wenn

wir das Erkennen des Gut- oder Schlechtseins einer Tat davon abhangig machen,

238 NARAQI, ARASH, Motahhari wa Nazarie Fitrat (Motahhari und die Fitra-Theorie), Kiyan
Zeitschrift Ausgabe 12, 28-37.



122

ob sie angeboren ist oder nicht, so kénnen wir feststellen, dass das Gutsein einer
Sache dadurch, dass sie angeboren ist, erkannt werden kann.23’

5.1. Argumente fur die Fitrat-Theorie

Ist aber die Existenz dieser Fetriat im Menschen eigentlich argumentativ oder

empirisch zu belegen?

Fur den Beweis der Existenz der Fetriat stellt Motahhari zwei Argumente vor:

5.1.1. Indirekte Argumentation

Indirekte Argumentation zum Beweis der Fitrat oder die Widerlegung der
konkurrierenden Theorien: Bei der indirekten Argumentation greift er auf zwei
Methoden zurlick:

5.1.1.1. Die erste Vorgehensweise besteht aus der Untersuchung der Konsequenzen
beziiglich der konkurrierenden bzw. der die Fitrat negierenden Theorie: Nach
Motahhari fihrt die Ablehnung der theoretischen Fetriat oder der angeborenen
Prinzipien des Denkens zum absoluten Skeptizismus. Darlber hinaus ist die
Maoglichkeit zur Erlangung jeglichen Wissens nicht gegeben. Ebenso miindet die
Negierung der Fetriat im Bereich der Geflihle und der Neigungen in der Leugnung
der menschlichen Werte, wie die Moral, und l&sst den Menschen in eine Art

inhumane Wildheit versinken.238

5.1.1.2. Bei der zweiten Methode geht es um die Kritik an den konkurrierenden
Theorien: Motahhari kritisiert in seinen Werken ausfuhrlich die Fitrat-negierenden
Theorien. Diese Kiritik richtet sich allerdings auf diejenigen Theorien, welche die

Religion nicht der Fetriat zuordnen und ihr andere Urspriinge zusprechen wie

237 MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen uber Fitrat), Qom
Februar 1992.

238 \/gl. MOTAHHARI, MORTEZA, Kritik an dem (am?) Marxismus, 207-209. Auch DERs. Fitrat, 99-
100, 105.



123

Angst, Unwissen, das Streben nach Ordnung und Gerechtigkeit, Erwerb von
Privilegien in klassenhaften Gesellschaften oder den Sexualtrieb.?®

Beide VVorgehensweisen reichen jedoch fir die Bestatigung der Fitrat-Theorie nicht
aus, denn: Obwohl die verheerenden Konsequenzen einer Theorie psychologisch
und erkenntnistheoretisch erschiitternd sein kénnen, bedeutet es nicht, dass sie
deshalb ungultig ist. Sollte sich die Fitrat-negierende Theorie argumentativ oder
empirisch als richtig erweisen, dann ist die Akzeptanz all ihrer positiven wie
negativen Folgen unentbehrlich. Dariiber hinaus beleuchtet die Kritik die Defizite
der gegnerischen Theorie, mehr nicht, was jedoch nicht eine Bestéatigung der
Theorie des Kritikers bedeutet.?’ Man kann auch in den transzendentalen
Kritizismus ausweichen oder in den Konstruktivismus. AuBerdem kdnnte man
angeborene Denkprinzipien annehmen und sie auf den analytischen Bereich

begrenzen und also die Rede von Gott anders begriinden.

5.1.2. Direkte Argumentation

Motahhari geht die Sache auch mit direkten Argumenten an:

5.1.2.1. Unter Bezugnahme auf die gewissensgemafe Wahrnehmung und das
intuitive Wissen: Menschen besitzen Uber bestimmte Dinge unmittelbares und
intuitives Wissen, ohne eine Begriindung oder Erfahrung daftir zu benétigen. Dies
allein ist eine Bestatigung, dass diese angeboren sind.?#

Grundsétzlich nimmt aber das Sich-Berufen auf gewissensgemélRe Wahrnehmung
bzw. intuitives Wissen den Raum fur logisches und rationales Hinterfragen. Das
schutzt zwar eine Theorie bis zu einem gewissen Mal3 vor Kritik, aber ihre Gegner

koénnen nun ebenfalls ihre eigene These durch Intuitives begriinden. Wonach im

239 \gl. DERS. Emdadhaye Gheybi dar zendegie Bashar (unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben),
15-17. Auch DERs. Fitrat, 166, 179.

240 MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen ber Fitrat), Qom
Februar 1992.

241\/gl. DERS. Fitrat, 23-24. ,,Deshalb ist es nicht verwunderlich, wenn jemand sagt, dass wir eine
Reihe von angeborenen Eigenschaften haben, deren Angeborenheit wir in unserem Inneren
wahrnehmen, ohne eine Begriindung dafir zu bendtigen.«



124

Grunde genommen ein logischer Diskurs und die Uberpriifung der Argumente zur
Beweisflhrung beziiglich der Theorie fiir beide Seiten unmoglich wird.

Auch wenn die Fitrat-Theorie im Kern auf dem Intuitiven beruht, bedeutet es nicht,
dass sie keiner Begriindung mehr bedarf und als selbstevident zu betrachten ist. So
ist auch Motahhari selbst der Auffassung, dass die Fitrat-Theorie diskussionsfahig
ist,242 denn wenn etwas als intuitives Wissensobjekt in Aussagen formuliert und
weitervermittelt wird, verwandelt es sich zwangsléufig in einen erworbenen
Wissensgegenstand. Sollten also das intuitive Wissen und die gewissensgemalie
Wahrnehmung des Subjekts selbstverstandlich sein und keiner Begriindung
bedirfen, dann ist erworbenes Wissen verifizierbar, falsifizierbar und per logischer

Kritik sowie anhand von Diskussionskriterien Gberprifbar.

5.1.2.2. Motahhari greift zur argumentativen Beweisfihrung der Fitrat-Theorie
auch auf wissenschaftliche Erkenntnisse zuriick. Er ist der Uberzeugung, dass die
Errungenschaften der modernen empirischen Wissenschaften der Bestatigung der
Fitrat-Theorie dienen. In zwei Kategorien teilt er die von ihm dargestellten

Grundlagen dieser Theorie ein:

a) Das Zitieren von wissenschaftlichen Erfahrungen von Wissenschaftlern aus dem
Bereich der empirischen Wissenschaften®® wie von Alexis Carrel: , Im Gewissen
des Menschen befindet sich eine brennende Flamme, welche immer wieder auf

seine Fehler, falschen Entscheidungen, seine Verwirrungen und falschen Gedanken

242 \/gl. DERs. Elale Gerayesh be Maddigari (Grund fur die Neigung zum Materialismus), 35.
»Allerdings ist damit nicht gemeint, dass aufgrund des Angeborenseins und der Natur von
monotheistischen  Neigungen, auf der Ebene wissenschaftlicher und philosophischer
Gedankenfiihrung keine Fragen aufkommen, nein, dem ist nicht so. Wie bei allen von dem Instinkt
bestatigten Dingen, entstehen bei Anféngern beziiglich rationalen Hinterfragens Beméngelungen,
Verdachtigungen und dergleichen, wobei allerdings gut fundierte Losungen auf dem gleichen
Niveau bestehen.*

243 Vgl. DERs. Osule falsafe wa rawese realism (Prinzipien der Philosophie und Methode des
Realismus), Bd. 5, 75. ,,Ein anderer Weg ist, wir schauen uns an, was die Wissenschaftler nach
langen Jahren des Studiums aus spiritueller Sicht tGber die Psyche des Menschen herausgefunden
haben. Unsere friheren Denker haben durch argumentative sowie intuitive Wege die Existenz der
Liebe inallen Lebewesen, natirlich auch im Menschen, belegen kénnen. Und heutzutage begriinden
die Wissenschaftler dies mit mentalen Erfahrungen.*



125

aufmerksam macht. Diese leuchtende Flamme hélt ihn davon ab, sich auf falschem

Wege fortzubewegen. 24

Auch William James wird von Motahhari zitiert: ,,Zwar ist es richtig, dass die
meisten unserer inneren Neigungen materiellen Ursprungs sind, aber ein GroRteil
unserer Tendenzen entstammt der immateriellen Welt. Genau das ist der Grund,
warum viele Taten der Menschen materiellen Kalkulationen nach unbegrundbar
sind.*?*> Motahhari bedient sich auch Zitaten von Blaise Pascal, Henri Bergson und
Albert Einstein, um die Fitra-Theorie wissenschaftlich zu konsolidieren.?4°

Es scheint, dass die obigen Beispiele, auch wenn sie weise und kenntnisreich
klingen, nicht den wissenschaftlichen Theorien dieser Gelehrten zugewiesen
werden kénnen. Denn nicht alle AuRerungen eines Wissenschaftlers sind, nur weil
sie aus seinem Munde kommen, als wissenschaftlich zu betrachten. Zudem sind im
Prinzip solche ausgewahlten Aussagen nicht fur die Begrundung einer Theorie
geeignet, da von vielen anderen Wissenschaftlern dieser Theorie entgegengesetzte

Ansichten vertreten werden.

b) Psychoanalytische Theorien: Anscheinend hatten psychoanalytische Theorien,
auch die von Carl Gustav Jung, eine groRe Auswirkung auf Motahharis Gedanken.
Allerdings waren unter den verschiedensten Aspekten dieser Theorien nur
diejenigen fir Motahhari akzeptabel und beachtenswert, bei denen ,die
Psychologen und Psychoanalytiker des letzten Jahrhunderts feststellten, dass die
zwei Bereiche, der unbewusste und der bewusste, die Psyche des Menschen
ausmachen, wobei der unbewusste den bewussten beeinflusst und sogar

dominiert.«4’

24 DERs. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 18-19.

245 Ehd. 18.

246 Ebd. 19-20. Auch DERs. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 5, 75-77.
247 \/gl. DERS. Masaleye Shenakht (tiber Erkenntnis Theorie), 159. Vgl. auch JUNG, CARL GUSTAV,
iiber psychische Energetik und das Wesen der Traume. Uber die Energetik der Seele Allgemeines
zur Komplextheorie Vom Wesen der Trdume Instinkt und Unbewusstes, Zwitserland 1971, 178.
,Die Instinkte und die Archetypen der Anschauung bilden das Kollektive Unbewufte. Ich nenne
dieses UnbewuRite kollektiv, weil es im Gegensatz zu dem oben definierten Unbewuften nicht
individuelle, d.h. mehr oder weniger einmalige, sondern allgemein und gleichmaRig verbreiteten?
Inhalt hat. Der Instinkt ist seiner Natur nach eine kollektive, d.h. allgemein und gleichméRig
verbreitete Erscheinung, welche mit der Individualitdt des Menschen nichts zu tun hat. Die



126

Hier bezieht sich Motahhari auf die Ansichten von Jung, welcher der Meinung war,
dass ,.ein Teil unserer menschlichen Psyche angeboren und die Basis unserer
Menschlichkeit ist, wonach das Gefiihl der Moral, der Anbetung, des Strebens nach
Wissen und nach der Wahrheit, der Schonheitsliebe und aller anderen menschlichen
Gefuhle in der Natur verankerte Elemente sind, die im Unterbewusstsein der Psyche

des Menschen existieren. 248

Motahhari baut die psychologische Theorie von Jung ganzlich in die Fitrat-Theorie
ein und teilt, sich an der jungschen psychoanalytischen Tradition orientierend, die
Psyche des Menschen in bewusst und unbewusst ein. Die angeborenen
Eigenschaften betrachtet er als im unbewussten Areal der Psyche verwurzelt. Er
behauptet, ,,die Propheten sind gekommen, um uns zu unserer Fitrat zu fiihren und

uns jenes Unbewusste und Angeborene ins Bewusstsein zu riicken. 249

Allerdings ist zu beachten, dass die obigen wissenschaftlichen Erkenntnisse erst
dann zur Begriindung der Fitrat-Theorie herangezogen werden dirfen, wenn die
Theorie fir eine wissenschaftliche gehalten wird. So scheint Motahhari erstens die
Fitrat-Theorie nicht als eine wissenschaftliche einzustufen, da keine
wissenschaftliche Theorie intuitiv oder begriindungslos ist, zweitens stimmt das
Verstandnis von Motahhari nicht mit dem von Jung etablierten Begriff des
Unbewussten und seinen psychoanalytischen Ansichten tberein®® und drittens
wird der wissenschaftliche Stellenwert psychoanalytischer Theorien bis heute
kontrovers diskutiert und ihre Tragfahigkeit bezweifelt.?®! Hinzu kommt, dass
Jungs Thesen ja eigentlich nicht einmal psychoanalytisch sind, sondern einer
Archetypenlehre entspringen, die auch viele Psychoanalytiker fir fragwirdig
halten. Entsprechend wird ja auch Drewermann immer Kkritisiert, der sich ja
ebenfalls an Jung orientiert, wahrend der Mainstream wohl Freud bevorzugen

wirde und damit keine Gbergeschichtliche Metatheorie.

Archetypen der Anschauung haben dieselbe Qualitat wie die Instinkte, sie sind ebenfalls kollektive
Phéanomene.*

248 Ehd. 158-159. Auch DERs. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 17-18.

249 \/gl. DErs. Moral Philosophie, 132.

250 vgl. JUNG, CARL GUSTAV, Uber psychische Energetik und das Wesen der Traume, 177.

21 \V/gl. MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (Vorlesungen tber Fitrat), 45.



127

Gelegentlich fuhrt Motahhari zur Stabilisierung seiner Theorie bezlglich der Fitrat
viele Koranverse und Hadithe an. Beispielsweise bezieht er sich in seinen Werken
auf folgende Koranverse: Q2:165; Q3:83, Q7:172, Q13:28, Q20:124, Q30:30,
Q61:1, Q88:21. Motahhari ist sich allerdings bewusst, dass in einer rationalen
Diskussion das Anflihren von Argumentationen, welche auf Zitaten und Aussagen
basieren, wissenschaftsmethodisch nicht maflgeblich ist, vor allem angesichts
dessen, dass die Fitrat-Theorie als eine anthropologische Theorie von der Religion
beleuchtet und bewiesen werden muss. Demzufolge dienen Koranverse und
Uberlieferungen bei dieser Diskussion nicht zum Beweis einer Theorie, sondern

lediglich dazu, sie genauer zu illustrieren.

Obwohl Motahhari zur Fitrat-Theorie mannigfaltige Argumentationen vorlegte, ist
in seiner Vorgehensweise keine einheitliche Richtlinie zu beobachten. In seinen 30
Reden, welche als Buch unter dem Titel Fitrat veroffentlicht wurden, sind intuitive,
rationale, empirische und sogar traditionelle (auf Quellen und Zitaten basierende)
Argumentationen angegeben, jedoch ist nicht deutlich zu erkennen, ob aus seiner
Sicht die Fitrat-Theorie eine empirisch-wissenschaftliche, eine philosophische oder

eine historische Theorie ist.

Eine sehr wichtige und wesentliche Frage bei der Diskussion Uber die Fetriat ist:

Was sind die Kriterien flr die Identifizierung der angeborenen Eigenschaften?

Diese Frage ist deshalb so wichtig, weil auch die Fitrat-Theorie, nachdem sie die
Existenz der Fetriat belegt hat, dazu reale Beispiele anfiihren muss, d.h., sie muss
zeigen, welche von den menschlichen Wahrnehmungen, Geflihlen und Werten
angeboren sind und welche nicht. Hierzu ist die Vorlage von Kriterien, die der
Erkennung der angeborenen und nicht-angeborenen Eigenschaften dienen,
unbedingt notig. Ein Thema, mit dem sich Motahhari ausfihrlich beschaftigte. Aus

der Gesamtheit seiner verstreuten Hinweise sind folgende Kriterien herauszulesen:

Das erste Kriterium lautet Konsens. GemaR seiner Definition sind die angeborenen

Wahrnehmungen in allen Kopfen gleich, Uberzeugungen, deren Richtigkeit alle



128

Menschen attestieren.?? Aufgrund dessen liegt die Erkennung angeborener

Eigenschaften darin, erstmal nach den Gemeinsamkeiten aller zu suchen.

Dieses Kriterium scheint aber in seiner Funktionsféhigkeit nicht haltbar bzw.
tragfahig zu sein, denn man koénnte sich fragen, ob es unter den Menschen
uberhaupt Eigenschaften gibt, die von allen bestétigt werden. Diese Frage ist ohne
einen Uberblick uber die gesamte Menschheitsgeschichte und ohne eine
wissenschaftlich-historische Forschung nicht zu beantworten. Hinzu kommt, dass
das Allgemeinsein nicht per se mit dem Angeborensein gleichzusetzen ist, aul3er es

wird durch ein Argument bewiesen.

Das zweite Kriterium fiir die Unterscheidung von angeborenen und unangeborenen
Eigenschaften ist ihre Bestandigkeit wéhrend der Menschheitsgeschichte. Hier
bezieht sich Motahhari auf eine philosophische Regel.?* Er behauptet, dass all das,
was den Menschen wéhrend der Menschheitsgeschichte begleitete und nie verloren

ging, als angeboren zu betrachten ist.

Aber dieses Kriterium scheint uns auch nicht weiterzufuhren, denn, wenn die
Rickschau auf die Geschichte als Kriterium gelten soll, dann missten wir
gezwungenermalen viele verponte Eigenschaften und falsche
Glaubensvorstellungen fiir angeboren halten. SchlieRlich waren in der gesamten
Menschheitsgeschichte die Grdueltaten des Menschen nie eine seltene oder nur
voriibergehende Angelegenheit, im Gegenteil, es gab sie schon immer — schlimmer

noch — sie dominierten gelegentlich sogar.

5.2. Funktion der Fitrat-Theorie

Wie schon vorher erwéhnt wurde, erorterte Motahhari die Fitrat-Theorie als eine
anthropologische Theorie. Er versuchte, mit dieser These nicht nur die Verbindung

252 \/gl. DERS. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 3, 183.

253 \/gl. DERS. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 13. ,,Die damaligen Philosophen legten
ein Prinzip (al-gasro la yadum) vor, welches besagt, dass eine unnatirliche Sache nicht bestandig
ist.”



129

der Religion mit dem tiefsten Inneren des Menschen darzustellen, sondern stellte
sich damit auch gleichzeitig gegen die sékulare oder antireligiose Anthropologie.
Aus seiner Sicht spielt die Fitrat-Theorie im Verhéltnis zur Religion zwei eminente

Rollen:

5.2.1. Die erste Funktion der Fitrat-Theorie ist die Schaffung eines Weges zur

Gotteserkenntnis und zum Beweis der Wahrhaftigkeit der Religion.

5.2.2. Die zweite Funktion dieser Theorie ist, den Bedarf an Religion im Inneren
des Menschen anzuzeigen und gleichzeitig ihre Bestandigkeit in der zukunftigen
Menschengemeinschaft zu erldutern. Nach Motahhari bendtigt die Religion
hinsichtlich ihrer Ewigkeit eine wesentliche Eigenschaft, ,.entweder muss es im
Innersten des Menschen, also in der Tiefe seiner Natur, in Form eines Verlangens,
bestdndig bis zum Ende seines Lebens, vorhanden sein, oder es muss die
Voraussetzung fir die Erfillung eines natirlichen Verlangens sein, allerdings
dermal3en, dass es nicht ersetzbar ist, wenn also die Religion bestandig ist, muss sie
entweder selbst von den Menschen angestrebt werden oder der Erfullung seiner
Wiinsche sein, einzigartig und durch nichts zu ersetzen. Wobei genau die Religion
beide dieser Eigenschaften besitzt: Sie hat eben als Erflllung der Winsche des

Menschen eine nicht zu ersetzende Stellung in dessen Leben.“>

Aber wenn der religiése Gedanke nur fiir eine Sammlung von theoretischen
Prinzipien, Werten, Ritualen und praktisch angewandten religiosen Gesetzen
gehalten wird, dann stellt sich die Frage: Welcher Bestandteil von all den

Bestandteilen dieser Sammlung z&hlt denn nun eigentlich zur Fetriat?

Motahharis Antwort darauf ist, dass alle Bestandteile des religidsen Gedankens den
Fetriat zuzuordnen sind, oder anders gesagt, ein Teil des religiosen Wissensguts
gehort den theoretischen Fetriat und ein weiterer Teil den auf den Gefuhlen

basierenden an.?®> Die moralischen Werte zédhlen seiner Meinung nach zu den

Z4Epd. 12-13.
25 \V/gl. DERSs. Fitrat, 51. ,,Das Angeborensein des Monotheismus bedeutet, dass er nicht gelehrt wird
und keine Argumentation bendtigt, dass dem Menschen, bevor er die Welt betrat, dieses bewusst

113

war.



130

Neigungs-Fetriat. Auch die islamische Gesetzgebung sieht er als angeboren oder

zumindest als mit der Fitrat Ubereinstimmend an.

Jetzt stellt sich uns eine sehr wichtige Frage: Wenn Religion angeboren ist, ist die
Existenz von Atheisten, welche die Religion ablehnen, nicht gerade ein Beweis fir
die Ungultigkeit dieser Theorie? Wenn die Religion angeboren ist, warum sieht sich

eine Gruppe der Menschen der Religion unbedrftig?

Laut Motahhari stofit die Tatsache der Leugnung der Religion und der Fitrat-
Theorie nicht gegen sie, denn er ist davon tberzeugt, dass es keinen angeborenen
Atheismus gibt, sondern dies nur eine Abwendung von der Religion ist. Seine

Uberzeugung:

Erstens: Das Angeborensein einer Sache bedeutet nicht, dass diese in allen Zeiten
und bei allen Menschen die Hauptbeschéftigung ist, und auch natlrliche Neigungen

stehen nicht immer im Zentrum ihrer Aufmerksamkeit.2%®

Zweitens: Angesichts der Vielzahl angeborener Interessen und Neigungen senkt
sich manchmal die Beschaftigung mit einer von ihnen soweit, dass sie sogar in
Vergessenheit geraten kann. Er erklart, dass das Streben nach Religion auch
abhangig ist von dem Umfeld des Menschen, d.h., dass sich bei Erhéhung der

Aufmerksamkeit auf das Materielle die Aufmerksamkeit auf die Religion senkt.?’

Drittens: Motahhari ist auch der Auffassung, dass jede angeborene Neigung, trotz
ihres Angeborenseins immer wieder zwecks Wahrnehmung in Erinnerung gebracht
werden muss. Dinge, welche die Aufmerksamkeit des Menschen auf Gott, seinen
Schopfer, richten, kdnnen bei der Erhéhung und Senkung dieses Verlangens

Wirkung zeigen.

In der heutigen Welt sind bestimmte Faktoren fir die Verbreitung der Irreligiositat
verantwortlich zu machen. Deshalb ist diese heutige weitgreifende
Religionslosigkeit nicht als ein Zeichen des Nicht-Angeborenseins von

Gotteserkenntnis und Religion zu werten, so Motahhari. In seinem Buch Grinde

2% \/gl. DERS. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 5, 43.
257 Ebd. 24.



131

fur die Zuneigung zum Materialismus erklart er diesen Sachverhalt

folgendermal3en:

Der erste Faktor zur Verbreitung von Irreligiositat ist die inkorrekte und schrage
Darstellung der Begriffe Religion und Gott. Als Beispiel fiihrt er dazu die

unlogische und irrationale Verteidigung der Religion durch einige Theisten an.?®

Der zweite Faktor ist, dass die Theologen zwischen der Religion und den
angeborenen und natdrlichen Neigungen Widersprichlichkeiten schaffen. Er
behauptet, ,,wenn die gldubigen Menschen die Religion als Gegenpol zu den
menschlichen Neigungen, und nicht als Regulator dieser, propagieren, werden die
Menschen die Religion niederlegen, aber nicht ihre menschlichen und natirlichen

Bestrebungen.«?>°

Nach Motahhari fiihren die Probleme oder die Beschéaftigungen der Menschen nicht
dazu, dass der Mensch sein Interesse an religiésen Fragen verliert, sondern er
behauptet, dass selbst der mude Mensch von heute, sobald sich ihm die Gelegenheit
bietet, diese ergreift und sich sogar mit Leidenschaft und groflem Interesse den

gottlichen Angelegenheiten widmet.2%°

Motahharis Erklarungen tber die Griinde der sich immer weiter verbreitenden
Irreligiositat sind aufklarend und denkwirdig, jedoch scheinen sie zur Erlauterung

der Fitrat-Theorie nicht ausreichend zu sein, denn:

Motahhari muss beziiglich der Fitrat-Theorie klarstellen, welche Eigenschaften der
Mensch verlieren wirde, wenn er keine angeborene Gotteserkenntnis hétte. Dazu
kommt, unter welchen Umstdnden koénnte man sagen, dass ein Mensch die

angeborene Uberzeugung tiber Gott und die Religion entbehren wiirde?

Es scheint, dass nach der Fitrat-Theorie der Mensch unter allen Umstanden und
unabhangig von seiner Lebensweise einen angeborenen Glauben an Gott und
Religion hat und demzufolge zwischen einem religiésen und einem unreligiosen

Menschen kein Unterschied besteht. Ergo, wenn die Fitrat-Theorie keinen

258 \/gl. DERS. Unsichtbare Hilfe im menschlichen Leben, 24-26.
259 Ehd. 26.
260 \/gl. DERSs. Prinzipien der Philosophie und Methode des Realismus, Bd. 5, 44.



132

Bedingungen unterliegt und zu allen Umstédnden kompatibel ist, dann wird ihre
Existenz und Nicht-Existenz bei der Erklarung der Wirklichkeiten der Welt keinen

Unterschied ausmachen.



133

. DER MENSCH IN DEN THEOLOGISCHEN

GEDANKEN VON KARL RAHNER

1. Neue Situation, neue Methode, neue Aussagen

Karl Rahner selbst spricht in seinen Vorlesungen und Schriften vom Beginn einer
neuen theologischen Situation, welche sich deutlich von der vorherigen
unterscheidet.?®* Er optiert fur die viel zitierte anthropologische Wende in der

262 welche die Bestimmung einer ,,neuen Aussage*?% fiir Theologie und

Theologie
Mensch zur Folge hat. Was ist aber genau mit der neuen theologischen Situation
gemeint? Wie wurde Theologie vor dieser Wende betrieben? Und welche
unterschiedlichen Bedingungen gibt es in der Gegenwart im Vergleich zu denen in
der Vergangenheit?

In diesem Kapitel wird der Frage nachgegangen, wie die damalige gesellschaftliche
Situation Rahners Theologie beeinflusst hat. Um diese Frage zu beantworten, muss
streiflichtartig die Zeit Rahners betrachtet werden. Das heifl3t, um die Entstehung
und Entwicklung der Theologie Rahners zu begreifen, ist es wichtig, zunachst
anzusehen, welche auBerakademischen und nicht-theologischen Situationen des 19.
und 20. Jahrhunderts die katholische Theologie pragten. Die Analyse seiner Zeit

ermoglicht zu verstehen, warum Rahner einen neuen Ansatz in der Theologie

261 \gl. RAHNER, KARL, Uberlegung zur Methode der Theologie, in Schriften zu Theologie 1X,
Zurich-Koéln 1970, 79-127. ,Die Situation, in der heute eine systematische Theologie seine
Theologie betreiben muss, ist im Unterschied zu friiheren Zeiten, die fiir katholische Theologie
vielleicht noch bis in dem ersten Jahrhundert reichen.*

262 DERs., Theologie und Anthropologie, in Schriften zu Theologie V111, Zirich-Kéln 1967, 43-65,
43. ,,Die Absicht dieses kleinen Beitrags ist es, zu zeigen, dass die dogmatische Theologie heute
theologische Anthropologie sein muss, daf? [sic] eine solche anthropozentrierte Wendung notwendig
und fruchtbar ist.«

263 DERs., Uber kiinftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, Ziirich-Kéln 1972, 41-
70, 52. ,, Jetzt aber muss die Theologie als ihre erste und neue Aufgabe wenn auch in einem
Pluralismus von Theologien innerhalb der Einheit der Kirche und ihres Bekenntnisses neue
Aussagen Uber den Inhalt des alten Glaubens machen.*



134

begonnen hat und wieso dieser Ansatz fur die Theologie notwendig war. Daran
anschlieend ist zu untersuchen, warum er seinen neuen Ansatz flr fruchtbar halt.
Im 20. Jahrhundert gab es jene katastrophalen Ereignisse, die in der ersten Hélfte
des Jahrhunderts den Menschen bedrohten: Weltkriege und Katastrophen wie die
von Ausschwitz und Hiroshima, die die Menschheit an die Grenzen ihrer
bisherigen, vorstellbaren Wirklichkeit brachten und ihnen mehr mentales
Durchhaltevermdgen abverlangten, als jede andere Zeit zuvor. Es war eine extreme
gesellschaftliche, politische und kulturelle Lebenslage des Menschen in und nach
den Kriegen. Hinzu kamen die neuen Gegebenheiten im akademischen Kontext.?%
Hier waren es die verschiedenen Fragen neuer Philosophien und Wissenschaften?®®
wie Existenzphilosophie, Marxismus, pragmatische Sprachphilosophie und
logische Begriffsanalyse, Moralkritik, Psychoanalyse und Relativitéatstheorie.
Diese Erkenntnis einer multipluralen Umgebung in Gesellschaft und
akademischem Umfeld ist fur ein Verstandnis der Situation Rahners von besonderer

Bedeutung.26®

1.1. Heideggers Einfluss auf Rahnersche Theologie

Rahner hat in seinem zweijahrigen Philosophiestudium beim deutschen
Philosophen Martin Heidegger Existenzialphilosophie und Ph&nomenologie
studiert.

264 HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 32. , Kontexte
Rahnerscher Theologie sind die Auseinandersetzungen mit seinen neuscholastischen Kollegen, mit
dem kirchlichen Lehramt, mit den Erneuerungsbewegungen in Kirche und Theologie. Rahner ist
aber auch beteiligt am Dialog der Paulusgesellschaft mit den (atheistischen) Naturwissenschaften
und dem Marxismus. Dariber hinaus war der Kontakt Rahners zu nichttheologischen
Wissenschaften, zu Naturwissenschaften, zur Philosophie, zur Literatur usw. auf Lektire
beschrankt.*

265 \/gl. RENTSCH, THOMAS, Philosophie des 20. Jahrhundert von Husserl bis Derrida, C.H.Beck
Miinchen 2014. ,Die Philosophie des 20.Jahrhundert ist ein Hohepunkt der 2500-jéhrigen
Philosophiegeschichte, geprégt sowohl durch eine sehr weitreichende Ausdifferenzierung der
thematischen Schwerpunkte und Schulbildung als auch durch eine Radikalisierung der
Vernunftkritik auf allen Ebenen — vom Unbewussten tiber die menschliche Existenz und die Sprache
bis zu Gesellschaft und Wissenschaft [...] Ohne Existenzphilosophie, Marxismus, pragmatische
Sprach- und logische Begriffsanalyse, ohne Zivilisations- und Moralkritik, Psychoanalyse und
Relativitatstheorie l&sst sich die Philosophie des 20. Jahrhunderts nicht verstehen.*

266 Zu der Situation der Theologie zwischen den Kriegen und Rahners Beitrag dazu vgl.
VORGRIMLER, HERBERT, Karl Rahner verstehen. Eine Einfliihrung, 2002, 72-78.



135

Auch wenn Rahner selbst es in seinen Selbstzeugnissen verneint,%’ Iasst sich doch
daftir argumentieren, dass das Denken Heideggers einen Weg in seine Theologie
fand und so einen Einfluss auf sie hatte.?®® Deswegen missen hier kurz die
Existenzialphilosophie und Ph&nomenologie dargestellt werden, um auf die
philosophischen Grundlagen und Implikationen fiir das Werk Rahners hinweisen
zu konnen. Hieraus soll ersichtlich werden, welche Elemente flr seine Theologie
wesentlich sind.

Existenzialphilosophie und Existentialismus sind eine bedeutsame Richtung in der
Philosophie, die im Zentrum ihrer Untersuchungen das Sein bzw. die ,,Existenz*
des Menschen im weitesten Sinne zu erfassen versucht.?®® Der Begriff ,,Existenz*
bezichungsweise ,,Dasein“ geht bei Heidegger auf das griechische ousia (lateinisch
existentia) zuriick, was ,,aufstellen, herausstehen im Sinne von raumlich vorhanden
sein*?’® bedeutet. In der scholastischen Seinslehre bedeutet bzw. meint Existenz
oder Dasein ,,das Wirklichsein*?’* von etwas. Die scholastische Philosophie hat
dabei zwischen dem absoluten und dem endlichen Dasein unterschieden. ,,Gott ist
das Sein, die Geschopfe haben Sein. In Gott fallen Wesenheit und Dasein
zusammen, bei allen Geschopfen fallen sie auseinander.*2"?

Nach Hegels spaterer Unterscheidung zwischen Existenz und Wirklichkeit stellt die
Existenzialphilosophie den Begriff der Existenz im engeren Sinne fest. Unter

Existenz lasst sich in der Existenzialphilosophie die Besonderheit des Menschen

%7 \/gl. RAHNER, KARL, Glaube in winterlicher Zeit, Diisseldorf 1986, 28. ,,Man darf nicht meinen,
dass meine Theologie inhaltlich viel von Martin Heidegger empfangen hétte. Das ist einfach
unsinnig. Ich glaube, es gibt kein einzelnes, konkretes theologisches Thema, zu dem Heidegger
jemals ein Wort gesagt hatte. Aber natiirlich habe ich einiges von ihm gelernt: einen Text zu
interpretieren, Zusammenhédnge zu sehen, die nicht unmittelbar auf der Hand liegen, moderne
Probleme an die traditionelle Theologie heranzutragen usw.*

%68 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, Miinchen 1997, 28; 36. ,Neben
vielen anderen Einflissen, die material bestimmender sein mdgen, ist es das Denken Martin
Heideggers, vor allem seine Interpretationskunst, aber eben auch seine Sprache, die Rahner zu
schopferischer Eigenstandigkeit verhilft. [...] Hier wird nun Heideggersche Phdnomenologie in den
Dienst der von Marechal gewonnenen Thomasinterpretation gestellt.

269'\/gl. RENTSCH, THOMAS, Philosophie des 20. Jahrhundert von Husserl bis Derrida, 48. Vgl. auch
die Artikel zu Heidegger und zur Existenzphilosophie. In: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD
(Hg.), Kleine Philosophiegeschichte. Eine Einfilhrung fir das Theologiestudium, Paderborn u.a.
2017.

270 \gl. LOHNER, ALEXANDER, Existenz. In: KOLMER, PETRA /WILDFEUER, ARMIN G. (Neu Hg.),
Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Freiburg im Breisgau 2011, 743-757.

21 Ebd., 744.

22 Epd., 751.



136

vor allem anderen Seienden verstehen, dessen Wesen als Dasein verstanden wird.
Das menschliche Dasein ist bestimmt von Grunderfahrungen wie Leid, Angst,

23 In den

Schuld, Einsamkeit, Sinnlosigkeit und der Gewissheit des Todes.
menschlichen Grunderfahrungen erleben wir uns selbst in unserer Freiheit und
Unbedingtheit. Zwar werden innerhalb der Existenzialphilosophie unterschiedliche
Positionen, sowohl atheistische als auch theologische, dargelegt, ,,sie lassen sich
jedoch alle durch den grundlegenden Vorrang der Erhellung des eigentlichen
Existierens“ bestimmen.?’

Die Grundideen der modernen Existenzialphilosophie nach Martin Heidegger
kénnen ,in der Fragestellung nach dem Sinn des Seins* verortet werden.?” Diese
machen es notwendig, die Existenz des Menschen nicht inmitten von anderen
Dingen zu verhandeln, sondern ihm seine eigene Seinsbedeutung zuerkennen.

,,Dasein ist Seiendes, das sich in seinem Sein verstehend zu seinem Sein verhlt.
Damit ist der formale Begriff von Existenz angezeigt. Dasein existiert. Dasein ist
ferner Seiendes, das ich je selbst bin.*?"8

Um der heuristischen Schleife der eigenwilligen Geschichte der Moderne zu
entgehen, die bei der Analyse solcher Themen immer auftritt, will ich mich auf
Rahners Wahrnehmungen von Gesellschaft und Theologie seiner Zeit
konzentrieren. Die grundlegenden theologischen Aufsdtze in diesem
Zusammenhang tragen die Titel Uberlegung zur Methode der Theologie,?”’ iiber
kiinftige Wege der Theologie?”® und Theologische Deutung der Position des
Christen in der modernen Welt.2”® Wir stoRen darin auf wichtige Aussagen aus

23 Auch die positiven Erfahrungen menschlichen Daseins sind zu betrachten, z.B.: Liebe,
Solidaritat, Mit-sein, Hoffnung.

214 \/gl. LANGENFELD, AARON, Existenzphilosophie: Albert Camus, Jean-Paul Sartre, Simone de
Beauvoir, Gabriel Marcel und Simone Weil. In: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD (Hg.), Kleine
Philosophiegeschichte. Eine Einfuhrung fiir das Theologiestudium, Paderborn 2017, 225-237.

275 Vgl. HEIDEGGER, MARTIN, Sein und Zeit, Tilbingen 1963, 14. ,Wenn die Interpretation des
Sinnes von Seiner Aufgabe wird, ist das Dasein nicht nur das primér zu befragende Seiende, es ist
Uberdies das Seiende, das sich je schon in seinem Sein zu dem verhdlt, wonach in dieser Frage
gefragt wird. Die Seinsfrage ist dann aber nichts anders als die Radikalisierung einer zum Dasein
selbst gehorigen wesenhaften Seinstendenz, des vorontologischen Seinsverstdndnis.*

218 Ehd., 52.

217 \/gl. RAHNER, KARL, Uberlegung zur Methode der Theologie, in Schriften zu Theologie 1X,
Zurich-Kdln 1970, 79-127.

218 DERs., Uber kiinftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, Ziirich-Kéln 1972, 41-
70.

219 DERs., Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt, in: Sendung und
Gnade: Beitrage zur Pastoraltheologie, 3., durchges. Aufl. Innsbruck 1961.



137

Rahners theologischer Analyse des Allgemeinzustands der zweiten Hélfte des 20.
Jahrhunderts. Wichtig ist, jeweils prézise zu betrachten, was Rahner in seinen
Darstellungen zur Sprache bringen méchte. Denn um die gesamte Konzeption der
anthropologisch-existenziellen Fragestellungen des Menschen ernst zu nehmen und
eine adaquate Antwort zu finden, muss mit einer Kkritischen Auseinandersetzung
seines Denkens und auch einer Analyse seiner Zeit begonnen werden. In der
Analyse von Kultur und Theologie des 20. Jahrhunderts stand fiir Rahner die
katholische Theologie in einem neuen Kontext: Der Mensch empfindet den Inhalt
der Offenbarung als unglaubwiirdig.?®® Dadurch entstand eine fundamentale
Krisensituation fur die katholische Kirche.?®! Rahner charakterisiert diese
Krisensituation anhand zweier Merkmale, die im Folgenden beleuchtet werden

sollen.

1.2. Rahners Erklarungsversuche fir die katholische
Krisensituation

1. Die sékulare und pluralistische Gesellschaft: Es geht nicht mehr allein darum,
dass es in der Sozialstruktur eine plurale Uberzeugung und Weltanschauung gibt,
sondern darum, dass es in dieser neuen Gesellschaft grundséatzlich ,,weder im Staat
noch in der Wirtschaft noch in der Kultur noch in der Geschichte einen eindeutigen
und konkreten Imperativ gibt?82, Rahner ist der Meinung, dass die Pluralitat der
Lebensstile sich nicht mehr so schnell wie friiher kirchlich abwerten lasst.?®
Atheistische Weltanschauungen stehen auf Augenhohe neben religidsen, beide sind
im Grunde gleichberechtigt. Hier wurde tibersehen, dass es sowohl einen negativen
Einfluss auf das sittliche Leben des Christen hat, als auch, dass es dessen Leben fast

unvermeidlich in Konflikte mit der christlichen Moral bringen kann.?®* Schon

280 DERSs., Zur Geschichtlichkeit der Theologie, in Schriften zur Theologie V111, Zirich-Koln 1967.
281 \/gl. SCHONDORF, HARALD, Die Bedeutung der Philosophie bei Karl Rahner, In: SCHONDORF,
HARALD, (Hg), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg im Breisgau
2005.

282 \/gl. RAHNER, KARL, Sendung und Gnade, 17.

283 DERSs., Uber kiinftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, 47.

284 \/gl. LOHNER, ALEXANDER, Existenz. In: KOLMER, PETRA /WILDFEUER, ARMIN G. (Hg.), Neues
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, 33.



138

daraus ergibt sich, dass man ,,Zustdnde, Tendenzen, Bestrebungen, Handlungen aus
dem christlichen Glauben heraus und Sittengesetze widersprechend verwerfen®?%
kann. Rahner stellt die Behauptung auf, dass die nichtchristliche Welt versucht, ihre
eigenen Krafte immer weiter zu entwickeln. Die Umwelt, in der Rahner in diesen
Jahren lebte, entsprach nicht mehr dem christlich geprégten Milieu seiner eigenen
Jugendzeit. VVon dieser Stelle miissen sein Bemiihen um ein verstandliches Zeugnis
des Christentums in einer sakularen Umwelt und der Blick auf die Entscheidung
des Einzelnen verstanden werden. Beides kommt im weiteren Verlauf auch immer
mehr in seinen Schriften zum Ausdruck. Rahner diagnostiziert den
weltanschaulichen Pluralismus im Ubrigen nicht nur als historisch-biografisches
Problem, sondern sieht in ihm einen Wandel, der mit geistesgeschichtlichen

Entwicklungen zu tun hat (Stichwort: Freiheitsbewusstsein des Einzelnen).

Andererseits kdnnen die groRen Wahlmdglichkeiten, auf die man in der modernen
Zeit trifft, sowie die Freiheit und ihre hohe Wirde auch als qualend empfunden
werden. Rahner spricht tiber die unabsehbare Weite der Mdglichkeiten, welche die
menschliche Gesellschaft erhédlt. Durch diese neuen Mdglichkeiten hat die
Gesellschaft eine Bedeutung, die sie bisher nicht gehabt hat.?®® Rahner ist davon
Uberzeugt, dass mit Blick auf diese neue sakulare und pluralistische Situation auch
das menschliche Bewusstsein vom Christentum entlastet wird. Nach Rahners
Wahrnehmung waren die gesellschaftlichen VVoraussetzungen, um die Kirche und
ihre Theologie zu verstehen, dass

,[flur die Theologie der Kirche die verschiedenen Ausgangspunkte,
Denkhorizonte, Vorstellungsmodelle, die verschiedenste Einschatzungen der
Unterscheidung von Selbstverstandlichem und Nichtselbstverstandlichem gegeben
[sind], lauter Voraussetzungen theologischen Denkens, die konkret nicht in ein
System gebracht werden kénnen und ebenso viele nicht addquat auf eine Theologie
hin tGberholbare Theologie hervorrufen.«?’

Verbunden mit diesem Pluralismus l&sst sich eine Ausweitung der Erkenntnisse in
allen Wissensgebieten feststellen. Diese Erkenntnis wurde dadurch verkompliziert,

dass schlielich eine Synthese hinsichtlich der letzten Grundfragen der gesamten

285 Vgl. RAHNER, KARL, Sendung und Gnade, 17.
26 Epd., 19, 22f.
287 \gl. RAHNER, KARL, Uber kiinftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, 47f.



139

Theologie erstellt werden sollte.?88 An dieser Stelle zieht Rahner sich zuriick und
wird als Dilettant vorgestellt.?®® Was man festhalten kann, ist, dass Rahner eine
Synthese aller wissenschaftlicher Teilfragen in einem einzigen positiven System fir
unmaoglich gehalten hat.

Als erstes Zeichen moderner Zeit leben die Menschen seiner Meinung nach nicht
nur in einer sdkularen Gesellschaft, sondern auch im Zeitalter des Pluralismus, in
der die Glaubenslehre ihre Selbstverstandlichkeit verwirkt habe. AuRerdem wird es
im Pluralismus der Uberzeugungen und Weltanschauungen immer schwieriger, die
christliche Wahrheit nicht nur zu verkindigen, sondern sie auch tatkraftig

weitergeben.

2. Zusatzlich zu diesen Schwierigkeiten der christlichen Verkindigung und des
Theologietreibens lasst sich eine Art Fixierung der theologischen Begriffe
feststellen, die seit Jahrhunderten unveréndert ist. Was nun die theologische
Begrundung betrifft, so ware mit Rahner zu sagen, dass es nicht ausreicht, dass die
Begriffe nur prézisiert und gedacht werden.?®® Rahner geht davon aus, dass die
Theologie der gewandelten Situation des Lebens und der Kultur des modernen
Menschen mit der scholastischen Methode nicht mehr entgegentreten kann.

,»Es muss in aller Schérfe gesagt werden, daf3 die traditionellen Glaubensaussagen
mindestens fir die zundchst einmal notwendige Glaubensverkindigung weithin
ungeeignet sind oder es immer mehr werden.«?!

Es geht um Glaubensbegriffe, deren Bedeutungen entweder den gednderten

Lebensbedingungen nicht mehr entsprechen oder die sich im Laufe der Geschichte

28 DERSs., in Herder Korrespondenz 28, 1974. 77-92.

289 Ehd., 78. ,,Ich wiirde sogar einmal boshaft, aber ernsthaft sagen, ich wollte in einem gewissen
Sinn in der Theologie ein Dilettant sein, der nur das Recht auf diesen Dilettantismus fur sich in
Anspruch nimmt, auch in dem Bewusstsein, die untbersehbare Menge von wissenschaftlichen
Fachproblemen, die sich heute stellen, weder methodologisch noch sachlich bewéltigen zu kénnen.*
29 vgl. GIBELLINI, RosINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 220.
»Nach Rahner kann sich die Theologie nicht darauf beschrénken, einen ,blofen heilsgeschichtlichen
Bericht® vorzulegen, sie darf nicht allein ,begriffliche Durchschiisse® weben, sie darf sich nicht
damit begniigen, die ,Tendenz zur begrifflichen Entfaltung® zu pflegen, sondern sie muf} zur
transzendentalen Theologie werden, d.h. sie muB eine Reflexion vollziehen, die nicht nur die
Glaubensaussagen im Blick hat, sondern auch den Horer des Wortes in seiner Subjektivitat und
seiner Existentialitét. Es reicht nicht aus, ,die Messer zu scharfen‘, d.h. die Begriffe zu schirfen, wie
es die scholastische Methode tut, sondern man muf} sie dann auch zum Schneiden benutzen.*

291 \/gl. RAHNER, KARL, Uber kiinftige Wege der Theologie, in Schriften zu Theologie X, 51.



140

gewandelt haben.?®? Rahner ist tiberzeugt von diesen Anderungen und neuen Fragen
des modernen Menschen. Wéhrend fiir die Menschen des Mittelalters nur die Frage
bestlinde, ob Gott existiere oder nicht, frage er heute danach, wer und was Gott
denn sei. Rahner meint, wenn heutige Theologie ihre Wahrheit verkiinden will, lasst
sie sich nur dann sinnvoll gestalten, wenn sie ,,ihre Adressaten zu einem existentiell
realisierbaren Verstandnis hinfiihrt.“?% Es handelt sich um die Horer des Wortes
Gottes; die Bedingungen dieses Verstandnisses erlautert er in seinem
gleichnamigen Werk. Wahrend die Schultheologie im Umkreis solcher
Fragestellungen die thomistische Theologie auf eine Weise rationalisiert, die sich
fir moderne Menschen nur schwer von Mythologie unterscheiden l&sst, stellt
Rahners Studie, gegen Bultmanns Beitrag zu einer Ent-Mythologisierung, eine neue
Sprache des Glaubens dar. Diese Ent-Mythologisierung wurde nahezu zeitgleich
vom evangelischen Theologen Rudolf Bultmann zur Grundsatzerklarung erhoben.
Aber Rahner flhrte eine existentiale Interpretation dieser klassischen Thematik
durch. Wahrend Bultmann die Forderung nach einer Ent-Mythologisierung des
Neuen Testaments zur grundlegenden hermeneutischen Herausforderung erhob,?%*
versuchte Rahner im Unterschied zu Bultmann, seinen existentialtheologischen
Ansatz mit der Tradition zu explizieren bzw. sogar aus ihr heraus eine existentielle
Umsetzung zu entfalten.

Charakteristisch fir den Wissenszuwachs des modernen Menschen ist sein
ausgepragtes Geschichtsbewusstsein. Der katholische Glaube der Vergangenheit

trifft somit auf eine moderne Person, die ein ausgepragtes Kulturverstandnis sowie

292 DERS., Schriften zu Theologie VIII, 59. , Alle diese Schwierigkeiten des heutigen Menschen
konnen auf eine formale Struktur zuriickgefiihrt werden: die theologischen Aussagen werden nicht
so formuliert, dal3 [sic] der Mensch merken kann, wie das in ihnen Gemeinte mit seinem
Selbstverstindnis zusammenhéngt, das sich in seiner Erfahrung bezeugt.*

293 DERs., Uber kiinftige Wege der Theologie, 52. ,,Verkiindigung und Kult lebten mehr oder
weniger von den traditionellen Glaubensaussagen und -formulierungen, wie sie in den ersten
finfzehnhundert Jahren des Christentums in einer geistig mehr oder weniger homogenen Situation
geworden waren. Und zu diesen Formeln machte die Theologie eine gewisse erkldrende
Begleitmusik ... Jetzt aber muf} die Theologie als ihre erste und notwendige Aufgabe neue Aussage
iiber den Inhalt des alten Glaubens machen.*

2% \V/gl. VoN SToscH, KLAUS, Einfiihrung in die systematische Theologie, 3. Aufl., Paderborn 2014.
Vgl. auch BULTMANN, RUDOLF, Neues Testament und Mythologie, Nachdruck hrsg. v. E. Jingel,
Minchen 1988. ,,Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfallen
moderne medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister und
Wunderwelt des Neuen Testaments glauben.*



141

ein ausgepragtes Geschichtsbewusstsein besitzt. Geschichte hat anscheinend immer
mit dem Kontingenten, dem Unbedingten, also dem Zufélligen zu tun. Mit dem
also, was so ist, wie es ist und wie es in dieser Zufélligkeit hingenommen werden
muss. Alles ist geschichtliche Tatsache, aber keine geschichtliche Notwendigkeit.
Es hétte auch genau anders kommen konnen. Notwendig ist oder scheint an der
Geschichte erst einmal nichts zu sein. Aufféllig und konsequent Ubertragt nun aber
der moderne Mensch dieses Geschichtshewusstsein auch auf seinen Glauben.?®
Aus diesem neuzeitlichen Geschichtsbewusstsein und dem Geschichtswissen, so

Rahner weiter, empfindet der Mensch ,,die Aussagen in der Theologie als

Mythologeme. 2%

Der Pluralismus der Uberzeugungen und Weltanschauungen bietet zwar ein
erweitertes Wissen, verursacht aber zugleich die Glaubensnot des modernen
Menschen. Mit alten Argumenten, scholastischen Mitteln und Methoden der
Schultheologie kann man diesen Menschen nicht mehr gewinnen.?®” Mit anderen
Worten gesagt: Aus der Uberlagerung dieser Elemente entfaltet sich die moderne
Glaubenskrise, der sich nur dann entgegentreten ldasst, wenn Theologie als
anthropologisch gewendet betrieben wird.?*® Rahner stellt die These auf,

,».daf [sic] die dogmatische Theologie heute theologische Anthropologie sein muss,
daR [sic] eine solche anthropozentrische Wendung notwendig und fruchtbar ist.*?%°

Nun zeigt die anthropologische Methode, die er vorschlagt und anwendet, in ihrem
Ansatz eine Eigenheit auf, die er selbst die ,transzendental-anthropologische
Methode in der Theologie % nennt. Es handelt sich um ein Unterscheiden, das man
in der Erfahrung des Menschen zwischen einem a priori und einem a posteriori
ausmachen muss. Mit aposteriorischen Erfahrungen sind menschliche Erfahrungen

gemeint, welche erworben wurden und dartiber hinaus kategorial, reflektiert und

29 Zu der Rahnerschen theologischen Laufbahn entstehenden Sachprobleme und Fragestellungen.
Vgl. HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 26.

296 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, 58.

297 \/gl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner; Eine Einfilhrung in sein theologisches Denken, Freiburg
i.Br.-Basel-Wien 1978.

2% \/gl. GIBELLINI, RosINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995.

299 Vgl. RAHNER, KARL, Theologie und Anthropologie. In: Schriften zu Theologie VIII, 43.

300 DERs., Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gesprach mit und Gber Karl Rahner. Aus
AnlaB seines 70. Geburtstags. In: Herder-Korrespondenz 28 (1974), 77-92.



142

thematisiert sowie in verschiedener Weise klassifizierbar sind. Demgegentiber sind
apriorische Erfahrungen solche, die nicht erst erworben werden, sondern schon
immer mit der menschlichen Existenz gegeben sind und sich als transzendental

erweisen. 30t

In diesem Kontext sind menschliche Erfahrungen in unreflexiver und athematischer
Weise gegeben. Die transzendentalen Erfahrungen allein ermdglichen die
Erkenntnis kategorialer Wirklichkeit, wie die Erkenntnis und das Handeln. Daruber
hinaus ermdglicht nicht die transzendentale Erfahrung Erkenntnis von
Wirklichkeit, sondern die Transzendentalitdt des Menschen. Die transzendentale
Erfahrung ist im strengen Sinne eine Mit-Erfahrung an der Wirklichkeitserkenntnis,
d.h. die transzendentale Erfahrung wird ermdglicht von der Wirklichkeit und die
Transzendentalitat ermdglicht Wirklichkeitserkenntnis. Transzendental in diesem
Kontext meint ,,die Bedingung der Moglichkeit**? der Erkenntnis, des Handelns
und der Gbrigen menschlichen Erfahrungen, bzw. die Bedingung der Méglichkeit
kategorialer Erfahrung. Die menschlichen Erfahrungen haben aposteriorischen und
kategorialen Inhalt, wahrend die Bedingung der Mdglichkeit dieser Erfahrungen
die a priori anwesende und transzendentale Dimension ist. Sie ist nur
Madglichkeitsbedingung, nicht Gegenstand selbst. Dies stellt die Struktur des
endlichen Geistes in der Welt dar.

Der Mensch macht verschiedene Erfahrungen in der Welt, die ihm vielfaltig,
mannigfaltig und kategorial erscheinen. Die Erfahrung des Menschen ist jedoch
nicht allein Erfahrung von diesem und jenem sowie eine in ihren Inhalten klar
umschriebene Erfahrung, sondern ist auch gleichzeitig die Erfahrung der
Endlichkeit, die auf einen unendlichen Horizont verweist. Die transzendentale
Ebene der menschlichen Erfahrung verweist ,,von der Offenheit des endlichen

Geistes auf das Unendliche hin.“®% In diesem Kontext scheint es wichtig zu sein,

301 Vgl. GIBELLINI, RosINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 220.
302 DERs., Grundkurs des Glaubens; Einfilhrung in den Begriff des Christentums, Freiburg u.a. 1976,
31. , ,MitbewuBtsein des erkennenden Subjekts und seine Entschranktheit auf die unbegrenzte Weite
aller moglichen Wirklichkeit nennen wir die transzendentale Erfahrung. Sie ist eine Erfahrung, weil
[...] Bedingung der Moglichkeit jedweder konkreten Erfahrung irgendeines beliebigen
Gegenstandes ist.*

303 vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner; Eine Einfithrung in sein theologisches Denken, Freiburg
i.Br.-Basel-Wien 1978, 42.



143

zu betonen, dass Transzendentalitat nicht Transzendenz ist, sondern die apriorische
Struktur des endlichen und menschlichen Geistes in der Welt als radikale Offenheit
auf Transzendenz. Die Transzendentalitat ist bei Rahner als Mdoglichkeit der
menschlichen Erfahrung in ihrer kategorialen Vielfalt gedacht. Wahrend die
Transzendenz eine notwendige Bestimmung des Gottesbegriffs ist, ist die
Transzendentalitat die apriorische Struktur und dynamische Ausrichtung des
menschlichen Geistes auf das Unendliche, der Verstandnishorizont, in den sich die
verschiedenen Erfahrungen einschreiben.®* Das bedeutet, Transzendenz
bezeichnet nicht die Wirklichkeit, sondern ist eine notwendige Bestimmung des
Gottesbegriffs. Die Transzendentalitat als urspriingliche Erfahrung begleitet alle
anderen Erfahrungen. Sie allein ermdglicht die vielféaltigen Erfahrungen des
alltaglichen Lebens. Rahner erlautert in seinem Aufsatz Gotteserfahrung, dass die
transzendentale Ursprungserfahrung die kategorialen Erfahrungen des alltaglichen
Lebens umfasst.3® Daraus folgt der Grund, weshalb fir Rahner der Mensch als das

Wesen der Transzendenz gedacht ist.

»~Iindem er die Moglichkeit eines bloB endlichen Fragehorizontes setzt, ist diese
Maglichkeit schon wieder uberholt, erweist sich der Mensch als das Wesen eines
unendlichen Horizontes. Indem er seine Endlichkeit radikal erfahrt, greift er iber
diese Endlichkeit hinaus, erfahrt er sich als Wesen der Transzendenz, als Geist. 3%

Rahner geht also davon aus, dass anstatt von den Beweisen fir die Existenz Gottes,
die von auBen an den Menschen herangetragen werden kénnen, eher von einem
Ausgangspunkt des Gottdenkens gesprochen werden muss, der nicht kosmologisch,

sondern anthropologisch verortet ist.2*” D.h. von innen her mit den transzendentalen

304 Rahner nennt das, was hier als Transzendentalitét beschreibst, schon auch Transzendenz.

35 DEeRs., Gotteserfahrung heute, in Schriften zu Theologie 1X, Zirich-KéIn 1970, 79-127. ,,So
kénnte man noch lange fortfahren und man misste noch viel konkreter werden, kdnnte nicht in
einem Sich-Verlieren in die Einzelheiten der duleren Welt, sondern in jener einfachen Dichte letzter
und doch Uberall im Alltag gegeben Erfahrung, in dem der Mensch immer, mit dem Sandkdrnern
des Strandes beschéftigt, am Rand des unendlichen Meeres des Geheimnisses wohnt.*

306 DERs., Grundkurs des Glaubens; Einfiihrung in den Begriff des Christentums, 42.

307 Ebd., 79. ,,Wir brauchen hier die iiblichen Gottesbeweise der Schultheologie und der christlichen
Schulphilosophie im Einzelnen nicht zu behandeln. Wir brauchen also nicht von einem
kosmologischen oder theologischen oder kinesiologischen oder axiologischen oder deontologischen
oder noetischen oder moralischen Gottesbeweis zu sprechen. Alle diese Beweise nennen ja nur
bestimmte Wirklichkeiten kategorialer Art in der menschlichen Erfahrung und stellen diese
ausdriicklich in den Raum jener menschlichen Transzendenz, innerhalb derer sie als solche
Uberhaupt nur verstanden werden kodnnen, fiihren gewissermalen alle diese Wirklichkeiten
kategorialer Art und die Akte ihrer Erkenntnis auf die gemeinsame Bedingung der Mdglichkeit



144

Erfahrungen des Menschen gedacht und durch kategoriale Erfahrungen begleitet
wird.3%® Der Erkenntnisgrund Gottes ist in diesem Sinne nicht die transzendentale
Erfahrung, sondern die streng reziproke Gegebenheit von transzendentaler und

kategorialer Selbstmitteilung.

Es geht hier um die Methode Rahners, die immer einen anthropologischen Zugang
zu den theologischen Problemen aufweist und stets die Moglichkeitsbedingung der
Theologie berlcksichtigen will. Diese Methode ist als transzendental-
anthropologische Methode gekennzeichnet, welche ihre tiefste Anwendung in der

Lehre von Rahners tUbernatirlichem Existenzial findet.

solcher Erkenntnis und solcher Wirklichkeit in einem zuriick. Und insofern kdnnen die
verschiedenen Gottesbeweise eigentlich nur den einen Gottesbeweis von den verschiedenen
Absprungrampen derselben transzendentalen Erfahrung aus deutlich machen.* Hier ist umstritten,
ob Rahner tiberhaupt von Beweismdglichkeiten fiir die Existenz Gottes ausgeht.

308 DERSs., Theologische Reflexionen tiber die Sakularisierung und tiber den Atheismus. In: Schriften
zu Theologie IX, Zirich-Kéln 1970, 177-196. ,,Die alten Gottesbeweise waren in der Art, wie Sie
vorgetragen wurden, von sehr merkwirdiger Art. Auf der einen Seite prasentieren sie sich so, als
wollten sie einem Menschen etwas beweisen, von dem er noch nie etwas gehort hatte. Sie taten als
es sich bei Gott und seiner Erkenntnis um einen Sachverhalt handle, der in einer dhnlichen Weise
von auflen an den Menschen herangetragen werde, wie etwa Existenz eines fernen Landes, das der
Hdrer noch nie bereist hat. Die Beweise dachten eigentlich nie daran, dass der Gegenstand, um DEN
es sich handelt, entsprechend seineR Eigenart und deM menschlichen geistigen Vermdgen der
Freiheit und Erkenntnis immer schon in einer unthematischeN Weise im Hoérenden gegeben und
unter Umstédnden auch in Freiheit schon bejaht war, es sich also bei diesen Gottesbeweisen darum
handelt, daSs transzendental, implizit und unthematisch immer schon Gewufte in begrifflicher
Aussage zu objektivieren, nicht aber rein von auf’en zum ersten Mal zu indoktrinieren.*



145

2. Transzendentale Erfahrung bei Karl Rahner

Nahezu selbstverstandlich ist unsere heutige Kenntnis tber den Menschen weit
umfangreicher als friher. Und dennoch bleibt die Frage ungeklart: Wer oder was
ist der Mensch? Jungste Veroffentlichungen im populéren und wissenschaftlichen
Betrieb bezeugen dies, insbesondere seit Richard David Prechts Werk Wer bin ich
— und wenn ja, wie viele?*® Die Frage nach dem Menschen ist somit noch lange
nach Immanuel Kant aktuell. Kant war es, der die philosophische Frage des
Menschen nach sich selbst auf den Punkt brachte. Des Weiteren waren nach Kant
einige Philosophen und Theologen um die Beantwortung dieser oder &hnlich
gerichteter Fragen bemiiht.3°

Die vier grundlegenden Fragen, die Kant in diesem Zusammenhang gestellt hat,
wurden von ihm so strukturiert, dass die Antworten mit der letzten Frage in
Abhangigkeit stehen. Dies bedeutet, dass mogliche Antworten auf die ersten drei
Fragen ,,Was kann ich wissen?, Was soll ich tun? und Was kann ich hoffen?* erst
nach der Antwort auf die Frage ,,Was ist der Mensch?* gefunden werden kénnen.3
Innerhalb der Philosophie beschaftigt sich mafgeblich die Anthropologie mit der
Lehre und Wissenschaft vom Menschen. Sie untersucht und reflektiert
nachvollziehbare Aussagen uber die Bedingungen, die Maoglichkeiten, die
Eigenschaften und bestimmte Aspekte des Menschseins.®'? In diesem Kontext ist
es fur die Theologie interessant, Stellung zu beziehen, inwiefern der Mensch in der
Lage ist, in einer Beziehung zu einem Gott zu stehen. Als einer der wichtigsten
katholischen Theologen hat Rahner sich dieser Frage angenommen und seine
Theologie von der Beantwortung dieser Fragen abhdngig gemacht, um so
Anthropologie theologisch betreiben zu kénnen. Seit Rahners Bemuhungen wurde

das Feld der theologischen Anthropologie innerhalb der systematischen Theologie

309 Vgl. PRECHT, RICHARD DAVID, Wer bin ich — und wenn ja wie viele?, Miinchen 2007.

310 Obwohl Philosophen und Theologen schon friiher versucht haben, darauf eine Antwort zu geben,
entstand der Name einer ,Lehre von der menschlichen Natur® im speziellen Sinn erst zwischen dem
16. und 18. Jahrhundert. VVgl. Dierkes, Hans, Philosophische Anthropologie, Stuttgart 2010, 5.

311 vgl. WEISCHEDEL, WILHELM (Hg.), Immanuel Kant, Werke in sechs Banden. Bd. 3: Schriften
zur Metaphysik und Logik, Darmstadt 1956, 448.

312 \/gl. DIERKES, HANS, Philosophische Anthropologie, Stuttgart 2010, 8.



146

in einer bestimmten Art und Weise gedffnet. Das Besondere bei ihm ist, dass er die
Reflektion auf den Menschen zum Ausgangspunkt theologischer Rede macht. Es
geht bei ihm um mehr als theologische Anthropologie, ndmlich um die Einheit von

Theologie und Anthropologie.

Aus Anlass seines siebzigsten Geburtstags erschien Rahners Aufsatz Die Gnade als
Mitte der menschlichen Existenz, in dem er seine Theologie als eine transzendentale
Anthropologie bestatigt sah.®* Er nahm hier neben der oben genannten vierten
Frage Kants auch dessen Ansétze der Transzendentalphilosophie auf. Auf den
folgenden Seiten soll beantwortet werden, inwieweit Rahners Theologie als
transzendentale Anthropologie oder transzendentale Theologie zu thematisieren
ist.314 Wie betrieb er seine theologische Anthropologie und auf welche Probleme
hat er sich konzentriert? Mit welcher Methode hat er sie geldst? Es muss also
untersucht werden, welche zentrale Pramissen und Argumente flr die gestellten
Fragen analytisch aufgezeigt werden kénnen.

Um die Spannung dieser Fragen zu l6sen, werden nun die wichtigsten Stichworter
seiner Theologie sowie die wichtigsten Kennzeichen des Menschen in Rahners
Werk extrahiert. Die transzendentale und anthropologische Methode sind
Grundbegriffe fur Rahner, welche die Ideen der transzendentalen Erfahrung und
des Ubernatirlichen Existentials aufschlieRen.®*> Rahner nimmt sowohl spezifische
Terminologien von Kant als auch Ideen von Heidegger auf, geht aber in seinem
Ansatz weiter und schafft das, was dann bei ihm unter den Begriffen
transzendentale Erfahrung und Ubernatirliches Existential zu verstehen ist. Es
ergibt sich demnach eine terminologische Erweiterung bzw. Neudeutung des
Begriffs. Bevor auf die Terminologien Kants und Heideggers, die in Rahners
Theologie eine grole Bedeutung haben, eingegangen wird, soll noch auf den

theologischen Einfluss von Maurice Blondel verwiesen werden: Obwohl der

313 Vgl. RAHNER, KARL, Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gesprach mit und Gber Karl
Rahner aus AnlaR seines 70. Geburtstags. In: Herder-Korrespondenz 28 (1974) 77-92. ,Die
transzendentale Anthropologie charakterisiert meine Theologie richtig.*

314 Vgl. RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, Miinchen 1997, 22. . Rahners
Denken wird heute fast allgemein unter dem Stichwort ,transzendentale Theologie* gefiihrt.«

315 vgl. GIBELLINI, RosINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 222.
,,Die transzendentale anthropologische Methode findet ihre tiefste und zugleich geniale Anwendung
in der Lehre Rahners vom ,ubernatiirlichen Existential .



147

Einfluss Blondels auf Rahner nicht mit Sicherheit ausgesagt werden kann, 3¢ so war
dieser doch flr den franzésischen Sprachraum und so auch fr Blondel selbst und
die katholische Theologie richtungsweisend. Seine Dissertation L ‘Action®’ wurde
als bedeutendstes Buch fiir die Neuformierung der Theologie bezeichnet.3!® Das
Hauptproblem von Blondels Auseinandersetzung war der Extrinsezismus. Das
Verstandnis der gottlichen Offenbarung wurde bislang durch die neuscholastische
Methode betrieben, die von oben interpretierte und so den dogmatisch-
lehramtlichen Formulierungen folgte. Blondel hat die Frage nach &uReren
Beweisen, wie etwa Wunder und Weissagungen, in ein Verhaltnis mit der
menschlichen Vernunft gesetzt und die Frage nach gottlicher Offenbarung
grundlegend neu gestellt. Ob Uberhaupt im Falle solcher geschichtlichen
Promulgationen der Offenbarungsinhalte auf den menschlichen Geist eine konkrete
Beziehung zwischen Gott und Mensch bestehen kann, war Blondels Frage. Er
versuchte als Erster, diese radikalen Fragestellungen aus der transzendentalen oder
anthropologischen Perspektive zu beantworten. Die Besonderheit seines Ansatzes
zeigt sich dabei sowohl in der strengen Methode des philosophischen Beweises fur
die grundlegende Angewiesenheit des Menschen auf eine Offenbarung als auch in
der rein phdnomenologischen Weise der Beweisfihrung ohne jede Anleihe einer
Metaphysik.3!° Die transzendentale Perspektive bei Blondel als ein Weg fir die
theologische Verkindigung fand schlieBlich Zustimmung im darauffolgenden

Rahnerschen Denken.320

316 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, 20. Weil ,,wie aus seiner Lektiireliste
fur 1932-33 hervorgeht, hat Rahner aber Blondels Le Probleme de la Philosophie catholigue (1932)
gelesen.

317 \V/gl. BLONDEL, MAURICE, Die Aktion: Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft
der Praktik, Freiburg 1965.

318 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, 18. ,Le Action wird man als das
wichtigste philosophische Werk fiir den Neuaufbruch der katholischen Theologie im 20. Jahrhundert
ansehen durfen.*

319 Vgl. HENRICH, PETER, Maurice Blondel (1861-1949) und die ,,Philosophie der Aktion*. In:
GORETH SJ/EMERICH, NEIDL/WALTER M., PFLIGERSDORFFER/GEORG (Hg.), Christliche Philosophie
im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Neue Ansatze im 19. Jahrhundert, Graz i.Br.
— Wien — Ko6ln 1987, 543-584.

320 RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, 18. ,,Was dieses Buch im Vergleich
auch zu spateren Bemiihungen um die anthropologische Vermittlung des Glaubens auszeichnet, ist
die methodische Strenge der philosophischen Argumentation fir die radikale Angewiesenheit des
Menschen auf eine Offenbarung, die nicht weniger streng als schlechthin ungeschuldet anerkannt
wird. Besonders bemerkenswert ist der rein phdnomenologische Duktus der Beweisfiihrung ohne
jede Anleihe bei einer Metaphysik.*



148

Die folgenden Terminologien sind fur ein Verstandnis der gesamten Theologie
Rahners von zentraler Bedeutung und sollen nun erldutert werden: transzendentale
Methode, transzendental-anthropologische  Fragestellung, transzendentale
Erfahrung, transzendentale Reflexion, transzendentale Reduktion, transzendentales
Subjekt, transzendentale Struktur, transzendentale Theologie sowie transzendentale

Anthropologie, Transzendentalitat des Menschen und Transzendenz.

Diese Fachtermini sind Ausdriicke, die Rahner in seinem Werk zur Erlauterung
seines Denkens gedufert hat. Um das Verstandnis zundchst in Bezug auf das Wort
transzendental bei Rahner zu verstehen, ist nach der Herkunft des Ausdrucks vor
allem in den unterschiedlichen Bedeutungen bei Kant und Rahner zu fragen. Der
Ausdruck unterliegt seit Kant einer gewissen Dynamik bzw. einer flexiblen
Bedeutungsvarietdt. Was jedoch meint Rahner mit transzendentaler Erfahrung?
Warum hat er sie im Rahmen des Ubernatirlichen Existentials ausgelegt? Wie lasst
sich das Ubernatirliche Existential als ungeschaffene Gnade bezeichnen? Dies sind

Fragen, welche im Folgenden beantwortet werden sollen.

2.1. Transzendental

Der Ausdruck transzendental ist vom lateinischen Begriff transcendere hergeleitet
und bedeutet Gberschreiten, Ubersteigen.?* Obwohl der Begriff transzendental in
der klassischen Metaphysik als System, das vom Seienden aus zum Wesen und Sein
reicht? fihrt?, verstanden wurde, ist er von Immanuel Kant im Gegensatz dazu
gepragt als ,Bedingung der Mdglichkeit® der Erkenntnis von Gegenstanden
iiberhaupt.®2? In seiner Philosophie ist also aufgezeigt worden, dass ,,das Objekt
nicht als ein Ding an sich, sondern als vom Subjekt interpretierte Erscheinung* und

%21 Vgl. MARQUARDT, MANFRED/VOIGT, CHRISTOF, Worterbuch Latein fiir Philosophie und
Theologie, WBG 2009, 186.
322 \/gl. VORGRIMLER, HERBERT, Neues Theologisches Worterbuch, Freiburg 2008, 637.



149

als etwas, das schlechterdings nicht Uberschreitbar beriicksichtigt werden soll,

erscheint.3

Kant differenzierte als Erster durch die Unterscheidung zwischen einer allgemeinen
Erfahrungswelt und einer nicht-sinnlichen Erfahrung auf der Ebene des Sichtbar-
Materiellen und des Unsichtbar-ldeellen.®* Das bedeutet der Begriff
transzendental, der als ein Ausdruck fir das Wesen und die Wirklichkeit vor aller
Transzendentalphilosophie eingesetzt wurde und der in der Philosophie Kants als
Hinweis auf das Nicht-Kongruieren unserer Erkenntnis und der Gegensténde
verwendet wird. Transzendental ist somit bei Kant nicht etwas, das als unsere
Erkenntnis aus dem Wesen des Gegenstandes resultiert, sondern die VVoraussetzung
dafir, dass Erkenntnis moglich ist. Mit anderen Worten: Kant ist der Meinung, dass
menschliche Erkenntnis nicht nur aus der rein passiven Wahrnehmung eines
Objekts resultiert, sondern immer auch zugleich im Zusammenspiel mit einem
aktiven erkennenden Subjekt geschieht. Wenn der Mensch erkennt, stoi3t er nie auf
die reine Wirklichkeit, das oft zitierte Ding an sich; der Mensch ldsst immer auch
einen subjektiven Moment in die jeweilige Erkenntnis einflieBen. Kant
argumentiert weiter: Dieses subjektive Moment der Erkenntnis ist nun aber nicht
das Resultat von Erkenntnissen oder Erfahrungen tberhaupt, sondern etwas, das
immer schon im Menschen vorhanden ist. Es ist laut Kants Terminologie a priori
gegeben, also vor aller Erfahrung. Aufgrund dieser vorgegebenen
Erkenntnisstrukturen, den Kategorien, nimmt der Mensch stets zusatzlich etwas
wahr. So gibt es fir den Menschen keine an sich objektiven Gegensténde, sondern
etwas, das im Denken und Urteilen transzendiert wird. Der Mensch hat folglich eine
eigene und so nicht objektive Wahrnehmung. Dinge an sich kann er nie erfassen, er
kann nicht anders erkennen als in seinem kategorial funktionierenden

Erkenntnisapparat. Von hier aus fiinrt Kant den Ausdruck transzendental ein.3®

323 Vgl. VON SToscH, KLAUS, Transzendentaler Kritizismus und Wahrheitsfrage, https://kw.uni-
paderborn.de/fileadmin/fakultaet/Institute/kaththeologie/Systematische_Theologie/Prof._Dr._Klau
s_von_Stosch/Publikationen/3._Artikel_Aurticles/12._Kant.pdf

324 vgl. HORN, FRIEDRICH WILHELM/ NUSSEL, FRIEDRICKE, Taschenlexikon Religion und
Theologie, Gottingen 2008, Band 2: G-N, ,,Immanenz und Transzendenz*, 535.

325 WEISCHEDEL, WILHELM (Hg.), Immanuel Kant, Werke in sechs Banden. Bd. 2. Darmstadt 1956,
63. ,,Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenstinden, sofern diese
a priori moglich sein soll, tiberhaupt beschéftigt.«



150

Kant geht weiter davon aus, dass diese Art menschlicher Erkenntnis a priori und
somit allgemein giiltig fir alle Menschen gleich ist. Andernfalls wéaren empirische
Forschungen von Menschen unerklarlich. Aus diesem Grund ist der Ausdruck
transzendental nach Kant bei allen Menschen notwendig gleich und damit
unausweichlich und apriorisch vorgegeben. Weger nennt dieses a priori
menschlicher Erkenntnis, das in gleicher Weise fir alle Menschen gilt, die
horizontale Stof3richtung. Weil so empirische Forschungen von allen Personen als

richtig anerkannt werden kénnen.328

Lasst sich jedoch der Ausdruck transzendental im Sinne Kants terminologisch
identisch im Werk Rahners finden? Was leitet er aus Kants Terminologie fir seine
transzendentale Methode ab?

Rahner baut zundchst auf die notwendig-unausweichliche und apriorische
Erkenntnis horizontaler StoRrichtung nach Weger auf und nutzt sie fur seine
transzendentale Methode. Dar(ber hinaus argumentiert Rahner im Gefolge Maurice
Blondels neben der genannten horizontalen Stof3richtung fiir einen weiteren Aspekt:
die vertikale Stof3richtung. Die vertikale StolRrichtung bedeutet laut Weger, dass der
Mensch in der Lage ist, die Mdglichkeit (metaphysischer) Gotteserkenntnis zu
bejahen.®?’

Rahner ist der Meinung, dass der Mensch als transzendentales Subjekt sowohl nach
seinen geschichtlichen Bedingungen gefragt wird, die wechseln und sich &ndern,
als auch eben nach jenen unausweichlichen Strukturen. Diese Strukturen sind seiner
Meinung nach etwas, die, sofern abwesend, der Mensch in seinen geistigen
Vollzlgen nicht zu verstehen ware.

Rahner ist damit der Ansicht, dass er in seinem Begriff transzendental auch einen

objektiven Aspekt aussagen kann.®?® Das ist aus Wegers Sicht jedoch etwas, das

3% \/gl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einfilhrung in sein theologisches Denken, Freiburg
1978, 29.

327 Ehd., 30.

328 \/gl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie, Zirich X, 1970, 98-99. , Eine transzendentale
Fragestellung ist somit nicht nur eine Frage zusatzlich zur Frage nach dem urspringlich und
aposteriorisch-empirisch auftretenden Gegenstand, sondern in ihr kommt die Erkenntnis des
urspriinglichen Gegenstandes selbst erst zu ihrem vollen Wesen. Die Erkenntnis des erkennenden
Subjekts von sich selbst ist immer auch eine Erkenntnis metaphysischer (in einem objektiven Sinn
transzendentaler) Strukturen des Gegenstandes selbst.*



151

Kant ausdriicklich ablehnt.3? Deshalb ist das transzendentale Subjekt Rahners mit
dem transzendentalen Subjekt Kants als nicht identisch zu betrachten.®*® Da Rahner
in seiner Terminologie einen anderen Bedeutungsinhalt nutzt, seine sogenannte
vertikale Stolrichtung, bejaht er eine Mdglichkeit metaphysischer Erkenntnis und
so auch die der Gotteserkenntnis.

Rahner weist hierbei ausdriicklich darauf hin, dass die transzendentale
Fragestellung nicht nur ,die Frage nach der Bedingung der Mdglichkeit® des
Subjekts von Erkennen und Handeln ist. Es gibt vielmehr in diesem Ausdruck
immer auch die nach oben gerichtete, also vertikale StoBrichtung: ein Ubersteigen
aller Kategorien Kants.®3! Obwohl Rahner Kants Anliegen der Kritik der reinen
Vernunft als grundsatzliche Frage nach den Bedingungen der Mdglichkeit ernst
nimmt, lasst er in seinem Begriff des Transzendentalen etwas einflieBen. Er
versucht damit, die oft vorgeworfene zerstorende Wirkung der
Transzendentalphilosophie durch die vertikale Stofrichtung zu entstéren und

gewissermaien zu neutralisieren.3

Rahner weist weiter darauf hin, dass wenn alle Erkenntnis transzendental ist, d.h
wenn die transzendental vorgegebene Bedingung der Mdglichkeit bei allen
Menschen gegeben ist und wenn eben auch die vertikale Stofdrichtung gegeben ist,
erst dann I&sst sich ausdriicklich von einer Transzendentalitat des ganzen Menschen
sprechen. So meint in diesem Zusammenhang bei Rahner der Begriff

Transzendentalitat des Menschen immer auch ,,Offenheit des Menschen gegentiber

329 \/gl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einfihrung in sein theologisches Denken, Freiburg
1978, 31.

330v/gl. RAHNER, KARL, ,,Einheit von Geist und Materie*, ,, Theologie und Anthropologie. In beiden
Artikel findet man eine groRe Néhe zu Kants Begriff. Entscheidend ist eher, dass Rahner dafir
argumentiert, dass die transzendentale Subjektivitdt zugeschickt ist und nicht aus sich selbst
erwéchst.

31 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einfilhrung in sein theologisches Denken, Freiburg
1978, 32.

332 vgl. FRANZ, ALBERT/BAUM, WOLFGANG/KREUTZER, KARSTEN (Hg.), Lexikon philosophischer
Grundbegriffe der Theologie, Freiburg 2007, 415. ,,Als Mdglichkeitsbedingungen der Erkenntnis
gelten Kant die transzendentalen Anschauungsformen Raum und Zeit, Welt und Gott. In ihrer
transzendentalen Funktion, d.h. als bloBe Mdglichkeitsbedingungen von Erkenntnis, sind sie
lediglich regulative Ideen der Vernunft, die diese notwendigerweise denken muss, um tberhaupt
etwas erkennen zu kdnnen. Aus dieser regulativen Funktion folgt allerdings keine objektive Realitét.
scheint damit das Ende von Theologie zu bedeuten.*



152

dem, was er das ,Geheimnis* nennt.“*3 Die Transzendentalitat des Menschen aber

lasst sich wiederum nur in der transzendentalen Erfahrung verstehen.

2.2. Transzendentale Erfahrung

Transzendentale Erfahrung besitzt im Denken Rahners eine groRe Wichtigkeit. Er
stellt sich demnach die grundlegende Frage nach menschlicher Erfahrung und ihrer
Bedeutung. Er versucht, mit einer prazisen Analyse menschlicher Erfahrung einen
neuen Weg der Theologie zu beschreiten: Aufgrund des Ausgangs seiner Theologie
von der menschlichen Erfahrung gehen viele Theologen davon aus, dass Rahner
eine transzendental-anthropologische Methode genutzt habe.®** Dies hat Rahner
selbst bestatigt.>* Da Rahner insgesamt bestimmte theologische Aussagen mit der
Selbsterfahrung des modernen Mensch konfrontiert, ist er in der Lage, christliche
Glaubensaussagen neu zu entfalten. Hier ist zu betonen, dass ihm die Kombination
des Transzendentalen mit der Erfahrung in seinem Denken die Mdglichkeit bietet,
neue Wege und neue Methoden zu nutzen. Insoweit wird behauptet, dass die
transzendentale Erfahrung des Menschen sowohl Ansatzpunkt der Theologie als
auch  Ausgangspunkt bestimmter Einzelprobleme ist.3*® Obwohl die
transzendentale Erfahrung, die in seinem Denken unter anderer Anschauungsweise
mit seinem (bernatirlichen Existential und der ungeschaffenen Gnade
gleichgesetzt wurde, was man aber in Frage stellen kann.®¥” Denn die Erfahrung ist
Mit-Erfahrung eines Formalobjektes in der Welterkenntnis. Weil diese Mit-
Erfahrung nicht selbst gesetzt ist, ist sie gnadenhaft. Weil ihr Formalobjekt Gott ist,

ist sie Ubernatirlich. Das Ubernatirliche Existential ist demnach nicht die

333 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einflihrung in sein theologisches Denken, 32.

334 Ebd., 24. Vgl. auch GIBELLINI, RosINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, 218.

335 Vgl. RAHNER, KARL, Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gesprach mit und tber Karl
Rahner. Aus AnlaB seines 70. Geburtstags. 77-92. ,,Die transzendentale Anthropologie
charakterisiert meine Theologie richtig.*

3% Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner, 22. ,,Was oder wie erfahrt sich der Mensch, wenn er
dieses oder jenes tut? Das wird ein Ansatzpunkt der Theologie Rahners, sowohl als immer
wiederkehrende Frage wie auch als Ausgangpunkt zur Abhandlung bestimmter Einzelprobleme.*
337 Ebd. 79. ,Bei aller Vielfalt und Bereite theologischer Gedanken bildet dieser Begriff ,.des
Ubernatirlichen Existentials® den Zentralbegriff der Rahnerschen Theologie, weil er, wenn auch
unter anderem Aspekt, mit den transzendentalen Erfahrungen identisch ist.



153

transzendentale  Erfahrung, sondern ontologische  Voraussetzung des
Erfahrenkdnnens. Die Gnade ist ihrerseits nicht identisch mit dem tbernattrlichen

Existential, sondern dessen Moglichkeitsbedingung.

Was aber meint Rahner mit transzendentaler Erfahrung? Transzendentale
Erfahrung ist nach Rahner etwas, das immer schon gegeben ist und unsere
Erfahrungen erst ermdéglicht. Auch wenn wir sie oft nicht bertcksichtigen wollen
oder nicht erkennen, l&sst sich diese Fahigkeit der transzendentalen Erfahrung nicht
abstellen oder ablegen. Sie ist somit eine Wirklichkeit, die zum Menschsein gehort
und das eigentliche Menschsein ausmacht. Sie ist aber zugleich von vornherein

unsagbar und uneinholbar. Hierzu Rahner selbst:

»Was Freude, Angst, Treue, Liebe, Vertrauen und vieles andere mehr, was
logisches Denken und verantwortliche Entscheidung ist, das hat der Mensch schon
erfahren, bevor er darauf reflektiert und zu sagen versucht, was das ist, was er
schon immer erlebt und erfahrt. Ja, die reflektierende Aussage kann falsch sein
oder unzulénglich: es kann jemand echte personale Liebe in radikaler
Verantwortung und Treue vollziehen und erfahren, der sehr falsches? dartiber sagt,
wenn er gefragt wird, was dabei eigentlich geschieht; anderseits kann einer, durch
Indoktrination von aul3en belehrt, vielleicht sehr Gescheites und Richtiges dariiber
sagen, der eigentlich davon noch nichts oder kaum etwas wirklich erfahren hat.*3%®

Um die transzendentale Erfahrung zu veranschaulichen und das Transzendentale
jedes Menschen zu verstehen, nennt Rahner folgende Beispiele: Dass der Mensch
logisch denken kann, ohne sich ausdriicklich der Tatsache bewusst zu sein, dass er
logisch denkt; dass der Mensch lieben kann, ohne ausdriicklich reflektiert zu haben,
was Liebe ist; dass der Mensch die Wahrheit suchen, sich d&ngstigen, sich
langweilen kann, ohne sich hierbei ausdriicklich bewusst zu sein, dass er so handelt
und ohne genau aufRern zu kdnnen, was er in dieser Situation macht —alles Beispiele
dafiir, dass der Mensch sich der transzendentalen Erfahrung nicht bewusst sein
muss. Gerade aus diesem Grund ist Rahner zufolge die transzendentale Erfahrung
als Mit-Erfahrung zu verstehen. So bezeichnet Rahner jenes als das in kategorialer

Erfahrung Mitgegebene des Menschen und betrachtet es als den Verstehenshorizont

338 Vgl. RAHNER, KARL, Gotteserfahrung Heute. In: Schriften zur Theologie, Bd. IX, 1970, 163.



154

vor dem — sei der Verstehenshorizont unbewusst und unbemerkt oder explizit
bewusst — die konkreten Ereignisse und Gegenstande des Lebens erkannt werden.33°
Um das verborgene Bewusstsein des Menschen aufzuzeigen, kann der Kinobesuch
als gutes Beispiel dienen. Im Kino geschieht etwas, doch der Mensch, der in einen
Kinofilm versunken ist, ist sich dessen nicht mehr ausdriicklich bewusst, dass alles
das, was der Besucher hort und wahrnimmt, nur auf der Leinwand abgespielt wird.
Das Licht ist aus dem gleichen Grund ein mdglicher Vergleich. Obwohl wir ohne
Licht nicht sehen kénnen, denken wir dennoch im Alltag nicht daran, dass es das
Licht gibt, mit dem wir die Gegenstdnde unserer Welt erblicken. Das Licht ist
gewissermalien die Bedingung der Mdoglichkeit. In der transzendentalen Erfahrung
erfahren wir die Mdglichkeitsbedingung von Erkenntnis, ndmlich das Subjekt in
seinem Transzendenzvollzug auf das Sein hin.

Rahner ist der Meinung, dass es Dinge gibt, die fir den Menschen die
Voraussetzung fiir sein Leben sind. Die transzendentalen Erkenntnisbedingungen
sind immer schon gegeben. Der Mensch braucht sie nicht, aber ohne sie ware er
kein Mensch. Dass der Mensch ohne diese Eigenschaft nicht gedacht werden kann,
nennt Rahner dann das Existential. Nur wenn der Mensch nach der Bedingung der
Maoglichkeit fragt — nur wenn er nachdenkt und nur wenn er sich reflektiert —
versteht er sich und die Bedingung der Mdglichkeit. Obwohl dieses Verstehen nie
vollig reflektiert und aussagbar sein kann, weil3 der Mensch dennoch, was die
Begriffe Gliick oder Sinn bedeuten. Rahner schreibt hierzu:

»Ja selbst dort, wo auf diesen transzendentalen Horizont gegenstindlicher
Erkenntnis reflektiert wird, wo er also thematisiert, begrifflich vorgestellt, genannt
und so selbst zum ausdriicklichen Gegenstand des Erkennens gemacht wird,
geschieht dies nochmals in Kraft eben dieses Horizontes, der als solcher nochmals
unthematisch gegeben sein muss. 3

Aus meiner Analyse transzendentaler Erfahrung ergibt sich, dass in der

Terminologie Rahners transzendental ,.eine apriorische Struktur menschlichen

339 DERSs., Grundkurs des Glaubens, 42. , Die transzendentale Erfahrung ist die Erfahrung der
Transzendenz, in welcher Erfahrung die Struktur des Subjekts und damit auch die letzte Struktur
aller denkbaren Gegenstiande der Erkenntnis in einem und in Identitit gegeben ist.

30 Vgl. RAHNER, KARL, Uber die Einheit von Nachsten- und Gottes Liebe. In: Schriften zur
Theologie Bd. VI, KéIn Zirich 1970, 284.



155

Erkennens und Handelns die Bedingung der Mdglichkeit des Gleichen ist.«4!
Rahner behauptet die Maoglichkeit einer objektiven Wirklichkeits- bzw.
Gotteserkenntnis. Darliber hinaus erhilt der Begriff ,,transzendental*“ bei Rahner
,.eben nicht nur einen horizontalen, sondern auch einen vertikalen Sinn.<3#
Gemeint ist wahrscheinlich, dass sich das Vertikale nicht auf die materiale, sondern
auf die formale Erkenntnis bezieht. Obwohl dieses aber nach Rahner fur den
Menschen nicht aussagbar ist, verweist der genannte vertikale Sinn strukturell auf
die Wirklichkeit als eine immer auch gottliche Wirklichkeit. So erwédhnt Rahner die
Transzendentalitat des Menschen schlie3lich als diejenige, die immer auch seine
Offenheit meint. Jene Offenheit, die auf das verweist, was er das Geheimnis nennt:
Die Offenheit, von der das Wovonher als Ermdéglichungsgrund und das Woraufhin
als Ziel abzuleiten sind. Da dieses Wovonher und Woraufhin nach Rahner einer
objektiven Wirklichkeit entspricht, kénnen beide nicht einfach das Leere, Nichts
oder nur eine Projektion des Menschen sein.®*® Der Mensch ist immer schon auf
Gott hin ausgerichtet, weil Gott mit dem unbedingten Horizont menschlicher
Transzendenz identifiziert wird. Weil der Mensch diesen Horizont aber nicht selbst
setzt, sondern diesen schon vorfindet, ist dessen Wirklichkeit fir Rahner im Grunde
nicht bestreitbar. Insofern geht die Offenheit fur Gott, der der Horizont ist, nicht ins

Leere.

Dementsprechend ist die transzendentale Erfahrung des Menschen bei Rahner
Teilhabe und Verwiesenheit auf eine Wirklichkeit, die eben als Gotteserfahrung zu
verstehen ist. Wenn die transzendentale Erfahrung also der entscheidende Punkt
zur Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren ist, wenn sie Zeichen des
Menschseins ist, wenn sie immer schon im Menschen ist, wenn sie auf Wirklichkeit,

auf Gott als Gotteserfahrung verweist, dann ist Gott auch als Bedingung der

341 Knoepffler, Nokolaus, Der Begriff , transzendental bei Karl Rahner. Zur Frage seiner
Kantischen Herkunft, Innsbruck 1993, 87.

342 Vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Einfilhrung in sein theologisches Denken, Freiburg
1978, 31.

33 Vgl. RAHNER, KARL, Simtliche Werke 2, 382. ,,Gelingt es nun zu zeigen, daB [sic] tatsichlich
eine Objektivation nur mdglich ist in der absoluten Ordnung der Finalitat, also nur, wenn unser
Erkennen als dynamisch-finaler Prozess aufgefalit wird, in dem dann die Erkenntnisobjekte ,Ziel*
dieser dynamischen Tendenz werden, so sind alle Vorteile, die die praktische Vernunft bei Kant hat,
auf die theoretische tibertragen, die notwendig bejahten Objekte werden als notwendig angestrebte
Ziele, als metaphysische Objekte beweisen.*



156

Madglichkeit oder Voraussetzung unserer Erfahrung zu verstehen. Daraus ergibt
sich in Rahners Denken ein inneres Verwiesensein des Menschen auf Gott:
,Diese transzendentale Erfahrung, die immer durch eine kategoriale Erfahrung der
konkreten, welthaften, raumzeitlichen Einzeldaten unserer Erfahrung (aller, auch
der sog. ,profanen‘) vermittelt ist, darf nun nicht als ein neutrales Vermdgen
aufgefalit werden, durch das unter anderem auch Gott erkannt werden kann. Sie ist

vielmehr die ursprungliche Weise der Erkenntnis Gottes, dass die hier gemeinte
Gotteserkenntnis einfach das Wesen dieser Transzendenz selber ausmacht.

Aber werden so nicht die Inhalte des Offenbarungsglaubens a priori konstruiert?
Im weiteren Teil der vorliegenden Arbeit findet eine erneute Konfrontation mit

anderen Kritikern statt, um dieser Frage nachzugehen.

2.3. Karl Rahners transzendental-anthropologische
Methode

Es wurde die Behauptung aufgestellt, dass Rahners Denken, inshesondere die
christliche Theologie, in der modernen Zeit entscheidend gepragt hat.®*> Dieser
Prozess ist allerdings nicht erst aufgrund seiner zahlreichen Publikationen oder
seines wesentlichen Einflusses auf das I1. Vatikanische Konzil entstanden, sondern
wegen der kopernikanischen Wende in der Theologie, die in seiner transzendental-
anthropologischen Methode ihre Entsprechung findet.
Obwohl Rahner die transzendental-anthropologische Methode nicht explizit in
einem methodischen Teil seiner Schriften erklart, sondern implizit entwickelt,346
hat er dennoch die Bedeutung seiner kritischen Aufnahme und Weiterfuhrung der
transzendentalen Methode verstandlich gemacht:
,Die Rezeption der transzendentalen Methode bedeutet das Ende der
,Neuscholastik‘ im historischen Sinn des Wortes. Nicht als ob durch diese
Rezeption die Substanz des Erbens der traditionellen Philosophie des Mittelalters
(vor allem von Thomas von Aquin) als falsch oder unrichtig verworfen wirde.

Davon kann natiirlich aus den verschiedensten Griinden keine Rede sein. Aber
diese transzendentale Wende bedeutet doch nicht blofR die Aufnahme eines neuen

344 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens, 60.

345 Vgl. RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSIURGEN, Karl Rahner, 41. ,Er [...] hat die Theologie
insbesondere der zweiten Hélfte unseres Jahrhunderts nachhaltig beeinfluf3t.*

346 Es gibt schon die methodischen Bemerkungen von Rahner. Man kann z.B. seinen Aufsatz
,Anthropologie und Theologie* auch als methodische Grundsatzschrift lesen.



157

einzelnen Lehrstiickes in ein sonst gleichbleibendes ,System*, sondern eine
Neukonzeption des Ganzen des ,Systems. Und in diesem Sinn kann man ruhig
von einem Ende der Neuscholastik sprechen, so wie sie sich seit dem Ende des 19.
Jahrhunderts verstanden hat. Durch diese ,,Kehre“ hat die christliche Philosophie
als erste kirchliche Disziplin jene groRere notwendige Dialogféhigkeit gewonnen,
die das 2. Vatikanum der Kirche als ganzer in allen Bereichen der ,,Welt*
gegentiber zu Aufgabe und Pflicht gemacht hat.«3#

Was aber ist mit der transzendentalen Methode gemeint? Und welche Rolle spielt
sie in Rahners Theologie? Um Rahners Theologie zu verstehen, ist es zunéchst
unverzichtbar, sich dem Instrumentarium bzw. der Methode seines Denkens
zuzuwenden. Um sein theologisches Denken zu verstehen, ist es wichtig, sein
methodisches Vorgehen zu kennen. Anderenfalls hatte man schnell einen falschen
Eindruck von seiner Theologie; wo Rahners methodisches Vorgehen zu wenig
beriicksichtigt wurde, sind zudem Missverstandnisse entstanden.®*® Daher ist es
Aufgabe dieses Kapitels, am Verstdndnis der transzendental-anthropologischen
Methode, die Theologie Karl Rahners zugénglich zu machen. Die Skizzierung
seiner Methode wird dabei mit Bezug auf Kant und Maréchal geleistet. Der
philosophiegeschichtliche Anfang soll hier der Konflikt zwischen Scholastik und
transzendentaler Philosophie sein.

In der philosophischen Geschichte wurde berichtet, dass die Philosophie und die
Metaphysik von Thomas von Aquin und die Kritik der reinen Vernunft von
Immanuel Kant als unvereinbare Gegensatze erfasst wurden.®*® Theologen wie
Joseph Maréchal versuchten diese Gegensdtze so auszufiihren, dass der
transzendentale Ansatz von Kant, durch eine kritische Weiterfiihrung, in einem
neuen Zugang zu entscheidenden Einsichten von Thomas miindet.>*° Rahner ist ein

Vertreter dieser Strdmung, die als transzendentaler Neuthomismus oder als

347 RAHNER, KARL, Transzendentale Methode. Zu einem philosophischen Denkstil in der Theologie.
In: Vorrede zur englischen Ausgabe von Otto Muck, Trancendental Method, New York 1968.

38 vgl. Muck, OTTo, Thomas — Kant — Marechal: Karl Rahners transzendentale Methode. In:
SCHONDORF, HARALD (Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg
2005, 31. ,,[d]ass Missverstdndnisse bezlglich der Gedanken von K. Rahner ihren Grund darin
hatten, dass sein methodisches Vorgehen zu wenig beriicksichtig wurde.*

349 Epd., 31.

350 Zum Leben, Denken, Werken und Wirken Joseph Maréchals vgl. LoTz, JOHANNES B, Joseph
Maréchal. In: EMERICH, CORETH/WALTER. M. NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Wien — Kéln 1988, 453-4609.



158

deutschsprachige Maréchal-Schule zu bezeichnen ist.>®! Rahner findet bei
Maréchal eine transzendental-philosophische Grundlegung der thomistischen
Metaphysik. Er entwickelte das Vorgehen von Maréchal dann unter der
Auswirkung der Phanomenologie Martin Heideggers weiter.3?

Da fir das Verstandnis der transzendentalen Methode bei Maréchal und Rahner die

Philosophie Kants wichtig ist, wird diese zunéchst in Grundziligen dargestellt.

2.3.1. Der Kopernikanische Ansatz bei Kants Philosophie

Kant sah sich vor einer philosophischen Schwierigkeit. Das war die
Herausforderung eines erkenntnistheoretischen und eines weltanschaulichen
Problems. Das erkenntnistheoretische Problem war das Thema, wie die
Newton‘schen Gesetze in Bezug auf der empiristischen Kritik David Humes als
epistemologisches Paradigma noch giltig seien. Nach Hume scheint es, dass wir
immer ausgehend von Erfahrung zu der Erkenntnis von Ursache und Wirkung
kommen.®>® Die Hume’sche Kiritik ist nachvollziehbar, wenn man annimmt, dass
unsere Erkenntnis von der Wirklichkeit, wvon einem empiristischen

Erkenntnismodell, her begriffen werden soll.

%1 Muck, OTTo, Die deutschsprachige Marechal-Schule — Transzendentalphilosophie als
Metaphysik: J. B. Lotz, K. Rahner, W. Brugger, E. Coreth u. a. In: EMERICH, CORETH/WALTER, M.
NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts, Wien — K&ln 1988, 600.

%2 \Vgl. ebd., 601: ,,Er ist gekennzeichnet von einer an Maréchals kritischer Weiterfiihrung des
transzendentalen Denkens inspirierten Auseinandersetzung mit dem Denken des deutschen
Idealismus. Diese Auseinandersetzung erhdlt ihre besondere Note durch Elemente eines von
Heidegger gelernten existential-phdnomenologischen  Vorgehens. So greifen in der
Gedankenfiihrung Rahners aristotelisch-thomistische Metaphysik, neuzeitliche
Transzendentalphilosophie und Existenzanalyse unseres Jahrhunderts ineinander und ergénzen sich
dank einer tiefen Einsicht in ihre systematischen Zusammenhénge.*

353 Vgl. HENGSTERMANN, CHRISTIAN, Thomas Hobbs, John Locke und David Hume — Die britische
Aufklarung. In: BREUL, MARTIN /LANGENFELD, AARON (Hg.), Kleine Philosophiegeschichte. Eine
Einflihrung fiir das Theologiestudium, Paderborn u.a. 2017, 122. ,,Das Kausalitétsprinzip, nach dem
uns die immer wieder beobachtete ,Abfolge‘ und ,Néhe‘ zwischen beiden annehmen lésst, hat nach
Hume weder analytischen Charakter [...] noch ldsst es sich induktiv, also auf der Grundlage einer
Vielzahl von Beobachtungen, die ihrerseits allesamt das genannte Prinzip voraussetzen, begriinden.



159

In seiner Kritik der reinen Vernunft schlagt Kant eine kopernikanische Wende und
somit ein anderes Modell vor.®** Kants Vorschlag kann mit Johannes Baptist Lotz
treffend wie folgt auf den Punkt gebracht werden:

»|Kant] kommt zu der umfassenden Frage nach der Moglichkeit des menschlichen
Erkennens Uberhaupt. Als Losung erarbeitet er die Synthese der von Rationalismus
und Empirismus gewonnenen Wahrheitsmomente, die sich in den Synthesen
Urteilen a priori verdichtet. Im Gegensatz zum Rationalismus sind diese Urteile
synthetisch, indem sie die Erkenntnis erweitern; und im Gegensatz zum
Empirismus sind dieselben Urteile a priori, weil sie mit Notwendigkeit und
Allgemeinheit ausgestattet sind. Solche Urteile sind nach Kant einzig dadurch
moglich, dal [sic] die ,,kopernikanische Wende* vollzogen wird, daB3 sich ndmlich
nicht die Erkenntnis nach den Gegenstanden richtet, sondern die Gegensténde sich
nach der Erkenntnis richten.*3%®

In Bezug auf die Schwierigkeiten und Gegensétze in der Deutung der menschlichen
Erkenntnisfahigkeit fragte Kant nach den Bedingungen der Mdglichkeit von
Erkenntnis.

,,Die Wendung zu den apriorischen Bedingungen der Mdéglichkeit von Erfahrung
im Subjekt ist also die entscheidende Wende, die Kants Transzendentalphilosophie
ausmacht. [...] Damit scheint die fiir die herkémmliche Auffassung von Wahrheit
konstitutive Rede von einer Korrespondenz zwischen der Wirklichkeit und unserer
Sicht auf diese hinfallig zu werden. Wenn wie bei Kant allein der Rekurs auf die
Erkenntnisleistungen des Subjekts die Objektivitat von Erfahrung und damit die
Wahrheitsféahigkeit unserer Erkenntnis sicherstellt, wird es fragwirdig, zur
Feststellung der Wahrheit einer Erkenntnis auf die Wirklichkeit an sich zu
rekurrieren. ‘%

2.3.2. Maréchals kritische Auseinandersetzung mit der
transzendentalen Methode Kants

In Bezug auf die Bedingungen gultiger Erkenntnis versucht der Jesuit Maréchal mit
Aufnahme der transzendentalen Methode Kants, aber durch kritische

354 V/gl. WEISCHEDEL, WILHELM (Hg.), Werke in sechs Banden. KANT, IMMANUEL, Kritik der reinen
Vernunft, Bd. 3: Schriften zur Metaphysik und Logik, Darmstadt 1956. ,,Bisher nahm man an, alle
unsere Erkenntnis miisse sich nach den Gegensténden richten, aber alle Versuche, tber sie a priori
etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert wiirde, gingen unter dieser
Voraussetzung zunichte. Man versuche es einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik
damit besser fortkommen, dass wir annehmen, die Gegenstdnde missen sich nach unserer
Erkenntnis richten.*

35 LoTz, JOHANNES B., Joseph Maréchal. In: EMERICH, CORETH/WALTER, M.
NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts, Wien — Kéln 1988, 455.

3% \VVON SToscH, KLAUS, Transzendentaler Kritizismus und Wahrheitsfrage, 5.



160

Weiterfuhrung®’ seiner Methode wesentliche Gehalte der Tradition
wiederaufzubauen. 8

Methodisch bedeutsam ist, dass auch Rahner in Geist in Welt wie Maréchal sich an
die Tradition wendet und mit Hilfe der thomistischen Metaphysik von dem Modell
der Briicke Kants abgrenzt.>*°

,»S0 besteht fir thomistische Erkenntnismethaphysik das Problem nicht darin, wie
die Kluft zwischen Erkennen und Gegenstand durch irgendeine Briicke zu
Uberbauen sei: solche Kluft ist ein blofRes Scheinproblem. Vielmehr besteht das
Problem darin, wie das dem Erkennenden gegeniiberstehen kdnne und wie es eine
Erkenntnis geben kodnne, die ein anderes als solches hinnimmt. Es ist nicht eine
Kluft zu iiberbriicken, sondern zu begreifen, wie sie liberhaupt moglich ist. 3

Eine Mdglichkeit ware die Definierung von Fachtermini, mit denen wir unsere
Auffassung von der Wirklichkeit unterscheiden, um diese Ansichten berhaupt
sprachlich erfassen zu konnen. Dazu gehort auch die Unterscheidung von einem
vermeintlichen Anspruch mit der Realitdt, die bei besagtem Modell bereits

vorausgesetzt wird.

2.3.3. Der Unterschied in der weitergefuhrten und der
transzendentalen Methode bei Josef Maréchal und Karl
Rahner

Zurlckblickend koénnen wir zusammenfassen: Maréchal ging flr seinen
Ansatzpunkt von Kant aus und versuchte von dort aus systematisch nachzuweisen:

»l. Die Moglichkeit jedes Gegenstandsbewusstseins wird erst durch eine
Erkenntnisfunktion ermdglicht, die passend als berechtigte metaphysische
Seinsbejahung bezeichnet werden kann. 2. Diese Seinsbejahung bezieht sich nicht

357 Vgl. LoTz, JOHANNES B, Joseph Maréchal, 454. , Die Auseinandersetzung mit Kant ist auch
deshalb geboten, weil er wie kaum ein anderer bezuglich der menschlichen Erkenntnis
Bahnbrechendes geleistet hat, obwohl wesentliche Vorbehalte anzumelden sind.*

38 vgl. Muck, OTTo, Die transzendentale Methode in der scholastischen Philosophie der
Gegenwart, Innsbruck 1964, 1. ,[Joseph Maréchal] ist der erste, der die transzendentale Methode
bewuft aufnimmt, um sie fiir die Anliegen der scholastischen Philosophie fruchtbar zu machen. [...]
Aber erst Maréchal zieht die Beziehung zwischen der thomistischen Erkenntnismetaphysik und der
Transzendentalphilosophie, und erst er baut die transzendentale Methode so aus, dafB [sic] sie als
Mittel dienen kann, diese Beziehung aufzuweisen und so die Méngel Kants und des Idealismus mit
ihrer eigenen Methode zu tiberwinden.*

39 Ehd., 36.

30 Vgl. RAHNER, KARL, Geist in Welt, Samtliche Werke, Band 2, Freiburg — Dusseldorf 1995, 66.



161

nur auf die Ordnung der Gegenstéande der Erfahrung, sondern schlief8t auch die
Grundlagen der thomistischen Metaphysik ein. 3. Diese Seinsbejahung stellt auch
eine notwendige Verbindung zur praktischen Vernunft dar. 4. Diese Seinsbejahung
wird nicht nur von verschiedenen Einzelwissenschaften vorausgesetzt, sondern
auch von jeder Reflexion iiber den menschlichen Erkenntnisvollzug. 6!

Rahner hat in Geist in Welt, aufgrund der durch Kant und auch Heidegger
motivierten Themenstellung, die Frage gestellt, ,,wie das menschliche Erkennen
nach Thomas Geist in Welt sein konne.“®%? Diese ,,Frage nach der Méglichkeit von
Metaphysik aufgrund einer Anschauung, die im Horizont von Raum und Zeit
geschieht**®3 antwortet Rahner in einem an Maréchal erinnernden Beweis. Er
meint, menschliche Erfahrungserkenntnis setzt immer schon ein metaphysisches
Seinsverstandnis voraus.%*

,»Wir fragen nach der transzendentalen Bedingung der Mdglichkeit dafiir, d. h. nach
einer solchen Bedingung, die im erkennenden Subjekt a priori zur einzelnen
Erkenntnis und Abstraktion als deren vorgangige Bedingung ihrer Moglichkeit
anzusetzen ist. Also scholastisch ausgedrtickt: Wir fragen nach dem inneren Wesen
der Fihigkeit zu abstrahieren. 3%

Das Ergebnis der Auseinandersetzung mit Heidegger ermdglicht Rahner, dass er
mit der Analyse der transzendentalen Frage des Menschen Uber Maréchal
hinausgehen kann.*®® Rahner hebt die Unausweichlichkeit einer solchen
,Seinsfrage‘ hervor, die immer beim Menschen vorhanden ist und die immer
personliche Antworten fordern:

»Der Mensch kann nie bloB bei diesem oder jenem allein denkend oder handelnd
sich aufhalten. Er will wissen, was allzumal in seiner Einheit, in dem ihm immer
schon alles begegnet, sei; er fragt nach den letzten Hintergriinden, nach dem einen
Grund aller Dinge, und insofern er alles einzelne als seiend erkennt, nach dem Sein
alles Seienden; er treibt Metaphysik. Und selbst wenn er es unterldsst oder sogar
ausdrucklich ablehnt, so zu fragen, gibt er auf diese Frage doch eine Antwort: Er
erklart die Frage als gleichgultig oder sinnlos und hat damit schon eine Antwort
gegeben: das Seiende ist jenes Etwas, das uns gleichgultig, dunkel und sinnleer aus
jedem Seienden heraus anblickt. %7

31 DERs., Die deutschsprachige Marechal-Schule — Transzendentalphilosophie als Metaphysik: J.
B. Lotz, K. Rahner, W. Brugger, E. Coreth u. a. In: EMERICH, CORETH/WALTER. M.
NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts, 140.

362 RAHNER, KARL, Geist in Welt, 14.

363 Ed., 33.

34 Vvgl. Muck, OTTO, Thomas — Kant — Marechal: Karl Rahners transzendentale Methode, 44.

35 RAHNER, KARL, Horer des Wortes, 75.

366 \/gl. RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, 28f.

37 Vgl. RAHNER, KARL, Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie, 44.



162

3. Die Gnade als Herzstiick der Theologie Rahners

3.1. Die Konzentration auf den Kern der christlichen
Botschaft

Obwohl das Lehren im jesuitisch-theologischen Studiengang, durch eine feste
Verteilung der Themen und Vorlesungen, kaum Platz fir das Verfolgen und
Forschen von eigenen Interessen lie, hat Rahner trotzdem im Laufe seiner
Innsbrucker Téatigkeit umfangreich an seiner Gnadenlehre gearbeitet.3®® Die
Gnade®® kann als Grundantrieb des Rahnerschen Denkens bezeichnet werden.
Gnade soll jedoch nicht primér wie in der Neuscholastik als geschaffene
Wirklichkeit im Menschen verstanden werden, sondern als Selbstmitteilung Gottes.
Hierbei ist es wichtig zu wissen, dass die Gnadentheologie als das Herzstlick der
Theologie Rahners charakterisiert wird.®’® Insofern ist es richtig zu behaupten, dass
die Gnadenlehre die Mitte der Theologie Rahners ist und zugleich die Sachlogik
seiner Theologie darstellt.>"* Dariiber hinaus wird seine Theologie auch als eine
,Theologie aus Erfahrung der Gnade“3’? gesehen. Rahner geht davon aus, dass
bereits die Erfahrung von Gnade — als Sache des Menschen — immer auch die Sache

Gottes ist. In seiner Theologie denkt Rahner aus der Erfahrung der Gnade Uber die

%8 \gl. RAFFELT /VERWEYEN, Karl Rahner, 59. ,Im Innsbrucker Studiengang waren die
Vorlesungen thematisch genau auf die einzelnen Professoren verteilt. Rahner war von Anfang an —
wie wieder aus dem genannten Brief an seinen Provinzial ersichtlich ist — mit Hauptvorlesungen
betraut. Es ist wichtig zu wissen, dass er nur einen Teil des Dogmatik-Kurses zu lesen hatte und
ganz grundlegende Vorlesungen nicht zu seinem Aufgabenbereich gehdrten. So hat er z.B.
Christologie erst in seiner spateren Zeit in Miunster gelesen [...] Trotz des Zwangs zu Vorlesungen
in einem fest umschriebenen Curriculum [&Bt sich doch aber eine Kongruenz jener Themen mit
Schwerpunkten von Rahners Arbeit und auch mit vorangehenden theologischen Texten erkennen,
zumindest wenn man die von der Gnadenlehre aus nicht schwierige Ausweitung auf das geistliche
Leben hinzunimmt.*

369 Der Begriff Gnade (lat. gratia, griech. charis) fasst im Blick auf das Erlésungsgeschehen in Jesus
Christus zusammen, was Worte wie ,Heil‘, ,Heilung‘, ,Ganzheit, ,Gliick‘, ,Beziechung*, ,Liebe°
und ,Freundschaft® ausdricken wollen. Gnade ist Geschenk Gottes und gleichzeitig Erftllung
dessen, wonach der Mensch zutiefst strebt. Vgl. ECKHOLT, MARGIT, Art. Gnade/Gnadentheologie.
In: Neues Lexikon der katholischen Dogmatik (2012), 274-283.

370 vgl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine Einflihrung in sein theologisches Denken, 79.

371 \V/gl. RAFFELT /VERWEYEN, Karl Rahner, 56.

372 \/gl. MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), Theologie aus Erfahrung der
Gnade: Annaherungen an Karl Rahner, Schriften der Diézesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994.



163

Sache des Menschen als der Sache Gottes nach. In der christlichen Theologie wurde
Rahners Gnadentheologie als formgebendes Prinzip festgestellt und daher als

sachlogischer Kern seines Denkens in Augenschein genommen.®’3

Um auch die Bezlige zur Frage nach dem Verhaltnis zwischen Theologie und
Philosophie bei Rahner zu verdeutlichen, bietet es sich an, Rahners Beitrag zur
Diskussion der Gnadentheologie zu untersuchen, weil er hier die Beziehung von
Theologie zur Philosophie in Analogie zur Verhaltnisbestimmung zwischen Gnade
und Natur darlegt.3"* Aus seiner Sicht ist die Frage nach der Verhaltnisbestimmung
von Theologie und Philosophie ,nur eine Teilfrage innerhalb der groBeren
theologischen Frage nach dem Verhaltnis von Natur und Gnade.*3"

Wieso aber hat Rahner gerade den Traktat De Gratia, als eine Ausarbeitung unter
vielen scholastischen Themen, als entscheidende Konzentration auf die ,,Mitte der
christlichen Botschaft**’® durchgesetzt? Wie interpretiert Rahner die Gnade in
seiner gesamten Theologie? Was versteht er unter Gnade als Kategorie, ohne
welche das besondere Charakteristikum seiner Theologie nicht erfasst werden
konne? Es ist wichtig zu wissen, dass Rahner in seinem Werk eine begriffliche
Veranderung vornimmt, denn Gnade als Selbstmitteilung Gottes wird spater zum

Ubernatirlichen Existential fortbestimmt.

Bevor sich diese Arbeit Rahners Gedanken zuwendet, soll im Folgenden ein kurzer
Uberblick tber die Geschichte der Gnadenlehre gegeben. Dieser Blick soll
aufzeigen, dass Gnade und Natur scharf voneinander getrennt worden sind. Danach

873 Vgl. SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer
zeitgemalen Gnadentheologie. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.),
Theologie aus Erfahrung der Gnade. Anndherungen an Karl Rahner, Schriften der
Ditzesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994, 34-71.

374 LuTZ-BACHMANN, MATTHIAS, Die Theologie bedarf der Philosophie: Uber einen Grundsatz der
Theologie Karl Rahners. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), Theologie
aus Erfahrung der Gnade. Anndherungen an Karl Rahner, Berlin 1994, 284-299.

375 Vgl. RAHNER, KARL, Philosophie und Theologie. In: Schriften zur Theologie VI, Zirich Kdln
1965, 91-103.

376 Vgl. MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.), Theologie aus Erfahrung der
Gnade. Annédherungen an Karl Rahner, 34. ,,Zunichst soll nachgezeichnet werden, wie Rahner den
Traktat, ,De Gratia‘ aus einer Abhandlung unter vielen im scholastischen Pflichtprogramm zur
Konzentration der Mitte der christlichen Botschaft entwickelte. Insofern geht es in der
Gnadentheologie zentral um die Identitdit und das Selbstverstandnis des Christentums in
Auseinandersetzung mit konkurrierenden Vorstellungen, auch der eigenen Tradition. *



164

soll die Entwicklung der Theologie Rahners im Kontext der katholischen Theologie
des 20. Jahrhunderts nachgezeichnet werden. ,,Die christliche Theologie sieht seit
ihren Anfiangen®’” bei Augustinus®’® in der Heilsnotwendigkeit der Gnade, wie auch
in  deren  Ungeschuldetheit®”® und  Unverdienbarkeit deren  reinen
Geschenkcharakter. Daher entwickelte die ,, Theologie des frihen Mittelalters zur
Abwehr des immer wieder auflebenden Pelagianismus den Begriff des
Ubernatirlichen. Urspriinglich war er ganz und gar auf das personale Verhéltnis
zwischen Mensch und Gott ausgerichtet und hatte nichts mit Hypothesen ber zwei
Ordnungen — eine natiirliche und eine tibernatiirliche — zu tun,«38°

,Diese Situation dnderte sich im Spatmittelalter und vor allem im Zuge der
innerkatholischen Auseinandersetzung um die Gnadenlehre nach dem Konzil von
Trient. Ein radikaler Augustinismus erklarte die Gnade zur Ubernatur. Er
identifizierte zum eigentlichen Wesen des Menschen die menschliche Natur
schlechthin mit der Sunde. Damit wurde der Geschenkcharakter der Gnade
preisgegeben.“%®!  Dem Augustinismus geht es gerade darum, dass der Mensch
nichts in seiner Macht Stehende fiir die Gnade tun kann. Der Mensch habe zur
Wahrung des Menschseins Anspruch auf Gnade. Sie galt nicht mehr als freie Gabe
Gottes, sondern als etwas, das Gott seinem Geschopf schulde. Um die ganze
Botschaft Christi zu bewahren, wurde es im Gegenzug notwendig, den positiven
Wert der Schépfung herauszustellen und zu zeigen, dass ein sittlich gutes Handeln

auch ohne Ubernatirliche Gnade denkbar sei. Dies verursachte, dass die nattrliche

377 Vgl. KRAUS, GEORG, Art. Disposition fir die Gnade. In: Neues Lexikon der katholischen
Dogmatik (2012), 125-128. ,,Das Problem der D.G. wird erstmals akut in der Auseinandersetzung
zwischen Augustinus (430) und den Semipelagianern. Ihnen gegeniiber betont Augustinus, dass die
Initiative zum Glauben ein Gnadenhaftes Geschenk Gottes sei. Dieses vorausgehende Wirken
Gottes schlie3t aber das Wirken des Menschen nicht aus, sondern ein.*

378 \/gl. ECKHOLT, MARGIT, Art. Gnade/Gnadentheologie. In: Neues Lexikon der katholischen
Dogmatik (2012), 274-283. ,,Augustinus fuhrte einen erbitterten Kampf gegen die Irrlehre des
Pelagius (350-420), der die Gnade auf eine duRere Hilfe zum sittlich guten Handeln des Menschen
reduzierte.*

379 Ebd., 353. ,,Die Ungeschuldetheit der Gnade besagt, dass die unmittelbare und heilshafte
Zuwendung Gottes zum Menschen nicht schon mit der Schépfung des Menschen durch Gott
notwendig verbunden ist und dass der Mensch durch eigene Anstrengung und sittliche Leistungen
keinen Anspruch auf die Gnade erwerben kann.«

380 \/gl. SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff. Zwei Wege
gegenwaértiger Gnadentheologie. 264-280.

381 Ehd., 266.



165

und die Gbernatiirliche Ordnung als zwei getrennte Bereiche verstanden wurden. 382
Das Ergebnis davon war, dass sich das Ubernatiirliche zunehmend als ein in sich

83 Damit war zwar die

abgeschlossenes dinghaftes Etwas herausstellte.
Unterscheidung von Schopfungsordnung und Gnadenordnung sowie der
ubernatirliche Charakter der Gnade gesichert, jedoch wurde die Hinordnung der
Gnade auf den Menschen und die existentielle Angewiesenheit des Menschen auf
die Gnade vergessen. Die scharfe Trennung von Natur und Gnade brachte es auch
mit sich, dass im Zusammenhang der Gnadenlehre nicht mehr von Erfahrung die
Rede war. Da sich das Sammeln von Erfahrung im Alltagsleben des Menschen
ereignet, wurde es vorschnell der Natur — und zwar ausschliel3lich ihr — zugeordnet.
Gnade wird somit nur durch Offenbarung als worthafte Mitteilung, anstatt auch als
existentielle Begegnung, verstanden. 34

,Dieses Verhaltnis von Natur und Gnade préagt seit dem Konzil von Trient das
Zentrum der katholischen Gnadentheologie. Es war der Standard, an dem sich jeder
neue Entwurf einer Gnadenlehre messen lassen musste. Aus diesem Grund
beschéftigt sich Rahner am Anfang seiner Gnadentheologie mit einer neuen Sicht
auf das Verhaltnis von Natur und Gnade. 3%

,Innerhalb der sogenannten Nouvelle Théologie®® wurde aufgezeigt, dass der
Aufbruch katholischer Theologie vor dem Il. Vatikanischen Konzil von einer

%2 Ebd., 267.

383 Es ist notwendig, hier darauf hinzuweisen, dass zwischen Augustinus und dem Zwei-Stockwerk-
Denken einige Jahrhunderte liegen. Wenn man eine historische Entwicklung nachzeichnen will,
sollte man auf die Geschichte der Gnadenlehre eingehen.

34 FEINER, J/ TRUTSCH, J/ BOCKLE, F (Hg.), Fragen der Theologie heute, 3. Aufl., Einsiedeln 1960,
211. ,,Das Verhaltnis von Natur und Gnade wird so gedacht, daf3 [sic] sie wie zwei ganz vorsichtig
Ubereinander gelagerte Schichten erscheinen, die sich mdglichst wenig durchdringen.
Dementsprechend ist die Ausgerichtetheit der Natur auf die Gnade mdglichst negativ gedacht. Die
Gnade ist zwar Natur tatsachlich unuberbietbare Vervollkommnung der Natur zwar kann Gott als
der Herr dieser Natur vom Menschen fordern, daf [sic] er sich dem faktisch existierenden Willen
Gottes zu einem Ubernatirlichen Ziel und Leben fur den Menschen unterwirft und sich fir die Gnade
Offnet, aber die Natur von sich aus hat dazu nur die potentia oboediential, die in einem mdglichst
negativen Sinn aufgefasst wird. Man wird eine solche durchschnittliche Vorstellung nicht von einem
gewissen Extrinsezismus (wie man es genannt hat) freisprechen kénnen.*

35 In Rahners Uberlegungen taucht diese Frage sehr friih auf, etwa in den Aufsitzen ,,Zur
scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade“: ZkTh 63 (1939) und ,,Uber das
Verhaltnis von Natur und Gnade“: Orientierung 14 (1950) im ersten Band seiner ,,Schriften zur
Theologie* auf.

386  Der Ausdruck Nouvelle Théologie bildete sich fiir eine bestimmte Richtung innerhalb der
franzdsischen katholischen Theologie seit den 1930er-Jahren. Sie wollte vor dem Hintergrund der
zeitgendssischen Philosophie und in kritischer Auseinandersetzung mit der Neuscholastik



166

Neuorientierung in der Gnadentheologie ausging.<*®” , Die Nouvelle Théologie
behauptet eine natirliche Fokussierung des Menschen auf dessen beseligende visio
beatifica, eine innere Hinordnung der Natur auf die Ubernatur. Sie verneinten die

Mdglichkeit einer reinen Natur und einer rein natiirlichen Gliickseligkeit. 338

Rahner vertritt wie Henri de Lubac als exemplarischem Vertreter der Nouvelle
Théologie das Anliegen, dass der Extrinsezismus der schultheologischen
Gnadenlehre tGberwunden werden soll, da die schultheologische Gnadentheologie
die Gnade nur als &uRerlich bleibenden Uberbau einer in sich abgeschlossenen
Natur des Menschen darstellt. ,,Das apriorische Vermdgen des Glaubens selbst wird
in der katholischen Theologie kaum bedacht.“3®° Wihrend die traditionelle
Gnadentheologie das Verhaltnis der Natur zur Gnade rein negativ als
Nichtwiderspruchlichkeit annimmt, bestimmt Rahner mit den franzosischen
Theologen eine positive innere Orientierung des Menschen auf die Gnade. Eine
innere Hinordnung, welche fur die Natur des Menschen derart konstitutiv ist, dass
der Mensch ohne sie nicht mehr verstanden werden kann. Insbesondere war Rahner
wie de Lubac der Meinung, dass der Extrinsezismus der herkdmmlichen
Gnadenlehre, die das Verhaltnis von Gnade und Natur wie zwei véllig unabhéngig
voneinander nachtraglich zu vermittelnde Stockwerke versteht und interpretiert, flr
gefahrliche Konsequenzen in der Frommigkeitsgeschichte verantwortlich ist.
Verbunden mit der These, dass Gnade nicht erfahrbar sei, scheint Gnade als
schmucker Uberbau, von dem nicht ganz klar ist, warum er fiir die Natur oder den

Menschen wichtig sein sollte.

geschichtliches Denken stérker in die Theologie einbringen.® SCHEPENS, JACQUES, Art. Nouvelle
Théologie. In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 7 (1998), 935-937.

387 SCHEPENS, JACQUES, Art. Nouvelle Théologie. In: Lexikon fiir Theologie und Kirche 7 (1998),
935-937. ,.Die Auseinandersetzung betraf Fragen der Dogmenentwicklung, der Schopfungs- u.
Erbslindenlehre sowie der Eucharistie. Sie spitzte sich in der Gnadenlehre bes. auf das Problem der
natura pura zu. Die hist. Darlegung de Lubacs zeigen zwar die Schwéchen der trad. neuzeitl.
Thomasauslegung, widmeten sich aber zu wenig der Vermittlung der systematischen Frage mit der
Schultheologie. Karl Rahner versuchte dies mit dem Begriff des iibernatiirl. Existenzials zu leisen.*
388 Ehd., 938.

39\V/gl. SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer
zeitgemdlRen Gnadentheologie. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hg.),
Theologie aus Erfahrung der Gnade. Anndherungen an Karl Rahner, Schriften der
Didzesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994, 34-71.



167

Der Grund fir diesen Extrinsezismus der traditionellen Gnadenlehre besteht darin,
dass die Gnadentheologie die Ubernatirliche Begnadigung des Menschen an das
Horen der christlichen Botschaft kniipfte, weil der Mensch nur so zum Glauben
kommen konne. Ferner ist die Gnade Gottes, die als heilmachende Kraft betrachtet
wird, nur als eine zur Natur des Menschen hinzukommende Kraft, welche ihm
Vollkommenheit verschafft, zu verstehen. Denn nach Auffassung der traditionellen
Uberlegung zur Gnadentheologie kennt der Mensch die Kkategoriale
Wortoffenbarung Gottes nicht oder aber er lehnt diese Offenbarung und damit den
Glauben schuldhaft ab. Der nattirliche Mensch kann aufgrund seiner Urerkenntnis
von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus nicht allein zum Glauben kommen.
Es wurde ausdriicklich behauptet, dass Kenntnis und Glaube der Wortoffenbarung
von der Heilsmoglichkeit abhangig sind. Hier ergibt sich die Frage, wie diese
Gnade gleichzeitig die Erfullung der innersten Dynamik des Menschen sein kann,
wonach sich der Mensch im Innersten ausrichtet oder worauf er bereits ausgerichtet
ist. Rahner versucht in seinen Uberlegungen dieses Problem des Verhéaltnisses von
Natur und Gnade neu zu bestimmen. Er findet eine Losung fiir das Problem der
doppelten Ungeschuldetheit der Gnade, welche die katholische Schultheologie
verteidigt.>®® Die Losung Rahners als Ausweg aus der Schultheologie und der
katholischen, lehramtlichen Spannung ist theologisch bedeutend:

Um den Extrinsezismus der Gnade zu bewaltigen, halt Rahner einerseits an der
Madglichkeit einer reinen, nicht tbernattrlich finalisierten menschlichen Natur fest
und rettet so die freie Ungeschuldetheit der Gnade Gottes. Er erklart aber
gleichzeitig, dass diese Maglichkeit nie Wirklichkeit war, das heifl3t konkret, dass
der Mensch, so er faktisch existiert und sich erlebt, weder reine Natur ist noch sich
so erfahrt. ,,Die sogenannte reine Natur ist nach der Theologie Rahners ein bloRer
— wenn auch unverzichtbarer — Restbegriff fur das, was Ubrig bleibt. Dieser ganz

und gar abstrakte Begriff dient nur dazu, die Ungeschuldetheit der Gnade zu

3% ReINISCH, LEONHARD (Hg.), Theologie heute, Miinchen: Beck 1959, 92. Die katholische
Theologie behauptet die doppelte Ungeschuldetheit der Gnade, weil ,diese seine freie
Selbstmitteilung ungeschuldete Gnade, Wunder unerwarteter Initiative seiner gottlich freien Liebe
ist, sowohl insofern wir endliche Kreatur sind als auch insofern wir Sinder sind. Aus beiden
Grlinden, die unterschieden werden missen, so sehr sie in ihrer Einheit zusammen den einen
Menschen ausmachen, ist und bleibt die Gnade Gottes eben reine, unverdienbare Gnade.



168

benennen. Mit ihm ist keineswegs behauptet, dass es eine Schépfungsordnung
getrennt von der Heilsordnung gebe oder gegeben habe, oder gar, dass der in der
Geschichte existierende Mensch jemals aulRerhalb der Heilsordnung stehen

konnte, <391

,Rahner begriindet seine Ansicht folgendermalien: Weil Gott die Rettung aller
Menschen will“*%2 und ,weil die Erlésung durch Christus fir jeden Menschen
gilt, 3% ist kein Mensch in seinem konkreten Dasein, folglich auch in seiner
Erfahrung nur reine Natur im Sinne der schultheologischen Gnadenlehre. Denn der
Mensch wird in seiner Natur vom Heilswillen Gottes umfasst, insofern er auch auf
die selige Gemeinschaft mit Gott in Gnade hingeordnet ist.*3%4

,.,ES wurde zur Zeit Rahners sowohl in der Nouvelle Théologie als auch auf dem 1.
Vatikanischen Konzil betont, dass die Kraft und der Wille zum ,,Aggiornamento*%
in einer theologischen Rede nicht vernachléassigt werden dirfen. Es geht um den
wichtigen Moment von Vermittlung, der nach dem Il. Vatikanischen Konzil
beriicksichtigt werden soll.“3® Die Frage nach einer anthropologischen
Vermittlung des Sinns kirchlicher Lehren und ethisch-moralischer Praxis hat die

katholische Theologie im 20. Jahrhundert lange verdrangt. Der menschlichen

391 \V/gl. SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff. Zwei
Wege gegenwartiger Gnadentheologie. 264-280.

392 Der allgemeine Heilswille Gottes bedeutet nach 1 Tim 2, 4, dass Gott das Heil aller Menschen
will.“ Vgl. Neues Lexikon der katholischen Dogmatik (2012), 274-283.

39 | Die Universalitat der Erlésung besagt, dass Christus fiir alle Menschen gestorben ist und nicht
nur fir die Mitglieder der christlichen Kirche.© Vgl. Neues Lexikon der katholischen Dogmatik
(2012), 274-283.

3% \/gl. SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff. Zwei
Wege gegenwartiger Gnadentheologie. 264-280.

3% EIRICH, MARGARETE, Aggiornamento: ,im Heute stehen®. In: https:/www.uni-
trier.de/fileadmin/theofak/Symposium/Aggiornamento; 26.01.2016: ,.Der Vater des Konzils,
Johannes XXII1., nannte die Hauptaufgaben des I1. Vatikanischen Konzils: Aggiornamento. Auch
Karl Rahner formulierte bereits vier Tage nach Ende des Konzils im Rahmen eines Festvortrags in
der katholischen Akademie in Minchen die Notwendigkeit einer geistlichen Umsetzung. In der
deutschen Sprache gibt es kein Wort, das ,,Aggiornamento genau entspricht. Die Vorschldge zur
Ubersetzung reichen von ,Heutigwerdung®, ,Update (Bredeck), iiber ,im heute stehen®,
»~Heutigwerden® (Benedikt XVI.), bis zu ,Verheutigung“ (Voderholzer). Konzilshistoriker
Gioseppe Alberogo verweist darauf, dass es zu kurz gegriffen ware, Aggiornamento mit Reform
gleichzusetzen. Dabei ging es seiner Meinung nach weder blof? um eine Erneuerung der Institutionen
noch um eine Verdnderung in der Lehre, wohl aber um ein neues, radikales Eintauchen in den
uberlieferten Glauben mit dem Ziel, das christliche Leben und das Leben der Kirche zu erneuern im
Geist der Freundschaft mit dem Menschen.*

3% \/gl. RAHNER, KARL, Die Zeichen der Zeit, in Schriften zu Theologie 1X, Zirich-KéIn 1970, 79-
127.



169

Vernunft war grundsétzlich verschlossen, nach dem Was dieser, durch die Kirche
verbindlich fir den Menschen vorgetragenen, gottlichen Verfligungen zu fragen.
Allein die Wunder und erflllte Weissagungen hatten die ergangene Offenbarung
sichergestellt. Die sogenannten auReren Argumente der hierarchischen Lehre hatten
gerechtfertigt, dass Gott eine fur den Menschen verbindliche tbernatirliche
Offenbarung erlassen hatte.

Obwohl die Gnadenlehre das Thema seiner ersten VVorlesungen war und Rahner

3750l

damit eine exakte Ubersicht tiber ihre chronologische Entwicklung aufstellte,
hier auf einige zentralen Aspekte der Thematik eingegangen werden. In diesen
zentralen Aspekten soll darauf hingewiesen werden, dass, wéhrend in den friihesten
Werken Rahners der Mensch als das Wesen grundsétzlicher, unbegrenzter
Offenheit auf Gott und auf die Offenbarung Gottes hin charakterisiert wird,3* erst
etwas spater der Gedanke einer bleibenden Geistigkeit des Menschen auf das
tibernatiirliche Ziel Gott hin in seinen Uberlegungen auftaucht.3%

Der Neuansatz seiner Gnadentheologie besteht sichtbar darin, dass er einen
wichtigen Schritt zum neuen Gnadenverstandnis beitrdgt, denn er hat in der
dogmatischen Konstitution lber die gottliche Offenbarung einen personlichen
Umgang Gottes mit den von Gott angesprochenen Menschen thematisiert.

Es sind vor allem zwei Punkte, an denen Karl Rahner seine Grundgedanken
formuliert hat. Zum einen hat er auf schultheologischem Wege die traditionelle
Lehre von der Partizipation als Teilhabe am géttlichen Leben interpretiert. Zum
anderen geht er den Weg zu einer Umsetzung des Gnadentraktats als lebendige
Verstandigung zwischen Gott und Mensch in  den Kategorien der

Interpersonalitat.*®

397 Chronologie der Rahnerschen Werke ist aus der grundlegenden Arbeit von Nikolaus
Schwerdtfeger in Gnade und Welt: Zum Grundgefiige von Karl Rahners Theorie der "anonymen
Christen" erkennbar.

3% \/gl. RAHNER, KARL, Uber das Verhiltnis von Natur und Gnade, in Schriften zur Theologie I,
Zwitserland 1964, 323-347. Auch ebd., Zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen
Gnade, 347-377.

3% LEHMANN, KARL, Karl Rahner. In: VORGRIMLER, HERBERT / VANDER GUCHT, ROBERT (Hg),
Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen, Freiburg i.Br.—Basel-Wien
1970, 143-180.

400 \/gl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie X, Ziirich-Kéln 1970, 539. ,,1- Die iibernatiirliche,
von Gott den Menschen angebotene Glaubens- und Rechtfertigungsgnade braucht nicht gedacht zu
werden als eine intermittierende Intervention Gottes in eine an sich profane Welt, sie kann vielmehr



170

Gnade als ein personales Beziehungsgeschehen zu definieren, gelingt Rahner in
einer an der Ontologie orientierten Begrifflichkeit. Rahner Uberschreibt seine
Gnadentheologie mit der Selbstmitteilung Gottes, die der konkrete Ausdruck fir
den Menschen und die mafgebliche Eigenschaft Gottes ist.

,Entscheidend flir das Verstindnis dieser Selbstmitteilung Gottes an den
Menschen, ist es, zu begreifen, dal [sic] der Geber in sich selber die Gabe ist, dal}
[sic] der Geber sich selbst in sich und durch sich selber der Kreatur als ihre
Vollendung zu eigen gibt. Naturlich hat diese gottliche Selbstmitteilung, in der sich
Gott selbst zum konstitutiven Prinzip des geschdpflichen Seienden macht, ohne
dadurch seine absolute seinshafte Selbstéindigkeit zu verlieren. 40!

Dies stellt das zweite wesentliche Strukturelement in Rahners Theologie dar, denn
Gott will unwiderruflich das universale Heil aller Menschen. Dieser universale
Heilswille Gottes ist eine real bestimmende Wirklichkeit, die durch die Tat Christi
im Heiligen Geist den Menschen gegeben ist. Diese Bestimmung thematisiert
Rahner mit verschiedenen terminologischen Abwandlungen als das Ubernaturliche
Existential. Rahner meinte, wenn der Heilswille Gottes alle Menschen umfasst und
der Wille Gottes nicht blo3 im Herzen Gottes verschlossen ist, dann ist dies
zwangslaufig eine Wirklichkeit im Menschen, die ihn verandert. Rahner weist im
Zusammenhang mit den transzendentalen Erfahrungen ausfiihrlich auf die innere
Dynamik menschlicher Geistigkeit hin. Aufgrund dieser inneren Dynamik erklart

Rahner sie zum tbernatirlichen Existential des Menschen. Er ist davon Uberzeugt,

vom universalen Heilswillen Gottes her durchaus verstanden werden als ein als angebotene Gnade
dauernd gegebenes Existential der geistigen Kreatur, der Welt Giberhaupt, die diese finalisiert auf die
Unmittelbarkeit Gottes hin. Der in der Selbstmitteilung Gottes, Gnade genannt, sich objektiv immer
und Gberall im Modus des Angebots und der Ermdglichung heilshaften Handelns objektivierende
universale Heilswille Gottes ist, obzwar ungeschuldet und ,iibernatiirlich, die innerste Entelechie
und Dynamik der Welt als der Geschichte der geistigen Kreatur. Als solche Dynamik braucht sie
nicht Reflex und gegensténdlich gewuRt zu sein, sie ist doch vorhanden. 2- Diese dem Wesen und
der Geschichte dauernd eingestiftete Gnade als Dynamik und Finalisierung der Geschichte des
Menschen ist nun aber in der Weise bewuft, wie eine solche BewufRtheit, die nicht schon und nicht
notwendig auch gegenstandliche Gewulitheit bedeutet, bei den apriorischen Formalobjekten und bei
den Horizonten der geistig intentionalen Fahigkeiten der Erkenntnis und Freiheit gegeben ist. Ob
der Mensch der Reflex weil? oder nicht, ob er fir sich allein reflektieren kann oder nicht, der Mensch
ist dadurch die ihm als seiner Freiheit angebotene eingestiftete Gnade in der Weise des
Formalobjekts, eines geistigen Horizontes apriorischer Art auf die Unmittelbarkeit Gottes finalisiert.
Er vollzieht sein geistiges Leben in Erkenntnis und Freiheit so, da Gott in sich selbst das letzte
Woraufhin seiner Erkenntnis- und Freiheitsgeschichte ist, und zwar nicht als der Gott der
metaphysischen Erkenntnis, als der Gott der unendlichen Ferne, sondern als Gott, der in sich selbst
und an sich in seiner eigenen Wirklichkeit und Herrlichkeit das Ziel ist, als Gott des ewigen Lebens.*
401 DERs., Grundkurs des Glaubens. Einfihrung in den Begriff des Christentums, Freiburg i.Br.—
Basel-Wien 1976, 126.



171

dass diese Dynamik des Menschen in den transzendentalen Erfahrungen nie eine
rein natdrliche ist, sondern bereits tbernaturlich, sodass etwa auch die Nichtchristen
qgua Menschsein in ihrem Handeln auf Gott hingeordnet sind. In diesem
ubernaturlichen Existential wurden jene theologischen Aspekte verfolgt, in denen
nur Wahrheit, Notwendigkeit und Fruchtbarkeit der Annahme eines
ubernatirlichen Existentials als Kategorie der Gnade zuzuweisen sind. Rahner hat
in seiner Uberlegung der Gnadenlehre jedem Menschen ein Ubernatirliches
Existential zugedacht, um negative Auswirkungen schultheologischer Aspekte in
der Gnadenlehre zu vermeiden.*0?

Doch wie weil3 sich Rahner gerade in der Gnadentheologie dem Glauben seiner und
unserer Zeit verpflichtet? Was hat er in seiner Theologie der Gnade angestrebt?
,Rahner hat mit seiner umstrittenen Theorie von den anonymen Christen die
Heilsmdglichkeit aller Menschen und somit auch die der Nichtchristen zu deuten
gewagt.« 4%

Er geht davon aus,

,»daB [sic] ein Mensch nach der Lehre der Kirche selbst die heiligmachende Gnade
schon besitzen kann, also gerechtfertigt und geheiligt sein, Kind Gottes, Erbe des
Himmels, gnadenhaft auf sein Gibernatrliches ewiges Heil positiv hingeordnet sein
kann, bevor er eine explizit christliche Glaubenserkenntnis angenommen hat und
getauft worden ist. ,Anonyme Christen‘ sagt zunachst: innere vergéttlichende und
vergebende Gnade vor der Taufe.*4%

,Dieser Gedanke hat eine bis heute anhaltende Diskussion ausgel6st und dabei
immer wieder BefUrworter und Gegner hervorgebracht. Viele Theologen nehmen

Rahners Thesen nicht an, weil sie der Auffassung sind, dass sie im Widerspruch zur

402 \WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine Einfiihrung in sein theologisches Denken, 93. ,,Ich sagte
eingangs schon, daR [sic] der eigentliche und urspriingliche Anstol3, der Rahner zur Einfihrung des
Ubernatiirlichen Existentials in allen Menschen brachte, die Gnadenlehre der jungeren
Theologiegeschichte war, und zwar deren negative Auswirkungen fiir den Glauben.*

403 VAN DER HEWNDEN, BERT, Karl Rahner: Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen,
Einsiedeln 1973, 250: ,,Das anonyme Christentum ist wohl der am meisten diskutierte Punkt in
Rahners Theologie.*

404 \/gl. RAHNER, KARL, Anonymes Christentum und Missionsauftrag der Kirche. In: Schriften zur
Theologie IX, Zirich-Kéln 1970, 498-519, 502. , Praktisch hat es natiirlich nur einen Sinn, vom
anonymen Christentum zu sprechen, wenn man voraussetzt, dafl die Rechtfertigungsgnade auch dort
gegeben sein kann, wo keine geschichtlich und begrifflich explizite Beziehung zum Christentum
und seiner amtlichen Wortoffenbarung gegeben ist.«



172

Lehre der Tradition stehen.“4%® Rahner hat in seinen Aufsatzen auf das Problem
einer Heilsmoglichkeit aullerhalb der Kirche aufmerksam gemacht. Er war somit
der erste, der reflexiv eine Heilsmoglichkeit verantwortet hat.

Aus der Betrachtung der Gnadentheologie Rahners ergibt sich, dass seit der
Entwicklung seiner Gnadentheologie in den 1950er Jahren diese Gedanken nichts
an Aktualitat verloren haben, denn es handelt sich nicht um eine historisch oder
inhaltlich abgeschlossene Fragestellung, sondern um eine immer noch aktuelle
Herausforderung.

Die Beurteilung der Theologie Rahners unterliegt dabei wesentlich der Bereitschaft
und Fahigkeit des jeweiligen Interpreten. Denn es gilt, die das Werk bestimmenden
Traditionen und die theologischen Axiome umfassend zu erkennen und das Opus
in seiner textlichen und systematischen Vielschichtigkeit nicht von vornherein zu

verkirzen.

405 \/gl. SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners
Theorie der ,,anonymen Christen®, Freiburg 1982. 2: ,,Wer das unerbittlich hart klingende ,,Extra
Ecclesiam nulla Salus® — ,,Auflerhalb der Kirche kein Heil* im Ohr hat, wer nur wenig um die
Geschichte der Frage nach dem Heil der ,,Ungldubigen® wei}, wird die These von einer
Rechtfertigung von der Taufe keineswegs fiir selbstverstédndlich und harmlos halten.*



173

4. Ubernatiirliches Existential als Geheimnis des

Menschen

Hansjiirgen Verweyen hielt im Jahr 1986 seine Antrittsvorlesung zu der Frage wie
ein Existential Gbernatiurlich wird.*® Er stellte mehrere kritische Anfragen an das
ubernaturliche Existential, die nach FoB3els Meinung, ,,so fundamental sind, dass
von einem ,ersten Prinzip‘ nichts mehr {ibrig bleibt**%’. Ist der von Karl Rahner in
die Theologie eingefiihrte Begriff des iibernatiirlichen Existentials*® als eine schon
widerspriichlich anmutende Formulierung*®® oder als ein eindeutiger Hohepunkt4©

des anthropologischen Ansatzpunktes der Theologie Rahners zu verstehen?

Mit dem vorliegenden Kapitel soll der Frage nach dem Rahnerschen
Theologumenon des tibernattrlichen Existentials nachgegangen werden, allerdings
nicht in einer Auseinandersetzung mit Verweyen, sondern zunachst mit einer
genaueren Klarung dieses Theologumenons in Rahners Theologie, welcher sich
wiederum mit dem Begriff des Existentials auf Martin Heidegger als begrifflichen
Urheber bezog. Um im Anschluss Verweyens Kritik nachvollziehen zu kdnnen,

406 \VERWEYEN, HANSJURGEN. "Wie wird ein Existential ibernatiirlich? Zu einem Grundproblem der
Anthropologie K. Rahners." Trierer Theologische Zeitschrift Trier 95.2 (1986): 115-131.

407 FOREL, THOMAS, Gott-Begriff und Geheimnis. Hansjiirgen Verweyens Fundamentaltheologie
und die ihr inhdrente Kritik an der Philosophie und Theologie Karl Rahners, Wien 2014, 781.

408 \/gl. MENKE, KARL-HEINZ, Art. Existential, Gbernatirliches E. In: Lexikon fiir Theologie und
Kirche Bd.3 (1995), 1115. Der Begriff vom {ibernatiirlichen Existential ist der ,,Vorgriff der
Erkenntnis und Freiheit des Menschen auf ein unbedingtes Sein, [...] die HI. Schrift, das Kreuz oder
Jesus Christus selbst als ,Gegenstand* der inneren menschlichen Dynamik.* Etwas leichter definiert
Herbert Vorgrimler das ibernatiirliche Existential in seinem ,,Theologischen Worterbuch®.
VORGRIMLER, HERBERT, Neues Theologisches Wérterbuch, Freiburg 2008, 184: , Existential,
Ubernatirliches, [...] Der von K. Rahner (1984) in die systematische Theologie eingefiihrte Begriff
des U.E. bezeichnet die Situation eines Menschen vor Gott im Voraus zu seiner Rechtfertigung
(durch die sakramental oder auRlersakramental empfangene Gnade), u. zwar bezeichnet er diese
Situation, insofern sie geprégt ist durch den universalen Heilswillen Gottes.*

409 V/gl. LOSINGER, ANTON, Orientierungspunkt Mensch. Der anthropologische Ansatz in der
Theologie Karl Rahners, Sankt Ottilien 32015, 74. ,,Die schon auf den ersten Blick widerspriichlich
anmutende Formulierung dieses Rahnerischen Zentralbegriffs bringt das in sich ambivalente
Verhéltnis der Zuordnung von Natur und Gnade zum Ausdruck.*

410V/gl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner; Eine Einfiihrung in sein theologisches Denken, Freiburg
i.Br.—Basel-Wien 1978, 79. ,,.Der anthropologische Ansatzpunkt der Theologie, wie er mit Hilfe der
transzendentalen Methode erreicht wird, findet jedoch einen eindeutigen Hohepunkt in Rahners
Begriff des ,Ubernaturlichen Existentials‘. Bei aller Vielfalt und Breite theologischer Gedanken
bildet dieser Begriff den Zentralbegriff der Rahnerischen Theologie.



174

wird der Begriff Existential nach Heidegger erlautert. Aullerdem ist es notwendig,
die verschiedenen Verwendungen dieses Begriffs zu untersuchen und ihn in seinem
zeitlichen und systematischen Kontext in ausgewéhlten Werken aufzuzeigen. Von
da aus wird zur theologischen Begriindung des Ubernatlrlichen Existentials
ubergegangen. Schliel3lich wird Thomas FoRels Replik vorgestellt, die direkt auf
Verweyen zugunsten Rahners antwortet und zugleich die Grundlage der von dieser
Arbeit vertretenen Argumentation darstellen soll und die Uberleitung zur
abschlieBenden Stellungnahme ermdglicht.

Rahner hat in seiner Anthropologie das Wort Existential verwendet, das ein von
Heidegger in seinem Werk Sein und Zeit*!! gepragter Begriff ist. Er unterscheidet
wie Heidegger die Seinsbestimmung des eigentlichen Existierens des Menschen, d.
h. das Dasein von den nicht daseinsmaRigen Kategorien der Dinge. Martin
Heidegger beschreibt in Sein und Zeit die eigentliche Existenz bzw. das eigentliche
Existieren des Menschen als sein

,.[i]n-der-Welt-sein tiberhaupt als Grundverfassung des Daseins.*41?

Menschsein und als solcher existieren heiflt somit, zuallererst fragend-suchend
existieren.*™® Dieses fragend-suchende Existieren darf daher als ein prinzipielles
Streben verstanden werden und niemals anhaltendes Weiter-Wollen aus der
vorgefundenen, zweifelnden Existenz heraus, die im Menschsein als
Eigentlichkeit*'* verankert ist. Es ist somit etwas, dass das Wesen des Menschen als

so und nicht anders**® meint.

41! HEIDEGGER, MARTIN, Sein und Zeit, Tubingen 1963.

42 Ebd., 52.

413 Ebd., 14f. ,,Wenn die Interpretation des Sinnes von Seiner Aufgabe wird, ist das Dasein nicht nur
das primér zu befragende Seiende, es ist Uberdies das Seiende, das sich je schon in seinem Sein zu
dem verhalt, wonach in dieser Frage gefragt wird. Die Seinsfrage ist dann aber nichts anders als die
Radikalisierung einer zum Dasein selbst gehdrigen wesenhaften Seinstendenz, des vorontologischen
Seinsverstiandnises.

44 Ebd., 42f. ,,Die beiden Seinsmodi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit — diese Ausdriicke sind
im strengen Wortsinn terminologisch gewahlt — griinden darin, daB [sic] Dasein tberhaupt durch
Jemeinigkeit bestimmt ist.*

415 \gl. Ebd., 14. Diesen Gedanken nimmt Heidegger in Verbindung mit der Frage nach der
menschlichen Seele auf und greift auf den ideengeschichtlichen Ursprung des Aristoteles und die
Rezeption DES? Thomas zuriick. ,,Die Seele (des Menschen) ist in gewisser Weise das Seiende; die
,Seele®, die das Sein des Menschen ausmacht, entdeckt in ihren Weisen zu sein, alles Seiende
hinsichtlich seines Daf3- [sic] und Soseins, d.h. immer auch in seinem Sein.*



175

Rahner, als Schiler Heideggers, benutzte diese anthropologischen Erkenntnisse
und entwickelt seine Theologie als eine vom Menschen ausgehende. Er beginnt aus
den genannten Uberlegungen Heideggers heraus mit einer anthropologischen
Analyse, die ihm gewissermaRen das Vorfeld der Theologie eréffnet.*'® In seinen
Arbeiten Geist in Welt von 1939 sowie Horer des Wortes von 1941 weist Rahner
den Menschen als eine auf Gott gerichtete Frage aus. Er entfaltet dementsprechend
eine eigene Verbindung des ,,thomistische[n] Leitgedanken[s], der ,conversio ad
phantasma‘ im Sinne des Heideggerschen ,In-der-Welt-sein[s]*“*’ und schafft so
den Ansatz seiner theologischen Anthropologie. Somit grindet Rahner seine
anthropologischen Uberlegungen philosophisch nicht allein auf Heidegger, sondern
auch auf der Rezeption der Scholastik des Thomas, der Metaphysik und Ontologie

des Aristoteles.

Die Besonderheit in der Anthropologie Rahners liegt in seinem Verstdndnis von
Menschen in der Welt. So ist der Mensch nach Rahner immer schon als ganzer
Mensch und das heif3t als Suchender in der Welt. Genau das ist seine besondere
Konstitution: Als ganzer Mensch in der Welt ist der Mensch ein Suchender und
Fragender. Ganz meint daher mit all seinen Mdglichkeiten des Fragens und Suchens
und auch mit all seiner Erfahrung des eigenen Fragens und Suchens. Diese
Erfahrung ist nicht die Erfahrung als bloR physische sensuell-kognitive Funktion;
die Erfahrung, die Rahner meint, ist die Erfahrung von Erfahrung tiberhaupt. Diese
Erfahrung von Erfahrung ist gleichsam das Wahrnehmen der eigenen

Wahrnehmungsfahigkeit und -muster.4:8

418 FIsCHER, KLAUS, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners. Mit einem Brief
von Karl Rahner, Freiburg 1974, 170.

417 VERWEYEN, HANSJURGEN, Wie wird ein Existential tibernatiirlich? Zu einem Grundproblem der
Anthropologie K. Rahners, 116.

418 \/gl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einflihrung in den Begriff des Christentums, 4.,
Aufl., Freiburg 1976, 32. Vgl. auch ebd., 62: ,,Zum Wesen der menschlichen Erkenntnis gehort
notwendigerweise das Denken des Denkens, das Denken eines konkreten Gegenstandes innerhalb
eines unendlichen (scheinbar leeren) Raumes des Denkens an sich, das Wissen des Denkens um sich
selbst. Man muf sich daran gewohnen, zu merken, daR [sic] man im Denken und in der Freiheit
immer mit mehr umgeht und zu tun hat als mit dem, woriiber man in Worten und Begriffen redet
und womit man sich als konkretem Gegenstand des Handelns gerade hier und jetzt abgibt.« Auf
Basis seiner Anthropologie unternimmt Rahner den Versuch in seinem ,,Grundkurs des Glaubens*
(1976) eine Theologie im Sinne einer systematischen, widerspruchsfreien Rede von und tber Gott
auf einen Begriff des Christentums zu bringen. Fur einen Theologen nicht selbstversténdlich bietet
er methodisch-souverdn hierzu einen rein philosophischen Zugang. Also kein biblischer Aufweis,



176

Da der Mensch somit zunéchst derjenige ist, der auch sich selbst erfahrt bzw.
wahrnimmt, ist seine Form der Erfahrung und menschlicher Wahrnehmung
zunéchst eine transzendentale. Rahner nutzt Kants Kritik der reinen Vernunft und
zeigt, dass wir als Menschen nur menschlich, d. h. nur in den menschlichen
Kategorien der Wahrnehmung, wahrnehmen kdnnen. Diese erkenntnistheoretische
Grundlage beeinflusste maRgeblich auch Rahner. Wie aber sind die menschlich
konkreten Wahrnehmungen und wie die Erfahrungen von transzendentaler
Erfahrung — Erfahrung von Erfahrung — in Bezug auf die Theologie zu denken?
Sind diese allesamt exklusive Sondererfahrungen Einzelner? Mitnichten, denn
Rahner weist explizit daraufhin, dass

»mit dieser transzendentalen Erfahrung ein gleichsam anonymes und
unthematisches Wissen von Gott gegeben ist, dafl [sic] also die urspringliche
Gotteserkenntnis nicht von der Art des Erfassens eines sich von aufen direkt oder
indirekt zufallig meldenden Gegenstandes ist, sondern dafd [sic] sie den Charakter
einer transzendentalen Erfahrung hat. Insofern diese  subjekthafte,
ungegenstandliche Erhelltheit des Subjekts immer in der Transzendenz auf das
heilige Geheimnis geht, ist Gotteserkenntnis schon immer unthematisch und
namenlos gegeben — und nicht erst dann, wenn wir anfangen, davon zu reden. 4

Gibt es eine Anlage im Menschen, die ihn befahigt, sich als Mensch bei
intellektueller Redlichkeit — denkend, ohne Widerspruch zur Vernunft — schon
immer auf Gott hingeordnet wahrzunehmen? Gewiss, mit diesem Verstandnis und
einer Zustimmung zu dem oben genannten In-der-Welt-sein ist noch keine
Theologie gewahrleistet, denn ihre anthropologischen Grundlagen vom Mensch-in-

der-Welt-Sein provozieren neue Fragen.

4.1. Die menschliche Reflexion als kritisch-
rickwirkendes Denken

Dass es diese Wahrnehmung erst seit Rahner und der Lehre vom tbernatirlichen
Existential gibt, wird noch aufzuzeigen sein. Neben den oben genannten und auf

Kant zurtickgehenden Prinzipien menschlicher Wahrnehmung, bedeutet dies fur

keine Konzilsbeschlisse, keine systematischen Einleitungen der Fundamentaltheologie oder
Dogmatik. Er arbeitet sich sukzessive zu einer philosophisch verantworteten Theologie vor,
nachdem er den Menschen als jenes ,,Wesen der Transzendenz“ sowie als das ,,Wesen der
Verantwortung und Freiheit* bestimmt hat.

419 Ehd., 67.



177

Rahners Ansatz das Ubersteigen des menschlichen Selbst: die Mdglichkeit der
menschlichen Reflexion im Sinne eines kritisch-rickwirkenden Denkens. Der
Mensch bleibt nicht notwendig in seinem Reflektieren und seinem Denken, sondern
geht Gber die jeweils vorgefundene Wirklichkeit und sich selbst hinaus und kann so
auch selbst zum Objekt einer Reflexion werden. Dieses Reflexionsvermdgen
bedingt auch nach Rahner jene menschliche Erfahrung des eigenen Verwiesenseins
auf ein ,,Woraufhin und Wovonher“.*?° Dieses Verwiesensein ist nicht eine
eindimensionale Verwiesenheit auf Konkretes in der Welt, sondern auf sich selbst
hin und Uber sich selbst hinaus. Die menschliche Wahrnehmung ist daher die
Erfahrung der Welt und der eigenen Wirklichkeit, aber auch die Erfahrung des
eigenen Erfahrens, also von sich selbst und von Erfahrung tUberhaupt, sowie das
gleichzeitige Registrieren von beidem innerhalb der jeweiligen Erfahrung.

Zugleich bleibt der Mensch ein freies Wesen, denn das blof3e Nutzen menschlicher
Erfahrung bei gleichzeitigem Nicht-Annehmen-Wollen dessen, charakterisiert
Rahner als eine prinzipielle Moglichkeit. Er spricht dem Menschen die Negation
oder das Abweisen des Verwiesenseins nicht ab; er, der Mensch, muss seinem
Verwiesensein nicht nachgehen. Rahner weist den Menschen in diesem Fall als das
,findige Tier*?! aus, das denkend-reflektierend existiert und in Bezug auf seine
anthropologische Konstitution letztlich unausgefullt bleibt. Unausgefullt ist hier
ganz im Sinne einer Licke zu verstehen, die bleiben darf, aber nicht verschwindet,

die nicht verdrangt oder vergessen werden kann.*??

420 Ebd., 74. ,,Das Woraufhin der Transzendenz ist aber auch immer urspriinglich ein Wovonher des
sich zuschickenden Geheimnisses.© Im weiteren Verlauf entfaltet Rahner das Woraufhin und
Wovonher sehr detailliert.

421 Ehd., 58. speziell hierzu: ,,Die Wirklichkeit ohne dieses Wort* im zweiten Gang: ,,Wir konnen
nur sagen: Er [der Mensch] wurde [ohne dieses Wort] aufhdren, ein Mensch zu sein. Er hétte sich
zurlickgekreuzt zum findigen Tier.*

422Fbd., 58. ,,Wir konnen nur sagen, daB [sic] dann ein Mensch ist, wenn dieses Lebewesen denkend,
worthaft und in Freiheit das Ganze von Welt und Dasein vor sich und in die Frage bringt, mag er
auch dabei vor dieser einen und totalen Frage ratlos verstummen. So wére es ja vielleicht — wer
vermag das genau zu wissen — auch denkbar, daf? [sic] die Menschheit in einem kollektiven Tod bei
biologischem und technisch-rationalem Fortbestand stirbt und sich zurtickverwandelt in einen
Termitenstaat unerhort findiger Tiere.*



178

Rahner fiihrt erst im zweiten Gang*?® des Grundkurses des Glaubens an, dass Gott
jenes absolute Geheimnis [ist], das wir Gott nennen**?*, Gott ist als dieses
Geheimnis aber keine ldee*?® des Menschen oder selbst gewdahlter Ziel- und
Bezugspunkt menschlich-reflektierenden Denkens. Das Ubernaturliche Existenzial
nach Rahner, als anthropologisch im Menschen selbst begriindetes und
gegriindetes, ist eine Verwiesenheit des Menschen auf Gott, die nicht aufhebbar ist.
Gott ist auch dort, wo er abgelehnt wird oder noch nicht erfahren wurde, bereits im
Menschen als die schon genannte Verwiesenheit angelegt. Der Mensch kann sich
frei verhalten und sich von seiner Verwiesenheit abwenden, doch wird der Mensch
in diesem Fall seiner selbst nicht ganzheitlich gerecht und ist eben das oben
erwéhnte findige Tier. Das bedeutet nach Rahner, dass ein Mensch ohne ein
Verhéltnis zu dieser Verwiesenheit und ohne ein definitives Ja oder Nein zu dem
absoluten Geheimnis, das wir Gott nennen, per definitionem nicht Mensch im

eigentlichen Sinne sein kann.

Angesichts Rahners Rekurrierens auf den von Heidegger in Sein und Zeit geprégten
Begriff des Existentials, der auf die phdanomenologische Verfasstheit des Daseins
als In-der-Welt-sein verweist, ist jetzt zu fragen, wie Rahner seine Grundthese des

Ubernatirlichen Existentials entwickelt hat.

,Wahrend manche Autoren die Einfiihrung und Entwicklung des tbernatirlichen

Existentials mit der Stellungnahme Rahners zur Natur-Gnade-Problematik in

423 Rahner wiihlt den Begriff ,,Gang* anstelle einer systematischen Einheit innerhalb eines Werkes
wie etwa Kapitel im Stile eines groReren inhaltlichen Abschnittes.

424 Ebd., 54.

425 \/gl. WEGER, KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine Einfiihrung in sein theologisches Denken, Freiburg
1978. 133: ,,Aus dem Selbstverstandnis des Menschen muB sich also nach Rahner so etwas wie die
,Idee Christi‘ ableiten lassen, die freilich nicht einen beliebigen Gedanken meint, eine ,,Idee* im
Sinne eines ,,Einfalls“, den man haben kann oder nicht, sondern die mit dem Menschsein notwendig
gegeben ist.*



179

Verbindung bringen,*?® stehen dem andere Autoren skeptisch gegeniiber.“*?” Diese
Frage spielt fur diese Arbeit eine groRe Rolle, da nur durch den gegebenen Kontext
Rahners These besser zu verstehen ist. Wahrend Kiihn und Mihlen die Entwicklung
der Lehre des sogenannten Ubernatirlichen Existentials erst am Ende der 1940er
Jahre in dem Gespréch ber das Verhéltnis von Natur und Gnade feststellen,
bringen Mannermaa und Schwerdtfeger ein Giberzeugendes Zitat als Beleg, welches
die Entwicklung des Ubernatirlichen Existentials schon am Anfang der 1930er
Jahre in Zusammenhang mit Rahners Gnadenvorlesung De gratia Christi zeigt.428
»Der innerst iibernatiirliche existentiale Bereich des Menschen bezeugt sich fiir die
in S&tzen aussagbare, gegenstandliche Reflexion des Menschen nicht von sich
selbst allein her im Erlebnis des Menschen — das ware modernistische Irrlehre, die
im Letzten die Ubernattrliche Tiefe dieses Bereichs unterschatzt —, sondern wird
nur als vorhanden eindeutig im gesprochenen Wort der Offenbarung aussagbar
bezeugt. Aber dennoch bleibt es wahr: das [sic] verkiindete Wort ist die Bezeugung
der Wirklichkeit, die auch im Voraus zu diesem Wort, schon immer zur

Gesamtwirklichkeit und Gesamtwirksamkeit des konkreten Menschen der
tatséchlich bestehenden Ordnung gehért, und zwar immer schon dazu gehért, weil

426 MUHLEN, HERIBERT, Gnadenlehre. In: VORGRIMLER, HERBERT (Hg.), Bilanz der Theologie im
20. Jahrhundert: Perspektiven, Strémungen, Motive in der christlichen und nichtchristlichen Welt,
Bd. 3, Freiburg 1970, 148-192. ,Rahners Theologumenon des ubernatlrlichen Existentials wird
gemeinhin mit der Diskussion um das Natur-Gnade-Verhaltnis in Zusammenhang gebracht, wie sie
von der sogenannten ,Nouvelle Theologie‘ und insbesondere durch H. de Lubacs
aufsehenerregendes Werk ,,Surnaturel“ gegen Ende der vierziger Jahre ausgeldst wurde. In dieser
Diskussion habe Rahner 1950 in einer Antwort auf den Aufsatz eines anonymen Verfassers, der den
Standpunkt de Lubacs darstellen und verteidigen wollte, erstmalig seine Theorie vom
,Ubernatirlichen Existential entwickelt.«

427 \/gl. RULANDS, PAUL, Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade. Das (ibernatiirliche
Existential und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck—Wien 2000, sowie seinen
Artikel in ,,Der Denkweg Karl Rahners®. MANNERMAA, Lumen fidei et obiectum fidei adventicium.
Uskontiedon spontaanisuus ja reseptiivisyys Karl Rahnerin varhaisessa ajattelussa. Die Spontaneitét
und Rezeptivitét der Glaubenserkenntnis im frilhen Denken Karl Rahners (dt. Zusammenfassung).
In: Schriften der finnischen Gesellschaft fir Missiologie und Okumenik 19, 152, zit. nach:
SCHWERDTFEGER, Gnade und Welt, 166. ,,Nach der hier vorliegenden Untersuchung des spontanen
Elements der Glaubenserkenntnis ist die allgemeine Auffassung, nach der Rahner die Lehre von
dem sog. Ubernatirlichen Existential erst am Ende der Vierzigerjahre in dem Gespréach tber das
Verhéltnis von Natur und Gnade entwickelt haben soll, falsch. Sachlich gesehen bildet das
Ubernatiirliche Existential schon am Anfang der Dreiigerjahre die Voraussetzung einiger
Theologumena Rahners.*

428 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners Theorie der
»~anonymen Christen”, Freiburg 1982. 165. ,Dieser Entwicklungslinie darf man skeptisch
gegeniiberstehen. Wer Rahners Gnadenvorlesung ,,De gratia Christi“ kennt, wird feststellen, daf3
[sic] darin die wesentlichen Themen seiner bekannten Gnadentheologie mindestens im Kern schon
enthalten sind. Darauf wurde bereits aufmerksam gemacht. So wird es nicht verwundern, daR [sic]
Rahner schon lange vor der Natur-Gnade-Kontroverse die These vom Ubernatiirlichen Existential
vertreten hat.*



180

Christus und so Kirche, eine Wirklichkeit des konkreten Daseins jedes Menschen
ist.«“42

,»ES scheint auch, dass die Entwicklung des Ubernaturlichen Existentials in den
frilhen Texten der Schriften zur Theologie leichter zuganglich ist.“43® Darliber
hinaus widersprechen diese Texte der verbreiteten Vorstellung von Kihn und

Miihlen von der Entwicklung des tibernatiirlichen Existentials.*3!

Aus dem, was Rahner in dieser Hinsicht sagt, konnen folgende Aussagen
entnommen werden: ,,1) Im Raum der Geschichte der Menschheit ist faktisch schon
immer ein Ubernatlrlicher existentialer Bereich vorhanden, der seinen Grund in
Christus hat.**2 Zudem ist Christus in seiner Einheit von Geist und Geschichte das
ubernatirliche Existential jedes Menschen. 2) Die Vermittlung der Gabe des
Heiligen Geistes und die Konstitution des Menschen zu einem moglichen Horer des
Wortes Gottes steht in dem unaufhebbaren Einbezogensein im Raum der
Geschichte, zu dem Christus gehdrt. Hier kann das Ubernatirliche Existential als
Glaubenslicht ausgelegt werden. 3) Wahrend die Gabe des Heiligen Geistes dem
Menschen in der Weise einer seinshaft existentialen Bestimmung gegeben ist,
bedeutet dies nicht, dass er sie schon personal, also existentiell, Gbernommen hatte.

429 \/gl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie 111, 294-301, 299f.

430 Es soll hier zum Beleg ein Zitat gebracht werden, um die Behauptung N. Schwerdtfegers mit
frihen Gedanken Rahners zu rechtfertigten. Karl Rahner, Schriften zur Theologie 111, 294-301. Hier
299f.: , Nun ist diese Tiefe des Daseins des Menschen, die im Glauben zum BewuRtsein kommt, —
noch unabhangig davon, ob er sie erflllt oder nicht — begriindet durch Christus allein schon bevor
ein Wort unserer Verkundigung den Menschen trifft. Die Verkiindigung des Wortes trifft also
grundsatzlich einen Menschen, der seinshaft existential — was nicht gleich ist mit ,existentiell
iibernommen habend‘ — schon im Bereich jener Wirklichkeit steht, die von der Botschaft
ausgesprochen wird. Nur weil zu seinem Dasein schon das Medium der Gnade gehdrt, ist er ein
moglicher Horer der christlichen Glaubensbotschaft. Diese ist somit eigentlich ein, wenn auch
absolut notwendiges Erwecken des christlichen SelbstbewuBtseins, das mit der ,Salbung®, die in uns
ist, grundsatzlich schon gestiftet ist. So bringt die Predigt nicht eigentlich etwas Neues und Fremdes
an den Menschen heran, das bisher auRerhalb der Sphére seiner menschlichen Begriffe und Symbole
lag. Damit soll selbstverstandlich nicht im geringsten gesagt sein, daf3 [sic] der Mensch in derjenigen
begrifflichen Ausdricklichkeit, die fiir die existentielle Entscheidung lber sich selbst absolut
notwendig ist, diese Ubernatirlichen Tiefen seines Seins auch ohne das von auflen kommende,
immer schon menschlich begriffliche Wort der gehorsamsfordernden Offenbarung durch eine bloR
reflexe ,Ausdeutung’ seines religiosen Erlebnisses haben konnte.*

431 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners Theorie der
»anonymen Christen®, 167.

432 \/gl. RAHNER, KARL, wie Anm. 13, 294: , Da Christus der geschichtlich sakramentale Heilswille
Gottes und Mensch der einen Menschheit und beides endgdiltig ist, ist mit ihm grundsétzlich immer
schon ,Kirche‘ gesetzt. Jeder Mensch lebt schon immer in einem Daseinsraum, zu dem die
Wirklichkeit Christi gehort.



181

Diese (bernatirliche existentiale Bestimmung ist folglich nicht mit der
angenommenen Gnade gleichzusetzen, sondern soll als angebotene Gnade
aufgefasst werden. 4) Zum Schluss betont Rahner ausdricklich angesichts
bleibender Unterschiedenheit die Einheit des ubernatirlichen existentialen
Bereichs des Menschen mit der von auBen kommenden christlichen
Glaubensbotschaft und deren Notwendigkeit.“4%®

»Wie sich zeigt, konnen wir den eigentlichen Ansatzpunkt des tbernaturlichen
Existentials nicht mehr in Rahners Beitrag zum Problem der Ungeschuldetheit der
Gnade und der gleichzeitigen Hinordnung des Menschen auf diese sehen. Wahrend
die Entwicklung des Begriffes des Ubernaturlichen Existentials nach der anfangs
beschriebenen Auffassung erst erheblich spéter eingesetzt haben soll, zeigt der
angefiihrte Abschnitt aus Rahners friiher theologischer Zeit ein gutes Stuck der
Entwicklung vorher. Diese Betrachtung soll hier naher darauf hinweisen, dass die
Entwicklung des Ubernatirlichen Existentials auf einer Akzentverschiebung in
Rahners Theologie beruht.<4** Wihrend Rahner in seinen friiheren Texten ,,vor
allem von der Menschwerdung des Logos und der Erhellung ihrer Implikationen
ausgeht, konzentriert er sich spater auf dieses Ereignis der Menschwerdung, indem
er das von der Gnade Uberformte Selbstverstdndnis des Menschen thematisiert.
Allerdings sei an dieser Stelle gesagt, dass sich in Rahners Theologie stets beide
Perspektiven durchdringen und aus verschiedenen Blickrichtungen nicht
auseinandergerissen werden durfen. Obwohl Rahner anfangs die Einheit von
Schopfungs- und Erlésungsordnung herausstellt, bringt er im weiteren Verlauf
seines theologischen Bemilhens die transzendentale Dimension der

Erlosungsordnung starker zu Sprache. 4%

433 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt. Zum Grundgeflige von Karl Rahners Theorie
der ,,anonymen Christen®, 167.

434 Zu der Akzentverschiebung und einer Verscharfung der eigenen Aussagen in Rahners Theologie:
Vgl. RAHNER, KARL, Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gesprach mit und tber Karl
Rahner aus Anlal} seines 70. Geburtstages. In: HAChr (1974) 117-153. Siehe auch: LEHMANN, KARL,
Karl Rahner. In: VORGRIMLER, HERBERT / VANDER GUCHT, ROBERT (Hg), Bilanz der Theologie im
20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen, Perspektiven, Stromungen, Motive in der christlichen
und nichtchristlichen Welt: Bahnbrechende Theologen 1V, Freiburg 1970, 143-181.

435 SCHWERDTFEGER, NIKOLAUS, Gnade und Welt., 167.



182

Es bleibt allerdings in diesem Kapitel ,die zurickfihrende Vielfalt von
Ubernatirlichen Existentialien auf die Zweieinheit von transzendentalem und

konkret-geschichtlichem Existential noch aufzuzeigen.«43®

,Nach dieser Vorklarung zur zeitlichen Einflihrung und Entwicklung sowie zu den
vielféltigen Wendungen des Begriffs des tbernatirlichen Existentials ist nun nach
seinem systematischen Ansatzpunkt zu fragen.«+*’

Die Skizze von Rahners Auffassung uber das tbernatirliche Existential soll
theologisch im Folgenden erweitert werden. ,,Die Verknipfung der Vorlesung
Rahners De gratia Christi wird dabei Klarstellen, dass das ubernatirliche
Existential aus der Selbstmitteilung Gottes in Christus begriindet ist.*

Rahners Theologumenon des tbernatirlichen Existentials kann in seiner Eigenart
vollends sichtbar geschehen, ,wenn die Einbeziehung des ubernatirlichen
Existentials und die Theorie der quasi-formalen Selbstmitteilung Gottes aufgezeigt

wird. 438

4% Ebd., 168.
437 Ebd., 167.
438 Ebd., 169.



183

5. Der Mensch als das Ereignis der Selbstmitteilung
Gottes

5.1. Die Spitze der Theologie Rahners, ihre Folgen und
Herausforderungen

Als das Il. Vatikanische Konzil im Jahr 1965 den offenbarungstheologischen
Paradigmenwechsel in Dei verbum bzw. die ldee der Selbstmitteilung Gottes
thematisch®*® grundgelegt und fur die Theologie des 20. Jahrhundert bestimmt hat,
ahnte niemand, dass Rahner spéter diesen Begriff radikal fiir seine anthropologische
Wende verwenden wiirde. Er stellt dabei seine Grundthese auf, dass ,,jeder,
wirklich radikal jeder Mensch als das Ereignis einer (bernatlrlichen
Selbstmitteilung Gottes verstanden werden [muss; M.B.]*“*?. Wahrend das II.
Vatikanische Konzil Offenbarungstheologie und Christologie unmittelbar
miteinander verknlpft, bringt Rahner Anthropologie, Christologie und

Offenbarung in Verbindung.

Warum aber wurde Uberhaupt auf Rahners Begriff der Selbstmitteilung Gottes

zurlickgegriffen? Augenscheinlich weil er im Fachdiskurs der Selbstmitteilung

4% \VVoN SToscH, KLAus, Offenbarung, Paderborn 2010, 49: ,Spitestens seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil (1962-1965) wird Offenbarung aber auch in der katholischen Theologie —
ganz ahnlich wie vorher schon in der evangelischen Theologie — als Nahekommen der erlésenden
Wirklichkeit Gottes selbst verstanden. Diesem kommunikationstheoretischen
Offenbarungsverstandnis zufolge wird Offenbarung nicht als Mitteilung von Sachverhalten, sondern
als Mitteilung von Gottes eigenem Wesen und damit als personale Selbstmitteilung Gottes
verstanden. Die eine Offenbarung, von der her sich jede Rede von Offenbarung erschlieft, ist als
AUS??! christlicher Perspektive damit die Selbstoffenbarung bzw. Selbstmitteilung Gottes in Jesus
Christus.“ Vgl. auch LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer
freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 15: ,,Offenbarung wird nicht mehr
formal als Instruktion Gottes und inhaltlich als Sammlung objektiv vorgegebener Wahrheiten
gedacht, welche die menschliche Vernunft von sich aus nicht erreichen kann und daher allein auf
Autoritat des kirchlichen Lehramtes hin zu glauben hat, sondern fortan als Selbstoffenbarung bzw.
Selbstmitteilung Gottes verstanden. Gott teilt in der Heilsgeschichte nicht etwas, sondern sich selbst
dem Menschen mit und will dessen freie Zustimmung durch jenes Geschehen personaler
Zuwendung gewinnen, in dem Inhalt und Form der Offenbarung, Botschaft und Bote, Wahrheit und
Geschichte untrennbar verbunden sind.*

440 vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einfliihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg—Basel-Wien 1976, 133.



184

Gottes als ,,Schliisselbegriff“**! bzw. ,Zentralbegriff“**2, als ,,hermeneutisch
leitende Grundkategorie seines gesamten Werkes“*3, als ,die Quelle und die
Verstehensmitte“*** der Theologie Rahners beachtet wurde. Rahner selbst meint,
dass der Mensch als Selbstmitteilung Gottes als ,,die innerste Mitte des christlichen
Daseinsverstandnisses“4> gelten kann. Es ist hier darauf hinzuweisen, dass auch
Propper an mehreren Stellen Rahners Leistung bzw. die Bedeutung der Idee des
Menschen als Selbstmitteilung Gottes*® fiir ein freiheitstheoretisches Dogmatik-
Konzept gewiirdigt hat.**” Dariiber hinaus wurde die Idee der Selbstmitteilung
Gottes als eine hermeneutisch integrierende Perspektive, die ,,Mensch und Gott,
Natur und Gnade, Schopfung und Inkarnation, Schopfung und Erldsung in einen
inneren Zusammenhang***® bringt, zusammengefasst.

Rahners Vorstellung einer Selbstmitteilung als dialogisch-kommunikatives
Geschehen stellt dabei nicht nur in theologischen, sondern auch in philosophischen
Debatten immer wieder ein Hindernis dar. Was aber genau bedeutet dies? Denn wie
kann ein Mensch als Selbstmitteilung Gottes verstanden werden?

Wenn angenommen wird, dass Gott sich selbst im Menschen mitgeteilt hat und der

Mensch als Selbstmitteilung Gottes verstanden werden soll, dann stellt sich

41 SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer zeitgemaRen
Gnadentheologie. In: MARIANO DELGADO/ MATTHIAS LUTZ-BACHMANN (Hg.), Theologie aus
Erfahrung der Gnade: Anndherungen an Karl Rahner, Schriften der Didzesanakademie Berlin; Bd.
10, 1994, 36. ,,.Die Gnade ist damit immer schon personal und dialogisch akzentuiert, was Rahner
in seinem Schliisselbegriff der ,Selbstmitteilung Gottes* liberzeugend ausdriickt.*

442 \JORGRIMLER, HERBERT, Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken, Darmstadt 2004,
167.

43 LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen
Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 381. ,,Er begegnet der Sache nach bereits in Rahners
erster Veroffentlichung und zieht sich fortan als hermeneutisch leitende Grundkategorie durch sein
gesamtes Werk.*

44 VAN DER HENDEN, BERT, Karl Rahner: Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen,
Einsiedeln 1973, 56.

45 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einflihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg—Basel-Wien 1976, 122. ,,Wir kommen nun aber in die innerste Mitte des christlichen
Daseinsverstandnisses, wenn wir sagen: Der Mensch ist das Ereignis einer freien, ungeschuldeten
und vergebenden, absoluten Selbstmitteilung Gottes.

46 Es sollte doch unterschieden werden zwischen dem Begriff der Selbstmitteilung und dem
Verstandnis des Menschen als Selbstmitteilung. Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes.
Herausforderungen einer freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 377-443.
47 PROPPER, THOMAS, Erlosungsglaube, 275. , Rahners wesentlichstes Ziel im Auge behalten: das
Ziel einer Theologie, die den zentralen Inhalt christlichen Glaubens, Gottes Selbstmitteilung als
Liebe, in einer menschlichen Bedeutung zu explizieren vermdchte.

448 RULANDS, PAUL, Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade: Das (bernatiirliche Existential
und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000, 297.



185

insbesondere die Frage nach der Bestimmung des Menschen. Folglich besteht die
Aufgabe darin, anthropologische Lehren einsichtig zu machen, um den Menschen
als Selbstmitteilung Gottes identifizieren zu kdénnen. Dabei ist fraglich, wie der

Begriff Selbstmitteilung néher definiert werden kann.

Dieses Kapitel stellt sich daher zentralen Fragen, wie der Begriff Selbstmitteilung
zu verstehen ist und wie die Selbstmitteilung Gottes im Menschen plausibel
gemacht werden kann. Es soll versucht werden, das Streitthema Mensch als
Selbstmitteilung Gottes mit Hilfe neuzeitlicher Philosophie und theologischer

Ansatze einsichtig zu machen.

Obwohl Rahners anthropologische Theologie viele neue Zugange fand und positive
GedankenanstoRe fur die katholische Theologie beisteuerte, wurde trotzdem Kritik
in Bezug auf ihre anthropologischen Ideen laut. Mit den folgenden Ausfiihrungen
beginnt diese Arbeit, die Spitze der Theologie Rahners und ihre Folgen sowie
Herausforderungen auf die theologische wund philosophische Ebene zu
transportieren. Daruber hinaus stellt sich insbesondere die Frage nach Rahners
Interpretationsmoglichkeiten,  die  Kritikern  zufolge  keine  génzlich
zufriedenstellende Antwort liefern konnten. Folglich besteht die Aufgabe dieses
Unterkapitels darin, in einer Zusammenfassung Rahners Denken in Bezug auf
Anthropologie einsichtig zu machen, um Einwande identifizieren zu kénnen.

Dieses Unterkapitel argumentiert daher dafur, den Begriff der Selbstmitteilung
durch Analyse und Reflexion der innerchristlichen Debatte im Sinne Rahners zu
reformulieren, um den Menschen als Selbstmitteilung Gottes nicht als
substanzontologische Wesensoffenbarung bzw. Inkarnation ausweisen zu mussen,
sondern als dialogisches Geschehen, in welchem der Mensch als existentiell
ergriffen verstanden werden kann und Gott zugleich offenbar wird als der, der in
Beziehung mit den Menschen treten mochte und Grund allen menschlichen Daseins

ist.

5.2. Zum Verstandnis des Selbstmitteilungsbegriffes



186

Inwiefern kann man den Selbstmitteilungsbegriff denken? Zugespitzt gefragt:
Inwiefern kann der Mensch als Selbstmitteilung Gottes expliziert werden? Als
Folge seiner Theorie des Menschen als Selbstmitteilung Gottes entwickelte Rahner
seine Theorie der ,,anonymen Christen“.**® Spatestens seit dieser Theorie stellt sich
die Frage, wie die Selbstmitteilung Gottes und damit der Mensch als
Selbstmitteilung Gottes adéquat gedacht werden kann. Die Theorie vom Menschen
als Selbstmitteilung Gottes verursacht vor allem durch den Begriff der
Selbstmitteilung groRe Verstandnisschwierigkeiten. Mit ihm wurde versucht, das
Gottliche und Menschliche in einem Menschen zu wahren. ,,Das Wort
Selbstmitteilung soll eigentlich bedeuten, ,,dal [sic] Gott in seiner eigensten
Wirklichkeit sich zum innersten Konstitutivum des Menschen selber macht.*4%°
Doch wie sollte man sich einen Menschen vorstellen, der Gott und Mensch zugleich
ist. Es wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels auf diese Fragestellung, ob und
inwieweit das Konzept des Mensch als Selbstmitteilung Gottes im christologischen

Verstindnis Rahners kulminiert, naher einzugehen sein.**!

Rahner zufolge meint Mitteilung erst dann Selbstmitteilung, ,,wenn ihr Subjekt und
ihr Inhalt, also der Mitteiler und das Mitgeteilte, identisch sind und deshalb das
Medium der Mitteilung von beiden — weder vom Subjekt noch vom Inhalt der
Mitteilung — nicht mehr getrennt werden kann.“*2 Kommunikationstheoretisch
bedeutet dies, dass wenn der Sender sich dem Empfanger mitteilen will — und eben

nicht irgendetwas von sich oder tber sich, sondern sich selbst — dann ist er nicht

449 SCHWERDTFEGER. NIKOLAS, Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners Theorie der
manonymen Christen”, Freiburg 1982, 1. ,Vielleicht kein anderes Thema der Theologie Karl
Rahners ist so umstritten wie seine Theorie von den ,anonymen Christen‘, mit der er die
Heilsmoglichkeit der Nichtchristen zu deuten unternommen hat.* Siehe auch B. VAN DER HEIJDEN,
Karl Rahner. Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen, Einsiedeln 1973, 250: ,,Das anonyme
Christentum ist wohl der am meisten diskutierte Punkt in Rahners Theologie.“ Zum geschichtlichen
Hintergrund des Problems einer Heilsmoglichkeit auRerhalb der Kirche vgl. bei Rahner vor allem
11, 40-75; VI, 483; IX, 503f.

40 vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einflihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg-Basel-Wien 1976, 122.

41 Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen
Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 378. Sowie BOKWA, IGNACY, Christologie als Anfang
und Ende der Anthropologie. Uber das gegenseitige Verhiltnis zwischen Christologie und
Anthropologie bei Karl Rahner, Frankfurt am Main 1990.

42 Ebd., 379.



187

nur Subjekt der Mitteilung, sondern gleichzeitig auch Objekt, sprich Inhalt der
Mitteilung.

»~Entscheidend fiir das Verstindnis dieser Selbstmitteilung Gottes an den Menschen
ist es, zu begreifen, daB [sic] der Geber in sich selber die Gabe ist, dal? [sic] der
Geber sich selbst in sich und durch sich selbst der Kreatur als ihre Vollendung zu
eigen gibt.«4®

Doch auch durch diese Definition wurden die Streitigkeiten nicht beseitigt, sondern
vielmehr zugespitzt und auf ein anderes Reflexionsniveau gehoben. Nun ist aber im
Kontext dieser Arbeit zu fragen, inwiefern der Mensch als Selbstmitteilung Gottes
gedeutet werden kann.

Was l&sst sich darunter verstehen? Inwiefern kann der Mitteilende in der Mitteilung
konkret anwesend und damit er selbst sein? Um diesen Gedankengang
nachvollziehen zu kénnen, greift Rahner auf die Transzendentalphilosophie zurtick.
Rahner weist darauf hin, dass die Selbstmitteilung Gottes im Menschen zu
identifizieren ist, weil die Selbstmitteilung die Bedingung der Mdglichkeit ihrer
Annahme ist:

,,Die Selbstmitteilung Gottes ist nicht nur gegeben als Gabe, sondern auch als die
notwendige Bedingung der Mdglichkeit derjenigen Annahme dieser Gabe, die die
Gabe wirklich Gott selber sein lassen kann, ohne daR [sic] sie sich in ihrer
Annahme gewissermalen aus Gott zu einer endlichen geschaffenen Gabe
verwandelt, die nur Gott repriisentiert, die aber nicht Gott selber wire.*“4>

Wenn die Selbstmitteilung nun die erste formale Bedingung ist, um eine
Selbstoffenbarung identifizieren zu kénnen, dann muss nach Propper ferner eine
weitere, wesentliche Bedingung gelten, und zwar, dass das Medium von dem
Mitteiler nicht mehr zu trennen ist, ,,weil es ja sonst etwas ihm Fremdes bleiben
wiirde und eben nicht ihn selbst offenbaren [konnte].“** Wenn das Subjekt der
Mitteilung gleichzeitig dessen Obijekt ist, sich also als sich selbst dem Empfanger
der Mitteilung zu erkennen geben mochte, dann soll die Gestalt der Mitteilung auch

genau dies einsichtig machen.*®

43 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einflihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg-Basel-Wien 1976,126.

44 Ebd., 134.

455 PROPPER, THOMAS, Theologische Anthropologie 11, Freiburg 2011, 1307.

456 Vgl. LERCH, MAGNuUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen
Offenbarungstheologie, Regensburg 2015, 159. ,,Das ,Selbst® der Mitteilung ist also zum einen als
genitivus subjectivus zu verstehen, sofern es doch der Offenbarer selbst ist, der sich mitteilt, er somit



188

Entscheidend ist an dieser Stelle, dass mit Rahners theologischem Zugang die
Einsicht erreicht werden kann, dass der Mensch als Selbstmitteilung Gottes eben
nicht als substantielle Fleischwerdung des Subjekts verstanden werden muss,
sondern als ein Beziehungsgeschehen, in dem das Subjekt in einem dialogisch-
kommunikativen Akt als Liebe offenbar wird, weil die Selbstmitteilung Gottes an
die symbolische Vermittlung gebunden ist.**” Um aber diesen Ansatz
nachvollziehen zu kénnen, muss zuerst ein genauerer Blick auf Rahners Definition
vom Realsymbol geworfen werden, weil Selbstmitteilung Gottes an die

symbolische Vermittlung gebunden ist.*®

5.3. Realsymbolbegriff als Ausgangsbasis

Magnus Lerch bezeichnet den Realsymbolbegriff als ,,,heimliche® Mitte der
Theologie Rahners“**®, sodass er als ,,Fundament* in der Analyse der theologischen
Ausfihrungen Rahners gelten kénne.

Rahner beschéaftigt sich in seinem Aufsatz Zur Theologie des Symbols mit der

Frage, wie der Begriff Symbol ontologisch verstanden werden kann, um so eine

das Subjekt der Mitteilung ist. Aber dieses Subjekt offenbart im Fall der Selbstoffenbarung nicht
etwas von oder Uber sich, sondern der Offenbarer teilt sich Selbst mit, ist also auch als er selbst im
Offenbarungsgeschehen anwesend. Daher ist sein ,Selbst* nicht nur Subjekt sondern auch Inhalt der
Offenbarung; der Offenbarer ist zugleich das Geoffenbarte, weshalb das ,Selbst® auch im Sinne des
genitivus objectivus zu fassen ist.“ Vgl. hierzu auch ESSEN, GEORG, Die Freiheit Jesu. Der
neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie,
Regensburg 2001, 268: ,,Sobald das Augenmerk auf das Selbst als genitivus objectivus gerichtet
wird: wenn das Subjekt des Geschehens der Selbstoffenbarung als der Mitteilende mit dessen Inhalt
als dem Mittgeteilten riickhaltlos identisch ist, teilt es sich in diesem Geschehen als Offenbarung
seiner selbst mit.*

47Vgl. PROPPER, THOMAS, Erlésungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie,
2., wesentl. erw. Aufl., Miinchen 1988, 188. , Eben weil das Unbedingte nur bedingt real werden
kann, stets nur symbolisch geschieht: ebenso wie das Selbst, obwohl ganz gegenwdrtig, sich in
keiner seiner AuBerungen und Erscheinungen erschopft, bleibt auch seine Intention, den anderen
,selber® zu meinen, nur endlich realisierbar.*

458 \/gl. PROPPER, THOMAS, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie,
2., wesentl. erw. Aufl. Mlnchen 1988, 188. ,,Eben, weil das Unbedingte nur bedingt real werden
kann, stets nur symbolisch geschieht: ebenso wie das Selbst, obwohl ganz gegenwdrtig, sich in
keiner seiner AuRerungen und Erscheinungen erschopft, bleibt auch seine Intention, den anderen
,selber zu meinen, nur endlich realisierbar. Gleiche Angabe wie direkt obendriiber, kannst Du
auch ebd schreiben. Dieselbe Angabe hast Du auch schon weiter oben, aber ohne die kompletten
Angaben. Sollte weiter oben schon stehen mMn

49 |LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes, 383.



189

allgemeine Theorie des Symbols zu entwickeln.*®® Rahner unterscheidet hier
zunichst formal zwischen ,,wirklich echte[n] Symbole[n]“, die er Realsymbole
nennt und ,,bloB arbitrér festgelegte[n] ,Zeichen®, ,Signale[n]‘ und ,Chiffren‘*, die
er Vertretungssymbole nennt.*®* Ein Vertretungssymbol iibernimmt Rahner zufolge
lediglich die Aufgabe auf etwas Externes zu verweisen, wohingegen ein
Realsymbol eine ,,Ausdruckfunktion® besitzt.*5? Damit kann er als die , hdchste und
urspriinglichste Reprédsentanz, in der eine Wirklichkeit eine andere [...]
gegenwértig macht, ,da-sein® 148t“ gelten.*%®> Rahner geht naherhin davon aus, dass
das Realsymbol wesentlich aus zwei Ebenen besteht: zum einen aus der eigenen
Seinswirklichkeit (das Symbol), zum anderen aus der zu représentierenden
Wirklichkeit (das Symbolisierte). Er ist also wesentlich plural verfasst und kann ,,in
dieser Einheit des Pluralen — eines in dieser Pluralitat wesentlich Ausdruck eines
anderen in dieser pluralen Einheit [...] sein.“*®* Mit dem Begriff der ,,pluralen
Einheit” verdeutlicht Rahner nichts anderes als die Relation von Symbol und
Symbolisiertem. Der Gedanke einer pluralen Einheit erscheint zunédchst paradox.
Wie soll etwas, was eigentlich wesentlich verschieden ist eine Einheit bilden
konnen und darin das jeweils andere realisierend zum Ausdruck bringen? Muss fir
eine solche Einheit nicht von einer Identitat beider Ebenen (dem Symbol und dem
Symbolisierten) ausgegangen werden? Rahner meint den Gedanken einer pluralen
Einheit folglich dadurch einholen zu konnen, dass er von den Ebenen des
Realsymbols nicht als gleichurspriinglich nebeneinanderliegenden spricht, bei

denen aufgrund der Gleichurspriinglichkeit die Einheit eine nachtraglich

460 \gl. RAHNER, KARL, Zur Theologie des Symbols, In: Leiblichkeit der Gnade. Schriften zur
Sakramentenlehre. S&mtliche Werke 18, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 2003, 423-457.

461 Ebd., 426.

462 Ebd., 426.

43 Ebd., 427. Hierzu auch Klaus von Stosch, Einfiihrung in die Systematische Theologie, 3.,
aktualisierte Auflage, Paderborn 2014, 269. ,.Ein Vertretungssymbol ist ein (lediglich)
informierendes Zeichen, das eine unabhédngig vom Zeichen existierende Sache ,vertritt’. So weist
z.B. ein Verkehrsschild auf eine Unebenheit in der Stral3e hin, die aus gréRerer Entfernung nicht
wahrgenommen werden kann. In einem Realsymbol, einem realisierenden Zeichen, dagegen wird
Uber einen Sachverhalt, nicht nur informiert, er wird nicht nur vertreten, sondern er wird im Vollzug
des Zeichens realisiert: Mit einem Handschlag wird ein Versprechen besiegelt, durch eine
Unterschrift wird ein Vertrag geschlossen, in einer Umarmung und einem Kuss vollzieht sich die
Liebe.*

44 RAHNER, KARL, Zur Theologie des Symbols, 427.



190

zusammengefiihrte und damit eben auch kein Realsymbol ware.*%® Vielmehr
versteht er die Ebenen aus einer ,urspriinglich {ibergeordneten Einheit*
entspringend, die eine plurale Einheit ermdgliche:

,Eine Pluralitat in einer urspringlichen und als urspriinglich Ubergeordneten
Einheit kann nur so begriffen werden, dal [sic] das Eine sich entfaltet, das plurale
aus einem ursprunglichsten ,Einen® in einem Entsprungs- und Abfolgeverhaltnis
herkommt, die urspriinglichste Einheit, die auch das Plurale einende Einheit bildet,
sich selbst behaltend in eine Vielheit sich entlalt und ,ent-schliefit‘, um dadurch
gerade sich selbst zu finden. 468

Die Einheit von Symbol und Symbolisiertem wurzelt also in einer beiden Ebenen
vorangestellten Einheit, durch die sie ihren Eigenstand und ihre Unterschiedenheit
erst erhalten, wobei sie dennoch nicht als getrennt, aber auch nicht als identisch
gelten missen. Durch den Gedanken der pluralen Einheit kann Rahner daher die
Relation von Symbol und Symbolisiertem in ihrer Differenz wirdigen. Er muss sie
nicht in eine Identitat auflésen, weil er sie als einer urspringlich tbergeordneten
Einheit konstituiert versteht, die die Differenz erst ermdglicht.*®” Ursprung ist
demnach also die Einheit und nicht die Gleichursprunglichkeit von Symbol und
Symbolisiertem. Interessanterweise benutzt Rahner den Gedanken der pluralen
Einheit, wenn der den Selbstmitteilungsbegriff bestimmt. Die Differenzeinheit
meint in diesem Zusammenhang die plurale Einheit von Symbol und
Symbolisiertem. So hélt Rahner fest:

,[D]iese Pluralitat ist eine durch Herkunft aus einer urspriinglichen Einheit als
deren Vollendung [...] sich konstituierende derart, dal3 [sic] das als unterschieden
Gesetzte eine Ubereinkunft und somit [...] den Charakter des Ausdrucks oder
,Symbols‘ gegentiber seinem Ursprung hat. 6

Er versteht die plurale Einheit von Symbol und Symbolisiertem nicht nur begriindet
in der urspringlich tbergeordneten Einheit, sondern vielmehr als von dieser
gesetzt.

Was den einheitsstifenden Grund des gesetzten Realsymbols nun angeht, meint
Rahner diesen folglich mit Gott identifizieren zu kdnnen, den er trinitarisch als
hichste Einheit in Verschiedenheit versteht.*®® Identifiziert Rahner also die

485 Ebd., 428.
466 Ebd., 429.
47 Ebd., 428.
468 Ebd., 430.
469 Ebd., 436.



191

ursprunglich ubergeordnete Einheit mit dem trinitarischen Gott, dann unterstreicht
er besonders, dass

,»die Logostheologie eigentlich eine, ja die hochste, Symboltheologie ist [...],
[denn] der Logos ist das ,Symbol*‘ des Vaters, und zwar in eben dem Sinn, den wir
dem Wort gegeben haben, das innere und doch vom Symbolisierten verschiedene,
von diesem selbst gesetzte Symbol, in dem der Symbolisierte sich selbst ausdriickt
und sich so selbst hat.“4™

Nun wenn der einheitsstiftende Grund selbst in sich als hdchste plurale Einheit
verstanden werde, konne gewahrleistet werden, dass ein Symbol als Realsymbol
qualifiziert werden kann. Weil Gott bereits innertrinitarisch plurale Einheit nicht
Identitat sei und Logos als der realsymbolische Ausdruck des innertrinitarischen
Vaters gelte, kénne sich Gott auch nach auBen ausdriicken.*’*

In weiteren seiner Ausfuhrungen erléutert Rahner ferner, dass sich der
Realsymbolbegriff auch bereits subjektphilosophisch im  Prozess der
Selbstrealisierung vorfinde, sodass er die These aufstellt:

,Das Seiende ist [...] in sich selbst [...] darum ,symbolisch‘, als der
tbereinkommende Ausdruck, den es behaltend als das andere setzt, die Weise ist,
in der es sich selbst zu sich in Erkenntnis und Liebe vermittelt ist. Durch
,Ausdruck‘ kommt das Seiende zu sich selbst.*4"

Damit kann Rahner die These aufstellen, dass ,,ein Symbol insofern als Realsymbol
gilt, als es die Wirklichkeit ist, ,,in der ein anderer zur Erkenntnis des Seienden
kommt.“4”® So Rahner:

,»[D]ie Vorstellung, Gott verwandle sich in einen Menschen oder gestikuliere (weil
selbst unsichtbar), um sich bemerkbar zu machen, mit einer menschlichen
Wirklichkeit, die, weil so benitzt, eigentlich doch kein echter Mensch von
Selbstmacht und Freiheit mehr sei, sondern die Drahtpuppe, durch die eigentliche
Spieler unter der Rampe sich verlautbare, oder diese Verlautbarung Gottes fange
eigentlich doch erst da an, wo dieser Mensch als Sprachrohr Gottes redet, wobei
diese Rede dann doch weiter Uber etwas gehe, was jenseits bleibe, so sehr das
Verlautbarungsorgan ,substanziell* angenommen worden sei, das wiare Mythologie

470 Ebhd., 436.

471 Ehd., 437. Vgl. hierzu auch VVON SToscH, Einfiihrung in die Systematische Theologie, 274. ,,Der
Vater ist der Ursprung allen Seins, der Andere, der Verborgene. Alle diese Bestimmungen sind
rational strukturiert und sind erst Wirklichkeit durch die Zeugung des Sohnes. Der Sohn ist die
ausgesagte, offenbare Seite des Vaters, sein Wort, seine Liebeszusage, seine erldsende Néhe. Die
Fulle und alles andere einbeziehende Dynamik dieser im Sohn ausgesagten und verbiirgten
Liebeszusage ist der Geist. Durch ihn ist die Einheit der génzlich verschiedenen Personen von Vater
und Sohn so verblrgt, dass bleibende Differenz in diese Einheit integriert wird und noch einmal in
personaler Weise Gestalt findet.*

472 Ebd., 431.

473 Ebd., 431.



192

und nicht das Dogma der Kirche, auch wenn man ungeféhr so das beschreiben
mRte, was sich vielen bei dem Katechismus im Kopf im Gegensatz zu ihrem
gedruckten Katechismus denken. 47

Dass Rahner jedem Seienden eine realsymbolische Funktion zuspricht, weil es sich
notwendig ausdriickt, muss noch ausfuhrlicher betrachtet und diskutiert werden.
Hier zeichnet sich bereits Rahners Hauptthese ab, jedem Subjekt einen
realsymbolischen Charakter zu schreiben, was bedeutet, dass auch jeder Mensch
potenziell als Realsymbol der Selbstmitteilung Gottes gelten kann. Daflr muss

allerdings ein Blick auf Rahners Verstandnis von Anthropologie gerichtet werden.

5.4. Anthropologische Konsequenz des
Realsymbolbegriffs

Zunéchst ist festzuhalten, dass Rahner seinen transzendental-methodischen
Entwurf zur Theologie vor dem Hintergrund des Mitvollzuges der
anthropologischen Wende konzipiert.*”> Wenn er also den realsymbolischen
Charakter in der oben dargestellten Weise grundsétzlich in jedem Seienden ansetzt,
dann darf ein Blick auf sein Verstandnis von Anthropologie nicht fehlen. Leitend
ist hierbei sein Ausgangspunkt von einem Schépfer-Geschdpf-Verhaltnis, welches
nach Ansicht Hilberaths auf Rahners theologisch verstandene Anthropologie
zuriickzufiihren ist.*’®

Damit wird deutlich, dass Rahner seine Anthropologie als theologisch vermittelte
und folglich jeden Menschen als wesentlich ansprechbar fir Gott und seine

Offenbarung versteht.*”” Er begreift die transzendentale Freiheit in seinem Ansatz

474 Ebd., 444.

475 \/gl. HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 69-73.

476 Ebd., 73. ,,Weil der Mensch ein immer schon von Gott geschaffener Begnadeter ist, kann er sich
nur verstehen, wenn er sich letztlich von Gott her versteht. Deshalb kann aber auch alle Theologie
beim Menschen beginnen, insofern es in diesem Sinne Uberhaupt keinen gott-losen Menschen geben
kann. Die Gotteserfahrung des Menschen ist zumindest in der Weise der Ablehnung, oder als nicht
bemerkte oder verdrangte anthropologisch mitgegeben. Letztlich geht es nicht um die
anthropologische Vermittlung der Theologie, sondern um die theologische Vermittlung der
Anthropologie [...].“

477 Vgl. RAHNER, KARL, Theologie der Freiheit. In: Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965,
215-237, 216.



193

mit anthropologischer Ausfiihrung namlich nicht als selbsturspriinglich, sondern als
in Gott begriindet: ,,Unbegrenzte Transzendenz auf das Sein iiberhaupt [...] gibt es
nur, insofern diese Transzendenz [...] getragen ist durch ein dauerndes
Sicher6ffnen und Sichzuschicken des Horizonts? dieser Transzendenz von ihm
selbst her, ihres Woraufhin, das wir Gott nennen.“4’8

In genau diesem Punkt kritisiert Propper Rahner, wenn er ihm vorwirft, dass in
seinem Ansatz ,.ein entscheidendes und durchgeklirtes Freiheitsdenken fehle®,*"
denn damit schlieRe er ja regelrecht aus, dass sich der Mensch gegentber Gott und
seiner Offenbarung noch verhalten kénne.

Im Kern geht diese Annahme zuriick auf Rahners Gedanken des ,,iibernatiirlichen
Existentials®, welches den Menschen als immer schon von Gott Begnadeten und
damit ferner als Ereignis der Selbstmitteilung Gottes qualifiziert.*®® Als von Gott
begnadet erfahre sich der Mensch, weil er in seinem endlosen Ausgreifen,
Hinterfragen und Reflektieren auf das absolute Sein sein eigenes Dasein immer als
empfangen und damit als begriindet miterfahre.*8! So Rahner:

,,Wo immer der Mensch sich in seiner Transzendenz als der Fragende erfahrt, der
durch diesen Aufgang des Seins Beunruhigte Hinausgesetzte, kann er sich nicht in
dem Sinne des absoluten Subjekt als Subjekt begreifen, sondern nur in dem Sinne
der Seinsempfangnis, letztlich der Gnade. 482

Der Mensch zeichnet sich laut Rahner also von seinem Wesen her dadurch aus, in
der Hoffnung als das absolute Sein alles hinterfragen, tibersteigen, transzendieren
zu kénnen und immer weiter ins Unendliche auszugreifen. Gleichzeitig mache er
dabei aber immer wieder Erfahrungen von Sinnlosigkeit, Zweifel und Leere. In
dieser Gegensétzlichkeit, so Rahner, koénne er trotz allem nicht meinen, dass
schlieRlich alles in Nichts ende, ,,denn das Nichts begriindet nichts*,*8® vielmehr
erfahre er, wenn auch nicht bewusst, seine Handlungen und seine standigen Fragen

ins Unendliche hinein als sinnvoll und damit als empfangen und getragen.*%

478 Ehd., 206.

479 PROPPER, THOMAS, Erlosungsglaube, 131. Vgl. hierzu auch ebd., 296.
480 \/gl. RAHNER, KARL, Grundkurs 126-132.

481 Ebd., 36.

482 Ebd., 38.

483 Ebd., 38.

484 Ebd., 38.



194

Dass sich der Mensch darin als begnadet bzw. getragen (mit)erfahrt, bezieht Rahner
auf keine spezifischen religidsen Erfahrungen. Vielmehr konne erst im Umgang
jeder alltdglichen Erfahrung, in der der Mensch etwas Endliches als endlich
erfahre, das Unendliche bzw. Unbedingte bewusst werden, sodass Gott
unthematisch miterfahren werde.*®

Aufgrund dieser Wesensbestimmung darf der Mensch, so Rahner weiter, als
Ereignis der Selbstmitteilung Gottes gelten. Denn soll die Selbstmitteilung Gottes
angenommen werden, misste die Moglichkeit ihrer Annahme im Menschen selbst
gegeben sein. So sei die Selbstmitteilung folglich Angebot und Annahme zugleich
und darin von Gott getragen.*® Nach Rahner gehort eine Hinordnung auf Gott also
wesentlich zum Menschen. Ubernatiirlich bzw. ungeschuldet konne sie insofern
gelten, als sie eben von Gott gewollt und geschenkt sei.*®’

Aufgrund der Wesenskonstitution des Menschen, seiner ubernaturlichen und
ungeschuldeten Hinordnung auf Gott, die er in jeder Erfahrung seines Lebens als
sinnstiftendes Moment unthematisch miterfahre, misse ,,jeder, wirklich radikal
jeder Mensch als das Ereignis einer Ubernatirlichen Selbstmitteilung Gottes
verstanden werden, wenn auch nicht in dem Sinne, daB [sic] notwendigerweise
jeder Mensch diese Selbstmitteilung Gottes an den Menschen in Freiheit
annimmt. <488

In Bezug auf die oben angefiihrte Symboltheorie zeigt dies, dass jedes Seiende als
Realsymbol der Selbstmitteilung Gottes zu gelten hat. Durch das geschenkte
ubernaturliche Existential, ist der Mensch als Gesetzter bzw. Geschopf Gottes auch
seine angebotene Selbstmitteilung. Damit gelte der Mensch aber selbst als gesetzte
plurale Einheit: als die Eigenwirklichkeit als Geschépf und damit gleichzeitig stets

Verweis auf den Schopfer.48°

485 Ehd., 131.

486 Ebd., 128. ,,Um Gott annehmen zu kdnnen, ohne in dieser Annahme ihn gleichsam noch einmal
in unsere Endlichkeit hinein zu depotenzieren, muf diese Annahme von Gott selbst getragen werden,
ist die Selbstmitteilung Gottes als angebotene auch die notwendige Bedingung der Mdglichkeit ihrer
Annahme [...] Die Selbstmitteilung Gottes muf3 als Bedingung der Moglichkeit ihrer personalen
Annahme — unbeschadet ihrer Ungeschuldetheit — in jedem Menschen gegeben sein.

%7 Vgl. ebd., 127. Vgl. hierzu auch HILBERATH, Karl Rahner, 91. ,Gnade ist also nicht
bewusstseinsjenseitig, sondern die Transformation des unendlichen Horizontes.“

488 Ehd., 127.

489 \/gl. DERS, Zur Theologie des Symbols, 445.



195

Hinsichtlich dieser Bestimmung lasst sich allerdings eine Frage an Rahners
theologische Anthropologie stellen. Wird die Freiheit des Menschen gegentiber
Gott und seiner Selbstmitteilung in Rahners Gedanken des ubernattrlichen
Existentials noch ernsthaft gewahrt — wenn Rahner dem Menschen einen
realsymbolischen Charakter wesentlich zuschreibt und ihn damit als Ereignis der

Selbstmitteilung Gottes qualifiziert?

5.5. Freiheit gegenliber Gott

Rahner behauptet, dass das soeben dargestellte Ubernatiirliche Existential den
Menschen wesentlich auszeichnet, mit der ja eine geschenkte Unmittelbarkeit zu

Gott dargestellt wird. Er behauptet weiter:

,,Die Freiheit hat einen theologischen Charakter nicht erst dann und dort, wo Gott
explizit in kategorialer Gegensténdlichkeit neben anderen Objekten vorgestellt
wird, sondern immer und tberall vom Wesen der Freiheit selbst her, weil in jedem
Akt der Freiheit Gott als ihr tragender Grund und letztes Woraufhin unthematisch
gegeben ist. 4%

Wenn also die Freiheit von ihrem Wesen her immer schon einen theologischen
Charakter hat, weil sie von Gott als ihrem Ermdglichungsgrund schépferisch
zugesagt wird, dann wird die Frage, ob der Mensch, angesichts eines solchen
Freiheitsbegriffs, tatsdchlich frei gegentiber Gott ist, virulent. Wenn der Mensch
selbst, laut Rahner, als Ereignis der Selbstmitteilung Gottes gilt, kann er sich dann
uberhaupt noch zur Offenbarung Gottes verhalten, sie affirmieren oder negieren?
Rahners Konzept erweckt daher den Anschein, als sei der Mensch zwar ein freies
Wesen durch Gott, aber nicht wesentlich frei vor Gott.

Hier ist bemerkenswert der Aufsatz Jirgen Werbicks, der primér eine
Gegeniiberstellung des Freiheitsbegriffs in zwei Paradigmen darstellt.*** Einerseits
das Paradigma der (ein)-gebundenen und hervorgerufenen Freiheit, welches mit
Rahners Freiheitsbegriff einhergeht, betont die Vorfindlichkeit der Freiheit als
immer schon vor Gott getragene und damit auch an ihn gebundene. Andererseits

4% DERs, Theologie der Freiheit, 217.
491 Vgl. WERBICK, JURGEN, Zur Freiheit hat uns Christus befreit. In: WERBICK, JURGEN (Hg.),
Freiheit Gottes und der Menschen, Regensburg 2006, 41-70.



196

zielt das Paradigma der Wahlfreiheit auf ein Anderskdnnen und das Vermdogen sich
zu allem verhalten zu kdnnen, es zu ,,distanzieren, reflektieren und affirmieren oder
negieren zu kénnen.“4%?

Rahner betont, dass es flr das christliche Verstandnis der Freiheit entscheidend ist,
sie auch als Freiheit gegeniiber Gott zu begreifen.

,Dal [sic] aber die Freiheit eine solche gegenlber ihrem tragenden Grund selbst
ist, daB [sic] sie also schuldhaft die Bedingung ihrer eigenen Moglichkeit selbst
verneinen kann in einem Akt, der diese Bedingung notwendig noch einmal bejaht,
das ist die extreme Aussage Uber das Wesen der kreaturlichen Freiheit, die in ihrer
Radikalitat den tiblichen kategorialen Indeterminismus weit hinter sich laRt.«%3

Dieser Gedanke erscheint zundchst paradox, der im Akt der Entscheidung gegen
Gott, in einem Nein zu ihm, ware er ja doch implizit als die Moglichkeitsbedingung
der eigenen Freiheit zu affirmieren.*®* Hier lage sodann ein Widerspruch im Akt
der Freiheit selbst vor. Rahner erklart die reale Mdglichkeit eines absoluten
Widerspruchs der Freiheit bzw. ein ausgesprochenes Nein zu Gott allerdings fir
zwingend notwendig, denn ,,[s]onst wire es mit einer wirklichen Subjekthaftigkeit
der Freiheit [...], daB [sic] es ihr ndmlich um das Subjekt selbst und nicht nur um
diese oder jene Sache geht, im Grunde vorbei*4®®. Essentiell ist daher, dass Rahner
unter dem Begriff Freiheit nicht nur die triviale Wahlfreiheit, sondern die
Seinsfreiheit versteht. Freiheit bedeutet bei Rahner in erster Linie: die
Herausforderung des Menschen, eine freie Entscheidung Uber sich selbst zu
treffen.*®® Insofern kann er die These aufstellen: ,Freiheit ist in ihre Ursprung
Freiheit des Ja oder Nein zu Gott und darin Freiheit des Subjektes zu sich selbst. 4%

In der Selbstbejahung des Menschen wird Gott implizit mitbejaht, sodass die
Freiheit dadurch eine wesentliche Unmittelbarkeit zu Gott erhalt.*®® In der

492 \/gl. ebd., 58.

493 RAHNER, KARL, Theologie der Freiheit, 218.

494 \vgl. ebd., 219.

4% Ehd., 219.

4% \gl. ehd., 216.

497 Ebd., 220. Vgl. hierzu auch ebd., 216. ,.Die Freiheit, so wire sie von Gott dem Menschen
schopferisch dauernd zugesagt wird, die Freiheit der absoluten Annahme des absoluten
Geheimnisses, das wir Gott nennen, und zwar so, daf [sic] Gott nicht einer der ,Gegensténde® ist,
an dem neben anderen sich eine neutrale Wahlfreiheit sachhafter Art betétigt, sondern derjenige, der
in diesem absoluten Akt der Freiheit erst dem Menschen aufgeht und an dem das Wesen der Freiheit

selbst allein zu seinem vollen Wesensvollzug kommt.*
4% \/qgl. ebd., 220.



197

Annahme, dass Freiheit im eigentlichen Sinne als Entschluss zu mir selbst
verstanden wird, entschliele ich mich also, da, wo ich mich frei zu etwas oder
jemandem entscheide, immer auch indirekt zur Freiheit Gberhaupt, damit zu mir
selbst und unmittelbar auch zu Gott, der als tragender Grund meiner Freiheit gilt.
Die von Gott geschenkte Freiheit ermdchtigt mich, mich selbst zu verwirklichen,
und ist damit sinnstiftendes Moment tiberhaupt.**® Rahners Konzept kann also als
eine Synthese beider Freiheitsbegriffe qualifiziert werden, denn als von Gott
geschenkte bewahrt sie geleichzeitig die reale Mdoglichkeit, sich auch ihm
gegenlber zu verhalten. Die Paradigmen der gebunden Freiheit und der
Wahlfreiheit sind in Rahners Konzept vereint.>%

Dazu ist zu bemerken, dass flr ein adaquates Verstandnis von Rahners Theorie Uiber
den Menschen als Selbstmitteilung Gottes das Verhaltnis von ungeschaffener zu
geschaffener Gnade vorausgesetzt ist.°®? Dazu kommt auch die wesentliche
Einsicht, dass Rahner das ubernatiirliche Existential als ,transzendentale
apriorische Eroffnetheit [sic] des Menschen auf den Gott des ewigen Lebens und
der absoluten Selbstmitteilung %% erldutert hat. Selbstmitteilung Gottes im
Menschen ist demzufolge dauernde Offenheit unserer Endlichkeit auf den
unendlichen Gott. Wie ist der Mensch, der radikal endlich ist, fahig, den
unendlichen Gott als solchen zu beinhalten?

,,Um Gott wirklich annehmen zu konnen, ohne ihn dadurch schon notwendig in die
eigene Endlichkeit hinein zu depotenzieren, bedarf die transzendentale Natur des
Menschen einer vorgéangigen, von Gott gewirkten Radikalisierung und Uberhéhung
der menschlichen Transzendentalitat durch die frei und ungeschuldet geschenkte
Gnade.*%% Darin wird Gott selbst zum innersten konstitutiven Prinzip des Subjekts

des Glaubens. Er ist zugédnglicher Inhalt der Offenbarung fiir das Subjekt und

49 Ebd., 220.

500\/gl. hierzu VoN SToscH, KLAUS, Freiheit als Theologische Basiskategorie? In: MthZ 58 (2007)
27-42. Auch von Stosch hebt hervor, dass die beiden Phdnomene von Freiheit, die Werbick in seinen
Paradigmen auffiihrt, sich nicht als irreduzibele Darstellung von Freiheit erweisen, sondern vielmehr
in einer einheitlichen Theorie expliziert werden kénnen.

501 FISCHER, KLAUS, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners, mit einem Brief
von Karl Rahner, Freiburg 1974, 249.

502 Ehd.

503 |oSINGER, ANTON, Eine vergessene Grunddimension: Das Geheimnis in der Theologie Karl
Rahners. 1-25.



198

,durch seine eigene Selbstmitteilung als Akt des Horens im Subjekt, mittragender
Grund.“*** In diesem Geschehen muss also neben der material-inhaltlichen
Selbstzusage Gottes in Gnade zugleich ,,die Annahme von Gott selbst getragen
werden, ist die Selbstmitteilung Gottes als angebotene auch die notwendige

Bedingung ihrer Annahme.«®%

Um Rahners Begriff des Menschen als Selbstmitteilung Gottes zu verdeutlichen,

wird hier seine Aussage vorangestellt, der seine Meinung zusammenfasst. Das

Geschehen der Selbstmitteilung Gottes an uns ist demnach:
,»die Selbstmitteilung, in der das Mitgeteilte das Souverdne, Nicht-Umfalbare [sic]
bleibt, das auch als Empfangenes in seiner unverfiigbaren, unumgreifbaren
Ursprungslosigkeit verbleibt; es ist Selbstmitteilung, in der der Gott, der sich
erschlielt, als sich aussagende Wahrheit und freie geschichtlich handelnde
Verfiigungsmacht ,da ist‘, und es ist Selbstmitteilung, in der der sich mitteilende
Gott im Empfangenden die liebende Annahme einer Mitteilung erwirkt, und zwar

so bewirkt, das die Annahme nicht die Mitteilung auf das blofR geschdpfliche
Niveau hinunter depotenziert.*50

5.6. ,,Unmittelbarkeit zu Gott* durch Selbstmitteilung
Gottes

Die Vermittlungsebene goéttlicher Selbstmitteilung und des damit konstituierten
Verhéltnisses zwischen Gott und dem endlichen Seienden ist nach Rahners
Konzeption im Gbernatirlichen Existential gegeben. Die dynamische, notwendige,
auch im Akt der Ablehnung als Angebot bleibende, gnadenhafte Bestimmung des
Menschlichen zur Unmittelbarkeit zu Gott. Damit wird zugleich eine Briicke
zwischen Anthropologie und Theologie geschlagen, eine Verbindung, die den
anthropologischen Ansatzpunkt der theologischen Fragestellung in der
menschlichen Selbsterfahrung legitimiert und ermdglicht, aufgrund des immer
durch die transzendentale Offenbarung der Gnade vorgangig gestalteten Horizonts.
Daher ist das Ubernatiirliche Existential als Herzstlick dieses Briickenschlags

zwischen Theologie und Anthropologie zu sehen.

S04 Ebd., 24.
05 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums, 134.
506 \/gl. RAHNER, KARL, IV, 126.



199

Im Obernatlrlichen Existenzial ist der Mensch durch seine gnadenhafte
Grundkonstituiertheit erst zu einer Radikalisierung seines Selbstvollzugs in
Erkenntnis und freier Selbsttat befahigt und so in die unmittelbare N&he Gottes
selbst gestellt. In diesem grundsitzlichen Sinn gilt: ,,Der Mensch ist das Ereignis
der Selbstmitteilung Gottes.*>%’
»Menschliche Selbsterfahrung ist demnach aufgrund des Ubernaturlichen
Existentials in ihrer letzten Tiefe immer auch transzendentale Gotteserfahrung und
gleichzeitig transzendentale Erfahrung der Gnade.*®® Weil aber ,die
Radikalisierung aller Dimensionen der Anthropologie und des Menschen selbst
[...] die Erfahrung dessen bedeutet, was wir Gott nennen*°% und weil zugleich auch
,»die Gnade nichts anders als die Radikalisierung des Wesens des Menschen‘510
bewirkt, kann der Grundsatz aufgestellt werden, dass die im Ubernatirlichen
Existential gnadenhaft grundgelegte ,,Selbstmitteilung Gottes eine bis zum letzten
radikalisierende Modifikation unserer Transzendentalitit als solcher ist“>!l. Die
Konstitution der menschlichen Transzendentalitdt, die im Ubernatirlichen
Existential formal gnadenhaft grundgelegt ist, bedeutet nun — ihrer inhaltlichen
Dimension nach — eine Radikalisierung des menschlichen Wesens als
Unmittelbarkeit zu Gott. Das heif3t faktisch nichts anderes,

,»als dass die transzendentale Bewegung des Geistes in Erkenntnis und Freiheit auf

das absolute Geheimnis hin so von Gott selbst in seiner Selbstmitteilung getragen

ist, daR [sic] diese Bewegung ihr Woraufhin und Wovonher nicht in dem heiligen

Geheimnis als ewig fernem, immer nur asymptotisch erreichbaren Ziel hat, sondern
in dem Gott absoluter Nahe und Unmittelbarkeit.«®2

Wie koénnen aber die menschliche Transzendenz und der Modus der abweisenden
Ferne mit dem Woraufhin vereinbart werden, welches grundsatzlich den

Pilgerstand des Menschen charakterisiert?

07 Ebd., 125.

%8 |oSINGER, ANTON, Eine vergessene Grunddimension: Das Geheimnis in der Theologie Karl
Rahners. 1-25.

509 Vgl. RAHNER, KARL, Theologische Dimension der Frage nach dem Menschen, in: Schriften zur
Theologie XI1 1975, 400-401.

510 Epd., 401.

511 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums, 135.
512 Epd., 135.



200

Das Problem l6st sich, wenn Rahners Begriffe der Ferne und der N&he nicht statisch
und absolut, sondern dynamisch und relativ begriffen werden. Rahner beschreibt,
dass es verschiedene Grade und Stufen der Ferne bzw. Ndhe Gottes zum Menschen
gibt.5*3 Nach Rahner wire der Mensch als reine Natur Gott radikal fern, denn der
Mensch als rein Natdrliches kénnte niemals zur Unmittelbarkeit Gottes gelangen.
Dem real existierenden Menschen ist Gott nicht mehr ,,einfach und in jeder Hinsicht
fern“®!4, schenkt er ihm doch in der Gnade des uibernatiirlichen Existentials schon
seine N&he. Nach Rahner wéchst die N&he und Unmittelbarkeit Gottes durch die
Rechtfertigungsgnade, bis sie sich in der absoluten unvermittelten Nahe Gottes in
der visio beatifica vollendet. Rahner erklart, dass mit dem Grad der Nahe und
Unmittelbarkeit zu Gott der Geheimnis-Charakter Gottes fir den Menschen nicht
abnimmt, sondern im Gegenteil zunimmt. Nach Rahner hebt die Unmittelbarkeit zu
Gott die Unbegreiflichkeit Gottes nicht auf. Vielmehr geht Rahner davon aus, dass
dem Menschen das absolute Geheimnis, das Gott ist, dadurch richtig aufgeht. Damit
ist das eigentliche Kernproblem des Verstdndnisses des Menschen als

Selbstmitteilung Gottes erst erreicht.

Die Ursache fir diese Finalisierung des Geschdpfs zur unmittelbaren Néhe Gottes
liegt vor allem darin, dass Gott in seiner Selbstmitteilung nicht irgendetwas
Beliebiges, von sich Verschiedenes in der Kreatur bewirkt und setzt, sondern eben
sich selbst in seiner eigenen gottlichen Wirklichkeit dem endlichen Subjekt zusagt
und so in einer ,,quasi-formalen Ursichlichkeit“>* zum konstitutiven Grund seiner
Existenz wird. ,,Der Geber ist selbst die Gabe“>'® und gibt sich selbst durch sich

selbst der Kreatur zu eigen.

513 Zur Rezeption des Heideggerschen Begriffes der ,,Ndhe* und zur Bedeutung dieses Begriffes bei
Rahner siehe DIRSCHERL, ERWIN, Die Bedeutung der N&he Gottes. Ein Gesprach mit Karl Rahner
und Emmanuel Levinas. Wirzburg 1996.

514 Vgl. RAHNER, KARL, IV 84.

515 Ehd. 127-128.

516 Ehd. 126.



201

5.7. Selbstmitteilung Gottes im Menschen als formale
Ursachlichkeit

Es wurde hier darauf hingewiesen, dass die erste und wesentliche ontologische
Voraussetzung der Anschauung Gottes, in der der Mensch Gott vollkommen und
unmittelbar erkennt und liebt, in der Selbstmitteilung Gottes an den Menschen in
quasi-formaler Kausalitat besteht.>” Um diese ontologische Voraussetzung der
unmittelbaren Gottesschau zu kléren, weist Rahner auf die thomistische Lehre von
der species (impressa) hin. Rahner meint, dass die species, wie er in Geist in Welt
dargelegt hat, einerseits eine reale Bestimmung des Erkannten selbst ist —
andererseits aber eine Wirkung des Erkannten, durch die das Erkennende dem
Erkannten seinshaft angeglichen wird. Thomas von Aquin ist der Meinung, dass bei
der visio beatifica im endlichen erkennenden Geist an die Stelle der species
(impressa) ,,das Wesen Gottes selbst*>!® tritt. Rahner erlautert, dass die ansonsten
immer geschaffene species daher in diesem Fall nicht geschaffen sein kann. Er ist
davon Uberzeugt, dass bei der ungeschaffenen, ubernaturlichen quasi-species der
visio Gott aber dann auch nicht wie bei aller geschaffenen, nattirlichen Wirklichkeit
(Schopfung) als effiziente Ursache (causa efficiens) wirkt, sondern als formale

Ursache (causa formalis).>*°

Rahner empfiehlt hier, dass die Wirkurséachlichkeit Gottes in dem Zusammenhang

als ein Aus-der-Ursache-Herausstellen und die formale Urséachlichkeit Gottes als

517 HERZGSELL, JOHANNES, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen
Transzendenzbegriff von Karl Rahner, Innsbruck 2000, 172. VVgl. auch Rahner hier, Grundkurs des
Glaubens, 127. ,,An eine solche formale Ursédchlichkeit konnen wir denken, um das, was wir hier
sagen wollen, deutlicher zu machen. Gott ist in dem, was wir Gnade und unmittelbare Anschauung
Gottes nennen, wirklich ein inneres konstitutives Prinzip des Menschen als des im Heil und in der
Vollendung befindlichen.*

518 \/gl. RAHNER, KARL, Schriften zur Theologie I, 355.

519 Ebd. 357-361. Vgl. DERs. auch in Grundkurs des Glaubens, 127. ,,Wenn Gott selbst in seiner
eigensten, absoluten Wirklichkeit und Herrlichkeit die Gabe selbst ist, dann kann man vielleicht von
einem formalen Ursdchlichkeitsverhdltnis sprechen im Unterschied zu einer effizienten
Ursdchlichkeit, einer Wirkurséchlichkeit. Bei einer effizienten Ursdchlichkeit ist das Bewirkte
wenigstens innerhalb unseres eigenen kategorialen Erfahrungsraumes immer vom Wirkenden
unterscheiden. Wir kennen aber auch eine formale Urséchlichkeit: ein bestimmtes Seiendes, ein
Seinprinzip ist ein konstitutives Moment an einem anderen Subjekt, indem es sich selber diesem
Subjekt mitteilt und nicht nur etwas von sich Verschiedenes bewirkt, das dann inneres konstitutives
Prinzip an dem ist, das diese Wirkursachlichkeit erfahrt.



202

ein In-den-Grundforma-Hineinnehmen umschrieben werden soll.>? Er schligt auch
vor, dem Terminus der formalen Ursachlichkeit ein quasi voranzustellen und von
der quasi-formalen Urséchlichkeit Gottes zu reden. Das quasi soll hervorheben,
dass bei dieser Ursachlichkeit Gottes die Wirkung im Geschopf in keiner Weise auf
die Ursache Gott zurtickwirkt und die absolute Transzendenz und
Unveranderlichkeit Gottes vollig unangetastet bleiben. In Entsprechung zur
ontologischen Voraussetzung der visio beatifica beziehungsweise Gottesschau liegt
das Wesen der streng Ubernatlrlichen, ungeschaffenen Gnade in der

Selbstmitteilung Gottes an den Menschen in quasi-formaler Kausalitat.>?!

In der Selbstmitteilung teilt sich Gott als er selbst dem Menschen mit, teilt sein
gottliches Sein (als forma) dem endlichen, geschaffenen menschlichen Geist (als

materia) mit, ohne sich dadurch selbst zu andern.

5.8. Von transzendentaler Selbstmitteilung Gottes zu
kategorialer Selbstmitteilung Gottes

Hier muss darauf hingewiesen werden, dass viele Autoren Rahners Theorie der
Selbstmitteilung Gottes in Bezug zur Christologie analysiert und erlautert haben.
Klaus Fischer geht davon aus, dass Rahners Anthropologie als christologische

Hermeneutik zu denken ist.>%?

Methodisch holt er diesen Gedanken durch den Rekurs auf das Schopfer-Geschopf
Verhiltnis ein. Mit Hilfe seiner anthropologischen Uberlegungen schafft er damit

520 Epd., 358.

%21 HERZGSELL, JOHANNES, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen
Transzendenzbegriff von Karl Rahner, Innsbruck 2000, 171. ,Nach der aristotelisch-scholastischen
Ursachenlehre gibt es zwei innere und zwei &ullere Ursachen. Die Formalursache (causa formalis)
und die Materialursache (causa materialis) konstituieren zusammen durch gegenseitige Mitteilung
das konkrete reale Seiende (fiir gewdhnlich des Kdrpers); die ,Materie‘, indem sie die Form in sich
aufnimmt und tragt, die ,Form¢, indem sie die Materie bestimmt. AuRere Ursache ist zunachst die
Wirkursache, die durch ihr Wirken ein Seiendes (als Wirkung) hervorbringt, sondern das Ziel oder
der Zweck (causa finalis), um dessentwillen das Seiende existiert.*

522 \/gl. KUNG, HANS/ MOLTMANN, JURGEN (Hg.), Okumenische Forschung. Soteriologische
Abteilung Il. Bd. 5: FISCHER, KLAUS, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners,
Freiburg i.Br.-Basel-Wien 1974, 268.



203

einen Weg, die Menschheit Jesu zu wahren und den Selbstmitteilungsbegriff zu
reformulieren. Dies erlaubt es ihm, seine Christologie auch als ,suchende
Christologie* zu betiteln. Suchend insofern, als sie den Menschen in seinen
unendlichen Fragen ernst nimmt und unterstiitzt, indem sie ihm in Jesus Christus
das aufzeigt, wonach der Mensch sehnlichst ausgreift: die vollkommene Einheit des
Seins.®?® Mit Rahner wird die Offenbarungstheologie daher von ihrer
emanzipatorischen Kraft her verstanden. Nur so kann die Offenbarung bei
bleibender Verschiedenheit vom Offenbarungsmedium (der Mensch Jesus
Christus) zu dem zu offenbarenden Inhalt (Gott als Liebe) plausibiliert werden, als
Selbstmitteilung Gottes in der Menschwerdung des Menschen. Gott wird eben nicht
substantiell physisch offenbar, sondern als tragender Grund des menschlichen
Daseins, der immer schon wesentlich im Menschen als angebotene Selbstmitteilung

anwesend ist.

Damit steht und fallt eine Implementierung der Rahnerschen Christologie mit der
Affirmation oder Ablehnung seines Freiheitsbegriff bzw. seiner Bestimmung des
Menschen als Ubernatirliches Existential. Diese  Ausfihrungen zum
Freiheitsbegriff konnten allerdings zeigen, dass Rahners Konzept durchaus einen
wahrhaften Eigenstand und eine echte Freiheit des Menschen gegeniuber Gott
ausweist. So schafft er es nicht nur, die Relation von Medium und Inhalt der
Offenbarung eben nicht in eine Identitat bzw. klassische Inkarnation zu ubersetzen,
sondern in eine Differenzeinheit. Insofern kann in seinem Konzept die echte

menschliche Freiheit Jesu gewahrt werden.>?*

523 Vgl. RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens, 281.

524 Innerchristliche Debatte und Schwierigkeiten tiber die Selbstmitteilung Gottes hat Magnus Lerch
in seiner Arbeit wunderbar in zwei Paradigmen dargestellt. Vgl. LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung
Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015.



204

6. Fazit

Der schiitische Theologe Morteza Motahhari und der katholische Theologe Karl
Rahner waren zwei der bedeutendsten Denker des 20. Jahrhunderts fir die
schiitische und katholische Theologie. Beide haben mit ihren zahlreichen
Publikationen die Schia und katholische Theologie entscheidend gepréagt. Wahrend
Motahhari maRgeblichen Einfluss auf die islamische Revolution im Iran im Jahr
1979 ausiibte, hat Karl Rahner mit seiner Theologie das Il. Vatikanische Konzil
wesentlich beeinflusst. Einer der groten Verdienste Motahharis fur die schiitische
Theologie des 20. Jahrhunderts liegt wohl darin, dass er einen Weg gewiesen hat,
die durch Modernismus und Marxismus entstandene Krise zu Uberwinden. Zu
Beginn des 20. Jahrhunderts hatte diese Krise bis zu dem Punkt gefiihrt, an dem
sich die Schia in einer bloBen Weiterflihrung der traditionell-philosophischen
Theologie zu erschopfen drohte. Motahharis Denken und vor allem die Theologie
seines Lehrers Allameh Tabatabei ermdglichten es, Ansétze des modernen Denkens
und damit verbundene neue Erkenntnisse aufzunehmen, ohne dadurch ihrer eigenen
Tradition und der Kklassischen Lehre der Imamat untreu zu werden. Wéhrend
Motahhari seine anthropologische Theologie starker aus dem Koran und der
islamischen Philosophie heraus entfaltet, entspringt Rahners transzendentale
Theologie einer philosophischen Interpretation der theologischen Anthropologie

sowie der gesamten Wirklichkeit des Menschen.

In den vorherigen Kapiteln wurde die zentrale Frage gestellt, wie sich das Thema
der Theologischen Anthropologie bei Motahhari und Rahner darstellt. Und wie
eben jenes Thema in Christentum und Islam plausibel gemacht werden kdnnen. Es
wurde versucht, das Streitthema ,,Der Mensch als Selbstmitteilung Gottes* mit
Hilfe von zwei neuzeitlichen Theologen aus zwei verschiedenen Religionen sowie
verschiedener theologischer Ansatze im Dialog einsichtig zu machen. Die Arbeit
ist daher Komparativ-Theologisch angelegt, sodass in einem ersten Schritt versucht
wurde, der theologischen Anthropologie, von der eigenen Tradition aus, mit Blick



205

auf die Menschenlehre in Schiitentum und in Katholizismus begrifflich einzuholen.
Erster Hauptteil bezog sich dafur auf die Ansétze der theologischen Anthropologie
Motahharis.

In der gegenwartigen schiitischen Theologie hat sein Ansatz einen fruchtbaren
Beitrag zu diesem Themenkomplex geleistet, weil er eine Denkmdglichkeit liefert,
den Menschen als Inhaber der Fitart und ein existenzial orientiertes Seiendes zu
Gott zu verstehen. Die Fitrat als theologisch-anthropologische Theorie wurde in
dieser Arbeit daher als Ausgangsbasis fir die Reflexion der theologischen
Anthropologie in Schiitentum bzw. Islam vorgestellt. Methodisch wurde zunéchst,
durch seine Biografie, Einblick in die Entstehung seiner These und in die
theologische Anthropologie Motahharis gegeben, indem in aller Kirze die
geschichtliche Entwicklung bis hin zu Begriindung seines Kerngedankens als
theoretischen Ansatz nachgezeichnet wurde (Kapitel 1). Von diesem Hintergrund
wurde darauffolgend ein spezieller Blick auf die Fitrat-These als Hauptkern der
theologischen Anthropologie Motahhari geworfen. Seine Forschungen uber Fitart
dienen dabei als Grundlage fir die theologische Anthropologie und schiitische
Reflexion der Menschenlehre (Kapitel 2). Aus ihnen hat sich die entscheidende
Rolle der Fitrat fir die Heilsmdglichkeit von Nicht-Muslime kristallisiert, sodass
sie fur seine theologische Anthropologie als Ergebnis verstanden wurde (Kapitel
3). Nachdem auf diesem Weg die Herausforderungen muslimischer bzw.
schiitischer Heilsmdglichkeit von Andersglaubigen aufgezeigt wurden, wurden die
islamischen Zugénge Motahharis vorgestellt, die weitere DenkstoRe fiir die
Methode ,,Religion verstehen® und seine kriteriologische Entfaltung geliefert
haben. Daflr wurde zuerst sein Kriterium fir ,,Religion verstehen* vorgestellt, weil
dieses unmittelbar an die Fitrat-These anknupft (Kapitel 4). Sein Kriterium bzw.
seine Kriteriologie basiert auf der Fitrat-Theorie bzw. den existenzialen
Eigenschaften der Menschen, die allerdings innerschiitische Problemfelder
aufreif3t, sodass sie kritisch reflektiert und hinterfragt worden ist (Kapitel 5).

Aufgrund der herauszustellenden Kritikpunkte der Fitrat-These Motahharis wurde
mit Hilfe der Ausfiihrungen Klaus von Stoschs zur Komparative Theologie und

Magnus Lerchs zur Anthropologie Karl Rahner dafuir argumentiert, dass Rahners



206

Entwurf einen konstruktiveren Zugang fur die theologische Fortschreibung der
Anthropologie Motahharis liefern kann. Wie die theologische Anthropologie
Motahharis hat auch Rahner daftr pladiert, den Menschen als ein hingeordnetes
Seiendes zu Gott oder vielmehr ,radikale Selbstmitteilung Gottes® auszuweisen
(Kapitel 2,4). Durch Vermittlung der Ausfiihrungen Rahners wurde die
Selbstmitteilung Gottes als der hdchste Wesensvollzug des Menschen reformuliert
verstanden (Kapitel 5,6). In Anlehnung an Rahner und seine Forschungen tber die
anthropologische Wende in der Theologie hat die Arbeit daher flr eine theologische
Fortschreibung der Anthropologie Motahharis optiert (Kapitel 3). Durch die
kritische Fragestellung zur Fitrat-Theorie Motahharis wurde diese innerschiitische
Debatte in Kapitel 5 vorerst abgeschlossen. An dieser Stelle kénnte Rahner helfen,
die anthropologische Wende auch methodisch zu vollziehen und zusatzlich

transzendentale Argumentationsfiguren in das Denken Motahharis einzubeziehen.

In dieser Arbeit wurden die transzendental-anthropologischen Ergebnisse in
Rahners These im interreligiosen Gesprach mit dem schiitischen Entwurf zur
theologischen Anthropologie diskutiert. Die Arbeit hat sich auf Motahhari und Karl
Rahner gestitzt, deren Ansatze das Streitthema der theologischen Anthropologie
vor allem im Hinblick auf die existenzialen Eigenschaften des Menschen erhellt
hat. Ihre Ansétze wurden nicht als Gegensatz zueinander dargestellt. Vielmehr
haben sich viele Parallelen beim Anthropologiesverstandnis gezeigt. Der Einblick
in Karl Rahners transzendental-anthropologische Wende hat daher geholfen, die
schiitische Debatte des zweiten Teils der Arbeit tiefer zu durchdringen und das
Verstandnis fir den Begriff Fitrat als menschliches Hingeordnetsein zu Gott zu
erweitern. Zudem wurde das interreligiose Gesprach durch die Wahl mit Rahners
transzendental-anthropologische Wende fir die theologische Fortschreibung der

Anthropologie bei Motahhari plausibilisiert.

Die Arbeit argumentiert daher dafir, den Begriff Fitrat durch die Analyse und
Reflexion der innerschiitischen Debatte sowie den Bezug auf das interreligiose
Gespréch mit dem christlichen bzw. katholischen Anthropologiesverstandnis bei
Rahner zu reformulieren, um die Fitrat-Theorie nicht als menschliche Fahigkeiten

bzw. als Neigung des Menschen zu Gott ausweisen zu mussen, sondern als die



207

Bedingung der Moglichkeit der Gotteserfahrungen, in welchem der Mensch
existentiell ergriffen und Gott als der, der in Beziehung mit den Menschen treten
mochte und der als Grund menschlichen Daseins offenbar wurde. Damit wurde
nicht nur die Fitrat-Theorie als islamische Anthropologie transzendental-
theologisch erhellt, sondern auch als Hauptkern der islamischen Anthropologie
interreligios dialogfahig gemacht.

Fur Motahhari haben sich zwei wesentliche Grunde fur die Wahl einer
fitratstheoretisch gefassten theologischen Anthropologie herausgestellt, die mit
dem angezeigten Anforderungsprofil einhergehen. So wurde die theologische
Anthropologie erstens aus dogmatischen Grinden wund zweitens aus

fundamentaltheologischer Perspektive fitratstheoretisch erfasst.

Aus den dogmatischen Lehren kénnen die konkreten und bestimmten Verse vom
Koran als unverzichtbares ,,Grundthema* der islamischen Theologie gelten. Mit
Blick auf die koranischen Verse, so Motahhari, sei aus intertheologischen Grinden
ein Fitratsansatz zwingend erforderlich. Damit wurde auch der erste Teil des

theologisch-anthropologischen Anforderungsprofils abgedeckt.

Ebenfalls hat sich Motahhari der zweiten Herausforderung der theologischen
Anthropologie gestellt, indem er versucht hat, durch die Fitratstheorie auch das
Autonomiedenken der Moderne aufzunehmen und so den Glauben an den Gott bzw.
Religion rational zu verantworten. Fundamentaltheologisch begriindete er daher,
dass sich vor allem ein fitratstheoretischer Ansatz fiir die theologische Debatte
eigne, weil besonders er dem modernen Denken von autonomem Subjekt gerecht

werde.

In der Diskussion um die theologische Anthropologie bzw. die existenziellen
Eigenschaften des Menschen zu Gott konnte die Fitratsthese Morteza Motahhari
aufgrund der dargelegten Problemfelder keine zufriedenstelle Antwort geben. Sein
anthropologischer Entwurf weist dabei nicht nur innerschiitischen Schwierigkeiten
auf, sondern vor allem auch deutliche Kritik gegentiber autonomer Vernunft. Um
auf die ausgehende anthropologisch-theologische Aufgabestellung zurlck zu

kommen, muss also ein Weg gefunden werden, den Menschen als hingeordnetes



208

Seiendes zu Gott zu identifizieren, sodass die Fitratstheorie als islamische
Anthropologie qualifiziert werden kann, ohne dabei die Koranische Lehren uber
den Menschen oder das neuzeitliche Autonomiedenken zu unterminieren sowie
innerschiitische (oder interreligidse) Problemkreise zu er6ffnen. In diesem Kontext
wurde darauf hingewiesen, dass, im ergdnzend zu Motahharis anthropologischem
Entwurf, ein Blick auf Karl Rahners transzendentale Anthropologie helfen kann,
den Aufgaben der theologischen Anthropologie auf einem anderen,
vielversprechenderen Weg nachzukommen. So wurde die These aufgestellt, dass
die fitratstheoretische Anthropologie durch eine transzendental-anthropologische
Fortschreibung Rahners profitieren koénne, da Rahners These zu den
,ubernatiirlichen Existenzialen‘ eher dem Hingeordnetsein des Seienden zu Gott
entspreche, als Motahharis Anthropologie bzw. Fitrat-These. Rahner stellte dabei
die ergédnzende These zu Motahhari auf, dass

»ljleder, wirklich radikal jeder Mensch als das Ereignis einer iibernatiirlichen

Selbstmitteilung Gottes verstanden werden [kann], wenn auch eben nicht in dem

Sinne, daR [sic] notwendigerweise jeder Mensch die Selbstmitteilung Gottes an
den Menschen in Freiheit annimmt. 52

In Anlehnung an Rahners Forschungen wurde Rahners transzendentale
Anthropologie analysiert und fir mdgliche Implementierung in die
fitratstheoretische Anthropologie optiert. In seiner Ausfiilhrung geht Rahner genau
wie Motahhari davon aus, dass der Mensch als ein besonderes Seiendes in der Welt
und damit als ,,das Ereignis einer iibernatiirlichen Selbstmitteilung Gottes
verstanden werden* muss. Auch verdeutlicht Rahner in gleicher Weise das vor
diesem Hintergrund:

,Die Selbstmitteilung Gottes ist nicht nur gegeben als Gabe, sondern auch als die

notwendige Bedingung der Mdoglichkeit derjenigen Annahme dieser Gabe, die
die Gabe wirklich Gott selber sein lassen kann. Soll also der Mensch mit Gott zu

tun haben, ..., dann mul} diese Selbstmitteilung Gottes als vorgegebene
Bedingung der Mdglichkeit ihrer Annahme immer im Menschen gegeben
sein. 526

Rahners Grundiberlegungen zu der theologischen Anthropologie bzw.

Menschenlehre stimmen zunachst mit denen Motahharis Uberein. Interessant wird

SZRAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christentums, Freiburg 1967,
133.
526 Epbd. 134.



209

nun an dieser Stelle, wie Rahner den im obigen Zitat angefiihrten Zusammenfall
vom Selbstmitteilung Gottes im Menschen und die notwendige Bedingung der
Madglichkeit ihrer Annahme tatsachlich expliziert. Denn was Rahner hiermit
verdeutlicht, ist nicht anders als die Relation von Selbstmitteilung Gottes im
Menschen und die notwendige Bedingung der Maoglichkeit ihrer Annahme. Anders
als Motahhari I6st Rahner das Verhaltnis nicht in eine Fitratstheorie auf, sondern in
eine Identitat, die die Selbstmitteilung Gottes und die Bedingung der Mdoglichkeit
ihrer Annahme beider zu wahren vermag.®?’ Damit kann Rahner auch die
Selbstmitteilung Gottes als ontologischen Satz ausweisen.®?® Um aber diesen
Ansatz nachvollziehen zu kdénnen, muss der vorherige, zweite Teil dieser Arbeit,
Rahners transzendental-theologische Anthropologie in Augenschein genommen

werden.

527 Ebd. 128 ,,Seinshafte Selbstmitteilung muB von vorherein als Bedingung der Mdoglichkeit
personaler unmittelbarer Erkenntnis und Liebe zu Gott hin verstanden werden.*

528 Ebd. 132 ,,Der Satz ,Der Mensch ist das Ereignis der absoluten Selbstmitteilung Gottes* meint
keine sachhafte Objektivitat ,am Menschen‘. Ein solcher Satz ist kein kategorialer und ontischer,
sondern ein ontologischer Satz, der das Subjekt als solches und darum in der Tiefe seiner
Subjektivitat — also die Tiefe seiner transzendentalen Erfahrung — ins Wort bringt.



210

7. Literaturverzeichnis

ADAMSON, PETER, History of Philosophy without Any Gaps, Oxford University
Press 2014.

AHMADI, ALI AKBAR, Religion und Zeit, Tehran 2010.

AKBARIYAN, REZA/IMOGHADDAM, GHOLAM ALLI, angeborenen Perzeptionen aus der
Sicht Tabatabai. In: islamisch-philosophische Lehre 13, 2003.

AL-FARABI, ABU NASR MOHAMMAD, Kitab al-Hurtf (Das Buch den Buchstaben),
Dar al-Mashriq 1969.

ALIANI, REZA, analytisch-kritischer Einblick in die Gedanken und die Bewegung
von Ayatollah Motahhari. In: http://rezaalijani.com/categorie/15.

AMIRPOUR, KATAJUN, Der schiitische Islam, Stuttgart 2015.

ARISTOTELES, Analytica posteriora, Ubersetzt und erlautert von Wolfgang Detel,
erstes Halbbad, Berlin 1993.

ASGHAR-ZADEH, DARIUS, Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische
Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer
Theologie, Paderborn 2017.

ASSADI, MORTEZA, Iran, Islam und Moderne, Teheran, 1999.

BAGHERI, KHOSRO, Philosophische Ethik bei Avicenna. In: Forschungen uber
Grundkurs Pédagogie 2011.

BAUER, THOMAS, Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der Antike
und der Orient, Miinchen 2018.

BLONDEL, MAURICE, Die Aktion: Versuch einer Kritik des Lebens und einer
Wissenschaft der Praktik, Freiburg 1965.

BOKWA, IGNACY, Christologie als Anfang und Ende der Anthropologie. Uber das
gegenseitige Verhaltnis zwischen Christologie und Anthropologie bei Karl
Rahner, Frankfurt am Main 1990.

BORUJERDI, MEHRZAD, Iranische und westliche Intellektuelle, Teheran 2017.

BRANDHORST, MARIO, WEBER-GUSKAR, EVA (Hg.), Menschenwirde. Eine
philosophische Debatte tiber Dimensionen ihrer Kontingenz, Suhrkamp 2017.

BULTMANN, RUDOLF, Neues Testament und Mythologie, Nachdruck hrsg. v. E.
Jungel, Minchen 1988.


http://rezaalijani.com/categorie/15

211

DAWKINS, RICHARD, Der Gotteswahn. Aus dem Englischen von Sebastian Vogel,
Berlin 2007.

RAHNER, KARL, Grundkurs des Glaubens. Einfuhrung in den Begriff des
Christentums, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 1976.

DIERKES, HANS, Philosophische Anthropologie. Texte und Materialien fir den
Unterricht, Stuttgart 2010.

DIRSCHERL, ERWIN, Die Bedeutung der Nahe Gottes. ein Gesprach mit Karl Rahner
und Emmanuel Levinas. Wirzburg 1996.

DoAEl, MaHMOUD, Motahhari: Martyrer auf dem Wege des Wissens,
Sonderausgabe des 12. Internationalen Buch-Messe Teheran, 5. Ausgabe.
1982.

ECKHOLT, MARGIT, Art. Gnade/Gnadentheologie. In: Neues Lexikon der
katholischen Dogmatik 2012.

EIRICH, MARGARETO, Aggiornamento: ,,im Heute stehen“. In: https://www.uni-
trier.de

ESSEN, GEORG, Die Freiheit Jesu. der neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im
Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie, Regensburg 2001.

FEINER, J. /TRUTSCH, J. / BOCKLE, F. (Hg.), Fragen der Theologie heute, 3. Aufl.,
Einsiedeln 1960.

FISCHER, KLAUS, der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners mit
einem Brief von Karl Rahner, Freiburg 1974.

FOREL, THOMAS, Gott-Begriff und Geheimnis. Hansjiirgens Verweyens
Fundamentaltheologie und die ihr inh&rente Kritik an der Philosophie und
Theologie Karl Rahners, Wien 2014.

FRANZ, ALBERT/BAUM, WOLFGANG/KREUTZER, KARSTEN (HG.), Lexikon
philosophischer Grundbegriffe der Theologie, Freiburg 2007.

FRINGS, MANFRED S. (Hg.), Max Scheler Spéate Schriften, Bern-Miinchen 1976.

GHAFURI NEDHAD, MOHAMMAD, Geschichtliche Entwicklung der Fitrat-Theorie in
islamische Philosophie und Mystik. In: Aine-ie Maarefat 23, Herbst 2010.

GHARAMALEKI, AHAD FARAMARZ, Motahhari & Modern Islamic Theology, Tehran
2005.

GIBELLINI, RosINO, Handbuch der Theologie im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995.



212

HAJATPOUR, REZA, Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum
Diskurs Uber Herrschafts-und Staatsdenken im 20.Jahrhundert, Wiesbaden
2002.

DERs., Vom Gottesentwurf zum Selbstentwurf. Die Idee der Perfektibilitat in der
islamischen Existenzphilosophie, Freiburg, Minchen 2013.

HALM, HEINZ, Die Schiiten, 2., Uberarbeitete und aktualisierte Auflage, 2015.

HEIDEGGER, MARTIN, Sein und Zeit, Tibingen 1963.

HENGSTERMANN, CHRISTIAN, Thomas Hobbs, John Locke und David Hume — Die
britische Aufklarung. In: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD (Hg.), Kleine
Philosophiegeschichte. Eine Einfihrung fur das Theologiestudium,
Paderborn u.a. 2017.

HENRICH, PETER, Maurice Blondel (1861-1949) und die ,Philosophie der Aktion‘.
In: GORETH SJEMERICH, NEIDL/WALTER M., PFLIGERSDORFFER/GEORG
(Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. Und 20.
Jahrhundert. Neue Ansétze im 19.Jahrhundert, Graz i.Br.-Wien-Kdéln 1987.

HERzGSELL, JOHANNES, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen
Transzendenzbegriff von Karl Rahner, Innsbruck 2000.

HILBERATH, BERND-JOCHEN, Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995.

HORTON, MAX, das Philosophische System von Schirazi (1640), Stralburg 1913.

IBN ARABI, MuHYI AD-DIN, al-Futihat al-Makkiya (Die mekkanischen
Offenbarungen) Bd. 2, Beirut 1983.

IBN SINA, ABU ALI AL-HUSAIN, Kitab al-isarat wa't-tanbihat (das Buch der
Ratschlage und Erinnerungen), Qom 1996.

JAFARIYAN, RASOUL, Analyse der Auseinandersetzungen zwischen Motahhari und
Shariati (Arzyabiye Monasebate Fekriye Motahhari wa Shariati), Tehran
1988.

JAwADI, MoHSEN, Die Ewigkeit der Moral und die Theorie der Konstrukten
Wahrnehmungen. In: Maaref-Zeitschrift 15, 2002.

JAWADI, MOHSEN, Glaube und Rationalitét. In: Essays an New Theology 573, Qom
Universitat 2001.



213

JUNG, CARL GUSTAV, lber psychische Energetik und das Wesen der Traume. Uber
die Energetik der Seele Allgemeines zur Komplextheorie Vom Wesen der
Tréume Instinkt und Unbewusstes, Zwitserland 1971.

KRAUS, GEORG, Art. Disposition fiir die Gnade. In: Neues Lexikon der katholischen
Dogmatik 2012.

KUNG, HANS/ MOLTMANN, JURGEN (Hg.), Okumenische Forschung.
Soteriologische Abteilung 1I. Bd. 5: FISCHER, KLAUS, Der Mensch als
Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners, Freiburg i.Br.-Basel-Wien
1974.

LANGENFELD, AARON, Existenzphilosophie: Albert Camus, Jean-Paul Sartre,
Simone de Beauvoir, Gabriel Marcel und Simone Weil. In: MARTIN
BREUL/AARON

LEHMANN, KARL, Karl Rahner. In: VORGRIMLER, HERBERT / VANDER GUCHT,
ROBERT (Hg), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende
Theologen, Freiburg i.Br.—Basel-Wien 1970.

LERCH, MAGNuUS, Selbstmitteilung  Gottes.  Herausforderungen  einer
freiheitstheoretischen Offenbarungstheologie, Regensburg 2015.

LOHNER, ALEXANDER, Existenz. In: KOLMER, PETRA /WILDFEUER, ARMIN G. (Neu
Hg.), Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Freiburg im Breisgau
2011.

LOSINGER, ANTON, Eine vergessene Grunddimension: Das Geheimnis in der
Theologie Karl Rahners. https://bistum-augsburg.de » content » download »
file.

DERSs, Orientierungspunkt Mensch. Der anthropologische Ansatz in der Theologie
Karl Rahners, Sankt Ottilien 32015.

LoTz, JOHANNES B, Joseph Maréchal. In: EMERICH, CORETH/WALTER, M.
NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG(Hg.), Christliche Philosophie im
katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Wien-Ko6ln 1988.

LuUTZ-BACHMANN, MATTHIAS, Die Theologie bedarf der Philosophie: Uber einen
Grundsatz der Theologie Karl Rahners. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-
BACHMANN, MATTHIAS(Hg.), Theologie aus Erfahrung der Gnade.

Annéherungen an Karl Rahner, Berlin 1994,



214

MALEKIYAN, MOSTAFA, Darsgoftarhaye darbareye Fitrat (\Vorlesungen iber Fitrat),
Qom Februar 1992.

MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS(Hg.), Theologie aus Erfahrung
der Gnade: Annédherungen an Karl Rahner, Schriften der Di6zesanakademie
Berlin; Bd. 10, 1994.

MARQUARDT, MANFRED/VOIGT, CHRISTOF, Worterbuch Latein fur Philosophie und
Theologie, WBG 2009.

MENKE, KARL-HEINZ, Art. Existential, Ubernatirliches E. In: Lexikon fir
Theologie und Kirche Bd.3 1995.

MOHAMMAD, LEGENHAUSEN, Islam and Religious Pluralism, 2 Auflage, Qom 2005.

MoHAMMADI, MAJID, zeitgendssische Religionswissenschaft, Teheran Qatreh, 1.
Auflage 1995.

MosAvI, SEYYED SADEQ, Vergleich zwischen Fitrat aus der Sicht Motahhari und
menschliche Fahigkeiten aus der Sicht Israil scheffle. Tehran, Univ. Diss.
2001.

MOTAHHARI, MORTEZA, Bist Goftar (20 Vortrage), Tehran 2008.

DERs., Moghadamei bar jahanbinie Eslami. Ensan wa Iman (Einfuhrung in die
islamische Weltsicht. Bd.1 Mensch und Glaube). In: Sdmtliche Werke. Bd. 2,
Tehran 1994,

DERs. Elale Gerayesh be Maddigari (Grund fur die Neigung zum Materialismus).
In: Sdmtliche Werke. Bd.1, Tehran 1993.

DEeRs. Emdadhaye Gheybi dar zendegie Bashar (unsichtbare Hilfe im menschlichen
Leben). In: Sdmtliche Werke. Bd.3, Tehran 1994.

DEeRS. Masaleye Shenakht (liber Erkenntnis Theorie). In: Samtliche Werke. Bd.13,
Tehran 1999.

DERs., Falsafeye Akhlag (Moral Philosophie), 2., neubearb. Auf. In: Samtliche
Werke. Bd.22, Tehran 2007.

DEeRs. Osule falsafe wa rawese realism (Prinzipien der Philosophie und Methode
des Realismus) Bd. 1-5. In: Sdmtliche Werke. Bd. 2 Tehran 1995.

DERs., Majmoeye Maghalat (Artikelsammlung), Teheran Jahanara, Tehran 1980.

DERs., Masaleye Hejab (Die Frage des Hijab). In: Samtliche Werke. Bd. 19 Tehran
2000.



215

DERS., Seyri da Sireye Nahjol Balaghe (Ein Einblick in die Nahdsch al-Balagha).
In: Sdmtliche Werke. Bd. 16, Tehran 2000.

DERs., Fitrat, In: Sdmtliche Werke. Bd. 3, Tehran 1995.

DERS., Jamee wa Tarikh (Gesellschaft und Geschichte). In: Sdmtliche Werke. Bd.
2, Tehran 1995.

DEeRS., Naghdi bar Marksism (Kritik an dem Marxismus), 2., neubearb. Aufl. In:
Samtliche Werke. Bd. 13, Tehran 1999.

DERS., Ensan wa Sarnewesht (Mensch und Schicksal). In: Samtliche Werke. Bd. 1,
Tehran 1994,

DERs., Yaddashtha (Notizen), Bd. 3, Tehran 2010.

DERS., Maghalate Falsafi (philosophische Aufsatze). In: Sdmtliche Werke. Bd. 13,
Tehran 1999.

DERS., Jazebe va Dafee Ali (Affinitat und Abstollung Alis). In: S&mtliche Werke.
Bd. 16, Tehran 1999.

DEeRS., Hamaseye Hoseini (Aufstand Imam Hosein). In: Sdmtliche Werke. Bd. 17,
Tehran 1999.

DERs., Sire Aemmeye Athar (Einblick im Weg der reinen Imame), Tehran 2007.

DERs., Islam va niyazhaye Zaman (Islam und Erfordernisse Zeit). In: Samtliche
Werke. Bd. 21, Tehran 2005.

DEeRs., Ehyaye Tafakore Islami (Wiederbelebung des religiésen Gedankens) In:
Samtliche Werke. Bd. 25, Tehran 2007.

DERs., Adle Elahi (Géttliche Gerechtigkeit). In: Samtliche Werke. Bd. 1, Tehran
1994.

DEeRs., Emamat wa Rahbari, (Imamat und Fihrung). In: Sdmtliche Werke. Bd. 4,
Tehran 1995.

DERs., Dah Goftar (Zehn Vortrégr). In: Sdmtliche Werke. Bd. 23, Tehran 1996.

Muck, OTTO, die deutschsprachige Marechal-Schule — Transzendentalphilosophie
als Metaphysik: J. B. Lotz, K. Rahner, W. Brugger, E. Coreth u. a. In:
EMERICH, CORETH/WALTER, M. NEIDL/PFLIGERSDORFFER, GEORG(HQ.),
Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts, Wien-KdélIn 1988.



216

DeRrs., Thomas — Kant — Marechal: Karl Rahners transzendentale Methode. In:
SCHONDORF, HARALD(HQ.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl
Rahners. Freiburg 2005.

Ders., Die transzendentale Methode in der scholastischen Philosophie der
Gegenwart, Innsbruck 1964.

MUHLEN, HERIBERT, Gnadenlehre. In: VORGRIMLER, HERBERT (Hg.), Bilanz
der Theologie im 20. Jahrhundert: Perspektiven, Stromungen, Motive in der
christlichen und nichtchristlichen Welt Bd. 3, Freiburg 1970.

MULLA SADRA, SADR AD-DIN MOHAMMAD SHIRAZI, Hikmat Al Muta'alyah fi Al-
asfar al-'agliyya al-arba'a (Die transzendente Theosophie in den vier Reisen
des Intellekts) Bd. 1, Qom 1997.

NARAGHI, ARAsH, Uberlegungen Uber die Meinungsunterschiede Tabatabais und
Motahharis bezuglich der Verbindung wahrer und konventioneller Gesetze.
In: http://arashnaraghi.org.

DEeRs., Motahhari wa Nazarie Fitrat (Motahhari und die Fitra-Theorie), Kiyan
Zeitschrift Ausgabe 12, 1993.

NASR, SEYYED HOsSEIN, Sadr al-Din Shirazi and His Transcendent Theosophy:
Background, Life and Works, Teheran 1978.

PRECHT, RICHARD DAVID, Wer bin ich — und wenn ja wie viele? Munchen 2007.

PROPPER, THOMAS, Erlésungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur
Soteriologie, 2., wesentl. erw. Aufl. Miinchen 1988.

DERs., Theologische Anthropologie Il, Freiburg 2011.

RAFFELT, ALBERT/VERWEYEN, HANSJURGEN, Karl Rahner, Miinchen 1997.

RAHNER, KARL, Anonyme Christentum und Missionsauftrag der Kirche. In:
Schriften zu Theologie IX, Zlrich-KéIn 1970.

DERS., Die Zeichen der Zeit. In: Schriften zu Theologie IX, Zirich-Kéln 1970.

DERS., Geist in Welt. In: Samtliche Werke, Band 2, Freiburg-Dusseldorf 1995.

DERS., Glaube in winterlicher Zeit, Dlsseldorf 1986.

DEeRs., Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gesprach mit und Uber Karl
Rahner. Aus AnlaR seines 70. Geburtstags. In: Herder-Korrespondenz 28
1974,

DEeRs., Gotteserfahrung heute. In: Schriften zu Theologie 1X, Zurich-Kodln 1970.


http://arashnaraghi.org/

217

DERS., Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. 2. Aufl.,
neubearb. von JOHANNES B. METZ, Minchen 1963. In: Sdmtliche Werke 4,
1997.

DERS., Philosophie und Theologie. In: Schriften zur Theologie VI, Zirich Kdln
1965.

DERS., Theologie der Freiheit. In: Schriften zur Theologie VI, einsiedeln 1965.

DERS., Theologie und Anthropologie. In: Schriften zu Theologie VIII, Zirich-Koln
1967.

DERS., Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt. In:
Sendung und Gnade: Beitrdge zur Pastoraltheologie, 3., durchges. Aufl.
Innsbruck 1961.

DERs., theologische Dimension der Frage nach dem Menschen. In: Schriften XII
1975.

Ders., Theologische Reflexionen Uber die Sakularisierung und Uber den
Atheismus, In: Schriften zu Theologie 1X, Zirich-Kéln 1970.

DEeRS., Transzendentale Methode; zu einem philosophischen Denkstil in der
Theologie. In: der Vorrede zur englischen Ausgabe von Otto Muck,
Trancendental Methode, New York 1968.

DEeRs., Uber das Verhaltnis von Natur und Gnade. In: Schriften zu Theologie I,
Zwitserland 1964.

Ders., Uber die Einheit von Nichsten und Gottes Liebe. In: Schriften zur
Theologie, Bd. VI, Benzinger, Kéln Ziirich 1970.

DERs., Uber kiinftige Wege der Theologie. In: Schriften zu Theologie X, Zirich-
Kéln 1972.

DEeRs., Uberlegung zur Methode der Theologie. In: Schriften zu Theologie IX,
Zurich-Kéln 1970.

DEeRs., Zur Geschichtlichkeit der Theologie. In: Schriften zur Theologie VIII,
Zurich-Koln 1967.

DERs., zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade. In: Schriften
zu Theologie I, Switzerland 1964.



218

DERs., Zur Theologie des Symbols. In: Leiblichkeit der Gnade. Schriften zur
Sakramentenlehre. Samtliche Werke 18, Freiburg i.Br.-Basel-Wien 2003.

RAzAvI RAD, MoHAMMAD, Molla Sadras Philosophie interkulturell gelesen,
Traugott 2007.

REINISCH, LEONHARD (Hrsg.), Theologie heute, Miinchen: Beck 1959.

RENTSCH, THOMAS, Philosophie des 20. Jahrhundert von Husserl bis Derrida,
Miinchen 2014,

RULANDS, PAUL, Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade: Das bernatirliche
Existential und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000.

SCHONDORF, HARALD, Die Bedeutung der Philosophie bei Karl Rahner. In:
HARALD SCHONDORF (Hg.), Die philosophischen Quellen der Theologie Karl
Rahners, Freiburg im Breisgau 2005.

SCHONECKER, DIETER; WooD, ALLEN W., Kants Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten. ein einfihrender Kommentar. 4., atualisierte Auflage., Paderborn
2011.

SCHROFNER, ERICH, Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner und Leonardo Boff;
Zwei Wege gegenwartiger Gnadentheologie. https://www.geist-und-leben.de
» 2617-53-1980-4-266-280-schrofner-0.

SCHWERDTFEGER. NIKOLAS, Gnade und Welt. Zum Grundgeflige von Karl Rahners
Theorie der ,,anonymen Christen*, Freiburg 1982.

SHAFII DARABI, SEYYED HOSEIN, Denkmal des Martyrer Morteza Motahhari, Qom
1981.

SIEBENROCK, ROMAN, Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer
zeitgemalen Gnadentheologie. In: MARIANO, DELGADO/LUTZ-BACHMANN,
MATTHIAS(Hg.), Theologie aus Erfahrung der Gnade: Annéherungen an Karl
Rahner, Schriften der Didzesanakademie Berlin; Bd. 10, 1994.

SOLEIMANI,  ABDOL  RAHIM,  Widerspriichlichkeit ~ Wahrheitsanspriiche
Weltreligionen (Taaroze daavi Adyan), Qom 2014.

SOROUSH, ABDOL-KARIM, Straight Paths, An Essay on religious Pluralism (auf
Persisch, Serathaye Mostaghim), Tehran 2000.

DERs., Ewigkeit und Moral in Gedenkschrift flir Morteza Motahhari, Tehran 1981.



219

SozANCHI, HOSEIN, Roykarde Motahhari be sonat va tajaddod (Motahhari Ansatz
zur Verhéltnis Tradition und Modernitat), Tehran 1999.

TABATABAI, SEYYED MOHAMMAD HOSEIN, Die Prinzipien der Philosophie des
Realismus. mit einer Einfihrung von Sayyid Hadi Khosrowschahi, Qom
2011.

VAN DerR HeupeN, BERT, Karl Rahner: Darstellung und Kritik seiner
Grundpositionen, Einsiedeln 1973.

VERWEYEN, HANSJURGEN. "Wie wird ein Existential Gbernatlrlich? Zu einem
Grundproblem der Anthropologie K. Rahners." Trierer Theologische
Zeitschrift Trier 95.2 1986.

VON StoscH, KLAus, Einflihrung in die Systematische Theologie, 3., neubearb.
Aufl., Paderborn 2014.

DERs., Freiheit als Theologische Basiskategorie? In: MthZ 58 2007.

DEeRS., Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur
Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001.

DERs., Kant als Herausforderung moderner Theologie. Leitfach zur Vorlesung im
WS 2019 (unverdéffentlicht), Paderborn 2019.

DERs., Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (Beitrage
zur Komparative Theologie 6), Paderborn u.a. 2012.

DERs., Offenbarung, Paderborn 2010.

DERs., Transzendentaler Kritizismus und der Wahrheitsfrage. In: https://kw.uni-
paderborn.de

VORGRIMLER, HERBERT, Karl Rahner verstehen. Eine Einfuhrung, Munchen 2002.

DERs., Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken, Darmstadt 2004.

DERS., Neues Theologisches Warterbuch, Freiburg 2008.

WEGER, KARL-HEINZ (Hg.), Religionskritik, Graz-Wien-Kéln 1991.

DERs., Karl Rahner. Einflihrung in sein theologisches Denken, Freiburg 1978.

WEISCHEDEL, WILHELM (Hg), Immanuel Kant Werke in sechs Bande. Bd. 3:
Schriften zur Metaphysik und Logik, Darmstadt 1975.

WERBICK, JURGEN, Zur Freiheit hat uns Christus befreit. In: WERBICK, JURGEN
(Hg.), Freiheit Gottes und der Menschen, Regensburg 2006.


https://kw.uni-paderborn.de/
https://kw.uni-paderborn.de/

220

WILHELM HORN, FRIEDRICH/ NUSSEL, FRIEDRICKE, Taschenlexikon Religion und
Theologie, Band 2: G-N, Gottingen 2008.

YOseFI, HAMID RezA, Einfuhrung in die islamische Philosophie. Eine Geschichte
des Denkens von den Anfangen bis zu Gegenwart. 2., Uberarbeitete Auflage.,
Paderborn 2016.

ZIBAKALAM, SADEQ, Einflihrung in der islamischen Revolution. 2., neubearb. Aufl.,
Tehran 1989.



221

Erklarung

Ich versichere, dass ich die Dissertation selbstandig verfasst habe. Alle benutzten
Hilfsmittel sind vollstandig angegeben. Er wurde kein Vermittler gegen Entgeld
zum Aufzeigen von Promotionsmoglichkeiten in Anspruch genommen. Die
Dissertation wurde nicht in dieser oder &hnlicher Form an anderer Stelle im Rahmen
eines Promotions- oder Priifungsverfahrens vorgelegt. Friihere Promotionsversuche

haben nicht stattgefunden.

Mit der Speicherung und Nutzung der elektronischen Version des Priifungs-

exemplars fir Prifzwecke erkldre ich mich einverstanden.

Paderborn, 27.09.2019

Mojtaba Beidaghy




