
 

 

UNIVERSITÄT PADERBORN 
FAKULTÄT FÜR KULTURWISSENSCHAFTEN 

 
 

«Ich wollt, daß ich daheime wär» 
 

Der Totentanz op. 12, 2 
als liturgische Musik 

und 
Zeugnis 

der Befindlichkeit 
Hugo Distlers 

 
 

Dissertation zur Erlangung 
des akademischen Grades 

Doktor der Philosophie (Dr. phil.) 
im Fach Evangelische Theologie 

an der Universität Paderborn 

2021 

 
Mathias Kissel 

 
unter der Betreuung 

von 
Prof. Dr. Harald Schroeter-Wittke 

 



 

  2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Für S. 

1988 – 2020  



 

  3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Die Lübecker Marienkirche, Palmsonntag 1942. An diesem Tag fiel der Lübecker Totentanz einem Bombenangriff der Alliierten 
zum Opfer. (Abdruck mit freundlicher Genehmigung der akg-images, Berlin) 

  



 

  4 

INHALT 
 
1. EINFÜHRUNG          11 

1.1 Ausgangspunkt: 
Der Totentanz op. 12, 2 Hugo Distlers  
als Prototyp liturgischer Leidensmitteilung    11 
1.2 Propositionale Liturgik       12 
1.3 Kirchenmusik und Propositionalität     13 
1.4 Desiderat         16 
1.5 Ein Raum der Verletzlichkeit      17 
1.5.1 Imagination:  
Die Verhältnisbestimmung von Verletzlichkeit, Leiden und Tod  19 
1.5.2 Theologische Bestimmung von Verletzlichkeit    20 
1.5.3 Weiterer Horizont der Frage: Liturgie in der Postmoderne  21 

 
2. METHODE UND BEARBEITUNG DER FRAGESTELLUNG    23 

2.1 Tradition         23 
2.2 Leiden und Leben        23 
2.3 Leiden und Liturgie       24 
2.4 Leiden und Biographie       25 
2.5 Schlussfolgerungen        25 

 
3. FORSCHUNGSSTAND UND QUELLENLAGE      26 

3.1 Biographik zu Hugo Distler      27 
3.2 Hugo Distler als Kirchenmusiker     28 
3.3 Innere Emigration und Verletzlichkeit     29 
3.4 Rezeption Hugo Distlers       31 
3.5 Stilisierung und Objektivität      31 
3.6 Das Dritte Reich          
als Kulminationspunkt der Biographie Hugo Distlers  33 
3.7 Spezialfragen zum Werk Hugo Distlers    36 

3.7.1 Untersuchungen zum Totentanz op. 12, 2    37 
3.7.2 Untersuchungen zum Tonsatz Hugo Distlers   39 
3.7.3 Untersuchungen zur Kompositionsästhetik Hugo Distlers 41 

3.8 Untersuchungen zum Totentanz  
als kunsthistorischer Gattung      43 

3.8.1 Geschichte der Totentanzdarstellungen    43 
3.8.2 Spezifika des Lübecker Totentanzes     44 



 

  5 

3.9 Überlegungen zum Themenfeld Totentanz und Musik  45 
3.10 Desiderate und offene Fragen      45 

a) Theologie         45 
b) Kirchenmusik        45 
c) Liturgiewissenschaft       45 

 
4. DAS MOTIV DES TOTENTANZES: EIN WERK DER BILDENDEN KUNST  
UND SEINE TRANSFORMATION IN EIN WERK DER «KLINGENDEN KUNST»  
AUF DEM WEGE ÜBER DAS MEDIUM DES TEXTES      47 

4.1 Relevantes zur Geschichte des Totentanzes  
und der Besonderheiten der Lübecker Darstellung    47 

4.1.1 Einsichten zur Gattungsgeschichte      47 
4.1.2 Lübecker Spezifika       50 
4.1.3 Lebendige Tradition       52 

 
5. DAS MOTIV DES LEIDENS IM LEBEN HUGO DISTLERS    56 

5.1 Wichtige Bedeutungsfelder in der Biographie Hugo Distlers 
5.1.1 Hugo Distlers Charakterbild       
in der Lebensbeschreibung Ursula Herrmanns    56 
5.1.2 Einleitung        56 
5.1.3 Erstes Bedeutungsfeld      57 

5.1.3.1 Einsamkeit       57 
5.1.3.2 Enttäuschung       60 
5.1.3.3 Beziehungslosigkeit      61 
5.1.3.4 Ambivalentes Verhalten     63 

5.1.4 Zweites Bedeutungsfeld      64 
5.1.4.1 Einleitung       64 
5.1.4.2 Sensibilität,  
vielleicht Hochsensibilität, und Leidenschaft   64 
5.1.4.3 Ausgebranntsein      66 
5.1.4.4 Ruhe und Unruhe      67 
5.1.4.5 Angst        68 

5.1.5 Drittes Bedeutungsfeld      69 
5.1.5.1 Tod in der Familie      69 

5.1.6  Zusammenfassung       70 
5.1.6.1 Verbindungslinien:   
 Einsamkeit – Hochsensibilität – Angst – Tod   70 
 5.1.6.2 Sich schließende Kreise     73 

 
 
 



 

  6 

5.2 Hugo Distlers Charakterbild  
in der Lebensbeschreibung Barbara Distler-Harths   75 

5.2.1 Erstes Bedeutungsfeld      75 
5.2.1.1 Einsamkeit, Besonderssein und Ernsthaftigkeit  76 
5.2.1.2 Enttäuschung       78 
5.2.1.3 Armut        79 

5.2.2 Zweites Bedeutungsfeld      80 
5.2.2.1 Das Motiv der Unruhe als Rahmen und Mitte  80 
5.2.2.2 Angst        85 

5.2.3 Drittes Bedeutungsfeld      87 
5.2 4 Viertes Bedeutungsfeld      88 
5.2.5 Eskalation statt sich schließender Kreise    92 

5.2.5.1 Die Geschichtlichkeit der letzten Ereignisse  92 
5.2.5.2 Die Bewertung unterschiedl. Darstellungsweisen  97 

5.3 Exkurs: Diagnostische Paradigmata     98 
5.3.1 Innere Emigration       98 
5.3.2 Verletzlichkeit        102 

5.3.2.1 Verletzlichkeit als Metamorphose    103 
5.3.2.2 Die Paradoxie der Verletzlichkeit    104 
5.3.2.3 Verletzung als Fragment     105 
5.3.2.4 Verletzlichkeit und Leiblichkeit    108 
5.3.2.5 Leiblichkeit und Symbolik     109 
5.3.2.6 Vulnerabilität und Chaos     110 

 
6. DAS MOTIV DES LEIDENS IN DER LITURGIE                112 

6.1 Die Motive des Leidens und der Klage in der Liturgie            112 
6.1.1 Ausgangspunkt       113 
6.1.2 Anthropologische Grundfrage     114 
6.1.3 Dogmatische Grundfrage      115 
6.1.4 Leiden         115 
6.1.5 Liturgie         116 
6.1.6 Eucharistie        117 
6.1.7 Klage         118 
6.1.8 Sinn, Narrativ und Identität      119 
6.1.9 Ritus         119 
6.1.10 Rolle und Kontrolle       120 
6.1.11 Leib         121 
6.1.12 Hugo Distlers Totentanzmotette     121 

 
 
 



 

  7 

7. DER TOTENTANZ OP. 12, 2 ALS LITURGISCHES KUNSTWERK  
UND ALS AUSDRUCK MENSCHLICHER BEFINDLICHKEIT               124 

7.1 Das Werk                 124 
I. Nachwort Johannes Klöckings 
II. Nachwort Hugo Distlers 

7.2 Die Theologie der Textkomposition             129 
I. EXORDIUM – Erster Spruch – II. KAISERDIALOG – Der Tod I – Zweiter Spruch 
– Der Kaiser – Der Tod II – III. BISCHOFSDIALOG – Dritter Spruch – Exkurs: Auf 
geradestem Wege – Der Bischof – Der Tod III – IV. EDELMANNDIALOG – Vier-
ter Spruch – Der Edelmann – Der Tod IV – V. ARZTDIALOG – Fünfter Spruch – 
Der Arzt – Der Tod V – VI. KAUFMANNSDIALOG – Sechster Spruch – Der Kauf-
mann – Der Tod VI – VII. LANDSKNECHTSDIALOG – Siebter Spruch – Exkurs: 
Ein Brief im Spiegel des Totentanzes – Der Landsknecht – Der Tod VII – VIII. 
SCHIFFMANNSDIALOG – Achter Spruch – Der Schiffer – Der Tod VIII – IX. 
KLAUSNERDIALOG – Neunter Spruch – Der Klausner – Der Tod IX – X. ACKER-
BAUERDIALOG – Zehnter Spruch – Der Bauer – Der Tod X – XI. JUNGFRAUEN-
DIALOG –Elfter Spruch – Die Jungfrau – Der Tod XI – XII. GREISENDIALOG –
Zwölfter Spruch – Der Greis – Der Tod XII – XIII. KINDLEINDIALOG –Dreizehn-
ter Spruch – Das Kind – Der Tod XIII – XIV. CONCLUSIO –Vierzehnter Spruch 

7.3 Die Musik des Totentanzes op. 12, 2             174 
7.3.1 Hugo Distler als Musicus poeticus –  
Hugo Distler als Vermittler des sogenannten Alten   174 
7.3.2 Die musikalische Exegese der Textkomposition   177 
7.3.3 Die Einzelsätze        178 

I. DER ERSTE SPRUCH – a) Form – b) Harmonik – c) Melodik – d) Wort-Ton-
Verhältnis – II. DER ZWEITE SPRUCH – a) Form – b) Harmonik – c) Melodik, 
Rhythmik und Wort-Ton-Verhältnis – III. DER DRITTE SPRUCH – a) Form, Me-
lodik, Rhythmik und Wort-Ton-Verhältnis – IV. DER VIERTE SPRUCH – a) 
Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis – V. DER FÜNFTE 

SPRUCH – a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis – VI. DER 

SECHSTE SPRUCH – a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis – 

VII. DER SIEBTE SPRUCH – a) Form und Harmonik – VIII. DER ACHTE 

SPRUCH – a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis – IX. DER 

NEUNTE SPRUCH – a) Form und Harmonik – b) Melodik und Wort-Ton-Ver-
hältnis – X. DER ZEHNTE SPRUCH – a) Form und Harmonik – b) Satz und Me-
lodik – c) Wort-Ton-Verhältnis – XI. DER ELFTE SPRUCH – a) Form – b) Melo-
dik, Harmonik und Wort-Ton-Verhältnis – XII. DER ZWÖLFTE SPRUCH – a) 
Form – b) Melodik, Wort-Ton-Verhältnis – XIII. DER DREIZEHNTE SPRUCH 
– a) Form – b) Wort-Ton-Verhältnis – XIV. DER VIERZEHNTE SPRUCH – a) 
Form und Harmonik – b) Wort-Ton-Verhältnis 
 

 
 
 
 
 



 

  8 

8. WIE DIE FÄDEN ZUSAMMENLAUFEN                 211 

8.1 Liturgie                  212 
8.1.1 Objektivität        212 
8.1.2 Leiden als ein Element der Liturgie –  
oder Leiden als ein wesentliches Element der Liturgie?   213 
8.1.3 Durchführung der Leidensthematik:  
Der Tod als «Blickfang» allen Leidens     214 

8.1.3.1 Text        214 
8.1.3.2 Musik        215 

8.2 Ein Brief Dietrich Bonhoeffers als hermeneutische Linse     216 
8.2.1 Ruhe und Frieden – und Licht     216 
8.2.2 Arbeit         218 

8.3 Hermeneutik des Paradoxons               219 
8.3.1 Wahrheit jenseits von Sprache     219 
8.3.2 «Aufgerissenes» Weltbild der Postmoderne   220 

8.3.2.1 Scheitern als Möglichkeit     220 
8.3.2.2 «Eckhartsche Unbestimmtheitsrelation»   221 
8.3.2.3 Bereitetsein als Bereitschaft,  
im «Augenblick Gottes» zu leben     222 
8.3.2.4 «Postmodernes» memento mori    223 

 
9. LITERATUR                     227 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

  9 

DANK 
 
 
Ich danke Herrn Prof. Dr. Reinhold Bernhardt, der mich unablässig ermutigte, dieses 
Promotionsprojekt in Angriff zu nehmen und der mir in universitären und kirchlichen 
Belangen jede nur denkbare Unterstützung hat zukommen lassen. Seine Weise, Wis-
senschaft mit menschlicher Wärme zu verbinden, hat bei mir einen tiefen Eindruck 
hinterlassen. 
 
Ich danke Herrn Prof. Dr. Harald Schroeter-Wittke für das mir entgegengebrachte 
fachliche und menschliche Vertrauen und für die Offenheit, zu ahnen, wieviel Persön-
liches in dieser wissenschaftlichen Arbeit liegt. 
 
Ich danke Herrn Arndt Schnoor vom Hugo-Distler-Archiv in Lübeck für seine uner-
müdliche Hilfsbereitschaft, mir Quellen zu Leben und Werk Hugo Distlers zugänglich 
zu machen. 
 
And I thank Rev. Hilary Jones, who used to be the chaplain of the Anglican Church in Basel 
from 2015 to 2020. Without her I would not be the person I am. 
 
 
M. K., am Todestag Hugo Distlers 2021 
 
 
  



 

  10 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Schluszstück 
 

Der Tod ist groß. 
Wir sind die Seinen 
lachenden Munds. 

Wenn wir uns mitten im Leben meinen, 
wagt er zu weinen 

mitten in uns. 
 

(Rainer Maria Rilke 1875 – 1926, 
Das Buch der Bilder II/2, 1900) 

  



 

  11 

1. EINFÜHRUNG 

 
1.1 Ausgangspunkt: Der Totentanz op. 12, 2 Hugo Distlers als 
Prototyp liturgischer Leidensmitteilung 
 
Die vorliegende Untersuchung beschäftigt sich mit dem Totentanz op. 12, 2, einer Kom-
position für vierstimmigen Chor und solistische Sprechstimmen von Hugo Distler, aus 
einer Perspektive, in der verschiedene Fragen sich schneiden. Im Zentrum steht eine 
liturgiewissenschaftliche Frage, diese hat sowohl eine systematische als auch eine his-
torische Facette; die Kulisse der Fragestellung indes ist eine historische, in der wiede-
rum Kirchen- wie Musikgeschichte miteinander verschmelzen; dabei werden jedoch 
nicht die kirchengeschichtlichen Aspekte aus der Perspektive der Musikgeschichte, 
sondern die musikgeschichtlichen Aspekte unter theologischen Gesichtspunkten ge-
deutet.   
 
Der Totentanz op. 12, 2 versteht sich, anders als die ähnlich betitelten kammermusika-
lischen bzw. oratorischen Werke Cesar Bresgens1,2 und Walter Krafts,3 als im strengen 
Sinne4 Kirchenmusik – vor dem Horizont des Verständnisses Hugo Distlers von Kir-
chenmusik als «Evangelium»5 –, näherhin als liturgische Musik,6 ist aber einmalig in 
seiner formalen Gestalt und daher einmalig – zumindest prototypisch – in seiner litur-
gischen und damit seiner theologischen Aussage. 
 
Die vorliegende Untersuchung geht der Frage nach, was genau es mit dieser Einma-
ligkeit auf sich hat. Dabei stellt sie die These auf, dass Hugo Distler die Liturgie ein 
besonderes Anliegen ist, dass er aber in ihr nichtsdestotrotz – bewusst oder unbewusst 
– ein Defizit ausmacht, eine Lücke, die er mit seiner Totentanzmotette zu füllen 

 
1 BRESGEN, Cesar, Totentanz nach Holbein für zwei Klaviere, Uraufführung Salzburg 1948. 
2 Es gibt freilich weitere musikalische Gattungen, die sich auf den Tod beziehen, oder Werke, die den 
Titel «Totentanz» tragen, etwas Franz Liszts Variationen für Klavier und Orchester über die spätmittel-
alterliche Dies-irae-Sequenz oder die Sinfonie-Kantate «Totentanz» des zeitgenössischen britischen 
Komponisten Thomas Adès für Mezzosopran, Bariton und Orchester (original in deutscher Sprache 
und in Anlehnung an den Lübecker Totentanz, Uraufführung 2013), die sich aber ebenso wenig wie das 
Werk Cesar Bresgens als liturgische Musik verstehen. 
3 KRAFT, Walter, Der Lübecker Totentanz. Ein geistliches Singspiel vom Tod mit tanzenden Gestalten nach dem 
alten Gemäldefries von St. Marien, Uraufführung Lübeck 1954. 
4 Dass die Totentanzmotette ursprünglich gerade nicht, wie heute üblich, konzertant, sondern im Rah-
men eines Gottesdienstes, m.a.W. innerhalb Liturgie aufgeführt wurde, zeigt Annette Vornholt: VORN-
HOLT, Annette, Der Totentanz von Hugo Distler. Eine Untersuchung der Beziehung von Dichtung und Musik 
(masch., unveröff.), Gütersloh 1962 (Hugo-Distler-Archiv), 7f. 
5 DISTLER, Hugo, Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), 
1325–1329, 1325. 
6 Im Gegensatz auch zu Werken, die in ihrem Werktitel liturgische Begriffe führen – etwa die Missa 
solemnis D-Dur op. 123 Ludwig van Beethovens und das Deutsche Requiem op. 45 von Johannes Brahms 
– die aber den Rahmen der Liturgie auf verschiedenen Ebenen sprengen und bewusst «nichtliturgische» 
Musik zu sein beabsichtigen. 



 

  12 

beabsichtigt. Distler, so lautet die These, sucht in der Liturgie – und ganz bewusst in 
ihr – einen Ort, in dem sein persönliches Leiden – und mit diesem auch das Leiden 
anderer Menschen – zum Ausdruck kommen kann, einen Ort, der seiner Auffassung 
nach – und diese werden wir im Laufe unserer Untersuchung bestätigt finden – in der 
Liturgie weithin nicht zu erkennen ist. 
 
 

1.2 Propositionale Liturgik 
 
Zwar zeigt die Geschichte der Liturgik das Einander-Ablösen verschiedener Tenden-
zen, doch soweit zu sehen ist, besitzen die meisten Liturgien7 einen Kern, den wir hier 
als «propositionalen Kern» bezeichnen wollen, einen Kern also, der sich in Rede und 
Antwort entfaltet. Diese Entfaltung ist paradigmatisch formuliert in Luthers Torgauer 
Kirchweihpredigt zum XVII. Sonntag nach Trinitatis des Jahres 1544: „... daß nichts 
anderes darin geschehe, denn daß unser lieber Herr selbst mit uns rede durch sein 
heiliges Wort, und wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und Lobgesang.“8  
 
In der Begriffsbildung «propositionale Liturgie» oder «propositionale Liturgik» ist 
nicht an eine philosophische Propositionalität gedacht; eher lehnt sich die Bedeutung 
des Begriffs an die Linguistik an: Es geht um feste, sichere – im Sinne des Sprechers 
unverrückbare – Aussagen, denen die Tendenz innewohnt, die persönliche Gottesbe-
ziehung des Menschen zunächst mehr im Fürwahrhalten bestimmter Glaubenssätze 
als in der eigenen Lebens-, Glaubens- und somit auch Leidenserfahrung festzuma-
chen, so dass die Feier des Gottesdienstes mehr im Nachformulieren vorgegebener 
Traditionen besteht als in der Integration individueller Erfahrung. 
 
Dieses propositionale Prinzip gilt für ostkirchliche Liturgien bis heute, römisch-katho-
lische Liturgien bis zum II. Vatikanischen Konzil und darüber hinaus, evangelische – 
also lutherische und reformierte – und anglikanische Liturgien bis zur Aufklärung 
und dann wieder für die protestantischen Liturgien der verschiedenen Liturgischen 
Bewegungen. 
Die Liturgik der Aufklärung auf der evangelischen Seite – abgesehen von konfessio-
nell-lutherischen und konfessionell-reformierten Kirchen – entwickelt eine stärker pä-
dagogische Tendenz; daneben besteht die Liturgik des Pietismus mit ihrem missiona-
rischen Appell; die Liberale Theologie schließlich zeigt Tendenzen der Aufhebung von 
Liturgie als solcher. 
Die – im weitesten Sinne – freikirchliche Liturgik versucht unbewusst, aus dem Di-
lemma der Liberalen Theologie wieder herauszufinden und das Element der 

 
7 Gemeint sind v.a. «orthodoxe» Liturgien – im weitesten Sinne –, also nicht nur bezogen auf ostkirch-
liche, sondern auch auf römisch-katholische, altkatholische und anglikanische und konfessionell-luthe-
rische und konfessionell-reformierte Liturgien. 
8 WA 49, 588, 15ff. (In der lateinischen Nachschrift Georg Rörers: „Ut nihil in ea fit quam ut ipse nobis-
cum loquatur per verbum et nos per orationem et lobgesang“, WA 49, 588, 4f.) 



 

  13 

Anbetung (worship) neu zu etablieren. Freie Kirchen versuchen in der Regel, ohne eine 
an eine Tradition anschließende Liturgie auszukommen, gleichwohl kristallisieren 
sich Gottesdienstformen heraus, die ähnlichen Mustern folgen. Diese schließen an Ele-
mente methodistischer Liturgik an, und in ihnen erwachen Tendenzen des Pietismus 
wieder zum Leben. 
 
In dieser Aufzählung handelt es sich lediglich um Schlagworte, die grundsätzliche 
Verständnisweisen von Liturgie in Erinnerung rufen wollen. Die vorliegende Unter-
suchung will diese Fragen im Schnittfeld zwischen historischer und systematischer 
Liturgiewissenschaft nicht vertiefen, sondern nur, noch einmal zusammenfassend, fol-
gendes voraussetzen: Traditionelle und zeitgenössische Liturgien zeigen eine starke 
Tendenz sowohl zur Propositionalität als auch – unter Umständen – zur Simplifika-
tion: Das Kerygma besteht aus einer Wahrheit, die sich in der Liturgie entweder in 
einer stark rationalen, in einer stark sinnlichen oder in einer stark vereinfachenden 
Weise entfaltet. 
 
 

1.3 Kirchenmusik und Propositionalität 
 
Die hier beschriebene Haltung lässt sich auch in der Kirchenmusik – und hier exemp-
larisch in bestimmten kompositorischen Elementen innerhalb der (in erster Linie, aber 
nicht ausschließlich, an lutherischer Theologie orientierten) Kirchenmusik Johann Se-
bastian Bachs – beobachten. 
Während die sogenannte klassische Vokalpolyphonie in ihrem streng proportionsbe-
zogenen Komponieren in ihrem Kern eine imitatio des von Gott erschaffenen Kosmos 
darstellt, handelt es sich bei der Musik, die ihre Wurzeln in der – vor allem lutheri-
schen – Reformation hat, um im eigentlichen Sinne exegetische Musik: Figuren der 
antiken und humanistischen Rhetorik (obzwar sie auch schon in «vorreformatorischer 
Musik»9 zu finden sind) werden nun explizit auf die Musik übertragen und in den 
Dienst des zu vertonenden Textes gestellt.10 Die Idee der imitatio wird dabei nicht ver-
lassen, sondern – im Wortsinne – verdichtet: Der Komponist Heinrich Schütz (1585 – 
1672) etwa wird, beispielsweise von Hans Heinrich Eggebrecht11, paradigmatisch als 
«Musicus Poeticus»12 herausgestellt.13 
Johann Sebastian Bach, dessen Kirchenmusik im allgemeinen als climax lutherischer 
Kirchenmusik angesehen wird («Johann Sebastian Bachs Musik kann man als das 
fünfte Evangelium bezeichnen», Bischof Nathan Söderblom, 1929) geht noch einen 

 
9 Sehr auffällig beispielsweise bei Josquin Deprez (gest. 1521). 
10 Vgl. BARTEL, Dietrich, Handbuch der musikalischen Figurenlehre (Diss.), Laaber 1985. 
11 Deutscher Musikwissenschaftler (1919 – 1999). 
12 EGGEBRECHT, Hans Heinrich, Heinrich Schütz. Musicus Poeticus, Göttingen 11959. 
13 Zu Schütz’ Textbehandlung in erzählerischer, aber ungemein einleuchtender Form: GRASS, Günther, 
Das Treffen in Telgte. Erzählung, Neuwied 1979. 



 

  14 

Schritt weiter: imitatio im Sinne Andreas Werckmeisters14 und Exegese verbinden sich 
zu strenger musikalisch-theologischer Orthodoxie.15 
Kompositorisch zeigt sich dabei das, was wir liturgische Propositionalität genannt ha-
ben, eindrucksvoll an einem scheinbar peripheren, doch gleichwohl signifikanten Phä-
nomen in Bachs Kantatenwerk: Die «freischwebende» Rhythmik selbst noch der Lu-
therchoräle wird bei Johann Sebastian Bach begradigt und dem Akzentstufentakt un-
tergeordnet; die Choralmelodien, in denen in ihrer oft inhärent plagalen Harmonik 
ihre «gregorianische» Herkunft nachklingt, werden bei Bach im Sinne einer funktio-
nalen Harmonik avant la lettre gedeutet. Der Kantionalsatz, den klanglich beispiels-
weise bei Hans Leo Hassler (1564 – 1612) ein relatives Equilibrium authentischer und 
plagaler Akkordverbindungen auszeichnet, wird durch extensiven Gebrauch von 
Durchgangs- und Wechselnoten, also gleichsam durch ein kontrapunktisches «Durch-
schießen» des Satzes punctus contra punctum, in ein stabiles «Bollwerk» authentischer16 
Akkordverbindungen umgewandelt, die häufiger als je zuvor in der Kompositionsge-
schichte Dominantbeziehungen17 aufweisen. Das dominante Schlussbildungsschema 
des doppelten Quintfalls scheint ostinat zu insistieren: «II – V – I / So – ist – es!» 
 
Im Gefolge der Zeit Johann Sebastian Bachs kommt es zunächst kirchenmusikalisch 
zu einem Paradigmenwechsel. Was sich bereits in der Kirchenmusik Bachs selbst an-
gedeutet hatte – eine mehr und mehr instrumentale Behandlung der Singstimmen – 
wird in der Klassik ausgebaut. Gleichzeitig mit dem Verlust der menschlichen Stimme 
als Maßstab des Tonsatzes unterliegt auch die liturgische Komposition einem turn: Die 
Texte der liturgischen Handlung werden nicht mehr durch die Kirchenmusik gedeutet, 
sondern die liturgische Handlung selbst – exemplarisch ist dies bei Wolfgang Amadé 
Mozart und Joseph Haydn festzumachen – wird durch die liturgische Musik ge-
schmückt.18  
Das Ausspielen der bestätigenden Dominantbeziehung nimmt in der Musik der Klas-
sik gegenüber der des Barock einen noch größeren Raum ein – und wird in den «welt-
lichen» Klaviersonaten etwa Ludwig van Beethovens in einem Extrem vorgeführt, 
dem es dann erst bei Johannes Brahms, in dessen Musik plagale Wendungen wieder 
mehr zur Geltung gelangen, wieder zu entrinnen vermag.  

 
14 Vgl. WERCKMEISTER, Andreas, Musicae mathematicae hodegus curiosus, oder richtiger musicalischer Weg-
Weiser, Frankfurt / Main et al. 1686. 
15 Die musikalisch-theologischen Beobachtungen, die wir an Bachs Musik (nicht nur seiner, im engeren 
Sinne, Kirchenmusik) machen können, werden bestätigt durch die exzellente Rekonstruktion seiner the-
ologischen Bibliothek: Siehe besonders: LEAVER, Robin A., Bachs theologische Bibliothek. Eine kritische Bib-
liographie = Bach’s Theological Library. A Critical Bibliography (Beiträge zur theologischen Bachforschung 
1), Stuttgart–Neuhausen 1983. – Vgl. auch: INTERNATIONALE ARBEITSGEMEINSCHAFT FÜR THEOLOGISCHE 
BACHFORSCHUNG E.V. (Hrsg.), Ex Libris Bachianis II. Das Weltbild Johann Sebastian Bachs im Spiegel seiner 
theologischen Bibliothek (Tagungsbericht), Heidelberg 1985. 
16 Im weitesten Sinne «stabilisierende» bzw. «schließende» Akkordfortschreitungen im Gegensatz zu 
plagalen, «öffnenden» bzw. «destabilisierenden» Akkordfortschreitungen. 
17 Die Stufenfolgen V – I bzw. VII – I mit Leitton im Dominantakkord zum Tonikagrundton. 
18 Vgl. ROSEN, Charles, The Classical Style. Haydn, Mozart, Beethoven, London, 11971. 



 

  15 

Die «Krise» solcher das tonale Zentrum und das geistige fundamentum bestätigenden 
Tonalität19 beginnt mit Richard Wagners Oper Tristan und Isolde (Uraufführung 1865) 
und bei Wagners Zeitgenossen Franz Liszt (deren beider prekäre familiäre Verflech-
tung aus diesem Blickwinkel gleichsam als signifikant erscheint); ihren Höhepunkt er-
reicht sie in der Generation in der Zweiten Wiener Schule, einer Generation, die durch 
zwei Weltkriege und den sogenannten «Gattungsbruch»20, andererseits aber auch 
durch eine neue «Kopernikanische Wende» in der modernen Physik, vor allem in Ge-
stalt der Relativitätstheorie und der Quantentheorie, geprägt ist.  
Kirchenmusik als liturgische Musik wird in dieser Zeit schon seit mehreren Dekaden 
von keinem der namhaften Komponisten mehr geschrieben. (Schon Johannes Brahms, 
dessen «geistliche» Chor- und Orgelwerke noch am ehesten in Zusammenhang mit 
Kirchenmusik gebracht werden können, hatte sich explizit der Anfrage Philipp Spit-
tas, liturgische Musik zu komponieren, verweigert.21) Gleichzeitig entstehen Werke 
geistlicher Chorsinfonik, die in paradoxer Weise Bezug auf die Liturgie nehmen: In 
ihrem Titel suggerieren sie eine liturgische Zugehörigkeit, wie dies etwa die Missa so-
lemnis D-Dur op. 123 Ludwig van Beethovens und das Deutsche Requiem op. 45 von Jo-
hannes Brahms anzeigen. Doch ihre Werke sind in erster Linie Ausdruck persönlicher 
Befindlichkeit, und laut persönlicher Zeugnisse der Komponisten verweigern sie sich 
bewusst der christlichen Liturgie. 
 
An dieser Stelle nun – und im gleichsam rückverweisenden Gegensatz zu Johann Se-
bastian Bach – kommt der Komponist Hugo Distler ins Spiel, dessen Musik in einer 
Zeit der äußersten inneren und äußeren Anfechtung22, in der zeitgeschichtliche Be-
drängnis und psychologisch-biographische Determiniertheit ein verhängnisvolles Ge-
mengelage eingehen, nicht auf Stärke baut, sondern «Verletzlichkeit zulässt»23 und 
darin bis zum Äußersten geht, indem seine Musik – und sein Leben – in ganz eigenar-
tiger Weise mit textlichen und musikalischen Mitteln das Thema des Todes reflek-
tiert,24 wobei es zum einen zu einer bemerkenswerten Verwandtschaft, zum anderen 
zu einem hermeneutisch bedeutungsvollen Berührungspunkt mit dem Theologen 
Dietrich Bonhoeffer kommt: Der aus Bayern stammende Hugo Distler «reflektiert», in-
dem er sich am 1. November 1942 in Berlin das Leben nimmt, mit seinem eigenen Le-
ben das Thema der Verletzlichkeit – in verblüffender, gleichsam «chiastischer» – 

 
19 Vgl. KURTH, Ernst, Romantische Harmonik und ihre Krise in Wagners «Tristan», Bern 1920. 
20 Der Begriff geht auf den Philosophen Rolf Zimmermann (ZIMMERMANN, Rolf, Philosophie nach 
Auschwitz. Eine Neubestimmung von Moral in Politik und Gesellschaft, Reinbek 2005) zurück; vgl. auch den 
ähnlich konnotierten Begriff «Zivilisationsbruch bei Dan Diner: DINER, Dan, Gegenläufige Gedächtnisse. 
Über Geltung und Wirkung des Holocaust (Toldot Reihe, Bd. 7). Göttingen 2007. 
21 An Philipp Spitta, 26. 1. 1869. 
22 Im «profanen», nicht im theologischen Sinne des Wortes. 
23 Dies zeigt sich im Vergleich ganz äußerlich darin, dass Hugo Distler sich kompositorisch in der Nach-
folge Heinrich Schütz’, während beispielsweise Max Reger sich in der Nachfolge Johann Sebastian 
Bachs sieht. – Diese Sicht Hugo Distlers auf sein eigenes Werk ist allerdings zu differenzieren bzw. 
kritisch zu hinterfragen. 
24 Freilich nicht nur etwa im Totentanz op. 12, 2 oder der Motette Ich wollt, daß ich daheime wär op. 12, 5, 
sondern in bemerkenswerter Weise auch in seinem Mörike-Chorliederbuch op. 19. 



 

  16 

Verwandtschaft zu dem aus Berlin stammenden Theologen Dietrich Bonhoeffer, der 
sein Leben seine Theologie reflektieren lässt und in dieser Konsequenz am 9. April 
1945 in Bayern ermordet wird.25  
Diese «Wahlverwandtschaft» zwischen Hugo Distler und Dietrich Bonhoeffer kulmi-
niert auf virtuelle Weise in einem Brief, den Dietrich Bonhoeffer nach dem Tod Hugo 
Distlers an dessen Witwe schreibt, und der darin, offensichtlich ganz unbewusst, in 
seiner Wortwahl Motive aufnimmt, die hermeneutische Bedeutung erlangen, betrach-
tet man aus dem Blickwinkel dieses Briefes Leben und Werk Hugo Distlers. 
 
Die vorliegende Arbeit versucht mithin, herauszustellen, auf welche Weise Hugo Dis-
tler in seiner Komposition Totentanz op. 12, 2 ein Werk liturgischer Musik schafft, das 
die strenge Propositionalität hinter sich lässt und das stattdessen «Fragen stellt» – wo-
möglich sogar ironisiert –, ein Werk, in welchem einerseits sein eigenes Leiden zum 
Ausdruck kommt, das andererseits aber nicht in der Haltung subjektiven Ausdrucks 
stehenbleibt, sondern das das Leiden verobjektiviert – sein persönliches Leiden «über-
persönlich»26,27 macht – auf welche Weise Hugo Distler schließlich ein liturgisches 
Werk schafft, in welchem Leiden zum ersten (und bis zum jetzigen Zeitpunkt singu-
lären) Mal in der Liturgie in einer Weise zum Erklingen kommen kann, die die Liturgie 
erfüllt, sie aber nicht sprengt. 
 
 

1.4 Desiderat 
 
Der überblicksartige Durchgang durch die Geschichte der Kirchenmusik und die Be-
tonung der besonderen Rolle Hugo Distlers in derselben führt zu einer These, die sich 
– zunächst sehr vereinfachend – folgendermaßen induzieren lässt: Traditionelle Litur-
gien bieten wenig Raum, subjektives Leiden der individuellen Partizipanten und Par-
tizipantinnen der liturgischen Handlung zur Sprache zu bringen. Diese – zunächst 
theoretische – Hypothese wird neuerdings durch die Arbeit Armand Léon van Om-
mens auch empirisch gestützt.28 Auf diese Weise ist als Desiderat die Frage aufgewor-
fen, wie im Gottesdienst die Verletzlichkeit und das Leiden der Menschen zur Sprache 
kommen kann. 
 

 
25 Und in noch eindringlicherer Verwandtschaft zu dem Dichter Jochen Klepper, der, ebenso wie Hugo 
Distler und im selben Jahr wie dieser, sich unter dem Druck äußerer Bedrohung (seine Frau ist jüdischer 
Herkunft) gemeinsam mit seiner Familie das Leben nimmt. 
26 SCHWEIZER, Albert, Johann Sebastian Bach, Leipzig 101979, 1 (s.u.) 
27 Wie es in ähnlicher Weise etwa für Gustav Mahler gilt. «Da spricht einer – verletzt zwar und ganz auf 
sich bezogen, doch für uns alle gültig – von seinem Schmerz, von seiner Angst, vom Verlöschen. Zutiefst 
erschütternd war das.» Der Musikkritiker Peter Hagmann über eine Aufführung der 10. Sinfonie Gus-
tav Mahlers durch das Lucerne Festival Orchestra im Kultur- und Kongresszentrum Luzern unter der 
Leitung von Claudio Abbado (Neue Zürcher Zeitung, 23. 8. 2010). 
28 OMMEN, Armand Léon van, Suffering in Worship. Anglican Liturgy in Relation to Stories of Suffering Peo-
ple, Abingdon-on-Thames, 2017. 



 

  17 

Diese Frage ist zunächst zu präzisieren. In der Liturgie geht es weder um die Verwirk-
lichung eines pädagogischen Anspruchs noch um einen Raum, in dem menschliche 
Gefühle unverhüllt zum Ausdruck oder zum Ausbruch kommen sollen. Zuerst ist da-
rum eine Vorfrage zu klären: Was ist Liturgie nicht? Liturgie ist nicht dogmatische oder 
ethische Pädagogik, und noch weniger ist sie Projektion menschlicher Desiderate (Feu-
erbach) in Form einer Feier. Was also ist Liturgie? Liturgie ist, in den Worten Nikos 
Nissiotis’, in erster Linie Anbetung. Was dies impliziert, bringt Nissiotis folgender-
maßen auf den Punkt: 
 
”Worship is the place and time prepared in this world for the abiding of Eternity and the Divine pres-
ence. It is, therefore, a foretaste of the metahistorical future by historical elements grounded in the his-
torical Incarnation of Jesus. … We must consequently understand the symbolism of worship from this 
standpoint. Ikons and liturgical gestures and actions are a legitimate use of nature which in an eschato-
logical perspective is already restored. … None of these symbolic elements is an end in itself. … Matter 
and colours and movements and the set forms of an ecclesiastical life are transparent facades set forth 
in front of the eyes of the faithful by which to look through to the hidden spiritual realities of the celestial 
world.”29 
 
Das bedeutet: Liturgie ist der «Einbruch» der jenseitigen Welt in die diesseitige Welt, 
Liturgie ist Liminalität schlechthin. Dies ist nicht in der Weise zu verstehen, als ob 
Liturgie ein Ort wäre, an dem der Mensch «seine Nacktheit zur Schau stellte» – der 
Mensch ist vor Gott nicht nackt: Gott selbst macht ihm Kleider; das gilt postlapsarisch 
ebenso wie eschatologisch (Gen 3,31; Eph 4,24) – sondern so, dass die βασιλεία τοῦ 
Θεοῦ in den menschlichen Kosmos einbricht und – um der Transformation willen – 
zunächst Wunden reißt. 
Die präzise systematisch-liturgiewissenschaftliche Frage muss demnach lauten: Wie 
kann sich die Liturgie offenhalten für das Geheimnis, dass Gottes Eindringen in die 
Welt zunächst verletzt und tötet, und dass Gott erst dann auch lebendig macht, aber 
auf Hoffnung hin (Röm 8,24) – und dafür, dass dies, was wir sprachlich nur sequentiell 
formulieren können, sich in der Wirklichkeit Gottes womöglich simultan ereignet.30 
Solchem Offensein für Verletzlichkeit scheint der Raum verschlossen in liturgischen 
Gestalten, die in erster Linie dogmatischen, propositionalen, kataphatischen Charak-
ter haben – liturgischen Texten etwa, denen der «Mythos der Unverwundbarkeit»31 
anhaftet. 
 
 

1.5 Ein Raum der Verletzlichkeit 
 
Hugo Distler öffnet in seinem Totentanz op. 12, 2 einen solchen Raum. Distler wählt 
dabei eine Form des Leidens, die ultimativ ist und auf die letztlich jedes Leiden 

 
29 NISSIOTIS, Nikos, Interpreting Orthodoxy. The Communication of Eastern Orthodox Beliefs to Christians of 
Western Church Traditions, Minneapolis, MN 1982, 25–26. 
30 Eine Überlegung, die sich mit dem Zeitverständnis Meister Eckharts berührt. Mehr dazu s.u. 
31 BIELER, Andrea, Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge (Arbeiten zur Pastoraltheolo-
gie, Liturgik und Hymnologie, Bd. 90), Göttingen 2017, 19. 



 

  18 

hinführt: den Tod.32,33 Dieses Leiden entfaltet sich dabei in einer Dualität: in die Angst 
vor dem Tod und in die Faszination durch den Tod. So wie das Leiden eine größere 
Faszination ausübt als das Glück,34 so vermag auch die künstlerische Beschäftigung 
mit dem Tod Künstler und Hörer in besonderer Weise zu fesseln. 
 
Indem Hugo Distler einen Raum für die ultimative Form des Leides eröffnet, schließt 
er alle anderen Formen des Leidens mit ein. Indem der Tod als äußerstes Leid den Leib 
und die Seele erfasst, haben in dem Raum, den Distler öffnet, alle denkbaren Schattie-
rungen seelischen und körperlichen Schmerzes einen Ort – einen «Echoraum» –, in 
dem sie erklingen können. 
 
Indem Hugo Distler einen solchen Raum schafft, wählt er dafür die Form der Kunst. 
Dies liegt im doppelten Sinne in der Natur der Sache: Distler ist Künstler – aber es ist 
auch die Kunst, die sich in besonderer Weise dazu eignet, Leiden zum Ausdruck zu 
bringen: indem sie es eben zum Ausdruck bringt, nicht aber es – in Formeln der Logik 
– zu erklären sucht, sondern das Geheimnis des Leides gleichsam offenhält.  
 
Dabei ist es – und auf diese Weise liegt es im Falle Hugo Distlers sogar im dreifachen 
Sinne in der Natur der Sache – die Musik, die von allen Künsten am meisten dazu 
berufen ist, Leiden zum Ausdruck zu bringen, da ihr – im Gegensatz zur Bildenden 
Kunst, aber in enger Verwandtschaft mit der Dichtung – auch die Dimension der Zeit 
inhärent ist. Der Ausdruck von Leid – hier: von, wie wir gesagt haben, äußerstem, 
ultimativem Leid – durch ein Werk wortgebundener Musik – vorgetragen also von 
dem, das dem Menschlichen den intimsten Ausdruck verleiht: der menschlichen 
Stimme – stellt also in gewisser Weise einen Idealfall dar. 
 
Der Dimension der Zeit charakterisiert nicht nur die Gestalt der Musik, sondern auch 
das Phänomen von Leiden. Leiden – jegliches Leiden, nach christlichem Verständnis 
auch der Tod – ist kein Zustand, sondern ein Fluss von einem Zustand in den anderen, 
ein Übergangsstadium, in dem das Eine nicht mehr, das Andere noch nicht, von bei-
dem aber noch oder schon ein Etwas zu vernehmen ist. Leiden hat auf diese Weise an 
dem Paradoxon teil, das der Liminalität eigen ist, in welcher Unordnung und Gegen-
sätzlichkeit herrschen, die die Schwelle der Transformation markieren – Leiden wider-
spiegelt auf diese Weise die Liminalität der Liturgie:  
 

 
32 Dies scheint mir ein Kierkegaardscher Gedanke zu sein, auch wenn Søren Kierkegaard ihn m.W. ex-
plizit so an keiner Stelle ausführt. 
33 Darauf weist implizit auch Bieler hin: «In der Mehrzahl der theologischen Anthropologien der letzten 
Jahrzehnte wurde die Vulnerabilitätsthematik auf die Frage der Endlichkeit und damit auf die Deutung 
der Wirklichkeit des Todes zugespitzt.» BIELER, Verletzliches Leben, 17. 
34 Das lässt sich nicht nur alltagspsychologisch beobachten an der Erfahrung, dass negative Nachrichten 
einen tieferen Eindruck auf den Menschen hinterlassen als positive, sondern auch neurologisch erwei-
sen: Unter Stress werden im Enzephalon Noradrenalin und Cortisol ausgeschüttet, die in der Amygdala 
die emotionale Bewertung bestimmter Situationen motivieren. 



 

  19 

”I have spoken of the liminal place as a place of paradox, but I do not intend this to imply an either/or 
process, during which there is a natural progression from one state of being to another. On the contrary, 
the liminal threshold is messy and full of confusion and contradiction. It is this very messiness that is 
the medium for re-creation. It is a troubling place, a place where the waters are disturbed and the self 
becomes immersed into new dimensions of being.”35  
 
Auf diese Weise ist das Leiden – ebenso wie die Musik – durch das Fehlen der Vor-
herrschaft der Logik – wenngleich nicht durch ihre gänzliche Abwesenheit – charak-
terisiert. Zugleich sind beide darin verwandt, dass das Fehlen der Vorherrschaft der 
Logik weder das Leiden noch die Musik sinnlos machen. 
 
 
1.5.1 Imagination:  
Die Verhältnisbestimmung von Verletzlichkeit, Leiden und Tod 
 
Drei Begriffe spielen also in unseren Überlegungen eine Schlüsselrolle: das Leiden und 
der Tod; hinzu kommt die Verletzlichkeit als Grundbedingung der beiden. Wie ist das 
Verhältnis von Leiden und Tod auf der einen Seite und das Verhältnis von Leiden und 
Verletzlichkeit auf der anderen Seite zu bestimmen? 
Der Tod ist, wie gesagt, die ultimative Form des Leidens, sein – wenn man ein Bild 
wählen will – großer Bruder; Verletzlichkeit dagegen – Vulnerabilitätsphänomena, 
wie Andrea Bieler es nennt –36 ist, um im Bild zu bleiben, die kleinere Schwester des 
Leidens.37 Doch die Verwandtschaft dieser drei übersteigt ihre Geschwisterlichkeit: 
Indem das Leiden – wie wir gesehen haben – letztlich immer auf den Tod ausgerichtet 
ist, und indem auf der anderen Seite Verletzlichkeit und Leiden untrennbar zusam-
menhängen, bilden diese drei gewissermaßen eine trinitas: Zu unterscheiden sind sie, 
zu trennen jedoch nicht. 
 
Mit diesem Fragenkreis berühren wir den Bereich des Geheimnisses, des Mysteriums. 
Auch an dieser Stelle zeigt sich eine Gemeinsamkeit von Kunst und Leiden: Beide kön-
nen verstanden, aber nicht – bis ins letzte – erklärt werden; diese Weise des Verstehens 
überschreitet – oder untergräbt – die Logik. Mysterien, ebenso wie das Leiden und die 
Kunst, sind dazu da, gewissermaßen in sie einzugehen und einzudringen, nicht aber, 
um sie zu erklären um sie aufzulösen.  
Mit anderen Worten: Mit diesem Fragenkreis berühren wir den Bereich der Imagina-
tion. Diese ist es auch, was die Kunst ausmacht: Obschon in ihr Logik eine konstruktive 
Rolle spielt, ist sie nicht das, was zum Ausdruck kommt, sondern ihre Imagination. 

 
35 GLASSON, Barbara, The Exuberant Church. Listening to the Prophetic People of God, London 2011, 44. 
36 BIELER, Verletzliches Leben. 
37 Dass es in meinem Bild zu einem gewissen Anklang an die Metapher vom Tod als des «Schlafes 
Bruder» kommt (vgl. Johann Sebastian BACH, BWV 56, Schlusschoral, literarisch aufgenommen in: 
SCHNEIDER, Robert. Schlafes Bruder. Roman, Leipzig 1992), geschieht unabsichtlich und trägt nichts zur 
Sache bei. 
 



 

  20 

Zugleich sucht das Kunstwerk zu objektivieren, um Verstehbarkeit überhaupt erst zu 
ermöglichen. Dies ist zu beobachten im Totentanz op. 12, 2, und dies wird auch den 
Gang unserer Untersuchung prägen: die größtmögliche Freiheit der Imagination – ge-
bunden an die größtmögliche Plausibilität. 
 
Verletzlichkeit, Leiden und Tod; diese Dreiheit berührt unmittelbar unsere Erfahrung, 
genauer: unsere eigenen Leidens-, Trauer- und Angsterfahrungen. Über diesen Fra-
genkreis zu schreiben, ist – bei allem Bemühen um Objektivität – daher nur mit einem 
gewissen Maße an Einfühlungsvermögen und Empathie möglich. So führen es die 
zwei maßgeblichen Biographinnen Hugo Distlers – Ursula Herrmann38 und Barbara 
Distler-Harth39 – vor, und so wollen wir es selbst auch halten: Die größtmögliche 
Wärme – verbunden mit der größtmöglichen Sachlichkeit.40 
 
 
1.5.2 Theologische Bestimmung von Verletzlichkeit 
 
Bis zu diesem Punkt sind unsere Überlegungen weithin anthropologisch geprägt, 
doch im eigentlichen Sinne ist der Fragenkreis, den wir berühren, ein theologischer, 
der seine Begrenzung nicht in der Liturgiewissenschaft findet, sondern über diese hin-
ausgeht. 
Nicht nur als menschliche Grunderfahrung, sondern als Grunderfahrung der Begegnung 
des Menschen mit Gott finden wir das Paradox von Verletzlichkeit und Stärke vor allem 
im Neuen Testament. Dem Christentum ist das Moment des Leidens, der Verletzlich-
keit,41 der Schwäche42 inhärent. Genauer: Nachfolge Christi ist – und an dieser Stelle 
kommt wiederum Dietrich Bonhoeffer ins Spiel – nicht eine Idee; denn während diese 
von Fanatismus getragen sei und sich als «unwiderstehlich» erweise, stoße die Bot-
schaft Jesu Christi dort an ihre Grenze, wo sie den Anderen nicht für sich einzunehmen 
vermöge.43 
 
«Die Idee fordert Fanatiker, die keinen Widerstand kennen und achten. Die Idee ist stark. Das Wort 
Gottes aber ist so schwach, daß es sich von Menschen verachten und verwerfen läßt. Es gibt für das 
Wort verstockte Herzen und verschlossene Türen, und das Wort anerkennt den Widerstand, auf den es 
stößt, und erleidet ihn. Es ist eine harte Erkenntnis: Für die Idee gibt es nichts Unmögliches, für das 
Evangelium aber gibt es Unmöglichkeiten. Das Wort ist schwächer als die Idee. So sind auch die Zeugen 
des Wortes mit diesem Wort schwächer als die Propagandisten einer Idee.»44 
 

 
38 HERRMANN, Ursula, Hugo Distler. Rufer und Mahner, Berlin 21973, 31983. 
39 DISTLER-HARTH, Barbara: Hugo Distler. Lebensweg eines Frühvollendeten, Mainz 2008. 
40 «Dieses Buch ist aus persönlichem Erleben und Nacherleben heraus entstanden, was sich in der 
Wärme des Erzähltons mancher Passagen widerspiegelt.» (Klaus CORINO, Vorwort zu: DISTLER-HARTH, 
Hugo Distler. Lebensweg eines Frühvollendeten. A.a.O., 9). 
41 Etwa 1Kor 1,24–28; 1Kor 15,43.44. 
42 Etwa 2Kor 12,9. 
43 BONHOEFFER, Dietrich, Nachfolge, in: DBW IV, München 1989, 180f. 
44 Ebd. 



 

  21 

Auf diese Weise schließt sich der Kreis von theologischem Diskurs und dem Einbezug 
von Gefühlen. Theologie und theologischer Arbeit steht es gut an, wenn sie über emo-
tionale Phänomene nachzudenken und sich für eine gewisse Emotionalität – «auch 
weicherer Gefühle, die meiner Meinung nach doch zu den besseren und edleren der 
Menschen gehören» (Dietrich Bonhoeffer)45 – offenzuhalten (anrührend ist schon die 
Häufigkeit der Wortpaarung «küssen und weinen» im Alten wie im Neuen Testament) 
vermögen. Dies gilt umso mehr für die Liturgie, die der Mensch – der ganze Mensch 
in seiner Einheit von Leib und Seele – feiert: Der Gedanke einer «verletzlichen» Litur-
gie, einer Liturgie, die auch die Gefühle der Machtlosigkeit im Angesicht von Zunei-
gung und Schmerz ernstnimmt, erscheint der Begegnung mit Gott, der selbst Mensch 
wurde und litt, mehr als adäquat. 
 
 
1.5.3 Weiterer Horizont der Frage: Liturgie in der Postmoderne 
  
Den Diskurs um das Lautwerden menschlichen Leidens in der Liturgie möchten wir 
durchaus auch vor dem weiteren Horizont der Postmoderne, genauer: vor dem Hin-
tergrund des Paradigmenwechsels von der Moderne zur Postmoderne zu verstehen 
suchen. Dabei geht es nicht darum, eine Epoche gegen die andere auszuspielen – «jede 
Zeit ist» bekanntlich «unmittelbar zu Gott»46 – sondern darum, herauszustellen, in 
welcher Weise unsere Zeit «zu Gott» ist,47 und dieser Beziehung einen ihr entsprechen-
den Raum zu verschaffen. 
 
Von einem Element der Postmoderne – dessen Begriff diese Arbeit freilich nicht näher 
zu diskutieren vermag – ist deshalb auszugehen: Die Postmoderne bricht das «ge-
schlossene» Weltbild der Moderne auf, sie ist durchlässig für Zweifel und Infragestel-
lungen, aber gerade darin auch offen für ein tieferes Verständnis solcher theologischer 
Wahrheiten, die die Moderne als paradox und widersprüchlich meinte ablehnen zu 
müssen. Dies sei an ganz wenigen Beispielen verdeutlicht: «Theologische Paradoxa» – 
um sie hier einmal so nennen – wie etwa die Trinität oder die gleichzeitig göttliche 
und menschliche Natur Jesu Christi,48 die Theodizeefrage oder die der Prädestination 
waren in der gesamten Theologiegeschichte immer wieder der Infragestellung durch 
eine logische Auflösung ausgesetzt, bevor die Moderne sie schließlich als unwissen-

 
45 BONHOEFFER, Dietrich, Widerstand und Ergebung, in: DBW VIII, München 1998, 240. 
46 «Jede Epoche ist unmittelbar zu Gott, und ihr Wert beruht gar nicht auf dem, was aus ihr hervorgeht, 
sondern in ihrer Existenz selbst.» RANKE, Leopold von, Über die Epochen der neueren Geschichte. Vorträge 
dem Könige Maxmillian II. von Bayern im Herbst 1854 zu Berchtesgaden gehalten. Vortrag vom 25. September 
1854. (Historisch-kritische Ausgabe, SCHIEDER, Theodor; BERDING, Helmut, Hrsg.) München 1971, 60. 
47 Das Possessivpronomen «unsere» trägt das unausgesprochene Axiom, Hugo Distler sei als Mensch 
des Zwanzigsten Jahrhunderts Menschen des einundzwanzigsten Jahrhunderts vielleicht in einem tie-
feren Sinne verwandt, als man dies beispielsweise von Johann Sebastian Bach, einem Menschen des 
siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts, sagen kann. 
48 Vgl. ANDERSON, James, Paradox in Christian Theology. An Analysis of Its Presence, Character, and Epistemic 
Status, Milton Keynes 2007, 11–60. 



 

  22 

schaftlich disqualifizierte, da theologische Paradoxa naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen und logischen Aussagen nicht entsprechen konnten. Die Postmoderne, die auf-
zubrechen scheint vor allem in den Erkenntnissen der Relativitäts- und Quantentheo-
rie, öffnet, indem sie physikalische Paradoxa so «stehenlässt», wie sie sie vorfindet, 
Raum für die Anerkenntnis metaphyischer, d.h. theologischer Paradoxa.49 
 
Auf diese Weise kann die Postmoderne einerseits in die Frage des Leidens eindringen 
und es verstehen, ohne es propositonal50 erklären zu müssen, und sie kann anderer-
seits andere, nicht-logische Verständnisweisen – wie die der Emotion oder der Kunst 
– zu einem gewissen Grad als Epistemologien würdigen.51 
 
Die Postmoderne52 ist mithin Widersacherin weder der Theologie noch der Liturgie; 
das Recht der Verkündigung propositionaler Wahrheiten in der Liturgie ist über jeden 
Zweifel erhaben; aber den Wahrheitsbegriff erkennt sie – die Postmoderne – in seiner 
ungeheuren Komplexität. In «einer mündig gewordenen Welt» (Dietrich Bonhoeffer)53 
etabliert sich Wahrheit nicht mehr nur hierarchisch, sondern – idealerweise – kommu-
nikativ (Jürgen Habermas);54 in einer «angreifbar gewordenen Welt» kann die Liturgie 
auch die Aufgabe haben, Fragen zu stellen; sie muss sie sich nicht mehr unangreifbar 
machen («Ein feste Burg»), sondern sie kann Raum dem Ausdruck von Leiden gewäh-
ren und selbst das Risiko der Verletzlichkeit eingehen.  
 
Die Frage der Ausdrucksmöglichkeit von Verletzlichkeit innerhalb der Liturgie soll 
also anhand des Schnittfeldes zwischen der Biographie Hugo Distlers und der singu-
lären Komposition Totentanz op. 12, 2 von Hugo Distler Kontur gewinnen. Eine end-
gültige Klärung erwarten wir nicht, allzu vieles muss Geheimnis bleiben, in der Bio-
graphie des Komponisten und in seinem eigenen Tod, im Werk über den Tod und in 
Tod und Leiden selbst. Aber so wie Hugo Distler gleichsam einen Raum öffnet, soll 
auch hier ein Raum – für weiteres Nachdenken wie für Widerrede – geöffnet werden. 
 
 
  

 
49 Ähnliches lässt sich beobachten im Bereich der Medizin, in der sich, nachdem ein enger Begriff von 
Naturwissenschaft ihre Therapeutik in ein Prokrustesbett gezwängt hatte, im 20. Jahrhundert wieder 
einen größeren Reichtum an – missverständlich sogenannt alternativen – Therapiemethoden entfaltet. 
50 Hier: im philosophischen Sinne. 
51 Vgl. die – auch von Dietrich Bonhoeffer rezipierte – «Lebensphilosophie» Wilhelm DILTHEYS und an-
derer. 
52 In diesem Zusammenhang sind m.E. auch Dietrich Bonhoeffers Überlegungen zur «nichtreligiösen 
Interpretation des Christentums» zu sehen. 
53 BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, in: DBW VIII, 477, 532, 534 u.a.m. 
54 Vgl. im einzelnen dazu: PEUKERT, Helmut, Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theolo-
gie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt / Main, 11978, Neufl. 2009. (Die-
ser Sachverhalt ist dem Strafprozessrecht schon länger bekannt. Einer seiner Grundsätze lautet, dass 
die Wahrheitsfindung bzw. die juristische Bewertung einer Straftat nur im Wechselspiel zwischen 
Staatsanwaltschaft und Verteidigung zu erzielen sei.) 



 

  23 

2. METHODE UND BEARBEITUNG DER FRAGESTELLUNG 
 
2.1 Tradition 
 
Zunächst aber scheint es uns wichtig, den Totentanz op. 12, 2 von Hugo Distler nicht 
als isoliert dastehendes Monument der Musikgeschichte an den Anfang unserer Un-
tersuchung zu stellen, sondern ihn als Teil einer größeren Entwicklung zu verstehen 
zu suchen, an deren – historisch diffusen – Anfängen eine relativ offene Gattung mit 
nur wenigen Konstanten steht, die sich in den ersten Jahrhunderten dafür anbietet, 
sich in Bild und Sprache den geographischen und regional-kulturellen Gegebenheiten 
sowie den Vorgaben der jeweiligen Auftraggeber geschmeidig anzupassen, eine of-
fene Gattung auch, die dem 20. Jahrhundert ermöglicht, ganz neue Formen zu erschaf-
fen, die, obwohl sie in ganz andere Bereiche der Kunst vorstoßen und sich gänzlich 
neuer künstlerischer Mittel bedienen, noch immer ihre Gattungsbezeichnung als «To-
tentanz» rechtfertigen.  
 
Auf diese Weise zeigt sich die Kunstgattung Totentanz aus heutiger Perspektive nicht 
als statisch und museal, sondern als dynamisch und flexibel im Hinblick auf aktuali-
sierende Transformationen. Es handelt sich also mehr um eine Tradition als um eine 
feste Gestalt, eine Tradition in dem Sinne, dass sie noch immer lebendig ist und ihre 
Weitervermittlung und -entwicklung noch nicht zu einem Abschluss gefunden hat – 
im Sinne Jaroslav Pelikans: «Tradition ist der lebendige Glaube der Toten; Traditiona-
lismus ist der tote Glaube der Lebendigen.»55 Dass und auf welche Weise sich in diese 
lebendige Tradition die Totentanzmotette Hugo Distlers nahtlos einfügt, ist zuallererst 
zu zeigen (viertes Kapitel). 
 
 

2.2 Leiden und Leben 
 
Hugo Distler leidet unter seinem Leben – nicht nur unter dem Nationalsozialismus, 
sondern auch an anderen Aspekten, Veranlagungen und prägenden Erfahrungen sei-
nes Lebens – und dies – nicht allein bedrängt durch den Nationalsozialismus, sondern 
bedrängt auch durch andere Gegebenheiten seiner Biographie – in ihn so überwälti-
gendem Maße, dass er im November 1942 keinen anderen Ausweg sieht, als seinem 
Leben selbst ein Ende zu setzen. 
So ist Hugo Distlers Leben – im fünften Kapitel – zuerst unter dem Blickwinkel des 
Leidens zu «lesen». Einer eingehenden Analyse werden die beiden «Rahmenbiogra-
phien»56 unterzogen, nicht nur dahingehend, welche Rolle Leiden und Tod als Motive 

 
55 PELIKAN, Jaroslav, The Christian Tradition, Vol. I, Chicago 1971, 9. 
56 Gemeint sind auf der einen die erste, auf der anderen Seite die jüngste der Lebensbeschreibungen 
Hugo Distlers von Ursula Herrmann bzw. Barbara Distler-Harth. 



 

  24 

das Leben Hugo Distlers – und auch die «Biographie» seiner Familie – prägen, sondern 
auch dahingehend, auf welche Weise die beiden Autorinnen, Ursula Herrmann und Bar-
bara Distler-Harth, diese beiden Motive herausarbeiten. 
Dabei ergibt sich – bei beiden Autorinnen, wenn auch auf je unterschiedliche Art und 
Weise – ein Bild von großer Tiefenschärfe. Keine der beiden Autorinnen erliegt einem 
gleichsam biedermeierlichen Klischee – Distler sei angesichts des Nationalsozialismus’ 
«verletzt», ziehe sich in die innere Emigration zurück und nehme sich schließlich das Leben57 
– sondern sie beschreiben sehr ausführlich neben den «Misserfolgen» auch die «Er-
folge» im Leben Hugo Distlers und skizzieren präzis die Stärken, aber auch Schwä-
chen seines Charakters und vermeiden auf diese Weise jeden hermeneutischen «Kurz-
schluss», den determinierenden Blick, der alles Geschehen als notwendige Konse-
quenz aus dem Vorhergehenden zu erkennen glaubt und der keinen Raum für das 
Geheimnis lässt, das jeden Suizid umgibt. 
 
 

2.3 Leiden und Liturgie 
 
Das sechste Kapitel verbindet die Kapitel fünf und sieben, indem es – von theoreti-
scher, aber empirischer Warte noch einmal absehend von Hugo Distler – den Horizont 
erschließt, vor dem unsere Fragestellung entwickelt wird. Nachdem die Frage des Lei-
dens anhand des Individuums Hugo Distler erörtert und seine Lebensgeschichte da-
raufhin analysiert wurde, wird im sechsten Kapitel – anhand der Schrift Armand Léon 
van Ommens über die Möglichkeiten des Leidens und der Klage innerhalb der christ-
lichen Liturgie58 – der Frage nachgegangen, ob, inwiefern und mithilfe welcher litur-
gischen Stücke dem Menschen die Möglichkeiten gegeben ist, sich selbst als Einzelnen 
und zugleich als Teil einer sich zum Gottesdienst versammelten Gemeinschaft mit sei-
nem individuellen Leiden sowohl vor Gott darzustellen als auch diese gegebene Ge-
meinschaft als einen geschützten Ort (safe place) – nicht als Schutz vor dem Leiden als 
solchem, sondern als Schutz zur Äußerung desselben – zu erleben. 
Dieses Kapitel wird, soviel ist vorwegzunehmen, ein Defizit aufdecken, nämlich jenes, 
dass Liturgie zwar theoretisch als eine Begegnung zwischen dem einen Gott und dem 
einen in die Gemeinschaft eingebetteten Menschen konzipiert ist, dass diese Liturgie 
aber von den Menschen nicht als Ort der Begegnung mit dem menschgewordenen, 

 
57 Wie etwa bei Heinz Josef Herbort: «Schwer, sich ... zu vergegenwärtigen, daß Hugo Distler seinem 
vierunddreißigjährigen Leben 1942 selber ein Ende machte. Neben anderen Bedrängnissen waren es die 
Grausamkeiten des Krieges und die Greuel der KZs, die ihn irre gemacht haben.» HERBORT, Heinz Josef, 
in: Die Zeit 19 (1994) (zit. nach Die Zeit / Archiv: https://www.zeit.de/1994/51/zeit-zum-hoeren, ab-
gerufen am 12. 9. 2019, 10.04 Uhr. [Dirk Lemmermann zitiert ebenfalls aus dieser Besprechung, gibt aber 
als Autoren irrtümlicherweise SACK, Manfred an. (LEMMERMANN, Dirk, Studien zum weltlichen Vokalwerk 
Hugo Distlers. Analytische, ästhetische und rezeptionsgeschichtliche Untersuchungen unter besonderer Berück-
sichtigung des Mörike-Chorliederbuches (Europäische Hochschulschriften, Reihe 36, Musikwissen-
schaft, Bd. 154), Frankfurt / Main, et al. 1996, 19)]. 
58 OMMEN, Suffering in Worship. 



 

  25 

d.h. als dem selbst leidensfähigen Gott wahrgenommen wird.59 Die Liturgie wird weit-
hin nicht als ein Raum erlebt, in dem Klage erklingen kann, sondern in dem Klage ver-
stummt.  
 
 

2.4 Leiden und Biographie 
 
Das siebte Kapitel wird den Dreh- und Angelpunkt unserer Untersuchung bilden, den 
Wendepunkt, nach dem die historisch-analytischen Voruntersuchungen in den 
Hauptteil der vorliegenden Arbeit einfließen: in die umfassende, zweiteilige Analyse 
der Totentanzmotette Hugo Distlers, einer theologisch-musikalische Analyse des To-
tentanz’op. 12, 2.  
Unter theologisch-musikalischer Analyse ist hier nicht eine Untersuchung zu verste-
hen, in der musikwissenschaftliche oder satztechnische Fragen im Vordergrund ste-
hen. Solche Untersuchungen sind, wie der Überblick über die Quellen- und For-
schungslage gezeigt hat, schon aus verschiedenen musikhistorischen und kompositi-
onstechnischen Perspektiven erfolgt. 
Stattdessen ist in einer theologisch-musikalischen Analyse60 neben den beiden Text-
schichten der Totentanzmotette auch die Musik als eine Form von Sprache61 in den 
Blick zu nehmen. Im Zusammenspiel mit den vorgegebenen Texten und in ihrer eige-
nen – musikalischen – «Exegese» der ihr zugedachten Texte ist sie daraufhin zu befra-
gen, was sie zusammen mit den rezitierten, von Sprechern vorgetragenen Texten nicht 
an und für sich, sondern im gegebenen Zusammenhang – vergleichbar einer kanoni-
schen Exegese – theologisch vermittelt, wie sich die Theologie dieser Musik im Laufe 
des Werkes entwickelt, welche Fragen sie ihrerseits aufwirft und welche Lösungen sie 
anbietet. 
 
 

2.5 Schlussfolgerungen 
 
Schließlich sind, im achten Kapitel, Schlussfolgerungen zu ziehen. Der Anspruch ist 
nicht, einen konkludenten Beweis für eine bestimmte These zu führen; aber die Frage 
ist: Lässt sich für unsere Eingangsüberlegung ein Raum öffnen, lässt sich eine plau-
sible, zumindest diskussionswürdige Verbindung zwischen diesem Leben und diesem 
Werk, genauer, zwischen dem Leiden dieser bestimmten Person und der Aussage die-
ses singulären Werks – oder noch genauer: zwischen dem Sterben des Menschen Hugo 
Distler und seiner – immerhin acht Jahre vor seinem Suizid komponierten – Motette 

 
59 Zur Frage der Apatheia bzw. Impassibilität Gottes vgl. auch die Bemerkung Andrea Bielers, die die 
Beziehung Gottes zum Menschen als eine wechselseitige charakterisiert und «von der Vulnerabilität 
Gottes und einer gegenseitigen Affizierbarkeit von Gott und Menschen» spricht. BIELER, Verletzliches 
Leben, 18. 
60 Die Reihenfolge der Attribute ist bewusst gewählt. 
61 Vgl. HARNONCOURT, Nikolaus, Musik als Klangrede. Essays und Vorträge, Salzburg / Wien, 1882. 



 

  26 

Totentanz op. 12, 2 herstellen?62 Lässt sich verdeutlichen, was der Komponist nicht ex-
pliziert? Lässt sich plausibel machen, was Hugo Distler selbst gewissermaßen eher 
verdunkelt als erhellt? 
 
 
 

3. FORSCHUNGSSTAND UND QUELLENLAGE 
 
Den Überblick über den gegenwärtigen Stand der Forschung über Hugo Distler be-
ginnen wir bei Hugo Distler selbst, seinem Leben, seinem Selbstverständnis als Kir-
chenmusiker und seiner persönlichen Befindlichkeit. Dabei versuchen wir, der For-
schung Parameter zu entnehmen, die sich nicht nur aus Distlers eigenem Befinden er-
geben, sondern aus der Frage nach dem Sprechen über Verletzlichkeit und Leiden in 
der Theologie überhaupt und näherhin im Gottesdienst.  
Anschließend verschaffen wir uns einen Überblick über die Rezeption seines Lebens 
und seines Werkes und schärfen auch den Blick dafür, wo Distlers Leben und Sterben 
eine Stilisierung erfahren, die der näheren Betrachtung nicht standhält.  
Die Frage der Rezeption führt unmittelbar in die Frage nach Distlers Rolle im Dritten 
Reich, das den Kulminationspunkt des zeitgeschichtlichen Hintergrundes seines kom-
positorischen und dirigentischen Wirkens, aber auch seines Lebens und Sterbens bil-
det. 
Von hier aus wenden wir uns dann Distlers Werk selbst zu und berichten über Detail-
fragen, denen die Distler-Forschung sich bereits gestellt hat. Den Überblick über die-
selben lassen wir – den Fokus zunächst verdichtend – in eine Vorstellung derjenigen 
Studien einmünden, die die vorliegende Untersuchung unmittelbar betreffen: den Ar-
beiten zum Totentanz op. 12, 2. Von dort aus gehen wir – den Horizont wieder erwei-
ternd – zu Untersuchungen bestimmter übergreifender Aspekte des Distlerschen Ton-
satzes über, um sodann – den Horizont abermals weitend – über seine Kompositions-
ästhetik zu sprechen. 
An dieser Stelle ist dann die Perspektive zu wechseln und der Blick auf die Kunstgat-
tung zu richten, die sich Hugo Distler in seinem Totentanz op. 12, 2 transformierend 
zueigen gemacht hat: der Bild- und Textgattung des Totentanzes, der Erforschung sei-
ner allgemeinen Geschichte und der Besonderheiten der Lübecker Darstellung. 
Am Ende unseres Überblicks fassen wir die beiden Stränge, den der Musik und den 
der Bildenden Kunst wieder zusammen und fragen nach dem Stand der Forschung im 
Schnittfeld von Totentanz und Musik.  
Die Überleitung in den Hauptteil der vorliegenden Arbeit wird schließlich der Blick 
auf diejenigen Fragen bilden, die in der bisherigen Forschung noch unberücksichtigt 
geblieben sind und deren Klärung für unsere Frage bedeutsam scheint. 
 
 

 
62 Zur Erinnerung: Die Komposition entsteht 1934, der Komponist nimmt sich 1942 das Leben. 



 

  27 

3.1 Biographik zu Hugo Distler 
 
Hugo Distlers Biographie ist hinreichend erforscht. Den Rahmen bilden die erste Bio-
graphie Ursula Herrmanns63 aus den frühen Siebzigerjahren64 zusammen mit der 
jüngsten Biographie durch Hugo Distlers eigene Tochter, Barbara Distler-Harth.65 
Nicht wahrscheinlich ist, dass sich in Bezug auf Hugo Distlers Leben Erkenntnisse ein-
stellen werden, die den Blick auf seine Lebensdaten, aber auch den auf seine psychi-
sche Befindlichkeit, die durch seine zahlreichen eigenen Briefe gut dokumentiert ist, 
grundlegend zu verändern vermögen. 
 
Ursula Herrmanns Biographie über Hugo Distler hat den Vorzug, dass sie selbst ge-
wissermaßen eine Zeitzeugin ist, und dass Menschen, die Hugo Distler persönlich ge-
kannt hatten, noch Auskunft über Ereignisse aus Distlers Leben zu geben vermochten. 
Ursula Herrmanns Biographie ist charakterisiert durch hohe Einfühlsamkeit in das, 
was sie in Bezug auf Hugo Distlers innere Erlebniswelt zu erkennen glaubt; ihre Bio-
graphie ist nicht eine kritische, sondern eine empathische, doch selbst dort, wo sie, 
allein schon durch den Titel ihres Buches – «Rufer und Mahner» – zu einer gewissen 
«Legendenbildung» (Wolfgang Herbst)66 beiträgt, ist ihrer Sichtweise keine subjektive 
Verengtheit vorzuwerfen.67 
 
Auch Barbara Distler-Harths Biographie über ihren Vater ist eine sehr persönliche;68 
doch obwohl sie über einen ihrer nächsten Angehörigen schreibt, erliegt sie, überra-
schenderweise noch weniger, als das bei Ursula Herrmann der Fall ist, der Versu-
chung, eine geschönte Version von Distlers Leben zu präsentieren. Das Gegenteil ist 
der Fall: Nicht nur die durch den historischen Abstand begründete bessere Quellen-
lage kommt ihrer Arbeit zugute, auch die Tatsache, dass sie als Tochter Hugo Distlers 
mit einer Fülle von Details vertraut ist, über die sekundäre Quellen schweigen; diese 
lässt Barbara Distler-Harth freimütig in ihre Biographie einfließen, so dass sich ein 
umfassendes, psychologisch plausibles und historisch objektives Bild von Hugo 

 
63 Ursula Herrmann (1927 – 2014) unterrichtete nach dem Studium der Schulmusik, Musikwissenschaft 
und Mathematik von 1955 – 1996 (!) an der Kirchenmusikschule Halle / Saale, deren kommissarische 
Leitung sie von 1977 bis 1978 innehatte.  
64 HERRMANN, Rufer und Mahner. 
65 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten. 
66 Vgl. HERBST, Wolfgang, Hugo Distler und die Entstehung einer Legende, in: Schütz-Jahrbuch 31 (2009), 15–
22. 
67 An dieser Stelle ist allerdings einzuräumen, dass sich, gemäß einem Gespräch mit einer früheren Mit-
arbeiterin und jetzigen Nachfolgerin Ursula Herrmanns, Frau Prof. Dr. Franziska Seils am 20. Oktober 
2020, Ursula Herrmann über Hugo Distlers möglicherweise ambivalente Rolle im Dritten Reich durch-
aus im Klaren war, sich aber aus politischen Erwägungen gezwungen sah, ein gewissermaßen geglät-
tetes Bild Distlers widerzugeben, um nicht in Konflikt mit der antifaschistischen Staatdoktrin der da-
maligen Deutschen Demokratischen Republik zu geraten. 
68 Barbara Distler-Harth arbeitet nach dem Studium von Philosophie, Politikwissenschaft und Entwick-
lungspsychologie vor allem über Fragen kindlicher Entwicklung und verstirbt in München – in densel-
ben Tagen, an denen d. Verf. dieser Arbeit letzte Korrekturen am Text vornimmt: Barbara Harth, geb. 
Distler, lebte vom 5. Dezember 1934 bis zum 30. September 2021. 



 

  28 

Distler ergibt, das ihn als Menschen mit charakterlichen Stärken und charakterlichen 
Schwächen zeigt. Mit Ursula Herrmann teilt Barbara Distler-Harth eine ausgeprägte 
Fähigkeit zur Empathie. Gegen Ende ihrer Darstellung, wenn es auf den Suizid ihres 
Vaters hinausläuft, verhilft die Autorin ihrer Darstellung durch eine geschickte litera-
rische Komposition, dramatische Züge anzunehmen, ohne dadurch einen Verlust an 
Objektivität zu erleiden. Auffallend ist die Tatsache, dass es gerade zwei Autorinnen 
sind, die die wesentlichen Beiträge zu einer Biographik dieses Komponisten geleistet 
haben. Den Implikationen, die sich aus diesem Umstand ergeben, kann im Rahmen 
dieser Arbeit allerdings leider nicht nachgegangen werden.69 
 
Nicht ganz aufzuklären scheint der letzte Beweggrund des Suizids Hugo Distlers. Mit 
Blick auf die Quellen muss unklar bleiben, ob dieser in seiner unmittelbaren Angst vor 
seiner Einberufung ins Militär oder in seiner Lebensangst und -einsamkeit liegt. Im 
Hinblick auf die Interpretation seiner Biographie ist jedoch, sehr vereinfachend gesagt, 
davon auszugehen, dass Distlers sogenannte Ur-Angst sich manifestiert in seiner 
Angst vor der Einberufung, dass diese Urangst ihrerseits in Distlers Gefühl einer ab-
grundtiefen «Einsamkeit»70 ihren Grund hat, und dass dieses Gefühl der Einsamkeit 
seine Ursache in dem Verlassenwerden durch seine Mutter in jungen Jahren liegt. 
Ebenso, andererseits, wie auch diese Hypothese nur einen äußeren Rahmen bildet, ist 
davon auszugehen, dass wohl jeden Suizid eine Aura des Geheimnisses des Individu-
ums umgibt, die sich der völligen Klärung entzieht und die es in jedem Fall als Ent-
scheidung des Einzelnen zu respektieren gilt.71 
 
 

3.2 Hugo Distler als Kirchenmusiker 
 
Hugo Distler hat sich, sehr bewusst und emphatisch als Kirchenmusiker verstanden. 
Dies geht hervor aus seinen eigenen Aufsätzen, die er für damalige Zeitschriften im 
Themenfeld der Musik oder der Kirchenmusik verfasst hat, und in denen er zum einen 
seine nicht nur kompositionstechnische, sondern vor allem seine geistige Bezugnahme 
auf die Musik der Vorklassik begründet,72 auch spezifisch in Bezug auf das Instrument 

 
69 Die Beobachtung, dass es gerade zu einem Großteil Autorinnen sind, die sich mit dem Themenkreis 
unserer Untersuchung befassen, wird uns auch im weiteren Verlauf dieser Arbeit begegnen; es wäre 
daher ungemein reizvoll, die Frage, die wir uns vorgenommen haben, einmal zu gendertheoretischen 
Perspektiven in Beziehung zu setzen! 
70 «Weißt Du, in mir hockt dauernd jene nicht [zu] beschreibende Einsamkeit, ein Gefühl, von allem und 
jedem durch etwas getrennt zu sein, was ich nicht beschreiben kann, daß so eine Nachricht wie die 
gestern mich völlig aus dem Gleichgewicht wirft.» An Waltraut Distler, 18. 10. 42, zit. nach: DISTLER-
HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 332f. 
71 Vgl. BONHOEFFER, Dietrich, Der Selbstmord, in: BONHOEFFER, Dietrich, Ethik, in: DBW VI, München 
1992, 192–199, in dem der Autor den dogmatisch-ethisch-poimenischen Rahmen dieser Frage zu be-
stimmen sucht. 
72 DISTLER, Hugo, Das Wiedererwachen des 16. und 17. Jahrhunderts in der Musikpflege unserer Zeit, in: Lübe-
ckische Blätter 74 (1932), 54–56. 



 

  29 

der Orgel,73 und in denen er zum anderen  – und dies ist gewiss seine ertragreichste 
Arbeit zu diesem Thema74 – den «Geist» und den Auftrag75 der zeitgenössischen Kir-
chenmusik herausstellt.76 
 
Zu Distlers Leben und Werk und deren Bedeutung für die Kirchenmusik, insbeson-
dere für die kirchenmusikalische Entwicklung des frühen 20. Jahrhunderts, liegt auch 
in der Sekundärliteratur eine lange Reihe von Texten, die vor allem sowohl zu Jahres-
tagen des Komponisten, Reden und Zeitschriftenbeiträgen, also etwa aus Anlass von 
Distlers Geburts- oder Sterbetag,77 oder aber Vorträge und Aufsätze, die mit wichtigen 
Daten der Musik- oder Kirchengeschichte Lübecks verbunden sind, vor.78 
 
 

3.3 Innere Emigration und Verletzlichkeit  
 
Obwohl eine explizite Untersuchung über Umstände und Ursachen seines Todes fehlt, 
existieren zwei bemerkenswerte Studien über das Phänomen der sogenannten inneren 
Emigration Hugo Distlers, die zwar Distlers Suizid nicht explizit in den Blick nehmen, 
die aber Motive eines inneren Rückzugs aus der Welt bei Distler plausibel machen und 
diesen als Vorstufe seines endgültigen Scheidens aus der Welt zu verstehen erlauben. 
Es handelt sich um zwei Arbeiten von Bettina Schlüter, zum einen zum Phänomen der 
sogenannten inneren Emigration,79 zum anderen eine systemtheoretische Analyse.80 
Die Autorin entwirft in ihren Beiträgen nicht nur ein präzises Bild, was die innere 
Emigration als Charakterzug eines Menschen ausmacht, sie bietet auch – implicite – 
den Ansatz einer Erklärung, was einen Menschen wie Hugo Distler dazu gebracht ha-
ben könnte, seinem Leben selbst ein Ende zu setzen. Nach Bettina Schlüter ist das 

 
73 DISTLER, Hugo, Die Orgel unserer Zeit. Postulat eines neuen musikalischen Lebens- und Gestaltungsprinzips, 
in: Der Wagen (1933), 77–84 [später erschienen unter dem Titel Die Orgel unserer Zeit, in: Musica (1947), 
147–153]. 
74 DISTLER, Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik, 102 (1935), 1325–
1329. 
75 DISTLER, Hugo, Von Stellung und Aufgabe der jungen Musik in Deutschland, in: Lübeckische Blätter 76 
(1934), 341–342. 
76 Distler hat bekanntlich auch ein Unterrichtswerk verfasst: DISTLER, Hugo, Funktionelle Harmonielehre, 
Kassel / Basel o.J. [1940 / 41], (Nachdruck Kassel 1974), das speziell dem Tonsatzunterricht gewidmet 
ist und nur in beschränktem Maße Aufschluss über seine geistige Haltung im Hinblick auf die Kirchen-
musik erlaubt.  
77 Beispielhaft für viele stehen die Beiträge des Dresdner Publizisten Hans Böhm, etwa: BÖHM, Hans, In 
memoriam Hugo Distler, in: Musik und Gesellschaft 8 (1958), 404–405; DERS., Hugo Distler (Zum 20. Todes-
tag), in: Musik und Gesellschaft 12 (1962), 746; DERS., Im Gedenken an Hugo Distler, in: Musik und Gesellschaft 
18 (1968), 430; DERS., Zum 50. Todestag von Hugo Distler, in: Gottesdienst und Kirchenmusik 43 (1992), 
156–158, und DERS., In memoriam. Hugo Distler 75, in: Musik und Gesellschaft 33 (1983), 424–425. 
78 Etwa: GRUSNICK, Bruno: Wie Distler Jakobiorganist in Lübeck wurde, in: Musik und Kirche 28 (1958), 97–
107, und BERGAAS, Mark: Hugo Distler’s First Vespers at St. Jakobi in Lübeck, in: The American Organist 16 
(1982), 175–177. 
79 SCHLÜTER, Bettina, Innere Emigration. Zum Lebensentwurf Hugo Distlers, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), 
Hugo Distler im Dritten Reich, Osnabrück 1997, 35–42. 
80 SCHLÜTER, Bettina, Hugo Distler. Musikwissenschaftliche Untersuchungen in systemtheoretischer Perspekti-
vierung, Stuttgart 2000. 



 

  30 

entscheidende Charakteristikum innerer Emigration das Ergebnis der Erfahrung eines 
Menschen, dass das Bewusstsein einer eigenen wie auch immer gearteten Berufung – 
der eigene Lebensentwurf – nicht mehr in Übereinstimmung zu bringen ist mit den 
tatsächlich gegebenen Lebensumständen. Diese Dichotomie erlebt der Mensch als 
Auflösung seiner eigenen Identität, sofern er sich nicht mehr in der Lage sieht, die 
Umstände, die ihn in Bezug auf seine Berufung unfrei machen, in das Narrativ seines 
eigenen Lebens zu integrieren. In diesem Augenblick bleibt ihm, vereinfacht gesagt, 
nur der Rückzug in eine eigene (Gegen-)Welt – in die innere Emigration – oder – und 
dies führt Bettina Schlüter nicht aus, legt den Gedanken aber gewissermaßen nahe – 
der Rückzug aus dem Leben selbst. 
 
Eine Arbeit, die den anhand der psychischen Befindlichkeit Hugo Distlers dargestell-
ten Zustand der inneren Emigration für unseren Zusammenhang zu vertiefen vermag, 
ist die Studie Andrea Bielers über das Phänomen der Verletzlichkeit.81 Diese Studie 
erhellt unseren Zusammenhang, indem sie zunächst einen allgemeinen begrifflichen 
Zugang zur Vulnerabilität eröffnet und ihre Bedeutung für Kunst und Theologie vor 
jeder Konkretisierung allgemein erschließt.82 Theologische Relevanz zieht Andrea Bie-
ler aus der Beobachtung, dass Verletzlichkeit ein Stadium der Liminalität kennzeich-
net, welches als solches anthropologisch, und auf diese Weise in den Augen der Au-
torin eben auch theologisch, nämlich als wesentliches Charakteristikum von Transfor-
mation, von eminenter Bedeutung ist. Mit anderen Worten: Aus dem Durchgang 
durch Verletzlichkeit kann Neues entstehen; aber auch – und dies ist für unseren Kon-
text relevant – Scheitern ist möglich. 
 
Für unseren Zusammenhang besonders wichtig ist die Arbeit Armand Léon van Om-
mens.83 Van Ommen untersucht in ihr an Beispielen anglikanischer Gemeinden in den 
Niederlanden, inwiefern Gottesdienstteilnehmer die Liturgie auch als Mittel zur Be-
wältigung von Leiden wahrnehmen. Aus van Ommens Untersuchung ergibt sich ein 
wesentlicher Aspekt der Fragestellung der vorliegenden Arbeit: Hat der Kirchenmu-
siker und Komponist Hugo Distler in der Liturgie bewusst oder unbewusst Defizite 
im Hinblick auf die Ausdrucksmöglichkeit von Leiden in und durch Formen der Li-
turgie erkannt, denen er durch ein Werk, das zugleich objektive wie subjektive Bedeu-
tung hat, Abhilfe zu schaffen versucht? 

 
81 BIELER, Andrea, Verletzliches Leben. 
82 Vor dem Horizont konkreter theologischer und anthropologischer Phänomene untersucht Hildegund 
Keul das Phänomen der Verletzlichkeit: KEUL, Hildegund; MÜLLER, Thomas (Hrsg.), Verwundbar. Theo-
logische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020. Ähnlich 
der Tagungsbericht: SPRINGHART, Heike; THOMAS, Günther (Hrsg.), Exploring Vulnerability. A New Focus-
for Theological and Interdisciplinary Anthropology (Tagungsbericht), Heidelberg 2017. Beide Arbeiten er-
scheinen unverzichtbar für ein theologisches Verständnis von Verletzlichkeit, sind in ihrer themati-
schen Fokussierung aber zu spezifisch, um in unserem Kontext Anwendung zu finden. Ergiebig im 
Hinblick auf eine «Theologie der Verletzlichkeit» scheinen mir darüberhinaus Publikationen nordame-
rikanischer (im weitesten Sinne) feministischer Theologinnen (etwa Culp, O’Donnel Gandolfo u.a.). 
83 OMMEN, Suffering in Worship. 



 

  31 

3.4 Rezeption Hugo Distlers 
 
Als nicht nur ihrer Titel wegen besonders typische Beispiele einer fast unüberschau-
baren Fülle von Publikationen, die in Hugo Distler einen Vorreiter inhaltlich und sti-
listisch zeitgemäßer Kirchenmusik sehen, sind vor allem die Texte Wolfram Schwin-
gers,84 Roman Summereders,85 und Bernd Stegmanns86 zu nennen. 
 
Hervorzuheben sind in dieser Textgattung vor allem Beiträge Oskar Söhngens,87 die 
in vertiefter Weise Musik in Verbindung zur Theologie zu bringen suchen, etwa seine 
Ansprache zum 6. Todestag Hugo Distlers88 und sein Rückblick auf dessen Leben aus 
größerer Distanz.89 
 
 

3.5 Stilisierung und Objektivität 
 
Der Großteil dieser Texte ist informativ und aufschlussreich im Hinblick auf biogra-
phische Daten, auf die Bedeutung Hugo Distlers selbst im Kontext der Kirchenmusik 
des 20. Jahrhunderts oder im Hinblick auf, wenn man so will, Kirchenmusik als Prak-
tische Theologie. 
Zahlreiche dieser Texte – Epitheta wie «Wegbereiter»90, «vollendet»91 u.ä. legen dies 
nahe – weisen allerdings eine stilisierende Deutung des Lebens Hugo Distlers auf, 
nämlich den eines «Rufers und Mahners»92 – in ähnlicher Weise, wie sie der Titel seiner 
ersten Biographie nahelegt – und rufen damit Polemiken auf den Plan, die sich einer 
mutmaßlichen «Legendenbildung» entgegenstellen.93 Einschlägig sind in diesem 

 
84 SCHWINGER, Wolfram, Früh vollendet. Hugo Distler, in: Fono Forum (2 / 1963), 11–12. (Die in der auf 
diesen Artikel bezugnehmenden Literatur allenthalben anzutreffende Seitenangabe «50–51» ist unrich-
tig.) 
85 SUMMEREDER, Roman, Hugo Distler als Wegbereiter der modernen Orgelkultur, in: Singen und Musizieren 
im Gottesdienst 2 (1993), 80–88. 
86 STEGMANN, Bernd, Niemand hat hie eine bleibende Statt. Hugo Distlers Geistliche Chormusik Opus 12, in: 
HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nachrichten aus dem Hugo-Distler-Archiv 
2 (1999), 33–37. 
87 Dessen Rolle im sogenannten Dritten Reich wird freilich unter anderem von Hans Prolingheuer heftig 
diskutiert. Vgl. z.B. PROLINHEUER, Hans, Der Zeitgenosse und seine Legende, in: Der Kirchenmusiker 5 (1995), 
Köln 2001 und die Repliken etwa von: AUDERSCH, Ludwig, (Reaktionen zu Hans Prolingheuer: Hugo 
Distler. Der Zeitgenosse und seine Legende), in: Der Kirchenmusiker 47 (1996), 28ff.; FISCHER, Johannes, (Re-
aktion zu Hans Prolingheuer: Hugo Distler. Der Zeitgenosse und seine Legende), in: Der Kirchenmusiker 47 
(1996), 25–26. – Einen vorläufigen Abschluss dieser Diskussion bildet: PROLINGHEUER, Hans, Hitlers 
fromme Bilderstürmer. Kirche und Kunst unterm Hakenkreuz, Köln 2001. 
88 SÖHNGEN, Oskar, Am Grabe Hugo Distlers. Ansprache zum 6. Todestag, in: Musica 3 (1949), 81–90. 
89 SÖHNGEN, Oskar, Hugo Distler 1908–1942, in: Musica 32 (1978), 296–297. 
90 SUMMEREDER, Hugo Distler als Wegbereiter der modernen Orgelkultur. 
91 SCHWINGER, Früh vollendet. 
92 HERRMANN, Rufer und Mahner. Ursula Herrmanns Lebensbeschreibung ist freilich viel nuancierter, als 
dass man ihr den Vorwurf der Simplifizierung machen könnte. 
93 Vgl. HERBST, Hugo Distler und die Entstehung einer Legende. 



 

  32 

Zusammenhang vor allem Texte, die aufgrund Distlers fränkischer Herkunft sein Erbe 
reklamieren,94 Texte seiner Zeitgenossen95 und Arbeitskollegen.96  
 
Ein Gegengewicht hierzu bilden besonders die wissenschaftlich fundierte Ausgabe 
des Briefwechsels zwischen Konrad Ameln und Hugo Distler durch Friedhelm Brus-
niak97, auch Texte von Kompositionskollegen seiner Zeit in Süddeutschland98 und 
schließlich Texte von Interpreten, in deren Lebenswerk das kompositorische Werk 
Hugo Distlers eine besondere Rolle spielt.99  
In diese Gruppe gehören auch jüngere Texte wie etwa die Arbeit Till Sailers.100  
Einen guten Überblick über die zeitgenössische Rezeption und deren kritische Würdi-
gung bieten Volker Lanatowitz101 und Hauke Osada.102 Eine geographische Horizont-
erweiterung bietet Stefan Hanheide in seinem Überblick über das Bild Hugo Distlers 
in neueren anglo-amerikanischen Publikationen zur Musik im Dritten Reich.103 
  

 
94 SUDER, Alexander; BAYERISCHER TONKÜNSTLERVERBAND (Hrsg.), Komponisten in Bayern, Bd. 20: Hugo 
Distler, Tutzing 1990. 
95 GRUSNICK, Bruno (Hrsg.), Briefwechsel Hugo Distler und Hermann Grabner, in: Musica 18 (1964), 55-65. 
96 GRUSNICK, Wie Hugo Distler Jakobiorganist in Lübeck wurde. 
97 BRUSNIAK, Friedhelm, Der Briefwechsel zwischen Konrad Ameln und Hugo Distler in den Jahren 1933 und 
1935, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, Osnabrück 1997, 169–182. 
98 Die wichtigsten sind sicherlich die Aufsätze seines Komponistenkollegen: BORNEFELD, Helmut, Schöp-
ferischer Historismus. Zur 50. Wiederkehr von Hugo Distlers Geburtstag, in: Musica 12 (1958), Heft 3, 70–72.; 
DERS., Hugo Distler und sein Werk, in: Musik und Kirche 42 (1963), 145-155; DERS,. ... denn ihre Werke folgen 
ihnen nach. Gedanken zum 25. Todestag Hugo Distlers am 1. November, in: Württembergische Blätter für Kir-
chenmusik 34 (1967), 86–89.), seines in die USA emigrierten Schülers Jan Bender: BENDER, Jan: Bruno 
Grusnick, Hugo Distler und ich, in: SALTZWEDEL, Rolf; KOCH, Klaus Dietrich (Hrsg.), Festschrift für Bruno 
Grusnick, Stuttgart–Neuhausen 1981, 23–25, und ein weiterer amerikanischer Beitrag: BERGAAS, Mark: 
Hugo Distler and His Church Music in the United States, in: Festschrift für Bruno Grusnick, in: SALTZWEDEL, 
Rolf; KOCH, Klaus Dietrich (Hrsg.), Festschrift für Bruno Grusnick, Stuttgart–Neuhausen 1981, 26–34. 
99 FISCHER-DIESKAU, Klaus, Begegnungen mit Hugo Distler. Mensch und Werk, in: Musik und Kirche 62 
(1992), 342–345. 
100 SAILER, Till, Hugo Distler in Strausberg. Die letzten Jahre des Komponisten der Weihnachtsgeschichte. Texte 
– Gespräche – Briefe, Berlin 2008. 
101 LANATOWITZ, Volker, Hugo Distler in der zeitgenössischen Presse. Untersuchung an ausgewählten Musik-
zeitschriften, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 109-151. 
102 OSADA, Hauke, Hugo Distler im Spiegel der Lübecker Lokalpresse, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten 
Reich, 153–167. 
103 HANHEIDE, Stefan; Das Bild Hugo Distlers in neueren anglo-amerikanischen Publikationen zur Musik im 
Dritten Reich, in: HANHEIDE, Stefan; SCHNOOR, Arndt (Hrsg.), Nachrichten zur Distler-Forschung 1 (1998), 
5–8. 



 

  33 

3.6 Das Dritte Reich als Kulminationspunkt der Biographie 
Hugo Distlers 
 
Umfangreichere und kritischere Aufsätze sind in den letzten Dekaden entstanden, Ar-
beiten, die Hugo Distlers Rolle im zeithistorischen Kontext präziser würdigen: Zur Si-
tuation der Komponisten in Deutschland zwischen 1933 und 1945,104 zum Verhältnis 
deutscher Chorkomponisten zum Dritten Reich,105 zur Kompositionsästhetik Hugo 
Distlers106 und zu seinen Vertonungen politischer Texte.107  
Alle diese Arbeiten beleuchten, bevor sie des näheren auf Hugo Distler eingehen, die 
grundsätzlichen Arbeitsbedingungen der Komponisten seiner Zeit. Die entscheidende 
Wende ereignet sich demnach 1934: «Der Nationalsozialismus setzt vor die Bewertung 
des Werkes die Wertung der schaffenden Persönlichkeit.»108 Mit dieser Aussage er-
klärt die «NS-Kulturgemeinde», dass es nicht das Werk sei, das den Künstler rechtfer-
tige; sondern erst die Ideologiekonformität des Menschen gestatte diesem eine künstleri-
sche Äußerung. Damit stellt sich der NS-Staat bewusst in eine Tradition,109 die Musik 
dem Staatskult dienstbar zu machen versucht. 
 
Die Realität Hugo Distlers im Dritten Reich ist facettenreich. Trotz im Laufe der Jahre 
zunehmender Anfeindung vonseiten nationalsozialistischer Kräfte ist Hugo Distlers 
Musik weder explizit verboten, noch hat der Komponist versucht, sich offizieller An-
erkennung zu versichern, indem er sich dem Regime angedient hätte. So ist etwa eine 
Auszahlung von 2000 Reichsmark an ihn durch das Propagandaministerium110 nicht 
auf eine Ergebenheitsadresse seitens des Komponisten zurückzuführen, sondern ent-
spricht schlicht einem entsprechenden Verteilungsschlüssel, an dem alle (nicht einem 
Kompositionsverbot unterliegenden) Komponisten partizipieren.111 Nicht einmal 

 
104 HANHEIDE, Stefan, Musik zwischen Gleichschaltung und Säuberung. Zur Situation der Komponisten in 
Deutschland 1933 – 1945, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 17–34. 
105 NORDMANN, Abélia, Kann man das Singen? Vom Verhältnis deutscher (Chor)komponisten zum Dritten 
Reich. Hugo Distler, Carl Orff, Hans Pfitzner (Masterarbeit), Basel 2013. 
106 HIEMKE, Sven, Dem Willen des Volksganzen zugänglich sein. Zur Kompositionsästhetik Hugo Distlers, in: 
HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 43–57. – In diese Reihe gehören auch: LEMMERMANN, Dirk, 
Singen macht deutscher. Anmerkungen zum Fest der deutschen Chormusik und zur Uraufführung des Mörike-
Chorliederbuches, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, und HANHEIDE, Komponieren in dunklen 
Gefahren. Heinrich Schütz und Hugo Distler, in: Schütz-Jahrbuch (Jg. 31), Kassel 2009, 7–14. 
107 SCHMIDT-RHAESA, Philip, Neue Musik für einen neuen Staat. Zu Distlers Vertonungen politischer Texte in: 
HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 59-80. 
108 Frankfurter Zeitung, 30. 11. 1934, zit. nach: WULF, Joseph, Musik im Dritten Reich. Eine Dokumentation 
(1966), Frankfurt / Main 1983, 379, zit. nach: HANHEIDE, Musik zwischen Gleichschaltung und Säuberung, 
in: HANHEIDE, Distler im Dritten Reich, 17. 
109 PRIEBERG, Fred K., Musik im NS-Staat, Frankfurt / Main 1982, 363, zit nach: HANHEIDE, Musik zwischen 
Gleichschaltung und Säuberung, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 17–34, 17. 
110 HANHEIDE, Musik zwischen Gleichschaltung und Säuberung, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 
17–34, 22. 
111 Ebd. 



 

  34 

Distlers Parteizugehörigkeit112 kann als unbedingtes Indiz nationalsozialistischer Ge-
sinnungstreue gelten.113  
Überhaupt lässt sich von keinem Komponisten sagen, er habe sein Werk gänzlich in 
den Dienst des Reiches gestellt; auch kann man umgekehrt nicht von einer gleichsam 
nationalsozialistischen Stilepoche sprechen.114,115,116 
Betrachtet man aber gleichsam die Schnittmenge dieser beiden Tatbestände, so ist auch 
bei den nicht offiziell verbotenen Komponisten der Anpassungsdruck nicht zu unter-
schätzen.117 Neben den expliziten Verboten steht die ständige Unsicherheit durch 
wechselnde Zuständigkeit der Ministerien und Kammern, und «gerade diese Un-
durchsichtigkeit in Sachen zulässiger Musik, gepaart mit Wissen um die Gewaltbereit-
schaft des Staates und seiner Vollstrecker»118 ist der Anpassungsbereitschaft und dem 
vorauseilenden Gehorsam in hohem Maße förderlich119 und führt dazu, dass selbst 
konkreten Kompositionen oft eine gewisse Ambivalenz eigen ist, wie sich etwa an Dis-
tlers Motette «Wach auf, du deutsches Reich» op. 12, 3 zeigen lässt.120 
So komponiert Distler Werke, die mit der nationalsozialistischen Ideologie durchaus 
konform gehen,121 und er ist beteiligt an Publikationen, die nationalsozialistisches 
Lied- und Gedankengut verbreiten.122 Doch in all diesen ist eine Ambivalenz spürbar: 
Distler singt nicht im Chor der Verherrlicher. Die Kompositionen sind einschlägigen 

 
112 Distler wird Mitglied der NSDAP am 1. Mai 1933 (Vgl. SCHLÜTER, Innere Emigration, in: HANHEIDE, 
Hugo Distler im Dritten Reich, 35–42, 42.) 
113 HANHEIDE, Musik zwischen Gleichschaltung und Säuberung, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 
17–34, 24. 
114 A.a.O., 23. 
115 Etwas anders verhält es sich indes beispielsweise in der früheren Sowjetunion; vgl. dazu die Arbeiten 
Sigrid Neefs und Hermann Danusers: DANUSER, Hermann, Weltanschauungsmusik, Schliengen 2009, 
NEEF, Sigrid, Die Opern Dmitri Schostakowitschs (Schostakowitsch-Studien, Bd. 8 und Studia slavica mu-
sicologica, Bd. 47), Berlin 2010. 
116 «Es dürfte problematisch sein, die Akzeptanz dieses Stils im NS-Staat als einen Beweis von Anpas-
sungsmentalität anzusehen, wie die oben dargelegte Heterogenität der ästhetischen Vorstellungen und 
kompositorischen Möglichkeiten im Dritten Reich belegen. Überhaupt stehen der Musikwissenschaft 
noch keine Mittel zur Verfügung, eine musikalische Kompositionsweise als eindeutig nationalsozialis-
tisch zuzuweisen.» HANHEIDE, Musik zwischen Gleichschaltung und Säuberung, in: HANHEIDE, Hugo Distler 
im Dritten Reich, 17–34, 33. 
117 A.a.O., 20. 
118 A.a.O., 26. 
119 Ebd. 
120 Vgl. a.a.O., 26-33. Stefan Hanheide zeichnet anhand der Quellenlage und der Editionsgeschichte des 
der Motette zugrundeliegenden Kirchenliedes eindrucksvoll zunächst nach, dass der Titel der Motette 
nicht zurückgeht auf Hugo Distler selbst, sondern auf die Publikation des Liedes durch die Zeitschrift 
«Musik und Kirche» (1933), und wie die Motette – auch der kirchlich-patriotische Flügel der Jugendbe-
wegung und die völkische Erneuerungsbewegung waren sich auf musikalischer Ebene verhängnisvoll 
nahegekommen – sowohl als deutschnationaler wie auch als subversiver «Weckruf» verstanden wer-
den konnte; er zeigt andererseits aufgrund minutiöser biographischer und werkgeschichtlicher Studien, 
dass sie wohl nur in letzterem Sinne zu hören ist – ihre Uraufführung 1937 war denn auch nationalso-
zialistischer Kritik ausgesetzt. – Bedauerlicherweise verzichtet Hanheide auf den naheliegenden Hin-
weis, dass der Titel der Motette bereits durch seinen Anklang an das Lied «Wach auf, du deutsches 
Land» von Martin Luthers Mitarbeiter Johann Walter aus dem Jahr 1561 (mit dem Distlers Motette indes 
weder textlich noch musikalisch etwas verbindet) ein breites Spektrum von Ambiguitäten evoziert. 
121 SCHMIDT-RHAESA, Neue Musik für einen neuen Staat, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 59–
80, 59. 
122 Ebd. 



 

  35 

Umständen geschuldet, keiner der von Distler vertonten Texte «enthält explizit und 
originär nationalsozialistisches Gedankengut ...»123. Die meisten solcher in zeitgenössi-
schen Publikationen wiedergegebenen Werke verzichten gänzlich auf nationalistische 
oder gar militärische Anspielungen;124 andere bewegen sich «im „üblichen“ Rahmen 
eines – gleichwohl fragwürdigen – starken nationalen Selbstwertgefühls».125  
All diese Beiträge lassen den Schluss zu, dass es nicht vollends verständlich ist, aus 
welchen Gründen sich vor allem in der unmittelbaren Nachkriegsliteratur über Hugo 
Distler im Hinblick auf dessen persönliches und Arbeitsverhältnis zum Nationalsozi-
alismus allzu oft eine Lücke auftut; denn die im Nachhinein erfolgende Klärung des 
Sachverhalts erscheint «viel schädlicher als die rechtzeitige sorgfältige Dokumentie-
rung und Differenzierung».126 
 
Im Gegensatz zu den eher stilisierenden Texten zeigt sich Distler in kritischerer Wür-
digung also weder als der Märtyrer noch der Nationalsozialist. Künftige Distlerfor-
schung hat demnach, will sie «der komplexen Persönlichkeit des Komponisten» ge-
recht werden127 in besonderer Weise die «Zwiespältigkeit und Diskontinuität» auszu-
leuchten.128 Hermeneutisch gilt: 
 
«Angesichts des unendlichen Unrechts und der ungezählten Greueltaten des Dritten Reiches fällt es 
schwer, all diejenigen, die das NS-Regime mitgetragen haben, in ihren Motiven zu verstehen, es sei 
denn mit der Absicht der persönlichen Ehrenrettung einzelner. Dennoch bereitet zweifellos erst eine 
verstehende Herangehensweise, die nach dem Begründungzusammenhang von Motiv und Geschichte 
fragt, den Boden für eine Auseinandersetzung, die dazu beitragen kann, die singulären unheilvollen 
Ereignisse des Dritten Reiches von den möglichen soziologischen Konstellationen der heutigen und der 
zukünftigen Zeit zu trennen. Der zunehmende Rechtsradikalismus und die jüngere politische Entwick-
lung überhaupt verbieten es, die bloße Feststellung faschistischer oder andersartiger radikaler Impli-
kate einzelner als hinlänglichen Ausdruck der eigenen Distanz zu akzeptieren. Letztlich wurzelt jegli-
cher Radikalismus in diesem betonten Unbeteilgt-Sein und der Verweigerung des Verstehen-Wol-
lens.»129 
 
 

  

 
123 A.a.O., 63. 
124 Ebd. 
125 Ebd. 
126 A.a.O., 59. 
127 HIEMKE, Dem Willen des Volkes zugänglich sein, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 43–58, 45. 
128 Ebd. 
129 A.a.O., 56. 



 

  36 

3.7 Spezialfragen zum Werk Hugo Distlers 
 
Vornehmlich aus den sechziger und siebziger Jahren existiert zu Spezialfragen eine 
Reihe kleinerer Untersuchungen, Gelegenheitsschriften, Qualifikationsarbeiten, die 
unpubliziert sind und lediglich in maschinenschriftlicher Fassung im Hugo-Distler-
Archiv in Lübeck130 greifbar sind.  
Das Werk Hugo Distlers vor seinem eigenen musikgeschichtlichen Hintergrund 
nimmt Sabine Kruse in den Blick,131 das Werk Hugo Distlers vor dem Hintergrund 
seiner eigenen theologischer Aussagen untersucht Christoph Planck.132 Auch wenn er 
Distlers innere religiöse Verbundenheit mit dem, was dessen Tätigkeit als Kirchenmu-
siker ausmacht, vielleicht ein wenig zu eindimensional herausstellt – und auf diese 
Weise wiederum an der «Legendenbildung» teilhat – enthält seine Schrift viele kluge 
theologische Beobachtungen anhand Distlerscher Werke; bereits Planck fällt anhand 
Distlers musikalischer Arbeiten nicht nur auf, dass die Antinomie zwischen «Unruhe» 
und «Ruhe» für Distler eine besondere Rolle spielt,133 sondern auch, welch entschei-
dende Bedeutung das Motiv der Angst für Distlers Leben wie für sein Komponieren 
besitzt:  
 
In der Welt habt ihr Angst op134 12 Nr. 7. Diese Motette hat Distler zum Tode seiner Schwiegermutter 
im März 1936 geschrieben. Besonders an ihr ist, daß ihr als Text kein Lied, sondern ein Bibelwort zu-
grunde liegt (Joh. 16,33) und daß hier einmal ausgesprochen wird, was der Grund für [Distlers] Sehn-
sucht nach der Ewigkeit ist.135 
 
Planck gelingt es schließlich, die beiden Themenkreise der Unruhe und der Angst zu-
sammenzuschauen und dem Doppelmotiv von Ruhe und Frieden gegenüberzustellen: 
 
«In dieser kurzen Motette bricht ein furchtbarer Gegensatz auf: Die Zerrissenheit und Angst am Anfang, 
Friede und Ruhe im Choral am Schluß, in der Mitte das Sieghafte. Hier offenbart sich, was Distler sel-
ten136 geäußert hat, dass er nämlich selbst – bei all seiner Fröhlichkeit – diese Angst gehabt hat. Er 
schreibt im selben Brief [Hugo Distlers Abschiedsbrief, d. Verf.]: „Wer weiß wie Du, welche Lebens-
angst in mir gesessen hat, seit ich lebe? Alles, was ich schaffte, stand unter diesem Zeichen.“ Es ist nicht 
von ungefähr, daß Distler diesen Text gewählt hat. Es ist auch richtig, daß er auf seinem Grabstein steht. 
In dieser kurzen Motette haben wir wohl den Schlüssel zu diesem ganzen Problemkreis: Distler litt 
furchtbar unter dem Leben. Darum sehnte er sich nach der Ewigkeit. Das erklärt die Hingezogenheit 
zu diesen Texten und innerhalb dieser Texte zu der oft zu beobachtenden musikalischen Betonung von 
„Ruhe“ und „Frieden“ (op. 5, 36; op. 12, Nr 2, 14; Nr. 2, 7 und öfter).»137 

 
130 Über das Archiv selbst siehe: SCHNOOR, Arndt, Das Hugo-Distler-Archiv, in: HANHEIDE; SCHNOOR, 
Nachrichten zur Distler-Forschung 1 (1998), 5–8. 
131 KRUSE, Sabine, Das Werk Hugo Distlers. Probleme des Komponierens in der Zeit von 1920 – 1945 (masch., 
unveröff.), Lübeck 1978 (Hugo-Distler-Archiv). 
132 PLANCK, Christoph, Theologische Aussagen im Werk Hugo Distlers (masch., unveröff.), Schömberg 1961 
(Hugo-Distler-Archiv).  
133 A.a.O., 22f. 
134 Sic (ohne Punkt). 
135 A.a.O., 25. 
136 Muss wohl heißen: «selbst». 
137 A.A.O., 26. 



 

  37 

3.7.1 Untersuchungen zum Totentanz op. 12, 2 
 
Eine kleinere Reihe weiterer Untersuchungen, die ebenfalls unpubliziert sind und 
ebenfalls lediglich im Hugo-Distler-Archiv in Lübeck greifbar sind, behandeln die To-
tentanzmotette Hugo Distlers: die musikalische Analyse der Komposition selbst,138 
den Einfluss Leonhard Lechners auf dieselbe,139,140 die Totentanzmotette vor dem Ho-
rizont von Todeserfahrungen in der Musik des 20. Jahrhunderts,141 und insonderheit 
die Beziehung der gesungen und gesprochen vorgetragenen Texte der Motette.142 
Die Stärken all dieser Gelegenheitsschriften liegen in ihrer Fokussierung auf ihr 
Thema und in den zumeist sorgfältigen Analysen, die sie vorlegen; ihre Fokussierung 
erweist sich andererseits als Nachteil, wenn man versucht, größere Zusammenhänge 
aus Erkenntnissen dieser Arbeiten abzuleiten. Indem sie sich im wesentlichen auf Pri-
märliteratur stützen, fehlt ihnen gelegentlich der Horizont, den die Einbeziehung von 
Sekundärliteratur geboten hätte. In Bezug auf die vorliegende Arbeit erfüllen viele von 
ihnen das Erfordernis als wichtige Vorarbeit aus musiktheoretischer Hinsicht, eröff-
nen aber gleichzeitig das Desiderat tiefergehender theologischer Überlegungen. 
 
Auch innerhalb der Anzahl dieser «kleineren Arbeiten» fällt auf, in welchem Maße 
Autorinnen an ihnen beteiligt sind. 
 
Was diese Arbeiten verbindet, ist, dass in ihnen die Ernsthaftigkeit Distlers zum Aus-
druck kommt, die existentielle Rückhaltlosigkeit seines Lebens und Komponierens. 
Distler geht seinen eigenen Weg, er geht den Weg, den er gehen muss:  

 
138 PAUL, Anna Maria, Hugo Distler: Totentanz, Motette zum Totensonntag. Eine Analyse (masch., unveröff.) 
Frankfurt 1982/83 (Hugo-Distler-Archiv). Hierbei handelt es sich um eine außergewöhnlich sorgfältige 
musikalische Analyse der Motette (unter Voranstellung überblicksartiger analytischer Bemerkungen zu 
den übrigen Motetten der Geistlichen Chormusik op. 12). Wichtig ist auch die Veranschaulichung der Ge-
schichte des Totentanzes als Kunstform (basierend auf der Arbeit Helmut Rosenfelds, s.o. – Unklar 
bleibt in dieser Arbeit leider die Chronologie der Beziehung zwischen dem Lübecker und dem Revaler 
Totentanz). Anna Maria Paul macht, im Unterschied zu anderen vergleichbaren Arbeiten, reichen, 
wenn auch hier und da etwas unkritischen Gebrauch von der Sekundärliteratur. 
139 MEYERS, Klaus, Distlers Totentanz unter besonderer Berücksichtigung des Einflusses der Deutschen Sprüche 
vom Leben und Tod Leonhard Lechners (masch., unveröff.), Hamburg 1965 (Hugo-Distler-Archiv). – Klaus 
Meyers stellt die interessante These einer theologischen Entwicklung von «Dämmerung» zu «Licht» 
innerhalb der Texte der Totentanzmotette auf (A.a.O., 8f.) 
140 LUSTIG, Hans-Joachim, Der Totentanz bei Leonhard Lechner und Hugo Distler, (masch., unveröff.), 
Lübeck 1992 (Hugo-Distler-Archiv). – Diese Arbeit zeichnet sich gegenüber den oft sehr persönlich ge-
färbten Gelegenheitsarbeiten zwar einerseits durch analytische Tiefenschärfe und Klarheit aus; die Be-
schreibung der Wort-Ton-Beziehungen in der Motette (S. 59–85) nimmt sich jedoch zuweilen (ebenso 
wie die Ursachenbeschreibung des Suizids Hugo Distlers, S. 45) etwas simplifizierend aus. Die Zusam-
menhänge zwischen Leonhard Lechners Deutschen Sprüchen von Leben und Tod sind indes sehr plausibel 
aufgeführt. 
141 SIELEMANN, Christiane, Todeserfahrungen in der Musik des 20. Jahrhunderts. Totentänze von Hugo Distler 
und Cesar Bresgen nach Bildvorlagen des späten Mittelalters (masch., unveröff.), Bielefeld 1991 (Hugo-Dist-
ler-Archiv). – Diese umfangreiche Arbeit ist nicht lediglich komparatistisch, sondern darüberhinaus 
bedenkt sie, wie anhand der in ihrer Arbeit behandelten künstlerischen Beiträge das Thema Tod auch 
didaktisch vermittelt werden kann. 
142 VORNHOLT, Der Totentanz von Hugo Distler. 



 

  38 

«Nur wer von der Mannigfaltigkeit der damaligen „Neuen Musik“ weiß», schreibt etwa Sabine Kruse, 
«kann den Weg eines einzelnen Komponisten beurteilen, kann verstehen, welchen Weg er wählte und 
welchen – bewußt – nicht. Eine Belastung war die Herrschaft des Nationalsozialismus, eine andere Aus-
einandersetzung die mit der modernen Musik und dem Erbe beziehungsweise der Hypothek der Ver-
gangenheit.» Und sie fährt fort: «Distler ist seinen Weg mit konzessionsloser Konsequenz zu Ende ge-
gangen. „Die authentischen Künstler [der Gegenwart]“, sagt Adorno, „sind die, in deren Werken das 
äußerste Grauen nachzittert.“143 «Wer in Distler dieses Grauen überhört, das ihn ebenso in sein Werk 
wie in seinen Tod trieb, wer ihn zu einem schönen Augenblick befriedigenden Genusses verniedlicht, 
der dürfte ihn schlecht verstanden haben.»144 
 
Der musikgeschichtliche Ort Hugo Distlers, so ergänzt Sabine Kruse, sei durch ein Pa-
radox gekennzeichnet: 
 
«Es gehört zu den Unbegreiflichkeiten jener Epoche, dass die Kirchenmusik einen Höhepunkt erreichte 
zu dieser Zeit, da das Ende von Christentum und Kirche vorausgesagt wurde. Auch sie ist ein Teil der 
Neuen Musik, allerdings mit einem ganz anderen Selbstverständnis, als es die nichtkirchliche klassische 
Musik für sich beanspruchte.»145 
 
Besondere Erwähnung verdient eine publizierte Arbeit aus den Vereinigten Staaten, 
die plausible Überlegungen zum Verständnis der Kompositionstechnik enthält, die 
aber auf der Grundlage eines eigentlich nebensächlichen historischen Irrtums 
unrichtige Schlussfolgerungen von erheblicher Tragweite zieht. Die Autorin, Alison 
Elizabeth Allerton, schlüsselt Distlers Kompositionstechnik überzeugend nach 
historischen Vorbildern auf und weist als einzige auf den in  der amerikanischen Mu-
siktheorie gebräuchlichen und für das Verständnis der Satztechnik Distlers so wichti-
gen Begriff der Quartal Harmony hin, nimmt aber – offenkundig aufgrund mangelhaf-
ter Rezeption der deutschsprachigen Quellen – irrtümlicherweise an, op. 12, 2 sei für 
den Sonntag Allerheiligen bestimmt und zieht auf Grundlage dieser These das Fazit, 
Distler habe möglicherweise bereits acht Jahre vor seinem Suizid – an einem 1. 
November – diesen geplant.146 
 
Zur Totentanzmotette selbst existiert noch eine weitere, ebenfalls in Druck erschie-
nene, Arbeit, jene von Andreas Schmidt über Hugo Distlers Totentanz,147 die sich aber, 
angesichts ihres neueren Erscheinungsdatums im Hinblick auf die Rezeption der Se-
kundärliteratur, aber auch im Hinblick auf innere Kohärenz und sprachliche Gestal-
tung als Enttäuschung erweist. Lediglich Schmidts eindringlicher Vergleich der 

 
143 ADORNO, Theodor W., Ästhetische Theorie, Frankfurt 1970, 384. 
144 BORNEFELD, Hugo Distler und sein Werk, in: Musik und Kirche 33, 155, zit. nach: KRUSE, Probleme des 
Komponierens in der Zeit von 1920 – 1945, 1f. 
145 A.a.O., 15. 
146 ALLERTON, Alison Elizabeth, Leave All That You Have, That You May Take All. What Hugo Distler’s 
Totentanz Reveals About His Life and Music, Baton Rouge, LA 2017. (Die Arbeit ist deklariert als «Doctoral 
Thesis» und besitzt etwa den Umfang einer Masterarbeit.) 
147 SCHMIDT, Andreas, Hugo Distlers Totentanz Opus 12, Nummer 2. Biographischer Kontext, Konzeption und 
Stil (Edition Forschung), Münster / Westfalen 2018. 



 

  39 

Rhythmik mancher Passagen der Motette mit der Rhythmik des Gregorianischen Cho-
rals ist aufschlussreich.148 
 
Eine umfassende und konkludente Besprechung des Totentanz’op. 12, 2 bietet indes 
bereits Joachim Walter im Kontext einer umfassenden kunsthistorischen Arbeit des 
Lübecker Totentanzes, seiner Vorgänger und seiner Konsequenzen.149 Dieser umfang-
reiche Band bietet zugleich einen wichtigen Überblick über die Literatur zum Toten-
tanz als kunstgeschichtliche Gattung und hilft, Distlers entsprechende Komposition 
als Teil eines größeren Zusammenhangs und eines gelungenen Beispiels der Verleben-
digung von Tradition zu beschreiben. 
 
 
3.7.2 Untersuchungen zum Tonsatz Hugo Distlers 
 
Neben diesen, in gewissem Sinne kulturell-theoretischen, Schriften und neben Hugo 
Distlers eigener musiktheoretischer Schrift, seiner Harmonielehre aus dem Jahre 
1940,150 existiert eine lange Reihe musiktheoretischer Monographien, die zum Teil auf 
den kleineren Arbeiten aufbauen und sie vertiefen, und die sich mit Distlers Kompo-
sitionsweise auseinandersetzen; diese Untersuchungen reichen über den deutschspra-
chigen Raum hinaus. 
 
Ursula von Rauchhaupt untersucht die geistliche Vokalmusik Hugo Distlers,151 Larry 
Palmer schließt auch seine Orgelmusik mit ein;152 den Kompositionsstil Hugo Distlers 
insgesamt nimmt zum ersten Mal Friedrich Neumann in den Blick.153 Es folgen die 
ausführlichen Untersuchungen Angela Sievers’,154 die sich dem Mörike-Chorliederbuch 
op. 19 widmet und Dirk Lemmermann, der den Blick auf das gesamte weltliche und 
geistliche Vokalwerk ausweitet.155  
 

 
148A.a.O., 37f. 
149 WALTER, Joachim, Hugo Distler: Totentanz und Thema mit zwölf Variationen über Es ist ein Schnitter, heißt 
der Tod, in: FREYTAG, Hartmut (Hrsg.): Der Totentanz der Marienkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in 
Reval (Tallinn). Edition, Kommentar, Interpretation, Rezeption, Köln / Weimar /Wien, 1993, 375–379. 
150 DISTLER, Funktionelle Harmonielehre. 
151 RAUCHHAUPT, Ursula von, Die vokale Kirchenmusik Hugo Distlers. Eine Studie zum Thema Musik und 
Gottesdienst, Gütersloh 1963.  
152 PALMER, Larry, Hugo Distler and His Church Music, Saint Louis, MO 1967. Mehr dazu s.u. 
153 NEUMANN, Friedrich, Anmerkungen zum Kompositionsstil Hugo Distlers, in: Musikerziehung (1979), 16–
21. 
154 SIEVERS, Angela, Der Kompositionsstil Hugo Distlers, dargestellt an Beispielen aus dem Mörike-Chorlieder-
buch, Wiesbaden 1989. 
155 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers. – Es existiert darüber hinaus eine Reihe 
von Aufsätzen, die sich Einzelwerken oder bestimmten Werkgruppen widmen, etwa: TÖPEL, Michael, 
Hugo Distlers Cembalokonzerte, in: HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nach-
richten aus dem Hugo-Distler-Archiv 2 (1999), 38–44 oder DERS., Hugo Distlers Schauspielmusik zu Ludwig 
Tiecks Ritter Blaubart, in: HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nachrichten aus 
dem Hugo-Distler-Archiv 2 (1999), 5–18. 



 

  40 

Neben dem Hinausgehen über alte Vorbilder (und dem Aufnehmen auch neoklassi-
zistischer Elemente) sieht Angela Sievers Distlers stilistische Idiomatik vor allem im 
Rhythmischen,156 in latenter oder offener Polymetrik157 und in entsprechenden über 
die Alte Musik hinausgehenden Notationsverfahren.158 Sie beschreibt die Verwandt-
schaft von Distlers Kompositionstechnik mit Satztechniken der sogenannten Alten 
Musik: Auffallend sei an Distlers Stil der fast durchgängig polyphone Satz, verbunden 
mit einer reichen Melismatik; gelegentlich beobachte man Cantus-Firmus-Techniken; 
in vielen Stücken alternierten im engeren Sinne polyphone Stellen mit Abschnitten in 
Fauxbourdon.159 Neu gegenüber diesen Stilmitteln älterer Satztechnik sei die extensive 
rhythmische Orientierung an Duktus und Deklamation des Textes. Distlers Tonalität 
sei überwiegend frei von tonalen Schwerpunkten, gelegentlich begegne man moda-
len160 oder pentatonischen Abschnitten,161 die Dissonanzbehandlung sei überwiegend 
frei,162 bediene sich aber historisierend älterer Einführungs- und Auflösungsformeln.  
In Bezug auf die harmonische Analyse geht Sievers nicht weiter ins Detail. Obwohl sie 
mit der Erwähnung von Modalität und Pentatonik eine Brücke von ihrer Beschreibung 
des Rhythmischen in den Bereich des Harmonischen schlägt, erkundet sie dieses Feld 
nicht näher. 
 
An dieser Stelle geht Dirk Lemmermann einen Schritt weiter. Eingehend untersucht 
und beschreibt er Distlers Harmonik anhand einer Auswahl der Chorwerke aus dem 
Mörike-Chorliederbuch op. 19 (1939) und macht die Verbindung von Text und Musik 
anschaulich. Allerdings geht er nicht soweit, Distlers Harmonik zu systematisieren. Im 
Gegenteil: Anlässlich der Analyse von «Denk es, o Seele» op. 19, Nr. 21 kapituliert er 
gleichsam vor Distlers Harmonik und bemerkt: «Ein Grundproblem des Distlerschen 
Stils wird hier evident: Aus der Linearität der Stimmen entwickeln sich – mit traditio-
nellen Mitteln nicht mehr erfassbare – harmonische Gebilde, die besonders durch ihre 
eigenwillige Dissonanzbehandlung auffallen.»163 
 
Hervorgehoben werden soll die bereits erwähnte – ältere – Untersuchung Larry Pal-
mers, dessen besonderes Verdienst darin liegt, die Musik Distlers, deren Grundlage 
gewissermaßen die deutsche Sprache ist, für den angelsächsischen, näherhin den 
nordamerikanischen Sprachraum zu erschließen,164 und der im Unterschied zu Sievers 
und Lemmermann Distlers Kirchenmusik in den Blick nimmt. So ist sein gattungsmä-
ßiger Horizont ein breiterer als der Sievers’ und Lemmermanns. Seine Untersuchung 
erfasst nicht nur die – geistliche – Vokalmusik, sondern auch die Orgelmusik und 

 
156 SIEVERS, Der Kompositionsstil Hugo Distlers, 125. 
157 A.a.O., 127. 
158 A.a.O., 126. 
159 A.a.O., 128. 
160 A.a.O., 130ff. 
161 A.a.O., 129. 
162 A.a.O., 130ff. – Vgl. auch die «Quintenproblematik»: A.a.O., 134 u. 136. 
163 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 37. 
164 PALMER, Hugo Distler and His Church Music. 



 

  41 

deckt damit das Gesamte der Kirchenmusik Distlers zumindest überblicksartig ab. 
Palmers Stärke liegt in der präzisen terminologischen Beschreibung des Tonsatzes und 
in der Aufdeckung kompositionsgeschichtlicher Vorbilder. Das Besondere an Distlers 
Kompositionsstil sieht er wie Sievers im Bereich der Rhythmik; anders als sie widmet 
er auch der Form der Werke Distlers besondere Aufmerksamkeit; doch auch er streift 
die Harmonik Distlers nur en passant.  
 
Die umfangreiche Studie Winfried Lüdemanns165 widmet sich in erster Linie der In-
strumentalmusik Hugo Distlers, ist aber ihrer kompositionstheoretischer Einsichten 
wegen auch im Hinblick auf seine Vokalmusik von eminenter Bedeutung.  
 
Die ebenfalls bedeutende Untersuchung von Sven Hiemke über den Einfluss des lu-
therischen Chorals im kompositorischen Werk Hugo Distlers166 muss in unserem Zu-
sammenhang leider unberücksichtigt bleiben, da im Totentanz op. 12, 2 keine choralge-
bundenen Sätze vorliegen. 
 
 
3.7.3 Untersuchungen zur Kompositionsästhetik Hugo Distlers 
 
Abgesehen von seinem Lehrwerk zum Tonsatzunterricht167 und ebenso abgesehen 
von seiner Auffassung von Kirchenmusik als «Evangelium»168 lässt sich Hugo Distler 
in umfangreicher Weise über seine eigene musikalische Ästhetik vernehmen. Zwar 
äußert er sich über seine Vorstellungen in hoch idealisierender Weise, doch lassen sich 
essentielle Merkmale seiner Musikauffassung aus diesen Äußerungen extrahieren. 
 
Musik ist für ihn in erster Linie nicht nach außen gehende «Darstellung» als vielmehr 
ein persönlicher Dialog.169 Solche Musik kann nicht nur ornans des Textes, sondern 
muss selbst Exegese sein.170 Und natürlich muss solche Musik dem Kriterium der 
Deutlichkeit genügen. Distler – kein Wissenschaftler – sagt das ganz unbeholfen und 
mit dem Vokabular seiner Zeit; aber seine Haltung verschafft sich doch zwischen den 
Zeilen Raum:  
 
«Wir bewundern an der alten Musik die lapidare Ausdruckskraft, die tief verwurzelt ist im Volkstüm-
lichen, Heimatlichen, Nationalen. Ihre Ursprünglichkeit, Echtheit, Schlichtheit, ihre Deutlichkeit ist 

 
165 LÜDEMANN, Winfried, Hugo Distler. Eine musikalische Biographie (Collectanea musicologica, Bd. 1), 
Augsburg 2002. 
166 HIEMKE, Sven, Der lutherische Choral im Schaffen von Hugo Distler und Ernst Pepping, in: DREMEL, Erik 
und POETZSCH, Ute (Hrsg.), Choral, Cantor, Cantus firmus. Die Bedeutung des lutherischen Kirchenliedes für 
die Schul- und Sozialgeschichte (Hallesche Forschungen, Bd. 17), Halle 2015, 159–167. 
167 DISTLER, Funktionelle Harmonielehre. 
168 DISTLER, Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), 1325–
1329, 1325. 
169 DISTLER, Das Wiedererwachen des 16. und 17. Jahrhunderts in der Musikpflege unserer Zeit, in: Lübeckische 
Blätter 76 (1943), 54f., zit. nach: SIEVERS, Der Kompositionsstil Hugo Distlers, 29f. 
170 A.a.O., 30. 



 

  42 

späteren Geschlechtern verlorengegangen. Unsere Zeit sehnt sich wiederum nach solcher Ungebro-
chenheit.»171 
 
Diese Haltung macht es plausibel, dass für Distler eine Rückkehr zur Stileinheit zwi-
schen weltlicher und geistlicher Musik, die bis Bach gegolten hatte, unumgänglich ist, 
weil beide – die weltliche und die geistliche Sphäre – ihren Ursprung in Gott haben172 
und deshalb nur von dorther ihre Zukunft kommen könne.173,174 
 
Diesen Maßstab setzt Distler für seine eigene Musik:  
 
«So ist es ein wesentliches Merkmal der Werke Distlers, daß Distler nicht einen Stil für weltliche Musik 
und einen andersartigen für geistliche Musik kennt; so ist seine vom Text her weltliche Musik ebenso 
durchdrungen vom Geiste der Ernsthaftigkeit, Tiefe und – unter Umständen religiösen – Innigkeit und 
lapidaren Ausdruckskraft, wie sie ihn bei Schützschen Werken und in besonderem Maße in dessen 
Matthäuspassion beeindruckt hat.»175 
 
Auch ist zu erkennen, wie Distler seine eigene Ästhetik in Klang umsetzt. Wenn Musik 
einerseits intimer, andererseits gemeinschaftsstiftender Dialog sein soll, berührt dies 
die Frage von Individualität und Gemeinschaft überhaupt, einer Dichotomie, die sich 
gleichsam symbolisch abgebildet findet in Polyphonie und Tonalität, so dass  
 
«alle Stimmen in ihrer Vielheit zwar Recht und Pflicht haben, ihre Selbständigkeit zu wahren, doch eben 
diese Selbständigkeit stets einer hohen Gesamtidee zu opfern176 bereit sein müssen: der Tonalität.»177 
 
Gerade dies Verständnis gibt uns aber einen entscheidenden, von Distlers Aussage 
abweichenden, Anhaltspunkt: Polyphonie und Tonalität – diese beiden erscheinen bei 
Distler – nicht eigentlich in einer «Krise» –;178 und doch – und dabei mit der Person 
des Komponisten geheimnisvoll verwandt – zutiefst verletzlich und, wenn auch hinter 
der Maske der Ironie, der Gefahr der Zurückweisung179 ausgesetzt:  
 
«Die Chaconne wird Grabner entweder ganz ablehnen oder sehr loben, denk’ ich: ich bin nämlich ei-
gensinnig: ich habe mir vorgenommen, weder einen Akkord noch ein Vorzeichen zu schreiben ... In der 

 
171 Ebd. 
172 Ebd. 
173 A.a.O., 30f. 
174 Entsprechend zu Bonhoeffer: “Religionless Christianity does not recognize the traditional division 
of reality into sacred and profane realms. It concedes just ‘the one realm of the Christ-reality (Christus-
wirklichkeit), in which the reality of God and the reality of the world are united.“ HOOTON, Peter, Bon-
hoeffer’s Religionless Christianity in Its Christological Context, London 2020, 5. 
175 SIEVERS, Der Kompositionsstil Hugo Distlers, 31. 
176 Schon der Terminus wäre signifikant, wäre er nicht im Jargon der Zeit – leider – einer semantischen 
«Inflation» ausgesetzt gewesen. 
177 DISTLER, Hugo, Das Wiedererwachen des 16. und 17. Jahrhunderts in der Musikpflege unserer Zeit, 
in: Lübeckische Blätter 76. Jg. (1943), 56, zit. nach: SIEVERS, Der Kompositionsstil Hugo Distlers, 32. 
178 Vgl. KURTH, Romantische Harmonik und ihre Krise in Wagners «Tristan». 
179 «... [einer] Flut leidvoller frühkindlicher Erfahrungen des rigorosen Abgelehntwerdens ...» DISTLER-
HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 23. 



 

  43 

Stimmführung – sie ist streng vierstimmig – war ich äußerst frei, da gibt’s Quinten- und Quarten-180 

und Septimen- und Sekundleitern, keine Stimme kümmert sich um die andere besonders viel. Die Sache 
ist ungefähr so, als wenn ein paar Freunde um den Nürnberger Ring gingen, der eine links rum, der 
andere übern Plärrer, nach einer bestimmten Zeit treffen sie sich schon irgendwo,181 je nachdem der 
andere schneller oder langsamer ging. Da gibt’s natürlich oft reizende Rendezevous.»182 
 
 

3.8 Untersuchungen zum Totentanz als kunsthistorischer Gat-
tung 

 
3.8.1 Geschichte der Totentanzdarstellungen 
 
Eine eigentliche Totentanzforschung war lebendig vor allem zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts; nennenswerte Veröffentlichungen erscheinen seitdem nur unregelmäßig.183 
Die wichtigste Arbeit zur Entstehung des Totentanzes und der kunsthistorischen Be-
ziehung der verschiedenen europäischen Totentanz-Darstellungen untereinander ist 
die von Hellmut Rosenfeld.184 Daneben ragt besonders der Aufsatz Uwe Pörksens185 
heraus, der Detailbeobachtungen anstellt, die auch für die Frage der Rolle der Musik 
innerhalb des Totentanzes von Bedeutung sind:  
 
«Die eindringlichste Bewegung kommt in den Bilderbogen durch das Motiv des Tanzes und der Musik. 
Die Skelette bewegen sich, im Kontrast zu der statuarischen Bildlichkeit der Ständevertreter, fast immer 
ekstatisch. Es ist eine Verkehrung der Welt ... Die Todesgestalt scheint vor Leben zu zucken, sie vollführt 
groteske Tanzsprünge. Ihr häufigstes Attribut ist sinnigerweise das Musikinstrument, nicht das übliche 
Todessymbol der Sense und Sichel ...»186 
  

 
180 Gemeint sind: «-parallelen». 
181 Also gewissermaßen kontingent, indeterminiert! 
182 An Ingeborg Heinsen, 29. 2. 1928, zit. nach: DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 59f. 
183 Hervorzuheben sind, in chronologischer Ordnung: FEHSE, Wilhelm, Der Ursprung der Totentänze. Mit 
einem Anhang: Der vierzeilige oberdeutsche Totentanztext. Codex Palatinus Nr. 314 B. 79a-80bm, Halle / Saale 
1907; DÜRRWÄCHTER, Anton, Die Totentanzforschung, Kempten / München 1914; BUCHHEIT, Gert, Der 
Totentanz. Seine Entstehung und Entwicklung, Berlin 1926; COSACCHI, Stephan, Der Totentanz in Kunst, 
Poesie, und Brauchtum des Mittelalters, Meisenheim am Glan 1965; BARTELS, Elisabeth, Totentänze. Kunst-
historische Betrachtung, in: JANSEN, Hans Helmut (Hrsg.), Der Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, 
Darmstadt 1978, 79–93; BULST, Neithard, Der schwarze Tod. Demographische, wirtschafts- und kulturge-
schichtliche Aspekte der Pestkatastrophe von 1347–1352. Bilanz der neueren Forschung, in: Saeculum 30 (1979), 
45–67; FEST, Joachim, Der tanzende Tod. Über Ursprung und Formen des Totentanzes vom Mittelalter bis zur 
Gegenwart. Und sechsunddreißig Zeichnungen zum gleichen Thema «in spe» von Horst Janssen, Lübeck 1986. 
184 ROSENFELD, Helmut, Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung, Bedeutung (Beihefte zum Archiv für 
Kulturgeschichte, Bd. 3), Köln / Wien, 1954, 21968, 31974. 
185 PÖRKSEN, Uwe, Der Totentanz des Spätmittelalters und sein Wiederaufleben im 19. und 20. Jahrhundert, in: 
WAPNEWSKI, Peter (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption. Ein Symposion (Germanistische Symposien, Berichts-
bände 9), Stuttgart 1986, 245–262. 
186 A.a.O., 248. 



 

  44 

3.8.2 Spezifika des Lübecker Totentanzes 
 
Im Hinblick auf den Lübecker Totentanz als motivische Vorlage für Hugo Distler ist, 
neben einer Reihe kürzerer, zum Teil schon etwas in die Jahre gekommener Aufsätze 
zur Kunstgeschichte Lübecks,187 die altehrwürdige, aber noch immer aktuelle Schrift 
Wilhelm Mantels aus dem Jahr 1873 (!),188 der man die Beschreibungen sowohl des 
ursprünglichen als auch des erneuerten Totentanzes entnehmen kann, maßgeblich. 
 
Von Bedeutung ist schließlich die erhellende Analyse der Tanzformen auf den Lübe-
cker Totentanzgemälden durch Reinhold Hammerstein,189 welcher glaubt, angesichts 
der Bewegungsdarstellungen auf den Lübecker Gemälden den französischen Branle190 
identifizieren zu können: «Der Branle kann als Kreisreigen oder als zielgerichtete Kette 
en fil getanzt werden. Sein charakteristisches Kennzeichen ist der Seitwärtsschritt mit 
dem Hin- und Herwiegen von einem auf den anderen Fuß.»191 
 
Zu den Texten des Totentanzes, besonders zu dem spezifischen Text des Lübecker To-
tentanzes, existierte bis vor wenigen Jahren nur wenig Literatur. Zu nennen wären 
allenfalls die Arbeiten von Rudolf Cruel192 und Otto Gerhard Oexle.193  
 
Dem umfangreichen Band von Hartmut Freytag kommt hier das besondere Verdienst 
zu, eine große Lücke zu schließen und gleich zwei große Beiträge zu enthalten, die 
sich eingehend mit der Sprache des Lübecker Totentanz beschäftigen: die 

 
187 BENDA, Albert, Wie die Lübecker den Tod gebildet, in: Zeitschrift des Vereins für Lübeckische Geschichte 6 
(1892), 563–590; KUSCHE, Horst, Der Lübecker Totentanz und das Revaler Totentanzfragment, in: Lübeckische 
Blätter 80 (1938), 100f.; BROCKHAUS, Paul, Der Lübecker Totentanz und seine Beziehung zu Flandern, in: 
BROCKHAUS, Paul; WILKENING, Rolf; HAMKENS, Otto (Hrsg.), Zwischen Rabot und Holstentor. Stimmen zur 
flandrisch-lübeckischen Schicksalsgemeinschaft, Brüssel 1944, 102–112; BROCKHAUS, Paul, Der Lübecker To-
tentanz in der Marienkirche, in: Der Wagen. Lübecker Beiträge zur Kultur und Gesellschaft (1951), 52–62; 
BRUNS, Friedrich, Zur Lübeckischen Kunstgeschichte. 1. Überseeische Ausfuhr lübischer Kunsterzeugnisse am 
Ende des 15. Jahrhunderts, in: Mitteilungen des Vereins für Lübeckische Geschichte und Altertumskunde 9 
(1900), 139–142; DERS., Meister Bernt Notkes Leben, in: Nordelbingen 2 (1923) 37–57; EINHORN, P Werinhard, 
Die Geschichte der Franziskanerklöster in Lübeck, Hamburg und Kiel, in: Katholischer Wegweiser für Hamburg 
und Schleswig-Holstein 10 (1970), 44–54; HAUSCHILD, Wolf Dieter, Kirchengeschichte Lübecks. Christentum 
und Bürgertum in neun Jahrhunderten, Lübeck 1981; HASSE, Max, Die Marienkirche zu Lübeck, Berlin 1983; 
EINER, Gerhard, Bernt Notke, Das Wirken eines niederdeutschen Künstlers im Ostseeraum (Kulturstiftung der 
deutschen Vertriebenen), Köln / Bonn 1985; JAEGER, Irmgard, «Speygel des dodes». Der spätmittelalterliche 
Totentanz von Lübeck (1489) (Erlanger Studien, Bd. 81), Erlangen 1989 – u.a. 
188 MANTELS, Wilhelm, Der Lübecker Totentanz vor seiner Erneuerung im Jahre 1701, in: Anzeiger für Kunde 
der deutschen Vorzeit 20 (1873), Sp. 158–161. Wiederabdruck in: Lübeckische Blätter 23 (1881), 216–218. 
189 HAMMERSTEIN, Reinhold, Tanz und Musik des Todes. Die mittelalterlichen Totentänze und ihr Nachleben, 
Bern / München 1980. 
190 Auch «Bransle» geschrieben. 
191 A.a.O., 66. 
192 CRUEL, Rudolf, Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter, Detmold 1879 (Nachdruck Hildesheim 
1966). 
193 OEXLE, Otto Gerhard, Die Gegenwart der Toten, in: BRAET Bon Hermann; VERBEKE, Werner (Hrsg.), 
Death in the Middle Ages (Mediaevalia Lovanensia Series I, Studia 9), Löwen 1983, 19–77. 



 

  45 

erschöpfende Analyse von Hartmut Freytag selbst194 und den linguistisch-historischen 
Beitrag von Robert Damme.195 
 
 

3.9 Überlegungen zum Themenfeld Totentanz und Musik 
 
Wiederum etwas ausführlicher findet sich behandelt das Themenfeld Totentanz und 
Musik in der eher summarischen Arbeit von Günther Massenkeil,196 in der schon er-
wähnten komparatistische Untersuchung von Christiane Sielemann197, in der ebenfalls 
genannten didaktischen Arbeit von Anna Maria Paul198 und in der für unsere Unter-
suchung wichtigen musikalischen Analyse der Totentanzmotette Hugo Distlers durch 
Annette Vornholt.199  
 
 

3.10 Desiderate und offene Fragen 
 
a) Theologie 
 
Leben und Werk Hugo Distlers sind – wie einleitend betont – hinreichend untersucht; 
doch gilt dies in erster Linie, wie wir gesehen haben, für biographische, satztechnische 
und musikwissenschaftliche Fragestellungen. Die meisten Autorinnen und Autoren 
versuchen, von ihrem wissenschaftlichen Standpunkt aus, sich in die Perspektive der 
Theologie in eindrucksvoller Weise einzufühlen, doch die Theologie als Ausgangspunkt 
der Überlegungen zu Hugo Distlers Leben und Werk lässt sich bei ihnen kaum aus-
machen. Die vorliegende Arbeit möchte versuchen, diese Lücke zu schließen und an 
dieser Stelle einen neuen Dialog zu eröffnen.  
 
b) Kirchenmusik 
 
Auch Hugo Distlers Beitrag zur Kirchenmusik und im engeren Sinn sein Beitrag im 
Hinblick auf die kompositorische Ausgestaltung des Kirchenjahres und auf die Ver-
wendungsmöglichkeiten einzelner Werke in Gottesdiensten und Kasualien ist schon 
hinreichend gesehen und kommentiert worden; der Blick auf den Gottesdienst selbst 

 
194 FREYTAG, Hartmut, Der Lübeck-Revaler Totentanz. Text und Kommentar, in: FREYTAG, Totentanz der Ma-
rienkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval (Tallinn), 127-344. 
195 DAMME, Robert, Zur Sprache des Lübeck-Revaler Totentanzes, in: FREYTAG, Der Totentanz der Marienkirche 
in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval, 59–78. 
196 MASSENKEIL, Günther, Der Totentanz in der Musik des 19. und 20. Jahrhunderts, in: LINK, Franz, Tanz 
und Kunst in der Literatur, Berlin 1993. 
197 SIELEMANN, Todeserfahrungen in der Musik des 20. Jahrhunderts. 
198 PAUL, Hugo Distler: Totentanz, Motette zum Totensonntag. 
199 VORNHOLT, Der Totentanz von Hugo Distler. – Die Wort-Ton-Beziehung kommt in dieser sonst sehr 
sorgfältigen Arbeit ein wenig zu kurz und ermangelt ebenso theologischer Tiefenschärfe wie die Arbeit 
Hans Joachim Lustigs. 



 

  46 

– also auf die lutherische Messe und deren ordinarium missae – ist noch nicht zu erken-
nen. 
  
c) Liturgiewissenschaft 
 
Beide dieser Desiderate möchte die vorliegende Untersuchung zu einer Fragestellung 
zu verbinden suchen. Aus beiden ergibt sich die Frage, die wir unter 1.4 vorgelegt und 
ausgeführt haben, nämlich, ob Hugo Distler in seinem Totentanz ein (neues) Stück 
ordinarii missae entworfen habe, dass seinem eigenen Empfinden eines Defizits in der 
Liturgie entsprochen habe.200 
 

 
200 Dass die Totentanzmotette ursprünglich gerade nicht, wie heute üblich, konzertant, sondern im Rah-
men einer Liturgie aufgeführt wurde, zeigt, wie eingangs betont: Annette Vornholt: VORNHOLT, Der 
Totentanz von Hugo Distler, 7f. 



 

  47 

4. DAS MOTIV DES TOTENTANZES: EIN WERK DER BILDENDEN 

KUNST UND SEINE TRANSFORMATION IN EIN WERK DER «KLIN-

GENDEN KUNST» AUF DEM WEGE ÜBER DAS MEDIUM DES TEXTES  

 
4.1 Relevantes zur Geschichte des Totentanzes und der Beson-
derheiten der Lübecker Darstellung  
 
4.1.1 Einsichten zur Gattungsgeschichte  
 
Für Hugo Distler war der Totentanz die ideale Gattung, um ein Kunstwerk zu schaf-
fen, das einerseits den Anspruch erheben konnte, liturgische Musik zu sein, das aber 
andererseits seinem Bedürfnis Rechnung trug, seiner persönlichen Befindlichkeit in 
adäquater Weise Ausdruck zu verleihen. 
Der Totentanz ist eine offene Kunstform, die, aufgrund der Tatsache, dass ihre Ur-
sprünge nicht fassbar sind, im Hinblick auf seine spezifische Gestalt wenig determi-
niert ist und sich aufgrund dessen in ihrer Geschichte als so fließend erwiesen hat, dass 
sie für individuelle künstlerische, theologische und historische Adaptionen und Ak-
tualisierungen offen ist und ein einzelner Künstler sie eigenem künstlerischen, theolo-
gischen und liturgischen Ausdruckswillen mühelos adaptieren kann. 
Auf Hugo Distler mag der Totentanz eine elementare Anziehung ausgeübt haben, weil 
er in gewissem Sinne zwei paradoxe Motive einschließt, nämlich die Angst vor dem 
Tod, gleichzeitig aber auch die Faszination des Todes, die beide zusammenfallen in 
seiner persönlichen, in dieser Hinsicht paradoxen, Sehnsucht nach «Ruhe und Frie-
den». In der Form des Totentanzes konnte Hugo Distler sowohl ein liturgisches Werk, 
das seinem Anspruch an Kirchenmusik als «Evangelium»201 genügt, als auch ein mu-
sikalisch-dramatisches Kunstwerk, das seiner eigenen Todessehnsucht Ausdruck ver-
leiht, schaffen. 
 
Bei aller Offenheit der Form lässt sich in der konkreten Ausprägung der in der Kunst-
geschichte nachweisbaren Totentänze dennoch eine bestimmte Identifikation ausma-
chen. Bei dem Totentanz handelt es sich zunächst um einen Dialog von Text und Bild. 
Bei den Texten, die auffälligerweise ausschließlich in der Volkssprache verfasst sind,202 
sich also nicht exklusiv an den Klerus oder an die gebildete Bürgerschicht richten, for-
mal aber verschiedene Gestalten annehmen können, handelt es sich jeweils um den 
Dialog eines Individuums mit dem Tod und um die Bebilderung dieses Dialogs. Wäh-
rend die Anonymität der Künstler mittelalterlichem «Kunst–Handwerk» entspricht, 
evoziert die Abfassung der Texte in der Volkssprache eine Aufwertung des 

 
201 DISTLER, Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), 1325–
1329, 1325. 
202 Mit sehr wenigen Ausnahmen. 



 

  48 

individuellen Lebens als solchem, die inhaltlich in Text und Bild darin zum Ausdruck 
kommt, dass nicht nur Kleriker und Laien, sondern alle Stände und alle Generationen 
sich in den vom Tod zum Tanz Aufgerufenen abgebildet finden.  
Diese Gleichstellung der Stände impliziert eine gewisse Sozialkritik, nicht jedoch im 
Sinne der Moderne oder Postmoderne, die eine Nivellierung gesellschaftlicher Diffe-
renzen postuliert, sondern vielmehr im mittelalterlichen Sinne als Mahnung zur Rück-
kehr in die mittelalterliche ordo. Die Existenz der Stände selbst wird also nicht infrage-
gestellt, sondern deren abusus: Sowohl den geistlichen und weltlichen Amtsträgern als 
auch den weltlichen Berufen wird der Missbrauch ihres Amtes und die persönliche 
Vorteilnahme vorgehalten. 
 
Der Totentanz ist mithin, in Text und Bild, die Zurschaustellung einer Konfrontation. 
Es stehen sich zum einen gegenüber Zeit und Ewigkeit, getrennt durch das im Text 
ausgedrückte Eingeständnis des Menschen, im Diesseits nicht an das Jenseits gedacht 
zu haben. Es treffen zum anderen aufeinander Macht und Ohnmacht, die sich ausdrü-
cken im Zynismus des übermächtigen Todes und eines Menschen, der ihm gegenüber 
nicht nur hilflos ist, sondern auch orientierungslos im Hinblick darauf, welcher Ort ihn 
«nach diesem Leben» erwartet; er ist zerrissen zwischen dem Hängen an der Welt und 
der Ungewissheit seiner Zukunft. 
 
Die ersten Totentanzabbildungen scheinen im 14. oder frühen 15. Jahrhundert aufge-
kommen zu sein, in der die mittelalterliche Welt in einem strukturellen Wandel be-
griffen ist; besonders die allmähliche Auflösung seiner Feudalstruktur führt zu Auflö-
sungserscheinungen innerhalb bis dahin festgefügter gesellschaftlicher Strukturen 
und zu einer Krise.  
 
Hinzu kommt, dass Christen, die sich im Jahr 1347 auf der Krim in der Begegnung mit 
Tatarenheeren mit der Pest infizieren, in die Hafenstädte Messina und Genua fliehen 
und auf diese Weise die Pest in Italien und Südeuropa einschleppen, von wo aus sich 
die Pandemie noch in demselben Jahr nach Mittel- und Westeuropa ausbreitet und 
wenige Jahre später auch Ost- und Nordeuropa erfasst und die Bevölkerung Europas 
um rund fünfzig Prozent dezimiert.203  
 
Vor diesem Hintergrund erscheinen die Totentänze als eine Form des memento mori, 
als Bußpredigt; doch nicht nur dies: Indem sie den Schrecken, den der Tod verbreitet, 
zugleich als unverzichtbaren Teil der Heilsökonomie im Dreischritt von Sündenfall, 
Gericht, Erlösung verständlich zu machen suchen, sind sie nicht nur ein memento mori, 
sondern auch eine Anleitung zur ars moriendi – Paränese, Trost und Didaktik in einem. 
Auf diese Weise spricht der Totentanz nicht mehr nur die Kirche – oder die «Masse» 

 
203 Der Zufall will es, dass diese Zeilen niedergeschrieben werden ausgerechnet in einer Zeit, die selbst 
von einer Pandemie betroffen ist, welche ihrerseits in geographischer Hinsicht einen der historischen 
Pandemie nicht unähnlichen Verlauf aufzeigt. 



 

  49 

– als solche an, sondern jeder einzelne Mensch findet sich in das Licht seiner eigenen 
Verantwortung gestellt, im Hinblick auf die rechte Teilhabe an der ordo im Diesseits 
und als Bewusstsein des Individualgerichts204 an der Schwelle zum Jenseits. 
Der Totentanz versucht, mit anderen Worten, disparate Facetten des Lebens zu har-
monisieren. In einer Zeit der Destabilisierung bemüht er sich psychologisch um Kon-
tingenzbewältigung,205 theologisch um Sinnstiftung und ethisch um Verantwortung 
des Einzelnen für sein persönliches Seelenheil. 
 
Ein erster, seit 1485 quellenkundlich erfasster, aber nicht erhaltener Totentanz ist der 
Danse macabre aus dem Jahr 1424 oder 1425, der sich an den Arkaden des Beinhauses 
auf dem Klosterfriedhof Aux SS. Innocents der Franziskaner in Paris befand. Geogra-
phisch und zeitlich nicht weit davon entfernt ist der Basler Totentanz206 aus den Jahren 
1439 oder 1440 erhalten, der sich an der Friedhofsmauer des Dominikanerklosters be-
fand.207  
 
Auf diese Weise entstehen in rascher Folge eine Reihe von Totentänzen im romani-
schen Raum und im Alpenraum, die sich ebenso rasch, vermittelt über niederländisch-
flandrische Handelswege (vor allem über die – damalige – Hansestadt Brügge) nach 
Nord- und Osteuropa in die übrigen Städte der Hanse ausbreiten. Bereits 1463 ist der 
für Hugo Distler maßgebliche Totentanz in der Kirche St. Marien zu Lübeck nachge-
wiesen.  
 

 
204 Auch «Partikulargericht» – iustitia particularis. 
205 «Der Erfahrung des Todes durch ihr jeweiliges Medium Gestalt und Ausdruck zu verleihen, das 
Grausen dadurch zu beschwören, zu beherrschen.» LUSTIG, Der Totentanz bei Leonhard Lechner und Hugo 
Distler, 5. 
206 Im August 1805 wurde der inzwischen verwahrloste Totentanz an der Friedhofsmauer der Prediger-
kirche abgerissen; im Historischen Museum der Stadt Basel sind Kopien der Totentanzmalereien zu 
betrachten. (Daneben gab es in Basel einen zweiten Totentanz im Dominikanerinnenkloster Klingental.) 
207 D. Verf. lebt z.Zt. der Abfassung dieser Untersuchung selbst in Basel und ist daher mit diesem To-
tentanz in besonderer Weise vertraut. – Auch die weltberühmte Basler Fasnacht (sic!) kennt eine Art 
Totentanz, der zwar nicht so genannt wird, aber seiner Gattung nach einen solchen darstellt. Es handelt 
sich hierbei um den Brauch, jeweils am späten Abend des zweiten von drei Fastnachtstagen derer zu 
gedenken, die aus den Reihen der Mitglieder der sogenannten Fasnachtscomités im zurückliegenden 
Jahr verstorben sind. Das hierbei vorgetragene schaurig-schöne Gedicht in Basler Mundart lautet: 
 
1. Am Fasnachtszyschdig simmer zwäg,  2. No scheener ka’s fascht nimme wärde, 
es isch der scheenscht vo alle Dääg,   dr Himmel hämmer scho uf Ärde, 
wo d’Frau Fasnacht uns verschänggt.  wenn farbig-häll d'Ladärne brenne. 
Die alti Naarrefreyhait läbt,   Drum wänn mir uns im Innere 
wie wenn’s e Comité nit gäbt   jetzt au an die erinnere, 
und kai Route, wo aim drängt.   wo nie meh Fasnacht mache kenne. 
 
3. Mit däne wämmer ys verbinde  4. Wenn mir als pfyffe dien und drummle 
und wänn vom Gligg, wo mir empfinde  duet amme n aine mit ys bummle, 
e Bitz ins Himmelrych lo fliesse,   e Sänsen uf den Ärm, de lange... 
ass die, wo mien dert äne blybe,   Au das Johr ischer, wie zum Gschpass 
e Fraid hänn an ys, wiemer’s drybe,  verschwunden ine Syttegass, – 
und wiemer unsri Fasnacht gniesse.  und e paar sin mitem gange ... 



 

  50 

Auffällig ist, dass es vor allem die Bettelorden sind, die diese Ausbreitung vorantrei-
ben. Dies gilt nicht nur für die ersten nachgewiesenen Totentänze in Südeuropa, son-
dern auch für die bedeutendsten Totentänze in Nordeuropa, wie sie in Lübeck und 
Tallinn (früher Reval) 1508/09, wo ein Totentanz nach dem Lübecker Vorbild ent-
stand,208 entstanden. 
 
 
4.1.2 Lübecker Spezifika 
 
Der Totentanz in der Kirche St. Marien zu Lübeck freilich ist gegenüber seinen Vor-
gängern durch eine Reihe von Spezifika bestimmt, die ihn aus der Reihe seiner Vor-
bilder hervorheben. Text und Bild realisieren eine strenge reigenartige, nie abreißende 
Kette: Es ist der Tod, der die Wechselrede mit dem Sterbenden nicht nur eröffnet, son-
dern auch beschließt. Eine erste Strophe redet den jeweiligen Ständevertreter an, die-
ser reagiert auf die Anrede des Todes, es erfolgt wiederum eine Antwort des Todes, 
und der letzte Vers seiner Antwortstrophe stellt zugleich die Anrede an den nächsten 
Ständevertreter dar.209 
Es ist der Tod, der auf diese Weise in jedem Dialog das erste und das letzte Wort hat; 
er stellt, gleichsam theologisch, seine Übermacht gegenüber dem Sterbenden in eine 
Verwandtschaft mit der Allmacht Gottes (vgl. Jes 44,6 und Apk 1,17) und verbindet, 
formal, die Sterbenden miteinander, indem er, dialogisch und räumlich «nach zwei 
Seiten hin» spricht, was sich im Bild widerspiegelt, wo der Tod stets zwischen zwei 
Ständevertretern steht und sie beide an ihren Händen ergreift. 
Das Flehen der Sterbenden um Aufschub des Todes ist in seiner Sprache persönlich 
gefärbt und erscheint in seiner emotionalen Ausdrucksweise durch die verschiedenen 
Jahrhunderte hindurch nachvollziehbar. Die Ständevertreter äußern sich darüberhin-
aus in fachtypischem Vokabular und bedienen sich milieutypischer Sprache.  
Der Tonfall des Lübecker Todes ist der der Ironie, er «äfft» die Haltung der im Dies-
seits mutmaßlichen Überlegenheit der Angeredeten «nach» und greift deren Rede bis 
in einzelne Formulierungen hinein auf. Auf diese Weise wirkt seine Rede hämisch und 
sarkastisch, und er spielt seine eigene Überlegenheit den Strebenden gegenüber zy-
nisch aus.210 

 
208 Der Revaler Totentanz (um 1500). 
209 Es sind genau diese Überleitungen, in denen sprachlich das Tanzmotiv regelmäßig auftaucht: Der 
letzte Vers als Aufforderung des Todes zum Tanz – der erste Vers des jeweils neu Angeredeten als Ver-
such der Verweigerung des Tanzes. 
210 Besonders eindrucksvoll geraten übrigens die Bilder des dem Lübecker Totentanz nachgebildeten 
Revaler Totentanz, in denen die Kraft des Todes die Angeredeten selbst zu Kollaborateuren macht: Die 
Sterbenden selbst sind es, die nach ihren Opfern greifen und sie an den Armen oder an ihrer Kleidung 
zu fassen suchen. 



 

  51 

Die Sprache des Lübecker Totentanzes ist «direkt, von drastischer Realistik und auch 
der Rhythmus expressiv»;211 der «Lübecker Totentanz ist von einer innerhalb der 
deutschsprachigen Totentänze singulären sprachlichen Kraft und Lebendigkeit.»212 
 
Und noch ein weiteres Spezifikum weist der Lübecker Totentanz im Hinblick auf seine 
Sprache, das ihn aus der Reihe anderer Totentänze einerseits heraushebt, ihn anderer-
seits auch mit der Tradition der Bettelorden in Verbindung bringt, auf. Es ist das Motiv 
der «Arbeit», das in auffällig vielen seiner Verse zum Erklingen kommt. Das Motiv der 
Arbeit wird in den Texten des Lübecker Totentanzes nicht näher spezifiziert, enthält 
jedoch stets eine positive Konnotation und ist möglicherweise eine Referenz an die 
hohe Auffassung von Arbeit innerhalb der franziskanischen Spiritualität, insofern als 
es im Lübeck des 15. Jahrhunderts die Franziskaner sind, die in seelsorgerlicher Ver-
antwortung zu den führenden Stadtgeschlechtern stehen, welche ihrerseits überwie-
gend der Gemeinde der Marienkirche angehören. 
 
Hebt die Sprache den Lübecker Totentanz gegenüber dem Großteil der übrigen Toten-
tanzdarstellungen ohnehin hervor, ist das Einzigartige an diesem Totentanz gegen-
über sämtlichen anderen bekannten Totentanz-Darstellungen die Tatsache, dass die 
Lübecker Totentanzdarstellung als ihren Hintergrund nicht eine prototypische Stadt-
kulisse, sondern eben die einzigartige Silhouette der Stadt Lübeck wählt. Auf diese 
Weise fühlt sich der Betrachter, nicht nur angesichts der ihm vertrauten Standestracht, 
sondern auch an seinem ihm bestimmten Ort, in den Totentanz selbst hineinversetzt. 
Der Totentanz und die durch ihn evozierte Memento-Mori- und Ars-Moriendi-Didak-
tik wird für ihn Gegenwart; die durch den Totentanz ausgelöste Konfrontation kon-
frontiert ihn, den konkreten Bewohner der Stadt Lübeck, selbst. Den «Figuren, welche 
charakteristische Typen des damaligen lübeckischen Lebens ... darstellen, [wohnt] eine 
prachtvolle Überzeugungskraft [inne]. Aus dem innigen Zusammenklang von Stadt-
bild, Flußlandschaft und Figuren ... ergibt sich ein Akkord, auf den von allen Toten-
tanzdarstellungen nur diese eine abgestimmt wurde: der Lübecker Totentanz ist zu-
gleich ein Sinnbild der hansischen Welt»213  
 
Hierbei handelt es sich also nicht um die Sozialkritik von der Warte eines benachtei-
ligten Künstlers aus, sondern um eine durch die Initiatoren des Lübecker Totentanzes 
gewollte Wirkung: «Auf diese Weise haben Auftraggeber und Künstler, indem sie den 
Totentanz vor die stolze Stadtansicht Lübecks projizierten, den Betrachter mit der Ver-
gänglichkeit von Macht, Reichtum und Schönheit konfrontiert, die die Stadt Lübeck 
zur Zeit ihrer wirtschaftlichen und politischen Blüte verkörperte.»214 
 

 
211 PÖRKSEN, Der Totentanz des Spätmittelalters, in: WAPNEWSKI, Mittelalter-Rezeption, 245–262, 247. 
212 A.a.O., 247f. 
213 PAATZ, Walter, Bernt Notke und sein Kreis, Berlin 1939, 179f. 
214 FREYTAG, Hartmut, Literatur- und kulturhistorische Anmerkungen und Untersuchungen zum Lübecker und 
Revaler Totentanz, in: FREYTAG, Der Totentanz der Marienkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval, 43. 



 

  52 

Bei dem Künstler, der den Lübecker Totentanz erschaffen hat, handelt es sich um den 
norddeutschen Maler Bernt Notke (ca. 1435 – 1509). Obwohl er das Werk nach spät-
mittelalterlicher Tradition unsigniert vollendet – und obwohl sein Werk 1701 im Zuge 
einer Restaurierung neu gemalt wird – lässt sich auf seine Autorschaft aus dem ihm 
zugeschriebenen Revaler Totentanz in der Kirche St. Nikolai215 in Tallinn mit Sicher-
heit schließen.216 
 
Es ist schließlich diese Neuanfertigung aus dem Jahr 1701, die in der Nacht auf den 
Palmsonntag, in der Nacht vom 28. auf den 29. März 1942, also acht Jahre nach der 
Komposition der Totentanzmotette durch Hugo Distler – und im selben Jahr seines 
Freitodes –, durch Bombenangriffe der Alliierten zerstört wird.217  
 
 
4.1.3 Lebendige Tradition 
 
Die Geschichte des Totentanzes ist eine Geschichte der Weiterentwicklung und Adap-
tionen, in die sich die Komposition Hugo Distlers nahtlos einfügt. Dem Totentanz als 
Kunstgattung begegnen die jeweiligen Künstler nicht mit einem statischen, sondern 
mit einem dynamischen Geschichtsverständnis, das die Bedeutung von Geschichte 
stets vor dem Horizont ihrer Aktualisierung sieht. 
Bereits der Lübecker Totentanz selbst wurde nach seiner Entstehung 1463 beständig 
erneuert und reflektiert. Ein erstes literarisches Echo existiert im Lübecker Mohnkopf-
druck «Des dodes dantz» aus dem Jahr 1489, der bis 1634 mehrere Auflagen, Überset-
zungen (ins Dänische) und Imitationen erfahren wird. Etwa um dieselbe Zeit entsteht 
der Revaler Totentanz in der Kirche St. Nikolai in Tallinn (der urkundlich freilich erst-
mals 1603 Erwähnung finden wird) in der Nachfolge und durch dieselbe Autorschaft 
wie der Lübecker Totentanz in St. Marien, wie wir gesehen haben. 
Nachdem es bereits 1643 zu einer Restaurierung des Revaler Totentanzes gekommen 
war, wurde 1701 auch der Lübecker Totentanz einer Restaurierung unterzogen. Dabei 
wurden die ursprünglichen niederdeutschen Verse durch Jacobus von Melle (1659 – 
1743) aufgezeichnet und auf diese Weise dokumentiert und durch Alexandriner von 
Nathanael Schlott (1666 – 1703) und das Gemälde durch eine vollständige Kopie durch 
den Lübecker Kirchenmaler Anton Wortmann (vor 1686 – 1727) ersetzt. 
 
Es hat sich gezeigt, dass das Aufkommen der Totentanzform möglicherweise im Zu-
sammenhang mit den Krisen und Krankheiten im 15. Jahrhunderts zu sehen ist. Es 

 
215 Estn.: Niguliste Kirik. 
216 Zuerst 1923 durch Bruns: BRUNS, Friedrich, Meister Bernt Notkes Leben, in: Nordelbingen 2 (1923), 37–
57. 
217 Sowohl von der ursprünglichen Bilderfolge als auch von dem ursprünglichen (anonymen) Text, wie 
auch von der Übermalung sowie der Neudichtung durch Nathanael Schlott (1666 – 1703) existieren 
Kopien und Quellen, die einen Vergleich zwischen den verschiedenen Versionen – und eben auch die 
Zuschreibung zu Bernt Notke – ermöglichen. 



 

  53 

würde plausibel erscheinen, wenn ein Echo auf die bestehenden Totentänze in der Zeit 
des Dreißigjährigen Krieges zu beobachten wäre. Dies ist indes nicht der Fall; stattdes-
sen erscheint die nach dem 15. Jahrhundert ansetzende Nachahmung existierender 
Totentänze, zumeist in Form von Drucken, relativ gleichmäßig bis ins 20. Jahrhundert, 
in dem dann, erst vor dem Hintergrund zweier Weltkriege, eine eklatante Zunahme 
der Aktualisierung des Totentanz-Motivs auffällt, welche indes nicht nur aufgrund 
der Zeitläufte, sondern ebenso auch durch die vereinfachte Verbreitung und Doku-
mentation zu erklären ist. 
 
Auch nach 1701 wurde der Lübecker Totentanz immer wieder Reparaturen, Sanierun-
gen und Restaurierungen unterzogen. Die sogenannten Wochenbücher der Werkmeis-
ter der Marienkirche belegen den immer wieder erneuerten Willen der Kirchenvorste-
her, den Totentanz zu erhalten und einem gewandelten Verständnis der Zeit anzupas-
sen. Dass sich Präsenz und Nachwirkungen des originalen Lübecker Totentanzes über 
mehr als fünf Jahrhunderte erstrecken, ist ein beredtes Zeugnis für die Mentalitätsge-
schichte der Stadt Lübeck, die  
 
«sich im Unterschied zu anderen Städten nicht von ihrem Totentanz getrennt hat, auch wenn dieser 
ihren Glaubens- und Kunstvorstellungen längst nicht mehr genügte. An einzelnen Beispielen für die 
Rezeption und Adaption des Totentanzes in St. Marien lässt sich ... ein Grundzug dieser Mentalität 
wahrnehmen: die oft produktiv schöpferische Auseinandersetzung mit vorgegebenen Formen und In-
halten und ihre Anverwandlung durch Neudeutung. ... 
Mag das spätmittelalterliche Welt- und Menschenbild, das der Gemäldefries vor Augen hält, auch seit 
langem überholt sein, der paradoxe Gedanke eines Totentanzes, der die einander ausschließenden Axi-
ome menschlichen Seins, Leben und Tod, miteinander verbindet, läßt sich wohl auch in Zukunft – un-
abhängig von einem bestimmten Weltbild – denken als eine durchaus nicht verblaßte Metapher, son-
dern als dynamisch wirkendes eindringliches Bild für die aus einer neuen Angst heraus mahnend ins 
Gedächtnis gerufene Vergänglichkeit von Mensch und Natur.»218 
 
Dies ist die Haltung, die sich auch Hugo Distler und Johannes Klöcking zueigen mach-
ten, wie im siebten Kapitel dieser Untersuchung anhand von Äußerungen sowohl Jo-
hannes Klöckings als auch Hugo Distlers anschaulich gemacht werden wird. Die In-
tention der Autoren ist es, ein Werk zu schaffen, das in derselben Weise in das damalige 
Heute spricht, wie es auch in der Vergangenheit verwurzelt ist. Eine solche Verleben-
digung von Tradition aber ist nicht nur Ausdruck «lübischen Geistes», sondern ver-
mag ein damaliges Heute auch für zukünftige Zuhörer und Zuhörerinnen in ein immer 
wieder aktuelles Heute zu verwandeln. 
So ist zu beobachten, dass die Neudichtung durch Nathanael Schlott nicht nur die 
Sprache dem barocken Stil anpasst, sondern dass seine Texte das ursprünglich dem 
Totentanz zugrundeliegende Verständnis von Leben und Tod gewissermaßen umkeh-
ren. Nicht mehr der Tod ist das eigentliche Leid, vielmehr ist das Leben selbst Leid, 
das etwa dem vom Tod überraschten «Kindlein in der Wiegen» erspart bleibt. Auf 

 
218 FREYTAG, Literatur- und kulturhistorische Anmerkungen, in: FREYTAG, Der Totentanz der Marienkirche in 
Lübeck und der Nikolaikirche in Reval, 53. 



 

  54 

diese Weise kommt es freilich zu einem disparaten Verhältnis zwischen Bild und Text; 
daher ist es in diesem Zusammenhang wichtig, zu sehen, dass Johannes Klöcking, der 
die Texte zu der Totentanzmotette Hugo Distlers schafft, sich nicht an die barocke 
Neudichtung Nathanael Schlott, sondern eng an den Originaltext aus dem Jahr 1463 
anlehnt! 
 
Während schließlich im achtzehnten Jahrhundert der Lübecker Totentanz in fremd-
sprachigen Reiseführern als Touristenattraktion219 erscheint, erregen im zwanzigsten 
Jahrhundert wieder produktive Reflexe auf den Lübecker Totentanz vor allem im 
künstlerischen Umkreis von Lübeck und Hamburg Aufsehen.  
Markante Anspielungen finden wir im Roman «Zauberberg»220 Thomas Manns, des-
sen Elternhaus sich unweit der Marienkirche befand.  
Näher zur Gattung der bildenden und klingenden Kunst ist das Werk des politischen 
Publizisten – und aktiven Förderers der sogenannten Orgelbewegung in den Zwanzi-
gerjahren – Hans Henny Jahnn (1894 – 1959). Das Thema des Totentanzes durchzieht 
in mannigfaltigen Formen sein gesamtes künstlerisches Schaffen, kommt aber am 
dichtesten zum Ausdruck in dem Drama «Neuer Lübecker Totentanz» aus dem Jahr 
1931. Als Festspiel für das Lübecker Ostseejahr gedacht, stellt es, unter deutlicher Be-
zugnahme auf den Totentanz in der Marienkirche, die mittelalterliche Vorstellung 
vom Tod dem neuzeitlich von Menschen geschaffenen Vernichtungspotential gegen-
über und führt auf diese Weise die Ambivalenz von Technik und Fortschritt vor Au-
gen. Möchte der Autor sein Drama zwar als «Tanz des Lebens» verstanden wissen, 
wird es dennoch von den Festverantwortlichen als «zu pessimistisch» noch vor der 
Uraufführung abgesetzt. 
 
Drei Jahre später, 1934, erfolgt dann die Komposition der Totentanzmotette durch 
Hugo Distler. Es ist dies nicht die erste Umsetzung des Totentanzes in Musik. Ein Vor-
läufer solcher Transformation findet sich in dem Werk «Der Totentanz. Ein Mysterium 
nach alten Vorbildern für Sprech- und Singchor, Solosänger und -sprecher» von Mar-
tin Maack (Text: Adolf Moll) aus dem Jahr 1925. Indes deutet innerhalb der gut doku-
mentierten Musikrezeption Hugo Distlers nichts darauf hin, dass ihm das Werk dieses 
ansonsten vollkommen unbekannten Hamburger Komponisten bekannt gewesen sein 
könnte. 
Inspiriert durch das Werk Hugo Distlers dürfte seinerseits indes das Werk des Lübe-
cker Kollegen und Konkurrenten Walter Krafts (1905 – 1977) gewesen sein, der von 
1929 bis 1972 Kirchenmusiker eben an St. Marien selbst war und der nach dem Krieg, 
1954, das Werk «Ein geistliches Spiel vom Tod, mit tanzenden Gestalten nach dem 
alten Gemälde-Fries von St. Marien» (Uraufführung am 3. Juni 1954 – in St. Kathari-

 
219 Etwa: NUGENT, Thomas, Travels through Germany, London 1768 (darin enthalten eine englische Über-
setzung der Nachdichtung Nathanael Schlotts). 
220 MANN, Thomas, Der Zauberberg. Roman, 1924. (In der Auflage von 1963 durch den Fischer-Verlag 
Frankfurt / Main etwa auf den Seiten 263 – 295). 



 

  55 

nen, da in der Marienkirche die sogenannte Totentanz-Orgel noch nicht wieder zur 
Verfügung stand) schuf.  
Das Oratorium für fünf Solisten, zwei gemischte Chöre, einen Knabenchor, sechzehn 
Instrumentalisten und mehrere stumme Darsteller ist indes frei von jeglichen stilisti-
schen Anklängen an das Werk Hugo Distlers.  
Krafts Werk spielt eine Rolle in der kirchlichen und politischen Versöhnung zwischen 
den beiden im Zweiten Weltkrieg verfeindeten Mächten England und Deutschland, 
indem es unter anderem im Juni 1972 in St Michael’s Cathedral in Coventry aufgeführt 
wird, in der des englischen Luftangriffs auf die Stadt Lübeck dreißig Jahre zuvor ge-
dacht wird. 
 
Gleichsam den Weg zurück von der Musik zur Gattung der bildenden Kunst des ur-
sprünglichen Totentanzes als dem Ausgangspunkt der jahrhundertelangen Entwick-
lung bilden die beiden Totentanz-Fenster Alfred Mahlaus221 (vollendet 1952 und 1957). 
In ihnen schlägt der Künstler die Brücke zwischen verschiedenen Momenten der Ge-
schichte des originalen Totentanzes – wie es auch Distler getan hat: Er greift die bild-
nerische Darstellung Bernt Notkes auf, und er integriert die Zerstörung der Marien-
kirche in der Palmsonntagsnacht des Jahres 1942. Indem er – wiederum in «lübischem 
Geiste» – Vergangenheit und Gegenwart miteinander verbindet, schafft er nicht nur 
ein eindrucksvolles memento mori – anhand der Aussage, dass der Tod zu allen Zeiten 
Leid verursacht –, sondern auch ein Mahnmal, das dazu auffordert, Krieg und Leid zu 
vermeiden, wo immer dies den Menschen möglich erscheint. 
 
Die jüngste und stärkste Aktualisierung erreicht die Radierung «Holstentor» des 
Hamburger Zeichners und Mahlau-Schülers Horst Janssen (1929 – 1995) aus dem Jahr 
1980. Nach einer Interpretation Stefan Blessins (403–405) nimmt Horst Janssen in sei-
ner Radierung unmittelbaren Bezug zu einer zeitgeschichtlichen Gegenwart, die auch 
vierzig Jahre nach der Entstehung des Werkes noch aktuell ist.  
 
«Der Tod ist zu einer gleichsam vollendeten Tatsache geworden. Die Weltmächte stehen sich unverän-
dert schroff gegenüber. Das labile Gleichgewicht des Schreckens, der nicht enden wollende Rüstungs-
wettlauf, der drohende Overkill, lassen keinen anderen Schluß zu, als daß der Tod millionenfach ein-
geplant ist. Aber auch von anderer Seite scheint eine Katastrophe unabwendbar. Die Ressourcen der 
Natur sind begrenzt. Die Zerstörung der Umwelt geht weiter. Der Planet Erde wird unbewohnbar.»222 
  

 
221 Mahlau war mit Distler befreundet gewesen. (Vgl. DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 
144.) 
222 BLESSIN, Stefan, Zur Radierung «Holstentor» – Host Janssen 1980, in: FREYTAG, Der Totentanz der Mari-
enkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval, 403–405, 403. 



 

  56 

5. DAS MOTIV DES LEIDENS IM LEBEN HUGO DISTLERS 
 
5.1 Wichtige Bedeutungsfelder in der Biographie Hugo Dist-
lers 
 
5.1.1 Hugo Distlers Charakterbild in der Lebensbeschreibung Ursula 
Herrmanns 
  
5.1.2 Einleitung 
 
Anhand der ersten und der jüngsten Lebensbeschreibungen Hugo Distlers soll ein 
Charakterbild des Komponisten erstellt werden, nicht mit dem Ziel, alle seine Charak-
terzüge bis in seine feinsten Verästelungen nachzuvollziehen, sondern mit dem Ziel, 
seine Entscheidung im Jahr 1942, sich das Leben zu nehmen, zu verstehen. Verstehen 
heißt hier nicht erklären; es kann keinen logischen Schluss geben, der Hugo Distlers 
Entschluss, sich das Leben zu nehmen, zwingend aus seinen Lebensumständen er-
klärt; ein Geheimnis bleibt zurück, in das niemand einzudringen vermag. Diesem Ge-
heimnis kommt aber das Verstehen, zumindest das Verstehenwollen – genauer: das 
empathische Verstehenwollen – näher. Wenn man sich einzufühlen vermag in die Not 
eines Menschen, in der Lebensumstände, familiäre Prägung und Veranlagung in un-
auflösbarer Weise zusammenwirken, kommt man dem Geheimnis einer solchen Ent-
scheidung nahe – erklären kann man sie nicht, erklären kann man sie vielleicht nicht 
einmal wollen. 
 
Ein zweiter Weg, diesem Geheimnis näherzukommen – noch einmal: nicht, ihm «auf 
den Grund zu kommen» –, besteht darin, Querverbindungen zu ziehen, motivische 
Verbindungen zwischen – auf der einen Seite – dem eigenen Selbstmord des Kompo-
nisten, der Geschichte unnatürlicher Tode innerhalb seiner Familie und in seinem Um-
feld und – auf der anderen Seite – der künstlerischen Auseinandersetzung des Kom-
ponisten mit dem Thema Tod und – gewissermaßen – zufälligen Koinzidenzen223, in 
denen Schnittpunkte auszumachen sind zwischen dem lebenslangen Werk des Musi-
kers und seinem finalen Handeln.  
 
In einem ersten Anlauf wird die Lebensbeschreibung der ersten Biographin Hugo Dis-
tlers, Ursula Herrmann, einer Analyse unterzogen. In ihrem Werk über den Kompo-
nisten224 lässt sich eine Reihe von Bedeutungsfeldern ausmachen, die einen differen-
zierten Einblick in Charakterzüge Hugo Distlers erlauben, welche sich – in der Weise, 

 
223 In diesem Kontext (sowie weiter unten) kommen wir nicht umhin, das Substantiv «Koinzidenz», 
entgegen üblichem Usus, im Plural zu verwenden. 
224 HERRMANN, Rufer und Mahner. 



 

  57 

die wir oben dargelegt haben – mit seinem Tod und mit der bestimmten Art und Her-
beiführung seines Todes in Verbindung bringen lassen.  
Die hier herausgestellten Bedeutungsfelder stellen zugleich Paradigmata zur Verfü-
gung, unter denen dann in einem zweiten Anlauf die jüngste Biographie untersucht 
wird, die seiner Tochter Barbara Distler-Harth.225  
Wohl sind Unterschiede zwischen diesen beiden Darstellungen über Hugo Distler aus-
zumachen; augenfällig aber ist, wie deckungsgleich sie im großen und ganzen sind, 
wie sehr beide einander ergänzen und – gewissermaßen in der dialogischen Lektüre – 
einander Tiefenschärfe verleihen. Dieses für den Leser anschaulich zu machen, dienen 
die Zitate, denen gelegentlich ein etwas größerer Raum gelassen wird, damit sie sich 
in Stil und Stimmungsgehalt zu entfalten vermögen und um auf diese Weise unter-
schiedliche Stimmen «hörbar» zu machen.226 
 
 
5.1.3 Erstes Bedeutungsfeld 
 
Das erste Bedeutungsfeld erschließt die Interaktion zwischen Hugo Distler und sei-
nem menschlichen Umfeld. Wie er sich für es öffnet oder sich ihm gegenüber ab-
schließt. Erfahrungen, die ihn früh geprägt haben mögen, werden nachvollziehbar, 
Paradigmata wie Einsamkeit, Enttäuschung und Beziehungslosigkeit bilden sich her-
aus, der Charakterzug eines gewissermaßen ambivalenten Verhaltens nimmt in die-
sem Bedeutungsfeld Gestalt an. 
 
 
5.1.3.1 Einsamkeit 
 
Als erstes Motiv für das Leben Hugo Distlers beschreibt Ursula Herrmann das Motiv 
der Einsamkeit. Schon an dieser Stelle wird deutlich, dass die reine Beschreibung er-
wiesener Fakten ohne jegliche Interpretation in diesem Zusammenhang nicht zielfüh-
rend gewesen wäre. Über das Motiv der Einsamkeit zu sprechen ist bereits Ergebnis 
der Interpretation der reinen Faktizität. Auch das, was wir hier schon zu Beginn mit 
dem Terminus der Einsamkeit beschreiben, ist bereits ein Schritt der Interpretation; 
denn der Terminus Einsamkeit wird von Ursula Herrmann selbst zunächst gar nicht 
verwendet. Der Terminus Einsamkeit begegnet uns aber in Hugo Distlers eigenen Äu-
ßerungen, und die von Ursula Herrmann beschriebenen Phänomene lassen sich mü-
helos diesem Begriff subsumieren. 
Sich in die innere Welt eines Menschen zu versetzen, ist freilich zunächst einmal spe-
kulativ und intuitiv, doch ein anderer Weg, die Gefühlswelt eines Menschen zu be-
schreiben, lässt sich kaum ausmachen, und so müssen wir hier in gewisser Weise von 

 
225 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten. 
226 Der leichteren Lesbarkeit sind diese in diesem Teil der Arbeit in anderer Weise hervorgehoben als in 
den vorangegangenen Teilen. 



 

  58 

einem spezifischen Zugang, von einer Methode sprechen: Des Mittels der «Empathie» 
bedient sich Ursula Herrmann, wenn sie sich anhand und trotz nur weniger überlie-
ferter biographischer Skizzen dennoch tief in die Emotionalität des Kindes und dessen 
Konsequenzen für den Erwachsenen einfühlt. 
Indem schließlich Ursula Herrmann das Motiv der Einsamkeit als erstes Motiv be-
schreibt, bleibt es nicht nur eines einer Anzahl von Motiven, sondern es wird, als deren 
erstes, von der Biographin auch als biographisch fundierend herausgestellt. 
 
In der Diagnose des Phänomens der Einsamkeit beginnt Ursula Herrmann nicht ledig-
lich mit der Lebensbeschreibung Hugo Distlers selbst, sondern sie holt weiter aus. Die 
Vorstufe der Einsamkeit versucht sie zu ergründen, das Gefühl des Unerwünschtseins 
durch seine engste Bezugsperson, das bei Hugo Distler dadurch ausgelöst wird, dass 
seine Mutter ihn bei ihrer Auswanderung in die USA in Deutschland zurücklässt, und 
dies, obwohl die Möglichkeit bestanden hätte, ihn in ihre neue Heimat mitzunehmen. 
Gerade ihr Ehemann – und nicht der Vater ihres Kindes227 – war es, der hierzu Hand 
geboten hätte, doch «[d]em Wunsche Anthony Meters, Hugo zu adoptieren und ihn mit nach 
Chicago zu nehmen, wurde jedoch seitens der Familie nicht entsprochen.»228  
 
Von dieser erweisbaren Tatsache aus zieht Herrmann zunächst die unmittelbar nahe-
liegenden Schlüsse, die in ihrer Reihung von Adjektiven uns ein wenig zu gefühlvoll 
erscheinen mögen, die einer hohen Plausibilität indes nicht ermangeln. In einer Addi-
tion von Faktizität und Intuition schreibt sie, «daß das zarte und außerordentlich liebes-
dürftige Kind bei den Großeltern in Nürnberg blieb und der mütterlichen Fürsorge entbehren 
mußte. Wenn sich auch die Großeltern ihres Enkels liebevoll annahmen, spürte dieser doch 
instinktiv sein im Grunde genommen unerwünschtes Dasein.»229 Dieses primäre Lebensge-
fühl des Unerwünschtseins konstatiert Herrmann dann in Gestalt einer Schlussfolge-
rung als prägend für das gesamte weitere Leben Hugo Distlers. «Die Trennung von der 
Mutter führte zu einer inneren Verstörtheit, die Hugo Distler sein ganzes Leben hindurch 
nicht zu überwinden vermochte.»230  
 
Indem das Lebensgefühl der Einsamkeit für Hugo Distler lebensprägend ist, erweist es 
sich schließlich auch als lebensentscheidend. Erst in diesem Zusammenhang fällt dann 
– bei Ursula Herrmann auf diese Weise nicht vorausgesetzt, sondern schlüssig herge-
leitet – der Begriff der Einsamkeit, «Hier liegen die Wurzeln des sich bis zu seinem ver-
zweiflungsvollen Ende stark belastenden Gefühls einer nicht einzudämmenden Angst und Ein-
samkeit»231, ein Begriff, der gleichsam Farbe gewinnt durch den ihn komplementieren-
den Begriff des Rückzugs, in welchem sich bereits andeutet, was Bettina Schlüter dann 

 
227 Die leiblichen Eltern Hugo Distlers, Helene Distler und August Louis Gotthilf Roth hatten sich, un-
verheiratet, bald nach Hugo Distlers Geburt getrennt. 
228 HERRMANN, Rufer und Mahner, 7. 
229 Ebd. 
230 Ebd. 
231 Ebd. 



 

  59 

als «innere Emigration»232 bezeichnen wird. Ursula Herrmann nimmt diese Charakte-
risierung voraus: «Der durch die Arbeit beider Großeltern – sie unterhielten eine Metzgerei 
– bedingte unruhige Haushalt ließ wenig Zeit für eine intensive Beschäftigung mit dem Jun-
gen, dessen sensible, scheue und etwas weiche Art auch kaum diesem Lebensstil entsprach. So 
zog sich das Kind zurück und ging schon damals seine eigenen Wege, dabei jedoch die Nest-
wärme eines geordneten Elternhauses schmerzlich vermissend.»233 
 
Die Art und Weise, in der sich Ursula Herrmann der Empathie als Methode bedient, 
wirkt umso glaubwürdiger, als sie eine jeweils einmal gewonnene Erkenntnis nie zu 
einem Klischee gerinnen lässt, einer Schablone, die alle weiteren Ereignisse zu prägen 
scheint. Immer gibt es «Gegenbilder»: Ebenso wie sie das Schmerzhafte der Einsamkeit 
an die Oberfläche hebt, macht Ursula Herrmann auch deutlich, wie sich die Einsam-
keit des jungen Distler zugleich in eine Qualität transformiert, indem sie ihn mit einer 
Gabe ermächtigt, die er in seinem weiteren Leben und kompositorischen Schaffen po-
sitiv zu nutzen vermag: «Der Eintritt in die Schule brachte dem Jungen viel Freude an allen 
geistigen Tätigkeiten. Jetzt erwachte seine große Vorliebe für das Lesen, die ihn zu einem gera-
dezu fanatischen Bücherfreund werden ließ.»234 
 
Indem Herrmann im selben Atemzug noch eine weitere Begabung nennt, beschreibt 
sie einen Komplex von Anlagen, die durch ihre innere Verwandtschaft aufeinander 
bezogen sind und sich im späteren Schaffen des Komponisten gegenseitig befruchten 
werden: «Die außergewöhnliche musikalische Begabung Hugo Distlers fiel zuerst der Klas-
senlehrerin in der Volksschule auf, die den Großeltern eine instrumentale Ausbildung ihres 
Enkels anriet.»235,236 
 
  

 
232 SCHLÜTER, Innere Emigration, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 35–42, 35. 
233 HERRMANN, Rufer und Mahner, 7f. 
234 A.a.O., 8. 
235 Ebd. 
236 Distlers Musikalität ist offenbar ein Erbe der Mutter (und sein kompositorischer Stil ist, wenn man 
so weit gehen will, als Erbe ihrer phantasiegeladenen Kreativität zu verstehen): «Helene und Anna Dis-
tler waren beide musikalisch. Um ihnen eine solide musikalische Grundausbildung zu ermöglichen, 
kauften die Eltern ein Klavier und engagierten einen Klavierlehrer. ... Helene Distler wird geschildert 
als ein Mädchen voll sprühender Einfälle, mit bemerkenswerter künstlerisch-praktischer Begabung. 
Augenblicksstimmungen folgend und mit einem leicht irrlichternden Zug ins Fantastische. Auf 
Wunsch der Mutter machte sie eine Lehre als Modistin und war sehr erfinderisch bei der Kreation ele-
ganter und fantasievoller Damenhüte – Accessoirs, die bekanntlich in den Jahrzehnten vor dem Ersten 
Weltkrieg groß in Mode waren. Als eifrige Ballbesucherin und leichtfüßige Tänzerin dürfte es ihr an 
Verehrern nicht gefehlt haben. Kunigunda jedenfalls, die ihre Tochter (wie es damals üblich war) auf 
die Bälle in der Gegend begleitete, bekräftigte wiederholt, dass Helene über mehrere Jahre die unbe-
strittene „Ballkönigin“ gewesen sei.» DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 15. 



 

  60 

5.1.3.2 Enttäuschung 
 
Das nächste Motiv in der Deutung Ursula Herrmanns ist das der Enttäuschung. Was 
auf den ersten Blick eine zufällige Aneinanderreihung negativer Erfahrungen zu sein 
scheint – das Unerwünschtsein und das Abgewiesenwerden –, bildet doch einen inne-
ren Zusammenhang. Das Motiv der Enttäuschung scheint der Einsamkeit insofern 
verwandt, als sich mit einiger Plausibilität sagen lässt, das Gefühl der Einsamkeit stelle 
die gewissermaßen chronische Enttäuschung dar bei Menschen, deren Grundveranla-
gung es ist, sich nach Beziehung zu sehnen; mit anderen Worten, eine durch das Nicht-
zustandekommen einer Beziehung «aufgerissene» Enttäuschung wird im Gefühl der 
Einsamkeit – einer indefiniten Anzahl an Punkten, die eine Linie bilden, vergleichbar 
– chronifiziert, der Relation zwischen (punktuellem) Schmerz und (chronischem) Lei-
den entsprechend. 
Dabei scheint es keine Rolle zu spielen, ob diese Erfahrung die private oder die beruf-
liche Sphäre betrifft; die Empfindung der Enttäuschung ist nicht in der Lage, zwischen 
beiden Ebenen zu unterscheiden. 
 
Doch diese Überlegungen greifen bereits vor; an dieser frühen Stelle der Biographie 
geht es nicht in erster Linie um die Deduktion einer Gesetzmäßigkeit auf das Leben 
dieses einen Menschen, sondern lediglich darum, eine gewisse Folgerichtigkeit der 
beiden – der Darstellung Herrmanns zufolge – «Urmotive» im Leben Hugo Distlers 
anzunehmen. 
 
Auch im weiteren Verlauf der Lebensbeschreibung geht Ursula Herrmann in der Re-
gel so vor, dass sie zunächst das erweisbare Geschehen berichtet: «Durch den Tod der 
Großmutter und eine schwere Krankheit des Großvaters änderte sich für Hugo vieles. Die nun 
wesentlich andere finanzielle Lage zwang ihn, sich bei Rhode und Dupont vom Musikunter-
richt abzumelden. Er versuchte, eine Freistelle am Nürnberger Konservatorium zu bekommen, 
doch wurde er, angeblich wegen mangelnder Begabung, abgelehnt. In Wirklichkeit mag wohl 
Distlers Herkunft der Grund für diese Ablehnung gewesen sein. Es wurde ihm aber gestattet, 
die Vorschule des Konservatoriums zu besuchen und nach einem Semester die Aufnahmeprü-
fung zu wiederholen.»237  
Von hier aus zieht sie dann in einem ersten Schritt wiederum die naheliegendsten 
Schlüsse im Hinblick auf die emotionalen Konsequenzen des Ereignisses: «Der erste 
Fehlschlag warf den strebsamen und doch so sensiblen jungen Distler völlig um. Es bedurfte 
des unermüdlichen Einsatzes der Familie Heinsen, ihn wieder aufzurichten, so daß er sich all-
mählich fing und sich nun in der Vorschule versuchte»238, bevor sie dann schließlich, Fak-
tizität und Interpretation gewissermaßen bündelnd, beide im Begriff der Enttäu-
schung auf einen gemeinsamen Punkt fokussiert: «Welch furchtbare Enttäuschung aber, 
als er auch nach einem halben Jahr die Aufnahmeprüfung nicht bestand und sogar nach einem 

 
237 HERRMANN, Rufer und Mahner, 10f. 
238 Ebd. 



 

  61 

weiteren Semester abermals abgewiesen wurde. Offenbar hatten die Lehrer der Vorschule wenig 
Verständnis für diesen stillen, aber durchaus eigenwilligen jungen Menschen. Der stets sehr 
gerecht denkende Distler konnte es einfach nicht fassen, daß seine Begabung und seine fleißig 
erworbenen Fähigkeiten nicht den Aufnahmebedingungen des Nürnberger Konservatoriums 
genügen sollten»239.  
Erst nach dieser Fokussierung gibt sie dann, gleich einem Nachklang, Schlussfolge-
rungen in Bezug auf Distlers gesamtes Lebensgefühl Raum: «Er war überzeugt, daß bei 
dieser negativen Entscheidung seine etwas ungewöhnlichen häuslichen Verhältnisse eine Rolle 
spielten. Es liegt auf der Hand, daß sich das schon von früher Kindheit an vorhandene Gefühl 
eigener Minderwertigkeit dadurch weiter verstärkte.»240  
Obschon ein Lebensgefühl, eine Lebenseinstellung natürlicherweise auf Dauer ange-
legt ist, gestattet Herrmann dieser Lebenseinstellung wiederum nicht, ein Klischee zu 
evozieren, sondern stellt der negativen sogleich eine positive Erfahrung gegenüber, 
den «glücklichen Zufall», der aus diesem Misserleben erwächst: «Glücklicherweise erbot 
sich sofort Carl Dupont zu einer kostenlosen weiteren Ausbildung seines so begabten Schü-
lers.»241 
 
 
5.1.3.3 Beziehungslosigkeit 
  
Folgerichtig erscheint es, wenn Ursula Herrmann, nach der Exposition der Motive der 
Einsamkeit und der Enttäuschung – begründet in Erfahrungen seiner Kindheit und 
Jugend – das Motiv der Beziehungslosigkeit einführt. Auch dieses bleibt – in parado-
xer Weise: da Hugo Distler, gemäß Ursula Herrmann, unter Menschen rasch An-
schluss zu finden scheint – für sein ganzes Erwachsenenleben prägend. Die folgende 
Passage Herrmanns beginnt zunächst mit einer Interpretation der Autorin, in der das 
negative «Bild», nämlich die milieubedingte Bedrückung, geradezu einhergeht mit sei-
nem positiven «Gegenbild», nämlich dem kämpferischen Bestreben, aus diesem hin-
auszugelangen: «Über seiner Kindheit und Jugend lagen Schatten, die sich aus den ungeord-
neten häuslichen Verhältnissen ergaben. Ihm fehlte in den entscheidenden Jahren nicht nur die 
Mutter: Das ganze ihn umgebende Milieu bedrückte ihn. Obwohl es die Großeltern herzlich 
gut mit ihm meinten und zu seiner Förderung alles taten, was ihnen möglich war, konnten sie 
ihm doch keine direkten geistigen Bildungshilfen geben. Er war in diesen Dingen von klein auf 
auf sich selbst gestellt und versuchte mit zäher Energie, seinem leidenschaftlichen Streben nach 
geistiger und künstlerischer Bildung nachzukommen.»242 Erst nach ihrer Interpretation lässt 
Herrmann diese Interpretation – in einer Art «Krebsgang» – in den quellenmäßigen 
Erweis der Richtigkeit derselben einmünden, wenn sie berichtet, wie Distler selbst ge-
genüber seiner Frau als «Faktum» erwähnt habe: «Auch du ahnst im Grunde nicht, welche 
unmenschliche Anstrengungen es mich gekostet hat, mich aus der Welt, aus der ich komme, 

 
239 Ebd. 
240 Ebd. 
241 A.a.O., 11. 
242 A.a.O., 11f. 



 

  62 

herauszuarbeiten und ganz und gar aus eigener Kraft zu werden, was ich bin.»243 Und auch 
Distler selbst versucht sein eigenes Leben in einschlägigem Sinne zu deuten: «Das Le-
ben hat mich alles andere als Stolz gelehrt; im Gegenteil: meine häßliche Jugend ist es, die mich 
in wichtigen, entscheidenden Stunden leicht zu wenig selbstvertrauend erscheinen läßt.»244 
 
Diesem Ineinander von «Bild» und «Gegenbild» folgt nun umgekehrt ein Ineinander 
von «Gegenbild» und «Bild», von «glücklicher Fügung» einerseits und «Selbstauf-
gabe» andererseits. Dieses Ineinander wird sichtbar in dem nächsten Schritt in der 
Entwicklung des jungen Distler, seiner musikalische Hochschulausbildung am Leipzi-
ger Konservatorium: «Es muß als eine außerordentlich glückliche Fügung angesehen wer-
den, daß der kompositorisch weit überdurchschnittlich begabte Hugo Distler nach Leipzig in 
die Lehre zu Dr. Hermann Grabner kam.» 245 Die glückliche Fügung besteht darin, dass 
Hermann Grabner sich seines Schülers in ähnlicher Weise annimmt wie sich die Au-
torin Ursula Herrmann ihres «Helden» Hugo Distlers: mit Empathie.246 Hermann 
Grabner ersetzt dem jungen Distler als «väterlicher Freund»247 eine Dimension dessen, 
was ihm in seinem Elternhaus vorenthalten geblieben war. Im gleichen Augenblick 
wird im selben Zusammenhang auch das Abgründige in Distlers Wesen sichtbar, 
wenn sich zeigt, dass diesem trotz überdurchschnittlicher Begabung ein Zug zur 
Selbstvernichtung innewohnt. So heißt es zunächst, wenn Ursula Herrmann Hermann 
Grabner zitiert: «Er nahm unter meinen Schülern von allem Anfang an eine besondere Stel-
lung ein sowohl im Hinblick auf seine musikalische Begabung wie auch in seiner ausgesprochen 
religiös fundierten Persönlichkeit, die seiner instrumentalen und theoretischen Ausbildung ei-
nen bestimmten Weg wies und zu einer Lehrmethode verpflichtete ... Seine Intelligenz, sein 
fundamentales Wissen ... ermöglichten es mir, in meinem Unterricht weit über das hinauszu-
gehen, was sonst als zu bewältigendes Pensum in der „Tonsatzlehre“ gefordert wird.» 248 Doch 
auf der anderen Seite wird auch erinnert: «Während nun die Konflikte, die sich bei der 
jungen schaffenden Generation zufolge der Versuche neuer Wege oft ergaben, von den meisten 
leicht und mühelos abreagiert wurden, erschrak ich bei Distler nicht selten über seine leiden-
schaftliche Bereitschaft zur Selbstaufgabe, wenn ihm etwas nicht gelungen war.»249 Es ist Her-
mann Grabner selbst, der einen assoziativen Bezug herstellt zwischen Distlers meta-
phorischer Bereitschaft zur Selbstaufgabe und seiner tatsächlichen Selbstaufgabe: «Heute 
noch, unter dem Eindruck seines tragischen Lebensendes, muß ich oft an diese seine Ausbrüche 
der Verzweiflung denken, bei denen ich alle Kraft aufbringen mußte, um ihn wieder ins Gleich-
gewicht zu bringen.» 250 

 
243 Mitgeteilt von Waltraut Distler in einem Brief an die Verfasserin vom 12. März 1970, zit. nach: A.a.O., 
12. 
244 Brief an Oberstudienrat Weißmann, 16. 5. 40, zit. nach: Ebd. 
245 A.a.O., 15–18. 
246 Vgl. ebd. 
247 Ebd. 
248 GRABNER, Hermann, Hugo Distlers Lehrjahre in Leipzig, in: Musik und Kirche 28 (1958), 72–74, zit. nach: 
A.a.O., 18. 
249 Ebd. 
250 Ebd. 



 

  63 

5.1.3.4 Ambivalentes Verhalten 
 
Die Dialektik von Abgewiesenwerden und Angenommensein, von Enttäuschung und 
Erfolg spiegelt sich wider in einer gewissen Ambivalenz in Distlers Verhalten seinen 
Mitmenschen und seiner Arbeit gegenüber. Die Charakterzüge, denen Distler einer-
seits passiv ausgeliefert ist, die aber andererseits sein aktives Handeln lenken, führen 
in seinem Verhalten zu einer Ambivalenz von Schüchternheit und Offenheit, von Kon-
taktabwehr bei gleichzeitiger Kontaktsuche. 
Distler zeigt sich, Herrmann zufolge, auf den ersten Blick zurückhaltend, liebenswür-
dig und liebenswert, aber auch voller Energie.251 Dort, wo er sich im sozialen Umfeld 
sicher fühlt, kann er aus sich heraustreten.252 Zugleich ist er sachbezogen, von enormer 
Arbeitsdisziplin253 und von hohem künstlerischem Verantwortungsbewusstsein.254  
Diese innere Ambivalenz spiegelt sich in äußeren Widerfahrnissen wider, wenn, wie 
in seiner Jugend, beruflicher Erfolg und Misserfolg einander gegenüberstehen oder 
geradezu ineinandergreifen: Schon der junge Komponist findet hohe Anerkennung255, 
erfährt aber auch Widerstand.256 Beides ereignet sich gleichzeitig: «Bei dem großen Mu-
sikfest in Düsseldorf im Juni 1938 sollte in der dort gezeigten Ausstellung über „entartete 
Kunst“ sein Schaffen als abschreckendes Beispiel hingestellt werden. Nur der energische Ein-
spruch des Komponisten Gerhard Maasz konnte ihn vor dieser öffentlichen Anprangerung ret-
ten.»257  
 
Bei Ursula Herrmann gewinnt man dann den Eindruck, dass für Distler die Zeit, in 
der er gegen solchen Widerstand anzukämpfen hat, allein aufgrund des Rückhalts sei-
ner Familie auszuhalten ist258 und er später diese Jahre – seine Stuttgarter Zeit – als die 
glücklichsten bezeichnen wird.259 Dass sich diese Lebensphase bei genauerem Hinse-
hen – und bei umfassenderer Quellenlage – wesentlich komplizierter darstellt, wird 
dann bei Barbara Distler-Harth deutlich werden.260 
 
 
  

 
251 Vgl. a.a.O., 20–22. 
252 Vgl. a.a.O., 51. 
253 Vgl. Hans Schaeuble an Ursula Herrmann, 15. 8. 68, zit. nach: A.a.O., 24. 
254 Referenz Günter Ramin, Leipzig, 2. 11. 30, zit. nach: A.a.O., 29. 
255 Lied und Volk (1935), zit. nach: A.a.O., 87f. 
256 A.a.O., 111–125. 
257 A.a.O., 125. 
258 A.a.O., 111–125. 
259 A.a.O., 145. 
260 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 72-281. 



 

  64 

5.1.4 Zweites Bedeutungsfeld 
 
5.1.4.1 Einleitung 
 
Das zweite Bedeutungsfeld erschließt die Art und Weise, wie Hugo Distler mit sich 
selbst umgeht, wie er auf Außenreize mit den Charakterzügen der Sensibilität – viel-
leicht handelt es sich in seinem Fall um Hochsensibilität261 – reagiert, wie er Aufgaben 
mit äußerster Leidenschaft in Angriff nimmt, und wie der Leidenschaft alsbald das 
Ausgebranntsein folgt. Das zweite Bedeutungsfeld erschließt auch, auf welche Weise 
einen Grundzug seiner Existenz auch das Gefühl der Angst bildet, die vielleicht, in 
Gestalt eines circulus vitiosus, sowohl als Ursache als auch als Konsequenz seiner Sen-
sibilität und der aus ihr hervorgehenden Leidenschaftlichkeit angesehen werden 
muss, deren existentieller Urgrund auch angesichts des ersten Bedeutungsfeldes plau-
sibel erscheint, deren eigentliches «Gesicht» sich aber womöglich noch in einem ganz 
unerwarteten Kontext manifestieren wird. 
 
 
5.1.4.2 Sensibilität, vielleicht Hochsensibilität, und Leidenschaft 
 
Hinter den auch für seine Mitmenschen offen zutage tretenden Charakterzügen der 
Einsamkeit, Enttäuschung und Beziehungslosigkeit lassen sich bei Distler in der Sicht 
Herrmanns weitere tiefere Persönlichkeitsschichten Distlers ausmachen; es ist dies vor 
allem die besondere Eignung, sich begeistern zu lassen, der auf der anderen Seite eine 
hochgradige Verletzlichkeit gegenübersteht. 
Dabei wäre es womöglich psychologisch präziser, von nur einer einzigen basalen Tie-
fenschicht zu sprechen, nämlich der ausgeprägten Sensibilität, die sich in der Polarität 
der ausgesprochen leichten Begeisterungsfähigkeit auf der einen und der außeror-
dentlich leichten und tiefen Verletzlichkeit auf der anderen Seite äußert.262 
Die Ambivalenz an der Oberfläche des Verhaltens, die wir gerade gesehen haben, zeigt 
sich auf diese Weise noch auf einer tieferen, einer im Wortsinne existentiellen Ebene, 
auf welcher Distler seine Existenz selbst infragestellt und bereit ist, trotz eines adäqua-
ten künstlerischen Selbstbewusstseins sich selbst aufzugeben. Davon war im Zusam-
menhang seines Studiums bei Hermann Grabner die Rede.263 Dass diese dort in para-
doxer Gleichzeitigkeit mit einem tiefen künstlerischen Selbstbewusstsein stand, lässt 
der Zusammenhang erahnen264, wird aber in einem anderen Briefausschnitt als 

 
261 Med.: Sensory-Processing Sensitivity. 
262 Der entsprechende englische Terminus – ”sensory-processing sensitivity” – gibt diesen Sachverhalt 
adäquater wider. Vgl. die entsprechende Forschungsliteratur, in erster Linie: ARON, Elaine N., The 
Highly Sensitive Person: How to Thrive When the World Overwhelms You, New York 1996, dann aber vor 
allem: NAEGELI, Antje Sabine, Zwischen Begabung und Verletzlichkeit. Leben mit Hochsensibilität, Freiburg 
2016. (Letzteres liest sich über weite Strecken wie ein Psychogramm Hugo Distlers!) 
263 GRABNER, Hugo Distlers Lehrjahre, zit. nach: HERRMANN, Rufer und Mahner, 18. 
264 Vgl. ebd. 



 

  65 

widersprüchliches Nebeneinander greifbar: «Bei aller inneren Sicherheit und dem unüber-
sehbaren künstlerischen Selbstbewußtsein war Distler jedoch von einer kaum zu beschreiben-
den Sensibilität.»265 Der Verleger Karl Vötterle etwa erlebt Distler im Umgang als 
«schwierig»: «Beim leisesten Verdacht, der Verlag könne mit einer Komposition nicht ganz 
zufrieden sein, kam schon die Frage: Wollen wir nicht besser den Vertrag lösen?»266 
 
Dieser existentiellen Unsicherheit steht, wie gesagt, die Offenheit der Begeisterungs-
fähigkeit gegenüber. Auf diese Weise stehen sich das passive Ausgeliefertsein und der 
aktive Antrieb der Sensibilität gegenüber und bilden ein Ganzes. Distlers ausgeprägtes 
ästhetisches Empfinden ist mit Sicherheit ein Movens des aktiven Antriebs: «Distler 
gab sich mit Leidenschaft allen Künsten hin. Er hatte ein ganz elementares Bedürfnis nach 
Schönheit und konnte für ein Werk der bildenden Kunst, der Malerei oder der Dichtkunst in 
helle Begeisterung geraten.»267 Dieser Neigung folgt er zum einen unabhängig von sei-
nem beruflichen Tun: «Er war Mitglied des Vereins für Kunstwissenschaft, durch die er viele 
wertvolle Kunstgegenstände bezog. ... Alles Maßvolle und organisch Gegliederte sprach ihn 
unmittelbar an.» Womöglich ist in diesem Zug eine unbewusste Suche nach einem Aus-
gleich zu seiner inneren Zerrissenheit zu sehen. «Hätte er nicht die Musikerlaufbahn ein-
geschlagen, wäre er gern Architekt geworden. Alte Städte mit ihren historischen Bauten zogen 
ihn an. Er nutzte auf seinen Reisen gern jede sich nur bietende Gelegenheit, alle baulichen und 
künstlerischen Sehenswürdigkeiten, insbesondere Kirchen und Dome, zu besichtigen.»268 
 
Eine andere Neigung steht im direkten Zusammenhang mit seiner Tätigkeit als Kom-
ponist von Vokalmusik: «Besonders nahe stand er der Dichtkunst, der er sich auch selbst 
ausübend widmete. Er las sehr viel, vor allem reizten ihn die Antike, Shakespeare, die klassische 
Literatur und Werke der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. ... Er fühlte sich von der Poesie 
Selma Lagerlöfs und Adalbert Stifters ganz unmittelbar berührt. Er verschenkte sehr viele Bü-
cher und besaß selbst eine recht umfangreiche Bibliothek ...»269 
 
An dieser Stelle kommt bei Herrmann zum ersten Mal Distlers Versuch zur Sprache, 
das Thema Tod künstlerisch zu bewältigen: «Von Hermann, dem Sohn Wilhelm Grimms, 
zu den Märchen der Brüder Grimm geführt, faßte er den Plan,270 ein Chorspiel über das tief-
sinnige Märchen vom „Gevatter Tod“ zu schreiben.»271 Doch hier bleibt es zunächst bei 
einem Versuch, dem zum fraglichen Zeitpunkt äußere Gründe entgegenstehen.272 
 

 
265 HERRMANN, Rufer und Mahner, 61. 
266 VÖTTERLE, Karl, Haus unterm Stern, Kassel 1963, 240, zit. nach: HERRMANN, Rufer und Mahner, 61. – 
Leider wurde der gesamte Briefwechsel des Bärenreiter-Verlages mit Hugo Distler im Zweiten Welt-
krieg vernichtet. 
267 HERRMANN, Rufer und Mahner, 122f. 
268 Ebd. 
269 Ebd. 
270 1938/39. 
271 A.a.O., 123. 
272 Ebd..: «Doch vermochte er das begonnene Chorspiel nicht weiterzuführen, denn die staatliche Len-
kung des Musiklebens griff zunehmend auch in seine Tätigkeiten ein.» 



 

  66 

5.1.4.3 Ausgebranntsein 
 
Distlers Sensibilität, seine Aufnahmefähigkeit für eine Überfülle von Eindrücken, 
seine leidenschaftliche Hingabe an seine Arbeit führen rasch, bereits in Lübeck, zu 
dem, was gleichsam einen Gegenpol zu seiner Leidenschaft bildet: zu einem immer 
wiederkehrenden Gefühl des Ausgebranntseins,273 das auch in späteren Lebensjahren 
nicht nachlassen wird. Noch in seinem vorletzten Lebensjahr schreibt er an eine Freun-
din: «Ich leide mit der Zeit an einer chronischen Niedergeschlagenheit, die an Trübsinn grenzt 
und wohl eine Folge des reizenden274 Nervenkrieges ist. Es ist ja gar nicht zu sagen, wie furcht-
bar die Gegenwart und nahe Zukunft für uns aussieht.»275 An seinen ersten Arbeitgeber 
und lebenslangen Freund, den Lübecker Jakobipfarrer Axel Werner Kühl276 schreibt 
er, zwar weniger eindringlich, doch voll tieferem Symbolgehalt: «Als Schönstes in der 
Welt erträume ich mir irgendwo einen Organistendienst an möglichst geruhsamer Stelle, 
der mir gestattete, nebenher ordentlich zu schaffen.»277 
Indem Distler, der vor allem ein leidenschaftlicher Chordirigent ist, sich nach einem – 
seiner Natur nach eher zurückgezogenen, einsamen – «Organistendienst» sehnt, klingt 
bereits das Motiv des Rückzugs, der «inneren Emigration»278 an; wenn er dieses ein-
same Amt – gleichsam tautologisch und damit also in doppelter Emphase – als an ge-
ruhsamer Stelle gelegen erträumt, ist dies sicherlich als eindringlicher Fingerzeig auf 
das Motiv der Ruhe zu verstehen, das im Zusammenhang mit seinem Tod noch eine – 
theologisch-literarische – Rolle spielen wird. 
 
Wahrscheinlich ohne Distlers hintergründige, wenn auch unbewusste, sprachliche 
Symbolik in ihrem ganzen Ausmaß zu erfassen, erkennt Herrmann Distlers Ausge-
branntsein als existentiell und seine Lebenskraft verzehrend: «Zeitweise litt er unter un-
vorstellbarer innerer Qual, die allmählich seine Arbeits- und Schöpferkraft untergrub.»279 
Diese Erschöpfung ist zunächst ganz objektiven Umständen geschuldet: «Die kaum 
noch zu bewältigende Arbeitslast – sein Stundenplan umfaßte 34 Wochenstunden und eine 
Unmenge Vorarbeit musikalischer und organisatorischer Art – hatte zu beängstigender kör-
perlicher Entkräftung geführt. Hand in Hand damit ging eine totale geistig-seelische Nieder-
geschlagenheit.»280  

 
273 Vgl. a.a.O., 56. 
274 Sic. 
275 An Else Maiwald, 5. 11. 41, zit. nach: A.a.O., 155. 
276 Diese Freundschaft hält über die Tätigkeit Distlers in Lübeck hinaus an, ist allerdings, vor allem, was 
die Lübecker Zeit betrifft, differenziert zu bewerten: «Das Verhältnis zwischen Hugo Distler und sei-
nem Pastor Axel Werner Kühl war nicht ganz unkompliziert: Es bestand ein Ungleichgewicht in ihrer 
Beziehung aufgrund des Umstands, dass sie einerseits „von gleich zu gleich“ miteinander verkehrten, 
wenn es um den – wie Kühl es wohl sah – gemeinsamen kirchenmusikalischen Auftrag ging, anderer-
seits Kühl Distlers direkter Vorgesetzter und sogar sein Seelsorger war, eine Rolle, die Kühl wie selbst-
verständlich übernahm.» DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 89. 
277 An Pastor Kühl, 5. 1. 42, zit. nach: Ebd. (Hervorhebungen d. Verf.) 
278 S.o. 
279 A.a.O., 169f. 
280 Ebd. 



 

  67 

Dennoch ist es Distlers ganz eigene Art, wie er – nicht nur im Rückzug von gegenwär-
tigen Aufgaben, sondern auch in Gestalt einer existentiellen Zukunftsangst – auf die 
Erschöpfung reagiert, wenn er im letzten seiner Briefe an seine Leipziger Verwandten 
schreibt: «Ich gehe in Arbeit geradezu unter, zu meiner eigentlichen Arbeit, der Komposition, 
komme ich mit keiner Note mehr. Ich entschloß mich nun, ein Jahr lang nicht zu komponieren, 
da im Augenblick entscheidend ist, was ich mit dem Domchor schaffe ... es ist alles zur Zeit so 
unerhört schwer ... Wir haben hier wie allerorts eine große Angst vor dem Kommenden.»281 
 
 
5.1.4.4 Ruhe und Unruhe 
 
Wie das Motiv der Ruhe – in der Tragweite seiner Bedeutung durch seine Biographin 
nicht explizit ausgeführt und wohl auch Distler unbewusst – eine existentielle Rolle in 
seinem Leben – und so auch in seinem Sterben – gespielt hat, so ist diese Ruhe wesent-
lich als Kontrast zu der Distler auch selbst bewussten Unruhe als einem Grundzug sei-
nes Wesens zu sehen. Es handelt sich dabei um eine innere, existentielle Unruhe, die 
seine existentielle Sehnsucht nach – endgültiger – Ruhe immer wieder aufkommen 
lässt. Diesen Sachverhalt fasst Ursula Herrmann so zusammen: «Distler wußte, daß die 
geistige und seelische Belastung bald die Grenze des zu Ertragenden erreicht haben würde. Er 
war ein Mensch, der allem Geschehen mit größter Anteilnahme folgte. In seinem Gesicht lag 
stets etwas Gespanntes, Hellwaches, das zeitweise eine gewisse Unruhe verriet. Seine glühende 
Aktivität, sein ausgeprägter Ehrgeiz und die durch intensive Übung erreichte außergewöhnli-
che Konzentrationskraft überforderten seine nervlich und körperlich wenig stabile Konstitu-
tion, was zu schweren Depressionen führte. Ihm fehlte jegliche innere Reserve, er verausgabte 
sich restlos. Sein Leben bewegte sich zwischen den Polen höchster künstlerischer Schaffenskraft 
und tiefster Niedergeschlagenheit, die ihm dann schnell allen Lebens- und Arbeitswillen 
nahm.»282 
 
Wie sehr diese Niedergeschlagenheit an Hugo Distlers Lebenswillen zehrte, kommt in 
seinen eigenen Worten – nicht nur vor dem Hintergrund seiner Lebens- und Arbeits-
umstände, sondern auch vor dem der Weltlage an sich – nicht nur deutlich, sondern 
ganz explizit zum Ausdruck: «Ich bin heute so weit: es gibt eine letzte Grenze im möglichen 
Ertragen von aller menschlichen Not; eine Grenze der Menschenwürde. Angesichts der Greuel, 
die man von der Ostfront hört, und angesichts der Dinge, wie sie jetzt etwa in Lübeck geschehen 
sind, habe ich mir Gift zu verschaffen gewußt; lieber machen wir ein Ende mit unserer ganzen 
Familie, als daß wir es etwa geschehen lassen, daß uns unsere Kinder einmal genommen oder 
wir den Kindern genommen werden, oder was an herrlichen Aussichten uns droht. So weit ist 
man heute!»283 
 

 
281 An die Leipziger Verwandten, 10. 10. 42, zit. nach: Ebd. 
282 A.a.O., 163. 
283 An Else Maiwald, 1. 4. 42, zit. nach: Ebd. 



 

  68 

5.1.4.5 Angst 
 
In der vorangegangenen Äußerung klingt mit, was in seinen eigenen Äußerungen und 
denen anderer immer wieder angeklungen war. Hugo Distler ist ein Mensch, bei dem 
einer der wesentlichen Antriebsfaktoren der der Angst ist.284 Sie erweist sich als die 
Kraft, die alle Anerkennung und allen Erfolg in Distlers Leben zu unterminieren droht. 
Auch wenn die Angst, wenn sie explizit geäußert wird, stets als mit bestimmten Be-
griffen verbunden erscheint, bleibt sie in ihrer Essenz über weite Strecken diffus; und 
doch lässt sie sich – in der Deutung Ursula Herrmanns – auf einen Kern fokussieren: 
«Seine größte Sorge war jedoch, einberufen zu werden. Der Gedanke daran zermürbte ihn. 
...».285  
 
Die Angst vor der Einberufung286 ist es schließlich, die die, gewiss nicht im eigentli-
chen Sinne ursächliche, aber womöglich auslösende Rolle spielt in dem Entschluss, 
seinem Leben ein Ende zu setzen: «Seit Beginn des Krieges hatte Distler unter der stets 
drohenden Möglichkeit des Einberufenwerdens gelitten. ... Am 25. Oktober 1942 hatte er sich 
einer Nachmusterung zu unterziehen und erhielt vom Wehrbezirkskommando den Gestel-
lungsbefehl zum 3. November. ... Dank des Einsatzes einflußreicher Persönlichkeiten wurde 
der festgesetzte Einberufungstermin noch in letzter Minute verschoben. Am Reformationstag 
konnte Distler noch telefonisch von Professor Stein erfahren, daß ihm die Unabkömmlichkeits-
stellung nunmehr so gut wie garantiert sei. Aber er vermochte in dieser Welt des Betruges und 
der harten Gewalt der Nachricht keinen Glauben mehr zu schenken.»287 
 
Auch für Herrmann ist ersichtlich, dass das Motiv der Angst, auch wenn es in einem 
bestimmten Kontext seine climax erreicht, als Motto über Distlers ganzem Leben ste-
hen könne: «Das entsetzliche Kriegsgeschehen bedrückte Distler mehr und mehr. Das Bibel-
wort „In der Welt habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden“ (Johannes 
16,33) beschäftigte ihn sehr. Mit ihm grüßte er in jener Zeit seine Freunde. Es war der Text 
einer seiner Motetten und jenes Wort, das später auf seinem Grabkreuz geschrieben stand.»288 
 
 
  

 
284 Vgl. oben: A.a.O.; 169f. 
285 A.a.O., 123. 
286 Nicht uninteressant ist es, sich in diesem Zusammenhang daran zu erinnern, dass auch Dietrich Bon-
hoeffer mit allen ihm zur Verfügung stehenden Mitteln dem Kriegsdienst auswich: ”By the end of the 
decade, with war now inevitable, Bonhoeffer became increasingly concerned to evade military service. 
His second, brief visit to the United States, in the summer of 1939, was at least partly motivated by this 
concern, as, subsequently, was his work for the Abwehr (Military Intelligence) at the initiative of his 
brother-in-law, Hans von Dohnanyi. Bonhoeffer knew that, if he was in fact ever summoned to serve in 
the German armed forces, he would almost certainly refuse, and pay for his conscientious objection 
with his life.” HOOTON, Bonhoeffer’s Religionless Christianity in Its Christological Context, 214. 
287 A.a.O., 171f. – Worauf dann bei Herrmann der in Parenthese stehende Satz folgt: «(Welch tragischer 
Umstand, daß die schriftliche Bestätigung erst einen Tag nach seinem Tode eintraf!)» Ebd. 
288 A.a.O., 147. 



 

  69 

5.1.5 Drittes Bedeutungsfeld 
 
5.1.5.1 Tod in der Familie 
 
Über dem, was wir als sozusagen die Primär- und Sekundärschichten innerhalb des 
Charakters Hugo Distlers bezeichnet haben – die Erfahrungsebenen von Einsamkeit 
und Enttäuschung auf der einen Seite und die unter ihnen liegende Sensibilität, Angst 
und Unruhe und die damit verbundene Ambivalenz des Verhaltens und Erlebens auf 
der anderen Seite – befindet sich ein Sphäre, die sich in ihrem kausalen Einfluss auf 
sein Leben kaum fassen lässt,289 die aber doch einen wesentlichen Teil des auch – viel-
leicht nur scheinbare – Äußerlichkeiten umfassenden Lebensbildes Hugo Distlers dar-
stellt. Es ist dies das Phänomen des unnatürlichen Todes in seinem Umfeld. Dieses 
Phänomen wird in der Lebensbeschreibung Barbara Distler-Harths einen etwas um-
fassenderen Raum einnehmen; bei Ursula Herrmann findet es sich – womöglich in 
Ermangelung entsprechender Quellen – nur angedeutet und reduziert auf lediglich je 
einen Fall im (indirekten) Angehörigen- und im Freundeskreis.  
 
Herrmann schreibt, der Tod seines Halbbruders – «seines einzigen Bruders ... der vor 
Leningrad gefallen war»290 – habe Hugo Distler «sehr schmerzlich»291 getroffen. Distler 
selbst schreibt in genau demselben Zusammenhang an Pastor Kühl in eher auswei-
chendem (damit aber möglicherweise umso sprechenderem) Tonfall: «Möchte doch das 
„große Licht“ inmitten der großen Finsternis, die in der Welt herrscht, wachsen und endlich 
siegen ... Das Wichtigste: daß bald Frieden ist. Laßt uns das vor allem erbitten.»292 Diese 
Worte erinnern an den Wunsch nach Ruhe, die er in diesem Fall auch für seinen Halb-
bruder, vielleicht in übertragenem Sinne für alle Menschen bittet; es verschleiert zu-
gleich die große Anteilnahme am Tod dieses Halbbruders und an dem damit verbun-
denen Schmerz seiner Mutter, die in der Darstellung Barbara Distler-Harths deutlicher 
zum Tragen kommen werden. 
 
Eben jener Axel Werner Kühl ist es, der – was Hugo Distler zu seinen eigenen Lebzei-
ten freilich noch nicht wissen kann – auch selbst seinem eigenen Leben ein Ende setzte: 
«Tief Betroffen war auch Pastor Axel Werner Kühl vom plötzlichen Tode seines Freundes Hugo 
Distler. Zwei Jahre später ging er ebenfalls in den Freitod.»293 
Was sich hier vage andeutet – dass Hugo Distlers eigener Suizid nicht isoliert dasteht, 
sondern als Teil eines «Bedeutungsfeldes» gewaltsamer Tode und Suizide angesehen 

 
289 Vgl. dazu aber: SZONDI, Leopold, Experimentelle Triebdiagnostik. Tiefenpsychologische Diagnostik im 
Dienste der Psychopathologie, Kriminal- und Berufspsychologie, Charakterologie und Pädagogik (3 Bde.), Bern 
1947, bzw. zur Einführung: WAGNER-SIMON, Therese, Einführung in die Schicksalsanalytische Theorie von 
L. Szondi, in: Schweizerische Zeitschrift für Psychologie und ihre Anwendungen (Bd. II, Heft 1/2) Bern 
1943, 3 – 18. 
290 HERRMANN, Rufer und Mahner, 156. 
291 Ebd. 
292 An Kühl, 13. 11. 41, zit. nach: Ebd. 
293 A.a.O., 178. 



 

  70 

werden muss – auch dies wird sich in der Lebensbeschreibung Barbara Distler-Harths 
noch weiter entfalten. 
 
 
5.1.6  Zusammenfassung 
 
5.1.6.1 Verbindungslinien: Einsamkeit – Hochsensibilität – Angst – Tod 
 
An dieser Stelle können wir deshalb, im Sinne einer Zusammenfassung der Lebensbe-
schreibung Ursula Herrmanns unter den gegebenen Gesichtspunkten, beginnen, Ver-
bindungslinien zwischen Motiven zu ziehen, und wir können – immer noch anhand 
ihrer Biographie und entlang der Darstellung Herrmanns – beobachten, wie bestimmte 
motivische Kreise in Distlers Leben sich schließen. 
Gewisse Zusammenhänge zwischen den einzelnen Motiven und charakterlichen Prä-
gungen und Veranlagungen wurden bereits skizziert. Schärfere Konturen nehmen 
diese Zusammenhänge bei Ursula Herrmann als direkte Linien zwischen den Motiven 
Einsamkeit, Sensibilität, Angst und Tod an. 
 
Einen ersten wichtigen Zusammenhang erkennt Herrmann zwischen seinen «äußeren 
Lebensumständen und seiner charakterlichen Veranlagung»294. Es ist dies die Verbindungs-
linie zwischen seiner Leidenschaftlichkeit und seinem Sich-Verzehren, die sich äußer-
lich als Unruhe bemerkbar machen und innerlich in seiner besonderen Sensibilität295 
ihren Grund haben. «Er verzehrte sich selbst durch sein von Leidenschaft getriebenes, rast-
loses Streben und seinen brennenden Ehrgeiz, während er im steilen Aufstieg unfaßbar schnell 
jene Sprosse des Lebens erreichte, über die hinaus es keine Steigerung mehr gab.»296 Hier deu-
tet sich an, dass es sich nicht lediglich um Zusammenhänge handelt, sondern dass es 
um Prägungen geht, in denen finale Entwicklungen im Nachhinein gleichsam als prä-
determiniert erscheinen. 
Die einzelnen Punkte, durch die seine Sensibilität und seine Leidenschaft so miteinan-
der verbunden werden, dass sie ein – im Wortsinne – umfassendes Bild ergeben, sind 
vor allem seine innere Einsamkeit, erlittene äußere Anfeindungen und eine tiefe Ur-
angst, die in ihrem Wesen nicht greifbar ist und stattdessen in bestimmten Grenzsitu-
ationen «dingfest» wird. Die Dynamik, die sich auf diese Weise ergibt, erzeugt ein be-
ständiges Getriebensein, das Distler nicht zur Ruhe kommen lässt – bevor er nicht den 
Weg in die endgültige Ruhe wählt. «Er, der überaus sensible Mensch, der ein unendliches 
Verlangen nach Liebe, Wärme, Freundschaft und Geborgenheit hatte, mußte sich, oft von sei-
nen Lieben getrennt, in zermürbenden Alltagssorgen durch das Leben schlagen. Sein glanzvol-
les Vorankommen wurde immer wieder durch die Maßnahmen der Nazi-Führung im Bereich 
der Kultur und viele oft kriegsbedingte Schwierigkeiten überschattet. Abgrundtiefe Weltangst 

 
294 A.a.O., 172. 
295 Vgl. ebd. 
296 Ebd. 



 

  71 

und stete innere Unruhe begleiteten ihn auf seinem ganzen Lebensweg, so daß er sich an keinem 
Ort längere Zeit wohl fühlen konnte. Wie von einem Dämon getrieben, suchte er immer neue 
Wirkungskreise.»297 
 
Ursache dieser Urangst mag primär durchaus das in seiner frühen Kindheit liegende 
Erlebnis des Sich-abgelehnt-Fühlens seine Ursache haben298 und sekundär in dem auf 
dieses Erlebnis zurückzuführende Unfähigkeit, abgesehen von fachlichem Selbstver-
trauen auch ein auf seine Person bezogenes Selbstvertrauen zu entwickeln. («Er glaubte 
sich ständig von Feinden umgeben und litt unter starken Minderwertigkeitskomplexen.»299) 
Jedenfalls scheint es aus dieser Perspektive wenig verwunderlich, dass sein gesamtes 
Lebensgefühl ihn von anderen Menschen – aus seiner eigenen Sicht – lebenslang zu 
isolieren scheint. Zwei Wochen vor seinem Tod schreibt er an seine Frau: «Weißt Du, 
in mir hockt dauernd jene nicht zu beschreibende Einsamkeit, das Gefühl, von allem und jedem 
getrennt zu sein.»300 
 
Die Zusammenhänge und Schlussfolgerungen, wie Ursula Herrmann sie zieht, ent-
behren auf diese Weise nicht einer bedrückenden Plausibilität. Insbesondere, wenn sie 
aus ihren Beobachtungen und eigenen Interpretationen den Schluss zieht, das Leben 
sei ihm zu einer nicht mehr zu ertragenden Last geworden,301 so scheint dies ohne 
weiteres zuzutreffen; ebenso, wenn sie im Anschluss daran Distlers Suizid als in sei-
nem eigenen Vorsatz begründet beschreibt: «Er faßte den schon mehrfach geäußerten und 
seiner Meinung nach für ihn einzig möglichen Entschluß, aus dieser Welt zu scheiden.»302 
Dass es sich bei diesem Suizid jedoch nicht einfach um den konsequenten Vollzug ei-
ner einmal getroffenen Entscheidung handelt, werden wir dann bei Barbara Distler-
Harth noch eindringlicher sehen. Angesichts der Komplexität des Verhältnisses von 
Entscheidung und Ausführung im allgemeinen und bei Distler im besonderen er-
scheint es zudem insgesamt ein wenig zu idealisierend, wenn Ursula Herrmann Dist-
lers letzte Augenblicke im Familienkreis als beinahe inszenierten Abschied beschreibt: 
«Um noch einmal im Kreise seiner Lieben weilen zu können, lud er seine Verwandten aus 
Leipzig, denen er sich immer besonders eng verbunden fühlte, zum Reformationsfest nach 
Strausberg303 ein. Am Nachmittag des Reformationstages machte Distler einen Spaziergang 
mit seinem kleinen Sohn und rief Dr. Söhngen an, um ihm zu sagen, daß ja nun wohl auch 
seine leidige persönliche Angelegenheit (Einberufung) in Ordnung kommen werde. Dr. Söhn-
gen fiel zwar der ungewöhnlich ernste Ton Distlers auf, doch schob er ihn auf die große An-
spannung der letzten Tage und die damit verbundene Erschöpfung. Wie konnte er auch ahnen, 
daß in Distler zu dieser Stunde bereits der Entschluß gereift war, aus dem Leben zu gehen.»304  

 
297 Ebd. 
298 Vgl. a.a.O., 7. 
299 A.a.O., 172f. 
300 An Waltraut Distler, 18. 10. 42, zit. nach: A.a.O., 173. 
301 Ebd. 
302 Ebd. 
303 Seine Tante und Cousine Anna und Ruth Dittrich. 
304 A.a.O., 172f. 



 

  72 

Erst recht geht Ursula Herrmann bis an die Grenze der Plausibilität, wenn das Ab-
schiednehmen dann einen gleichsam topologischen – und apotheotischen – Höhe-
punkt erfährt: «Am Abend setzte sich Distler an seine geliebte Hausorgel und spielte als Ab-
schied Johann Sebastian Bachs Choralbearbeitung „Allein Gott in der Höh sei Ehr“ (A-Dur 
BWV 662).»305 
Die letzte Eskalation schließlich beschreibt Herrmann zwar mit durchaus adäquater 
Empathie, aber vielleicht eine Spur zu sehr im Tonfall eines Augenzeugenberichts, was 
die Plausibilität ihrer Darstellung an dieser Stelle ein wenig in den Hintergrund treten 
lässt. «Frau Distler war durch die Sorge um ihren Mann und viele schlaflose Nächte wegen 
der an Keuchhusten erkrankten Kinder so erschöpft, daß sie am nächsten Vormittag zu Hause 
blieb, während ihr Mann mit seiner Tante und Kusine zum Sonntagsgottesdienst in den Dom 
fuhr. Obwohl er sich eigentlich für diesen Gottesdienst als Chorleiter hatte beurlauben lassen, 
übernahm er doch die Leitung des Staats- und Domchors selbst, um diesen seinen Verwandten 
vorzuführen. Er hatte ihnen vorher ausdrücklich gesagt, daß sie nach dem Gottesdienst nicht 
auf ihn warten sollten, da er noch Besprechungen und manches zu regeln habe. So fuhren sie 
allein nach Strausberg zurück, nicht ahnend, welche Tragödie sich unterdessen zutrug. Hugo 
Distler hatte sich noch vor Beendigung des Gottesdienstes aus dem Dom entfernt und war in 
seine Dienstwohnung gegangen. Er verdunkelte die Küche und öffnete den Gashahn. Seine 
Familie wartete in Strausberg vergebens auf ihn und nahm schließlich ohne ihn das Mittages-
sen ein. Als er aber bis zum Kaffeetrinken noch nicht gekommen war, machte sich seine Frau 
mit Ruth Dittrich auf, ihn in Berlin aufzuspüren. Am Dom konnte keiner über Distlers Ver-
bleib Auskunft geben, so gingen sie in die Bauhofstraße, wo es am Sonntagnachmittag etwas 
schwierig war, in das verschlossene Haus hineinzukommen. In seiner Wohnung fanden sie ihn 
tot vor, in der einen Hand ein Bild seiner Frau und seiner Kinder und mit der anderen ein 
schlichtes Messingkreuz umklammernd. Neben ihm lag der Abschiedsbrief, der seine ganze in-
nere Not aufzeigte.»306 
 
Dass im Vergleich zu der Darstellung Ursula Herrmanns die Lebensbeschreibung Bar-
bara Distler-Harths die letzten Momente kaum anders als dramatisch zu bezeichnen 
sind, ist dagegen in höherem Maße nachzuvollziehen. Immerhin handelt es sich hier-
bei um die Lebensbeschreibung Distlers durch seine eigene (älteste) Tochter, die einer 
Augenzeugenschaft – bei aller Gefahr der Subjektivität, die eine Augenzeugenschaft 
mit sich bringt – prinzipiell näherkommt als die Lebensbeschreibung einer zunächst 
unbeteiligten Dritten. 
In der Schilderung der letzten Vorgänge durch die Tochter werden wir dort sehen, wie 
der letzten Wendung der Dinge nicht nur eine bedrückende Traurigkeit, sondern auch 
eine erhebliche Tragik innewohnt.  
 
 
  

 
305 A.a.O., 173. 
306 A.a.O., 173f.  



 

  73 

5.1.6.2 Sich schließende Kreise 
 
Das dramatische Ende Distlers wird in der Darstellung Ursula Herrmanns abgerundet 
durch ein Sich-Schließen einer Reihe verschiedener Kreise, in denen noch einmal die 
wesentlichen Motive, die Distlers Lebenslauf und Lebensende ausmachen, anklingen. 
 
Da ist zum einen die für den Musiker Hugo Distlers wesentliche Tätigkeit als Kompo-
nist und Chordirigent, aus der er sich im Angesicht der politisch motivierten Wider-
stände307 hinaussehnt in ein «stilles Organistenamt»,308 eine Bewegung, die im gege-
benen Kontext zweifellos aufzufassen ist als Rückzugswunsch in die «innere Emigra-
tion» (Schlüter).309 Zugleich klingt darin das Motiv der «Ruhe» an, die er schließlich in 
diesem Leben nicht, sondern nur im Ausweg aus demselben finden kann, wie Dietrich 
Bonhoeffer es im Kondolenzbrief an Distlers Witwe formulieren wird. 
Da sich das rückzuggewährende Organistenamt aber nicht anbietet und Distlers – 
möglicherweise nur vermeintliche – diesbezügliche Sehnsucht mutmaßlich einen der 
sich im Laufe seines Lebens häufenden Fluchtgedanken darstellt, sieht Distler zu-
nächst keinen anderen Weg, als dem Widerstand selbst Widerstand entgegenzusetzen. 
Er geht dabei soweit, selbst in den Schulen vorzusprechen, um Jugendliche für den 
Staats- und Domchor zu gewinnen,310 was ihm angesichts seiner permanenten zeitli-
chen und kräftemäßigen Überbelastung kaum leichtgefallen sein dürfte. 
 
Das erste – abgesehen von den bisherigen Gottesdiensten – öffentliche Konzert des 
Staats- und Domchores unter der neuen Leitung Hugo Distlers ist nun vorgesehen an 
einem Datum, an dem er, wie sich schließlich herausstellen wird, schon nicht mehr am 
Leben sein wird; und als besonders markant ist anzusehen, dass in diesem Konzert die 
Musikalischen Exequien von Heinrich Schütz311 im Mittelpunkt stehen sollen,312 die 
auf diese Weise zu seiner eigenen «Totenmesse» werden313 (ein Umstand, der ganz 
entfernt erinnert an die Vorgänge um die Komposition des Requiems KV 626 durch 
Wolfgang Amadé Mozart im Jahre 1791). 
Als Vorbereitung zu diesem Konzert in Berlin sollte es aber gleichsam zu einer Rück-
blende auf Höhepunkte in Distlers Leben und Schaffen kommen. Unter anderem ist 
ein Konzert in Lübeck geplant, das dem Berliner Konzert vorausgehen würde, zu wel-
chem Zweck Distlers selbst nach Lübeck reist, um für das geplante Konzert weitere 
Vorbereitungen zu treffen. Dort – also am Ort seines wichtigsten 

 
307 Vgl. a.a.O., 167. 
308 Ebd., 167. S.o. 
309 S.o. 
310 Vgl. HERRMANN, Rufer und Mahner, 167. 
311 SCHÜTZ, Heinrich, Musikalische Exequien für eine bis acht Singstimmen und B.c., op. 7, SWV 279–281 
(1635–36), Dresden 1636. 
312 Was freilich durch das Kirchenjahr bedingt war. 
313 Dieser Umstand kommt anrührend zu Geltung im Kondolenzbrief Dietrich Bonhoeffers an Waltraut 
Distler; siehe: Kapitel 2. 



 

  74 

kirchenmusikalischen Schaffens – bietet sich ihm ein Bild der Zerstörung.314 In der 
Darstellung Herrmanns liest sich die Zerstörung Lübecks wie eine symbolische Pro-
lepsis des Todes Hugo Distlers selbst, zumal, wenn dieser gerade in diesem Zusam-
menhang seiner Neigung «aus dieser Welt in das ewige Gottesreich hinüberzuwechseln»315 
Ausdruck verleiht.316  

  

 
314 Die Lübecker Marienkirche mit dem Totentanz etwa war an Palmsonntag, dem 29. März 1942 durch 
Bombenangriffe zerstört worden. 
315 « ... gleichzeitig beherrschte ihn aber auch der Gedanke, daß, wenn der Würde des Menschen zuviel 
zugemutet würde, man das Recht hätte, aus dieser Welt in das ewige Gottesreich hinüberzuwechseln. 
Ich sagte ihm damals, daß man, wenn man das innere Reich und Gott als seinen Herrn über Leben und 
Tod anerkennt, nicht das Recht hätte, über sich zu verfügen, sondern das Böse auch als aus Gottes Hand 
hinnehmen müßte. Er konnte diesen Standpunkt nur für normale Zeiten anerkennen, aber nicht für die 
jetzige Zeit, in der Gott offenbar dem Bösen seine Macht abgetreten hat.» Brief von Else Maiwald an Wal-
traut Distler, 13. 1. 47., zit. nach: HERRMANN, Rufer und Mahner, 169. 
316 Angesichts der Konzentration der verschiedenen Schlüsselmomente scheint es lohnenswert, den be-
treffenden Abschnitt bei Herrmann nocheinmal in seiner Gesamtheit zu überblicken: 
«Der Staats- und Domchor wurde als ein „Propagandainstrument der Kirche“ angesehen, womit staat-
licherseits sein Schicksal besiegelt war. Cerff stellte an Distler die Forderung: entweder die Erarbeitung 
und Aufführung weltlicher Musik oder totaler Entzug der Hitler-Jungen! So stand Distlers Arbeit mit 
dem Chor im Zeichen dauernder Spannungen mit der HJ. Sie setzte den Dienst für die Chorsänger 
genau zur Kirchzeit oder unmittelbar davor an, womit eine Gesamtprobe und das Singen im Gottes-
dienst verhindert werden sollten. Distler war außer sich und sehnte sich in ein stilles Organistenamt 
zurück ... Dennoch startete er eine große Werbeaktion und sprach in Schulen Berlins vor, um für seinen 
durch die Evakuierung zahlreicher Kinder zusammengeschrumpften Chor musikalische und stimmbe-
gabte Knaben zu bekommen. ... Die Aufbauarbeit war unter den gegebenen Umständen sehr schwierig 
und ging nur langsam voran. ... Das erste öffentliche Auftreten mit dem Staats- und Domchor war für 
den 13. November 1942 vorgesehen, wo innerhalb einer Gedenkstunde für den am letzten Tage seiner 
Amtszeit verstorbenen Vorgänger Distlers, Professor Alfred Sittard, die „Musikalischen Exequien“ von 
Schütz gesungen werden sollten. Für den darauffolgenden Totensonntag (22. November) war eine öf-
fentliche Heinrich-Schütz-Feier mit Darbietung von drei Motetten aus der „Geistlichen Chormusik 
1648“, einigen „Geistlichen Konzerten“, den „Musikalischen Exequien“ und Orgelmusik der Schützzeit 
angesetzt. ... Für die Zeit zwischen dem 13. und 22. November war eine Konzertreise ... nach Hamburg 
(St. Michaelis) und Lübeck (St. Jakobi) geplant. Als Vorbereitung darauf unternahm er im September 
eine Reise nach Lübeck. Tief erschütterte ihn das Bild, das die Stadt nach dem Bombardement bot: der 
Dom, die Marienkirche und St. Petri waren ausgebrannt. Er besuchte seine Freunde, wobei es im Zu-
sammensein mit Else Maiwald zu sehr ernsten und tiefsinnigen Gesprächen über „die letzten Dinge“ 
kam. Dabei brachte er zum Ausdruck, daß er in diesem inneren Gottesreich ganz verankert sei – gleichzeitig 
beherrschte ihn aber auch der Gedanke, daß, wenn der Würde des Menschen zuviel zugemutet würde, man das 
Recht hätte, aus dieser Welt in das ewige Gottesreich hinüberzuwechseln. Ich sagte ihm damals, daß man, wenn 
man das innere Reich und Gott als seinen Herrn über Leben und Tod anerkennt, nicht das Recht hätte, über sich 
zu verfügen, sondern das Böse auch als aus Gottes Hand hinnehmen müßte. Er konnte diesen Standpunkt nur für 
normale Zeiten anerkennen, aber nicht für die jetzige Zeit, in der Gott offenbar dem Bösen seine Macht abgetreten 
hat. (Brief von Else Maiwald an Waltraut Distler, 13. 1. 47.).» HERRMANN, Rufer und Mahner, 167–169. 



 

  75 

5.2 Hugo Distlers Charakterbild in der Lebensbeschreibung 
Barbara Distler-Harths 
 
5.2.1 Erstes Bedeutungsfeld 
 
Die Charakterisierung des Menschen Hugo Distler durch seine Tochter Barbara Dist-
ler-Harth lässt ein ähnliches Muster erkennen wie das der ersten Biographin Ursula 
Herrmann. Durch Kindheitserfahrungen ausgelöste Einsamkeit steht am Anfang sei-
nes Lebens. Das Motiv der Enttäuschung erfährt bei Barbara Distler-Harth eine weni-
ger starke Gewichtung als bei Ursula Herrmann, dafür betont jene das in Distlers Ge-
fühl der Einsamkeit eingebettete Gefühl des Andersseins, das in etwa vergleichbar ist 
mit dem der Beziehungslosigkeit, wie es bei Ursula Herrmann herausgearbeitet wird.  
Die Unruhe und die Angst Hugo Distlers, hervorgerufen durch den überdurchschnitt-
lichen Grad seiner Sensibilität, sind Motive, die Barbara Distler-Harth in ähnlicher 
Weise herausstellt wie vor ihr Ursula Herrmann.  
Im Vergleich zu Ursula Herrmann arbeitet Barbara Distler-Harth die Distler voraus-
gehende Familiengeschichte im Hinblick auf «zu früher», d.h. aufgrund Gewaltein-
wirkung, durch Kriegsereignisse oder Suizid ausgelöste Todesfälle in seinem engeren 
Umfeld oder der ihm vorausgehenden Familiengeschichte stärker heraus und betont 
auf diese Weise expliziter, in welchem Kontext Distlers eigenes Lebensende zu sehen 
ist; auch sie belässt es hierbei bei Schilderungen, ohne aus den beobachtbaren Koinzi-
denzen Kausalzusammenhänge zu konstruieren. 
 
Anders als Ursula Herrmann versucht Barbara Distler-Harth nicht, von frühen trau-
matischen Erfahrungen Distlers aus vorauszuschauen auf das Leben Distlers, sondern 
sie versucht, Muster seines Lebens zu «ergründen»317. Dem lakonischen und darin zu-
gleich bedeutungsschweren Satz, «1912 verließ Helene Distler ihren gerade vierjährigen 
Sohn und wanderte in die Vereinigten Staaten aus.»,318 lässt sie die Frage folgen: «Was alles 
musste in den vorausgegangenen Jahren geschehen [sein], dass es zu einem solchen Abschied 
kommen konnte?»319, um von hier aus eine umfassende Rückblende einzuleiten, die den 
Ursprüngen der prägenden Motive des Lebenslaufes Distlers in der Geschichte der 
Familie Distler auf die Spur zu kommen sucht: «Um das zu ergründen, müssen wir dem 
Kind Hugo Distler unsere Aufmerksamkeit noch einmal für eine Weile entziehen320 und zu-
nächst den Spuren nachgehen, die Aufschluss geben können über die Herkunft, Entwicklung 
und Persönlichkeit von Hugo Distlers Mutter.»321 
 

 
317 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 11. 
318 Ebd. 
319 Ebd. 
320 Ob Barbara Distler-Harth bewusst diese an dieser Stelle brisante Formulierung wählt («dem Kind ... 
unsere Aufmerksamkeit ... für eine Weile entziehen.»)? 
321 Ebd. 



 

  76 

Entscheidend für Distlers Lebensentwicklung ist nach Distler-Harth, dass er – seinem 
unbewussten Empfinden gemäß – in den Augen seiner entscheidenden Bezugsperso-
nen «gar nicht existieren sollte»: «So hatte Hugo Distler reichlich Gelegenheit, den wich-
tigsten Lerneffekt aus seinen frühen Kindertagen weiter zu vertiefen: das abgründige Bewusst-
sein, unerwünscht und nicht liebenswert zu sein.»322 Distler lernt, seiner eigenen Existenz 
ihre Berechtigung abzusprechen und seiner eigenen Wahrnehmung, seinem Erleben, 
seiner Gefühlswelt, kein Vertrauen zu schenken. «Die Weltabgewandtheit des jungen 
Hugo Distler – seine Scheu und Zurückgezogenheit – wird von allen Zeitzeugen übereinstim-
mend hervorgehoben. Seine Mutter hatte ihn ein für allemal gelehrt, „seinem eigenen Spiegel-
bild zu misstrauen“.»323 Eines sicheren Bewusstseins seiner eigenen Identität zu erman-
geln, hat Konsequenzen für die Interaktion mit seinem menschlichen Umfeld: «Wo 
hätte er da das Selbstvertrauen hernehmen sollen, auf Gleichaltrige ... unbefangen zuzuge-
hen!»324 
 
 
5.2.1.1 Einsamkeit, Besonderssein und Ernsthaftigkeit 
 
Erst von diesem Lebensgefühl aus wird dann das Motiv der Einsamkeit zunächst be-
tont, dann aber rasch weitergeführt und auf seine verschiedenen Facetten hin ausge-
leuchtet. 
Bereits die Mutter ist einsam; «... oder anders ausgedrückt: Die Kinder mussten von Anfang 
an damit zurechtkommen, dass ihre Mutter tagsüber nicht für sie da sein konnte. Und dies 
scheint, im Nachhinein betrachtet, der kleinen Anna [der Schwester der Mutter] wesentlich 
leichter gefallen zu sein als ihrer älteren Schwester.»325 
Von dem Motiv der Einsamkeit Hugo Distlers gelangt Barbara Distler-Harth zu dem 
seines Besondersseins. Bereits begrifflich stehen «Einsamkeit» und «Besonderssein» 
einander nahe. Schon Ursula Herrmann hatte – durch die Augen Hermann Grabners 
– das Besonderssein in Distlers Wesen kurz und markant herausgestellt; bei Barbara 
Distler-Harth wird das Hervortreten dieses Charakterzuges – vor allem erkennbar in 
dem auffälligen Zug seiner Ernsthaftigkeit – noch weiter entfaltet. In den Worten einer 
Zeitzeugin: «Hugo sprach nie von ihr.326 Wenn ich heute überlege, meine ich, er hatte wohl 
keinerlei Beziehungen zu ihr. ... Spielzeug scheint er wenig besessen zu haben. Auch war er viel 
allein. Er war damals schon recht ernst, etwas schwermütig und frühreif. ... Lausbubenstreiche 
kannte er wohl nicht. ... Ich kannte an Hugo weder Jähzorn noch ,Kraftausdrücke’, wohl aber 
tiefe Traurigkeit u. eventuell sogar Tränen. Diese allerdings auch selten. Alles an Hugo schien 
fein, die Hände, das schmale Gesicht – wie auch das Benehmen. Derbheit war ihm fremd.»327 

 
322 A.a.O., 33. 
323 A.a.O., 47. 
324 Ebd. 
325 A.a.O., 18. 
326 Seiner Mutter. 
327 HEINSEN-MENKE, Ingeborg, Erinnerungen an Hugo Distler, Unveröffentlichtes Ms., zit. nach: A.a.O., 29. 



 

  77 

Es existieren aber auch Menschen, die – etwa im Gegensatz zu seiner eigenen Mutter 
– Hugo Distler «sehen»: «Ihre Eltern kannten, wie Ingeborg Heinsen schreibt, Hugos häus-
liche Verhältnisse und wussten von der seelischen Not des Kindes, obwohl Hugo nie davon 
sprach.»328  
Hugo Distlers Ernsthaftigkeit ist, in der Sichtweise seiner Tochter, nicht nur erst in der 
unmittelbaren Begegnung, etwa anhand seiner Art, sich zu äußern, sondern bereits 
schon äußerlich, in seiner Physiognomie, wahrzunehmen: «Auf Fotografien Hugo Dist-
lers aus den beiden Vorkriegsjahren und der Zeit des Ersten Weltkriegs schaut allerdings das 
blasse Kind meist ernst und skeptisch den Betrachter an, und wenn es lächelt, wirkt dieses 
Lächeln leicht verhalten und ein wenig melancholisch — fast so, als ob das Kind bei allem 
Wohlgefühl in der Gegenwart die Last der Vergangenheit immer noch mitschleppen müsste 
...»329 
 
Das Motiv der Ernsthaftigkeit wird in der Beschreibung Distler-Harths durch die Tat-
sache unterstrichen, dass sich Hugo Distler schon früh für Geistliche Musik interes-
siert, für eine musikalische Gattung also, die sich explizit mit den grundlegendsten 
Fragen der Existenz des Menschen auseinandersetzt: «Ein viel gebrauchtes kleines Ge-
sangbuch ... enthält an manchen Stellen feine330 Bleistifteintragungen Hugos und Eintragun-
gen bei manchen Choralstrophen. Dies ist ein Hinweis darauf, dass Hugo Distler in einem 
Alter, in dem sich Kinder und Jugendliche sonst eher neugierig und erwartungsfroh der Welt 
zuwenden, ein nach innen gekehrtes Leben führte, früh empfänglich für die Tröstungen der 
geistlichen Musik und die Verheißungen der Religion.»331 Besonders bemerkenswert an 
dieser Tatsache ist, dass Distlers Interesse an der Geistlichen Musik sich nicht lediglich 
– gleichsam zufällig – auf die Geistliche Musik als eine der Gattungen der Klassischen 
Musik als solcher bezieht, sondern dass der Fokus seiner Aufmerksamkeit sich be-
wusst auf die intimste Form der Gattung Geistlicher Musik, auf das Kirchenlied, richtet, 
in dem – die Marginalien in seinem Gesangbuch machen es deutlich – vor allem die 
Texte sein besonderes Interesse erregen. 
 
Auch Barbara Distler-Harth versucht, dem Klischee zu entkommen, Hugo Distler 
hätte sein Leben als ausschließlich negativ erfahren. In ähnlicher Weise wie Ursula 
Herrmann setzt sie den negativen Erfahrungen in Distlers Biographie immer auch po-
sitive Erfahrungen entgegen. So existiert in Distlers Wesen auch ein der Introversion 
komplementärer Zug. Das in sich Gekehrte seines Wesens behält zwar die Oberhand, 
aber es wird differenziert, und der Durchbruch zu entgegengesetzten Seiten seines 
Wesens wird präzis lokalisiert: «Hugo Distler, der sich von seinen Lehrern und auch seinen 
Mitschülern anerkannt fühlte, scheint das Realgymnasium als eine Art Schutzbezirk empfun-
den zu haben, und so kam es manchmal vor, dass der sonst überaus zurückhaltende Schüler 
sich urplötzlich „vergaß“ und für kurze Zeit ganz aus sich herausging. ... Solche Szenen 

 
328 Ebd. 
329 A.a.O., 29–31. 
330 ! 
331 A.a.O., 46. 



 

  78 

scheinen sich jedoch nur sporadisch innerhalb der schützenden Schulmauern abgespielt zu ha-
ben. Denn auf Klassenausflügen ... scheint Hugo sich schon wieder wie gewohnt abgekapselt 
zu haben. Auf Klassenfotos jedenfalls sieht man ihn meist versteckt im Hintergrund oder halb 
abgewandt. Von seinen kräftig wirkenden und vergnügt dreinschauenden Klassenkameraden 
unterscheidet er sich durch auffallende Magerkeit und Blässe und einen ernsten, beinahe ab-
weisenden Gesichtsausdruck. Ingeborg Heinsen berichtet in diesem Zusammenhang, dass 
Hugo Distler sich in seinen Jugendjahren nur sehr ungern fotografieren ließ.»332 
 
 
5.2.1.2 Enttäuschung  
 
Die Erfahrung der Enttäuschung im Zusammenhang mit seinen ersten Schritten in die 
Richtung der beruflichen Ausbildung zum Musiker wird bei Distler-Harth etwas we-
niger existentiell gewichtet als bei Herrmann; gleichwohl werden durch die der Dar-
stellung Herrmanns analoge Reihenfolge der Erzählung Einsamkeit und Enttäu-
schung auch bei Distler-Harth als in einem Zusammenhang stehend erkannt. Auch sie 
beschreibt, beinahe in einem Atemzug mit der kindlichen Erfahrung des Abgelehnt-
werdens, die erste große berufliche Enttäuschung. Und wie in vielen vergleichbaren 
Fällen lässt sie dabei eine Zeitzeugin sprechen: «Nun kam ein besonders harter Schlag in 
Hugos jungem Leben – er bestand die Aufnahmeprüfung nicht! ... Weinend vor Enttäuschung 
u. Mutlosigkeit berichtete Hugo es mir ... Am liebsten hätte er alles hingeworfen, aber er hätte 
es ja nicht gekonnt u. genutzt hätte es ihm erst recht nichts.»333  
Hugo Distler selbst reagiert auf die erfahrene Enttäuschung mit umso gewissenhafte-
rem Engagement; aber die Erfahrung wiederholt sich, als bilde sich ein Muster aus: 
«Nach einem Jahr Vorschulunterricht versuchte Hugo Distler ein zweites Mal, die Aufnahme-
prüfung am Nürnberger Konservatorium zu bestehen, aber wiederum vergebens.»334 
 
Doch auch diesem vorläufigen und frühen Tiefpunkt seines Lebens gegenüber steht 
ein Gegenbild; ein Gegenbild, das nicht nur komplementär ist zu dem Ausgangsbild, 
sondern eines, das dieses gleichsam eliminiert. Statt an einer lediglich lokalen Ausbil-
dungsstätte schließlich mit Glück und nach den vorangegangenen Fehlversuchen viel-
leicht etwas knapp aufgenommen zu werden, reüssiert er mit großem Erfolg an einer 
der bedeutendsten europäischen Hochschulen mit Bravour: «... da machte er, nach seiner 
Entlassung aus dem Gymnasium, Aufnahmeprüfung am berühmten staatl. Konservatorium 
für Musik in Leipzig und bestand mit Auszeichnung!»335 
 
 
  

 
332 A.a.O., 38–39. 
333 HEINSEN-MENKE, Ingeborg, Erinnerungen an Hugo Distler, zit. nach: A.a.O., 40. 
334 A.a.O., 41. 
335 Ebd. 



 

  79 

5.2.1.3 Armut 
 
In ganz ähnlicher Weise wie bei Ursula Herrmann erscheint das Motiv der Armut auch 
in der Darstellung Barbara Distler-Harths wie ein Seitenthema zur Erfahrung der Ein-
samkeit. In der Analyse des Textes Ursula Herrmanns konnte indes die Besprechung 
der Armut unterbleiben, weil dieses Motiv bei Barbara Distler-Harth größere Auf-
merksam erfährt und konziser in den Gang seines Lebens als Jugendlicher eingearbei-
tet ist. 
Die Armut führt den jungen Hugo Distler, da er trotz einer gewissen Scheu in Bezug 
auf seine Person dennoch in seiner Eigenschaft als junger Musiker zumeist rasch An-
schluss zu anderen Menschen zu finden scheint, nicht in erster Linie rein äußerlich an 
den Rand der Gesellschaft, sondern vor allem innerlich. Gemäß der Beschreibung Dis-
tler-Harths hängt es ganz wesentlich auch mit seiner frühen Armut zusammen, dass 
er dort, wo er ist, doch nie ganz ist.  
 
Diese äußeren Gegebenheiten, die auf diese Weise in hohem Maße für seine innere Dis-
tanz zu anderen Menschen sorgt, betreffen zum einen seine Wohnsituation: «Distler 
lebte kärglich in ärmlichsten Verhältnissen, ein Besuch in [der] Marientorwohnung zur Win-
terszeit am frühen Abend, es war schon dunkel, ist mir noch gut erinnerlich. Der Großvater 
saß dort ohne Licht, ohne Heizung, eine Ölfunzel wurde beim Eintreten angezündet und er-
leuchtete warm den dürftigen Raum. Man ging schnell wieder weg. Distler war sehr scheu und 
empfand wohl alles, was sein Schicksal aufdecken konnte, als unangenehm. Er war sehr ernst 
und eigentlich unansprechbar. ... Noch eins sei erwähnt. Distler stand in unserem Haus das 
Klavier zur Verfügung. Wenn er kam, um zu spielen, war dies oft nicht gleich möglich, da er 
zur Winterszeit, aus seiner kalten Umgebung kommend, erst die erstarrten Hände wärmen 
mußte. – Dies geschah am großen Kachelofen in unserm Wohnzimmer. So stand er dann an 
diesen Ofen gelehnt, die Hände rücklings an die großen Gittertüren legend und erwärmte sie. 
Ein unvergeßlicher Anblick für mich, der in jener Gestalt des Schülers der Oberstufe, dem 
Nachhilfestundenlehrer, dem Mann, der in weiter Ferne, trotz aller Hilfe einsam sein schweres, 
unfaßbares Schicksal trug, einen Menschen sah, der unbegreiflich, Nahes und Abgeschiedenes 
mit dem inneren Blick seiner Augen umfaßte. Distler war, sprach man mit ihm, eigentlich 
immer woanders, er lebte, fühlte mit dir und erlebte und durchwanderte ein Zweites.»336 
 
Der so geschilderten Wohnsituation entspricht auf der anderen Seite der Mangel in 
seiner materiellen Versorgung: «Ich möchte dies hier eigentlich wörtlich wiedergeben, da es 
mich als Kind sehr beeindruckte und wohl für mein weiteres Leben veranlaßte, über Menschen 
eigenartigen Auftretens nicht mehr zu lächeln. Meine Mutter erzählte mir ..., der Junge sei ihr 
ob seines bescheidenen Verhaltens sehr aufgefallen und hätte sie ihn337 gelegentlich, als sie ihn 
des Öfteren zum Essen eingeladen hatte und er dasselbe stets ablehnte, zu einer Aussprache in 
unser Herrenzimmer gebeten. Dabei eröffnete der seinerzeit junge Mann meiner Mutter sein 

 
336 Brief von Hilde von Forster, zit. nach: A.a.O., 44. 
337 Satzbau original; soll aber wohl heißen: «sie hätte ihn» 



 

  80 

schweres Lebensschicksal. ... Die Ablehnung bei uns in der Familie zu essen, begründete Hugo 
Distler damit, daß er durch die Not in der er lebte, völlig des Essens entwöhnt sei und er an 
einem normalen bürgerlichen Mittag-338 oder Abendtisch nicht teilnehmen könne, weil er, man 
darf wirklich sagen, durch jahrelanges Hungern, nicht mehr in der Lage sei, normale Mahlzei-
ten aufzunehmen. Diese Stunde der Aussprache muß für den jungen Mann derartig erschüt-
ternd gewesen sein, daß er bei meiner Mutter völlig zusammenbrach und weinte.»339 
 
Vielleicht lässt sich der hier plausibel gemachte Zusammenhang zwischen Einsamkeit 
und Armut auf diese Weise beschreiben: Beide, die Einsamkeit, die durch das Verlas-
senwerden durch seine Mutter angestoßen und durch frühe berufliche Enttäuschun-
gen wie ein Muster eingeprägt wird, ist darin mit der Armut verschwistert, dass beide 
in Hugo Distler das Lebensgefühl wachgerufen und bestärkt haben mögen, für ein 
«normales» Leben, für ein Leben das offenkundig «die Anderen» führten, für eines, 
das (menschliches) Angenommensein und (materielle) Sicherheit impliziert, sei er 
selbst «nicht gut genug» gewesen, ein solches Leben habe er nicht «verdient». Ein der-
artiges Lebensgefühl muss den jungen Distler notwendigerweise in jedem Kontakt mit 
«anderen» sein eigenes «Anderssein» – vielleicht sogar ein unbestimmtes Schuldge-
fühl – haben empfinden lassen. Der Begriff, der sich hier aus unserer Sicht aufdrängt, 
obwohl Barbara Distler-Harth ihn nicht verwendet, ist der der Scham.340 
 
 
5.2.2 Zweites Bedeutungsfeld 
 
5.2.2.1 Das Motiv der Unruhe als Rahmen und Mitte 
 
Den Aspekt der Unruhe führt Distler-Harth an früherer Stelle im Leben Distlers ein 
als Herrmann und lässt anklingen, dass dieser Wesenszug an ihrem Vater einer seiner 
prägendsten gewesen sei. Bereits auf den ersten Seiten ihrer Biographie nimmt sie vor-
weg, dass Hugo Distler insgesamt nur zwölf Jahre vergönnt gewesen seien «für die 
Schaffung seines Lebenswerks»,341 und sie verleiht der Vermutung Ausdruck, «die Leiden-
schaft, mit der er ... gleichsam atemlos Werk um Werk hervorbrachte», scheine «dafür zu spre-
chen, dass er vielleicht unbewusst ahnte, für sein Schaffen nur ein begrenztes Maß an Zeit zu 
haben.»342  
 
Ganz am Ende ihres Buches nimmt sie das Motiv der Unruhe wie eine musikalische 
Reprise wieder auf und spitzt es zu, indem sie einen Brief ihres Vaters aus dessen letz-
tem Lebensjahr zitiert, in welchem nicht nur das Motive der Unruhe als solches, 

 
338 Sic (ohne Fugen-s). 
339 A.a.O., 42. 
340 In diesem Zusammenhang besonders erhellend (wiewohl aus «modernerer» Perspektive): BOHN, 
Caroline, Die soziale Dimension der Einsamkeit. Unter besonderer Berücksichtigung der Scham, Hamburg 2008 
341 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 9. 
342Ebd. 



 

  81 

sondern auch sein Gegenpol, das Motiv der Ruhe, gewissermaßen als Vorahnung sei-
nes Todes, anklingt: «Seltsam. Immer träume ich davon, nach diesen stürmischen Zeiten 
einst bei Euch im Norden zur Ruhe zu kommen. Immer noch, und mehr denn je, könnte ich 
mir nichts seligeres343 denken, als in Euren großen Wäldern namenlos unterzugehen.344 Denkt 
auch weiter an uns: vielleicht ist die Zeit nicht fern, da unsere Sehnsucht zu konkreterer Gestalt 
gezwungen wird. Bis dahin laßt uns getrosten Mutes durch die Zeiten gehen. ,So ernst er’s 
auch meint’345 ––– Lieber Ingvar, denkst Du noch zurück an Deine unerklärliche Unruhe und 
unser Gespräch auf der Terrasse unseres Häuschens in Vaihingen? Ich hoffe zuversichtlich, 
daß, wenn wir uns wiedersehen sollten einmal, diese große Unruhe des Herzens von uns gewi-
chen ist. ... Leb wohl und vergeßt nicht, stets zu denken an Eure Hugo und Waltraut Dist-
ler.»346 
 
«Da unsere Sehnsucht zu konkreterer Gestalt gezwungen wird.» Diese Formulierung ist 
wohl kaum anders als ein Fingerzeig in Richtung auf einen Freitod – ein Jahr später347 
– zu verstehen! 
 
Das Motiv der Unruhe am Beginn und am Ende seines Lebens – durch eine solche 
Konstellation lässt Barbara Distler-Harth deutlich werden, dass die Dialektik von Un-
ruhe und Ruhe ein Lebensmotiv Hugo Distlers im wahrsten Sinne des Wortes waren, 
Rahmen und Mitte seines Lebens, ein doppeltes, antagonistisches Bewegungsprinzip: 
angetrieben von innerer Unruhe, hingetrieben zu endgültiger Ruhe. Und so wie Bar-
bara Distler-Harth die Biographie ihres Vaters mit diesem Motiv beginnen und schlie-
ßen lässt, schließt sie mit dem literarischen Mittel der Inklusion sein ganzes Leben in 
diese Spannung von Unruhe und Ruhe, von Angetriebensein auf der einen und Sehn-
sucht auf der anderen Seite, ein. 
 
Diesem Sachverhalt entspricht in hohem Maße die Art und Weise, wie nach dem Tod 
Distlers der Kondolenzbrief Dietrich Bonhoeffers an seine Witwe das Motiv der Ruhe 
(und damit implizit jenes der Unruhe) aufnimmt und es gleichsam zum «Schlussstein» 
in Distlers Leben und Sterben erhebt, das auf diese Weise nicht nur den die dialekti-
sche Spannung hervorrufenden Rahmen für sein Leben abgibt, sondern in demselben 
zugleich eine Zentralstellung einnimmt: 
 
«Sehr verehrte gnädige Frau! Sie kennen mich nicht, und ich habe auch Ihren Mann leider 
nicht gekannt, aber ich habe seine Musik geliebt, und ich habe von seinem Sterben gehört, und 
so möchte ich Ihnen gerade als einer der vielen Unbekannten schreiben, die am Leben und Ster-
ben Ihres Mannes und nun an Ihrem Schmerz tiefen Anteil nehmen. 

 
343 Sic [eig. großgeschrieben] 
344 ! 
345 Vgl. Ein feste Burg ist unser Gott, Strophe 1. 
346 An die schwedischen Freunde, August 1941., zit. nach: A.a.O., 339. 
347 Damit ist nicht gesagt, Distler habe diesen geplant; es scheint aber so, als haben sich die Zeichen, die 
in eine bestimmte Richtung wiesen, unbewusst, verdichtet. 



 

  82 

Vorgestern hörte ich die Musikalischen Exequien, die Ihr Mann selbst aufführen wollte und 
die nun seinen Tod beklagten und alle die um ihn Betrübten trösteten.348 Als der Chor von der 
Ruhe der Toten von ihrer Arbeit sang und vom Frieden der Gerechten, da war es wie eine Bitte 
der Lebenden für den Toten und wie ein Segen des Toten für die Lebenden, der alle Selbstan-
klagen zum Schweigen bringt und den Sinn auf das Letzte ausrichtet. Wer um das Lebenswerk 
und den Tod Ihres Mannes weiß, der wird bei seinen Gedanken über Gegenwart und Zukunft 
nicht mehr daran vorbeikommen. Der Gedanke an den Frieden und die Ruhe, die Ihr Mann 
sich durch so tiefe Dunkelheit hindurch erobert hat und wohl nur noch so erobern konnte, möge 
unsere Herzen festigen und uns dazu auffordern, den Menschen um uns herum schon auf die-
ser Erde zu dem Frieden und der Ruhe zu helfen, die im Kreuz und in der Heiligen Schrift 
allein zu finden sind. 
In ehrerbietiger Teilnahme  
grüßt Sie Ihr sehr ergebener Dietrich Bonhoeffer.»349 
 
Das Motiv der Unruhe ist aber nicht eines, das Distler-Harth in Distlers Leben isoliert 
ausmacht, sondern eines, das sie ebenso wie die anderen Motive in der Vorgeschichte 
seiner eigenen Biographie zu verankern sucht. Über Distlers Mutter schreibt Distler-
Harth: «Helene Distler hingegen war, ebenso wie ihr Sohn Hugo, von zierlicher Statur. Das 
legt die Vermutung nah, dass beide vom Typus her Matthias Distler350 ähnlich waren. Und 
wahrscheinlich nicht nur der äußeren Erscheinung nach: Menschen bezaubern, sich voller Lei-
denschaften hingeben, aber auch wieder sich entziehen, flüchten, sich vorzeitig verabschieden351 
... das alles sind Wesenszüge, die sich, verschieden stark ausgeprägt, von Matthias auf Helene 
und von ihr wiederum auf Hugo vererbt zu haben scheinen.»352  
 
Bemerkenswert an dieser Interpretation ist wiederum, mit welcher Vorsicht die Auto-
rin das hinlänglich Offensichtliche und auf den ersten Blick unmittelbar Einleuchtende 
vorträgt. Immer wieder formuliert sie, es «scheine» sich so und so zu verhalten; oder 
sie äußert, dass es «höchstwahrscheinlich» so gewesen sei, und dass das und das ge-
schehen sein «mag». 
Auf diese Weise nimmt Barbara Distler-Harth ihrer Interpretation alles Determinierte, 
das der Beschreibung Ursula Herrmanns zuweilen anhaftet, und hält stets die Mög-
lichkeit offen, dass sich das Leben Hugo Distlers auch in Gestalt einer ganz anderen, 
entgegengesetzten Logik hätte entfalten können, etwa in der Weise, dass er auf die 

 
348 Im vorangegangenen Kapitel ist anhand der Darstellung Ursula Herrmanns deutlich geworden, auf 
welch eigentümliche Weise sich mit der Aufführung der Musikalischen Exequien von Schütz verschie-
dene Kreise schließen. 
349 Dietrich Bonhoeffer an Waltraut Distler, 15. 11. 1942, zit. (mit v. Orig. leicht abweichender Grammatik 
und Lexik) in: DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 332; hier zitiert nach: BONHOEFFER, Diet-
rich, An Waltraut Distler, in: DBW XVI, Konspiration und Haft, München 1996, 368f. 
350 Dem Großvater mütterlicherseits. 
351 Die psychologische Homöopathie spricht hier – nach dem rasch verglühenden chemischen Element 
15P – vom «Phosphorustyp»! Eine glänzende Profilbeschreibung findet sich bei: BAILEY, Philipp, Psycho-
logische Homöopathie. Persönlichkeitsprofile von großen homöopathischen Mitteln, München 2000, 344 – 366. 
352 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 14. 



 

  83 

Prägungen seiner Familie mit einer genau gegen sie statt «gegen sich selbst» gerichte-
ten Ausprägung seines Charakters reagiert hätte.  
In solcherart von Behutsamkeit getragenem Tonfall beschreibt sie den Knaben Hugo 
Distler als «äußerst rasch reagierendes Kind, das höchstwahrscheinlich unruhig und ängst-
lich-misstrauisch jeder Veränderung in seinem nächsten Umfeld seismographisch wahrnahm 
und entsprechend stark reagierte. ... Notgedrungen versuchte es also, sich auf die verschiede-
nen Charaktere der wechselnden Bezugspersonen so gut es ging einzustellen, und mag dabei 
frühzeitig gewisse Tricks (Register) zur raschen Erreichung von Zuwendung erprobt zu ha-
ben ... um sein ängstliches und unersättliches Bedürfnis nach beruhigendem Kontakt – der 
Vergewisserung, nicht allein zu sein – immer neu zu stillen.»353 
Trotz aller Vorsicht der Formulierungen gleitet Distler-Harths Interpretation an keiner 
Stelle ins Diffuse, Vage ab, sondern bleibt an jeder Stelle plausibel, dies umso mehr, 
als sie – wie sowohl bei ihr selbst als auch zuvor bei Herrmann schon mehrfach zu 
beobachten war – zu fast jedem «Bild» ein «Gegenbild» entwickelt.  
 
Die «Technik» solchen «Äquilibrierens» beschränkt sich bei Distler-Harth nicht nur 
auf Distler selbst, sondern schließt, indem sie die Vorgeschichte des Komponisten mit-
einbezieht, beispielsweise auch seine Mutter mit ein, wenn sich in ihr Wesenszüge 
ausprägen, die auch in ihrem Sohn zu finden sind; auch bei Helene Distler finden ein-
schlägige Wesenszüge ihren Ausgleich in ihnen entgegengesetzten Zügen: «An der 
Schwelle zum Erwachsenwerden ist Helene Distler nach übereinstimmenden Familienschilde-
rungen ein eigenwilliges Mädchen mit Charme und schnellem Witz (zuweilen auch Spottlust), 
dabei unstet und sprunghaft. ... Doch ist sie immer dann konzentriert und ganz bei sich selbst, 
ausdauernd und geduldig, wenn sie sich mit einer selbstgewählten praktisch-kreativen Arbeit 
beschäftigt. ... Sie ging leidenschaftlich gern ins Theater und Konzert und eignete sich dabei 
schnell ein sicheres Urteil in ästhetischen Fragen an ...»354 
Distler-Harth geht sogar noch einen Schritt weiter in der Abstammungslinie, über die 
Mutter hinaus bis in die Generation der Großmutter, um Erfahrungsprägungen auf-
zuweisen, die auf Hugo Distler eine Auswirkung gehabt haben könnten.  
 
An einer Stelle geht es dabei um die Erfahrung von Ablehnung und die Reaktion auf 
diese mit dem Rückzug auf den eigenen Stolz. Und in diesem Zusammenhang ist es 
eben auffällig, dass Distler nicht scheinbar zwingender Logik entsprechend, sondern 
geradezu «kontraintuitiv» reagiert, indem er das, was seine Vorfahren gegen andere 
richteten, nun nicht wie diese nach außen, sondern nach innen, gegen sich selbst rich-
tet.  
In der folgenden Passage geht es um die sich abzeichnende Möglichkeit der leiblichen 
Eltern Hugo Distlers, durch eine Heirat doch noch ein «Familienganzes» zu begrün-
den. Diese Möglichkeit indes zerschlägt sich, und die Mutter reagiert so, wie ihre Mut-
ter ihrerseits vor ihr reagiert hatte: «Auf diese Weise massiv unter Druck gesetzt, versuchte 

 
353 A.a.O. 18. (Hervorhebungen d. Verf.) 
354 A.a.O., 19f. 



 

  84 

August Roth dennoch mehrere Monate, seine Eltern umzustimmen. ... In dem folgenschweren 
Konflikt setzten sich jedoch schließlich seine Eltern durch. Um „die Sache“ für Helene und vor 
allem für ihren eigenen Sohn akzeptabel zu machen, boten sie Helene an, Alimente für das Kind 
zu zahlen. In ihrem Stolz tief verletzt, lehnte Helene Distler indes dieses Ansinnen ... ab, und 
wir wissen inzwischen genug von ihrer Geschichte, um diese Haltung verstehen zu können. ... 
Hinzu kam, dass Helene in jenen dramatischen Monaten auch gegenüber ihrer Mutter in eine 
„moralisch“ mehr und mehr isolierte Situation geriet, denn bei Kunigunde flammte nun die 
alte Erinnerung an ihre eigene Situation wieder auf, als sie selbst auf die nachträgliche „Legi-
timation“ ihrer Kinder durch Matthias Distler warten musste. ... So wurden für Helene Distler 
die Monate bis zur Geburt ihres Kindes verdunkelt von Sorgen und Auseinandersetzungen 
über ihre eigene Zukunft und die ihres Kindes ...»355 
An diesem Punkt des Alternierens von Abgelehnt-Werden und Stolz erblickt Barbara 
Distler-Harth den Ausgangspunkt der «alogischen» Reaktion Hugo Distlers: Die Ab-
lehnung durch Andere, die sich auf der mütterlichen Linie als Muster ausprägt, führt 
bei Hugo Distler nicht zur Zurückweisung anderer, sondern zur Zurückweisung seiner 
selbst durch sich selbst: Die Ablehnung des Sohnes durch die Mutter führt bei diesem 
zu einem «dialektischen» Selbsthass, eine Ablehnung, die Distler als die seiner Mutter 
gegen sich selbst wahrnimmt, und die in letzter Konsequenz zu Ablehnung seiner 
selbst durch sich selbst führt.  
Auch hier versieht Distler-Harth das auf den ersten Blick Zwingende mit dem Adjek-
tiv «offenbar», das an dieser Stelle eben meint: «Dem Augenschein nach zwingend, 
aber vielleicht objektiv nicht korrekt.» Und sie formuliert: «Und im Moment dieser klaren 
und bitteren Einsicht begann sie offenbar, viel mehr noch als den Vater ihres Sohnes das Kind 
selbst zu hassen für das, was es ihr durch seine bloße Existenz „angetan“ hatte. Er, der Sohn, 
war von nun an für sie die wahre Ursache allen Übels, der „Klotz am Bein“, der ihre Liebesbe-
ziehung und Zukunftshoffnung rücksichtslos zerstört und ihre Freiheit in unerträglichen 
Zwang verkehrt hatte. Radikal, so scheint es, vollzog sie die innere Trennung von ihrem Kind, 
und damit begann für Hugo Distler eine Zeit unvorstellbarer Leiden: des endlosen Bestraft-
werdens für etwas, das er weder verantwortet hatte noch in seiner Hilflosigkeit im Entferntes-
ten begreifen konnte.»356 
 
Eine neuerliche glückliche Wendung zeichnet sich am Horizont ab; doch auch diese 
zerschlägt sich. Ähnlich dem Muster der «Doppelung der Enttäuschung», das wir 
schon zu Beginn der Beschreibung Ursula Herrmanns sahen, ereignet sich auch hier 
eine «Doppelung der Enttäuschung», eine Ausprägung des Einmaligen, Kontingenten 
zu einem Muster.  
In der eben besprochenen und in der folgenden Episode werden die Parallelen zwi-
schen Ursula Herrmann und Barbara Distler-Harth in ihrem Zusammenhang von Be-
schreibung und Interpretation am greifbarsten: 

 
355 A.a.O., 21f. 
356 A.a.O., 23f. 



 

  85 

Hugo Distlers Mutter findet einen neuen Ehemann, der sich dafür offen zeigt, den 
Sohn seiner neuen Frau an Sohnes Statt anzunehmen: «[Anthony Meter] machte Helene 
einen Heiratsantrag und bot ihr an, Hugo Distler zu adoptieren und nach Amerika mitzuneh-
men. Helene Distler nahm den Heiratsantrag an, lehnte aber das Adoptionsangebot ab, weil sie 
ohne kompromittierenden „Ballast aus der Vergangenheit“ ein neues Leben in den Vereinigten 
Staaten beginnen wollte. Und so nahm sie denn, zwei Jahre vor Ausbruch des Ersten Weltkrie-
ges, ohne Bedauern Abschied vom alten Europa und von ihrem vierjährigen Sohn, den sie in 
der Obhut ihrer Eltern zurückließ.»357 
Doch selbst diesem niederschmetternden Bild steht ein lichteres Gegenbild gegenüber, 
das indes zwar zu einer gewissen Linderung der Tragik führt, doch die abgründigen 
und Distler prägenden Wesenszüge nicht vollständig aufzuhellen vermag. Immerhin 
bemühen sich die Großeltern – wie bereits in der Vorgeschichte an der Mutter gesche-
hen – den Elternverlust auszugleichen: «Und so wie [die Großeltern] seinerzeit dafür ge-
sorgt hatten, dass ihre Tochter Helene Klavier spielen lernte, kümmerten sie sich jetzt darum, 
dass auch ihr Enkel Hugo Distler Klavierstunden bekam, nachdem seine Volksschullehrerin die 
Großeltern auf Hugos Musikalität nachdrücklich hingewiesen hatte. Seinen ersten Unterricht 
erhielt Hugo im Alter von ungefähr sieben Jahren bei der Schwester seiner Lehrerin, der von 
ihm geliebten Klavierlehrerin Fräulein Elisabeth Weidmann.»358 
 
 
5.2.2.2 Angst 
 
An dieser Stelle erhebt sich die Frage, ob die beschriebenen Erfahrungen den Kern von 
Distlers Angst freilegen, oder ob sich – weitergehend als Ursula Herrmann in ihrer 
Interpretation und weitergehend als die sich unmittelbar aufdrängende Erklärung 
aufgrund der Verlusterfahrung – ein tieferer und noch unmittelbarer prägender Aus-
löser für Hugo Distlers «Urangst» ausmachen lässt. 
Barbara Distler-Harth lässt ihren Vater folgendes repetierende Erlebnis Revue passie-
ren: «Wie schon berichtet, war Hugo Distler später ungewöhnlich schweigsam in Bezug auf 
seine Kindheit. Jedoch erzählte er seiner Frau häufig von einer immer wiederkehrenden häusli-
chen Szene. Obwohl ... seine Mutter wußte, wie groß seine Furcht vor der Dunkelheit war und 
wie viel Angst er vor allem davor hatte, allein in den tiefen, dunklen und modrigen Keller des 
Hauses hinabsteigen zu müssen, schickte sie ihn mit Vorliebe gerade spät abends in den Keller, 
von wo er ihr mal dies, mal jenes heraufbringen mußte. Mit seinem starken Anlehnungsbe-
dürfnis und ausgeprägten Gerechtigkeitsgefühl ... litt Hugo Distler unbeschreiblich unter der 
unverhohlenen Bevorzugung seines Bruders Anthony durch seine Mutter, kreidete dies aber 
seinem Bruder selbst, einem sympathischen und stillen Jungen, nicht an ...»359 
Man kann sich kaum vorstellen, dass eine Mutter ihr eigenes Kind willentlich einer 
solchen Zumutung aussetzt. (Andererseits erleben wir erschütternde Beispiele 

 
357 A.a.O., 24f. 
358 A.a.O., 25. 
359 A.a.O., 33. 



 

  86 

kindlicher Misshandlung durch die eigenen Eltern, deren Grausamkeit sich unserer 
Vorstellungskraft entzieht.) Und doch möchten wir uns für eine zweite mögliche Les-
art der beschriebenen Erfahrung des jungen Distler zumindest offenhalten. Es ist dies 
die Lesart einer Art von «Projektion», welche die erste Lesart im tiefsten Sinne nicht 
«unwahr» macht und relativiert, die aber die subjektive Erfahrung der eigenen Mutter 
als Bedrohung, ja als lebensbedrohlich, auf andere Art und Weise einzuordnen ver-
sucht. Obwohl wir eine letzte Schlussfolgerung hintanstellen müssen, wäre es zumin-
dest denkbar, dass Distler das Lebensbedrohliche in seiner Beziehung zu seiner Mutter 
durch das Verlassenwerden von ihr als so tiefgreifend erlebt hat, dass sich ihm dafür 
aus seinem Unbewussten das Bild eines absichtsvollen und gleichsam sadistischen Ge-
schicktwerdens in die Finsternis, in einen dunklen Keller, aufgedrängt hat; gleich, was 
seine Mutter, absichtslos oder absichtsvoll, an ihm gehandelt oder durch Unterlassen 
ausgelöst haben mag – der Knabe hat diese Beziehung als Abyss erlebt. 
 
Es gibt aber daneben noch einen zweiten Urgrund seiner Angst – mit zweifellos un-
mittelbar greifbarem Wirklichkeitsbezug –, der bei Distler-Harth erst später zur Spra-
che kommt. Es ist die in ihrer Elementarität eine der «Urangst» vergleichbare Angst 
vor der Einberufung ins Militär. 
An dieser Stelle überlässt Barbara Distler-Harth zunächst ihrem Vater selbst das Wort: 
«Sie kennen mich ja als einen körperlich nicht sehr widerstandsfähigen Menschen. Zudem bin 
ich im praktischen Leben derart wenig begabt, daß ich da sehr schwarz sehe ... An sich bin ich 
Jahrgang 08, einer der wenigen, die überhaupt noch nicht erfaßt sind. Vielleicht ist der Krieg 
doch schon aus, bis wir drankommen. Ich glaube es ja nicht und lasse mich von all diesen Sor-
gen sehr beunruhigen.»360  
Das Motiv der Angst – sie wird hier noch nicht beim Namen genannt – die durch Hugo 
Distlers Worte hindurchscheint, wird zunächst noch viel greifbarer durch die Be-
obachtung eines Zeitzeugen in der unmittelbaren Fortsetzung des Textes: «... dann kam 
er auf mich zu und flüsterte mir ins Ohr: „Ich werde beim Exerzieren auch bald dabeisein, dann 
werde ich ein Gewehr in die Hand nehmen müssen und auf Menschen schießen ...361 ich will 
aber gar nicht schießen!“ Dieses Geständnis habe ich nie vergessen können und – wie hilflos 
und einsam dieser bedeutende Mensch und Musiker vor mir stand.»362 
Schließlich bricht die Angst vollends durch mit der konkreten Drohung, im Falle der 
Einberufung sich selbst das Leben zu nehmen: «Und dann brach es aus ihm heraus wie 
eine Sturzflut: Haß gegen die „Herrschaft der Stiefel“, Angst vor dem Terror der Straße, Angst 
vor der Zukunft, vor dem Leben, vor dem drohenden Kriegsdienst: „Wenn sie mich zum Militär 
holen, mache ich Schluß, ich stehe das nicht durch.“ ... Unvergeßlich ist mir die Vision der 
Zerstörung, die dieser Mann damals im Blick auf Deutschlands Schicksal vor meinen Augen 
entfaltete – wohlgemerkt zu einem Zeitpunkt, als wir alle vom Triumph des Westfeldzuges wie 

 
360 An Hermann Grabner, 31. 10. 39, zit. nach: A.a.O., 287. 
361 Auslassungspunkte orig. 
362 Gotthold Krämer, Erinnerungen an Hugo Distler und Alfred Kreutz aus dem Wintersemester 1939/40 an der 
Staatlichen Hochschule für Musik Stuttgart, Zeitschriftenausschnitt ohne Titelangabe und Datum, zit. nach: 
A.a.O., 288. 



 

  87 

trunken waren. Ich war wie vor den Kopf geschlagen und bemühte mich mit ohnmächtiger 
Verzweiflung, dem um 10 Jahre älteren, verehrten Lehrer Mut und Trost zuzusprechen.»363 
 
 
5.2.3 Drittes Bedeutungsfeld 
 
In der Analyse der Lebensbeschreibung durch Ursula Herrmann sind zwei Faktoren 
deutlich geworden, die sich schon bei Herrmann als einander verwandt präsentierten 
und die wir an dieser Stelle als ein und denselben Charakterzug Distlers behandeln 
wollen. Es sind dies das ambivalente Verhalten in Bezug auf seine Beziehungsfähigkeit 
und die Sehnsucht nach Schutz im Kreis seiner Familie.  
Bei Ursula Herrmann konnte man den Eindruck gewinnen, dass für Distler die Zeit – 
vor allem seine Jahre in Stuttgart – in der er sich gegen – vor allem politisch motivierte 
– Widerstände durchzusetzen hatte, allein aufgrund des Rückhalts seiner Familie aus-
zuhalten war.364 Diese Lebensphase erfährt bei Barbara Distler-Harth eine Differenzie-
rung.  
 
An dieser Stelle ist etwas weiter auszuholen. Wahrscheinlich zu Anfang des Jahres 
1935 nimmt Hugo Distler, noch in Lübeck, Beziehung zu einer anderen Frau, Barbara 
(!) Linde, auf.365 Auch sollte diese Beziehung nicht die einzige Nebenbeziehung in sei-
nem Leben bleiben. Auffällig ist, dass es sich bei dieser Beziehung einerseits – gemäß 
Barbara Distler-Harth – lediglich «um die Affäre einer Nacht»366 handelt, andererseits, 
dass die Beziehung beide, Hugo Distler und Barbara Linde, zutiefst prägt.  
Barbara Linde gründet zwar wenige Jahre später eine eigene Familie,367 wird aber den-
noch Taufpatin von Barbara (!) Distler368 und besucht offenbar auch später jedes ihr 
zugängliche Konzert, in dem Werke Hugo Distlers aufgeführt werden.369 
Hugo Distler selbst schreibt unmittelbar nach Abbruch der Beziehung eines seiner 
geistlichen Schlüsselwerke, eine Motette, die er in seine Geistliche Chormusik op. 2, die 
auch den umfangreichen Totentanz enthält, aufnimmt. «Noch in derselben Nacht – un-
mittelbar nach der von beiden gewollten Trennung – schrieb Hugo Distler seine Motette Ich 
wollt, daß ich daheime wär in wenigen Stunden nieder. Diese bewegende Musik mit ihrem 
spätmittelalterlichen, unendlich resignativen Text lässt etwas erahnen von der Erschütterung 
und der lebensbedrohenden Krise, durch die Hugo Distler in dieser Nacht hindurchging.»370 

 
363 HEHL, Werner, Hugo Distler – Mensch und Künstler. Vortrag in Leonberg anläßlich der Feier des 75. Ge-
burtstags des Komponisten am 24. Juni 1983, in: Württembergische Blätter für Kirchenmusik, Mai-Juni 1983, 
zit. nach: A.a.O., 287f. 
364 HERRMANN, Rufer und Mahner, 111–125. 
365 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 197. 
366 Ebd. 
367 A.a.O., 199. 
368 Ebd. – Dies ist zu präzisieren: Barbara Distler wird geboren, kurz bevor die Beziehung zu Barbara 
Linde sich entfaltet! 
369 Ebd. 
370 A.a.O., 197f. 



 

  88 

Bereits in diesem Zusammenhang deutet sich an, welche Todessehnsucht Hugo Dist-
ler in sich wachzurufen in der Lage ist, wenn Fragen seiner Beziehung zu anderen 
Menschen – vielleicht darf man soweit gehen zu sagen: seine Geborgenheit und Si-
cherheit durch das Geliebtwerden durch andere Menschen – auf dem Spiel steht. 
Dieser Zusammenhang wird noch expliziter und entfaltet sich dramatischer in seiner 
Stuttgarter Zeit. Auch hier geht er, im Sommer 1938, eine Beziehung zu einer anderen 
Frau, Hilde K.371, ein. Im Unterschied zu seiner ersten Nebenbeziehung gedeiht diese 
Beziehung jedoch soweit, dass es im Herbst desselben Jahres zur Trennung von Wal-
traut und Hugo Distler kommt, worauf sich eine für Hugo Distler markanten Schlüs-
selszene ereignet: «... am 23. Oktober verließ Waltraut Distler mit ihren Kindern das Haus 
und fuhr zu ihrem Vater nach Lübeck zurück. Auf dem Hauptbahnhof in Stuttgart kam es zu 
einer herzzerreißenden Szene: Als Waltraut mit den Kindern in den Zug nach Hamburg stei-
gen wollte, rannte Hugo Distler ihnen nach – außer sich, den Bahnsteig entlang, um sie in 
letzter Sekunde am Wegfahren zu hindern. Anna Mansfeld372 sorgte in diesen Tagen für Hugo 
Distler und hielt ihn davon ab, Suizid zu begehen.»373 
Hier scheint sich als Variation zu wiederholen, was sich «urtypisch» schon drei Jahre 
früher abgezeichnet hatte. Distler ist nicht in der Lage, eine Trennung zu ertragen, die 
ihn zwangsläufig an das Verlassenwerden durch seine eigene Mutter erinnern und 
eine Angst in ihm hervorrufen muss, die einer Todesangst gleichkommt, so dass er 
sich nur eine Erlösung wünschen kann, in der das ganze Paradoxon eines Suizids 
schlagartig vor Augen tritt: Die Erlösung von der Todesangst durch den Tod selbst. 
 
 
5.2 4 Viertes Bedeutungsfeld 
 
Besonders eindrucksvoll ist, welche Rolle der «zu frühe», der unnatürliche Tod von 
Menschen im Umkreis Hugo Distlers in der Darstellung Barbara Distler-Harths zu-
kommt. Auch in der Darstellung Ursula Herrmanns hatte sich abgezeichnet, dass sich 
auf der Ebene dieses Motivs auffallende Koinzidenzen zu Hugo Distlers eigenem Le-
ben abzeichnen; doch in der ganzen Tiefenschärfe des Bildes werden diese erst deut-
lich in der Biographie Barbara Distler-Harths, die weit in die Ahnengeschichte ihres 
Vaters zurückgreift: «Früher Tod scheint eine besondere Schicksalsgabe in dieser Väter-Ge-
neration gewesen zu sein, denn auch Matthias’374 Vater, der Bauer und Tagelöhner Johann 
Distler, starb in Schaftnach verhältnismäßig jung im Alter von 42 Jahren. Und dessen Vater 
Johann Distler, Gastwirt zu Leerstetten375, verstarb offenbar ebenfalls früh.»376  
 

 
371 «Mit Rücksicht auf sie selbst und ihre Familie» nennt Barbara Distler-Harth in ihrem Buch über ihren 
Vater nur ihren Vornamen. (Siehe die Fußnote in: A.a.O., 273.) 
372 Waltraut Distlers Patentante. 
373 A.a.O., 278. 
374 Der Großvater Hugo Distlers (mütterlicherseits). 
375 Ortschaft in Mittelfranken. 
376 A.a.O., 15f. 



 

  89 

Und auch noch eine Generation weiter zurück ist diese Prägung vorgezeichnet: «Hugo 
Distler war später seiner Frau Waltraut und anderen gegenüber sehr schweigsam, wenn die 
Rede auf seine eigene Kindheit und Familiengeschichte kam. Was er aber Waltraut Distler wie-
derholt erzählte, war, dass einer seiner Vorfahren bei einer Messerstecherei in einem Wirtshaus 
ums Leben gekommen sei. Vieles spricht dafür, dass dieser Vorfahr Hugo Distlers Ururgroß-
vater war: der oben genannte Gastwirt Johann Distler in Leerstetten. Wenn dies zutrifft, erge-
ben sich zwei mögliche Annahmen: Entweder war besagter Johann Distler selbst an der bluti-
gen Rauferei aktiv beteiligt, oder aber er versuchte, die Streithähne auseinanderzubringen 
...»377 
 
Nicht nur der faktische, auch der potentielle Tod prägt das Bild. In einem Brief, in dem 
deutlich wird, dass er weder Gefühle der Eifersucht hegte seinem Halbbruder gegen-
über trotz dessen Bevorzugung ihm selbst gegenüber, noch nachtragend war seiner 
Mutter gegenüber, obwohl diese ihn als kleines Kind zurückgelassen hatte, äußert Dis-
tler im Gegenteil anlässlich des Todes seines Bruders Befürchtungen in Bezug auf ei-
nen möglichen Suizid seiner Mutter: «Wie Sie vielleicht wissen, bestehen ja in unserer Fa-
milie große Spannungen; ob sie, vor allem die zwischen meiner Mutter und mir, nun durch 
das traurige Ereignis überwunden werden, kann ich nicht sagen. Zu denken gibt mir, daß nicht 
meine Mutter mir den Tod meines Bruders ankündigte, sondern andere Verwandte. Meine 
Mutter hing mit einer grenzenlosen und einseitigen Liebe an ihm; zu fürchten ist, daß sie unter 
dem Eindruck ihren letzten Halt verliert und ganz und gar verrückt wird. ... wir fürchten, daß 
meine Mutter sich in der ersten Verzweiflung etwas angetan haben kann; denn mit solchen 
Anwandlungen spielt sie schon lang.»378 
 
Dass derartige Befürchtungen nicht ganz grundlos waren, bestätigt ein späterer Brief 
der Mutter an ihren Sohn, in dem sie ihm Einblick in einen ihrer eigenen Charakter-
züge gewährt: «Aber ich kann Dir trotzdem nicht erklären, wie es kommt, daß ich so unfähig 
zu Allem bin. Ich habe weder Mut noch Kraft zum Leben und laß’ mich treiben. Wie das wei-
tergehen soll weiß ich nicht.»379 
Gegenüber der Distlers Mutter immer wieder attestierten Lebenslust macht sich offen-
bar auch ein komplementärer Zug, der der Lebensverneinung bemerkbar, ein suizida-
ler Zug, der – wenn man es so sehen will – sich in ihr andeutet und in dem Leben ihres 
Sohnes sich manifestiert. (Am Ende überlebt die Mutter ihre beiden Söhne.) 
 
In der Beschreibung Barbara Distler-Harths weitet sich der Kreis der unnatürlichen 
Todesfälle über Hugo Distlers eigene Blutsverwandtschaft hinaus aus; gleichzeitig fo-
kussiert sich dieser Kreis auf das Motiv des Suizids. 
Zunächst betrifft dies die Familie der Frau Hugo Distlers (in deren Leben sich damit 
das Motiv des Suizids – indem es Waltraut Distler, geb. Thienhaus, sowohl auf der 

 
377 A.a.O., 16. 
378 Brief an Alfred Kreutz, 9. 11. 41, zit. nach: A.a.O., 36. 
379 Brief der Mutter an Hugo Distler, 22. 6. 42, zit. nach: A.a.O., 37f. 



 

  90 

Ebene ihrer Blutsverwandtschaft als auch auf der ihrer angeheirateten Verwandtschaft 
betrifft – auf bedrückende Weise bündelt). Über Hugo Distlers Schwiegermutter, Ma-
ria Thienhaus, schreibt Barbara Distler-Harth: «Der unaufhaltsame Selbstzerstörungspro-
zess Marias, der damals vor den Augen der Familie und Hugo Distlers begann ..., ängstigte 
und verstörte Distler zutiefst, wie aus späteren Briefen an seine Leipziger Verwandten hervor-
geht.»380 
 
Es wäre natürlich, wenn der Schwiegersohn auf die zunehmende psychische Labilität 
seiner Schwiegermutter «betroffen» reagierte; dass Distler aber – in den Worten seiner 
Tochter – «verstört» reagiert, macht indes hellhörig und lässt erahnen, dass in dem 
jungen Mann unbewusst Abgründigeres – ihn selbst existentiell Betreffendes – an-
klingt als nur Betroffenheit und Trauer. 
Was sich in Distlers «verstörter» Reaktion auf den «Selbstzerstörungsprozess» seiner 
Schwiegermutter andeutete, nimmt greifbare Gestalt an, wenn Maria Thienhaus we-
nig später ihrem Leben tatsächlich ein Ende setzt – und in der Art und Weise, wie ihr 
Schwiegersohn auf diesen Suizid reagiert. «Ab 1936 verschlechterte sich der Gesundheits-
zustand von Maria Thienhaus von Tag zu Tag ... Am 15. März 1936 starb sie durch Suizid im 
Alter von 49 Jahren. In Gedanken an die abgrundtiefe Angst, die sie zuletzt beherrscht hatte, 
komponierte Hugo Distler für Ihre Trauerfeier am 19. März eine Motette über den Text: In der 
Welt habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden.»381  
 
Auffällig ist, dass Ursula Herrmann diesen Suizid nicht nur nicht erwähnt,382 sondern 
dass sie das Motiv des «In der Welt habt ihr Angst»383 lediglich unmittelbar auf Hugo 
Distler selbst bezieht,384 anstatt es in dem Zusammenhang zu sehen, in dem Barbara 
Distler-Harth es beschreibt. 
Von der indirekten Linie des Familienkreises weitet sich das Motiv des Suizids nun 
weiter aus; gleichzeitig steigert sich, folgt man der Beschreibung Barbara Distler-
Harths, die Betroffenheit, die Verstörtheit Hugo Distlers; in indirekt proportionaler 
Weise geht ihm näher, was eigentlich ferner liegt. 
 
Zunächst geht es um den Suizid einer Orgelschülerin,385 der ihn – in diesem Fall aber 
nicht nur ihn allein – zutiefst erschüttert: «Schon bald war Waltraut gefordert, Hugo see-
lisch beizustehen und ihn allmählich wieder aufzurichten, und zwar im Zusammenhang mit 
einem Unglücksfall, der beide, vor allem aber Hugo Distler tief erschütterte und verstörte: Zu 
den Orgelschülern, die Distler an der Stellwagenorgel in St. Jakobi unterrichtete, gehörte auch 

 
380 A.a.O., 122. 
381 A.a.O., 224. 
382 Vgl. HERRMANN, Rufer und Mahner, 93f. 
383 Joh 16,33. 
384 «Das entsetzliche Kriegsgeschehen bedrückte Distler mehr und mehr. Das Bibelwort „In der Welt 
habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden“ (Johannes 16,33) beschäftigte ihn sehr. 
Mit ihm grüßte er in jener Zeit seine Freunde. Es war der Text einer seiner Motetten und jenes Wort, 
das später auf seinem Grabkreuz geschrieben stand.» A.a.O., 147. 
385 Wahrscheinlich im Jahr 1934. 



 

  91 

die besonders begabte 18-jährige Schülerin Gisela Prahl, die an Jugend-Schizophrenie litt. Ei-
nes Mittags hatte sie Unterricht bei Distler, und bevor er zum Essen ging, bat er sie, bis zu 
seiner Rückkehr allein weiterzuüben. Als er bald darauf in die Kirche zurückkam, fand er sie 
zerschmettert am Boden liegen: Sie hatte sich von der Orgelempore herabgestürzt. Paul Thien-
haus berichte, am Abend dieses Unglückstags seien Hugo und Waltraut schutzsuchend in die 
Elsässer Straße gekommen und hätten bei Waltrauts Eltern übernachtet. Nur mit Angst und 
Entsetzen betrat Hugo Distler in den nächsten Tagen die Kirche und Orgelempore.»386  
 
Es bleibt in diesem Fall nicht bei einer momentanen und bald wieder abklingenden 
Erschütterung, sondern das Ereignis löst offenbar bei Hugo Distler ein Trauma aus, 
das er zu überwinden nicht in der Lage ist. Dieser Suizid hat ihn offenbar sein Leben 
lang nicht losgelassen; auch in Stuttgart erinnert er sich: «Immer wieder sprach er über 
den Selbstmord einer Orgelschülerin in der Lübecker Kirche, der ihn sehr getroffen hat.»387 
Auch hier ist man geneigt, anzunehmen, dass der Selbstmord eines Menschen in Dis-
tler etwas ausgelöst hat, das ihm in Bezug auf sich selbst unheimlich gewesen sein 
musste. 
 
Auch im Zusammenhang mit den für Distler persönlich so wichtigen regelmäßigen 
Schwedenreisen wird von einem Suizid berichtet: «Er [der Pfarrer] hatte einen Sohn, der 
vor 5 Jahren mit 18 Jahren Selbstmord beging: ein religiöser Maler ganz großer Bedeutung, zu 
dessen Tod in Stockholm eine eigene Gedächtnisausstellung war ... Wir sahen in seinem (als 
Museum dienenden) Elternhaus viele seiner erschütternden Bilder.»388 
 
An dieser Stelle kündigt sich zum zweiten Mal389 bei Distler eine künstlerische Ausei-
nandersetzung mit dem Todesthema an. Eine – jedoch noch viel anonymere – Todes-
begegnung regt ihren künstlerischen Niederschlag an, der allerdings – nicht trotz, son-
dern gerade aufgrund seiner Aktualität – Fragment bleibt.390  
«Während eines Berlin-Aufenthalts war Hugo Distler am 1. Juli 1934 frühmorgens durch ein 
menschenleeres Viertel der Stadt gegangen und hatte zu seinem Entsetzen einen erschossenen 
Mann allein und verlassen auf der Straße liegen sehen. Dieser war vermutlich ein Opfer der 
Morde, die die SS im Zusammenhang mit dem sogenannten Röhm-Putsch in der Nacht vom 
30. Juni zum 1. Juli 1934 verübte. Hitler entledigte sich damit bekanntlich auf einen Schlag 
seines innerparteilichen Widersachers, des SA-Führers Röhm, und dessen engerer Gefolg-
schaft. In derselben Nacht wurden auch zahlreiche politische Gegner des NS-Regimes ermordet. 
Hugo Distler kam verstört aus Berlin nach Lübeck zurück und sprach mit seiner Frau immer 
wieder entsetzt über das, was er gesehen hatte. Waltraut Distler schenkte ihrem Mann darauf-
hin ein kleines Buch mit dem Titel Die Wiedertäufer zu Münster, das einen Gruß an ihn in 

 
386 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 189. 
387 HUG, Barbara, Erinnerungen an Hugo Distler, Unveröffentlichtes Manuskript, zit. nach: A.a.O., 271. 
388 An Waltraut Distler, 8. 9. 37, zit. nach: DISTLER-HARTH, Barbara: A.a.O. 263. 
389 Vgl. Fußnote 574. 
390 Der «politischen» Sphäre des hier gemeinten Todes entspricht die intendierte Umsetzung in einem 
«weltlichen» Vokalwerk. 



 

  92 

Waltrauts Handschrift enthält. Das Buch gibt einen Augenzeugenbericht aus dem sechzehnten 
Jahrhundert wieder: die Aufzeichnungen des jungen Schreinermeisters Heinrich Gresbeck über 
das Reich der Wiedertäufer, die in den Jahren 1534/35 in der westfälischen Bischofsstadt Müns-
ter eine Wahn- und Schreckensherrschaft ausübten. ... Vordergründig handelte es sich bei der 
geplanten Oper um ein „rein historisches“ Projekt: die musikdramatische Darstellung einer 
längst vergangenen düsteren Geschichte aus dem ersten Drittel des „religiös erregten sech-
zehnten Jahrhunderts“. Tatsächlich aber weist die Geschichte der Wiedertäufer zu Münster – 
en miniatur und „in Reinkultur“ – Züge auf, die charakteristisch sind für alle fundamentalis-
tisch begründeten Diktaturen. Mit seiner Oper wollte Hugo Distler das Innenleben einer sol-
chen Diktatur darstellen. ... Hugo Distler, der so sehr auf das Echo anderer angewiesen war, 
hat seinen Opernentwurf mit Sicherheit einigen ihm nahe stehenden Personen zum Lesen ge-
geben, allen voran Bruno Grusnick. Und dieser dürfte Hugo Distler davon abgeraten haben, 
ein Projekt weiterzuverfolgen, das bestürzende Aktualität besaß und eben deshalb auf tragische 
Weise „unzeitgemäß“ war.»391 
 
Auch hier fällt hier das Adjektiv «verstört» ... 
 
Im Augenblick dieser größtmöglichen Ausweitung des Kreises unnatürlicher Todes-
fälle hält bei Distler-Harth die – im literarischen Sinne – Vorbereitung auf den Bezug 
zu Hugo Distlers eigenen Tod inne, ohne den Kreis explizit zu schließen. Im Gegensatz 
zu Ursula Herrmann, die immer wieder von Andeutungen Hugo Distlers auf einen 
eigenen Suizid spricht, überliefert Barbara Distler-Harth, deren Beschreibung auf der 
anderen Seite eine viel größere Anzahl faktischer Todesfälle enthält, lediglich eine ein-
zige Andeutung, die man – bei aller Zartheit der Formulierung – auch als Vorahnung 
auffassen kann. «Hugo Distler behielt Marquartstein in so guter und freundlicher Erinne-
rung, dass er schon lange vor Kriegsbeginn seiner Frau immer wieder ans Herz legte, mit ihren 
Kindern dorthin zu ziehen, falls ihm einmal etwas zustoßen sollte.»392 
 
 
5.2.5 Eskalation statt sich schließender Kreise 
 
5.2.5.1 Die Geschichtlichkeit der letzten Ereignisse 
 
Anders als Ursula Herrmann, bei der sich eine Vielzahl biographischer und künstleri-
scher Kreise schließt und die verschiedenen Dimensionen seinen Lebens und Wirkens 
eine geheimnisvolle Einheit bilden, aufgrund derer der Tod Hugo Distlers Tod bei-
nahe als etwas Notwendiges, der Kontingenz Enthobenes erscheint, begegnet uns der 
Tod Distlers Menschen bei Barbara Distler-Harth wie eine dramatische Eskalation, der 

 
391 A.a.O., 206–212.  
392 A.a.O., 238. 



 

  93 

etwas Bewegendes in ihrer menschlichen Dramatik und etwas Erschütterndes in ihrer 
Vermeidbarkeit innewohnt. 
 
Über weite Strecken vermag Barbara Distler-Harth ihrem «Objekt» gegenüber, das zu-
gleich ihr eigener Vater ist, eine Haltung objektiver Distanz und zugleich empathi-
scher Nähe einzunehmen. Gegen Ende des Buches wachsen freilich Nähe und innere 
Beteiligung. Der folgende Abschnitt leitet ein, was im klassischen Drama die katastro-
phale Lösung des Konflikts ausmacht (Barbara Distler ist zum Zeitpunkt der von ihr 
geschilderten Ereignisse 7 Jahre alt): «Im Oktober 1942 nahmen Beunruhigung und Sorgen 
in unserem Haus auf für uns Kinder beängstigende und bedrückende Weise zu. Wenn mein 
Vater aus Berlin mit dem Zug zurückkam,393 wirkte er auf mich immer wie ein rastloser und 
gehetzter Wanderer – immer mehr erschöpft und schließlich voller Verzweiflung: Es war die 
Erschöpfung eines Mannes, der einen weiten Weg zurückgelegt hat – und zugleich Angst und 
Verzweiflung eines durch nichts und durch niemanden mehr zu beruhigenden Kindes.»394 
 
Die Art und Weise, in der Barbara Distler-Harth von hier aus die Leser an der finalen 
Entwicklung des Lebens ihres Vaters Anteil nehmen lässt, hat etwas ungemein Berüh-
rendes. Gerade, wenn die Autorin selbst fast zu verstummen scheint, ist die Verbun-
denheit zu ihrem Vater am innigsten vernehmbar. Der folgende kurze Abschnitt ent-
hält wenige Worte, aber sein Schweigen ist beredt und hallt lange nach: «Am ersten 
November 1942 machte er sich ein letztes Mal auf den Weg nach Berlin, um im Dom den 
sonntäglichen Gottesdienst musikalisch zu begleiten. Den Weg nach Strausberg fand er nicht 
mehr.»395 
 
In der Folge kommt es zu einer beklemmenden Symmetrie. Die Szene, die sie schon 
früher beschrieben hatte – die des «verzweifelten Kindes»396 – muss offenbar noch ein-
mal erzählt werden. Nur der Schluss der Episode enthält eine Variation: Was sich im 
«Nicht-Mehr» des Weges vorgezeichnet hatte, ist nun im «Nicht-Mehr» des Advents – 
im Begrifflichen ein schmerzliches Paradox – erfüllt. «Einmal, in den letzten Oktoberta-
gen 1942, sah Barbara ihren Vater mittags weinend nach Hause zurückkehren – grau und 
staubig von der Bahn kommend mit seiner schweren Aktentasche, legte er sich hin auf das Sofa 
vor dem Esstisch und schüttelte sich wie im Fieber und zitterte und schluchzte unaufhörlich 
und untröstlich wie ein kleines Kind – stundenlang, durch niemand mehr zu beruhigen. Die 
Mutter eilte verstört hin und her, Barbara umarmte ihn und hielt ihn fest und fragte ihn, was 
er habe, er sah sie durch Tränen lächelnd an und konnte nicht mehr sprechen. Sie brachte ihm 
eine warme Decke und den Kalender aus gelbem Buntpapier, den sie für ihn gemacht hatte und 
den sie ihm eigentlich am ersten Advent schenken wollte. Er nahm den Kalender und konnte 
nicht mit Weinen aufhören, und als der erste Advent kam, lebte er schon nicht mehr.»397 

 
393 Die Familie wohnt im Vorort Strausberg. 
394 A.a.O., 299. 
395 Ebd. 
396 S.o. 
397 A.a.O., 321. 



 

  94 

Die letzten Wochen in Distlers Leben entwickeln sich dann wie ein rasendes Fanal. 
Alles, was sich abgezeichnet hatte, entwickelt sich ohne Innehalten – doch liegt über 
dem Ganzen ein Schatten größter Verzweiflung, weil mögliche, doch nie in Anspruch 
genommene Auswege sich immer wieder zeigen, und weil es auch ganz anders hätte 
kommen können als es schließlich gekommen ist. «Am 14. Oktober 1942 erhielt Hugo 
Distler in Berlin den Befehl, sich am 22. Oktober im Wehrbereichskommando Eberswalde zur 
Nachmusterung einzufinden. In den Wochen davor hatte er vergeblich versucht, einen Auf-
schub dieser seit längerem drohenden Aufforderung zu erreichen. Der Befehl brachte Hugo 
Distler vollkommen aus dem Gleichgewicht; er war nicht mehr imstande, weiterzuarbeiten und 
fuhr in einem Zustand abgrundtiefer Angst und Verzweiflung zu seiner Familie nach Straus-
berg. Erst am nächsten Tag fuhr er wieder zurück nach Berlin. Von dort schrieb er seiner Frau 
am 15. Oktober einen verzweifelten Brief: „Meine liebe Waltraut, ich muß Dir wenigstens ein 
paar Worte schreiben, wo ich nicht zu Euch kommen kann, jetzt habe ich wieder vor Sorge über 
die neue Hiobsnachricht unsern Hochzeitstag vergessen. Entschuldige. Verzeih mir überhaupt 
und hab Nachsicht mit mir die nächsten Tage: du ahnst ja nicht, auf welch furchtbare Weise 
meine bisher so gute Verfassung gelitten hat durch die neue Wendung. Der Gedanke, von euch, 
von Dir und unsern Kindern getrennt werden zu können, ist für mich völlig [unerträglich], 
schon der Gedanke macht mich verrückt. Wie glücklich wußte ich mich gestern Abend, heute 
Nacht bei Euch, zuhause. Hätte die Nacht doch nie ein Ende genommen.398 Weißt Du, in mir 
hockt dauernd jene nicht [zu] beschreibende Einsamkeit, ein Gefühl, von allem und jedem durch 
etwas getrennt zu sein,399 was ich nicht beschreiben kann, daß so eine Nachricht wie die gestern 
mich völlig aus dem Gleichgewicht wirft. Hilf mir, Gott zu bitten, daß er mich vor dem ver-
schont, das über so viele ... hereinbricht; ich könnte es nicht ertragen, jetzt schon gar nicht. 
Und kümmert Euch in der nächsten Zeit um mich. Jetzt zur Probe: wie wenig steht mir der 
Sinn danach. Trotz allem: wie glücklich bin ich, Dich zu haben. Herzlichst Dein Hugo“»400 
 
Hilferufe und Hoffnungen folgen einander von nun an in dichtem Wechsel. «Am 16. 
Oktober 1942 schrieb Hugo Distler ein letztes Mal an Hilde Kreutz. Der Brief lässt erkennen, 
dass er sich aufgrund einer Information von Oskar Söhngen inzwischen noch einmal Hoffnun-
gen auf Zurückstellung vom Kriegsdienst machte ...»401 Doch es stellt sich heraus: «Diese 
durch Söhngen genährte Hoffnung Hugo Distlers auf eine „Querverbindung“ zwischen Kirche 
und Heer erwies sich zwar schon wenige Tage später als Illusion, am 16. Oktober aber glaubte 
Hugo Distler noch an eine glückliche Wendung ...»402 Die Konsequenz liegt mutmaßlich 
auf der Hand: «Hugo Distlers kurzzeitige Hoffnung auf Zurückstellung erwies sich als trü-
gerisch. Er musste am 22. Oktober in Eberswalde zur Nachmusterung erscheinen, was bedeu-
tete, dass er sehr wahrscheinlich am 3. November 1942 zum Kriegsdienst eingezogen werden 
würde. ...»403 

 
398 Vgl. das Nacht-Motiv im Zweiten Aufzug der Oper Tristan und Isolde! WAGNER, Richard, Tristan 
und Isolde. Oper in drei Akten, Uraufführung München 1865. 
399 Vgl. HERRMANN, Rufer und Mahner, 173. 
400 DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 332f. 
401 A.a.O., 324. 
402 A.a.O., 325. 
403 A.a.O., 326. 



 

  95 

Und von nun an erleben wir, wie Distler sich gleichsam nicht mehr selbst objektiv 
wahrnimmt; umso «dichter» wird er von außen wahrgenommen. Daher scheint es an-
gemessen, nun für ein paar Augenblicke Barbara Distler-Harth das Wort zu überlas-
sen. Die folgenden Zitate fügen sich, obwohl es sich um Bruchstücke handelt, gerade 
indem sie nicht im Einzelnen kommentiert werden, ohne Mühe – Tagebucheinträgen 
gleich – zu einem beklemmenden Ganzen. 
 
«Waltraut Distler berichtete, sie habe die letzten Tage vor Hugo Distlers Tod große Angst um 
ihn gehabt, doch habe sie wegen der Kinder, die alle drei Keuchhusten hatten, nicht nach Berlin 
fahren und ihm das Gefühl des hilflosen Ausgeliefertseins nehmen können, das ihn von da an 
offenbar immer ausschließlicher beherrschte.»404 
 
«Hugo Distler bat Anna und Ruth Dittrich405 in diesen letzten Oktobertagen, aus Leipzig nach 
Strausberg zu kommen, was sie auch umgehend taten. Am frühen Morgen des 1. November 
trat er an das Bett seiner noch schlafenden Frau, weckte sie vorsichtig und verabschiedete sich 
von ihr in einer Weise, wie er es immer tat, bevor er nach Berlin fuhr. Noch nicht ganz aufge-
wacht, habe sie – wie ihr später bewusst geworden sei – flüchtig den Eindruck gehabt, dass er 
mit tränenerstickter Stimme gesprochen habe.»406 
 
«Hugo Distler fuhr mit Anna und Ruth Dittrich nach Berlin zum Dom, wo er den Sonntags-
gottesdienst musikalisch zu begleiten hatte. Vor dem Betreten der Kirche verabschiedete er sich 
von ihnen auf der Treppe des Doms und bat sie, nach der sonntäglichen Feier nicht auf ihn zu 
warten, da er noch etwas zu erledigen habe. Nach dem Gottesdienst verließ Hugo Distler den 
Dom allein und ging, die Spreebrücke überquerend, in seine nahegelegene Wohnung in der 
Bauhofstraße 7.»407 
 
«Waltraut Distler erzählt, Anna und Ruth Dittrich seien mittags nach Strausberg zurückge-
kommen und hätten ihr ausgerichtet, dass Hugo erst später kommen würde. Sie warteten also 
mehrere Stunden auf ihn, aber: „er kam und kam nicht“. Am späten Nachmittag schließlich 
seien sie – Waltraut und Ruth –, immer sehr beunruhigt über Hugos langes Ausbleiben, nach 
Berlin gefahren. Dort habe Waltraut Distler Ursula Ebbecke, eine Schülerin Hugo Distlers, 
telefonisch erreicht, die einen Schlüssel zur Wohnung in der Bauhofstraße hatte. Schließlich 
habe Waltraut Distler, begleitet von Ruth Dittrich und Ursula Ebbecke, die Wohnungstür auf-
geschlossen, habe Gasgeruch wahrgenommen, sei in die Küche gelaufen und habe Hugo Distler 
im Straßenanzug in sich zusammengesunken unter dem Fenster gefunden, ein kleines Foto 
seiner Familie zusammengepresst in der Hand. Offenbar hatte er in letzter Sekunde noch ver-
sucht, das Fenster zu öffnen, jedoch keine Kraft mehr dazu gehabt. Waltraut sei erst hinausge-
stürzt ins Treppenhaus, habe sich auf eine Stufe gesetzt und „das einzige Mal in ihrem Leben“ 
laut geschrien. Dann sei sie zurück in die Küche gestürzt und habe das Fenster aufgerissen. 

 
404 A.a.O., 330. 
405 Tante und Cousine mütterlicherseits. 
406 Ebd., 330. 
407 A.a.O., 330f. 



 

  96 

Offenbar hatte es Hugo Distler noch geschafft, den Gasherd, den er aufgedreht hatte, wieder 
abzustellen, bevor er sich ans Fenster schleppte. Auf dem Tisch lag ein Abschiedsbrief, in un-
regelmäßiger, verwischter Schrift geschrieben, in dem Hugo Distler seine Frau um Verzeihung 
bat für seinen Schritt und derer gedachte, die ihm bis zuletzt nahegestanden waren: Familie 
Dittrich, die Lübecker Großmutter, Alfred und Hilde Kreuz – „und wieder meine Waltraut, 
meine Kinder“. ... „Laß die Kinder gut von mir denken: es kommt die Zeit, und sie ist nicht 
fern,408 wo auch die meinen letzten Schritt verstehen, die es heute nicht tun. Meine lieben, 
lieben Kinder. Ach, wenn Du wüßtest, was an Schmerzen in mir umgeht.“»409 
 
«Ein Arzt war noch am Abend des 1. November 1942 an den Unglücksort gekommen, ebenso 
die Polizei. Sie nahm den Abschiedsbrief Hugo Distlers an seine Frau in Gewahrsam bis zur 
endgültigen Klärung der Umstände seines Todes.»410 
 
«Am nächsten Tag, dem 2. November 1942, traf in der Bauhofstrasse 7 die Mitteilung des 
OKW411 ein, dass Hugo Distler noch einmal vom Wehrdienst zurückgestellt worden war.»412 
 
«Hugo Distler wurde am 5. November 1942 auf dem Stahnsdorfer Friedhof beigesetzt ...»413 
 
«Am 15. November 1942 schrieb Pfarrer Dietrich Bonhoeffer an Waltraut Distler: „Sehr ver-
ehrte gnädige Frau! Sie kennen mich nicht, und ich habe auch Ihren Mann leider nicht gekannt, 
aber ich habe seine Musik geliebt, und ich habe von seinem Sterben gehört, und so möchte ich 
Ihnen gerade als einer der vielen Unbekannten schreiben, die am Leben und Sterben Ihres Man-
nes und nun an Ihrem Schmerz tiefen Anteil nehmen. Vorgestern hörte ich die Musikalischen 
Exequien, die Ihr Mann selbst hatte aufführen wollen und die nun seinen Tod beklagten und 
alle die um ihn Betrübten trösteten. Als der Chor von der Ruhe der Toten von ihrer Arbeit sang 
und vom Frieden der Gerechten, da war es wie eine Bitte der Lebenden für den Toten und wie 
ein Segen des Toten für die Lebenden, der alle Selbstanklagen zum Schweigen bringt und den 
Sinn auf das Letzte ausrichtet. Wer um das Lebenswerk und den Tod Ihres Mannes weiß, der 
wird bei seinen Gedanken über Gegenwart und Zukunft nicht mehr daran vorbeikommen. Der 
Gedanke an den Frieden und die Ruhe, die Ihr Mann sich durch so viel Dunkelheit hindurch 
erobert hat und wohl nur noch so erobern konnte, möge unsere Herzen festigen und uns dazu 
auffordern, den Menschen um uns herum schon auf dieser Erde zu dem Frieden und der Ruhe 
zu helfen, die im Kreuz und in der Heiligen Schrift allein zu finden sind. In ehrerbietiger Teil-
nahme grüßt Sie Ihr sehr ergebener Dietrich Bonhoeffer“»414 
 

 
408 Diese Formulierung klingt an an Joh 4,23. 
409 A.a.O., 331. 
410 A.a.O., 333. 
411 Das Oberkommando der Wehrmacht als zuständige Behörde für Einberufung oder Unabkömmlich-
keitsstellung. 
412 Ebd., 333. 
413 A.a.O., 331. 
414 A.a.O., 332. (Hier ausnahmsweise zitiert nach DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten.) 



 

  97 

Das alles ist bedrückend zu lesen, und das Vergebliche in Distlers Tat kommt beson-
ders jäh zum Ausdruck, indem am Tag nach seinem Tod die Rettung kommt, die ihn 
nicht mehr retten kann. 
 
Dennoch gibt es auch in diesem Dunkel einen Lichtblick. Der Brief Dietrich Bonhoef-
fers ist ein solcher. Indem er nicht Stärke oder Glaubenskraft beschwört, sondern Mit-
gefühl und Verständnis zeigt – «wohl nur noch so erobern konnte» – stellt sich der Theo-
loge an die Seite des Musikers und teilt gleichsam dessen Leiden: «... ich habe seine Mu-
sik geliebt». 
 
 
5.2.5.2 Die Bewertung unterschiedlicher Darstellungsweisen 
 
Stellt man beide Darstellungen des Todes Hugo Distlers, die durch Ursula Hermann 
und die Barbara Distler-Harths, nebeneinander, ergibt sich folgender Befund. 
 
Barbara Distler-Harth Harths Augenmerk liegt auf der historischen Faktizität. Sie ver-
sucht nicht, das Leben ihres Vaters so abzurunden, dass sich ein einheitliches Bild ohne 
Frakturen und Diskrepanzen ergibt. Bei aller Empathie, die sie in gleicher Weise wie 
Ursula Herrmann aufbringt, und in aller logischen Bezugnahme zwischen Kindheits-
erfahrungen und Charakterzügen des Erwachsenen, die sie herzustellen sich bemüht, 
versucht sie doch nicht, ein Bild völliger Geschlossenheit und damit vollkommener 
Determiniertheit, zu zeichnen. 
Die Detailtreue, die sich der Skizzierung der letzten Monate und Wochen ihres Vaters 
unterstellen lässt, führt dazu, dass ihrer Beschreibung zufolge dem Tod Hugo Distlers 
gleichsam etwas Abgerissenes, Herausgerissenes anhaftet – alles hätte auch anders 
kommen können. Der Leser wird in das Gefühl der Empathie mithineingezogen; Hugo 
Distler fügt sich eine Wunde zu, die sich auf den Leser überträgt und ihm bleibt.  
 
Ursula Herrmann dagegen hatte versucht, Leben und Wirken Hugo Distlers auf eine 
Art und Weise abzurunden, die dem Leben und dem Sterben Hugo Distlers einen Sinn 
abzugewinnen vermag. Sie bedient sich dabei nicht nur ihrer Einfühlsamkeit, sondern 
auch ihrer Imagination und formuliert dort, wo ihr historische Details womöglich 
noch vorenthalten sind, wie sich Vorgänge abgespielt haben könnten. Zufälligkeiten, 
denen vielleicht, aufgrund späterer Einsichten, eine faktische Historizität abgespro-
chen werden muss – «Am Abend setzte sich Distler an seine geliebte Hausorgel und spielte 
als Abschied Johann Sebastian Bachs Choralbearbeitung „Allein Gott in der Höh sei Ehr“ (A-
Dur BWV 662).»415 – enthalten auf diese Weise dennoch eine theologische Wahrheit, 
indem sie zum Ausdruck bringen, Hugo Distlers Leben sei – bis in sein Sterben hinein, 
und ob er sich dessen bewusst gewesen ist oder nicht – im Sinne von Röm 14,8 – ein 
Leben und ein Sterben im Namen Gottes gewesen. 

 
415 HERRMANN, Rufer und Mahner, 173. 



 

  98 

Während Ursula Herrmann das in sich, wenn auch tragisch, abgerundete Bild eines 
hypersensiblen Menschen in seiner abgrundtiefen Einsamkeit und Angst und in seiner 
auszehrenden Empfänglichkeit für Liebe und das Schöne zeichnet, prägt Barbara Dis-
tler-Harth das Bild von frühkindlichen (und vorgeburtlichen) Auslösern (nicht: Deter-
minanten!) und ihren lebens- wie todesprägenden Nachwirkungen. Es sind dies zwei 
Lesarten, die sich zu einem Dialog ergänzen. 
 
 

5.3 Exkurs: Diagnostische Paradigmata 
 
An dieser Stelle möchte ich zwei Überlegungen einfließen lassen, die eine Scharnier-
stelle beschreiben zwischen Hugo Distlers Persönlichkeit und seinem künstlerischen 
Schaffen. Eines der beiden Paradigmata klang in der Analyse der Lebensbeschreibung 
Ursula Herrmanns schon mehrere Male an; es ist dies das Paradigma der inneren 
Emigration. Ein zweites Paradigma ergibt sich dann wiederum aus den Überlegungen 
Bettina Schlüters. Es ist dabei nicht eines, das Bettina Schlüter selbst miteinbezieht, 
sondern eines, das sich wie eine Parallelüberlegung aus dem Gedanken der inneren 
Emigration ergibt, nämlich das Motiv der Verletzlichkeit.  
Beiden Paradigmata ist eigen, dass es sich bei ihnen gleichsam um diagnostische Pa-
radigmata handelt. Das bedeutet: Beide sind nicht als Denkmodelle oder Instrumente 
zu verstehen, die dazu dienen, Distlers Suizid zu erklären, sondern als solche, die dazu 
dienen, die zwei entscheidendsten – weil am tiefsten in seiner Persönlichkeit wurzeln-
den – der natürlicherweise ganz heterogenen Motivationen Hugo Distlers, in den Tod 
zu gehen, zu verstehen,416 um auf diese Weise nachvollziehen zu können, welche Rolle 
das Motiv des Todes für seine Persönlichkeit spielt und um auf diese Weise seiner 
künstlerischen Auseinandersetzung mit der Frage des Todes näherzukommen. 
Beide Überlegungen sollen hier ganz für sich stehen, ohne an dieser Stelle eine Hugo 
Distlers Leben und Werk umgreifende Analyse unter diesen Gesichtspunkten zu un-
ternehmen. 
 
 

5.3.1 Innere Emigration 
 
Schon mehrmals wurde angespielt auf ein Konzept, das Bettina Schlüter als Teil des 
«psychographischen Lebensnarrativs» Hugo Distlers entwickelt hat, nämlich die Hal-
tung der inneren Emigration. Darauf wollen wir hier kurz etwas näher eingehen, weil 
es lohnenswert ist, die biographischen Bedeutungsfelder, die sich anhand der Biogra-
phien Ursula Herrmanns und Barbara Distler-Harths herausbilden lassen, durch eines 

 
416 S.o. – Zum Unterschied zwischen Erklären und Verstehen vergleiche grundsätzlich: DILTHEY, Wil-
helm, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt / Main 82009 und DERS., 
Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung für das Studium der Gesellschaft und der 
Geschichte (Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Stuttgart 1990f.) 



 

  99 

zu ergänzen, das anstelle eines biographischen einen gleichsam diagnostischen Zu-
gang wählt. 
 
Aus dem, was Bettina Schlüter an Hugo Distler exemplifiziert, lässt sich zunächst in-
duzieren: Innere Emigration wird ausgelöst durch «eine Lebenssituation, die durch 
den Gegensatz zweier Lebenssphären»417 geprägt ist: Auf der einen Seite steht die 
Sphäre der Berufung, die das Subjekt als eigene Neigung oder Bestimmung erlebt, ihr 
gegenüber steht eine ihr entgegenstehende, diese Berufung beständig infragestellende 
Sphäre. Das Ergebnis ist nicht nur ein Spannungs-, sondern auch ein «Abhängigkeits-
verhältnis»418, das den Menschen seiner Freiheit beraubt, seiner Bestimmung und Nei-
gung zu folgen. Dabei geht es jedoch nicht lediglich um Neigung und Bestimmung, 
sondern um Identität im existentiellen Sinne. Das Subjekt gerät in ein erzwungenes 
«Abhängigkeitsverhältnis» zu den Faktoren, die ein Leben gemäß seiner Berufung ver-
unmöglichen; er wird zu einem Objekt, das sich in seiner Identität beständig infrage-
gestellt sieht. Dieses «Abhängigkeitsverhältnis» erlebt er als Entfremdung419 von sei-
ner Berufung, als «Auflösung einer Einheit, eines Ganzen, einer Identität»420 mit sich selbst. 
Dieses Abhängigkeitsverhältnis stellt den Menschen – in dem gedachten Zustand ei-
ner freien Wahl – vor die Alternative, entweder die ungewollte Situation als neue Be-
rufung in sein Sein zu integrieren, um sein Sein wieder als ganzheitlich wahrzuneh-
men oder im Gegenteil sich in die innere Emigration zurückzuziehen und auf diese 
Weise eine «Gegenwelt»421 zu der Existenz der Abhängigkeit zu entwerfen, eine «Ge-
genwelt», die er dann wiederum als «ganzheitlich» erleben kann. 
 
Der Mensch in der inneren Emigration ist nun der, der es nicht vermag, die auf ihn 
von außen zukommende Situation in sein eigenes Sein zu integrieren, sondern er zieht 
sich in einen Bereich zurück, der «ganz [seiner] individuellen Gestaltung vorbehalten»422 
bleibt. Indem in der inneren Emigration zwei Sphären sich in entgegengesetzte Rich-
tungen bewegen, sich voneinander isolieren, statt integriert zu werden, ist die innere 
Emigration – metaphorisch gesprochen – das Resultat einer Gegenbewegung von «In-
tegration und Isolierung»423.  
 
Nun sieht Bettina Schlüter die innere Emigration nicht nur als charakteristische Merk-
male einzelner Individuen, etwa des um eine besondere Individualität bemühten 
Künstlers, sondern vielmehr als Signum der modernen Gesellschaft424 überhaupt, 

 
417 SCHLÜTER, Innere Emigration, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 35–42, 35. 
418 Ebd. 
419 Ebd. 
420 Ebd. 
421 Ebd. 
422 A.a.O., 36. 
423 Ebd. 
424 Ebd. 



 

  100 

einer Gesellschaft, die sich in ihren komplexen «Abläufen und eigendynamischen Ent-
wicklungen»425 dem «ordnenden Zugriff» des Individuums «entziehen»426. 
Systematisch unterscheidet Schlüter vier raum-zeitliche Charakteristika eines Rück-
zugs in die innere Emigration. 
a) Ausgangspunkt der inneren Emigration ist die hermetische Abgrenzung «zwischen 
der privaten und der öffentlichen Sphäre durch eine gezielte Unterbrechung sozialer Verbin-
dungen»427 unter gleichzeitiger «Aufwertung des privaten Bereichs».428 
b) Diese Abgrenzung eröffnet neue, und zwar innere, Räume, «die eine ungestörte Ent-
faltung dieses Lebensbereichs gewährleisten sollen»,429 der auf diese Weise «komplexen, un-
kalkulierbaren Abläufen entzogen und vor äußeren Eingriffen geschützt»430 ist. 
c) Der auf diese Weise neu erschaffene Raum eröffnet seinerseits eine zeitliche Dimen-
sion. («Zur Zeit wird hier der Raum.»431) Vergangenheit und Zukunft werden «der kon-
tingenten Gegenwart entzogen».432 Eine «Gegenwelt»433 wird entworfen, «die in der Gegen-
wart als Erinnerung präsent gehalten wird.»434 
d) Die so der «eigentlichen» Raum-Zeit-Erfahrung enthobene Wahrnehmung erfährt 
auf diese Weise eine «gezielte Manipulation»435: Die Gegenwart des Subjekts wird 
gleichgesetzt mit seiner Vergangenheit; diesem «Produkt» gegenüber wird seine Zu-
kunft negiert. «Wenn die Wirklichkeit zu komplex wird, d.h. wenn die Erwartungen in hohem 
Maße Gefahr laufen, enttäuscht zu werden, und nicht mehr reguliert werden können, wenn ein 
Kalkulieren mit Wahrscheinlichkeiten nicht mehr möglich ist, dann muß der Modus des Er-
wartens selbst geändert werden.»436 Es entsteht «eine neue Form der Zeitgestaltung, in der 
der Zeithorizont der Zukunft prononciert ausgeblendet wird. ... Durch die extreme Begrenzung 
des Zeithorizonts werden Begrenzungen in der Lebensgestaltung aufgehoben. Die damit ge-
wonnene Unabhängigkeit markiert einen Extrempunkt der Isolierung.»437 Ist aber Zukunft 
des Individuums negiert, ist auch sein Leben selbst bedroht, es hat – im Wortsinne – 
keine Zukunft mehr. 
An dieser Stelle ist dann in der Tat der Extrempunkt erreicht, an dem die Induktion 
für einen Moment umschlägt in Exemplifikation. Einen Augenblick lang tritt Hugo 
Distler selbst in den Fokus der Untersuchung – mit der Frage, was geschieht, nachdem 
dieser Extrempunkt erreicht ist: «Gedanken mache ich mir außerdem auch darüber, was man 

 
425 Ebd. 
426 Ebd. 
427 A.a.O., 40. – Vgl. das oben zum dem ersehnten «stillen Organistenamt» Gesagte. 
428 A.a.O., 40.   
429 Ebd. 
430 A.a.O., 39. 
431 «Zum Raum wird hier die Zeit.» (Gurnemanz) WAGNER, Richard, Parsifal. Oper in drei Akten, Urauf-
führung Bayreuth 1882, 1. Akt, 1. Szene. 
432 SCHLÜTER, Innere Emigration, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 40. 
433 A.a.O., 35. 
434 Ebd. 
435 A.a.O., 41. 
436 Ebd. 
437 Ebd. 



 

  101 

zu tun gedenkt, wenn die Belastung noch größer, an die letzte Grenze des zu Ertragenden 
geht?»438 
 
An der Schwelle vom Umschlag des Extrems über sich hinaus ist auch die Paradoxie 
des Zustandes der inneren Emigration herausgestellt: Innere Emigration ist parado-
xerweise zugleich erzwungen und «selbstgeschaffen»439; sie ist die Flucht vor einer Art 
des inneren Zerreißens durch die Gegenbewegung von «Integration und Isolierung»,440 
sobald «Authentizität nur jenseits der Gesellschaft gesucht werden»441 kann. 
Paradoxerweise – systematisiert Schlüter wiederum – bleiben in der inneren Emigra-
tion nach dem Verlust des «Ganzen» die beiden voneinander getrennten Bereiche als 
ein neues Ganzes polar einander zugeordnet, indem nämlich die Negativerfahrungen 
mit der «Außenwelt» in das eigene Erzählparadigma einbezogen werden.442 Es ent-
steht ein neues «Erzählparadigma»443, in welchem «Differenzen zwischen Mensch und 
Gesellschaft ausformuliert und Distinktionsmuster eingerichtet werden»,444 aufgrunddessen 
sich ein neues «Individualitätskonzept»445 etabliert. Fehlende Anerkennung, Konflikt 
und Misserfolg446 oder Verletzlichkeit werden auf diese Weise Bestandteil eines neuen 
Narrativs447 und so zum Signum innerer Emigration. 
 
Von diesem Punkt aus ist dann eine «Übersetzung» der Lebenserfahrung des Subjekts 
in das künstlerische Schaffen  – eben beispielsweise Hugo Distlers – möglich.448 Indem 
der Komponist das «Umgreifende»449 der Gegenbewegung, also die Spannung des Ab-
hängigkeitsverhältnisses, die seine Identität zerreißt, in sich selbst hineinzieht, kann 
er das neue Narrativ als Kunstwerk inszenieren und sich auf diese Weise, zwar nicht 

 
438 Brief von Hugo Distler an Axel Werner Kühl vom 25. 3. 40, zit. nach: Ebd. 
439 A.a.O., 36. 
440 Ebd. 
441 Ebd. 
442 Ebd. 
443 Ebd. 
444 Ebd. 
445 Ebd. 
446 Ebd. 
447 Ebd. 
448 Auf den Künstler bezogen: Das in der nachbarocken Ära, bis zu welcher der Künstler in der Regel 
als fester Auftragnehmer in die komplexe Wirklichkeit einbezogen war, entwickelte Konzept des Künst-
lers als «Originalgenie», d.h. einem der Welt abgewandten Genius, konnte ein «langes Jahrhundert» 
(Hobsbawm) lang herrschen, bevor für eine kurze Zeit – die durch die Stichworte Weimarer Republik, 
Singbewegung, Liturgische Bewegungen bezeichnet ist –, der Künstler wieder integraler Teil der Ge-
sellschaft war; diese Integration wird in der Zeit des Nationalsozialismus wieder auseinandergerissen. 
– Ähnlich auch Schlüter: «Der Nationalsozialismus ist – dies könnte das Beispiel Distler zeigen – in 
erster Linie als ein Phänomen der öffentlich wirksamen Strukturen zu verstehen, die unabhängig von 
der Möglichkeit, persönliche Überzeugungen an sich zu binden, die gesellschaftspolitische Realität do-
minieren. Die „innere Emigration“, die sich schlüssig aus der romantischen Künstlerfigur bzw. dem 
ästhetischen Denkmodell des deutschen Idealismus entwickelt, ist insofern ein integratives Element na-
tionalsozialistischer Politik. Sie stellt einen Raum bereit, in dem abweichende Überzeugungen artiku-
liert und gelebt werden können, sie verwaltet die Divergenzen und Konflikte zwischen gesellschafts-
politischer Realität und persönlicher Auffassung im Rahmen eines elaborierten Lebens- und Individu-
alitätsentwurfs.» A.a.O., 42. 
449 Ein Ausdruck Karl Jaspers’. 



 

  102 

zum paradoxen Autoren seines unfreiwilligen Lebensschicksals, aber immerhin zum 
Co-Autoren seines Narrativs machen, das gleichsam «symbolische Qualität»450 an-
nimmt, indem es – da es ja als Kunstwerk kommuniziert wird – etwas mitteilt, Allge-
meingültigkeit beansprucht und anderen in ihrer Lebensbewältigung – auf dem Wege 
durch das Symbol – Hand bietet.451 Auf diese Weise kommt es – etwa bei Hugo Distler 
– zu einer «Verschränkung von Kunst und Leben».452 
 
Die Frage ist dann freilich, ob es durch diese Metamorphose zu einer «gelungene[n] 
Integration aller Teilmomente in einem übergreifenden, sinnstiftenden Zusammenhang»453 
kommt. Bei dem Komponisten Hugo Distler ist es offensichtlich nicht dazu gekom-
men.  
Was Schlüter positiv formuliert – die Gestaltung der Wirklichkeit nach der Logik äs-
thetischer Modelle vervielfache die Sinnbezüge454 –, so ist sicherlich dies ein wesentli-
ches Moment der Kunst, dass sie Verletzlichkeit formuliert; bei Distler indes trifft wohl 
darüberhinaus zu, dass er diese Verletzlichkeit nicht nur – vor allem in seiner textge-
bundenen Musik – zu formulieren vermag, sondern auch – und an dieser Stelle spitzt 
sich eine weitere Paradoxie zu – an ihr scheitert: «... manchmal bleibt die Einsicht in das 
Fragmentarische und Unvollendete des Lebens, das so war und ist und vielleicht nicht mehr 
anders wird.»455 «... [D]ie Unbestimmtheit des Sinns»456 war hier offenbar allzu radikal, 
als dass «weichenstellende Entscheidungen [noch] möglich»457 gewesen wären. 
 
 

5.3.2 Verletzlichkeit 
 
Indem Bettina Schlüter dafür gleichsam den Boden bereitet, ergibt sich auf diese Weise 
ein natürlicher Übergang in das Paradigma der Verletzlichkeit. Es ist Andrea Bieler, 
die die essentiellen Aspekte von Verletzlichkeit – sie bedient sich des etwas umständ-
lich anmutenden Pluraletantums «Vulnerabilitätsphänomene» – auf engstem Raum 
formuliert und sie in der Leiblichkeit des Menschen und an der Schnittstelle zwischen 
Anthropologie und Theologie lokalisiert. Der Schwerpunkt ihrer Beschreibung liegt 
zwar nicht in der Theologie selbst, sondern in der Anthropologie, und demzufolge 
liegt ihr Fokus denn auch nicht auf einer abschließenden Anthropologie oder Theolo-
gie der Verletzlichkeit, sondern der der Seelsorge. Gerade weil die vorliegende 

 
450 A.a.O., 37. 
451 Vgl. ebd. 
452 Ebd. 
453 A.a.O., 38 (Hervorhebung d. Verf.) 
454 Ebd. 
455 STEINMEIER, Anne M., Verwundbare Freiheit. Seelsorge im Spannungsfeld von Lebenskunst und Kontingenz, 
in: CONRAD, Ruth; KIPKE, Roland (Hrsg.), Selbstformung. Beiträge zur Aufklärung einer menschlichen Praxis, 
Münster 2015, 143–157, 154, zit. nach: BIELER, Andrea, Verletzliches Leben, 16. 
456 SCHLÜTER, Innere Emigration, in: HANHEIDE, Hugo Distler im Dritten Reich, 38. 
457 STEINMEIER, Verwundbare Freiheit, in: CONRAD; KIPKE, Selbstformung, 143–157, 154, zit. nach: BIELER, 
Verletzliches Leben, 16. 



 

  103 

Untersuchung in ihrer Suche nach dem Verständnis einer ganz bestimmten Individu-
alität mit den Mitteln der Empathie und Imagination – und eben in deren Gestaltwer-
dung in der Liturgie – auch einen seelsorgerlichen Horizont aufweist, erscheint der 
Ansatz Andrea Bielers jedoch als im vorliegenden Kontext ideal, weil ihre Analyse 
Essentielles zur Sprache bringt und den Raum für weitere Überlegungen öffnet.  
 
Maßgebliches bringt Bieler schon zu Beginn ihrer Arbeit zum Ausdruck: «Verletzlich 
zu sein, in jedem Augenblick unseres Lebens, ist ein Grundzug menschlicher Lebenserfah-
rung.»458,459 Und der sich sofort anschließende Satz lautet: «Verletzlichkeit wahrzuneh-
men, sie zu deuten und mit ihr umzugehen ist eine zentrale Aufgabe christlicher Lebenskunst 
und Theologie.»460 In diesen beiden Sätzen sind die Parameter eröffnet, die auch die 
vorliegende Untersuchung wie zwei Brennpunkte einer Ellipse ausmachen: Die Per-
sönlichkeit des Komponisten Hugo Distler und ein Teil seines künstlerischen Werkes 
– unter anderem – als Versuch, sein Leben zu verstehen und zu bewältigen. 
 
 
5.3.2.1 Verletzlichkeit als Metamorphose 
 
In einem ersten Anlauf beschreibt Bieler Verletzlichkeit als liminal und chaotisch: 
«Vulnerabilitätsphänomene sind komplex: sie sind multidimensional, ambivalent und flu-
ide.»461 Aber sie belässt es nicht bei dieser zunächst oberflächlich erscheinenden Qua-
lifikation, sondern beschreibt die der Verletzlichkeit eigene Liminalität und ihr 
«Chaos» – einen Begriff, den Bieler selbst nicht verwendet, der an dieser Stelle und 
angesichts des vorliegenden Gegenstandes jedoch geeignet erscheint, den Sachverhalt 
zuzuspitzen – als bedingt durch die Leiblichkeit des Menschen. Auf diese Weise grei-
fen beide Dimensionen der Verletzlichkeit, die Liminalität und die Leiblichkeit, inei-
nander, und es ist dieser Zusammenhang, der Bielers Beschreibung ihre eigentliche 
Tiefenschärfe verleiht. 
 
Auffällig ist in diesem Kontext auch der Begriff der «Lebenskunst», der dem gegebenen 
Kontext, den die künstlerische Auseinandersetzung mit Verletzlichkeit prägt, durchaus 

 
458 BIELER, Verletzliches Leben, 13. 
459 Vgl. BACH, Johann Christian (1642 – 1703), Mit Weinen hebt sich’s an. Motette, vor 1691. 
1. Mit Weinen hebt sich‘s an, / dies jammervolle Leben, / es muß das kleinste Kind / der bittern Tränen 
Schar / sich weinend untergeben, / eh’ es sich noch besinnt. / Wenn’s kaum geboren ist, / so höret 
man doch schon, / daß sich bei ihm erhebt /der schmerzenvolle Ton. 
2. Das Mittel unsrer Zeit / ist überschwemmt mit Sorgen, / wir sind des Glückes Spiel. / Der weinet 
durch die Nacht / bis an den lieben Morgen, / und hilft ihm doch nicht viel. / Der Furcht- und Hoff-
nungsstreit / zerquälet unsern Sinn / und nimmt, eh man es denkt, / die besten Jahre hin. 
3. Das Alter kömmt herbei, / die kummervollen Jahre, / die uns gefallen nicht, / und führen uns den 
Weg / zur trüben Totenbahre. / Wann dieses dann geschieht, / so ist es aus mit uns; / der tränenvolle 
Lauf / hat nun das Ziel erreicht / und hört mit Weinen auf. 
460 Ebd. 
461 Ebd. 



 

  104 

adäquat erscheint. Eine Kunst des Lebens, eine ars vivendi, die in unserem Kontext eine 
Kunst des Sterbens, eine ars moriendi, einschließt. 
 
Verletzlichkeit zeigt sich in Andrea Bielers Sicht als ein primär leibliches Phänomen, 
weil es der Leib ist, der eine Verbindung zwischen dem Menschen und der Welt her-
stellt, und weil Verletzung sich ereignet im Konflikt zwischen Person und Welt.462 
Dazu wird noch mehr zu sagen sein. 
 
Das Chaotische der Phase der Verletzlichkeit fasst Bieler als wesentlich positive Mög-
lichkeit auf; denn das «Chaos» ist kein Zustand in sich, sondern eine Bewegung, die 
zum Kosmos hinstrebt. «Vulnerabilitätsphänomene oszillieren in der Lebenswelt, indem ver-
schiedene Aspekte des Leib-Seins-zur-Welt aus der Potenzialität in die Aktualisierung drän-
gen, aus dem ruhenden Hintergrund in den Vordergrund, aus der Latenz in die Präsenz und 
vice versa.»463 Und dann folgt der schöne, in seinem Kern aber wohl unzutreffende Satz: 
«Dabei entstehen in dynamischer Weise immer wieder neue Konstellationen, in denen die Ver-
letzlichkeit des Lebens eine Gestalt findet.»464 Eine «Gestalt» aber ist Verletzung ja gerade 
nicht; sie gleicht eher einer «Un-Gestalt»465, sofern es sich so verhält, wie Andrea Bieler 
sagt: Ein Drängen der Unordnung hin zur Ordnung.  
Damit formuliert Andrea Bieler en passant, was das «Wesen» von Verletzlichkeit ist – 
obwohl sie diesem Gedanken leider nicht weiter nachgeht: Gerade im Drängen der 
Unordnung hin zur Ordnung ist Verletzlichkeit – da sie dem Gesetz der Entropie zu-
widerläuft – theologisch, näherhin: schöpfungstheologisch, qualifizert. 
 
 
5.3.2.2 Die Paradoxie der Verletzlichkeit 
 
Die Opposition zu Entropie und creatio deuten es schon an: Verletzlichkeit steht logi-
schen Prinzipien entgegen, und dieses Paradoxon bringt Bieler schön zur Geltung: 
«Vulnerabilitätsphänomene bewegen sich im Horizont der kreativen Passivität ...»466 «Krea-
tive Passivität» – schöpferisches Erleiden – dies bringt es auf den Punkt: Die Phase der 
Verletzlichkeit macht uns machtlos, etwas geschieht an uns, aber wir sind es selbst, die 
aus der Verwandlung verwandelt hervorgehen. 
Was aber folgt der Verwandlung? Die Konsequenz ist im wahrsten Sinne ergebnisof-
fen. «... [M]anchmal sind weichenstellene Entscheidungen möglich, manchmal bleibt die 

 
462 Ebd. 
463 Ebd. 
464 Ebd. 
465 Vergleichbar einem «Un-Ort», einer Dystopie. 
466 A.a.O., 16. 



 

  105 

Einsicht in das Fragmentarische und Unvollendete des Lebens, das so war und ist und vielleicht 
nicht mehr anders wird.»467,468,469 

 
 
5.3.2.3 Verletzung als Fragment 
 
An dieser Stelle möchte ich den Nachvollzug der Gedanken Andrea Bielers unterbre-
chen – den hier vorliegenden Exkurs also durch einen weiteren Exkurs vertiefen – und 
auf Dietrich Bonhoeffer zu sprechen kommen. (Dieser Exkurs, in dem es um die Frage 
des Fragmentarischen geht, wird sich selbst als fragmentarisch erweisen, indem er, 
dem Seitenthema einer Sonate ähnlich, organisch in dem Hauptthema aufgehen wird, 
ohne selbst abgeschlossen zu sein.)  
Dietrich Bonhoeffer, in enger Zeitgenossenschaft Hugo Distlers ringt theologisch (und 
implizit künstlerisch) um die Frage «Fragment und Vollendung» und «realisiert» diese 
Frage gleichsam – ähnlich wie Hugo Distler – mit seinem eigenen Leben.470 Bonhoeffer 
dringt in die Frage des Sinnes des Fragmentarischen ein – um dann darüber hinaus-
gehen. Auf diese Weise verbindet er das Motiv der Verletzlichkeit mit dem des Todes.  
 
Der folgende Brief aus der Haft lässt sich eindrucksvoll lesen mit dem Bild Hugo Dis-
tlers vor dem geistigen Auge. «Je länger wir aus unserem eigentlichen beruflichen und per-
sönlichen Lebensbereich herausgerissen sind, desto mehr empfinden wir, daß unser Leben – im 
Unterschied zu dem unserer Eltern – fragmentarischen Charakter hat. Die Darstellung der 
Geschichte der großen Gelehrtengestalten des vorigen Jahrhunderts in Harnacks „Geschichte 
der Akademie“ macht mir das besonders deutlich und stimmt einen fast wehmütig. Wo gibt es 
heute noch ein geistiges „Lebenswerk“? Wo gibt es das Sammeln, Verarbeiten und Entfalten, 
aus dem ein solches entsteht? Wo gibt es noch die schöne Zwecklosigkeit und doch die große 
Planung, die zu einem solchen Leben gehört? ... Wenn mit dem Ende des 18. Jahrhunderts der 
„Universalgelehrte“ zu Ende geht und im 19. Jahrhundert an die Stelle der extensiven Bildung 
die intensive tritt, wenn schließlich aus ihr sich gegen Ende des vorigen Jahrhunderts der „Spe-
zialist“ entwickelt, so ist heute eigentlich jeder nur noch „Techniker“ ... Unsere geistige Exis-
tenz aber bleibt dabei ein Torso. Es kommt wohl nur darauf an, ob man dem Fragment unseres 
Lebens noch ansieht, wie das Ganze eigentlich angelegt und gedacht war und aus welchem 
Material es besteht. Es gibt schließlich Fragmente, ... die bedeutsam sind auf Jahrhunderte hin-
aus, weil ihre Vollendung nur eine göttliche Sache sein kann, also Fragmente, die Fragmente 

 
467 STEINMEIER, Verwundbare Freiheit, in: CONRAD; KIPKE, Selbstformung, 143–157, 154, zit. nach: BIELER, 
Verletzliches Leben, 16. 
468 Die – evangelikale – Rede von «Gottes Plan für einen jeden von uns» – wiewohl als Zitat biblisch 
fundiert – muss hier an denkerisch nicht mehr überschreitbare Grenzen stoßen. Gewiss ist das Leben 
eines Jeden vor Gott nicht sinnlos; aber dass der Sinn unseres Lebens sich uns erschließt, ist nicht gewiss. 
469 Die janusköpfige Verwundbarkeit sowohl zu Heil als auch zu Unheil kommt sehr schön zum Tragen 
in: CULP, Kristine A., Vulnerability and Glory. A Theological Account, Louisville, KY 2010. 
470 S.o.  



 

  106 

sein müssen – ich denke z.B. an die Kunst der Fuge.471 Wenn unser Leben auch nur ein ent-
fernter Abglanz eines solchen Fragments ist, in dem wenigstens eine kurze Zeit lang die sich 
immer häufenden, verschiedenen Themata zusammenstimmen und in dem der große Kontra-
punkt vom Anfang bis zum Ende durchgehalten wird, so daß schließlich nach dem Abbruch – 
höchstens noch der Choral: „Vor Deinen Thron tret’ ich hiermit“ – intoniert werden kann, 
dann wollen wir uns auch über unser fragmentarisches Leben nicht beklagen, ... Jeremia 45 läßt 
mich nicht mehr los. Erinnerst Du Dich vielleicht noch an den Finkenwalder Sonnabend 
Abend, als ich es auslegte? Auch hier ein – notwendiges – Lebensfragment – „aber deine Seele 
will ich dir zur Beute geben“.»472 
 
Das Sinnhaftige des Fragmentarischen erkennt Andrea Bieler nicht unähnlich wie Diet-
rich Bonhoeffer; sie indes nennt die Gefühle als solche schließlich beim Namen: die 
des Schmerzes und der Sehnsucht, die sich aus dem Prozess des Verletztseins, der 
Wunde, ausstrecken in den Zustand des Ganzseins, des Heils. «Der Schmerz bezieht sich 
auf diejenigen Aspekte der Verletzlichkeit ..., die der Fragmentarität anhaftet. Hier zeigt sich 
das Unvollendete, Unabgegoltene ... Heil- und Ganzwerden kann sich dabei nur als Sehnsucht 

 
471 Kunst der Fuge BWV 1080, ein auf spekulativen Kompositionsstrukturen aufgebautes Spätwerk Jo-
hann-Sebastian Bachs (1685–1750), das der Komponist nicht vollenden konnte und dem er anstelle des 
kompositorisch geforderten Schlusses – legendärer Überlieferung zufolge – eine kurze Choralbearbei-
tung folgen lässt: 
 
Vor deinen Thron tret ich hiermit, 
o Gott, und dich demütig bitt: 
Wend doch dein gnädig Angesicht 
vor mir, dem armen Sünder, nicht. 
 
Du hast mich, O Gott Vater mild, 
gemacht nach deinem Ebenbild. 
In dir web, schweb und lebe ich, 
vergehen müßt ich ohne dich. 
 
Gott Sohn, du hast mich durch dein Blut 
erlöset von der Höllenglut, 
das schwer Gesetz für mich erfüllt, 
damit des Vaters Zorn gestillt. 
 
Gott, Heiliger Geist, du höchste Kraft, 
des Gnade in mir alles schafft, 
ist etwas Guts am Leben mein, 
so ist es wahrlich alles dein. 
 
Ein selig Ende mir bescher, 
am Jüngsten Tag erweck mich, Herr, 
daß ich dich schaue ewiglich. 
Amen, Amen, erhöre mich. 
 
(Bodo von Hodenberg, 1646) 
 
472 An Eberhard Bethge, 23. 2. 1944, in: BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, in: DBW VIII, 335 f. 



 

  107 

zeigen, dessen Realisierung aussteht, eine Sehnsucht, die sich jetzt im Vermissen und in einer 
– manchmal verzweifelten – Hoffnung zeigt.»473  
 
Das hier gebrauchte Vokabular lässt es anklingen: Schmerz, Sehnsucht, Hoffnung und 
Heil sind (auch) religiöse, näherhin christliche Begriffe, die ihren raum-zeitlichen 
Fluchtpunkt letztlich dort haben, wo Gott alles in Allem ist (1Kor 15,27).474  
 
Damit ist aber das Fragment bereits überschritten. Und bei Bieler klingt nach, was bei 
Bonhoeffer angeklungen war, wenn sie (Henning) Luther sagen lässt: «Das Wesen des 
Fragments wird nicht als endgültige Zerstörtheit oder Unfertigkeit verstanden, sondern als 
über sich hinausweisender Vorschein der Vollendung. In ihm verbindet sich der Schmerz im-
mer zugleich mit der Sehnsucht. Im Fragment ist die Ganzheit gerade als abwesende auch an-
wesend. Darum ist es immer auch Verkörperung von Hoffnung.»475 
Aber Fragment ist eben Fragment; eben deshalb entzieht es sich greifbarer Interpreta-
tion; sein Wesen ist es, offen, kein geschlossenes Deutungssystem zu sein.476 
An dieser Stelle könnte man dann die paradoxe Feststellung treffen: Dem Fragment 
selbst wohnt die Vollendung inne. Dies träfe dann für Hugo Distler wie für Dietrich 
Bonhoeffer zu.477 
 
Im vorliegenden Zusammenhang ist deshalb, über tastende Versuche einer Definition 
hinaus, keine «Theologie der Vulnerabilität» zu entwickeln. Was eine solche bedeuten 
könnte, deutet Bieler immerhin an: Eine Theologie der Verletzlichkeit hat, um eine 
Theologie zu sein, das Phänomen der Vulnerabilität «Coram-Deo»478 in den Blick zu 
nehmen. Dies bedeutet für Bieler zweierlei: Erstens muss sie sich – im christlichen 
Kontext – als dezidiert trinitarische Theologie einen Rahmen geben, zweitens hat sie 
die Diskussion um die Impassibiliät bzw. Apatheia Gottes in neuer Weise zu füh-
ren.479,480 Die Beziehung Gottes zum Menschen wäre damit als eine wechselseitige Be-
ziehung charakterisiert: Es wäre «von der Vulnerabilität Gottes und einer gegenseitigen 
Affizierbarkeit von Gott und Menschen zu sprechen.»481 
 

 
473 BIELER, Verletzliches Leben, 44.  
474 Ebd. 
475 LUTHER, Henning: Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart 
1992, 160–183, 175, zit. nach: A.a.O., 44f. 
476 A.a.O., 44. 
477 Vgl. KISSEL, Mathias, Familie und Fragment. Untersuchung zu einem Dramenentwurf Dietrich Bonhoeffers, 
(Masterarbeit / masch.) Basel 2009. 
478 BIELER, Verletzliches Leben, 18 u. 19. 
479 A.a.O., 18. 
480 Die Frage des Leidens Gottes darf allerdings nicht zu einer die gesamte Theodizeefrage lösenden 
Antwort führen, wie Johann Baptist Metz eindringlich warnt: «Wer die Abwesenheit Gottes, seine Ferne 
in der Leidenserfahrung dadurch überbrücken will, dass er Gott selber auch leiden lässt, der schafft 
nicht etwa Nähe, sondern verdoppelt das Leiden in der Welt.» METZ, Johann Baptist, Memoria passionis. 
Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer Gesellschaft, Freiburg 2006, 21. 
481 A.a.O., 19. 



 

  108 

5.3.2.4 Verletzlichkeit und Leiblichkeit 
 
Bieler stellt – nicht, indem sie es explizit sagt, sondern vor allem durch den Aufbau 
ihres Buches – heraus, dass Verletzungen den Menschen primär in seiner Leiblichkeit 
treffen, Leiblichkeit ist die «Bedingung der Möglichkeit» seiner Verletzlichkeit.482 Dies 
ist im Kontext unserer Untersuchung wichtig, in der es – nicht in erster Linie, aber 
auch – um die «musikalische Manifestation» der Vulnerabilität geht; und für die 
Künste gilt ebendies: Leiblichkeit, Physikalität ist ihre conditio sine qua non. 
 
Der Mensch hat Umgang mit der Welt mittels und aufgrund seiner Leiblichkeit. Ver-
letzungen sind Resultat konfligierenden Kontakts mit der Welt. «Die Welt» kann dabei 
ich selber sein,483 wie ich mir selbst nicht nur vertraut und wohl, sondern auch fremd 
und feind sein kann.  
Verletzungen sind Resultat konfligierenden Kontakts zur Welt. Präziser: Sie sind kein 
Resultat (wie sie auch nicht «Gestalt» sind, s.o.), sondern sie führen, indem sie chaotisch 
sind, zu neuer Ordnung. All dies bringt Bieler prägnant auf den Punkt: «Das leibliche 
Sein-Zur-Welt findet eine Gestalt im oszillierenden Ineinander von Körper-Haben und Leib-
Sein. An den Bruchlinien dieser Bewegung entfalten sich Vulnerabilitätsphänomene, die sich 
in der leiblichen Affizierbarkeit aktualisieren und von Ambiguitätserfahrungen durchdrungen 
sind, die die Begegnung mit dem Fremden in mir selbst und im anderen in sich birgt. Eine 
weitere phänomenologische Grundbestimmung ist die unerschöpfliche Potenzialiät, die als 
Wirklichkeit des Virtuellen inmitten des verletzlichen Lebens aufscheint.»484 
Das Paradoxe der Verletzlichkeit485 kommt erneut zur Sprache, wenn Bieler beobach-
tet486: «Das Körper-Haben changiert zwischen einem aktiven und einem passiven Pol. Auf der 
aktiven Seite geht es um die Fähigkeit in reflexiver Körperzuwendung eine Instrumentalität 
und Expressivität zu modulieren, durch die der Eintritt, das Verbleiben oder der Austritt aus 
der Sphäre der Sozialwelt vermittelt wird. ... Körper-Haben ist dabei immer eingebunden in 
gesellschaftliche Sinnzusammenhänge. Diese werden allerdings nicht einfach in passiv-habitu-
eller Weise empfangen und repräsentiert, sondern im Ringen um den je individuellen Ausdruck 
aktiv geformt. Die eher passivische Dimension des Körper-Habens spiegelt sich im Erleben der 
Vulnerabilität.»487 
Erst der Kontext der Leiblichkeit begründet schließlich die exklusive Subjektivität des 
Vulnerabilitätsempfindens selbst: «Bei der Rede vom Leib-Sein geht es nie abstrakt um den 
Leib, sondern immer um meinen Leib, um mein leibliches Empfinden, das ich nur von innen 
heraus wahrnehmen kann, um mein leibeigenes Spüren, das höchst individuell und intim ist 

 
482 Was dies anthropologisch und theologisch bedeutet, wird am Beispiel seiner Geburt, also der Leib-
werdung des Menschen, wunderbar entfaltet in: O’DONNEL GANDOLFO, Elizabeth, The Power and Vulne-
rability of Love. A Theological Anthropology, Minneapolis, MN 2015. 
483 Vgl. weiter unten die Analyse des Bischofsdialogs. 
484 A.a.O., 27. 
485 Die entfernt an die Paradoxie der inneren Emigration erinnert (s.o.). 
486 Freilich ohne nochmals so pointiert formuliert zu sein wie oben: «Vulnerabilitätsphänomene bewe-
gen sich im Horizont der kreativen Passivität ...» A.a.O., 16. 
487 A.a.O., 28f. 



 

  109 

und somit den subjektiven Ausdruck darstellt. Das leibeigene Spüren ist affektiv verankert. 
Leiblichkeit und Affektivität sind aufeinander bezogen.»488 
 
 
5.3.2.5 Leiblichkeit und Symbolik 
 
Gleich einem «Spiegel» des Leiblichen erkundet Andrea Bieler auch das «Unleibliche», 
die Symbolik der Verletzlichkeit. Dies geschieht auf einem Umweg. Zunächst erkundet 
sie die körperliche Empfindung noch detaillierter, allerdings nicht neurologisch, son-
dern dermatologisch,489 um sich von hier aus, von der «Grenze» des menschlichen Lei-
bes – seiner Haut –, über diese Grenze und über das Medizinische hinaus in den Be-
reich des Symbolischen vorzuwagen. Zunächst hält sie fest: «Menschliche Haut kann 
Narben hervorbringen, die Zeugnisse von vergangenen Verletzungen sind; sie sind fühlbare 
und sichtbare Markierungen leiblicher Erinnerung. Das leibeigene Spüren, das mit der Haut-
oberfläche verbunden ist, offenbart die Ambivalenz der Verletzlichkeit: Ohne das Organ der 
Haut könnten wir die Welt nicht spüren, entsprechend keinen physischen Kontakt zu anderen 
aufnehmen, Lust und Trost durch Berührung empfinden ...»490 Dann öffnet sich gleichsam 
der Raum: «Es ist sicherlich kein Zufall, dass Wunden, Narben und Blut zu machtvollen 
Symbolen wurden, die religiöse und kulturelle Imaginationen vielerorts stimuliert haben. ... 
Der blutende Körper, die vernarbte Haut, das Zeigen einer Wunde, ein transfigurierter Körper, 
der die Male der Folter noch zeigt,491 wurden auch in verschiedenen Epochen des Christentums 
zu einem Thema, das die religiöse Imagination befeuerte und insbesondere die Beziehung der 
Glaubenden zu Christus prägte. Die Wunde kann auf physische Gewalt oder auf Schmerz ver-
weisen und zugleich zum Symbol für neues Leben werden. Die mittelalterlichen Darstellungen 
der Wunden Christi als Quelle des Heils sind hierfür ein prominentes Beispiel.»492,493 
Auf diese Weise formuliert Bieler – theologisch gewendet – konsequent inkarnatorisch 
und verwirft jeden Versuch, Verletzlichkeit einer dualistischen Interpretation zu un-
terziehen. «Die cartesianische Unterscheidung zwischen der res cogitans als Geist bzw. Be-
wusstsein, die entleiblicht jenseits von Materialität und umgebender Lebenswelt gedacht wird, 
und der res extensa als die materiellen Dinge, die eine räumliche Ausdehnung besitzen, wird 
in der Leibphänomenologie kritisiert.»494 
 

 
488 A.a.O., 30. 
489 A.a.O., 31. 
490 A.a.O., 32. 
491 Vgl. HOLBEIN, Hans (der Jüngere), Der Leichnam Christi im Grabe, Öl auf Lindenholz 1521/22 (Basel, 
Kunstmuseum). 
492 Ebd. 
493 Man könnte angesichts Bielers Insistieren auf der Leiblichkeit der Vulnerabilitätsphänomene kritisch 
fragen, wie es denn um die seelische Befindlichkeit stehe. Darauf geht Bieler selbst nicht ein; aber die 
Neurologie bestätigt ihre Sichtweise, dass «aus Psychologie Biologie wird.» (Joachim Bauer). Vgl. vor 
allem: BAUER, Joachim, Das Gedächtnis des Körpers, Frankfurt 12002, und BAUER, Joachim, Warum ich fühle, 
was du fühlst. Intuitive Kommunikation und das Geheimnis der Spiegelneurone, Hamburg 2005. 
494 BIELER, Verletzliches Leben, 34. 



 

  110 

Durch seine Leiblichkeit – dies wurde oben schon gesagt – findet sich der Mensch in 
einer «Weltverwobenheit»495 vor, welche wechselseitig ist; der Mensch ist nicht nur re-
zeptiv, sondern wirkt selbst «gestaltgebend ... tonale, visuelle oder farbliche Aspekte der 
Wahrnehmung.»496 Diese «Reziprozität»497 ist in dem Augenblick, in dem sich das «Vul-
nerabilitätsphänomen» ereignet, indem aus Potentialität Aktualität wird, allerdings 
aufgehoben: Ich werde «affiziert»498 Der künstlerische Akt – und dies ist für unseren 
Zusammenhang entscheidend – kann aber «oszillieren»499 zwischen dem Erleiden der 
Verletzung und der künstlerischen «Responsivität»500 derselben, sich also in diesem Os-
zillieren nahe an dem Paradox bewegen, das wir oben benannt haben: Dem schöpfe-
rischen Erleiden.501 
 
Diese Überlegungen bieten gleichsam den theoretischen Hintergrund dafür, dass die 
Relation zwischen dem «verletzten» Leben und dem die Verletzung «objektivieren-
den» künstlerischen Werk nicht auf je und je sich einstellender Kontingenz beruht, 
sondern eine Inhärenz darstellt, die Leben und Werk stets als zwei Seiten ein und der-
selben Medaille ausweisen. 
 
 
5.3.2.6 Vulnerabilität und Chaos 
 
An dieser Stelle schließt sich bei Andrea Bieler der Kreis. Liminalität und Chaos – als 
die sich die Verletzlichkeit eingangs gezeigt hatten, sind selbst bedingt durch die Leib-
lichkeit. Bieler spricht vorsichtig von einer «Ambiguität, die Vulnerabilitätserfahrungen 
eigen ist.»502 Diese «Uneindeutigkeit», so sagt sie, sei Konsequenz der Leiblichkeit des 
Menschen und der daraus resultierenden bedingten Perspektive, «die leibliche Wahrneh-
mung ist so immer auch in eine gewisse Dunkelheit und Unschärfe gehüllt ... Wahrnehmung 
ist als Übergangsgeschehen immer unabgeschlossen und mehrdeutig ... »503; denn es ist – in 
dem Leib, der ich bin, «zeitlich und perspektivisch uneinholbar»504. Indem Andrea Bie-
ler an dieser Stelle den Begriff «Unschärfe» verwendet, lässt sie ihre Analyse – bewusst 
oder unbewusst – anklingen an die Unschärferelation der Quantentheorie, deren Cha-
rakteristikum es ist, eine prinzipielle Unbestimmtheit festzulegen, die sich nicht durch 
einen Zuwachs an Kenntnissen einholen lässt. Und in ganz ähnlicher Weise sieht sie 
es auch selbst – in den Worten Tobias Kasparis: «Das Dunkel der Wahrnehmung ist 

 
495 Ebd. 
496 A.a.O., 35 (unter Bezugnahme auf MERLEAU-PONTY, Maurice, Phänomene der Wahrnehmung, Berlin 
1966). 
497 Ebd. 
498 Ebd. 
499 Ebd. 
500 Ebd. 
501 Vgl. dazu nochmals: A.a.O., 16. 
502 A.a.O., 38. 
503 Ebd. 
504 KASPARI, Tobias, Das Eigene und das Fremde. Grundlegung evangelischer Religionsdidaktik, (Arbeiten zur 
praktischen Theologie, Bd. 44), 180, zit. nach: A.A.O., 38. 



 

  111 

deshalb keine defizitäre Realisierung, sondern das Gewahrwerden einer uneinholbaren Fremd-
heit des Wahrgenommenen, die an die gemeinsame Präsenz von wahrnehmendem Leib-Be-
wusstsein und Wahrgenommenem gekoppelt ist.»505 
Der von mir weiter oben gebrauchte Terminus «Chaos» möchte zum Ausdruck brin-
gen, dass – auf das Subjekt bezogen – der Augenblick der Verletzung nicht mehr kon-
trollierbar ist. Die Unkontrollierbarkeit aber ist es gerade, die die Chance der Trans-
formation in sich birgt.506 Ohne den Terminus des Paradoxon selbst zu verwenden, 
bringt Bieler diesen Sachverhalt in dem – eben doch paradoxen (und zugleich poeti-
schen) – Begriff «Zwielicht»507 – im wahrsten Sinne des Wortes – zur Anschauung!   
«Der sich in der Welt bewegende Leib erfährt in diesem Zwielicht immer auch einen gewissen 
Kontrollverlust. Diese Spannung ist zugleich konstitutiv für die Ausbildung von Vertrauen 
und Liebesfähigkeit. Auch für die Begegnung mit dem anderen taucht aufgrund der einge-
schränkten Perspektivität meiner Wahrnehmung immer wieder die Erfahrung des Fremden 
und Unergründlichen auf.508 Der andere, der mir in seiner je eigenen Leiblichkeit entgegen-
kommt, die mir letztlich unerschlossen bleibt, lässt sich nicht in einen vom Gegenüber kontrol-
lierbaren Horizont einordnen.»509 
 
Diese Gedanken führen einerseits zurück zu der oben getroffenen Feststellung, dass 
der Lebensweg und sein Ausgang sich in keiner Determiniertheit fassen lassen, dass 

 
505 Ebd. 
506 Auf den damit verwandten Begriff der Potentialität geht Bieler weiter unten ein: A.a.O., 43ff. 
507 Das lässt sofort an Joseph Freiherr von Eichendorffs 1812 entstandenes Gedicht gleichen Titels den-
ken, der den hier gleichsam technisch beschriebenen Zustand poetisch präzis einfängt: 
 
Dämmrung will die Flügel spreiten, 
Schaurig rühren sich die Bäume, 
Wolken ziehn wie schwere Träume - 
Was will dieses Graun bedeuten? 
 
Hast ein Reh du lieb vor andern, 
Laß es nicht alleine grasen, 
Jäger ziehn im Wald und blasen, 
Stimmen hin und wider wandern. 
 
Hast du einen Freund hienieden, 
Trau ihm nicht zu dieser Stunde, 
Freundlich wohl mit Aug und Munde, 
Sinnt er Krieg im tückschen Frieden. 
 
Was heut müde gehet unter, 
Hebt sich morgen neu geboren. 
Manches bleibt in Nacht verloren - 
Hüte dich, bleib wach und munter! 
 
Musikalisch wird dieses Zwielicht kongenial eingefangen bei Robert Schumann in dessen Liederkreis 
op. 39 (dort die Nr. 10 mit in der ersten Zeile der vierten Strophe aus melodischen Gründen vertausch-
ten Adjektiven). 
 
508 Dass ich selber auch «der andere» – mir selbst fremd – sein kann, haben wir schon gesehen. 
509 A.a.O., 38. 



 

  112 

aber gerade dieses «Geheimnis» inhärenter Teil des Lebens eines Individuums ist, das 
dieses Leben, gerade in seiner Unvollkommenheit seine Vollkommenheit finden lässt, 
oder, wie wir es oben ausgedrückt haben: Dem Fragment selbst wohnt die Vollendung 
inne. 
 
 
 

6. DAS MOTIV DES LEIDENS IN DER LITURGIE 
 
6.1 Die Motive des Leidens und der Klage in der Liturgie 
 
An dieser Stelle treten wir einen Schritt zurück und sehen für einen Augenblick ab von 
der Frage, die uns bisher beschäftigt hat, nämlich, wie Verletzlichkeit, Leiden, und Tod 
sich in dem konkreten Leben Hugo Distlers manifestieren, und werfen, indem wir die 
Brücke schlagen zum gottesdienstlichen Geschehen der Liturgie, die Frage auf, ob sich 
in der Liturgie des christlichen Gottesdienstes das Themenfeld «Verletzlichkeit, Lei-
den und Tod» nicht nur als objektive Gegenstände des christlichen Glaubens, sondern 
auch als Reflex des individuellen Leben der individuellen Partizipantin erleben lasse. 
 
In seiner Untersuchung «Suffering in Worship» stellt Armand Léon Van Ommen510 
die Frage nach Motiven des Leidens und der Klage innerhalb der Liturgie. Dabei hat 
er nicht besondere Gottesdienstformen oder Kasualien, wie etwa Beerdigungen, in de-
nen Tod, Klage und Trauern eo ipso im Mittelpunkt stehen, im Blick, sondern den all-
sonntäglich wiederkehrenden Gottesdienst, näherhin die Feier der Messe.511 Armand 
Léon Van Ommen legt seiner Analyse eine Umfrage zugrunde, die er selbst anhand 
ausgewählter Teilnehmerinnen und Teilnehmer in anglikanischen Kirchengemeinden 
innerhalb der Niederlande durchgeführt hat. Van Ommens empirisch-quantitative 
Untersuchung kommt zu dem Ergebnis, dass in der Liturgie Stücke fehlen, in denen 
individuelles Leiden der Teilnehmerinnen und Teilnehmer zum Ausdruck gebracht 
werden.  
Van Ommen attestiert der Liturgie also nicht vom Standpunkt der historischen oder 
der systematischen Liturgiewissenschaft aus einen Mangel, sondern vom Standpunkt 
der praktischen Theologie aus, bedient sich aber anthropologischer und dogmatischer 
Konzepte, um die Daten seiner Umfrage zu analysieren. 
Van Ommen präsentiert sein Ergebnis überaus differenziert; neben dem attestierten 
Mangel, der sich über die «Fläche» des Ordinariums erstreckt, entdeckt er immer wie-
der liturgische Momente, die durchlässig sind für den Ausdruck von Klage, die Eu-
charistie etwa, oder Stücke des Propriums: ”Here it needs to be said that it is quite hard to 
find examples in the liturgical text that explicitly address the frailty of human life. What is 

 
510 OMMEN, Suffering in Worship. 
511 Vgl. A.a.O., 3, s.u. 



 

  113 

mentioned in terms of human brokenness and the need for salvation is all set within the context 
of sin, thereby focusing on sin as trespassing, not sin as a general state of living in a fallen and 
broken world. The participants in worship do not point to liturgical texts when they talk about 
the points of connection between their stories and the liturgy. They point rather to those parts 
of the liturgy which change from week to week: music and songs, the sermon, the readings and 
prayers of intercession.”512 
 
 
6.1.1 Ausgangspunkt  
 
Armand Léon van Ommen stellt die These auf, dass Liturgie die Frage des Leidens in 
geeigneter Form auszusprechen habe, nicht, weil Liturgie eine Aussage über den Men-
schen sei, sondern weil in der Liturgie die Geschichte Gottes und die Geschichte des Men-
schen einander begegnen: ”The presupposition is that suffering needs to be addressed in li-
turgy and that liturgy is about meeting with God. In narrative terms, the liturgy is a place 
where the stories of human beings are connected to the story of God.”513 In der Liturgie geht 
es, mit anderen Worten, zwar in erster Linie um das, was «hinter» «dieser Welt» liegt, 
aber die Liturgie ist keine Flucht aus dieser Welt, sondern in der Liturgie bricht der 
Himmel in die Welt ein.514 Paradox zugespitzt: Jesus Christus überwindet Leiden und 
Tod, aber Leiden und Tod sind noch nicht überwunden.515 
In dieser Frage attestiert Armand Léon van Ommen der bisherigen liturgiewissen-
schaftlichen Forschung Desiderate; denn seine Fragestellung bezieht sich ja auf die 
Reflexion des Leidens in jedem Gottesdienst und nicht in erster Linie auf Liturgien, die 
sich besonderen Aspekten des Lebens – rites des passages – widmen. ”The relationship 
between liturgy and suffering is not much reflected upon from a practical theological perspec-
tive or in liturgical studies, at least not with regard to the regular worship services (the litera-
ture on the so-called casualia is rich).»516 
Diesem Desiderat zur Seite stellt Armand Léon Van Ommen indes die Beobachtung, 
dass die feministische Liturgiewissenschaft sehr wohl das Leiden von Frauen in den 
Blick genommen habe.517 Dies ist eine bemerkenswerte Beobachtung, vergleicht man 
sie mit der besonderen Aufmerksamkeit, die gerade die Aspekte des Leidens in der 

 
512 A.a.O., 37. 
513 A.a.O., 12. 
514 Vgl. ebd. 
515 Vgl. ebd. 
516 Vgl. a.a.O., 3, s.o. 
517 Folgende Titel hebt van Ommen besonders hervor: RAMSHAW, Gail, Reviving Sacred Speech. The Mean-
ing of Liturgical Language: Second Thoughts on Christ in Sacred Speech, New York, 2000; PROCTER-SMITH, 
Marjorie, Praying with Our Eyes Open. Engendering Feminist Liturgical Prayer, Nashville, TN, 1995; DIES., 
In Her Own Rite. Constructing Feminist Liturgical Tradition, New York, 2000; WALTON, Janet R., The Miss-
ing Element of Women’s Experience, in: BRADSHAW, Paul F.; HOFFMAN, Lawrence A. (Ed.), Changing Face 
of Jewish and Christian Worship in North America, Notre Dame, IN 1991, 199–217. – Vgl. OMMEN, Suffering 
in Worship, 4. (Diese Bibliographie korreliert in auffälliger Weise mit der bereits erwähnten Beobach-
tung, dass sich mit Hugo Distlers Biographie und unserem Themenbereich zu einem erheblichen Teil 
Autorinnen befassen.) 



 

  114 

Biographie Hugo Distlers durch weibliche Autoren erfahren haben. ”In a sense the fe-
minist liturgical movement(s) can be seen as one group that thoroughly reflects on suffering 
and liturgy.”518 
 
Die forschungsgeschichtlichen Desiderate reflektieren die praktische Wirklichkeit: ”In 
summary, suffering as a major negative life event is hardly a theme in the liturgy. ... At several 
points the liturgical text might be possible to address suffering as a negative life event, but the 
liturgy does not necessarily do so. These places are: the intercessions, the words of welcome, the 
sermon and the hymns.”519 In der Liturgie scheint nicht erfahrbar zu sein, dass in ihr in 
der Tat «Himmel und Erde» aufeinandertreffen, sie scheint die Chance, ein Ort der 
Solidarität mit den Leidenden zu sein, ebenso zu vertun, wie die, einen Ort der Trans-
formation des Leidens zu bieten.520 
 
 
6.1.2 Anthropologische Grundfrage 
 
Aus der These Van Ommens ergibt sich zunächst eine anthropologische, dann auch 
eine dogmatische Grundfrage. Die anthropologische Grundfrage lautet: Erleben Got-
tesdienstteilnehmer die Liturgie als einen Ort, an dem sie ihr Leiden zum Ausdruck 
bringen können oder an dem ihr Leiden zum Ausdruck gebracht wird? Diese Grund-
frage wird zunächst sofort negativ beantwortet,521 im Laufe seiner Ausführungen er-
fährt diese negative Antwort dann aber eine Nuancierung.  
Aus der von Van Ommen unternommenen Evaluation ergibt sich, dass der größte Teil 
der Befragten zunächst verneint, die Liturgie in irgendeiner Form als Echo – oder als 
Heilung – ihres eigenen, persönlichen Leidens zu erleben. 
Leiden ist, so stellt Armand Léon Van Ommen heraus, eine anthropologische Kon-
stante: ”Suffering is part of life. Many times during the research for this book I have heard 
people saying that suffering is inherent to life.”522 In Umkehrung zu dem oben gebrauchten 
Bild vom Einbruch der Liturgie in das Leben der Menschen lässt sich deshalb eben 
auch genauso zutreffend feststellen: Genau dieses – erleidende – Leben ist es, das die 
Menschen in der Liturgie vor Gott bringen.523 
Bringen aber Menschen sich selbst vor Gott – dogmatisch gesprochen: als anabatische 
Antwort auf Gottes Katabasis – bringen sie eine bestimmte Geschichte vor Gott, ein 
«lebendiges Dokument», ”a living human document“.524 Der Inhalt dieses «Dokuments» 
ist ein Narrativ; darauf wird weiter unten eingegangen werden. 
 

 
518 Ebd. 
519 A.a.O., 67. 
520A.a.O., 73. 
521 Vgl. a.a.O., 2. 
522 A.a.O., 4. 
523 Vgl. ebd. 
524 Vgl. a.a.O., 11. 



 

  115 

6.1.3 Dogmatische Grundfrage 
 
Insofern – gemäß Armand Léon Van Ommen – die Anthropologie nicht losgelöst ge-
sehen werden kann von der Christologie, ergibt sich auch aus der anthropologischen 
Grundfrage zunächst unmittelbar die dogmatische Grundfrage: ”After all, the central 
story of the Christian faith is that of God’s love expressed in the suffering and death of Jesus 
Christ and of resurrection life that still shows scars of wounds.“525 Jesus Christus ist der 
menschgewordene Gott; Gottheit und Menschheit sind in ihm vereint und versöhnt; 
als anthropologische Konstante ist auch Leiden etwas, das Gott in der Kenosis in der 
Inkarnation annimmt. Das letzte Wort ist zwar die Überwindung von Leiden und Tod, 
aber die «vorletzten Dinge» (Dietrich Bonhoeffer) sind von allergrößter Relevanz in 
Bezug auf die letzten Fragen: Auch der Auferstandene trägt noch die Wunden des 
Kreuzes. 
In diesem – dem dogmatischen – Zusammenhang ist hervorzuheben, dass Armand 
Léon Van Ommen der Liturgiewissenschaft – als Teildisziplin der Praktischen Theo-
logie – durchaus nicht nur deskriptiven sondern auch normativen Charakter zu-
schreibt.526 
 
 
6.1.4 Leiden 
 
Ist der theologische Rahmen abgesteckt, müssen wir noch einen weiteren Schritt zu-
rück gehen: Wodurch ist, im Hinblick auf unsere Fragestellung, Leiden charakteri-
siert? 
Die Ausgangsfrage in Armand Léon Van Ommens Untersuchung besteht ja darin, wie 
Liturgie das Leiden des Menschen aussprechen kann;527 die Frage der Spezifizierung 
des Leidens wird dabei bewusst außen vor gelassen.528 
Leiden ist – und diese paradoxe Definition deckt sich auffällig mit der von Vulnerabi-
lität bei Andrea Bieler – ein «dynamischer Zustand»: ”... [S]uffering involves a state in 
which someone is, but at the same time the word ‘undergoing’ shows that it is dynamic.”529 
Folgende Indikatoren kennzeichnen Leiden: Das Erlebnis wird vom Subjekt als nega-
tiv erfahren, es kann sich sowohl um physisches als auch um psychisches Leiden han-
deln, es kann sich in der Vergangenheit ereignet haben oder sich in der Gegenwart 
ereignen:530 ”Life is uprooted.“531 An späterer Stelle wählt von Ommen ein starkes Bild, 
das zwar in Spannung steht sowohl zur beschriebenen Inhärenz des Leidens im 

 
525 A.a.O., 2. 
526 Vgl. a.a.O. 13. 
527 Vgl. a.a.O., 5. 
528 Vgl. ebd. 
529 Ebd. – Mit Bezug auf: 
 http://oxforddictionaries.com/definition/english/suffering?q=suffering, accessed on 12th December 
2012. 
530 Ebd. 
531 Ebd. 



 

  116 

menschlichen Leben als auch zur Akzeptanz des Leidens durch Gott im Geschehen 
der Inkarnation, das jedoch als Bild die subjektive Befindlichkeit des Betroffenen im 
Augenblick des Leidens pointiert zum Ausdruck bringt: ”[S]uffering dehumanizes.“532 
Die unmittelbar Betroffene vermag keinen Sinn in ihrem Leiden zu sehen, der Lebens-
sinn entzieht sich; erst im Nachhinein, im Vorgang der «Erinnerung» und der Kon-
struktion des «Narrativs» vermag sie ihr Leiden in einen sinnstiftenden Kontext hin-
einzustellen – dass für genau diesen Prozess die Liturgie einen Ort biete, ist präzis das 
Postulat Armand Léon van Ommens. 
 
 
6.1.5 Liturgie 
 
Liturgie ist nicht nur der «ideale» Ort solcher «Transformation» (Andrea Bieler), son-
dern auch die «ideale» Struktur, indem es sich bei ihr gerade nicht um eine «Idee», 
sondern um eine Aktion533 handelt, eine Aktion, die durch ein Muster534 geregelt ist. 
Indem eines das andere bedingt, wäre Liturgie auch der ideale Ort, nicht nur für An-
betung, sondern auch für Heilung.535 
Heilung beruht auf Erinnerung,536 weil – oben hatte es sich angedeutet – die Leidende 
in ihrem unmittelbaren «Leidensvollzug» der Sinnstiftung entzogen ist; Sinn kann sich 
erst im Prozess der Erinnerung und der Konstruktion eines Narrativs einstellen, wobei 
Erinnerung sich dabei als inhärent biblisches Konzept erweist.537,538 
Das Moment der Erinnerung wird sich schließlich auch für Hugo Distlers Komposi-
tion der Motette Totentanz op. 12, 2 als Rahmenkonzept erweisen, und zwar in doppel-
tem Sinne und auf verschiedenen Ebenen: Zum einen ist es, als Zeugnis der Tonkunst 
(und basierend sowohl auf einem Zeugnis der bildenden Kunst als auch der Literatur) 
Zeugnis, das heißt Erinnerung schlechthin; zum anderen ist es – paradoxerweise – eine 
Erinnerung, die in die Zukunft zu weisen vermag: Erinnere, gedenke, dass Du sterben 
mußt – memento mori. 
 
Aber es ist noch auf einer anderen Ebene – und dies bildet gewissermaßen den Hin-
tergrund unserer eigenen Untersuchung – Erinnerung der Person Hugo Distler, eine 
Erinnerung an das persönliche Leiden dieses einen Individuums, eine Erinnerung, 
transformiert in ein Werk der Kunst, das über das eigene Leiden nur indirekt spricht 
und es mehr verhüllt als offenbart. 
 
 

 
532 A.a.O., 11. 
533 Vgl. a.a.O., 6. 
534 Vgl. ebd. 
535 Vgl. a.a.O., 34. 
536 Vgl. «Das Geheimnis der Erlösung ist Erinnerung.» (Baal Schem Tov). 
537 Vgl. a.a.O., 97. 
538 Vgl. dazu: Metz, Memoria passionis. 



 

  117 

6.1.6 Eucharistie 
 
Ein besonderer Ort der Erinnerung freilich existiert auch in der «herkömmlichen» Li-
turgie; bei ihm handelt es sich um die Feier der Eucharistie. In der Eucharistie kommt 
die Erinnerung in all den genannten Facetten zum Ausdruck: Ihr Ausgangspunkt ist 
der, an dem sie gleichsam der offenkundigen Sinnlosigkeit des menschlichen Leidens 
begegnet: “The Eucharist is a great opportunity to confess that the offering of a Son is hor-
rendous and we do not understand, just as we often do not understand our own suffering.“539 
Doch sodann kommen Aspekte in den Blick, die diesem Leiden einen Sinn verleihen, 
der Aspekt der Erinnerung, der Aspekt der Transformation, der der Struktur, der einer 
Aktion und jener der Heilung; und schließlich ist es dieses gesamte Geschehen, das 
zusammengefasst ist im Aspekt der Anbetung.540 
 
Nun scheint es nach Armand Léon Van Ommen aber doch so zu sein, dass – neben 
und in einem paradoxen Verhältnis zu der Erfahrung, dass die Liturgie keinen «An-
haltspunkt» für das eigene Leiden bietet –, die Feier der Eucharistie – mutmaßlich, 
weil in ihr die paradoxe Erfahrung der tiefen Sinnlosigkeit und zugleich der tiefen 
Sinnstiftung des Leidens Jesu Christi koinzidieren und auf einer unbewussten Ebene 
mit der des Individuums resonieren – als Transformationsachse von Leiden – und so 
auch als climax der Messe – erfahren wird,541 “the most important point of connecting the 
divine story with the human stories. “542 
 
Die paradoxen Attribute sind Indikatoren der Paradoxie der Eucharistie selbst: Des 
gebrochenen Leibes wird gedacht, indem dieser Leib immer aufs Neue gebrochen 
wird; indem dieser Leib gebrochen wird, entsteht Gemeinschaft. Der eucharistische 
Akt der Erinnerung “seems to do the opposite. When Jesus says ‘remember me’, he breaks 
bread and shares it. The Eucharistic act of breaking bread is an act of remembering brokenness 
in the broken body of Christ. Yet in order to remember his broken body, it is broken again every 
time and dispersed among the community. ... By the brokenness of Christ the people can be 
healed. By taking part of the body of Christ, the community becomes the body of Christ. There-
fore, healing is found in the Eucharistic community.“543 
 

 
539 OMMEN, Suffering in Worship, 77. 
540 Also nicht etwa im Gedanken der Theodizee! 
541 A.a.O., 55f. 
542 Ebd. – ”In sum, the Eucharistic rite is of utmost importance in connecting to and addressing suffering. 
All data sources affirm the sense of community, of participation in the ritual by everyone, and that here 
suffering can even be transformed. Holy Communion speaks to people in many different ways because 
it contains so many aspects. From an empirical perspective one might suggest that the Eucharist speaks 
to so many people probably because it draws everyone in. From a theological perspective, one might 
suggest that it connects to so many people because here God gives of himself in a most obvious and 
powerful way.” A.a.O., 59. 
543 A.a.O., 127. 



 

  118 

Diese Überlegungen, die das scheinbar sinnlose Leiden als in seinem tiefsten Wesen 
zutiefst sinnerfüllt erweisen, bilden gleichsam ein fernes Echo unserer oben geäußer-
ten Vermutung, das Fragment selbst trage – gerade indem es Fragment bleibt – seine 
Vollendung in sich. 
 
 
6.1.7 Klage 
 
Die Eucharistie wird also von Teilnehmenden als Partizipation am Leiden Jesu Christi 
erlebt; das Motiv des Leidens bleibt in der Liturgie nicht gänzlich außen vor. Worauf 
beruht, neben dieser reflektierten Erfahrung, auf der Ebene der Intuition der Eindruck, 
Liturgie biete keine Sprache für das Leiden? Dieser Eindruck beruht in den Augen 
Armand Léon van Ommens darauf, dass neben der Eucharistie eine biblische Aus-
drucksform des Leidens schlechthin existiert. Es ist dies die Gattung der Klage. Diese 
nun aber findet sich an kaum Stelle in der Liturgie; die Klage scheint von der Liturgie 
völlig ausgeschlossen, was Nicholas Wolterstorff in folgendem Verdikt pointiert zu-
sammenfaßt: “Though the lament is not entirely missing from the Christian liturgy, its sound 
is muffled. ... We do not like tears in church.“544 Nun wäre aber die Gattung der Klage 
nicht nur eine wichtige Form der Expression eigener Verzweiflung an Gott – “Lament 
is such a language. In the lament the suffering person cries out to God for deliverance. She calls 
upon the God who appears to be absent in the situation. The hidden God is called back on to the 
scene.”545 – die Klage ist auch eine Form der Begegnung mit Gott – gleichsam auf Au-
genhöhe; denn “[n]ot only do human beings suffer, the Scriptures also speak about the suf-
fering of God.”546 In dieser Begegnung mit Gott im «Raum» der Klage – “Lament brings 
suffering before God and reframes it.“547 – ereignet sich eine Transformation,548 die dem 
Leiden seine Sinnlosigkeit nimmt und nicht nur die Beziehung des Betroffenen mit 
Gott, sondern auch die zur Gemeinschaft affiziert: “Lament sets free from the bondage to 
revenge and hatred.“549 
 
Indem wir dem Totentanz op. 12, 2 Momente der Klage attestieren, nehmen wir dieses 
Werk gleichsam in Schutz vor dem Vorwurf der Selbstreferentialität und beschreiben 
es als ein Werk, dass bewusst den Zugang zu und den Dialog mit Gott sucht – mithin 
ein schlechthin liturgisches Werk. 
 
 
 

 
544 WOLTERSTORFF, Nicholas Paul, Liturgy, Justice, and Tears, in: Worship 62 (1988), 396, zit. nach: A.a.O., 
90. 
545 A.a.O., 110 (Hervorhebung d. Verf.) 
546 A.a.O., 92. 
547 A.a.O., 113. 
548 A.a.O., 111. 
549 Ebd. 



 

  119 

6.1.8 Sinn, Narrativ und Identität 
 
Diese Sinnstiftung ist der Ankerpunkt der ganzen Frage. Oben kam zum Ausdruck, 
Leiden entmenschliche;550 was dieser Terminus besagt, ist, dass eine Sinnlosigkeit des 
Leidens die Sinnlosigkeit des Lebens nach sich ziehe. Gewinnt das Leiden jedoch Sinn – 
was sich im Vorgang des “reframing“551 ereignet – kann dies im Extremfall die Emp-
findung des Leidens als Leiden hinfällig machen: “Whether something is experienced as 
suffering or not has a lot to do with the meaning that someone gives to circumstances and 
events, and also with one’s ability or disability to cope with these circumstances and events.“552 
Die Frage der Sinngebung wirft zugleich – und wir bewegen uns immer noch nicht 
nur im «Raum» der Klage, sondern auch im «Echoraum» der Eucharistie – die Frage 
nach dem Narrativ auf. Das “reframing“ bindet das Narrativ des einzelnen Menschen 
an Gott, es versteht sein Leiden als sub specie aeternitatis. 
Auf die explizite Form der Klage aber, auf die Möglichkeit, für das Leiden Sprache zu 
finden – “By telling the human and the divine stories, (suffering) people find meaning for their 
lives“553 – bezieht sich die Frage, ob das «refraiming» abstrakt bleibe oder konkret 
werde. Konkret wird es dann, wenn das Moment der Entmenschlichung aufgehoben 
ist; denn “dehumanizing“ besagt noch mehr: Es deutet nicht nur auf die Sinnlosigkeit 
des Leidens und Lebens, sondern es leugnet, negiert und vernichtet die eigene Identi-
tät; ist der Sinn des Leidens etabliert, ist die Identität wiederhergestellt.554  
Wenn man so weit gehen will: Gerade indem die Klage der Sinnlosigkeit des Lebens 
vor Gottes Ohren gebracht wird, gewinnt das Leben seinen Sinn zurück; gerade indem 
der Mensch (nur) Mensch ist, ist er Mensch vor Gott. 
 
 
6.1.9 Ritus 
 
«Konkret oder abstrakt» – die Begrifflichkeit dieser Adjektive deutet es bereits an: Der 
Ritus bietet dem Narrativ einen Halt, da zahlreiche Elemente ihrer selbst “inherently 
narrative“555 sind.556 An dieser Stelle ist gleichsam die Rückkehr zum Ausgangspunkt 
gegeben: In der Liturgie begegnen die Geschichte Gottes und die Geschichte des Men-
schen einander. Narrativ ist die Liturgie Gottes, zugleich aber gilt: “Narrative is con-
cerned with the identity of people. One of the basic assumptions in narrative theory is that 

 
550 «[S]uffering dehumanizes.» A.a.O., 11. 
551 Vgl. a.a.O., 113, s.o. 
552 A.a.O., 5. 
553 A.a.O., 13. 
554 A.a.O., 30. 
555 A.a.O., 13. 
556 ”The narrative nature can be seen in the reading of the lectionary, the preaching of the Gospel, the 
narrative parts of the Eucharist and the content of hymns. Moreover, the way the whole of the rite is 
constructed bears a narrative character. A key concept in Eucharistic theology, anamnesis, has a narra-
tive structure by invoking the biblical story of the Last Supper. Note its central place in the Eucharist 
and therefore in the liturgy, its bringing together of past, present and future, and that it is a central 
concept for quite a few scholars who argue for a narrative approach to the liturgy.” A.a.O., 13f. 



 

  120 

people understand themselves narratively and thus form their identity narratively. The process 
of meaning-making that is going on whenever suffering is experienced serves to integrate this 
experience into one’s life story – in other words, into one’s identity.”557 
Ritual und Narrativ sind also nicht zwei divergierende Zugänge zur Liturgie, sondern 
zwei Facetten desselben Geschehens,558 “narrative and ritual cannot be separated, although 
they are distinct.“559 Zugespitzt formuliert: “When we gather for worship, we come for the 
purpose of storytelling and story listening at least as much as for any other reason.”560 
Dabei geht es nicht nur um den systematisierenden Aspekt des Rituals als haltgeben-
dem Moment des Narrativ, es geht auch um seinen psychologischen Aspekt: Das Ge-
gebene und nicht stets neu zu Erfindende der Liturgie macht sie zu einem Schutzraum, 
innerhalb dessen die Möglichkeit bestünde, der Betroffenheit von Leiden Ausdruck zu 
verleihen. “Most participants who talk about safety feel safe in the liturgy for one of two rea-
sons or both: the structure of the liturgy and the givenness of the liturgy. The structure is the 
same every week, and that gives stability and even a sense of objectivity in the chaos of daily 
life. The givenness of the liturgy means that the liturgy and church are always there. One can 
be sure that next Sunday there will be a worship service again. This gives a sense of continuity 
when life is disruptive.“561 
 
Es ist dies – unserer Hauptthese zufolge – gewiss einer der Gründe, weshalb Hugo 
Distler in seiner Komposition Totentanz op. 12, 2 eine überaus strenge Form schafft, 
innerhalb derer er sein «eigentliches» Anliegen «formuliert», es dabei freilich mehr 
«verhüllt als offenbart», wie wir gesagt haben: Das Geschenk ist perfekt verpackt 
(Schönberg über Brahms). 
 
 
6.1.10 Rolle und Kontrolle 
 
In der Divergenz von Rolle und Kontrolle der Mitfeiernden in der Liturgie mag die 
tiefere Ursache für die paradoxe Wahrnehmung liegen, in der Feier der Eucharistie 
werde Leiden als solches zwar transformiert, das individuelle Leiden aber nicht ausge-
sprochen. Innerhalb der Liturgie als narrativem Geschehen spielen die Mitfeiernden 
zwar eine erhebliche Rolle, aber sie besitzen keine Kontrolle über das, was sich ereig-
net: “The participants … have an important role in the performance of the script – i.e. in telling 
the story of the liturgy.“562 Doch zugleich haben sie “very limited control over the story of 
the liturgy. They have hardly any power in the explicit shaping of the story.“563 Hier erman-
gelt es der Liturgie an Mitteln, das Implizite explizit zu machen, die Vielfalt der 

 
557 A.a.O., 38. 
558 Vgl. a.a.O., 14. 
559 Ebd. 
560 HOGUE, David, Remembering the Future, Imagining the Past. Story, Ritual and the Human Brain, Eugene, 
OR 2003, 99, zit. nach: A.a.O., 151. 
561 A.a.O., 59f. 
562 A.a.O., 26. 
563 Ebd. 



 

  121 

Geschichten, die die Mitfeiernden in sich tragen, neben der einen Geschichte Gottes 
zum Erklingen zu bringen.564 
 
 
6.1.11 Leib 
 
Der wichtigste Aspekt, der zu erwähnen ist – und in diesem Sinne unser Schlussstein, 
ist die Leiblichkeit.565 Sie ist es,566 um die es in der gesamten Liturgie geht: Die Leib-
lichkeit des eingeborenen Sohnes Gottes begegnet der im Bilde Gottes geschaffenen 
Leiblichkeit des Menschen. Diese Begegnung ist und etabliert Gemeinschaft, zwischen 
Gott und Mensch, aber auch zwischen Gott und Menschen und so auch zwischen Men-
schen und Menschen. Sie ist der Ort,567 an dem Leiden mithin nicht nur ausgesprochen 
sein will, sondern hineingesprochen sein soll, um die Gemeinschaft in derselben Weise 
teilhaben zu lassen am Leiden aller, so wie Jesus Christus das Leiden aller auf sich 
genommen hat. Anthropologischer und zugleich lakonischer ausgedrückt: Niemand 
will in seinem Leid allein sein, und van Ommens Studie zeigt, dass die positive wie 
negative Erfahrung von Gemeinschaft und positive wie negative Erfahrung von Litur-
gie direkt korrelieren.568 
Diese Überlegungen sind kongruent mit dem Sachverhalt nicht nur, dass Hugo Distler 
mit dem Totentanz op. 12, 2 ein Werk für ein Ensemble von Musizierenden schafft, son-
dern auch damit, dass Distlers Werk insgesamt vor dem Hintergrund einer Gemein-
schaftsbewegung, der der Jugend- und Singbewegung, entsteht, welche unter dem Ge-
sichtspunkt einer «wiedergefundenen» Leiblichkeit nicht nur ein bloß historisches 
Phänomen, sondern mindestens ebenso ein anthropologisches, wenn nicht überhaupt 
ein theologisches ist. 
 
 
6.1.12 Hugo Distlers Totentanzmotette 
 
Es scheint beinahe, als liefe die gesamte Untersuchung Armand van Ommens auf die 
Hauptthese unserer Untersuchung zu. Van Ommen selbst ist es, dem im Laufe seiner 
Studie die Nähe der Liturgie zum Theater aufgeht, und was Hugo Distler in seinem 
Totentanz op. 12, 2 komponiert, ist genau dies: Ein liturgisches Theater, nicht unähnlich 
den Mysterienspielen des Mittelalters, die auch eines sein wollen: Liturgie, und zu-
gleich ein anderes sind: ein Schauspiel.569 Gemeinsam ist beiden, dass sie “story worlds“ 

 
564 Ebd. 
565 Auch für Andrea Bieler ist dieser Aspekt in der Frage der Verletzlichkeit zentral; siehe besonders: 
BIELER, Verletzliches Leben, 13f. 
566 Vgl. OMMEN, Suffering in Worship, 59. 
567 Vgl. a.a.O., 57. 
568 Vgl. a.a.O., 138. 
569 «Die Aufführungsmöglichkeiten sind die mannigfaltigsten; der eigentliche Totentanz kann gespielt 
sowohl als auch vorgelesen werden ...» DISTLER, Hugo, Nachwort zu den Spruchversen, in: DISTLER, Hugo, 



 

  122 

eröffnen, dass sich ihn beiden “story worlds“ begegnen und dass beide die in sie sich 
begebenden Menschen auch wieder in die «Wirklichkeit» entlassen.570 
 
In unserer Untersuchung über die Komposition der Motette Totentanz op. 12, 2 durch 
Hugo Distler spielt van Ommens Analyse also geradezu eine Schlüsselrolle: Sie eröff-
net die Möglichkeit, die persönliche Befindlichkeit mit liturgischen Mitteln zum Aus-
druck zu bringen, ohne die Liturgie als solche zu sprengen, notfalls auch in der Be-
gründung einer nie dagewesenen liturgischen Form. 
 
Hugo Distler will die Totentanzmotette ausdrücklich als liturgische Musik verstanden 
wissen. Mit dem Transfer einer bestehenden Kunstform – der des Totentanzes als 
Werk der bildenden Kunst und der Lyrik – in die Form der Musik und in die Liturgie 
erweitert Distler das Repertoire liturgischer Formen um eine Form, die in ihrer An-
wendung, nicht aber in ihrem Vorhandensein neu ist.  
Der Hauptthese der vorliegenden Untersuchung zufolge komponiert Distler damit 
nicht lediglich eine neue Form der Verkündigung – in diesem Falle etwa der Bußpre-
digt oder des memento mori –, sondern seine Komposition trägt der Tatsache Rechnung, 
dass der Komponist in der im gottesdienstlichen Leben seiner Zeit und seiner Kirche 
keine Möglichkeit vorfindet, seinem eigenen Leiden – das sich in seinem Fall in seiner 
eigenen Todessehnsucht Bahn bricht – Ausdruck zu verleihen.  
 
 

We do not like tears in church. 
(Woltersdorff, in: van Ommen) 

 
Wie weinet meine Mutter so sehr! 
O gib mich der Erden wieder her! 

(Das Kind, in: Totentanz) 

  

 
Totentanz op. 12, 2, zit. nach: DISTLER, Hugo, Geistliche Chormusik op. 12 (Neuausgabe), Kassel et al. 1993, 
14–38, 37f. 
570 Vgl. OMMEN, Suffering in Worship, 120. 



 

  123 

 
 
 
 

 
Detail des kopierestaurierten Lübecker Totentanzes. Im Hintergrund die Silhouette der Hansestadt  

(Abdruck mit freundlicher Genehmigung der akg-images, Berlin) 
 

  



 

  124 

7. DER TOTENTANZ OP. 12, 2 ALS LITURGISCHES KUNSTWERK UND 

ALS AUSDRUCK MENSCHLICHER BEFINDLICHKEIT 
 

7.1 Das Werk 
 
Der Totentanz op. 12, 2 ist eine Motette für 11 Sprecher, 1 Sprecherin, 1 Kinderstimme, 
vierstimmig-gemischten Chor a-cappella und Blockflöte á 1 ad lib. (Variationen über 
«Es ist ein Schnitter, heißt der Tod»)571 nach Texten von Angelus Silesius572 und Johan-
nes Klöcking. Die 13 dramatis personae sind: Tod, Kaiser, Bischof, Edelmann, Arzt, 
Kaufmann, Landsknecht, Schiffer, Klausner, Bauer, Jungfrau, Greis, Kind. 
 
An dieser Stelle sei vorausgenommen, was in der musikalischen Analyse an geeigneter 
Stelle wiederholt werden wird: Das Werk besteht aus 14 Sprüchen, einem Vorspruch, 
12 Dialogen und einem Epilog. Die Partitur des Chorparts trägt keine Vorzeichen, 
doch die Musik präsentiert sich tonal: Der Erste Spruch beginnt in e-Moll, der Vier-
zehnte Spruch schließt in C-Dur. Die Partitur enthält keine Takt-, sondern Mensurstri-
che, und die Gesänge haben eine Länge zwischen 9 und 33 Mensuren, die Rahmen-
sprüche und der Mittelspruch überragen die übrigen in ihrer Länge, der Schluss-
spruch ist der längste von ihnen.573 
 
Hugo Distler komponiert das Werk im Jahr 1934574 und bestimmt es liturgisch für den 
Totensonntag, der erst etwas mehr als einhundert Jahre zuvor auf königliche Verord-
nung hin in Preußen als «Letzter Sonntag im Kirchenjahr» eingeführt worden war.575 
Trotz oder neben der vom Komponisten selbst vorgeschlagenen Öffnung im Hinblick 

 
571 In der Analyse bleibt der Blockflötenpart unberücksichtigt, weil sich aus ihm keine theologische Auf-
wertung des in dieser Untersuchung behandelten Themas ergibt. Vgl. BLANKENBURG, Walter, Nachwort 
zu den Flötenvariationen, in: DISTLER, Geistliche Chormusik op. 12, 14–38, 38. – Die Flötenvariationen haben 
unter anderem eine aufführungspraktische Intention: Sie gehen jeweils unmittelbar den Chorsprüchen 
voraus und ermöglichen dem Chor auf diese Weise einen Einsatz ohne Neuangabe der Anfangsak-
korde. – Joachim Walther bezeichnet die Variationen als «musikalische Abbildung des alten „Lübecker 
Totentanzes“ mit der Anfangsfigur des Flöte spielenden Todes». WALTER, Distlers ,Totentanz’ und Thema 
und zwölf Variationen über ,Es ist ein Schnitter, heißt der Tod’, in: FREYTAG, Der Totentanz der Marienkirche 
in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval, 375–379, 375. Zur Komplexität der Frage nach der Integralität der 
Flötenstimme innerhalb des Werkes anhand der offenen Fragen nach Ort und Zeitpunkt ihrer Uraufüh-
rung siehe aber: LÜDEMANN, Eine musikalische Biographie, 139f. 
572 Eigentlich: Johann Scheffler, Breslau 1624 – 1677. 
573 Vgl. Einleitung zur musikalischen Interpretation. 
574 Seine Konzeption reicht allerdings bis in das Jahr 1932 zurück: «Seit ihrer Harzreise [1932] hatten Hugo 
Distler und Maria Thienhaus immer wieder über die Realisierung des Totentanzthemas miteinander gesprochen, 
und sie war es auch, die ihn dazu anregte, die Verse des Angelus Silesius aus dem Cherubinischen Andersmann 
in seinem Totentanz zu vertonen. Den entscheidenden Anstoß zur endgültigen Gestaltung des Werkes erhielt 
Distler dann wahrscheinlich am 25. April 1934 in der 24. Vesper in St. Jakobi, bei der Leonhard Lechners Sprüche 
vom Leben und Tod und die Motette Selig sind die Toten von Heinrich Schütz aufgeführt wurden und ihn tief 
beeindruckten.» DISTLER-HARTH, Lebensweg eines Frühvollendeten, 185. 
575 Heutige Agenden sprechen in der Mehrzahl vom «Ewigkeitssonntag». (Die Anglikanische und die 
Römisch-Katholische Kirche feiern am Sonntag vor dem Ersten Advent ein noch viel jüngeres Fest, den 
im Jahr 1925 eingeführten Christkönigssonntag.) 



 

  125 

auf weitreichende aufführungspraktische Möglichkeiten ist Distlers Liturgiebegriff 
ernstzunehmen: Wiederholt betont er, wie wir gesehen haben, den kerygmatischen 
Charakter der Kirchenmusik; Kirchenmusik sei im eigentlichen Sinne «Evange-
lium»576, konkret: «Heilsbotschaft von Leben und Tod und Auferstehung unseres 
Herrn Jesu Christi».577 
 
Der Komponist selbst schreibt ein Nachwort zu seinem Werk. Dasselbe unternimmt 
der Verfasser der jüngeren der beiden Textvorlagen, Johannes Klöcking. Diese beiden 
Texte sollen als wichtige und aussagekräftige Quellen hier zunächst ungekürzt wie-
dergegeben und interpretiert werden: 
 
 
I. Nachwort Johannes Klöckings 
 

«Die Sprechverse sind eine Nachbildung der alten niederdeutschen578 Strophen des 
Lübecker Totentanzes. Der heutige Besucher der Totentanzkapelle in der Lübecker Ma-
rienkirche sieht an ihrer Stelle unter der bekannten Bilderfolge eine Ersatzdichtung im 
Barockgeschmack, die von einer Übermalung um 1700 stammt. Nur aus Bruchstücken, 
die an verschiedenen Orten wieder auf uns gekommen sind, lassen sich etwa 36 der 50 
ursprünglichen Strophen von 1463 wieder zusammenfügen. Da manche Gestalten der 
langen Reihe, vom Zeitenwandel abgeblaßt, nicht mehr zum Herzen des Gegenwarts-
menschen sprechen, waren Streichungen und manche Umgestaltungen und Ergänzun-
gen unvermeidbar; doch wurde versucht, alle Verse auf Grund alter Zeilen und aus 
ihrem Geiste zu gestalten, auch in Wortwahl und Sprachtakt das Niederdeutsche 
durchklingen zu lassen.»579 

 
 
II. Nachwort Hugo Distlers 

 
«Die Worte entstammen dem „Cherubinischen Wandersmann“ des Angelus Silesius. 
Was die Vertonung anlangt, so mag der Kundige unschwer in Textwahl, Anlage, Länge 
und Anzahl der Sätze, in Stimmlage, -umfang und –zahl, vielleicht darüber hinaus auch 
in der Wort- und Sinngestaltung das mächtige Vorbild der Leonhard Lechnerschen 
„Sprüche von Leben und Tod“580 erkennen, die nach den Worten Friedrich Blumes581, 
den genialsten Totentanz darstellen, den die Musikgeschichte kennt. Die Aufführungs-
möglichkeiten sind die mannigfaltigsten; der eigentliche Totentanz kann gespielt so-
wohl als auch vorgelesen werden, was vor allem bei Aufführung in streng gottesdienst-
lichem Rahmen das Gegebene ist; es sind außerdem Totentanz wie Chorsprüche jeweils 
für sich allein darstellbar; es gehören stets zusammen Spruch und nachfolgender 

 
576 DISTLER, Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), 1325–
1329, 1325. 
577 Ebd. 
578 Korrekt müsste es heißen: mittelniederdeutsch. 
579 KLÖCKING, Johannes, Nachwort zum Totentanz, in: DISTLER, Totentanz op. 12, 2, zit. nach: DISTLER, 
Hugo, Geistliche Chormusik, 14–38, 37. 
580 LECHNER, Leonhard, Deutsche Sprüche von Leben und Tod. Fünfzehn Sprüche für vierstimmig-gemischten 
Chor a cappella auf Texte von Georg Rudolf Weckherlin / Wechherlin, 1606 posthum. 
581 Musikwissenschaftler (1893 – 1975). 



 

  126 

Dialog; eine Umstellung in der Anordnung der Sprüche und Szenen untereinander 
kann nicht gestattet werden, wohl aber eine größere oder geringere Auswahl. Ebenso 
ist Transposition in keinem Fall gutzuheißen, die meist tiefere Stimmlage entspricht 
(auch in der Wahl der Tonarten) dem Charakter der Vorlage. Als künstlerisches Gestal-
tungsprinzip ergab sich, ganz aus dem Wesen der gedrungenen582 Spruchdichtung her-
aus, größtmögliche Mannigfaltigkeit in der Erfindung unter bewußtem Verzicht auf 
ausgesprochene Durchführungsarbeit, daher die scharfen Kontraste, die präzise For-
mung des augenblicklichen583 Stimmungsgehaltes, die gedrängte, aphoristische Kürze. 
Nur wenige der kleinen Sätze begnügen sich mit der Durchführung nur eines beherr-
schenden Satzmotivs584; besonders typisch für diese Art Gestaltung etwa585 ein Satz wie 
der fünfte Spruch, den ich „Frau Welte“ zu überschreiben geneigt wäre nach der be-
kannten Statue an der St. Sebaldskirche zu Nürnberg – eine nackte Frauengestalt von 
blühender Schönheit: so scheint Frau Welte dem Beschauer entgegenzutreten; ihr Rü-
cken aber ist von Schlangen und Würmern zerfressen, ein Bild der Vergänglichkeit.586 
Wie anders wäre sonst darstellbar jener gespenstische Reigen, jene „Passacaglia“ im 
wahrsten Sinne des Wortes, zu deren phantastisch bunten, unabsehbaren „Veränderun-
gen“ immer das gleiche „Ostinato“ den Takt schlägt: „Heiß und frisch, wohlmechtig587, 
gsund588, schön und prächtig; Morgen589 verdorben, tot und gestorben“?»590 

 
Was ist, gemäß dieser beiden Nachworte, die eher als Einleitungen aufzufassen sind, 
mit diesem Werk intendiert? Es handelt sich um «Liturgische Musik», die, indem sie 
textlich, musikalisch und zeitlich den «den Rahmen [herkömmlicher Gottesdienstge-
stalt] sprengt»591, eine neue Gestalt der Liturgie evoziert, in der aufführungspraktisch 
auch die Grenze zur dramatischen Darstellung, zur Theatervorstellung, überschritten 
wird. Trotzdem sind diese aufführungspraktischen Möglichkeiten klar definiert und 
ihre Grenzen sorgsam abgesteckt.  
 
Auch Vorbilder für die Komposition – textliche, musikalische, sogar kunsthistorische 
– werden benannt. Auf zwei Vorbilder indes bezieht sich der Totentanz op. 12, 2 nicht 
explizit, sondern implizit: Indem Hugo Distler die Sammlung, in die er die Totentanz-
motette integriert, «Geistliche Chormusik op. 12» nennt, bezieht er sich ganz offensicht-
lich auf Heinrich Schütz’ Sammlung neunundzwanzig fünf- bis siebenstimmiger 
deutschsprachiger Motetten «Geistliche Chormusik op. 11» (im Original: Geistliche Chor-
Music, Erster Theil) aus dem Jahr 1648. Und indem Distler diese Sammlung mit der 
Motette Singet dem Herrn ein neues Lied (op. 12, 1) beginnen lässt, bezieht er sich ebenso 

 
582 Hier = gedrängten, knappen. 
583 Vgl. das im Textanalyseteil über den «Augenblick» Gesagte! 
584  Was die Musikwissenschaft innerhalb dieses Stils als «Soggetto» bezeichnet. 
585 Sic! Es muss wohl heißen: «... ist etwa ...» 
586 «In seiner Erinnerung muß Distler sie mit der Vanitas-Figur „Fürst Welt“ aus dem Jahre 1310 ver-
wechselt haben, die früher in der Nähe des Brautportals stand, später aber in die Kirche transferiert 
wurde, um weitere Umweltschäden zu verhindern.» LÜDEMANN, Eine musikalische Biographie, 139. 
587 Sic! 
588 Sic! 
589 Sic! 
590 DISTLER, Nachwort zu den Spruchversen, in: DISTLER, Totentanz op. 12, 2, zit. nach: DISTLER, Geistliche 
Chormusik op. 12, 14–38, 37f. 
591 Vgl. LÜDEMANN, Eine musikalische Biographie, 132. 



 

  127 

unausgesprochen auf die Motette Singet dem Herrn ein neues Lied BWV 190 von Johann 
Sebastian Bach für das Neujahrsfest 1724 in Leipzig. 
 
Neben expliziten und impliziten Bezügen gibt es auch einen formalen Bezugspunkt: 
Dieser sind Leonhard Lechners Deutsche Sprüche von Leben und Tod, die Distler nicht 
nur rezipiert, sondern an deren zwei Lübecker Aufführungen er auch als ausübender 
Musiker beteiligt ist. Die erste dieser Aufführungen findet statt im November 1932,592 
und Hugo Distler wirkt als Sänger mit.593 Die zweite Aufführung ist inhaltlich noch 
aufgeladener: Es handelt sich um eine Musikalische Vesper in der Kirche St. Jakobi 
zum Volkstrauertag (Heldengedenktag) am 25. Februar 1934,594 also in einer Zeit, da 
Distler bereits mit der Komposition seines Totentanz’ op. 12, 2 befasst ist. In dieser Auf-
führung führt Hugo Distler zwei Orgelwerke auf, die ebenfalls den Tod zum Thema 
haben: Von Johann Pachelbel (1653 – 1706) die Choralbearbeitung über Wenn mein 
Stündlein vorhanden ist P. 491595 und von Jan Pieterszoon Sweelinck (1562 – 1621) die 
Variationen über Mein junges Leben hat ein End SwWV 324.596 
 
So auf verschiedenen Ebenen eingebettet in Tradition und Traditionen verstehen sich 
Dichter und Komponisten offenbar als Überlieferer dieser Traditionen, als Träger von 

 
592 HERRMANN, Rufer und Mahner, 56. 
593 GRUSNICK, Bruno, Hugo Distler, Sonderdruck aus: GRASSMANN, Antjekathrin; NEUGEBAUER, Werner 
(Hrsg.), 800 Jahre Musik in Lübeck, Lübeck 1982, 9. 
594 Vgl. LÜDEMANN, Eine musikalische Biographie, 133. 
595 Mappe von Pastor Axel Werner Kühl, im Besitz des Hugo-Distler-Archivs, Lübeck, vgl. LÜDEMANN, 
Winfried, Eine musikalische Biographie 133.  
596 Der Text des den Variationen zugrundeliegenden Volksliedes lautet:  
 
1. Mein junges leben hat ein end,  4. Ich klag nicht, das ich scheiden soll 
mein freud und auch mein leid,   von dir, du schnöde welt, 
Mein arme seele soll behend  allein mein herz ist traurens voll, 
scheiden von meinem leib.  daß mich mein sünd ’rfällt,  
Mein leben kan nicht länger stehn, die ich mein tag begangen hab, 
es ist sehr schwach, es muß vergehn, die hilft mir von dem leben ab, 
es fährt dahin mine freud.  und bringt den leib ins grab. 
 
2. Es fährt dahin ein weiten weg  5. O Jesu Christ, du höchster Gott! 
die seel, mit großem leid,  Was hab ich doch gethan! 
den leib man traurig ins grab legt, All meine sünd und missethat 
wie aschen er zerstäubt,   klagen mich heftig an: 
als wenn er nie gewesen wär,  Dennoch will ich verzagen nicht 
auch nimmermehr wär kommen her, vor dein’m göttlichen angesicht, 
aus meine mutterleid.   um gnad ruf ich dich an. 
 
3. Ich scheide, arme welt, von dir, 6. Ach Herre Gott! mein creutz und noth 
verlassen muß ich dich.   ertrag ich mit geduld, 
Ich habe keine freude hier,  und bitte dich, Herr Jesu Christ! 
von dir muß scheiden ich:  wollst mir verzeihn mein schuld, 
Es bleibet mir hier keine ruh,  hilf das ich dich recht fassen kan, 
Man drückt mir dann die augen zu: ach nim dich meiner gnädig an 
Das muß ich klagen dir.   und ewiglich nicht laß. 
 



 

  128 

Traditionen von der alten Zeit in eine neuere Zeit, als Glieder, die die Zeiten miteinan-
der verbinden, als «eingeschmiedet in eine Kette, die tief in die Zeit hinabreicht», wie 
es Siegfried Lenz in seinem Roman «Heimatmuseum»597 ausdrückt. Im selben Augen-
blick aber ist kein «Heimatmuseum» intendiert, sondern ein Werk, das, ebenso wie es 
tief in der Vergangenheit verwurzelt ist, ebenso tief ins Heute, ins damalige Heute der 
Dreißigerjahre, spricht. Dichter und Komponist verstehen sich also nicht als solche, 
die eine Tradition lediglich überbringen, sondern sie für ihre Zeit lebendig machen. 
Auf diese Weise, durch die Verlebendigung der Tradition, wird diese nicht nur für die 
Zeitgenossen der beiden Künstler lebendig; sondern auch jede zukünftige Hörer-
schaft, in deren Zeit das Werk aufgeführt wird, wird in diesen Fluss lebendiger Tradi-
tion mithineingezogen. 
 
Die Motette Totentanz op. 12, 2 «sprengt» die Liturgie nicht eigentlich, sondern sie 
«transzendiert» sie, nicht nur den Rahmen der Liturgie, sondern auch den Rahmen 
der Gattung «Motette» und auf diese Weise auch den Rahmen einer typischen Motet-
tensammlung. Der Totentanz op. 12, 2 verleiht der Sammlung der Geistlichen Chormusik 
Distlers ihr ganz spezifisches Gesicht. Dies geschieht zwar initial durch den schieren 
Umfang der Motette, wird dann aber auch durchgeführt in ihrer kompositorischen 
Konsequenz, die selbst den bis dahin vorgegebenen typischen Rahmen der Gattung 
«Motette» sprengt. Distlers Geistliche Chormusik ist im Gegensatz zu der von Heinrich 
Schütz keine mehr oder weniger lose Sammlung von Motetten; sondern bereits zu Be-
ginn hat Distler das Ganze im Blick, auf das er hinauswill.598 Die Sprengung des gat-
tungsgeschichtlichen Rahmes als «Motettensammlung» durch eine einzige, spezifi-
sche Motette ist also zentrales Moment der Sammlung und Ursprung weittragender 
Konsequenzen und nicht nur eine Beiläufigkeit, die lediglich «am Rande zu erwähnen 
sei».599   
 
Die Transzendierung des Rahmens scheint also gewissermaßen die Methode zu sein, 
derer Distler sich bedient, um die Tradition für sein eigenes Heute lebendig zu machen 
und um das Alte für die neue Zeit gültig erscheinen zu lassen: In der Aufnahme und 
gleichzeitigen Sprengung des Hergebrachten, in dem Respekt vor und in der Unter-
werfung unter die Tradition und ihrer gleichzeitigen Transzendierung. 
 
Was durch den Totentanz als zweite Motette der Sammlung markant hervorgehoben 
wird, wird durch die Sammlung selbst gleichsam konsequent durchgeführt: Von den 
neun Motetten der Sammlung befassen sich vier im weitesten Sinne mit dem Thema 
Tod (Nr. 2, 5, 6 und 7) und zwei im weitesten Sinne mit der Passion Christi (Nr. 8 und 

 
597 LENZ, Siegfried, Heimatmuseum. Roman (Neuausgabe), Hamburg 2017, 254 
598 «Als Distler Anfang Januar 1934 die Motette Singet dem Herrn ein neues Lied beendet hatte und darauf 
das Geleitwort zur Geistlichen Chormusik schrieb, war in ihm der Plan zur Komposition des Totentanzes 
bereits gereift ...» LÜDEMANN, Eine musikalische Biographie, Augsburg 2002, 132. 
599 Gegen Lüdemann: Vgl. a.a.O., 132. 



 

  129 

9), nur ein Drittel der Motetten der Sammlung (1600, 3601, 4602) wenden sich anderen 
Bedeutungsfeldern zu: 
 
Nr. 1: Singet dem Herrn ein neues Lied. Motette über Psalm 98 
Nr. 2: Totentanz 
Nr. 3: Wach auf, du deutsches Reich. Motette zum Reformationsfest 
Nr. 4: Singet frisch und wohlgemut. Motette auf die Weihnacht 
Nr. 5: Ich wollt, daß ich daheime wär. Motette zum Totensonntag 
Nr. 6: Wachet auf, ruft uns die Stimme. Motette über den Choral zum Totensonntag  
Nr. 7: In der Welt habt ihr Angst. Begräbnismotette 
Nr. 8: Das ist je gewißlich wahr. Motette zum 14. Sonntag nach Trinitatis 
Nr. 9: Fürwahr, er trug unsere Krankheit. Passionsmotette 
 
In der Geistlichen Chormusik op. 12 geht es mithin in erster Linie um die «Auseinander-
setzung mit Tod und Ewigkeit».603 Der Totentanz op. 12, 2 erfährt seine Uraufführung 
am 19. September 1934 in der Katharinenkirche zu Lübeck durch den Lübecker Sing- 
und Spielkreis unter Leitung von Bruno Grusnick und unter Mitwirkung des «Drama-
tischen Laienchores Lübeck».604 

 
 
7.2 Die Theologie der Textkomposition 
 
Distler deutet Sterben und Tod in seinem Totentanz in zwei Schritten; zunächst, indem 
er bereits vorliegende Texte auswählt und zusammenstellt, einem Vorgang, bei dem 
es sich selbst schon im Wortsinne um eine compositio handelt. Danach deutet er Sterben 
und Tod in einem zweiten Schritt, indem er einen Teil der Texte – die des «Cherubini-
schen Wandersmanns» des Angelus Silesius, solche Texte also, die gerade nicht aus-
drücklich vom Tod handeln – einer «musikalischen Exegese» unterzieht. Wir haben 
also zwei sich überlagernde Textschichten605 vor uns: Vierzehn Sprüche des Angelus 
Silesius aus der Sammlung «Cherubinischer Wandersmann» und fünfundzwanzig Di-
alogtexte des Lübecker Librettisten Johannes Klöcking (1883 – 1951). 
 

 
600 Ps 98,3 benennt Gottes Gnade als eigentliche Ursache des Gotteslobes. 
601 Strophe 3 benennt die Gottes Gnade als tiefere Ursache der Reformation. 
602 Strophen 1 + 2 des «Inkarnationsliedes» besingen die Rettung aus Not zu Seligkeit. 
603 A.a.O., 132. – Lüdemann weist auf die Tatsache hin, dass sich bereits im Jahrkreis op. 5 ein «kleiner 
Totentanz» befindet: Wohlauf mit mir auf diesen Plan op. 5, Nr. 32 für zwei Soprane und Alt. Die Überle-
gung, dieser kleine Satz habe als «Vorstudie» für die große Motette gedient, erscheint indes abwegig. 
Vgl. a.a.O., 133.  
604 Vgl. a.a.O. 132. – «Laut Programm muß zum Zeitpunkt der Uraufführung die Partitur schon gedruckt 
vorgelegen haben, da die Verlagsnummer BA [Bärenreiter, d. Verf.] 752 bereits auf dem Programm er-
schien.» Ebd. 
605 Vgl. ebd. 



 

  130 

Im folgenden wird eine «kanonische« Interpretation, die die Texte, so wie Distler sie 
anordnet, vorgestellt. Dabei spielt die Bedeutung, die die Texte jeweils für sich genom-
men haben, eine Rolle, die man so zusammenfassen könnte: «Klöckings Neugestaltung 
der Dialoge fußt auf dem mittelniederdeutschen Text, der die diesseitsfixierte Weltanschauung 
vieler Stände kritisiert. Die Verse des Angelus Silesius stehen ganz im Zeichen barocker mys-
tischer Dialektik: Die Seele sehnt sich nach Vereinigung mit Gott, dorthin gelangt sie nur 
durch Verzicht, Überwindung und Leiden.»606  
 
Der hier gewählte hermeneutische Ansatz geht demgegenüber aber einen Schritt wei-
ter und sucht die Texte daraufhin zu verstehen, wie sie, gerade in ihrer grundsätzlich 
«unterschiedlichen Geisteshaltung»,607 einander interpretieren608 und gerade auf diese 
Weise eine «besonders spannungsreich[e]»609 – und nach unserem Dafürhalten keines-
wegs nur «mystisch-meditative[...]»610 – Theologie hervorbringen.  
Um seinen Aufbau zu verdeutlichen, gliedert die hier vorliegende Untersuchung das 
Werk, ähnlich einer Rede, in ein «Exordium»,611 dann, ähnlich einer Oper, nach «Num-
mern» und schließlich einer «Conclusio»612.  
 
Formal verdankt das Stück seine Entwicklung einer vorwärtsgerichteten Kreisbewe-
gung613, wie ein Rad, das mithilfe einer Drehung um seine eigene Achse eine Fortbe-
wegung im Raum und in der Zeit vollzieht – der Bewegung eines Planeten vergleich-
bar. Damit ist folgendes gemeint: Jeder (als Antwort auf die Einrede des zum Tanz 
Aufgeforderten konzipierte, im Prinzip an die Allgemeinheit gerichtete) Appell des 
Todes mündet in die Aufforderung einer neuen Figur zum Tanz; darauf folgt ein Sile-
sinisches Alexandrinerepigramm; auf dieses folgt die Einrede des zum Tanz Aufge-
forderten; auf diese wiederum die Antwort des Todes,614 die schließlich in eine neue 
Aufforderung mündet. Dass es eine Kreisbewegung, geradezu eine Kreismechanik, 
ist, die die musikalische Entwicklung hervorruft, ist dabei nicht zufällig: Die Kreisform 
ist eine Anspielung auf den Tanz selbst, und dies nicht nur im übertragenen Sinne: 
Reinhold Hammerstein glaubt, wie wir gesehen haben, angesichts der 

 
606 WALTER, Hugo Distlers ,Totentanz’ und Thema und zwölf Varationen über ,Es ist ein Schnitter, heißt der 
Tod’, in: FREYTAG, Der Totentanz der Marienkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval, 375–379, 376. 
607 Ebd. 
608 Während Walter «die Zuordnung von Spruch und Dialog» in einigen Fällen für «problematisch, 
wenn nicht sogar unverständlich» hält. Ebd. 
609 Ebd. 
610 Gegen Walter: Ebd. 
611 Heinrich Schütz wählt für den Eingangsteil seiner Passionen den liturgischen Begriff «Introitus». 
Diesen Begriff an diese Untersuchung zu adaptieren, wurde bewusst vermieden, weil sich durch dessen 
dauernde Verwendung der Eindruck eingeschlichen hätte, Distler habe hierin auf Schütz zurückgegrif-
fen. 
612 Heinrich Schütz wählt an entsprechender Stelle den deutschen Begriff «Beschluss». 
613 HAMMERSTEIN, Tanz und Musik des Todes, 66. 
614 Auf diese Verschachtelung ist der Umstand zurückzuführen, dass in unserer Analyse nach der je-
weiligen Überschrift zunächst noch vom vorangegangenen Dialog die Rede ist; so ist etwa nach der 
Überschrift zum Bischofsdialog zunächst noch die Antwort des Todes innerhalb des Kaiserdialoges zu 
besprechen! 



 

  131 

Bewegungsdarstellungen auf den Lübecker Gemälden den französischen Branle615 
identifizieren zu können: «Der Branle kann als Kreisreigen oder als zielgerichtete Kette en 
fil getanzt werden. Sein charakteristisches Kennzeichen ist der Seitwärtsschritt mit dem Hin- 
und Herwiegen von einem auf den anderen Fuß.»616 
 
Jeder Dialog besteht also aus den vier Teilen: Aufruf, Spruch, Einrede und Antwort. 
Dabei bildet der Spruch das Zentrum dieses Dialogs: quantitativ, im Hinblick auf sei-
nen Umfang; qualitativ im Hinblick auf die Tragweite seiner Bedeutung und seiner 
Deutungsmöglichkeiten. 
 
Das beschriebene Kreisen bezieht sich aber nur nicht auf seine mikroskopische Dyna-
mik, sondern auch auf seine großformale Architektur, die sich ausnimmt wie ein gro-
ßer Zirkel mit einer bedeutungsvollen Mitte. 
Das Exordium stellt an den Beginn Motto und Grundappell des Werkes: «Wohl dem, 
der’s recht betracht». Ihm gegenüber steht am Ende des Werkes die Feststellung der 
Conclusio: «Drum ist’s verwunderlich».  
Die Verwunderung, der die Conclusio Ausdruck verleiht, schließt den Kreis zum Ers-
ten Spruch: «Drum ist’s verwunderlich» und «Wohl dem, der’s recht betracht» sind beides 
Ausdrücke des Erstaunens und Anschauens, die einander ergänzen. Dieses Erstaunen 
und Anschauen soll also in rechter Weise geschehen, und der Schlusssatz, «Drum ist’s 
verwunderlich», beschließt die Frage nicht, sondern hält sie offen über den Schluss hin-
aus und nimmt so uns, die Hörenden, in die exhortatio mit hinein. 
Beide Sätze, «Wohl dem, der’s recht betracht» und «Drum ist’s verwunderlich», sind – eine 
Paradoxie, die die paradoxe Gedankenstrukur des Werkes widerspiegelt – nicht ihrer 
Aussageform nach, aber in ihrer tieferen Bedeutung Fragen: «Wer ist es, so wundern 
wir uns, der dies alles in rechter Weise anschaut?» Sie sind also Rahmenfragen, die 
eine Kernfrage einschließen. Genau diese Kernfrage wird in der Schlussansprache des 
Todes – erst dort also, am Schluss des ganzen Werkes (!) – gleichsam enthüllt, und bei 
ihr handelt es sich, obwohl es eine Frage ist – und dies ist wiederum paradox –, um 
den Appell des ganzen Werkes: «Wer ist’s, der sich zu Gotte kehrt?» Auf diese Weise sind 
beide Paradoxa komplementär:617 Die Aussagen enthüllen sich als Fragen, die Frage 
enthüllt sich als Aussage. 
 
Indem wir den Charakter der formalen Architektur beschrieben haben, haben wir be-
reits einen wesentlichen Charakterzug des Werkes als solches beschrieben: Das Werk, 
sowohl seine mehrschichtige Textgestalt wie auch seine musikalische Exegese dieses 
Textbestands, beruht in ganz wesentlichen Punkten auf einer «Hermeneutik des Para-
doxons», auf einer Sicht, dass die Wahrheit, die es ausdrücken möchte, nur durch For-
mulierungen ausgedrückt werden kann, die einander widersprechen, dass aber im 

 
615 Oder «Bransle», s.o. 
616 Ebd. 
617 «Contraria sunt complementa». Nils Bohr (s.a.u.) 



 

  132 

selben Augenblick die so ausgesprochene Wahrheit durch das Nicht-Sagbare hinter das 
Sagbare hinausgeht. «Im Paradox liegt die Wahrheit.»618 
 
Das Prinzip der Paradoxie steht nicht als artifizielles Prinzip für sich, als l’art pour l’art; 
sondern der Appell, den das Werk charakterisiert, hat eine Richtung. Der Appell ist 
gerichtet an den Menschen, der immer wieder direkt im «Anlaut» der Sprüche ange-
redet wird, nicht lediglich als bloßes Abstraktum «Mensch», sondern auch empathisch 
und emphatisch als «Freund» und auch mahnend als «Sünder»: 
 
Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit. 
Was trotz’st du dann so viel auf ihre Herrlichkeit? (2. Spr.) 
O Sünder, wann du wohl bedächtst das kurze Nun, 
und dann die Ewigkeit: Du würdst nichts Böses tun! (4. Spr.) 
Freund, streiten ist nicht g’nug, du mußt auch überwinden, 
wo du willst ew’ge Ruh und ew’gen Frieden finden! (7. Spr.) 
Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen, 
den müssen z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen. (10. Spr.) 
Mensch, wenn dir auf der Welt zu lang wird Weil und Zeit, 
so kehr dich nur zu Gott ins Nun der Ewigkeit. (12. Spr.) 
 
Es ist diese Ansprache, die das ansonsten kunstvoll Konstruierte gleichsam durch eine 
gewollte Willkür durchbricht. Wie die «Auftakte» «Mensch», «Freund» und «Sünder» 
auf das Werk verteilt sind, lässt, abgesehen von der «Inklusion» der «Freund»–Anre-
den durch die «Mensch»-Anreden, kein strenges mathematisches Muster erkennen, so 
dass die Tatsache, dass ausgerechnet den Siebten Spruch die Anrede «Freund» eröffnet, 
ein – freilich überaus sprechender – Zufall sein mag: 
 
1 
2 Mensch 
3 
4 Sünder 
5 
6 
7 Freund 

8 
9 
10 Freund 
11 
12 Mensch 
13 
14 

 
  

 
618 ZIMMERLING, Peter, Evangelische Mystik, Göttingen 2015, 229. 



 

  133 

I. EXORDIUM 
 
Erster Spruch:  
Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst! 
Verschmäh die Welt, daß du sie tausendfach bekömmst! 
Im Himmel ist der Tag, im Abgrund ist die Nacht. 
Hier ist die Dämmerung: Wohl dem, der’s recht betracht! 
 
Den ersten Spruch prägen Gegensätze und Antonymien. Dem «Himmel»619 ist der «Ab-
grund», dem «Tag» die «Nacht» gegenübergestellt. Diesem Gegensatz wird ein doppel-
tes Paradoxon aus zwei Antonymien zur Seite gestellt: Um «alles zu nehmen», ist «alles 
zu lassen»; um «alles zu bekommen», ist «alles zu verschmähen».  
Doch Gegensatz und Antonymien erweisen sich nicht als deckungsgleich: Zu «lassen» 
und zu «verschmähen» sind nicht der «Abgrund» und die «Nacht», sondern die «Welt». 
Insofern entfaltet die Strophe keinen Dualismus, der die «Welt» mit dem «Abgrund» 
identifiziert, sondern die «Welt» zeigt sich als Raum, der durch den Verlust zu gewinnen 
ist. 
Die «Welt» wird an dieser Stelle vielmehr mit der «Dämmerung» identifiziert. Sie ist 
nicht das zu Verschmähende, weil sich in ihr selbst der Abgrund, das Böse manifes-
tierte, sondern sie ist das hinter sich zu Lassende, weil sie die klare Sicht trübt: Sie ist 
die «Dämmerung»!  
Diese ist einerseits zu lassen, und sie ist andererseits zugleich der Ausgangspunkt der 
Bewegung des Lassens: Noch im Sein in ihr, in dieser «Dämmerung» – im «Zwielicht», 
wie es später heißen wird – ist klar zu sehen, «recht zu betrachten». 
 
Von diesem durch Paradoxa geprägten Ausgangspunkt aus wird der Text eine Viel-
zahl von Dimensionen entfalten. Paradoxa «erster Ordnung» innerhalb einer Strophe 
werden im Gegenüber anderer Strophen zu Paradoxa «zweiter Ordnung»: Während 
der Erste Spruch vom «Loslassen» der Welt spricht, spricht etwa der Siebte Spruch von 
der «Überwindung» der Welt. Dadurch wird das Paradoxon von gleichzeitigem Geben 
und Nehmen, das die Erste Strophe zum Ausdruck bringt, durch das Paradoxon von 
gleichzeitiger Passion («verschmäh») und Aktion («überwinden») überlagert. Die Ver-
ben «lassen» (Erster Spruch) und «überwinden» (Siebter Spruch) verursachen durch 
ihren «zeitlich versetzten Gleichklang», einem Querstand im Tonsatz ähnlich, ein In-
nehalten, sie provozieren die Frage des Angeredeten: «Was ist hier gemeint?» Der An-
geredete wird selbst in den Zustand gleichzeitiger Passivität – des Innehaltens – und 
Aktivität – des Nachdenkens – versetzt. 

 
619 Die Logik der Kursivschreibung innerhalb der Guillemets ist folgende: Kursiv in Guillemets sind 
Zitate der gerade besprochenen Textgruppe oder eindeutig zugeschriebene Zitate anderer Textgrup-
pen, recte in Guillemets Zitate anderer Textgruppen ohne Zuschreibung markiert. (Kursiv sind darüber-
hinaus besonders betonte Wörter oder Worte, recte in Guillemets besondere Ausdrücke, Kursiv in Guil-
lemets schliesslich alle Literaturzitate, die länger sind als ein Ausdruck.) 



 

  134 

Dieser semantische Gegensatz von Tun und Geschehenlassen weist über sich hinaus: 
Er verweist auf einen ontologischen Gegensatz, auf die Relation des Menschen zu Gott, 
die durch eine «gegenläufige Spannung von Aktivität und Passivität»620 bestimmt ist. 
Es besteht ein «Gefälle»621 zwischen Gott und dem Menschen, das schöpfungstheolo-
gisch und soteriologisch begründet ist. Für die Schöpfung gilt, dass Gott den Menschen 
ex nihilo hervorbringt: «Gott könnte Gott ohne den Menschen sein ... Der Mensch aber könnte 
nicht sein, wenn Gott nicht der wäre, der er ist ...»622 Das gleiche gilt auch für die Neuschöp-
fung: An der iustificatio ist der Mensch mere passive beteiligt; Gott ist der, der allein 
wirkt.623  
Auf diese Weise ist hier die Sprache in ein Paradoxon «entrückt», ihrem gemeinten 
Sinn enthoben. «Lassen» und «Überwinden» besagen keine actiones, sondern passiones, 
«ein Betroffenwerden, ein Einbezogenwerden in das Leben Gottes ...»624  
 
Die Antonymien dieser Strophe werden «geborgen» in dem «Umgreifenden» – ein 
Ausdruck Karl Jaspers’625 –, in dem sie «aufgehoben» – im hegelschen Sinne – sind. 
Dies spiegelt sich im Klang der Sprache dieser Strophe wider: Der Klang der ersten 
Hälfte des Ersten Spruchs fällt trotz der schroffen Paradoxa eigenartig harmonisch 
aus: «Laß, auf das du nehmest; verschmäh, auf daß du bekömmst.»  
Denn das Paradoxon dient nicht dazu, den Menschen zu lähmen und zu annihilieren, 
sondern es dient im Gegenteil dazu, ihn zu befreien: Das Paradoxon dient zwar dazu, 
die eigene Position zu destabilisieren,626 verleiht zugleich aber auch das Vermögen, 
die Grenze der eigenen Wirklichkeit zu überwinden627 und zu einer neuen Wirklich-
keit durchzudringen.628 
Im Sinne einer musikalischen Metapher könnte man sagen, die erste Strophenhälfte 
bestehe aus ungleichen, in ihrem gleichzeitigen Erklingen indes konsonanten Tönen.  
 
Die zweite Strophenhälfte erweist sich als ungleich dissonanter. In ihr geht es um den 
scharfen Kontrast von oben und unten, hell und dunkel: «Himmel – Tag / Abgrund – 
Nacht.» Doch auch das Dazwischen, die «Dämmerung», ist unheimlich; für sie ist kein 
Wortpaar nötig, ein einziger Begriff genügt, der der Ambivalenz, das Zwielicht zu be-
schreiben: der der «Dämmerung».629 
 
 

 
620 DALFERTH, Ingolf, Umsonst. Erinnerungen an die kreative Passivität des Menschen, Tübingen 2011, 47. 
621 Ebd. 
622 Ebd. 
623 A.a.O., 52. 
624 Ebd. 
625 S.o. 
626 Vgl. SATA, Lehel Kálmán, Paradox und mystische Sinnlichkeit. Angelus Silesius’ Cherubinischer Wanders-
mann im Lichte der Theosophie und Sprachphilosophie Jacob Böhmes (Poetica, Bd. 140), Hamburg 2016, 94. 
627 Vgl. a.a.O., 130. 
628 Vgl. a.a.O., 49. 
629 Das «Zwielicht» der Liminalität und Vulnerabilität, die, nach Andrea Bieler, von einem substantiel-
len Kontrollverlust geprägt ist. S.o. 



 

  135 

II. KAISERDIALOG 
 
Der Tod I:  
Zum Tanz, zum Tanze reiht euch ein: 
Kaiser, Bischof, Bürger, Bauer, 
arm und reich und groß und klein, 
heran zu mir! Hilft keine Trauer. 
Wohl dem, der rechter Zeit bedacht, 
viel gute Werk vor sich zu bringen, 
der seiner Sünd sich losgemacht – 
Heut heißt’s: Nach meiner Pfeife springen!  
 
Die angesprochenen Stände («Kaiser, Bischof, Bürger, Bauer») und Adjektive («arm und 
reich, groß und klein») stehen als partes pro toto für alle Menschen: Niemand ist ausge-
nommen von der Wirklichkeit, dass sein (irdisches) Leben eines Tages an ein Ende 
gelangen wird. 
 
Auffällig in diesem Spruch ist das Motiv der Musik in Verbindung mit dem des Todes, 
und noch auffälliger ist, dass die Trauer als mögliches Antidot des Todes gesehen wird 
– gerade indem es verworfen wird: «Hilft keine Trauer». 
Das Motiv der Musik ist dem Bild des Totentanzes – eben eines Tanzes – freilich inhä-
rent,630 doch wenn man gleichzeitig – mit Augustinus und Luther – die Musik als 
donum Dei ansieht, kommt es zu einer eigenartigen semantischen Nähe des Todes zu 
Gott. Wird der Tod hier, in Distlers Totentanz, als Werkzeug Gottes gesehen? – Diese 
Frage wird uns im folgenden immer wieder begegnen.631 
 
Inwiefern nun könnte die Trauer ein Mittel gegen den Tod darstellen? Eine Dimension 
der Trauer ist gerade das Festhalten mitten im Verlust, das Schließenwollen der Lücke, 
die Gott aufgerissen hat. «Es gibt nichts», schreibt Dietrich Bonhoeffer, «was uns die Ab-
wesenheit eines uns lieben Menschen ersetzen kann und man soll das auch garnicht632 versu-
chen; man muß es einfach aushalten und durchhalten ...»633 Das klingt im ersten Augenblick 
so, als seien die Menschen – beide, die Sterbenden und die Lebenden – dem Tod aus-
geliefert. Doch bei genauem Hinsehen ist bei Dietrich Bonhoeffer das Gegenteil der 
Fall, die Lebenden und die Sterbenden sind nicht dem Tod ausgeliefert, sondern sie 

 
630 «Die eindringlichste Bewegung kommt in den Bilderbogen durch das Motiv des Tanzes und der 
Musik. Die Skelette bewegen sich, im Kontrast zu der statuarischen Bildlichkeit der Ständevertreter, 
fast immer ekstatisch. Es ist eine Verkehrung der Welt ... Die Todesgestalt scheint vor Leben zu zucken, 
sie vollführt groteske Tanzsprünge. Ihr häufigstes Attribut ist sinnigerweise das Musikinstrument, 
nicht das übliche Todessymbol der Sense und Sichel ...». PÖRKSEN, Der Totentanz des Spätmittelalters, in: 
WAPNEWSKI, Mittelalter-Rezeption, 245–262, 248. 
631 Vgl. auch die Flötenvariationen über «Es ist ein Schnitter, heißt der Tod / Hat G‘walt vom höchsten 
Gott.» 
632 Sic! 
633 BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, in: DBW VIII, 255f. 



 

  136 

beide sind Gott ausgeliefert, und in diesem Ausgeliefertsein haben die Lebenden und 
die Sterbenden Gemeinschaft miteinander; «denn» und hier ist es Bonhoeffer, der para-
dox formuliert, «indem die Lücke wirklich unausgefüllt bleibt, bleibt man durch sie miteinan-
der verbunden.»634 
Doch von Gott ist an dieser Stelle (Der Tod I) nicht die Rede. Das versetzt den Tod in 
eine Position, von der aus er die «Trauer» als Gegenpart nicht zu fürchten und deshalb 
um seinen Sieg nicht zu ringen braucht: Die Trauer will festhalten; aber es bleibt beim 
Festhaltenwollen: Was auseinander muss, wird doch zerissen: «Hilft keine Trauer» – die-
sen Sachverhalt kann der Tod als einfache Tatsache feststellen. 
 
Zugleich wird aber an dieser Stelle noch innerhalb desselben Dialogs implizit bereits 
zum zweiten Mal die Frage aufgeworfen, worin die Parallelen zwischen dem Tod auf 
der einen und Gott auf der anderen Seite bestehen: 
«Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst! 
Verschmäh die Welt, daß du sie tausendfach bekömmst! 
Im Himmel ist der Tag, im Abgrund ist die Nacht. 
Hier ist die Dämmerung: Wohl dem, der’s recht betracht!» (Erster Spruch) 
Die Implikationen dieses Ersten Spruchs hatte der Tod ausgelegt: 
«Wohl dem, der rechter Zeit bedacht, 
viel gute Werk vor sich zu bringen, 
der seiner Sünd sich losgemacht.» (Der Tod I) 
Was im Ersten Spruch nur als Prinzip postuliert worden war, «laß alles, was du hast ... 
verschmäh die Welt», manifestiert sich in der Todesrede doppelt: In den Zeilen «wohl 
dem, der rechter Zeit bedacht / viel gute Werk vor sich zu bringen / der seiner Sünd sich losge-
macht», wird konkret, worin das «Loslassen» der Welt (Erster Spruch) und die «Über-
windung» der Welt (Siebter Spruch) bestehen: In Ethik («viel gute Werk») und in Heili-
gung («seiner Sünd sich losgemacht»). Der Tod ist Anwalt der Gebote Gottes. 
 
Zweiter Spruch:  
Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit. 
Was trotz’st du dann so viel auf ihre Herrlichkeit?  
 
Im Zweiten Spruch kommt noch einmal die Welt in den Blick. Auf diese Weise ergeben 
sich eine sowohl Überschneidung als auch eine Symmetrie im Aufbau des Eröffnungs-
teils des Totentanzes: Die Motivanordnung «Welt – alle Menschen – Welt» führt einer-
seits zu einer Überschneidung von Exordium und Hauptteil, andererseits zu einem 
übergeordneten Eröffnungsteil, der sich in Gestalt einer gewissen Geschlossenheit 
präsentiert. Mit anderen Worten: Die «eigentliche» Eröffnung des Totentanz’ op. 12, 2 
hält sich nicht an formale Kriterien a priori «gesetzter» Formteile, sondern «schwingt» 
nach dem Exordium organisch «aus» bis in den Hauptteil hinein. 
 

 
634 Ebd. 



 

  137 

Zugleich ergibt sich auf diese Weise die Möglichkeit, innerhalb des Rahmens des be-
reits Bekannten «Welt – alle Menschen – Welt» ein neues Motiv zur Geltung zu brin-
gen: die Dimension der Zeit.  
Ihre Einführung zeigt sich in Gestalt einer Antinomie: der von Zeit und Ewigkeit. Die 
Welt, sie ist loszulassen – da sie ohnehin vergehen wird; sie wird vergehen, nicht weil 
sie eo ipso «böse» ist, sondern weil sie schlechterdings nicht an die Ewigkeit, sondern an 
Zeit (und mit ihr635 an den Raum) gebunden ist. 
Auf diese Weise wird deutlich, dass die Formulierung «die ... Welt vergehet mit der Zeit» 
nicht im umgangssprachlichen Sinne zu verstehen ist – als ob sie vergehe «im Laufe 
der Zeit» –, sondern im kosmologischen Sinne: Die Welt vergeht «zusammen mit der 
Dimension der Zeit.» 
 
Es ist aber im Blick zu behalten, in welche Richtung sich das Eschatologieverständnis 
der Textkomposition entwickeln wird. Der Erste Spruch hatte die Welt im Zwielicht, 
in der «Dämmerung» lokalisiert. Der Zweite Spruch trägt eigenartig dualistisch-gnos-
tische Züge, wenn die «Welt» zwar «vergeht», ein neuer Himmel und eine neue Erde (Jes 
65,17; Apk 21,1) an dieser Stelle (im Gegensatz zum Ersten Spruch: «auf daß du sie tau-
sendfach bekömmst») nicht mehr anklingen.636  
Ist das Vergehen der Welt ein (gnostisches) Verdikt über alles Materielle, ist es ein 
Hinweis darauf, dass «der Leib ein Kerker» sei? Diese Frage muss an dieser Stelle noch 
offenbleiben; hier, in der «Introduktion» des Werkes, zeigt sich alles noch sehr ange-
deutet, und keine theologische Weltsicht wird wirklich ausgeprägt. 
 
Der Kaiser:  
O Tod, dein jäh Erscheinen 
friert mir das Mark in den Gebeinen. 
Mußten Könige, Fürsten, Herren 
sich vor mir neigen und mich ehren, 
daß ich nun soll ohn Gnade werden 
gleichwie du, Tod, ein Schleim der Erden? 
Der ich den Menschen Haupt und Schirmer – 
du machst aus mir ein Speis’ der Würmer. 
 
Der Tod «erscheint» stets «jäh»; der Zeit-Punkt, in dem er eintritt, lässt sich nicht im 
voraus bestimmen. Auch hier zeigt sich eine enge Verwandtschaft des Todes mit Gott, 
dessen Handeln immer «Gegenwart» ist, wie das «Heute» des Hebräerbriefs ebenso 
wie das «Nun» als erstes Wort zahlloser Kirchenlieder zeigen. Auch der Tod wird im-
mer als «Gegenwart» wahrgenommen: «Heut heißt’s: nach meiner Pfeife springen» (Der 
Tod I). 

 
635 Die Relativitätstheorie besagt, dass Zeit und Raum nicht zwei voneinander unabhängige Größen 
seien und macht dies in dem Begriff der Raumzeit «anschaulich» – ohne es freilich wirklich anschaulich 
zu machen. 
636 Im Exordium war das in einem subtilen Sinne der Fall: «daß du sie tausendfach gewinnst.» 



 

  138 

Ist der Schleim («gleichwie du, Tod, ein Schleim der Erden») pejorativ gemeint, als ein 
Schimpfwort? An dieser Stelle scheint dies nicht der Fall zu sein: «Es heiszt: gott hat den 
menschen geschaffen aus dem schleim der erden»637. Danach hat Gott den Menschen aus 
dem Organischen, aus dem alles Leben hervorgeht und wohin es zurückkehren wird, 
geschaffen. 
Der Tod ist hier als das Innere der Erde gedacht, der «Schleim» als die Bezeichnung des 
Ortes, da der Tod seine Wohnstatt hat. Und gleichwie die liturgische Formal «Erde zu 
Erde, Asche zu Asche, Staub zu Staub» nicht auf ein zyklisches Weltbild deutet, nach wel-
chem sich (ausweglos) alles wiederholen würde und es damit keine eigentlich lineare 
Zukunft gäbe, kommt hier mit dem Tod und dem Bedeutungsfeld, in das er hineinge-
stellt wird, ein Potential, eine Möglichkeit in den Blick: Der Tod ist nicht das Ende, 
sondern offen auf die – den Lebenden allerdings noch verhüllte – Zukunft, auf ein 
endgültiges Ziel hin. 
 
Der Tod II:  
Herr Kaiser, warst du der Höchste hier, 
voran sollst du tanzen neben mir. 
Dein war das Schwert der Gerechtigkeit, 
zu schlichten den Streit, zu lindern das Leid; 
doch Ruhm- und Ehrsucht machten dich blind, 
sahst nicht dein eigen große Sünd. 
Drum fällt dir mein Ruf so schwer in den Sinn. – 
Halt an, Bischof, den Tanz beginn!  
 
 
III. BISCHOFSDIALOG638 
 
Auf den ersten Blick nimmt sich dieser Text obrigkeitskritisch aus. Die in Welt und 
Kirche bestimmenden Figuren müssen auch im Tod vorangehen: Die Ersten werden 
die Ersten sein.639 Doch dieser Schein trügt, und im Verlauf des Tanzes werden alle 
Menschen, beziehungsweise ihre Repräsentanten,640 aufgerufen: Auch die Letzten 
werden die Letzten sein. Nicht Obrigkeitskritik ist die Botschaft dieses Spruchs, son-
dern Gleichheit: Im fatum des Sterbens ist kein Unterschied zwischen den Menschen; 
in diesem Sinne heißt es auch weiter unten: «Was gilt vor dir mein frommer Stand?» (Der 
Bischof). In demselben Sinne ist auch die Blindheit («doch Ruhm- und Ehrsucht machten 

 
637 Art. «Schleim», in: GRIMM, Jacob; GRIMM, Wilhelm, Deutsches Wörterbuch, Bd. IX, Leipzig 1899, Sp. 608, 
Z. 42-43. 
638 Hier ist eine – wiederholende – Anmerkung nötig: Die Überschrift bezieht sich auf die Werkgliede-
rung, die mit dem Aufruf im jeweils letzten Satz des Todes einen neuen Formteil eröffnet; dies hat zur 
Folge, dass der auf die Überschrift folgende Abschnitt noch nicht sogleich den Bischofsdialog bespricht, 
sondern zuerst noch die vorangehende Rede des Todes. 
639 In gleichsam ironischer Inversion von Mt 19,30. 
640 Vgl. das oben zu dem synekdochischen Stilmittel des pars pro toto Gesagte. 



 

  139 

dich blind») aufzufassen: Zwar wird sie hier vom Einzelnen ausgesagt, doch gemeint 
sind alle.641 
 
Dritter Spruch: 
Wann du willst gradeswegs ins ew’ge Leben gehn, 
so laß die Welt und dich zur linken Seite stehn! 
  
Noch einmal geht es um «die Welt». Formal wird damit das Vorgehen im Zweiten 
Spruch aufgenommen: Ein Motiv wird wiederaufgenommen, um vor diesem Hinter-
grund ein neues Motiv einzuführen (im Zweiten Spruch war dieses Neue «die Zeit») oder 
aber – wie es diese Stelle realisiert –, dem wiederaufgenommenen Motiv einen neuen 
Aspekt abzugewinnen.  
Was hier geschieht, ist folgendes: Weiter oben wurden Welt und Mensch als Gegen-
sätze einander gegenübergestellt («Laß alles, was du hast», Erster Spruch); an dieser Stelle 
werden sie ineins gesetzt, identifiziert: «Die Welt und dich» ist keine Aufzählung, son-
dern ein Hendiadyoin. Das Individuum und die es umgebende Welt sind in ihrem 
tiefsten Grunde ein und dasselbe, chiastisch formuliert: «Ich bin Welt und die Welt ist 
in mir.»642 
Diese Interpretation wird gestützt durch Distlers eigenen hermeneutischen Zugang zu 
den im Totentanz vertonten Aphorismen Johannes Schefflers: «... denken wir an die 
Spruchdichtung im „Cherubinischen Wandersmann“ des Angelus Silesius. Da sind Gott und 
Welt völlig eingegangen in das eigene Ich; es grenzt ans Wunderbare, in welchem Maße es dem 
Dichter gelungen ist, in kurzen Sprüchen, Zweizeilern, Gottesoffenbarung und weltweite 
Schau zu einem Erlebnis sublimster Eigenart zu bannen.»643 
 
Die Aufforderung, «die Welt und dich zur linken Seite stehn» zu lassen, führt, wie die 
Formulierung selbst enthüllt, in die Aporie. «Zur Rechten und Linken zu versam-
meln»644 kann nur von einem Einzigen ausgesagt werden, und das ist nicht das Indi-
viduum selbst, das frei wählen könnte.645 Jesus Christus ist es, der zur Rechten und zur 
Linken versammelt; deshalb geht das Bild dieses Spruchs – «zur linken Seite» – über 
das Individuelle hinaus und öffnet eine kosmische Perspektive: Alles wird voneinan-
der abgesondert und – im Wortsinne – einer krisis unterworfen. Und erst in diese ist 
dann auch das individuelle Ich, im Gegenüber zu Jesus Christus, eingeschlossen. «So 
laß die Welt und dich zur linken Seite stehn» – das ist eine Aporie, die sich nur in Jesus 
Christus, in dem sich beide, Gericht und Gnade, ereignen, auflösen wird. 
 
 

 
641 Vielleicht in implizitem Rückgriff auf Ps 14; Ps 53; Röm 3. 
642 Vgl. zum Ineinsfallen von Ich und Welt auch: BONHOEFFER, Dietrich, Nachfolge, in: DBW IV, München 
1989, 158. 
643 DISTLER, Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), 1325–
1329, 1328. 
644 Mt 25. 
645 Vgl. das Bild des Reittiers in Luthers De servo arbitrio von 1525. (WA 18). 



 

  140 

Exkurs: Auf geradestem Wege 
«Wann du willst gradeswegs ins ew’ge Leben gehen» – Klingt in diesem «Gradeswegs» der 
Gedanke an einen Selbstmord an? Einen diesbezüglich interessanten Gebrauch dessel-
ben Adverbs enthält der Höhepunkt eines Gedichts der schweizerischen Dichterin Re-
gine Ullmann (1884 – 1961) – in freilich genau entgegengesetzter Zielrichtung: 
 
 

Alles ist sein ... 
 

Du willst dem Geschicke zuvorkommen,  
seinen majestätischen Lauf voreilig unterbrechen,  

willst dein Leben von dir werfen,  
wie man Warenballen aus einem Schiffe wirft,  

nur weil man befürchtet und abschätzt,  
daß es sie nicht mehr zu halten vermag,  

bis es das Land erblickt ...  
Und weißt doch nicht,  

ob es nicht doch noch trägt,  
oder ein anderes Wunder,  

vielleicht in Gestalt eines Walfischs  
sich bergend,  

von seinem Wasserspiele abläßt  
und vor dir in silberner Straße einherzieht,  

mit seinem eigenen Leibe  
das todeserschöpfende Rudern ersparend!  

Und weißt nicht, ob der Blitz im Gewölk dich nicht sucht  
und dein Schiff und die Bürde so heimwärts kommt  

auf gradestem Wege!  
Aus der wirbelnden Sturmessäule hinaufgeschleudert!  

Von seiner Hand ergriffen  
und geheiligt aufgestellt im Himmelsraume.  

Weißt nicht, was ihm das liebste ist:  
Du selbst 

oder die Bürde, 
um deretwillen du fährst,  

oder das Schiff, worin du sie birgst, 
oder das Meer, worein es verpflanzt ist. -   

Denn alles ist sein.646 
 
 

 
646 Regina Ullmann (1884 – 1961), Alles ist sein. Gedicht (Hervorhebung d. Verf.) 



 

  141 

Der Bischof:  
O lieber Herr, wo soll ich hin? 
Nirgendwo kann ich dir entfliehn. 
Will ich vor, will ich hinter mich sehen, 
ich fühle dich, Tod, stets bei mir stehen. 
Was gilt vor dir mein frommer Stand? 
Muß alles lassen, was ich fand, 
und werd verachteter zur Stund 
als ein unrein stinkender Hund. 
 
«Stets bei mir stehen»: Diese Metapher verweist auf die Komplexität der Dimension der 
Zeit. Bis hierhin lag der Fokus in der Beschreibung der Zeit auf dem «Jetzt», dem 
«Heut’», dem «Nun», in welchem der Mensch dem Tod ausgeliefert ist, in dem er aber 
zugleich auch Gott verbunden ist: Die Zeit besteht zunächst gleichsam aus einzelnen 
Punkten.647 
An dieser Stelle wird ein komplementärer Aspekt einer solchen Beschreibung der Zeit 
entfaltet, genauer: der Aspekt der in der Dimension der Zeit sich ereignenden Relation 
zwischen Mensch und Tod. 
Die Zeit besteht danach nicht nur «aus einzelnen Punkten», sondern sie bildet «zu-
gleich eine Gerade:648 Der Punkt ist Teil einer Linie, der «Augenblick» (Elfter Spruch) 
ist geheimnisvoll eingebunden in die Ewigkeit: «Ich fühle dich, Tod, stets bei mir stehen». 
 
«Stets bei mir stehen». Geheimnisvoll im Hintergrund klingt in diese Redewendung auch die 6. Strophe 
des Paul-Gerhardt-Liedes O Haupt, voll Blut und Wunden hinein, die Johann Sebastian Bach in der Mat-
thäuspassion zum Zwecke der Evokation eines geradezu herzzerreißenden Bildes vertont:  
 
Ich will hier bei dir stehen,  
verachte mich doch nicht,  
von dir will ich nicht gehen,  
wenn dir dein Herze bricht,  
wenn dein Herz wird erblassen  
im letzten Todesstoß,  
alsdenn will ich dich fassen  
in meinem Arm und Schoß. 
 
Dieser Choral (BWV 244, Nr. 17) erklingt unmittelbar vor der Verleugnung Petri, und er ist, gegenüber 
dem vorausklingenden identischen Choral auf den Text der 5. Strophe (BWV 244, Nr. 15) um einen 
Halbton tiefer gesetzt (Es-Dur statt E-Dur), um durch diese Transposition das Sinnbild völligen mensch-
lichen Versagens hervorzurufen:  
In der Verleugnung Petri ist der Vorsatz Ich will hier bei dir stehen einem kläglichen Scheitern ausgesetzt 
– und die Anlage als «Gemeinde»-Choral in Bachs oratorischer Passion symbolisiert überhaupt das 
menschliche Scheitern des Vorsatzes, bei Christus zu stehen. 

 
647 Einen «weltlich gewendeten» musikalischen Diskurs über die Zeit findet man in Distlers Vertonung 
des Mörike-Gedichts «Um Mitternacht» im Mörike-Chorliederbuch op. 19, 10 (Vgl. auch die illuminie-
rende Analyse dieses Satzes in: LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 49-59.)  
648 Dies erinnert an den Welle-Teilchen-Dualismus des Lichts. 



 

  142 

«Nirgendwo kann ich dir entfliehn.» Oder eröffnet sich hier noch ein anderer, abgründi-
ger, Aspekt: Muss man im Falle des Todes geradezu von einer «Un-Zeit» sprechen, 
von einer, wenn man die raumhafte Eigenschaft der Zeit mitbedenkt, Dystopie? In 
dieser «Un-Zeit» jedenfalls ist auch der «fromme Stand» gleichgültig geworden – 
«gleich-gültig»: Er gilt nicht mehr als der (vielleicht nur vermeintlich) «unfromme» 
Stand. 
 
In dem «Augenblick», den der Bischofstext in den Blick nimmt, ist das «Lassen» («Laß 
alles, was du hast», Erster Spruch) nicht mehr freiwillig – es ist unausweichlich: «Muß 
alles lassen, was ich fand»: Was ich sammelte, verstand, dachte und glaubte – hier, an 
diesem Zeit-Punkt wird es mir entrissen!649 
 
Der Tod III:  
Besser als andere solltest du wissen, 
daß alle Menschen sterben müssen! 
Du standest auf dem Erdenreich 
den Aposteln Gottes gleich; 
aber mit hoffärtigen Sitten 
bist du auf hohem Pferd geritten. 
Nun hat sich dein Stolz in Angst gewandt. – 
Edelmann, halt her dein Hand!  
 
 
IV. EDELMANNDIALOG 
 
Zunächst ist also noch der Bischof der Angeredete: Als «unrein, stinkenden Hund» hatte 
er sich selbst erniedrigt; doch auch er muss sich vom Tod sagen lassen, dass, ebenso-
wenig wie die «Trauer» (Der Tod I), die contritio als Maßnahme der Selbsterhaltung650 
taugt. Selbst der Bischof entgeht dem Urteil des Todes nicht – und auch nicht dessen 
Ironie: «Auf hohem Pferd» ist ein bitteres Wortspiel, das die Höhe des Bischofs als Fall-
höhe entlarvt und sie gegen die Höhe des «Himmels» (Erster Spruch) ausspielt – was 
sich auch als sprachmalerisch «sprechend» erweist, indem die Adjektive hoffärtig und 
hoch sinnreich assonieren, was ihre paradoxe Semantik umso greifbarer macht. 
Überhaupt ist an dieser Stelle die Antwort des Todes sprachlich eng an einen Gesang 
angelehnt. In den Alliterationen, Assonanzen und Reimen verbirgt sich eine Bedeu-
tungstiefe, die immer wieder das Vermeintliche, die ungenutzten Möglichkeiten an-
klingen lassen: «Besser als andere ..., daß alle ...» – dieses sind «Klänge», die erahnen 
lassen, dass der Bischof eine «falsche Wahl» getroffen hat; deren fatale Konsequenzen 

 
649 Analog sagt der Siebte Spruch: «Du mußt auch überwinden.» 
650 Der Gedanke, das Gewissen sei die letzte Flucht des Menschen vor dem Gericht, sein «letzte[r] Griff» 
nach seiner Selbsterhaltung taucht auf bei Dietrich Bonhoeffer: BONHOEFFER, Dietrich, Akt und Sein, in: 
DBW II, München 1998, 137. 



 

  143 

ebenso klangmalerisch zum Ausdruck kommt: «Gott – gleich, hoffärtig – hoch, Sitten – 
geritten, Angst – gewandt.» 
 
Vierter Spruch: 
O Sünder, wann du wohl bedächtst das kurze Nun, 
und dann die Ewigkeit: Du würdst nichts Böses tun! 
 
Das kurze Nun fasst, im «u» assonierend, prägnant zusammen, was schon oben über 
die Dimension der Zeit zum Ausdruck gebracht worden war, und erinnert dabei an 
das «nû der zît» Meister Eckhart von Hochheims. Gott und Tod sind beide immer Ge-
genwart; aber auch die – irdische – Geschichte des Menschen, sein Herkommen vom 
«Schleim der Erden» (Der Kaiser) und sein Hingehen dortselbst, dies ist vor Gott nur 
Gegenwart. Und ebenso ist es – zunächst – auch dem Individuum nur Gegenwart; in 
dem Augenblick, in dem er – plötzlich – «alles überblickt»:  in der Stunde seines Todes 
– nur ein «Jetzt», ein «kurzes Nun». 
Zugleich jedoch ist dieses kurze Nun geheimnisvoll verbunden mit der Ewigkeit, das 
«Jetzt» ist im selben Augenblick ein «Stets-bei-mir-Stehen» (Der Bischof). Damit steht 
die Textkomposition der Vorstellungswelt Meister Eckharts nahe: «Das Nun, darin Gott 
den ersten Menschen schuf, und das Nun, darin der letzte Mensch vergehen wird, und das 
Nun, darin ich spreche, die sind gleich in Gott und nichts als ein Nun.»651 
 
Von hier aus ist der Edelmann der Angesprochene. Die Adjunktion der Sprüche des 
Cherubinischen Wandersmannes zu den Totentanzversen Johannes Klöckings führt 
dazu, dass der Edelmann durch den Vierten Spruch bereits als Sünder angesprochen 
ist, noch ehe er oder der Tod etwas über sein Leben haben verlauten lassen können. 
Dies lässt sich, im Sinne des oben auf den Personenkreis bezogenen pars pro toto, über-
tragen auf die Gesamtheit der im Totentanz Angesprochenen: Diese Textkomposition 
geht davon aus, dass alle Menschen der Kategorie des Sünderseins zugehörig sind.652 
 
Der Edelmann:  
Tod, ich bitt, du mögest einhalten! 
Laß mich Luft holen vor deinem Schalten! 
Meine Zeit hab ich übel verbracht, 
Sterben hab ich gering geacht. 
Ich dachte nichts als Saufen und Prassen, 
schindet’ und plagt’ mein Untersassen. 
Nun soll ich reisen, ob ich nicht will, 
und weiß der Reise nicht das Ziel. 
 

 
651 MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 2, in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. Werke, Bd. 1, Frankfurt 
/ Main 2008, 31. 
652 Vgl. das zu «Tod II» Gesagte. 



 

  144 

Wie zuvor der Bischof, so versucht auch nach ihm der Edelmann in der contritio eine 
letzte Flucht in die Selbsterhaltung: Tod, «ich bitt, du mögest einhalten»: Der Tod möge 
«innehalten», weder Zeit-Punkt noch Ewigkeit sein.  
In diesem Sinne eröffnet die Antwort des Edelmannes eine weitere Dimension des 
«Nun» des Todes: Der Tod ist nicht nur ein «Nun», er ist auch ein Weg, eine unfrei-
willige Reise – «Nun soll ich reisen, ob ich nicht will» –, ein «Nun», das von (ewiger) 
Dauer ist. Der Tod setzt den Menschen in seinem «Jetzt» «gefangen». 
Mit anderen Worten: Was «in Wirklichkeit» nur ein Moment ist, ist für das Individuum 
«eine Ewigkeit», vielleicht die «Hölle». 
 
Der Tod IV:  
Hättst du dir die Armen mit deinem Gut 
zum Fürsprech gemacht, wär dir wohler zu mut; 
aber wer durfte von Not und Gebrechen 
vor dir großem Herren sprechen! 
Deiner Pracht warst du gewärtig, 
für mein Kommen wenig fertig ...  
nun bist du verstöret gar und ganz. – 
Meister Arzt, tritt an zum Tanz!  
 
 
V. ARZTDIALOG 
 
Zunächst antwortet der Tod dem Edelmann. Die Idee der Fürsprache durch die Armen 
knüpft vage an die Empfehlung Jesu Lk 16,9 an, in der von der Fürsprache durch Men-
schen im Hier und Jetzt im Hinblick auf die Ewigkeit, konkret: auf das Reich Gottes, 
die Rede ist. 
 
Mit «deinem Gut» ist, wiederum im Sinne eines pars pro toto, nicht nur pekuniäres Ver-
mögen, sondern jede Begabung und jedes Mandat653, das Menschen in die Pflicht 
nimmt, «viel gute Werk» (Der Tod I) zu tun, zu verstehen. 
 
Auch an dieser Stelle rückt der Aspekt der Zeit ins Zentrum. «Gewärtig» und «fertig» 
ist der Angesprochene nicht gewesen im Hinblick auf das Nun des Todes – der in all 
diesen Zusammenhängen, wie wir gesehen haben, in einem vielschichtigen Sinn als 
Ausführungsorgan Gottes zu verstehen ist: Der Angesprochene hatte seinen Ort nicht 
in derselben Raum-Zeit-Dimension Gottes bzw. des Todes – sondern: «deiner Pracht 
warst du gewärtig» – und erfährt sich nun, da der Tod auftritt, aus seiner eigenen Raum-
Zeit-Dimension herausgerissen, als «verstöret gar und ganz».  

 
653 Im Sinne Martin Luthers und Dietrich Bonhoeffers (BONHOEFFER, Dietrich, Ethik, in: DBW VI, Mün-
chen 1992.) 



 

  145 

Dies zieht Konsequenzen auf der Kommunikationsebene nach sich: Die Armen kön-
nen nun654 für ihn nicht «sprechen», weil sie auch mit ihm nicht «sprechen» konnten. 
Das Sprechen ist hier paradox, antagonistisch: Die nicht sprechen durften, sind nun 
ganz verstummt. Dieser Sachverhalt enthält potentiell die Dynamik des Dramas: Der 
versäumte «Moment» ist uneinholbar. Auch an dieser Stelle begegnet uns auf diese 
Weise ein Eckhartsches Motiv: «Einen Augenblick scheiden, ist ewiglich von Gott geschie-
den.»655  
 
Fünfter Spruch: 
Dein bester Freund, dein Leib, der ist dein ärgster Feind, 
er bind’t und hält dich auf: Dein bester Freund, so gut er’s immer meint! 
 
Der Silesische Leibspruch steht sinnfällig in der Mitte des Arztdialoges; in ihm geht es 
um das Paradoxon einer simultanen Freund-Feind-Beziehung des Menschen zu sei-
nem eigenen Leib. Auch diese Stelle scheint auf den ersten Blick gnostisch-dualistische 
Züge zu tragen; ebensogut aber kann man den «Leib» an dieser Stelle, gemäß der pars-
pro-toto-Struktur, in einem umfassenderen Sinne, nämlich im Sinne des Paulinischen 
«sarx» oder der Lutherischen «Welt» verstehen.656 In ähnlicher Weise, in der im Dritten 
Spruch «Ich» und «Welt» identifiziert werden – «So laß die Welt und dich zur linken Seite 
stehn» – scheint «dein bester Freund, dein Leib» auf die Unteilbarkeit der «Person» hinzu-
deuten. 
 
Der Arzt:  
Ich bin dein Widerpart gewesen, 
half manchen Menschen vor dir genesen, 
die schwer in Seuchen litten Not. 
Kommst du nun zu mir selber, Tod, 
da hilft nicht Kunst noch Arzenei, 
fühl gar umsonst den Puls dabei ...  
Mein Schwachheit willst du all besehen; 
welch Urteil wird mir da geschehen? 
 
Im Arztdialog kommt es zur unverhüllten Gegenüberstellung der beiden Hauptanta-
gonisten. Der Verteidiger des Lebens657 – «Ich bin dein Widerpart gewesen» – steht dem 
Advokaten des Sterbens gegenüber. Alle bisher alludierten Antagonismen materiali-
sieren sich an dieser Stelle; es ereignet sich eine «jähe»658 «Implosion» des Gegensatzes 

 
654 Im jetzigen Nun, im entscheidenden Augenblick! 
655 MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 12, in: LARGIER, Meister Eckhart, 481. 
656 Diese Frage betrifft letztlich Luthers Anthropologie, die zurückgeht unter anderem auf Röm 8,1–17, 
nach der – nach lutherischer Auffassung – die paulinische Unterscheidung zwischen pneuma und sarx 
keine Unterscheidung zwischen Dimensionen innerhalb eines Menschen markiert, sondern die ganze 
Person in ihrem Gottesbezug definiert. 
657 Nicht im theologischen, sondern im «weltlichen», im «diesseitigen» Sinne. 
658 Der Kaiser, s.o. 



 

  146 

zwischen Leben und Tod: In ironischer Inversion von 1. Kor 15,55 überwältigt der 
«Tod den Feind des Todes»: «Kommst du nun zu mir selber, Tod?» 
Geradezu atemberaubend nimmt sich der Euphemismus aus, der diesen Vorgang, der 
ja nichts anderes ist als ein Vorgang extremer Gewalt, zum Ausdruck bringt: «Mein 
Schwachheit willst du all besehen.» 
Die rhetorische Schlussfrage klingt dagegen geradezu schmerzlich, nicht als eine of-
fene Frage, sondern als eine offene Wunde: «Welch Urteil wird mir da geschehen?» 
 
Der Tod V:  
Gerechter Wahrspruch soll dir werden 
nach deinen Werken hier auf der Erden. 
All dein Tun liegt Gott offenbar: 
Du brachtest manchen in Leibesgefahr, 
Arme und Kranke schatztest du schwer, 
gabst dein Wissen nicht billig her  
und prunktest hoch in Gelehrsamkeit. –  
Kaufmann, schnell, mach dich bereit!  
 
 
VI. KAUFMANNSDIALOG 
 
Die Logik von Tun und Ergehen, die in fast allen Dialogen anklingt, manifestiert sich 
in der Antwort des Todes auf die Einrede des Arztes am deutlichsten, «nach deinen 
Werken hier auf der Erden / all dein Tun liegt Gott offenbar»; doch noch bleibt offen, ob es 
sich um eine kausal einlinige «Theologie der Werkgerechtigkeit» handelt, oder ob 
nicht vielmehr das «Tun als Frucht des Seins» (Mt 7,16) im Hintergrund steht. 
 
Auffällig ist die inhaltliche Nachbarschaft der beiden vocationes, der des Arztes zu dem 
der Geistlichkeit. Beide werden durch das Bild der eigenen vermeintlichen Höhe – also 
eigentlich ihrer Fallhöhe – als verwandt markiert: «Und prunktest hoch in Gelehrsamkeit» 
ist ein Echo auf «bist du auf hohem Pferd geritten (Der Tod III – Antwort an den Bischof). 
 
Sechster Spruch: 
Der Reiche dieser Welt, was hat er für Gewinn, 
daß er muß mit Verlust von seinem Reichtum ziehn? 
 
Die Frage des Sechsten Spruches ist lakonisch und scheint bereits auf den ersten Blick 
ohne weiteres verständlich: Welchen Gewinn trägt der Reiche in seinem Tod davon? 
Doch der Kontext der Frage lädt diese mit einem enormen Mehrwert auf. Den Anta-
gonismus, besser: die paradoxe Antinomie von Gewinn und Verlust – wie sie der Erste 
Spruch exponiert hatte – «Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst» –, nimmt der 
Sechste Spruch auf und spitzt sie durch die dem Reichen angedrohte Sanktion – «daß 



 

  147 

er muß mit Verlust von seinem Reichtum ziehn» – zu: Aus Sollen und Können wird Zwang 
und Müssen. 
Es handelt sich hier um dieselbe sprachliche Dynamik wie in der Eröffnung des To-
tentanzes: «Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst.» Auch dort hatte es sich um 
eine als Antagonismus verkleidete Antinomie gehandelt, welche die zweite Zeile ver-
tieft hatte: «Verschmäh die Welt, daß du sie tausendfach bekömmst.» 
 
Der Sechste Spruch ist somit eine inhaltliche – nicht aber geometrische – Achse des 
Ganzen, an dem das Werk gleichsam von neuem beginnt.  
 
Ebenso wie der Bischofsdialog weiter geht als bis zu einer bloßen Obrigkeitskritik, so 
geht auch der Sechste Spruch über eine bloße Sozialkritik hinaus: Das pars-pro-toto-
Prinzip gebietet es, den «Reichen» als Metapher eines «Reichtums» im allerweitesten 
Sinne659 zu verstehen. 
 
Der Kaufmann:  
Wie sollt ich für dich bereitet sein! 
lch tat mein Geld in Häuser hinein, 
meine Böden sind voll Kornes getragen, 
meine Ware liegt auf Schiffen und Wagen ... 
Hab selbst viel schwere Fahrt getan –   
doch keine ging so hart mich an. 
Könnt ich mein Rechnung klar abschließen, 
möcht mich der Tod nicht so verdrießen. 
 
Die Eingangsfrage ist zwar ihrer grammatischen Struktur, nicht aber ihrer gemeinten 
Aussagen nach, eine Frage: «Wie sollt ich für dich bereitet sein» ist ein Echo der Aussage 
des Todes, «Für mein Kommen wenig fertig» (Tod IV) gegenüber dem Edelmann. 
 
Auch in anderer Hinsicht erweist sich der Kaufmannsdialog als eine Metamorphose 
des Edelmanndialogs; er ist eine weitere Meditation der Frage der Raum-Zeit-Dimen-
sion. Der Edelmann hatte eingestanden: «Nun soll ich reisen, ob ich nicht will, und weiß 
der Reise nicht das Ziel»; der Kaufmann bekennt: «Hab selbst viel schwere Fahrt getan / doch 
keine ging so hart mich an»; auch er erlebt die zur Ewigkeit gedehnte Gegenwart, kann 
kein Ende des Zustandes des Todes erkennen und fürchtet eine Ewigkeit in der Fins-
ternis, die das Gegenteil ist von Licht, Durchsichtigkeit und Klarheit: «Könnt ich mein 
Rechnung klar abschließen.» 
 
Der Tod VI:  
Wer ehrlich seinen Handel führt, der  
nicht mehr aufschlägt, als ihm gebührt, 

 
659 Vgl. Mt 5,3. 



 

  148 

dem wird Gerechtigkeit geschehn, 
wenn alle vor dem Richter stehn. 
Hast du auf keinen Trug gedacht,  
so ist dein Rechnung wohl gemacht, 
braucht keine Ziffer mehr hinein. – 
Komm her, Landsknecht, ich warte dein!  
 
 
VII. LANDSKNECHTSDIALOG 
 
Die Respons des Todes auf die Klage des Kaufmanns ist, gegenüber der auf die Klage 
des Edelmanns, überraschend: Nicht bestätigt er, wie in allen Dialogen bis zu diesem 
Zeitpunkt, die Selbstbezichtigung des Angeredeten – «lch tat mein Geld in Häuser hinein 
...» –, sondern er hält sie offen: «Wer ehrlich seinen Handel führt / nicht mehr aufschlägt, 
als ihm gebührt / dem wird Gerechtigkeit geschehn / wenn alle vor dem Richter stehn». Bei 
diesen Worten muss es sich keineswegs um eine ironische Wendung handeln; denn 
der Schluss der Ansprache, «ist dein Rechnung wohl gemacht, braucht keine Ziffer mehr 
hinein», scheint mit der Möglichkeit zu rechnen, dass der Kaufmann zwar «Geld in 
Häuser hinein» getan habe, dabei aber nicht zwingend unredlich vorgegangen sein 
muss: «Hast du auf keinen Trug gedacht.» 
 
Siebter Spruch: 
Freund, streiten ist nicht g’nug, du mußt auch überwinden, 
wo du willst ew’ge Ruh und ew’gen Frieden finden! 
 
Der Siebte Spruch ist eine Metamorphose des Ersten Spruchs,  
«Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst! 
Verschmäh die Welt, daß du sie tausendfach bekömmst! 
Im Himmel ist der Tag, im Abgrund ist die Nacht. 
Hier ist die Dämmerung: Wohl dem, der’s recht betracht!», 
wie wir es in der Besprechung des Ersten Spruchs bereits angedeutet hatten. Worin 
das auf den ersten Blick passive «Loslassen» und «Verschmähen» besteht, wird im Sieb-
ten Spruch präzisiert: Es scheint passiv, ist aber gleichwohl eine Aktion, ein Kampf: 
Das «Loslassen» besteht in aktivem «Überwinden». Die Verben, die sich in der Isolation 
des Ersten vom Siebten Spruch als antagonistisch widersprechen würden, erweisen 
sich im Zusammenklang von Erstem und Siebtem Spruch als komplementär: «Die 
Überwindung führt zum endgültigen Besitz.» Endgültig – im tiefsten Sinne dieses 
Wortes – ist der Widerspruch aufgehoben in der Synthese der zweiten Zeile: «Ew’ge 
Ruh und ew’ger Frieden.» Der Ausdruck Ew’ge Ruh und ew’ger Frieden ist natürlich ein 
Topos, doch es sind Worte, die noch einen ganz anderen Klang haben, hört man sie im 
Zusammenhang mit Hugo Distlers eigener Biographie.  
 
  



 

  149 

Exkurs: Ein Brief im Spiegel des Totentanzes 
Der Theologe und Zeitgenosse Hugo Distlers, Dietrich Bonhoeffer, schreibt nach dem 
Suizid des Komponisten einen Kondolenzbrief an dessen Ehefrau, in dem die Worte 
Ruhe und Frieden die Funktion eines Telos einnehmen. Der Brief sei deshalb an dieser 
Stelle ein weiteres Mal ungekürzt wiedergegeben und im Hinblick auf das Motiv der 
Ruhe hin kommentiert:  
 
«Sehr verehrte gnädige Frau!  
Sie kennen mich nicht, und ich habe auch Ihren Mann leider nicht gekannt, aber ich habe seine Musik 
geliebt, und ich habe von seinem Sterben gehört, und so möchte ich Ihnen gerade als einer der vielen 
Unbekannten schreiben, die am Leben und Sterben Ihres Mannes und nun an Ihrem Schmerz tiefen 
Anteil nehmen.» 
Die Eröffnung des Briefes stellt Leben und Sterben des Briefobjektes in einer Weise 
einander gegenüber, die dessen Leben und Sterben fast in einem Zusammenklang er-
klingen lassen, so dass dieses besondere, einmalige Sterben wie ein notwendiger Teil 
dieses besonderen, einmaligen Lebens erklingt: Als habe sich in diesem Leben dieser 
Tod abgezeichnet. Das Resultat dieses Zusammenklangs ist aber kein Einklang, son-
dern eine Dissonanz: Der Schmerz, der nicht ein allgemeiner Topos bleibt, sondern der 
sich manifestiert im Schmerz der hinterbliebenen Ehefrau Hugo Distlers, Waltraut 
Distler. An diesem Schmerz nimmt der Autor des Briefes Anteil – «An-Teil» –, d.h. er 
macht sich selbst zu einem Teil dieses Schmerzes. Damit nimmt er zugleich Anteil an 
diesem einen Leben und diesem einen Sterben, die diesen Schmerz hervorgerufen ha-
ben, er macht sich selbst zu einem Teil dieses Lebens und Sterbens. 
 
«Vorgestern hörte ich die Musikalischen Exequien, die Ihr Mann selbst aufführen wollte und die nun 
seinen Tod beklagten und alle die um ihn Betrübten trösteten. Als der Chor von der Ruhe der Toten 
von ihrer Arbeit sang und vom Frieden der Gerechten, da war es wie eine Bitte der Lebenden für den 
Toten und wie ein Segen des Toten für die Lebenden, der alle Selbstanklagen zum Schweigen bringt 
und den Sinn auf das Letzte ausrichtet.» 
Der Autor – und damit beginnt der Corpus des Briefes – berichtet ein eigenes Erlebnis, 
dem, in Bezug auf den Briefanlass, eine tief symbolische Bedeutung innewohnt. Es 
handelt sich um die Aufführung eines Werkes, das gattungsgeschichtlich ein Requiem, 
also eine Totenmesse, darstellt, das der Verstorbene selber hatte musizieren wollen und 
das nun über ihn musiziert wird. Dadurch kommt es zu einer Konstellation, die ver-
gleichbar ist mit der in eine Frage gekleidete Aussage des Arztes im Totentanz: 
«Kommst du nun zu mir selber, Tod?». Das Subjekt der Handlung ist zum Objekt der 
Handlung geworden. 
 
«Wer um das Lebenswerk und den Tod Ihres Mannes weiß, der wird bei seinen Gedanken über Gegen-
wart und Zukunft nicht mehr daran vorbeikommen.» 
Wie schon in der Eröffnung des Briefes stehen Leben und Tod auch hier in unmittel-
barer Nachbarschaft – das eine gewissermaßen untrennbarer Teil des anderen – nicht 
nur so, als habe sich dieser Tod in diesem Leben abgezeichnet, sondern auch, als ob 
dieses Leben in diesem Tod sich fortsetzte. In diesem Augenblick wird das Schicksal 
dieses einen Individuums in einen größeren Zusammenhang gestellt: Gedanken über 



 

  150 

Gegenwart und Zukunft im Blick auf die besonderen Zeitläufte, von denen das Schick-
sal dieses Einen nicht isoliert werden kann. 
 
«Der Gedanke an den Frieden und die Ruhe, die Ihr Mann sich durch so tiefe Dunkelheit hindurch 
erobert hat und wohl nur noch so erobern konnte, möge unsere Herzen festigen und uns dazu auffor-
dern, den Menschen um uns herum schon auf dieser Erde zu dem Frieden und der Ruhe zu helfen, die 
im Kreuz und in der Heiligen Schrift allein zu finden sind.» 
Auf die Gedanken über die Verflochtenheit des Schicksals des Einzelnen in die Dimen-
sionen von Gegenwart und Zukunft erfolgt die climax des Briefes: In Worten vom Frie-
den und der Ruhe ist die Erlösung von einem Leben beschrieben, das wesentlich von 
Dunkelheit geprägt gewesen war. Diese Erlösung war und ist gleichzeitig der Höhe- 
und Kulminationspunkt dieses Lebens.  
Doch der Gedanke an die Ruhe bringt den Brief nicht zum Stillstand, sondern moti-
viert eine neue Bewegung: Ausgehend vom Erlebnis eines einzelnen Lebens bewegen 
sich seine Gedanken in Richtung auf das Leben aller Lebenden, überschreiten dabei 
den Kreis, den der Schreiber und seine Leserin bilden, und öffnen den Horizont, in 
welchem dem Schreiber und der Leserin alle Menschen anbefohlen sind.  
Und parallel zu der Einheit von Ruhe und Frieden als dramatischer climax des be-
schriebenen Lebens steht der «Schlussstein» des Briefes: das Wort vom Kreuz, das sy-
nekdochisch für Jesus Christus steht. 
 
«In ehrerbietiger Teilnahme  
grüßt Sie Ihr sehr ergebener Dietrich Bonhoeffer»660 
Der Briefschluss bestätigt die Haltung der Anteilnahme und sorgt auf diese Weise für 
eine Inklusion des Briefkorpus: Eröffnung und Beschluss «konfirmieren» die Haltung 
der Anteilnahme und schließen den Inhalt des Briefes – den Schmerz der Witwe Hugo 
Distlers und dessen Leben und Sterben – in diese Haltung ein. Auf diese Weise ist die 
Haltung der Anteilnahme sowohl am Schmerz wie auch an Leben und Tod theologisch 
in die Nähe der Stellvertretung gerückt. Der Autor des Briefes steht an der Seite, wenn 
nicht gar an der Stelle der Trauernden und auch des Toten, indem er deren Leid mit-
trägt, dieses Leid aber auch bedeutungsvoll und fruchtbar werden lässt für alle Men-
schen.661 Dass sich dies alles unter dem Bild des gekreuzigten und im Wort (und Sak-
rament) verkündigten Jesus Christus abspielt, ist Hinweis darauf, dass solche Stellver-
tretung nur tragfähig ist angesichts der «Ur-Stellvertretung» Jesu Christi.  
«Ruhe» und «Frieden» erweisen sich unter dem Bild des Gekreuzigten nicht als «Still-
stand» und «Abwesenheit», sondern als Ziel und Bestimmung des Menschen, als des-
sen Gleichgestaltung mit Jesus Christus. 

 
660 Dietrich Bonhoeffer an Waltraut Distler, 15. November 1942, zit. nach: DBW XVI, 368f. 
661 Wie sehr diese Überlegung naheliegt, zeigt der Satz Dietrich Bonhoeffers aus seiner Ethik: «Weil Jesus 
– das Leben, unser Leben – als der Menschgewordene [sic] Sohn Gottes stellvertretend für uns gelebt hat, darum 
ist alles menschliche Leben durch ihn wesentlich stellvertretendes Leben.» BONHOEFFER, Dietrich, Ethik, in: 
DBW VI, München 1992, 257. 



 

  151 

Der Brief Dietrich Bonhoeffers an Waltraud Distler erweist sich, so gelesen, als ein ent-
scheidendes hermeneutisches Instrument der Interpretation des Totentanz’ op. 12, 2 vor 
dem Hintergrund der Biographie Hugo Distlers. 
 
Der Landsknecht:  
Ich weiß, mich meinet der Tod. 
Schuf andern oft Todesnot – 
nun hat sich das scharfe Schwert  
wider mich selber gekehrt.  
Will denn niemand mir Gnade geben? 
Ich bitt dich, Tod, laß mich noch leben, 
laß mich noch Gotte dienen baß662, 
den ich bei meinem Handwerk vergaß!  
 
Der «antagonistische Parallelismus», der die Dialektik des individuellen Handelns ge-
genüber anderen und des Handelns des Todes gegenüber dem Individuum aus-
drückt,663 findet sich hier zum letzten, abschließenden Mal, «Schuf andern oft Todesnot 
/ nun hat sich das scharfe Schwert / wider mich selber gekehrt.», die Schärfe dieses Vorgangs 
in «anschaulichen» Alliterationen abbildend: «Schuf / scharfes Schwert. 
Auf diese Weise steht dieser Dialog an einer Schnittstelle; ihm folgt noch der Schiff-
mannsdialog, der dem Muster, dem die Dialoge bis zu dieser Stelle weithin folgten, 
treu bleibt – «männliche Person – Beruf – Bekenntnis – Urteil» –; in der Folge aber 
ändern sich zunächst die Umstände und die Reaktionen, danach der Personenkreis; 
gleichzeitig nimmt die Theologie eine klarere Färbung an. «Um die völlige Gleichheit vor 
dem Tod zu repräsentieren, werden auch die nicht-ständischen und berufsunspezifischen Le-
bensalter in diesen Tanz des Todes gezogen ...»664 
 
Der Tod VII:  
Tritt nur hervor, dir hilft kein Klagen;  
mußt deinen Packen selber tragen;  
glaub schon, er lastet dir genug.  
Dein Werke zeugen ohne Trug,  
was Gut und Böses du getan;  
der Lohn wird dir bemessen dran.  
Niemand kann dich vom Urteil lösen. –  
Schiffmann, dein Zeit ist hie gewesen!  
 

 
662 = besser. 
663 Z.B. «Mußten Könige, Fürsten, Herren / sich vor mir neigen und mich ehren / daß ich nun soll ohn Gnade 
werden / gleichwie du, Tod ... / Der ich der Menschen Haupt und Schirmer / du machst aus mir ein Speis der 
Würmer» (Der Kaiser); «Kommst du nun zu mir selber, Tod?» (Der Arzt); «Hab selbst viel schwere Fahrt getan 
/ doch keine ging so hart mich an» (Der Kaufmann). 
664 KAISER, Gert, Der Tod und die schönen Frauen. Ein elementares Motiv der europäischen Kultur, Frankfurt 
1995, 21. 



 

  152 

VIII. SCHIFFMANNSDIALOG 
 
Zunächst wird der Landsknecht angesprochen. Ebensowenig wie weiter oben die 
Trauer (Der Tod I) oder die contritio (Edelmanndialog) verhilft hier das Klagen des 
Landsknechts – «Will denn niemand mir Gnade geben?» –, dem Tod zu entrinnen. Im 
Schiffmannsdialog war der Lohngedanke bisher am deutlichsten hervorgetreten: «Was 
Gut und Böses du getan; der Lohn wird dir bemessen dran.».665 In der Antwort des Todes 
auf die Einrede des Landsknechts wird dieser Gedanke zugespitzt: Neben dem Tun-
Ergehen-Zusammenhang scheint keine andere eschatologische Dimension zu existie-
ren; niemand ist da, der einem die Last abnimmt: «Mußt deinen Packen selber tragen.» – 
Immerhin, auch hier scheint die Möglichkeit eines positiven Ausgangs nicht gänzlich 
ausgeschlossen: «Dein Werke zeugen ohne Trug / was Gut und Böses du getan / der Lohn 
wird dir bemessen dran»; auch diese Schlussfolgerung des Todes ist, ebensowenig wie 
die des Kaufmannsdialogs – «Hast du auf keinen Trug gedacht / so ist dein Rechnung wohl 
gemacht» – zwingend ironisch zu verstehen. 
 
Bemerkenswert an dieser Stelle ist der «interpretatorische Zirkel» der «Werke» gegen-
über sich selbst; nicht «zeugen» sie von einer «Gesinnung», sondern sie zeugen von 
sich selbst: «Dein Werke zeugen ..., was ... du getan.» Diese Autoreferentialität könnte so 
zu verstehen sein, dass die «Handlungen» des Landsknechts – als pars-pro-toto aller 
Menschen – gerade nicht von seinem «Wesen» unterschieden werden können, wie es 
Denkmodelle vorsehen, die zwischen dem Menschen und seinem Verhalten einen Un-
terschied machen; sondern des Menschen Handlungen sind Teil seiner selbst und 
nicht bloß dessen Zeugnis.666 
 
Achter Spruch: 
Die Welt ist deine See, der Schiffmann Gottes Geist, 
das Schiff dein Leib, die Seel ist’s, die nach Hause reist. 
 
Der Bischofsdialog hatte gezeigt, wie der Zeitpunkt des «Jetzt» Gottes und des Todes 
dem davon Betroffenen wie eine «Ewigkeit» erscheint: nicht als plötzliche Erlösung, 
sondern von quälender Dauer. Ein komplementärer Aspekt der Zeitdimension zeigt 
sich auch im Achten Spruch. Auch wo der Tod statt eines «Urteils» (Der Tod VII) ein 
Heimkommen «nach Hause» ist, vollzieht sich dieses nicht als bloßer Moment, der sich 
dem individuellen Erleben sofort wieder entzieht, sondern als eine «Heimreise»: «Die 
Seel ist’s, die nach Hause reist.» Welt und Leib sind hier nicht mehr negativ konnotiert, 
sondern sie sind selbst das Medium der Reise nach dem Zuhause des Menschen. Auch 
der Mensch, der nach Hause kommt, erlebt das Jetzt des Todes als in die Dimension 

 
665 Vergleichbar mit der Unerbittlichkeit des Tun-Ergehen-Zusammenhangs des Kaufmannsdialogs: 
«Nach deinen Werken hier auf der Erden. / All dein Tun liegt Gott offenbar.» 
666 Falls Apk 14,13 («denn ihre Werke folgen ihnen nach») in einem ähnlichen Sinn zu verstehen ist, 
könnte man in der Ansprache des Todes an den Landsknecht einen versteckten Rückgriff auf diesen 
Vers erkennen. 



 

  153 

der Zeit erstreckt, es nimmt ihn subjektiv als Reise wahr, «die Seel ist’s, die nach Hause 
reist», und zugleich als Erwachen einer Erinnerung – «nach Hause» –: Tod ist hier nicht 
Transformation in etwas unbekanntes Neues hinein, sondern die Rückkehr an den «ei-
gentlichen» Ort des Menschen: Zu Gott, von dem die Seele ausgegangen ist, kehrt sie 
wieder zurück. 
 
Was in diesen Texten im Zusammenhang mit der Dimension der Zeit, genauer: den 
Dimensionen der Zeit, ausgebreitet wird, erinnert in vielerlei Hinsicht an die Zeitphi-
losophie, besser: die Zeittheologie, Meister Eckharts. Meister Eckhart bündelt, wie wir 
im Edelmanndialog gesehen haben, die Begrifflichkeit der Zeit in dem Begriff des nû, 
auch er unterscheidet zwischen drei Dimensionen des nû: der des nû der zît, des «Au-
genblick[s], der innerhalb der Zeit ist, mithin also flüchtig, keine Dauer umfassend ...»667, so-
dann dem ewigen nû668, und schließlich gerade dem «Absehen auf größere669 Zeitein-
heiten»670, das mit einem «negativ[en] nû»671 identisch ist. 
Das ewge nû «kann sich» – und dies ist eine Beobachtung, die auch durch die Texte des 
Totentanzes hindurchscheint – «durch das kleinste zeitliche Jetzt hindurch eröffnen»672 Mit 
anderen Worten: «Dieses ewige Nun ist, bildlich ausgedrückt, die zum Punkt verdichtete 
Zeit, die keinerlei Erstreckung besitzt, weder zeitlich noch räumlich, und entsprechend auch 
nicht in den Kategorien von Sukzession oder Ausstehendem zu denken ist. Alles ist in ihm 
beschlossen und zugleich auch immer neu.»673 Das bedeutet: «Das Nun, darin Gott den ersten 
Menschen schuf, und das Nun, darin der letzte Mensch vergehen wird, und das Nun, darin 
ich spreche, die sind gleich in Gott und nichts als ein Nun.»674 
 
Führt man diesen Gedanken aber weiter, so zeigen sich auch Differenzen zwischen 
der Theologie des Totentanzes und der Theologie Meister Eckharts: Während die Es-
chatologie des Totentanzes auf das Jenseits ausgerichtet ist, entfaltet sich die Eschato-
logie Meister Eckharts schon im Diesseits, im Hier und Jetzt jedes Einzelnen. «Aus die-
sem Aspekt der Nähe Gottes leitet sich auch eine, wenn man so will, spezielle Eschatologie 
Eckharts her, die ganz und gar nichts Vertagendes, Jenseitsorientiertes oder Apokalyptisches 
an sich hat. Vielmehr deutet er eschatologische Aussagen der Heiligen Schrift als jeden unmit-
telbar betreffend. Daß das Reich Gottes nahe ist, bedeutet, daß die Gnade jeden jederzeit treffen 
kann, wenn er sich denn nur Gott zuwendet. ... Anfang, Ende und Gegenwart sind für Eckhart 
... ja ohnehin im gegenwärtigen, ewigen Nun beschlossen ...»675  
 

 
667 WALTHER, Markus, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik. Eine 
vergleichende Fallstudie zu Christentum und Islam anhand der Texte von Meister Eckhart und al-Ġazālī, Würz-
burg 2018, 279. 
668 Ebd. 
669 Sic! – Muss heißen: «von größeren». 
670 A.a.O., 280. 
671 Ebd. 
672 A.a.O., 282 («... aber es ist doch in keiner Weise mit ihm zu identifizieren», ebd.) 
673 Ebd. 
674 MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 2, in: LARGIER, Niklaus, Meister Eckhart I, 31. 
675 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 287. 



 

  154 

Dieses «individuelle, unmittelbare Betreffen» ist auch in den Texten des Totentanz’ op. 
12, 2 in Bezug auf die tanzenden Figuren beschrieben; zugleich aber ist der Tod eine 
krisis, die das Nachfolgende als Resultat des Vorangegangenen herausstellt. Und dann 
ist es wohl auch so, dass der Totentanz als gemeinsame Bewegung Einzelner beschrieben 
wird, eine Bewegung, die die delikate Balance zwischen Individualität und Kollekti-
vität aushält, ohne das eine gegenüber dem anderen zu gewichten. 
 
Noch ein weiterer Bezug zur mystischen Literatur, zu Johannes Tauler und Daniel 
Sudermann, lässt sich aus dem Achten Spruch heraushören, indem dieser als ein fer-
nes Echo auf das Lied Es kommt ein Schiff, geladen676 gelesen werden kann, in dem die 
Inkarnation Christi im Bild der Schiffsreise beschrieben wird. Der Achte Spruch be-
schreibt eine zu dieser Reise komplementäre Bewegung: die Reise des Menschen 
Christus entgegen – die anabatische Antwort auf die Katabasis Gottes. 
 
Der Schiffer:  
Ich weiß nicht, Tod, wie es konnt geschehn –  
ich hab dich oft mir nah gesehn;  
aber wenn ich an Land gesessen,  
war aller guter Vorsatz vergessen.  
Mein alter Adam, frech und geil,  
betrog mich um mein besser Teil.677  
Nun steh ich in der Sünden Not,  
hilf mir, lieber Herr, durch deinen Tod!  
 
Die helle Stimmung, durch die der Achte Spruch im Bild der «Seele, die nach Hause 
reist», auf die Rede des Schiffers vorauswirft, verfinstert sich mit den Worten des Schif-
fers zunächst «jäh».  
Die erste Hälfte der Schiffersrede erinnert an den «antagonistischen Parallelismus» der 
Landsknechtsrede – «schuf andern oft Todesnot / nun hat sich das scharfe Schwert wider 
mich selber gekehrt» –, bewegt sich aber von hier aus in eine andere Richtung: «Ich hab 
dich oft mir nah gesehn / aber wenn ich an Land gesessen / war aller guter Vorsatz vergessen.» 
Hier wird kein Parallelismus des eigenen Handelns in der Vergangenheit mit dem ge-
genwärtigen Handeln des Todes ausgedrückt, sondern Vergegenwärtigung und Ver-
gessen: «Ich hab dich oft mir nah gesehn ... aller ... Vorsatz vergessen.» 
 
Gegen Ende aber lichtet sich die Strophe. Obwohl die Terminologie im Bedeutungs-
feld der «Sünde» verbleibt, wohnt dieser Begrifflichkeit ein Potential inne: «Vergessen» 
ermöglicht umgekehrt Erinnerung und Heimkommen; der alte Adam kann ersäuft 
werden (Luther), die Sünde kann vergeben werden. Zum ersten Mal in diesem Werk 
scheint ein erlösungstheologischer Ansatz auf. 

 
676 S.u. 
677 Vgl. Lk 10,42. 



 

  155 

Der Tod VIII:  
Hätt’st du Gottes Wort von Jugend an 
recht vor deine Augen getan  
und fleißig dein Werk danach geübt  
so ständst du nicht um dich selber betrübt. 
Du sahst genugsam das End vor Augen; 
nun will dein Reue wenig taugen.  
Zieh ein die Segel, laß dein Sach! –  
Komm, frommer Mann, folg mir gemach!  
 
 
IX. KLAUSNERDIALOG 
 
Doch diese erlösungstheologische Hoffnung wird – wiederum: «jäh» – zerstört. Es ist 
der den Irrealis ausdrückende Konjunktiv II des ersten Wortes, der sie – in der Ant-
wort des Todes an den Schiffer – infragestellt: «Hätt’st du Gottes Wort von Jugend an.» 
Gemeint ist: Was auf der «Zeitgeraden» des Lebens nicht geübt wurde, kann im 
«Punkt» des Todes nicht eingeholt werden; das Jetzt ist wirkliches Jetzt, dem jede zeit-
liche Erstreckung, die Versäumtes nachzuholen erlaubte, abgeht. Auch hier taugt die 
contritio nicht als remedium. 
 
Im Gegensatz zum Kaufmannsdialog sind «Werke» an dieser Stelle nicht Ursache des 
Heils («dem wird Gerechtigkeit geschehn», Der Tod VI), sondern vermittelndes Scharnier 
zwischen Haltung und Heil («dein Werk danach geübt»). Die Haltung selbst besteht in 
der Einstellung zu Gottes Wort, die aber sofort greifbare Gestalt annimmt. «Vor Augen 
haben» meint: anschauen können, Gottes gewärtig sein, in seiner Gegenwart leben.  
Gottes hätte der Schiffer «von Jugend an», also sein Leben lang, gewärtig sein sollen, 
doch nicht nur Gottes, auch seines eigenen Todes, seiner eigenen Sterblichkeit: «Du 
sahst genugsam das End vor Augen.» 
 
Wie schon früher im Kaiserdialog scheinen auch an dieser Stelle Gott und der Tod 
wieder zu einer Person zu verschmelzen: Der im Indikativ der Wirklichkeit Gottes 
lebt, lebt zugleich im Imperativ des memento mori. Wer die Gegenwart des einen ver-
drängt, verdrängt mir ihr auch die Gegenwart des anderen. 
 
In der Antwort des Todes geht es also nicht um «Werkgerechtigkeit», sondern um 
«Gottvergessenheit». Diese markiert der Tod als «unvergebbar»: Wenn der Mensch im 
«Jetzt» Gottes nicht ist, ist auf diese Weise auch Gott diesem Menschen nicht «gegen-
wärtig»; dann ist keine Instanz präsent, die vergeben könnte. 
 
Neunter Spruch:  
Das überlichte Licht schaut man in diesem Leben 
nicht anders, als wenn man schier ins Dunkle sich begeben.  



 

  156 

Der Klausnerdialog wird unterbrochen durch einen – im Wortsinne – mystischen 
Spruch. Μuειν – die Augen schließen, «ins Dunkle sich begeben –, das muss demnach 
der, der ans «Licht» gelangen will.  
Bei diesem Licht handelt es sich nicht um eine gnostische Erleuchtung, sondern um 
eines, das das menschliche Fassungsvermögen ganz und gar übersteigt; es ist – die 
Hyperbel «überlicht» bringt es zum Ausdruck – die Gottesbegegnung. 
Einer Hyperbel ganz ähnlicher, durch einen Komparativ konstruierter, Struktur wird 
sich wenige Strophen später der Dreizehnte Spruch bedienen: «Die Seele, die noch klei-
ner ist als klein.» Auch dort wird es um die unio mystica gehen: «Wird in dem Himmelreich 
... sein.» 
 
Der Neunte Spruch aber entfaltet vor dem Hintergrund des Ersten Spruches eine be-
merkenswerte Dialektik. «Im Himmel ist der Tag, im Abgrund ist die Nacht. / Hier ist die 
Dämmerung: Wohl dem, der’s recht betracht», hatte es dort in antonymer Ausdrucksweise 
geheißen. Der Neunte Spruch führt durch die Antonymie hindurch geradewegs in die 
Antinomie hinein: Der ins Licht will, muss ins Dunkle.678  
 
Das Paradox löst sich nicht auf, wenn man versucht, zu lesen: «Muß erst ins Dunkle sich 
begeben». Hier ist nicht von jenseitigem Leben die Rede, das per aspera ad astra zu errei-
chen wäre, sondern es existiert beides im selben Augenblick: das Leben hier und das 
in Ewigkeit, das Dunkel und das Licht. 
 
An dieser Stelle zeigt sich wieder eine größere Nähe zu Meister Eckhart. Dessen Es-
chatologie zeichnet, wie wir gesehen haben, eine Diesseitsbezogenheit aus, die «gar 
nichts Vertagendes, Jenseitsorientiertes oder Apokalyptisches» an sich hat, sondern «escha-
tologische Aussagen der Heiligen Schrift als jeden unmittelbar betreffend» deutet.679 Deshalb 
noch einmal: «Daß das Reich Gottes nahe ist, bedeutet, daß die Gnade jeden jederzeit treffen 
kann, wenn er sich denn nur Gott zuwendet. ... Anfang, Ende und Gegenwart sind für Eckhart 
... ja ohnehin im gegenwärtigen, ewigen Nun beschlossen ...»680 Der «ins Dunkle sich begibt», 
schaut jetzt – «in diesem Leben» – «das überlichte Licht.» 
 
Hier ist erneut ein «Paradox zweiter Ordnung»681 erreicht. Zuerst begegnete uns das 
Widerspiel von Passion und Aktion des Ersten Spruches im Gegenüber des Siebten 
Spruches: Die Welt passiv loszulassen und sie gleichzeitig aktiv zu überwinden war 
die erste Stufe der Dialektik. An dieser Stelle aber wird einerseits gleichsam auch die 
Weltüberwindung überwunden (in diesem Leben), andererseits auch die Ausrichtung 
zum Licht mit der Gleichzeitigkeit ihres Gegenteils – ins Dunkel – verbunden.  

 
678 In ein ganz ähnliches Paradox führt der Spruch: «Mensch, so du willst das Sein der Ewigkeit aussprechen 
/ so mußt du dich zuvor des Redens ganz entbrechen.» (Cherubinischer Wandersmann, Zweites Buch, Nr. 
68). 
679 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 287. 
680 Ebd. 
681 Vgl. die entsprechende Explikation im Exordium. 



 

  157 

Der Text deutet, gerade indem er das Unaussprechliche selbst unausgesprochen sein 
lässt, auf das, was jenseits von Lassen und Überwinden, jenseits von Licht und Dunkel, 
jenseits jeder nur denkbaren Möglichkeit liegt: Gott selbst ist der, der herabsteigt, nicht 
erst «dort», sondern schon ins Hier und Jetzt. Der Text macht – im Wortsinne – an-
schaulich, dass «das Paradoxon ... ein Grenzphänomen oder genauer gesagt ... ein Phänomen 
der Grenzüberschreitung»682 ist, «das die Leser durch ihre performative Kraft, dazu bewegt, 
als rationale und unabänderlich gedachte Auffassungen im Zeichen ... Widersinnigkeit neu zu 
definieren.»683 
 
Der Klausner:  
Das Sterben bringt mir wenig Leid;  
wär ich nur recht von Grund bereit 
und mein Gewissen frei und rein! 
Oft brach der Böse bei mir ein 
mit Anfechtungen schwer und groß.  
Herr, mach mich meiner Sünden los!  
Ich bekenn und bereu sie von Herzensgrund.  
Sei mir gnädig zur letzten Stund!  
 
Die Rede des Klausners erscheint wie eine rechtfertigungstheologische Auflösung der 
vorausgegangenen eschatologischen Komplexitäten. Der Tun-Ergehen-Zusammen-
hang früherer Reden – «nach deinen Werken hier auf der Erden. / All dein Tun liegt Gott 
offenbar» (Der Tod V) – wird durchbrochen, der Klausner beschreibt sich selbst als simul 
iustus et peccator. Gerade dort, wo er seiner selbst nicht recht traut – «wär ich nur recht 
von Grund bereit» –, setzt er sein Vertrauen – «das Sterben bringt mir wenig Leid» – in die 
Sündenvergebung als Antwort auf die confessio seiner Sünden – «Herr, mach mich mei-
ner Sünden los / ich bekenn und bereu sie von Herzensgrund» – und auf den Erfolg seines 
Appells an Gottes Barmherzigkeit: «Sei mir gnädig zur letzten Stund.» 
 
Der Tod IX:  
Du magst wohl fröhlich tanzen gehn, 
im Himmel wirst du auferstehn. 
Solche Arbeit, wie du sie getan, 
heftet der Seele Flügel an.      
Dein Beispiel wär vielen zu Frommen,  
würd ihnen nicht so hart ankommen;  
aber nun stehn sie da gar sauer. –  
Tritt ein in den Reigen, Ackerbauer!  
 
 

 
682 SATA, Paradox und mystische Sinnlichkeit, 130. 
683 Ebd. 



 

  158 

X. ACKERBAUERDIALOG 
 
Der Tod bestätigt zunächst das Vertrauen des Klausners – «du magst wohl fröhlich tan-
zen gehen» – und erweist durch diesen vollmächtigen Zuspruch erneut seine Nähe zu 
Gott: Ist der Tod ein Instrument Gottes, so vermag er auch dessen Urteile zu kommu-
nizieren; dies wird besonders augenfällig an der Stelle, an der die Ansprache des To-
des fast ein Zitat ist: «Du magst wohl fröhlich tanzen gehen» klingt wie ein fernes Echo 
auf 1. Thess 5, 16: Seid fröhlich allezeit. 
 
Darüber hinaus erfährt an dieser Stelle der Bewegungsmodus des Tanzes eine Diffe-
renzierung: Alle bisherigen Personen tanzen, und alle sind sie einem für sie nachteili-
gen Urteil unterworfen. Auch der Klausner beginnt mit einem Tanz, doch dieser Tanz 
wird sofort überhöht; er wird zum Fliegen: «heftet der Seele Flügel an». Die Bewegung 
des Fliegens, deren Aufwärtsgerichtetsein evident ist, führt den Klausner in den «Him-
mel», den der Erste Spruch implizit als den eigentlichen Ort des Menschen, der Achte 
Spruch explizit als seine «Heimat» apostrophiert hatte. 
 
Bemerkenswert ist, dass der Tod die klausnerische Hoffnung auf seine «Rechtferti-
gung aus Gnade» scheinbar mit einer Kantschen Pflichtethik avant la lettre beantwortet: 
«Solche Arbeit, wie du sie getan» erscheint auf den ersten Blick als Heilsgarant. Im Licht 
des zuvor erklungenen Schiffmannsdialogs aber handelt es sich bei den «Werken» 
nicht um «Bedingungen der Möglichkeit» des Himmelreichs, sondern um Konsequenzen 
des Gnadenvertrauen im Sinne von Apk 14, 13: «Denn ihre Werke folgen ihnen nach.»684 
 
Der Text macht das Exzeptionelle der Gnade deutlich, indem er das Allgemeine wie-
derum einblendet – «aber nun stehn sie da gar sauer» – und auf diese Weise als stets 
präsent markiert: Die bis zum Auftritt des Klausners Tanzenden erfahren ausnahms-
los das Gericht. Diese Verurteilten sind nicht allein «verstimmt», wie man umgangs-
sprachlich sagt, sondern sie sind im wahrsten Sinne «sauer», voller «Galle», von «Me-
lancholia» erfüllt, voller «Schwarzer Galle»; sie leben im «Dunkeln», in der «Finster-
nis», in der «Hölle». 
 
Zehnter Spruch:  
Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen,  
den müssen z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen.  
 
Der Zehnte Spruch gibt allem, was bisher über Arbeit und über Werke gesagt wurde, 
eine unerwartete Wendung. Auf den ersten Blick ist in diesem Spruch von Arbeit nicht 
die Rede; doch es fällt auf, dass der Spruch sich im Zentrum von Sprüchen befindet, 
in denen verschiedene Aspekte der «Arbeit» ausgeleuchtet werden: «Solche Arbeit, wie 
du sie getan» (Der Tod IX), «ich hab mein ganze Lebenszeit / mit schwerer Arbeit hingebracht» 

 
684 Vgl. Fußnote zum Schiffmannsdialog. 



 

  159 

(Der Bauer). Auf diese ihn unmittelbar umgebenden Sprüche wirft der Zehnte Spruch 
– «Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen, / den müssen z’vor allhier die Dornen 
g’nugsam stechen.» – ein bemerkenswertes Licht. 
 
Vom «Rosen-Brechen» ist an dieser Stelle die Rede. Dieses «Rosen-Brechen» entfaltet nun 
eine ambivalente Bedeutung, durch die das Motiv der «Arbeit» in einen überraschen-
den christologischen Zusammenhang gestellt wird. 
 
Dass das «Rosen-Brechen» in der Mythologie als erotisches Symbol für das Liebeseinver-
ständnis gebraucht wird, kann in diesem Kontext unbeachtet bleiben; entscheidend ist 
an dieser Stelle, dass es hier als das Symbol des Leidens, näherhin als das des Leidens 
Christi zu verstehen ist. Damit scheint zunächst in keinem Zusammenhang zu stehen, 
dass es – im Sinne der Textkomposition – genau dieser Spruch ist, der zugleich die 
Antwort des Bauern motiviert, in dem von «schwerer Arbeit» die Rede ist. Doch durch 
die Konstellation gerade dieser divergenten Bezugspunkte wird die Arbeit des Men-
schen in einen Zusammenhang mit Christus und seiner «Arbeit»,685 mit seinem Tun 
und Sein pro nobis gebracht. Wie ist dieser Zusammenhang genau zu verstehen? 
 
Im Klausnerdialog hatte sich der Tun-Ergehen-Zusammenhang als in seiner Gültigkeit 
begrenzt erwiesen; dem Klausner schließt sich trotz seiner Sünden der Himmel auf: 
«Herr, mach mich meiner Sünden los!» (Der Klausner), «im Himmel wirst du auferstehn 
(Der Tod IX).  
Hier, im Ackerbauerdialog, wird die Gültigkeit von Ursache und Wirkung als im Hin-
tergrund noch immer valabel in Erinnerung gerufen: «Freund, wer in jener Welt will 
lauter Rosen brechen, / den müssen z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen.» 
Das, was dem Ackerbauern aus seinem Alltag vertraut ist – dass allein die Arbeit 
Früchte hervorbringt – nimmt der Spruch auf und überträgt es auf die Frage des 
himmlischen Lohns. 
Die Konsequenz des Handelns existiert – aber sie kann durchbrochen werden. Dies 
geschieht präzis in dem, was das Bild evoziert: In dem Leiden Christi. Hier wird Chris-
tus als der Erlöser, als Auflöser des Tun-Ergehen-Zusammenhangs vorgestellt; «stechen» 
ist damit zugleich als eine Anspielung auf die sogenannte Urverheißung Gen 3,15b: 
Derselbe soll dir den Kopf zertreten, und du wirst ihn in die Ferse stechen.  
 
Der Vorgang der Erlösung wird an dieser Stelle freilich nicht dogmatisch expliziert; 
stattdessen verdichtet sich das Bild, wenn man ihm noch weiter auf den Grund geht: 
Die Rosen werden gebrochen, ebenso wie der Leib Christi gebrochen wird. Dies ist zu-
nächst das Tun Christi, der sich freiwillig hingibt; zugleich ist es – indem Christus sich 
gerade in die Hände der Menschen gibt – das Tun der Menschen. Auf diese Weise sind 
das Tun Christi und das Tun des Menschen ineinander verwoben, und die Bedeutung 
der «Arbeit» des Menschen entfaltet sich über den Lohngedanken hinaus 

 
685 Vgl. Jes 43,24.25. 



 

  160 

eschatologisch: In geheimnisvoller Weise deutet sich an, dass Gott sich durch den 
Menschen opfern lässt. 
Die paradoxe Gegenseite dieses Sachverhalts ist freilich, dass es Gott selbst ist, der sich 
auf diese Weise opfert, und dies bringt noch eine weitere Deutungsdimension des Bil-
des mit sich, die gleichsam zu einer dogmatischen Klärung der Frage des Leidens an 
sich führt: 
«Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen,  
den müssen z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen.» 
Das anthropologische Ideal ist – christologisch gedacht – die Gleichgestaltung des 
Menschen mit Jesus Christus. Das Ideal der «Arbeit» des Menschen ist mithin die, die 
ihn Christus ähnlich werden lässt. Das Tun aber, das die pro-me-Struktur (Dietrich 
Bonhoeffer, Christologievorlesung) Jesu Christi im eigentlichsten Sinne repräsentiert, 
ist das Vergießen seines eigenen Blutes. Auf diese Weise ist der Prototyp der Arbeit 
des Menschen sein eigenes Blutvergießen, dass im Extrem- und zugleich Idealfall im 
Martyrium bestehen kann, das aber als Norm schon grundgelegt in der Taufe des 
Menschen – die in ihrem Verständnis nach Röm 6 den Menschen bereits mit dem Ster-
ben Christi in Verbindung bringt.  
 
In dieser Hinsicht nimmt der Zehnte Spruch eine Schlüsselstellung im Gefüge der 
Textkomposition ein. Der Diskurs der verschiedenen Textschichten dreht sich in wei-
ten Zügen um die Arbeit und deren Lohn, den Tun-Ergehen-Zusammenhang und des-
sen Gültigkeit, aber auch um dessen Grenze. Dieser Tun-Ergehen-Zusammenhang 
wird an dieser Stelle für einen Moment christologisch aufgehoben. Dies im doppelten 
Sinne des Wortes: Er wird zunächst in die Perspektive Jesu Christi erhoben und er-
weist sich – sofern er in diesem Lichte betrachtet wird, aber eben nur in diesem Licht 
– auch als aufgehoben, seiner Gültigkeit enthoben. Dieser Vorgang ist in seinen wich-
tigsten Augenblicken mit dem Phänomen des Leidens verbunden und verleiht diesem 
auf diese Weise Sinn. 
 
Der Zehnte Spruch hat Anklänge, wie schon der Achte Spruch, an das Lied «Es kommt 
ein Schiff, geladen», dessen fünfte und sechste Strophe diese Gleichgestaltung ebenfalls 
mit dem Motiv des Versehrtwerdens beschreiben: 
 
Und wer dies Kind mit Freuden 
umfangen, küssen will, 
muß vorher mit ihm leiden 
groß Pein und Marter viel, 
 
danach mit ihm auch sterben 
und geistlich auferstehn, 
das ewig Leben erben, 
wie an ihm ist geschehn. 
 



 

  161 

All dies weist, ethisch, auf folgendes hin: Arbeit ist Konstante des Lebens, sie kann 
schicksalshaft und unbewusst durchlitten oder bewusst und christologisch erlebt wer-
den. 
 
Der Bauer:  
Mit Tanzen weiß ich nicht Bescheid, 
ich hab mein ganze Lebenszeit 
mit schwerer Arbeit hingebracht  
trug Sorg und Müh bei Tag und Nacht,  
wie ich den Acker dazu brächt,  
daß er viel Ernte geben möcht.  
Stets war ich bang um Zehnt und Pacht;  
Deiner’ ich nicht gedacht.  
 
Die Ackerbauernantwort beginnt mit einer Doppeldeutigkeit: «Mit Tanzen weiß ich 
nicht Bescheid.» Hier ist mehr gemeint als nur die Bewegung des Körpers; der Kontext 
des Sterbens indiziert, was der Ackerbauer wirklich meint: Mit Sterben weiß ich nicht 
Bescheid. 
Selbst diese Aussage ist noch doppeldeutig: Entweder ist er nicht vorbereitet, sowenig 
wie die anderen Figuren vorbereitet sind; oder er vertraut darauf, dass er dem Tod 
entgehe; dass der Tod, wie der des Klausners, auch für ihn nur ein Durchgang zum 
Ewigen Leben sei.  
Die Antwort des Todes bestätigt letztere Bedeutungsvariante: «Wenn ich dein Tagwerk 
wohl anseh / mein ich, daß Gott dich nicht verschmäh.» 
Vor diesem Hintergrund lassen sich auch die übrigen Sätze des Ackerbauern interpre-
tieren: Die Arbeit, von der hier die Rede ist, hat nichts mit Kantscher Pflichtethik zu 
tun; sondern sie verweist – deutlicher noch als «Der Tod IX» – auf Apk 14,13 («denn 
ihre Werke folgen ihnen nach»). Deutlicher sogar noch als auf Apk 14,13 verweist sie – 
durch die angedeutete Kollokation «Müh’ und Arbeit» («Ich hab mein ganze Lebenszeit / 
mit schwerer Arbeit hingebracht  / trug Sorg und Müh bei Tag und Nacht.») – auf Ps 90,10b 
(«und wenn es köstlich gewesen ist, so ist es Müh‘ und Arbeit gewesen»).  
 
Ackerbauerndialog und Klausnerdialog erhellen sich auf diese Weise gegenseitig; und 
auch wenn der Ackerbauer im Sinne einer confessio einräumt, er sei nur auf «Zehnt und 
Pacht bedacht» gewesen, so ist auch das kein «Selbstgerichtsurteil», sondern eine Refe-
renz auf sein esse simul iustus et peccator. 
 
Der Tod X: 
Wenn ich dein Tagwerk wohl anseh,  
mein ich, daß Gott dich nicht verschmäh. 
Dein Einsaat ist, wie auf dem Feld, 
auch in dem Himmel wohl bestellt. 
Gott wird dir alle Müh zumal  



 

  162 

droben lohnen in seinem Saal.  
Drum fürcht dich nun nicht allzusehr. –  
Schön Jungfrau, nach dir steht mein Begehr!  
 
 
XI. JUNGFRAUENDIALOG 
 
Die Antwort des Todes referiert, wie gesagt, nicht auf Kantsche Pflichtethik oder 
Werkgerechtigkeit; die Werke («Wenn ich dein Tagwerk wohl anseh») sind hier nicht «Be-
dingung der Möglichkeit» des «Himmels», sondern ihre Konsequenz.686 Mit der Me-
tapher der Saat antwortet der Tod auf die der Ernte, bleibt damit «im Bild» und be-
gegnet dem Bauern «auf Augenhöhe»; dasselbe gilt für «Müh» als Antwort auf «Müh 
und Arbeit». Lohn erscheint in diesem Dialog gänzlich losgelöst vom Tun-Ergehen-
Zusammenhang. 
 
Auf diese Weise nähert sich die Denkweise dieser Textkomposition wiederum der 
Theologie Meister Eckharts. Auch bei ihm ist der Lohngedanke ambivalent. Der Lohn-
gedanke ist für ihn gleichsam «zu kurz» gedacht. An die Stelle des Blicks sub specie 
aeternitatis tritt der Blick auf die Gegenwart, die in präzisem Sinne «Gegenwart» bleibt, 
auch wenn der Lohn – angeblich – erst im «Leben nach dem Tod» erwartet wird. Die 
Rede vom «Ewigen Leben» verschleiert hier die «wahre Absicht» des Lohngedankens, 
die Größenordnung wird nicht bedacht. «Die andere Ebene hinsichtlich des zeitlichen Jetzt 
ist die ethische. Eckhart arbeitet dabei weniger mit dem expliziten Begriff des nû, des Augen-
blicks etc. Gerade in ethisch-praktischen Belangen äußert sich die fehlerhafte Haltung ja zu-
nächst auch eher im Absehen auf größere Zeiteinheiten, wie es ... dem Absehen auf Lohn der 
Fall ist. Dennoch kann man diesbezüglich auch im deutschen Werk Eckharts eine Art „negati-
ves nû“ extrapolieren ...»687  
Angesichts dieser «Unübersichtlichkeit» im Hinblick auf den Tun-Ergehen-Zusam-
menhang neigt Meister Eckhart dazu, den Lohngedanken fallenzulassen. «Eckhart 
mahnt seinerseits aus demselben Grund, sich vor den Sorgen und Kümmernissen innerhalb 
der Zeit zu verschließen und das „Schielen“ auf ausstehenden Lohn zu unterlassen.»688  
 
Elfter Spruch:  
Auf, auf, der Bräut’gam kömmt: Man geht nicht mit ihm ein,  
wo man des Augenblicks nicht kann bereitet sein.  
 
Der Elfte Spruch lässt vorausahnen, worauf es im Jungfrauendialog hinausläuft: Die 
Jungfrau ist, wie auch der Kaufmann, nicht bereit. Sie ist nicht im «Augenblick», nicht 

 
686 In demselben Sinne könnte man auch Mt 7,16 verstehen. 
687 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 280. 
688 A.a.O., 505. – Vgl. MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 74, in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.): Meister Eckhart II, 
115. 



 

  163 

im «Jetzt» und «Heute», sie lebt weder in der Gegenwart des Todes noch – eines ist 
durch das andere bedingt – in der Gegenwart Gottes. 
Die Konstellation von «Jungfrau» und «Bräutigam» markiert durch seinen offensicht-
lichen Bezug auf Mt 25,1–13 den Jungfrauendialog als Parabel. Es geht nicht um die 
Jungfrau und ihren unzeitigen Tod, sondern um die Frage des Bereitet- oder Unberei-
tetseins an sich. 
Die Zeitdimension des Bereitetseins wurde in den Sprüchen und Reden immer wieder 
erörtert. An dieser Stelle erfährt die Rede vom Bereitetsein jedoch eine überraschende 
Intensivierung. «In ihn eingehen», dies ist sowohl eine mystische wie eine erotische 
Rede, die auf die leib-seelische Dimension der Gleichgestaltung mit Jesus Christus ver-
weist, indem sie die körperliche Dimension dieser Gleichgestaltung explizit in den 
Blick nimmt und auf diese Weise dualistisches Denken, das das Materielle gegen das 
Unstoffliche ausspielen will, ausschließt. 
«Man geht nicht mit ihm ein / wo man des Augenblicks nicht kann bereitet sein»: An dieser 
Stelle freilich ist der negative Fall nicht nur als Möglichkeit angesprochen, sondern als 
Faktum vorausgeahnt. Hier kommt es nicht zur Gleichgestaltung, wie die Jungfrauen-
rede erweisen wird. 
 
Die Jungfrau:  
Könnt ich doch einen Korb dir geben,  
noch jung und schön ein bißchen leben!  
Der Welt Lust fang ich an zu schmecken;  
wer mocht unliebre Zeit aushecken?  
Pfui689, daß du hinter mich gegangen,  
in deinem Netze mich zu fangen!  
O laß mich noch kosten das Glück der Erden!  
will fromm in meinem Alter werden.  
 
Die Jungfrau möchte nicht nur nicht sterben, sie möchte auch nicht – diesen weiteren 
Blickwinkel erlaubt die in früheren Sprüchen und Reden immer wieder anklingende 
Nähe des Todes und Gottes – Gott begegnen. Sie ist nicht darauf bedacht, in Gottes 
«Augenblick», in Gottes Gegenwart zu leben. Das bedeutet – sofern alle Bedeutungs-
schichten des «Jetzt» und «Nun» miteinbezogen werden –, dass sie überhaupt nicht im 
Jetzt, im Nun oder im Heute zu leben gedenkt; denn gerade im Jetzt, im Nun und im 
Heute – und nicht in einem etwa separaten Bereich – gewinnt Gott Gegenwart. 
 

 
689 PFUI, pfuy, interjection zum ausdrucke des abscheues, ekels, unwillens, der verachtung und des 
hohnes; gesteigert durch wirkliches oder angedeutetes aus- und anspeien: dasz man sogar, bei äuszerst 
bittrer verachtung, ausspeit, oder doch wenigstens durch pfuy! dieses ausspeien andeutet. ... mhd. phiu, 
phui aus griech. φεῦ, lat. phui (vgl. pfei, pfi); nd. fu stimmt mit lat. fu bei Plautus (theil 41, 350). Art. 
«Pfui», in: GRIMM, Jacob; GRIMM, Wilhelm, Deutsches Wörterbuch, Bd. XIII, Leipzig 1899, Sp. 1808, Z. 1-8. 



 

  164 

«Ein bißchen leben», diese Synekdoche erinnert den Leser sofort an Tucholsky: «Ein we-
nig heißt hier: ewig.» Die ganze Jungfrauenrede ist – anachronistisch gesprochen – ein 
Echo der viert- und der drittletzten Strophe des Gedichts «Der Mensch»: 
 

«Wenn der Mensch fühlt, daß er nicht mehr hinten hoch kann, wird er 
fromm und weise; er verzichtet dann auf die sauern Trauben der Welt. 
Dieses nennt man innere Einkehr. ... 
Der Mensch möchte nicht gern sterben, weil er nicht weiß, was dann 
kommt. Bildet er sich ein, es zu wissen, dann möchte er es auch nicht 
gern; weil er das Alte noch ein wenig mitmachen will. Ein wenig heißt 
hier: ewig.»690 

 
Obwohl die Totentanzdichtung später entstanden ist als das Gedicht Kurt Tucholskys, 
liegt die Vermutung eines bewussten Bezugs Klöckings in seiner ironischen Wendung 
auf die Tucholskys nicht nahe. Dennoch ist die zeitliche Koinzidenz dieser beiden in 
ihrem «ironischen Niveau» ungemein ähnlichen Formulierungen – sie liegen nur 
knapp drei Jahre auseinander – bemerkenswert. 
 
Der Tod XI:     
Bei Nacht umgehen gleich den Dieben,  
das ist mein echt und recht Belieben.  
Wer jung ist, zeitig in sich kehr!  
Der Menschen Lüste trügen sehr.  
Niemand hat hier ein bleibende Statt;  
der Welt Lust seid ihr balde satt.  
Tanzt willig drum nach meiner Weis’! –  
Geh, heb dich von dein’m Lager, Greis!  
 
 
XII. GREISENDIALOG 
 
Die Jungfrau erhält aus dem Munde des Todes eine biblische Antwort: Ihr Wunsch, 
auf Erden «ewig» (Tucholsky) zu leben, wird unter unverhüllter Bezugnahme auf Hebr 
13,14 abschlägig beantwortet: «Niemand hat hier ein bleibende Statt.»691 
 
Im Hintergrund der Begegnung des Todes mit der Jungfrau steht freilich «Der Tod und 
das Mädchen» als zeitloses Sujet, das seinen Ursprung im Mittelalter hat und dessen 
Spuren bis in die Kunst des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhunderts zu verfolgen 
sind. Der Jungfrauendialog des Totentanzes und das entsprechende Gedicht Matthias 

 
690 TUCHOLSKY, Kurt, Der Mensch. Gedicht (Auszug), 1931. 
691 Hebr 13, 14: «Denn wir haben hier keine bleibende Statt, sondern die zukünftige suchen wir.» 



 

  165 

Claudius’692 ist reich an erotischen Anspielungen.693 Diese sind gleichsam ein «Nega-
tivbild» der Erotik der unio mystica, die sich des Bildes von Bräutigam und Jungfrau 
als Gegenüber von «Christus und der Seele»694 bedient. Schon der erste Ausspruch der 
Jungfrau, «Könnt ich doch einen Korb dir geben», weist in die Richtung «weltlicher» Ero-
tik, indem die Redewendung «jemandem einen Korb geben» ursprünglich eine außerehe-
liche erotische Konnotation besitzt.  
 
Allein, sie muss. Die Häufigkeit und Bedingungslosigkeit des «Muss» in den Texten 
des Todestanzes ist sprechend.695 An dieser Stelle muss die Jungfrau eine «schaurig-
erotische» Beziehung mit dem Tod eingehen, sie muss «in ihn eingehen» wie die «Klu-
gen Jungfrauen» in den «Bräutigam» eingehen dürfen.696 
 
«Bei Nacht umgehen gleich den Dieben / das ist mein echt und recht Belieben» hat, deutlicher 
noch als seine Vorlage 1.Thess 5,2 («Der Tag des Herrn kommt wie ein Dieb in der Nacht.»), 
einen ironischen Anklang. Uwe Pörksen hat darauf hingewiesen, dass die ironisch-
sarkastische Haltung in den Originalfassungen des Lübecker Totentanzes noch deut-
licher zum Ausdruck kommt als in der abgemilderten Neudichtung Klöckings. Der 
Tod «spricht in der Haltung ironischer Überlegenheit und aus dem Gefühl der Allmacht, wie 
vorher die Toten: spottend, hämisch, sarkastisch. Der Inhalt seiner Rede ist höhnisches Echo, 
Satire, Aburteilung.»697 
 
Nirgends in diesen Texten geht die Ironie jedoch soweit, das Leben als solches zu ver-
höhnen. Er «äfft die Rolle des Galans» nicht nach und folgt nicht der «Konvention: der 

 
692 Matthias Claudius, Der Tod und das Mädchen. Gedicht (1774): 
Das Mädchen: 
Vorüber! Ach vorüber! 
Geh wilder Knochenmann! 
Ich bin noch jung, geh Lieber! 
Und rühre mich nicht an. 
Der Tod: 
Gib deine Hand, du schön und zart Gebild! 
Bin Freund, und komme nicht, zu strafen: 
Sei gutes [sic] Muts! Ich bin nicht wild, 
Sollst sanft in meinen Armen schlafen. 
(Vergleiche auch die Vertonung dieses Gedichts durch Franz Schubert, op. 7; Nr. 3, 1817.) 
693 Dazu mehr bei: KAISER, Gert, Der Tod und die schönen Frauen. 
694 Wir haben bereits gesehen, dass der Begriff der Seele hier nicht dualistisch enggeführt zu verstehen 
ist. 
695 Aus der Perspektive des Todes: «Muß alles lassen, was ich fand» (Der Bischof); «... daß alle Menschen 
sterben müssen» (Der Tod III); « daß er muß mit Verlust von seinem Reichtum ziehn» (Sechster Spruch); « du 
mußt auch überwinden» (Siebter Spruch); «mußt deinen Packen selber tragen» (Der Tod VII); «den müssen 
z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen» (Zehnter Spruch). Aber auch aus der Perspektive des Men-
schen– im Sinne des «antagonistischen Parallelismus»: «Mußten Könige, Fürsten, Herren / sich vor mir 
neigen und mich ehren» (Der Kaiser). 
696 Vgl. Mt 25,1–13. 
697 PÖRKSEN, Uwe, Der Totentanz des Spätmittelalters, in: WAPNEWSKI, (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption, 245–
262, 248. 



 

  166 

höhnisch das Leben nachäffende Tod».698 Im Gegenteil: Der Tod in diesem Totentanz 
nimmt das irdische und zeitlich begrenzte Leben zutiefst ernst, in den Dialogen von 
Johannes Klöcking zumindest als Bereitung des «überirdischen»699 und zeitlich unbe-
grenzten Lebens, in den Epigrammen vielleicht sogar – im Eckhartschen Sinne – als 
Ewigkeit in der Zeitlichkeit, Licht im Dunkel.700 
 
Ähnlich wie im Bischofsdialog erklingt hier eine «Sprachmusik» voller bedeutungsin-
tensivierender «Konsonanzen» – Alliterationen, Assonanzen und Reime – einander 
bedeutungsintensivierender Begriffe: «Dieben / belieben, Lüste / trügen, balde / satt, willig 
/ Weis’». 
 
Zwölfter Spruch:  
Mensch, wenn dir auf der Welt zu lang wird Weil und Zeit,  
so kehr dich nur zu Gott ins Nun der Ewigkeit.  
 
Dieser Spruch ist der drittletzte der vierzehn Sprüche. Er bietet die letzte Meditation 
über die Zeit, bevor im letzten Spruch die Essenz des Diskurses über die Zeit zusam-
mengefasst wird. Der Spruch bildet die Mitte des Greisendialogs, der bereits im Begriff 
des «Greises» eine Abhandlung des Themas der Zeit ankündigt. Es handelt sich um 
den Spruch, der – zufällig oder nicht – durch seine Ordnungszahl im Gefüge des Gan-
zen an das Verstreichen der Zeit gemahnt: Als Zwölfter Spruch erinnert er an die zwölf 
Stunden des Tages und an die Zwölfzahl des Jahres. 
 
Die Zweidimensionalität der Zeit, wie sie sich in den bisherigen Texten präsentiert 
hatte – als «Nun» und als «Reise»: als Punkt in der Sicht Gottes, als Dauer in der Wahr-
nehmung des Menschen – wird hier, gleichsam im Zeitraffer, noch einmal vergegen-
wärtigt. 
 
Der Spruch ist zweiteilig – und enthält doch gleichsam einen unsichtbaren dritten Teil. 
Das Zu-Lang, die quälende Zeiterfahrung in der Welt wird gebrochen am «Nun» Got-
tes. Der Spruch spricht über die «quälende Ewigkeit», und er spricht über den Bruch 
am «Nun». Doch das «Nun der Ewigkeit» hängt als paradoxe Aussage – Nun / Ewigkeit 
– «in der Luft» und erscheint als ein Ausdruck, der eine Fortsetzung, eine Auflösung 
des Paradoxon provoziert. Der Spruch klingt, als breche er plötzlich ab und als sei die 
Fortsetzung nur im Verstummen vor dem Unsagbaren präsent: Was er – als Pendent 
der «quälenden Ewigkeit» – verschweigt, ist: die «selige Ewigkeit». 
So scheint es fast, als sei der zweite Vers die Spiegelachse, an der sich der erste Vers 
zu einem unsichtbaren Gegenüber hin spiegelt. Das Pendent zur «quälenden 

 
698 Gegen Kaiser: KAISER, Gert, Der Tod und die schönen Frauen, 23. 
699 Vgl. das «überlichte» Licht (Neunter Spruch). 
700 Ebenfalls Neunter Spruch. 



 

  167 

Ewigkeit» auf der Welt ist die «selige Ewigkeit» bei Gott – doch sie bleibt unausge-
sprochen, ist noch nicht sichtbar. 
Der Greis:  
O Tod, wie hab ich auf dich geharrt!  
War allzu lang mein Leidensfahrt.  
Konntest mich armen Alten nicht finden?   
War dir gesetzt, zu strafen mein Sünden?   
Krankheit ist wohl eine schwere Plag,  
wie die Welt heut fährt, ich nicht sehen mag.  
So wolle Gott meine Fehle vergeben,  
mich einlassen in sein ewiges Leben.  
 
Der Greis appliziert den komplexen Diskurs über die Zeit als Erfahrung auf seine ei-
gene Person. Er hat «geharrt», «lang» war seine «Leidensfahrt», nach der er nun auf ein 
«ewiges Leben» hofft. Dieses Hoffen ist freilich im theologischen Sinne zu verstehen, 
nicht als vage Möglichkeit, sondern als sichere Erwartung: «Harren».701 
 
Der Rahmen der Strophe selbst symbolisiert den Kontrast von Leben den Tod: Der 
«Tod» erklingt als erstes Wort, das «Leben» erklingt als – damit auch im eschatologi-
schen Sinne – letztes Wort und bringt auf diese Weise die eigentliche, nämlich die vor 
Gott existierende, Realität präzis zur Geltung: Der Tod hat nicht das letzte Wort, son-
dern das Leben, jener ist das Tor zu diesem. 
 
Doch der Durchgang vom Tod zum Leben ist gebunden an eine Bedingung der Mög-
lichkeit: «War dir gesetzt, zu strafen mein Sünden?»; dies ist die alles entscheidende 
Frage. Die alles entscheidende Bitte lautet an dieser Stelle: «So wolle Gott meine Fehle 
vergeben.» Diese Bitte wird an dieser Stelle bereits voller Zuversicht vorgetragen und 
gleichsam bereits als eine «Antwort» auf die «Frage». 
Vergebung ist mithin der Schlüssel, der die Tür öffnet, die den Tod zu einem Tor 
macht, das in das Leben führt. Darauf vertraut der Greis. Er ist die einzige Figur in 
diesem Reigen, die den Tod sehnsuchtsvoll erwartet – «harrt» –; er ist auch die Figur, 
die das Gebot des Neunten Spruchs umsetzt, indem er sich «ins Dunkel begibt» – «als 
wenn man schier ins Dunkle sich begeben» (Neunter Spruch) – um «das überlichte Licht zu 
schauen» (daselbst); er verschließt die Augen «Wie die Welt heut fährt, ich nicht sehen 
mag». Der Greis ist die Person, die sich im – paradoxen – Wortsinne der Mystik – μuειν 
– des Neunten Spruchs «öffnet», indem sie sich der «Welt» «verschließt». 
 
Der Tod XII:  
Komm, Alter, faß mich bei der Hand,  
du sollst nun in das ander Land.  
Dein Leiden wirst du bald vergessen,  

 
701 Vgl. etwa Ps 130,5. 



 

  168 

wenn du vor Gottes Fuß gesessen.  
Da gehn der Engel Melodein  
lieblich zu deinen Ohren ein;  
all Streit will sich in Einklang fügen. –  
Folg nun, klein Kindlein in der Wiegen!  
 
 
XIII. KINDLEINDIALOG 
 
Als erstes fällt auf, dass in der Antwort des Todes auf die Rede des Greises das in 
diesem Kontext sonst so unausweichliche Verb «müssen» fehlt. An seiner Stelle steht 
das Verb «sollen» – «du sollst nun in das ander Land» –, das an diese Stelle geradezu den 
warmen Klang des «Dürfens» annimmt: «Du sollst – darfst – nun in das ander Land.» So 
«entschärft» hat die Aufforderung «komm» an dieser Stelle nichts Bedrohliches mehr, 
sondern klingt wie eine Einladung. 
 
Die vorangehenden Figuren stehen einsam dem Tod gegenüber. Der Greis dagegen ist 
nicht auf sich gestellt: «Faß mich bei der Hand»; der Tod – Gott selbst? – geleitet ihn und 
lässt ihn nicht allein. Dem Übergang «in das ander Land,» ist der Schrecken des Plötzli-
chen genommen. Auf diese Weise sind die Rede des Greises und die des Todes durch 
eine Bewegung direkt miteinander verbunden: Mit den Worten, «wie die Welt heut fährt, 
ich nicht sehen mag», hatte sich der Greis «schier ins Dunkle begeben»702; der Tod geht ihm 
bei dieser Bewegung zur Hand. Dies geschieht ganz wörtlich: Die Bewegung des Grei-
ses unterstützend reicht er ihm seine Hand: «Faß mich bei der Hand.» 
 
Wenn dieser Übergang dann mit der Metapher «in das ander Land» beschrieben wird, 
so weckt dies Assoziationen der Heimreise – «die Seel ist’s, die nach Hause reist» (Achter 
Spruch) –, der das Plötzliche, Unvorbereitete, «Furchtbare» genommen ist. 
 
«Dein Leiden wirst du bald vergessen.» In derselben Weise, in der der Greis seine Rede 
singt – «lange Leidensfahrt», «Fehle vergeben / ewiges Leben» –, werden ihm nun «der 
Engel Melodein» in Aussicht gestellt, bei denen es sich ebenfalls um einen Gesang han-
delt, der alle Dissonanzen sich in Konsonanzen auflösen lassen wird: «All Streit will 
sich in Einklang fügen.» 
 
Dreizehnter Spruch:  
Die Seele, welche hier noch kleiner ist als klein,  
wird in dem Himmelreich der schönste Engel sein.  
 
Im Dreizehnten Spruch schließt sich ein Kreis, der Reigen des Totentanzes bewegt sich 

 
702 Neunter Spruch. 



 

  169 

auf sein Ende zu; bei den hohen Ständen hatte die Einladung begonnen, an dieser 
Stelle erreicht sie die Kinder.  
 
Das hier ausgesprochene conundrum entzieht sich der Begrifflichkeit: Ein Paradox ist 
es nicht; aber «kleiner» zu sein als «klein» ist auch ein Ding der Unmöglichkeit.703,704 
Um Unmöglichkeit also geht es, Unmögliches ist der Sinn der paradoxen Rede im To-
tentanz. «Kleiner als klein»705 – diese Formulierung ist Zuspitzung der paradoxen Rede. 
Wie im Paradoxon – «um das Licht zu sehen, sich ins Dunkle begeben» – die Grenze der 
eigenen Wahrnehmungsfähigkeit überschritten werden soll,706 so ist das Ziel seiner 
Zuspitzung – «kleiner als klein» –, «jede Form des Dualismus zu überwinden».707 
 
Erst im Unmöglichen, Apophatischen ist demnach Gott zu begegnen, und die «noch 
kleiner sind als klein»708 sind zumindest verwandt mit denen, die, «um das Licht zu sehen, 
sich ins Dunkle begeben», sie werden «in dem Himmelreich der schönste Engel sein» und 
sind damit in größerer Nähe zu Gott als die, die es dem Augenscheine nach sind: Bi-
schof und Kaiser, Edelmann und Arzt. 
 
Das Kind:  
O Tod, wie soll ich das verstehn,  
ich soll tanzen und kann nicht gehn?  
wie magst du deinen Ruf anheben,  
dass ich soll sterben vor meinem Leben,  
abscheiden, eh ich angekommen,  
eh denn gegeben, werden genommen?  
Wie weinet meine Mutter so sehr!  
O gib mich der Erden wieder her!  
 
All dies entzieht sich dem Bewusstsein des Kindes. Es befindet sich «am anderen Ende» 
der Größe «Tanz», der sich in zwei Dimensionen hinein ausdehnt: in das «Fliegen» (Der 

 
703 «... Das geht so weit, daß das Paradox geradezu zum ,auffälligen Abwesenden’ der Rhetoriken wird, 
da es das regulative Prinzip rhetorisch-poetischen Sprechens überhaupt ist und weniger in einzelnen 
Stilfiguren festgemacht werden kann. ...» GEYER, Paul, Das Paradox. Historisch-systematische Grundlegung, 
in: GEYER, Paul; HAGENBÜCHLE, Roland (Hrsg.), Das Paradox. Eine Herausforderung des abendländischen 
Denkens (Stauffenburg-Colloquium, Bd. 21), Tübingen 1992, 11–26, 12. 
704 Vgl. auch das zu der analogen Formulierung «überlichtes Licht» Gesagte. (Neunter Spruch). 
705 Bei Meister Eckhart gibt es sogar eine Verbindung des Gedankens vom «Kleinsten» zum Thema der 
Zeit. Dazu mehr bei: WALTHER, Markus, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie 
und Mystik, 280. – Auch bei Eckhart gibt es einen negativen und einen positiven Pol: Dem Satz «... die 
Welt und die Zeit seien ein „Kleines“. Kommt ihr nicht über die Welt und über die Zeit hinaus, so sehet 
ihr Gott nicht» (MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 70, in: LARGIER, Meister Eckhart II, 59) steht der Satz «Einen 
Augenblick scheiden, ist ewiglich von Gott geschieden» (MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 12, in: LAR-
GIER, Meister Eckhart I, 481) gegenüber. 
706 SATA, Paradox und mystische Sinnlichkeit, 49. 
707 HAGENBÜCHLE, Roland, Was heißt „paradox“? Eine Standortbestimmung, in: GEYER, Paul; HAGEN-
BÜCHLE, Roland, Das Paradox, 27–44, 27; vgl. auch: SATA, Paradox und mystische Sinnlichkeit, 49f. 
708 Darauf weist auch Mt 19, 13-15 par hin, in dem in dieser Perikope offenbleibt, ob «Kinder» lediglich 
im Literalsinne oder weitergehend im Figuralsinne gemeint sind. 



 

  170 

Tod XI) einerseits und in das «Gehen», über das das Kind etwas sich Betreffendes, und 
zwar Negatives, aussagt, nämlich, dass es dies noch nicht kann: «Kann noch nicht ge-
hen». Das Kind befindet sich also genaugenommen «jenseits des anderen Endes» – «soll 
sterben vor meinem Leben» –, es ist «kleiner als klein», es befindet sich sogar in paradoxer 
Weise innerhalb des Totentanzes außerhalb seiner Bewegung – «Tanz, Reise» – («abschei-
den, ehe ich angekommen»), und es befindet sich schließlich außerhalb der Dimension 
der Zeit selbst («eh denn gegeben, werde genommen), ist darum ist schon jetzt «im Him-
melreich der schönste Engel». 
 
Es ist seine Mutter, die noch ganz «in dieser Welt» lebt; trotz des Todeskontextes ist 
sie die einzige, von der «Weinen» ausgesagt wird. Aber es ist nicht die «Mutter» der 
Pietá, die Stabat Mater dolorosa, die im Weinen ganz in der Nähe des Gekreuzigten 
verbleibt; es ist die, die sich der Traurigkeit der Welt (2.Kor 7,10) ergibt: «O gib mich 
der Erden wieder her» – diesen Satz, so könnte man fragen: Wer spricht ihn wirklich? – 
Das Kind jedenfalls ist «ohne Sünde»: «Gott weiß, warum er mich pfeifen schickt, und wen 
er ohn Sünd zu sich entrückt.» (Dem Kind antwortend, der Tod XIII). 
 
Der Tod XIII:  
Gott weiß, warum er mich pfeifen schickt,  
und wen er ohn Sünd zu sich entrückt.  
Gott weiß, weshalb er die Guten und Bösen  
läßt lang, läßt kurz hie treiben ihr Wesen.  
Ich pfeif euch zum Frieden, ich pfeif euch zur Qual,  
ich pfeif euch in Gottes ewigen Saal.  
Ich pfeife so laut, daß jeder mich hört –  
Wer ist’s, der sich zu Gotte kehrt?  
 
Das Kind ist «ohne Sünde» – ohne einen Sund, den es von Gott trennt; Gott hat es «ohn 
Sünd zu sich entrückt». Und ein letztes Mal erweist sich der Tod mindestens als der 
Erfüllungsgehilfe Gottes – wenn nicht sogar ein «Gesicht» desselben, seine «linke 
Hand» (Luther). «Gott weiß» bezeichnet zwar einen Hinweis des Todes auf Gott, scheint 
aber im selben Moment darüber Hinausgehendes zu implizieren: Auch der Tod hatte 
sich im Verlauf des Tanzes nicht «unwissend» gezeigt: «Gott weiß» meint hier: «Auch 
der Tod weiß». 
Auch vom Kind war diese Nähe des Todes und Gottes zueinander wahrgenommen 
worden, indem es über den Tod in fast derselben Weise gesprochen hatte, in der im 
Buch Hiob über Gott selbst gesprochen wird: «Eh denn gegeben, werde genommen»; dies 
ist ein Anklang an Hi 1,21 – «Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen» –, dessen 
Aussage in den Worten des Kindes gleichsam unterlaufen wird. 
Als Antwort auf die Aussage des Kindes nimmt auch der Tod ein Hiobmotiv auf, in-
dem sein Hinweis auf «Gott weiß, weshalb er die Guten und Bösen / läßt lang, läßt kurz hie 
treiben ihr Wesen» zwar nicht in seinem Wortlaut, aber in seinem Tenor an das gesamte 
Kapitel Hiob 38 erinnert. 



 

  171 

Der Tod schließt mit der größtmöglichen Öffnung: Dem alles umfassenden Aussage-
satz, «ich pfeife so laut, daß jeder mich hört», folgt die ganz und gar offene – zugleich aber 
auch beinahe etwas «ratlos» klingende – Frage, «wer ist’s, der sich zu Gotte kehrt?», die 
ein letztes Mal die größtmögliche Nähe Gottes und des Todes anklingen lässt. 
 
 
XIV. CONCLUSIO 
 
Vierzehnter Spruch:  
Die Seele, weil sie ist geborn zur Ewigkeit,  
hat keine wahre Ruh in Dingen dieser Zeit.  
Drum ist’s verwunderlich, daß du die Welt so liebst, 
und aufs Vergängliche dich allzusehr begibst. 
 
Die Seele, ob sie gleich «kleiner ist als klein» (Dreizehnter Spruch) ist zum Allergrößten 
bestimmt, «über das hinaus nichts Größeres gedacht werden kann» (Anselm of Canter-
bury),709 nämlich Heimat bei Gott zu haben: «nach Hause» (Achter Spruch) zu kommen.  
 
Inmitten dieser Extreme, die beide sich der Dimension der Zeit entziehen, weil sie sich 
in der Ewigkeit ereignen und, obwohl sie und gerade weil sie Extreme sind, einander 
– wie in einem Kreis – berühren, ist sie – die Seele – dieser – der Zeit – unterworfen; 
deshalb «hat sie keine wahre Ruh in Dingen dieser Zeit», wie Augustinus wusste: «quia 
fecisti nos ad te et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te» (Confessiones, 
Liber primum, Caput). 
 
«Drum ist’s verwunderlich» – es gibt, abgesehen von der Vorsehung und Ordnung Got-
tes und der Hinordnung auf Gott, die bei Augustinus anklingen, keine Erklärung für 
das Phänomen, dass der Mensch «die Welt so liebt» (Vierzehnter, letzter, Spruch), «auf 
ihre Herrlichkeit trotzt» (Zweiter Spruch) «seinen Leib zum besten Freund» sich «erkiest»710 
(Fünfter Spruch).  
 
Im Angesicht der quantitativen Verhältnisse von Verdrängung des Todes und 
memento mori, die den Totentanz als Ganzen ausmachen, schließt dieser letzte Spruch 
nicht mit einer, etwa dogmatischen, Proposition, sondern er klingt aus, den Hörer in 
nachdenklicher Stimmung zurücklassend.  
 
Und genau dies ist die psychologische Manifestation der Werkidee. «Drum ist’s ver-
wunderlich» – «wohl dem, der’s recht betracht» – diese beiden Sätze des ersten und letzten 
der Sprüche bilden Rahmen des Werkes. Sein Zentrum, nicht als in der 

 
709 Proslogion, Proposition I. 
710 Vgl. «Wer die Musik sich erkiest, hat ein himmlisch gut gewonnen», Vorspruch zu Hugo Distlers Mörike-
Chorliederbuch op. 19. 



 

  172 

Werkarchitektur lokalisierbare, sondern als durch ihre persistente Abwesenheit anwe-
sende711 Mitte – die rechte «Gegenwart» – erinnert wiederum an Meister Eckhart: 
«Diese Gegenwart ... ist letztlich das Ziel, zu welchem Eckhart seine Zuhörer bzw. Leser führen 
will. Ist die Gegenwart Gottes gegeben bzw. realisiert, stellt sich menschliches Fragen und Mü-
hen ein.»712 
 
Dies ist der Telos des ganzen Werkes: Ein memento mori. Trotz permanenten Anspie-
lens auf «Urteile»713 – die Möglichkeit der conversio bleibt stets erhalten. Gott ist dem 
Menschen entweder nahe oder ferne – so zumindest scheint es. Doch in der tiefsten 
Wirklichkeit ist er dem Menschen nur nah – wie bei Meister Eckhart.714 «Gemäß Eckhart 
bleibt Gott aber nahe und durch Zurückwendung gibt sich Gott auch wieder vollends in die 
Seele.»715 Denn: «Gott geht nimmer in die Ferne, er bleibt beständig in der Nähe; und kann er 
nicht drinnen bleiben, so entfernt er sich doch nicht weiter als bis vor die Tür.»716,717 
 
Wie bei Eckhart bereits das «kleinste ethische Übel die gänzliche Verfehlung»718 darstellt, 
haben wir gesehen: «Einen Augenblick scheiden, ist ewiglich von Gott geschieden.»719 Auf 
der anderen Seite gilt, dass im «empirischen Hier und Jetzt» nicht nur das «negative 
nû»720 existiert – als Sünde, als Sund zwischen Gott und den Menschen – sondern auch 
ein positives nû, indem Gott im Vorgang der conversio «die Sünden sofort vergeben 
kann.»721 «Selbst alle Sünden, „die von Adams Zeiten je geschahen und hinfort je geschehen 
werden“ vergibt Gott nach Eckhart „rasch in Kürze ... ganz  und gar ... mitsamt der Strafe.“»722 
 
«Die Seele» hat sowohl in diesem Werk als auch bei Meister Eckhart eine Urbestim-
mung, nämlich «sie ist geborn zur Ewigkeit». «Die Ewigkeit bedeutet letztlich für den Men-
schen die heilspendende Perspektive, durch die die Zeit ihre Erfüllung findet, ja sogar aufgeho-
ben scheint und ihren geißelnden Charakter verliert.»723 
 

 
711 Vgl. nochmals: «... Das geht so weit, daß das Paradox geradezu zum ,auffälligen Abwesenden’ der 
Rhetoriken wird, da es das regulative Prinzip rhetorisch-poetischen Sprechens überhaupt ist und we-
niger in einzelnen Stilfiguren festgemacht werden kann. ...» GEYER, Das Paradox, in: GEYER; HAGEN-
BÜCHLE Das Paradox. Eine Herausforderung des abendländischen Denkens, 11–26, 12. 
712 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 283. 
713 «Welch Urteil wird mir da geschehen?» (Der Arzt), «Niemand kann dich vom Urteil lösen.» (Der Tod VII). 
714 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 283 
715 A.a.O., 287. 
716 MEISTER ECKHART, Reden der Unterweisung (Nr. 17), in: LARGIER, Meister Eckhart II, 385. 
717 Diese Parabel weist voraus auf Luther – „‚Sich, er steht hinder der wandt und sicht durch die fenster‘, das 
izt szo vil, unter dem leidenn, die uns gleich von ym scheyden wollen wie eine wand, ja eine maurenn, steht er 
vorborgen unnd sicht doch auff mich und lesset mich nit. Dan er steht und ist bereit, zu helffen in gnaden, unnd 
durch die fenster des tunckeln glaubens lesset er sich sehen.“ LUTHER, Martin, Von den guten Werken, WA VI, 
208) und scheint vielleicht ein spätmittelalterlicher Topos zu sein. 
718 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 504. 
719 MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 12, in: LARGIER, Meister Eckhart I, 481. 
720 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 504. 
721 Ebd. 
722 MEISTER ECKHART, Reden der Unterweisung (Nr. 17), in: LARGIER Meister Eckhart II, 381. 
723 WALTHER, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik, 286. 



 

  173 

Interessant ist deshalb, was nicht ausgesprochen wird in diesem Totentanz: An keiner 
Stelle ist von Hölle oder von Auferstehung die Rede. Beide Konzepte fehlen auch bei 
Meister Eckhart fast vollständig: «Etwas Vergleichbares ist bei Eckhart nicht auszumachen, 
wiewohl es ihm ja ebenfalls um das Schicksal der menschlichen Seele geht. Er greift aber fast 
nie auf die auch im Christentum sehr vertrauten Konzepte von jüngstem Gericht, Hölle, Fege-
feuer und Paradies zurück. Auch die Perspektive hin auf den Tod fehlt bei Eckhart weitgehend, 
er ist für ihn nur ein Kennzeichen des verfallenden Daseins in der Zeit ... Vom Todesgeschehen 
oder Wiederauferstehen spricht Eckhart aber nicht oder fast nie. Einzig die Frage nach dem 
Ursprung des Todes wird bei ihm mitunter aufgeworfen, allerdings auch nicht vertieft bearbei-
tet.»724 
 
An dieser Stelle zeichnen sich aber auch, bei allen Anklängen, die Unterschiede der 
vorliegenden Textkomposition zur Theologie Meister Eckharts ab: Im Totentanz ereig-
net sich mit dem Eintritt – besser: Auftritt – des Todes eine Zeitenwende, eine krisis; 
bei Meister Eckhart dagegen wird «das Motiv des Sündenfalls» im wesentlichen «als 
Verlust des höheren Intellekts und der Konzentration auf das Sinnliche gedeutet ...»725 Ent-
sprechend wird «der topos von der Nähe des Gottesreiches»726 gedeutet: Die βασιλεία τοῦ 
Θεοῦ ist bei ihm nicht in erster Linie ein universales und in der Gemeinschaft der Ek-
klesia erwartetes Ereignis am «Jüngsten Tag»,727 sondern sie wird als möglicher 
Durchbruch728 jedes individuellen Menschen zu Gott im «Hier und Jetzt»729 begriffen. 
Man kommt nicht um die Erkenntnis herum, dass Eschatologie bei Meister Eckhart, 
«in einer für das Christentum» durchaus «untypischen Weise verstanden»730 wird, während 
die Textkomposition des Totentanz’ op.12, 2 durch seine durchgehend synekdochische 
Sprechweise, der Einzelfigur die Rolle des pars-pro-toto zuschreibend, immer das 
Ganze der Erlösung im Auge hat: Das memento mori, der Aufruf zur conversio richtet 
sich – darin noch Eckart verwandt – an den Einzelnen,731 sieht den Einzelnen aber im-
mer – darin über Eckhart hinausgehend – als Glied der Gemeinschaft der Menschen. 
 
  

 
724 A.a.O., 477. 
725 Ebd. 
726 Ebd. 
727 Vgl. ebd. 
728 Vgl. ebd. 
729 Ebd. 
730 Ebd. 
731 Ein Kirchenbegriff etwa zeichnet sich weder in den Sprüchen Johann Schefflers noch in den Gedich-
ten Johannes Klöckings ab. 



 

  174 

7.3 Die Musik des Totentanzes op. 12, 2 
 
7.3.1 Hugo Distler als Musicus poeticus – Hugo Distler als Vermittler 
des sogenannten Alten 
 
Im folgenden wird untersucht, inwiefern der Komponist Hugo Distler als Musicus po-
eticus anzusprechen ist in demselben Sinn, in dem der Musikwissenschaftler Hans-
Heinrich Eggebrecht den Komponisten Heinrich Schütz als Musicus poeticus an-
spricht,732 indem er diesen als in seiner musikalischen Sprache die gesprochene Sprache 
einerseits, andererseits die in ihr zum Ausdruck kommende Theologie und Poesie 
zum Ausdruck bringend beschreibt – und in dessen Nachfolge733 Hugo Distler sich 
sieht. 
 
Diese Untersuchung erhebt den Anspruch größtmöglicher Sorgfalt; unmöglich scheint 
indes, in der Deutung jedes einzelnen Phänomens einen Anspruch auf Vollständigkeit 
zu erheben. Der Wort-Ton-Bezug bei Hugo Distler ist ähnlich reich wie ein Brueghel-
Gemälde, auf dem man auch nach Jahren enger Vertrautheit immer noch staunend 
neue Details und Zusammenhänge entdecken kann. Jede noch so kleine Erscheinung 
kann theoretisch in immer noch kleinere Subphänomena unterteilt werden, und eine 
ihrer Intention nach vollständig deutende Beschreibung des Werkes würde in einen re-
gressus ad infinitum führen. 
 
Auch Hugo Distler, so werden wir sehen, setzt in seiner musikalischen Sprache einer-
seits die gesprochene Sprache, andererseits die in ihr zum Ausdruck kommende Theo-
logie und Poesie in Musik um. Inwieweit das bewusst geschieht, kann nicht in jedem 
Einzelfall ermittelt werden. Zu vermuten ist, dass Hugo Distler weniger mit der for-
malen musikalischen Figurenlehre vertraut war, wie es im Vergleich zu ihm Heinrich 
Schütz und seine Zeitgenossen in derselben Weise wie die theologischen und literari-
schen Autoren seiner Zeit waren. Zahlreiche musikalische Figuren, die sich als kon-
gruent mit einer formalen Figurenlehre erweisen, hat Hugo Distler womöglich intuitiv 
und aufgrund seiner Vertrautheit mit der Musik des 17. und 18. Jahrhunderts in seine 
eigenen Kompositionen einfließen lassen.734 
 
So ähnlich sich die Komponisten Heinrich Schütz und Hugo Distler im Hinblick auf 
die ausgeprägte sprachbezogene Linearität ihrer Musik sind, so ist gleichzeitig zu be-
achten, in welchem Maße Hugo Distler der zeitgenössischen Musik zugetan war, in-
dem er «sich kompositionspraktisch nicht ausschließlich rückwärts orientiert, sondern sich 

 
732 EGGEBRECHT, Musicus Poeticus. 
733 Siehe dazu: HANHEIDE, Komponieren in dunklen Gefahren, in: Schütz-Jahrbuch 31, 7–14. 
734 Ursula von Rauchhaupt konstatiert in Bezug auf die Rezitative der Choralpassion ein streng kon-
struktivistisches Verfahren, das sich im Totentanz m.E. nicht nachweisen lässt. Vgl. RAUCHHAUPT, Die 
vokale Kirchenmusik Hugo Distlers, 118. 



 

  175 

auch ... der damals kompositionstechnisch progressivsten Elemente bedient»,735 und welche 
Auswirkungen dies auf seinen eigenen vokalen Kompositionsstil hatte.736 Distlers Ver-
such, dem «Geist» der «Alten Musik» gerecht zu werden, sie aber auch für seine Zeit 
«gültig» zu machen, führt deshalb zu einer für Distler idiomatischen Verschmelzung 
von Rückbezug und Vorwärtsgewandtheit, die ein reines Epigonentum überwindet: 
«Distlers Stil zeichnet sich in seinem ... Vokalwerk besonders durch die Symbiose von älteren 
und modernen Satz- und Kompositionstechniken aus. Obwohl dieser Stil, besonders durch die 
Linearität der Stimmführungen, auch Parallelen zu anderen Zeitgenossen aufweist, bildet er 
doch unverwechselbare Charakterzüge aus, die in dieser Intensität und Dichte eine singuläre 
Erscheinung innerhalb der modernen Chorliteratur darstellen. Die Klarheit und Transparenz 
seiner Satztechnik ist bedingt durch das Primat der melodischen Linie über die Harmonik. 
Trotz einiger progressiver Elemente ... bleibt die Tonalität noch immer gewahrt. Die gesteigerte 
Bewegungsintensität im rhythmischen Bereich führt zu einer abwechslungsreichen, prosana-
hen Differenzierung und Textausdeutung.»737 
 
Dabei ist freilich auch die Bewertung seiner Nachfolge kompositionsgeschichtlicher 
Vorbilder rezeptionsgeschichtlichem Wandel unterworfen und fällt je nach Vergan-
genheits- oder Zukunftsbezug des jeweiligen Autoren oder der jeweiligen Autorin un-
terschiedlich aus und «[s]eine Symbiose verschiedener Elemente wird, je nach dem Grad der 
Affinität der Autoren, entweder als positives Kriterium oder pejorativ dargestellt.»738 Dabei 
ist Distlers «Eklektizismus» nicht zu vergleichen mit dem Strawinskys oder Pro-
kof’evs: «Zwar greift er auch auf musikalische Ausdrucksmittel zurück, die eine lange histo-
rische Tradition aufweisen (z.B. Fauxbourdon-Satz, Pentatonik, Melismatik) und durch ihre 
unkonventionelle Handhabung etwas klanglich Neuartiges bewirken, aber der spezifische, un-
verwechselbare Klang seiner Musik ergibt sich auch aus der Verwendung neuartiger musika-
lischer Mittel (z.B. „rhythmische Raffungen“, Polyrhythmik und –metrik, strenge Linearität 
des Satzes und den daraus resultierenden Akkordbildungen, Cluster etc.)»739 
 
Auf diese Weise zeigt sich im Hinblick auf die Sprachbehandlung im engeren Sinne 
ein wesentlicher Unterschied zwischen Hugo Distler und Heinrich Schütz: Hugo Dis-
tler bleibt in seinem Melos enger an der Sprache als sein Vorbild Heinrich Schütz und 
entfaltet eine «Sprachmusik», die mehr als an Heinrich Schütz an die Sprachbehand-
lung in der Vokalmusik Modest Musorgskijs erinnert, eine Verwandtschaft, die, so-
weit zu erkennen ist, bisher noch nicht gesehen wurde und als bewusste Bezugnahme 
seitens Distlers aus den Quellen nicht belegt werden kann. «[M]ehrfach bezeugt» indes 
ist, «daß sich Distler sehr für moderne Kompositionen interessiert hat. Sein besonderes 

 
735 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 125.  
736 An dieser Stelle ist vielleicht ein flüchtiger Blick auf die geradezu atemberaubenden Gegensätze zu 
werfen, welche das 20. Jahrhundert in kompositionsgeschichtlicher Hinsicht hervorgebracht hat: Diese 
lassen sich etwa deutlich greifen in der Tatsache, dass die beiden so ganz unvergleichbaren Komponis-
ten Geistlicher Musik Hugo Distler und Olivier Messiaen dasselbe Geburtsjahr verbindet. 
737 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 256. 
738 A.a.O., 19. 
739 A.a.O., 24. 



 

  176 

Interesse galt Paul Hindemith, aber auch Werken von Igor Strawinsky, Kurt Weill oder Arthur 
Honegger.»740 Noch vor diesen und deutlicher als diese ist Modest Musorgskij der erste 
Komponist, der das Melos der Musik bewusst aus dem der Sprache hat hervorgehen 
lassen,741 im Gegensatz zu seinen Vorgängern, deren «Sprachmusik» ihre Wurzeln 
entweder in der Gregorianik oder dann zunehmend – so auch bei Johann Sebastian 
Bach – in der Instrumentalmusik hatte.742  
Was dies für die Melodiebildung bei Hugo Distler bedeutet, legt am konzisesten 
Winfried Lüdemann dar: «Distlers vokale Deklamation, vor allem in den Motetten, zeichnet 
sich durch ihre unmittelbare Nähe zum gesprochenen Wort und durch ihre starke Intensität, 
die auf diese Weise erreicht wird, aus. In melodischer Hinsicht beruht sie ganz allgemein auf 
folgendem Prinzip: Der Text wird einer gewissen mittlere Tonhöhe zugewiesen. Diese bekommt 
die Funktion einer Tonachse. Wörter oder Silben, die stärker oder schwächer als der mittlere 
Wert betont werden sollen, erklingen dann entsprechend über oder unter der Tonachse. Dieses 
Verfahren erlaubt es dem Komponisten, die verschiedenen Silben des Textes hierarchisch ein-
zustufen und dadurch dem Text eine gewisse Interpretation aufzuprägen.»743 
 
Auf der rhythmischen Ebene hat diese Art musikalischer Sprachbehandlung häufige 
Taktwechsel oder Polymetrik zur Folge; Distlers Art musikalischer Sprachbehandlung 
zeigt sich in letzter Konsequenz darin, dass die Rhythmik der Vokalmusik Distlers sich 
häufig überhaupt nicht an die Vorgaben des Takts hält, sondern sich ganz und gar – 
mehr als etwa nur hemiolisch – dem Sprachfluss anschmiegt,744 und dass durch «Über-
lagerung zweier Metren er auf subtilste Weise die Schwebigkeit» erreicht, «die seine Vokal-
musik so einzigartig macht.»745 Mit anderen Worten: «[Distler] rhythmisiert immer sehr be-
wußt, nutzt auch kleinste rhythmische Finessen aus, um die Sprache unter bestimmten Aspek-
ten einzufangen und den Gehalt einer inhaltlichen Aussage transparent werden zu las-
sen.»746,747 

 
740 A.a.O., 122f. 
741 Dies gilt in besonderer Weise für Musorgskijs musikdramatisches Schaffen. In seinen Liedern für 
Singstimme und Klavier – aber auch in den Opern selbst – ist freilich auch eine Wechselwirkung zwi-
schen sprachgeneriertem Melos und Anlehnungen an russische Volksmusik auszumachen. 
742 Womit sich im Spätbarock das Verhältnis «Vokalmusik generiert Instrumentalmusik» umgekehrt 
hatte. 
743 LÜDEMANN, Winfried: Vokale Gestaltungsprinzipien in Hugo Distlers Instrumentalstil, in: Musik und Kir-
che, 61 (1991), 1–15 / 137–149, 2. Vgl. «Es ist fast so, als wollten sie [=die Wechseltöne] damit der Hie-
rarchie der Silben eines Prosatextes genauestens Rechnung tragen.» LÜDEMANN, Eine musikalische Bio-
graphie, 351. 
744 Vgl. exemplarisch die Analyse von «Denk es, o Seele», Mörike-Chorliederbuch op. 19,21, in: LEMMER-
MANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 34f. 
745 A.a.O., 46. 
746 A.a.O., 100. – Während im Totentanz aber insgesamt ein mystisch-meditativer Duktus vorherrscht, 
wirkt im Vergleich zu ihm das Mörike-Chorliederbuch bewegter: «Die Wirkung von dauernder „rhyth-
mischer Raffung“ und dauerndem Taktwechsel schlägt sich in einer gewissen Nervosität und Unruhe 
des ganzen Satzes nieder. Distler läßt kaum einmal eine stereotype oder ostinate Motorik aufkommen.» 
Ebd. 
747 Auch ein Vergleich mit der Textbehandlung Richard Wagners, besonders in den späten Opern (Ring-
trilogie und Pasifal) drängt sich auf: «Das Verhältnis von Wort und Ton aber ist ein gänzlich anderes. 
Ohne ins Detail gehen zu wollen und die Entwicklungsschübe in beiden Œuvres zu berücksichtigen, 



 

  177 

7.3.2 Die musikalische Exegese der Textkomposition 
 
An dieser Stelle sei in Erinnerung gerufen, was oben gesagt wurde: Der Totentanz op. 
12, 2 ist ein Werk aus 14 Sprüchen, einem Vorspruch, 12 Dialogen und einem Epilog. 
Die Musik präsentiert sich tonal, wenngleich die Partitur des Chorparts keine Vorzei-
chen trägt – wie er auch statt Taktstrichen Mensurstriche enthält: Der Erste Spruch 
beginnt in e-Moll, der Vierzehnte Spruch schließt in C-Dur; die Gesänge weisen eine 
Länge zwischen 9 und 33 Mensuren auf, die Rahmensprüche und der Mittelspruch 
ragen in ihrer Länge hervor, der Schlussspruch als summa zeichnet sich durch die 
größte Ausdehnung aus.748 
 
Wenn im folgenden die Einzelsätze analysiert werden, so liegt der Fokus auf dem 
Wort-Ton-Verhältnis, dem eine knappe Analyse der Form, der Harmonik und der Me-
lodik jeweils – mal mehr mal weniger getrennt von der Wort-Ton-Analyse – voraus-
gehen.749 Dabei liegt es auf der Hand, dass die Beschreibung der ersten Sätze «dichter» 
ausfällt als die der späteren Sätze, bei denen bereits zuvor Besprochenes – entspre-
chend der musikalischen Entwicklung innerhalb der Sätze, in denen Neues sich fast 
immer aus bereits Bekanntem entwickelt – in vielen Fällen vorausgesetzt werden 
kann. Dabei geht es, wie gesagt, nicht darum, jedes einzelne Detail zu erklären und zu 
deuten, sondern in erster Linie darum, das Gesamtbild in den Blick zu bekommen und 
anhand dessen den Sinn für Distlers Komponieren, für seine «musikalische Poetolo-
gie» zu schärfen. Im Sinne einer solchen «Organik» schien es weder ratsam, jede Ein-
zelbesprechung demselben Schema folgen zu lassen noch die einzelnen Paradigmata 
hermetisch voneinander abzusondern.750  
 
Nicht zuletzt verhält es sich zweifellos so, dass auch der Autor dieser Arbeit selbst 
seine eigene Hermeneutik, sein eigenes Erleben in die Deutung dieses Werkes ein-
bringt, und die Interpretation gar nicht neutral und abstrakt, sondern ausschließlich 
in Gestalt eines Oszillierens zwischen objektiver Beweisbarkeit und subjektiver Ima-
gination erfolgen kann. «Eine Erkenntnis kann nicht getrennt werden von der Existenz, in 
der sie gewonnen wird.» (Dietrich Bonhoeffer)751 
 
 
  

 
könnte man sagen: Boito und Verdi vertonen – Wagner verklanglicht.» THIELEMANN, Christian, Mein 
Leben mit Wagner, München 2012, 52. 
748 Vgl. Einleitung zur Textinterpretation. 
749 Der Akzent liegt dabei auf Beobachtungen, die die Studienarbeiten, die im Kapitel über den For-
schungsstand resümiert werden, übergehen, statt in deren Referieren. 
750 In den Deutungen selbst handelt es sich evidentermaßen um unbeweisbare Annahmen, angestrebt 
wird lediglich die – aus Sicht des Autors – größtmögliche Plausibilität; um aber die Lesbarkeit nicht 
beständig durch den Konjunktiv zu hemmen, wurde durchgehend der Indikativ verwendet. 
751 Vgl. BONHOEFFER, Dietrich, Nachfolge, in: DBW IV, 38. 



 

  178 

7.3.3 Die Einzelsätze 
 
 
I. DER ERSTE SPRUCH 
 
Erster Spruch:  
Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst! 
Verschmäh die Welt, daß du sie tausendfach bekömmst! 
Im Himmel ist der Tag, im Abgrund ist die Nacht. 
Hier ist die Dämmerung: Wohl dem, der’s recht betracht! 
 
a) Form  
 
Der Erste Spruch hat die Barform Stollen–Stollen’–Abgesang: A-B-A’-B’-C-D’. C und 
D gehen motivisch aus A und B hervor. 
 
Der Spruch hat die Satzstruktur einer «Motette mit Zwischenspielen» und besteht aus 
25 Mensuren, eine Taktunterteilung, die nicht nur schon in ihrem äußerlichen Parti-
turbild den Eindruck des Historismus wach werden lässt, sondern die auch ein für 
Hugo Distler wesentliches Merkmal der Rhythmik seiner Musik bestimmt. «Seine Af-
finität zur Musik der vorbachschen Zeit verdeutlicht Distler u.a. durch die Verwendung der 
Mensuralnotation. ... Die metrisch-rhythmische Begrenzung des Taktstrichs wird ... bewußt 
durchbrochen. Der Verzicht auf durchgehende Taktstriche bedeutet bei Distler, die übliche Be-
tonung auf der „1“ als „schwerem Taktteil“ zu verhindern und so den Ausführenden schon 
graphisch anzuzeigen, daß die rhythmische Gestaltung auf Akzentvielfalt und schwebende 
Leichtigkeit hin angelegt ist.»752 
Der motettische Aufbau des ersten Satzes stellt sich mithin folgendermaßen dar: Der 
Dux erklingt im Sopran und wird im Alt in der Unterquinte real imitiert; Tenor und 
Bass imitieren nur noch den Motivkopf, der Tenor augmentiert den Terzfall in der Ok-
tave als Quintfall, der Bass imitiert tonal im Abstand der Unterseptime.753 
 
 

 
752 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 90. – Ein wichtiges Zäsurmittel, dessen 
Distler sich bedient, sind die Phrasierungszeichen, siehe: KRUSE, Probleme des Komponierens in der Zeit 
von 1920–1945, 41. 
753 Sämtliche Partiturausschnitte sind mit freundlicher Erlaubnis des Bärenreiter-Verlags, Kassel, der 
Internetseite für gemeinfreie Noten entnommen: http://petruccilibrary.ca. Siehe: 
https://imslp.org/wiki/Special:IMSLPImageHandler/534449%2Fpute (abgefragt am 22. August 
2019).  



 

  179 

 
 
Der Aufbau von den höheren zu den tieferen Registern ist Spiegel eines Phänomens, 
das die Vokalmusik Distlers auch auf der «Mikroebene», also auf der Ebene der 
Stimmführung selbst prägt: «Die Bewegungsrichtung der Distlerschen Melodik ist überwie-
gend deszendierend. Selten beginnen Melodien in tiefer Lage und steigen dann zum Ende einer 
Phrase auf.»754 
 
Ebenso wie das Eingangssoggetto755 wird sich die Satzstruktur756 – die Imitationsfolge 
der motettischen Einleitung von den höheren zu den tieferen Stimmen – als für das 
ganze Werk als modellhaft herausstellen. Es gibt daher in diesem Werk Sprüche, die 
choralartig-homophon beginnen, es gibt einen Spruch (12), in dem der Tenor in der 
Art eines Vorsängers757 beginnt, aber es gibt im Totentanz op. 12, 2 keinen Spruch, in 
dem etwa der Bass beginnt und der dann beispielsweise in der Form einer instrumen-
talen Choralbearbeitung fortgeführt wird.  
 
b) Harmonik 
 
Die harmonische Progression des Satzes besteht zunächst im wesentlichen aus einem 
e – C – e – Pendel, bildet großformal ein Subdominantpendel und lässt A in Takt 5 
über einem Orgelpunkt auf der Tonika mit Picardischer Terz schließen. Der Verzicht 
auf harmonische Entwicklungen und «modulatorische Arbeit» – eine Charakteristik 

 
754 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 56. 
755 Uns scheint hier die Terminologie der Musik des 15. – 17. Jahrhunderts in der Regel angebrachter als 
die des 19. und 20. Jahrhunderts, in welcher die Rede von einem «Thema» immer auch dessen «Durch-
führung» impliziert. 
756 Die Nomina «Satz» und «Spruch» werden in diesem Text, ebenso wie die aus ihnen hervorgehenden 
Komposita, synonym verwendet. 
757 Wie häufig auch im Mörike-Chorliederbuch op. 19. 

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z



 

  180 

Distlerscher Musik überhaupt758 – verleiht dem Satz einen ruhig-geschlossenen, gera-
dezu meditativ in sich gekehrten Charakter.  
Es handelt sich also um eine tonale Anlage, die nicht auf einen tonikalen Rahmen ver-
zichtet,759 sondern auf einen eigentlichen Gegenpol zur Tonika, der zu dieser in einer 
konsequenten Dominantbeziehung760 stünde. Die Konsequenz dieser Art von Tonali-
tät ist im Tonsatz selbst – also auf der «Mikroebene» des Satzes –, dass im herkömm-
lichen Sinne dissonante Akkorde oder Quartklänge ihre Dissonanzwirkung verlieren, 
weil ihnen aufgrund der fehlenden tonalen Polarität keine Strebewirkung mehr eigen 
ist.761 
 
c) Melodik 
 
«Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst.» = A. Der Kopf des Eingangssogget-
tos – das auf diese Weise als Eingangssoggetto zugleich des ganzen Werkes erklingt – 
besteht aus einem Terzfall, der im Verlauf des gesamten Werkes – in Wiederholungen, 
Transpositionen und Inversionen – eine entscheidende Rolle spielen wird,762 einem 

 
758 Dieses für die Musik Distlers charakteristische Phänomen beobachtet bereits Ruth Pirkel-Leuwer in 
Bezug auf Vertonungen aus dem Mörike-Chorliederbuch op. 19. Vgl. PIRKEL-LEUWER, Ruth, Mörike-
Lyrik in ihren Vertonungen. Ein Beitrag zur Interpretation (Dissertation), Bonn 1953, 58. 
759 Gegen: LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 81. 
760 Die Stufenfolgen V – I oder VII – I mit Leitton im Dominantakkord zum Tonikagrundton. 
761 Vgl. LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 81. 
762 Beispiele: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t

Der ßo iIer I Der E,ob:,,...$alt on, Bf[d1of, öen tangbeginnt"

Duttw öpru6
9?.nnö, lebr ldttiöt fm Dortrog

Sqnn- öu tpiIllt gra öee , tuege ins

.-_-)

, gt{e [o 1o[- öie fCIe[t, [o to§ öie 0ett

-meno? 

--
]6gaur

unö öid)-, unö öfö ?ur lfn , r' o fen 6ei , te-- [tebn-!

eu,'

gto , Öes , weüs- ins ew', ge {e , . ,

öu pilIft
?

oegs ine eD' , , .

0onn- öu roiltft gro, öes,ruegs-ine--

lo to§ öie $elt-- unÖ

gt- {.e , ben- lo loB öfe 0elt

fo lo[- öie fielt, lo 1oß Öfe &elt

a

A

öid)-, unö

#)
bid) .

Tmeno P

atu
unö öi6- ,

A _:)

tr'ü'
unö Öid) ?Ltr

--r?Lerlo ?

r-+'--_
Iin.-, ;?t 4 t, ten Oei , te

5
[tebn--!

unö öi6- ,..-l)
unö öfd) ?ur

Tmeno P
lin

- \-_> ?
,lfen (,et , tP

frf,nln-l

+l 
- unö......--..-überpou[en:ndd1[tfolgenöer€in[cl3inöerbetr.Stimmerinfleinoenigftör.fer,be1rc.fdlpödler.

e1p' , ge {e , ben-

10

Det 8itöof I Der C ob: ,,...€öelmonn, I1oIt l1er öein $qnöt''
Diertw Gprudt

Bulig, in rerllaltener €rregung
l=63

ober [teto 3ort!

6ün'öer 

-,

D-

[Inööonn-öie€ = ri1

öö6tft öhe fut=3e f[un-,monn Öu

mf) ober [tete Sort!

oo$t be , bfld)tft öoe fut= ?e-6ün=öer,oonn öu mo$I be'

g1rtn , öcr_,1eonn0u1eo$1 be I öö.{tft öos furE3e-flun_,öoo6ün=öer 

-, 

D-
,

6ün,öer D- | 6ün = öer 

-t

6gem ]eitmafip I
, t

a)

A

'7f''-f[un-, Öoe fut-- 3t- fiun
,

I r I :,,o l5ün=Ötr o,I
--- rm1f,, abcr fp:l*!_,__-:

rt7
€län = ber, Donn öu tno$t be --

,

.) ? o
tl

6ün, öer---.-, D-
t

ö,66tft öoe tur, Ze flun

[Inö öonn-Öie q. , wig =

,J ar. u
ünö öonn- öie e. - ulig =

, lea, ni$te 86

Du tuärö[t nidlte gii z fee, nidlte Bö

Det €öelmonn I

${inftu Cprudt
6an[ flie§enö)=t6'p

feinö, öer {t öein ärg

Der Goöi,,... fief[ter 2lqt,tritt on Aum T,an1l"

]'ögu,n
Bo[0 unö
)=ß.6-tt9.

ttoltis
rt,gf =
öer {tbTf =

.....öer ilt öeindrg ,lter

.befdlleunigen unö immerltärtw &eröpn. .

öeiu

, fter- feinÖ,

no$ flong[torfen Bo§[timmen

öein fug , fter

eine Oftoue böI1er fingrn.

öer ift

Defn be,[ter §reunö, öefn [eib
? l»

P.in $p, [tet §reunö, öein {eib öer dt öein

. l '>ü l> :>

Dein be,[ter §reunö, Öein {,eib ön dt öein

rtgt= > 7

ärg , fter-§einö, öer tft öein
>,

ätg , fter-§einö, er binö't- urrö

ärg , fter-§einÖ, öer dt öein

-)
fug , fter-_ §einÖ, binö't- unÖ

6rg , fter-töinö, öer ilt öein fug , fter- §einö, er binö't unö

+) 8ei fionget on ou$ in öieler Ciefe fia,g=fts

binilt-

17

?öawnve

Du mtirö[t nidlte Bt, , fee, ni$ta

19

! . , | ,- > >>

bäIt 0iö "ouf -)'-er I binlf-- unö bllt öi6 I ouf, unö !ält 
- 

ÖiÖ

bält öi6 ouf-, et ouf, unb b6lt 
- 

0iö 

-
binöt unö bdtt Öid)

leftmo§ I

Dtt 2Ir7t I Oer Coö 1 ,,...§qufmqnn,mo6 öu Öi$ I$neltbertitt"
öeüllter 6prud1

C,m €bqrofter pineg lebtlaften QanTta
d.=6a ()=ßz)

er binöl 

- 

tet 6inö't- tet binö't unö $6lt öid)

]öger,n
,,

a)

h

II
öein $s = ltet
?

§reunö, [o gut

t
-l 

,

- 

PI8 im = met meint

-Iü Ir

öein gg = fter

?h

_r,L
§reunö, fo gut

)

n '' - t+' 
l^=ir- U

meint!

lU
[gin ge, [ter

-
§reunö, [o gut

,,=Ji
Plg lm = lIIPf, meint !

-- i $e öie = let

$e öie = Ier

dle Öie = fet

Bei = dle , öet- Bet , &se öie " fer

bdtt öi,ü ouf 

- 
, er

Der

13

(d=96; otlo J=J t)T-

tDqs bot $ für 

-6e 
-- pinn

fDclt , rDos bot --
.r, + J.

et für-- Or , i oGn'

.+--.r.ru-i1.
bot er für Oe = iminn 

-,, 
rDoB , bnt er frir Oe l= minn 

-- 
,fDclt 

- 

, wag

[DcIt 

--/ 

rrqg
(J.

oinn 
--,

tDoB i bot et lür 6e i-- oinn-,

tDrlt i -, öcr- Bri "

[ei= ' = l= . =
I

€in flein oenig btrlloltwer
:d = 160

nidlt ,ögetn !

7iü1n --?fielt , öoB ör mub mit Der - luft oon [ei,nem 8eid1--tum

fielt , ö98 cr mub mit bet luft ron [ei--nem 8ei$'1um lAitbn --?
I
I

ir mufi --rhtt Dtt = lluft tbn [ri.nem 8eid1=1um
[.fiett, : 

-t

giefln?

Öo[----=- pr mufi-mit Der' luft ron fri=nem Bei$,ium ilthn?

----_

bot et fit 6e =

?i

13

(d=96; otlo J=J t)T-

tDqs bot $ für 

-6e 
-- pinn

fDclt , rDos bot --
.r, + J.

et für-- Or , i oGn'

.+--.r.ru-i1.
bot er für Oe = iminn 

-,, 
rDoB , bnt er frir Oe l= minn 

-- 
,fDclt 

- 

, wag

[DcIt 

--/ 

rrqg
(J.

oinn 
--,

tDoB i bot et lür 6e i-- oinn-,

tDrlt i -, öcr- Bri "

[ei= ' = l= . =
I

€in flein oenig btrlloltwer
:d = 160

nidlt ,ögetn !

7iü1n --?fielt , öoB ör mub mit Der - luft oon [ei,nem 8eid1--tum

fielt , ö98 cr mub mit bet luft ron [ei--nem 8ei$'1um lAitbn --?
I
I

ir mufi --rhtt Dtt = lluft tbn [ri.nem 8eid1=1um
[.fiett, : 

-t

giefln?

Öo[----=- pr mufi-mit Der' luft ron fri=nem Bei$,ium ilthn?

----_

bot et fit 6e =

?i



 

  181 

anschließenden Halbtonschritt abwärts und schließlich dem Pendel mit einer tieferen 
Wechselnote. Der rhythmische Fluss beginnt mit zwei ruhigen Vierteln, erreicht seinen 
Höhepunkt in einer Spannung erzeugenden synkopischen Halben, um dann in zwei 
Achteln auszuschwingen. 
 
d) Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Laß alles.» Der lakonische Imperativ dieses Satzes wird in der melodischen Gestalt 
des Terzfalls und der sich fortsetzenden stufenweisen Abwärtsbewegung in eine mu-
sikalische Bewegung der Entspannung transformiert: «Laß alles.» Dies wird also 
gleichsam nicht nur geboten, sondern vorgeführt und zur imitatio empfohlen. Dieser me-
lodischen Abwärtsbewegung entgegengesetzt ist im Sopran eine aufwärtsführende 
Sequenz derselben, die eine Spannung erzeugt gegenüber der Abwärtsbewegung und 
die – in Form der Figur der gradatio – sinnfällig macht, dass das Loslassen zugleich ein 
«Überwinden» (Siebter Spruch) ist.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

74

Der 8o
öiütw

6et1r
d=108

mu[t- au$-, öu-mu[t- au6- ,Öu- mu§t- ou$-ü

uf monn I Der €o b,,,...§omm l1er, {onöefned1t, i$oorte öein!"

öpru$
ral*) unö fri[$ bewtgt, \batltr;,ifdl

§reunö- ,ltrei ten L[t niüt g'nug 

-,
1fr, mit ftodlörud!

mu[t-, öu-mu§t, mubt aud), öu- mu[t-ou$-,
€twas 7{tgun

öu-

öu-

6
0en,

, i I ten- i[t nidlt ghug, öu mu§t-,

reunö-,ftreiff, I z ttn{t ni$t ghug-, öu-

§reunö- ,ltrei ghug-, öu-

öu mu§t-, öu i mußt qu6, I ö,I uluD. rrr.\r,r, 
Ii_l mußt ouö ä l , ber, oin ,

entfpredlenö !

mufit-, öu--mu[t, öu lmufit quö, öu- lmufit- aidl-,

mufit-, öu-mufit, mu[t- aud1- ,

mu§t-ou$-, öu-mu§t- I ouö--, öu- mu§t- ou$- ü ber, oin

mu[t--oud1_-- , öu-mu§t-- mu§t- ou$-- ü I , bcr, oin ,

*)nt6t 
au leile perüen; öer folgenöe€infot3 mu$ no$ um ein Beöeutenöee leiler lein.

, ten * nidlt

74

Der 8o
öiütw

6et1r
d=108

mu[t- au$-, öu-mu[t- au6- ,Öu- mu§t- ou$-ü

uf monn I Der €o b,,,...§omm l1er, {onöefned1t, i$oorte öein!"

öpru$
ral*) unö fri[$ bewtgt, \batltr;,ifdl

§reunö- ,ltrei ten L[t niüt g'nug 

-,
1fr, mit ftodlörud!

mu[t-, öu-mu§t, mubt aud), öu- mu[t-ou$-,
€twas 7{tgun

öu-

öu-

6
0en,

, i I ten- i[t nidlt ghug, öu mu§t-,

reunö-,ftreiff, I z ttn{t ni$t ghug-, öu-

§reunö- ,ltrei ghug-, öu-

öu mu§t-, öu i mußt qu6, I ö,I uluD. rrr.\r,r, 
Ii_l mußt ouö ä l , ber, oin ,

entfpredlenö !

mufit-, öu--mu[t, öu lmufit quö, öu- lmufit- aidl-,

mufit-, öu-mufit, mu[t- aud1- ,

mu§t-ou$-, öu-mu§t- I ouö--, öu- mu§t- ou$- ü ber, oin

mu[t--oud1_-- , öu-mu§t-- mu§t- ou$-- ü I , bcr, oin ,

*)nt6t 
au leile perüen; öer folgenöe€infot3 mu$ no$ um ein Beöeutenöee leiler lein.

, ten * nidlt

15

o= 69
6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[t
p

eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,
(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ort
oie mögti6.

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.

16

Der 66if f e r I Der Coö:,,...§omm,frommertlonn,folgmirgemqd)!"
fltunter 6pru$

Bubig unö mfgtidr,ft o,usgpgli&len
J=88 ru$ige 2ldlttll

te 

-- 
{i6L- qut- mon,[d1out mon/ [6out mqn_in öie " [em--Dos ä , b*,li$

{.e , ben nf6t

immer ru$ig bleiben! ]ögem
H,

f(odl rut)i=
l=26

f.ongt a, gleidlmäE i geg Der,7ögtr,n

öerg --, oie menn mon

ldlout mqn/ Idlout- mon in Öie4em{e = bpr, in öie,fem

Idlqut-mon-in öie , fem-{i$t-._fdlqut-

Idlqut mon-fn bie , fem-{idlt-ldlout- mon,[d1out mon,

{,e, ben nidlt

öere,ni$t{e, ben niöt i on .

{e, bcn nidlt qig oenn

g0r sls ?11 ?lnfong
meno p

h) )

{i$t.

ACJ
qn,

^

u1
öere, ni6t on , Öer8r qle

------'-T---- J

rnenn mon löiet ing

,

1 ttt
Dunf , Ie fid) be

[6ier ins Dunf,le fi6 be,
,,

ge ben, [iü b ,, gr_l= =+i-
Iöiet ins Dunf Ie, ins Dunf a Ic [i$- be , ge bpn

on

mon,f$out mon

17

frei! €tooe be[$leunigcn!

§reunö-, oer- in it z tlct lXclt mill lou, ter- I 8o

§teunÖ-, mcr-.-* in ft , ncr
np,

fDe(t mill Iou , tcr

§reunÖ, uoer.- in je z ner tUelt pill
7try

Iqu, tcr-l Bo

...oilI lou ter- Bo

]ögern

)bleibt ungqdt)r ), öod1 atgentildlw, mely ge[progen
i()=1s2) =-

,J;cn 

-,
dlen öen

*r!o p

$en 

-,
*yop -

öen

ü)en, öen mäl = len

, = len I bre ,- ,

,

A :,,.
mul

:A:

-l

fen 1'oot o11 bier öie Dor
EI I

,

, nen_ g'nug , [om

a): i
h:

äl len g'oot
+
qll

___=_
bier öie Dor i l-= nen ghug , [om

o 
rytil , len 7'oot qll ,
:)

I

bier öie Dor -,{
) ,

, t1eti'_ g'nug , fom

g'oot 'alt , lliet-.---, öcn mü[ , fen 3'oor qll biet ----, tlitt 
-- 

, g'DDt 

- 
dll , l)i$ öie

u In e r

6pru
r flie§e

I Det Co b, ,,...Critt efn in öen Reigcn,2ldcrbouerl"

ü)
nö, fo niÖt 3u loug[om
,

,rltlrlo ?

öen
meno

18

]ögem

Der Souer I Det Coö:
€lfttr Cptudt

2lu'l,auf -,

6drfn 3ungftou, no$ öir

rsf$. frit ein 6f gnol

ltebt mein Begrl1rl"

Otroffe Diertel, öo$ ni$t 3u
)=flg fioc.o f

ouf, ouf-,
*>*p,7artl

auf, oul- , ouf, ouf-,

ouf, auf, auf,auf, ouf, Öer

auf, aul, ouf, ouf, auf, Öer

>

ni$t

Br6uttgom fömmt fion gellt- nidlt-'mit 
-_ 

ilm

*) Oos m.p in Gopron unö lllt 6ut$cue unoorbereitet,übetrofl$enö einfelen loJfen; öer Cenot lingt üogcgen lcin r6ignol" unbeirtt,
in l*C;iltj.fn On.2lnfongo, oeitet; nur öer BoE bot ouf öem ru$enÖen fie immer leifer 3u oetöen.

quf 
- , auf , lquf 

-, 
ouf, auf 

-, 
oul,

oul, aul- ,2luf , auf 
-,

ouf, aul 
-,

ouf, ouf-,

äuf, auf, ouf,auf, auf, Öeraul, aul-.- ,2lul, ouf 
-,

ouf, ouf 
-,

ouf ouf-,

gelt 

- 
ni{t mit 

- 
i$m

*) *p,?ortt,

Btcfut''gom ffmmt: fion 
- | ge$t 

- 
ni$t 'mit 

- 
iI1m

, du'f , aul, Öu Btduttgom ffmmt -$1(sftgom ffmmt-, oui ouf$1(sftgom fömmt-, Öet

)*) ,

1g

76swq-- €toos mldler unö lei$ter als 7u 2lnfong, öeutlidl

]6gem

rDo- mon- öes

bli&,o-, öee2lurgen,blids- nid1t tann be , rei t , ,

Die J ung f tou I Der CD6:,,...6eb,beb bidl oon öein'm {.ager, @tetstt'

?wölfttr öpru$
Qonz l$tid)t, ia nidlt f$leppml=16

öes 2Iu tgtrt a

C.
fein.tet

mit- illm- ein, uio mon öeg 2{u, gen,blid..a-, 'üeg

mit- i[1m- ein, IDD öes 2Iu,genoblidg-, öne 2t(, gen,bli&e*-, ffö;

- . tDo- mon 

- 

[ss, 2Iv, gen, blida-, öes 2Iu zgln z--, dnr Btdut',gom ffmmt : t

tet I f.in.2lu,gen*Iid, -, "öee 2lu,gen blid.g nid)t fonn be

2Iu, gewbtid;s_,, öee ?Iu,gen

--= ^ 
-fües-, bee2lwgewb{i&.s - niSt fonn be ,

ouf öer-&ett-3u llong oirö 'f0eil 
unÖ

-, trenn öir

mp,mit 2lueötuat! t{tenf$-,oenn öir ouf öer'"fiett-3u

fielt 3u long oirö '&eit unötßenf$, oenn Öir ouf öer

lltenf6--_, oenn öfr quf öer-Selt-3u long ofrö [0eil unö

-

?ösw! Xultig flfe§enöe Diute[
,Ä)=toe

.-..... --ll?,:

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---

|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer--, 
t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I

U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---

|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer--, 
t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I

U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb

91
Doe 6f nö I Der Co b,,,...rper ift'a,bwfi$eu Ootte tellrt?t,

DiuTt$ntw öpru6
6$ oer b atler,fdlrpitanfu D iwttl
)=iz

Die 5ee , le-, oefl-lie dt ge t 3ur_€ , wig , feit--,l1at tei t

]ögern

Die 6ee g

,np
Ie, peil fie

+{t ge o born 7;ur €. wig,fgi1, bat
-J

tei , ne wall,xs
,

a)

h

i€
Dfe Gee ,

üü.t'
Ie-,oeiI-lie

,

it
tft ge ,

ü t + ,
born Aur- Q. , uig o

ö t ü
teiteit 

-, 
llat

,

a) p lr
Dfe 5ee z [e-,, oeil- [e dt ge

,
born ?w.-Q. , wig teit- , bat tei ,

8u!-, fsi z ne 8ub- fn Din gen öie, ler

z ftt aall , 12 tuotl u re 8ub in Jrn, ,lrn i, ,#-*

ne wall a 12 wot1, 1s 11ull in Din, gen " ffs z [er

!(12 Sen

BeöeutenÖ ra[d1er
J=120 ^

Din , t gen

tei , ne wab, rc

t|i z ne wall z rc

{>?eL



 

  182 

 
 
Der hauptmotivische Terzfall, der das Loslassen «anschaulich» macht, wird, wie an-
gedeutet, im ganzen weiteren Verlauf der Motette eine wesentliche Rolle in der Mo-
tivbildung spielen. Auf diese Weise ist dem Werk ein musikalisches Motto mit einem 
engen Textbezug verliehen: Musikalisch «abgebildet» ist das Loslassen in seinen ver-
schiedensten Facetten, als Schwäche und als Stärke, als Schmerz und als Erlösung. 
Die zahlreichen eingesprungenen und frei einsetzenden Dissonanzen in den ersten 
beiden Mensuren  

    
interpretieren dieses Loslassen als mit Beschwerlichkeit, ja mit Schmerzen verbunden 
und verleihen ihm einen leidensbezogenen Charakter. Allerdings handelt es sich hier 
sozusagen um einen weichen, fast bittersüßen Schmerz: Die Dissonanzen sind nie 
scharf oder heftig, immer sind sie – ihres freien Eintretens zum Trotz – durch eine 
organische Stimmführung abgemildert und in der Harmonik aufgefangen. Die Disso-
nanzbehandlung zeigt sich nie formelhaft oder schematisch, sondern, mit Bezug auf 
den Text ausgedrückt: Der abgebildete Schmerz ist stets nuanciert, individuell. Dies 
ist überaus typisch für die Kompositionsweise Hugo Distler: «Die Behandlung von In-
tervallkonstellationen, wie sie im herkömmlichen Satz als Vorhaltsdissonanzen auftreten, ent-
spricht bei Distler weitgehend nicht der Norm. Nur in wenigen Fällen werden ... in einer Ka-
denz Sekundreibungen als Vorhalte aufgefaßt und dementsprechend aufgelöst.»763 
 
«Auf daß du alles nehmst.» = B. Bereits Mensur 3 führt zu einem klanglichen Kontrast 
zur Introduktion; an dieser Stelle wird eine erste große klangliche Spreizung über dem 
Tonikagegenklang erreicht, deren Spannung sich in einer Achtelfiguration, die die 
Aussage «Alles» sinnfällig macht, entlädt. 
Das Indefinitpronomen «alles» wird motivisch sinnfällig durch die Figur der circulatio, 
die andeutet, dass «alles» wirklich alles umfasst, beschrieben. Der weitgehende Ver-
zicht auf Dissonanzen interpretiert dieses Indefinitpronomen, das im Hauptsatz nega-
tiv als das zu Lassende gedeutet wurde, im Finalsatz positiv als das zu Gewinnende. 
Indem Hauptsatz und Nebensatz – «Hauptthema» und «Seitenthema» – aus 

 
763 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 131. 

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z



 

  183 

demselben Kernmaterial gewonnen werden – der Terz –, verdichten sie den Kontrast 
der complementa764 zum Paradox: «Laß alles, was du hast, auf daß du alles nehmst.» 
 

 
 
B ist ein Zwischenspiel mit raschem harmonischen Wechsel in Vierteln und Achteln. 
Die «Explosion» einer ruhigen Bewegung des Beginns eines Stückes in eine raschere 
Bewegung ist – so ungewöhnlich sie für einen Vokalstil ist, der in seiner Melodiebil-
dung im wesentlichen der Melodiebildung der Musik des 16. Jahrhunderts folgt – bei 
Distler stets besonders auffällig und sorgt in seiner Musik für scharfe Kontraste schon 
in der ersten musikalischen Entwicklung. Wenn Lemmermann beobachtet, «... der 
Rhythmus bei Distler erzeugt nach einem ruhigen Beginn durch die Verkürzung sofort eine 
gewisse Unruhe.», so trägt das adverbiale Adjektiv «sofort» die entscheidende Aus-
sage.765 
 
«Verschmäh die Welt.» = A’ folgt dem Muster von A und transponiert es. Das dem 
«Lassen» korrespondierende Verb «verschmähen» erhält, in logischer Konsequenz, 
dasselbe Motiv wie das Ausgangsverb «loslassen»: einen Terzfall. Die Imitation erfolgt 
in einer A nicht identischen, aber ähnlichen Reihenfolge. Die Dissonanzbildung be-
ginnt hier bereits mit der ersten Imitation und führt zu einer A gegenüber erhöhten 
Spannung. Schließlich wird A’ wird mithilfe der circulatio aus B in den Mittelstimmen 
um zwei Mensuren verlängert. Diese Art «Binnen-Coda» durch Reprise auch des B-
Motivs verleiht dem Formteil eine besondere Dichte. 
 

 
764 «Contraria sunt complementa». Nils Bohr (s.a.o.) 
765 LEMMERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 35. 

oet, [6mdb- ,ost z f*lm6b

, Det, f$m6b

l$'mdb öie lDelt- ,ier=l$m611 bie

?ösun

oer, l6m6b öie fDett 

- 

t Dzt = lütnrlb öie fDelt

6gern

Öufietau===i,=== , [enö,fc$ be , fömmft_l

t7o*l flf eßenöer wie blü)tt, öod1 immer wW ]6swn
r-,rFd rT-'t r=-1

Cm- 2Ib , grunö-_ift-öfe-
+++) 6s11. Golofttmme.

]eittr;rofi ll
7

öä[ -- öu fie tou , = [tnö' fo6 .- be =_ _
\-L7.

>,
öu lie tou ,

' , öoB öu lie tqu = = fenö,fo$ be ,

fömmftt öä $im,mel dt Öer

+) 2ldlteluorf6log mit öet $ouptnote. ++) Sebt lcife.



 

  184 

 
Der dritte Formteil verleiht dem Satz nochmals einen deutlichen Spannungszuwachs. 
Das Moment der «schmerzhaften Überwindung», die dem Verb «verschmähen» schon 
in A entlockt worden war, wird entfaltet: Das «Lassen-Motiv» wird im Verlauf von A’ 
verlassen und an seine Stelle tritt in den Oberstimmen ein Seufzermotiv in exponierter 
Lage. Auf diese Weise ist der psychologische Hintergrund des Verlassens hörbar ge-
macht: Der Verzicht ist nur dann ein wirklicher Verzicht, wenn man eigentlich behalten 
will. 
 
Dem Duktus der Steigerung entsprechend, fällt auch die Harmonik in A’ dissonanter 
aus als die in A. A’ schließt wie A – nach einer großformalen Andeutung einer ver-
minderten II. Stufe – über einem Orgelpunkt auf der Tonika. 
 
«Daß du sie tausendfach bekömmst.» = B’ ist ein verlängertes, aber nicht transponier-
tes B. Das Adjektiv «tausendfach» wird sinnfällig analog zu «alles» behandelt. Auch 
B’ schließt auf der Subdominante. 
 

 
 
«Im Himmel ist der Tag, im Abgrund ist die Nacht. / Hier ist die Dämmerung: Wohl 
dem, der’s recht betracht.» = C: Der Abgesang – der das Vierfache des Textes der je 
vorausgegangenen Formteile zu bewältigen hat766 – nimmt Motive des Stollens auf, so 

 
766 In den meisten Sätzen des Totentanzes op. 12, 2 – wie seiner Vokalmusik überhaupt – lässt sich das 
genaue Gegenteil beobachten: «Charakteristisch für die formale Gestaltung bei vielen Sätzen Distlers 

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

oet, [6mdb- ,ost z f*lm6b

, Det, f$m6b

l$'mdb öie lDelt- ,ier=l$m611 bie

?ösun

oer, l6m6b öie fDett 

- 

t Dzt = lütnrlb öie fDelt

6gern

Öufietau===i,=== , [enö,fc$ be , fömmft_l

t7o*l flf eßenöer wie blü)tt, öod1 immer wW ]6swn
r-,rFd rT-'t r=-1

Cm- 2Ib , grunö-_ift-öfe-
+++) 6s11. Golofttmme.

]eittr;rofi ll
7

öä[ -- öu fie tou , = [tnö' fo6 .- be =_ _
\-L7.

>,
öu lie tou ,

' , öoB öu lie tqu = = fenö,fo$ be ,

fömmftt öä $im,mel dt Öer

+) 2ldlteluorf6log mit öet $ouptnote. ++) Sebt lcife.



 

  185 

dass der Text eine paradoxe musikalische Würdigung erfährt: Das Motiv des Himmels 
wird nicht aufwärts, sondern noch weiter abwärts geführt, die Folge Sprung – Schritt 
wird an dieser Stelle invertiert; das Motiv des Abgrunds führt in einem Sextsprung 
aufwärts; der Orgelpunkt wird vom Bass als Liegeton an die Mittelstimmen weiterge-
reicht und rückt vom Schluss – wie in A – an den Beginn des Formteils C. Harmonisch 
führt dieser in das Feld von G-Dur. 

  
 
«Hier ist die Dämmerung». An dieser Stelle im Satz ist das tiefe Stimmenregister er-
reicht: Die Ungewissheit, das Zwielichtige, Janusköpige, die der Text dieses 
Schlussteils über die Welt aussagt – sie verkehrt an dieser Stelle das Offensichtliche der 
«Licht»-Gewissheit ins Paradoxe der «Licht»-Unsichtbarkeit und löst beides in der of-
fenen Nachdenklichkeit auf: «Wohl dem, der’s recht betracht.» 
 

 
 
«Wohl dem, der’s recht betracht.» Den Schlusstakten ist eine Reminiszenz an den An-
fang eingeschrieben: Der Terzfall wird – in seiner Augmentierung – in den Unterstim-
men wiederaufgenommen und führt aus dem nur angeklungenen G-Dur in dessen 
Subdominante, wendet damit die Haupttonart in eine neue Richtung und gibt dem 
Text den Tonfall des Besonderen, Überirdischen: «Wohl» – das ist paradox: Sofern es 
sich noch «hier» befindet, gleicht es verschatteter Nachdenklichkeit – befindet es sich 
aber «oben», ist es das klare, eindeutige «Wohl» des Ersten Psalms und der Seligprei-
sungen. Die Musik spiegelt kein Entweder-Oder, sondern ein Schon-und-noch-Nicht. 

 
ist ... das Prinzip, am Anfang eines Stückes möglichst rasch viel Text zu vertonen. Erst nachdem einige 
Zeilen vertont sind, nimmt er sich oftmals erst die Zeit, einzelne Wörter durch Melismen oder Textwie-
derholungen auszudeuten oder textliche Interpolationen einzufügen.» A.a.O., 88. 

oet, [6mdb- ,ost z f*lm6b

, Det, f$m6b

l$'mdb öie lDelt- ,ier=l$m611 bie

?ösun

oer, l6m6b öie fDett 

- 

t Dzt = lütnrlb öie fDelt

6gern

Öufietau===i,=== , [enö,fc$ be , fömmft_l

t7o*l flf eßenöer wie blü)tt, öod1 immer wW ]6swn
r-,rFd rT-'t r=-1

Cm- 2Ib , grunö-_ift-öfe-
+++) 6s11. Golofttmme.

]eittr;rofi ll
7

öä[ -- öu fie tou , = [tnö' fo6 .- be =_ _
\-L7.

>,
öu lie tou ,

' , öoB öu lie tqu = = fenö,fo$ be ,

fömmftt öä $im,mel dt Öer

+) 2ldlteluorf6log mit öet $ouptnote. ++) Sebt lcife.

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t



 

  186 

 
 
 
II. DER ZWEITE SPRUCH 
 
Zweiter Spruch:  
Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit. 
Was trotz’st du dann so viel auf ihre Herrlichkeit?  
 
a) Form 
 
«Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit.» = A. Der Zweite Spruch beginnt 
choraliter – «wie ein Kondukt»767 –, besteht aus 18 Mensuren und hat die dreiteilige 
Liedform A(ab)-B(cc’)-A’(ab’)-Coda(A’’).  
 

 
 
 

 
767 Gustav Mahler, Sinfonie Nr. 5 cis-Moll, Erster Satz: Trauermarsch. In gemessenem Schritt. Streng. 
Wie ein Kondukt. 

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t



 

  187 

b) Harmonik 
 
Der Spruch steht in d-Moll mit einer subdominantisch-g-Phrygischen Erweiterung in 
den Mensuren 3 jeweils 13 bei «Zögern». 

     
 
und einer Rückung in die «hochalterierte» Gegenklangsharmonik h-Moll im Zentrum 
des Satzes in dem Formteil c’. 
 

 
 
 
c) Melodik, Rhythmik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
Der Satz beginnt in den tiefen Stimmen (ATB)768 mit dem lakonischen Soggetto d d d 
c a d e a in einer nach der «bedeutungsvollen»769 Anrede «Mensch» in einer in Halben 
«schreitenden» syllabischen Viertelbewegung in d-Moll. Die wie im Ersten Spruch 

 
768 Vgl. Johannes Brahms, Ein deutsches Requiem: Im 1. Satz der außergewöhnlicher Beginn nur der 
tiefen Streicher. 
769 Zu einer ähnlichen Idee des langen Auftakts als „captatio benevolentiae“ siehe: Lemmermann: LEM-
MERMANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 90. Dem im Mörike-Chorliederbuch op. 19 
relativ häufigen «echten» langen Auftakt begegnen wir im Totentanz indes lediglich im Siebten Spruch. 
Im Totentanz verzichtet Distler auf vom Sprachakzent unabhängige «rein musikalische Intention[en]». 
A.a.O., 92. 

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t

]eitmo§ I

ooe trog'ft Öu öqnn ouf i$ z rc n[$, öfe §f r'

$ert,li$ ,'tüttro!'[t öu öonn ouf il1 , w[o' oiel-,

--T-YY 7:.u
trot3'[t 6u öonn ouf ib , rc 'i $eu,.lid,) , tpit? ftlenldl _--, Öie §i ,

>\\l :>\>.-tt*fl
oirl-, fo uiet, ooe

t)e* , tid),t;.ft-? fienfld1, Öie §i ,
:>\:--

tro!'[t öu Öonn-, -boe ro!'ft Öu Öonn ouf ib, re

]ögern

, \et mit Öergur Öer fielt Dtt z

gur öer fielt Äer ,

fto6 7ur,üütlaltpnöer dla 7u 2lnlang
)=84 p,lebr Sort unÖ mit 2lugÖrud!

ge , , bet mit öerz glJt öer fiell- uet z

>>>>>

tro!'[t öu öonn-, $elr,lid1 , teit-?

, t I1et mit öer

]eitmo§ I

ooe trog'ft Öu öqnn ouf i$ z rc n[$, öfe §f r'

$ert,li$ ,'tüttro!'[t öu öonn ouf il1 , w[o' oiel-,

--T-YY 7:.u
trot3'[t 6u öonn ouf ib , rc 'i $eu,.lid,) , tpit? ftlenldl _--, Öie §i ,

>\\l :>\>.-tt*fl
oirl-, fo uiet, ooe

t)e* , tid),t;.ft-? fienfld1, Öie §i ,
:>\:--

tro!'[t öu Öonn-, -boe ro!'ft Öu Öonn ouf ib, re

]ögern

, \et mit Öergur Öer fielt Dtt z

gur öer fielt Äer ,

fto6 7ur,üütlaltpnöer dla 7u 2lnlang
)=84 p,lebr Sort unÖ mit 2lugÖrud!

ge , , bet mit öerz glJt öer fiell- uet z

>>>>>

tro!'[t öu öonn-, $elr,lid1 , teit-?

, t I1et mit öer



 

  188 

plötzliche Beschleunigung in melismatischen großen und kleinen Triolen und Sech-
zehnteln macht das «Vergehen mit der Zeit» sinnfällig. Der A-Teil schließt, wie es im 
Ersten Spruch der Fall war, auf der Tonika.  
 
Melodisch spielt wie im Ersten Spruch der Terzfall eine charakteristische Rolle, 
darüberhinaus der Quartsprung nach oben, den der Sopran im Ersten Spruch als 
Schluss von A schon vorbereitet hatte. 
 

 
 
 
«Was trotz’st du dann so viel auf ihre Herrlichkeit?» = B. Der zweite Abschnitt beginnt 
motettisch, wie der Erste Spruch in realer Sopran-Alt-Imitation, um hier in paradoxer 
Weise eine Frage mit dem Rufmotiv einer aufsteigenden Quart abzubilden: «Was 
trotz’st Du?». Dieses Quartmotiv wird in den Männerstimmen unisono zum Intervall 
einer kleinen None augmentiert, die das «Trotzen der individuellen Seele» in einen 
größeren theologischen Kontext stellt: Das «Trotzen der Feinde» ist zwar «einmütig» 
(vgl. Ps 2,2) aber doch «hyperbolisch», d.h. in diesem Fall: vergeblich (vgl. Ps 2,1). Das 
Unisono der Männerstimmen führt zu einem homophonen Schluss, wiederum auf der 
Tonika mit Picardischer Terz. 
 

 
 

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t

]eitmo§ I

ooe trog'ft Öu öqnn ouf i$ z rc n[$, öfe §f r'

$ert,li$ ,'tüttro!'[t öu öonn ouf il1 , w[o' oiel-,

--T-YY 7:.u
trot3'[t 6u öonn ouf ib , rc 'i $eu,.lid,) , tpit? ftlenldl _--, Öie §i ,

>\\l :>\>.-tt*fl
oirl-, fo uiet, ooe

t)e* , tid),t;.ft-? fienfld1, Öie §i ,
:>\:--

tro!'[t öu Öonn-, -boe ro!'ft Öu Öonn ouf ib, re

]ögern

, \et mit Öergur Öer fielt Dtt z

gur öer fielt Äer ,

fto6 7ur,üütlaltpnöer dla 7u 2lnlang
)=84 p,lebr Sort unÖ mit 2lugÖrud!

ge , , bet mit öerz glJt öer fiell- uet z

>>>>>

tro!'[t öu öonn-, $elr,lid1 , teit-?

, t I1et mit öer



 

  189 

«Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit.» = A’. Der Aussagesatz wird unter 
Verwendung des Eingangsmotivs wiederholt, statt der raschen Beschleunigung des A-
Teils ist der A’-Teil nur allmählich beschleunigt – einem letzten, «vergeblichen», Auf-
bäumen des «Trotzes» gleich, die alsbald zu einer Verlangsamung, einem morendo 
führt, das den Satz über einem Orgelpunkt, diesmal aller drei Unterstimmen als klang-
licher Basis, über dem das Hauptmotiv erklingt, verklingen lässt: 
 

 
 
 
 
III. DER DRITTE SPRUCH 
 
Dritter Spruch: 
Wann du willst gradeswegs ins ew’ge Leben gehn, 
so laß die Welt und dich zur linken Seite stehn! 
 
a) Form, Melodik, Rhythmik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
Der Dritte Spruch umfasst nur noch 12 Mensuren in der «kleinen» Reihenform a-b-c. 
Es ist die Kürze des Satzes selbst, die die Dringlichkeit der Textaussage eindringlich ab-
bildet und gleichsam ihre unverzügliche Umsetzung fordert. Alle Motive sind aus den 
beiden ersten Sprüchen abgeleitet, als wolle dieser Spruch eine Zusammenfassung – 
eine confirmatio – des gerade Gesagten darstellen. Die einzelnen Teile kontrastieren 
einander kaum und gehen zäsurlos ineinander über. Der Spruch beginnt in derselben 
Tonart wie der Spruch zuvor, endet aber mit einem Halbschluss auf der Dominante.  
 
«Wann du willst gradeswegs ins ew’ge Leben gehn.» = a. Das Hauptmotiv ist vom 
Hauptmotiv des Zweiten Spruches abgeleitet; die hinzugefügte Punktierung bildet 
den Gedanken der Eile ab.  
 

]eitmo§ I

ooe trog'ft Öu öqnn ouf i$ z rc n[$, öfe §f r'

$ert,li$ ,'tüttro!'[t öu öonn ouf il1 , w[o' oiel-,

--T-YY 7:.u
trot3'[t 6u öonn ouf ib , rc 'i $eu,.lid,) , tpit? ftlenldl _--, Öie §i ,

>\\l :>\>.-tt*fl
oirl-, fo uiet, ooe

t)e* , tid),t;.ft-? fienfld1, Öie §i ,
:>\:--

tro!'[t öu Öonn-, -boe ro!'ft Öu Öonn ouf ib, re

]ögern

, \et mit Öergur Öer fielt Dtt z

gur öer fielt Äer ,

fto6 7ur,üütlaltpnöer dla 7u 2lnlang
)=84 p,lebr Sort unÖ mit 2lugÖrud!

ge , , bet mit öerz glJt öer fiell- uet z

>>>>>

tro!'[t öu öonn-, $elr,lid1 , teit-?

, t I1et mit öer



 

  190 

     
 
Der Beginn ist motettisch und präsentiert eine ähnliche Imitationsfolge wie der Mittel-
teil des vorangegangenen Spruches: Dux = Sopran, Comes = Alt, gefolgt von Männer-
stimmen in Bordunquinten. Der Zeilenübergang «Gehen – so laß die Welt» wird mit-
hilfe deutlicher Motivverwandtschaft ähnlich wie in der Lyrik ein Enjambement ver-
tont – ein «formverkomplizierendes» Verfahren, das wir im Fünften Spruch erneut 
erleben werden. b besteht aus einem dem Melismenmotiv des vorangegangenen Spru-
ches entlehnten Melismenmotiv, das hier zum Quartenmotiv kristallisiert, als mahne 
es wiederum zur Eile. Es ist ein Motiv, das im Elften Spruch («Auf, auf») wiederaufge-
nommen werden wird. 

 
 
«Und dich zur linken Seite stehn.» = c. Teil c besteht aus einem Motiv, das aus dem 
Rhythmus des Kopfmotivs des a-Teils und – sinnfällig – aus dem «Vergehen»-Motiv 
(Terzsprung + punktierter Terzfall) des Zweiten Spruchs gebildet ist. Der Orgelpunkt 
der Schlüsse in den tiefen Stimmen der vorangegangenen Sätze ist zum hohen Liege-
ton im Sopran geworden und indiziert auf diese Weise die Verklärung des «Und-
Dich» als «Erfüllung» dieses Spruchs. 
 

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t

Der ßo iIer I Der E,ob:,,...$alt on, Bf[d1of, öen tangbeginnt"

Duttw öpru6
9?.nnö, lebr ldttiöt fm Dortrog

Sqnn- öu tpiIllt gra öee , tuege ins

.-_-)

, gt{e [o 1o[- öie fCIe[t, [o to§ öie 0ett

-meno? 

--
]6gaur

unö öid)-, unö öfö ?ur lfn , r' o fen 6ei , te-- [tebn-!

eu,'

gto , Öes , weüs- ins ew', ge {e , . ,

öu pilIft
?

oegs ine eD' , , .

0onn- öu roiltft gro, öes,ruegs-ine--

lo to§ öie $elt-- unÖ

gt- {.e , ben- lo loB öfe 0elt

fo lo[- öie fielt, lo 1oß Öfe &elt

a

A

öid)-, unö

#)
bid) .

Tmeno P

atu
unö öi6- ,

A _:)

tr'ü'
unö Öid) ?Ltr

--r?Lerlo ?

r-+'--_
Iin.-, ;?t 4 t, ten Oei , te

5
[tebn--!

unö öi6- ,..-l)
unö öfd) ?ur

Tmeno P
lin

- \-_> ?
,lfen (,et , tP

frf,nln-l

+l 
- unö......--..-überpou[en:ndd1[tfolgenöer€in[cl3inöerbetr.Stimmerinfleinoenigftör.fer,be1rc.fdlpödler.

e1p' , ge {e , ben-

Der ßo iIer I Der E,ob:,,...$alt on, Bf[d1of, öen tangbeginnt"

Duttw öpru6
9?.nnö, lebr ldttiöt fm Dortrog

Sqnn- öu tpiIllt gra öee , tuege ins

.-_-)

, gt{e [o 1o[- öie fCIe[t, [o to§ öie 0ett

-meno? 

--
]6gaur

unö öid)-, unö öfö ?ur lfn , r' o fen 6ei , te-- [tebn-!

eu,'

gto , Öes , weüs- ins ew', ge {e , . ,

öu pilIft
?

oegs ine eD' , , .

0onn- öu roiltft gro, öes,ruegs-ine--

lo to§ öie $elt-- unÖ

gt- {.e , ben- lo loB öfe 0elt

fo lo[- öie fielt, lo 1oß Öfe &elt

a

A

öid)-, unö

#)
bid) .

Tmeno P

atu
unö öi6- ,

A _:)

tr'ü'
unö Öid) ?Ltr

--r?Lerlo ?

r-+'--_
Iin.-, ;?t 4 t, ten Oei , te

5
[tebn--!

unö öi6- ,..-l)
unö öfd) ?ur

Tmeno P
lin

- \-_> ?
,lfen (,et , tP

frf,nln-l

+l 
- unö......--..-überpou[en:ndd1[tfolgenöer€in[cl3inöerbetr.Stimmerinfleinoenigftör.fer,be1rc.fdlpödler.

e1p' , ge {e , ben-



 

  191 

 
 
 
IV. DER VIERTE SPRUCH 
 
Vierter Spruch: 
O Sünder, wann du wohl bedächtst das kurze Nun, 
und dann die Ewigkeit: Du würdst nichts Böses tun! 
 
a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
Der Vierte Spruch ist beinahe genauso kurz (13 Mensuren) wie der vorangegangene 
(12 Mensuren) und ist auf diese Weise wie jener gedrängt genug, um «das kurze Nun» 
vor «Augen» zu führen. 
Er hat – wie der Erste Spruch – die Barform – hier: A(ab)-A’(a’a’)-B – und beginnt mit 
einem an den vorangegangenen Spruch mit seinem A-Dur-Schluss «angelehnten» 
Quartenakkord, der in seiner Funktion einem Quartsextakkord in d-Moll entspricht, 
welcher jedoch in einer Trugfortschreitung über einen Sekundakkord von h-Moll+6 
fortfährt. 
 

    
 

Der ßo iIer I Der E,ob:,,...$alt on, Bf[d1of, öen tangbeginnt"

Duttw öpru6
9?.nnö, lebr ldttiöt fm Dortrog

Sqnn- öu tpiIllt gra öee , tuege ins

.-_-)

, gt{e [o 1o[- öie fCIe[t, [o to§ öie 0ett

-meno? 

--
]6gaur

unö öid)-, unö öfö ?ur lfn , r' o fen 6ei , te-- [tebn-!

eu,'

gto , Öes , weüs- ins ew', ge {e , . ,

öu pilIft
?

oegs ine eD' , , .

0onn- öu roiltft gro, öes,ruegs-ine--

lo to§ öie $elt-- unÖ

gt- {.e , ben- lo loB öfe 0elt

fo lo[- öie fielt, lo 1oß Öfe &elt

a

A

öid)-, unö

#)
bid) .

Tmeno P

atu
unö öi6- ,

A _:)

tr'ü'
unö Öid) ?Ltr

--r?Lerlo ?

r-+'--_
Iin.-, ;?t 4 t, ten Oei , te

5
[tebn--!

unö öi6- ,..-l)
unö öfd) ?ur

Tmeno P
lin

- \-_> ?
,lfen (,et , tP

frf,nln-l

+l 
- unö......--..-überpou[en:ndd1[tfolgenöer€in[cl3inöerbetr.Stimmerinfleinoenigftör.fer,be1rc.fdlpödler.

e1p' , ge {e , ben-

Der ßo iIer I Der E,ob:,,...$alt on, Bf[d1of, öen tangbeginnt"

Duttw öpru6
9?.nnö, lebr ldttiöt fm Dortrog

Sqnn- öu tpiIllt gra öee , tuege ins

.-_-)

, gt{e [o 1o[- öie fCIe[t, [o to§ öie 0ett

-meno? 

--
]6gaur

unö öid)-, unö öfö ?ur lfn , r' o fen 6ei , te-- [tebn-!

eu,'

gto , Öes , weüs- ins ew', ge {e , . ,

öu pilIft
?

oegs ine eD' , , .

0onn- öu roiltft gro, öes,ruegs-ine--

lo to§ öie $elt-- unÖ

gt- {.e , ben- lo loB öfe 0elt

fo lo[- öie fielt, lo 1oß Öfe &elt

a

A

öid)-, unö

#)
bid) .

Tmeno P

atu
unö öi6- ,

A _:)

tr'ü'
unö Öid) ?Ltr

--r?Lerlo ?

r-+'--_
Iin.-, ;?t 4 t, ten Oei , te

5
[tebn--!

unö öi6- ,..-l)
unö öfd) ?ur

Tmeno P
lin

- \-_> ?
,lfen (,et , tP

frf,nln-l

+l 
- unö......--..-überpou[en:ndd1[tfolgenöer€in[cl3inöerbetr.Stimmerinfleinoenigftör.fer,be1rc.fdlpödler.

e1p' , ge {e , ben-

10

Det 8itöof I Der C ob: ,,...€öelmonn, I1oIt l1er öein $qnöt''
Diertw Gprudt

Bulig, in rerllaltener €rregung
l=63

ober [teto 3ort!

6ün'öer 

-,

D-

[Inööonn-öie€ = ri1

öö6tft öhe fut=3e f[un-,monn Öu

mf) ober [tete Sort!

oo$t be , bfld)tft öoe fut= ?e-6ün=öer,oonn öu mo$I be'

g1rtn , öcr_,1eonn0u1eo$1 be I öö.{tft öos furE3e-flun_,öoo6ün=öer 

-, 

D-
,

6ün,öer D- | 6ün = öer 

-t

6gem ]eitmafip I
, t

a)

A

'7f''-f[un-, Öoe fut-- 3t- fiun
,

I r I :,,o l5ün=Ötr o,I
--- rm1f,, abcr fp:l*!_,__-:

rt7
€län = ber, Donn öu tno$t be --

,

.) ? o
tl

6ün, öer---.-, D-
t

ö,66tft öoe tur, Ze flun

[Inö öonn-Öie q. , wig =

,J ar. u
ünö öonn- öie e. - ulig =



 

  192 

Alle Teile sind eng aufeinander bezogen.  
 
«O Sünder, wann du wohl bedächtst das kurze Nun.» Die Teile A und A’ bestehen in 
ihrem a bzw. a’-Teil aus Melodie und Begleitung, das in b in ein Bicinium in der Form 
eines Kanons und in b’ in ein kurzes «Altsolo» übergeht: «Das kurze Nun.» 

  
 
«Und dann die Ewigkeit: Du würdst nichts Böses tun.» = B. Der Abgesang ist wie im 
vorangegangenen Spruch ein Sopranliegeton, der «die Ewigkeit» klanglich «abbildet», 
über einer Klangbasis in den Unterstimmen, die das Terzmotiv des Hauptsoggettos, 
das alle bisherigen Sätze geprägt hat und alle kommenden Sätze prägen wird, umkeh-
ren: «nichts Böses tun». Harmonisch bewegt sich der Satz vom anfänglichen h-Moll 
zu dessen Dominante. 
 
 
V. DER FÜNFTE SPRUCH 
 
Fünfter Spruch: 
Dein bester Freund, dein Leib, der ist dein ärgster Feind, 
er bind’t und hält dich auf: Dein bester Freund, so gut er’s immer meint! 
 
a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
Der Spruch hat die – komplexe – dreiteilige Form A(ab)-B(cdd’)-A, die zwar den Tex-
tinhalt – die Inklusion der «Warnung» durch den Begriff «Freund» – anschaulich wi-
dergibt, die jedoch der vierteiligen Textform widerspricht und deshalb der Komposi-
tion eine komplexe Binnenstruktur verleiht: «Der ist dein ärgster Feind / er bind’t und 
hält dich auf» wird – ähnlich der vergleichbaren Konstruktion durch enge Motivver-
wandtschaft im Dritten Spruch – wiederum einem Enjambement ähnlich – vertont. 
Charakteristisch für die entsprechenden Motive ist der Halbtonschritt als obere Wech-
selnote, der einmal (c) als concitato und einmal (d) als sospiratio eingesetzt wird. Der 
zweite Teil des zweiten Verses, «dein bester Freund, so gut er’s immer meint», ist, dem 
Strophenbeginn entsprechend, als variierte Reprise vertont. Auf diese Weise greifen 
Dreiteiligkeit und Vierteiligkeit ineinander. Der Satz beginnt wie der Erste Spruch in 
e-Moll und schließt nach diesmal 15 Mensuren auf der Tonika mit Picardischer Terz. 

10

Det 8itöof I Der C ob: ,,...€öelmonn, I1oIt l1er öein $qnöt''
Diertw Gprudt

Bulig, in rerllaltener €rregung
l=63

ober [teto 3ort!

6ün'öer 

-,

D-

[Inööonn-öie€ = ri1

öö6tft öhe fut=3e f[un-,monn Öu

mf) ober [tete Sort!

oo$t be , bfld)tft öoe fut= ?e-6ün=öer,oonn öu mo$I be'

g1rtn , öcr_,1eonn0u1eo$1 be I öö.{tft öos furE3e-flun_,öoo6ün=öer 

-, 

D-
,

6ün,öer D- | 6ün = öer 

-t

6gem ]eitmafip I
, t

a)

A

'7f''-f[un-, Öoe fut-- 3t- fiun
,

I r I :,,o l5ün=Ötr o,I
--- rm1f,, abcr fp:l*!_,__-:

rt7
€län = ber, Donn öu tno$t be --

,

.) ? o
tl

6ün, öer---.-, D-
t

ö,66tft öoe tur, Ze flun

[Inö öonn-Öie q. , wig =

,J ar. u
ünö öonn- öie e. - ulig =

10

Det 8itöof I Der C ob: ,,...€öelmonn, I1oIt l1er öein $qnöt''
Diertw Gprudt

Bulig, in rerllaltener €rregung
l=63

ober [teto 3ort!

6ün'öer 

-,

D-

[Inööonn-öie€ = ri1

öö6tft öhe fut=3e f[un-,monn Öu

mf) ober [tete Sort!

oo$t be , bfld)tft öoe fut= ?e-6ün=öer,oonn öu mo$I be'

g1rtn , öcr_,1eonn0u1eo$1 be I öö.{tft öos furE3e-flun_,öoo6ün=öer 

-, 

D-
,

6ün,öer D- | 6ün = öer 

-t

6gem ]eitmafip I
, t

a)

A

'7f''-f[un-, Öoe fut-- 3t- fiun
,

I r I :,,o l5ün=Ötr o,I
--- rm1f,, abcr fp:l*!_,__-:

rt7
€län = ber, Donn öu tno$t be --

,

.) ? o
tl

6ün, öer---.-, D-
t

ö,66tft öoe tur, Ze flun

[Inö öonn-Öie q. , wig =

,J ar. u
ünö öonn- öie e. - ulig =



 

  193 

«Dein bester Freund, dein Leib.» = A. Das Hauptmotiv ist die Terzmotivinversion. Die 
Satzstruktur mit dem Beginn der drei Oberstimmen bietet eine «aufhellende» Antwort 
auf den Zweiten Spruch, der «verdunkelnd» mit den drei Unterstimmen begonnen 
hatte. Der Spruch beginnt als Aria, um sich dann aber in Melismen aufzulösen, so, als 
sei es der «Leib», der, zu Beginn noch freundlich besungen, im Prozess der Loslösung 
von ihm – oder deutlicher noch: als Folge des Strebens im Prozess der Verwesung – 
selbst auflöse. 
 

   
 
 
«Der ist dein ärgster Feind, er bind’t und hält dich auf» = B. Die Antithese des Textes 
gibt der antithetische Bau der Formteile wieder. Das anfängliche Arioso «Dein bester 
Freund, dein Leib» wird kontrastiert durch den stile concitato des «Er-Bind’t» in Gestalt 
aus dem Ersten Spruch abgeleiteter Seufzermotive («Verschmäh die Welt»). «Und hält 
dich auf» ist eine Repetition, die gerade «nicht enden will». 
 

     
 
«Dein bester Freund, so gut er’s immer meint.» = A’. Die textliche Wiederaufnahme 
wird musikalisch als Reprise umgesetzt. Diesem Verfahren wird der Komponist im 
weiteren Verlauf des Werkes treubleiben. 
 
 

, lea, ni$te 86

Du tuärö[t nidlte gii z fee, nidlte Bö

Det €öelmonn I

${inftu Cprudt
6an[ flie§enö)=t6'p

feinö, öer {t öein ärg

Der Goöi,,... fief[ter 2lqt,tritt on Aum T,an1l"

]'ögu,n
Bo[0 unö
)=ß.6-tt9.

ttoltis
rt,gf =
öer {tbTf =

.....öer ilt öeindrg ,lter

.befdlleunigen unö immerltärtw &eröpn. .

öeiu

, fter- feinÖ,

no$ flong[torfen Bo§[timmen

öein fug , fter

eine Oftoue böI1er fingrn.

öer ift

Defn be,[ter §reunö, öefn [eib
? l»

P.in $p, [tet §reunö, öein {eib öer dt öein

. l '>ü l> :>

Dein be,[ter §reunö, Öein {,eib ön dt öein

rtgt= > 7

ärg , fter-§einö, öer tft öein
>,

ätg , fter-§einö, er binö't- urrö

ärg , fter-§einÖ, öer dt öein

-)
fug , fter-_ §einÖ, binö't- unÖ

6rg , fter-töinö, öer ilt öein fug , fter- §einö, er binö't unö

+) 8ei fionget on ou$ in öieler Ciefe fia,g=fts

binilt-

17

?öawnve

Du mtirö[t nidlte Bt, , fee, ni$ta

, lea, ni$te 86

Du tuärö[t nidlte gii z fee, nidlte Bö

Det €öelmonn I

${inftu Cprudt
6an[ flie§enö)=t6'p

feinö, öer {t öein ärg

Der Goöi,,... fief[ter 2lqt,tritt on Aum T,an1l"

]'ögu,n
Bo[0 unö
)=ß.6-tt9.

ttoltis
rt,gf =
öer {tbTf =

.....öer ilt öeindrg ,lter

.befdlleunigen unö immerltärtw &eröpn. .

öeiu

, fter- feinÖ,

no$ flong[torfen Bo§[timmen

öein fug , fter

eine Oftoue böI1er fingrn.

öer ift

Defn be,[ter §reunö, öefn [eib
? l»

P.in $p, [tet §reunö, öein {eib öer dt öein

. l '>ü l> :>

Dein be,[ter §reunö, Öein {,eib ön dt öein

rtgt= > 7

ärg , fter-§einö, öer tft öein
>,

ätg , fter-§einö, er binö't- urrö

ärg , fter-§einÖ, öer dt öein

-)
fug , fter-_ §einÖ, binö't- unÖ

6rg , fter-töinö, öer ilt öein fug , fter- §einö, er binö't unö

+) 8ei fionget on ou$ in öieler Ciefe fia,g=fts

binilt-

17

?öawnve

Du mtirö[t nidlte Bt, , fee, ni$ta

, lea, ni$te 86

Du tuärö[t nidlte gii z fee, nidlte Bö

Det €öelmonn I

${inftu Cprudt
6an[ flie§enö)=t6'p

feinö, öer {t öein ärg

Der Goöi,,... fief[ter 2lqt,tritt on Aum T,an1l"

]'ögu,n
Bo[0 unö
)=ß.6-tt9.

ttoltis
rt,gf =
öer {tbTf =

.....öer ilt öeindrg ,lter

.befdlleunigen unö immerltärtw &eröpn. .

öeiu

, fter- feinÖ,

no$ flong[torfen Bo§[timmen

öein fug , fter

eine Oftoue böI1er fingrn.

öer ift

Defn be,[ter §reunö, öefn [eib
? l»

P.in $p, [tet §reunö, öein {eib öer dt öein

. l '>ü l> :>

Dein be,[ter §reunö, Öein {,eib ön dt öein

rtgt= > 7

ärg , fter-§einö, öer tft öein
>,

ätg , fter-§einö, er binö't- urrö

ärg , fter-§einÖ, öer dt öein

-)
fug , fter-_ §einÖ, binö't- unÖ

6rg , fter-töinö, öer ilt öein fug , fter- §einö, er binö't unö

+) 8ei fionget on ou$ in öieler Ciefe fia,g=fts

binilt-

17

?öawnve

Du mtirö[t nidlte Bt, , fee, ni$ta

, lea, ni$te 86

Du tuärö[t nidlte gii z fee, nidlte Bö

Det €öelmonn I

${inftu Cprudt
6an[ flie§enö)=t6'p

feinö, öer {t öein ärg

Der Goöi,,... fief[ter 2lqt,tritt on Aum T,an1l"

]'ögu,n
Bo[0 unö
)=ß.6-tt9.

ttoltis
rt,gf =
öer {tbTf =

.....öer ilt öeindrg ,lter

.befdlleunigen unö immerltärtw &eröpn. .

öeiu

, fter- feinÖ,

no$ flong[torfen Bo§[timmen

öein fug , fter

eine Oftoue böI1er fingrn.

öer ift

Defn be,[ter §reunö, öefn [eib
? l»

P.in $p, [tet §reunö, öein {eib öer dt öein

. l '>ü l> :>

Dein be,[ter §reunö, Öein {,eib ön dt öein

rtgt= > 7

ärg , fter-§einö, öer tft öein
>,

ätg , fter-§einö, er binö't- urrö

ärg , fter-§einÖ, öer dt öein

-)
fug , fter-_ §einÖ, binö't- unÖ

6rg , fter-töinö, öer ilt öein fug , fter- §einö, er binö't unö

+) 8ei fionget on ou$ in öieler Ciefe fia,g=fts

binilt-

17

?öawnve

Du mtirö[t nidlte Bt, , fee, ni$ta



 

  194 

VI. DER SECHSTE SPRUCH 
 
Sechster Spruch: 
Der Reiche dieser Welt, was hat er für Gewinn, 
daß er muß mit Verlust von seinem Reichtum ziehn? 
 
a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
Der Sechste Spruch behält die Tonart des vorangegangenen bei, gibt ihm aber eine 
dorische, später eine phrygische Färbung. Die Hauptmotive sind wiederum aus Ter-
zen gebildet. Den Dreiertakt überwölbt eine komplizierte Hemiolik. Seine Form ist A-
B-A’-C. 
 
«Der Reiche dieser Welt» = A ist ein aszendierendes Caccia-Motiv. 
 

 
 
«Was hat er für Gewinn» = B ist aus dem aus dem aus dem Ersten Spruch bekannten 
Lassen-Motiv abgeleitet.  
 

   

 
 
«Daß er muß» ist aus dem ersten Motivkopf des Dritten Spruchs, «wann du willst», 
abgeleitet. «Mit Verlust von seinem Reichtum ziehn» ist sinnenfällig in Gestalt der ab-
steigenden Figur einer fuga vertont, so als ob nicht das Subjekt davonflöge770, sondern 
im Tod des Menschen dessen Reichtum selbst von ihm fliehe. 
 

 

 
770 Vgl. Ps 90,10. 

19

! . , | ,- > >>

bäIt 0iö "ouf -)'-er I binlf-- unö bllt öi6 I ouf, unö !ält 
- 

ÖiÖ

bält öi6 ouf-, et ouf, unb b6lt 
- 

0iö 

-
binöt unö bdtt Öid)

leftmo§ I

Dtt 2Ir7t I Oer Coö 1 ,,...§qufmqnn,mo6 öu Öi$ I$neltbertitt"
öeüllter 6prud1

C,m €bqrofter pineg lebtlaften QanTta
d.=6a ()=ßz)

er binöl 

- 

tet 6inö't- tet binö't unö $6lt öid)

]öger,n
,,

a)

h

II
öein $s = ltet
?

§reunö, [o gut

t
-l 

,

- 

PI8 im = met meint

-Iü Ir

öein gg = fter

?h

_r,L
§reunö, fo gut

)

n '' - t+' 
l^=ir- U

meint!

lU
[gin ge, [ter

-
§reunö, [o gut

,,=Ji
Plg lm = lIIPf, meint !

-- i $e öie = let

$e öie = Ier

dle Öie = fet

Bei = dle , öet- Bet , &se öie " fer

bdtt öi,ü ouf 

- 
, er

Der

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

13

(d=96; otlo J=J t)T-

tDqs bot $ für 

-6e 
-- pinn

fDclt , rDos bot --
.r, + J.

et für-- Or , i oGn'

.+--.r.ru-i1.
bot er für Oe = iminn 

-,, 
rDoB , bnt er frir Oe l= minn 

-- 
,fDclt 

- 

, wag

[DcIt 

--/ 

rrqg
(J.

oinn 
--,

tDoB i bot et lür 6e i-- oinn-,

tDrlt i -, öcr- Bri "

[ei= ' = l= . =
I

€in flein oenig btrlloltwer
:d = 160

nidlt ,ögetn !

7iü1n --?fielt , öoB ör mub mit Der - luft oon [ei,nem 8eid1--tum

fielt , ö98 cr mub mit bet luft ron [ei--nem 8ei$'1um lAitbn --?
I
I

ir mufi --rhtt Dtt = lluft tbn [ri.nem 8eid1=1um
[.fiett, : 

-t

giefln?

Öo[----=- pr mufi-mit Der' luft ron fri=nem Bei$,ium ilthn?

----_

bot et fit 6e =

?i

Der ßo iIer I Der E,ob:,,...$alt on, Bf[d1of, öen tangbeginnt"

Duttw öpru6
9?.nnö, lebr ldttiöt fm Dortrog

Sqnn- öu tpiIllt gra öee , tuege ins

.-_-)

, gt{e [o 1o[- öie fCIe[t, [o to§ öie 0ett

-meno? 

--
]6gaur

unö öid)-, unö öfö ?ur lfn , r' o fen 6ei , te-- [tebn-!

eu,'

gto , Öes , weüs- ins ew', ge {e , . ,

öu pilIft
?

oegs ine eD' , , .

0onn- öu roiltft gro, öes,ruegs-ine--

lo to§ öie $elt-- unÖ

gt- {.e , ben- lo loB öfe 0elt

fo lo[- öie fielt, lo 1oß Öfe &elt

a

A

öid)-, unö

#)
bid) .

Tmeno P

atu
unö öi6- ,

A _:)

tr'ü'
unö Öid) ?Ltr

--r?Lerlo ?

r-+'--_
Iin.-, ;?t 4 t, ten Oei , te

5
[tebn--!

unö öi6- ,..-l)
unö öfd) ?ur

Tmeno P
lin

- \-_> ?
,lfen (,et , tP

frf,nln-l

+l 
- unö......--..-überpou[en:ndd1[tfolgenöer€in[cl3inöerbetr.Stimmerinfleinoenigftör.fer,be1rc.fdlpödler.

e1p' , ge {e , ben-



 

  195 

 
 
 
VII. DER SIEBTE SPRUCH 
 
Siebter Spruch: 
Freund, streiten ist nicht g’nug, du mußt auch überwinden, 
wo du willst ew’ge Ruh und ew’gen Frieden finden! 
 
a) Form und Harmonik 
 
«Freund, streiten ist nicht g’nug» = A. Der Siebte Spruch kehrt zurück zum absprin-
genden Terzmotiv, das hier in einem Concitato-Circulatio-Motiv – «Freund, Streiten 
ist nicht g’nug» – melodisch wieder «eingefangen» wird (Abwärts-Aufwärts-Alterna-
tion). Strukturell folgt der Teil dem Schema Sopran-Alt-Imitation plus Tenor-Bass-Pa-
rallelimitation. Der Satz steht in G-Dur mit mixolydischer Färbung und besteht aus 
den Teilen A-B-C, die nunmehr 23 Mensuren umfassen. 
 

 
 

13

(d=96; otlo J=J t)T-

tDqs bot $ für 

-6e 
-- pinn

fDclt , rDos bot --
.r, + J.

et für-- Or , i oGn'

.+--.r.ru-i1.
bot er für Oe = iminn 

-,, 
rDoB , bnt er frir Oe l= minn 

-- 
,fDclt 

- 

, wag

[DcIt 

--/ 

rrqg
(J.

oinn 
--,

tDoB i bot et lür 6e i-- oinn-,

tDrlt i -, öcr- Bri "

[ei= ' = l= . =
I

€in flein oenig btrlloltwer
:d = 160

nidlt ,ögetn !

7iü1n --?fielt , öoB ör mub mit Der - luft oon [ei,nem 8eid1--tum

fielt , ö98 cr mub mit bet luft ron [ei--nem 8ei$'1um lAitbn --?
I
I

ir mufi --rhtt Dtt = lluft tbn [ri.nem 8eid1=1um
[.fiett, : 

-t

giefln?

Öo[----=- pr mufi-mit Der' luft ron fri=nem Bei$,ium ilthn?

----_

bot et fit 6e =

?i

74

Der 8o
öiütw

6et1r
d=108

mu[t- au$-, öu-mu[t- au6- ,Öu- mu§t- ou$-ü

uf monn I Der €o b,,,...§omm l1er, {onöefned1t, i$oorte öein!"

öpru$
ral*) unö fri[$ bewtgt, \batltr;,ifdl

§reunö- ,ltrei ten L[t niüt g'nug 

-,
1fr, mit ftodlörud!

mu[t-, öu-mu§t, mubt aud), öu- mu[t-ou$-,
€twas 7{tgun

öu-

öu-

6
0en,

, i I ten- i[t nidlt ghug, öu mu§t-,

reunö-,ftreiff, I z ttn{t ni$t ghug-, öu-

§reunö- ,ltrei ghug-, öu-

öu mu§t-, öu i mußt qu6, I ö,I uluD. rrr.\r,r, 
Ii_l mußt ouö ä l , ber, oin ,

entfpredlenö !

mufit-, öu--mu[t, öu lmufit quö, öu- lmufit- aidl-,

mufit-, öu-mufit, mu[t- aud1- ,

mu§t-ou$-, öu-mu§t- I ouö--, öu- mu§t- ou$- ü ber, oin

mu[t--oud1_-- , öu-mu§t-- mu§t- ou$-- ü I , bcr, oin ,

*)nt6t 
au leile perüen; öer folgenöe€infot3 mu$ no$ um ein Beöeutenöee leiler lein.

, ten * nidlt



 

  196 

«Du mußt auch.» = B. Den breitesten Raum nimmt der Mittelteil ein. Der Text wird 
«ambivalent» interpretiert: Zuerst im Rufmotiv, dann im fallenden Sekund-Terz-Mo-
tiv, das dann im Sopran in eine Circulatio-Inversion – «überwinden» – ausläuft.  

 
 
 
«Wo du willst ew’ge Ruh und ew’gen Frieden finden.» = C ist ein 7-taktiger Choral über 
«ew’ge Ruh und ew’gen Frieden» in g-Moll. Dass es gerade diese Redewendung in ei-
nem Choralsatz wiedergegeben wird und dass dieser ausgerechnet 7 Takte umfasst, 
mag ein «kompositorischer Zufall» sein, dem keine zahlensymbolische Kalkulation 
zugrunde liegt; angesichts der im biographischen und im textanalytischen Teil heraus-
gearbeiteten Schlüsselstellung des Ruhe-und-Frieden-Motivs für das Leben und Ster-
ben des Komponisten – die der mehrfach zitierte Kondolenzbrief Dietrich Bonhoeffers 
explizit gemacht hatte – handelt es allerdings sich um eine geradezu atemberaubende 
Koinzidenz. 
Bemerkenswert ist die Wiederaufnahme des Sekund-Terz-Motivs aus B («du mußt 
auch») in dem Text «wo du willst», so als sei das Wollen identisch mit dem «Müssen», 
so als stimme sich der eigene Wille auf das Vorgegebene ein – sobald es eine «geistli-
che» Metamorphose durchlaufen habe. 
 

  
 

 

74

Der 8o
öiütw

6et1r
d=108

mu[t- au$-, öu-mu[t- au6- ,Öu- mu§t- ou$-ü

uf monn I Der €o b,,,...§omm l1er, {onöefned1t, i$oorte öein!"

öpru$
ral*) unö fri[$ bewtgt, \batltr;,ifdl

§reunö- ,ltrei ten L[t niüt g'nug 

-,
1fr, mit ftodlörud!

mu[t-, öu-mu§t, mubt aud), öu- mu[t-ou$-,
€twas 7{tgun

öu-

öu-

6
0en,

, i I ten- i[t nidlt ghug, öu mu§t-,

reunö-,ftreiff, I z ttn{t ni$t ghug-, öu-

§reunö- ,ltrei ghug-, öu-

öu mu§t-, öu i mußt qu6, I ö,I uluD. rrr.\r,r, 
Ii_l mußt ouö ä l , ber, oin ,

entfpredlenö !

mufit-, öu--mu[t, öu lmufit quö, öu- lmufit- aidl-,

mufit-, öu-mufit, mu[t- aud1- ,

mu§t-ou$-, öu-mu§t- I ouö--, öu- mu§t- ou$- ü ber, oin

mu[t--oud1_-- , öu-mu§t-- mu§t- ou$-- ü I , bcr, oin ,

*)nt6t 
au leile perüen; öer folgenöe€infot3 mu$ no$ um ein Beöeutenöee leiler lein.

, ten * nidlt

74

Der 8o
öiütw

6et1r
d=108

mu[t- au$-, öu-mu[t- au6- ,Öu- mu§t- ou$-ü

uf monn I Der €o b,,,...§omm l1er, {onöefned1t, i$oorte öein!"

öpru$
ral*) unö fri[$ bewtgt, \batltr;,ifdl

§reunö- ,ltrei ten L[t niüt g'nug 

-,
1fr, mit ftodlörud!

mu[t-, öu-mu§t, mubt aud), öu- mu[t-ou$-,
€twas 7{tgun

öu-

öu-

6
0en,

, i I ten- i[t nidlt ghug, öu mu§t-,

reunö-,ftreiff, I z ttn{t ni$t ghug-, öu-

§reunö- ,ltrei ghug-, öu-

öu mu§t-, öu i mußt qu6, I ö,I uluD. rrr.\r,r, 
Ii_l mußt ouö ä l , ber, oin ,

entfpredlenö !

mufit-, öu--mu[t, öu lmufit quö, öu- lmufit- aidl-,

mufit-, öu-mufit, mu[t- aud1- ,

mu§t-ou$-, öu-mu§t- I ouö--, öu- mu§t- ou$- ü ber, oin

mu[t--oud1_-- , öu-mu§t-- mu§t- ou$-- ü I , bcr, oin ,

*)nt6t 
au leile perüen; öer folgenöe€infot3 mu$ no$ um ein Beöeutenöee leiler lein.

, ten * nidlt

15

o= 69
6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[t
p

eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,
(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ort
oie mögti6.

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.



 

  197 

VIII. DER ACHTE SPRUCH 
 
Achter Spruch: 
Die Welt ist deine See, der Schiffmann Gottes Geist, 
das Schiff dein Leib, die Seel ist’s, die nach Hause reist. 
 
a) Form, Harmonik, Melodik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
Der Achte Spruch invertiert das Terzmotiv – das nun also, entgegen seiner «eigentli-
chen» Abwärtsrichtung aufwärtsgerichtet ist – wiederum in einem aufgelockerten 
Cantionalsatz («Wie ein altes Volkslied», schreibt Distler als Ausführungsanweisung), 
der zweiteilig ist und weniger als halb so lang ist wie der vorangegangene Satz, indem 
er nur 11 Mensuren umfasst.  
 

     
 
«Die Welt ist deine See, der Schiffmann Gottes Geist.» = A. Der A-Teil führt nach g-
Moll, der B-Teil schließt mit einem phrygischen Halbschluss in G mit Picardischer 
Terz.  
 
«Die Welt ist deine See»: Diese See ist nicht aufgewühlt, sondern ruhig; sie führt «nach 
Hause». An die Möglichkeit der – geistlichen – Gefahr ist indessen auch hier erinnert 
durch die Konfliktstimme des Alts. 
 

 
 
 

T,
fi

n3
€oten[onntog
$uso O iltlw

t
€bormultt"

0t
t, fit, 2 qu

rftw 6pru$
Tubig, nidlt
)=69

otett

€

en
s ö er ,,@tiltti$en

Iong[om (]eitmaß I )

a
Surx

b0n

}6gem

Sopron

2ltt

Cenor

BoF

{oE- ql =

++)

]äsun

--_

3ort (]eitma§ II)- 
frei I

§lf e§enöer,
rJ=88

*l ?g -rneno ? - ? - rry) -mf -menolf - Qoco f- ) "f -.ff++) fentre$ie punftiertB [inien unter öer oerönöerten compobe3eidlnung
Bdrenreiter"Uusgob e 7 52

, ouf öoß öu q[ / lee netmlt- !

Der,fgmtib Öie 00elt----7 opr =td'Ä;tl Oin fue1t

beöputen öcn gonouen €infos öee neuen ]eitmosee.
@ 7934 by Bärenreiter-Verlag, Kassel

]eitmafi I

ol ' lee-, boe öu aft, lo[- o1 , les ,lo§-- ol , lcs-

{oß o[ , Ies / moo öu ba[t, 1oß I ol , Ies--, lofi

o[ , les-, [oB oI , leo--, [o[

pos öu tlalt 

-,
o[=les, ,oooöu öoF öu ol .

qt , tea-., rros öu- ttgft, ouf öoE öu ol

--- ,

a nellm[t! Di r,f$mäg öie !0e1t , Der ,lgmög iie bett
t

ucr, [$müg öie fUrlt_
t

nel1m[t : I ber
ü

ßmdb
üür
öie fDelt---, Der

t
ßm6i öie tDelt-- , oevlgmäb öie

!

nebmlt i

r.!

_! ber
JJO/rl

Idlmätt öie $rlt-, Drr , I

/ni

I

l$m6b öic Selt I Det

oirt-- öoE du ol ,

)','tl
(a

.l1t

h----z

10

Det 8itöof I Der C ob: ,,...€öelmonn, I1oIt l1er öein $qnöt''
Diertw Gprudt

Bulig, in rerllaltener €rregung
l=63

ober [teto 3ort!

6ün'öer 

-,

D-

[Inööonn-öie€ = ri1

öö6tft öhe fut=3e f[un-,monn Öu

mf) ober [tete Sort!

oo$t be , bfld)tft öoe fut= ?e-6ün=öer,oonn öu mo$I be'

g1rtn , öcr_,1eonn0u1eo$1 be I öö.{tft öos furE3e-flun_,öoo6ün=öer 

-, 

D-
,

6ün,öer D- | 6ün = öer 

-t

6gem ]eitmafip I
, t

a)

A

'7f''-f[un-, Öoe fut-- 3t- fiun
,

I r I :,,o l5ün=Ötr o,I
--- rm1f,, abcr fp:l*!_,__-:

rt7
€län = ber, Donn öu tno$t be --

,

.) ? o
tl

6ün, öer---.-, D-
t

ö,66tft öoe tur, Ze flun

[Inö öonn-Öie q. , wig =

,J ar. u
ünö öonn- öie e. - ulig =

74

Der 8o
öiütw

6et1r
d=108

mu[t- au$-, öu-mu[t- au6- ,Öu- mu§t- ou$-ü

uf monn I Der €o b,,,...§omm l1er, {onöefned1t, i$oorte öein!"

öpru$
ral*) unö fri[$ bewtgt, \batltr;,ifdl

§reunö- ,ltrei ten L[t niüt g'nug 

-,
1fr, mit ftodlörud!

mu[t-, öu-mu§t, mubt aud), öu- mu[t-ou$-,
€twas 7{tgun

öu-

öu-

6
0en,

, i I ten- i[t nidlt ghug, öu mu§t-,

reunö-,ftreiff, I z ttn{t ni$t ghug-, öu-

§reunö- ,ltrei ghug-, öu-

öu mu§t-, öu i mußt qu6, I ö,I uluD. rrr.\r,r, 
Ii_l mußt ouö ä l , ber, oin ,

entfpredlenö !

mufit-, öu--mu[t, öu lmufit quö, öu- lmufit- aidl-,

mufit-, öu-mufit, mu[t- aud1- ,

mu§t-ou$-, öu-mu§t- I ouö--, öu- mu§t- ou$- ü ber, oin

mu[t--oud1_-- , öu-mu§t-- mu§t- ou$-- ü I , bcr, oin ,

*)nt6t 
au leile perüen; öer folgenöe€infot3 mu$ no$ um ein Beöeutenöee leiler lein.

, ten * nidlt

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.



 

  198 

«Nach Hause reist» = B deutet Distler in einem historisierenden Schlussformeltopos, 
der schon in der Musik des 17. Jahrhunderts den Charakter des stile antico besitzt771 
und der schon dort «mehr meint als er sagt», etwa in den Schlusstakten des Chorals 
«Weg mit allen Schätzen» aus der Motette «Jesu, meine Freude» BWV 227. Die «stile-
antico-Aussage», das, was mit dem historisierenden Rückgriff auf einen bereits jeweils 
historischen Stil ausgesagt werden soll, scheint hier wie andernorts auf eine heilsge-
schichtliche, die Profangeschichte lenkende Geschichte zu verweisen und die an der 
«Außenseite» gemachte textlichen Aussage verheißungstheologisch zu verbürgen: 
«Wovon Gott durch den Mund seiner heiligen Propheten von alters her geredet hat.» (Apg 
3,21). 
 
J. S. Bach, BWV 227, 7. Satz 

 
 
 
H. Distler, op. 12, 2, 8. Satz 

 

 
771 Vgl. dazu nochmals: «Die Behandlung von Intervallkonstellationen, wie sie im herkömmlichen Satz 
als Vorhaltsdissonanzen auftreten, entspricht bei Distler weitgehend nicht der Norm. Nur in wenigen 
Fällen werden ... in einer Kadenz Sekundreibungen als Vorhalte aufgefaßt und dementsprechend auf-
gelöst.» A.a.O., 131. 

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.



 

  199 

IX. DER NEUNTE SPRUCH 
 
Neunter Spruch:  
Das überlichte Licht schaut man in diesem Leben 
nicht anders, als wenn man schier ins Dunkle sich begeben.  
 
a) Form und Harmonik 
 
Der Neunte Spruch umfasst wieder 16 Mensuren und ist dreiteilig A-B-A’. Auffällig 
ist die (im positiven Sinne) vergleichsweise kleinteilige motivische Übersetzung der 
Textabschnitte in Musik. Der Satz steht in a-Moll mit einem Ausweichen in die Sub-
dominante auf den Mittelteil hin. Es ist ein vierstimmig-homophoner Liedsatz, in dem 
das Terzsprungmotiv zum Quintsprungmotiv augmentiert ist; der Mittelteil als Zwi-
schenspiel verwendet Material der Zwischenspielmusik des ersten Satzes («alles»). 
 
b) Melodik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Das überlichte Licht» = A führt im Sopran sogleich ins höchste Register und erreicht 
in Mensur 2 den Ton g’’, der zum ersten Mal in diesem Werk derart exponiert erklingt. 
Zuvor war er nur einige Male im Ersten Spruch zu hören gewesen, allerdings nur in 
Werten bis zu einer Viertel, freilich auch dort in textgenerierten Situationen der grada-
tio oder des «himmlischen Tages». 
 

 
 
«Schaut man in diesem Leben.» Die insistierende Tonrepetition veranschaulicht «atem- 
und sprachloses Erstaunen» angesichts des «überirdischen Lichts». 

16

Der 66if f e r I Der Coö:,,...§omm,frommertlonn,folgmirgemqd)!"
fltunter 6pru$

Bubig unö mfgtidr,ft o,usgpgli&len
J=88 ru$ige 2ldlttll

te 

-- 
{i6L- qut- mon,[d1out mon/ [6out mqn_in öie " [em--Dos ä , b*,li$

{.e , ben nf6t

immer ru$ig bleiben! ]ögem
H,

f(odl rut)i=
l=26

f.ongt a, gleidlmäE i geg Der,7ögtr,n

öerg --, oie menn mon

ldlout mqn/ Idlout- mon in Öie4em{e = bpr, in öie,fem

Idlqut-mon-in öie , fem-{i$t-._fdlqut-

Idlqut mon-fn bie , fem-{idlt-ldlout- mon,[d1out mon,

{,e, ben nidlt

öere,ni$t{e, ben niöt i on .

{e, bcn nidlt qig oenn

g0r sls ?11 ?lnfong
meno p

h) )

{i$t.

ACJ
qn,

^

u1
öere, ni6t on , Öer8r qle

------'-T---- J

rnenn mon löiet ing

,

1 ttt
Dunf , Ie fid) be

[6ier ins Dunf,le fi6 be,
,,

ge ben, [iü b ,, gr_l= =+i-
Iöiet ins Dunf Ie, ins Dunf a Ic [i$- be , ge bpn

on

mon,f$out mon



 

  200 

 
 
«Nicht anders» verwendet das bekannte Melismenmaterial in einer Weise, die zu be-
tonen scheint, dass jeder Versuch, «das Licht anders zu schauen», zu «Unordnung» 
und «Verwirrung» führt. 
 

 
 
«Als wenn man schier ins Dunkle sich begeben» ist ein scheinbarer C-Teil, der sich im 
Verlauf als Beruhigung des B-Teils und Überleitung in die Reprise zeigt: Die zweite 
Strophenhälfte wird allein von den in die Tiefe, «ins Dunkle sich begebenden» Un-
terstimmen vorgeführt, während der Sopran erneut «das überlichte Licht» vertont 
und die paradoxe Gleichzeitigkeit von «Licht» und «Dunkel» hörbar macht. 

 

16

Der 66if f e r I Der Coö:,,...§omm,frommertlonn,folgmirgemqd)!"
fltunter 6pru$

Bubig unö mfgtidr,ft o,usgpgli&len
J=88 ru$ige 2ldlttll

te 

-- 
{i6L- qut- mon,[d1out mon/ [6out mqn_in öie " [em--Dos ä , b*,li$

{.e , ben nf6t

immer ru$ig bleiben! ]ögem
H,

f(odl rut)i=
l=26

f.ongt a, gleidlmäE i geg Der,7ögtr,n

öerg --, oie menn mon

ldlout mqn/ Idlout- mon in Öie4em{e = bpr, in öie,fem

Idlqut-mon-in öie , fem-{i$t-._fdlqut-

Idlqut mon-fn bie , fem-{idlt-ldlout- mon,[d1out mon,

{,e, ben nidlt

öere,ni$t{e, ben niöt i on .

{e, bcn nidlt qig oenn

g0r sls ?11 ?lnfong
meno p

h) )

{i$t.

ACJ
qn,

^

u1
öere, ni6t on , Öer8r qle

------'-T---- J

rnenn mon löiet ing

,

1 ttt
Dunf , Ie fid) be

[6ier ins Dunf,le fi6 be,
,,

ge ben, [iü b ,, gr_l= =+i-
Iöiet ins Dunf Ie, ins Dunf a Ic [i$- be , ge bpn

on

mon,f$out mon

16

Der 66if f e r I Der Coö:,,...§omm,frommertlonn,folgmirgemqd)!"
fltunter 6pru$

Bubig unö mfgtidr,ft o,usgpgli&len
J=88 ru$ige 2ldlttll

te 

-- 
{i6L- qut- mon,[d1out mon/ [6out mqn_in öie " [em--Dos ä , b*,li$

{.e , ben nf6t

immer ru$ig bleiben! ]ögem
H,

f(odl rut)i=
l=26

f.ongt a, gleidlmäE i geg Der,7ögtr,n

öerg --, oie menn mon

ldlout mqn/ Idlout- mon in Öie4em{e = bpr, in öie,fem

Idlqut-mon-in öie , fem-{i$t-._fdlqut-

Idlqut mon-fn bie , fem-{idlt-ldlout- mon,[d1out mon,

{,e, ben nidlt

öere,ni$t{e, ben niöt i on .

{e, bcn nidlt qig oenn

g0r sls ?11 ?lnfong
meno p

h) )

{i$t.

ACJ
qn,

^

u1
öere, ni6t on , Öer8r qle

------'-T---- J

rnenn mon löiet ing

,

1 ttt
Dunf , Ie fid) be

[6ier ins Dunf,le fi6 be,
,,

ge ben, [iü b ,, gr_l= =+i-
Iöiet ins Dunf Ie, ins Dunf a Ic [i$- be , ge bpn

on

mon,f$out mon

16

Der 66if f e r I Der Coö:,,...§omm,frommertlonn,folgmirgemqd)!"
fltunter 6pru$

Bubig unö mfgtidr,ft o,usgpgli&len
J=88 ru$ige 2ldlttll

te 

-- 
{i6L- qut- mon,[d1out mon/ [6out mqn_in öie " [em--Dos ä , b*,li$

{.e , ben nf6t

immer ru$ig bleiben! ]ögem
H,

f(odl rut)i=
l=26

f.ongt a, gleidlmäE i geg Der,7ögtr,n

öerg --, oie menn mon

ldlout mqn/ Idlout- mon in Öie4em{e = bpr, in öie,fem

Idlqut-mon-in öie , fem-{i$t-._fdlqut-

Idlqut mon-fn bie , fem-{idlt-ldlout- mon,[d1out mon,

{,e, ben nidlt

öere,ni$t{e, ben niöt i on .

{e, bcn nidlt qig oenn

g0r sls ?11 ?lnfong
meno p

h) )

{i$t.

ACJ
qn,

^

u1
öere, ni6t on , Öer8r qle

------'-T---- J

rnenn mon löiet ing

,

1 ttt
Dunf , Ie fid) be

[6ier ins Dunf,le fi6 be,
,,

ge ben, [iü b ,, gr_l= =+i-
Iöiet ins Dunf Ie, ins Dunf a Ic [i$- be , ge bpn

on

mon,f$out mon



 

  201 

X. DER ZEHNTE SPRUCH 
 
Zehnter Spruch:  
Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen,  
den müssen z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen.  
 
a) Form und Harmonik 
 
Der Zehnte Spruch umfasst dann wieder 18 Mensuren, besteht aber lediglich aus den 
Teilen A(ab)-A’(a’c). Der Satz steht in D-Dur mit einem Halbschluss auf der Domi-
nante in der Mitte, doch er läuft aus in einen phrygischen Schluss in e-Moll.  
 
b) Satz und Melodik 
 
«Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen.» = A. A ist ein dreistimmiger, 
aufgelockert homophoner Choralsatz mit dem Tenor als Konfliktstimme, dessen Terz-
fallmelodie, «Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen», abgeleitet ist aus 
der Terzfallmelodie des Zweiten Spruchs, der eine ähnliche Textstruktur aufweist. 
«Freund, wer in jener Welt will lauter Rosen brechen, / den müssen z’vor allhier die 
Dornen g’nugsam stechen» ist an dieser Stelle, ebenso wie im Zweiten Spruch 
«Mensch, die Figur der Welt vergehet», Anrede und Aussage zugleich. 
 

  
 
 
c) Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Den müssen z’vor allhier die Dornen g’nugsam stechen.» = A’: Nicht zufällig wird der 
A-Teil (variiert) wiederholt: «Rosen» und «Dornen» gleichen sich in paradoxer Weise, 
ebenso wie im Zehnten Spruch «Rosen brechen» und «Dornen stechen» einander ent-
sprechen und wie im Neunten Spruch die «Schau des überlichten Lichts» dem «Sich -
ins-Dunkel-Begeben». Charakteristischer Unterschied zwischen A und A’ ist der «wei-
che Terzfall» vom Spitzenton bei «Rosen» dort (Neunter Spruch, Mensur 3) und der 
«harte Quartfall» bei «Dornen» (Neunter Spruch, Mensur 10) hier. «Stechen» ist ein 
Seufzermotiv, das schon sowohl im «Loslassen» (Erster Spruch) als auch im «Binden» 

?ütrl'r,aß I !:2 rutlisw wie 7u 2tnl an g, f eiertig ]6gem

fiobl Öem-, oogl öem-, oolll- öem!tla6t

De r Co öi,t. ..Seut beißt'e: flag mefner Tleilefptingent,,

]roeiter öprud1
@em{fen [greftenö
J=88

fienfg, öfe §r z güt öer tbelt

]6gun

bet mftoet t

Totö

-:- 
fi n)=61 ,

a __----------
h >umP

fiobt öem ,wo$l öem, moll[
,,,

öem 
-röer'e 

..61_bn tro$t !

-
a a t ---

t'ti öfe

-l 
gier

h 7-tn?
Dam,me,r,ing, fiobl

:mf
öem-, oob[, wot1l,

,)
oogt

--u--=
a

öem!

u --! giw"ift öfe
_+

Däm, mezlfing; fiobt
"tf

öem-, no$l
,

öem , oo$1.--.--
,]

öem !

fienf$, öie Ei , gur öer fiett Der , bet mft -öer

f{Ienf$, öie ti , gur öer fielt oer , bet mft öer

=104

a) 

-Plrtrof'[t-iu 
ölnn [o-uie[-,

O (st'. lt I \ .

oootro!'ft-öu öonn [o_ oie[- , fo ofel_,

a nO,.: 

-

Teit ' 0oe_tro!'[t öu öonn [o
  

-'-<'() /rSl. . ,

e
oiel 

-, 
oce-tro!'[t- öu

3
Öonn io- oiet-, i;

TI-

eit
:\)

+re
fias
4

bt'
tro!'[t-öu öonn_, üas
b....

]eit ffiqs trot3'[t-öu öonn_,

)"
tl

t.,

e--

)','tlItt

tl(.t

17

frei! €tooe be[$leunigcn!

§reunö-, oer- in it z tlct lXclt mill lou, ter- I 8o

§teunÖ-, mcr-.-* in ft , ncr
np,

fDe(t mill Iou , tcr

§reunÖ, uoer.- in je z ner tUelt pill
7try

Iqu, tcr-l Bo

...oilI lou ter- Bo

]ögern

)bleibt ungqdt)r ), öod1 atgentildlw, mely ge[progen
i()=1s2) =-

,J;cn 

-,
dlen öen

*r!o p

$en 

-,
*yop -

öen

ü)en, öen mäl = len

, = len I bre ,- ,

,

A :,,.
mul

:A:

-l

fen 1'oot o11 bier öie Dor
EI I

,

, nen_ g'nug , [om

a): i
h:

äl len g'oot
+
qll

___=_
bier öie Dor i l-= nen ghug , [om

o 
rytil , len 7'oot qll ,
:)

I

bier öie Dor -,{
) ,

, t1eti'_ g'nug , fom

g'oot 'alt , lliet-.---, öcn mü[ , fen 3'oor qll biet ----, tlitt 
-- 

, g'DDt 

- 
dll , l)i$ öie

u In e r

6pru
r flie§e

I Det Co b, ,,...Critt efn in öen Reigcn,2ldcrbouerl"

ü)
nö, fo niÖt 3u loug[om
,

,rltlrlo ?

öen
meno



 

  202 

(Fünfter Spruch) zu hören war. Abgesehen von dem Sachverhalt, dass das Seufzermo-
tiv ein in der Musik fast allgegenwärtiger Topos ist, kommt an dieser Stelle durch sein 
Erklingen zum Ausdruck, dass die Gegensätze von «binden» und «lassen» der frühe-
ren Sprüche an dieser Stelle als geradezu Gottes geheimnisvoller Ordnung inhärent 
bezeichnet werden: Ist der Schmerz des «Dornen stechen» «Resultat» des Gegensatzes 
von «Binden» und «Lassen», dann ist an dieser Stelle musikalisch ausgesagt, dass diese 
Gegensätze coram Deo eine Einheit bilden. 
 

 

 

17

frei! €tooe be[$leunigcn!

§reunö-, oer- in it z tlct lXclt mill lou, ter- I 8o

§teunÖ-, mcr-.-* in ft , ncr
np,

fDe(t mill Iou , tcr

§reunÖ, uoer.- in je z ner tUelt pill
7try

Iqu, tcr-l Bo

...oilI lou ter- Bo

]ögern

)bleibt ungqdt)r ), öod1 atgentildlw, mely ge[progen
i()=1s2) =-

,J;cn 

-,
dlen öen

*r!o p

$en 

-,
*yop -

öen

ü)en, öen mäl = len

, = len I bre ,- ,

,

A :,,.
mul

:A:

-l

fen 1'oot o11 bier öie Dor
EI I

,

, nen_ g'nug , [om

a): i
h:

äl len g'oot
+
qll

___=_
bier öie Dor i l-= nen ghug , [om

o 
rytil , len 7'oot qll ,
:)

I

bier öie Dor -,{
) ,

, t1eti'_ g'nug , fom

g'oot 'alt , lliet-.---, öcn mü[ , fen 3'oor qll biet ----, tlitt 
-- 

, g'DDt 

- 
dll , l)i$ öie

u In e r

6pru
r flie§e

I Det Co b, ,,...Critt efn in öen Reigcn,2ldcrbouerl"

ü)
nö, fo niÖt 3u loug[om
,

,rltlrlo ?

öen
meno

18

]ögem

Der Souer I Det Coö:
€lfttr Cptudt

2lu'l,auf -,

6drfn 3ungftou, no$ öir

rsf$. frit ein 6f gnol

ltebt mein Begrl1rl"

Otroffe Diertel, öo$ ni$t 3u
)=flg fioc.o f

ouf, ouf-,
*>*p,7artl

auf, oul- , ouf, ouf-,

ouf, auf, auf,auf, ouf, Öer

auf, aul, ouf, ouf, auf, Öer

>

ni$t

Br6uttgom fömmt fion gellt- nidlt-'mit 
-_ 

ilm

*) Oos m.p in Gopron unö lllt 6ut$cue unoorbereitet,übetrofl$enö einfelen loJfen; öer Cenot lingt üogcgen lcin r6ignol" unbeirtt,
in l*C;iltj.fn On.2lnfongo, oeitet; nur öer BoE bot ouf öem ru$enÖen fie immer leifer 3u oetöen.

quf 
- , auf , lquf 

-, 
ouf, auf 

-, 
oul,

oul, aul- ,2luf , auf 
-,

ouf, aul 
-,

ouf, ouf-,

äuf, auf, ouf,auf, auf, Öeraul, aul-.- ,2lul, ouf 
-,

ouf, ouf 
-,

ouf ouf-,

gelt 

- 
ni{t mit 

- 
i$m

*) *p,?ortt,

Btcfut''gom ffmmt: fion 
- | ge$t 

- 
ni$t 'mit 

- 
iI1m

, du'f , aul, Öu Btduttgom ffmmt -$1(sftgom ffmmt-, oui ouf$1(sftgom fömmt-, Öet

)*) ,



 

  203 

XI. DER ELFTE SPRUCH 
 
Elfter Spruch:  
Auf, auf, der Bräut’gam kömmt: Man geht nicht mit ihm ein,  
wo man des Augenblicks nicht kann bereitet sein.  
 
a) Form 
 
Der Elfte Spruch umfasst 16 Takte, seine Form ist eine vierteilige Reihenform A-B-C-
D. Im Unterschied zu fast allen übrigen Strophen weicht Distler in der musikalischen 
Form von der des Strophenbaus ab. 
 
b) Melodik, Harmonik und Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Auf, auf, der Bräut’gam kömmt.» = A. Die doppelte Interjektion «Auf, auf» lässt to-
pologisch einen Quartsprung erwarten, wie er etwa in einer vergleichbaren «Situation» 
in Heinrich Schütz’ Historia der freuden- und gnadenreichen Geburt Gottes und Marien Soh-
nes Jesu Christi (SWV 435, Dresden 1660) in den Intermedia VII und VIII zu hören ist:772 

 

 
 
Wenn an dieser Stelle stattdessen ein Quintsprung erklingt, ist damit die Hörerwar-
tung «überwältigt»; der Quintsprung hat an dieser Stelle dem Quartsprung gegenüber 
etwas «Hyperbolisches», er signalisiert eine alarmierende Übertreibung,  

besonders wenn die Unterstimmen 
unter einem diesmal «zu früh» – also lange vor der Schlusssequenz – erklingenden 
Liegeton im Sopran die Unterstimmen den Ausruf «Auf, auf» in Gestalt einer Grada-
tio-Sequenz zuende führen.  

 

 
772 Der Kontext ist die Flucht der Heiligen Familie nach Ägypten, siehe: Mt 2,13. 

18

]ögem

Der Souer I Det Coö:
€lfttr Cptudt

2lu'l,auf -,

6drfn 3ungftou, no$ öir

rsf$. frit ein 6f gnol

ltebt mein Begrl1rl"

Otroffe Diertel, öo$ ni$t 3u
)=flg fioc.o f

ouf, ouf-,
*>*p,7artl

auf, oul- , ouf, ouf-,

ouf, auf, auf,auf, ouf, Öer

auf, aul, ouf, ouf, auf, Öer

>

ni$t

Br6uttgom fömmt fion gellt- nidlt-'mit 
-_ 

ilm

*) Oos m.p in Gopron unö lllt 6ut$cue unoorbereitet,übetrofl$enö einfelen loJfen; öer Cenot lingt üogcgen lcin r6ignol" unbeirtt,
in l*C;iltj.fn On.2lnfongo, oeitet; nur öer BoE bot ouf öem ru$enÖen fie immer leifer 3u oetöen.

quf 
- , auf , lquf 

-, 
ouf, auf 

-, 
oul,

oul, aul- ,2luf , auf 
-,

ouf, aul 
-,

ouf, ouf-,

äuf, auf, ouf,auf, auf, Öeraul, aul-.- ,2lul, ouf 
-,

ouf, ouf 
-,

ouf ouf-,

gelt 

- 
ni{t mit 

- 
i$m

*) *p,?ortt,

Btcfut''gom ffmmt: fion 
- | ge$t 

- 
ni$t 'mit 

- 
iI1m

, du'f , aul, Öu Btduttgom ffmmt -$1(sftgom ffmmt-, oui ouf$1(sftgom fömmt-, Öet

)*) ,

18

]ögem

Der Souer I Det Coö:
€lfttr Cptudt

2lu'l,auf -,

6drfn 3ungftou, no$ öir

rsf$. frit ein 6f gnol

ltebt mein Begrl1rl"

Otroffe Diertel, öo$ ni$t 3u
)=flg fioc.o f

ouf, ouf-,
*>*p,7artl

auf, oul- , ouf, ouf-,

ouf, auf, auf,auf, ouf, Öer

auf, aul, ouf, ouf, auf, Öer

>

ni$t

Br6uttgom fömmt fion gellt- nidlt-'mit 
-_ 

ilm

*) Oos m.p in Gopron unö lllt 6ut$cue unoorbereitet,übetrofl$enö einfelen loJfen; öer Cenot lingt üogcgen lcin r6ignol" unbeirtt,
in l*C;iltj.fn On.2lnfongo, oeitet; nur öer BoE bot ouf öem ru$enÖen fie immer leifer 3u oetöen.

quf 
- , auf , lquf 

-, 
ouf, auf 

-, 
oul,

oul, aul- ,2luf , auf 
-,

ouf, aul 
-,

ouf, ouf-,

äuf, auf, ouf,auf, auf, Öeraul, aul-.- ,2lul, ouf 
-,

ouf, ouf 
-,

ouf ouf-,

gelt 

- 
ni{t mit 

- 
i$m

*) *p,?ortt,

Btcfut''gom ffmmt: fion 
- | ge$t 

- 
ni$t 'mit 

- 
iI1m

, du'f , aul, Öu Btduttgom ffmmt -$1(sftgom ffmmt-, oui ouf$1(sftgom fömmt-, Öet

)*) ,



 

  204 

A hat den Charakter der Exaltiertheit: Was hier besungen wird, übersteigt die All-
tagserfahrung; bei diesem «Bräutigam» kann es sich nicht nur um eine Person han-
deln, der das Leben eines individuellen Menschen verändert, sondern es muss eine 
Person sein, die die Menschheit als solche verwandelt.  
 
Tonal führt der Satz von d-Moll nach Fis-Dur (Variantengegenklang) – das man min-
destens zu hören vermeint, obwohl es nicht durch eine entsprechende große Terz be-
stätigt wird.773 
 

 
 
«Man geht nicht mit ihm ein.» = B. Sopran und Alt intonieren ein Motiv, in dem die 
zuvor vorenthaltene Quarte eine besondere Rolle spielt, nicht nur linear – nach Quart-
fall doppelter Quartsprung – sondern auch in der Parallelführung der beiden Ober-
stimmen auf der Redefigur des «Eingehens».774  

 
 
Die Musik dieser Stelle beschreibt nicht den Aspekt des Einswerdens, den man auf 
den ersten Blick mit dem Begriff des «Eingehens» verbindet, sondern die des völligen 
«Entrücktwerden» aus dem curvatum in se. Der Abschnitt verbleibt in Fis-Dur. 

 
773 Zu der Frage der häufigen leeren Quinten in Distlers Vokalmusik: «Diese „asketische“ Satzweise 
deutet darauf hin, daß die Entwicklung des Klanges, wie er sich in „voll“-klingenden Dur- oder Moll-
Schlußakkorden manifestiert, nicht das eigentliche Anliegen seiner Kompositionsweise ist.» LEMMER-
MANN, Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers, 133.  
774 Ähnliche Stellen in Distlers Werk weisen darauf, dass man Distler, wie auch Lemmermann vermerkt, 
missversteht, wenn man in Distlers «Quartenstil» eine stereotype Methode sehen will. «Außerdem hält 
sich noch immer das musikimmanente Vorurteil, Distlers Musik sei vor allem durch „Quarten- und 
Quintenseligkeit“ geprägt.» Lemmermann selbst sieht in der «Beherrschung gewisser Klangfelder 
durch reine Quarten und Quinten» (A.a.O., 48) eine weitere Ursache der «Schwebigkeit» von Distlers 
Musik. (Ebd.) – Vgl. aber ALLERTON, Leave All That You Have, That You May Take All, ab S. 136, die die 
Wichtigkeit der Satztechnik der Quartal harmony zurecht hervorhebt. 

18

]ögem

Der Souer I Det Coö:
€lfttr Cptudt

2lu'l,auf -,

6drfn 3ungftou, no$ öir

rsf$. frit ein 6f gnol

ltebt mein Begrl1rl"

Otroffe Diertel, öo$ ni$t 3u
)=flg fioc.o f

ouf, ouf-,
*>*p,7artl

auf, oul- , ouf, ouf-,

ouf, auf, auf,auf, ouf, Öer

auf, aul, ouf, ouf, auf, Öer

>

ni$t

Br6uttgom fömmt fion gellt- nidlt-'mit 
-_ 

ilm

*) Oos m.p in Gopron unö lllt 6ut$cue unoorbereitet,übetrofl$enö einfelen loJfen; öer Cenot lingt üogcgen lcin r6ignol" unbeirtt,
in l*C;iltj.fn On.2lnfongo, oeitet; nur öer BoE bot ouf öem ru$enÖen fie immer leifer 3u oetöen.

quf 
- , auf , lquf 

-, 
ouf, auf 

-, 
oul,

oul, aul- ,2luf , auf 
-,

ouf, aul 
-,

ouf, ouf-,

äuf, auf, ouf,auf, auf, Öeraul, aul-.- ,2lul, ouf 
-,

ouf, ouf 
-,

ouf ouf-,

gelt 

- 
ni{t mit 

- 
i$m

*) *p,?ortt,

Btcfut''gom ffmmt: fion 
- | ge$t 

- 
ni$t 'mit 

- 
iI1m

, du'f , aul, Öu Btduttgom ffmmt -$1(sftgom ffmmt-, oui ouf$1(sftgom fömmt-, Öet

)*) ,

18

]ögem

Der Souer I Det Coö:
€lfttr Cptudt

2lu'l,auf -,

6drfn 3ungftou, no$ öir

rsf$. frit ein 6f gnol

ltebt mein Begrl1rl"

Otroffe Diertel, öo$ ni$t 3u
)=flg fioc.o f

ouf, ouf-,
*>*p,7artl

auf, oul- , ouf, ouf-,

ouf, auf, auf,auf, ouf, Öer

auf, aul, ouf, ouf, auf, Öer

>

ni$t

Br6uttgom fömmt fion gellt- nidlt-'mit 
-_ 

ilm

*) Oos m.p in Gopron unö lllt 6ut$cue unoorbereitet,übetrofl$enö einfelen loJfen; öer Cenot lingt üogcgen lcin r6ignol" unbeirtt,
in l*C;iltj.fn On.2lnfongo, oeitet; nur öer BoE bot ouf öem ru$enÖen fie immer leifer 3u oetöen.

quf 
- , auf , lquf 

-, 
ouf, auf 

-, 
oul,

oul, aul- ,2luf , auf 
-,

ouf, aul 
-,

ouf, ouf-,

äuf, auf, ouf,auf, auf, Öeraul, aul-.- ,2lul, ouf 
-,

ouf, ouf 
-,

ouf ouf-,

gelt 

- 
ni{t mit 

- 
i$m

*) *p,?ortt,

Btcfut''gom ffmmt: fion 
- | ge$t 

- 
ni$t 'mit 

- 
iI1m

, du'f , aul, Öu Btduttgom ffmmt -$1(sftgom ffmmt-, oui ouf$1(sftgom fömmt-, Öet

)*) ,



 

  205 

Während der Tenor den A-Teil gewissermaßen selbständig weiterführt, imitiert der 
Bass das Soggetto des B-Teils. 
«Wo man des Augenblicks.» = C. Der Abschnitt nimmt die alternierende Satzstruktur 
von A wieder auf – die Vertonung des «Augenblicks» ist rhythmisch dem «Auf-Auf» 
abgeleitet. Er führt von fis-Moll nach G-Dur. 
 

 
 
«Nicht kann bereitet sein.» = D. Der Schlussteil ist ein Choral, der in ruhigen, langen 
Notenwerten beginnt, im weiteren Verlauf das Melismenmotiv den ersten Satzes an-
klingen lässt und schließlich ruhig in D-Dur ausklingt.  

 
 
An dieser Stelle komponiert Distler geradezu gegen den Text: Als ob der «Dichter» 
noch ganz «unbereitet», der «Komponist» aber schon einen Schritt weiter sei: Der Text 
ist noch ganz «aufgeregt» – nicht bereitet –, die Musik aber ganz ruhig und «parat» – 
und doch ist kurz vor Schluss ein leichtes Zittern zu vernehmen, dessen Ursache un-
gewiss und ambivalent bleibt. 
 

 
 
 
 
 
  

1g

76swq-- €toos mldler unö lei$ter als 7u 2lnfong, öeutlidl

]6gem

rDo- mon- öes

bli&,o-, öee2lurgen,blids- nid1t tann be , rei t , ,

Die J ung f tou I Der CD6:,,...6eb,beb bidl oon öein'm {.ager, @tetstt'

?wölfttr öpru$
Qonz l$tid)t, ia nidlt f$leppml=16

öes 2Iu tgtrt a

C.
fein.tet

mit- illm- ein, uio mon öeg 2{u, gen,blid..a-, 'üeg

mit- i[1m- ein, IDD öes 2Iu,genoblidg-, öne 2t(, gen,bli&e*-, ffö;

- . tDo- mon 

- 

[ss, 2Iv, gen, blida-, öes 2Iu zgln z--, dnr Btdut',gom ffmmt : t

tet I f.in.2lu,gen*Iid, -, "öee 2lu,gen blid.g nid)t fonn be

2Iu, gewbtid;s_,, öee ?Iu,gen

--= ^ 
-fües-, bee2lwgewb{i&.s - niSt fonn be ,

ouf öer-&ett-3u llong oirö 'f0eil 
unÖ

-, trenn öir

mp,mit 2lueötuat! t{tenf$-,oenn öir ouf öer'"fiett-3u

fielt 3u long oirö '&eit unötßenf$, oenn Öir ouf öer

lltenf6--_, oenn öfr quf öer-Selt-3u long ofrö [0eil unö

-

?ösw! Xultig flfe§enöe Diute[
,Ä)=toe

.-..... --ll?,:

1g

76swq-- €toos mldler unö lei$ter als 7u 2lnfong, öeutlidl

]6gem

rDo- mon- öes

bli&,o-, öee2lurgen,blids- nid1t tann be , rei t , ,

Die J ung f tou I Der CD6:,,...6eb,beb bidl oon öein'm {.ager, @tetstt'

?wölfttr öpru$
Qonz l$tid)t, ia nidlt f$leppml=16

öes 2Iu tgtrt a

C.
fein.tet

mit- illm- ein, uio mon öeg 2{u, gen,blid..a-, 'üeg

mit- i[1m- ein, IDD öes 2Iu,genoblidg-, öne 2t(, gen,bli&e*-, ffö;

- . tDo- mon 

- 

[ss, 2Iv, gen, blida-, öes 2Iu zgln z--, dnr Btdut',gom ffmmt : t

tet I f.in.2lu,gen*Iid, -, "öee 2lu,gen blid.g nid)t fonn be

2Iu, gewbtid;s_,, öee ?Iu,gen

--= ^ 
-fües-, bee2lwgewb{i&.s - niSt fonn be ,

ouf öer-&ett-3u llong oirö 'f0eil 
unÖ

-, trenn öir

mp,mit 2lueötuat! t{tenf$-,oenn öir ouf öer'"fiett-3u

fielt 3u long oirö '&eit unötßenf$, oenn Öir ouf öer

lltenf6--_, oenn öfr quf öer-Selt-3u long ofrö [0eil unö

-

?ösw! Xultig flfe§enöe Diute[
,Ä)=toe

.-..... --ll?,:

1g

76swq-- €toos mldler unö lei$ter als 7u 2lnfong, öeutlidl

]6gem

rDo- mon- öes

bli&,o-, öee2lurgen,blids- nid1t tann be , rei t , ,

Die J ung f tou I Der CD6:,,...6eb,beb bidl oon öein'm {.ager, @tetstt'

?wölfttr öpru$
Qonz l$tid)t, ia nidlt f$leppml=16

öes 2Iu tgtrt a

C.
fein.tet

mit- illm- ein, uio mon öeg 2{u, gen,blid..a-, 'üeg

mit- i[1m- ein, IDD öes 2Iu,genoblidg-, öne 2t(, gen,bli&e*-, ffö;

- . tDo- mon 

- 

[ss, 2Iv, gen, blida-, öes 2Iu zgln z--, dnr Btdut',gom ffmmt : t

tet I f.in.2lu,gen*Iid, -, "öee 2lu,gen blid.g nid)t fonn be

2Iu, gewbtid;s_,, öee ?Iu,gen

--= ^ 
-fües-, bee2lwgewb{i&.s - niSt fonn be ,

ouf öer-&ett-3u llong oirö 'f0eil 
unÖ

-, trenn öir

mp,mit 2lueötuat! t{tenf$-,oenn öir ouf öer'"fiett-3u

fielt 3u long oirö '&eit unötßenf$, oenn Öir ouf öer

lltenf6--_, oenn öfr quf öer-Selt-3u long ofrö [0eil unö

-

?ösw! Xultig flfe§enöe Diute[
,Ä)=toe

.-..... --ll?,:



 

  206 

XII. DER ZWÖLFTE SPRUCH 
 
Zwölfter Spruch:  
Mensch, wenn dir auf der Welt zu lang wird Weil und Zeit,  
so kehr dich nur zu Gott ins Nun der Ewigkeit.  
 
a) Form 
 
Der Zwölfte Spruch ist zusammen mit dem Dreizehnten Spruch mit nur 9 Mensuren 
einer der drei kürzesten des Werkes. Mit unglaublicher Geschicklichkeit fängt Distler 
dabei gleichzeitig sowohl das «zu lang» als auch das «Nun der Ewigkeit» ein. Der 
Spruch hat die Form A-A’.  
 
b) Melodik, Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Mensch, wenn dir auf der Welt zu lang wird Weil und Zeit.» = A wird von einem aus 
dem Kopfmotiv des Zweiten und des Zehnten Spruches abgeleiteten Motiv – dem der 
«bedeutungsvollen Anrede» («Mensch» (2), «Sünder» (5), «Freund» (7), «Freund» (10), 
«Mensch» (12)) plus Terzfallmotiv – eingeleitet, das zunächst der Tenor allein vorträgt, 
bevor die anderen Stimmen choralartig hinzutreten. 
 

 
 
Im Sopran wird die Wendung «Weil und Zeit» zum Sprung der kleinen Septime (h’–
a’) augmentiert. 
 
«So kehr dich nur zu Gott ins Nun der Ewigkeit.» = B ist motivisch und in der Satz-
struktur (Tenoreinleitung) eng mit A verwandt und schließt auf dem Wort «Ewigkeit» 
mit einem Synkopenmotiv, das den Begriff der Ewigkeit als «Inbegriff des Lebens» 
charakterisiert. Bedeutet der Terz-Sekund–Terz-Sekund-Fall auf dem Wort «Ewig-
keit» ein «Niederknien» vor derselben? – Der Satz steht in D-Dur und schließt auf des-
sen Dominante. 
 

 

1g

76swq-- €toos mldler unö lei$ter als 7u 2lnfong, öeutlidl

]6gem

rDo- mon- öes

bli&,o-, öee2lurgen,blids- nid1t tann be , rei t , ,

Die J ung f tou I Der CD6:,,...6eb,beb bidl oon öein'm {.ager, @tetstt'

?wölfttr öpru$
Qonz l$tid)t, ia nidlt f$leppml=16

öes 2Iu tgtrt a

C.
fein.tet

mit- illm- ein, uio mon öeg 2{u, gen,blid..a-, 'üeg

mit- i[1m- ein, IDD öes 2Iu,genoblidg-, öne 2t(, gen,bli&e*-, ffö;

- . tDo- mon 

- 

[ss, 2Iv, gen, blida-, öes 2Iu zgln z--, dnr Btdut',gom ffmmt : t

tet I f.in.2lu,gen*Iid, -, "öee 2lu,gen blid.g nid)t fonn be

2Iu, gewbtid;s_,, öee ?Iu,gen

--= ^ 
-fües-, bee2lwgewb{i&.s - niSt fonn be ,

ouf öer-&ett-3u llong oirö 'f0eil 
unÖ

-, trenn öir

mp,mit 2lueötuat! t{tenf$-,oenn öir ouf öer'"fiett-3u

fielt 3u long oirö '&eit unötßenf$, oenn Öir ouf öer

lltenf6--_, oenn öfr quf öer-Selt-3u long ofrö [0eil unö

-

?ösw! Xultig flfe§enöe Diute[
,Ä)=toe

.-..... --ll?,:

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---
|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer-
-, 

t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I
U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :

^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb



 

  207 

XIII. DER DREIZEHNTE SPRUCH 
 
Dreizehnter Spruch:  
Die Seele, welche hier noch kleiner ist als klein,  
wird in dem Himmelreich der schönste Engel sein.  
 
a) Form 
 
Auch dieser umfasst, wie gesagt, nur neun Mensuren und bildet damit gleichsam ei-
nen Auftakt zum dem ausführlichen Schlussspruch. Es handelt sich um einen zweitei-
ligen dreistimmigen Choral – A-B – über einem Orgelpunkt zunächst in F-Dur, dann 
in D-Dur. 
 
b) Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Die Seele, welche hier noch kleiner ist als klein.» Das erste Motiv geht auf den Achten 
Spruch zurück; auch die inhaltliche wie klangliche Assonanz der Sprüche ist evident: 
«Die Welt ist deine See», hatte es dort geheißen; hier heißt es nun «die Seele, welche 
hier noch kleiner ist als klein». Das fast einheitliche Motiv bringt zum Ausdruck, dass 
«Seele» und «Welt» nicht als dualistische Gegensätze, sondern als in inniger Vereini-
gung betrachtet werden. 
 

   
 
 
«Noch kleiner ist als klein.» – «Wird in dem Himmelreich der schönste Engel sein.» 
Das Überraschende der Situation, «klein sein und im Himmel» wird dadurch unter-
strichen, dass beide Begriffe sich im Sopran, gleichzeitig über einem Orgelpunkt und 
schließlich in demselben Register bewegen. «Der schönste Engel» erklingt musikalisch 
im Register sowohl des «überlichten Lichts» (Neunter Spruch) als auch des «himmli-
schen Tags» (Erster Spruch). Das Engel-Synkopen-Motiv geht auf das Ewigkeits-
Synkopen-Motiv des vorangegangenen Satzes zurück. 
 

  
 

15

o= 69 6gem

a \,
rDo öu-oill[t
,pA

J.-C/

ea', 0e 8'ub unü
--/ Yv 6)

sst'= gert§tie , öen
l,+-+ €-O-"lL o-eEü E__5==

qH
0en!Ifl= =

a (./ lu

rDo-öu oiltft
hp

cbdo o
ew', gD Bub unÖ

rr e"o a:
s6', gen §rie , öen

rr{--l
..*__i ---F'

HI__F I- -)- -l =l-{
öen!

-
In -- --...--

ar
rDD- Öu mill[tp eg', gt Rub unÖ eo', gen§rie, fsn rii'; =ry

<>'QlY H
örn!

rDo Öu-rnitlft er'= At Rub ünö sp'= g0r §tie' öen frn ) , t = öpnt

\,ut1ig leierlidl . @ ange

Der {onöef ne$t I

2l$ter öpwd,1

öein {rib-,Öie

?a:t?!tt$rtortenö, wie pin altes Dolfslieö,

Oie frett ift öci : r10- Seeröet6$iftmonn-Got = tes- 6ei[t_röoe el6i

)=pri6n n )

D e t € 0 ö :,,. . . Gdtiffmonn, öein leit ilt bie geaefeyttt'

dt'o 

-, 
öie nodl $au = reift-.

fielt--tft öei = ne
,p +>

6ee,öer6d1iftmonn-6ot , tes 

-
6eift 

-,öoe -69iff 
öein {,eib_

Oie fDett ift Öei ' ro 6ee 

--, 
öerO$iff=monnGot - tcs 6eift,öooG$iff öein Leib_

t0eli- i[ öei 5 rle Gee,ött 6d1iff=mcnn-60t, les 

-
6ei[t-, üqe e,6iff

- 

l,

--.01e

6etI
:----1üraflo

<'
ift'a 

-.,

(, öie nadl i 9o, = le I rei[t-.

öein {elBi-,0i. ll 6te-

*) Oie.O_egen[timme im 2I1t muß bei aller OeuttiÖ&it mit fetnfter ]urüd$oltung gefungen oeröen , öie übrigen Begteit[timmen [o 3ortoie mögti6.

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---
|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer-
-, 

t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I
U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :

^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---
|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer-
-, 

t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I
U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :

^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---
|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer-
-, 

t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I
U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :

^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb



 

  208 

XIV. DER VIERZEHNTE SPRUCH 
 
Vierzehnter Spruch:  
Die Seele, weil sie ist geborn zur Ewigkeit,  
hat keine wahre Ruh in Dingen dieser Zeit.  
Drum ist’s verwunderlich, daß du die Welt so liebst, 
und aufs Vergängliche dich allzusehr begibst. 
 
a) Form und Harmonik 
 
Der letzte Spruch ist der längste und mit 38 Mensuren selbst noch umfangreicher als 
der Eingangsspruch. Seine Teile sind A-B-A’-C-C’.  
 
«Die Seele, weil sie ist geborn zur Ewigkeit.» = A ist ein Choral über einer psalmodie-
renden Melodie, die eine Weiterführung der Hauptmotive des Dritten und Zehnten 
Spruch ist. A beginnt und schließt wie der A Teil im Ersten Spruch in e-Moll.  
 
b) Wort-Ton-Verhältnis 
 
«Die Seele.» Der vorangegangene Spruch hatte mit denselben Worten begonnen: «Die 
Seele, welche hier noch kleiner ist als klein.» Was dort beruhigt klang, ist nun in völliger 
Stille zur Ruhe gekommen: Die Melodie fließt – auch wenn diese Attribution eine con-
tradictio in adiecto ist – vollkommen bewegungslos, «weil sie ist geborn zur Ewigkeit», 
eine Ewigkeit, der an dieser Stelle ein Bild des völligen Friedens und des innigsten 
Lebens zugleich entspricht. Das Ewigkeit-Motiv selbst ist fast identisch mit dem Ewig-
keit-Motiv des Zwölften Spruchs, seine Intervallik aber diminuiert.  
 

   
 
«Keine wahre Ruh». = B. Das Motiv – ein pentatonisches in sich Kreisen775 (ein musi-
kalisches «cor curvatum in se») – ist ein Abwärtsschritt-Abwärtsschritt-Terzfall-Motiv, 
das in dieser Gestalt zwar neu ist, sich aber als eine – auch poetisch überaus sinnfällige 
– Verschmelzung aus «alles» (Erster Spruch) und «der ist dein ärgster Feind» (Fünfter 
Spruch) erweist.  

 
775 Zum Vergleich mit Distlers weltlicher Vokalmusik bemerkt Lemmermann: «Pentatonische Gebilde 
treten im Mörike-Chorliederbuch weitaus seltener auf als in Distlers Kirchenmusik ... Trotzdem sind sie 
für seinen Kompositionsstil prägend, da ihre kleine Terz, wie schon angedeutet, wenig oder nichts ge-
mein hat mit der Terz in Dur- oder Molldreiklängen. Pentatonik trägt u.a. auch zu dem typischen Schwe-
ben des Distlerschen Chorstils bei.» A.a.O., 115. 

' ]titmo§ I:--.

|eit-,

De r 6rei s I

Drü1e$ntet
Der €oö:
öpruül

]ütma§ b €tlorotte

[o fel1r-öid1 nur- 3u 6ott

,. . . Eotg nun, flefn §inÖlein in öer fiiegenl"

wie aorl1er

flun öer € ,

re$t ru$ig I ]6gun

ab

]eitmafi | big unö Sott !

[o febr-öictt nru-Au 6ott ino- fiun öer € , ' wig ,l feit !

=---f---
|eit : ,

hur-gu 6ott ins- - f(unöer€ , wi1lo felp-öi$

€ , , mig i, feit6ott'ins fiun Öer-
-, 

t1 feI1t Öi$ nur 3u

2 0h un rofter E, 0

u 
Die

AP
6ee , Ie,

,,
ur,et, &le I1ier no$ tlei c rrü dt ole flein-

,

o--
Dfe

AP
6ee , te, wet. *)e

,

.+r=
$ier no$ ttei z net dt ole tlein

-r,

flefn--

-

I
U :,,Jrc

,nerlo p
llier nodl tLei, ner dt ole

>q lu
,10 r;r-1

lrin_-
---

o
-, 

ofrÖ in Öem

- 
,, tieno pA

$im,mebreidl öer ldlön,fte
r--;^l

rürl

€n get

***-E+
aJ {!., -

--, oirö in Öem
:fielo p :

^

z_=7-t
$im=mtlrrci$ Öet ldltinr lte
r,71 , ,

r
€n ge[- r

Iein

Ü oirö--- , - in öem
Ppp:.

$im,mebrcfd1 Öer l$iin, lte I {nr€n [ein

2rb

91
Doe 6f nö I Der Co b,,,...rper ift'a,bwfi$eu Ootte tellrt?t,

DiuTt$ntw öpru6
6$ oer b atler,fdlrpitanfu D iwttl
)=iz

Die 5ee , le-, oefl-lie dt ge t 3ur_€ , wig , feit--,l1at tei t

]ögern

Die 6ee g

,np
Ie, peil fie

+{t ge o born 7;ur €. wig,fgi1, bat
-J

tei , ne wall,xs
,

a)

h

i€
Dfe Gee ,

üü.t'
Ie-,oeiI-lie

,

it
tft ge ,

ü t + ,
born Aur- Q. , uig o

ö t ü
teiteit 

-, 
llat

,

a) p lr
Dfe 5ee z [e-,, oeil- [e dt ge

,
born ?w.-Q. , wig teit- , bat tei ,

8u!-, fsi z ne 8ub- fn Din gen öie, ler

z ftt aall , 12 tuotl u re 8ub in Jrn, ,lrn i, ,#-*

ne wall a 12 wot1, 1s 11ull in Din, gen " ffs z [er

!(12 Sen

BeöeutenÖ ra[d1er
J=120 ^

Din , t gen

tei , ne wab, rc

t|i z ne wall z rc

{>?eL



 

  209 

 
 
Die Imitationsfolge ist wiederum Sopran, Alt, Tenor, Bass. Die Tonart bleibt e-Moll. 
Der motettisch beginnende Teil wird nach und nach homophon und sequenzartig zur 
Figur einer gradatio aufwärtsgeführt, ohne jedoch den Spitzenton g’’ zu erreichen, der 
dem «Tag» (Erster Spruch), dem «überlichten Licht» (Neunter Spruch) und dem «En-
gel» (Dreizehnter Spruch) vorbehalten war.776 
 
«Die Seele, weil sie ist geborn zur Ewigkeit.» (Wdh.) = A’ ist – unter geringfügiger 
Kürzung – eine fast wörtliche Wiederholung des ersten Teils von A; wie die Ewigkeit 
selbst, so hat auch die Wiederholung dieses Satzes kein Ende und erklingt ohne die 
semantische und syntaktische Vervollständigung des Nebensatzes. 
 
«Drum ist’s verwunderlich, daß du die Welt so liebst.» = C ist wiederum ein Choral 
über einer psalmodierenden Melodie, von A abgeleitet, melodisch weiterentwickelt 
und mithilfe einer Terz-Quart-Melodik allmählich ein höheres Register erschließend. 
 
«Und aufs Vergängliche dich allzusehr begibst.» = C’ ist eine variierte Wiederholung 
von C und in seinem engen Ambitus zunächst weder abwärts- noch aufwärtstgerich-
tet, sondern richtungslos schwebend – «im Fragen» – verharrend. Der Teil schließt in 
den für dieses Werk typischen Achtelzwischenspiele ausklingend und die «Welt»31 

mit dem sich auf ihre Vergänglichkeit «Begeben» motivisch verbindend in a-melo-
disch-Moll. 

 
776 Mit der einen Ausnahme des «Alles» im Ersten Spruch, Mensur 3. 

91
Doe 6f nö I Der Co b,,,...rper ift'a,bwfi$eu Ootte tellrt?t,

DiuTt$ntw öpru6
6$ oer b atler,fdlrpitanfu D iwttl
)=iz

Die 5ee , le-, oefl-lie dt ge t 3ur_€ , wig , feit--,l1at tei t

]ögern

Die 6ee g

,np
Ie, peil fie

+{t ge o born 7;ur €. wig,fgi1, bat
-J

tei , ne wall,xs
,

a)

h

i€
Dfe Gee ,

üü.t'
Ie-,oeiI-lie

,

it
tft ge ,

ü t + ,
born Aur- Q. , uig o

ö t ü
teiteit 

-, 
llat

,

a) p lr
Dfe 5ee z [e-,, oeil- [e dt ge

,
born ?w.-Q. , wig teit- , bat tei ,

8u!-, fsi z ne 8ub- fn Din gen öie, ler

z ftt aall , 12 tuotl u re 8ub in Jrn, ,lrn i, ,#-*

ne wall a 12 wot1, 1s 11ull in Din, gen " ffs z [er

!(12 Sen

BeöeutenÖ ra[d1er
J=120 ^

Din , t gen

tei , ne wab, rc

t|i z ne wall z rc

{>?eL



 

  210 

 
 
Die Formteile dieses Schlusssatzes sind thematisch eng verwandt; auf höchst raffi-
nierte Weise ist damit ausgesprochen, dass das «Warum» («... ist’s so verwunderlich») 
der Aussage im ausgesagten Prinzip selbst («ist geborn zur Ewigkeit») verborgen liegt: 
«Die Seele ist geborn zur Ewigkeit» – «drum ist’s verwunderlich!» 
 

  

G -= wig = lsil Drum 

- 
tft's

6otn 7ur_- Q = tft'g Dot = tDlltl , öer =

6orn 7ut- Q. = dt's DPf : oun' öet ,

93

?6gern

born gur- 0 =

ti6, öoB öu öie

mo§, 0od1 gon?ftitl

le\r 7aü unö oeidl

= teit . Drum tft's

j6gern

DPt z tDtltl =

Cm oorigen
,neno ?

lieblt unb oufe ber ,

öer z

]eit=

tDrlt [o lizbft, bie frett 

- 

[o

]6gern
unü [d1ottent1oft

frelt [o tiebft, Öie ieblt ,fö oufg Der,
, fneno ?

lid), öoß öu fielr [o tiebfi- , öie fDett 

- 

[o

JJfrO€e+''lirblt unö oufe Der ,

lid,), öoß öu öie Oelt [o [iebft, Öie Iiebft hP oufe Det ,

gäng,li, $t, Öid) all= Su,fely be ,

gäng,li, $e öid, sll, gu=ftbt be ,

gäng,ti, $e öid) alt, 1u,lt\r be =

gäng,ti. d1t, öiö sllz ly=febr be , giblt

lid,), öoE 0u öie

tDelt '' io



 

  211 

8. WIE DIE FÄDEN ZUSAMMENLAUFEN 
 
 
Welche Eindrücke ergeben sich nun aus den umfangreichen Analysen der Einzelas-
pekte des Werkes Totentanz op. 12, 2 und der Biographie seines Komponisten? Welche 
Eindrücke ergeben sich umso mehr angesichts der peripheren Aspekte, die verschie-
dene historische, kunstgeschichtliche und diagnostische Lichter auf die Ausgangs-
frage des Leidens im liturgischen Geschehen werfen? Wie also laufen die Fäden unse-
rer Untersuchung zusammen; wo gibt es Schnittpunkte zwischen diesem individuel-
len Leben und diesem singulären Werk, wo verdichten sich im Werk oder im Leben Mo-
tive zu Einzelaussagen, die das jeweilige Pendant in ein bestimmtes Licht tauchen?  
 
Wenn Hugo Distler, wie wir dargelegt zu haben glauben, ein Werk liturgischer Musik 
komponiert, so muss neben den subjektiven Aussagen, die das proprium dieser be-
stimmten Musik bilden, ein Gegengewicht in Gestalt einer objektiven Ebene auszu-
machen sein. Wenn das Leiden als liturgische Aussage herausgestellt wird – wie ge-
schieht dies, anhand welcher Form des Leidens? Geschieht es so, dass Leiden als Rand-
erscheinung innerhalb der Liturgie eher zugelassen wird, oder erweist es sich als Spezi-
fikum der Liturgie schlechthin? 
 
Welche Motive verbinden Leben und Werk in besonders eindrucksvoller und nur in 
dieser spezifischen Konstellation auftauchender Weise? Welche hermeneutische Rolle 
spielt in dieser Deutung der Kondolenzbrief Dietrich Bonhoeffers an die Witwe Hugo 
Distlers, Waltraut Distler? Welche Rolle spielt, nicht zuletzt, das Paradoxon als herme-
neutischer Schlüssel777? 
 
Mit der Annäherung an diese Fragen soll unsere Untersuchung über den Totentanz op. 
12, 2 von Hugo Distler zum Abschluss kommen. Das Anliegen dieser Untersuchung 
ist dabei nicht so sehr, Fragen endgültig zu entscheiden, sondern vielmehr, Zusam-
menhänge aufzuzeigen und einen Diskussionsraum zu öffnen, der neue Fragen auf-
wirft.778 Das Geistliche Werk oder spezifische Werke Hugo Distlers sind, wie wir ge-
sehen haben, unter einem solchen, d.h. textlich-theologisch-hermeneutischen Blick-
winkel noch nicht erfasst worden. Wenn die Arbeit zu weiterem Nachfragen an Leben 
und Werk Hugo Distlers anregen sollte, hat sie unseres Erachtens einen wichtigen 
Zweck erfüllt. 

 
 

777 Wir werden weiter unten den dem englischen Begriff hermeneutical lense entlehnten Begriff «herme-
neutische Linse» verwenden, eine Metapher, die hier der des Schlüssels vorzuziehen ist, da sie weniger 
ein völliges Erschließen und Inbesitznehmen als ein vorsichtiges Auf-etwas-Blicken evoziert. 
778 «Die Antworten der Theologie im strengen Sinne haben nicht eigentlich Problemlösungscharakter 
(so wie eben Gott nicht einfach als Antwort auf unsere Fragen bestimmt werden kann). Die Antworten, 
die die Theologie gibt, bringen die Fragen, auf die sie antworten, nicht einfach zum Verstummen oder 
zum Verschwinden.» METZ, Memoria passionis, 7 (s.a.u.) 



 

  212 

8.1 Liturgie 
 
8.1.1 Objektivität 
 
Zuerst scheint es wichtig, sich noch einmal zusammenfassend darüber zu verständi-
gen, ob in dem Totentanz op. 12, 2 ein liturgisches Werk vorliegt oder ein «absolutes» 
Kunstwerk. Dass ersteres der Fall ist, scheint im Zuge der Zusammenfassung der Re-
sultate der Untersuchung zu bejahen zu sein. Die subjektive Dimension – «Zeugnis 
der Befindlichkeit Hugo Distlers» – zieht sich, wie wir gesehen haben, durch das ge-
samte Werk; sie wird aber hinreichend aufgewogen durch eine objektive Dimension, 
die das Werk aus der Sphäre der Subjektivität emporhebt in die der Objektivität, durch 
die dem Werk, wie wir gesagt haben, nicht ein unpersönlicher, sondern ein «überper-
sönlicher»779 Charakter verliehen wird. Das Werk ist verstehbar und interpretierbar 
und es lässt sogar ein ganzes Panorama an Interpretationen und Verständnisweisen 
zu, die je nach hermeneutischer Prägung des Rezipienten unterschiedlich ausfallen 
können, was unseres Erachtens ein wesentliches Charakteristikum nicht nur eines 
Kunstwerks von überzeitlicher Bedeutung, sondern auch der Liturgie selbst ausmacht.  
 
Die Analyse der Texte und der Musik lässt zentrale Aspekte der Objektivität hervor-
treten. 
 
Auf der Ebene der Texte handelt es sich um zwei Aspekte denkbar höchster Objekti-
vität, die das Werk – unter anderen Aspekten – wesentlich prägen, eines davon er-
scheint grundsätzlich philosophisch, das andere – hierzu in einer gewissen Spannung 
stehend – genuin christlich.  
Dies ist zum einen der Tun-Ergehen–Zusammenhang, der sich in den Dialogen zwi-
schen den Tanzenden und dem Tod immer wieder Geltung verschafft; dies ist zum 
anderen die nach und nach – kulminierend im Zehnten Spruch – durchscheinende 
Möglichkeit, dass dieser Tun-Ergehen-Zusammenhang durchbrochen werden kann 
im Akt der Vergebung.  
Indem diese Spannung innerhalb des Werkes durchgängig aufrechterhalten wird, 
lässt sich die Auffassung vertreten, das Werk selbst etabliere das Simul-iustus-et-pecca-
tor-Prinzip, das ein wesentliches Moment reformatorischer Theologie bildet.  
Auf diese Weise ist der Subjektivität des Komponisten keinerlei Abbruch getan; son-
dern die Subjektivität wird durch das Ausbalancieren durch einen objektiven und sehr 
spezifischen Rahmen aufgefangen und geradezu erst zur Geltung gebracht.780 
 

 
779 SCHWEIZER, Albert, Johann Sebastian Bach, Leipzig 101979, 1 (s.o.) 
780 Nach Johann Baptist Metz ist es sogar gerade die subjektive Erfahrung, die die Objektivität garantiert. 
Vgl. METZ, Memoria passionis, 93. 



 

  213 

Als objektivierende Momente auf der kompositorischen Ebene sind vor allem die Mo-
tivbildungen, die Durchführung und die Schlussbildungen anzusehen, die den Toten-
tanz op. 12, 2 prägen.  
Beinahe allen Soggetti ist ihre Abhängigkeit vom Motivkopf des Ersten Spruchs anzu-
sehen, ihr Durchführungsprinzip ist das der Imitation, und die Schlussbildungen fol-
gen im wesentlichen – im Achten Spruch, wie gesehen, sogar in hervorgehobener 
Weise – dem stile antico. Auf diese Weise – in der Phase also sowohl des Öffnens und 
der Stabilisierung als auch in der Phase des Schließens – sind die subjektiven Aussagen 
wiederum in einen objektiven Rahmen eingefasst.781 
 
 
8.1.2 Leiden als ein Element der Liturgie –  
oder Leiden als ein wesentliches Element der Liturgie? 
 
Die Antwort auf diese Frage ist die zentrale Schlussfolgerung der gesamten Untersu-
chung in ihrer zentralen Fragestellung, bevor in den folgenden Teilkapiteln wie in ei-
nem Nachklang zusammenfassend zu zeigen sein wird, welche Aussagen diese Ant-
wort mittragen.  
 
Der Totentanz op. 12, 2 zeichnet sich, so glauben wir, gezeigt zu haben, nicht nur in 
seiner prototypischen künstlerischen Gestalt durch ein bisher beinahe einmaliges 
Equilibrium objektiver und subjektiver Dimensionen aus. Die Komposition erweist 
sich – gerade als liturgische Komposition – als im strikten Sinne mehrdimensional und 
nicht nur im musikalischen, sondern auch im metaphorischen Sinne, polyphon. 
Diese Polyphonie aber wird getragen durch einen cantus firmus, der in gleicher Weise 
objektiv und subjektiv ist, was besagt, dass ohne einen beträchtlichen Anteil an Sub-
jektivität liturgische Formen ein Defizit aufweisen und den Menschen in seiner Lei-
denserfahrung nicht hinreichend in Verbindung mit Gott zu bringen vermögen.  
 
Es ist also in Kontrast zum vorangegangenen Unterkapitel, das die Objektivität zum 
Maßstab liturgischer Gültigkeit erhoben hat, gerade umgekehrt hervorzuheben, dass 
es gerade die Subjektivität – als Gegengewicht zur Objektivität – ist, die die «Gültigkeit» 
einer Liturgie, in der «der gekreuzigte Gott»782 «dem leidenden Menschen»783 begeg-
net, erweist. Leiden ist, so gesehen, nicht ein Element der Liturgie, sondern ein wesent-
liches Element der Liturgie.784 

 
781 Als mögliche Gefahrenquelle eines Umschlags in ein Übergewicht an Subjektivität wäre beispiels-
weise eine redundande Verwendung von Chromatik (wie sie z.B. – auch in den geistlichen Werken – 
Carlo Gesualdos zu finden ist) denkbar gewesen; die Bezeichnung passus duriusculus für eine bestimmte 
Form der Chromatik ist bereits sprechend! 
782 Vgl. MOLTMANN, Jürgen Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theolo-
gie, München 11972. 
783 Vgl. FRANKL, Viktor E., Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie, Bern 11975. 
784 Es wäre reizvoll, von hier aus in zwei gleichsam entgegengesetzte Richtungen weiter vorzudringen: 
a) In die Spezifika der Liturgie hinein mit der Frage, was unsere Erkenntnis für die Homiletik, b) über 



 

  214 

8.1.3 Durchführung der Leidensthematik:  
Der Tod als «Blickfang» allen Leidens 
 
8.1.3.1 Text 
 
Die Mehrzahl des Personals, denen sich der Tod mit dem «Befehl zum Tanz»785 prä-
sentiert, reagiert mit dem einen oder anderen Ausdruck einer Leidensempfindung, 
etwa dem der Ohnmacht, der Ratlosigkeit oder der Reue.  
In den vorliegenden Texten fehlt indes jeder Ausdruck physischen Schmerzes oder 
Kampfes, etwa des sprichwörtlichen Todeskampfes, der ja seinem Wortsinne nach be-
sagt, dass der Sterbende noch nicht bereit ist, aus dem Leben zu scheiden.  
Der Totentanz verzeichnet aber auch Fälle, in denen der Befehl des Todes als Einladung 
erlebt wird, die die Eingeladenen als Trost empfinden, der sie mit Hoffnung begegnen. 
Dieses antithetische Phänomen deutet unserer Meinung nach einerseits auf ein we-
sentliches Charakteristikum des Leidens, das freilich der unmittelbaren Erfahrung von 
Leid verborgenen bleibt: Der Mensch ist ihm ausgesetzt, er kann sich – auch im Kampf 
gegen ihn und diesem Kampf zum Trotz – dem Leiden gegenüber im wesentlichen 
nur passiv – eben: leidend – verhalten, d.h. er verhält sich eigentlich nicht, sondern 
erleidet es schlechterdings. 
Damit ist der Tod – zunächst – als der Extrempunkt des Leidens qualifiziert: Als Er-
fahrung, der gegenüber keine Gegenwehr mit realistisch alternativem Ausgang mehr 
möglich ist. Der Tod erweist sich als «Blickfang» allen Leidens. Alles Leiden ist «Pro-
lepsis» des Todes.786 
Schließlich ist der Charakterisierung als climax auch inhärent, dass mit dem Zenit des 
Leidens seine Überwindung – noch einmal: freilich der unmittelbaren Erfahrung von 
Leid verborgen – schon angebrochen ist. 
 
Indem wir hier von Leiden sprechen, ist, wie gesagt, auffallend, dass dezidiert physi-
sches Leiden in den Texten des Totentanzes nicht explizit formuliert wird. Dies mag 
freilich nicht nur dem Umstand geschuldet sein, dass der Komponist vor dem Hinter-
grund seiner Biographie und der Zeitgeschichte wesentlich (noch) nicht physischem, 
sondern in erster Linie psychischem Leiden ausgesetzt war, sondern mehr noch dem 
– im Grunde banalen – Tatbestand, dass in Werken der (höheren) Kunst – vor allem 
der Dichtung, der Musik wie der Plastik (die Malerei bildet eine Ausnahme) – nur in 
verschwindend geringem Maße von körperlichem Leiden die Rede ist, dass nicht in 
irgendeiner Form in dem Leiden der Seele aufgeht. 
  

 
die Liturgie hinaus «rückwärts» entlang des Axioms legem credendi lex statuat supplicandi (Prosper Tiro 
von Aquitanien) mit der Frage, was sie für die Dogmatik bedeute. 
785 Eine bloße «Aufforderung zum Tanz» (wie der Titel eines 1819 komponierten Rondos für Pianoforte 
solo von Carl Maria von Weber lautet) erleben wir hier ja mitnichten. 
786 Für Paul Tillich etwa ist umgekehrt der Tod die Ursache aller Angst! TILLICH, Paul, The Courage to Be, 
New Haven 1952, 35. 



 

  215 

Indem Hugo Distler in seinem Werk eine Form des Leidens «bespricht», das alle Men-
schen in gleicher Weise betrifft, verhüllt er zugleich sein eigenes Leiden in seiner indi-
viduellen Ausprägung. Auf diese Weise «zeigt» er sich gleichsam «hinter einer 
Maske» – eine «Methode», die in markanter Weise lutherischer Hermeneutik folgt, die 
in ihrer Prägung der theologia crucis betont, Gott offenbare sich in der Gestalt der Ver-
hüllung. 
 
Schließlich ist Distlers Werk Rückblick und Ausblick in einem. Indem Distler ein Werk 
über den Tod schreibt, blickt er – zunächst – zurück auf seine eigene Biographie, in der 
eine Reihe («unnatürlicher») Todesfälle für seine Familien- und Lebensgeschichte prä-
gend zu sein scheint, nimmt aber zugleich, freilich ohne es zu wissen, voraus, wie er, 
paradox ausgedrückt, «im Leiden dem Leiden» sich entwindet. Mit anderen Worten: 
Durch seinen «Freitod» entzieht er sich der sprichwörtlichen Passivität des Leidens, 
indem er sich selbst zum Handelnden macht. 
 
 
8.1.3.2 Musik 
 
Die Musik des Totentanzes op. 12, 2 verzichtet weithin auf jede «Sicherheit», auf die 
Etablierung einer durchgehenden Tonalität, auf Stabilisierung gewährende Domi-
nantbeziehungen. Dennoch ist es bemerkenswerterweise sie, die Musik, die den sub-
jektiven Aspekt des Leidens eher andeutet als «ausmalt». Das Motiv, dass allen Sprü-
chen zugrundeliegt – und von uns in der Analyse als das Motiv des Loslassens be-
schrieben wurde –, sowie die – Distler in der Mehrzahl seiner Werke eigene – abwärts-
gerichtete Bewegung seiner Melodiebildung kennzeichnen eine gleichsam eher das 
Leiden beschreibende als es nachempfindende Charakteristik.  
Indem die Musik die «passive Aktion» des Loslassens gegenüber jeder Form des 
Kampfes hervorhebt, begibt sie sich nicht nur auf die bereits symbolische – also den 
Text mehr symbolisierende als abbildende – Ebene, sondern hebt auch die – im Wort-
sinne – kritische Seite des Leidens, seine unmittelbar bevorstehende Überwindung, her-
vor. 
 
 
  



 

  216 

8.2 Ein Brief Dietrich Bonhoeffers als hermeneutische Linse 
 
8.2.1 Ruhe und Frieden – und Licht 
 
Eines der am innigsten betonten Motive ist das Motiv der Sehnsucht nach Ruhe, das 
in der Redefigur des Hendiadyoin als «Ruhe und Frieden» als Gegenpol der Unruhe 
– die ihrerseits verwandt ist mit der Empfindung der Angst – sich sowohl durch die 
Biographie Hugo Distlers als auch durch den Totentanz op. 12, 2 wie ein roter Faden 
zieht und dieses Werk gleichsam als Spiegel seines Lebens erscheinen lässt. 
 
Einen geheimnisvollen Bezugspunkt zwischen Leben und Werk stellt der Kondolenz-
brief Dietrich Bonhoeffers an Hugo Distlers Witwe, Waltraut Distler, dar, der – ohne 
dass sein Autor es «wissen» kann, dass sowohl Distlers Biographie als auch der Toten-
tanz op. 12, 2 dieses Motiv «explizieren» – das Leben und Sterben Hugo Distlers in 
seiner Schlusspassage in der Aussage bündelt, Hugo Distler habe sich die ersehnte 
Ruhe und den ersehnten Frieden nur so – durch seinen Freitod –787 erringen788 können. 
 
Zugleich überhöht Dietrich Bonhoeffer in seiner Formulierung das «Ruhe-und-Frie-
den-Motiv» durch die Vorstellung des Lichts, und zwar nicht, indem bei ihm der Be-
griff des Lichts selbst fällt, sondern indem er das «Ruhe-und-Frieden-Motiv» in Anti-
these setzt zum Leben Distlers, das, in den Worten Bonhoeffers, wesentlich von «Dun-
kelheit» geprägt war, mit anderen Worten, dessen Lebensglück permanent durch die 
Erfahrung innerer und äußerer existentieller Bedrängnis unterminiert wurde.  
Die Metapher vom Licht spielt im Rahmen der Biographik Hugo Distlers keine explizite 
Rolle; während sich in der Analyse seiner «Rahmenbiographien» zwar gelegentlich 
der Eindruck von «Lichtblicken» aufdrängt, verwenden die beiden Biographinnen 
selbst diesen Begriff an keiner Stelle. 
Umso mehr streicht der Text des Totentanz’ op. 12, 2 die Begrifflichkeit des Lichts, sogar 
in der Hyperbel des «überlichten Lichts» (Neunter Spruch), heraus, indem er die Me-
tapher, die der Bonhoefferbrief andeutet, zurückführt auf seine Realität.789 Im Werk 
selbst gelangt Distler – sozusagen – zum wirklichen Licht, das alle metaphorische Rede 
hinter sich lässt und sich als glückseligmachende Wirklichkeit erweist. 
 
Der Brief Dietrich Bonhoeffers ist also, gegenüber Leben und Werk Hugo Distlers, ein 
tertium comparationis, das – und dies ist bemerkenswert und epistemologisch überaus 

 
787 Die psychologische oder anthropologische Diskussion darüber, wie «frei» ein Freitod «wirklich» sei, 
kann an dieser Stelle freilich nicht geführt werden. 
788 Dieses Verb bedeutet gleichsam einen umgekehrten Todeskampf: nicht gegen, sondern um das eigene 
Sterben! 
789 ”According to distinguished linguists Lakoff and Johnson, metaphors, rather than merely being linguistic cre-
ations, are representations of the inner workings of the human person.” FLANAGAN, Bernadette, Embracing 
Solitude. Women and New Monasticism, Eugene, OR, 2014, 80. – Dieses Zitat fasst eindrucksvoll zusam-
men, was näher entfaltet wird in:  JOHNSON, Mark; LAKOFF, Metaphors We Live By, Chicago 1980. 



 

  217 

aufschlussreich – nicht auf dem Wege syllogistischer Konklusion, sondern – Bonhoef-
fers Brief selbst beginnt mit dem Blick auf bestimmte Kunstwerke – auf dem Wege der 
Imagination gefunden wird. 
 
Wir haben es also mit zwei Formen, über Leiden zu sprechen, zu tun.  
Mit einer, die das Leiden gleichzeitig offenbart und verbirgt, indem sie alles Leiden in 
der Rede vom Tod verhüllt: Als ultimativer Form des Leidens und als extremster Form 
der Verletzlichkeit. 
Und mit einer anderen Form, die vom Gegenteil des Leidens spricht: Von der Sehn-
sucht nach «Ruhe und Frieden und Licht»; denn diese Sehnsucht wirft zugleich ein 
Licht auf die Sphäre, der man zu entweichen sich sehnt.  
 
In dem Bedeutungsfeld von «Ruhe und Frieden – und Licht» kommt es in Distlers 
Biographie – und dann eben auch im Totentanz op.12, 2 – zu einer Reihe von Bünde-
lungen. 
An einem Punkt seines Lebens sehnt Hugo Distler sich nach einem «stillen Organis-
tenamt».790 Dies steht, wie wir gesehen haben, im Gegensatz zu seiner sonst zu be-
obachtenden Neigung, in seinem privaten Leben der Einsamkeit zu entfliehen und in 
seinem beruflichen Leben die «lebhafte Aktion» zu suchen. 
In mehreren Fällen lässt Distler Andeutungen – mal mehr, mal weniger glaubwürdig 
– über einen selbst zu wählenden Tod fallen.  
Beide Beobachtungen legen den Schluss nahe, dass in Hugo Distler eine Sehnsucht 
wächst – wiederum paradox ausgedrückt –, der Einsamkeit durch Einsamkeit zu ent-
fliehen, sich dem Leben, das ihm zunehmend unerträglich erscheint, endgültig zu ent-
ziehen. 
 
Diesem Leben, das nicht mehr zu ertragen zu sein scheint, steht gegenüber die – von 
genau dieser Komposition noch und noch betonte – Aussicht auf ein «überlichtes 
Licht» und auf eine Ruhe, die – ausgerechnet im Siebten Spruch (mithin nicht an nur 
zahlensymbolisch sondern auch werkarchitektonisch bedeutsamer Position) – durch 
einen 7-taktigen «Choral» besungen und auf diese Weise vom Komponisten sich 
gleichsam zueigen gemacht wird.791 
 
 
  

 
790 An Pastor Kühl, 5. 1. 42, HERRMANN, Rufer und Mahner, 155. 
791 Vgl. auch die topologische Formulierung in der literaturgeschichtlichen Abhandlung bei bei Haas: 
«Dem Entschlafenen ist das himmlische Jerusalem, die Stadt Gottes, der Himmel, bereitet, darin er Ruhe 
und Frieden findet.» HAAS, Alois M., Die Auffassung des Todes in der deutschen Literatur des Mittelalters, in: 
JANSEN, Hans Helmut (Hrsg.), Der Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, Darmstadt 1978, 145–160, 152 
(Hervorhebung d. Verf.) 



 

  218 

8.2.2 Arbeit 
 
Auch das Motiv der Arbeit findet sich nicht explizit im Zusammenhang der Biogra-
phie Hugo Distlers.792 Dagegen begegnet auch dies uns betont in den Texten des To-
tentanz’ op. 12, 2, in denen wir seine christologische Dimension herausgearbeitet haben 
(Zehnter Spruch). – Und es findet sich auch im Bonhoefferbrief. 
 
Auf den ersten Blick spricht Bonhoeffer lediglich über ein Zitat aus einem Werk Hein-
rich Schütz’793; doch der Kontext evoziert einen breitergefächerten Ausdruck. 
Die Formulierung «... sie ruhen von ihrer Arbeit»794 aus der Offenbarung des Johannes 
(Apk 14,13) kommt nämlich so in den Schützschen Exequien gar nicht vor. In diesem 
Werk sind es lediglich zwei Sätze, die Sätze Nr. 22 und Nr. 23, in denen das Wort von 
der «Arbeit» fällt: Nr. 22, Psalm 90,10: «Unser Leben währet siebenzig Jahr, und wenn’s 
hoch kömmt, so sind’s achtzig Jahr, und wenn es köstlich gewesen ist, so ist es Müh und Arbeit 
gewesen», und Nr. 23, eine geistliche Dichtung Johannes Gigas’795: «Ach, wie elend ist 
unser Zeit / allhier auf dieser Erden / gar bald der Mensch darnieder leit / wir müssen alle 
sterben / allhier in diesem Jammertal / ist Müh und Arbeit überall / auch wenn dirs wohl ge-
linget.» 
 
Wenn Dietrich Bonhoeffer also davon spricht, wie «der Chor von der Ruhe der Toten von 
ihrer Arbeit sang und vom Frieden der Gerechten», so spielt ihm gleichsam seine Imagina-
tion «einen Streich», so dass er nolens volens – aber in einem bemerkenswerten unbe-
wussten move – verschiedene «diskrete»796 Motive in einen Zusammenhang stellt. 
Seine Wortwahl inkludiert das Motiv der Arbeit in die Mitte des «Ruhe-Frieden-Mo-
tivs» und bezieht das Motiv der Arbeit, von dem er gleichsam «nicht wissen kann»797, 
dass der Totentanz es «diskutiert»798, auf die Biographie Hugo Distlers, die er auf die-
sem Wege janusköpfig als sowohl «Leidenszeit» wie zugleich als «Nachfolge Christi» 
qualifiziert. Auf diese Weise deutet er eine Facette der besprochenen «Unbe-
stimmtheitsrelation» an, eben die, dass das Leben «der Gläubigen» sprachlich nur so 
oder so zu beschreiben möglich ist, dass aber auch die extremste Form des Leidens sich 
sub specie aeternitatis als eine Form der imitatio Christi erweisen kann. Dietrich 

 
792 Abgesehen von der brieflichen Formulierung: «Ich gehe in Arbeit geradezu unter, zu meiner eigentlichen 
Arbeit, der Komposition, komme ich mit keiner Note mehr. Ich entschloß mich nun, ein Jahr lang nicht zu kom-
ponieren, da im Augenblick entscheidend ist, was ich mit dem Domchor schaffe ... es ist alles zur Zeit so unerhört 
schwer ... Wir haben hier wie allerorts eine große Angst vor dem Kommenden.» An die Leipziger Verwandten, 
10. 10. 42, zit. nach: HERRMANN, Rufer und Mahner, 169f. 
793 SCHÜTZ, Heinrich, Musikalische Exequien für eine bis acht Singstimmen und B.c., op. 7, SWV 279–281 
(1635–36), Dresden 1636. 
794 In dem Satz: «Als der Chor von der Ruhe der Toten von ihrer Arbeit sang und vom Frieden der Gerechten ...» 
(Bonhoefferbrief) 
795 1514 – 1581. 
796 Im Sinne von «gegeneinander abgegrenzte». 
797 Wir wissen in der Tat nicht, ob Dietrich Bonhoeffer der Totentanz op. 12, 2 bekannt war; aufführungs-
historische Überlegungen lassen es zumindest nicht vermuten. 
798 Und wir haben gesehen, wie das Motiv der Arbeit als in den Totentanz integriert kirchen- und kunst-
historisch zu verorten ist (4.1.2). 



 

  219 

Bonhoeffer: «Es ist zwar nicht alles, was geschieht, einfach Gottes Wille, aber es geschieht 
schließlich doch nichts ohne Gottes Willen (Matth. 10.29), das heißt: es gibt durch jedes Ereig-
nis, und sei es noch so unglücklich, hindurch einen Zugang zu Gott.»799  
 
 

8.3 Hermeneutik des Paradoxons 
 
8.3.1 Wahrheit jenseits von Sprache 
 
Dass Hugo Distlers eigenes Leben paradoxe Charakterzüge offenbart, dürfte bereits 
aufgefallen sein. Doch um diese geht es an dieser Stelle nicht in erster Linie. 
 
Stattdessen soll noch einmal zusammenfassend auf die herausragende Bedeutung pa-
radoxer Rede im Totentanz op. 12, 2 die Rede sein – in der man freilich auch einen Spie-
gel800 seiner eigenen Befindlichkeit sehen kann: Als Abbild dessen, dass nicht nur im 
eigenen «Inneren», sondern in der eigenen gesamten Lebensführung – eingespannt 
zwischen Berufung und dieser entgegenstehenden Sachzwängen – diametrale Stre-
bungen sich bemerkbar machen, die sich nicht mehr in Einklang zu bringen lassen 
scheinen.801 
 
Die paradoxe Rede im Werk dient nicht dazu, die Wahrheit zu verschleiern, sondern 
– gerade in der Gegenüberstellung von Antonymen in der Antinomie – die Wahrheit 
hinter dem augenscheinlich Faktischen zugänglich zu machen.802 Dies entzieht sich 
dann – und hier erinnern wir uns an das über den Bonhoefferbrief Gesagte – syllogis-
tischer Konklusion und erfordert – gerade um eines tieferen Verständnisses von Zu-
sammenhängen willen – der Imagination und ihr verwandter «Intelligenzen»803, wie 
etwa der der Empathie.804  
 
Die «Textkomposition» – namentlich in den Texten des Cherubinischen Wandersman-
nes –, ebenso wie die diese «auslegende» Musik sind über weite Strecken von parado-
xer Rede geprägt, wie etwa der Aufforderung des «Überwindens» im «Loslassen», des 
«Gewinnens» im «Verlieren», des Erreichen des «Lichtes», indem man sich «ins 
Dunkle» begibt; oder etwa einer deszendenten Melodieführung ausgerechnet an Stel-
len, in denen im Text vom «Himmel» die Rede ist.  
 

 
799 An Eberhard Bethge, 18. 12 .43, in: BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, in: DBW VIII, 242. 
800 S.o. 
801 So die Definition der Ursache innerer Emigration durch Bettina Schlüter, s.o. 
802 Unseres Erachtens ist dies ein Prinzip, das auch dem Neuen Testament nicht fremd ist. Ohne dieses 
Phänomen an dieser Stelle im einzelnen untersuchen zu können, sei erinnert an Phil 2,12.13, wo auf 
dem engsten Raum von nur zwei Versen das Paradox von menschlicher Aktivität und gleichzeitiger 
Passivität in Bezug auf das «Heil» zugespitzt wird. 
803 Howard Gardner. 
804 Vgl. das in der Einführung über die beiden «Rahmenbiographien» Gesagte. 



 

  220 

In den Totentanzsprüchen ist es vor allem die Diskussion der Zeit, die zu einer para-
doxen Beschreibung derselben – hier als Punkt, dort als Strecke –805 führt und die wir 
weiter unten ausführlicher besprechen werden. 
 
Es ist eine solchermaßen – und eben nur solchermaßen – zu beschreibende Wahrheit, 
die hier zum Ausdruck gebracht werden soll: Eine Wahrheit, in der es um Leben und 
Tod im Angesicht von Zeit und Ewigkeit geht, eine Wahrheit, die schwerlich «in den 
Griff zu bekommen» ist, sondern der gegenüber «im Hier und Jetzt» nur eine – imagi-
native – Annäherung möglich zu sein scheint – und eine Wahrheit, die die Frage von 
Verletzlichkeit, Leid und Tod vor dem Hintergrund einer Sinnfrage des gesamten Le-
bens zwar nicht endgültig zu beantworten, aber nichtsdestotrotz immer neu zu stellen 
vermag.806 
 

8.3.2 «Aufgerissenes» Weltbild der Postmoderne 
 
Ein solcherart zum Tragen kommendes Weltbild ist ein Weltbild, das nicht in sich «ge-
schlossen» ist, d.h. es ist keines, das aufgeht im Ursache-Wirkung-Prinzip, im Tun-
Ergehen-Zusammenhang, sondern ein Weltbild, das in allem – auch im Leiden und 
nicht ausschließlich in einer auf Erfolg und Fortschritt beruhenden Hermeneutik – sei-
nen Sinn findet.  
 
Es ist ein Weltbild, das die «Postmoderne» – deren «Avantgarde» Distler auf diese 
Weise gewissermaßen bildet –807 womöglich tiefer zu verstehen in der Lage ist, als eine 
«Moderne», die Sinnstiftung allein in der Immanenz zu finden vermag; es ist eines, in 
dem Erfolg, Gesundheit und Leben nicht garantiert sind – indem aber andererseits 
Vergebung möglich ist. 
 

8.3.2.1 Scheitern als Möglichkeit 
 
Es ist ein Weltbild, in dem mit Verletzlichkeit und Niederlage und mit dem Scheitern 
als einer Möglichkeit gerechnet wird. Ein «geschlossenes» Weltbild würde auch das 

 
805 Wie oben gesagt, dem sogenannten Welle-Teilchen-Dualismus ganz wesensverwandt. 
806 Johann Baptist Metz sieht die Leidensfrage als Kern der Theodizeefrage. Entsprechend schreibt er: 
«Das gehört zum Wagnis [der] Theologie, die das Theodizeeproblem nicht etwa beantwortet, sondern 
als unvergessliche Frage immer neu in Erinnerung ... ruf[t].» METZ, Johann Baptist, Memoria passionis, 
34. Und allgemeiner nochmals: «Die Antworten der Theologie im strengen Sinne haben nicht eigentlich 
Problemlösungscharakter (so wie eben Gott nicht einfach als Antwort auf unsere Fragen bestimmt wer-
den kann). Die Antworten, die die Theologie gibt, bringen die Fragen, auf die sie antworten, nicht ein-
fach zum Verstummen oder zum Verschwinden.» A.a.O., 7 (s.a.o.) 
807 Auf gewisse Weise ebenso Dietrich Bonhoeffer (u.a. in seinen Überlegungen zu einer «nichtreligiösen 
Interpretation des Christentums»). Eine Studie, die gerade die Vielzahl paradoxer Formulierungen Bon-
hoeffers in der Entwicklung dieses «Konzepts» hervorhebt, ist: HOOTON, Peter, Bonhoeffer’s Religionless 
Christianity in Its Christological Context, London 2020. 



 

  221 

Scheitern dialektisch durch das Postulat eines – noch verborgenen – Gewinnes einho-
len. Ein «offenes» Weltbild hält gerade diese – paradoxe – Wahrheit für eine «Möglich-
keit», besteht aber nicht – etwa um des Axioms eines permanenten Fortschritts willen 
– auf ihrer «Garantie». 
 
 
8.3.2.2. «Eckhartsche Unbestimmtheitsrelation» 
 
Ein weiteres wichtiges Moment der «Textkomposition» ist, wie wir gezeigt haben, die 
Diskussion der «Zeitfrage».   
 
Der Eintritt des Todes wird von den negativ davon Betroffenen in seiner jähen Plötz-
lichkeit als Schock – als Trauma – erlebt; andere, die der Tod positiv affiziert, erfahren 
ihn als Reise, als Heimkommen. Letzteres ist die Idee der Motette Ich wollt, daß ich 
daheime wär op. 12, 5 von Hugo Distler, die durch das Verb «fahren» (Strophe 10) eher 
die Vorstellung einer Reise als die einer plötzlichen Entrückung evoziert.808,809  
Die Ersteren machen hier die Erfahrung auf einen Punkt hin gebündelter Zeit, die 
Letzteren erfahren die Zeit als ausgedehnten «Raum». 
 
Die Zeit scheint sich aus der Perspektive coram hominibus sprachlich und konzeptionell 
nur als Alternative «Zeitpunkt oder Zeitdauer» beschreiben zu lassen; coram Deo da-
gegen handelt es sich bei ihr um eine «einfältige» Größe, für die sich indes aus mensch-
licher Perspektive, einer der Relativität, kein konzeptioneller und damit kein sprach-
licher Zugang finden lässt. 
Dieser «garstig breite Graben» zwischen kontextgebundener Sprache und universeller 
Wirklichkeit lässt sich nur in der paradoxen Redeweise – mithin auf der Ebene der 
Imagination – überwinden. 
 

 
808 1. Ich wollt, daß ich daheime wär / und aller Welte Trost entbehr. 
2. Ich mein, daheim im Himmelreich, / da ich Gott schaue ewiglich. 
3. Wohlauf, mein Seel, und richt dich dar, / dort wartet dein der Engel Schar. 
4. Denn alle Welt ist dir zu klein, / du kommest denn erst wieder heim. 
5. Daheim ist Leben ohne Tod / und ganze Freude ohne Not. 
6. Da sind doch tausend Jahr wie heut / und nichts, was dich verdrießt und reut. 
7. Wohlauf, mein Herz und all mein Mut, / und such das Gut ob allem Gut. 
8. Was das nicht ist, das schätz gar klein / und sehn dich allzeit wieder heim. 
9. Du hast doch hier kein Bleibens nicht, obs morgen oder heut geschicht. 
10. Da es denn anders nicht mag sein, / so flieh der Welte falschen Schein. 
11. Bereu dein Sünd und bessre dich, / als wolltst du morgn gen Himmelreich. 
12. Ade, Welt, Gott gesegne dich. / Ich fahr dahin gen Himmelrych.  
(Heinrich von Laufenberg, 1430). – Auch hier ist man geneigt, in der Zwölfzahl der Strophen einen 
Reflex der Zahl der Monate des Jahres zu sehen. (Vgl. Zwölfter Spruch.) 
809 Vgl. die Kompositionen von Johannes Brahms und Max Reger auf den Text von Jes Sir 41,1.2. (op. 
121, 3 bzw. 110, 3 – die späten Opuszahlen in beider Œuvres weisen in beiden Fällen auf ihre Stellung 
als «Alterswerke».) 



 

  222 

Auf diese Weise setzt sich das über Punkt und Gerade in Bezug auf die Zeit Gesagte 
überganglos fort in die Relation der Zeit selbst zu der ihr – scheinbar – gegenüberste-
henden Ewigkeit. 
So wie für Dietrich Bonhoeffer das Vorletzte im Letzten aufgehoben, dadurch aber 
nicht sinnlos geworden ist, erweist sich die Zeit in den vor uns liegenden Texten des 
Totentanz’ op. 12, 2 als in der Ewigkeit aufgehoben, beider inniger Bezug aufeinander 
indes nicht als aufgelöst. 
 
In diesem Sinne möchten wir im Blick auf den Zeitdiskurs des Totentanz’ op. 12, 2 von 
einer «Eckhartschen Unbestimmheitsrelation»810 sprechen, die im Anschluss an Meis-
ter Eckhart, der von der Ewigkeit spricht, aber die Zeit meint und auf diese Weise 
Transzendenz und Immanenz ineins fallen lässt, besagt, dass sich aus der Perspektive 
der «Rezipienten» des Todes nur von der erfahrenen Zeit – die unser Kontext mehr oder 
weniger stillschweigend als «Leidenszeit» qualifiziert – oder nur von der – je nachdem 
– befürchteten oder ersehnten Ewigkeit sprechen lässt. In den Texten stehen sich Zeit 
und Ewigkeit gegenüber, ein logischer Zusammenhang lässt sich nicht mit Gewähr er-
schließen, eine sprachliche Brücke nicht zuverlässig bauen.  
 
Indem «Rezipienten» des Todes freilich nicht nur die Gestalten des Totentanzes, son-
dern alle Menschen sind, ergeht dieses «postmoderne memento mori» als eine Aussage 
über und an die gesamte Menschheit, eine Aussage, die so moralisch nicht gemeint ist, 
wie sie klingt: Der Schlusssatz des Totentanzes, «Wer ist es, der sich zu Gotte kehrt» ist 
mithin in Wirklichkeit eine als Frage verkleidete Aussage, die besagt, dass der Mensch 
nicht erst in der Ewigkeit, sondern bereits in der Zeit «zu Gotte gekehrt» ist, dass be-
reits dem Vorletzten das Letzte inhärent ist und dass die Antwort, ob diese «Kehre» 
zu Gott aktiv getan oder passiv erfahren wird, aus der Perspektive des im Vorletzten 
Lebenden keine Antwort finden und nur als Frage offenbleiben kann. 
 
 
8.3.2.3 Bereitetsein als Bereitschaft, im «Augenblick Gottes» zu leben 
 
Im Elften Spruch – «Auf, auf, der Bräut’gam kömmt: Man geht nicht mit ihm ein, / wo man 
des Augenblicks nicht kann bereitet sein.» (Jungfrauendialog) – spitzt sich zu, was sich im 
Zulaufen auf diesen bereits abgezeichnet hatte. Die dialektische Sichtweise der Zeit, 
die durch ihre «potenzierte» antonyme sprachliche Manifestation – als Punkt gegen-
über der Geraden, als Ewigkeit gegenüber der Zeit – beschrieben ist, fällt nicht nur in 
Gegensatzpaare auseinander, sondern «implodiert» zugleich in einem Fokus, der zum 
Ausdruck bringt, was es bedeutet, im «Augenblick Gottes» zu leben, nämlich im Leben 
sowie im Sterben sich in der Gegenwart Gottes zu befinden.811 

 
810 Analog zur Formulierung der Unschärferelation durch den Physiker Werner Heisenberg (1901 – 
1976). 
811 Den neutestamentlichen Hintergrund dieser Idee bildet Rom 14,8. 



 

  223 

 
Dies kann kein Gebot oder gar ein Befehl begründen, sondern kann – im Rekurs auf 
das Dietrich Bonhoeffers Abhandlung über den Selbstmord –812 nur eine Gnade sein, 
welche einschließt – nunmehr auf das Bedeutungsfeld der zentralen Frage dieser Un-
tersuchung bezogen –, sich auch in Verletzung, Leiden und Tod innerhalb der Gegen-
wart Gottes zu wissen.  
 
Hier gilt das in Bezug auf den Jungfrauendialog Beobachtete: «Alle Bedeutungsschich-
ten des Jetzt und Nun» sind in den Augenblick Gottes einbezogen; «denn gerade im 
Jetzt, im Nun und im Heute – und nicht in einem etwa separaten Bereich – gewinnt 
Gott Gegenwart.»813 
 
 
8.3.2.4 «Postmodernes» memento mori 
 
Ein «postmodernes» memento mori geht gleichsam im Krebsgang. Der Satz, «Gedenke, 
dass du sterben musst» bedeutet hier nicht eine Warnung vor dem «ewigen» Gericht 
Gottes, in dem das Adjektiv «ewig» nicht nur darauf hindeutet, dass es die Dauer der 
Strafe ist, die sich innerhalb der Dimension der Zeit in unvorstellbare Länge ausdehnt, 
sondern ebenso, dass Gott selbst Gefangener814 eines «ewigen», also unabänderlichen 
Systems – des Tun-Ergehen-Zusammenhangs – ist. Ein «postmodernes memento mori» 
könnte einen solchen Kontext dekonstruieren815, und zwar gerade coram Deo. 
 
Dies ist, was Dietrich Bonhoeffer unternimmt. In einem ersten Schritt beschreibt er ein 
«geschlossenes System», das den Suizid notwendig verurteilen muss. «Der Selbstmord 
ist der Versuch eines Menschen816 einem menschlich sinnlos gewordenen Leben einen letzten 
menschlichen Sinn zu verleihen. Das unwillkürliche Gefühl des Schauders, das uns angesichts 
der Tatsache eines Selbstmordes ergreift, ist nicht auf die Verwerflichkeit, sondern auf die 
schaurige Einsamkeit und Freiheit solcher Tat zurückzuführen, in der Bejahung des Lebens 
noch nur817 in seiner Vernichtung besteht.»818  
In einem zweiten Schritt differenziert er, dass es sich hier um eine Schuld in der «ver-
tikalen» Beziehung zwischen Menschen und Gott, nicht um eine Schuld auf der «ho-
rizontalen» Ebene zwischen Menschen untereinander handelt. «Schuldig wird der 

 
812 Siehe: nächstes Kapitel. 
813 S.o. – Auch dieser Gedanke erinnert freilich an Bonhoeffers Wirklichkeitsverständnis, das sich gegen 
einen «Lückenbüßergott» richtet. 
814 Die Idee eines durch Verträge gebundenen Gottes kennt Richard Wagners eigenes Libretto zu seiner 
Oper Walküre. WAGNER, Richard, Die Walküre. Oper in drei Akten, Uraufführung München 1870, III. 
Aufzug, III. Szene: «... der freier als ich, der Gott.» (Wotan). 
815 An dieser Stelle sei daran erinnert, dass es die Absicht des Dekonstruktivismus ist, zu dekonstruieren, 
nicht zu destruieren. 
816 Sic (ohne Komma). 
817 Muss wohl heißen: «nur noch». 
818 BONHOEFFER, Dietrich, Der Selbstmord, in: BONHOEFFER, Dietrich, Ethik, in: DBW VI, München 1992, 
192–199, 193. 



 

  224 

Selbstmörder allein vor Gott, dem Schöpfer und Herrn über sein Leben. Weil ein lebendiger 
Gott ist, darum ist der Selbstmord verwerflich als Sünde des Unglaubens. Unglaube aber ist 
keine moralische Verfehlung, sondern ist edler wie gemeiner Motive und Taten fähig.»819 
Dazwischen wirft er einen Blick zurück auf Begründungstraditionen, die den Suizid 
als «unvergebbare Sünde»820 qualifizieren. «Schließlich genügt aber auch die in der christ-
lichen Kirche weitverbreitete Begründung nicht, daß der Selbstmord die Reue und damit die 
Vergebung unmöglich macht.»821 
 
Bonhoeffers «Rückblende» «zementiert» nicht, wie in einer sachlichen Erörterung zu 
erwarten gewesen wäre, eine bestimmte «Verurteilungstradition» unter Verwerfung 
der übrigen, sondern er – und damit weist auch er sich in diesem Kontext als Vorbote 
einer die Moderne überschreitenden Postmoderne aus – deckt ein Dilemma aller Tra-
ditionen auf, «Alle die genannten Gründe bleiben auf halbem Wege stehen, sie enthalten etwas 
Richtiges822 ohne das Entscheidende auszusprechen und sind darum nicht zwingend»,823 und 
zeigt, dass in diesem Kontext die Bibel selbst ein dekonstruierendes Element enthält: 
«Es ist eine merkwürdige Tatsache, daß die Bibel an keiner Stelle den Selbstmord ausdrücklich 
verbietet, sondern daß dieser immer wieder nur als die Folge schwerster Sünde auftritt ... Der 
Grund hierfür ist nicht, daß die Bibel den Selbstmord billigt, sondern daß sie an die Stelle des 
Verbots des Selbstmordes den Gnaden- und Bußruf an den Verzweifelten treten lassen will.824  
Mit anderen Worten: Die Bibel selbst hält die enorme Spannung aufrecht: Sie bestätigt 
das Recht des «Systems», hält sich aber offen für das Durchbrechen desselben und 
erweist gerade in dem Durchbrechen desselben dessen Gültigkeit, statt eine «absolute 
Relativität» zu postulieren.825 
Relativ ist der Suizid nicht coram Deo, relativ aber ist er in der Tat aus der Sicht des 
Menschen. «Viel schwieriger als dieses Grundsätzliche ist das Urteil über den Einzelfall. Da 
der Selbstmord eine Tat der Einsamkeit826 ist, bleiben die letzten entscheidenden Motive fast 
immer verborgen. Selbst dort, wo eine äußere Lebenskatastrophe vorangegangen ist, entzieht 
sich die innere tiefste Begründung der Tat dem fremden Einblick. Weil die Grenze zwischen 

 
819 A.a.O., 194. 
820 Nicht begründet mit aber analog zu Mt 12,31. 
821 A.a.O., 195. 
822 Sic (ohne Komma). 
823 Ebd. 
824 A.a.O., 195f. 
825 In seiner poimenischen (und sprachlichen) Analyse des Kondolenzbriefes – die in deutlicher Nähe 
zu unseren Überlegungen die Öffnung eines seelsorgerlichen «Raumes», die sich in diesem Brief voll-
zieht, herausarbeitet – macht Rüegger die Beobachtung einer gewissen «Spannung zwischen dem The-
ologen Bonhoeffer und dem Seelsorger Bonhoeffer» (Seite 276), ohne diese Spannung allerdings zum 
hermeneutischen Prinzip zu erheben, das die Paradoxie zwischen der Berechtigung des Systems und 
seiner gleichzeitigen Durchbrechung ausmacht, einer Durchbrechung, die – im Sinne unserer Untersu-
chung – geradezu sinnbildlich für die «Verletzung des Organismus» steht. Vgl. RÜEGGER, Heinz, »... 
aber sie sind in Frieden«. Bonhoeffers Kondolenzbrief an die Witwe von Hugo Distler als ein Stück exemplarischer 
Seelsorge. Zum 50. Todestag des Kirchenmusikers Hugo Distler, in: Berliner Theologische Zeitschrift 9 (1992), 
260–276. 
826 Siehe oben: «Weißt Du, in mir hockt dauernd jene nicht [zu] beschreibende Einsamkeit, ein Gefühl, von allem 
und jedem durch etwas getrennt zu sein, ...» Hugo Distler an Waltraut Distler, 15. November 1942, zit. nach: 
HERRMANN, Rufer und Mahner, 173. 



 

  225 

der Freiheit des Lebensopfers und dem Mißbrauch dieser Freiheit zum Selbstmord für ein 
menschliches Auge oft kaum zu erkennen ist, ist dem Urteil über die einzelne Tat damit die 
Grundlage entzogen.»827 
Der Satz, der diese Spannung in besonderer Weise auf den Punkt bringt, ist der, in 
dem zum Tragen kommt, dass es dem System in letzter Instanz gar nicht um ein «Müs-
sen», sondern um ein «Dürfen» geht: «Nicht das Recht auf Leben, sondern die Gnade, noch 
weiter leben zu dürfen unter Gottes Vergebung, vermag gegen diese Versuchung [zum Selbst-
mord] zu bestehen.» 828 
 
Wendet man diesen Satz auf den Totentanz, auf die Gattung des Totentanzes als sol-
che, an, kommt man nicht umhin, mit der Möglichkeit zu rechnen, dass sich hinter der 
kunstgeschichtlichen Fassade, vor der konstant das Ostinato des «Müssens» repetiert 
wird, eine theologische Ebene verbirgt, die dieses Müssen als «Dürfen» enthüllt und 
auf diese Weise auf paradoxe Dialektik von Zwang und Freiheit, von Passion und Ak-
tion überwindet.  
Schließlich erklingt dann bei Bonhoeffer der Satz, der nicht «billig» alles bisher Ge-
sagte beiseiteschiebt, sondern der in seiner Spannung zu allem Gesagten «teuer» zu 
stehen kommt: «Wer aber wollte sagen, daß Gottes Gnade nicht auch das Versagen unter 
dieser härtesten Anfechtung zu umfassen und zu tragen vermöchte?»829 
 
Postmodernes memento mori coram Deo ist mithin nicht gleichzusetzen mit einer grund-
sätzlichen Abkehr von dem «So – ist – es»830, sondern die Anerkenntnis, dass es sich 
bei diesem «So – ist – es» um eine Größe handelt, die Gott allein zugänglich ist und die 
coram hominibus nicht zur Geltung gebracht werden kann, jedenfalls nicht in der indi-
viduellen Anwendung auf den Einzelfall. Der Mensch bleibt mit der Frage zurück: 
«Wie – ist – es?»831 
 
Auf diese Weise kann Dietrich Bonhoeffer im konkreten Fall Hugo Distlers nicht nur 
davon absehen, ein göttliches Urteil über dessen Suizid zu replizieren, sondern er 
kann, in einer paradoxen Volte, Hugo Distler nicht trotz, sondern gerade im Angesicht 
seiner «unter Zwang» «frei gewählten» Todesart die Gnade Gottes sicher zusprechen 
und uns, die Bewunderer Hugo Distlers, in diese Gnade mithineinnehmen: 
«Der Gedanke an den Frieden und die Ruhe, die Ihr Mann sich durch so tiefe Dunkelheit hin-
durch erobert hat und wohl nur noch so erobern konnte, möge unsere Herzen festigen ... » 
 
 
 

 
827 BONHOEFFER, Der Selbstmord, in: DBW VI, 192–199, 196 (Hervorhebung d. Verf.). 
828 A.a.O., 199. 
829 Ebd. 
830 Vgl. Einführung. 
831 Oder noch einmal in Anspielung auf die Tetralogie Wagners, in der die Nornen die Schicksalsfrage 
schlechthin stellen: «Weißt du, wie das wird?» WAGNER, Richard, Götterdämmerung. Oper in einem Vor-
spiel und drei Akten, Uraufführung: Bayreuth 1876, Vorspiel. 



 

  226 

 
 
 

 
Hugo Distler 1938 (Abdruck mit freundlicher Genehmigung der akg-images, Berlin) 

 

 
 
 
 
  



 

  227 

9. LITERATUR 
 
 
ACHTÉLIK, Josef, Hugo Distler: Die Weihnachtsgeschichte, in: Zeitschrift für Musik 100 
(1933), 1262ff. 
ADAM, Johannes, Eine neue Sakralkultur. Zu Hugo Distlers 50. Todestag: Ein Konzert in 
Freiburg, in: Badische Zeitung, 21. November 1992. 
ADORNO, Theodor W., Ästhetische Theorie, Frankfurt 1970. 
– DERS., «Ad vocem Hindemith». Eine Dokumentation, in: ADORNO, Theodor W., Im-
promptus Frankfurt / Main 1968, 51–87. 
– DERS., Impromptus, Frankfurt / Main 1968. 
ADRIO, Adam, Nachruf auf Hugo Distler (unter der Rubrik Personalnachrichten), in: Deut-
sche Musikkultur 7 (1942/43), 170. 
– DERS., Weihnachtliche Chormusik der Gegenwart (Singet frisch und wohlgemut, Jahr-
keis), in: Die Musikpflege 12 (1941/42), 121–126. 
ALTHAUS, Horst, Johann Schefflers Cherubinischer Wandersmann. Mystik und Dichtung, 
Gießen 1956. 
ANDERSON, James, Paradox in Christian Theology. An Analysis of Its Presence, Character, 
and Epistemic Status, Milton Keynes 2007. 
ANONYMOUS, A Tribute to Hugo Distler, in: MadAminA! (Halbjahrespublikation der Mu-
sic Association of America) 1 (1980), 3–4. 
ARON, Elaine N., The Highly Sensitive Person. How to Thrive When the World Overwhelms 
You, New York 1996. 
AUDERSCH, Ludwig, (Reaktionen zu Hans Prolingheuer: Hugo Distler – Der Zeitgenosse 
und seine Legende), in: Der Kirchenmusiker 47 (1996), 28ff. 
BAILEY, Philipp, Psychologische Homöopathie. Persönlichkeitsprofile von großen homöopathi-
schen Mitteln, München 2000. 
BARTEL, Dietrich, Handbuch der musikalischen Figurenlehre (Diss.), Laaber 1985. 
BARTELS, Elisabeth, Totentänze – kunsthistorische Betrachung, in: JANSEN, Hans Helmut 
(Hrsg.), Der Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, Darmstadt 1978, 79–93. 
BENDA, Albert, Wie die Lübecker den Tod gebildet, in: Zeitschrift des Vereins für Lübeckische 
Geschichte 6 (1892), 563–590. 
BAUER, Joachim, Das Gedächtnis des Körpers, Frankfurt 12002. 
– DERS., Warum ich fühle, was du fühlst. Intuitive Kommunikation und das Geheimnis der 
Spiegelneurone, Hamburg 2005. 
BAUM, Markus, Jochen Klepper, Schwarzenfeld 2011. 
BAYREUTHER, Rainer, Die Situation der deutschen Kirchenmusik um 1933 zwischen Singbe-
wegung und Musikwissenschaft, in: Archiv für Musikwissenschaft 67 (2010), 1–35. 
BEKKER, Paul, Neue Musik (Gesammelte Schriften, Bd. 3), Stuttgart/Berlin 1923. 
– DERS., Deutsche Musik der Gegenwart, in: BEKKER, Paul, Neue Musik (Gesammelte 
Schriften, Bd. 3), Stuttgart/Berlin 1923, 200–201. 



 

  228 

BENDER, Jan, Bruno Grusnick, Hugo Distler und ich, in: SALTZWEDEL, Rolf; KOCH, Klaus-
Dietrich (Hrsg.), Festschrift für Bruno Grusnick, Stuttgart–Neuhausen 1981, 23–25. 
– DERS., Recollections of Hugo Distler. An Interview with Jan Bender, in: Church Music 
(1967), Nr. 2, 36–38. 
BERGAAS, Mark, Hugo Distler and His Church Music in the United States, in: SALTZWEDEL, 
Rolf; KOCH, Klaus-Dietrich (Hrsg.), Festschrift für Bruno Grusnick, Stuttgart–Neuhausen 
1981, 26–34. 
BERKE, Dietrich; BERNSDORFF-ENGELBRECHT, Christiane; KORNEMANN, Helmut (Hrsg.), 
Wilhelm Ehmann: Voce et Tuba (Gesammelte Reden und Aufsätze 1934–1974), Kassel 
1976. 
BERNSDORFF-ENGELBRECHT, Christiane, Geschichte der evangelischen Kirchenmusik. Ein-
führung (2 Bde.), Wilhelmshaven 11980, 21987. 
BETHGE, Eberhard, Dietrich Bonhoeffer. Eine Biographie, München 1986. 
BIELER, Andrea, Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge (Arbeiten zur 
Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie, Bd. 40), Göttingen 2017. 
BIESKE, Werner, Ursula von Rauchhaupt: Die vokale Kirchenmusik Hugo Distlers (Rezen-
sion), in: Musik und Kirche 34 (1964), 236–237. 
BILLETER, Bernhard, Ursula von Rauchhaupt: Die vokale Kirchenmusik Hugo Distlers (Re-
zension), in: Schweizer Musikzeitung 104 (1964), 130. 
BLANKENBURG, Walter, Eine Flötenstimme zu Hugo Distlers Totentanz, in: Musik und Kir-
che 47 (1977), 234–235. 
– DERS., Hugo Distlers «Jahrkreis», in: Zeitschrift für Hausmusik 2 (1933), 81–87. 
– DERS., Nachwort zu den Flötenvariationen, in: DISTLER, Hugo, Geistliche Chormusik op. 12 
(Neuausgabe), Kassel 1993, 14–38. 
– DERS., Neue Kultmusik. Zum Erscheinen der liturgischen Sätze von Hugo Distler über alt-
evangelische Kyrie- und Gloriaweisen, in: Musik und Kirche 8 (1936), 247—253. 
– DERS., Neue Wege im Choralsatz (Jahrkreis), in: Musik und Kirche 7 (1935), 16–21. 
– DERS., Ursula Herrmann: Hugo Distler. Rufer und Mahner (Rezension), in: BÖHM, Hans, 
In memoriam Hugo Distler, in: Musik und Gesellschaft 8 (1958), 404–405. 
– DERS., Hugo Distler (Zum 20. Todestag), in: Musik und Gesellschaft 12 (1962), 746. 
– DERS., Hans, Im Gedenken an Hugo Distler, in: Musik und Gesellschaft 18 (1968), 430. 
– DERS., Zum 50. Todestag von Hugo Distler, in: Gottesdienst und Kirchenmusik 43 (1992), 
156–158. 
– DERS., In memoriam. Hugo Distler 75, in: Musik und Gesellschaft 33 (1983), 424–425. 
(Rezension), in: Musik und Kirche 42 (1972), 235. 
BOHN, Caroline, Die soziale Dimension der Einsamkeit. Unter besonderer Berücksichtigung 
der Scham, Hamburg 2008. 
BLESSIN, Stefan, Zur Radierung «Holstentor» – Host Janssen 1980, in: FREYTAG, Hartmut 
(Hrsg.), Der Totentanz der Marienkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval (Tallinn). 
Edition, Kommentar, Interpretation, Rezeption, Köln / Weimar /Wien, 1993, 403–405. 
BORNEFELD, Helmut, ... denn ihre Werke folgen ihnen nach. Gedanken zum 25. Todestag 
Hugo Distlers am 1. November, in: Württembergische Blätter für Kirchenmusik 34 (1967), 
86–89. 



 

  229 

– DERS., Art. Hugo Distler, in: Deutsche Biographie, Bd. 3, Berlin 1957, 745. 
– DERS., Art. Hugo Distler, in: Die Musik und Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, Kassel / 
Basel 1954, Sp. 582–585. 
– DERS., Hugo Distler heute – Gedanken zum 50. Todestag des Komponisten, in: Der Kirchen-
musiker 23 (1972), 149–154. 
– DERS., Hugo Distler und sein Werk, in: Die neue Schau 9 (1947), Heft 2, 57–58. 
– DERS., Hugo Distler und sein Werk, in: Musik und Kirche 42 (1963), 145-155. 
– DERS., Schöpferischer Historismus. Zur 50. Wiederkehr von Hugo Distlers Geburtstag, in: 
Musica 12 (1958), Heft 3, 70–72. 
– DERS., Zu Hugo Distlers 50. Geburtstag am 24. Juni 1958, in: Der Kirchenmusiker 9 (1958), 
Heft 3, 70–72. 
BRADSHAW, Paul F.; HOFFMAN, Lawrence A. (Hrsg.), Changing Face of Jewish and Chris-
tian Worship in North America, Notre Dame, IN 1991. 
BRAET, Hermann; VERBEKE, Werner, Death in the Middle Ages (Mediaevalia Lovanensia 
Series I, Studia 9), Löwen 1983. 
BRESGEN, Cesar, Totentanz nach Holbein für zwei Klaviere, UA Salzburg 1948. 
GRASS, Günther, Das Treffen in Telgte. Erzählung, Neuwied 1979. 
BROCKHAUS, Paul, Der Lübecker Totentanz in der Marienkirche, in: Der Wagen 1951, 52–
62. 
– DERS., Der Lübecker Totentanz und seine Beziehung zu Flandern, in: Zwischen Rabot und 
Holstentor. Stimmen zur flandrisch-lübeckischen Schicksalsgemeinschaft (in Gemeinschaft mit 
Rolf Wilkening und Otto Hamkens), hrsg. v. P.B. [nicht eruierbar], Brüssel 1944, 102–112. 
BRODDE, Otto, Hugo Distler, in: Der Evangelische Kirchenmusiker 22 (1938), 35–36. 
– DERS., Hugo Distler, in: Rundbrief des Landeskirchenmusikdirektors der Evangelisch-Luthe-
rischen Landeskirche Schleswig-Holsteins, Oktober 1958, 2–3. 
– DERS., Hugo Distler, in: Westfälischer Kirchenchor 11 (1935), Nr. 6, 21–22. 
– DERS., Hugo Distlers Choralpassion in Hamburg, in: Musik und Kirche 20 (1950), 106–107. 
– DERS., Hugo Distler: Funktionelle Harmonielehre (Rezension), in: Musik und Kirche 14 
(1942), 23. 
– DERS., Junge Kirchenmusik 1. Hugo Distler, in: Deutsches Pfarrerblatt 41 (1937), 620–622. 
– DERS., Neue liturgische Sätze, in: Kirchenmusikalische Mitteilungen 38/39 (Febr./März 
1937), 759–761. 
– DERS., Unser Portrait: Hugo Distler, in: Musik und Kirche 26 (1956), 6–10. 
BONHOEFFER, Dietrich, Akt und Sein, in: DBW II, München 1998. 
– DERS., An Waltraut Distler, in: DBW XVI, Konspiration und Haft, München 1996, 368f. 
– DERS., Fragmente aus Tegel, in: DBW VII, München 1994. 
– DERS., Das Gebetbuch der Bibel, in: DBW V, München 1987. 
– DERS., Ethik, in: DBW VI, München 1992. 
– DERS., Nachfolge, in: DBW IV, München 1989. 
– DERS., Widerstand und Ergebung, in: DBW VIII, München 1998. 
BRUNS, Friedrich, Meister Bernt Notkes Leben, in: Nordelbingen 2 (1923) 37–57. 



 

  230 

– DERS., Zur Lübeckischen Kunstgeschichte. 1. Überseeische Ausfuhr lübischer Kunsterzeug-
nisse am Ende des 15. Jahrhunderts, in: Mitteilungen des Vereins für Lübeckische Geschichte 
und Altertumskunde 9 (1900), 139–142. 
BRUSNIAK, Friedhelm, Der Briefwechsel zwischen Konrad Ameln und Hugo Distler in den 
Jahren 1933 und 1935, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, Osna-
brück 1997, 169–182. 
– DERS., Distler-Literatur (Rezensionen), in: Musik und Kirche 62 (1992), 249–255. 
BUCHHEIT, Gert, Der Totentanz. Seine Entstehung und Entwicklung, Berlin 1926. 
BÜLOW, Paul, Lübecker Totentanz. Ein Altarspiel nach alten Texten von Johannes Klöcking, 
Chorsätze von Hugo Distler, in: Zeitschrift für Musik 101 (1934), 1294–1295. 
BULST, Neithard, Der schwarze Tod. Demographische, wirtschafts- und kulturgeschichtliche 
Aspekte der Pestkatastrophe von 1347–1352. Bilanz der neueren Forschung, in: Saeculum 30 
(1979), 45–67. 
BUSCH, Harald, Meister des Nordens. Die altniederdeutsche Malerei 1450 – 1550, Hamburg 
1940. 
BUSONI, Ferruccio, Entwurf einer neuen Aesthetik der Tonkunst, Triest 11907. 
CLARK, James M., The Dance of the Death in the Middle Ages and the Renaissance (Glasgow 
University Publications, Bd. 86), Glasgow 1950. 
COSACCHI, Stephan, Der Totentanz in Kunst, Poesie, und Brauchtum des Mittelalters, Mei-
senheim am Glan 1965. 
CRUEL, Rudolf, Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter, Detmold 1879 (Nachdruck 
Hildesheim 1966). 
CULP, Kristine A., Vulnerability and Glory. A Theological Account, Louisville, KY 2010. 
DAMME, Robert, Zur Sprache des Lübeck-Revaler Totentanzes, in: FREYTAG, Hartmut 
(Hrsg.), Der Totentanz der Marienkirche in Lübeck und der Nikolaikirche in Reval (Tallinn). 
Edition, Kommentar, Interpretation, Rezeption, Köln / Weimar / Wien, 1993, 59–78. 
DAMP, George Edvard, Larry Palmer: Hugo Distler and His Church Music (Rezension), 
in: Notes 25 (1968), 28–29. 
DALFERTH, Ingolf U., Umsonst. Eine Erinnerung an die kreative Passivität des Menschen, 
Tübingen 2011. 
DANUSER, Hermann, Weltanschauungsmusik, Schliengen 2009. 
DILTHEY, Wilhelm, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, 
Frankfurt / Main 82009 
– DERS., Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung für das Studium 
der Gesellschaft und der Geschichte (Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Stuttgart 
1990f.) 
DINER, Dan, Gegenläufige Gedächtnisse. Über Geltung und Wirkung des Holocaust (Toldot 
Reihe, Bd. 7). Göttingen 2007. 
DISTLER, Hugo, Bericht über die musikalischen Vespern in Lübeck, in: Musik und Kirche 8 
(1936). 
– DERS., Das Wiedererwachen des 16. und 17. Jahrhunderts in der Musikpflege unserer Zeit, 
in: Lübeckische Blätter 74 (1932), 54–56. 



 

  231 

– DERS., Die Orgel unserer Zeit. Postulat eines neuen musikalischen Lebens- und Gestaltungs-
prinzips, in: Der Wagen. Lübecker Beiträge zur Kultur und Gesellschaft (1933), 77–84 (später 
erschienen unter dem Titel: Die Orgel unserer Zeit, in: Musica (1947), 147–153). 
– DERS., Funktionelle Harmonielehre, Kassel/Basel o.J. [1940/41], (Nachdruck Kassel 
1974). 
– DERS., Geistliche Chormusik op. 12 (Neuausgabe), Kassel et al. 1993. 
– DERS., Harmonielehre früher und jetzt, in: Zeitschrift für Hausmusik 10 (1941), 41–46. 
– DERS., Nachwort zu den Spruchversen, in: DISTLER, Hugo, Totentanz op. 12, 2, zit. nach: 
DERS., Geistliche Chormusik op. 12 (Neuausgabe), Kassel et al. 1993, 14–38. 
– DERS., Offene Singstunden unter Bruno Grusnick, in: Lübeckische Blätter 76 (1934), 113–
114. 
– DERS., Von Stellung und Aufgabe der jungen Musik in Deutschland, in: Lübeckische Blätter 
76 (1934), 341–342. 
– DERS., Vom Geiste der neuen Evangelischen Kirchenmusik, in: Zeitschrift für Musik 102 
(1935), 1325–1329. 
– DERS., Wie mein Jahrkreis entstanden ist, in: Lied und Volk 6 (1936/37), 82–83. 
– DERS., Wie ich zu Eduard Mörike kam. Zur Textwahl meines neuen Liederbuches, in: Die 
Musikpflege 11 (1940/41), 65–67. 
DISTLER-HARTH, Barbara, Hugo Distler. Lebensweg eines Frühvollendeten, Mainz 2008. 
– DIES., Berlin – Strausberg – Berlin. Kindheitserinnerungen, in: HUGO-DISTLER-KURATO-
RIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Zs. Nachrichten aus dem Hugo-Distler-Archiv 
(Heft 2), Lübeck 1999, 45–50. 
DOFLEIN, Erich, Hugo Distler: Funktionelle Harmonielehre (Rezension), in: Die Musikpflege 
12 (1941/42), 146–147. 
DREMEL, Erik; POETZSCH, Ute (Hrsg.), Choral, Cantor, Cantus firmus. Die Bedeutung des 
lutherischen Kirchenliedes für die Schul- und Sozialgeschichte (Hallesche Forschungen, Bd. 
42), Halle 2015. 
DÜRRWÄCHTER, Anton, Die Totentanzforschung, Kempten / München 1914. 
ECKERT, Heinrich, Distlers Choralpassion, in: Musica 5 (1951), 32. 
EGGEBRECHT, Hans Heinrich, Heinrich Schütz. Musicus Poeticus, Göttingen 21984. 
EINER, Gerhard, Bernt Notke, Das Wirken eines niederdeutschen Künstlers im Ostseeraum 
(Kulturstiftung der deutschen Vertriebenen), Köln / Bonn 1985. 
EINHORN, P Werinhard, Die Geschichte der Franziskanerklöster in Lübeck, Hamburg und 
Kiel, in: Katholischer Wegweiser für Hamburg und Schleswig-Holstein 10 (1970), 44–54. 
ESSER, Cajetan OFM, Der Orden des heiligen Franziskus. Seine geistige Gestalt und seine 
Aufgabe im Reiche Gottes, Werl / Westfalen 1952. 
FEHSE, Wilhelm, Der Ursprung der Totentänze. Mit einem Anhang: Der vierzeilige oberdeut-
sche Totentanztext. Codex Palatinus Nr. 314 B. 79a-80bm, Halle / Saale 1907. 
FEST, Joachim, Der tanzende Tod. Über Ursprung und Formen des Totentanzes vom Mittel-
alter bis zur Gegenwart. Und sechsunddreißig Zeichnungen zum gleichen Thema «in spe» von 
Horst Janssen, Lübeck 1986. 
FORTE, Allen, The Structure of Atonal Music, New Haven 21977. 



 

  232 

EHMANN, Wilhelm, Das Motettenwerk von Schütz, Mendelssohn, Distler und die Restaura-
tion, in: BERKE, Dietrich; BERNSDORFF-ENGELBRECHT, Christiane; KORNEMANN, Helmut 
(Hrsg.), Wilhelm Ehmann: Voce et Tuba (Gesammelte Reden und Aufsätze 1934 – 1974), 
Kassel 1976, 316–343. 
ELWYN, Arthur Wienand, Hugo Distler: The Christmas Story, in: Notes 24 (1968), 80–810. 
FECHTNER, Kristian, Leben als Fragment? Gegen den Zwang zur Vollkommenheit. (Vortrag 
im Rahmen der Reihe „frag-würdig“ in der Wasserkirche Zürich am 6. Oktober 2015). 
FINSCHER, Ludwig (Hrsg.), Die Musik und Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, Kassel / Ba-
sel 1954. 
FISCHER, Johannes, (Reaktion zu Hans Prolingheuer: Hugo Distler – Der Zeitgenosse und 
seine Legende), in: Der Kirchenmusiker 47 (1996), 25–26. 
FISCHER-DIESKAU, Klaus, Begegnungen mit Hugo Distler. Mensch und Werk, in: Musik und 
Kirche 62 (1992), 342–345. 
– DERS., The Employment of Dynamics in Interpreting the Church Music of Heinrich Schütz 
and Hugo Distler, in: The Choral Journal (Offizielle Publikation der American Choral Di-
rectors Association), September 1973, 5–8; Oktober 1973, 14–19; Dezember 1973, 13–15, 
Februar 1974, 14–19. 
– DERS., Wie ich Hugo Distler begegnete. Gedenken an den Komponisten, in: Der Tagesspiegel 
(Berlin) 44 (9. Juni 1988), 4. 
FLÄMIG, Kurt, Evangelische Kirchenmusik im Aufbruch – Hugo Distler, in: BRÜCK, Ulrich 
von (Hrsg.), Credo musicale. Komponistenportraits aus der Arbeit des Dresdner Kreuzchores. 
Festgabe zum 80. Geburtstag von Rudolf Mauersberger, Kassel 1969, 147–164. 
– DERS., Hugo Distler, in: Zeitschrift für Kirchenmusik 16 (1934), 47–48. 
FLANAGAN, Bernadette, Embracing Solitude: Women and New Monasticism, Eugene, OR, 
2014. 
FRANKL, Viktor E., Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie, 
Bern 11975. 
FREYHÖFER, Ursula, Art. Hugo Distler, in: Walter KASPER, Walter (Hrsg.), Lexikon für 
Theologie und Kirche, Bd. 3, Freiburg 31995, 270–271. 
O’DONNEL GANDOLFO, Elizabeth, The Power and Vulnerability of Love. A Theological An-
thropology, Minneapolis, MN 2015. 
GALIÉN, Meindert van der, Een boek over Hugo Distler (Rezension von Larry PALMER, 
Hugo Distler and His Church Music), in: Mens en Melodie 28 (1973), 8–90. 
– DERS., Het Distler-Archief in Lübeck, in: Mens en Melodie 34 (1979), 59–60. 
GANSLANDT, Franz, Jugendmusikbewegung und kirchenmusikalische Erneuerung. Impulse, 
Einflüsse, Wirkungen (Dargestellt in Verbindung mit Leben und Werk von Walter Blan-
kenburg), in: ARCHIV DER JUGENDMUSIKBEWEGUNG E.V., WOLFENBÜTTEL (Hrsg.), Mün-
chen 1997. 
GÁRDONYI, Zsolt, Harmonik (zus. mit NORDHOFF, Hubert), Wolfenbüttel 22002. 
– DERS., Kontrapunkt, Wolfenbüttel 21991. 
GEYER, Paul; HAGENBÜCHLE, Roland (Hrsg.), Das Paradox. Eine Herausforderung des 
abendländischen Denkens (Stauffenburg-Colloquium, Bd. 21), Tübingen 1992. 



 

  233 

– DERS., Das Paradox. Historisch-systematische Grundlegung, in: GEYER, Paul; HAGEN-

BÜCHLE, Roland (Hrsg.), Das Paradox. Eine Herausforderung des abendländischen Denkens 
(Stauffenburg-Colloquium, Bd. 21), Tübingen 1992, 11–26. 
HASSE, Max, Bernt Notke, in: Zeitschrift des deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 24 
(1970), 18–60. 
– DERS., Die Marienkirche zu Lübeck, Berlin 1983. 
GILSON, Erinn C., The Ethics of Vulnerability. A Feminist Analysis of Social Life and Practice, 
London 2016. 
GIPFEL, Ingeborg, Besinnung auf einen Frühvollendeten. Zum 80. Geburtstag Hugo Distlers, 
in: Der Jung-Musikhandel 39, Nr. 4 (1988). 
GLASSON, Barbara, The Exuberant Church. Listening to the Prophetic People of God, London 
2011. 
GÖTZE, Willibald, Ursula von Rauchhaupt: Die vokale Kirchenmusik Hugo Distlers (Rezen-
sion), in: Stimmen der Zeit 174 (1964), 160. 
GRABNER, Hermann, Allgemeine Musiklehre, Kassel-Basel 161986. 
– DERS., Der lineare Satz. Ein Lehrbuch des Kontrapunkts, Stuttgart 1950. 
– DERS., Erinnerungen an Hugo Distler, in: SUDER, Alexander; BAYERISCHER TONKÜNST-

LERVERBAND (Hrsg.), Komponisten in Bayern, Bd. 20: Hugo Distler, Tutzing 1990, 35–37. 
– DERS., Handbuch der Harmonielehre. Praktische Anleitung zum funktionellen Tonsatz, Ber-
lin 1944. 
GRASSMANN, Antjekathrin; NEUGEBAUER, Werner (Hrsg.), 800 Jahre Musik in Lübeck, 
Lübeck 1982. 
GRIMM, Jacob; GRIMM, Wilhelm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 9, Leipzig 1899. 
GRUNOW, Heinz, Die zu früh gestorben. Hugo Distler, in: Neue Musikzeitschrift 2 (1948), 
173–174. 
GRUSNICK, Bruno (Hrsg.), Briefwechsel Hugo Distler und Hermann Grabner, in: Musica 18 
(1964), 55-65. 
– DERS., Ein Leben für die Kirchenmusik. Zu Hugo Distlers 25. Todestag am 1. November, in: 
Lübecker Nachrichten (1. November 1967). 
– DERS., Ein neuer Distler in Jakobi – Vesper am Sonntag Kantate, in: Lübeckische Blätter 76 
(1936), 256–257. 
– DERS., Hugo Distler, in: GRASSMANN, Antjekathrin; NEUGEBAUER, Werner (Hrsg.), 800 
Jahre Musik in Lübeck, Lübeck 1982, 141–155. 
– DERS., Hugo Distler, in: Studien zur Musikgeschichte der Hansestadt Lübeck (Hrsg. A. 
EDLER und H.W. SCHWAB), Kassel 1989, 146–182. 
– DERS., Hugo Distler, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), 1317–1325. 
– DERS., Hugo-Distler-Gedenken, in: Lübeckische Blätter 88 (1952), 162. 
– DERS., Hugo Distler und Hermann Grabner, in: Musica 18 (1964), 55–65. 
– DERS., Hugo Distler und wir, in: Hausmusik 16 (1952), 162. 
– DERS., Hugo Distler zum Gedächtnis, in: Lübeckische Blätter 85 (1943), 17–18. 
– DERS., Hugo Distlers Choralpassion, in: Musik und Kirche 5 (1933), 39–43. 
– DERS., Wie Distler Jakobiorganist in Lübeck wurde, in: Musik und Kirche 28 (1958), 97–
107. 



 

  234 

– DERS., Zwei Briefe zum Tode Hugo Distlers, in: Der Wagen. Lübecker Beiträge zur Kultur 
und Gesellschaft (1968), 142–143. 
GÜLKE, Peter, Neoklassizismus. Überlegungen zu einem legitimationsbedürftigen Stilbegriff, 
in: PAUL-SACHER-STIFTUNG (Hrsg.), Klassizistische Moderne in der Musik des 20. Jahrhun-
derts. Internationales Symposion Bestehens der Paul Sacher Stiftung vom 25. – 27. April 1996 
in Basel [aus Anlass ihres des 10jährigen Bestehens] (Veröffentlichungen der Paul Sa-
cher Stiftung, Bd. 5), Winterthur 1997, 21–26. 
HAAS, Alois Maria, Die Auffassung des Todes in der deutschen Literatur des Mittelalters, in: 
JANSEN, Hans Helmut (Hrsg.), Der Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, Darmstadt 
1978, 145–160. 
HAGENBÜCHLE, Roland, Was heißt „paradox“? Eine Standortbestimmung, in: GEYER, Paul; 
HAGENBÜCHLE, Roland (Hrsg.), Das Paradox. Eine Herausforderung des abendländischen 
Denkens (Stauffenburg-Colloquium, Bd. 21), Tübingen 1992, 27–44. 
HAHN, Kurt, Totentanz. Leonhard Lechner «Deutsche Sprüche vom Leben und Tod». Hugo 
Distlers «Totentanz», in: Musik im Unterricht 51 (1961), 338–342. 
HANHEIDE, Stefan, Das Bild Hugo Distlers in neueren anglo-amerikanischen Publikationen 
zur Musik im Dritten Reich, in: HANHEIDE, Stefan; SCHNOOR, Arndt (Hrsg.), Nachrichten 
zur Distler-Forschung 1, Lübeck 1998, 5–14. 
– DERS. (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich. Vorträge des Symposions in der Stadtbiblio-
thek Lübeck am 29. September 1995, Osnabrück 1997. 
– DERS., Komponieren in dunklen Gefahren. Heinrich Schütz und Hugo Distler, in: Schütz-
Jahrbuch 31 (2009), 7–14. 
– DERS., Musik zwischen Gleichschaltung und Säuberung. Zur Situation der Komponisten in 
Deutschland 1933 – 1945, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, 
Osnabrück 1997, 17–34. 
– DERS., SCHNOOR, Arndt (Hrsg.), Nachrichten zur Distler-Forschung, Lübeck 1998f. 
HAMMERSTEIN, Reinhold, Tanz und Musik des Todes. Die mittelalterlichen Totentänze und 
ihr Nachleben, Bern 1980. 
HAMMERSTIEL, Robert, Niederösterreichischer Totentanz (zu Texten nach dem Lübecker To-
tentanz von 1463 von Johannes Klöcking und zu den Spruchversen aus dem «Cherubinischen 
Wandersmann» von Angelus Silesius, wie sie Hugo Distler in seinem «Totentanz» op. 12,2 
verwendet und in Töne gesetzt hat), Kirchzarten 1983. 
HARNONCOURT, Nikolaus, Musik als Klangrede. Essays und Vorträge, Salzburg / Wien, 
1982. 
HAUSCHILD, Wolf-Dieter, Kirchengeschichte Lübecks. Christentum und Bürgertum in neun 
Jahrhunderten, Lübeck 1981. 
HEIDBRINCK, Elisabeth, Die Choralpassion von Hugo Distler. Ein zeitgenössisches Werk und 
seine geistigen Bezüge zu historischen Vorbildern (masch., unveröff.), Freiburg 1958 
(Hugo-Distler-Archiv). 
HEISE, Carl Georg, Der Lübecker Totentanz von 1463. Zur Charakteristik der Malerei Bernt 
Notkes, in: Zeitschrift des deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 4 (1937), 187–202. 
HERBORT, Heinz Josef, in: Die Zeit 19 (1994) (zit. nach Die Zeit / Archiv: 
https://www.zeit.de/1994/51/zeit-zum-hoeren, abgerufen am 12. 9. 2019, 10.04 Uhr) 



 

  235 

HERBST, Wolfgang, Hugo Distler und die Entstehung einer Legende, in: Schütz-Jahrbuch 31 
(2009), 15–22. 
HERRMANN, Ursula, Aus dem Geiste der Wortverkündigung. Zum 70, Geburtstag Hugo Dis-
tlers / Als Komponist wies er der evangelischen Kirchenmusik neue Wege, in: Der Demokrat. 
Tageszeitung der CDU für die Bezirke Rostock, Schwerin, Neubrandenburg 147 (24./25. Juni 
1978). 
– DIES., Er half, den Stillstand der Kirchenmusik zu überwinden. Zum 75. Geburtstag von 
Hugo Distler, in: Die Kirche 33 (1983), 152–154. 
– DIES., Hugo Distler: Leben und Wirken, in: SUDER, Alexander; BAYERISCHER TONKÜNST-

LERVERBAND (Hrsg.), Komponisten in Bayern, Bd. 20: Hugo Distler, Tutzing 1990, 13–33. 
– DIES., Hugo Distler. Zum 60. Geburtstag am 24. Juni 1968, in: Glaube und Gewissen 14 
(1968), 115–116, und in: Evangelischer Nachrichtendienst der DDR 21 (22. Mai 1968), 13–
15. 
– DIES., Hugo Distler in Württemberg, in: Württembergische Blätter für Kirchenmusik 59 
(1992), 22ff. 
– DIES., Hugo Distler zum Gedenken, in: Musik und Kirche 59 (1989), 49–50. 
– DIES., Hugo Distler zum 75. Geburtstag, in: Die Zeichen der Zeit. Evangelische Monats-
schrift für Mitarbeiter der Kirche 37 (1983), 152–154. 
– DIES., Hugo Distler. Rufer und Mahner, Berlin 21973, 31983. 
– DIES., Hugo Distler und die Berliner Kirchenmusikschule. Briefe aus den Jahren 1932 – 1933, 
veröffentlicht anläßlich seines 60. Geburtstages, in: Der Kirchenmusiker 19 (1968), 97–102. 
– DIES., Hugo Distler zum Gedenken, in: Der Kirchenchor 1989, 10–11. 
– DIES., Über Hugo Distler, in: JAHNTZ, Bernhard; PFISTER, Wolfgang; TANGERMANN, 
Fritz (Hrsg.), «Wer die Musik sich erkiest ...» Festschrift für Klaus Fischer-Dieskau, Berlin 
1989, 59–61. 
HIEMKE, Sven, Dem Willen des Volksganzen zugänglich sein. Zur Kompositionsästhetik 
Hugo Distlers, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, Osnabrück 
1997, 43–57. 
– DERS., Der lutherische Choral im Schaffen von Hugo Distler und Ernst Pepping, in: DRE-

MEL, Erik; POETZSCH, Ute (Hrsg.), Choral, Cantor, Cantus firmus. Die Bedeutung des luthe-
rischen Kirchenliedes für die Schul- und Sozialgeschichte (Hallesche Forschungen, Bd. 42), 
Halle /Saale 2015, 159–167. 
HILDESHEIMER, Wolfgang, Mozart, Frankfurt / Main 22000. 
HINDEMITH, Paul, Unterweisung im Tonsatz, Mainz 11937. 
HINRICHSEN, Hans-Joachim, Concepts of Tonality in Hindemith’s “Unterweisung im Ton-
satz“ and His Late Writings, in: WÖRNER, Felix et. al. (Hrsg.), Tonality. Concept and Prac-
tice, Stuttgart 2012. 
HOGUE, David, Remembering the Future, Imagining the Past. Story, Ritual and the Human 
Brain, Eugene, OR 2003. 
HONDERS, Casper, In der Welt habt ihr Angst. Über Leben und Werk Hugo Distlers (1908–
1942), in: Der Kirchenmusiker 44 (1993), 1–13 und in: SCHUBERTH, Dietrich (Hrsg.), Kir-
chenmusik im Nationalsozialismus. Zehn Vorträge, Kassel 1995, 144–155. 



 

  236 

HOOTON, Peter, Bonhoeffer’s Religionless Christianity in Its Christological Context, London 
2020. 
HORN, Werner, Musik und Lieder für die Kirche. Zum 50. Todestag von Hugo Distler und 
Jochen Klepper, in: Praxis der Kirchenmusik 13 (1992), 13–17. 
HÜSCHEN, Heinrich, Die Motette. Beispielsammlung mit einer geschichtlichen Einführung, 
Köln 1974. 
HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nachrichten aus dem 
Hugo-Distler-Archiv 2, Lübeck 1999. 
INTERNATIONALE ARBEITSGEMEINSCHAFT FÜR THEOLOGISCHE BACHFORSCHUNG E.V. 
(Hrsg.), Ex Libris Bachianis II. Das Weltbild Johann Sebastian Bachs im Spiegel seiner theo-
logischen Bibliothek (Tagungsbericht), Heidelberg 1985. 
JAEGER, Irmgard, «Speygel des dodes» Der spätmittelalterliche Totentanz von Lübeck (1489) 
(Erlanger Studien, Bd. 81), Erlangen 1989. 
JAHNTZ, Bernhard; PFISTER, Wolfgang; TANGERMANN, Fritz (Hrsg.), «Wer die Musik sich 
erkiest ...» Festschrift für Klaus Fischer-Dieskau, Berlin 1989. 
JANSEN, Hans Helmut (Hrsg.), Der Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, Darmstadt 
1978. 
JOHNSON, Mark; LAKOFF, Metaphors We Live By, Chicago 1980. 
JONAS, Ilse, Jochen Klepper. Dichter und Zeuge. Ein Lebensbild, Berlin 1967. 
JUKNAT, Juliane: Hugo-Distler-Bibliographie, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler 
im Dritten Reich, Osnabrück 1997, 183–209. 
KAISER, Gert, Der Tod und die schönen Frauen. Ein elementares Motiv der europäischen Kul-
tur, Frankfurt 1995. 
– DERS. (Hrsg.), Der tanzende Tod. Mittelalterliche Totentänze (hrsg., eingeleitet und über-
setzt von Gert KAISER), Frankfurt /Main 1983. 
KAPPNER, Gerhard, Hugo Distler und der Aufbruch der Kirchenmusik, in: Musik und Kirche 
51, (1981), 58–66. 
KASPARI, Tobias, Das Eigene und das Fremde. Grundlegung evangelischer Religionsdidaktik, 
(Arbeiten zur praktischen Theologie, Bd. 44), Leipzig 2010. 
KASPER, Walter (Hrsg.), Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 3, Freiburg 31995. 
KEUL, Hildegund; MÜLLER, Thomas (Hrsg.), Verwundbar. Theologische und humanwis-
senschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020. 
KISSEL, Mathias, Familie und Fragment. Untersuchung zu einem Dramenentwurf Dietrich 
Bonhoeffers, (Masterarbeit / masch., unveröff.) Basel 2009. 
KLASSEN, Anna-Maria-Herta, Die theologische Deutung des Todes bei Emanuel Hirsch. Eine 
systematisch-theologische Analyse mit einem Ausblick auf gegenwärtige glaubenspraktische 
Fragen (Dogmatik in der Moderne, Bd. 20), Tübingen 2018. 
KLÖCKING, Johannes, Nachwort zum Totentanz, in: DISTLER, Hugo, Totentanz op. 12, 2, 
zit. nach: DISTLER, Hugo, Geistliche Chormusik op. 12 (Neuausgabe), Kassel et al. 1993, 
14–38. 
KOBOLD, Hermann, Zu Hermann Bornefelds Vortrag über Hugo Distler, in: Musik und Kir-
che 33 (1963), 266–267. 
KOEPCKE, Cordula, Jochen Klepper, Freiburg 1983. 



 

  237 

KRAFT, Walter, Der Lübecker Totentanz. Ein geistliches Singspiel vom Tod mit tanzenden 
Gestalten nach dem alten Gemäldefries von St. Marien, UA Lübeck 1954. 
KRUMMACHER, Friedrich, »Neue Kirchenmusik« und romantischer Historismus, in: SCHU-

BERT, Giselher (Hrsg.), Alte Musik im 20, Jahrhundert. Wandlungen und Formen ihrer Re-
zeption (Frankfurter Studien. Veröffentlichungen des Paul-Hindemith-Institutes 
Frankfurt am Main, Bd. 5), Mainz 1995, 72–92. 
KRUSE, Sabine, Das Werk Hugo Distlers. Probleme des Komponierens in der Zeit von 1920 – 
1945 (masch., unveröff.), Lübeck 1978 (Hugo-Distler-Archiv). 
KURTH, Ernst, Romantische Harmonik und ihre Krise in Wagners «Tristan», Bern 1920. 
KUSCHE, Horst, Der Lübecker Totentanz und das Revaler Totentanzfragment, in: Lübeckische 
Blätter 80 (1938), 100f. 
LANATOWITZ, Volker, Hugo Distler in der zeitgenössischen Presse. Untersuchung an ausge-
wählten Musikzeitschriften, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, 
Osnabrück 1997, 109–151. 
LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. Werke, 2 Bde., Frankfurt / Main 2008. 
LOHR, Ina, Über Jochen Klepper und Hugo Distler, in: Singt und spielt. Schweizer Blätter für 
Musik und Kunst 35 (1968), 24–27. 
LEMMERMANN, Dirk, Singen macht deutscher. Anmerkungen zum Fest der deutschen Chor-
musik und zur Uraufführung des Mörike-Chorliederbuches, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), 
Hugo Distler im Dritten Reich, Osnabrück 1997, 93–107. 
– DERS., Studien zum weltlichen Vokalwerk Hugo Distlers. Analytische, ästhetische und re-
zeptionsgeschichtliche Untersuchungen unter besonderer Berücksichtigung des Mörike-Chor-
liederbuches (Europäische Hochschulschriften, Reihe 36, Musikwissenschaft, Bd. 154), 
Frankfurt / Main, et al. 1996. 
LEAVER, ROBIN A., Bachs theologische Bibliothek. Eine kritische Bibliographie = Bach’s Theo-
logical Library.: A Critical Bibliography (Beiträge zur theologischen Bachforschung, Bd. 
1), Stuttgart–Neuhausen 1983. 
LENDVAI, Ernő, Symmetrien in der Musik. Einführung in die musikalische Semantik, Kecs-
kemét 1995. 
LENZ, Siegfried, Heimatmuseum. Roman (Neuausgabe), Hamburg 2017, 254. 
LECHNER, Leonhard, Deutsche Sprüche von Leben und Tod. Fünfzehn Sprüche für vier-
stimmig-gemischten Chor a cappella auf Texte von Georg Rudolf Weckherlin [Wech-
herlin], 1606 posthum. 
LINK, Franz, Tanz und Kunst in der Literatur, Berlin 1993. 
LÜDEMANN, Winfried, Declamation in the Motets of Hugo Distler, in: South African Journal 
of Musicology 4 (1984), 55–65. 
– DERS., Hugo Distler. Eine musikalische Biographie (Collectanea Musicologica, Bd. 10), 
Augsburg 2002. 
– DERS., Hugo Distlers Motette «Singet dem Herrn ein neues Lied». Versuch einer Interpre-
tation, in: Der Kirchenmusiker 36 (1985), 84–87. 
LUSTIG, Hans-Joachim, Der Totentanz bei Leonhard Lechner und Hugo Distler, (masch., 
unveröff.), Lübeck 1992 (Hugo-Distler-Archiv). 



 

  238 

LUTHER, Henning, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Sub-
jekts, Stuttgart 1992. 
LUTHER, Martin, Predigten, in: D. Martin Luthers, Werke (Kritische Gesamtausgabe), Bd. 
49, Weimar 1883ff., WA 49. 
– DERS., De servo arbitrio, in: D. Martin Luthers, Werke (Kritische Gesamtausgabe), Bd. 
18, Weimar 1883ff., WA XVIII. 
– DERS., Von den guten Werken, in: D. Martin Luthers, Werke (Kritische Gesamtausgabe), 
Bd. 6, Weimar 1883ff., WA VI. 
MANN, Thomas, Der Zauberberg. Roman, 1924. 
MANTELS, Wilhelm, Der Lübecker Totentanz vor seiner Erneuerung im Jahre 1701, in: An-
zeiger für Kunde der deutschen Vorzeit 20 (1873), Sp. 158–161. Wiederabdruck in: Lübecki-
sche Blätter 23 (1881) 216–218. 
MASSENKEIL, Günther, Der Totentanz in der Musik des 19. und 20. Jahrhunderts, in: LINK, 
Franz, Tanz und Kunst in der Literatur, Berlin 1993. 
MAYER, Sonja, Waldemar Klink 1894 – 1974. Ein fränkischer Zeitzeuge Hugo Distlers und 
Förderer seiner Werke, in: HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK 
(Hrsg.), Nachrichten aus dem Hugo-Distler-Archiv 2, Lübeck 1999, 30-32. 
MEHL, Johannes G., Kyrie eleison. Zum Gedächtnis Hugo Distlers und Jochen Kleppers, in: 
Gottesdienst und Kirchenmusik 4 (1953), 112–115. 
MEISTER ECKHART, Predigt Nr. 2, in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. Werke, Bd. 
1, Frankfurt / Main 2008, 31. 
– DERS., Predigt Nr. 12, in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. Werke, Bd. 1, Frank-
furt / Main 2008, 481. 
– DERS., Predigt Nr. 70, in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. Werke, Bd. 2, Frank-
furt / Main 2008, 59. 
– DERS., Predigt Nr. 74, in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. Werke, Bd. 2, Frank-
furt / Main 2008, 115. 
– DERS., Reden der Unterweisung (Nr. 17), in: LARGIER, Niklaus (Hrsg.), Meister Eckhart. 
Werke, Bd. 2, Frankfurt / Main 2008, 385. 
MEYERS, Klaus, Distlers Totentanz unter besonderer Berücksichtigung des Einflusses der 
Deutschen Sprüche vom Leben und Tod Leonhard Lechners (masch., unveröff.), Hamburg 
1965 (Hugo-Distler-Archiv). 
MERLEAU-PONTY, Maurice, Phänomene der Wahrnehmung, Berlin 1966. 
METZ, Johann Baptist, Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer 
Gesellschaft, Freiburg 2006. 
MOLTMANN, Jürgen Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christli-
cher Theologie, München 11972. 
NAEGELI, Antje Sabine, Zwischen Begabung und Verletzlichkeit. Leben mit Hochsensibilität, 
Freiburg 2016. 
Zs. Musik und Kirche 78: Fortschritt durch Rückblick. Themenheft Hugo Distler (2008). 
NEEF, Sigrid, Die Opern Dmitri Schostakowitschs (Schostakowitsch-Studien, Bd. 8 
und Studia slavica musicologica, Bd. 47), Berlin 2010. 



 

  239 

NEUMANN, Friedrich, Anmerkungen zum Kompositionsstil Hugo Distlers, in: Musikerzie-
hung (1979), 16–21. 
NISSIOTIS, Nicos, Interpreting Orthodoxy. The Communication of Eastern Orthodox Beliefs 
to Christians of Western Church Traditions, Minneapolis, MN 1982. 
NORDMANN, Abélia, Kann man das Singen? Vom Verhältnis deutscher (Chor)komponisten 
zum Dritten Reich. Hugo Distler, Carl Orff, Hans Pfitzner (Masterarbeit), Basel 2013. 
NUGENT, Thomas, Travels through Germany, London 1768. 
OEXLE, Otto Gerhard, Die Gegenwart der Toten, in: BRAET, Hermann; VERBEKE, Werner, 
Death in the Middle Ages (Mediaevalia Lovanensia Series I, Studia 9), Löwen 1983, 19–
77. 
OMMEN, Armand Léon van, Suffering in Worship. Anglican Liturgy in Relation to Stories 
of Suffering People, Abingdon-on-Thames, 2017. 
OSADA, Hauke, Hugo Distler im Spiegel der Lübecker Lokalpresse, in: HANHEIDE, Stefan 

(Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, Osnabrück 1997, 153–167. 
PAATZ, Walter, Bernt Notke und sein Kreis, Berlin 1939. 
PALMER, Larry, Hugo Distler and His Church Music, Saint Louis, MO 1967. 
– DERS., Hugo Distler. A Twentieth Century Choral Master, in: American Choral Review 12 
(1970), 160–162. 
– DERS., Hugo Distler Twenty Years Later, in: The Diapason 53 (1962), November 1962, 8. 
– DERS., Hugo Distler. Some Influences on His Musical Style, The American Organist 26 
(1992), 50–51. 
PAUL, Anna Maria, Hugo Distler: Totentanz, Motette zum Totensonntag. Eine Analyse 
(masch., unveröff.) Frankfurt 1982/83 (Hugo-Distler-Archiv). 
PAUL-SACHER-STIFTUNG (Hrsg.), Klassizistische Moderne in der Musik des 20. Jahrhunderts. 
Internationales Symposion Bestehens der Paul Sacher Stiftung vom 25. – 27. April 1996 in 
Basel [aus Anlass ihres des 10jährigen Bestehens] (Veröffentlichungen der Paul Sacher 
Stiftung, Bd. 5), Winterthur 1997. 
PELIKAN, Jaroslav, The Christian Tradition, Bd. 1, Chicago 1971. 
PEPPING, Ernst, Stilwende der Musik, Mainz 1934. 
PEUKERT, Helmut, Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theologie. Ana-
lysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt / Main, 11978, Neu-
auflage 2009. 
PIRKEL-LEUWER, Ruth, Mörike-Lyrik in ihren Vertonungen. Ein Beitrag zur Interpretation 
(Dissertation), Bonn 1953. 
PLANCK, Christoph, Theologische Aussagen im Werk Hugo Distlers (masch., unveröff.), 
Schömberg 1961 (Hugo-Distler-Archiv). 
PÖRKSEN, Uwe, Der Totentanz des Spätmittelalters und sein Wiederaufleben im 19. und 20. 
Jahrhundert, in: WAPNEWSKI, Peter (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption. Ein Symposion (Germa-
nistische Symposien, Berichtsbände 9), Stuttgart 1986, 245–262. 
PRIEBERG, Fred K., Musik im NS-Staat, Frankfurt / Main 1982. 
PRITCHARD, Weston Douglas, Creative Historicism in the Choral Music of Hugo Distler 
(Dissertation), Denver, CO 1967. 



 

  240 

PROCTER-SMITH, Marjorie, In Her Own Rite. Constructing Feminist Liturgical Tradition, 
New York 2000. 
– DIES., Praying with Our Eyes Open. Engendering Feminist Liturgical Prayer, Nashville, 
TN, 1995. 
PROLINHEUER, Hans, Der Zeitgenosse und seine Legende, in: Der Kirchenmusiker 5 (1995). 
– DERS., Hitlers fromme Bilderstürmer. Kirche und Kunst unterm Hakenkreuz, Köln 2001. 
RAATZ, Rose-Maria, Hugo Distler. Lebensbild [6 S., ohne weitere Angaben, Standort: 
Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz Berlin, Haus 1, Musikabteilung]. 
RAMSHAW, Gail, Reviving Sacred Speech. The Meaning of Liturgical Language: Second 
Thoughts on Christ in Sacred Speech, New York, 2000. 
RANKE, Leopold von, Über die Epochen der neueren Geschichte. Vorträge dem Könige 
Maxmilian II. von Bayern im Herbst 1854 zu Berchtesgaden gehalten. Vortrag vom 25. Sep-
tember 1854. (Historisch-kritische Ausgabe, SCHIEDER, Theodor; BERDING, Helmut, 
Hrsg.) München 1971. 
RAUCHHAUPT, Ursula von, Die vokale Kirchenmusik Hugo Distlers. Eine Studie zum Thema 
Musik und Gottesdienst, Gütersloh 1963. 
REDA, Siegfried, Kirchenlied und Mehrstimmigkeit, in: Musik und Kirche 35 (1965). 
REINFANDT, Karl-Heinz (Hrsg. i.A. des ARBEITSKREISES MUSIK IN DER JUGEND / DEUT-

SCHE FÖDERATION JUNGER CHÖRE UND INSTRUMENTALGRUPPEN IN ZUSAMMENARBEIT MIT 

DEM ARCHIV DER JUGENDMUSIKBEWEGUNG), Die Jugendmusikbewegung. Impulse und Wir-
kungen, Wolfenbüttel / Zürich 1987. 
RINGWALD, Alfred, (Hrsg.) Menschen vor Gott, Bd. 4, Stuttgart 1968. 
RÖHRING, Klaus, Chormusik von Hugo Distler [Totentanz, Choralpassion, Mörike-Chor-
liederbuch], in: Musik und Kirche 66 (1996), 56-57. 
ROSEN, Charles, The Classical Style. Haydn, Mozart, Beethoven, London, 11971. 
ROSENFELD, Hellmut, Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung, Bedeutung (Beihefte 
zum Archiv für Kulturgeschichte, Bd. 3), Köln / Wien, 1954, 21968, 31974. 
RÜEGGER, Heinz, »... aber sie sind in Frieden«. Bonhoeffers Kondolenzbrief an die Witwe von 
Hugo Distler als ein Stück exemplarischer Seelsorge. Zum 50. Todestag des Kirchenmusikers 
Hugo Distler, in: Berliner Theologische Zeitschrift 9 (1992), 260–276. 
SAILER, Till, Hugo Distler in Strausberg. Die letzten Jahre des Komponisten der Weihnachts-
geschichte. Texte – Gespräche – Briefe, Berlin 2008. 
SALTZWEDEL, Rolf; KOCH, Klaus Dietrich (Hrsg.), Festschrift für Bruno Grusnick, Stutt-
gart–Neuhausen 1981. 
SATA, Lehel Kálmán, Paradox und mystische Sinnlichkeit. Angelus Silesius’ Cherubinischer 
Wandersmann im Lichte der Theosophie und Sprachphilosophie Jacob Böhmes (Poetica, Bd. 
140) Hamburg 2016. 
SCHEFFLER, Johann (= SILESIUS, Angelus), Der Cherubinische Wandersmann, Kritische 
Ausgabe, hrsg. v. GNÄDINGER, Louise, Stuttgart, 1984. 
SCHERLIESS, Volker, Neoklassizismus. Dialog mit der Geschichte (Bärenreiter Studienbü-
cher Musik, Bd. 8), Kassel 1998. 
SCHLÜTER, Bettina, Hugo Distler. Musikwissenschaftliche Untersuchungen in systemtheore-
tischer Perspektivierung, Stuttgart 2000. 



 

  241 

– DIES., Innere Emigration. Zum Lebensentwurf Hugo Distlers, in: HANHEIDE, Stefan 

(Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, Osnabrück 1997, 35–42. 
SCHMEEL, Dieter, «Versuch, Gott zu finden». Zum 50. Todestag Hugo Distlers, in: Zeitschrift 
für Gottesdienst und Predigt 10 (1992), 17–18. 
SCHMIDT, Andreas, Hugo Distlers Totentanz Opus 12, Nummer 2. Biographischer Kontext, 
Konzeption und Stil, Münster / Westfalen 2018. 
SCHMIDT-RHAESA, Philipp, Neue Musik für einen neuen Staat. Zu Distlers Vertonun-
gen politischer Texte, in: HANHEIDE, Stefan (Hrsg.), Hugo Distler im Dritten Reich, Osn-
abrück 1997, 59-80. 
SCHMOLZI, Herbert, Zum Wort-Ton-Verhältnis in den Weihnachtsgeschichten von Heinrich 
Schütz und Hugo Distler, in: Musik im Unterricht 52 (1961), 369–373. 
– DERS., Das Wort-Ton-Verhältnis in Distlers Choralpassion, in: Musica 7 (1953), 556–561. 
SCHNOOR, Arndt, Das Hugo-Distler-Archiv, in: HANHEIDE, Stefan; SCHNOOR, Arndt 
(Hrsg.), Nachrichten zur Distler-Forschung 1, Lübeck 1998, 5–8. 
– DERS., Die Luther-Kantate Hugo Distlers, in: SCHUBERT, Giselher, Zur Vorgeschichte des 
Neoklassizismus in Deutschland, in: PAUL-SACHER-STIFTUNG, Klassizistische Moderne in der 
Musik des 20. Jahrhunderts. Internationales Symposion Bestehens der Paul Sacher Stiftung 
vom 25. – 27. April 1996 in Basel [aus Anlass ihres des 10jährigen Bestehens] (Veröffent-
lichungen der Paul Sacher Stiftung, Bd. 5), Winterthur 1997, 153–165. 
– DERS. (Hrsg.), Alte Musik im 20, Jahrhundert. Wandlungen und Formen ihrer Rezeption 
(Frankfurter Studien. Veröffentlichungen des Paul-Hindemith-Institutes Frankfurt am 
Main, Bd. 5), Mainz 1995, 72–92. 
SCHUBERTH, Dietrich (Hrsg.), Kirchenmusik im Nationalsozialismus. Zehn Vorträge, Kassel 
1995. 
SCHÜTZ, Heinrich, Geistliche Chormusik für fünf bis sieben Singstimmen a cappella, op. 11, 
Dresden 1648. 
– DERS., Musikalische Exequien für eine bis acht Singstimmen und B.c., op. 7, SWV 279–281 
(1635–36), Dresden 1636. 
SCHWEIZER, Albert, Johann Sebastian Bach, Leipzig 101979. 
SIEDENTOPF, Henning (Hrsg.), Musiker der Spätromantik. Unbekannte Briefe aus dem Nach-
laß von Josef und Alfred Sittard, Tübingen 1979. 
SILESIUS, Angelus (= SCHEFFLER, Johann), Der Cherubinische Wandersmann, Kritische 
Ausgabe, hrsg. v. GNÄDINGER, Louise, Stuttgart, 1984. 
SCHUMACHER, Gerhard: Distler – artifiziell oder dynamisch [Choralmotetten, Totentanz], 
in: Musica 27 (1973), 311. 
SCHWARZ, Rüdiger, Von Josquin bis Distler, in: Musik und Kirche 47 (1977), 295–297. 
SCHWINGER, Wolfram, Früh vollendet. Hugo Distler, in: Fono Forum 2 (1963), 11–12. 
SIELEMANN, Christiane, Todeserfahrungen in der Musik des 20. Jahrhunderts. Totentänze 
von Hugo Distler und Cesar Bresgen nach Bildvorlagen des späten Mittelalters (masch., un-
veröff.), Bielefeld 1991 (Hugo-Distler-Archiv). 
SIEVERS, Angela, Der Kompositionsstil Hugo Distlers, dargestellt an Beispielen aus dem Mö-
rike-Chorliederbuch, Wiesbaden 1989. 



 

  242 

SLATTERY, Dennis Patrick, The Wounded Body. Remembering the Markings of Flesh, Al-
bany, NY 2000. 
SÖHNGEN, Oskar, Am Grabe Hugo Distlers. Ansprache zum 6. Todestag, in: Musica 3, 
(1949), 81–90. 
– DERS., Hugo Distler 1908–1942, in: Musica 32 (1978), 296–297. 
SPRINGHARDT, Heike; THOMAS, Günther (Hrsg.), Vulnerability. A New Focus for Theolog-
ical and Interdisciplinary Anthropology (Tagungsbericht), Göttingen 2017. 
STEGMANN, Bernd, Niemand hat hie ein bleibende Statt. Hugo Distlers Geistliche Chormusik 
Opus 12, in: HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nachrich-
ten aus dem Hugo-Distler-Archiv 2, Lübeck 1999, 33–37. 
STEINMEIER, Anne M., Verwundbare Freiheit. Seelsorge im Spannungsfeld von Lebenskunst 
und Kontingenz, in: CONRAD, Ruth; KIPKE, Roland (Hrsg.): Selbstformung. Beiträge zur 
Aufklärung einer menschlichen Praxis, Münster 2015. 
STENGER, Michael, Geistliche und weltliche Chormusik (Totentanz), in: Musica 36 (1982), 
284. 
SUDER, Alexander; BAYERISCHER TONKÜNSTLERVERBAND (Hrsg.), Komponisten in Bayern, 
Bd. 20: Hugo Distler, Tutzing 1990. 
SUMMEREDER, Roman, Die geistlichen Chorwerke von Hugo Distler nach ihrer gottesdienst-
lichen Verwendung aufgelistet, in: Kirche 40 (1993), 15. 
– DERS., Hugo Distler als Wegbereiter der modernen Orgelkultur, in: Singen und Musizieren 
im Gottesdienst 2 (1993), 80–88. 
SZONDI, Leopold, Experimentelle Triebdiagnostik. Tiefenpsychologische Diagnostik im 
Dienste der Psychopathologie, Kriminal- und Berufspsychologie, Charakterologie und Pädago-
gik, 3 Bde., Bern 1947. 
THEIN, Wolfgang, Funktion, Deutung, Verkündigung. Zu Hugo Distlers Orgel- und geistli-
chen Chorkompositionen, in: SUDER, Alexander; BAYERISCHER TONKÜNSTLERVERBAND 
(Hrsg.) Komponisten in Bayern, Bd. 20: Hugo Distler, Tutzing 1990, 59–84. 
THALMANN, Rita, Jochen Klepper. Ein Leben zwischen Idyllen und Katastrophen. München 
1978. 
THIELEMANN, Christian (unter Mitarbeit v. LEMKE-MATWEY, Christine), Mein Leben mit 
Wagner, München 2012. 
THIESSEN, Karl, Hugo Distler: op. 1, Konzertante Sonate, op. 2 Motette über die Choralmelodie 
«Herzlich lieb hab’ ich dich, o Herr», in: Signale für die musikalische Welt 90 (1932), 556–557. 
THOMAS, Günter; SPRINGHART, Heike (Hrsg.), Vulnerability. A New Focus for Theological 
and Interdisciplinary Anthropology (Tagungsbericht), Heidelberg 2017. 
TÖPEL, Michael, Hugo Distlers Cembalokonzerte, in: HUGO-DISTLER-KURATORIUM; STADT-

BIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nachrichten aus dem Hugo-Distler-Archiv 2 (1999), 38–44 
DERS., Hugo Distlers Schauspielmusik zu Ludwig Tiecks Ritter Blaubart, in: HUGO-DISTLER-
KURATORIUM; STADTBIBLIOTHEK LÜBECK (Hrsg.), Nachrichten aus dem Hugo-Distler-Ar-
chiv 2 (1999), 5–18. 
DERS., Michael, Motettisches und Konzertantes. Erstveröffentlichungen von Distler-Werken, 
in: HANHEIDE, Stefan; SCHNOOR, Arndt (Hrsg.), Nachrichten zur Distler-Forschung (Heft 



 

  243 

1) [erweiterter Nachdruck aus: Musik und Kirche 68 (1998), 329-332], Lübeck 1998, 14-
21. 
TILLICH, Paul, The Courage to Be, New Haven 1952. 
TORKELSON, Paul, The Choral Works of Hugo Distler, in: Research Memorandum Series (The 
American Choral Foundation) 138 (1985). 
TUCHOLSKY, Kurt, Der Mensch. Gedicht, 1931. 
UNGER, Max, Hugo Distler: Funktionelle Harmonielehre (Rezension), in: Musik im Kriege 
1 (1943/44), 21. 
VEECK, Horst-Dieter, Meister der Musik unter dem Schatten des Todes, in: Unsere Kirche 45 
(1992), 15. 
VIERTEL, Matthias S., Wie der Tod das Tanzen verlernte (Totentanz), in: Musik und Bildung 
19 (1987), 821–826. 
VÖTTERLE, Karl, Hugo Distler, in: Schlesische Zeitung (Breslau), (12. Oktober 1935). 
WALTON, Janet R., The Missing Element of Women’s Experience, in: BRADSHAW, Paul F.; 
HOFFMAN, Lawrence A. (Hrsg.), Changing Face of Jewish and Christian Worship in North 
America, Notre Dame, IN 1991, 199–217. 
VORNHOLT, Annette, Der Totentanz von Hugo Distler. Eine Untersuchung der Beziehung 
von Dichtung und Musik (masch., unveröff.), Gütersloh 1962 (Hugo-Distler-Archiv). 
WAGNER, Richard, Die Walküre. Oper in drei Akten, UA München 1870. 
– DERS., Parsifal. Oper in drei Akten, UA Bayreuth 1882. 
– DERS., Götterdämmerung. Oper in einem Vorspiel und drei Akten, UA Bayreuth 1876. 
– DERS., Tristan und Isolde. Oper in drei Akten, UA München 1865. 
WAGNER-SIMON, Therese, Einführung in die Schicksalsanalytische Theorie von L. Szondi, 
in: Schweizerische Zeitschrift für Psychologie und ihre Anwendungen 2 (1943), 3–18. 
WALTER, Joachim, Hugo Distler: Totentanz und Thema mit zwölf Variationen über Es ist ein 
Schnitter, heißt der Tod, in: FREYTAG, Hartmut (Hrsg.), Der Totentanz der Marienkirche in 
Lübeck und der Nikolaikirche in Reval (Tallinn). Edition, Kommentar, Interpretation, Rezep-
tion, Köln / Weimar /Wien, 1993, 375–379. 
WALTHER, Markus, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und 
Mystik. Eine vergleichende Fallstudie zu Christentum und Islam anhand der Texte von Meis-
ter Eckhart und al-Ġazālī, Würzburg 2018. 
WAPNEWSKI, Peter (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption. Ein Symposion (Germanistische Sym-
posien, Berichtsbände 9), Stuttgart 1986. 
WEBER, Erich, Drei kleine Motetten von Hugo Distler für die kirchenmusikalische Praxis: in: 
Musica sacra 97 (1977), 194–199. 
WEBER, Horst (Hrsg.), Alexander Zemlinsky. Briefwechsel mit Arnold Schönberg, Anton We-
bern, Alban Berg und Franz Schreker (Briefwechsel der Wiener Schule, Bd. 1), Darmstadt 
1995, 240. 
WERCKMEISTER, Andreas, Musicae mathematicae hodegus curiosus, oder richtiger musicali-
scher Weg-Weiser, Frankfurt / Main et al. 1686. 
WINDHOFF, Corinna, «Totentanz» als Gegenstand des Musikunterrichts in der Sekundar-
stufe II unter Berücksichtigung fächerübergreifender Aspekte Musik / Bildende Kunst (Exa-
mensarbeit), Essen 1993, in: Musik und Bildung 26 (1994), 70. 



 

  244 

WÖLFEL, Dietrich, Die Hausorgel von Hugo Distler. Die Chronik einer Odyssee und ihre 
zeitgeschichtlichen Hintergründe, Lübeck 2008. 
WÖRNER, Felix et. al. (Hrsg.), Tonality. Concept and Practice, Stuttgart 2012. 
WOLTERS, Gottfried, Hugo Distler zum Dank, in: Junge Musik 3 (1952), 153–159. 
WOLTERSTORFF, Nicholas Paul, Liturgy, Justice, and Tears, in: Worship 62 (1988), 396. 
WULF, Joseph, Musik im Dritten Reich. Eine Dokumentation (1966), Frankfurt / Main 
1983. 
ZIMMERLING, Peter, Evangelische Mystik, Göttingen 2015. 
ZIMMERMANN, Rolf, Philosophie nach Auschwitz. Eine Neubestimmung von Moral in Politik 
und Gesellschaft, Reinbek 2005. 
 
 
 
 
 
 


