
 

 
 

Universität Paderborn 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

 

 

 

 

 

 

 

 

Polis und Tanz 
Die Bedeutung des Tanzplatzes und des Tanzes für die 

Formierung der Polis 
 

 

 

 

 

 

Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades Doktorin der 

Philosophie (Dr. phil.) im Fach Alte Geschichte der Universität Paderborn 

 

 

von 

Deborah Engel 

 

 

 

 

Betreuer: 

Prof. Dr. Stefan Link 

  



 

 
 

Inhaltsübersicht 

 

Vorwort 

 

4 

1. Einleitung 

 

2. Der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum 

2.1. Theoretische Grundlagen: Raumsoziologie 

2.1.1. Raumsoziologie für den Tanzplatz 

2.1.2. Die Entstehung sozialer Räume durch soziales Handeln 

2.2. Der Tanzplatz und seine Rolle in frühen Gemeinschaftszentren 

2.2.1. Terminologie des Tanzplatzes bei Homer 

2.2.2. Verortung in der Öffentlichkeit 

2.2.3. Der Tanzplatz und die Agora 

2.2.4. Tanzplatz und „heiliger Kreis“ 

2.2.5. Der Tanzplatz als Bestandteil der bewussten Gestaltung des 

gemeinsamen Lebensraums 

2.2.6. Der Tanzplatz von Sparta – eine Fallstudie 

 

3. Soziologische und politische Dimensionen des Tanzes 

3.1. Theoretische Grundlagen: Tanz aus soziologischer Sicht 

3.1.1. Tanz als soziale Handlung 

3.1.2. Tanz als soziale Handlung mit kommunikativem Schwerpunkt 

3.1.3. Tanz als Teil der sozialen Erziehung 

3.2. Tanz als Adelstugend  

3.2.1. Tanz bei den homerischen Phaiaken 

3.2.1.1. Die Phaiaken als Ideal 

3.2.1.2. Die Bedeutung des Tanzes bei den Phaiaken 

3.2.2. Tanzdarstellungen auf dem Schild des Achill 

3.2.2.1. Die Schildbeschreibung als besondere Konstruktion 

3.2.2.2. Die choros-Szene (Hom. Il. 18,590-606) 

3.2.3. Tanz im Rahmen der Brautwerbung um Agariste von Sikyon 

3.2.3.1. Der Brautagon als panhellenisches Ereignis 

3.2.3.2. Die Brautwerbung um Agariste als herodoteischer Exkurs 

5 

 

13 

13 

16 

19 

22 

23 

25 

28 

31 

37 

 

41 

 

47 

47 

51 

55 

58 

60 

60 

61 

71 

82 

82 

86 

89 

89 

94 



 

 
 

3.2.3.3. Das „Aus-der-Reihe-Tanzen“ als sinnstiftendes micro 

narrative 

3.3. Tanz mit Waffen 

3.3.1. Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als 

Teil von Kampfparänesen bei Homer – „…die Memmen sind alle 

geblieben…“ (Hom. Il. 24,260) 

3.3.2. Die Entstehung des Waffentanzes und seine Bedeutung in der 

militärischen Ausbildung 

3.4. Tanz beim Gemeinschaftsmahl 

3.4.1. Tanz als Teil des homerischen Mahls – „… für Tänze und Lieder 

waren sie gerne zu haben…“ (Hom. Od. 1,151f.) 

3.4.2. Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien 

3.5. Tanz in der Erziehung – Musterfall Sparta 

3.6. Tanz und Religion – Musterfall Sparta 

 

4. Schlussbetrachtungen – Die Bedeutung des Tanzplatzes und des Tanzes 

für die Formierung der Polis 

4.1. Kollektive Identität, Zugehörigkeit und Teilhabe 

4.2. Handeln und Verhalten 

4.3. Ordnung und innerer Frieden 

 

5. Quellenverzeichnis 

 

6. Literaturverzeichnis 

100 

 

109 

109 

 

 

120 

 

133 

133 

 

139 

145 

153 

 

159 

 

159 

162 

164 

 

167 

 

172 

 

 

 

 

 



 

4 
 

Vorwort 

 

Bei dem Verfassen dieser Dissertation wurde ich von zahlreichen Menschen auf 

unterschiedliche Weise begleitet; ihnen allen bin ich für ihre vielfältige Unterstützung zu 

großem Dank verpflichtet.  

 

Allen voran gebührt mein außerordentlicher Dank meinem Doktorvater, Herrn Prof. Dr. 

Stefan Link, der mit seiner stets geduldigen und fachkundigen Beharrlichkeit die Entstehung 

dieser Arbeit so ausgezeichnet betreute. 

 

Besonders erwähnen möchte ich zudem Herrn Prof. Dr. Malte Prietzel, der 

dankenswerterweise die Aufgabe auf sich nahm, als Zweitgutachter diese Arbeit zu 

bewerten. Außerdem geht mein Dank an Herrn Prof. Dr. Johannes Süßmann sowie an Frau 

Dr. Johanna Sackel, die so freundlich waren, sich als Mitglieder meiner 

Promotionskommission zur Verfügung zu stellen.  

 

Zuletzt möchte ich insbesondere meiner Mutter und meinem Bruder meinen tief 

empfundenen Dank dafür aussprechen, dass Sie mir in jeder Phase meiner Promotion 

ermutigend sowie verständnisvoll zur Seite standen und mir damit eine so viel größere Stütze 

waren, als sie in ihrer Bescheidenheit je zugeben würden. 

 

Paderborn, im Februar 2022 Deborah Engel 

  



 

5 
 

1. Einleitung 

 

Die Frage nach dem Wesen und der Entstehung der griechischen Polis ist seit Langem 

Gegenstand zahlreicher Forschungsbeiträge. Während zu Beginn des 20. Jahrhunderts die 

Polis im Wesentlichen als Idealform eines Stadtstaates, als Ausdruck einer kulturellen Blüte 

betrachtet wurde,1 kam es in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts zu einer Abkehr von solch 

evolutionistisch geprägten Erklärungsmodellen, die vom demokratischen Athen der 

klassischen Zeit rückblickend eine Zwangsläufigkeit der Entwicklung hin zu ebendiesem 

Idealbild implizierten. Stattdessen wurde fortan die große Diversität der einzelnen Poleis 

untereinander gewürdigt, und neben literarischen Quellen bezog man auch Ergebnisse 

archäologischer Forschungen in die Untersuchung der Polis ein.2 Insbesondere aber wurden 

bei der Betrachtung der politischen Organisationsform ‚Polis‘ vermehrt die Konzepte des 

Bürgerseins und der Bürgerstaatlichkeit dem der Stadtstaatlichkeit vorgezogen.3 Eine 

Untersuchung dessen, was es in archaischer Zeit bedeutete, ein Bürger zu sein, zu einer 

Polisgemeinschaft zu gehören, wurde folglich zu einem wichtigen Analysekriterium in der 

Polisforschung.4 Dabei ist entscheidend, das Bürgersein nicht allein in der Fähigkeit 

verkörpert zu sehen, ein politisches Amt auszuüben,5 sondern auch dessen sozialen Kontext 

zu berücksichtigen. Die von Blok getroffene Unterscheidung in „political and 

communitarian citizenship“6 bringt dies anschaulich zum Ausdruck. Denn zu denjenigen, 

die nach archaischem Verständnis die Polisgemeinschaft bildeten, zählten wesentlich mehr 

Menschen als nur jene, die aufgrund ihres Geschlechts, ihres Besitzes oder ihrer 

 
1 Exemplarisch hierfür etwa Ehrenberg, Victor: Der Staat der Griechen, Zürich [u. a.]: Artemis 21965. 
2 Einschlägige Beispiele für diese Entwicklung in der Forschung sind etwa Hansen, Mogens Herman (Hg.): 

The ancient Greek city state, Kopenhagen: Munksgaard 1993, und Welwei, Karl-Wilhelm: Die griechische 

Polis. Verfassung und Gesellschaft in archaischer und klassischer Zeit, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 21998. 
3 Auf die besondere Verbindung zwischen der Polis als abstraktem staatlichen Gebilde einerseits und der in 

ihr lebenden und sie konstituierenden Bürger andererseits machte neben anderen Anderson aufmerksam: „the 

Classical polis was […] a unique, category-defying formation that was somehow both ‚state‘ and ‚society‘ 

simultaneously, a kind of inseparable fusion of the two.“ – Anderson, Greg: The Personality of the Greek 

State, in: The Journal of Hellenic Studies 129, 2009, S. 1-22, hier S. 1. 
4 Zuletzt sehr engagiert hierzu Blok, Josine: Retracing Steps: Finding Ways into Archaic Greek Citizenship, 

in: Duplouy, Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining Citizenship in Archaic Greece, Oxford: Oxford 

University Press 2018, S. 79-101, hier S. 82. Ebenfalls in diese Richtung: Anderson 2009, 18: „Whether in 

the Greek or the modern context, it seems statehood is not just a matter of offices, institutions or other 

routinized forms of political behaviour. It is also a function of the shared meanings and significances which 

human actors attach to such behaviour and the shared understandings which render the outcomes of this 

behaviour legitimate, authoritative and binding. In other words, the state is simultaneously both an 

observable administrative apparatus and a work of the imagination. It is a complex entaglement of raw 

materials that are at once physical and cultural.“ 
5 Blok kritisiert in diesem Zusammenhang, dass der Großteil der Untersuchungen des Copenhagen Polis 

Centre die Formierung der Polis hauptsächlich an politische Institutionen knüpft – Blok 2018, 82, Anm. 11. 
6 Ebd., 81. 



 

6 
 

militärischen Einsatzkraft politische Ämter bekleiden konnten.7 Das Konzept 

„communitarian citizenship“ definiert Blok als „a firmly constructed notion of belonging to 

a community“.8  

 Gemeinschaftlichkeit war ein wichtiger Faktor in der Polisgenese, da die Bewältigung 

der drei zentralen Gemeinschaftsaufgaben – Streitschlichtung, soziale Integration, 

Entscheidungshandeln9 – eine etablierte und funktionierende Gemeinschaft erforderte. Diese 

Aufgaben wurden durch „Wachstum und soziale Komplizierung“10 im Verlauf der 

archaischen Zeit immer drängender: Mit einem Anstieg der Bevölkerung nahmen die 

Probleme der Landknappheit und Erbteilung zu, während gleichzeitig ein Gegengewicht 

zum bislang dominierenden Adel entstand, der sich „fortan nicht mehr auf [seinen] eigenen 

Oikos und [sein] Gefolge verlassen“11 konnte. Auch brachte die Kolonisation neue 

Möglichkeiten samt neuer Herausforderungen für die griechischen Gemeinwesen.12 

Angesichts all dieser veränderten Lebensumstände und der mit ihnen einhergehenden 

Ansprüche an eine in der Entwicklung befindliche Polis war also gerade 

Gemeinschaftlichkeit von zentraler Bedeutung. Sie war allerdings keine 

Selbstverständlichkeit, sondern musste regelrecht eingeübt und stabilisiert werden, um die 

Basis für eine auch politisch funktionierende Gemeinschaft bilden zu können.13  

 Eine in diesem Sinne polisbezogene Gemeinschaftlichkeit konnte in den Gemeinwesen 

der archaischen Zeit – so die hier vorgebrachte These – wesentlich durch Tanz zustande 

kommen und dauerhaft etabliert werden, wodurch Tanz einen Beitrag zur Formierung der 

Polis insgesamt leistete.  

 Tanz war ein fester Bestandteil der griechischen Kultur. Für eine Erfindung der Götter 

gehalten, war er vor allem Teil kultischer Handlungen, etwa im Rahmen religiöser Feste, 

 
7 Den Begriff politai verwendet etwa Homer generisch: Hom. Il. 15,558; 22,429; Hom. Od. 7,131; 17,206. 

Gemeint ist stets die gesamte Bevölkerung einer Polis. 
8 Blok 2018, 100. 
9 Eine Übersicht dieser Aufgaben liefert Seelentag, Gunnar: Das archaische Kreta. Institutionalisierung im 

frühen Griechenland, zugl. Habil. Köln 2010, Berlin: De Gruyter 2015, S. 61-64. So auch schon Walter, 

Uwe: An der Polis teilhaben. Bürgerstaat und Zugehörigkeit im archaischen Griechenland, zugl. Diss. 

Göttingen 1992, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1993, 18, Anm. 28. 
10 Seelentag 2015, 62.  
11 Grote, Oliver: Die homerische agorê und die Herausbildung politischer Rollen und Verfahren in 

archaischer Zeit, in: Gymnasium 123, Heft 3, 2016, S. 247-279, hier S. 260. 
12 Für eine ausführliche Übersicht siehe ebd., 256-261. 
13 So bereits Walter 1993, 20: „Allerdings reicht es nicht aus, die Polisbildung mit der Verdichtung von 

Staatlichkeit zu identifizieren, so als hätte eine präexistente, bereits organisierte Gesellschaft unter dem 

Druck bestimmter Probleme einen Staat geschaffen, mit Beamten, geschriebenen Gesetzen und geregelten 

Verfahrensweisen für Entscheidungsfindung und Rechtsprechung. Parallel mit ihren staatlichen 

Einrichtungen mußte sich vielmehr auch die Gesellschaft als politische Gemeinschaft konstituieren.“ Walter 

differenziert hierbei nicht so streng wie Blok zwischen politischer und kommunitärer Gemeinschaft.  



 

7 
 

und wurde in diesem Kontext als gemeinschaftliche Aktivität praktiziert.14 Doch nicht nur 

die Integration des Tanzes in kultische Handlungen wies eminent gemeinschaftsbezogene 

Dimensionen auf und ließ ihn, wie bereits Kolb formuliert hat, als eine „bedeutsame 

politische Handlung“15 in Erscheinung treten, sondern auch in anderen Kontexten muss Tanz 

als grundlegendes Element der sich entfaltenden Polis betrachtet werden: so etwa der Tanz 

im Zusammenhang aristokratischen Aristiestrebens, Tanz in Verbindung mit 

Gemeinschaftsmählern, Tanz mit Waffen und Tanz in der Erziehung. Die große Rolle, die 

Tanz also in vielfältiger Hinsicht für das Zusammenleben in einer sich im Verlauf der 

archaischen Zeit zunehmend politisierenden Gemeinschaft spielte, macht seine Analyse in 

der Frage nach der Formierung der Polis so relevant. Ein umfassendes Verständnis der 

griechischen Poliskultur und ihrer Genese anzustreben, heißt folglich auch, sich mit der 

Tanzkultur auseinanderzusetzen. 

 Ziel dabei ist nicht, einzelne Tänze in ihren Schrittfolgen oder Bewegungsabläufen zu 

rekonstruieren – ein solches Vorhaben wäre hier wenig zielführend; zudem erweist es sich 

auf der Grundlage der überlieferten Quellen überhaupt als schwierig, wenngleich es in der 

Forschung zum griechischen Tanz bereits unternommen worden ist16 –, sondern die 

Funktion und Bedeutung von Tanz zu analysieren.17 Tanz wird dafür in der vorliegenden 

 
14 Zum griechischen Glauben über den göttlichen Ursprung des Tanzes siehe Plat. nom. 796e; Tanz wurde 

demnach als ein Geschenk Apollons und der Musen betrachtet. Zur Integration des Tanzes in kultische 

Handlungen siehe Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND 

(d. Ausg. Halle a. d. Saale: Max Niemeyer Verlag 1926) 1976, S. 56ff. 
15 Kolb, Frank: Agora und Theater, Volks- und Festversammlung, Berlin: Gebr. Mann Verlag 1981, S. 8. 
16 Literarisches oder epigraphisches Quellenmaterial, das konkrete Beschreibungen einzelner Tänze enthält, 

die es erlauben würden, einen Tanz tatsächlich zu rekonstruieren, liegt schlicht nicht vor. Auch die Versuche, 

aus bildlichen Quellen oder figürlichen Darstellungen derartige Detailinformationen zu gewinnen, müssen 

letztlich enttäuschen, da es sich bei ihnen doch stets nur um jeweils eine Momentaufnahme, eine einzelne 

Pose handelt, die zudem nach der individuellen Erinnerung des jeweiligen Künstlers gefertigt wurde. Auf 

diesen Umstand hat bereits Wegner hingewiesen: „Musik und Tanz sind mit den Mitteln der Archäologie, 

mittels Wiedergewinnung und Erklärung von alten Bildwerken, im Grunde nicht zu erfassen.“ – Wegner, 

Max: Musik und Tanz. Archaeologia Homerica, Band III, Kapitel U, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 

1968, U1. Naerebout geht sogar so weit, sämtliche Versuche, antike Tänze zu rekonstruieren, als „plain silly“ 

zu bezeichnen – Naerebout, Frits Gerard: Moving Events. Dance at Public Events in the Ancient Greek 

World. Thinking through its Implications, in: Stavrianopoulou, Eftychia (Hg.): Ritual and Communication in 

the Greaco-Roman World, Liège: Presses universitaires de Liège 2006, S. 37-67, hier S. 43. Eine 

differenziertere Auseinandersetzung mit dem Quellenwert bildlicher Darstellungen des Tanzes und wie sie 

unter bestimmten Voraussetzungen für die Tanzforschung genutzt werden können, liefert Smith, Tyler Jo: 

Reception or Deception? Approaching Greek Dance through Vase-Painting, in: Fiona Macintosh (Hg.): The 

ancient dancer in the modern world. Responses to Greek and Roman dance, Oxford: Oxford University Press 

2012, S. 77–98. Für eine Auflistung antiker Tänze und zugehöriger bildlicher Darstellungen siehe Brommer, 

Frank: Antike Tänze, in: Archäologischer Anzeiger, Band 2, 1989, S. 483-494.  
17 Für einen solchen Schwerpunkt in der altertumswissenschaftlichen Forschung zum Thema Tanz hat sich 

vor Kurzem auch Naerebout ausgesprochen: „We should speak about dance, and not about dances. Not about 

choreographies, but about the phenomenon in general […]. We should illuminate the important position that 

dance held in Greek (religious) life, which tells us something about dance but a lot more about society and 

religion.“ – Naerebout, Frits Gerard: Moving in Unision. The Greek Chorus in Performance, in: Gianvittorio, 



 

8 
 

Arbeit als soziale Handlung betrachtet und untersucht. Das heißt, dass vor allem die 

wechselseitige Interaktion aller am Tanz Beteiligten im Mittelpunkt steht, ebenso wie ihre 

Einbettung in gemeinschaftliche Situationen, in denen getanzt wird, dass mithin also 

komplexe Tanzgeschehen analysiert werden. Diese sind zum einen kontextabhängig, sodass 

hier stets die Rahmenbedingungen eines Tanzgeschehens in die Analyse einbezogen werden. 

Zum anderen nimmt auch der Ort, an dem getanzt wird, der Handlungsraum, in dem sich 

Tanz ereignet also, Einfluss auf die Tanzhandlungen im Rahmen eines Tanzgeschehens 

sowie auf die im Tanz zum Ausdruck gebrachten sozialen Interaktionsmuster; insbesondere 

der Tanzplatz wird daher, zumal in seiner Funktion als prominentester Handlungsraum 

früharchaischer Gemeinschaften, untersucht. 

 

In der altertumswissenschaftlichen Forschung wurde Tanz unter Berufung auf die wenig 

fruchtbare Quellenlage in der Regel relativ oberflächlich betrachtet, während man Musik 

und Theater weitaus größere Aufmerksamkeit widmete.18 Eine der frühesten Ausnahmen 

hiervon stellt das Werk von Kurt Latte dar,19 dessen Untersuchung bis heute relevant ist, da 

sie nicht nur die enge Verbindung von Tanz und Religion herausstellt, sondern auch für eine 

Mischung von Textquellen und archäologischen Quellen in der Tanzforschung plädiert. 

Zudem hat Latte die Notwendigkeit gesehen, anthropologische Erkenntnisse in die Analyse 

des antiken Tanzes einzubeziehen. Doch auch die anthropologische Forschung hat Tanz 

lange vernachlässigt;20 als Pionierarbeit ist hier Curt Sachs‘ Beitrag21 anzusehen, der einst 

als Standardwerk galt, in den letzten Jahrzehnten jedoch vermehrt kritisiert wurde. Erst mit 

 
Laura (Hg.): Choreutika. Performing and Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra 

editore 2017, S.39-66, hier S. 60. 
18 Gianvittorio zufolge hat der „performative turn“ der 1940er und 1950er Jahre im Bereich der 

altertumswissenschaftlichen Tanzforschung nicht recht durchschlagen können – Gianvittorio, Laura: 

Introduction. Ancient dance as a research topic, in: Dies. (Hg.): Choreutika. Performing and Theorising 

Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra editore 2017, S.25-36, hier S. 25. 
19 Latte, Kurt: De saltationibus graecorum capita quinque, zugl. Diss. Königsberg 1913, Berlin: De Gruyter 

ND (d. Ausg. Giessen: Töpelmann 1913) 2019. Nennenswerte, wenn auch weniger differenzierte, 

Untersuchungen des antiken Tanzes aus dem späten 19. Jahrhundert sind: Flach, Hans: Der Tanz bei den 

Griechen: Vortrag, Sammlung gemeinverständlicher Vorträge, Berlin: Habel 1880; Sittl, Carl: Die Gebärden 

der Griechen und Römer, Leipzig: B. G. Teubner 1890, S. 224-252; Emmanuel, Maurice: La danse grecque 

antique d'après les monuments figurés, Paris: Hachette 1896. Für einen sehr ausführlichen Überblick über die 

Forschungsgeschichte des antiken Tanzes von der byzantinischen Zeit über den Humanismus bis ins 17., 18., 

19. und auch 20. Jahrhundert siehe Naerebout, Frits Gerard: Attractive Performances. Ancient Greek Dance: 

Three Preliminary Studies, Amsterdam: Gieben 1997, S. 3-145. 
20 Als Hauptgrund hierfür nennt Schlesier mangelnde Wertschätzung des Tanzes, der oftmals mit einer 

niedrigen kulturellen und zivilisatorischen Entwicklungsstufe in Verbindung gebracht wurde – Schlesier, 

Renate: Kulturelle Artefakte in Bewegung. Zur Geschichte der Anthropologie des Tanzes, in: Brandstetter, 

Gabriele; Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, München [u. a.]: Fink 2007, S. 132-145, hier S. 

134. 
21 Sachs, Curt: Musik des Altertums, Breslau: Ferdinand Hirt 1924. Und: Ders.: Eine Weltgeschichte des 

Tanzes, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND (d. Ausg. Berlin 1933) 2007. 



 

9 
 

der Integration der Erkenntnisse aus der kulturellen Anthropologie22 in die Untersuchung 

von Tanz entstanden schließlich Forschungsbeiträge, die Tanz als kulturelle Praktik 

würdigen und überdies neben seiner ästhetischen auch seine gesellschaftliche, religiöse und 

psychologische Bedeutung zu ergründen suchen.23 

 Die Erkenntnisse der Anthropologie fanden in unterschiedlichem Maße Eingang in die 

altertumswissenschaftliche Tanzforschung des 20. Jahrhunderts; die bereits von Latte 

geforderte Ergänzung schriftlicher Quellen durch archäologische wurde dagegen von den 

meisten Autoren umgesetzt. Fritz Weege etwa legte eine zwar allgemein gehaltene, dafür 

aber äußerst detail- sowie quellenreiche Abhandlung über Tanz in der Antike vor, die 

weiterhin als Referenzwerk gelten kann.24 Mit ihrer Dissertation über frühgriechische 

Reigentänze leistete auch Renate Tölle-Kastenbein einen Forschungsbeitrag, der durch seine 

akkurate Quellensammlung und -auswertung von großem Nutzen ist.25 Das umfangreiche 

Werk Lillian Lawlers zeichnet sich ebenfalls durch eine quellenbasierte Vorgehensweise 

aus, muss allerdings mit Blick auf die defizitäre Analyse der verwendeten Quellen hinter 

den bisher genannten zurücktreten.26 Die Arbeiten von Thomas Bertram Lonsdale 

Webster,27 Claude Calame28 und Steven Lonsdale29 aus dem letzten Viertel des 20. 

Jahrhunderts wiederum stellen die Rolle des Tanzes in der griechischen Religion in den 

Mittelpunkt. Zahlreiche Untersuchungen zum antiken griechischen Tanz legte in jüngerer 

Vergangenheit vor allem Frits Naerebout vor, der Tanz als allgemeines Phänomen und Tänze 

 
22 Als Begründer der kulturellen Anthropologie ist Franz Boas zu erwähnen, der dafür plädiert hat, Tanz und 

Musik immer im Kontext der Gesellschaft zu betrachten, von der sie ein Teil sind. 
23 Hervorzuheben sind hier: Boas, Franziska: Introductory Note, in: Dies. (Hg.): The Function of Dance in 

Human Society. A Seminar Directed by Franziska Boas, New York: Boas School 21972, S. 1-3; Hanna, 

Judith Lynne: Movements toward Understanding Humans through the Anthropological Study of Dance, in: 

Current Anthropology 20, Heft 2, 1979, S. 313–339; dies.: To Dance is Human. A Theory of Nonverbal 

Communication, Chicago und London: University of Chicago Press 1987; Kaeppler, Adrienne L.: Dance 

Ethnology and the Anthropology of Dance, in: Dance Research Journal 32, 2000, S. 116-125; Peterson 

Royce, Anya: The Anthropology of Dance, Alton Hampshire: Dance Books 22002; Brandstetter, Gabriele; 

Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, München [u. a.]: Fink 2007. 
24 Weege 1976. 
25 Tölle-Kastenbein, Renate: Frühgriechische Reigentänze, zugl. Diss. Hamburg 1964, Waldsassen/Bayern: 

Stiftland-Verlag 1964. 
26 Als Kern ihres Werkes sei hier genannt: Lawler, Lillian B.: The Dance in Ancient Greece, Middletown, 

Connecticut: Wesleyan University Press 1964. Für eine ausführliche Kritik Lawlers Arbeit siehe Smith 2012, 

89ff., sowie ebenfalls mit kritischen Anmerkungen: Naerebout 2006, 41. 
27 Webster, Thomas Bertram Lonsdale: The Greek Chorus, London: Methuen young books 1970. 
28 Calame, Claude: Choruses of Young Women in Ancient Greece. Their Morphology, Religious Role, and 

Social Functions, new and revised edition, translated by Collins, Derek; Orion, Janice, Lanham u. a.: 

Rowman & Littlefield Publishers 2001. (Ursprünglich erschienen im Französischen unter dem Titel: Les 

Choeurs de Jeunes Filles en Grèce Archaique, Rom: Edizioni dell’Ateneo & Bizzari 1977.) 
29 Lonsdale, Steven H.: Dance and Ritual Play in Greek Religion, Baltimore und London: The Johns Hopkins 

University Press 1993. 



 

10 
 

als ganzheitliche performances begreift, womit er sich entschieden gegen die Analyse 

einzelner Tanzschritte und -bewegungen wendet.30 

 Auch in der vorliegenden Arbeit soll Tanz, wie erwähnt, nicht in seinen einzelnen 

darstellerischen Ausprägungen untersucht werden, sondern stets im Gesamtzusammenhang 

komplexer Tanzgeschehen. Um deren polisbezogene Gemeinschaftlichkeit erfassen zu 

können, wird, wie bereits gesagt, auch der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum in die 

Betrachtung einbezogen. Größere Aufmerksamkeit wurde dem Tanzplatz in der Forschung 

zuerst durch Roland Martin zuteil, der ihn im Rahmen seiner Arbeit über die griechische 

Agora analysiert hat.31 In seiner Folge ist vor allem Frank Kolbs Auseinandersetzung mit 

dem Tanzplatz zu nennen.32 Mit dem öffentlichen Raum früher griechischer Poleis im 

Allgemeinen beschäftigten sich nach William McDonald33 sehr ausführlich Tonio 

Hölscher34 und Ulf Kenzler.35 Ein besonderes Augenmerk auf die Funktion des Tanzplatzes 

innerhalb früher Gemeinschaftszentren und darauf, wie er in Verbindung mit dem dort 

praktizierten Tanz eine entscheidende Rolle in der Formierung der Polis einnahm, fehlt 

bislang in der Forschung. Diese Lücke versucht die vorliegende Arbeit zu füllen. 

 

Die zum Thema Tanz vorliegenden Quellen sind zum einen literarischer, zum anderen 

archäologischer Natur. Neben philosophischen Betrachtungen unterschiedlicher 

Ausführlichkeit und Originalität bei Platon,36 Aristoteles,37 Xenophon38 sowie später bei 

Lukian39 sind unter den schriftlichen Quellen auch lexikalische Überblicksdarstellungen wie 

bei Athenaios40 und Pollux41 vertreten, denen vor allem die Namen einiger Tänze und ihre 

mutmaßliche Herkunft entnommen werden können. Überdies finden sich verstreute 

Hinweise auf Tanz in unterschiedlichen literarischen Gattungen, so vor allem bei Homer, 

Herodot und Plutarch. Poesie und Chorlyrik mögen dabei helfen, einzelne Tanzschritte zu 

 
30 Aus seinem umfangreichen Werk sind zu nennen: Naerebout 1997; ders. 2006, S. 37–67; ders. 2017. 
31 Martin, Roland: Recherches sur l'Agora grecque. Études d'histoire et d'architecture urbaines, Paris: de 

Boccard 1951. 
32 Kolb 1981. 
33 McDonald, William A.: The Political Meeting Places of the Greeks, Baltimore und London: The Johns 

Hopkins University Press 1943. 
34 Hölscher, Tonio: Öffentliche Räume in frühen griechischen Städten, Heidelberg: Winter 1998. 
35 Kenzler, Ulf: Studien zur Entwicklung und Struktur der griechischen Agora in archaischer und klassischer 

Zeit, zugl. Diss. Hamburg 1998, Frankfurt am Main [u. a.]: Lang 1999. 
36 Plat. nom. 2 und 7. 
37 Aristot. Poet. 1,6. 
38 Xen. Symp. 2,11; 2,21f. 
39 Luk. De Saltatione. 
40 Athen. 1 und 14. 
41 Poll. Onom. 4,95-110. 



 

11 
 

rekonstruieren, vorausgesetzt man setzt das Versmaß mit einem Tanzrhythmus gleich.42 

Doch abgesehen davon, dass einzelne Tanzbewegungen, wie bereits dargelegt, für die 

vorliegende Untersuchung nicht bedeutsam sind, steht ihre Rekonstruktion auf tönernen 

Füßen – und das selbst dann, wenn man die zahlreichen bildlichen Darstellungen von 

Tänzern, die die Archäologie zu Tage gefördert hat, hinzunimmt.43 Vereinzelt erhaltene 

Inschriften, etwa auf Preisgefäßen, haben ebenfalls einen recht begrenzten Aussagewert für 

das Anliegen dieser Arbeit.44 

 Der Tanzplatz ist auf der Grundlage der zur Verfügung stehenden Quellen nur schwer zu 

fassen. Archäologisch nachweisbare Überreste hat er aufgrund seiner Beschaffenheit als 

weitgehend unbebauter Platz nicht in nennenswertem Ausmaß hinterlassen. Durch seine 

enge Verbindung zu den Gemeinschaftszentren früher Poleis können jedoch archäologische 

Zeugnisse von Agorai ergänzend hinzugezogen werden. Darüber hinaus stehen zahlreiche 

mehr oder weniger ausführliche Erwähnungen von Tanzplätzen in literarischen Quellen zur 

Verfügung, von denen vor allem diejenigen in den homerischen Epen im Rahmen der hier 

vorgebrachten These wichtige Erkenntnisse liefern. 

 Insgesamt ist damit die Quellenlage für das hier vorgetragene Vorhaben nicht nur sehr 

heterogen, sondern auch diachron. Für Studien zu Themen der archaischen Zeit ist dies keine 

unbekannte Komplikation. Bei der Auswertung derartigen Quellenmaterials muss also stets 

die zeitliche Differenz zwischen Quelle und Untersuchungsgegenstand berücksichtigt 

werden; eine unmittelbare Übertragung von Verhältnissen späterer auf frühere Zeiträume 

darf nicht erfolgen. 

 Das Quellenmaterial, das für die angestrebte Untersuchung herangezogen wird, muss 

zudem spezielle Anforderungen erfüllen und daher sorgfältig ausgewählt werden. Denn 

nicht nur klar als solche erkennbare Tanzgeschehen auf dem Tanzplatz, sondern auch Tanz, 

der in anderen gemeinschaftlichen Zusammenhängen stattfand, liefert wichtige Erkenntnisse 

in der Frage nach der Bedeutung des Tanzes für die Formierung der Polis. Als besonders 

ergiebig erweisen sich in dieser Hinsicht literarische Quellen, da sie Tanz in einen 

ausführlicheren Kontext setzen als beispielsweise bildliche Tanzdarstellungen. 

 Bevor im Folgenden Tanz unter den erläuterten Vorzeichen analysiert wird, sollen 

zunächst der Tanzplatz und seine Rolle in frühen Gemeinschaftszentren in den Blick 

 
42 Zu nennen sind hier beispielsweise die Werke von Terpander, Alkman, Simonides, Bakchylides, Sappho. 
43 Zu diesen zählen Tonfiguren, Reliefs, Mosaikböden, Wandmalereien, Gold- und Silberschmuck, Edelstein- 

und Elfenbeinschnitzereien, Votivgaben sowie eine Fülle von Vasenbildern. Zur Problematik und geringen 

Relevanz der Rekonstruktion einzelner antiker Tänze siehe oben Anm. 16. 
44 Vgl. IG VII 190; SEG 39, 1244; CIG 2759; sowie die Aufschrift auf der Dipylon-Oinochoe: IG I2 919 

(National Archaeological Museum of Athens 192), die sie als Preis für den Sieger eines Tanzagons ausweist. 



 

12 
 

genommen werden, da der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum in der Öffentlichkeit von 

zentraler Bedeutung für die Versinnbildlichung der im Tanz artikulierten 

Gemeinschaftlichkeit war. Vorangestellt werden der Untersuchung des Tanzplatzes und des 

Tanzes jeweils grundlegende soziologische sowie sozialanthropologische Überlegungen, da 

auch im Rahmen einer althistorischen Untersuchung dem Tanz als universellem 

sozialanthropologischen Phänomen Aufmerksamkeit zukommt.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

13 
 

2. Der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum 

 

Das auf dem Tanzplatz stattfindende Geschehen, sprich der Tanz, macht ihn zu einem Raum: 

einem Handlungsraum im soziologischen Sinne. Als ebensolcher soll er auf der Grundlage 

einer Auseinandersetzung mit der Raumsoziologie in der vorliegenden Arbeit betrachtet 

werden. 

 

 

2.1. Theoretische Grundlagen: Raumsoziologie 

 

Lange Zeit wurde der Raum als etwas Selbstverständliches erachtet und als eine bloße 

Örtlichkeit oder Umwelt aufgefasst, innerhalb derer der Mensch agiert. Dementsprechend 

wurde er bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein von vielen Soziologen 

vernachlässigt. Zwar ist die Betrachtung von Raum als soziologischem Phänomen nicht 

gänzlich neu; bereits Émile Durkheim45 und Georg Simmel46 beschäftigten sich hiermit, 

allerdings nicht explizit in einer allein dem Raum gewidmeten Theorie. Ein Grund dafür, 

dass solche Denkansätze von späteren Soziologen nur zögerlich aufgegriffen wurden, mag 

in der Expansionspolitik der Nationalsozialisten liegen, in deren Nachwirkung die Kategorie 

‚Raum‘ und jede Analyse nicht nur eines geopolitischen Raumbegriffs zu einem Tabu 

wurden.47 Doch die seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts einsetzende Trendwende – 

der sogenannte spatial turn, den Bachmann-Medick in eine Reihe zu anderen cultural turns 

der jüngeren Vergangenheit stellt – brachte eine neue und tiefergreifende 

Auseinandersetzung mit dem Raumbegriff hervor.48 Im Zuge dieses neuerlichen Interesses 

am Raum vollzog sich eine Abkehr von der vorherigen Vorstellung, dass es sich bei Raum 

um eine Art von Behälter handelt, der lediglich den äußeren Rahmen für menschliches 

soziales Handeln darstellt, und damit einhergehend eine Hinwendung zu der Auffassung 

vom Raum als einem sozialen Produkt. Die prozesshafte Entstehung dieses Produkts ist 

geprägt durch eine „spezifische Verortung kultureller Praktiken, eine Dynamik sozialer 

 
45 Vgl. Dünne, Jörg: Einleitung, in: Ders.; Doetsch, Hermann (Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus 

Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007, S. 289-303, hier S. 289-290. 
46 Vgl. Simmel, Georg: Soziologie des Raumes, in: Ders.: Schriften zur Soziologie. Eine Auswahl (hrsg. und 

eingeleitet von H.-J- Dahme und O. Rammstedt), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41992, orig. 1903, S. 221-242. 

Und: Ders.: Der Raum und die räumliche Ordnung der Gesellschaft, in: Ders.: Soziologie. Untersuchungen 

über die Formen der Vergesellschaftung. Gesamtausgabe, Band II (hrsg. von O. Rammstedt), Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp 21995, orig. 1908, S. 687-790. 
47 Vgl. Löw, Martina: Raumsoziologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 92017, S. 11. 
48 So Bachmann-Medick, Doris: Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, Hamburg: 

Rowohlt 32009, S. 284-328. 



 

14 
 

Beziehungen, die auf die Veränderbarkeit von Raum hindeuten.“49 Mit der Erkenntnis der 

Veränderbarkeit von Räumen rückte gleichzeitig die Frage nach ihrer Entstehung in das 

Zentrum der Forschung.50 Maßgeblich wurden in diesem Zusammenhang die Arbeiten von 

Lefebvre, der sowohl den Einfluss sozialer Strukturen auf den Raum als auch umgekehrt 

Rückwirkungen des Raumes auf soziale Strukturen betonte.51 Worin genau diese 

wechselseitige Beziehung besteht, wie man sie analysieren kann und vor allem: wie sie die 

Konstituierung von Räumen beeinflusst, lässt Lefebvre jedoch weitestgehend offen, wie 

Dünne zu Recht bemängelt.52 Dieses Defizit versuchte neben anderen Bourdieu zu füllen, 

indem er Raum als etwas definiert, das im Spannungsfeld des ‚Habitus‘ und des ‚Feldes‘ 

entsteht.53 Damit weist er dem Handeln eine Schlüsselrolle für die Entstehung von Räumen 

zu und vertieft die bereits zuvor postulierte Wechselwirkung zwischen dem Raum und den 

in ihm agierenden bzw. sozial handelnden Menschen. Den Begriff des ‚Habitus‘ definiert er 

dabei nicht nur als angeeignetes Verhalten, sondern er begreift den ‚Habitus‘ „als Brücke 

zwischen individuellem Handeln und sozialer Struktur, der individuelles Handeln nach 

kollektiven Regeln organisiert“.54 Dadurch lässt sich eine Form von Verstetigung von 

Räumen ausmachen, sodass in bestimmten Räumen bestimmtes Verhalten erwartbar wird, 

da es zuvor etablierten und an diesen jeweiligen, spezifischen Raum gebundenen Regeln 

folgt. Damit treten das Verhalten sowie die Handlungen in Relation zum sozialen Raum, der 

folglich durch ebendiese oft vielfältigen und sich wechselseitig beeinflussenden 

Beziehungen geprägt ist. 

 Ein solches relationales oder relativistisches Verständnis von Raum ist, obwohl es sich in 

der neueren Forschung vermehrt durchsetzt, keine Selbstverständlichkeit. Ihm gegenüber 

steht die bereits erwähnte absolutistisch geprägte Vorstellung vom Raum als Behälter, die 

auch die alltägliche Auffassung von Raum als eine abgeschlossene, konkrete Örtlichkeit, 

wie etwa ein Zimmer, dominiert. Den Kern des absolutistischen Raumbegriffes bildet die 

Vorstellung, „daß es einen Raum gibt, in dem die Körper sind.“55 Raum kann demnach 

unabhängig von den Körpern als leerer Raum existieren, wobei mit Körpern nicht bloß 

 
49 Bachmann-Medick 2009, 289. 
50 Vgl. Dünne 2007, 290. 
51 Einschlägig vor allem: Lefebvre, Henri: Die Produktion des Raums, in: Dünne, Jörg; Doetsch, Hermann 

(Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2007, S. 330-342. 
52 Vgl. Dünne 2007, 297. 
53 Grundlegend hierzu: Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum, symbolischer Raum, in: Dünne, Jörg; Doetsch, 

Hermann (Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2007, S. 354-368. 
54 Dünne 2007, 301. 
55 Löw 2017, 18; kursiv im Original. 



 

15 
 

Gegenstände oder Materie gemeint sind, sondern ebenfalls Handlungen. Der Raum ist in 

diesem Sinne die Bühne oder der Rahmen für soziales Handeln, beeinflusst dieses jedoch 

nicht. Anders verhält es sich bei dem relativistischen Raumbegriff, bei dem „Raum aus der 

Anordnung der Körper abgeleitet“56 wird. Eine Existenz des Raums unabhängig von 

Körpern bzw. Handlungen ist dem relativistischen Ansatz nach somit nicht möglich. Der 

Raum kann nur durch Handlungen bzw. Körper entstehen und bleibt mit diesen in einer 

durch soziale Regeln strukturierten, wechselseitigen Beziehung verbunden.57 

 Dass dieser relativistische Raumbegriff vorzuziehen ist, unterstreicht auch Löw, die 

insbesondere die Defizite der absolutistischen Denkweise herausarbeitet: Der Raum, sagt 

sie, werde zu einem starren Hintergrund degradiert, vor dem sich Handeln ereignet; Raum 

und Handeln würden folglich als zwei voneinander getrennte Dinge aufgefasst, „und zwar 

mit der impliziten Unterstellung, daß das eine, nämlich das Handeln, im anderen, das heißt 

im Raum, abliefe“.58 Somit habe ein absolutistischer Raumbegriff nur wenig 

Erklärungspotential, da er nicht berücksichtige, „daß die Entstehung von Räumen selbst ein 

Moment sozialer Prozesse darstellt.“59 In der Entwicklung ihrer Raumsoziologie knüpft Löw 

daher an den relativistischen Raumbegriff an und leitet daraus eine relationale Auffassung 

ab, die den Beziehungen der unterschiedlichen Raumelemente zueinander eine 

Schlüsselrolle bei der Analyse von Räumen zuweist. Dabei stützt sie sich auf Arbeiten von 

Giddens, der Handeln und Strukturen in einer engen Verbindung betrachtet, sowie auf 

Bourdieu, der vor allem durch sein Konzept des ‚Habitus‘ (siehe oben) das Verhältnis von 

Handeln und Strukturen erklärt.60 

 

Bei der Unterscheidung in absolutistische und relativistische Raumkonzepte sowie bei der 

Definition eines Raumbegriffes überhaupt greifen Soziologen auf andere wissenschaftliche 

Disziplinen wie die Philosophie und vor allem die Physik zurück, da Raum nun einmal nicht 

schon immer ein soziologisches Phänomen darstellt, sondern zunächst einmal Gegenstand 

naturwissenschaftlicher Forschung und Denktradition ist. Ohne die Begriffsgeschichte des 

Raumes in diesen Disziplinen im Einzelnen nachzuzeichnen, sei allein Einsteins Erkenntnis, 

dass es sich bei Raum und Zeit um relative Größen handelt, hervorgehoben. 

Ausschlaggebend hieran ist, wie Löw herausarbeitet, nicht etwa eine Formel zur Berechnung 

 
56 Löw 2017, 18. 
57 Vgl. ebd. 
58 Ebd., 130. 
59 Ebd. 
60 Vgl. ebd., 132. 



 

16 
 

physikalischer Größen, sondern das zugrundeliegende Denkmodell, das Anregungen für 

soziologische Begriffsbestimmungen liefert; dementsprechend fasst Löw im Weiteren die 

Bedeutung von Einsteins Erkenntnis für die Raumtheorie in der Soziologie folgendermaßen 

zusammen: „Der Raum ist die Beziehungsstruktur zwischen Körpern, welche ständig in 

Bewegung sind. Das heißt, Raum konstituiert sich auch in der Zeit. Raum ist demnach nicht 

länger der starre Behälter, der unabhängig von den materiellen Verhältnissen existiert, 

sondern Raum und Körperwelt sind verwoben.“61 Ein solches Verständnis von Raum verleiht 

ihm eine Eigendynamik, die durch verschiedene Variablen bestimmt wird, wie zum Beispiel 

durch Körper bzw. Handlungen, durch die Zeit und vor allem durch die Relationen zwischen 

den Körpern, Handlungen und dem Raum. Grundsätzlich bleiben diese Variablen stets 

veränderbar; andererseits weisen sie jedoch auch, wie Bourdieu zeigt, durch soziale 

Strukturen und kollektive Regeln ein gewisses Maß an Beständigkeit auf. Die Frage nach 

der Entstehung von Räumen wird somit am ehesten durch eine Untersuchung der 

Verhältnisse, in denen die Variablen zueinanderstehen, beantwortet. Im Kontext der 

vorliegenden Arbeit beinhaltet dieses Vorgehen vornehmlich die Frage nach der 

Beschaffenheit sozialer Beziehungen und kollektiver Regeln, die vor allem durch aktives 

Handeln auf dem Tanzplatz sichtbar und durch eine Analyse desselben auswertbar werden. 

 

2.1.1. Raumsoziologie für den Tanzplatz 

Löws Raumsoziologie ist für die vorliegende Arbeit besonders geeignet, da sie in den 

Vordergrund rückt, dass nicht bloß Dinge und ihre vom Menschen veranlasste Anordnung 

Räume konstituieren, sondern dass (auch) die Menschen selbst sowie ihr Handeln62 an der 

Entstehung und Aufrechterhaltung von Räumen hauptsächlich beteiligt sind. So zeichnet 

sich der Tanzplatz schließlich gerade dadurch aus, dass er erst durch die Menschen zu dem 

wird, was er ist, dass er durch ihr Handeln seine Bedeutung bekommt, nicht etwa durch 

Dinge oder Gebäude. Der Tanzplatz ist ein klar umrissener Raum, der nach dem jeweiligen 

Bedarf belebt werden kann. Die Grenzen dieses Raums werden gewahrt, jeder Tanzplatz ist 

als solcher von seiner Umgebung abgehoben, und das sogar ohne sichtbare Grenzen wie 

etwa eine Mauer. Die Begrenzung dieses Raumes ist offenbar wichtig; offenkundig ist es 

nur innerhalb dieser Grenzen möglich, das dem Tanzplatz zugeordnete Handeln, einen Tanz, 

im Rahmen der sozial ‚richtigen‘ Beziehungen, der ‚passenden‘ Regeln durchzuführen. Nur 

innerhalb dieser Grenzen kann er überhaupt seinen Sinn entfalten. Denn: „Neben 

 
61 Löw 2017, 34; kursiv im Original. 
62 Handeln meint hier Handeln im sozialen Sinne und besteht nicht darin, Dinge anzuordnen. 



 

17 
 

Handlungen, die Räume konstituieren, steht das umgekehrte Phänomen: Räume, die für 

bestimmte Funktionen konzipiert und gestaltet sind und die darin vollzogenen Handlungen 

konditionieren. Es sind Vorgaben kultureller Räume, nach denen die Menschen sich 

verhalten und bewegen, nebeneinander her leben oder interagieren.“63 Gäbe es also keinen 

konkreten Raum für den Tanz, hätte er auch keine konkrete Bedeutung. Das bedeutet 

weiterhin, dass Tanz, der nicht auf dem oder einem Tanzplatz stattfindet, auch nicht 

gleichermaßen bedeutsam ist; spontane Tanzeinlagen, seien es Freudentänze oder Tänze 

ohne Zuschauer, tragen eine andere Bedeutung. Damit trifft auf den Tanzplatz zu, was Löw 

unter Berufung auf Läpple in ihrer Raumsoziologie allgemein für den Raum formuliert, 

nämlich dass es sich bei Raum um eine „soziale Konstruktion“64 handelt. 

 Bei dem Zustandekommen einer solchen Konstruktion ist das Verhältnis von Struktur 

und Handeln ein wesentlicher Bestandteil.65 Wie dieses Verhältnis im Einzelnen aussieht, 

hängt von dem jeweiligen zu betrachtenden Raum ab und soll im Folgenden für den Fall des 

Tanzplatzes untersucht werden. Ausgangspunkt muss dabei Löws Feststellung sein, nach 

der „Raum […] eine Konfiguration oder ein Netzwerk [ist], welches Menschen, Dinge oder 

Handlungen in eine Ordnung bringt bzw. eine Ordnung zum Ausdruck bringt“.66 Durch die 

Analyse eines gegebenen Raumes samt der mit ihm verbundenen Handlungen ist es folglich 

möglich, die dahinterstehende Ordnung zu erkennen. Im Rahmen der vorliegenden Arbeit 

sollen in diesem Sinne die Untersuchungen von Tanzplätzen und vom Tanz als Handlung 

auf ebendiesen Plätzen Aufschlüsse über die politische Ordnung des gemeinschaftlichen 

Zusammenlebens als Polisgemeinschaft geben. Auch Hannah Arendt begreift den Raum als 

eine Bedingung politischer Ordnung; denn um überhaupt im Bereich der Öffentlichkeit 

agieren, im Sinne von politisch handeln, zu können, „bedarf [es] eines für diesen Zweck 

ausdrücklich konstituierten Raumes mitsamt einer räumlich etablierten Abstand schaffenden 

Formalität“.67 Nur so könne ein „politische[r] Bereich“68 geschaffen werden.  

 Betrachtet man also die Konstituierung von Räumen als Bedingung für die Schaffung 

„politischer Bereiche“ und damit gleichzeitig als ein Merkmal der Entstehung des 

Politischen selbst, erscheint diese Konstituierung als gesellschaftlicher Prozess. Eine 

Untersuchung von Räumen erlaubt somit wiederum Rückschlüsse darüber, wie sie 

 
63 Hölscher, Tonio: Körper, Handlung und Raum als Sinnfiguren in der griechischen Kunst und Kultur, in: 

Hölkeskamp, Karl-Joachim (Hg.): Sinn (in) der Antike. Orientierungssysteme, Leitbilder und Wertkonzepte 

im Altertum, Mainz: Philipp von Zabern 2003, S. 163–192, hier S. 187. 
64 Löw 2017, 138. 
65 Löw folgt in dieser Hinsicht den Thesen von Bourdieu und Giddens – Löw 2017, 141. 
66 Ebd., 148. 
67 Arendt, Hannah: Vita activa. Oder Vom Tätigen Leben, München: Piper 102011, S. 61. 
68 Ebd., 35. 



 

18 
 

Gesellschaft strukturieren.69 In diesem Sinne erscheint der Raum als Ausdruck einer 

gegebenen sozialen Konfiguration. Zuvor jedoch muss berücksichtigt werden, dass aufgrund 

der Wechselwirkungen zwischen Räumen und sozialen Konfigurationen die Konstituierung 

von Räumen zunächst einmal Ausdruck der Herausbildung einer sozialen Konfiguration ist. 

Gewissermaßen kann eine Parallelität in der Entwicklung von Räumen und den mit ihnen 

verbundenen sozialen Konfigurationen festgestellt werden. Die Entstehung eines sozialen 

Raumes muss daher als Prozess angesehen werden. Bei der Analyse des ‚Endproduktes 

Tanzplatz‘ gilt es somit den einzelnen Schritten dieses Prozesses Rechnung zu tragen. 

 In dieser Hinsicht kann die soziologische Raumtheorie bei der Untersuchung historischer 

Phänomene und Zusammenhänge erkenntnisfördernd angewendet werden. Denn mit ihrer 

Hilfe ist es möglich, anhand sozialer Handlungen, die an einen bestimmten Raum gebunden 

sind oder genauer gesagt in Wechselwirkung mit einem bestimmten Raum stehen, die diesen 

Handlungen zugrundeliegenden, kollektiven Verhaltensnormen und -regeln zu erkennen. 

Gerade in Hinblick auf die homerischen Epen als Quelle erscheint ein solches Vorgehen 

sinnvoll, da sie von genau dem berichten: konkreten Handlungen, die sich im Kontext einer 

übergeordneten Erzählung in gekennzeichneten Räumen, an genau beschriebenen 

Schauplätzen abspielen. Explizite Aussagen über die hinter diesem vordergründigen 

Geschehen stehenden gesellschaftlichen Strukturen finden sich in den Epen nicht. Am 

ehesten erfahren wir etwas über diese Dinge, wenn wir die beschriebenen Handlungen im 

Zusammenhang mit den dargestellten Räumen betrachten und dafür außerdem den Raum 

nicht als bloßen Ort, sondern im oben beschriebenen, relativistischen Sinne begreifen. Damit 

wird der Raum selbst zu einer Kategorie der Analyse sozialen Verhaltens, während er 

gleichzeitig darauf einwirkt und seinerseits daraus entstanden ist. Für die 

Geschichtswissenschaft bedeutet die Einbindung soziologischer Raumtheorie also eine 

Erweiterung des Erkenntnisgewinns, da sie der räumlichen Dimension sozialer Prozesse 

Rechnung trägt.70 

 Für das vorliegende Thema ist die Berücksichtigung der räumlichen Dimension 

unerlässlich, da es sich bei dem hier betrachteten Tanz um eine örtlich, oder vielmehr 

räumlich gebundene Aktivität handelt. Anders als beim spontanen Tanz ohne Zuschauer 

handelt es sich bei dem hier zur Analyse stehenden Tanz um eine gemeinschaftliche, in der 

Regel sogar gesamtgesellschaftliche Aktivität, die sich in einem eigens dafür vorgesehenen 

 
69 Vgl. Löw 2017, 151. 
70 Insgesamt betrachtet sei in der Geschichtswissenschaft, verglichen mit anderen Kulturwissenschaften, die 

Hinwendung zur Raumperspektive relativ weit fortgeschritten, allerdings mangele es hierbei mancherorts 

noch an Präzisierung, konstatiert hierzu Bachmann-Medick 2009, 313. 



 

19 
 

Raum ereignet. Diese Gebundenheit an einen Raum muss jedoch nicht zwingend einen 

einzigen Raum, d e n Tanzplatz, meinen, da der Raum oder besser Tanzraum erst, wie die 

Raumsoziologie lehrt, durch die gemeinschaftliche Aktivität entsteht und von einer 

bedeutungslosen freien Fläche zu einem bedeutungsvollen Raum wird. Einzig bei dem 

Tanzplatz auf der Agora wird die gesamtgesellschaftliche Dimension des Tanzes noch um 

einiges deutlicher, da die Agora nun einmal das Zentrum gemeinschaftlichen Lebens 

darstellte. 

 

2.1.2. Die Entstehung sozialer Räume durch soziales Handeln 

Weist man dem Raum nun also in der Untersuchung eine zentrale Rolle zu, muss im 

Anschluss an die Definition eines Raumbegriffs und auf ihr aufbauend danach gefragt 

werden, wie sich Raum konstituiert. Entscheidend hierbei ist zum einen die Anordnung 

materieller Dinge, die dem Raum sein vordergründiges Erscheinungsbild verleiht. Zum 

anderen und vor allem im vorliegenden Kontext stellt zudem der Mensch einen wichtigen 

Faktor in der Konstituierung von Räumen dar, und zwar nicht nur als ‚Anordner‘ der 

materiellen Güter, sondern auch in seiner Rolle als Bestandteil des Raumes selbst. Damit ist 

der Mensch ein integraler Bestandteil der Konstitution von Räumen.71 Welche Positionen 

genau Menschen innerhalb eines Raumes einnehmen, bestimmt sich sowohl durch ihre 

eigenen Handlungen als auch durch die Handlungen anderer, wobei es jederzeit möglich ist, 

dass Menschen ihre jeweils gegebene Position verändern oder verlassen, wodurch sie die 

Gesamtkonstitution des Raumes beeinflussen. „Darüber hinaus beeinflussen sie mit Mimik, 

Gestik, Sprache etc. die Raumkonstruktionen.“72 

 Im nächsten Schritt ist zu fragen, wie die Herstellung von Beziehungen zwischen den 

einzelnen raumkonstituierenden Elementen erfolgt. Wichtig ist dies, da daran die 

tieferliegenden Bedeutungen deutlich werden, auf deren Grundlage sich die Beziehungen 

und mithin der Raum formieren konnten. Pearson und Richards fassen diese essentielle 

Komponente in der Analyse von Räumen folgendermaßen zusammen: „The relationship 

between spatial form and human agency is mediated by meaning. People actively give their 

physical environments meanings, and then act upon those meanings.“73 In gleicher Weise 

verhält es sich mit dem Tanzplatz und den dort stattfindenden Handlungen, den Tänzen. So 

 
71 So auch Löw 2017, 154f. 
72 Ebd., 155. 
73 Pearson, Mike Parker; Richards, Colin: Ordering the World: Perceptions of Architecture, Space and Time, 

in: Dies. (Hgg.): Architecture and order. Approaches to social space, London: Routledge 2010, S. 1-37, hier 

S. 5. 



 

20 
 

stehen die Tänzer (als Handelnde) in einer Beziehung zum Tanzplatz (als Raum), ihre 

Positionen, in die sie von anderen gebracht werden oder die sie selbst bestimmen, um zu 

tanzen (also zu handeln), sind ein entscheidendes Element der Raumkonstitution und bringen 

die Beziehungen zwischen den Tänzern zum Ausdruck. Berücksichtigt man nun noch den 

Umstand, dass sich der (Haupt-)Tanzplatz auf der Agora, also im gemeinschaftlichen und 

politischen Zentrum befindet, wird deutlich, dass der Tanz und die Tänzer mit diesem 

Zentrum nicht nur topographisch, sondern eben auch soziologisch verknüpft sind, und zwar 

die Tänzer als „verknüpfte Elemente“, der Tanz in seinen verschiedenen Formen selbst als 

„Verknüpfungen“.74 

 

Im hier diskutierten Fall des Tanzplatzes gibt es jedoch als Besonderheit noch ein weiteres 

Element der Raumkonstitution: die Zuschauer. Auch sie spielen eine Rolle, die sich auf zwei 

unterschiedliche Weisen betrachten lässt. Betrachtet man die Zuschauer als Elemente des 

Tanzplatzes, ist es wichtig zu betonen, dass ihr Handeln anderen Regeln folgt als das der 

Tänzer. In ein und demselben Raum herrschen also verschiedene Handlungsmuster, gemäß 

derer sich die unterschiedlichen Akteure zu verhalten haben, ohne dass dabei die Einheit des 

Raumes zerstört würde. Betrachtet man die Zuschauer als Außenstehende, so ist es 

interessant, wie der Raum ‚Tanzplatz‘ mit dem Raum ‚Zuschauer‘ in einer Verbindung steht. 

Während beispielsweise die phaiakischen Königssöhne nämlich tanzen, sind auch die 

anderen Tänzer, die gerade nicht tanzen, sowie die übrigen Zuschauer ins Geschehen 

involviert, indem sie den Takt vorgeben und lärmen.75 Räume überschneiden sich demnach 

mitunter, denn der Raum ‚Tanzplatz‘ hat Einfluss auf den Raum ‚Zuschauer‘ u n d 

umgekehrt. Auch an dieser gegenseitigen Beeinflussung (und folglich nicht nur 

ausschließlich am Geschehen auf dem eigentlichen Tanzplatz) werden soziale Strukturen 

sowie gesellschaftliche Regeln erkennbar. 

 

Wie bereits oben erwähnt, können Räume, genauer gesagt: Raumkonstruktionen, prinzipiell 

jederzeit verändert werden, doch lassen sich auch viele Konstanten erkennen, entstanden 

durch soziale Strukturen und kollektive Regeln.76 Da Strukturen und mithin das auf ihnen 

basierende Handeln wiederholbar sind, können somit auch Räume wiederholt werden, das 

heißt, ein bestimmter Typ Raum kann an unterschiedlichen Orten vorhanden sein. Löw 

 
74 Löw 2017, 157. 
75 Vgl. Hom. Od. 8,379-380. 
76 Vgl. Bourdieu oben. 



 

21 
 

spricht in diesem Zusammenhang von der „Institutionalisierung der Räume“77 und 

konstatiert darüber hinaus, dass „(An)Ordnungen von Menschen […] ebenfalls 

institutionalisiert sein“78 können. Diese Feststellung führt Löw zu weiteren Überlegungen, 

die in der Analyse des Tanzplatzes als sozialem Raum eine Rolle spielen: 

Bis hierhin wird die Konstitution von Raum vom Handeln ausgehend zur gesellschaftlichen Struktur 

hin gedacht. Mit der Institutionalisierung räumlicher (An)Ordnungen ist jedoch bereits auch die 

entgegengesetzte Perspektive eingenommen worden. Gesellschaftliche Institutionen verdanken ihr 

Bestehen der Reproduktion im alltäglichen Handeln. Sie bleiben jedoch bestehen, selbst wenn 

gesellschaftliche Teilgruppen sie nicht reproduzieren. Hier spätestens muss nun die Konstitution von 

Raum im Handeln in Wechselwirkung zu gesellschaftlichen Strukturen gedacht werden.79 

Die Frage, die sich nun stellt, lautet, inwiefern der Tanzplatz als ein institutionalisierter 

Raum angesehen werden kann. Bleibt er auch dann noch bestehen, hat er auch dann noch 

seine Bedeutung, wenn er nicht mehr reproduziert, also zum bedeutungsvollen Tanzen 

genutzt wird? 

 

Durch die bisherigen Ausführungen zur Raumsoziologie ist ihre Bedeutung für die 

Untersuchung sowohl des Tanzplatzes als auch des sich auf ihm ereignenden Handelns, 

sprich des Tanzes, deutlich geworden. Nur wenn man den Tanzplatz als Raum im 

soziologischen Sinn begreift, entfaltet die Analyse desselben ihr volles Potential. Als 

Grundlage für dieses Vorhaben dient hauptsächlich Löws Raumsoziologie, die zwar auf 

Arbeiten anderer Soziologen aufbaut, sich ihnen gegenüber aber dadurch auszeichnet, dass 

sie das Phänomen ‚Raum‘ für sich allein und nicht überschattet von anderen Teildisziplinen 

wie etwa der Stadtsoziologie betrachtet. Dabei entwickelt sie ein einzigartiges Verständnis 

des Zusammenwirkens von Raum und Gesellschaft: 

Wenn [..] davon ausgegangen werden kann, daß Räume im Handeln entstehen, dann können räumliche 

Strukturen nicht dem Gesellschaftlichen gegenübergestellt werden, sondern die in der Konstitution 

von Raum erzielte Reproduktion von Strukturen muß auch eine Reproduktion räumlicher Strukturen 

sein. Das Räumliche ist, so meine These, nicht gegen das Gesellschaftliche abzugrenzen, sondern es 

ist eine spezifische Form des Gesellschaftlichen. Räumliche Strukturen sind, wie zeitliche Strukturen 

auch, Formen gesellschaftlicher Strukturen.80 

Anhand der Analyse des Tanzplatzes als Raum können auf dieser Grundlage im Folgenden 

Rückschlüsse auf gesellschaftliche und mithin politische Strukturen gezogen werden.  

 
77 Löw 2017, 162. 
78 Ebd., 163. 
79 Ebd., 166. 
80 Ebd., 167; kursiv im Original. 



 

22 
 

2.2. Der Tanzplatz und seine Rolle in frühen Gemeinschaftszentren 

 

Begreift man den Tanzplatz als einen sozialen Handlungsraum, in dem sich 

gemeinschaftliches Leben und gesellschaftliche Strukturen manifestierten, und betrachtet 

man diesen Raum damit vermutungsweise als einen maßgeblichen Faktor in der Formierung 

der Polis, sind seine Lage sowie seine konkrete Gestaltung von großer Relevanz. Nach der 

hier vertretenen These machte der Tanzplatz einen entscheidenden Teil der 

Gemeinschaftszentren aus, die vor allem im Zuge der – aus dem Zusammenwachsen 

kleinerer dorfähnlicher Siedlungen hervorgehenden – Entwicklung größerer Poleis 

entstanden und überhaupt erst einen echten Zusammenschluss zu einer gemeinsamen Polis 

ermöglichten.81 

 In welcher Form der Tanzplatz in die frühen Gemeinschaftszentren archaischer Poleis 

eingebunden war, lässt sich nur bedingt mit Hilfe archäologischer Zeugnisse feststellen, da 

ein Tanzplatz selbst aufgrund seiner Funktionsgebundenheit in aller Regel keine 

nennenswerten Zeichen seiner Existenz hinterlässt. Gänzlich unbrauchbar sind 

archäologische Quellen jedoch nicht, denn die enge Verbindung des Tanzplatzes zum 

Gemeinschaftszentrum insgesamt macht den Blick auf frühe Agorai lohnend, deren 

archäologische Erschließung je nach Polis teils tiefe Einblicke gewährt. Zwar begann die 

bauliche Ausgestaltung der Agora erst im 6. Jh. v. Chr. in größerem Maße, doch setzt diese 

zwangsläufig ein bereits zuvor existierendes Gemeinschaftszentrum voraus, dessen Struktur 

im Zuge der Gestaltung zwar monumentalisiert, nicht aber grundlegend verändert wurde; 

Rückschlüsse auf die Beschaffenheit in archaischer Zeit sind daher möglich.82 Ergänzt wird 

der archäologische Befund durch literarische Quellen. So liefern beispielsweise auch die 

homerischen Epen mit ihren Beschreibungen städtischer Gemeinschaftszentren in der Form 

von idealisierten Mustervorstellungen wichtige Erkenntnisse darüber, wie sich 

Gemeinschaftlichkeit in öffentlich zugänglichen sozialen Handlungsräumen (wie unter 

anderem dem Tanzplatz) artikulierte. 

 

 

 

 
81 Als Beispiele für ein solches Zusammenwachsen kleinerer Siedlungen zu einer strukturierten Polis können 

Athen, Korinth und Megara gelten – Stein-Hölkeskamp, Elke: Das archaische Griechenland. Die Stadt und 

das Meer, München: C. H. Beck 2015, S. 126. 
82 Zur Monumentalisierung ab dem 6. Jh. v. Chr. siehe Hölscher 1998, 19 und 85. Zu der weitgehenden 

Beibehaltung früherer Strukturen siehe Kenzler 1999, 91. 



 

23 
 

2.2.1. Terminologie des Tanzplatzes bei Homer 

Wird in den homerischen Epen ein Platz als Tanzplatz beschrieben, so wird hierfür stets 

χορός verwendet – die Bezeichnung ὀρχήστρα findet sich erst ab dem 5. Jh. v. Chr.83 Die 

Herkunft des Wortes χορός wird in der Regel auf χῶρος zurückgeführt, das mit ‚Platz‘, ‚Ort‘, 

‚Raum‘ oder ‚Gebiet‘ übersetzt wird.84 Daher ist die Übersetzung mit ‚Tanz p l a t z‘ treffend 

und wird dies oftmals als die ursprüngliche Bedeutung von χορός angesehen.85 Einen χορός 

verortet Homer beispielsweise auf Ithaka, aber auch und vor allem auf den ‚märchenhaften‘ 

Inseln der Odyssee, wie Aiaia, Heimat der Zauberin Kirke, Thrinakia, Insel des Helios, und 

auf Scheria, wo die Phaiaken leben. Auch der auf dem Schild des Achill dargestellte Kosmos 

enthält einen Tanzplatz. Damit war der Tanzplatz ein fest etabliertes Konzept in der 

homerischen Welt und muss dem Epenpublikum folglich als selbstverständlicher Bestandteil 

seiner Lebenswirklichkeit wohlbekannt gewesen sein. 

 Abgesehen von der Erwähnung dieser konkreten choroi werden viele Poleis von Homer 

mit dem Epitheton εὐρυχόρος bedacht.86 Dabei wird deutlich, dass der Tanzplatz – genauer: 

ein besonders guter, breiter Tanzplatz – nach homerischer Auffassung ein wichtiges 

Identitätskennzeichen ist. Denn der Kontext, in dem das Epitheton verwendet wird, kann 

ganz unterschiedlich sein; gemeinsam ist jeder Verwendung die Absicht, eine möglichst 

prägnante und auf Anhieb verständliche Charakterisierung der jeweiligen Polis zu liefern. 

„Wenn Homer eine Stadt mit den Worten καλλíχορος und εὐρύχορος preist, so heißt das, 

dass jede Stadt einen Reigenplatz hatte und eine wohlgeordnete einen besonders schönen.“87 

Die Beschreibung als εὐρυχόρος genügte somit bereits, um dem Epenpublikum zu 

verdeutlichen, um was für eine Art von Polis es sich handelte. 

 Zwar gibt Homer keine näheren Details zu diesen Tanzplätzen an, doch stellt das 

Epitheton εὐρυχόρος88 selbst, das auch im Zusammenhang mit der Beschreibung Hypereias, 

der ehemaligen Heimat der Phaiaken, auftaucht, einen entscheidenden Hinweis dar. 

 
83 Mit einer ausführlichen Herleitung Kolb 1981, 3-4. 
84 O’Sullivan, J. N.: χῶρος, in: LfgrE, Band 4, Sp. 1298-1302. 
85 Vgl. Kolb 1981, 4. Allerdings lässt sich das Wort ebenfalls mit ‚(Chor-)Tanz‘ oder ‚Reigen(-tanz)‘ 

übersetzen, und seine Bedeutung kann zudem sowohl die Gruppe von Tänzern als auch die umgebenden 

Zuschauer umfassen – Beck, W.: χορός, in: LfgrE, Band 4, Sp. 1240-1243. 
86 So etwa: „die räumige Stadt Mykalessos [εὐρύχορον Μυκαλησσόν]“ (Hom. Il. 2,498); „in Sikyons 

räumiger Weite [εὐρυχόρῳ Σικυῶνι]“ (Il.23,299); „Elis, wo sie auf breiten Plätzen tanzen [Ἤλιδ' ἐς 

εὐρύχορον διαβήμεναι]“ (Od.4,634f.); „die frühen Bewohner Hypereias, wo breite Plätze zum Tanzen sich 

fanden [εὐρυχόρῳ Ὑπερείῃ]“ (Od. 6,3f.); „Iolkos, wo weite Plätze zum Tanzen sich finden [εὐρυχόρῳ 

Ἰαολκῷ]“ (Od. 11,256f.); „Theben mit breiten Plätzen zum Tanzen [εὐρυχόρον Θήβην]“ (Od. 11,264). 
87 Tölle-Kastenbein 1964, 80. 
88 Od. 6,4. Neben Hypereia und Scheria werden von Homer auch andere Poleis als εὐρυχόροι charakterisiert: 

Mykalessos (Il. 2,498), Theben (Od. 11,265), Elis (Od. 4,635), Iolkos (Od. 11,256), Ithaka (Od. 24,468), 

Sikyon (Il. 23,299) und Hellas selbst (Il. 9,478). Panopeis wird als καλλίχορος beschrieben (Od. 11,581). 



 

24 
 

Zusammengesetzt aus den Wörtern ευρύς und χορός wird es in der Übersetzung von Weiher 

als Attributivsatz aufgelöst („Hypereia, wo breite Plätze zum Tanzen sich fanden“). Diese 

Aufspaltung in die beiden Bestandteile ευρύς und χορός spiegelt den Sinn des Epithetons 

wohl am besten wider; eine wörtliche Übersetzung ins Deutsche ließe sich nur schwerlich 

finden. Um seine volle Bedeutung und vor allem den Sinn seiner Verwendung verstehen zu 

können, soll εὐρυχόρος im Folgenden dennoch als eine lexikalische Einheit aufgefasst und 

behandelt werden, ganz so wie andere homerische Epitheta.89 Diese finden sich in den Epen 

in großer Zahl und werden häufig wiederholt, sodass mitunter an vielen Stellen formelhafte 

Wendungen auftreten. Daher steht zu vermuten, dass sie im Rahmen der oral poetry als 

Gedächtnisstützen für die vortragenden Rhapsoden anzusehen sind und somit neben ihrer 

Funktion als schmückendes Beiwerk einen praktischen Nutzen erfüllten.90 Genauere 

Untersuchungen haben jedoch gezeigt, dass weder die schmückende noch die praktische 

Funktion im Vordergrund stehen, sondern eine sachliche: ihre Funktion, „the identity of the 

thing in question“ herauszustellen und damit „designation, impression, value judgement“91 

in einem einzigen Wort zusammenzufassen. 

 Um nun diesen tiefergehenden Sinn im Fall des Wortes εὐρυχόρος erfassen zu können, 

gilt es zunächst, den Kontext seiner Erwähnung zu berücksichtigen. Wie bereits erwähnt, 

verweist der Ausdruck εὐρυχόρος im Falle der Phaiaken nachdrücklich auf ihre Herkunft: 

Es ist ihre Heimat Hypereia, die Homer explizit als εὐρυχόρος hervorhebt. Somit ist der 

Kontext ‚Heimat‘ an dieser Stelle von besonderer Bedeutung; sie ist der Grundstein der 

Identität der Phaiaken, die sie sich in ihrer neuen Heimat auf Scheria bewahren wollen bzw. 

neu etablieren müssen. Dass ein guter Tanzplatz als ein Teil dieser Identität durch Homer 

hervorgehoben wird, ist überaus bemerkenswert. Die Heimat der Phaiaken ist also nicht etwa 

besonders groß oder klein oder in anderer Hinsicht einzigartig, sondern sie besticht durch 

den Umstand, dass sich dort ein guter, breiter Tanzplatz befindet. Der Tanzplatz ist das 

essentielle Charakteristikum, das die Phaiaken am treffendsten beschreibt. 

 Ein Tanzplatz als wichtiger Teil ihrer Identität findet sich ebenfalls in der neuen Heimat 

der Phaiaken auf Scheria wieder. Das Epitheton passt folglich auch zu Scheria, es bezieht 

sich auch hier nun selbstverständlich auf die neue Heimat der Phaiaken, mithin auf ihre Polis. 

 
89 Für eine umfangreiche und grundlegende Aufstellung siehe Parry, Milman: The Traditional Epithet in 

Homer. (Translation of L’Épithète traditionelle dans Homère; Essai sur un problème de style homérique, 

Paris 1928), in: Parry, Adam (Hg.): The Making of Homeric Verse. The Collected Papers of Milman Parry, 

Oxford [u. a.]: Oxford University Press 1987, S. 1-190, passim.  
90 So fasst Paolo Vivante die weit verbreitete Auffassung von Epitheta zusammen – Vivante, Paolo: The 

Epithets in Homer. A Study in Poetic Values, New Haven: Yale University Press 1982, S. 6. 
91 Ebd., 4. 



 

25 
 

In seiner Untersuchung von Epitheta, die in Zusammenhang mit einer Polis auftreten, kommt 

Scully zu dem Ergebnis, „that the fortification system, the city’s sancity, and its inhabitants 

form a close mutually supporting conception of the city.“92 Das ‚normale‘ Konzept ‚Polis‘, 

das nach Scully aus Mauern, Tempeln sowie Bewohnern besteht, wird gerade im Falle der 

Phaiaken durch Homer aber noch um einen Tanzplatz ergänzt. Allem Anschein nach macht 

damit für Homer gerade das Vorhandensein eines guten Tanzplatzes die Ideal-Polis der 

Phaiaken so besonders – zumal Homer ebenfalls betont, dass die Planung und Ausgestaltung 

der  jeweiligen phaiakischen Heimat nicht etwa willkürlich, sondern sehr bewusst 

durchgeführt worden sind; so gehen sie zum einen auf den „göttergleiche[n] Nausithoos“93 

zurück und zum anderen auf seinen Sohn Alkinoos, „den die Götter beim Planen 

belehrten.“94 Die Kraft zur Gestaltung der eigenen Umwelt hebt der Dichter hiermit als ein 

wesentliches Charakteristikum der Phaiaken hervor. Die Resultate ebendieser Gestaltung 

erhalten folglich einen hohen Stellenwert und sind von besonderer Bedeutung. Der 

Tanzplatz als ein zentrales dieser Gestaltungsresultate ist ein essentieller und sogar 

traditioneller Bestandteil der phaiakischen Stadtplanung sowie -gestaltung. Der Tanzplatz 

der Phaiaken ist damit ein wichtiger Bestandteil ihrer kollektiven Identität als 

Polisgemeinschaft. 

 

2.2.2. Verortung in der Öffentlichkeit 

Aufgrund dieser identitätsstiftenden Bedeutung liegt es nur nahe, den Tanzplatz als einen 

klar definierten Platz in der Öffentlichkeit zu begreifen, der einen Teil des ideellen Zentrums 

der Polis ausmachte. Erkennbar wird dies ebenfalls am Beispiel der Phaiaken, wenn nämlich 

Nausikaa ihren Ausflug an den Fluss zum Waschen gegenüber ihrem Vater, König Alkinoos, 

damit rechtfertigt, dass es für ihre Brüder wichtig sei, mit sauberen Gewändern auf dem 

Tanzplatz zu erscheinen: „Fünf liebe Söhne hast du im Hause, zwei sind vermählt, die 

anderen drei sind blühende Burschen! Gehen sie zum Tanzplatz, wollen sie frischgewaschne 

Gewänder, immer wieder, und mir liegt am Herzen, an all dies zu denken.“95 Eine genauere 

Charakterisierung des Platzes findet an dieser Stelle zwar nicht statt, jedoch wird deutlich, 

dass es sich um einen klar definierten Platz gehandelt haben muss, dass er sich also immer 

an derselben Stelle befunden hat und nicht etwa spontan jeder freie Platz zu einem Tanzplatz 

hätte umfunktioniert werden können. Darüber hinaus war der Tanzplatz offenbar ein 

 
92 Scully, Stephen: Homer and the Sacred City, Ithaca [u. a.]: Cornell University Press 1990, S. 113. 
93 Od. 6,7. 
94 Od. 6,12. 
95 Od. 6,62-65. 



 

26 
 

prominenter Ort in der Öffentlichkeit, so dass es für die Königssöhne vor allem bei ihrem 

Besuch an diesem Ort wichtig war, mit ihren Gewändern einen guten Eindruck zu 

hinterlassen. Der Tanzplatz war also ein Ort, an dem zunächst einmal gesellschaftliches 

Leben stattfand, nach der Devise: Sehen und gesehen werden! Wie man sich hier 

präsentierte, das hatte Rückwirkungen auf die eigene gesellschaftliche Stellung.96 Daher 

kommt für Alkinoos‘ Söhne gar nichts anderes in Frage, als mit der bestmöglichen Kleidung 

auf dem Tanzplatz zu erscheinen. 

 Trotz seiner deutlichen Präsenz im Poliskonzept der Epen und seiner klar definierten 

Funktion, war dieser Tanzplatz indessen von ambivalentem Charakter, da er keine 

permanente Struktur darstellte, sondern nur aus Anlass eines Agons hergerichtet wurde.97 So 

wird anhand der zentralen Wettkampfszene während Odysseus‘ Aufenthalt bei den Phaiaken 

erkennbar, dass der Tanzplatz anscheinend nicht immer in einem gleich schönen, guten 

Zustand war. Als krönender Höhepunkt dieser Wettkämpfe wird hier nämlich ein Tanz 

veranstaltet, für dessen ordnungsgemäßen Verlauf die Aisymneten verantwortlich zeichnen: 

„Auserlesene Ordner [αἰσυμνῆται] erhoben sich, Leute des Volkes, neun im Ganzen, und 

sorgten für den rechten Verlauf bei den Spielen, machten den Tanzplatz eben und schufen 

den Raum für das Wettspiel.“98 Der Tanzplatz muss in diesem Fall also vor seiner Nutzung 

hergerichtet werden, indem er vermutlich geebnet, geglättet, vielleicht abgezogen wird, 

damit ein Tanz stattfinden kann. Allem Anschein nach sind somit die vorangehenden 

Wettkämpfe auf ebenjenem Tanzplatz ausgetragen worden, was ihn derart in Mitleidenschaft 

gezogen hat, dass nun die Notwendigkeit besteht, ihn zu glätten. Dieser Vorgang klingt auch 

in der Formulierung „πέπληγον δὲ χορόν θεῖον ποσίν“99 an, auf deren Doppeldeutigkeit 

bereits Wegner hinwies.100 Damit wird deutlich, dass die Beschaffenheit des Platzes am 

ehesten als aus losem Boden, Sand bestehend vorstellbar ist. 

 Gebäude waren auf diesem Tanzplatz ebenfalls nicht vorhanden. Neben der Funktion, die 

eine freie Fläche erforderte, ist vor allem die Erwähnung der Tätigkeit der Aisymneten ein 

Hinweis auf die fehlende Bebauung des Platzes: Die Aisymneten glätten nicht nur die 

 
96 Für den Tanzplatz der Polis Eltynia auf Kreta beobachtet Seelentag die gleiche Funktion, der Tanzplatz 

„war also im öffentlichen Leben und für die Darstellung von persönlichem Status von großer Bedeutung.“ – 

Seelentag 2015, 458. 
97 Auf diesen Umstand verweist neben anderen vor allem Dubbini, Rachele: Agones on the Greek Agora 

between Ritual and Spectacle: Some Examples from the Peloponnese, in: Michaels, Axel [u. a.] (Hgg.): 

Ritual Dynamics and the Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, Agency, and Experience, 

Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2010, S. 157-181, hier S. 159. 
98 Od. 8,258-260. Für detaillierte Ausführungen zu den Aisymneten siehe Kapitel: Die Bedeutung des Tanzes 

bei den Phaiaken. 
99 Od. 8,264. 
100 Vgl. Wegner 1968, 40. 



 

27 
 

Fläche, sondern sie schaffen zusätzlich „Raum für das Wettspiel“. Demnach war der Platz 

zwar vollgestellt mit irgendetwas, aber er war nicht bebaut. Welche Gegenstände befanden 

sich auf dem Tanzplatz? Möglicherweise standen dem Dichter hier die Überreste der zuvor 

stattgefundenen Wettkämpfe vor Augen, wie etwa der Diskos oder die Markierungen vom 

Weitsprung. Es wäre auch denkbar, dass eine Bestuhlung oder Tribüne gemeint ist, die den 

Zuschauern Sitzplätze zur Beobachtung des Spektakels geboten hätte, oder dass gar die 

Zuschauer selbst ‚aus dem Weg geräumt‘ werden mussten. Mit absoluter Sicherheit lässt 

sich keine dieser Vermutungen bestätigen. Es wird jedoch deutlich, dass zumindest der 

Tanzplatz auf Scheria keine permanente bauliche Struktur darstellte, sondern allenfalls mit 

rudimentären Bauelementen oder beweglichen Gegenständen bestückt war. Insgesamt war 

der Tanzplatz damit ein multifunktionaler Platz im sozialen, gemeinschaftlichen Zentrum 

der Polisöffentlichkeit.  

 Abgesehen von dem Epitheton εὐρυχόρος lässt angesichts fehlender expliziter 

Beschreibungen die Art des Tanzes Rückschlüsse auf die Form des Platzes zu. Die für die 

archaische Zeit überlieferte Form des Tanzes ist der Ringtanz bzw. Reigen,101 weshalb die 

Vermutung naheliegt, dass der für diesen Tanz vorgesehene Platz von runder Gestalt war.102 

Ein solcher Platz wird daher bei der Beschreibung Scherias wahrscheinlich vor Augen 

gestanden haben. Auch der Ort, an dem der Tanz in der ausführlichen Szene auf dem Schild 

des Achill103 stattfindet, wird allein durch die Tanzbewegungen der Jünglinge und Mädchen, 

die „kreisend liefen […] mit wohlbemessenen Tritten leicht umher, so wie wenn ein Töpfer 

die passende Scheibe sitzend mit prüfenden Händen erprobt, wie schnell sie sich drehe“,104 

beschrieben: Die kreisenden Bewegungen105 sowie der Vergleich mit einer Töpferscheibe 

lassen die Vorstellung eines runden Tanzplatzes entstehen.106 

 Der dem Tanzplatz seine Form gebende Reigentanz hatte einen genuin 

gemeinschaftsfördernden Hintergrund. Bereits durch „the act of moving in a circle, possibly 

 
101 Vgl. Wegner 1968, 41; Kolb 1981, 17. 
102 Kolb 1981, 17 geht zudem davon aus, dass auch aus späteren Quellen bekannte „rechteckige Tänze“ auf 

dem runden choros bzw. der runden oder halbrunden orchestra aufgeführt wurden, dass man die Gestalt des 

Tanzplatzes also stets beibehielt. 
103 Vgl. Il. 18,590-606. 
104 Il. 18,599-601. 
105 Neben dem Kreistanz erwähnt Homer auch, dass in Reihen getanzt wird (Il. 18,602). Diese Reihen 

widersprechen der Kreisform des Platzes keineswegs. Es ist etwa denkbar, dass die Reihen als konzentrische 

Kreise angeordnet waren, wobei beispielsweise der Mädchenreigen einen inneren Kreis bzw. Ring bildete, 

der Reigen der Jünglinge den äußeren. 
106 Von der runden Form des Tanzplatzes geht auch Byre aus – Byre, Calvin S.: Narration, Description and 

Theme in the Shield of Achilles, in: The Classical Journal 88, Heft 1, 1992, S. 33-42, hier S. 39. 



 

28 
 

holding hands, the individual is fused into the group, which becomes one entity.“107 Darüber 

hinaus entstehe durch Reigentanz „a feeling of solidarity amongst the participants, 

uniformity of movement being crucial to the harmonious performance of the act“.108 Die 

Kreisform, sowohl des Tanzes als auch des Tanzplatzes, hatte also eine symbolische 

Bedeutung, was vor allem hervorzuheben ist, wenn man den Tanzplatz als Handlungsraum 

im soziologischen Sinne begreift. So habe der Tanz im Kreis Lonsdale zufolge ein 

„protective goal“, das sich aus „the image of the Couretes performing around the altar of 

Zeus“109 herleitet. Die Schutzfunktion bezieht sich dabei vor allem auf die Gemeinschaft, 

die durch die Kreisform symbolisch zusammengehalten und zentriert werden soll. Denn „the 

feature of ‚circularity‘ is related to that of ‚center‘“;110 das Zentrum des Kreises bildet also 

gewissermaßen einen Kern, um den herum sich die Gemeinschaft formiert, an dem sie sich 

damit auch ausrichtet und der die einzelnen Mitglieder eng aneinanderbindet.111  

 Bei der Formgebung des Tanzplatzes spielten nicht zuletzt auch die Zuschauer eine Rolle, 

die gemäß sozialer Handlungstheorie einen nicht unwesentlichen Anteil am Tanzgeschehen 

hatten und damit vermutlich ebenfalls Einfluss auf die Form der Tanzfläche nahmen. So mag 

die runde Form des Tanzplatzes die „natürliche Anordnung“112 der Zuschauer im Kreis (oder 

auch Halbkreis) widerspiegeln.113 

 

2.2.3. Der Tanzplatz und die Agora 

Als klar definierter Platz von runder Gestalt und von großer Bedeutung für die Gemeinschaft 

befand sich der Tanzplatz im ideellen Zentrum ebenjener Gemeinschaft und damit auf der 

Agora, welche eine wichtige Rolle im öffentlichen Leben der Polisbewohner spielte. Dieser 

topographische Zusammenhang wird beispielsweise durch die Schilderungen in der 

Phaiakis erkennbar, in deren Verlauf Agone, unter anderem in Form von Tänzen, auf der 

 
107 Soar, Kathryn: Circular Dance Performances in the Prehistoric Aegean, in: Michaels, Axel [u. a.] (Hgg.): 

Ritual Dynamics and the Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, Agency, and Experience, 

Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2010, S. 137-156, hier S. 151. 
108 Ebd. 
109 Lonsdale 1993, 163. Zum Mythos der Koureten, sie hätten Chronos mit Hilfe eines Tanzes getäuscht vgl. 

Diod. 5,65,4 sowie Dion. Hal. ant. 7,72,7. 
110 Calame 2001, 38. 
111 So kommt Fitton zu dem Ergebnis, dass die Kreisform beim Tanz Besitzergreifung und Inkorporation 

symbolisiere – Fitton, J. W.: Greek Dance, in: he Classical Quarterly 23, Heft 2, 1973, S.254-274, hier S. 

262. 
112 Kolb 1981, 17. 
113 Ebd.: „D. h. der griechische Tanzplatz, soweit er durch die Z u s c h a u e r begrenzt wurde, war 

ursprünglich kreisrund.“ Damit wendet sich Kolb gegen die von Gebhard vorgebrachten These, dass die 

runde Form eine Ausnahme, nicht aber die Regel darstelle – Gebhard, Elizabeth: The Form of the Orchestra 

in the Early Greek Theater, in: Hesperia: The Journal of the American School of Classical Studies at Athens 

43, Heft 4, 1974, S. 428-440. 



 

29 
 

Agora stattfinden: „Alle drängten zum Markt [εἰς ἀγορήν], es folgte der zahllose Haufe, 

Tausende, Junge und Edle, traten in Menge zum Kampf an.“114 Die darauf folgende 

Beschreibung der Wettkämpfe der Phaiaken lässt klar erkennbar durchscheinen, dass es 

einen topographischen Zusammenhang zwischen der Agora und dem Tanzplatz gab –  eine 

Vermutung, die ebenfalls in der Mehrheit der Forschungsbeiträge zur Agora etabliert ist.115 

So wird im Anschluss an diese Wettkämpfe auf der Agora ebendort der Tanzplatz 

hergerichtet; von einem Ortswechsel erwähnt der Dichter in der ansonsten sehr szenisch 

geschilderten Episode nichts.116 Zudem deutet auch umgekehrt die bereits beschriebene 

Notwendigkeit, den Tanzplatz vor seinem Gebrauch zu ebnen, wie oben erwähnt, darauf hin, 

dass er zuvor durch die Wettkämpfe in Unordnung gebracht worden war, dass Wettkampfort 

und Tanzplatz, mithin also Agora und choros, identisch waren.  

 Dass die Agora und der Tanzplatz eine Einheit bildeten, zeigt sich ebenfalls am Beispiel 

Ithakas, wenngleich eine Szene der Odyssee auf den ersten Blick das Gegenteil vermuten 

lässt: Nach dem Freiermord versammeln sich die Hinterbliebenen zunächst auf der Agora, 

und „mehr als die Hälfte“117 stimmt Halitherses‘ Vorschlag zu, keinen Angriff zu 

unternehmen; die Übrigen jedoch folgen Eupeithes und greifen zu den Waffen: „Aber als sie 

das männliche Erz auf dem Leibe nun hatten, trafen sich alle am Rande der Stadt auf dem 

breiten Tanzplatz.“118 Bei genauerer Betrachtung wird jedoch offensichtlich, dass der 

Tanzplatz nicht tatsächlich getrennt von der Agora am Rand der Stadt lag, sondern dass 

Homer hier vielmehr entgegen der vorfindlichen Stadtgeographie etwas in Szene setzen 

wollte, und zwar die Relevanz des Tanzplatzes für die Formierung von Gemeinschaften. 

Was nämlich zunächst unter praktischen Gesichtspunkten lediglich als geeigneter 

Treffpunkt erscheint, hat letztlich eine inhaltliche Bedeutung. Denn der Tanzplatz fungiert 

hier als Versammlungsort für diejenigen, die in der eigentlichen Beratung auf der Agora 

keine Mehrheit erzielen konnten, sich aber nun zu einer Art Subgemeinschaft formieren und 

zu diesem Zweck nicht zufällig den Tanzplatz nutzen. Denn dieser stellt einen 

ursprünglichen Versammlungsort in der Öffentlichkeit dar, einen Ort, der für eine 

Gemeinschaft von ideeller Relevanz ist, da er sich potentiell dazu eignet, 

Gemeinschaftlichkeit abzubilden. Die Zerrissenheit, die auf die Mehrheitsentscheidung zum 

 
114 Vgl. Od. 8,109f. 
115 Vgl. Kolb 1981, 4 mit einem Überblick über die ältere Forschung. 
116 Vgl. Od. 6,258-260. 
117 Od. 24,464. 
118 Od. 24,467f. 



 

30 
 

weiteren Vorgehen gegen den heimgekehrten Odysseus folgt,119 wird hier also durch die 

topographische Verdrängung des Tanz- und Versammlungsplatzes in Szene gesetzt. Die 

Einheit von Agora und Tanzplatz und damit die ideelle Zentralität von letzterem standen 

damit so klar vor Augen, dass eine Trennung des Tanzplatzes von der Agora literarisch 

genutzt werden konnte, um eine bürgerkriegsnahe, gemeinschaftsbedrohende 

Konfliktsituation wirkungsvoll aufzubereiten.  

 Begründet wird diese von Homer nachdrücklich hervorgehobene Einheit von Agora und 

Tanzplatz in der Forschung mehrheitlich mit Hilfe praktischer Erwägungen: Die Agora als 

geräumiger Platz habe eben auch schon immer Raum zum Tanzen geboten.120 Derartige 

Erwägungen mögen durchaus zutreffen; sie greifen allerdings zu kurz, da Tanz, verglichen 

mit anderen Agonen, die auf der Agora ausgetragen wurden,121 eine besondere Rolle 

einnahm.122 Diese bestand in seiner kultischen Funktion, und da bereits die frühe Agora über 

ein Heiligtum einer für die Gemeinschaft wichtigen Gottheit oder eines Polisheros 

verfügte,123 galt der auf dem Tanzplatz der Agora aufgeführte Tanz ganz ausdrücklich dieser 

Gottheit und war mithin von gemeinschaftskonstituierender Bedeutung. Die untrennbare 

Verbindung von Kult und Politik wird in solchen polisbezogenen Kulthandlungen sichtbar 

und daher haben auch der Tanzplatz und die dort aufgeführten Tänze politische Bedeutung: 

„Der Zusammenhang zwischen Agora und Agonen war folglich kein rein topographischer, 

sondern ein kultischer und damit auch politischer.“124 Die besondere Rolle des Tanzes wird 

ebenfalls in der synonymen Verwendung von χορός und ἀγορή deutlich,125 die für Sparta 

sogar bis in römische Zeit bezeugt ist.126 Damit war die Verbindung zwischen Tanzplatz und 

Agora keine rein topographische, sondern in erster Linie eine inhaltliche, wie bereits Martin 

in seiner ausführlichen Untersuchung zur griechischen Agora es vorgeschlagen hat.127 

 
119 Vgl. Flaig, Egon: Die Mehrheitsentscheidung. Entstehung und kulturelle Dynamik, Paderborn [u. a.]: 

Ferdinand Schöningh 2013, S. 180, der die Spaltung der Ithaker in der Frage, wie man auf Odysseus‘ Rache 

an den Freiern reagieren solle, folgendermaßen kommentiert: „Das drohende Mißlingen von politischer 

Gemeinschaft verleiht dem Ausgang des Epos seine deiktische Kraft. […] Die Gemeinde ist außerstande, 

gemeinsam zu handeln, weil sie nicht imstande ist, einen gemeinsamen Beschluss zu fassen.“ 
120 Für einen Überblick über entsprechende Forschungsbeiträge siehe Kolb 1981, 4. 
121 Dubbini 2010 hebt unter diesen vor allem den Wettlauf hervor. 
122 Auch Kolb attestiert dem Tanz, verglichen mit den anderen Agonen geometrischer und archaischer Zeit, 

eine Sonderstellung – Kolb 1981, 8.  
123 Vgl. Hölscher 1998, 43f.; Kenzler 1999, 65; Dubbini 2010, 158. Im Falle der Phaiaken beispielsweise 

berichtet Homer von einem Poseidonheiligtum auf der Agora (Od. 6,266) – mit Poseidon sind sie bzw. ihre 

gemeinschaftliche Identität besonders eng verbunden, so betrachten sie ihn als ihren Stammvater (Od. 7,54-

57), er ist es auch, dem sie ihre Kunstfertigkeit in der Schifffahrt verdanken, und er ist letztlich derjenige, der 

sie dafür bestraft, dass sie Odysseus helfen (Od. 13,149-164). 
124 Kolb 1981, 8. 
125 Vgl. Kenzler 1999, 239. 
126 Vgl. Paus. 3,11,9. 
127 Vgl. Martin 1951, 149-158. Martin war der erste, der die rein praktischen Begründungen anderer Forscher 

zurückwies und stattdessen den Tanzplatz einer Polis ihrem politischen Zentrum zuordnete. 



 

31 
 

 Bereits die frühe Agora, die bei Homer bezeugt ist, bot Raum für politische 

Versammlungen, Rechtsprechung und Agone.128 Sie war „der wichtigste Ort, an dem das 

Leben der Polis-Gemeinschaft sich kristallisierte“.129 Durch die topographische Verbindung 

dieser Funktionen an einem Ort wird ihre Bedeutung für die Gemeinschaft aktualisiert. Der 

Tanzplatz war innerhalb dieses Gefüges ein entscheidendes Bindeglied, da er eine 

Schnittmenge der drei Hauptfunktionen der Agora darstellte. 

 Durch seine Lage auf der Agora befand sich der Tanzplatz nicht nur im ideellen Zentrum 

der Polisgemeinschaft, sondern auch im topographischen Zentrum der Stadt. Die Lage 

zahlreicher historischer Agorai bestätigt dies; so befanden sich etwa die Agorai von Korinth 

und Megara an der Kreuzung älterer, bedeutender Straßen, die beim Zusammenwachsen 

kleinerer Siedlungen zu einer Polis deren Zentrum bildeten und einen geeigneten Ort für die 

Agora boten.130 In Neugründungen wie etwa den Kolonien Megara Hyblaea, Kyrene und 

Poseidonia wurde sogar von Beginn an ein Platz im topographischen Zentrum der Stadt 

freigehalten, um ihn als Agora nutzen zu können.131  

 Homer hingegen scheint die Agora auch an anderen, weniger zentralen Stellen einer Stadt 

gekannt zu haben. Dies lässt vermuten, dass die Agora und der Tanzplatz zunächst in erster 

Linie ein ideelles Zentrum darstellten und erst im späteren Verlauf der Formierung der Polis 

auch ihre topographische Zentralität angestrebt wurde. So lokalisiert Homer beispielsweise 

die Agora der Phaiaken „παρὰ νηυσὶ“,132 was ihre Lage sowie die des auf ihr befindlichen 

Tanzplatzes am Hafen und damit nicht unmittelbar im Zentrum der Siedlung impliziert.133 

Auch die Agora Ithakas lag mutmaßlich nicht im Zentrum, sondern vielmehr am 

Stadtrand.134  

 

2.2.4. Tanzplatz und „heiliger Kreis“ 

Ein anderer Ort, der wie der Tanzplatz ebenso von runder Gestalt war, wird zu Beginn der 

Schildbeschreibung erwähnt, in der sogenannten ‚Stadt im Frieden‘: Im „heiligen Kreis“ 

(ἱερὸς κύκλος) wird vor der versammelten Menge ein Rechtsstreit zwischen zwei Männern 

ausgetragen, die sich wegen der Sühnung eines Tötungsdelikts streiten.135 Die abschließende 

 
128 Vgl. Hölscher 1998, 38. 
129 Ebd., 29. 
130 Vgl. Stein-Hölkeskamp 2015, 126. 
131 Vgl. Hölscher 1998, 35f. 
132 Od. 8,5. 
133 Kenzler geht davon aus, dass die Agora der Phaiaken am Rand ihrer Stadt zu lokalisieren ist, seiner 

Meinung nach sogar außerhalb der Stadtmauer – Kenzler 1999, 64. 
134 Als Zeus nämlich zwei Adler schickt, kreisen sie über der Agora, um „dann nach rechts über Stadt und 

Häuser der Leute“ – Od. 2,154 – zu verschwinden. 
135 Vgl. Il. 18,497-501. 



 

32 
 

Rechtsfindung liegt in den Händen der γέροντες; sie „saßen umher im heiligen Kreis auf 

geglätteten Steinen, hatten in Händen die Stäbe der luftdurchtönenden Boten, sprangen mit 

ihnen dann auf und redeten wechselnd ihr Urteil.“136 Der eigentliche Aushandlungsprozess 

findet also in einem ausgewiesenen und von Herolden abgeschirmten137 Raum von runder 

Gestalt statt. Seine Form wird explizit hervorgehoben und erinnert damit an die ebenfalls 

runde Form des Tanzplatzes.  

 Beide, homerischer Tanzplatz wie auch „heiliger Kreis“, haben also eine runde Form und 

befinden sich im öffentlichen Raum. Diese Parallelen sind nicht zufällig oder nur 

topographischer Natur, sondern erschließen sich, wenn man sie als inhaltliche Parallelen 

begreift: 

 Zunächst sind hier die besonderen Verhaltenskodizes zu nennen, die beiden, Tanzplatz 

wie „heiligem Kreis“, gemeinsam sind und auf einen Gegensatz zwischen einem Drinnen 

innerhalb des Kreises und einem Draußen außerhalb des Kreises verweisen. Im „heiligen 

Kreis“ wie auf dem Tanzplatz gibt es die im Kreis Angeordneten, die das Geschehen aktiv 

gestalten; der Rest, diejenigen außerhalb des Kreises also, ruft zwar Beifall, ist aber nicht, 

wie die Akteure innerhalb des Kreises, unmittelbar selbst beteiligt. In dieser Hinsicht ist die 

Rolle derjenigen außerhalb des Kreises zwar in gewisser Weise die von Ausgeschlossenen, 

zugleich jedoch sind sie am Geschehen als Ganzem beteiligt, komplettieren es überhaupt 

erst. 

 Verstärkt wird diese Unterscheidung in ein Drinnen und ein Draußen durch jeweils 

spezifische Epitheta, die eine besondere Kompetenz ausweisen: Im „heiligen Kreis“ darf nur 

reden, aktiv sein, wer das Zepter hat;138 im Tanzkreis darf nur tanzen, aktiv sein, wer sich 

beispielsweise durch spezielle Kleidung auszeichnet. Das Erscheinungsbild der Tanzenden 

auf dem Tanzplatz ist wichtig, da durch den Tanz, wie dargestellt, gemeinschaftliches 

Zusammenleben ausgehandelt und ausgedrückt wird.139 Erkennbar wird dies an der 

ausführlichen Beschreibung der Kleidung der Tanzenden auf dem Schild des Achill.140 

Aufwendige Kleidung als Motiv bei Homer begegnet auch in der Phaiakis, wenn Nauskiaa 

betont, dass ihre Brüder, die Königssöhne, nur in frisch gewaschenen Kleidern zum Tanz 

gehen können.141 Möglichst aufwendig gekleidet am Tanz teilzunehmen, war folglich von 

 
136 Il. 18,503-505. 
137 Vgl. Il. 18,502: „Herolde hielten indessen das Volk in Ordnung.“ 
138 Zepter als Zeichen des Rederechts innerhalb des Beratungskreises werden z. B. auch bei Nestor in Pylos 

erwähnt: „Jetzt saß dort der Gerenier Nestor, der Hort der Achaier, hielt umringt von all seinen Söhnen das 

Szepter in Händen.“ – Od. 3,411f. 
139 Siehe hierzu ausführlicher das Kapitel: Raumsoziologie für den Tanzplatz. 
140 Vgl. Il. 18,595-598. 
141 Vgl. Od. 6,62-64. 



 

33 
 

großer Bedeutung; Kleidung erscheint als „hallmark of a prosperous civilized society“.142 

Sozialer Status fand also auch und gerade im Kontext des Tanzes seinen Ausdruck in 

Kleidung. Auf dieser Grundlage sind vor allem die tanzenden Mädchen auf dem Schild als 

„reichbegütert“ zu erkennen. Zugeschrieben wurde dieser Status sowohl von den Tanzenden 

selbst als auch von den umherstehenden Zuschauern, die auch auf diese Art in das 

Tanzgeschehen involviert waren. 

 Bei dem jeweils im Kreis stattfindenden Geschehen – der gerichtlichen Verhandlung und 

dem Tanz – stehen nicht so sehr irgendwelche Ergebnisse im Vordergrund als vielmehr die 

Aktion, die Handlungen also, die das Geschehen bestimmen. So bleibt im Falle der 

Gerichtsszene der Ausgang der Urteilsfindung ganz offen, während der 

Aushandlungsprozess selbst ausführlich und anschaulich geschildert wird. Auch die 

Tanzszene endet ganz unvermittelt ohne Ergebnis. Wichtiger scheint dem Dichter zu sein, 

was sich während des Tanzes ereignet: Wie sich die Tanzenden bewegen, wie sie gekleidet 

sind, wie sich die Zuschauer verhalten; all das wird hervorgehoben. Damit gewichtet Homer 

in seiner Schildbeschreibung Handlungen sowie soziale Interaktion stärker als deren 

Resultate. 

 Das Spektrum der Handelnden ist sowohl auf dem Tanzplatz als auch im „heiligen Kreis“ 

bemerkenswert groß. Zu den am Tanz Beteiligten zählen in erster Linie die „blühenden 

Jünglinge“ und „reichbegüterten Mädchen“, in zweiter Linie die Menschenmenge (ὅμιλος), 

das Volk, welches den Tanz verfolgt und durch seine Reaktionen indirekt in die 

Tanzhandlungen einbezogen ist. Im „heiligen Kreis“ agieren die γέροντες, indem sie über 

den ihnen anvertrauten Fall beraten, während das Volk wiederum das Geschehen umsteht 

und durch Zurufe reagiert. Dadurch nimmt es einen nicht unerheblichen Einfluss auf die 

Handlungen innerhalb des Kreises, wie daraus ersichtlich wird, dass das Volk von eigens 

dafür bereitstehenden Herolden gebändigt werden muss – seine Reaktionen auf das 

Geschehen scheinen also durchaus rege auszufallen. Sowohl in der Gerichtsszene als auch 

in der Tanzszene sind damit sämtliche Akteure der Gemeinschaft, die im öffentlichen Leben 

stehen, in jeweils unterschiedlichen Rollen involviert. 

 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Altersverteilung. In der Gerichtsszene 

sind es wörtlich γέροντες,143 die im Kreis agieren und über ein hohes Alter verfügen, sei es 

im biologischen oder sozialen Sinne. Das Volk, das sie umsteht, dürfte zum größten Teil aus 

 
142 Taplin, Oliver: The Schield of Achilles within the Iliad, in: Carins, Douglas L. (Hg.): Oxford Readings in 

Homer’s Iliad, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 342-364, hier S. 354. 
143 Il. 18,503. 



 

34 
 

in beiderlei Hinsichten jüngeren Gemeinschaftsmitgliedern bestehen. In der Tanzszene 

agieren Jünglinge im Kreis; die Individuen in der sie umstehenden Menschenmenge sind 

unterschiedlichen Alters, sicherlich jedoch mehrheitlich älter als die Tanzenden. Diese 

invertierte Altersverteilung deutet auf eine gegensätzliche Gewichtung der Handlungen im 

Kreis. So unterschiedlich diese Schwerpunkte zunächst erscheinen mögen, zeigt sich doch, 

dass die Aktionen im Kreis letztlich gleicher Natur sind: In dem einen wie in dem anderen 

Fall liegt die Wahrung der Ordnung innerhalb der Gemeinschaft dem Geschehen im Kreis 

zu Grunde. Auf dem Tanzplatz wird die Position einzelner Gemeinschaftsmitglieder 

innerhalb des sozialen Gefüges der Gemeinschaft ausgehandelt; über die Zugehörigkeit wird 

also gesellschaftliche Ordnung hergestellt und im Tanzgeschehen sichtbar gemacht. Das 

Geschehen im „heiligen Kreis“ betrifft eine Auseinandersetzung zwischen zwei Mitgliedern 

der Gemeinschaft, an deren friedlicher Beilegung alle interessiert sind. Dem Streit der 

Männer liegt eine Verletzung des geltenden Tötungsrechts, demgemäß eine Sühnezahlung 

im Falle einer Tötung geleistet werden muss, zugrunde.144 Den Geronten kommt es nun zu, 

sicherzustellen, dass das geltende Recht umgesetzt wird, mithin, dass die Ordnung gewahrt 

wird. 

 Wie sehr Homer daran liegt, das Prinzip der Ordnung hervorzuheben, wird zudem an der 

erzählerischen Einbindung von „heiligem Kreis“ und Tanzplatz deutlich: Abgesehen von 

den Gestirnen und dem Okeanos, die das Geschehen auf der Erde als Ganzes umrahmen 

bzw. umrunden, sind die Szenen jeweils die erste und die letzte Szene auf dem Schild des 

Achill. Dieser Aufbau unterstreicht den hohen Stellenwert, den die Ordnung als 

Grundprinzip gemeinschaftlichen Miteinanders bei Homer einnimmt. Innerhalb dieses 

Rahmens wird Homers Ideal eines gemeinschaftlichen Miteinanders von der Kraft der 

Ordnung zusammengehalten. Dabei möchte Homer diesen „Rahmen der Ordnung“ weniger 

als Voraussetzung und Endpunkt der Entstehung von Gemeinschaft verstehen, sondern 

vielmehr als Kreislauf, der stets in Gang gehalten werden muss. Der „heilige Kreis“ sowie 

 
144 Homers Worte zum Inhalt des Streits: Il. 18,497-501. Aufgrund unterschiedlicher Übersetzungsmöglich-

keiten des Verses 499 ist nicht mit abschließender Sicherheit zu sagen, woran genau der Streit sich entfacht 

hat: Entweder verhält es sich so, dass einer der beiden Männer sagt, dem anderen durch eine Zahlung 

Wiedergutmachung geleistet zu haben, letzterer dies jedoch leugnet, oder aber so, dass der eine 

zahlungswillig ist, der andere jedoch keine Zahlung annehmen möchte: „ὁ μὲν εὔχετο πάντ' ἀποδοῦναι δήμω 

πιφαύσκων, ὁ δ' ἀναίνετο μηδὲν ἑλέσθαι“. Für eine Diskussion hierzu siehe beispielsweise Wirbelauer, 

Eckhard: Der Schild des Achilleus (Il. 18,478-609). Überlegungen zur inneren Struktur und zum Aufbau der 

‚Stadt im Frieden‘, in: Gehrke, Hans-Joachim; Möller, Astrid (Hgg.): Vergangenheit und Lebenswelt. Soziale 

Kommunikation, Traditionsbildung und historisches Bewusstsein, Tübingen: Gunter Narr Verlag 1996, 

S.143-178, insbesondere S. 157ff. 



 

35 
 

der Tanzplatz versinnbildlichen diesen Kreislauf-Gedanken durch ihre Rundheit.145 Seine 

inhaltliche Umsetzung erfährt der Gedanke durch die Handlungen innerhalb der Kreise. Was 

die Jünglinge beim Tanz zum ersten Mal erfahren können, setzt sich in der Beratung der 

Geronten fort – Ordnung als grundlegendes und immer wieder zu erneuerndes Element einer 

Gemeinschaft. 

 

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, warum in der ‚Stadt im Frieden‘ eigentlich die 

Beratung im Kreis gezeigt wird, zumal dann, wenn man bedenkt, dass Homer durchaus auch 

andere Formen der Streitbeilegung kennt. Als Beispiel für solch eine andere Form sei hier 

auf die Wettkämpfe zu Ehren des verstorbenen Patroklos verwiesen: Antilochos gelingt es, 

sich mit unfairen Mitteln und seiner Überzeugungsgabe den zweiten Preis im Wagenrennen 

zu sichern.146 Darüber zeigt sich Menelaos, der eigentlich diesen zweiten Preis bekommen 

müsste, empört und spricht (mit einem Zepter in Händen147) vor den „Berater[n] und 

Fürsten“148 von Antilochos‘ Täuschung, und dass eigentlich ihm, Menelaos, der zweite Preis 

zustehe. Antilochos hält Gegenrede, und letztlich einigen sich die streitenden Parteien zwar 

vor den Augen, aber ohne das Zutun der anderen.149 Bei Homer führt ein Streit also nicht 

zwangsläufig zu einer Beratung im „heiligen Kreis“; die Entscheidungskompetenz wird 

nicht in jedem Fall an andere abgegeben. Dass auf Achills Schild, mithin in der von Homer 

konstruierten Idealwelt, nun die Kreisform zur Streitbeilegung gewählt wird, zeigt ihren 

Mehrwert gegenüber anderen Formen. Dieser Mehrwert besteht darin, dass über den Kreis 

– anders als im Falle des Wagenrennens – ein Bezug zur Gesamtgemeinschaft hergestellt 

wird. Ist ein Streit potentiell gemeinschaftsschädigend, wie etwa im Falle der drohenden 

Blutfehde auf dem Schild des Achill, so ist seine Beilegung im „heiligen Kreis“ erforderlich 

oder ein anderes Prozedere, das den Gemeinschaftsbezug sicherstellt; droht hingegen keine 

direkte, schädigende Wirkung auf andere, kann es zu anderen Formen der Streitbeilegung 

 
145 Auch die mehrfach betonte Rundheit des Schildes selbst zeigt, wie sehr die homerische Ideal-Gesamtwelt 

durch die Vorstellung eines Kreislaufes geprägt ist – allein ein runder Schild erscheint dem Dichter als 

adäquate Form, um sein Konzept zu veranschaulichen, obwohl er, seiner eigenen Waffentypologie folgend, 

durchaus auch einen nicht-runden Turmschild o. ä. hätte wählen können. Dass Homer durchaus zwischen 

verschiedenen Schildformen unterscheidet, zeigt bspw. Il. 5,453, der einen Unterschied zwischen ἀσπίς und 

σάκος macht. Allerdings ist diese Unterscheidung nicht immer trennscharf. In besagtem Vers meint σάκος 

einen Turmschild; im Falle von Achills Schild ist mit σάκος eindeutig ein runder Schild gemeint, wie 

Calame, C.; Mader, B.: ἀσπίς, in: LfgrE, Band 1, Sp. 1425-1433, hervorheben. 
146 Vgl. Il. 23,514-516 u. 23,542-561. Eine weitere Analyse dieser Szene zum Thema Streitbeilegung in 

Finley, Moses I.: Die Welt des Odysseus, Frankfurt a. M.: Campus Verlag Neuauflage 2005, S. 112-114. 
147 Zur Bedeutung des Zepters als Zeichen des Rederechts s. u. 
148 Il. 23,573. 
149 Vgl. Il. 23,605-611. 



 

36 
 

kommen, wie im Fall des Wagenrennens.150 Ein Bezug auf den „heiligen Kreis“, das 

konzeptionell von der Gemeinschaft her Gedachte, gehört bemerkenswerterweise zu Homers 

Ideal von der Stadt im Frieden. Für das Tanzgeschehen im Kreis heißt das, dass es analog 

zum „heiligen Kreis“ ebenfalls einen idealen Charakterzug darstellt: ideal, weil auf die 

Gesamtgemeinschaft zugeschnitten. 

 

Die zahlreichen Parallelen zwischen dem frühen Tanzplatz und dem „heiligen Kreis“ legen 

die Vermutung nahe, dass es sich hierbei um dieselbe Örtlichkeit handelte, dass Tanzplatz 

und „heiliger Kreis“ also identisch waren. Dafür spricht zunächst einmal bereits, dass zwei 

runde Anlagen im Gemeinschaftszentrum, wie Kolb anmerkt,151 merkwürdig redundant 

anmuten würden. Weiterhin fällt auf, dass Homer bei der Beschreibung des Tanzplatzes auf 

Thrinakia, der Insel des Helios, dasselbe bauliche Element erwähnt, das auch den „heiligen 

Kreis“ auf Achills Schild dominiert: „geglättete Steine“.152 Die γέροντες auf dem Schild des 

Achill beraten über den Streit, während sie auf „geglätteten Steinen [ξεστοῖσι λίθοισι]“ 

sitzen, und auf Thrinakia berät Odysseus auf den θόωκοι des Tanzplatzes der Nymphen mit 

seinen Gefährten über das weitere Vorgehen: „Dort waren Sitze für Nymphen und schöne 

Plätze zum Tanzen. Ich [= Odysseus] aber rief zur Beratung und sagte im Kreise von 

allen“.153 Auch an anderer Stelle werden in vergleichbarem Zusammenhang „geglättete 

Steine“ erwähnt. Sie finden sich beispielsweise auf der Agora der Phaiaken wieder und 

fungieren dort als Sitzplätze für die beratenden Führer während der Versammlung.154 Zudem 

 
150 Ein weiteres eindrückliches Beispiel hierfür liefert der Streit zu Beginn der Ilias: Zur Lösung des 

Konflikts zwischen Agamemnon und dem Priester Chryses, der die Gemeinschaft schädigt, da wegen 

Agamemnons Weigerung, die Tochter des Priesters herauszugeben, eine Seuche im Lager der Griechen 

umhergeht, führt eine Versammlung (Il. 1,54; 1,116f.: „Dennoch geb‘ ich sie willig zurück, erscheint es euch 

besser. Lieber will ich die Rettung des Volkes als sein Verderben.“). Der Streit zwischen Agamemnon und 

Achill jedoch, der in Folge der Wegnahme seines Ehrengeschenks entbrannt ist, wird nicht durch eine 

Beratung unter Einbeziehung kompetenter Berater gelöst: „Also haderten beide mit widerstrebenden Worten, 

standen dann auf und trennten den Rat“ (Il. 1,304f.). Denn dieser Streit stellt zunächst keine unmittelbare 

Bedrohung der gesamten Gemeinschaft dar. Erst im weiteren Verlauf, wenn durch Achills Ausscheiden aus 

dem Kampf das griechische Heer hohe Verluste beklagen muss, wird der Streit gemeinschaftsgefährdend. 

Siehe hierzu Ulf, Christoph: Die Abwehr von internem Streit als Teil des ‚politischen‘ Programms der 

homerischen Epen, in: Grazer Beiträge: Zeitschrift für die klassische Altertumswissenschaft 17, 1990, S. 1-

25, insbesondere S. 13. 
151 Vgl. Kolb 1981, 12 und 101. 
152 Im Falle Thrinakias heißt es: „ἔνθα δ᾿ ἔσαν Νυμφέων καλοὶ χοροὶ ἠδὲ θόωκοι“ – Od. 12,318. Die 

„geglätteten Steine“ im „heiligen Kreis“ auf Achills Schild begegnen folgendermaßen: „οἱ δὲ γέροντες ἥατ᾿ 

ἐπὶ ξεστοῖσι λίθοις ἱερῷ ἐνὶ κύκλῳ“ – Il. 18,503f. 
153 Od. 12,318f. Dass es sich hier tatsächlich um eine Beratung handelt, nicht bloß um eine Anordnung durch 

Odysseus, wird durch die Reaktion der Gefährten erkennbar, denn „trotzig war ihr Gemüt bei den Worten, 

doch folgte es willig.“ – Od. 12,324. Der Trotz drückt aus, dass es Widerworte und Gegenstimmen unter den 

Gefährten gab, wie auch bereits vor der Landung an der Küste Thrinakias: Während Odysseus nämlich die 

Fahrt fortsetzen wollte, setzten sich seine Gefährten mit Eurylochos als Wortführer durch und gingen an 

Land. Siehe hierzu mit einer ähnlichen Beobachtung Kenzler 1999, 54. 
154 Vgl. Od. 8,6f. 



 

37 
 

begegnen „geglättete Steine“ in Pylos, wo Nestor und seine Söhne sie als Sitzgelegenheiten 

nutzen, während sie Rat halten.155 Und auch auf Ithaka nimmt Telemachos während der von 

ihm einberufenen Beratung auf dem geglätteten Ehrensitz seines Vaters Platz.156 „Geglättete 

Steine“ sind damit ein Hinweis auf politische Aktivitäten; seien diese nun in der Gestalt von 

Beratungen oder Rechtsprechung. Ihr Vorhandensein auf einem Tanzplatz ist folglich ein 

klares Indiz für dessen politische Funktion.157 

 Allerdings ist davon auszugehen, dass die „geglätteten Steine“ kein ursprüngliches 

Bauelement des Tanzplatzes darstellten, sondern erst allmählich auf dem Tanzplatz bzw. im 

„heiligen Kreis“ erschienen, da sie dem eigentlichen Tanzgeschehen im Wege gewesen 

wären oder es zumindest deutlich eingeengt hätten. Die „geglätteten Steine“ bilden eine erste 

Form der baulichen Ausgestaltung des öffentlichen Raumes. Vor dieser Gestaltung war der 

Ort der Beratung unbebaut und ließ damit andere Handlungs- sowie Interaktionsformen zu 

wie den Tanz, der, wie oben dargestellt, dem Beratungsgeschehen im „heiligen Kreis“ vor 

allem in drei wesentlichen Punkten entspricht: der besonderen Form der Kommunikation, 

der Beteiligung der Gemeinschaftsmitglieder und des Stiftens von Ordnung. Die Beratung 

auf „geglätteten Steinen“ im „heiligen Kreis“ erscheint vor diesem Hintergrund als 

Weiterentwicklung dessen, was zuvor der Tanz leistete. Das Aufkommen der „geglätteten 

Steine“ muss also eine Veränderung der Gewichtung des Tanzes markiert haben. Denn eine 

zunehmende Bebauung der öffentlichen Räume als Zeichen von zunehmender Verfestigung 

politischer Verfahren ist in der Forschung belegt.158 Es ist daher kaum anders vorstellbar, als 

dass der Tanz durch die Verstetigung und auch durch die einsetzende Ausdifferenzierung 

politischer Verfahren überlagert wurde; Tanz fand dann später vornehmlich auf der 

orchestra eines Theaters statt. Sichtbar wird dies an der zunehmenden Ausgestaltung der 

öffentlichen Räume, in diesem Fall, schon bei Homer, an der Bebauung des „heiligen 

Kreises“ mit „geglätteten Steinen“. 

 

2.2.5. Der Tanzplatz als Bestandteil der bewussten Gestaltung des gemeinsamen 

Lebensraums 

Dass Versammlungsorte in der Öffentlichkeit, frühe Gemeinschaftszentren, bereits in der 

Frühphase der Entwicklung der Polis als essentiell betrachtet wurden, zeigt ihre zunächst bei 

Homer greifbare selbstverständliche Integration in die bewusste Gestaltung des 

 
155 Vgl. Od. 3,404-417. 
156 Od. 2,14: „ἕζετο δ᾿ ἐν πατρὸς θώκῳ“. 
157 Vgl. Kolb 1981, 14. 
158 So z.B. besonders anschaulich bei Hölscher 1998, 38. 



 

38 
 

gemeinsamen Lebensraums der Politen. Noch bevor Odysseus nach seiner Ankunft auf 

Scheria erwacht, erhält der Leser in Form einer kurzen Exposition einen abrisshaften 

Einblick in die Herkunft der Phaiaken. Sie werden beschrieben als „die früheren Bewohner 

Hypereias, wo breite Plätze zum Tanzen sich fanden“.159 Ihre einstige Heimat, Hypereia, 

verließen die Phaiaken ihrer Gründungsgeschichte zufolge, da sie dort durch ihre Nachbarn, 

die Kyklopen, in Bedrängnis geraten waren. Wie bereits mehrfach hervorgehoben wurde,160 

beschreibt der Dichter die darauffolgende Neugründung der phaiakischen Polis auf Scheria 

anhand des Modells eines griechischen Kolonistenzuges. Daher werden die für die 

Neugründung einer Polis essentiellen stadtarchitektonischen Elemente offenbar ganz 

bewusst hervorgehoben: „Aber der göttergleiche Nausithoos […] ließ um die Stadt eine 

Mauer dann bauen, errichtete Häuser, schuf auch Tempel der Götter und teilte die ländlichen 

Fluren.“161 Besonders ist hierbei, dass sich diese Ausgestaltung der Stadt und topographische 

Aufgliederung des sie umgebenden Landes nicht nur auf die oben genannten Elemente 

beschränkte, sondern auch öffentliche Plätze, hier einen Tanzplatz, umschloss.162 So 

verfügten die Phaiaken bereits in ihrer alten Heimat Hypereia über einen Tanzplatz, wie er 

nun in Scheria ebenfalls zu finden ist. 

 Auch im Falle Aiaias erscheint der Tanzplatz (direkt nach dem Oikos) als ein wichtiges 

zivilisatorisches Kennzeichen: „Als unser Schiff nun Okeanos‘ Strömung verlassen und 

wieder Wogen des weithin befahrenen Meeres erreichte, und als wir wieder Aiaia betraten, 

wo Eos‘, der Göttin der Frühe, Haus und Tanzplatz liegen, die Insel, wo Helios aufsteigt, 

schoben das Schiff wir hinauf auf den Sand sogleich nach der Ankunft“.163 Bei dem 

vorangehenden ersten Aufenthalt von Odysseus und seinen Gefährten auf Aiaia beschreibt 

Homer vor allem Kirkes Palast, „in waldigem Grund auf umhegtem Gelände […], der aus 

glänzend geglätteten Steinen erbaut war.“164 Die geglätteten Steine sollen hier von einem 

gewissen Prunk zeugen, wie er sich für eine Göttin ziemt, und betonen gleichzeitig 

zusammen mit der Umhegung die bewusste Gestaltung des Geländes durch Kirke, ihren 

bewussten zivilisatorischen Eingriff. Wie bereits im Falle der Phaiaken, wird auch hier der 

 
159 Od. 6,3f. 
160 Beispielhaft Warnecke, Heinz: Die homerische Hafenstadt der Phaiaken, in: Olshausen, Eckart; 

Sonnabend, Holger (Hgg.): „Troianer sind wir gewesen“ – Migrationen in der antiken Welt, Stuttgarter 

Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2006, S. 54-

69, hier S. 54 und 66 mit Hinweisen auf weitere Literatur. 
161 Od. 6,7-10. 
162 Zwar erwähnt der Dichter im Zusammenhang mit der Neugründung auf Scheria den Tanzplatz an dieser 

Stelle nicht erneut expressis verbis, doch wird durch die spätere Handlung eindeutig ersichtlich, dass die 

Phaiaken in Scheria ebenfalls einen Tanzplatz haben.  
163 Od. 12,1-5. 
164 Od. 10,210f. 



 

39 
 

hohe Stellenwert der Gestaltungskraft der eigenen Umwelt deutlich, was diese Umwelt in 

den Dienst einer gemeinschaftlichen Ordnung stellt. Bei dem zweiten Aufenthalt auf Aiaia 

dann erwähnt Homer zunächst nicht Kirkes Palast, sondern den der Göttin Eos und auch 

deren Tanzplatz. Die ansonsten bewaldete Insel verfügt als Erkennungsmerkmal neben 

befestigten Wohnsitzen also auch über einen Tanzplatz. Da es sich um Eos‘ Tanzplatz 

handeln soll, liegt die Vermutung nahe, dass auf diesem Platz unter anderem Tänze zu ihren 

Ehren aufgeführt wurden, und mit dem Oikos der Göttin mag ein ihr geweihter Tempel 

gemeint sein. Aiaia wäre dann also eine Insel, die Homer durch drei zivilisatorische 

Kennzeichen auszeichnet: Kirkes befestigten Palast, einen Tempel für Eos und einen 

Tanzplatz. Damit bestätigt sie das in der Beschreibung der Polis Scheria präsentierte 

homerische Idealbild.165 

 Das homerische Idealbild einer Polisgestaltung, das vor allem dem öffentlichen Raum 

große Bedeutung beimisst und diesen Raum stets mit einem Tanzplatz konzipiert, findet sich 

auch bei der Betrachtung vieler konkreter archaischer Poleis wieder. Besonders deutlich 

nachvollziehen lässt es sich vor allem anhand der zu dieser Zeit neugegründeten Kolonien 

im westlichen Mittelmeerraum.166 Von diesen sei vor allem Megara Hyblaea auf Sizilien 

hervorgehoben. Gegründet in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts v. Chr.,167 ließ man 

bereits in der ersten Bauphase einen Platz im Zentrum der Polis unbebaut. Die ab dem 7. Jh. 

v. Chr. am Rand des Platzes entstehenden öffentlichen Gebäude168 lassen vermuten, dass die 

bewusst freigelassene Fläche von Beginn an als Gemeinschaftszentrum konzipiert und 

genutzt wurde. Die in derartigen archäologischen Befunden wie auch in Homers 

Beschreibungen zutage tretenden Konzepte können als Ausweis einer ausgeprägten sowie 

verbreiteten Vorstellung davon, was eine Polis ausmachen sollte, angesehen werden, wie 

beispielsweise Shipley hervorhebt: „layouts displaying a conscious design were prompted 

 
165 Einzig die Bewohner, die für das Konzept einer Polis selbstredend essentiell sind, weichen vom Idealbild 

ab; so leben neben Kirke hauptsächlich Tiere bzw. in Tiere verwandelte Menschen auf der Insel. 
166 Dass vor allem dort die Entwicklung der Agora besonders gut nachvollzogen werden kann, liegt nicht 

etwa daran, dass die Kolonisten besonders innovativ gewesen wären; im Gegenteil: Hölscher zufolge gingen 

die ersten Impulse vom Mutterland aus und erst später entstand eine wechselseitige Beeinflussung zwischen 

Kolonie und Metropolis – Hölscher 1998, 20. Der Vorteil der Untersuchung von Koloniestädten liegt 

vielmehr darin, dass die Gliederung eindeutiger zurückverfolgt werden kann, da es sich nicht um gewachsene 

Städte wie im Mutterland, sondern eben um Neugründungen handelt – auch im Falle Scherias beschreibt 

Homer schließlich eine Neugründung, anhand derer er die Idee einer idealen Polis am besten entfalten kann. 

Analog dazu kann darüber hinaus auch anhand von Neustrukturierungsmaßnahmen einzelner Poleis im 

Mutterland, wie etwa im Falle Eretrias im 6. Jh. v. Chr., eine bewusste Stadtplanung festgestellt werden – 

Hölscher 1998. 35. 
167 Hölscher 1998, 35 und Kenzler 1999, 89 weisen auf entsprechende archäologische Befunde hin; das bei 

Thukydides überlieferte Gründungsjahr 728 v. Chr. weicht hiervon nicht wesentlich ab – Thuk. 6,4,1. 
168 Vgl. Hölscher 1998, 35; Kenzler 1999, 90. 



 

40 
 

by ideas about the polis and its society.“169 In Analogie zu Scheria wäre es also durchaus 

plausibel anzunehmen, dass auch in Megara Hyblaea ein Tanzplatz auf der Agora zu 

verorten ist, da man nämlich auch hier das Konzept einer Polisneugründung umsetzte. 

 Insbesondere die Gestaltung des öffentlichen Raumes, des Raumes also, in dem sich 

letztlich das Zusammenleben als Polisgemeinschaft manifestiert, wurde in besonderem 

Maße planvoll gestaltet.170 In raumsoziologischer Hinsicht erscheint dies als geradezu 

beispielhaft für die Verbindung zwischen Raum und dem, was die Polis betrifft, sprich dem 

Politischen schlechthin. Wichtig ist hierbei das Zusammenspiel zwischen dem Raum und 

seiner Nutzung durch die Gemeinschaft: „Die Entstehung der Polis-Stadt ist nicht so sehr 

ein Phänomen der Architektur als vielmehr der Strukturierung von Raum; genauer: nicht nur 

ein Phänomen der Definition statischer urbanistischer Pläne, sondern der Strukturierung des 

gemeinschaftlichen Lebens im Raum.“171 Hinter der Planung und Gestaltung der 

öffentlichen, gemeinschaftlich genutzten Räume Scherias verbirgt sich bei Homer folglich 

nicht nur das Zustandekommen bloßer Orte oder Örtlichkeiten, sondern „the organization of 

social space“.172 Als sozialer Raum ist der öffentliche Raum der Phaiaken dynamisch, das 

heißt seine Entwicklung ist als Prozess zu begreifen, auf den soziale Strukturen sowie 

gesellschaftliches Handeln Einfluss nehmen. Der Raum auf der einen Seite und das Handeln 

auf der anderen beeinflussen sich hierbei gegenseitig. Gerade durch diese gegenseitige 

Einflussnahme behält der soziale Raum seine Dynamik und kann als Spiegelbild des 

Zustands einer Gemeinschaft betrachtet werden. Gemäß welchen gemeinschaftlichen 

Verhaltensnormen und vor dem Hintergrund welcher Vorstellungen von der politischen 

Ordnung des gemeinschaftlichen Zusammenlebens innerhalb sozialer Räume agiert wird, 

schlägt sich folglich in der Gestaltung ebendieser Räume nieder. Und umgekehrt lässt eine 

Untersuchung der Räume Rückschlüsse auf die aus ihnen hervorgegangenen und auf sie 

einwirkenden Vorstellungen zu.173 Konkret bedeutet dies im Falle des vorbildhaft 

 
169 Shipley, Graham: Little Boxes on the Hillside: Greeks Town Planning, Hippodamos, and Polis Ideology, 

in: Hansen, Mogens Herman (Hg.): The Imaginary Polis, Kopenhagen: Kongelige Danske Videnskabernes 

Selskab 2005, S. 335-403, hier S. 337. 
170 Vgl. Shipley 2005, 345. Die politische Funktion des öffentlichen Raumes darf nicht einfach vorausgesetzt 

werden, sondern ist ein typisches Charakteristikum einer Polis. Denn bereits in mykenischer/minoischer Zeit 

gab es öffentliche Plätze, die aber ohne entsprechende Funktion waren, wie Hölscher hervorhebt: „Doch 

entscheidend ist nicht die Existenz eines Platzes an sich, sondern seine Funktion: Die griechischen Poleis 

besaßen Plätze, auf denen die Bewohner zu politischen Aufgaben zusammenkamen und sich als Mitglieder 

einer autonomen städtischen Gemeinschaft formierten.“ – Hölscher 1998, 16. 
171 Hölscher 1998, 15. 
172 Hierzu grundlegend Edwards, Anthony T.: Homer’s Ethical Geography: Country and City in the Odyssey, 

in: Transactions of the American Philological Association 123, 1993, S. 27-78, hier S. 33 und passim. 
173 Was hier am Beispiel der Phaiakis herausgearbeitet wird, ist übertragbar auf die Entwicklung der 

öffentlichen Räume der Polis allgemein. So formuliert in diesem Zusammenhang beispielsweise Hölscher: 



 

41 
 

ausgeformten politischen Zentrums der homerischen Polis, dass hauptsächlich eine große 

Freifläche, die sowohl für politische Beratungen als auch für sportliche Agone genutzt 

werden konnte, den öffentlichen sozialen Raum ausmachte. Eine Bebauung des Platzes als 

raumfüllendes Element trat in den Hintergrund oder war, genauer gesagt, praktisch nicht 

vorhanden; der deutliche Fokus lag auf den Handlungen sowie der Gestaltungskraft der 

Polisbewohner selbst, sie machten den Raum zu dem, was er war und für sie darstellen sollte. 

Und in diesem Zusammenhang ist es eben von besonderer Relevanz, dass sie hier auch ihren 

Tanzplatz ansiedelten – ihren Tanzplatz, der ihnen im Übrigen aber als ein Platz ganz eigener 

Qualität stets im Bewusstsein blieb. Denn dadurch, dass die beispielhafte Stadtgestaltung 

der Phaiaken einen Tanzplatz im öffentlichen sozialen Raum explizit einschloss und dass 

ebendieser Tanzplatz seine Integrität innerhalb der Agora bewahrte, und nicht zuletzt durch 

den Umstand, dass das auf ihm stattfindende Geschehen eine zentrale Rolle innerhalb der 

Phaiakis einnimmt, tritt seine Bedeutung eindrücklich hervor. Seine Bedeutung als sozialer 

Raum und Teil der Agora einer Polis wurde dem Tanzplatz dabei von der Gemeinschaft 

selbst verliehen und durch ihre Handlungen artikuliert und immer wieder aufs Neue 

aktualisiert.174  

 

2.2.6. Der Tanzplatz von Sparta – eine Fallstudie 

Die herausgearbeiteten Merkmale eines archaischen choros sowie seine Einbindung in die 

Polisöffentlichkeit lassen sich anhand des Tanzplatzes von Sparta mustergültig 

nachvollziehen. So handelte es sich bei ihm – wie die folgenden Ausführungen zeigen 

werden – um einen klar definierten Platz von runder Gestalt, der sich auf der spartanischen 

Agora befand und mit dieser keine ausschließlich topographische, sondern vielmehr eine 

inhaltliche Verbindung einging. Als Teil der bewussten Gestaltung des öffentlichen, 

gemeinschaftlichen Raums war der spartanische Tanzplatz konstitutiver Bestandteil der 

spartanischen Identität, was nicht zuletzt in der Verwendung des Epithetons εὐρυχόρος in 

Bezug auf Sparta insgesamt zum Ausdruck kommt. Wenn beispielsweise in den 

homerischen Epen die Rede von Sparta ist und der Dichter seinem Publikum verdeutlichen 

möchte, was diesen Ort charakterisiert, verwendet er das Epitheton εὐρυχόρος.175 Auch 

 
„Durch die Strukturierung der Stadt gibt die Gemeinschaft der Bewohner ihrem gesellschaftlichen Leben 

bestimmte, signifikante Formen.“ – Hölscher 1998, 12. 
174 In einer Studie über Raum, Architektur und Örtlichkeiten formulieren Pearson und Colin hierzu 

allgemein: „The relationship between spatial form and human agency is mediated by meaning. People 

actively give their physical environments meanings, and then act upon those meanings.“ – Pearson und Colin 

2010, 5. 
175 So in Od. 13,414 und 15,1. 



 

42 
 

wenn Herodot den Spartanern in Delphi einen Orakelspruch übermitteln lässt, so lässt er die 

Pythia sie als „ὦ Σπάρτης οἰκήτορες εὐρυχόροιο“176 ansprechen. Gute Tanzplätze zu haben 

machte demnach einen nicht unbedeutenden Teil auch der von außen wahrgenommenen 

spartanischen Identität aus. Eine Untersuchung der Gestalt und Lage des choros ist daher 

wichtig, um zu verstehen, wie es zu seinem hohen Stellenwert kam. 

 Hinweise zur Lokalisierung des spartanischen choros finden sich zunächst in 

verschiedenen literarischen Quellen in Zusammenhang mit den Gymnopädien, geben jedoch 

keine eindeutige Antwort auf die Frage, wo genau sich der vielgerühmte Tanzplatz Spartas 

befand. Herodot etwa berichtet von einem Streit zwischen Demaratos und dem Diener des 

Leotychides während der Gymnopädien des Jahres 491 v. Chr., infolge dessen Demaratos 

seinen Zuschauerplatz im Theater, von dem aus er bei den Tänzen zugesehen hat, verlässt 

und nach Hause geht: „ἤιε ἐκ τοῦ θεήτρου ἐς τὰ ἑωυτοῦ οἰκία“.177 Getanzt wurde demnach 

auf der orchestra des spartanischen Theaters. Weniger deutlich, was die Lage des choros 

betrifft, ist hingegen der Bericht Xenophons von der Überbringung der Nachricht der 

Niederlage von Leuktra im Jahr 371 v. Chr.: Allein die Präposition ἔνδον legt nahe, dass 

sich der choros im Theater befand; so habe sich der Männerchor am letzten Tag der 

Gymnopädien gerade „drinnen [ἔνδον]“,178 also mutmaßlich im Theater, befunden, als der 

Bote mit der Nachricht eintraf. Unzweifelhaft im Theater verorten dann wiederum Plutarch 

und Aristoxenos den Tanzplatz; beide gehen davon aus, dass die Chöre während der 

Gymnopädien im Theater aufgeführt wurden.179 Pausanias dagegen erwähnt bei seiner 

Beschreibung Spartas explizit, dass sich der Tanzplatz, auf dem während der Gymnopädien 

getanzt wurde, nicht im Theater, sondern auf der Agora befand, weshalb selbige insgesamt 

auch choros genannt werde.180 Seine Ausführungen zur Topographie Spartas bilden, obwohl 

sie mit einigen Ungenauigkeiten behaftet sind, „the key to trying to understand the 

topography of ancient Sparta“.181 Zwar sah er Sparta in antoninischer Zeit, aber viele der 

Monumente, die er beschreibt, waren auf demselben Terrain, auf dem Sparta sich bereits in 

 
176 Hdt. 7,220,4. 
177 Hdt. 6,67. 
178 Xen. Hell. 6,4,16. 
179 Vgl. Plut. Ages. 29 und Aristoxenos bei Athen. 15,631e. Auch eine Erwähnung bei Lukian von 

Ballspielen im Theater evoziert das Theater als den zentralen Tanzplatz Spartas: Luk. Anach. 38. Das hier 

erwähnte Ballspiel erinnert an das kunstvolle Ballspiel der phaiakischen Königssöhne, das im Kontext ihrer 

Tanzdarbietung für Odysseus stattfand – Od. 8,370ff. 
180 Wörtlich heißt es bei Paus. 3,11,9: „Die Spartiaten haben auf dem Markt [ἐπὶ τῆς ἀγορᾶς] Standbilder des 

Apollon Pythaeus und der Artemis und der Leto. Dieser ganze Platz heißt Tanzplatz [Χορὸς δὲ οὗτος ὁ τόπος 

καλεῖται πᾶς], weil bei den Gymnopaidien, das ist ein Fest, das den Lakedaimoniern besonders wichtig ist, 

die Epheben dem Apollon hier Chöre aufstellen [χοροὺς ἱστᾶσι τῷ Ἀπόλλωνι].“ 
181 Waywell, Geoffrey B.: Sparta and its Topography, in: BICS 43, 1999, S. 1-26, hier S. 2. 



 

43 
 

archaischer Zeit befand. Deswegen bleibt er eine Quelle von großem Wert für die Analyse 

der Stadtgestaltung Spartas und ist als Unterstützung moderner archäologischer 

Untersuchungen unerlässlich. Trotz Pausanias‘ hohem Quellenwert bleibt die Lokalisierung 

des Tanzplatzes problematisch; denn die vorliegenden literarischen Quellen widersprechen 

sich. Es scheint also geboten, archäologische Erkenntnisse ebenfalls heranzuziehen. 

 Während, wie oben festgestellt, der choros in homerischer Zeit eher unbefestigt, 

architektonisch wenig ausgestaltet war – wir lesen allein von den „geglätteten Steinen“ – 

und sich daher in diesem Fall die Frage nach archäologischen Zeugnissen als wenig hilfreich 

erweist, ist die Lage in Sparta anders, vor allem dann, wenn man vom herodoteischen Bericht 

ausgeht und das Theater als möglichen Ort für den choros ab klassischer Zeit annimmt. Denn 

ob es zur Zeit Herodots in Sparta überhaupt ein solches Theater gab, ist fraglich; 

archäologisch nachgewiesen wurde ein Theater westlich der Agora und unterhalb der 

Akropolis, welches ungefähr zwischen den Jahren 30 und 20 v. Chr. unter dem Dynasten C. 

Iulius Eruykles182 erbaut wurde und von Pausanias als sehenswert hervorgehoben wird.183 

Dass es sich hierbei um einen Nachfolgebau eines früheren Theaters an derselben Stelle 

handelt, ist laut Waywell sehr unwahrscheinlich; die Überreste seien „not a piecemeal 

development of an earlier structure“.184 Wenn es in klassischer Zeit ein Theater an einer 

anderen Stelle in Sparta gegeben haben sollte, konnte es bislang jedenfalls nicht entdeckt 

werden, sodass zu vermuten steht, dass es erst ab römischer Zeit ein Theater in Sparta gab. 

Doch wie kam es dann zu Herodots Aussage, dass Tänze während der Gymnopädien im 

Theater stattfanden? Denkbar wäre, wie mehrfach postuliert,185 dass der Ort, der von 

Herodot und in seiner Folge auch von Plutarch, Lukian und Aristoxenos als „Theater“ 

bezeichnet wurde, derselbe Ort war, den Pausanias choros nannte und auf der Agora 

lokalisierte. Allerdings kann diese Vermutung nicht vollends überzeugen, da sie mit der 

Annahme argumentieren muss, dass man den Tanzplatz in Sparta zunächst theatron nannte, 

um ihn dann, nach dem Bau eines ‚richtigen‘ Theaters im 1. Jh. v. Chr., in choros 

umzubenennen. Eine solche Umbenennung erscheint jedoch recht unwahrscheinlich. 

Unstrittig ist jedenfalls, dass es zur Zeit von Pausanias eindeutig nachweisbar ein Theater in 

 
182 Zur Datierung: Losemann, Volker und Waywell, Geoffrey B.: „Sparta“, in: Der Neue Pauly, 

Herausgegeben von: Hubert Cancik,, Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und 

Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 22 June 2020 <http://dx.doi.org/10.1163/1574-

9347_dnp_e15301520>  

First published online: 2006. 
183 Vgl. Paus. 3,14,1. 
184 Waywell 1999, 15. 
185 Vgl. Martin 1951, 233ff.; Kolb 1981, 80; Ducat, Jean: Spartan Education. Youth and Society in the 

Classical Period, Swansea: Classical Press of Wales 2006, S. 267. 



 

44 
 

Sparta gab, und hätte man ein Theater für einen angemessenen Austragungsort für Tänze im 

Zusammenhang religiöser Feste gehalten, hätte man sie zu dieser Zeit doch auch dort 

stattfinden lassen, zumal dann, wenn es früher bereits so gehandhabt worden wäre, wie die 

wörtliche Lesart von Herodot nahelegt. Doch genau das tat man Pausanias zufolge eben 

nicht! Es erscheint also durchaus wahrscheinlich, dass ein choros auf der spartanischen 

Agora zu Pausanias‘ Zeit kein Novum darstellte, sondern ein längst etablierter 

Austragungsort für Tänze (während der Gymnopädien) war. 

 Wenn nun Herodot davon schreibt, die Tänze hätten im θεήτρον stattgefunden, fällt 

zudem auf, dass er sich des ionischen Dialektes bedient; die dorische Terminologie scheint 

er entweder nicht gekannt zu haben oder sie für nicht erwähnenswert gehalten zu haben. Um 

eine möglichst genaue Beschreibung des Ortes, an dem getanzt wurde, ging es ihm also 

nicht. Dennoch lässt seine Wortwahl erkennen, dass ihm ein architektonisch gestalteter 

Raum vor Augen stand, seinem Verständnis nach eben ein θεήτρον, sowie später auch 

Xenophon eine Vorstellung davon zu haben scheint, dass Tanz in Sparta drinnen, ἔνδον, 

stattfand. Konkret und archäologisch fassbar könnte es sich hierbei um das sogenannte (!) 

„Runde Gebäude“ gehandelt haben.186 Bereits in der ersten Grabungsphase in den Jahren 

1892/93 entdeckt,187 befindet sich das Gebäude südöstlich des Theaters und grenzt an die 

römische Stoa.188 Namensgebend ist Pausanias‘ Beschreibung einer „οἰκοδόμημά 

περιφερές“189 neben der Skias, dem Ort, an dem die Versammlung zusammenkam, und 

erbaut wurde es Pausanias zufolge von dem Kreter Epimenides, also ungefähr im späten 7. 

Jh. v. Chr., um darin Statuen des Olympischen Zeus sowie der Olympischen Aphrodite 

aufzustellen.190 Jüngste Untersuchungen ergaben, dass das Fundament des „Runden 

Gebäudes“ die Einfassung eines natürlichen Felsaufschlusses mit einem Durchmesser von 

ungefähr 41 Metern bildet.191 Welche Funktion das „Runde Gebäude“ neben der 

Unterbringung der beiden Statuen noch erfüllte, ist umstritten,192 doch  legen sein Grundriss 

und die Abstände sowie Größe der gefundenen Vertiefungen für Säulen nahe, dass es in 

 
186 Diese Vermutung äußerte ebenfalls bereits Martin 1951, 233ff. 
187 Siehe hierzu ausführlich Meader, D. L.; Waldstein, C.: Reports on excavations at Sparta in 1893, in: AJA 

8, 1893, S. 410-428. 
188 Vgl. Waywell, Geoffrey B.; Wilkes, J. J.: Excavations at Sparta: The Roman Stoa, 1988-1991, Teil 2, in: 

ABSA 89, 1994, S. 377-432, hier S. 414ff., die noch zahlreiche weitere Details aufführen. 
189 Paus. 3,12,11. 
190 Vgl. ebd. Auch Waywell 1999, 14 kommt durch eine Analyse des Baumaterials zu einer Datierung in die 

archaische Zeit. 
191 Vgl. Greco, Emanuele; Voza, Ottavia: For a Reconstruction of the „Round Building“ at Sparta as the 

Skias, in: Zambas, Costas [u. a.] (Hgg.): Architekton. Timetikos tomos gia ton kathegete Manole Korre 

(Honorary Volume for Professor Manolis Korres), Athen: Ekdotikos Oikos Melissa 2016, S. 343–350, hier S. 

346 sowie in den 1990er Jahren Waywell und Wilkes 1994, 416. 
192 Für einen detaillierten Überblick der unterschiedlichen Positionen siehe Waywell und Wilkes 1994, 417ff. 



 

45 
 

seinem Zentrum einen überdachten, von Säulen begrenzten, runden Raum gab, den Waywell 

als theater-ähnlich beschreibt193 und um den herum sich genügend Platz für Zuschauer bot. 

Dieser Innenraum wurde in Anbetracht der anwesenden Götter Zeus und Aphrodite 

sicherlich für kultische Verrichtungen genutzt, bei denen es sich, wie seine Form nahelegt, 

mit großer Wahrscheinlichkeit (auch) um Tänze gehandelt haben dürfte. Insgesamt kommt 

das „Runde Gebäude“ auch deswegen als Tanzplatz in Frage, weil „it was not so much a 

building as the encasement of a natural rock outcrop with blocks of conglomerate stone from 

a nearby quarry, arranged as a three-stepped base, surmounted by orthostats“.194 Damit ist 

es kein Gebäude im eigentlichen Sinn, sondern könnte eher als befestigter Platz bezeichnet 

werden, der eine Parallele zu der im Rahmen dieser Arbeit am Beispiel der Phaiaken 

entwickelten Vorstellung vom homerischen Tanzplatz darstellt. In Sparta wäre demnach in 

Gestalt des sogenannten „Runden Gebäudes“ eine fortschreitende architektonische 

Ausgestaltung des Tanzplatzes deutlich erkennbar; eben sie könnte Herodot dazu veranlasst 

haben, den spartanischen Tanzplatz als θεήτρον zu bezeichnen. 

 Ein weiteres Gebäude, das Herodot, wie in seiner Folge auch Xenophon, vor Augen 

gestanden haben mag, ist die sogenannte Skias. Pausanias berichtet, dass die Skias von 

Theodorus von Samos (also ungefähr in der Mitte des 6. Jh. v. Chr.) erbaut und für die 

ἐκκλησία – „ἔνθα καὶ νῦν ἔτι ἐκκλησιάζουσι“195 – genutzt wurde; seiner Beschreibung nach 

befindet sich die Skias neben dem „Runden Gebäude“: 

„πρὸς δὲ τῇ Σκιάδι οἰκοδόμημά ἐστι περιφερές“.196 Greco und Voza weisen in diesem 

Kontext auf die enge Verbindung zwischen den beiden Gebäuden hin und begreifen das 

„Runde Gebäude“ als eine an die Skias grenzende Rotunde.197 Die Skias erscheint damit als 

Erweiterung des „Runden Gebäudes“, und die Vermutung liegt nahe, dass dieser 

Erweiterungsbau dieselben oder zumindest ähnliche Funktionen erfüllte wie die 

ursprüngliche Baustruktur, dass er also einen Raum für Tänze bot. Pausanias‘ Aussage, man 

habe in der Skias die ἐκκλησία abgehalten, widerspricht dieser Vermutung nicht, denn 

gemeint ist mit dem Verb ἐκκλησιάζω nicht zwangsläufig eine Volksversammlung mehrerer 

tausend Personen; für eine solche scheint überdies die tholos-ähnliche Baustruktur nur 

 
193 Vgl. Waywell und Wilkes 1994, 417. Der Radius dieses zentralen inneren Kreises beträgt laut Greco und 

Voza 2016, 348 ungefähr 8,5 Meter; 16 Säulen bildeten den Rahmen des Kreises, sodass ein Peristyl das 

Zentrum des „Runden Gebäudes“ füllte. 
194 Waywell 1999, 11. 
195 Paus. 3,12,10. 
196 Paus. 3,12,11. 
197 Vgl. Greco und Voza 2016, 346. Die Überreste dieser Rotunde seien heute in einem schlechten Zustand, 

da sie in byzantinischer Zeit einer Basilika hätten weichen müssen. 



 

46 
 

schwerlich geeignet gewesen zu sein.198 Dass im Rahmen der in der Skias abgehaltenen 

Versammlungen Tänze und Tanzhandlungen ausgeführt wurden, lässt sich außerdem aus der 

von Pausanias erwähnten Kithara des Timotheus von Milet ableiten, die sich ihm zufolge in 

der Skias befand199 – sie stellt einen eindeutigen Bezug zur Musik her und bekräftigt die 

Vermutung, dass die Skias für musikalische Darbietungen und Tanzaufführungen genutzt 

wurde.200  

 Nun ist eines der bedeutungskonstituierenden Merkmale des homerischen Tanzplatzes, 

dass er sich auf der Agora befand. Dass sich auch die Skias in Sparta auf der Agora befand, 

kann mit einiger Sicherheit angenommen werden. Zwar regte die genaue Lokalisierung der 

Agora immer wieder Diskussionen an, doch gehen neuere Untersuchungen davon aus, dass 

sie sich nördlich der römischen Stoa und die Skias damit in ihrer südwestlichen Ecke 

befindet.201 Die Funktion des Gebäudes als Tanzplatz erscheint dadurch in einem neuen 

Licht: Dadurch, dass der choros Teil des gemeinschaftlichen Zentrums Spartas war, erhielt 

der dort aufgeführte Tanz gemeinschaftsförderliche Bedeutung. Nicht ohne Grund scheinen 

die Spartaner Pausanias‘ Angaben nach ihre Agora also choros genannt zu haben;202 der 

Tanzplatz nämlich und mithin der auf ihm praktizierte Tanz waren von derart 

identitätsstiftender Bedeutung für Sparta, dass sie eine Strahlkraft entfalteten, die das 

gesamte gemeinschaftliche Zentrum der Polis überzog. In der spartanischen Öffentlichkeit 

zu sein, bedeutete auf dem choros zu sein, in einer Gemeinschaft von Tanzenden zu sein. 

 Die Lage des choros auf der spartanischen Agora, ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. zudem 

in einem befestigten, architektonisch gestalteten Raum zeigt, dass der choros bewusst in eine 

Reihe mit anderen gemeinschaftsrelevanten Orten im Zentrum Spartas203 gestellt wurde, 

dass Tanz also identitätsstiftend und gemeinschaftsförderlich war, dass er auch als solcher 

erkannt und dass er zweckorientiert eingesetzt wurde. 

 

 

  

 
198 Greco und Voza 2016, 345: „when Pausanias relates that assemblies were held in the Skias, he must be 

referring to gatherings with a limited number of participants“. 
199 Vgl. Paus. 3,12,10. Angeblich hätten die Spartaner sie dort aufgehängt, um ihr Missfallen gegenüber der 

Erhöhung der Saitenzahl von sieben auf elf zum Ausdruck zu bringen. 
200 So auch Greco und Voza 2016, 345. 
201 Vgl. Waywell 1999, 8-11 sowie Greco und Voza 2016, 343. Befände sich die Agora südlich der 

römischen Stoa, würde das Runde Gebäude lediglich neben der Agora liegen bzw. an sie grenzen. Diese 

südliche Lokalisierung konnte jedoch überzeugend von Waywell widerlegt werden.  
202 Vgl. Paus. 3,11,9. 
203 Eine Auflistung dieser Orte bei Paus. 3,11,2-5 und 3,11,9-11 etwa umfasst ein Bouleuterion, die Persische 

Stoa, mehrere Tempel, einen Altar für Augustus, Götterstatuen. 



 

47 
 

3. Soziologische und politische Dimensionen des Tanzes 

 

Der Tanz gilt als eine der ältesten und zugleich einzigartigsten Kunstformen; er ist für 

sämtliche menschliche Kulturen bezeugt, damit ein genuin anthropologisches Phänomen. 204 

Tanz ist ein multisensorisches Geschehen, das von den meisten Menschen (in der einen oder 

anderen Form) schlicht als schön empfunden wird, ganz gleich, ob es aus Sicht des Tänzers 

oder des Betrachters sei. Dabei sind Tanzbewegungen dadurch gekennzeichnet, dass sie 

außeralltäglich sind und einen ästhetischen Eigenwert haben, der über bloße Nützlichkeit 

oder Notwendigkeit hinausgeht.205 Abgesehen von seinen ästhetischen Qualitäten zeichnet 

sich Tanz zudem dadurch aus, dass seine Vorbereitung sowie seine Durchführung ohne 

soziale Interaktionen nicht denkbar wären. Damit hat er eine stark ausgeprägte soziologische 

Komponente, die es im Folgenden zu untersuchen gilt. Die ästhetischen Aspekte des Tanzes, 

Schrittfolgen, Bewegungsmuster, Figuren und dergleichen, treten in dieser Untersuchung 

demgegenüber in den Hintergrund. 

 

 

3.1. Theoretische Grundlagen: Tanz aus soziologischer Sicht 

 

Tanz unter seinen soziologischen Gesichtspunkten zu betrachten, erfordert eine vorherige 

Auseinandersetzung mit Theorien sozialen Handelns, die zu verstehen helfen, welche 

Faktoren die Entstehung und Durchführung von Tanz bedingen. So stellt Tanz eine 

besondere Form sozialer Interaktion, sozialer Handlung dar.206 Zurückführen lässt sich 

dieser Umstand darauf, dass Sozialität ihren ursprünglichsten Ausdruck in Bewegungen 

findet, da Bewegungen den Kontakt zu anderen Menschen vermitteln. Erfahrungen damit 

sammelt jeder von uns bereits im Säuglingsalter durch die Bewegungen und Berührungen 

der Eltern: „Die Sozialität gründet in Form und Qualität in den körperlichen Erfahrungen 

und kehrt zu dieser Quelle auch immer wieder zurück.“207 Der Tanz ist in dieser Hinsicht 

 
204 In ihrer grundlegenden Untersuchung zum Tanz als anthropologischem Phänomen beschreibt bereits 

Peterson Royce den Tanz als „unique among the arts“ – Peterson Royce 2002, 3. 
205 So Hanna 1987, 19 sowie vor allem Peterson Royce 2002, 5, die festhält, dass Tanz „some purpose 

transcending utility“ hat. 
206 Siehe hierzu exemplarisch: Hanna 1987, 4; Woitas, Monika: Einleitung, in: Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz, 

Kassel [u.a.]: Bärenreiter 2001, S. 1-9, hier S. 6; Giurchescu, Anca: The Power of Dance and its Social and 

Political Uses, in: Yearbook for Traditional Music 2001, S. 109-121, hier S. 109 u. 111; Soar, Kathryn; 

Aamodt, Christina: Archaeological Approaches to Dance Performance: An Introduction, in: Dies. (Hgg.): 

Archaeological Apporaches to Dance Performance, Oxford: Archaeopress 2014, S. 1-4, hier S. 3.  
207 Funke-Wieneke, Jürgen: Der Körper als Entdecker, in: Klepacki, Leopold; Liebau, Eckart (Hgg.): 

Tanzwelten. Zur Anthropologie des Tanzes, Münster [u. a.]: Waxmann 2008, S. 11-28, hier S. 22f. 



 

48 
 

eine sehr elaborierte Form der Bewegung und Sozialität, deren Regelhaftigkeit und 

Umsetzung eine große Bandbreite an sozialem Interagieren und Handeln abdecken. Daher 

soll in der vorliegenden Arbeit Tanz vor dem Hintergrund sozialer Handlungstheorien 

untersucht werden.  

 Zudem soll, um Tanz als anthropologisches Phänomen zu begreifen, ebenfalls die 

Tanzforschung im Bereich der Sozialanthropologie in den Blick genommen werden. Die 

anthropologische Forschung widmet erst seit der zweiten Hälfte des zwanzigsten 

Jahrhunderts dem Tanz vermehrte Aufmerksamkeit.208 Die meisten anthropologischen 

Studien untersuchen den Tanz am Beispiel einer bestimmten Kultur. Die Ergebnisse solcher 

Untersuchungen sind dementsprechend zumeist hochgradig spezifisch und speziell auf ein 

einziges Fallbeispiel zugeschnitten. Eine allgemein gültige anthropologische Theorie des 

Tanzes hingegen findet man in diesen Arbeiten lediglich in sehr begrenztem Rahmen. Eine 

Ausnahme bilden die Studien von Anya Peterson Royce, die mit ihrem Werk einen 

entscheidenden Beitrag zur systematischen Analyse des Tanzes leistete.209 Neben ihrer 

Diskussion des Tanzes und der verschiedenen Möglichkeiten, ihn zu analysieren, weist sie 

in ihrer Arbeit ebenfalls darauf hin, welche Wege die Tanzforschung in Zukunft gehen 

könnte.210  

 Ziel dieses Kapitels ist es, eine Theoriegrundlage für die Untersuchung der Bedeutung 

des Tanzes im archaischen Griechenland zu schaffen, die sich aus sozialer Handlungstheorie 

und aus anthropologischen Theorien zum Tanz zusammensetzt. Auf dieser Grundlage soll 

einerseits eine detaillierte Analyse der sozialen Interaktionen während des Tanzes 

 
208 Als Ausnahme dieser generellen Entwicklung sei zunächst Curt Sachs mit seiner „Weltgeschichte des 

Tanzes“ aus dem Jahr 1933 genannt, dessen Werk, nachdem es mehrere Jahrzehnte lang als Standardwerk 

galt, in den letzten Jahrzehnten aufgrund der in ihm enthaltenen Kulturkreislehre und Rassenlehre vermehrt 

in negative Kritik geriet – vgl. hierzu ausführlich Schlesier 2007, 136ff. Weiterhin sind die Arbeiten von 

Franz Boas als Pionierwerke zu nennen, der in den USA als Begründer der Cultural Anthropology gilt. Als 

Gründe für die einstige Vernachlässigung des Tanzes in der Anthropologie führt Schlesier an, dass es 

zunächst einmal überhaupt schon eine Schwierigkeit darstelle, Tanz zu definieren, dass gezielte 

Untersuchungen also bereits daran scheitern würden, ihren Untersuchungsgegenstand exakt zu umreißen. 

Weiterhin könne man Tanz nur schwer beschreiben oder gar aufzeichnen. Zudem, so Schlesier, sei der Tanz 

zu Beginn der modernen Anthropologie im ausgehenden neunzehnten Jahrhundert häufig als Ausweis einer 

mangelnden zivilisatorischen Entwicklung angesehen und entsprechend kaum wertgeschätzt worden – vgl. 

Schlesier 2007, 132-134. Auch in der kunstgeschichtlichen Forschung sowie in der Ethnologie mögen die 

geschilderten Schwierigkeiten entsprechend zu einer nur marginal vorhandenen wissenschaftlichen 

Auseinandersetzung mit dem Tanz geführt haben. 
209 Allen voran ist hier Peterson Royce 2002 zu nennen. 
210 Dabei zeigt sie sich beeinflusst vom sogenannten linguistic turn und schreibt in diesem Zusammenhang 

dem Tanz eine große Bedeutung innerhalb menschlicher Kommunikation zu. Andere Forscher folgen ihr in 

dieser Hinsicht, sodass mittlerweile zahlreiche Arbeiten mit linguistischem Schwerpunkt vorliegen: Hanna 

1987. Kaepplers Arbeit ist als am meisten gemäßigt hervorzuheben und zeichnet sich durch ihr Bemühen aus, 

Thesen nicht unbewiesen aneinanderzureihen: Kaeppler 2000. Zur Verbindung von Tanz und 

Kommunikation siehe unten. 



 

49 
 

ermöglicht sowie andererseits der Tanz als anthropologisches Phänomen gewürdigt werden. 

Denn unabhängig vom Schwerpunkt und der Vorgehensweise unterschiedlicher 

anthropologischer Arbeiten herrscht insgesamt Einigkeit darüber, dass der Tanz ein 

wichtiger Aspekt menschlicher Kulturen ist und seine Untersuchung damit unerlässlich für 

deren Verständnis. 

 Zu Beginn einer Untersuchung des Tanzes ist es notwendig, ihn zu definieren, um eine 

fundierte Basis für das weitere Vorgehen zu schaffen. Obwohl jeder eine Vorstellung davon 

hat, was Tanz ist, aller Wahrscheinlichkeit nach bereits selbst getanzt oder anderen beim 

Tanzen zugesehen hat, also durchaus Erfahrungen auf diesem Gebiet vorweisen kann, stellt 

es eine große Schwierigkeit dar, ihn definitorisch klar zu fassen. Dies führte zu einer kaum 

übersehbaren Fülle an Definitionen, die sich teils ähneln, teils überlagern oder sich diametral 

gegenüberstehen.211 Worin also wurzeln die Schwierigkeiten? Tanz ist, wie bereits erwähnt, 

durch seine Komplexität gekennzeichnet, da er mehrere Aktivitäten gleichzeitig umfasst und 

über bloße Körperbewegungen weit hinausgeht. Allein aus der Fülle an denkbaren 

Bewegungen des menschlichen Körpers jene zu benennen, die als Tanz charakterisiert 

werden können, genügt nicht, um den Tanz hinreichend zu definieren. Berücksichtigt 

werden müssen auch die zeitliche Abfolge der Bewegungen sowie der Kontext, in dem sie 

stattfinden. Reduziert auf das für die Charakterisierung des Tanzes unbedingt Notwendige, 

ergibt sich damit folgende Definition: Tanz ist „geordnete Bewegung des menschlichen 

Körpers in Raum und Zeit“.212 Zunächst scheint diese Definition durch ihre Klarheit und 

Einfachheit zu bestechen, doch stellt sich rasch die Frage, wodurch genau eine geordnete 

Bewegung zum Tanz wird. Denn als geordnete Bewegung des menschlichen Körpers kann 

man ebenso gut den Stabhochsprung bezeichnen, einen Vorgang, den man jedoch kaum zum 

Tanz rechnen würde. Zudem wird der Zweck des Tanzes, seine Bedeutung, nicht 

berücksichtigt und damit der Tanz auf seine recht oberflächliche Erscheinungsform 

reduziert.  

 Sinnvoller erscheint es demgegenüber, gerade Sinn und Zweck, sprich die Bedeutung des 

Tanzes, zu Leitgedanken bei dem Erstellen seiner Definition zu machen. Um die Bedeutung 

des Tanzes herausarbeiten zu können, ist es notwendig, den Kontext, in dem er stattfindet, 

 
211 Für eine allgemeine Übersicht siehe Naerebout 1997, 159-165. 
212 Woitas 2001, 1. Im englischsprachigen Raum findet sich die gleiche Definition bei Peterson Royce 2002, 

3: „The human body making patterns in time and space“. Genauso Kaeppler 2000, 117: „creative use of 

human bodies in time and space“ und ebenfalls Minton, Sandra: Research in Dance: Educational and 

Scientific Perspectives, in: Dance Research Journal 32, 2000, S. 110-116, hier S. 112: „Dance is a 

space/time/kinesthetic art“. Diese Definitionen spiegeln das Bemühen in der neueren Forschung wider, eine 

universelle Definition des Tanzes zu finden. 



 

50 
 

zu berücksichtigen. 213 Daher sollen in der vorliegenden Arbeit nicht Tänze allein, sondern 

auch stets die sie begleitenden Umstände und Situationen, mithin also komplexe 

Tanzgeschehen betrachtet werden. Dies hat unweigerlich zur Folge, dass es keine 

universelle, allgemein gültige Definition des Tanzes geben kann. Bei der Suche nach einer 

geeigneten Definition ist es also zunächst notwendig, den jeweiligen Kontext, in dem Tanz 

stattfindet, zu bestimmen und sein Einwirken auf den Tanz zu berücksichtigen. 

 In Hinblick auf die große Bedeutung, die dem Körper sowie dem Körperlichen in der 

Kultur des antiken Griechenlands in unterschiedlichen Kontexten zugeschrieben wurde, ist 

Tanz in der vorliegenden Arbeit in einem ganzheitlichen Sinn zu begreifen. Die Poliskultur 

war zu einem entscheidenden Teil durch die direkte Interaktion ihrer Mitglieder bestimmt, 

einer Interaktion, die durch den Körper vermittelt und gelebt, nahezu zelebriert wurde.  

Es ist deutlich, wie viel in solchen Verhältnissen von der konkreten persönlichen Präsenz und Aktivität 

abhing. Wer etwas erreichen oder bewirken wollte, musste es mit eigener Aktivität, eigener 

Überzeugungskraft, eigenem ‚Charisma‘ tun. Handeln, Sprechen und Erscheinen, körperlicher und 

geistiger Reiz fielen in einem umfassenden ‚Auftreten‘, einem ‚Habitus‘ zusammen. Nichts anderes 

zählte. Das Medium dieses ‚Habitus‘ war der Körper.214 

 

 Begreift man den Körper als Medium des Menschen, als seine Möglichkeit, die Umwelt 

nicht nur wahrzunehmen, sondern auch auf unterschiedliche Weise mit ihr in Kontakt zu 

treten, wird die große Bedeutung des Körpers für die Griechen umso verständlicher. 

Tanzbewegungen, also geplante, expressive Bewegungen des Körpers, können vor diesem 

Hintergrund als eine wichtige Ausdrucksform des Menschen aufgefasst werden. Die 

Analyse des Tanzes verhilft folglich zu einem Verständnis des Menschen überhaupt, und 

aus historischer, archäologischer Sicht führt sie zu einem Verständnis vom Menschen 

vergangener Kulturen:  

 The human body is the central focus of archaeological investigation – how does the body experience 

 and shape the world around it? The body here is the medium through which people act, understand their 

 own identities and communicate it to others. In the past, human beings thought with their bodies and 

 engaged in action with their bodies. This is also what happens in dance – people use their bodies to 

 
213 Besonders deutlich plädiert Kaeppler dafür, den Tanz stets im Kontext der Gesellschaft zu betrachten, 

deren Teil er ist, und steht damit in einer Tradition, die bereits Boas begründete – vgl. Kaeppler 2000, 119. 

Auch Spencer stellt fest, dass eine Analyse des Tanzes auch die Gesellschaft, aus der er hervorgeht, 

einbeziehen muss: „In a very important sense, society creates the dance, and it is to society that we must turn 

to understand it.“ – Spencer, Paul: Introduction: Interpretations of the dance in anthropology, in: Ders. (Hg.): 

Society and the Dance. The Social Anthropology of Process and Performance, Cambridge [u. a.]: Cambridge 

University Press 1985, S. 1-46, hier S. 38. 
214 Hölscher 2003, 164. 



 

51 
 

 move, they dress them up, they use them to communicate. If archaeology is the study of human activity 

 in the past, then dance is very much part of the scope of human experience.215 

 

 Tanz, so wie er in dieser Arbeit untersucht werden soll, trägt folglich stets eine 

Bedeutung, könnte somit auch als ‚sinnhafter Tanz‘ bezeichnet werden, um ihn vom Tanz 

als bloßer Bewegungsform abzugrenzen. Solch sinnhafter Tanz ergibt sich nicht spontan, 

sondern muss bewusst konstruiert und dabei mit Bedeutung aufgeladen werden.216 Dieser 

Vorgang vollzieht sich innerhalb eines Systems und ist als Prozess zu begreifen, der komplex 

und kontextabhängig ist.217 Dieser Prozess steht in Wechselwirkung mit dem Tanz und dem 

System selbst. Das System stellt dabei die vielschichtigen Interaktionen und die daraus 

entstandenen kulturellen Überzeugungen einer Gesellschaft dar, ist also ein soziales System. 

Die Analyse des Tanzes sowie des sozial-politischen Systems, das ihn hervorgebracht hat 

und auf ihn einwirkt, sind daher nicht voneinander zu trennen. Tanz ist also durch die 

jeweilige Kultur bzw. Gesellschaft, in der er ausgeübt wird, geprägt.218 Beides, Tanz und 

Gesellschaft, können somit nicht losgelöst voneinander untersucht werden; nur als 

gegenseitig aufeinander einwirkende Größen betrachtet, kann jedes einzelne ganzheitlich 

verstanden werden.  

 

3.1.1. Tanz als soziale Handlung 

Einen essentiellen Bestandteil einer Gemeinschaft stellt das soziale Miteinander ihrer 

Mitglieder dar. Die soziale Interaktion, die dieses Miteinander kennzeichnet und von der ein 

bedeutender Teil auch während des Tanzes stattfindet, ist ein Ausdruck sozialer 

Beziehungen. Durch den Einsatz von Bewegungen im Raum werden die Beziehungen 

artikuliert, so Giurchescu, wobei der Raum zusätzlich die soziale Hierarchie innerhalb der 

Gemeinschaft symbolisiert.219 Tanz entsteht demnach zu einem entscheidenden Teil aus 

 
215 Soar und Aamodt 2014, 1. 
216 Peterson Royce 2002, 163, macht ebenfalls auf diesen qualitativen Unterschied aufmerksam: „When 

dance is used as a symbol of identity, it usually differs qualitatively from dance that is used for recreation.“ 
217 In ihrer Untersuchung des Tanzes bezeichnet Kaeppler diesen Umstand als „the ‚invisible‘ underlying 

system“ – Kaeppler 2000, 117. 
218 Gemeinsam mit Kaeppler 200, Soar und Aamodt 2014 betont auch Hanna, dass Tanz durch die jeweilige 

Kultur bzw. Gesellschaft, in der er ausgeübt wird, geprägt wird: „Dance can be most usefully defined as 

human behavior composed, from the dancer’s perspective, of (1) purposeful, (2) intentionally rhythmical, and 

(3) culturally patterned sequences of (4a) nonverbal body movements (4b) other than ordinary motor 

activities, (4c) the motion having inherent and aesthetic value.“ – Hanna 1987, 19.  
219 Vgl. Giurchescu 2001, 112f. 



 

52 
 

sozialen Beziehungen und macht sie gleichzeitig sichtbar, erfahrbar. Tanz ist letztlich „a 

visual extension of social relationships“.220 

 Ausgedrückt werden dabei die Beziehungen zwischen den im Tanz agierenden 

Individuen und damit auch der Zustand der Tanzgruppe selbst.221 Je nach Anlass und 

Tanzform kann diese Gruppe von Tänzern wiederum als stellvertretend für die 

Gesamtgemeinschaft angesehen werden. Darüber hinaus kann der Tanz Ausdruck der 

sozialen Beziehungen zwischen unterschiedlichen Gruppen sein.222 

 Gemeinsames Tanzen in einer Gruppe hat den Effekt, jedes Individuum der Gruppe zu 

einem gemeinsamen Punkt zu bringen, die Gruppe zu einer Gruppe zu machen und dies 

durch ein einheitliches Agieren auszudrücken, also Zugehörigkeit körperlich und visuell 

erfahrbar zu machen. Tanz ist mithin eine „positive social activity“,223 er wirkt integrativ, 

nicht exklusiv. Das Erlernen dieser Aktivität erfolgt in der Regel durch Nachahmung und 

enthält damit bereits den Wunsch nach Teilhabe an der Gemeinschaft – man möchte durch 

die Bewegungen der Gruppe ähnlich werden, dazugehören: „Tänze spielen für die Bildung 

von Gemeinschaften eine zentrale Rolle. Durch Synästhesie und Performativität des Tanzes 

entsteht zwischen Menschen, die miteinander tanzen, eine emotionale und soziale 

Gemeinsamkeit, aus der auch ein Beitrag zur Bildung von Gemeinschaft entstehen kann.“224 

In diesem Zusammenhang ist Tanz eine „shared experience […] that fortifies the sense of 

community.“225 

 Für das Vorhaben dieser Arbeit von besonderer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang, 

dass Tänze kulturellen Regeln folgen, die zuvor durch die Gemeinschaft ausgehandelt 

wurden. Die Regeln sind damit repräsentativ nicht nur für ästhetische Vorlieben einer 

Gemeinschaft, sondern auch für ihre innere Ordnungsstruktur: „Zwischen den Tänzen und 

den Strukturen ihrer Entstehungskultur lassen sich Entsprechungen und Ähnlichkeiten 

identifizieren und analysieren. […] Tänze können daher zu Quellen für die Analyse 

gesellschaftlicher Ordnungs- und Machtverhältnisse werden“.226 Soziale Strukturen, 

Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft und ihre kollektive Identität sind die Voraussetzungen 

 
220 Kaeppler, Adrienne L.: Rezension von: Hanna, Judith Lynne: To Dance is Human. A Theory of Noverbal 

Communication, in: American Ethnologist 8, Heft 1, 1981, S. 218-219, hier S. 218. 
221 So auch Giurchescu 2001, 112. 
222 Vgl. Hanna 1987, 4. 
223 Soar und Aamodt 2014, 1. 
224 Wulf, Christoph: Anthropologische Dimensionen des Tanzes, in: Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christoph 

(Hgg.): Tanz als Anthropologie, München [u. a.]: Wilhelm Fink Verlag 2007, S. 121-131, hier S. 121. 
225 Brinson, Peter: Epilogue: Anthropology and the study of dance, in: Spencer, Paul (Hg.): Society and the 

Dance. The Social Anthropologie of Process and Performance, Cambridge [u. a.]: Cambridge University 

Press 1985, S. 206-214, hier S. 207. 
226 Wulf 2007, 127. 



 

53 
 

einer politischen Gemeinschaft. Um zu ermitteln, wie eine solche politische Gemeinschaft 

entsteht und erhalten wird, soll die Untersuchung der sozialen Interaktion im Tanz für diese 

Arbeit nutzbar gemacht werden. 

 Insgesamt betrachtet ist Tanz als soziale Handlung für die Analyse einer Gemeinschaft 

relevant, da er aus ihr hervorgegangen ist, sie also ein Stück weit abbildet, und da er auf sie 

einwirkt. Anthony Giddens und Jürgen Habermas fassen soziales Handeln allgemein als 

hochgradig gesellschaftsrelevant auf. Daher sollen aus dem weiten Feld soziologischer 

Handlungstheorien227 vor allem ihre Arbeiten, die in einem explizit 

gesellschaftstheoretischen Kontext stehen, als Hintergrund für die Analyse von Tanz bzw. 

Tanzgeschehen herangezogen werden. Beide, Giddens und Habermas, stellen ihre Theorien 

sozialen Handelns in einen explizit gesellschaftstheoretischen Kontext. Die Handlungen des 

Individuums werden dabei vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Bedingungen und Regeln 

ergründet. Beiden Soziologen geht es somit darum, individuelles Handeln unter 

Berücksichtigung gesellschaftlicher Bedingungen zu untersuchen und zudem die 

wechselseitige Beeinflussung zwischen Handeln und Gesellschaft zu ergründen.228 Der Tanz 

als soziale Handlung steht folglich im Dialog mit gesellschaftlichen Strukturen; seine 

Analyse soll dabei helfen, ein neues Verständnis für ebendiese Strukturen zu entwickeln. 

 Giddens räumt in seiner Handlungstheorie gerade gesellschaftlichen und sozialen 

Strukturen eine maßgebliche Rolle ein. Individuelles Handeln ist ihm zufolge durch 

übergeordnete Strukturen beeinflusst, während gleichzeitig durch bestimmte Handlungen 

Einfluss auf ebendiese Strukturen genommen werden kann.229 Auf der Grundlage einer 

solchen wechselseitigen Beeinflussung von Handeln und Struktur soll der Tanz als soziale 

Handlung Aufschluss über die ihn bedingenden gesellschaftlichen und sozialen Strukturen 

geben; gleichzeitig soll gezeigt werden, in welchem Maße der Tanz die Strukturen 

seinerseits beeinflusst. 

 Soziales Handeln lässt sich Habermas‘ Theorie zufolge mit Hilfe unterschiedlicher 

Handlungsmodelle erklären. Für das Handeln innerhalb einer sozialen Gruppe wie der 

Tanzgruppe sind vor allem die Modelle des kommunikativen Handelns – ausführlicher hierzu 

 
227 Seit dem ausgehenden neunzehnten Jahrhundert sind eine Vielzahl an Handlungstheorien entstanden, die 

in ihrer Ausrichtung unterschiedliche Schwerpunkte setzen. Für eine Übersicht siehe Bonß, Wolfgang [u. a.]: 

Handlungstheorie. Eine Einführung, Bielefeld: transcript Verlag 2013, passim. 
228 Vgl. Giddens, Anthony: Central Problems in Social Theory. Action, Structure and Contradiction in Social 

Analysis, Houndmills [u. a.]: Macmillan Education Ltd. 1979, vor allem S. 49-95. Habermas, Jürgen: 

Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 102016, vor allem S. 182-293 und S. 548-555. 
229 Vgl. Giddens 1979, 65f. 



 

54 
 

unten – sowie des normenregulierten Handelns hilfreich.230 Beim normenregulierten 

Handeln orientieren sich die Handlungen der einzelnen Akteure an Werten, die gemeinsam 

festgelegt und weitergegeben werden und damit als Normen bezeichnet werden können.231 

Welche Handlungen dabei in Einklang mit den sozialen Normen und Regeln der 

Gesellschaft stehen, ist stets abhängig vom jeweiligen Kontext. Denn: „Eine soziale Welt 

besteht aus einem normativen Kontext, der festlegt, welche Interaktionen zur Gesamtheit 

berechtigter interpersonaler Beziehungen gehören. Und alle Aktoren, für die entsprechende 

Normen gelten (von denen sie als gültig akzeptiert werden), gehören derselben sozialen Welt 

an.“232 Eine Handlung losgelöst von ihrem Kontext, ohne Bezug zu ihrer „sozialen Welt“ 

verstehen zu wollen, kann also nicht funktionieren. Daher wird der Tanz im Rahmen dieser 

Arbeit nicht isoliert betrachtet, sondern einzelne Tanzgeschehen werden in ihrem vollen 

Ausmaß gewürdigt. 

 Einerseits können auf dieser Grundlage allgemeine Analyseergebnisse formuliert werden, 

da der Tanz Regeln folgt, die zuvor festgelegt wurden und ihn zu einer wiederholbaren 

sozialen Handlung machen. Andererseits jedoch bleibt Handeln – unabhängig davon, ob es 

Normen und Leitstrukturen gibt, an denen es sich normalerweise orientiert – grundsätzlich 

ergebnisoffen und damit unvorhersehbar, also wenig regelhaft oder dazu geeignet, 

Ergebnisse der Analyse eines Tanzgeschehens zu verallgemeinern. Bereits Parsons 

beschäftigte sich mit diesem Phänomen bzw. Problem der sogenannten „double contingency 

of interaction“.233 Das bedeutet, dass jeder an einer sozialen Handlung Beteiligte prinzipiell 

in der Lage ist, die Erwartungen seines Gegenübers zu brechen und sich vollkommen abseits 

jeglicher Norm zu verhalten.234 Handelt ein Tänzer in den Episoden, die in dieser Arbeit 

untersucht werden, auf solch unvorhersehbare und jeglichen Erwartungen widersprechende 

Weise, wird dies jedoch stets explizit als Ausnahme hervorgehoben. Das Ungewöhnliche 

und unerwartet Andere an derartigen Situationen scheint sie für unsere antiken 

Gewährsmänner gerade so erwähnenswert zu machen und bestätigt damit die eigentliche 

 
230 Abgesehen von den beiden erwähnten Modellen nennt Habermas noch das strategische Handlungsmodell 

und das dramaturgische Handeln. Ausführlich zu den vier Handlungsmodellen Habermas, Jürgen: Theorie 

des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41987, S. 126-142. 
231 Vgl. ebd., 127. 
232 Ebd., 132. 
233 Parsons, Talcott: Social Systems and the Evolution of Action Theory, New York: Free Press 1977, S. 167. 
234 Vgl. ebd., 167f. Beispielsweise wäre es denkbar, dass jemand einem anderen die Tür öffnet, der andere 

jedoch nicht dankend hindurchgeht, sondern sich umdreht und verschwindet. 



 

55 
 

Norm ex negativo.235 Die Auswirkungen der doppelten Kontingenz im Rahmen sozialer 

Tanzhandlungen werden folglich in diesem Sinne in der Untersuchung berücksichtigt.   

 

3.1.2. Tanz als soziale Handlung mit kommunikativem Schwerpunkt 

Neben dem normenregulierten Handeln spielt das kommunikative Handeln eine bedeutende 

Rolle für die sozialen Interaktionen innerhalb einer Gruppe. In der Regel ist kommunikatives 

Handeln sogar die häufigste Handlungsform im menschlichen Miteinander.236 Habermas 

steht mit seiner Theorie des kommunikativen Handelns in der Tradition des linguistic turn 

und bedient sich der Erkenntnisse der Sprechakttheorie, gemäß derer sprachliche 

Äußerungen Handlungen bewirken können, so wie etwa ein Befehl oder ein Eid.237 Zunächst 

beschränken sich diese Überlegungen auf gesprochene Sprache als Kommunikationsmittel, 

doch soll im Folgenden gezeigt werden, dass auch andere Formen der Kommunikation, 

namentlich nonverbale Kommunikation wie etwa der Tanz, eine Form sozialen Handelns 

darstellen. 

 Tanzbewegungen unterscheiden sich von anderen Bewegungen des Körpers dadurch, 

dass sie Bedeutungen transportieren und damit ähnlich wie gesprochene Sprache als ein 

Kommunikationsmittel fungieren.238 Verstanden als Vorgang, bei dem absichtsvolle 

Botschaften gesendet und empfangen werden, ist Kommunikation dem Tanz sehr ähnlich. 

Sowohl Sprache als auch Tanz haben eine „underlying structural form“ und dadurch ein 

„structured set of possibilities and creative potential“.239 Der größte Unterschied zwischen 

beiden besteht darin, dass es sich beim Tanz, anders als bei gesprochener Sprache, um 

nonverbale Kommunikation handelt. Damit einher geht ein anderes Spektrum an 

Ausdrucksformen wie etwa die Körperbewegungen, Gestik, Mimik, Anordnung der Tänzer, 

 
235 Als Beispiele hierfür sei an dieser Stelle auf die Kapitel „Die Brautwerbung um Agariste von Sikyon“ und 

auf „Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien“ verwiesen. Auch Habermas spricht in seiner Theorie von 

erwartbarem Handeln, und zwar insofern als dass „Verhaltenserwartung […] nicht den kognitiven Sinn der 

Erwartung eines prognostizierten Ereignisses [hat], sondern den normativen Sinn, daß die Angehörigen zur 

Erwartung eines Verhaltens berechtigt sind.“ – Habermas 1987, 127. 
236 So hebt Habermas auch für seine anderen drei Handlungsmodelle (strategisch, normenreguliert, 

dramaturgisch) die Bedeutung der Kommunikation zwischen handelnden Individuen hervor: Habermas 1987, 

141f. 
237 Als bedeutendste Vertreter dieser Theorie sind John Langshaw Austin: How to Do Things with Words, 

Cambridge MA: Harvard University Press 1962 sowie John Searle: Speech Acts. An Essay in the Philosophy 

of Language, Cambridge: Cambridge University Press 1969 zu nennen. 
238 Theorien zur kommunikativen Funktion des Tanzes bei Spencer 1985, Hanna 1987, Kaeppler 2000, 

Giurchescu 2001, Peterson Royce 2002. Als Grundlage dieser Theorien dienen die linguistischen Konzepte 

von Noam Chomsky (competence and performance) und von Ferdinand de Saussure (langue und parole). 
239 Spencer 1985, 35. 



 

56 
 

Kleidung und Umgebung, die in ihrer Gesamtheit als kommunikatives Repertoire zur 

Verfügung stehen.240 

 Verständlich wird diese große Bandbreite an tänzerischen Ausdrucksformen dadurch, 

dass bestimmte Tanzbewegungen standardisiert wurden, sodass „members of a society may 

understand that these symbols are intended to represent experiences in the external physical 

world.“241 Der Tanz stellt also eine symbolhaftere, indirektere Form der Kommunikation dar 

als gesprochene Sprache. Dies führt zu der Frage, warum man sich nicht aus Gründen der 

Einfachheit auf die Sprache als Kommunikationsmittel beschränkt, sondern auch durch den 

Tanz kommuniziert. Erklärt werden kann dieser Umstand damit, dass Tanz mehr Sinne 

anspricht als verbale Kommunikation und dies auf eine ansprechende sowie eingängige Art 

und Weise zu tun vermag.242 Vor allem schwer zu verbalisierende Botschaften können auf 

diesem Weg einfacher vermittelt werden, da Menschen als „multisensory“ Lebewesen statt 

Wörter zu suchen tendenziell eher „act and watch or feel“.243 Peterson Royce geht in ihrer 

Untersuchung so weit zu konstatieren, dass Tanz insofern ein effektiveres 

Kommunikationsmittel darstellt als Sprache, als dass er sich besser dazu eignet, sublime 

Botschaften zu übermitteln, Empfindungen und Geisteszustände auszudrücken.244  

 Zusammenfassend betrachtet, wird der Körper im Tanz als Medium genutzt, vermittels 

dessen Botschaften weitergegeben und empfangen werden können, die „at a deep level of 

significance, are not verbally translatable.“245 Insofern nimmt der Tanz als besonders 

elaborierte körperliche Ausdrucksform bei der Untersuchung der Entstehung (politischer) 

Gemeinschaften in archaischer Zeit ganz offensichtlich eine Schlüsselrolle ein.  

 

Als besondere Form der Kommunikation versetzt Tanz den Menschen, wie oben gezeigt, in 

die Lage, tiefergreifende Botschaften zu übermitteln als es gesprochene Sprache vermag. 

Doch in welchen Situationen, für welche Art von Botschaften trifft dies im Einzelnen zu? 

Hanna kommt in ihrer langjährigen Untersuchung des Tanzes verschiedener Kulturen zu 

folgendem Schluss: „Substantively, information necessary to maintain a society’s or group’s 

cultural patterns, to help it attain its goals, to adapt to its environment, to become integrated 

 
240 Vgl. Naerebout 1997, 383f. 
241 Hanna 1987. 4. 
242 Für Naerebout ist Tanz besonders eng mit der Natur des Menschen verbunden, Rhythmus und 

Bewegungen gehören ihm zufolge zu unserem Wesen, und zwar mehr als gesprochene Sprache – Naerebout 

1997, 391. 
243 Hanna 1987, 4. 
244 Vgl. Peterson Royce 2002, 192-199. 
245 Giurchescu 2001, 110. 



 

57 
 

or to change may be communicated.“246 Alles, was Hanna hier benennt, sind Botschaften, 

die in den Bereich des Politischen fallen, vor allem dann, wenn man politisch dem 

eigentlichen Wortsinn nach als ‚die Polis betreffend‘ begreift. Denn alle diese 

Angelegenheiten betrafen die Polis, also eine Gesellschaft und ihr gemeinschaftliches 

Miteinander: gemeinsame Aufgaben bewältigen und Ziele erreichen, eine kollektive 

Identität wahren, sich an wechselnde Umweltbedingungen anpassen, Mitglieder integrieren 

oder sich als Ganzes verändern. Der Tanz offenbart hierin seine politische Dimension. 

 Um diese in ihren Einzelheiten nachvollziehen zu können, gilt es zunächst, das Politische 

an sich in den Blick zu nehmen. Der Mensch, der nach aristotelischem Verständnis von 

Natur aus ein zoon politikon ist,247 betätigt sich im öffentlichen Bereich des Lebens, indem 

er handelt und spricht.248 Auf dieser Grundlage entwickelte Hannah Arendt ihre Theorie über 

das Politische als Handlungsfeld, das durch die soziale Interaktion der handelnden Akteure 

bestimmt ist, nicht jedoch durch festgefügte Institutionen.249 Ein menschliches Miteinander 

ist Arendt zufolge ohne soziale Interaktion, soziales Handeln undenkbar; im Bereich des 

Politischen findet das soziale Handeln im Handlungsfeld öffentlicher Räume statt und äußert 

sich vor allem in Form von Sprechen, „weil ja offenbar alles politische Handeln, sofern es 

sich nicht der Mittel der Gewalt bedient, sich durch Sprechen vollzieht“.250 In diesem Punkt 

stimmt sie mit Habermas‘ These vom Primat des kommunikativen Handelns251 überein, und 

sie knüpft so wie er ebenfalls an die Sprechakttheorie an, womit sie die enge Verbindung 

von Handeln und Sprechen unterstreicht. Bereits bei Homer erscheinen diese beiden 

Tätigkeiten (handeln und sprechen) als erstrebenswerte Tugenden der adligen Helden: 

„Darum sandt‘ er mich fort, um dich das alles zu lehren, wohlberedt in Worten zu sein und 

rüstig in Taten.“252 

 Aufgegriffen wurde Arendts handlungs- sowie kommunikationsorientierter Begriff des 

Politischen unter anderem vom Bielefelder Sonderforschungsbereich 584:  

Der SFB verwendete einen akteurszentrierten, konstruktivistischen, performativen Begriff des 

Politischen […] er [ging] davon aus, dass das Politische jeweils situativ von unterschiedlichen 

Akteuren in der Kommunikation unter- und gegeneinander definiert wird; im Mittelpunkt stehen also 

 
246 Hanna 1987, 26. 
247 Aristot. Pol. 1253a3. 
248 Vgl. Aristot. Pol. 1283b42-1284a3. Im Bereich des Oikos herrschen eher die Tätigkeiten des Arbeitens 

und Herstellens, die letztlich die Grundlage für ein Leben in der Öffentlichkeit liefern. 
249 Besonders pointiert formuliert Arendt ihre Thesen zum Politischen als Handlungsfeld in ihrem Aufsatz: 

Der Mensch, ein gesellschaftliches oder ein politisches Lebewesen, in: Hannah Arendt. Mensch und Politik. 

Mit einem Nachwort von Thomas Meyer. Reclams Universalbibliothek, Stuttgart: Reclam 2017, S. 7-47. 
250 Arendt 2017, 11. 
251 Siehe dazu Anm. 236. 
252 Il. 9,442-443. 



 

58 
 

Abmachungen, Festlegungen oder Regeln, aber auch Definitionskämpfe und Versuche, bestimmte 

Themen und Formationen in den Aushandlungsprozess einzubeziehen (Politisierung) bzw. sie aus 

diesem herauszunehmen (Depolitisierung).253 

 Das Konzept der Performativität in Verbindung mit dem Politischen ist für die 

vorliegende Arbeit von besonderem Interesse. Denn dieses Konzept, das der 

Sprechakttheorie entlehnt ist, bekräftigt erneut den Zusammenhang von Handeln und 

Sprechen im Bereich des Politischen. Das Politische ist demnach als Zusammenwirken von 

sozialen und kommunikativen Handlungen zu verstehen. Ein solches Zusammenwirken lässt 

sich auch im Tanz beobachten. Auf sehr affektive Art und Weise ermöglicht es der Tanz, in 

sozialen und kommunikativen Handlungen für die Gemeinschaft bedeutsame Dinge zu 

kommunizieren. Dabei fungiert im Tanz der gesamte Körper als Medium und entspricht 

damit der großen Bedeutung des Körperlichen in der griechischen Antike in besonderem 

Maße. Insgesamt ist der Tanz daher als eine wichtige Form frühpolitischer Kommunikation 

anzusehen. 

 

3.1.3. Tanz als Teil der sozialen Erziehung 

Damit der Tanz als politisches Kommunikationsmittel im oben erarbeiteten Sinne genutzt 

werden kann, bedarf es eines Lernprozesses. Denn Tanz ist keine universelle Sprache; wie 

man ihn interpretiert, muss erst erlernt werden.254 Möglich ist dies, da es sich beim Tanz um 

ein vorstrukturiertes soziales wie kulturelles Konstrukt handelt, das gemeinschaftlich 

ausgehandelt und festgelegt worden ist.255 Auf dieser Grundlage können ‚Tanz-Codes‘ 

aufgeschlüsselt und an die nächste Generation weitergegeben werden, wodurch eine 

Tradition entsteht, die wiederum die kollektive Identität einer Gemeinschaft stärkt. Wer den 

Traditionen der Gemeinschaft folgt, verhält sich gesellschaftskonform und gehört dazu – 

womit der Tanz ein wichtiger Bestandteil der sozialen Erziehung ist. 

 Abgesehen von der Fähigkeit zu tanzen selbst, lernt man durch den Vorgang des Einübens 

verschiedener Tänze zudem noch weitere wichtige Dinge:256 „With its combination of 

rhythm, harmony and physical dexterity, dance was an excellent pedagogical tool for 

 
253 Walter, Uwe: Wege zum Politischen im antiken Griechenland, in: de Benedictis, Angela; Corni, Gustavo; 

Mazohl, Brigitte; Rando, Daniela; Schorn-Schütte, Luise (Hgg.): Das Politische als Argument. Beiträge zur 

Forschungsdebatte aus dem Internationalen Graduiertenkolleg »Politische Kommunikation von der Antike 

bis in das 20. Jahrhundert« (Schriften zur politischen Kommunikation, Bd. 10), Göttingen: Vandenhoeck und 

Ruprecht 2013, S. 17-43, hier S. 28-29, Anm. 29. 
254 Exemplarisch hierzu Kaeppler 2000, 117. 
255 Vgl. ebd. 
256 Eine Feststellung, die bereits Platon und Aristoteles machten. Beide erklärten das Erlernen verschiedener 

Tänze zu einem wertvollen Bestandteil der Erziehung der Jugend. Ausführlicher hierzu siehe das Kapitel: 

Tanz in der Erziehung. 



 

59 
 

training the body and educating young people, for enabling the individual to work in synergy 

with the group.“257 Wie man im Einklang mit einer Gruppe handelt, kann also mit Hilfe des 

Tanzes eingeübt und sichtbar gemacht werden. Letztlich kann dadurch das Aufkommen 

einer gemeinsamen Identität gefördert werden. 

 Auch zur Stabilisierung dieser Identität und damit einhergehend der Zugehörigkeit zur 

und Verantwortung für die Gemeinschaft stellt Tanz ein wichtiges Werkzeug dar: „Dance is 

a primary method of emotional bonding – through rhythmic muscular movement, 

participants are affected independently of how they are connected or divided external to the 

dance performance. As such, dance is a method by which groups of people define 

themselves.“258 Dabei folgen die Tanzbewegungen „structured systems of knowledge“,259 

sodass eine Analyse selbiger und vor allem auch des Kontextes, in dem sie ausgeführt 

werden, Aufschlüsse über die sie hervorbringende Gesellschaft verspricht. 

 

 

  

 
257 Cantenacci, Carmine: Foreword, in: Gianvittori, Laura (Hg.): Choreutika. Performing and Theorising 

Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra editore 2017, S. 11-19, hier S. 12. 
258 Soar 2010, 151. 
259 Ebd., 149. 



 

60 
 

3.2. Tanz als Adelstugend 

 

In unterschiedlichen Betätigungsfeldern seine persönliche arete unter Beweis zu stellen und 

zu vergrößern, war für den Adel in homerischer wie auch in archaischer Zeit von 

statuskonstituierender und damit von existentieller Bedeutung. Hierzu diente neben 

Aktivitäten wie „Kampf, Jagd, Pferdezucht, Sport, Symposien“260 auch „die 

Zurschaustellung von Schönheit, Luxus, Großzügigkeit, Gastfreundschaft, athletischem und 

musischem Können“.261 Auf welchem dieser Gebiete man sich besonders auszeichnete, 

spielte dabei eine untergeordnete Rolle: „Einem hat wohl ein Gott die Gaben des Kampfes 

verliehen, jenem des Reigens Kunst, einem andern Gesang und die Harfe.“262 Welche Rolle 

Tanz unter den Adelstugenden einnahm und in welchen Zusammenhängen ihn unsere 

Quellen in den Vordergrund stellen, ist für die Frage nach seiner Bedeutung für die 

Polisbildung nicht zuletzt deshalb wichtig, weil die gesellschaftliche Position des Adels mit 

dem Aufkommen politischer Verfahren und Institutionen neu definiert und gerechtfertigt 

werden musste.263 

 

3.2.1. Tanz bei den homerischen Phaiaken 

In den homerischen Epen begegnen dem Leser sowohl Tanzplätze als auch Tänze bzw. 

Tanzgeschehen an verschiedenen Orten und in unterschiedlichen Situationen. Eine der 

ausführlichsten Darstellungen zu diesem Themenkomplex findet sich in der sogenannten 

Phaiakis, dem Teil der Odyssee, der Odysseus‘ Aufenthalt bei den Phaiaken auf der Insel 

Scheria schildert. In der Forschung wurden der Phaiakis zahlreiche Einzelstudien mit 

unterschiedlichen Schwerpunkten gewidmet.264 Immer wieder wurde dabei die Sonderrolle 

der Phaiakis und der Phaiaken innerhalb des Gesamtgefüges der Odyssee hervorgehoben. 

So finden die Phaiaken ihre erste Erwähnung zu Beginn des fünften Buches der Odyssee. 

Zeus verkündet den Beschluss, dass man Odysseus nach seinen langen Irrfahrten nun den 

Weg zurück in seine Heimat Ithaka erlauben werde und dass die Phaiaken ihm beim letzten 

Teilstück dieses Weges Hilfe leisten würden.265 Durch diese Ankündigung wird nicht nur 

der weitere Fortgang der Gesamthandlung angedeutet, sondern es wird auch die 

 
260 Stein-Hölkeskamp, Elke: Adelskultur und Polisgesellschaft. Studien zum griechischen Adel in archaischer 

und klassischer Zeit, zugl. Diss. München 1985, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1989, S. 110. 
261 Stein-Hölkeskamp 1989, 104. 
262 Il. 13,730f. 
263 Vgl. exemplarisch Stein-Hölkeskamp 1989, 234.  
264 Für einen Überblick siehe Warnecke 2006, 54f. 
265 Vgl. Od. 5,33-37. 



 

61 
 

entscheidende Rolle der Phaiaken für Odysseus‘ Heimreise hervorgehoben. Die Phaiaken 

tragen also maßgeblich zum Wendepunkt der Odyssee bei; ihre Heimat Scheria ist die letzte 

Station, die Odysseus vor seiner Heimkehr durchläuft. Zudem nimmt die Schilderung von 

Odysseus‘ Aufenthalt bei den Phaiaken in den Büchern sechs bis acht266 so viele Verse ein, 

dass auch aufgrund ihrer Länge der Phaiakis besondere Bedeutung zukommt.267 Sowohl was 

ihren Inhalt betrifft als auch durch ihre schiere Länge sticht die Phaiakis gegenüber anderen 

Episoden der Odyssee also deutlich hervor. 

 Vor allem das Geschehen auf dem Tanzplatz der Phaiaken ist hier von Interesse. Bevor 

dies jedoch analysiert werden kann, gilt es zunächst zu klären, inwiefern sich die Phaiakis 

überhaupt dafür eignet, um an ihr die Bedeutung des Tanzes in archaischer Zeit 

herauszuarbeiten. 

 

3.2.1.1. Die Phaiaken als Ideal 

Neben dem bereits erwähnten erzähltheoretischen Alleinstellungsmerkmal zeichnet sich die 

Phaiakis und zeichnen sich mithin die Phaiaken selbst sowie ihr Heimatort Scheria durch 

weitere Besonderheiten aus – ein Sachverhalt, aufgrund dessen sich die Phaiakis auf den 

ersten Blick kaum für eine Analyse der Bedeutung des Tanzes im archaischen Griechenland 

zu eignen scheint. In der Forschung führten diese Besonderheiten oft zu einer Gleichsetzung 

der Phaiaken mit einem „Märchenvolk“.268 Und tatsächlich scheint es bei der Lektüre der 

Phaiakis zunächst so, als sei die Insel Scheria ein „phantasy realm“,269 das sich nahtlos in 

die anderen phantastischen Welten der ersten Hälfte der Odyssee einfügen lässt.  

 Der erste Umstand, der diesen Eindruck scheinbar bestätigt, wird in Athenes 

Ausführungen zur Herkunft der phaiakischen Königsfamilie deutlich. Poseidon sei der Vater 

des ehemaligen Königs Nausithoos und damit der Großvater des derzeitigen Königs 

Alkinoos.270 Diese Tatsache allein ist noch keine hinreichende Begründung für den 

 
266 Weitere Erwähnung finden die Phaiaken in Od. 5,29-42; 5,278-290; 5,344-347; Od. 9,1-38; Od. 11,328-

381 und Od. 13,1-187. 
267 Vgl. Luther, Andreas: Die Phaiaken der Odyssee und die Insel Euboia, in: Ders. (Hg.): Geschichte und 

Fiktion in der homerischen Odyssee, München: C. H. Beck 2006, S.77-92, hier S. 77. 
268 Krischer, Tilman: Phäaken und Odyssee, in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 113, Heft 1, 

1985, S. 9-21, hier S. 9. Ebenfalls Segal, Charles Paul: The Phaeacians and the Symbolism of Odysseus‘ 

Return, in: Arion: A Journal of Humanities and the Classics 1, Heft 4, 1962, S. 17-64, hier S. 32: „fairyland“; 

ebenfalls bereits Welcker, Friedrich Gottlieb: Die Homerischen Phäaken und die Inseln der Seligen, in: 

Rheinisches Museum für Philologie 1, 1832, S. 219-283, hier S. 219, 226 u. 230. Auch: Bürchner: Scherie, 

in: Re II A 1, Sp. 406-407, sowie Nünlist, René: Scherie, in: Der Neue Pauly, Brill Online (Zugriff: 

23.05.2018); ebenfalls Reinhardt, Karl: Tradition und Geist. Gesammelte Essays zur Dichtung, Göttingen: 

Vandenhoeck und Ruprecht 1960, S. 123. 
269 Segal 1962, 18. 
270 Vgl. Od. 7,54-63. 



 

62 
 

Märchenstatus der Phaiaken; immerhin rühmen sich noch zahlreiche andere Helden der 

homerischen Epen ihrer göttlichen Abkunft, wie beispielsweise Achill, Odysseus oder 

Priamos. Das Besondere und märchenhaft Anmutende im Falle der Phaiaken ist jedoch, dass 

ausgehend von der Königsfamilie die ‚Göttlichkeit‘ auf alle Phaiaken ausgeweitet wird. Sie 

alle werden als Menschen bezeichnet, „die den Göttern entstammen“271 und dadurch den 

„Göttern nahe verwandt sind“.272 

 Der zweite Umstand, der dazu verleitet, Scheria als einen märchenhaften Ort zu begreifen, 

besteht in Alkinoos‘ Reichtum. Nicht nur den königlichen Palast, der in einem „Glanz wie 

von Sonne und Mond“273 liegt, da er reichlich mit Gold und Silber verziert ist, bestaunt der 

Neuankömmling Odysseus, sondern auch der angrenzende Garten entwickelt seine ganz 

eigene Faszination. Neben dem Überangebot an Erträgen und der hohen Qualität der Früchte 

scheint die phaiakische Landwirtschaft noch nicht einmal den Gesetzen der Natur 

unterworfen zu sein. Eine jahreszeitlich bedingte Erntepause scheint es ebenso wenig zu 

geben wie Missernten: „Niemals geht eine Frucht hier verloren und nie gibt es Mangel 

Winter wie Sommer, im ganzen Jahr nicht“.274  

 Als drittes märchenhaftes Element erscheint die vielfach gerühmte Schifffahrtskunst der 

Phaiaken. Ihre Schiffe sind so schnell „als hätten sie Flügel, als wärens Gedanken“;275 sie 

haben keine Steuer, sondern werden ebenfalls von Gedanken gelenkt. Einen Führer 

benötigen die phaiakischen Schiffe folglich nicht, und zudem „kennen [sie] von jeher kein 

Fürchten, dass ihnen irgendein Leid widerfahre oder Vernichtung.“276 Angesichts Odysseus‘ 

bisheriger Reise, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass er nicht schnell und direkt an 

sein Ziel hat gelangen können und zahlreiche Gefahren hat durchleiden müssen, könnte man 

beim Anblick der phaiakischen Schiffe, genau wie Odysseus, in verzaubertes Staunen 

geraten. Reinhardt spricht von „Zauberschiffe[n]“277 und folgert weiterhin: „Man frage 

nicht, wieso die See, wenn die Phäaken fahren, niemals stürme: ‚Windstille‘ (7,319) gehört 

zu ihrem Zauber wie die nächtliche Verborgenheit der Fahrt.“278 So wie die Schiffe muten 

ebenfalls, wie gezeigt, Alkinoos‘ Besitz und seine sowie aller Phaiaken göttliche 

Abstammung phantastisch an. Doch kann eine nähere Analyse diesen ersten Eindruck 

 
271 Od. 5,378. 
272 Od. 5,35. 
273 Od. 7,84. 
274 Od. 7,117-118. Insgesamt zur Beschreibung des Gartens Od. 7,111-131. 
275 Od. 7,36. 
276 Od. 8,562-563. Insgesamt zur Beschreibung der Schiffe und der Schifffahrt Od. 8,555-563. 
277 Reinhardt 1960, 121. 
278 Ebd. 



 

63 
 

erhärten? Zeigt der Dichter in den Phaiaken wirklich ein Märchenvolk, das über 

Zauberkräfte verfügt? 

 Diese Frage muss verneint werden. Denn bei genauerer Betrachtung der drei oben 

aufgeführten Aspekte, verlieren sie allesamt ihren märchenhaften Anschein; vielmehr 

rücken sie Scheria in die Position eines Ideals. Zuerst trifft dies auf die vermeintliche 

Göttlichkeit der Phaiaken zu. Zwar rühmt sich Alkinoos seiner göttlichen Abstammung, 

doch wird bezeichnenderweise von seiner Tochter Nausikaa die Verbindung zu den Göttern 

relativiert. Sie hat keine Angst vor dem ihr noch fremden Odysseus, da sie weiß, dass die 

Phaiaken Lieblinge der Götter sind und dass ihnen somit kein Unheil widerfährt.279 Die 

Phaiaken stehen also lediglich unter der besonderen Gunst der Götter, ohne selbst Götter zu 

sein; sie sind nur „göttergleich[…]“.280 Nausikaas Brüder, die Königssöhne, gleichen 

Unsterblichen281 und die Phaiaken leisten Alkinoos Gehorsam, „als wäre er Gott.“282 

 Auch Alkinoos‘ Reichtum besteht bei näherer Betrachtung aus ganz handgreiflichen und 

eben nicht märchenhaften Dingen.283 Das Nahrungsangebot in seinem Garten besteht aus 

gewöhnlichen Äpfeln, Birnen, Feigen, Oliven und Trauben. Dass es in solch hoher Qualität 

und besonders üppig vorhanden ist, wird zum einen der vorteilhaften Lage Scherias 

zugeschrieben; denn „der täglich und stündlich wehende Westwind lässt ja die Früchte hier 

wachsen, dort reifen.“284 Zum anderen wird dieser Umstand als ein Geschenk der Götter 

gesehen.285 Der Reichtum an Metall, der Alkinoos‘ Palast erstrahlen lässt, ist ebenfalls durch 

die günstige Lage Scherias als Handelsplatz mit zwei Häfen286 erklärbar. In episch 

überhöhter Form zeigt der Dichter an dieser Stelle die gute Versorgungslage, beinahe schon 

Autarkie der Phaiaken auf, die seinem Publikum als Grundlage für den besonderen Luxus 

vor Augen stehen sollte. Dieser Luxus ist aber nicht märchen- oder gar zauberhaft; bei den 

Früchten im Garten handelt es sich nicht um phantastische Früchte, die sonst nirgendwo auf 

der Welt zu finden wären oder deren Verzehr ungeahnte Folgen hätte.287 Zudem sind sie 

 
279 Vgl. Od. 6,200-203. 
280 Od. 6,241. 
281 Vgl. Od. 7,5. 
282 Od. 7,11. 
283 Vgl. Segal 1962, 22: „different as their way of life [= die Lebensweise der Phaiaken] is from Ithaca, it is 

still recognizably human.“ 
284 Od. 7,118f. 
285 Vgl. Od. 7,132. 
286 Vgl. Od. 6,263. Hierzu ebenfalls Wolf, Armin: Odysseus im Phaiakenland – Homer in der Magna 

Graecia, in: Olshausen, Eckart; Sonnabend, Holger (Hgg.): „Troianer sind wir gewesen“ – Migrationen in der 

antiken Welt, Stuttgarter Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, Stuttgart: Franz 

Steiner Verlag 2006, S.20-53, hier S. 27 und 34. 
287 Wie etwa im Falle des Lotus der Lotophagen, dessen Genuss Odysseus und seine Gefährten alles 

vergessen lässt, was sie bis hierher angetrieben hat.  



 

64 
 

nicht einfach in unerschöpflichem Ausmaß vorhanden, sondern werden von den Phaiaken 

sorgfältig angebaut und in einem eigens angelegten und eingehegten Garten288 gepflegt.  

 Und schließlich: So wie die Früchte in Alkinoos‘ Garten sind auch die Schiffe der 

Phaiaken für das Epenpublikum keine Unvorstellbarkeit; sie zeichnen sich nur durch 

besondere Eigenschaften aus, die die phaiakische Schifffahrtskunst so einzigartig machen. 

Diese Eigenschaften, wie etwa die Schnelligkeit oder die Fähigkeit, jedes Ziel unbeschadet 

zu erreichen, entspringen jedoch nicht der eigenen Schöpferkraft, sondern werden explizit 

als „ein Geschenk des Erschüttrers der Erde“289 dargestellt. Damit zeigen sie zusammen mit 

den anderen Geschenken Poseidons erneut, dass die Phaiaken in der besonderen Gunst der 

Götter stehen und wie vorteilhaft sich diese Gunst auf ihr Leben auswirkt. Allein aufgrund 

dieser Gunst ist es daher möglich, dass die Schiffe stets „bei ruhigster See“290 ablegen und 

auf ihren Reisen von Nebel eingehüllt werden – ganz so wie auch Athene den Odysseus auf 

seinem Weg durch die Stadt der Phaiaken in einem „göttliche[n] Düster“291 verbirgt. Es ist 

folglich nicht etwa, wie Reinhardt meint, Alkinoos, der hier zaubert; die Schiffe werden auch 

nicht von selbst unsichtbar, und Scheria als Ganzes rückt aus dem Nimbus einer 

Märchenwelt heraus und präsentiert sich stattdessen als ein von Homer konstruiertes Ideal, 

als ein Ort nämlich, an dem in zahlreichen Lebensbereichen die für ihn idealen Bedingungen 

sowie Zustände herrschen.292 

 

Ein weiterer Aspekt anhand dessen die Welt der Phaiaken als Ideal erkennbar wird, besteht 

in ihrer vielfach betonten Isolation. Bereits Segal empfindet die Phaiaken als „somewhat 

removed from the common sufferings and toil of ordinary mortals.“293 Was Segal hier als 

relativ vagen Eindruck festhält, wird durch Homers eigene Ausführungen bei der 

Beschreibung Scherias ganz konkret: Die Heimat der Phaiaken ist durch ihre abgeschiedene 

Lage, „weitab von erwerbenden Männern“,294 isoliert. In Nausikaas Worten wird die 

Einsamkeit, in der die Phaiaken „mitten im wellenwogenden Meere“295 leben ein weiteres 

Mal betont. Auch wenn es der Dichter nicht expressis verbis schreibt, liegt durch seine 

Beschreibung die Identifizierung Scherias mit einer Insel nahe, da eine solche am ehesten 

 
288 Vgl. Od. 7,113. 
289 Od. 7,35. 
290 Od. 7,319. 
291 Vgl. Od. 7,42. 
292 So auch bereits Luther 2006, 80: „Die Zeichnung der sozialen und politischen Verhältnisse spiegelt den 

Zustand eines griechischen Gemeinwesens wider, den die Griechen der archaischen Zeit als ideal angesehen 

haben dürften.“ 
293 Segal 1962, 22. 
294 Od. 6,8. 
295 Od. 6,204. 



 

65 
 

inmitten des „wellenwogenden Meere[s]“ vorstellbar ist, am ehesten also als πολύκλυστος296 

bezeichnet werden könnte. Die Etymologie des Namens Scheria von σχερός, „festes, 

zusammenhängendes Land“, jedoch legt nahe, dass es sich nicht um eine Insel, sondern um 

Festland handelt, das die Phaiaken besiedeln.297 Selbst wenn man aber nun davon ausgeht, 

dass Scheria keine Insel sei, ändert dies nichts an dem Umstand, dass die Phaiaken in völliger 

Abgeschiedenheit leben. Denn auch für eine Polis auf dem Festland ist eine isolierte Lage 

denkbar.298 Denkbar wäre es allerdings auch, in der Benennung des Phaiakenlandes als 

(wortwörtlich) festem Land ein rhetorisches Mittel zu sehen, das Homer einsetzt, um einen 

Kontrast zu der scheinbaren Unendlichkeit des Meeres zu schaffen. Immerhin ist Odysseus 

zu dem Zeitpunkt, als er völlig entkräftet die rettende Küste Scherias erreicht, bereits seit 21 

Tagen allein auf seinem selbst gebauten Floß auf dem Meer unterwegs. Festland erscheint 

in diesem Kontext als die große Rettung, als das lebensnotwendige Gegenteil zum Meer, das 

stets in Bewegung, stets im Wandel ist. Führt man diesen Gedanken weiter, wird deutlich, 

warum Homer eine isolierte Lage als besonders ideal betrachtet. So erscheint es durchaus 

plausibel, dass durch die Bezeichnung der Heimat der Phaiaken als F e s t land impliziert 

wird, dass die Verhältnisse und Lebensumstände auf Scheria fest, sicher, beständig sind, was 

wiederum für die gut eingerichtete Ordnung der Polis dort spricht und was damit auch das 

aus Homers Sicht Positive einer isolierten, von anderen ungestörten Lage unterstreicht. 

 

Bei näherer Betrachtung scheint vor allem diese Isolation, in der die Phaiaken nicht allein 

aufgrund der geographischen Lage ihrer Insel leben, überhaupt erst die Voraussetzung dafür 

zu sein, dass die Lebensumstände der Phaiaken in idealer Form existieren und bewahrt 

werden können. Denn der Dichter wird nicht müde, die Isolation in den unterschiedlichsten 

Bereichen hervorzuheben und ihre positiven Auswirkungen zu betonen. So sind die 

Phaiaken zusätzlich zu der abgeschiedenen Lage ihrer Polis in vielfacher Hinsicht isoliert: 

Als eine Ebene der Isolation präsentiert sich die Mauer, die die Polis der Phaiaken umgibt. 

Errichtet wurde sie von Nausithoos, dem weisen Gründer der Stadt,299 und bewundert wird 

sie von Odysseus auf seinem Weg zum königlichen Palast.300 Dieser Palast selbst ist 

 
296 Od. 6,204. 
297 Breits Welcker machte auf diesen Umstand aufmerksam – Welcker 1832. Auch in der neueren Forschung 

wird die Namensherkunft Scherias immer wieder im Rahmen zahlreicher Lokalisierungsversuche 

herangezogen, wie etwa von Wolf 2002, 22 oder Warnecke 2002, 55. 
298 Bei seiner Lokalisierung Scherias in Tiriolo berücksichtigt Wolf das Kriterium der Abgeschiedenheit 

sorgfältig, so befindet sich Tiriolo am südlichen Rand Italiens, wird durch das Pollino-Gebirge von 

nördlicheren Regionen getrennt und liegt am westlichen Rand, also „ganz am Ende“ wie Nausikaa es 

formuliert (Od. 6,205) des Ionischen Meeres – Wolf 2002, 35. 
299 Vgl. Od. 6,9. 
300 Vgl. Od. 7,44f. 



 

66 
 

ebenfalls von Mauern umgeben301 und bildet damit eine weitere Ebene der Isolation. Zuletzt 

ist auch Alkinoos‘ Garten „umgeben von festem Gehege“.302 Innerhalb der Isolation dieser 

Mauern und Einhegungen entfalten sich Reichtümer und Wohlstand, wie dem 

Epenpublikum durch Odysseus‘ Augen vorgeführt wird. Und schließlich sind die Phaiaken 

darüber hinaus sogar in erzähltheoretischer Hinsicht isoliert. Denn die Phaiakis kommt als 

Element der Gesamterzählung der Odyssee zu einem totalen Abschluss, indem sie nicht bloß 

von Odysseus verlassen, sondern zugleich für alle Zukunft verschlossen wird.303 Dass die 

Phaiaken selbst Scheria nach Odysseus‘ Abreise niemals verlassen werden, scheint ihren 

basileis sogar schon zuvor bewusst gewesen zu sein, als sie sich nämlich für ihre 

Gastgeschenke Ersatz aus dem Volk holen;304 würden sie es in Erwägung ziehen, Odysseus 

noch einmal wiederzusehen, wäre dieser Schritt sicherlich nicht notwendig gewesen. Die 

Phaiaken selbst sehen in ihrer Abgeschiedenheit folglich keinen Nachteil. Zusammenfassend 

also erstreckt sich die Isolation Scherias von einer übergeordneten Ebene, die die Polis als 

ganze betrifft und durch die geographische Lage begründet ist, auf immer engere 

Teilbereiche, in denen es sich um eine selbstauferlegte Isolation handelt. Diese Isolation 

halten die Phaiaken aktiv aufrecht, da sie trotz ihrer zwei Häfen und ihrer Schifffahrtskunst, 

die ihnen viele potentielle Kontakte ermöglichen, einen eher unfreundlichen Umgang mit 

Fremden pflegen305 und sowohl im übertragenen als auch im wörtlichen Sinn Mauern um 

sich herum bauen. Gleichzeitig florieren ihr gesellschaftliches und politisches Miteinander. 

Folglich hebt Homer die Isolation und damit auch die Unbeeinflussbarkeit Scherias als 

Vorteile hervor. In den Phaiaken wird ein von außen weitestgehend unbeeinflusstes Volk 

präsentiert, das in seiner Isolation die für Homer ideale Poliskultur pflegt. Auf der Grundlage 

der Abgeschiedenheit sowie Abkapselung von der Außenwelt kann sich allem Anschein 

nach ein ideales Gemeinwesen entfalten und vor allem auch erhalten. Scherias 

Idealcharakter wird somit durch die deutlich betonte, vielfache Isolation, in der die Phaiaken 

leben, verstärkt. 

 

 
301 Od. 7,85f. 
302 Od. 7,113. 
303 Poseidon nämlich macht seine alte Drohung wahr und bestraft die Phaiaken dafür, dass sie Fremden – in 

diesem Fall auch noch dem verhassten Odysseus – Geleit gewähren, indem er ein phaiakisches Schiff vor der 

Küste Scherias versteinert. Alkinoos beschließt daraufhin, zukünftig keinen Fremden mehr in dessen Heimat 

zu geleiten – Od. 13,159-183. 
304 Vgl. Od. 13,14. 
305 Od. 7,32f.: „Unsere [= die Phaiaken] halten es gar nicht so gerne mit Menschen der Fremde, frohes 

Empfangen beliebt man hier nicht, kommt jemand von auswärts.“ 



 

67 
 

Allerdings ist Scheria nicht die einzige (Insel-)Welt in der Odyssee, die „fernab“ und damit 

isoliert gelegen ist. Ogygia, die Heimat der Kalypso, und Aiaia, die Heimat der Kirke, 

stechen ebenfalls durch ihre jeweils abgeschiedene Lage hervor. Ogygia wird als Insel 

beschrieben, die von so viel Meerwasser umgeben ist, dass es nahezu endlos erscheint, und 

„eine Stadt ist nicht nahe mit Menschen, die Göttern Opfer bringen und auserlesene 

Hekatomben“.306 Ähnlich wie im Falle Ogygias stellt sich die Lage Aiaias dar. Bei ihrer 

Ankunft haben Odysseus und seine Gefährten jegliche Orientierung verloren, kein 

Anhaltspunkt kann ihnen Aufschluss darüber geben, wo sie gelandet sein mögen.307 Ihre 

einzige Feststellung besteht darin, dass es sich um eine Insel handelt, „umzirkt vom endlosen 

Meere“.308 

 Ihre isolierte Lage sowie ihre in Abgeschiedenheit lebenden Bewohner verleiten dazu, 

Aiaia und Ogygia mit Scheria gleichzusetzen. Dies wäre jedoch verfehlt, da beide Inseln 

zwar genauso wie Scheria Ideale darstellen (nämlich insofern, als dass sie als reine Formen 

beschrieben werden), es sich aber um unterschiedliche Formen von Idealen handelt: 

Während Aiaia und Ogygia durch ungestalte Wildnis charakterisiert werden und somit als 

Ideale unberührter Natur erscheinen, repräsentiert Scheria das Ideal einer vom Menschen 

gestalteten Umwelt. So zeichnet sich Scheria, anders als Ogygia und Aiaia, durch seine 

menschengestaltete Wirklichkeit aus. Die Landschaft Aiaias wird durch „Wälder und 

Dickicht“309 bestimmt, und auch Kalypsos Heimat wird als Insel beschrieben, die von 

Bäumen bedeckt ist.310 Auf dieser Insel lebt die Nymphe in einer „geräumige[n] Grotte“, 

„von Trauben umrankt[…]“.311 Scheria hingegen besticht durch seine Stadtarchitektur, wie 

bereits bei der ersten Vorstellung der Phaiaken betont wird: „Aber der göttergleiche 

Nausithoos rief sie zum Wandern, ließ sie in Scheria siedeln weitab von erwerbenden 

Männern, ließ um die Stadt eine Mauer dann bauen, errichtete Häuser, schuf auch Tempel 

der Götter und teilte die ländlichen Fluren.“312 Die Stadtplanung wird als wichtiger 

Bestandteil der phaiakischen Existenz dargestellt. Auch lässt der Dichter den Odysseus die 

Stadt der Phaiaken, ihre Häfen und Schiffe, die „Sammelplätze der Helden [ἡρώων 

ἀγορας]“313 sowie die Stadtmauern voller Bewunderung erblicken und hebt damit ihre 

Bedeutung hervor. In gleicher Weise zeigt sich Odysseus dann von Alkinoos‘ Palast und 

 
306 Od. 5,101f. 
307 Vgl. Od. 10,190-192. 
308 Od. 10,195. 
309 Od. 10,149f. Ebenfalls: Od. 10,159; 10,197. 
310 Vgl. Od. 1,51. Ebenfalls: Od. 5,63-74. 
311 Od. 5,68. 
312 Od. 6,7-10. 
313 Od. 7,44. Siehe für diese Szene insgesamt: Od. 7,42-46. 



 

68 
 

seinem gepflegten Garten beeindruckt,314 die beide in starkem Kontrast zu Kalypsos Grotte 

und ihren wild rankenden Weinreben stehen. Angesichts dieser Pracht bleibt Odysseus und 

damit auch dem Epenpublikum, für das Scheria durch Odysseus‘ Augen erlebbar wird, nur 

eines zu tun: staunend dazustehen.315 Der Idealcharakter Scherias als Musterbeispiel einer 

vom Menschen gestalteten Umwelt wird im Vergleich mit Aiaia und Ogygia einmal mehr 

deutlich. 

 

Zusätzlich zu der Gegenüberstellung der Lebenswelt der Phaiaken auf der einen Seite und 

der Inselwelten Aiaia und Ogygia auf der anderen, erfolgt eine zweite Gegenüberstellung, 

mit deren Hilfe Homer die Phaiaken als Ideal charakterisiert: die Gegenüberstellung mit den 

Kyklopen, den geradezu idealisierten Barbaren.316 In Form eines politisch-didaktischen 

Lehrstücks führt der Dichter das kyklopische Leben als Antithese zum phaiakischen Leben 

vor Augen und stellt damit die Phaiaken als ein Vorbild für seine Zeitgenossen heraus.317 

Abgesehen von ihrer gemeinsamen Verbindung zu Poseidon könnten die Kyklopen und die 

Phaiaken nämlich nicht unterschiedlicher sein. Erstere leben „halt- und gesetzlos“,318 haben 

„keine rechtliche Ordnung, beraten auch nicht in offner Versammlung“319 und niemand sorgt 

sich um den anderen.320 In Scheria hingegen gibt es viele Anzeichen für eine organisierte 

Polisgemeinschaft: Alkinoos nimmt am „versammelten Rat der berühmten Könige“321 

Scherias teil und neben der Beratung im kleinen Kreis der dreizehn basileis findet zudem 

eine Versammlung auf der phaiakischen Agora statt.322 Was bei den Kyklopen fehlt, ist auf 

Scheria Teil des alltäglichen Lebens als Polisgemeinschaft. 

 
314 Zum Palast: Od. 7,81-94; zum Garten: Od. 7,111-131. 
315 Od. 7,133: „Staunend stand da der große Dulder, der hehre Odysseus.“ 
316 Auch Schulz beobachtet, dass Homer einen Vergleich zwischen den Kyklopen und Phaiaken nahelegt – 

Schulz, Raimund: Als Odysseus staunte. Die griechische Sicht des Fremden und das ethnographische 

Vergleichen von Homer bis Herodot, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2020, S. 61. 
317 In diesem Punkt etwas anders Schulz 2020, 63f.: „Doch niemand kommt auf den Gedanken, über das 

Märchenmodell des menschenfressenden Riesen seine eigene ‚kulturelle‘ oder gar ‚ethnische‘ Identität zu 

bestimmen, wie in der Forschung beinahe gebetsmühlenartig behauptet wird. […] Die Beschreibung der 

Phäaken und Kyklopen ist von viel zu vielen widersprüchlichen, sich aus den unterschiedlichen Traditionen 

und Quellen speisenden Einzelmerkmalen gekennzeichnet, als dass die Hörer Homers eine Identifizierung 

oder Absetzung als vorrangigen Faktor des Fernverständnisses begriffen hätten.“ Trotz dieser Einwände 

muss berücksichtigt werden, dass Homer die gemeinsame Vergangenheit der Kyklopen und Phaiaken 

hervorhebt, beide sogar von Poseidon abstammen, wodurch ein antithetischer Vergleich naheliegt. Kleinere 

Inkonsistenzen bei diesem Vergleich können für das vorliegende Vorhaben vernachlässigt werden.  
318 Od. 9,106. 
319 Od. 9,111f. 
320 Vgl. Od. 9,114f. 
321 Od. 6,54f. 
322 Vgl. Od. 8,4-16. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass sich auch Kalypsos und Kirkes Heimat 

durch die Abwesenheit einer (Polis-)Gemeinschaft auszeichnen: Krike hat jeden Menschen, der zu ihr kam, 

in ein Tier verwandelt und bei Kalypso gibt es niemanden, der Odysseus beim Verlassen der Insel begleiten 

könnte (Od. 5,15-17 sowie Od. 5,141f). Hierzu auch Segal 1962, 21. 



 

69 
 

 Weiterhin pflanzen die Kyklopen, anders als die Phaiaken, keine Früchte an, sondern sie 

ernten nur das, was die Natur ihnen ohne ihre Zutun bereitstellt.323 Sie nutzen damit nicht 

die Chance zur Selbstgestaltung ihrer Umwelt. Demgegenüber hebt Homer anhand des 

Beispiels der Phaiaken die Bedeutung der eigenen Gestaltungskraft deutlich hervor. So ist 

bei ihnen nicht nur der Nahrungsanbau (verdeutlicht durch den in epischer Überhöhung 

geschilderten Garten des Alkinoos) bewusst gestaltet, sondern auch die Stadt, in der sie 

leben. Vor allem Alkinoos‘ Palast sticht in diesem Zusammenhang hervor und steht in 

starkem Kontrast zu den Kyklopen, die „auf den Gipfeln des hohen Gebirges nur in 

geräumigen Grotten“324 wohnen. 

 Eine mögliche Erklärung für die vergleichsweise unzivilisierte Bauweise der Kyklopen325 

besteht in ihrem Verhältnis zu den Göttern. Allen voran ist es Zeus, den die Kyklopen 

verachten,326 während die Phaiaken für Zeus sogar ihre Fremdenfeindlichkeit überwinden 

und Odysseus gastlich aufnehmen.327 In der homerischen Vorstellung ist Gottesfurcht 

wichtig, da nur sie die Gunst der Götter garantiert, welche sich wiederum in 

Göttergeschenken niederschlagen kann. Im Falle der Phaiaken ist es vor allem die 

Schifffahrtskunst, die sie als Geschenk erhalten haben, wohingegen die Kyklopen über 

keinerlei Schiffe oder Schiffsbauer verfügen.328 Infolgedessen lassen die Kyklopen auch an 

dieser Stelle eine Möglichkeit zur eigenen Gestaltung ihrer Umwelt ungenutzt und 

bewirtschaften die ihrer Küste vorgelagerte Insel nicht, wie der Dichter durch Odysseus‘ 

Beobachtung unterstreicht.329 

 Weiterhin haben die Kyklopen aufgrund der fehlenden Schiffe nicht die Möglichkeit, 

Kontakte zu anderen zu pflegen, und leben in einer gezwungenermaßen herrschenden 

Isolation. Wie gezeigt, ist auch das phaiakische Leben von Isolation geprägt, doch handelt 

es sich im Unterschied zu den Kyklopen um keine unvermeidbare, sondern um eine selbst 

auferlegte: Die Phaiaken haben Schiffe und damit prinzipiell die Möglichkeit, Kontakte zu 

entfernten Orten aufzubauen. So wie Alkinoos‘ Palast ist auch Polyphems Behausung von 

Mauern umgeben,330 aber trotzdem können die Phaiaken als Gemeinschaft in ihrer 

Stadtkultur agieren, während die Gemeinschaftlichkeit in der Hirten-„Kultur“ der Kyklopen 

 
323 Vgl. Od. 9,107-111. 
324 Od. 9,113f. 
325 Zur grundsätzlichen Unterschiedlichkeit der Phaiaken und Kyklopen Segal 1962, 33-34. 
326 Vgl. Od. 9,273-277. 
327 Vgl. Od. 7,159-166. 
328 Vgl. Od. 9,125-131.  
329 Vgl. Od. 9,116-141. 
330 Od. 9,184f. 



 

70 
 

nur rudimentär ausgebildet und zudem fragil ist.331 Bei den Kyklopen ist das Individuum 

isoliert, bei den Phaiaken die Gemeinschaft als Ganze. 

 Es zeigt sich, dass Homer viele Aspekte, die die Phaiaken kennzeichnen, auch bei der 

Beschreibung der Kyklopen verwendet: Organisationsgrad des Gemeinschaftslebens, Grad 

der Fähigkeit zur Selbstgestaltung der eigenen Umwelt, Gottesfurcht und Isolation. 

Strukturell betrachtet, erzählt er also zweimal das Gleiche. Der große Unterschied besteht 

allerdings in der jeweils anderen Ausprägung der einzelnen Aspekte. Denn was bei den 

Phaiaken in hohem Maße vorhanden ist, gibt es bei den Kyklopen bloß in geringem Ausmaß 

oder überhaupt nicht. Damit stellt sich die Lebenswelt der Phaiaken als bewusste 

Konstruktion des Dichters heraus, die im Sinne eines didaktischen Lehrstücks dem 

Positivbeispiel der Phaiaken durch den Gegensatz zu dem Negativbeispiel der Kyklopen 

zusätzliche Geltung verschaffen soll. 

 

Diese zusätzliche Geltung wird darüber hinaus noch durch die Erzähltechnik, derer sich der 

Dichter bei der Kyklopengeschichte bedient, verstärkt.332 So übernimmt Odysseus im 

Rahmen des Festmahles am zweiten Abend auf Scheria die Rolle des Erzählers und berichtet 

unter anderem über die Lebensweise der Kyklopen, bevor er seine Auseinandersetzung mit 

Polyphem schildert. Es handelt sich bei Odysseus‘ Ausführungen somit um eine interne 

Erzählung, die einen Großteil der Irrfahrten in geraffter Form präsentiert.333 Die 

Erzähltechnik der internen Erzählung hatte einen besonderen Effekt auf das Publikum der 

archaischen Zeit, da es an dieser Stelle ebenso wie die Phaiaken dem Vortrag zuhörte, und 

das vermutlich sogar in ungefähr demselben Rahmen, nämlich im Kontext einer erlesenen 

Zusammenkunft. Dadurch entfaltete die Phaiakis ein „bemerkenswertes 

Identifikationspotential […] dem historischen Epenpublikum war in besonderem Maße die 

Möglichkeit gegeben, Gemeinsamkeiten zwischen sich und den Bewohnern von Scheria 

 
331 Auf Polyphems Hilferuf reagieren die Kyklopen zwar, aber zu einer wirklichen gemeinschaftlichen 

Hilfeleistung kommt es nicht – Od. 9,399-413. 
332 Schulz weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass die Kyklopen bereits bei der ersten Vorstellung 

der Phaiaken (Od. 6,1-5) vom Dichter mit einer bestimmten Absicht erwähnt werden: „Und schon Homer 

unterstützt erzähltechnisch einen Vergleich, indem er die Phaiaken als Flüchtlinge vor den räuberischen und 

‚übermenschlichen Männern‘ vorstellt und damit impliziert, dass beide einstmals das gleiche Land 

bewohnten.“ – Schulz 2020, 62. 
333 Zu diesem erzählerischen Kunstgriff kommt es, da die Irrfahrten noch vor der Ankunft auf Ithaka erzählt 

werden müssen, um nicht in Bedeutungslosigkeit zu versinken; würden sie nämlich erst im Anschluss an 

Odysseus‘ erfolgreiche Heimkehr als interne Erzählung auf Ithaka auftauchen, wären sie ein spannungsloser 

Appendix, dessen Relevanz nach dem eigentlichen glücklichen Ende auf Ithaka fraglich wäre, nicht die 

notwendige Vorbereitung des Höhepunktes, den sie durch ihren Platz auf Scheria darstellen. Siehe hierzu 

ebenfalls Krischer 1985, 12f. 



 

71 
 

[…] festzustellen.“334 Das Ideal des phaiakischen Gemeinwesens war also nicht bloß 

bewundertes und angestrebtes Vorbild, sondern es bot viele Ansatzpunkte, mit denen man 

sich gerne identifizierte; es konnte mithin sogar als Gradmesser des eigenen Grades an 

Zivilisiertheit dienen. 

 

Zusammenfassend sind (1.) der Idealcharakter335 der Welt der Phaiaken, (2.) die bewusste 

Konstruktion der Phaiakis als didaktisches Lehrstück und (3.) das hohe 

Identifikationspotential mit den Phaiaken die Kriterien, die sie von anderen Völkern und 

Episoden der Odyssee deutlich abheben. Die in der Phaiakis geschilderten Tanzgeschehen 

sind damit für die Analyse der Bedeutung des Tanzes im archaischen Griechenland von 

besonderer Relevanz. 

 

3.2.1.2. Die Bedeutung des Tanzes bei den Phaiaken 

Die im Anschluss an das Festmahl im achten Buch ausgetragenen Wettkämpfe stellen eine 

zentrale Episode innerhalb der Phaiakis dar, die nicht nur aufgrund ihres Inhaltes 

hervorsticht, sondern sich auch durch ihren schematischen Aufbau auszeichnet. Dieser ist 

nämlich so konstruiert, dass er das im Kontext der Wettkämpfe stattfindende Tanzgeschehen 

dezidiert in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit und des Interesses des Epenpublikums 

 
334 Luther 2006, 79. 
335 Trotz der teilweisen Anerkennung von Scherias Idealcharakter, bleiben einige Forscher der Vorstellung 

verhaftet, dass Scheria „partly within the magical realm of phantasy and imagination“ – Segal 1962, 24 – 

gelegen ist, dass die Phaiaken eine „Doppelnatur“ – Krischer 1985, 10 – haben, die sie zu einem 

Zwitterwesen aus Märchenvolk und archaischer Adelswelt macht. Sie begründen diese Auffassung damit, 

dass der Phaiakis aus erzähltheoretischer Sicht eine Brückenfunktion innerhalb der Odyssee zukommt und 

dass mit Hilfe der Phaiaken die Handlung aus der Phantasiewelt hinaus in die ‚reale‘ Welt auf Ithaka 

transportiert wird. (exemplarisch hierzu Segal 1962, 27: „The Phaeacians, therefore, while the instrument of 

Odysseus‘ return to the world of reality, are also the last afterglow of the phantasy realm he is leaving.“; 

Krischer 1985, 10: „Diese Doppelnatur der Phäaken aber hat offenbar ihre Funktion im Ablauf der Odyssee-

Handlung. Bilden doch eben diese Phaiaken die Grenzscheide.“; Reinhardt 1960, 112; ebenfalls Finley 2005, 

42.) Die Phaiakis ist, wie gezeigt, aber kein Märchen, sondern eindeutig ein Ideal, und daher führt der 

Versuch, die Phaiaken entweder dem Märchen oder der realen Welt (oder einer Stufe zwischen diesen beiden 

Extremen) zuzuordnen, zwangsläufig ins Leere. Als Idealwelt ist die Heimat der Phaiaken folglich auch 

weder mit einer (nicht existenten) Märchenwelt gleichzusetzen, noch kann sie mit einem realen Ort 

identifiziert oder gar als dessen direktes Abbild verstanden werden. Ungeachtet dessen gibt Homers 

Schweigen darüber, wo genau sich das Land der Phaiaken befindet, seit der Antike Anlass zu 

unterschiedlichsten Spekulationen, die von Norwegen über China bis nach Helgoland reichen (für einen 

Überblick siehe Wolf 2002, 20-21). In der Regel gilt Kerkyra als der wahrscheinlichste Ort, der Homer bei 

der Beschreibung Scherias vor Augen stand, wie bereits bei Alkaios zu lesen ist: Frgm. 441. Möglicherweise 

mag der Dichter tatsächlich das sagenhafte Phaiakenland an einem bestimmten Ort zu lokalisieren versucht 

oder sich sogar einen realen Ort zum Vorbild seiner Ausführungen genommen haben, doch dürfen derartige 

Überlegungen nicht über die Tatsache hinwegtäuschen, dass es sich bei der Phaiakenwelt um ein bewusst 

konstruiertes Ideal handelt. Besonders deutlich wird die bewusste Konstruktion der Phaiakenwelt durch den 

Vergleich mit der Welt der Kyklopen. Gewinnbringender erscheint es also, die Phaiaken nach der 

Ausprägung ihres Idealcharakters zu beurteilen. Betrachtet man vor diesem Hintergrund Odysseus‘ Ankunft 

auf Ithaka eingehender, erscheint sie nicht als seine Rückkehr in die ‚reale‘ oder eine ‚realere‘ Welt, sondern 

als sein Übertritt von der Idealwelt Scheria in die suboptimal geprägte Inselwelt Ithaka. 



 

72 
 

stellt. Die Hauptbestandteile eines Dramas – Exposition, steigende Handlung, Höhepunkt, 

retardierendes Moment, Katastrophe bzw. Auflösung des Konflikts (durch den Wandel von 

Unwissenheit in Erkenntnis) – prägen den Aufbau der Wettkampfepisode und verleihen 

ihrem Inhalt damit eine Struktur, die den Leser gezielt zum wichtigsten Teil, zum Höhepunkt 

dieser Episode leitet: zum Tanz. 

 Im Sinne einer Exposition sind die Verse 96-130 anzusehen. Alkinoos fordert im 

Anschluss an das Festmahl dazu auf, seinen Palast zu verlassen und auf der Agora 

Wettkämpfe zu veranstalten. Dem noch unbekannten Fremden soll gezeigt werden, so 

Alkinoos‘ Worte, „wie überlegen den andern wir sind mit unseren Fäusten oder im Ringen 

oder im Springen und gar auf den Füßen“.336 Alkinoos zählt hier typisch griechische 

Wettkampfdisziplinen auf, wobei die Reihenfolge als Steigerung anzusehen ist: Das, was als 

Letztes genannt wird, beherrschen die Phaiaken besonders gut, also ihre Füße. Gemeint ist 

in diesem Fall der Wettlauf, mit dem die Wettkämpfe dann auch beginnen, nachdem sich 

„der zahllose Haufe“,337 mithin die gesamte Gemeinschaft der Phaiaken, auf der Agora 

versammelt hat.338 Klytonéos, einer von Alkinoos‘ Söhnen, gewinnt den Wettlauf. Es folgen 

weitere Disziplinen, wie Ringkampf, Springen, Diskoswurf und Faustkampf, von denen 

letzteren Laodamas, Alkinoos‘ Lieblingssohn, gewinnt. Einzig Alkinoos‘ Sohn Hálios kann 

an dieser Stelle noch keinen Wettkampf für sich entscheiden.339 

 An diese Exposition schließt sich eine steigernde Handlung an (Verse 131-234), im 

Verlauf derer der Konflikt entsteht, der zur treibenden Kraft der darauffolgenden Ereignisse 

wird. Laodamas fordert Odysseus dazu auf, sich ebenfalls in einem sportlichen Wettkampf 

zu versuchen, doch Odysseus lehnt ab. Den eigentlichen Konflikt leitet daraufhin Eurýalos 

ein, „an Gestalt und an Aussehn […] der beste von allen Phaiaken“,340 da er folgende 

Provokation äußert: „Ein sachverständiger Kenner in Spielen scheinst du mir nicht […]. Du 

gleichst nicht dem echten Athleten.“341 Damit zweifelt er die gesellschaftliche Stellung des 

ihm nur als Fremden bekannten Odysseus an. Denn der sportliche Agon wurde 

„gewissermaßen als Grundmuster für den Einsatz körperlicher Präsenz im gesellschaftlichen 

Leben betrachtet. […] Es wurden keine Rekorde gemessen, keine Gesamtleistungen 

 
336 Od. 8,102f. 
337 Od. 8,109. 
338 Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass Alkinoos hier recht abstrakt von den Füßen spricht, was auch 

andere Disziplinen, wie etwa den Tanz, umfassen kann, dass also bereits an dieser Stelle implizit darauf 

hingewiesen wird, dass die Phaiaken neben ihren Fähigkeiten in anderen Disziplinen vor allem gut tanzen 

können. 
339 Vgl. Od. 8,117-130. 
340 Od. 8,115f. 
341 Od. 8,159-164. 



 

73 
 

berechnet, sondern alles spielte sich im unmittelbaren Gegenüber ab, das über Sieg oder 

Niederlage entschied.“342 Die Demonstration physischer Überlegenheit war eine von vielen 

Arten, den eigenen Status zu zeigen und zu verfestigen,343 und genau dazu sieht sich 

Odysseus nun genötigt. Er wirft den Diskos mit Athenes Hilfe besonders weit und bietet an, 

sich auch in anderen Disziplinen mit den Phaiaken zu messen, wobei er seine 

herausragenden Fähigkeiten maßlos überzeichnet: „Vor allen den andern gebührt mir der 

Vorrang, wieviel Sterbliche jetzt auf Erden vom Brote sich nähren.“344 Einzig Laodamas 

nimmt er von seiner Herausforderung aus, da dieser sein Gastfreund und ein Kampf gegen 

ihn wider die gastlichen Gepflogenheiten sei.345 Damit unterstreicht er noch einmal, in welch 

unangenehme Lage ihn Eurýalos‘ Insistieren auf einen Wettkampf gebracht hat. Denn 

„töricht wirklich wäre ein Mann und wahrlich ein Nichtsnutz, stellte dem Wirt er den Antrag, 

im Wettstreit ihn zu bekämpfen, gar noch im fremden Land“.346 Implizit beschuldigt 

Odysseus damit die Phaiaken, ihm in puncto Gastfreundschaft nicht genügend 

Aufmerksamkeit gewidmet zu haben, da sie es zuließen, dass Eurýalos ihn zum Wettkampf 

nötigte. Hinzu kommt Odysseus‘ Zweifel an den athletischen Fähigkeiten der Phaiaken, 

sodass seine Kritik sich auf zwei homerische Adelstugenden gleichzeitig bezieht – die Pflege 

von Gastfreundschaften und den Erfolg in athletischen Agonen. Diese Kritik macht den Kern 

des Konfliktes aus. 

 Die Handlung steuert damit auf ihren Höhepunkt (Verse 235-380) zu, der in einer 

umfangreichen Darbietung der phaiakischen Fähigkeiten im Tanzen besteht. Eingeleitet 

wird diese Darbietung mit einem Monolog von Alkinoos, der sich als Antwort auf Odysseus‘ 

Kritik nun seinerseits dazu gezwungen sieht, dem Fremden das phaiakische Können unter 

Beweis zu stellen: 

Fremdling, was du bei uns hier erzähltest, entbehrt nicht der Anmut. Aber du willst ja dein Können, 

so wie dirs gegeben, uns zeigen, grollend, weil dieser Mann da beim Wettspiel zänkisch dich anging. 

[…] Vernimm, was ich sage, damit einem andern Helden, der später im Saal bei dir speist, du es sagst, 

wenn dein Ehweib neben dir sitzt und die eigenen Kinder: Unseres Könnens sollst du dann denken 

und dessen, was Zeus uns als Leistung bestimmte; lang ist es her und gilt seit den Zeiten der Väter: 

Wir sind nicht tüchtige Meister im Faustkampf, auch nicht im Ringkampf; wir sind kraftvolle Läufer 

zu Fuß und die ersten Meister der Schifffahrt. Freilich sind uns immer auch Mähler und Leier und 

Tänze, Wechsel der Kleidung, warme Bäder und Betten willkommen. Auf denn, Phaiaken, wer immer 

 
342 Hölscher 2003, 166. 
343 So beispielsweise Stein-Hölkeskamp 1989, 104ff. 
344 Od. 8, 221f. 
345 Vgl. Od. 8,186-233. 
346 Od. 8,209-211. 



 

74 
 

von euch ein erlesener Tänzer! Fangt euer Spiel an! Der Gast soll daheim seinen Freunden erzählen, 

wie wir die anderen weit übertreffen, geht es um Schifffahrt, Laufen, Tanzen und Singen.347 

 

 Die Talente, die Alkinoos hier aufzählt, sind, gemessen an dem Katalog der üblichen 

homerischen Adelstugenden, relativ ungewöhnlich. Besonders auffallend ist, dass neben 

Schnelligkeit und Schifffahrtskunst „Mähler und Leier und Tänze, Wechsel der Kleidung, 

warme Bäder und Betten“ im Zusammenhang mit den herausragenden Fähigkeiten der 

Phaiaken erwähnt werden. Auf den ersten Blick erscheint es fraglich, wie diese Aufzählung 

dazu beitragen könnte, Odysseus vom Können der Phaiaken zu überzeugen, zumal dieser 

selbst sich der typischen Adelstugenden gerühmt hatte: „Nicht bin ich ohne Bewährung in 

allem, was männlicher Kampf heißt.“348 Um diesen vermeintlichen Widerspruch aufzulösen, 

und um zu zeigen, dass es sich um gleichwertige Adelstugenden349 handelt, sollen die 

ungewöhnlichen Talente der Phaiaken näher betrachtet werden. 

 Zunächst zu den Mählern, Leiern und Tänzen. Mahlszenen schildert der Dichter häufig 

und ausführlich – vier Mal kommen solche Szenen allein in der Phaiakis vor350 –, auch das 

erste Aufeinandertreffen von Odysseus und den führenden Phaiaken steht bereits im Kontext 

eines Mahles.351 Zudem werden die Phaiaken insgesamt oftmals als „Schmauser“352 

bezeichnet. Interessant ist, dass diese Mähler hier, ebenso wie an anderen Stellen in den 

homerischen Epen,353 den Rahmen für politische Beratungen bilden. Bereits die erste der 

Mahlszenen354 zeigt dies deutlich: Das Mahl findet in Alkinoos‘ Palast statt, anwesend sind 

nur ausgesuchte Phaiaken. Nachdem Odysseus seine Bitte um Heimkehr vorgetragen hat, 

kommt es zu einer Beratung, bei der als erster Echenéos, der über großes Wissen verfügt, 

das Wort ergreift. Sein Vorschlag, Odysseus als Gast aufzunehmen, wird ohne weitere 

Diskussion in die Tat umgesetzt. Danach jedoch kommt auch noch Alkinoos zu Wort und 

spricht sich ebenso wie Echenéos dafür aus, den Fremden gastlich aufzunehmen. Zudem 

schlägt er für den nächsten Tag eine weitere Beratung in dieser Angelegenheit vor. Damit 

hat sich jede weitere Diskussion erübrigt. Dass es sich hier dennoch um eine tatsächliche 

Beratung handelt, zeigt der streng formalisierte Gesprächsverlauf: Die Verteilung der 

 
347 Od. 8, 236-253. 
348 Od. 8,214. 
349 Zu dem Verhältnis zwischen kämpferischen Fähigkeiten und tänzerischem Können als Adelstugenden bei 

Homer siehe zudem das Kapitel: Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als Teil von 

Kampfparänesen bei Homer – „…die Memmen sind alle geblieben…“ (Hom. Il. 24,260). 
350 Vgl. Od. 7,134ff., 8,40ff., 8,429ff., 13,23ff. 
351 Vgl. Od. 7,136f. 
352 Od. 7,148. 
353 So beispielsweise Hom. Il. 2,402-441; 9,68-114. 
354 Vgl. Od. 7,134-229. 



 

75 
 

Redeanteile an den Weisesten und danach an den obersten der dreizehn basileis und 

schließlich an denjenigen, der ein Anliegen in die Beratung eingebracht hat, folgen offenbar 

genau definierten Regeln.355 Eine Beratung zu jedem beliebigen anderen Gegenstand ist 

daher ohne Probleme denkbar, und die Phaiaken scheinen dieses Verfahren auch regelmäßig 

zu praktizieren: So geht Alkinoos bereits am Vormittag desselben Tages „zum versammelten 

Rat [ἐς βουλήν] der berühmten Könige“.356 Der Rat tagt also vermutlich an wechselnden 

Orten, doch immer nach dem gleichen Ablauf. Zu diesem Ablauf zählen neben 

Opferhandlungen357 auch eine Darbietung des Sängers Demodokos358 und, wie Alkinoos in 

seiner oben zitierten Aufzählung erwähnt, ein Tanz. Damit erscheint der Tanz in einem 

politischen Zusammenhang, er ist in Verbindung mit dem ihn begleitenden Gesang von der 

gleichen symbolisch aufgeladenen Bedeutung wie die Opferhandlungen.359 Wenn Alkinoos 

nun also betont, dass den Phaiaken Mähler, Leiern und Tänze naheliegen, steht dies in 

engstem Zusammenhang mit ihren politischen Fähigkeiten. 

 Verglichen mit den sonst üblichen homerischen Adelstugenden ist diese Fähigkeit sehr 

außergewöhnlich, da sie sich nicht allein auf das Können eines Einzelnen beschränkt, 

sondern die Zusammenarbeit einer Gemeinschaft erfordert, also soziale Interaktion 

einschließt oder gar ins Zentrum stellt. Damit unterscheidet sie sich beispielsweise von der 

oftmals erwähnten beraterischen Kompetenz Nestors. Denn diese bringt er zwar auch in 

politischen Beratungen ein, doch erfolgt dies stets ohne die Zusammenarbeit mit anderen; 

seine beratende Tätigkeit ist seine individuelle Fähigkeit, sie erwächst aus seiner Weisheit, 

sie ist nicht Ergebnis einer politischen Beratung,360 wie sie sich bei den Phaiaken entspinnt. 

So entscheidet der Verlauf der phaiakischen Interaktion darüber, ob die Fähigkeit, politisch 

zu handeln, gut beherrscht wird. Daher ist die Beratung hochgradig formalisiert – die 

Redefolge ist genauestens zugewiesen, Ablauf und Opferhandlungen sind geregelt. Teil 

dieses formalen Ablaufs ist zudem der Tanz, der seinerseits soziale Interaktionen und die 

darin ausgedrückten sozialen Beziehungen symbolhaft erfahrbar macht.  

 In Verbindung mit den Mählern, Leiern und Tänzen erwähnt Alkinoos in seiner oben 

zitierten Darlegung des phaiakischen Könnens auch „Wechsel der Kleidung, warme Bäder 

 
355 Ein ebenfalls in der Ilias geschildertes Vorgehen. Siehe dazu besonders prägnant: Il. 9,92-95 und 9,114ff. 
356 Od. 6,54f.  
357 Vgl. Od. 8,58-60. 
358 Vgl. Od. 8,62-73. 
359 Zum Zusammenhang von Opferhandlungen und politischen Beratungen bei Homer siehe exemplarisch Il. 

2,402-433. 
360 So wird beispielsweise anhand von Il. 9,93-95 ersichtlich, dass Nestor seine persönliche Weisheit im 

Kontext politischer Beratungen einbringt: „da begann als erster der Greis seinen Plan zu enthüllen, Nestor, 

der schon früher am besten immer geraten; dieser begann mit Bedacht und redete vor der Versammlung.“ 



 

76 
 

und Betten“. Erneut steht diese Aufzählung nicht vollständig im Einklang mit den üblichen 

homerischen Adelstugenden und wirkt beinahe provokant, wenn man berücksichtigt, in 

welch starkem Kontrast sie zu Odysseus‘ Leiden steht, die dem Epenpublikum an dieser 

Stelle unweigerlich in den Sinn kommen. Mit dem Wechsel der Kleidung ist der Hinweis 

auf den Wohlstand und die hohe Zivilisationsstufe der Phaiaken verbunden. So finden sich 

neben dieser noch weitere Stellen, an denen Homer Kleidung und auch ihre Herstellung als 

Kennzeichen von Wohlstand beschreibt.361 Doch präsentiert der Dichter die Phaiaken mit 

ihrer Vorliebe für warme Bäder und Betten hier zudem als verweichlicht und den schönen 

Seiten des Lebens zugewandt? Faust- und Ringkampf liegen ihnen immerhin fern, und auch 

gegen die Kyklopen haben sie sich nicht behaupten können.362 Dank ihrer abgeschiedenen 

Lage brauchen die Phaiaken allerdings auch keine hervorragenden Kämpfer zu sein, und es 

scheint ganz so, dass sie ihre Konflikte eher auf andere Art lösen, dass nämlich ihre 

Fähigkeit, politisch zu handeln, ein Äquivalent für kämpferisches Geschick ist. 

 Die ungewöhnlichen Fähigkeiten der Phaiaken, derer Alkinoos seine Phaiaken und sich 

selbst rühmt, sind also politischer oder sehr eng artverwandter Natur. Und um dem Fremden, 

Odysseus, all dies möglichst eindrücklich vor Augen zu führen, fordert Alkinoos auf – zum 

Tanzen! Inwiefern sich eine tänzerische Darbietung dazu eignet, die politischen Fähigkeiten 

der Phaiaken zu demonstrieren, soll eine Analyse des vom Dichter ausführlich geschilderten 

Tanzgeschehens zeigen. 

 Die Vorbereitungen für dieses Geschehen übernehmen „auserlesene Ordner […], Leute 

des Volkes, neun im Ganzen, und sorgten für rechten Verlauf bei den Spielen, machten den 

Tanzplatz eben und schufen den Raum für das Wettspiel.“363 Das Vorhandensein von 

Ordnern, αἰσυμνῆται, deutet darauf hin, dass der Tanz eine komplexe, regelungsbedürftige 

Handlung war, die bestimmten Vorgaben zu folgen hatte, für deren Einhaltung die 

Aisymneten Sorge trugen. Kolb sieht in dem Vorhandensein von Aisymneten als Ordnern 

des phaiakischen Tanzagons eine politische Implikation: „Die Verwendung des Terminus 

‚Aisymnetes‘ für die Kampfrichter verdeutlicht folglich, daß deren Funktion als eine ebenso 

politische verstanden wurde wie die eines Richters in Rechtsstreitigkeiten. Der Tanz als eine 

Art Beschwörungszeremonie für den Gott der Agora war eben eine bedeutsame politische 

 
361 In Zusammenhang mit dem Schild des Achill erwähnt Taplin: „Fine clothing is, one might say, the 

hallmark of a prosperous civilized society in Homer“ – Taplin 2001, 354. Taplin sieht seine These außerdem 

dadurch bestätigt, dass die Kleidung in Alkinoos‘ Palast hergestellt wird und damit einen Teil der als Ideal 

dargestellten Lebenswelt der Phaiaken ausmacht. Auch wenn Nausikaa die Kleidung ihrer Brüder wäscht, 

hebt Homer die Bedeutung hochwertiger Kleidung explizit hervor. 
362 Siehe oben. 
363 Od. 8,258-260. 



 

77 
 

Handlung.“364 Den Aisymneten hiermit eine explizit politische Funktion, gar ein politisches 

bzw. richterliches Amt zuzusprechen, erscheint auf der Grundlage allein dieser Szene zu 

vage, und auch andere literarische Zeugnisse erlauben keine Aussagen über die politische 

Funktion der Aisymneten.365 Dennoch sollte festgehalten werden, dass ihr Vorhandensein 

den Tanz zu einer wichtigen, offiziellen Handlung macht. Denn die Aisymneten auf Scheria 

sind „auserlesen“, vermutlich also durch eine Art von Verfahren gewählt oder bestimmt 

worden. Wer genau damit jedoch zu den Aisymneten gehört, wie man sie bestimmt, für 

welche Dauer sie ihre Funktion ausüben und mit welchen Befugnissen sie im Einzelnen 

ausgestattet sind, lässt sich nicht sagen. In der gegebenen Szene jedenfalls sind sie vor allem 

dafür zuständig, den Rahmen für die Ausübung des Tanzes bereitzustellen und für seinen 

ordnungsgemäßen Verlauf zu sorgen. 

 Nachdem der Tanzplatz dann also durch die Aisymneten vorbereitet worden ist, beginnt 

der Tanz damit, dass sich der Sänger Demodokos in die Mitte stellt und von Tänzern 

umgeben wird. Diese Beschreibung deutet auf einen Reigentanz, der aus vielerlei 

Tanzdarstellungen und -beschreibungen bekannt und als übliche Tanzformation anzusehen 

ist. Bei den Tänzern handelt es sich ausdrücklich um Jünglinge, die aber bereits „geschulte 

Tänzer in frühesten Jahren“366 sind. Der Dichter zeigt hiermit, dass Tanz ein bedeutender 

Teil der Erziehung auf Scheria war.367 Es war also wichtig, bereits die Jugend im Tanz und 

in den durch ihn ausgedrückten sozialen Strukturen sowie Aushandlungsprozessen zu 

unterrichten. Eine Erziehung, die darauf abzielte, zukünftige Polisbürger hervorzubringen, 

konnte auf den Tanz nicht verzichten. 

 Die Tanzdarbietung der Jünglinge wird von dem Sänger Demodokos mit einem Lied 

begleitet, das die Geschichte vom Ehebruch der Aphrodite und von Hephaistos‘ Reaktion 

 
364 Kolb 1981, 8. 
365 Aristoteles etwa erwähnt Aisymneten im Kontext seines staatstheoretischen Diskurses als besondere Form 

von Tyrannen, fragt jedoch nicht nach der Genese der Aisymnetie oder den konkreten Aufgaben eines 

Aisymneten – Aristot. Pol. 1285a-b. Die bei Dionysios von Halikarnossos überlieferten Aussagen 

Theophrasts zu den Aisymneten gründen ihrerseits auf Aristoteles und führen daher zu keinen weiteren 

Erkenntnissen – Dion. Hal. Ant. Rom 5,73,1-3. Ungeachtet dieser Quellenlage konstatiert Kolb: „Der 

Amtstitel Aisymnetes bezeichnete in der archaischen Epoche (8.-6. Jh.) einen mit nahezu unumschränkten 

Vollmachten ausgestatten Amtsträger, und zwar insbesondere im äolisch-ionischen Kleinasien, dem 

Entstehungsgebiet der homerischen Epen.“ Und: „Für den Spielleiter bzw. Kampfrichter wird dieser Titel 

anscheinend nur in unserer Homer-Stelle verwendet.“ – Kolb 1981, 8, Anm. 14. Als Quellenbeleg hierfür 

dient ihm Aristot. Pol. 1285a-b. Auch Hölkeskamp spricht den Aisymneten auf dieser unzureichenden 

Grundlage weitreichende politische Kompetenzen zu: „Sie wurden immer zur Lösung einer ganz bestimmten 

Aufgabe bestellt – oft schon regelrecht gewählt – und mussten dazu mit außerordentlichen Vollmachten und 

besonderen, weitreichenden Befugnissen ausgestattet werden.“  – Hölkeskamp, Karl-Joachim: Schiedsrichter, 

Gesetzgeber und Gesetzgebung im archaischen Griechenland, teilw. zugl. Habil. Bochum 1991, Stuttgart: 

Franz Steiner Verlag 1999, S. 12f. 
366 Od. 8,263. 
367 Siehe ausführlich zum Tanz als Bestandteil der Erziehung das Kapitel: Tanz in der Erziehung. 



 

78 
 

auf die Untreue seiner Gattin erzählt. Es ergibt sich damit die seltene Gelegenheit, einen Teil 

eines Tanzes detailliert zu betrachten: zwar nicht die Schritte oder Bewegungen, dafür aber 

das Lied, zu dem getanzt wird. Denn anders als bei den anderen Liedern, die im Verlauf der 

Phaiakis von Demodokos dargeboten werden, liefert Homer in diesem Fall anstelle einer 

groben Zusammenfassung368 eine genaue Nacherzählung des Liedes.369 Seine Bedeutung 

soll daher im Folgenden untersucht werden. 

 Eine bedeutende Rolle spielt in dieser Erzählung das Gegensatzpaar Schnelligkeit und 

Langsamkeit; es erinnert damit an die schnellen Schiffe der Phaiaken sowie an ihre 

Fähigkeiten im Wettlauf. So sagt Hephaistos, als er feststellen muss, dass Aphrodite ihn mit 

Ares betrügt, über letzteren: „Der ist wohl schön und hat kräftige Füße, doch ich bin geboren 

als Lahmbein“.370 „Böse Tat ist kein Vorteil; der Langsame meistert den Schnellen“,371 

bemerken daran anknüpfend die Götter anerkennend, als sie sehen, wie er Aphrodite und 

Ares mit Hilfe einer kunstvoll gefertigten Falle, die beide an das Bett fesselt, des Ehebruchs 

überführt hat. Wie passt der Sieg des Langsamen über den Schnellen nun dazu, dass die 

Phaiaken die Besten im Laufen und die Schnellsten in der Schifffahrt sind? Die Antwort 

findet sich in der Fortsetzung. Denn wenn man Demodokos‘ Lied weiter verfolgt, stellt man 

bald fest, dass die Tendenz der Darstellung kippt und die Anerkennung der Götter schnell in 

Spott umschlägt. Apollon fragt nämlich Hermes, wie es ihm wohl gefiele, mit Ares den Platz 

zu tauschen, und Hermes erwidert, er würde nichts lieber tun: Immerhin gebe es 

Schlimmeres, als mit der schönen Aphrodite im Bett liegen zu müssen. Die anwesenden 

Götter brechen in allgemeines Gelächter aus, Hephaistos erntet viel Häme und ist dadurch 

doppelt gestraft; als Sieger kann sich der Langsame nun nicht mehr fühlen. 

 Insgesamt betrachtet ist das Lied damit symbolisch hoch aufgeladen und inszeniert, in 

diesem Sinne aufgefasst, das Selbstbild und Selbstverständnis der Phaiaken. Der Dialog 

zwischen Apollon und Hermes erscheint als eine Hinzufügung, die eine Verschiebung der 

Pointe der Erzählung bewirkt hin zu der Botschaft, die der Sänger anscheinend so 

ausdrücklich an die Phaiaken richten möchte, dass er seine Vorlage abwandelt. Denn war 

zunächst Hephaistos der Held, ist es durch das Zwiegespräch zwischen Apollon und Hermes 

vielmehr Ares. Für seine Rolle findet sich bei näherer Betrachtung dann eine Entsprechung 

in der phaiakischen Gemeinschaft: Der schnelle Ares steht stellvertretend für die schnellen 

Phaiaken, schnell mit ihren Schiffen und ihren Füßen. Ares wird, obwohl eigentlich der 

 
368 Zusammengefasste Lieder finden sich in: Od. 8,72-83; 8,499-521; 13,27f. 
369 Vgl. Od. 8,266-369. 
370 Od. 8,309f. 
371 Od. 8,329. 



 

79 
 

Schuldige, als Draufgänger dargestellt, mit dem man sich lieber identifiziert als mit 

Hephaistos, der aus moralischer Sicht der eigentlich Überlegene ist. Da ausdrücklich 

erwähnt wird, dass die phaiakischen Jünglinge tanzen, liegt die Vermutung nahe, dass Ares 

nicht für die Phaiaken insgesamt, sondern im Besonderen für die Jünglinge steht, die 

ebenfalls ein draufgängerisches Verhalten an den Tag legen mögen und deren moralische 

Vorstellungen noch geschult werden müssen. Eine zweite Rolle, für die es eine 

Entsprechung gibt, die Poseidons, ist besonders hervorzuheben, da er als ihr ‚Vater‘ eine 

enge Verbindung zu den Phaiaken hat.372 Durch seine schlichtende Intervention bringt er 

den Konflikt zu einem guten Ende, ganz so, wie auch Alkinoos durch sein Eingreifen in den 

Streit zwischen Odysseus und Eurýalos die unangenehme Situation, die während der 

Wettkämpfe entstanden ist, aufzulösen versucht. Alkinoos kommt damit seiner 

Verpflichtung als oberstem der dreizehn basileis nach, indem er für inneren Frieden zu 

sorgen versucht. Alles in allem lässt sich resümieren, dass Lied und Tanz dazu dienen, 

auszudrücken, was die Polis der Phaiaken und das Zusammenleben darin ausmacht: Die 

Jugend verkörpert die (zwar noch ungezügelten) Talente der Phaiaken, und der oberste der 

basileis ist als besonnene Vaterfigur darum bemüht, den inneren Frieden und die Ordnung 

wiederherzustellen. Das alles wird mit Hilfe des Tanzes und des ihn begleitenden Liedes 

ausgedrückt. Der Tanz dient daher in diesem Zusammenhang als Medium für die 

Versinnbildlichung der Gemeinschaftsstruktur einer Polis. 

 Im Anschluss an den Tanz der Jünglinge tanzen dann die Königssöhne Laódamas und 

Halios auf Alkinoos‘ Geheiß „als einziges Paar, denn keiner war ihnen gewachsen.“373 Der 

agonale Charakter des Tanzes steht hier also ganz ausdrücklich vor Augen. Durch den Tanz 

hat sich eine Hierarchie etabliert, die durch ihn zum einen aufrechterhalten, zum anderen 

aber auch immer wieder in Frage gestellt und neu ausgehandelt wird. Auch im Bereich des 

Politischen bestimmen Handlungen, Aushandlungen sowie soziales Interagieren das 

Geschehen. Ausgeprägte Fähigkeiten in diesen Bereichen entscheiden über politischen 

Erfolg oder Misserfolg des Agierenden. Der Tanzagon der beiden Königssöhne verhandelt 

damit auf symbolischer Ebene ihre Position und Rolle innerhalb der politischen 

Gemeinschaft und ist zugleich deren Abbild. 

 Allerdings ist im Fall des hier vorliegenden Tanzagons zwischen Laódamas und Halios 

hervorzuheben, dass in ihn von vornherein vorgegebene soziale Strukturen eingehen – und 

zwar in dem Sinn, dass die beiden Königssöhne a priori nicht im Tanz mit den anderen 

 
372 Zu Poseidons Bedeutung für die Phaiaken: Od. 6,262-272; 7,53-68. 
373 Od. 8,371. 



 

80 
 

gemessen werden, sondern gesondert von ihnen. Begründet wird das mit ihrer überragenden 

Qualität, erinnert insgesamt jedoch stark an den Speer-Weitwurf bei den Leichenspielen zu 

Ehren von Patroklos, bei denen Agamemnon von vornherein der erste Preis zugesprochen 

wird, weil auch ohne ein Messen mit den anderen Teilnehmern niemand anzweifelt, dass er 

der beste Speerwerfer ist.374 Die Leistung wird ihm aufgrund seines Status zugeschrieben, 

erneut unter Beweis zu stellen braucht er sie in diesem Fall nicht, sodass ein Agon nicht 

gesucht, sondern vermieden wird. 

 Nach einem einleitenden Ballspiel gehen die beiden jungen Männer dazu über, 

unterschiedliche Haltungen einzunehmen.375 Welche Schrittfolgen und Tanzfiguren man 

sich hierunter konkret vorzustellen hat, bleibt offen. Allerdings deuten die wechselnden 

Haltungen darauf hin, dass Laódamas und Halios eine große Bandbreite an Können 

vorzuweisen haben und sich der phaiakische Tanz durch Variantenreichtum auszeichnet. Die 

anderen Jünglinge, die gerade nicht tanzen, sind dennoch am Geschehen beteiligt, indem sie 

im Takt schreien und damit womöglich sogar das passende ‚Lied‘ zum Tanz liefern. Von 

Demodokos ist keine Rede mehr, er scheint in dieser Situation nicht zu singen. Abgesehen 

davon wird der Personenkreis, der am Tanzgeschehen beteiligt ist, nochmals erweitert, und 

zwar um die nicht näher definierte Menge an Zuschauern, die sich lärmend bemerkbar 

macht:376 „Die anderen Jungen am Spielplatz schrieen dazu im Takt und Lärm drang her von 

der Menge.“377 

 Mit diesem Tanzagon der Königssöhne endet der Höhepunkt und es folgt ganz 

entsprechend der Dramentheorie ein retardierendes Moment (Verse 381-384), das die finale 

Lösung des Konfliktes vorbereitet. Denn nun zeigt sich Odysseus von der Tanzdarbietung 

sehr beeindruckt. Aufgrund dieser Anerkennung des phaiakischen Könnens erfolgt die 

Beilegung des Konflikts (Verse 385-416), Alkinoos erklärt Odysseus zum Gastfreund, der 

mit Gastgeschenken ausgestattet wird, und Eurýalos muss sich entschuldigen. 

 

Die Darlegung der Erzähltechnik, derer sich Homer bei der Wettkampfepisode der Phaiakis 

bedient, hat gezeigt, dass das Tanzgeschehen deutlich in den Mittelpunkt der 

Aufmerksamkeit des Epenpublikums gestellt wird. Es trägt entscheidend dazu bei, das 

 
374 Vgl. Il. 23,884-897. 
375 Vgl. Od. 8,372-379. 
376 Diese Beschreibung lässt den kreisförmigen Aufbau der Agora vor Augen treten, in deren Zentrum das 

eigentliche Geschehen stattfindet und die Kreise der sich darum Versammelnden von innen nach außen ihre 

abnehmende Beteiligung am Geschehen widerspiegeln. Siehe dazu ausführlicher das Kapitel: Tanzplatz und 

„heiliger Kreis“. 
377 Od. 8,379f. 



 

81 
 

Ansehen der Phaiaken in den Augen ihres fremden Gastes, mithin ihre Außenwirkung, zu 

rehabilitieren und zu verfestigen. Dabei sticht vor allem hervor, dass ihre Fähigkeiten 

entgegen dem üblichen Katalog adliger Tugenden bei Homer im politischen Bereich, im 

gemeinsamen Aushandeln sowie Führen der Gemeinschaftsangelegenheiten besonders gut 

ausgeprägt sind. Sie verdeutlichen dies, wie gezeigt, durch das Betonen ihrer Vorliebe für 

„Mähler und Leier und Tänze, Wechsel der Kleidung, warme Bäder und Betten“.378 Die 

darauffolgenden Tanzdarbietungen versinnbildlichen bzw. verkörpern die 

Ordnungsstrukturen der Polis der Phaiaken und ihre Fähigkeit, politisch zu handeln. Dies 

wird anhand dreier Teile der Gemeinschaft verdeutlicht, die die Gesamtheit aller abbilden, 

die im Bereich des Politischen handelnd in Erscheinung treten bzw. treten werden:379 die 

Jünglinge, die bereits früh im Tanzen unterrichtet werden, die Königssöhne als 

herausgehobene Individuen, die gemäß dem agonalen Ideal im Wettstreit miteinander um 

die besten Tanzkünste stehen, und zuletzt Alkinoos als oberster der basileis, der den inneren 

Frieden und die Ordnung wahrt. Überhaupt wird durch das Geschehen auf der Agora der 

Phaiaken deutlich, dass Tanz eine Konfliktsituation auflösen und damit inneren Frieden 

stiften kann und soll. Homer verdeutlicht damit beispielhaft, dass der Tanz bei der 

Bewältigung der drei zentralen Gemeinschaftsaufgaben380 bewusst dazu eingesetzt wurde, 

gemeinschaftliche Ordnung sowie inneren Frieden wiederherzustellen, da er geeignet war 

(und als geeignetes Medium vor Augen stand), um zur Schlichtung des aufgekommenen 

Streites beizutragen und durch eine Übertragung des Liedes des Demodokos in die 

gestalthafte Form des Tanzes diese gesellschaftliche Ordnung zu bekräftigen. Letztlich 

fördert der phaiakische Tanz somit ebenfalls die Teilhabe an der eigenen kollektiven 

Identität – „Tänze sind uns willkommen“ – und erweitert diese integrative Funktion sogar 

auf den Gast Odysseus. So wird nach der Beilegung des Streites nämlich Odysseus 

harmonisch in die Gemeinschaft der Phaiaken integriert, er enthüllt seine Identität und 

berichtet beim gemeinsamen Mahl von seinen Irrfahrten.  

 Tanz stellte also eine wichtige gemeinschaftliche soziale Handlung dar, deren Ausübung 

man sich bediente, um die Grundbedingungen für die Bewältigung der zentralen 

Gemeinschaftsaufgaben zu etablieren. Dass Tanz nach homerischem Vorbild auch bei der 

Konsolidierung und Aufrechterhaltung tatsächlicher archaischer Gemeinwesen eine große 

Rolle spielte, zeigt das Beispiel Sparta sehr nachdrücklich. Hier wurden an das homerische 

 
378 Od. 8,248f. 
379 Ausführlich dazu auch das Kapitel: Der Schild des Achill. 
380 Ausführlich zu diesen Aufgaben und ihrer in archaischer Zeit zunehmenden Dringlichkeit siehe S. 6. 



 

82 
 

Vorbild anknüpfend vermittels des Tanzes vor allem die kollektive spartanische Identität 

gefestigt und die gemeinschaftliche Ordnung durch das Fördern normenkonformen 

Verhaltens bei gleichzeitigem Abstrafen nicht konformen Verhaltens auf einer 

(symbolischen Ebene) aufrechterhalten – und das insbesondere im Syssitienwesen, in der 

Erziehung sowie im Kontext religiöser Praktiken; für nähere Ausführungen dazu sei an 

dieser Stelle auf die entsprechenden Kapitel der vorliegenden Arbeit verwiesen. 

 Zuletzt sei noch einmal hervorgehoben, dass das gesamte phaiakische Tanzgeschehen auf 

dem Tanzplatz auf der Agora stattfindet. Es ist durch die Analyse dieses Geschehens 

nunmehr deutlich geworden, welch enge Beziehung zwischen der Agora als politischem 

Handlungsraum und dem Tanz als politisch aufgeladener Handlung innerhalb dieses Raumes 

besteht.  

 

 

3.2.2. Tanzdarstellungen auf dem Schild des Achill 

Eine außergewöhnliche und viel diskutierte Szene der Ilias stellt die Beschreibung des 

Schildes dar, den Hephaistos für Achill anfertigt. Das Thema der Schildbeschreibung sowie 

vor allem ihr Aufbau heben sich von anderen Szenen des Epos ähnlich deutlich ab, wie auch 

die Phaiakis es tut. Daher drängt sich die Vermutung auf, dass der Dichter mit Hilfe dieser 

besonderen Konstruktion dem Inhalt der Szene großes Gewicht zuweist. Nach Scully381 steht 

dieser Inhalt in einem engen Bezug zur Lebenswirklichkeit des Epenpublikums, bildet also 

zu einem beachtlichen Ausmaß reale Verhältnisse der archaischen Zeit ab. Für die Analyse 

der Bedeutung des Tanzes ist dies insofern relevant, als mehrere Teile der 

Schildbeschreibung Tanz thematisieren. 

 

3.2.2.1. Die Schildbeschreibung als besondere Konstruktion  

Als Ganzes zeigt der Schild (1.) Erde, Meer, Himmel und Gestirne, (2.) zwei Städte, eine 

davon im Frieden, die andere im Krieg, (3.) ackernde Bauern, (4.) einen basileus auf seinem 

temenos, (5.) ein Rebengelände, (6.) Viehhaltung, (7.) Schafhaltung, (8.) einen Reigen und 

(9.) den Okeanos. Während es sich bei (1.) und (9.) um bloße Darstellungen von etwas 

Statischem handelt, zeigen die anderen sieben Abschnitte (2.-8.) Handlungen; hier 

interagieren Menschen miteinander: In (2.) finden in der sogenannten „Stadt im Frieden“ 

eine Hochzeit, eine Versammlung auf der Agora und eine Beratung der Ältesten statt, 

 
381 Besonders anschaulich in: Scully, Stephen: Reading the Shield of Achilles: Terror, Anger, Delight, in: 

Harvard Studies in Classical Philology 101, 2003, S. 29-47, hier S. 29f. 



 

83 
 

während die „Stadt im Krieg“ eine Belagerung und einen Kampf durchlebt. Die Abschnitte 

(3.-7.) zeigen Menschen bei der Feldarbeit, Weinlese und Viehhaltung. Der (8.) Abschnitt 

präsentiert eine Tanzszene.382 Die Interaktion, die also die meisten der Szenen auf dem 

Schild kennzeichnet, vermittelt den Eindruck, dass Homer mit dieser Darstellung weniger 

den Schild als Kunstwerk383 beschreiben, als vielmehr sämtliche Facetten des menschlichen 

Zusammenlebens darstellen möchte. Hardie nennt dies in seiner Untersuchung zum Schild 

eine „summary of all human life, a mirror of society in all its aspects“384 und steht damit in 

der Tradition der einschlägigen Interpretationen von Schadewaldt, Reinhardt und Marg.385 

Als Zusammenfassung all dessen, was das gemeinschaftliche Miteinander in einer 

zivilisierten Gesellschaft ausmacht, vermitteln die einzelnen Szenen auf dem Schild des 

Achill also eine gewisse Ordnung und Stabilität, in Stanleys Worten: ein Ideal.386 

 Das in der Gesamtheit der einzelnen Szenen offenbar werdende Ideal einer zivilisierten 

Gesellschaft stellt der Dichter gegenüber der übrigen Erzählung dezidiert in den 

Vordergrund. Denn die Schildbeschreibung als Ganze hat für den Fortgang der Ilias-

Handlung keinerlei Bedeutung. Sie stellt vielmehr eine Ausgestaltung in Form einer 

 
382 Für die Szenen in Gänze siehe Hom. Il. 18,478-608. Davon nach oben beschriebener Einteilung (1.) 483-

489, (2.) 490-540, (3.) 541-549, (4.) 550-560, (5.) 561-572, (6.) 573-586, (7.) 587-589, (8.) 590-606, (9.) 

607-608. Diese Unterteilung in neun Abschnitte ist unüblich; zumeist findet sich eine Gliederung in fünf 

Abschnitte, wie z.B. in: Taplin 2001, passim, mit Verweisen auf ältere Literatur. Zurückzuführen ist diese 

Fünf-Gliederung der Schildbeschreibung auf Homer selbst. So heißt es in 481f.: „Schichten zählte man fünf 

an dem Schild…“. Gärtner vermutet hierin jedoch, worin er sich auf Fittschen beruft, ein Missverständnis, da 

der homerische Text weiter lautet: „…und oben auf diesem schuf er zierliche Bilder viel mit erfindsamem 

Geiste.“ Die fünf Schichten stünden also in keinerlei Bezug zu den Abbildungen auf dem Schild, sondern 

würden vielmehr den inneren Aufbau des Schildes widerspiegeln, der sich, so wie auch ‚normale‘ Schilde 

aus archaischer Zeit, aus mehreren Schichten von z.B. Leder zusammensetzte – siehe im Detail: Gärtner, 

Hans Armin: Beobachtungen zum Schild des Achilleus, in: Görgemanns, Herwig; Schmidt, Ernst A.: Studien 

zum antiken Epos, Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain 1976, S. 46-65, hier S. 48f. Ungeachtet dessen 

unterteilt jedoch auch Gärtner die Schildszene in fünf Abschnitte. Diese traditionelle Fünfteilung soll im 

vorliegenden Beitrag nicht verfolgt werden; die hier verwendete Einteilung in neun Abschnitte erfolgt aus 

rein inhaltlichen sowie sprachlichen Erwägungen, orientiert sich an dem homerischen ἐν δε bzw. ἐν δ' zu 

Beginn eines jeden neuen Sinnabschnittes. Die Anzahl an Versen in jedem Sinnabschnitt variiert stark und 

ohne erkennbares Muster. Sie wird daher bei der Analyse außer Acht gelassen. 
383 Die Frage, wie all diese einzelnen Szenen auf einem tatsächlichen Schild dargestellt werden könnten oder 

ob Homer bei seiner Beschreibung überhaupt ein realer Schild vor Augen stand, gab in der Vergangenheit 

Anlass zu zahlreichen Spekulationen, soll in Hinblick auf das Erkenntnisinteresse des vorliegenden Beitrages 

jedoch nicht näher berücksichtigt werden. Für eine gelungene Übersicht zu diesem Thema siehe Gärtner 

1976, 47f. mit Verweis auf Fittschen, Klaus: Bildkunst Teil 1: Der Schild des Achilleus. Archaeologia 

Homerica, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1973. Außerdem Byre 1992, 33, der die Vermutung, dass 

Homer keinen wirklichen Schild zur Grundlage der Beschreibung des Schildes von Achill genommen hat, für 

gesunden Menschenverstand hält. 
384 Hardie, P. R.: Imago Mundi: Cosmological and Ideological Aspects of the Shield of Achilles, in: The 

Journal of Hellenic Studies 105, 1985, S. 11-31, hier S. 11. 
385 Vgl. Schadewaldt, Wolfgang: Von Homers Welt und Werk: Aufsätze und Auslegungen zur Homerischen 

Frage, Stuttgart: K. F. Koehler 41965, S. 357-371; Reinhardt, Karl: Die Ilias und ihr Dichter, Göttingen: 

Vandenhoeck und Ruprecht 1961, S. 409-411; Marg, Walter: Homer über die Dichtung. Münster: 

Aschendorff 21971, S. 29-33. 
386 So beispielsweise in Stanley, Keith: The Shield of Homer. Narrative Structure in the Iliad, Princeton, New 

Jersey: Princeton University Press 1993, S. 3. 



 

84 
 

Ekphrasis dar, einer Vermischung also von beschreibenden und erzählenden Passagen,387 

und ist außerdem als mise en abyme388 zu begreifen, als Konstruktion eines Kunstwerkes 

(des Schildes) innerhalb eines anderen Kunstwerkes (der Ilias). Hinzu kommt, dass der erste 

und die letzten Verse der Schildbeschreibung einen Rahmen bilden, wodurch die Episode 

auch formal vom Rest des 18. Buches abgegrenzt wird: „Erst nun formte der Meister den 

Schild, den großen und starken“, und zum Abschluss: „Aber sobald er den Schild nun 

vollendet, den großen und starken“.389 Das Thema der Schildbeschreibung wird durch den 

Dichter in erzähltheoretischer Hinsicht also gleich auf mehrfache Weise betont. Dafür aber 

gäbe es keinen Grund, wenn die Beschreibung allein zur Ehre Achills hätte beitragen sollen. 

Tatsächlich soll sie vielmehr für das Epenpublikum Homers Ideal eines gesellschaftlichen 

Miteinanders aktualisieren: „The depictions on the shield are there for us, not for the 

characters in the epic.“390 

 Bei dieser Akzentuierung wird die Aufmerksamkeit des Publikums so gelenkt, dass es 

einen eigenen Erkenntnisprozess durchläuft, an dessen Ende die Einsicht in homerische 

Idealvorstellungen in ihrer Gesamtheit steht. So wird die Erschaffung des Schildes 

miterlebbar gemacht, indem der Dichter die Beschreibung desselben in Hephaistos‘ 

Werkstatt und damit in den „Produktionsprozess“ verlegt,391 nicht etwa in den Moment, in 

dem die fertigen Waffen an Achill übergeben werden. Dies hat zur Folge, dass das Publikum 

nicht, wie normalerweise, in der Rolle eines relativ passiven Betrachters verharrt, sondern 

zu gedanklicher Aktivität, zur Mitschöpfung aufgefordert wird: Während Hephaistos den 

Schild anfertigt, erscheinen die verschiedenen Szenen als einzelne Bausteine, bei deren 

Zusammensetzen eine Auseinandersetzung damit erfolgt, welches Gesamtbild sich, sobald 

der Schild fertiggestellt ist, ergeben wird. Am Ende steht dann als Erkenntnis das Ideal einer 

zivilisierten Gesellschaft. 

 Die Vermittlung dieses Ideals steht in der Schildbeschreibung im Vordergrund. Während 

andere „Schildbeschreibungen“ bei Homer nämlich funktional eingebunden sind, ist die 

 
387 Ausführlicher zur rhetorischen Form der Ekphrasis siehe unten. 
388 Nach Meinung mehrerer Forscher spiegelt dieses Kunstwerk innerhalb des Gesamtkunstwerkes der Ilias 

zudem auf gewisse Weise die Ilias als Ganze wider. Eine ausführliche Analyse hierzu bei De Jong, Irene J. 

F.: The shield of Achilles: From metalepsis to mise en abyme, in: Ramus: Critical studies in Greek and 

Roman literature 40, Heft 1, 2011, S. 1-14. Weitere Versuche, die Schildszene in eine Verbindung zur 

Gesamthandlung der Ilias zu stellen, unternimmt Gärtner 1976. Für die vorliegende Untersuchung soll dieser 

Aspekt nicht so sehr berücksichtigt, sondern die Beschreibung an sich als programmatischer Text untersucht 

werden. 
389 Il. 18,478; 18,609. Auf diese Rahmung macht auch Wirbelauer aufmerksam: Wirbelauer 1996, 154. 
390 Becker, Andrew Sprague: The Shield of Achilles and the Poetics of Ekphrasis, London: Rowman & 

Littlefield 1995, S. 150. 
391 Immer wieder erinnert der Dichter an diesen Schaffensprozess durch Hephaistos: Il. 18,478-480; 482f.; 

490; 541; 550; 561; 573; 587; 590; 607; 609. 



 

85 
 

Beschreibung von Achills Schild eine in sich geschlossene, gegen den Handlungsverlauf der 

Ilias abgeschirmte Ideal-Gesamtwelt. Deutlich wird dies an verschiedenen Parallelstellen, 

so beispielsweise, wenn sich Agamemnon zum Kampf rüstet: Zunächst legt er die 

Beinschienen an, dann den kunstvoll verzierten Brustpanzer, als nächstes ergreift er sein 

Schwert, danach seinen Schild,  

den mannbedeckenden, herrlich gezierten, wuchtigen Schild, um welchen herum zehn eherne Reifen 

liefen; und ferner bedeckten ihn zwanzig zinnerne, helle Buckel, der mittelste war aus 

dunkelglänzendem Smalte. Auch die Schreckengestalt der Gorgo blickte vom Schilde drohend herab, 

umringt von Dämonen der Furcht und des Grauens.392 

Zuletzt setzt Agamemnon seinen Helm auf und ergreift seine Lanzen. Die Funktionalität 

dieser Beschreibung zeigt sich zum einen darin, dass das Bild der Gorgo den Gegner 

erschrecken, ihn bedrohen soll, also eine konkrete Funktion im unmittelbar bevorstehenden 

Kampfgeschehen erfüllen wird. Zum anderen macht der Schild nur einen Teil der Rüstung 

aus; er steht in einer Reihe mit weiteren Komponenten, die nicht minder bedeutsam sind. 

Ihre Beschreibung erfolgt in recht technischer Genauigkeit; die Reihenfolge, in der die 

Bestandteile der Rüstung angelegt werden, präsentiert Homer als standardisierten 

Vorgang.393 Hier lässt sich also Homers Vorgehen beobachten, wenn ihm an einer 

funktionalen Einbindung von Gegenständen gelegen ist, womit erneut deutlich wird, wie 

wenig dies im Falle von Achills Schild so ist.394 

 Erst zu einem späteren Zeitpunkt wird die Beschreibung von Achills Waffen funktional, 

und zwar dann, wenn er sie gegen Hektor einsetzt.395 Vom Schild selbst ist dort aber 

bemerkenswerterweise überhaupt keine Rede mehr, sondern nur das, was Hektor ins Auge 

fällt, wird erwähnt – die Gesamterscheinung von Achills schimmernder Rüstung. Und 

insofern ist deren Funktionalität (und damit auch die des Schildes, trotz seiner 

Andersartigkeit) durchaus gegeben: Nicht die Schreckensbilder wie bei Agamemnon 

machen hier die Funktionalität aus, sondern die Assoziation über den Helden und die von 

ihm ausgehende Gefahr: „Hektor, sobald er ihn [=Achill] sah, erbebte und wagte nicht länger 

 
392 Il. 11,30-37. Für die Bewaffnung Agamemnons in Gänze siehe Il. 11,15-46. 
393 Der hohe Grad an Standardisierung dieses Vorgangs zeigt sich in seiner Wiederholbarkeit. Denn auch 

Paris und Menelaos rüsten sich für ihren Zweikampf in exakt derselben Reihenfolge wie Agamemnon; teils 

erfolgt die Beschreibung sogar in demselben Wortlaut: Il. 3,330-339. Ebenso verhält es sich im Falle von 

Patroklos‘ Bewaffnung: Il. 16,130-139. 
394 Vor allem im Vergleich zu Agamemnons Rüstung manifestiert sich ein Gegenbild: Achills Schild ist, 

anders als Agamemnons, den anderen Teilen der Rüstung übergeordnet. Brustpanzer, Helm und 

Beinschienen tragen keine nennenswerten Verzierungen, wie bei Agamemnon. Das Anlegen der Rüstung 

erwähnt Homer im Falle Achills überhaupt nicht, aber die Reihenfolge, in der Hephaistos die Einzelteile 

herstellt, setzt erneut den Schild an die erste Stelle; Brustpanzer, Helm und Beinschienen werden erst nach 

dem Schild angefertigt. Auch zeigt Achills Schild keine Schreckensbilder, da es zu keinem unmittelbaren 

Kampfeinsatz kommt, in dem sie ihre abschreckende Wirkung entfalten könnten. 
395 Vgl. Il. 22,131-135. 



 

86 
 

auszuhalten; er wandte voll Schreck dem Tore den Rücken.“396 Die ausführliche 

Beschreibung von Achills Schild in Buch 18 dient folglich nicht dazu, ihn als Teil der 

Rüstung in wehrtechnischer Hinsicht hervorzuheben, sondern der Schild ist einzig und allein 

Beschreibstoff, den Homer inhaltlich mit seiner Vorstellung eines idealen Kosmos füllt. 

 Dem entsprechend wird auch das Gesamtbild, das der Schild zeichnet, von kosmischen 

Kräften gerahmt – Gestirne und Okeanos (Verse 478 und 609) –, wodurch es selbst zu einem 

Kosmos wird, also zu einem geordneten Ganzen. Die ordnende Kraft hierbei besteht im 

Tanz, so bewegten sich die Planeten und Gestirne nach griechischer Vorstellung in einem 

Reigen kreisförmig um ein Zentrum herum, wodurch das Chaos zum Kosmos wurde.397 Die 

Rundheit des Schildes, die von dem ihn umfließenden Okeanos betont wird, ist in diesem 

Zusammenhang hochinteressant, da der Schild in dieser Rundheit zum einen der Erde 

gleicht, die (gemäß archaischer Vorstellung) ja auch als vom Okeanos umflossen gedacht 

wurde. Zum anderen erinnert die Rundheit an die runde Form des Tanzplatzes und des 

Reigentanzes selbst. Tanz wird hiermit als kosmische Kraft nicht nur auf dem Schild, 

sondern auch durch die Form des Schildes in Szene gesetzt. Die im Tanz ausgedrückte 

Ordnung, die sowohl für den Gesamtkosmos als auch für die zivilisierte Gesellschaft von 

essentieller Bedeutung war, wird damit gleich in zweifacher Hinsicht betont. 

 

3.2.2.2. Die choros-Szene (Hom. Il. 18,590-606) 

Eines der Mittel, derer der Dichter sich zur Betonung des Inhaltes bedient, ist neben der 

erwähnten Konstruktion als mise en abyme die Technik der Ekphrasis. Mit Hilfe dieser 

lebendigen Beschreibung gelingt es ihm, seine sprachliche Darstellung eines visuellen 

Kunstwerkes mit erzählenden Elementen anzureichern, wie bereits Lessing in seinem 

Laokoon anmerkte398 und wie auch moderne Forscher stets betonen: „The text turns the 

 
396 Il. 22,136f. Scully verkennt in diesem Zusammenhang die Strahlkraft von Achills Heldenstatus. Denn er 

macht in seiner Analyse die göttliche Präsenz, die durch den Schild vermittelt werde, für Hektors Reaktion 

verantwortlich: „I suspect […] that the armor, exemplified especially in the shield, evokes in Hektor a sense 

of godhead made present. In their collectivity the scenes on the shield offer a ‚lietrary‘ version of this 

presence, Gorgon-like in its effect upon humankind.“ – Scully 2003, 45. 
397 Vgl. Plat. Tim. 40c. 
398 Siehe dazu Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie. 

Erstdruck: Berlin 1766. Zugriff über Projekt Gutenberg: https://gutenberg.spiegel.de/buch/laokoon-1176/19. 

Kapitel 16: „Doch nicht bloß da, wo Homer mit seinen Beschreibungen dergleichen weitere Absichten 

verbindet, sondern auch da, wo es ihm um das bloße Bild zu tun ist, wird er dieses Bild in eine Art von 

Geschichte des Gegenstandes verstreuen, um die Teile desselben, die wir in der Natur nebeneinander sehen, 

in seinem Gemälde ebenso natürlich aufeinander folgen, und mit dem Flusse der Rede gleichsam Schritt 

halten zu lassen.“ Und ebenso: „Ich finde, Homer malet nichts als fortschreitende Handlungen, und alle 

Körper, alle einzelnen Dinge malet er nur durch ihren Anteil an diesen Handlungen, gemeiniglich nur mit 

einem Zuge.“ 



 

87 
 

shield into a story“.399 Das Epenpublikum hat folglich nicht allein die Bilder auf dem Schild 

vor Augen, sondern gleichzeitig auch das, was sich in diesen Bildern an Handlungen 

abspielt. In diesem Zusammenhang tritt auch der auf dem Schild dargestellte und von Homer 

ausführlich beschriebene Tanz deutlich als Handlung vor Augen. 

 Homer beschreibt den Tanz folgendermaßen: 

Ferner schuf er darauf einen Reigen [χορὸν], der rühmliche Künstler, jenem ähnlich, den 

einstens in Knosos, der weiten Feste, Daidalos hatte gefügt [ἤσκησεν] für die lockige Maid 

Ariadne. Blühende Jünglinge dort und reichbegüterte Mädchen tanzten den Reigen und 

hielten einander gefasst bei den Händen. Duftige Schleier trugen die Mädchen und Hemden 

die Knaben, schöngewebt und sanft erglänzend von schimmerndem Öle. Zierliche Kränze 

trugen die einen, den anderen hingen goldene Dolche herab an silbernen Riemengehängen. 

Kreisend liefen sie bald mit wohlbemessenen Tritten leicht umher, so wie wenn ein Töpfer 

die passende Scheibe sitzend mit prüfenden Händen erprobt, wie schnell sie sich drehe; bald 

auch tanzten sie wieder in Reihen einander entgegen. Dicht aber stand das Volk um den 

reizenden Reigen versammelt, froh sich ergötzend; und unter der Menge ein göttlicher 

Sänger rührte die Saiten und sang, indes zwei springende Gaukler Räder schlugen, sobald er 

zu singen begann, in der Mitte.400 

  

 Der beschriebene χορός ist in den Worten des Dichters ähnlich dem, den Daidalos auf 

Kreta für Ariadne bzw. zu ihren Ehren konzipierte.401 Durch diesen Vergleich wird das 

Publikum geradezu aufgefordert, sich ein Bild zu machen unter Zuhilfenahme eines anderen 

Bildes, „presumed to be already familiar to the audience“.402 Wissen über kretische Tänze 

und deren Qualität, die hier mit der Referenz auf die mythischen Figuren des Daidalos und 

der Ariadne betont werden soll, wird demnach beim Publikum vorausgesetzt. Für den 

modernen Leser bereitet das Deuten dieser Referenz größere Schwierigkeiten; Stanley geht 

hier sicherlich in die Irre, wenn er den Tanz in Zusammenhang mit dem von Daidalos 

erschaffenen Labyrinth auf Kreta bringt und so zu dem Schluss kommt, die Bewegungen der 

Tanzenden auf dem Schild seien labyrinthartig gewesen.403 Derartige Tanzbewegungen 

 
399 Becker 1995, 141. Zu nennen sind weiterhin Gärtner 1976, Byre 1992, De Jong 2011, passim. Für eine 

ausführliche Diskussion unterschiedlicher Forschungsmeinungen dazu, ob die narrativen oder deskriptiven 

Anteile in der Schildbeschreibung überwiegen, siehe zudem jüngst Koopman, Niels: Ancient Greek 

Ekphrasis: Between Description and Narration. Five Linguistic and Narratological Case Studies, Leiden: 

Brill 2018. Er gelangt zu folgendem Schluss: „The ekphrasis of the shield of Achilles (Il. 18,478-608) is in 

more than one way a mixture of narration and description.“ – Koopman 2018, 121. 
400 Il. 18,590-606. 
401 Die Verwendung des Verbes ἀσκέω mit den Bedeutungen ‚einüben, ausüben‘ zeigt, dass hier der Tanz 

gemeint ist, nicht der Tanzplatz, wie man vor dem Hintergrund, dass Daidalos vor allem für seine 

erfindungsreiche Baukunst bekannt ist, zunächst vermuten könnte – siehe ‚ἀσκέω‘, in: Pape, Wilhelm (Bgr.): 

Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, Nachdruck der dritten Auflage, bearbeitet von M. Sengebusch, Band 

1, Α-Κ, Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1954, S. 371. Anders hingegen Kolb 1981, 15f., der 

davon ausgeht, dass hier ein Tanzplatz gemeint ist. 
402 Becker 1995, 145. 
403 Vgl. Stanley 1993, 11. Zu Labyrinth-Tänzen siehe Lawler 1964, 28, 34f., 46-48, 63, sowie Fitton 1973, 

255: „The explanation is that it was a dance consisting of intricate maze-like movements.“ Wie genau 



 

88 
 

stehen nicht in Einklang mit dem Kreis- sowie dem Reihentanz, die in den folgenden Versen 

beschrieben werden. Überzeugender erscheint demgegenüber Websters Deutung, der mit 

Verweis auf zwei Vasen aus dem 7. Jh. v. Chr., die den speziellen Freudentanz nach der 

Bezwingung des Minotauros zeigen, vorschlägt, dass die Mädchen und Jungen auf dem 

Schild, ebenso wie auf den Vasen dargestellt, mit überkreuzten Händen tanzen.404 Die 

Erwähnung, dass die Jungen und Mädchen „einander gefasst bei den Händen“ tanzen, könnte 

diese Vermutung bestätigen. In jedem Fall bleibt festzuhalten, dass der auf dem Schild 

dargestellte Tanz von Homer als qualitativ hochwertig hervorgehoben wird – nicht irgendein 

Tanz wird gezeigt, sondern einer, der dem des berühmten Daidalos gleicht. 

 Im weiteren Verlauf der Beschreibung stehen eindeutig die Handlungen der Tanzenden 

im Vordergrund; sie bestimmen die gesamte Szene, und das heißt zugleich, dass sie im 

Kontext des Themas des Schildes als bedeutsam für eine ideal geordnete zivilisierte 

Gesellschaft erscheinen. Damit stellt der Dichter sie auf eine Stufe mit den anderen auf dem 

Schild gezeigten Handlungen, die das Leben in der Stadt, die Arbeit auf dem Land und die 

Viehhaltung thematisieren, mithin Dinge, die Homer auch an anderer Stelle als essentielle 

Bestandteile griechischer Zivilisation kennzeichnet.405 So zentral wie diese Bestandteile ist 

also auch der Tanz; ohne ihn wäre das auf dem Schild gezeichnete Ideal offenbar nicht 

vollständig. 

 Das auf dem Schild beschriebene Tanzgeschehen inszeniert Homer analog zu demjenigen 

auf Scheria: In beiden Fällen wird das Erscheinungsbild der Tanzenden hervorgehoben, die 

darüber ihre soziale Position artikulieren und aktualisieren. Auch sind an beiden 

Tanzgeschehen die Zuschauer bzw. das Volk, die Menge beteiligt. Ein Sänger sorgt jeweils 

für Musik und Gesang, und neben dem Reigentanz in der Gruppe gibt es noch 

Tanzdarbietungen von nur zwei Tänzern – den Gauklern auf dem Schild und den beiden 

Königssöhnen auf Scheria. Tanz erscheint damit der homerischen Vorstellung nach als 

hochgradig formalisiertes Geschehen, das eine wichtige Rolle in der Formierung und 

Stabilisierung von Gemeinschaften spielt. 

 

 

 

 
derartige Bewegungen ausgesehen haben mögen, erwähnt Fitton nicht, so dass ihre Erklärung nur 

unzureichend überzeugt. 
404 Mit ausführlichen Hinweisen auf die entsprechenden Vasen Webster 1970, 46f. 
405 So etwa bei der Beschreibung der Lebensweise und -welt der Kyklopen, die sämtliche Kennzeichen einer 

zivilisierten Gesellschaft vermissen lassen: Od. 9,116-142. 



 

89 
 

3.2.3. Tanz im Rahmen der Brautwerbung um Agariste von Sikyon 

In dem Bemühen, seine Tochter Agariste möglichst vorteilhaft – in Herodots Worten: mit 

„dem tapfersten und edelsten aller Griechen“406 – zu verheiraten, veranstaltete Kleisthenes, 

Tyrann von Sikyon, einen Wettstreit. Aufgerufen, sich diesem Wettstreit zu stellen, war 

jeder Grieche, der sich für würdig hielt und es sich zudem leisten konnte, ein Jahr lang seiner 

Heimat fern zu bleiben.407 Sein Sieg mit dem Viergespann in Olympia lieferte Kleisthenes 

das notwendige soziale Prestige,408 und Olympia als Ort für seinen Aufruf zum Wettstreit 

bot ihm das gewünschte panhellenische Publikum, sodass sich insgesamt dreizehn Feier in 

Sikyon einfanden und um Agaristes Hand wetteiferten. Den Höhepunkt und zugleich 

Abschluss des Brautagons stellte ein Fest dar, in dessen Verlauf es zu einem 

bemerkenswerten Tanzgeschehen kam. Die besondere Aufbereitung der Szene durch 

Herodot in seinen Historien sowie der Umstand, dass es sich, anders als im Falle der 

Phaiaken und auf dem Schild des Achill, um ein größeres Tanzgeschehen abseits des choros 

handelt, machen eine Analyse der Episode äußerst aufschlussreich. 

 

3.2.3.1. Der Brautagon als panhellenisches Ereignis 

Auf der Suche nach einem Bräutigam einen Brautagon zu veranstalten, war mit großem 

zeitlichen sowie finanziellen Aufwand409 verbunden; eine Kontrolle darüber, wer genau sich 

dem Agon stellen würde, gab es nicht. Einfacher und unter politisch-taktischen Erwägungen 

auch wesentlich effektiver wäre es demgegenüber gewesen, einen oder mehrere 

Heiratskandidaten auszuwählen und im Einzelfall zu prüfen, ob eine Heirat Kleisthenes‘ 

machtpolitischen Interessen hätte dienlich sein können. Gerade in Kleisthenes‘ Situation 

 
406 Hdt. 6,126,1. 
407 Denn der Wettstreit sollte ein Jahr dauern – Hdt. 6,126,2. Mithin sind die adligen Standesgenossen des 

Kleisthenes gemeint; an sie, nicht etwa wörtlich an alle Griechen oder an jeden, ist sein Appell gerichtet. 
408 In der Regel wird dieser Sieg in das Jahr 576 oder 572 v. Chr. datiert. Siehe dazu Moretti, Luigi: 

Olympionikai, i vincitori negli antichi agoni olimpici, Rom: Accademia Nazionale dei Lincei 1957, S.70 Nr. 

96, sowie Scott, Lionel: Historical Commentary on Herodotus Book 6, Leiden: Brill 2005, 420, und 

Papakonstantinou, Z.: Sport and Identity in Ancient Greece, London und New York: Routledge 2019, 34, die 

diese Datierung für plausibel halten (und auf dieser Grundlage als Jahr für die Brautwerbung um Agariste 

575 oder 571 v. Chr. errechnen). Anders Müller, der Kleisthenes‘ Olympiasieg für eine Erfindung Herodots 

hält – Müller, Carl Werner: Legende – Novelle – Roman. Dreizehn Kapitel zur erzählenden Prosaliteratur der 

Antike, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2006, S. 267f. Für das Anliegen dieser Arbeit ist die Frage 

nach der Historizität des Sieges jedoch eher zweitrangig. Denn auch wenn der Sieg eine Erfindung Herodots 

sein mag, so wird allein durch die Tatsachte, dass sich Herodot zu diesem Kunstgriff veranlasst sah, deutlich, 

dass er glaubte, Kleisthenes mit dem notwendigen Prestige für seine Ankündigung der Brautwerbung 

ausstatten zu müssen. Darüber, dass mit einem Olympiasieg mit dem Viergespann großes soziales Prestige 

verbunden war, herrscht Einigkeit – siehe zum Pferdesport als Distinktionsmerkmal der Aristokratie bspw. 

Stein-Hölkeskamp 1989, 111, sowie Papakonstantinou 2019, 32, von denen letzterer in diesem 

Zusammenhang prägnant resümiert: „At that point Kleisthenes was undoubtedly considered as one of the 

most influential men in Greece.“ – ders., 34. 
409 Deutlich wird dies in Hdt. 6,126,3 und 6,128,1. 



 

90 
 

hätte ein solches gezieltes Vorgehen geboten scheinen müssen, da Agariste sein einziges 

Kind war und damit sein materieller Besitz sowie seine Vernetzungen innerhalb der 

Aristokratie, womöglich sogar seine Stellung als Tyrann in Sikyon, nach seinem Tod auf 

seinen Schwiegersohn übergehen würden.410 Dass Kleisthenes sich jedoch für die 

aufwendige Variante des Brautagons entschied, lässt vermuten, dass eine gezielte 

Heiratspolitik zumindest nicht sein alleiniges Anliegen war.411 

 Wie Herodots ausführlicher Bericht zeigt, war das Hauptmotiv für die Veranstaltung des 

Brautagons vornehmlich Kleisthenes‘ Bestreben, sich als Adliger homerischen Zuschnitts 

zu gerieren, indem er sich epische Brautwerbungen zum Vorbild nahm. Ersichtlich wird dies 

zunächst an der Dauer des kleisthenischen Brautagons, die mit einem Jahr sehr lang 

bemessen und damit „selbst für archaisch-aristokratische Verhältnisse äußerst 

ungewöhnlich“412 war. Weiterhin ist der Aufwand, den Kleisthenes betrieb, ein Hinweis auf 

die epischen Ausmaße des Agons. So ließ er eigens zu diesem Zweck Sportanlagen in Sikyon 

errichten, übernahm zudem als Gastgeber die Bewirtung der Freier während des gesamten 

Jahres ihrer Anwesenheit, wobei er zuletzt sogar eine Hekatombe opferte, und er gab jedem 

abgewiesenen Freier ein Talent Silber als Entschädigung413 – allesamt untrügliche Zeichen 

eines enormen Wohlstands, der nur in den homerischen Epen seinesgleichen sucht. Zuletzt 

deuten der Aufruf in Olympia sowie die verstreute Herkunft der Freier414 auf einen 

beabsichtigten Panhellenismus hin, der mutmaßen lässt, dass Kleisthenes den 

weitreichenden Gastfreundschaften der homerischen Helden nachzueifern bemüht war. 

Vermutlich konstruierte er den Brautagon seiner Tochter also bewusst nach epischem 

 
410 Der einzige namentlich bekannte Tyrann Sikyons nach Kleisthenes war Aischines, über den die Quellen 

lediglich berichten, er sei 556/555 von den Spartanern gestürzt worden: FGrHist 105 F 1; Plut. mor. 859d. 

Die Frage, ob, und wenn ja in welchem, verwandtschaftlichen Verhältnis er zu Kleisthenes stand, lässt sich 

nicht mit Sicherheit beantworten: De Libero, Loretana: Die archaische Tyrannis, zugl. Habil. Göttingen 1995, 

Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1996, S. 204. Parker datiert Aischines‘ Sturz auf die 510er Jahre – Parker, 

Victor: Some Aspects of the Foreign and Domestic Policy of Cleisthenes of Sikyon, in: Hermes. Zeitschrift 

für klassische Philosophie 122, Heft 4, 1994, S. 404-424, hier S. 424. Für eine Diskussion der Datierung 

siehe De Libero 1996, 181, Anm. 4. 
411 Neben Parker 1994, 417, gewichtet insbesondere Scott 2005, 420f., die politischen Motive von 

Kleisthenes hingegen sehr stark. So vermutet letzterer, dass ein Schwiegersohn aus Athen von Beginn an 

Kleisthenes‘ Ziel war und dass er einen nur scheinbar fairen Wettstreit inszenierte, um die anderen Bewerber 

einfacher zurückweisen zu können. Auch wenn Kleisthenes gewisse politische Erwägungen bei der Suche 

nach einem Ehemann für seine Tochter nicht vollkommen abgesprochen werden können, erscheint Scotts 

These jedoch zu pauschal und undifferenziert. Denn hätte Kleisthenes lediglich Heiratspolitik betreiben 

wollen, wäre der Aufwand, den er dann tatsächlich betrieb, wie oben dargestellt, überaus unverhältnismäßig. 

– Zur allgemeinen Bedeutung von Heiratsallianzen für Tyrannen und die durch solche Allianzen geförderten 

und benötigten auswärtigen Beziehungen siehe De Libero 1996, 405f.  
412 De Libero 1996, 193. Länger dauerten allein die Werbungen um Helena und Penelope. 
413 Zu den Sportanlagen: Hdt. 6,126,3. Zu der Bewirtung: Hdt. 6,128,1. Zur Hekatombe: Hdt. 6,129,1. Zum 

Talent Silber als Entschädigung: Hdt. 6,130,2. 
414 Zum Aufruf: Hdt. 6,126,2. Zu der Herkunft der Freier: Hdt. 6,127,1-4. 



 

91 
 

Vorbild, wodurch er die Möglichkeit hatte, sich zum einen seines eigenen Status zu 

vergewissern und zum anderen diesen Status seinen Standesgenossen und dem Volk von 

Sikyon zu demonstrieren.415 

 Die Anknüpfungspunkte, die insbesondere die homerischen Epen für Kleisthenes und 

seine Standesgenossen boten, geben einen Überblick über die Wertewelt der Aristokratie. 

Gekennzeichnet war diese Wertewelt bekanntermaßen durch ein ausgeprägtes 

Wettbewerbsverhalten,416 das nicht etwa einen Selbstzweck darstellte, sondern ein Mittel 

war, die eigene Position innerhalb einer sozialen Gruppe auszuhandeln.417 Die prekäre 

Konstruktion der Aristokratie machte dieses permanente Aushandeln erforderlich; eine 

Zugehörigkeit zur Aristokratie allein aufgrund einer adligen Abkunft kannte man nicht,418 

sondern die „Art und Weise der Demonstration vielfältiger Überlegenheit als symbolische 

Repräsentation ihrer uneingeschränkten und selbstverständlichen Vormacht [hatte] […] 

statuskonstituierende Bedeutung für die Aristokratie und wurde als solche auch allgemein 

akzeptiert.“419 Die Vielfalt der Tätigkeiten, mit denen die eigene Überlegenheit demonstriert 

werden konnte, war groß. Sie umfasste „Kampf, Jagd, Pferdezucht, Sport, Symposien, 

Musik und Poesie […], Beschäftigungen, [… die auch von den homerischen Helden gepflegt 

wurden und] offensichtlich keinerlei Erwerbsstreben diente[n]“.420 Daher waren sie 

besonders gut dazu geeignet, sich gegenüber nicht-adligen Gruppen abzugrenzen. 

Angestrebt wurde jeweils eine herausragende Leistung, Aristie, in diesen Tätigkeiten, und 

prinzipiell war jeder, der über ausreichend finanzielle Mittel verfügte, in der Lage, diese 

 
415 Zu dieser Beobachtung gelangen auch Stein-Hölkeskamp 1989, 119, sowie Parker 1994, 423 und Scott 

2005, 420. Bereits einige Zeit zuvor konstatierte McGregor: „I suggest, not that the Herodotean story is 

fictious, a rewriting of the wooing of Helen, but that Cleisthenes deliberately arranged the wooing of his 

daughter Agariste on a scale that would invite comparison with the legends of the bygone age of Heroes.“ – 

McGregor, Malcolm F.: Cleisthenes of Sicyon and the Panhellenic Festivals, in: TAPhA 72, 1941, 266-287, 

270. Zu der von McGregor angesprochenen Frage nach der Historizität der Episode siehe unten das Kapitel: 

Die Brautwerbung um Agariste als herodoteischer Exkurs. 
416 Als einschlägige Arbeiten zum griechischen Adel in archaischer Zeit sei auf folgende verwiesen: 

Gschnitzer, Fritz: Griechische Sozialgeschichte, Wiesbaden: Steiner 1981; Stahl, Michael: Aristokraten und 

Tyrannen im archaischen Athen. Untersuchungen zur Überlieferung, zur Sozialstruktur und zur Entstehung 

des Staates, teilw. zugl. Habil. Berlin 1984, Stuttgart: Steiner Verlag 1987; Stein-Hölkeskamp 1989; Schmitz, 

Winfried: Verpaßte Chancen. Adel und Aristokratie im archaischen und klassischen Griechenland, in: Beck, 

Hans; Scholz, Peter; Walter, Uwe (Hgg.): Die Macht der Wenigen: Aristokratische Herrschaftspraxis, 

Kommunikation und „edler“ Lebensstil in Antike und Früher Neuzeit, Historische Zeitschrift: Beihefte 47, 

München: Oldenbourg 2008, S. 35-70. 
417 Ulf spricht in diesem Zusammenhang vom Wettbewerb als „ein[em] gesellschaftliche[n] Phänomen“ – 

Ulf, Christoph: Zur ‚Vorgeschichte‘ der Polis: die Wettbewerbskultur als Indikator für die Art des politischen 

Bewusstseins, in: Hermes: Zeitschrift für klassische Philologie 139, 2011, S. 291-315, hier S. 314. Nur der 

Vergleich mit anderen Personen ermögliche eine Selbstwahrnehmung, die für die Positionierung innerhalb 

der Gruppe der Aristokraten notwendig war – ders., 298. 
418 Siehe hierzu Schmitz 2008, 42f. 
419 Stein-Hölkeskamp 1989, 104. 
420 Ebd., 110. 



 

92 
 

Leistung zu entwickeln; das System bot also Platz für soziale Aufsteiger. Gleichzeitig 

herrschten dadurch jedoch ständige Konkurrenz sowie die Gefahr eines sozialen Abstiegs, 

wie das oft bemühte Homer-Zitat zum Aristie-Ideal: „immer der erste zu sein und 

ausgezeichnet vor andern“421 prägnant vor Augen führt. Kleisthenes‘ Inszenierung der 

Brautwerbung um seine Tochter hatte folglich nicht nur die Werbungen um Helena und 

Penelope zum Vorbild, sondern versinnbildlichte gleichzeitig das in den homerischen Epen 

fassbare und von der Aristokratie der archaischen Zeit aufgegriffene Aristie-Ideal. 

 Ein Vergleich der epischen Brautagone um Helena und Penelope mit demjenigen, den 

Kleisthenes inszenierte, zeigt, dass letzterer sich nicht nur auf einen Agon beschränkte, 

sondern versuchte, nahezu alle aristokratischen Kernkompetenzen abzudecken, wobei ein 

Schwerpunkt auf dem Verhalten beim Symposion lag. Anders als im Falle der Brautwerbung 

um Helena, bei der die Größe der erbrachten Geschenke darüber entscheidet, wer die Braut 

gewinnt;422 und anders auch als im Falle der Werbung um Penelope, bei der die Freier dazu 

aufgefordert werden, mit dem Bogen zu schießen, um ihre Hand zu gewinnen,423 mussten 

die Freier in Sikyon sich ganz unterschiedlichen Wettkämpfen stellen, die neben sportlichen 

Disziplinen auch den „Mannesmut“, die „Gemütsart“, die „Bildung“ sowie den 

„Charakter“424 auf die Probe stellten. Vor allem aber, so berichtet Herodot weiter, sei das 

Verhalten „beim gemeinsamen Mahl“425 entscheidend gewesen, um Kleisthenes‘ Gunst und 

damit Agariste als Ehefrau zu gewinnen. Gespräche, Liedvorträge und Tanz zu Musik sollten 

beim Symposion die Qualitäten eines Aristokraten zeigen.426 Damit wird deutlich, dass 

Kleisthenes‘ Veranstaltung über ihr episches Vorbild hinausging, es zu übertreffen 

versuchte: „The uniqueness of Kleisthenes‘ conspicuous waste consisted in combining 

 
421 Hom. Il. 6,208 und Il. 11,784. 
422 Vgl. Hes. Frgm. 196-204. Müller 2006, 251 sieht hierin die alten und üblichen Regeln des Brautkaufs 

umgesetzt. 
423 Vgl. Hom. Od. 21,73-77. Laut Schäfer scheint „[d]ie Schwierigkeit des Agons [.] den Wert der Braut 

entscheidend mitzubestimmen.“ – Schäfer, Alfred: Unterhaltung beim griechischen Symposion, Mainz: 

Philipp von Zabern 1997, S. 21. (Ob es sich nicht vielmehr andersherum verhielt, dass der Wert der Braut 

den Schwierigkeitsgrad des Agons beeinflusste, sei dahingestellt. In jedem Fall bestand ein Zusammenhang 

zwischen beidem.) (Auch der erste Brautagon für Penelope, den Ikarios veranstaltete, beinhaltete einen 

Wettstreit, und zwar einen Wettlauf, den bekanntermaßen Odysseus seinerzeit gewann – Paus. 3,12,1.) 
424 Hdt. 6,128,1. 
425 Ebd. 
426 Vgl. Stein-Hölkeskamp 1989, 115 und 118 sowie Scott 2005, 425, der Kleisthenes in diesem 

Zusammenhang unterstellt, er habe testen wollen, ob die Freier sich auch unter Alkoholeinfluss noch 

angemessen verhalten würden. Es steht zu vermuten, dass Scott hier bereits Hippokleides‘ Tanz am Ende der 

Brautwerbung zum Maßstab erhebt und damit gewissermaßen das Pferd von hinten aufzäumt. Zu den 

Beweggründen für Hippokleides‘ Tanz siehe unten das Kapitel: Das Aus-der-Reihe-Tanzen als sinnstiftendes 

micro narrative. 



 

93 
 

several elements of material extravagance in a single act of xenia.“427 Hierin offenbart sich 

nun ganz augenfällig das bewusste Konstrukt hinter der Brautwerbung um Agariste. 

 Vor dem Hintergrund dieser besonderen Konstruiertheit des Brautagons in Sikyon und 

aufgrund der Beobachtung, dass Kleisthenes seine epischen Vorbilder für diesen Agon noch 

zu übertreffen versuchte, kann Kleisthenes‘ Hauptmotiv für sein Vorgehen bestätigt werden: 

Er inszenierte den Agon, um sich selbst besonders gut in Einklang mit aristokratischen 

Wertvorstellungen in Szene zu setzen.428 Darüber hinaus wollte er seine Überlegenheit 

gegenüber seinen Standesgenossen betonen, was ihm nicht nur in seiner Rolle als Gastgeber 

gelang, sondern auch dadurch, dass er eine asymmetrische Beziehung zwischen sich und den 

Freiern etablierte und auf die Dauer eines ganzen Jahres ausdehnte.429 Denn die in Sikyon 

versammelten, prinzipiell gleichrangigen Agonteilnehmer beurteilten sich nicht etwa 

untereinander und erkannten sich daher nicht gegenseitig ihren jeweiligen Status zu, wie es 

die Verhaltensregeln der Aristokraten normalerweise forderten, sondern sie waren allein 

dem Urteil von Kleisthenes ausgeliefert.430 Um ihm zu gefallen, mussten sie sich letztlich so 

verhalten, wie er allein es forderte, nicht, wie sie es ihrer Position für angemessen hielten. 

 In Anbetracht des großen Leistungsdrucks und der zeitweisen Schmälerung ihres Status, 

erscheint es zunächst verwunderlich, dass sich die Freier überhaupt dem Brautagon stellten. 

Denkbar ist, dass sie politische Motive verfolgten, also eine Allianz mit dem einflussreichen 

und zudem durch seinen Sieg in Olympia äußerst bekannten Tyrannen von Sikyon 

suchten.431 Stärker jedoch dürfte der Wunsch nach Selbstdarstellung mitsamt der daraus 

erwachsenden Anerkennung sowie das Bedürfnis nach Zugehörigkeit gewesen sein. Für 

ersteres bot die Brautwerbung um Agariste nahezu ideale Voraussetzungen; so hatten die 

meisten Aristokraten aufgrund der kleinräumigen Strukturen in Griechenland „ein starkes 

Interesse daran [.], so oft wie möglich mit ihren Standesgenossen aus anderen Poleis 

zusammenzutreffen, um mit ihnen zu konkurrieren“.432 Der eigene Status konnte auf der 

 
427 Papakonstantinou 2019, 57f., Anm. 48. 
428 Ganz anders Müller 2006, 263, der in seiner Analyse so weit geht zu behaupten, Kleisthenes habe den 

Agon aus Liebe zu seiner Tochter veranstaltet, um den wahrhaft besten Ehemann für sie zu finden. Deswegen 

habe er ihr auch letztlich Megakles zum Mann gegeben und somit auf die Vorteile, die er sich von 

Hippokleides versprach, verzichtet. Denn Hippokleides‘ Charakter habe sich durch seinen Tanz als 

ungeeignet für Agariste erwiesen. Eine solche Mutmaßung ist allzu romantischen Vorstellungen verhaftet 

und vor allem unreflektiert in Bezug auf Herodots Bericht. Zum Verlauf der Brautwerbung und insbesondere 

zu Hippokleides‘ Verhalten siehe unten ausführlich. 
429 Biebas-Richter etwa erblickt hierin einen Versuch seitens Kleisthenes, eine Rangordnung zu etablieren 

und dauerhaft aufrechtzuerhalten, ähnlich einer Hofbildung – Biebas-Richter, Janice: Was kümmert den 

Hippokleides? Überlegungen zu einem internationalen Spektakel und einer vertanzten Hochzeit, in: Hermes. 

Zeitschrift für klassische Philologie 144, Heft 3, 2016, S. 279-298, hier S. 292f. 
430 Vgl. ebd., 282. 
431 So beispielsweise Parker 1994, 423. 
432 Stein-Hölkeskamp 1989, 116. 



 

94 
 

Bühne, die der Brautagon bot, wirkungsvoll demonstriert werden, und zwar von jedem, der 

„auf sich und [sein] Vaterland stolz war“.433 Dies war notwendig, um sich seiner selbst und 

seines Status zu vergewissern. Eine solche Selbstvergewisserung wiederum war notwendig, 

um das Bedürfnis nach Zugehörigkeit zu stillen.434 Im Falle des Brautagons in Sikyon wurde 

von den Freiern die Zugehörigkeit zur Familie von Kleisthenes, mithin zur „Creme de la 

Creme“435 angestrebt. Entscheidendes Kriterium war hierbei die „performance in certain 

kinds of masculine activity, such as those which display desirable skills in physical contests 

such as […] athletics, or choral song-dance“.436 Somit war die Brautwerbung um Agariste 

auch für die Freier ein lohnendes Ereignis. 

 

3.2.3.2. Die Brautwerbung um Agariste als herodoteischer Exkurs 

Die Erzählung über die Brautwerbung um Agariste stellt nicht allein aufgrund ihres Inhaltes, 

der einen aufschlussreichen Einblick in aristokratische Wertvorstellungen und 

Beschäftigungen bietet, einen besonderen Teil innerhalb der Historien dar, sondern auch ihre 

Konstruktion gewährt Einsichten in Herodots Sinnstiftung. Fragen nach Herodot als Autor, 

nach seiner Auffassung von Geschichte, nach seinen Zielen und nicht zuletzt nach den von 

ihm verwendeten literarischen Mitteln stehen in der Herodot-Forschung seit einiger Zeit im 

Vordergrund.437 Denn Erkenntnisse darüber, wie Herodot das ihm zur Verfügung stehende 

Material verarbeitete, ermöglichen es, seine Deutungsmuster aufzudecken.438 Eine 

besonders gewinnbringende Analyse versprechen in diesem Zusammenhang die 

sinnstiftenden Exkurse, mit denen Herodot sein Werk an zahlreichen Stellen anreicherte, da 

es sich bei ihnen um abgeschlossene, hochgradig geformte Konstruktionen handelt. In 

diesem Sinne fordert Stahl: „Die Einzelgeschichte muß in ihre funktionalen 

Handlungseinheiten, einzelnen Episoden und Motive zerlegt werden; es muß gefragt 

 
433 Hdt. 6,126,3. 
434 Biebas-Richter 2016, 295f., betont hier zudem, dass auch die Verlierer, diejenigen also, die Agariste nicht 

zur Frau bekamen, vom Brautagon profitieren konnten, indem sie immerhin die Möglichkeit hatten, sich zu 

präsentieren und nach Prestige zu streben. 
435 Ebd., 296. 
436 Fisher, Nick: Athletics and Citizenship, in: Duplouy, Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining Citizenship in 

Archaic Greece, Oxford: Oxford University Press 2018, S.189-225, hier S. 189. 
437 Siehe hierzu ausführlicher und mit Verweisen auf weitere Literatur Murray, Oswyn: Herodotus and Oral 

History, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s Craft in the Age of Herodotus, Oxford: Oxford University 

Press 2001, S. 16-44, hier S. 17. 
438 So fordert auch Stahl 1987, 51, „die innere Struktur der herodoteischen Geschichten“ zu untersuchen. 

Ebenso Shapiro, Susan O.: Proverbial Wisdom in Herodotus. in: Transactions of the American Philological 

Association 130, 2000, S. 89-118, hier S. 92, die darauf hinweist, dass „the analysis of events is embedded in 

the narrative.“ 



 

95 
 

werden, wer die Handlungsträger sind, wie sie sich verhalten und warum sie dies so und 

nicht anders tun und wie die Beziehungen mehrerer Protagonisten untereinander sind.“439 

 Herodots Neigung zu Exkursen lässt sich einerseits mit der Vielfalt an Quellen, die er für 

seine Historien nutzte, andererseits mit der Natur seines Untersuchungsgegenstandes 

erklären. So spiegeln sich die Vielschichtigkeit und Komplexität von Geschichte in Herodots 

Werk, das ebenfalls vielschichtig und komplex ist. Die besondere Leistung Herodots besteht 

nun darin, dass er aus alldem eine organisierte Struktur erschuf.440 Dabei ist er sich dieser 

Struktur im Aufbau seines Werkes stets bewusst; er führt nach jedem Exkurs den Leser 

wieder zurück zur übergeordneten Haupthandlung.441 Zwar mag im Falle des einen oder 

anderen Exkurses der Eindruck entstehen, Herodot habe ihn nur um seiner selbst willen 

eingefügt, um die seiner Meinung nach interessante, amüsante oder aus sonstigen Gründen 

hervorhebenswerte Information seinem Publikum nicht vorzuenthalten, doch im Falle der 

Brautwerbung um Agariste ist aufgrund der speziellen Einbettung in das sechste Buch 

unzweifelhaft, dass es sich hierbei um einen sinnstiftenden Exkurs handelt. 

 Seine spezielle Einbettung erfährt der Exkurs im Anschluss an den Bericht von der 

Schlacht bei Marathon: Angeblich hätten die Alkmeoniden durch ein Schildzeichen mit den 

Persern kommuniziert und so Verrat an den Athenern begangen; Herodot lässt sich von 

diesem Gerücht nicht überzeugen, da seiner Ansicht nach die Alkmeoniden Tyrannen 

verachteten und daher schlechterdings niemals mit den Persern kollaboriert hätten.442 Diese 

Bemerkungen veranlassen ihn im Folgenden dazu, die Familiengeschichte der Alkmeoniden 

aufzuführen, wobei er vor allem der Frage nachgeht, wie die Familie zu Reichtum und 

Ansehen kam. Dementsprechend beginnt und beendet Herodot seinen nun folgenden 

Exkurs443 mit der Beantwortung dieser Frage. So schreibt er zu Beginn, Alkmeon habe 

Goldgeschenke von Kroisos erhalten, die es ihm ermöglichten, Pferdesport zu betreiben und 

damit schließlich einen prestigeträchtigen Sieg in Olympia davonzutragen.444 Zum 

 
439 Stahl 1987, 51. Vor allem die Frage nach dem Verhalten der Handlungsträger wird im Kapitel: Das „Aus-

der-Reihe-Tanzen“ als sinnstiftendes micro narrative (siehe unten) thematisiert. 
440 Vgl. Griffith, Alan: Stories and storytelling in the Histories, in: Dewald, Carolyn (Hg.): The Cambridge 

Companion to Herodotus, Cambridge: Cambridge University Press 2006, S. 130-144, hier S. 134. 
441 Vgl. Scott 2005, 21. 
442 Vgl. Hdt. 6,121-124. Neben anderen macht Müller 2006, 274f. darauf aufmerksam, dass der Exkurs, den 

Herodot anfügt, nicht unbedingt dazu geeignet ist, die tyrannenfeindliche Einstellung der Alkmeoniden zu 

demonstrieren. Denn zum einen verdanke Alkmeon seinen Reichtum dem Lyderkönig Kroisos und zum 

anderen habe Megakles durch seine Teilnahme an der Brautwerbung um Agariste eine Verbindung zu dem 

Tyrannen von Sikyon angestrebt. 
443 Gesamter Exkurs: Hdt. 6,125-131,1. 
444 Vgl. Hdt. 6,125,1-125,5. Chronologisch betrachtet, ist es zwar unmöglich, dass es zu einem solchen 

Geschenk von Kroisos an Alkmeon kam (so neben andern Scott 2005, 415f.; Müller 2006, 244), doch ist 

dieser Umstand eher zweitrangig, da Herodot vorrangig daran gelegen zu sein scheint, eine Erklärung dafür 

zu liefern, wie Alkmeon zu dem für einen Olympiasieg mit dem Viergespann notwendigen Reichtum kam. 



 

96 
 

Abschluss dann steht Megakles als Sieger des Brautagons fest;445 seine Heirat mit Agariste 

muss für die Alkmeoniden einen Zuwachs an Ansehen und Einfluss bedeutet haben. Denn 

Megakles scheint in Herodots Quellen vornehmlich als Mann von Agariste, mehr noch als 

Schwiegersohn von Kleisthenes bekannt gewesen zu sein. Beide Begründungen für die hohe 

Stellung der alkmeonidischen Familie bilden zusammen einen Erzählrahmen, in den die 

Brautwerbung als Exkurs eingebettet ist. 

 In diesem Exkurs verwendet Herodot zahlreiche Elemente des storytelling, die er durch 

Bestandteile epischen Erzählens anreichert,446 um die Aufmerksamkeit seines Publikums zu 

erregen und die Bedeutung des Exkurses zu unterstreichen. Am Beginn steht Kleisthenes‘ 

Aufruf zum Brautagon, dessen episches Vorbild sich in dem Aufruf Penelopes an die Freier 

spiegelt, mit Odysseus‘ Bogen zu schießen und damit Penelope zur Frau zu gewinnen.447 

Daran schließt sich die Folgeleistung der dreizehn Freier an, deren Namen und Herkunft 

Herodot sämtlich nennt, womit er eine gewisse „Freude an der Nennung von Namen, von 

möglichst vielen Namen“448 zeigt, die kennzeichnend für episches Erzählen ist.449 Denn statt 

nur die zwei Freier zu nennen, die im weiteren Verlauf eine handlungstragende Rolle spielen 

werden (also Megakles und Hippokleides), nennt Herodot alle dreizehn. In der Zahl 

Dreizehn erkennt Müller eine „sog. ‚Rundzahl‘ zur Angabe einer bestimmt-unbestimmten 

Menge“,450 die sich aus 12+1 zusammensetze, wobei die dreizehnte Person in der Regel als 

Retter oder Sieger auftrete.451 Als nächstes wird der Wettstreit selbst geschildert, der, wie 

gezeigt, nahezu sämtliche aristokratischen Tugenden umfasst und damit in besonderem 

Maße dem in den homerischen Epen transportierten Ideal nacheifert. Zuletzt dann erfolgt die 

Entscheidung darüber, wer beim Mahl am letzten Abend des einjährigen Agons Agaristes 

Hand gewinnen wird. Dieses Mahl sticht durch seine in epischer Überformung geschilderte 

Üppigkeit heraus: Kleisthenes opferte 100 Rinder und lud nicht nur die Freier, sondern auch 

 
Und die mündliche Überlieferung, derer sich Herodot bediente, kannte nun einmal Kroisos als Sinnbild des 

reichen Mannes. Weiterhin möchte Herodot durch die detailreiche Schilderung von Alkmeons Vorgehen – er 

durfte so viel Gold mitnehmen, wie er nur tragen konnte und überstrapazierte Kroisos‘ Freigebigkeit, indem 

er seine Weisung allzu wörtlich auslegte und sogar Gold in seinem Mund davontrug – den Einfallsreichtum 

und die Kühnheit Alkmeons illustrieren, für die er in der mündlichen Überlieferung bekannt gewesen zu sein 

scheint. Müller 2006, 245, bezeichnet dies als „die Aristie des Tüchtigen und Gewitzten“. Scott 2005, 416, 

erblickt hierin eine Anekdote, eine „‘rags to riches‘ story“, die ausdrücken soll, dass die Alkmeoniden 

Neureiche waren. 
445 Vgl. Hdt. 6,130,2. 
446 Griffith 2006, 135 f. konstatiert, Homer scheine als Vorbild an zahlreichen Stellen der Historien durch. 
447 Vgl. Od. 21,73-79. Zwar möchte Penelope, anders als Kleisthenes, nicht, dass es tatsächlich zu einer 

Hochzeit kommt, doch dies ändert nichts an dem zugrundeliegenden Erzählmotiv: Aufruf zum Agon. 
448 Müller 2006, 232. 
449 So wohl besonders deutlich der Schiffskatalog in der Ilias – Il. 2,494-759. 
450 Müller 2006, 249. 
451 Zur Rolle des Hippokleides als dreizehnte Person siehe unten das Kapitel: Das „Aus-der-Reihe-Tanzen“ 

als sinnstiftendes micro narrative. 



 

97 
 

„ganz Sikyon zum Festmahl ein.“452 Als besonderes Element des storytelling kommt bei 

dieser Entscheidung noch die Wendung hinzu, dass nicht der Favorit, sondern der Zweite 

gewinnt.453 

 Für die weitere Untersuchung ergibt sich nun die Frage, ob diese Nähe zum epischen 

Vorbild von Herodot konstruiert wurde oder ob Herodot (mehr oder weniger neutral) die 

Ereignisse des Brautagons wiedergibt, der von Kleisthenes in dieser Art und Weise gestaltet 

wurde, um sich bewusst in eine homerische Tradition zu stellen. Zur Beantwortung dieser 

Frage sollen Herkunft und Historizität des Exkurses analysiert werden. Zunächst zur 

Herkunft: Im Allgemeinen ist Herodot in Bezug auf seine Quellen recht vage; häufig nimmt 

er eine „generic oral citation“454 vor, wie „die Theraier“ oder „die Kyrener“; zudem stellt er 

teils widersprüchliche Berichte nebeneinander.455 Im Falle der Brautwerbung um Agariste 

ist auffällig, dass Herodot Kleisthenes erneut vorstellt, obwohl er ihm bereits im fünften 

Buch längere Ausführungen gewidmet hat. Müller zufolge deute dies auf eine andere 

Quellengrundlage hin als für das fünfte Buch456 – eine Vermutung, die Herodot zu einem 

bloßen Geschichtensammler degradiert, der sein Material unreflektiert aneinanderreiht, was 

jedoch eine irrige Annahme ist.457 Insgesamt ist Müller der Meinung, dass Herodot das ihm 

als Vorlage für die Brautwerbung der Agariste dienende Material auch in rhetorischer 

Hinsicht wenig bis überhaupt nicht bearbeitete und dass zudem seine Quelle hierfür in 

schriftlicher Form vorlag.458 Zwar geht die Herodot-Forschung mehrheitlich davon aus, dass 

in einigen Fällen schriftliche Quellen als Grundlage der Historien dienten, doch stammen 

die meisten von Herodots Informationen zweifelsfrei aus mündlichen Quellen, wie oftmals 

an seinen eigenen Angaben erkennbar wird.459 Auch der Exkurs zur Brautwerbung um 

Agariste scheint weitgehend aus mündlicher Überlieferung zu stammen, da die in ihm 

enthaltenen Elemente des storytelling Hinweise auf eine Erzähltradition sind, die durch 

 
452 Hdt. 6,129,1. 
453 Diese Wendung stellt ein eigenes micro narrative dar und soll im folgenden Kapitel näher untersucht 

werden. 
454 Hornblower, Simon: Herodotus and His Sources of Infomration, in: Bakker, Egbert J.; de Jong, Irene J. F.; 

Wees, Hans van (Hgg.): Brill’s Companion to Herodotus, Leiden [u.a.]: Brill 2002, S. 373-389, hier S. 374. 
455 Vgl. Hdt. 4,150,1 und 4,154,1 
456 Vgl. Müller 2006, 230. 
457 Deutlich wird dies beispielsweise an Stellen, an denen Herodot seine eigene Meinung zum Geschehen 

abgibt, wie etwa in Hdt. 2,120,1. Als Grund dafür, dass Herodot zu Beginn der Brautwerbung Kleisthenes 

erneut vorstellt (Hdt. 6,126,1), erscheint es nur logisch, dass er seinem Publikum mit einigen knappen 

Worten zur Abkunft ins Gedächtnis rufen möchte, um wen genau es sich handelt. 
458 Besonders deutlich in Müller 2006, 229 sowie 276: „Der ‚Bauplan‘ des durchdachten, mit sinnträchtigen 

Verweisungen versehenen und alles andere als parataktisch-assoziativen Agariste-Logos spricht für eine 

schriftliche Vorlage.“ Die Möglichkeit, dass Herodot diesen „Bauplan“ kreierte, zieht Müller nicht in 

Betracht. Auch Scott mutmaßt, dass Herodot eine schriftliche Quelle zur Verfügung gestanden habe, da nur 

auf solch einer Grundlage die vielen Details, die Herodot anführt, zu erklären seien – Scott 2005, 417. 
459 Als Beispiel für diese Forschungsmeinung siehe Murray 2001, 16 und 20.  



 

98 
 

einen „tell-tale“460-Stil gekennzeichnet ist und deren Motive sich so oder so ähnlich auch in 

den Erzähltraditionen anderer Kulturen wiederfinden lassen.461 

 Vor allem bei der mündlichen Überlieferung kommt es nun darauf an, in welchem 

Kontext und mit welcher Absicht eine Geschichte überliefert wird. Eine Untersuchung dieser 

Absicht „reveals the milieu or group within which each of them was preserved and 

repeated“;462 im vorliegenden Fall ist diese Gruppe zunächst in den Familientraditionen der 

Alkmeoniden und der Philaiden zu suchen. Derartige ‚Familienarchive‘ neigen allerdings 

dazu, Informationen über Familienmitglieder zu verfälschen, um ihre Taten 

bemerkenswerter und/oder politisch nützlicher erscheinen zu lassen.463 Dementsprechend 

müssen solche Informationen mit der gebührenden Umsicht analysiert werden, zumal dann, 

wenn sie, wie im Falle der Brautwerbung um Agariste, aus unterschiedlichen 

‚Familienarchiven‘ stammen. So lassen sich einerseits Tendenzen erkennen, die 

Kleisthenes‘ Machtposition unterstreichen464 (immerhin ist er der Initiator des Geschehens), 

andererseits deutet vor allem der Abschluss des Exkurses darauf hin, dass gewisse anti-

kleisthenische Ressentiments Eingang in die Überlieferung gefunden haben.465 Weiterhin 

lassen einige Passagen pro-alkmeonidische Quellen vermuten,466 während andere die 

Alkmeoniden weniger vorteilhaft darstellen, wenn z.B. Megakles nur die zweite Wahl für 

Kleisthenes ist und letztlich Agariste nur heiraten kann, weil Hippokleides nicht mehr zur 

Verfügung steht.467 Neben diese Mischung aus unterschiedlichen Familientraditionen tritt 

zuletzt noch ein weiteres Element mündlicher Überlieferung, nämlich das kollektive 

Gedächtnis der sikyonischen Bevölkerung, die indirekt ebenfalls an dem Brautagon teilhatte. 

Innerhalb der Bevölkerung bildeten sich unterschiedliche group memories aus, die im 

kollektiven Gedächtnis koexistierten, und die für sich genommen eine bemerkenswerte 

Immunität gegenüber verfälschenden Tendenzen zeigten.468 Welche Quellen genau Herodot 

nutzte (und vor allem: wie stark er sie gewichtete), lässt sich nicht mit abschließender 

 
460 Griffith 2006, 137. 
461 Besonders deutlich wird dies an dem Abschlusstanz des Hippokleides: Der eigentliche Favorit trägt am 

Ende durch eine für das Publikum unvorhersehbare Wendung doch nicht den Sieg davon. Ausführlicher zum 

Tanz des Hippokleides siehe unten. 
462 Murray 2001, 28. 
463 Vgl. Thomas, Rosalind: Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge: Cambridge 

University Press 1989, S. 145; Murray 2001, 29. 
464 So beispielsweise Müller 2006, 273 und Papakonstantinou 2019, 34. 
465 So beispielsweise Thomas 1989, 269 und Biebas-Richter 2016, 298. 
466 So bereits beispielsweise Wells, Joseph: Studies in Herodotus, Oxford: Blackwell 1923, S. 55 und Luria, 

Salomo: Der Affe des Archilochos und die Brautwerbung des Hippokleides, in: Philologus. Zeitschrift für 

das klassische Altertum und sein Nachleben 85, 1930, S. 1-22, 18. 
467 Vgl. Hdt. 6,130,2 sowie Biebas-Richter 2016, 284. 
468 Vgl. Murray, Oswyn: Herodotus and Oral History Reconsidered, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s 

Craft in the Age of Herodotus, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 314-325, hier S. 317. 



 

99 
 

Sicherheit sagen, sodass die dargestellte Gemengelage nicht vollständig aufgelöst werden 

kann und bei der Analyse berücksichtigt werden muss. 

 Neben der Gemengelage muss ebenfalls die Historizität des Exkurses näher betrachtet 

werden. Als historisch können folgende Elemente gelten: Die Tatsache, dass Kleisthenes 

von Sikyon der Großvater von Kleisthenes aus Athen war, Megakles‘ erfolgreiches Werben 

um Agariste, bei dem er auf andere Bewerber traf, und auch Hippokleides als Hauptrivale 

von Megakles scheinen allesamt historisch plausibel zu sein.469 Ebenso können der gesamte 

Zuschnitt des Agons samt dem von Kleisthenes betriebenen Aufwand „insgesamt 

keineswegs als untypisch“470 eingestuft werden. 

 Zeigt sich im Falle der Herkunft des Exkurses wie dargestellt also eine Gemengelage, so 

weisen zentrale Elemente doch ein hohes Maß an Historizität auf. Es scheint daher 

wahrscheinlich, dass Herodot in weiten Teilen einer (mehr oder weniger) klaren Vorlage 

folgte, die Brautwerbung insgesamt also als historisch bezeichnet werden kann.471 Einige, 

vor allem vermutlich rhetorische, Feinheiten fügte Herodot hinzu, was in Anbetracht seines 

eigenen Selbstverständnisses nicht weiter verwundert. Deutlich wird dies beispielsweise an 

der literarischen Ausformung des Tanzes des Hippokleides am Ende des Agons.472 

 Gerade dieser Tanz ist nun vor allem von der älteren Forschung als unhistorischer 

‚Lückenfüller‘ eingestuft und dementsprechend nachlässig ausgewertet worden.473 Zu 

Unrecht jedoch, denn gerade in der Gestaltung eines solchen ‚Lückenfüllers‘ offenbart sich 

historische Substanz. Für die mündliche Überlieferung, die als eine der entscheidenden 

Quellengrundlagen für die Brautwerbung um Agariste identifiziert werden konnte, sind 

‚Lückenfüller‘ nämlich nicht nur typisch, sondern notwendig, da mündliche Weitergabe von 

Informationen natürlicherweise lückenhaft ist. Im vorliegenden Fall ist die Lücke deutlich 

erkennbar. Sie liegt in der Frage: Warum gewann nicht der Favorit Hippokleides den Agon, 

 
469 Vgl. McGregor 1941, 268f. 
470 Stein-Hölkeskamp 1989, 119. Für eine weitgehende Historizität des Exkurses sprechen sich ebenfalls aus: 

Alexander, James W.: The Marriage of Megacles, in: The Classical Journal 55, Heft 3, 1959, S. 129-134, hier 

S. 134 und Biebas-Richter 2016, 283f. 
471 Die Frage danach, nach welchen Kriterien Herodot aus dem ihm vorliegenden Material Inhalte für seine 

Historien auswählte, ist nur schwer zu beantworten, da über das, was er ausließ, auch keine vollständige 

parallele Überlieferung vorliegt. Für nähere Details zu diesem Problemkomplex Hornblower 2002, 383. 
472 Näheres dazu siehe unten: Das „Aus-der-Reihe-Tanzen“ als sinnstiftendes micro narrative. 
473 So besonders deutlich die ältere Forschung, für die hier exemplarisch Wells 1923, 55 genannt sei. Aber 

auch McGregor 1941, 269, der als erster dafür plädierte, nicht einfach den ganzen Exkurs für unhistorisch zu 

erklären, hält die Tanzeinlage von Hippokleides für ein ausschmückendes Detail. Weitere Elemente 

zweifelhafter Historizität ergeben sich aus Problemen mit der Chronologie, wie Thomas 1989, 269, Anm. 90 

festhält: Freier, die nicht zeitgleich lebten, nehmen am Agon teil und Kroisos wurde nach dem Brautagon 

König, nicht zwei Generationen zuvor. Müller 2006, 234 und 248 kritisiert zudem die Zusammensetzung der 

Liste der Freier, da sich unter ihnen die Märchenfigur des Smindyrides befindet. Inwiefern diese Teile als 

Konstruktion Herodots oder seiner Quellen gelten können, soll nicht Gegenstand dieser Arbeit sein, sondern 

allein der Tanz des Hippokleides soll im Weiteren geprüft werden. 



 

100 
 

sondern Megakles? Der erwartete und in gewisser Hinsicht logische Fortgang der Handlung 

hat also an dieser Stelle eine Lücke, die der Tanz des Hippokleides füllt: Nach dieser 

Tanzdarbietung nämlich möchte Kleisthenes nicht mehr, dass Hippokleides sein 

Schwiegersohn wird, und wählt stattdessen den zuvor zweitplatzierten Megakles.474 Woher 

stammt nun dieser spezielle ‚Lückenfüller‘? Möglich ist, dass Herodot selbst ihn konstruierte 

oder dass er ihm so in seinen Quellen vorlag – grundsätzlich gibt es keinen Grund zu denken, 

er hätte nicht das wiedergegeben, was ihm erzählt wurde475 –, oder dass er teilweise in den 

Quellen vorlag und teilweise von Herodot ausgeformt wurde. Letzteres ist die 

wahrscheinlichste Variante, wie die untenstehende Analyse zeigen wird. Neben der 

Historizität (und Herkunft) ist vor allem wichtig, dass Hippokleides‘ Darbietung als 

plausibel aufgefasst worden zu sein scheint; auch Herodot selbst gibt keinen wertenden 

Kommentar ab, sondern fügt den Hergang nahtlos in den Handlungsverlauf ein. Diese 

Plausibilität macht eine Analyse des Tanzes von Hippokleides relevant und sie begründet, 

warum „der herodoteische Text in diesem Sinne als historische Quelle benutzt werden darf. 

[Denn i]n ihm selbst, d.h. in der mündlichen Weitergabe und Bewahrung von Geschichten, 

die die einzelnen Glieder der Übermittlungskette für bedeutsam gehalten haben, liegt die 

Gewähr für die Relevanz der an den Geschichten beobachteten Strukturelemente.“476 

 

3.2.3.3. Das „Aus-der-Reihe-Tanzen“ als sinnstiftendes micro narrative 

Die außergewöhnlichste Passage des Exkurses über die Brautwerbung um Agariste ist die 

Tanzeinlage des Hippokleides am letzten Abend seines einjährigen Aufenthalts in Sikyon: 

 

Hdt. 6,129: 
2Nach dem Essen wetteiferten die Freier im Vortrag von Liedern und Beiträgen zur Geselligkeit. Im 

Verlauf des Gelages forderte Hippokleides, der die andern alle in seinen Bann zog [κατέχων], den 

Flötenspieler auf, ihm zum Tanz aufzuspielen. Als der Flötenspieler gehorchte, tanzte er, und zwar 

nach seinem Geschmack sehr schön; dem Kleisthenes aber gefiel [ὑπώπτευε]477 die ganze Sache beim 

Zuschauen nicht. 
3Nach einer Pause ließ Hippokleides einen Tisch hereinbringen und tanzte darauf zunächst lakonische 

Weisen, dann andere attische, und beim dritten Tanz stand er kopf und schlenkerte mit den Beinen im 

Takt. 
4Beim ersten Tanz und beim zweiten wies Kleisthenes zwar mit Abscheu den Gedanken von sich, 

dass Hippokleides noch sein Schwiegersohn werden könnte, eben wegen der Schamlosigkeit des 

 
474 Vgl. Hdt. 6,129,4. Zu den genauen Gründen siehe nächstes Kapitel. 
475 Vgl. Scott 2005, 414. 
476 Stahl 1987, 51. Ähnlich auch Murray 2001, 316, der fordert: „we must […] abandon our obsession with 

the historical values of oral traditions“. 
477 Im griechischen Original verwendet Herodot das Verb ὑποπτεύω, also = ‚argwöhnen‘, nicht aber 

‚gefallen‘, wie Feix in seiner Übersetzung schreibt – siehe ‚ὑποπτεύω‘, in: Pape, Wilhelm (Bgr.): Griechisch-

Deutsches Handwörterbuch, Nachdruck der dritten Auflage, bearbeitet von M. Sengebusch, Band 2, Λ-Ω, 

Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1954, S. 1229. 



 

101 
 

Tanzes [διὰ τήν τε ὄρχησιν καὶ τὴν ἀναιδείην];478 doch er beherrschte sich und wollte ihn nicht 

bleidigen. Als er ihn aber mit den Beinen so herumbaumeln sah, konnte er sich nicht mehr beherrschen 

und sagte: „Sohn des Teisandros, du hast deine Hochzeit vertanzt!“ [„ὦ παῖ Τισάνδρου, ἀπορχήσαό 

γε μὲν τὸν γάμον!“]479 Hippokleides aber unterbrach ihn und rief: „Das kümmert Hippokleides 

wenig.“ Daher stammt das bekannte Sprichwort. 

 

 Die Passage ist gegenüber dem Rest des Exkurses merkwürdig isoliert und stellt daher 

ein kurzes, in sich geschlossenes Narrativ dar, gemäß der Terminologie von Griffith ein 

micro narrative.480 So startet es ganz unvermittelt während des Festmahls zum Abschluss 

der Brautwerbung und endet später gleichfalls abrupt. Was danach mit Hippokleides 

geschieht, erfährt man nicht; wird er hinausgeworfen oder bekommt er womöglich ein Talent 

Silber wie die anderen erfolglosen Freier?481 Wagt man die Probe und liest den Exkurs ohne 

das micro narrative, fügt man an 129,1 also direkt 130,1, ergibt sich kein Bruch: 

  Als nun der Tag nahte, an dem Kleisthenes die Hochzeit feiern und die getroffene Wahl allen verkünden 

  wollte, opferte er 100 Rinder und lud die Freier selbst und ganz Sikyon zum Festmahl ein. [129,2-129,4] 

  Kleisthenes gebot nun Stille und sprach zu den versammelten Freiern: ‚Freier meiner Tochter! Ihr seid 

  mir alle lieb, und ich möchte, wenn ich könnte, euch allen euern Wunsch erfüllen, ohne einen einzigen 

  von euch durch meine Wahl zu bevorzugen oder die anderen abzuweisen. Das ist aber nicht möglich.482 

Nach dieser Lesart steht zudem die Aussage, Kleisthenes möge jeden der Freier 

gleichermaßen, nicht mehr im Widerspruch zu dem, was im micro narrative beschrieben 

wird; denn im Anschluss an den Eklat zwischen ihm und Hippokleides hätte er sich wohl 

kaum so undifferenziert über die Freier geäußert. Hippokleides‘ Tanzdarbietung ist also ein 

vom Rest der Handlung abgegrenztes Narrativ. 

 Was veranlasste nun Herodot oder eine seiner Quellen dazu, dieses micro narrative in 

den Exkurs einzufügen? Bevor das Festmahl stattfindet, erwähnt Herodot explizit: „Am 

besten gefielen ihm [= Kleisthenes] die Freier aus Athen [= Megakles und Hippokleides], 

und unter ihnen besonders Hippokleides, der Sohn des Teisandros, wegen seines 

Mannesmutes und auch wegen seiner verwandtschaftlichen Herkunft mit den Kypseliden in 

Korinth“.483 Diese Information scheint Herodot für glaubwürdig und unbedingt 

 
478 Der Wortlaut im Griechischen führt zu folgender, von Feix‘ Version abweichenden Übersetzung: „eben 

wegen des Tanzes und wegen der Schamlosigkeit“. Ausführlich zur Interpretation dieser unterschiedlichen 

Übersetzungen siehe unten. 
479 In ihrem Kommentar merken How und Wells hierzu an, dass γε μέν im griechischen Original ein Indiz für 

folgende Übersetzung sei: „You dance well nevertheless you have danced away your marriage.“ – How, W. 

W.; Wells, J.: A Commentary on Herodotus, Oxford 1923. Open Access via: 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.04.0028%3Abook%3D6%3Achapt

er%3D129%3Asection%3D4. Zugriff: 12.03.2020. 
480 Griffith 2006, 131. 
481 Vgl. Hdt. 6,130,2: „Ich will aber jedem Abgewiesenen bei dieser Werbung ein Talent Silber zum 

Geschenk und zur Anerkennung dafür geben, dass er um meine Tochter gefreit hat und so lange von zu Haus 

fernbleiben musste.“ 
482 Hdt. 6,129,1 und 130,1. 
483 Hdt. 6,128,2. 



 

102 
 

erwähnenswert zu halten,484 doch stellt sie ihn vor eine logische Schwierigkeit: Warum 

gewinnt am Ende nicht der Favorit? Folglich füllt Herodot diese unlogische Lücke mit 

Logik, mit einem sinnstiftenden micro narrative. Und als logisch erscheint ihm, dass 

Hippokleides aufgrund einer außergewöhnlichen Tanzdarbietung den Sieg verspielte. Tanz 

war mithin eine bedeutungsschwere Handlung; das Wissen um diese Bedeutung konnte 

Herodot gewiss auch bei seinem Publikum voraussetzen, das seine Geschichte ja ebenfalls 

als logisch empfinden sollte.485 

 Die große Bedeutung des Tanzes lässt sich daran ablesen, dass Tanz in dieser Form 

eingebunden ist, ihm als logischem Lückenfüller so viel Raum gegeben wird – Herodot hätte 

sich wesentlich kürzer fassen können –, er in diesen Kontext gestellt wird, und wohl 

besonders daran, dass Herodot ihn in seinem micro narrative eigens aufbereitet. Deutlich 

wird Herodots Aufbereitung, das Formen und Arrangieren der einzelnen Elemente des 

Narrativs vor allem an dem Aufbau eines Spannungsbogens. Hippokleides tanzt nicht 

einfach in einer für Kleisthenes inakzeptablen Art und Weise, sondern er lässt nach seiner 

ersten Darbietung einen Tisch hereinbringen, auf dem er drei unterschiedliche Tänze 

präsentiert, die in klimaktischer Folge auf den Eklat hinauslaufen. Kleisthenes‘ Reaktion auf 

Hippokleides‘ Verhalten steigert sich ebenso wie die Tänze; sie wechselt von Argwohn über 

innere Ablehnung gegenüber Hippokleides als Schwiegersohn zu offen ausgesprochener 

Empörung samt der Durchsetzung entsprechender Konsequenzen. Die Krönung der 

gesamten Szene schließlich besteht in Hippokleides‘ sprichwörtlich gewordener Antwort auf 

Kleisthenes‘ Verlust der Beherrschung. In dieser Form aufbereitet, erfüllt Hippokleides‘ 

Tanzdarbietung eine Funktion, die über die eines comic relief zu Lasten der Philaiden,486 wie 

in der älteren Forschung behauptet, weit hinausweist. 

 

Das mirco narrative ist von seinem Ende her konzipiert, da Herodot nur so Kleisthenes‘ 

lediglich gedanklich geäußertes, kontinuierlich ansteigendes Missfallen bei dem Anblick 

 
484 Laut Alexander 1959, 133, fiel Hippokleides‘ Verbindung zu den Kypseliden jedoch nicht weiter ins 

Gewicht, da Kleisthenes keine freundschaftlichen Beziehungen zu Korinth gesucht habe und dort die 

Kypseliden nicht mehr an der Macht gewesen seien. Vor diesem Hintergrund steht zu vermuten, dass 

Herodot Hippokleides teilweise eigens für sein athenisches Publikum zum Favoriten machte, da dieses 

selbstverständlich gern andere Athener in den Favoritenrollen sah. 
485 Dass Herodot Hippokleides‘ Tanz als Erklärung für das Sprichwort: „Das kümmert Hippokleides wenig.“ 

einfügte, kann nicht überzeugen, da das Sprichwort für Hippokleides auch zu allen anderen Arten des 

Verlustes seiner Favoritenrolle gepasst hätte. Vielmehr legt Herodot hier sogar den Grundstein für ein neues 

Sprichwort: „Du hast deine Hochzeit vertanzt“, welches ein weiterer Hinweis auf die große Bedeutung des 

Tanzes ist. 
486 Vgl. Jensen, Erik: Hippokleides doesn’t care. Herodotus on Talking Back to Tyrants, in: New England 

Classical Journal 41, Heft 4, 2014, S. 258-287, hier S. 258 mit Hinweisen auf weitere Literatur zu comic 

relief. 



 

103 
 

von Hippokleides‘ vier aufeinander folgenden Tanzdarbietungen kennen kann. Der erste 

Tanz des Hippokleides bewegt sich eigentlich im Rahmen des normalen Verhaltens von 

Aristokraten beim Symposion in der ersten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. – während professionelle 

Sänger verbreitet waren, tanzten die Aristokraten selbst; erst ab dem 5. Jh. v. Chr. sind auch 

professionelle Tänzer beim Symposion bezeugt.487 Dennoch beargwöhnt Kleisthenes bereits 

diesen ersten Tanz, was für den weiteren Verlauf nichts Gutes ahnen lässt. Seinen Argwohn 

behält Kleisthenes laut Herodot allerdings für sich; Kenntnis davon konnte Herodot also 

schwerlich haben. Dass er ihn trotzdem erwähnt, muss als seine Konstruktion angesehen und 

im Zusammenhang mit dem weiteren Verlauf des Narrativs betrachtet werden:488 

 Im Anschluss an eine kurze Pause, die alles Folgende wirkungsvoll in Szene setzt, führt 

Hippokleides drei weitere Tanzarten auf, und zwar auf einem Tisch. Die erste Art, nach der 

er tanzt, beschreibt Herodot als lakonisch, die zweite als attisch, und zuletzt vollführt 

Hippokleides Tanzbewegungen, bei denen er auf dem Kopf steht. Auf die ersten beiden 

dieser Tänze reagiert Kleisthenes nach Herodots Aussage mit Abscheu und mit der 

Entscheidung, Hippokleides nicht mit seiner Tochter Agariste zu verheiraten, doch erneut 

behält Kleisthenes seine Gedanken für sich, wie Herodot explizit erwähnt. Er geht sogar 

noch darüber hinaus und liefert eine Erklärung für Kleisthenes‘ Missfallen: „διὰ τήν τε 

ὄρχησιν καὶ τὴν ἀναιδείην“.489 Demnach hätten sowohl die Tänze selbst als auch die 

Schamlosigkeit von Hippokleides Kleisthenes‘ Missfallen ausgelöst.490 Stichhaltig ist die 

erste dieser beiden Begründungen so wenig wie die zweite: So ist die erste auf die Tänze 

bezogene keine hinreichende Begründung, da keiner der bekannten lakonischen oder 

attischen Tänze491 per se als schlechter Tanz hätte bezeichnet werden können oder im 

sikyonischen Kontext als solcher empfunden worden wäre. Scott vermutet, Hippokleides 

habe die Tänze parodiert und sie zudem während der Hochzeit aufgeführt, was das eigentlich 

Beleidigende ausgemacht habe.492 Allerdings ist das Mahl, in dessen Kontext Hippokleides 

 
487 Siehe hierzu ausführlich Biebas-Richter 2016, 284f. sowie Schäfer 1997, 16-18 mit Verweisen auf die 

Symposionkultur in homerischer Zeit. Ebenfalls Hobden, Fiona: The Symposion in Ancient Greek Society 

and Thought, Cambridge [u. a.]: Cambridge University Press 2013, S. 214. 
488 Biebas-Richter 2016, 285f. erklärt Kleisthenes‘ Missfallen mit einem herodoteischen Anachronismus: Im 

5. Jh. v. Chr. sei es für Aristokraten nicht mehr üblich gewesen, beim Mahl zu tanzen, und Herodot habe 

somit die Verhältnisse seiner eigenen Zeit auf die des Kleisthenes übertragen. Sie schreibt daher Kleisthenes‘ 

Ablehnung für ihre weitere Analyse keine nennenswerte Bedeutung zu. Unberücksichtigt lässt sie dabei 

allerdings die Konstruiertheit des Narrativs und deren Funktion. Beides soll hier berücksichtigt und die 

Untersuchung dadurch vertieft werden. 
489 Hdt. 6,129,4. 
490 Deutlich handelt es sich bei der Konstruktion von τε… καὶ… um eine additive Aufzählung. Irreführend 

daher die Übersetzung von Feix: „wegen der Schamlosigkeit des Tanzes“ – siehe oben Anm. 478. 
491 Für eine Übersicht siehe Weege 1976 passim und Lawler 1964 passim. 
492 Vgl. Scott 2005, 428. 



 

104 
 

tanzt, kein Bestandteil der Hochzeit, sondern findet in deren Vorfeld statt und stellt einen 

(den letzten) Teil von Kleisthenes‘ Entscheidungsprozess dar. Zudem zeigt ὦ παῖ 

Τισάνδρου, ἀπορχήσαό γε μὲν τὸν γάμον,493 wie How und Wells in ihrem Kommentar 

anmerken,494 dass Kleisthenes Hippokleides durchaus zugesteht, gut getanzt zu haben, er 

aber dennoch nicht mehr sein Schwiegersohn werden könne. Wenn es also nicht an den 

Tänzen selbst lag, müsste wenigstens die zweite von Herodot gelieferte Begründung, die 

Schamlosigkeit also, Kleisthenes‘ Ablehnung hinreichend untermauern. Doch auch sie 

vermag nicht zu überzeugen, da die Tatsache, dass Hippokleides auf einem Tisch tanzt, ihn 

zwar in eine herausgehobene Position versetzt, er damit jedoch nicht wesentlich gegen das 

verstößt, was man bei einem regulären Symposion zu fortgeschrittener Stunde als 

unterhaltende Einlage von einem Symposiasten erwarten konnte. Darüber hinaus lässt 

Hippokleides den Tisch eigens hereinbringen, nutzt also nicht einen der regulären und 

womöglich noch beladenen Tische für Speisen; auch in dieser Hinsicht ist sein Verhalten 

nicht scham- oder respektlos. Somit bleibt festzuhalten, dass die Begründungen, die Herodot 

aufführt, nicht genügen, um Kleisthenes‘ angeblichen Sinneswandel zu erklären. Herodot 

scheint diese Unzulänglichkeit nicht zu bemerken, und ohnehin ist sie für ihn nur 

zweitrangig, da es ihm vorrangig darum geht, die sich in ihrer Intensität parallel zu 

Hippokleides‘ Tänzen steigernde Ablehnung seitens Kleisthenes zu zeigen. Damit bekommt 

das Ende des micro narrative, mithin die Sinnstiftung, umso mehr Gewicht.495 

 Um Kleisthenes‘ Ablehnung verstehen zu können, muss also vornehmlich Hippokleides‘ 

vierter Tanz untersucht werden. Bei diesem letzten Tanz vollführt Hippokleides einen 

Kopfstand, sodass sich seine Beine in der Luft befinden und er mit ihnen mehr oder weniger 

unkontrolliert herumbaumelt. Durch diese Bewegungen invertiert er die normalerweise 

üblichen Bewegungen beim Tanzen, die sich gerade dadurch auszeichneten, dass die Beine 

bzw. Füße in „wohlbemessenen Tritten“496 im Takt auf den Boden „stampften“,497 und ruft 

damit Kleisthenes‘ Ablehnung hervor.498 Besonders eindrücklich kommt die Bedeutung der 

 
493 Hdt. 6,129,4. 
494 Siehe oben Anm. 479. 
495 In diesen Zusammenhang lässt sich auch einordnen, dass insgesamt vier Tänze eingesetzt werden, um den 

Eklat herbeizuführen. Denn in Anlehnung an Müller 2006, 249, handelt es sich hierbei um eine „sog. 

‚Rundzahl‘ zur Angabe einer bestimmt-unbestimmten Menge“, die sich aus 3+1 zusammensetzt. Der vierte 

Tanz (also +1) ist dabei das, was den entscheidenden Ausschlag gibt; drei Tänze allein hätten nicht genügt. 
496 So beispielsweise in Il. 18,599. 
497 So beispielsweise in Od. 8,264. Auch Athenaios 14,628d weist im Zuge seiner Analyse von Hippokleides‘ 

vertanzter Hochzeit auf die erwünschte Art zu tanzen hin: „Denn beim Tanz und bei der Art zu gehen sind 

gute Haltung und Würde etwas Schönes, schimpflich aber Sichgehenlassen und Unanständigkeit.“ 
498 Wie Scott 2005, 428, anmerkt, dürften derartige Bewegungen Hippokleides‘ Geschlecht entblößt haben. 

Zwar werde eine ähnliche Szene in keiner anderen literarischen Quelle erwähnt, doch sollten Entblößungen 

im Kontext eines Symposions und unter Alkoholeinfluss nicht als allzu ungewöhnlich gewertet werden. Die 



 

105 
 

‚Bodenhaftung‘ in der homerischen Vorstellung von idealer aristokratischer Tanzkunst zum 

Vorschein, wenn nämlich die Söhne des Phaiakenkönigs Alkinoos ihr herausragendes 

Können präsentieren:  

Halios und Laódamas hieß nun Alkinoos tanzen, diesmal als einziges Paar; denn keiner war ihnen 

gewachsen. Diese nahmen den schönen purpurnen Ball in die Hände […]. Rückwärts gebeugt warf 

einer ihn auf zu den schattenden Wolken; immer wieder fing dann der andre ihn auf in gewandtem 

Hochsprung, ehe die Füße den Boden wieder berührten. Aber nach dieser Probe im Ballspiel, zunächst 

im Hochwurf, tanzten sie jetzt nun wirklich am Boden, dem reichen Ernährer, dauernd in wechselnder 

Haltung.499 

Der Tanz beinhaltet in der ersten Hälfte zwar Sprünge, also eine gewisse Loslösung vom 

Boden, doch ist diese nur kurzzeitig und zudem besonders kunstvoll ausgeführt, das 

Gegenteil also von Hippokleides‘ unkontrolliertem Gezappel. Ganz deutlich verweist Homer 

nach dieser ersten Hälfte dann zusätzlich darauf, dass nun tatsächlich allein der Tanz am 

Boden als höchste der phaiakischen Tanzkünste gezeigt werden soll. Das gleiche Idealbild 

vermittelt die Beschreibung des Achillesschildes, in der es heißt: „die anderen stampften im 

Takte jauchzend den fröhlichen Tanz“.500 Auch auf Ithaka „dröhnte im großen Palast das 

Gestampf ihrer Füße“,501 als auf Odysseus‘ Anweisung hin getanzt wird. Die gleiche 

Wendung legt Homer ebenfalls in Priamos‘ Mund: „im Stampfen des Reigens die ersten“.502 

Durch seine Inversion der konventionellen Tanzart durchbricht Hippokleides nun also die 

Ordnung, die sich eigentlich idealiter im Tanz spiegeln soll, wodurch er Kleisthenes‘ 

Ablehnung auf sich zieht. Dieser kann nämlich nicht dulden, dass die von ihm (nach 

homerischem Vorbild) für den Brautagon festgelegten sozialen Normen und Regeln, an 

denen alle Teilnehmer ihr Verhalten und ihre Handlungen ausrichten sollen, durch 

Hippokleides gebrochen und damit in Frage gestellt werden. Nicht die natürlich 

gewachsenen gesellschaftlichen und sozialen Strukturen sind in diesem Fall die Grundlage 

für die Normen und Regeln, an denen sich das normenregulierte Handeln503 orientiert, 

sondern allein Kleisthenes ist an die Stelle der normgebenden Instanz getreten.504 Damit 

kommt auch ihm allein das Recht zu, Hippokleides aufgrund seines nicht-konformen 

Verhaltens vom Agon auszuschließen. Bemerkenswert ist hieran, dass das Verhalten beim 

 
Nacktheit dürfte folglich nicht maßgeblich zu Kleisthenes‘ Ablehnung beigetragen haben. Müller 2006, 256, 

hält das Fehlen „männlicher Ernsthaftigkeit“ für den Grund für Kleisthenes‘ Ablehnung, womit er der Szene 

zu Unrecht ihre Ernsthaftigkeit abspricht. 
499 Od. 8,370-379. 
500 Il. 18,571f. 
501 Od. 23,146. 
502 Il. 24,261. 
503 Siehe das Kapitel: Tanz als soziale Handlung. 
504 Insofern ist Biebas-Richter 2016, 289 und 297 zuzustimmen, die sagt, dass Hippokleides nicht damit 

einverstanden ist, dass Kleisthenes seine Position als Gastgeber, Olympiasieger und Brautgeber entgegen den 

normalerweise geltenden Regeln der Aristokratie verstetigte und sich damit die Freier „in gewisser Hinsicht 

zu Untertanen machte“. 



 

106 
 

Tanz, nicht etwa einer der anderen Agone, über die Zugehörigkeit entscheidet. Tanz ist damit 

als symbolischer Ausdruck normenregulierten Handelns zu betrachten. 

 Dass Kleisthenes‘ Reaktion so drastisch ausfällt – in Herodots Worten verliert er die 

Beherrschung – und zum Ausschluss des eigentlichen Favoriten aus der Brautwerbung führt, 

lässt sich mit dem Phänomen der „double contingency of interaction“505 erklären. Denn trotz 

der Existenz von zuvor festgelegten und allen bekannten sozialen Regeln, an denen sich 

Handlungen normalerweise orientieren, ist jede Handlung prinzipiell ergebnisoffen und 

damit unvorhersehbar. Allerdings rechnete Kleisthenes nach einem Jahr ohne Zwischenfälle 

bei seinem Brautagon in keiner Weise damit, dass gerade sein Favorit genau das Gegenteil 

dessen tun würde, was er erwartet hatte. Die Unvorhersehbarkeit führte folglich zum Verlust 

der Beherrschung. Was Herodot also mit seiner Konstruktion des stufenweisen Anstiegs des 

Missfallens noch zu betonen versuchte, ist im Grunde bereits für sich allein genommen 

drastisch genug. 

 In Anbetracht der dargestellten Schwere des Eklats ist es umso bemerkenswerter, dass 

Hippokleides ihn durch sein Handeln bewusst herbeiführte. So hätte er durch seinen 

einjährigen Aufenthalt in Sikyon und ständigen Kontakt zu Kleisthenes wissen müssen, was 

diesen abstößt und was nicht,506 welche Normen also herrschten, anhand derer er seine 

Handlungen hätte ausrichten müssen. Zudem deutet die Pause vor den letzten drei Tänzen 

darauf hin, dass Hippokleides diese wohlüberlegt durchführte, sie sogar gezielt in Szene 

setzt, da er ja eigens einen Tisch für seine Darbietung hereinbringen lässt.507  

 Die Gründe für Hippokleides‘ bewusste Provokation nennt Herodot nicht explizit. Sie 

sind vielschichtig, und es ist nicht mit abschließender Sicherheit feststellbar, welcher von 

ihnen überwiegt.508 So sei es Stein-Hölkeskamp zufolge denkbar, dass Hippokleides vor 

allem Megakles, womöglich aber auch andere der Freier, als neureichen sozialen 

 
505 Parsons 1977, 167. 
506 So auch Biebas-Richter 2016, 286-289. Dass Hippokleides weder Kleisthenes‘ Vorlieben kannte, noch mit 

der aktuellen Tanzmode in Sikyon vertraut war und sich somit unwissentlich einen Fauxpas leistete, 

vermuten hingegen Kinzl, Konrad H.: Zur Vor- und Frühgeschichte der attischen Tragödie. Einige 

historische Überlegungen, in: Klio 62, 1980, 177–190, 184; Stahl 1987, 51 sowie Schäfer 1997, 35.  
507 Die in der älteren Forschung geäußerte (siehe Scott 2005, 426f. für eine Übersicht) und indirekt immer 

noch auf einige neuere Beiträge nachwirkende (so z.B. Hobden 2013, 89) Vermutung, Hippokleides sei 

betrunken gewesen und habe deshalb Kleisthenes provoziert, muss vor diesem Hintergrund abgewiesen 

werden. Auch ihre Herleitung aus dem Verb κατέχω vermag nicht zu überzeugen; denn selbst wenn man als 

Übersetzung „jemanden übertreffen“ anstatt „jemanden in seinen Bann ziehen“ voraussetzt, bedeutet dies 

nicht zwangsläufig, dass Hippokleides die anderen Freier im Konsum von Alkohol übertraf. Für eine 

Übersicht der unterschiedlichen Übersetzungsmöglichkeiten siehe Scott 2005, 426f. 
508 Allein Lawlers Argumentation – Lawler, Lillian B.: The Dance in Jest, in: The Classical Journal 59, Heft 

1, 1963, S. 1-7, hier S. 3 –, die in Hippokleides‘ Tanz eine voreilige Siegesfeier erblickt, greift zu kurz. Denn 

gerade die Darbietung des Tanzes auf dem Kopf stellt, wie oben dargelegt, keinen Freudentanz dar.  



 

107 
 

Aufsteiger509 ansah und dagegen protestieren wollte, dass solche Aufsteiger die 

Symposionkultur okkupierten; sein Tanz sei in diesem Sinne also ein Versuch, das 

Gemeinschaftsmahl ins Lächerliche zu ziehen.510 Scott hingegen hält Hippokleides‘ Tanz 

für einen Protest gegen Kleisthenes‘ Versuch, durch den nach homerischem Vorbild 

konzipierten Brautagon traditionelle Werte in einer Zeit des Wandels aufrechtzuerhalten.511 

Ähnlich argumentiert Biebas-Richter, die in Hippokleides‘ Provokation eine Kritik an 

Kleisthenes‘ Versuch einer ‚Hofbildung‘ sieht, einer gemäß adligem Selbstverständnis 

unzulässigen Verstetigung der asymmetrischen Beziehung zwischen dem Brautvater und 

den Freiern.512 Jensens Vermutungen gehen in eine ähnliche Richtung, wobei vor allem 

Kleisthenes in seiner Position als Tyrann als Ziel von Hippokleides‘ Protest betrachtet 

wird.513 Dabei formuliert Jensen die These, dass die Weigerung, sich konform (sprich 

normenorientiert) zu verhalten, die verglichen mit rationaler Argumentation weitaus 

effektivere Möglichkeit darstelle, mit Tyrannen zu kommunizieren.514 Diese Verweigerung 

konformen Verhaltens zeigt Hippokleides ungeachtet möglicher Konsequenzen sehr 

deutlich und drückt dies bemerkenswerterweise durch Tanz aus, nicht durch eine andere 

Tätigkeit beim Symposion. Tanz erscheint damit als Kommunikationsmedium, das dazu 

geeignet war, Kritik auf gesellschaftlicher Ebene wirkungsvoll zu äußern. 

 Ihre Wirkung konnte die Kritik mittels des Tanzes entfalten, da er einen integralen 

Bestandteil der für das aristokratische Selbstverständnis so wichtigen Symposionkultur 

ausmachte.515 Platon hält unterschiedliche Tänze für den Ausdruck unterschiedlicher 

Charaktere, Gesinnungen und Situationen.516 In seiner Folge erkennt Athenaios Tanz als 

 
509 Vgl. die Erzählung in Hdt. 6,125,1-5 darüber, wie die Alkmeoniden zu ihrem Reichtum kamen. 
510 Vgl. Stein-Hölkeskamp 1989, 116. Ähnlich auch Schmitz 2008, 47, der allgemein über Versuche der 

alteingesessenen Aristokratie, sich gegenüber sozialen Aufsteigern abzugrenzen, schreibt. 
511 Vgl. Scott 2005, 424. Ähnlich Papakonstantinou 2019, 32, der Kleisthenes‘ Brautagon als altmodisches 

sportliches Ereignis interpretiert, da der Sport zeitgleich auf immer größere Teilnehmerkreise ausgeweitet 

wurde. Andererseits ist es laut Scott 2005, 429, ebenso im Rahmen des Möglichen, dass Hippokleides 

schlicht seine Meinung geändert habe und aus ganz persönlichen Gründen Agariste nicht mehr habe heiraten 

wollen. Diese Vermutung ist allerdings sehr aus der Luft gegriffen und daher als eher unzutreffend 

einzustufen. 
512 Vgl. Biebas-Richter 2016, 292-294.  
513 Vgl. Jensen 2014, 258 u. 269. Thomas 1989, 269, erkennt in Hippokleides‘ Protest ebenfalls anti-

tyrannische Tendenzen. 
514 Vgl. Jensen 2014, 258. 
515 So bemerkt Stein-Hölkeskamp 1989, 115 in diesem Zusammenhang: „Arete und sophia eines Mannes 

zeigten sich nicht zuletzt darin, daß er in der Lage war, mit seinen gleichgestellten und gleichgesinnten 

Freunden auf angemessene, eben vornehme Art sein Leben bei Musik, Gesang und Gesprächen zu verbringen 

und daß er sich stets als guter Gesellschafter, geübter Sänger, Redner und Wettspieler und vor allem als 

großzügiger Gastgeber erwies. Generöse Bewirtung und kultivierte Unterhaltung von Standesgenossen waren 

für jeden, der Prestige und Einfluss zu gewinnen suchte, von zentraler Bedeutung.“ 
516 Vgl. Plat. nom. 2,655d. Davon, dass Tanz unterschiedliche Charaktere und Emotionen imitieren und damit 

zum Ausdruck bringen kann, geht auch Aristoteles aus: Poet. 1447a28. 



 

108 
 

Ausdruck der Überzeugungen eines Mannes und lobt entsprechend Kleisthenes für seine 

Ablehnung von Hippokleides: „Denn als er sah – so sagt man –, dass einer der Freier seiner 

Tochter unanständig tanzte, sagte er, er habe durch den Tanz die Heirat verwirkt; 

offensichtlich glaubte er, dass so auch die Gesinnung des Mannes war.“517 Tanz ist damit 

die beste Wahl für Hippokleides‘ Protest, so fungiert er als Kristallisationspunkt dessen, was 

einen zum Establishment Gehörenden ausmachen sollte, nur darum ist der Protest durch 

Tanz so wirkungsvoll; die ideell am stärksten aufgeladene Tätigkeit wird von Hippokleides 

instrumentalisiert. Tanzt er entgegen der Norm, drückt er damit gleichzeitig auch Ablehnung 

dieser Norm in anderen Bereichen aus, und das möchte Kleisthenes als normgebende Instanz 

eben nicht akzeptieren. 

 Als besonders geeignetes Protest- bzw. Kommunikationsmedium erscheint Tanz in 

diesem Zusammenhang auch, weil er grundsätzlich affektiv ist.518 So ruft Hippokleides‘ 

letzter Tanz in Kleisthenes starke Gefühlsregungen hervor, die ihn letztlich dazu 

veranlassen, die Beherrschung zu verlieren und seinen einstigen Favoriten von der 

Brautwerbung auszuschließen. Auch Hippokleides selbst ist in gewisser Hinsicht von seinen 

Gefühlen geleitet, indem er das Vorhandensein jeglicher Emotion leugnet, wie seine 

sprichwörtlich gewordene Reaktion auf den Ausschluss zeigt: „Das kümmert Hippokleides 

wenig.“519 Das Sprichwort fungiert als eine Art Rechtfertigung für Hippokleides‘ Verhalten, 

Herodot präsentiert ihn als kühn und damit sympathisch, was zeigt, wie sehr „his [= 

Herodots] interpretation of events and view of causation were shaped by this inherited folk 

wisdom.“520 Hippokleides erscheint nicht unbedingt als Verlierer, sondern als mutig, weil er 

seine Kritik selbstbewusst durch Tanz zum Ausdruck bringt. 

 

  

 
517 Athen. 14,628d. 
518 Naerebout 2006, 64. 
519 Hdt. 6,129,4. Schon früh und oft wurde dieses Sprichwort zitiert; siehe für eine Zusammenstellung der 

wichtigsten Quellen Scott 2005, 429. 
520 Lang, Mabel L.: Herodotean Narrative and Discourse, Cambridge Mass.: Harvard University Press 1984, 

S. 59. 



 

109 
 

3.3. Tanz mit Waffen 

 

„Dance is as old as warfare, and from earliest times mutual influence between the two 

spheres of activity has been exercised.“521 Mit dieser These verweist Lonsdale auf die große 

Fülle an Waffentänzen, die für unterschiedlichste Kulturen bezeugt sind. Auch im 

griechischen Kulturraum gab es Waffentänze, die als Ausweis einer tief reichenden 

Verbindung zwischen Tanz und Kampf anzusehen sind. Die Vielgestaltigkeit dieser 

Verbindung zeigt sich bereits im homerischen Epos, außerdem in den aitiologischen 

Erzählungen zur Entstehung vom Waffentanz im eigentlichen Sinne und ebenfalls in der 

Einbindung von Waffentanz in Kultfeiern und in die physische sowie psychische Erziehung 

der Jugend. Die Frage, inwiefern die Verbindung von Tanz und Kampf auf derart 

verschiedenen Ebenen ein wichtiges Element in der Genese der Polis darstellte, ist 

Gegenstand der folgenden Untersuchung. 

 

3.3.1. Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als Teil von 

Kampfparänesen bei Homer – „…die Memmen sind alle geblieben…“ (Hom. Il. 24,260) 

Bereits in den homerischen Epen standen Tanz und Kampf miteinander in Verbindung. So 

benutzt der Dichter in den ausführlichen Schilderungen der Kampfweise seiner Helden 

vielfach Vergleiche und Metaphern, die Tanz sowie das Agieren eines Tänzers beinhalten. 

Die Darstellung und Ausgestaltung homerischer Kampfszenen, die immerhin einen Großteil 

der Ilias ausmachen, sind seit langem Gegenstand zahlreicher Untersuchungen;522 

insbesondere die Frage nach Einzel- und Massenkämpfen und ihrer erzähltechnischen 

Gestaltung stehen in den meisten Untersuchungen im Vordergrund. Hier allerdings soll vor 

allem der Frage nachgegangen werden, mit welcher Absicht Homer Tanz im Kontext seiner 

Kampfszenen erwähnt. Gemeint sind dabei zum einen tänzerische Bewegungen in einer 

konkreten kämpferischen Auseinandersetzung und zum anderen Begriffe rund um den Tanz 

als Teil einer Paränese. Letztere sind bei der Frage nach der tieferen Verbindung zwischen 

Tanz und Kampf bei Homer deshalb besonders aufschlussreich, weil ihre Analyse Einblicke 

in den ihnen zugrundeliegenden Wertehorizont archaischer Zeit gewährt; Latacz spricht in 

diesem Zusammenhang vom „Unterbau“ und den „Stützpfeilern“523 einer Paränese, die dem 

 
521 Lonsdale 1993, 137. 
522 Für einen Forschungsüberblick siehe Hellmann, Oliver: Die Schlachtszenen der Ilias. Das Bild des 

Dichters vom Kampf in der Heroenzeit, zugl. Diss. Freiburg 2000, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000, S. 

94ff. 
523 Latacz, Joachim: Kampfparänese, Kampfdarstellung und Kampfwirklichkeit in der Ilias, bei Kallinos und 

Tyrtaios, München: C. H. Beck 1977, S. 22. 



 

110 
 

Dichter bei der Komposition seines Werkes ganz selbstverständlich vor Augen standen, die 

sich der Historiker jedoch erst einmal erschließen muss, da sie für eine profunde Analyse 

unerlässlich sind. Dabei gilt zu berücksichtigen, dass der Dichter sich nicht explizit auf 

Wertvorstellungen bezieht – ihm sowie seinem Publikum waren sie ja hinreichend bekannt 

–; einzelnen Wendungen, Begriffen und Kontexten kommt daher eine „Signalfunktion“524 

zu. Auf welche Wertvorstellungen der archaischen Zeit das Signal „Tanz“ in homerischen 

Kampfdarstellungen verweist, versucht das vorliegende Kapitel zu zeigen. 

 

In der maßlosen Trauer um den Verlust seines Sohnes Hektor beklagt Priamos, wie wenig 

seine verbliebenen neun Söhne doch mit den drei im Krieg umgekommenen (neben Hektor 

sind dies Mestor und Troilos) gemeinsam haben: „Diese hat Ares entrafft; die Memmen sind 

alle geblieben, Täuscher und Tänzer [ψεῦσταί525 τ' ὀρχησταί] gesamt, im Stampfen des 

Reigens die ersten [χοροιτυπίῃσιν ἄριστοι], Diebe von Lämmern und Ziegen im Volk, 

erbärmliche Räuber.“526 Die deutlich negative Konnotation der Bezeichnung seiner Söhne 

als Tänzer legt zunächst den Schluss nahe, dass Tanz für Homer ein Gegenstück zum 

mutigen Kampf in der Schlacht darstellt: Dieser insbesondere durch Hektor verkörperte 

Einsatz im Kampf wird dem Tanzen gegenübergestellt, sodass ein Tänzer zu sein 

anscheinend zwangsläufig bedeutet, ein schlechter, feiger Kämpfer zu sein; durch den 

Kontext der Szene wird zudem deutlich, dass Priamos seine Söhne beschimpft, da er seine 

Bemerkungen „mit scheltendem Zuruf“527 zum Ausdruck bringt – das Wort „Tänzer“ 

verwendet er hier als Beleidigung. Allerdings weist die vermeintlich klare Dichotomie 

zwischen Kampf auf der einen und Tanz auf der anderen Seite einige Unschärfen auf, gibt 

es doch in den zahlreichen homerischen Kampfdarstellungen häufig adlige Helden, deren 

Agieren im Kampf Homer explizit als Tanz charakterisiert. Tanz erscheint in diesen 

Zusammenhängen als Element des Kampfgeschehens, nicht als sein alternatives 

Gegenüber.528 Daher verspricht eine Analyse ebensolcher Zusammenhänge, solcher 

 
524 Latacz 1977, 22. 
525 Rupé wählt in seiner Übersetzung das Wort „Lügner“; ebenso legitim ist jedoch auch die Übersetzung mit 

dem Wort „Täuscher“, welche im Kontext der Szene treffender erscheint, da sich Priamos von seinen Söhnen 

eher getäuscht als belogen fühlt – Sperlich-Snell, C.: ψεύστης, in: LfgrE, Band 4, Sp. 1308: ψεύστης: „einer, 

der nicht zu seinem Wort steht, unzuverlässig ist“. Zur Interpretation im Einzelnen siehe unten. 
526 Il. 24, 260-262. 
527 Il. 24, 252. 
528 Zu dieser Beobachtung, wenn auch etwas undifferenzierter als hier vorgetragen, gelangt ebenfalls Fitton, 

die resümiert: „battle was seen imaginatively as a sort of dance. And we can see a certain appropriateness in 

this when we realize that the form of warfare depicted by Homer resolves itself into tournaments of agility 

between rival champions.“ – Fitton 1973, 257. Anders allerdings Taplin 2001, 348: „the accomplishments of 

singing and dancing, which are of course useless and even despised in time of war.“ Als Belege für seine 



 

111 
 

Kampfszenen also, in denen Tanz erwähnt wird, ein differenzierteres Bild der Verbindung 

von Tanz und Kampf bei Homer. 

 Dabei zeigt sich, dass die Verbindung von Kampf und Tanz auf zwei Ebenen erfolgt, die 

gemeinsam die performance eines aristokratischen Helden ausmachen. Das unmittelbare 

Kampf g e s c h e h e n bildet die erste dieser Ebenen: Tänzerische Bewegungen treten in der 

homerischen Schilderung ganz selbstverständlich neben das Führen des Schwertes oder das 

Werfen des Speers und sind Teil des Kampfrepertoires. Auf einer zweiten Ebene verbindet 

Homer Tanz mit einer übergeordneten Kampf s t r a t e g i e: Das gesamte Vorgehen eines 

Kämpfers, das seinen persönlichen Überzeugungen entspringt, wird mit dem eines Tänzers 

gleichgesetzt. Diese zweite Ebene ergibt sich ganz natürlich daraus, dass Kampf bei Homer 

hochgradig ideell aufgeladen ist. Denn in hohem Maße zeigt sich gerade an den 

Kampfszenen, wie sehr Ruhm und Ehre das Handeln und die Außenwahrnehmung und auch 

das Selbstbild der homerischen Helden bestimmen, können sie doch besonders gut im Kampf 

erworben, aber eben auch verloren werden.529 Vor allem diejenigen Kampfszenen, die 

einzelne Helden in den Vordergrund stellen,530 sind in diesem Sinne aufschlussreich, da eine 

„Kongruenz des dargestellten Handelns im Kampf und den auf höherer Ebene besonders in 

den Reden sich offenbarenden Wertvorstellungen“531 besteht.  

 

Der genannten ersten Ebene der performance sind Attribute zuzuordnen, die Homer als 

Indikatoren aufführt und häufig auch detailliert schildert,532 anhand derer die Qualität einer 

performance beurteilt werden soll – so beispielsweise die Genealogie eines Helden, seine 

Rüstung und auch seine Bewegungen. Derartige Beschreibungen beziehen sich auf das 

oftmals szenisch geschilderte Geschehen in der konkreten Auseinandersetzung mit einem 

Gegenüber und sind gerade für den inneraristokratischen Vergleich von Bedeutung. Die 

Bewegungen eines Kämpfers beschreibt Homer dabei immer wieder explizit als die eines 

 
These führt er unter anderem Hom. Il. 15,508; 16,617 und 24,261 an, die in der hier vorgebrachten Analyse 

jedoch sämtlich anders gedeutet werden. 
529 Vgl. etwa Il. 2,119; 6,358; 12,305; 12,328. „Jede Wertung, jedes Urteil, jede Tat, alle Fertigkeiten und 

Fähigkeiten haben die Funktion, entweder Ehre genau zu bestimmen oder sie zu verwirklichen“, formulierte 

hierzu etwas allgemeiner Finley – Finley 2005, 117. 
530 Hier sollen solche Szenen als Zweikämpfe bezeichnet werden, wenngleich auch häufig die Bezeichnung 

Einzelkämpfe in der Forschung Verwendung findet. 
531 Hellmann 2000, 133. 
532 Strasburger schließt in diesem Zusammenhang von der Detailliertheit einer Beschreibung auf ihre 

Bedeutung: „Hier gilt: je bedeutender, um so ausführlicher.“ – Strasburger, Gisela: Die kleinen Kämpfer der 

Ilias, zugl. Diss. Frankfurt a. M. 1954, Frankfurt a. M.: Privatdruck 1954, S. 44. 



 

112 
 

Tänzers.533 Die Ausführung von tänzerischen Bewegungen im Kampf ist vielgestaltig und 

lässt sich aus den homerischen Tanzbeschreibungen abseits des Kampfes ableiten. 

Allgemein werden in solchen Beschreibungen Tanzbewegungen vornehmlich durch die 

Beine bzw. Füße ausgeführt – so „stampft“534 man den Reigen oder tanzt „mit hüpfenden 

Füßen“535 und „wohlbemessenen Tritten“536 –, aber auch Bewegungen des ganzen Körpers 

klassifiziert Homer als Tanz – etwa die Sprünge und Radschläge der κυβιστητῆρε auf dem 

Schild des Achill537 und bei der Hochzeit in Menelaos‘ Palast538 oder auch die Bewegungen 

„dauernd in wechselnder Haltung“539 der Söhne des Alkinoos. Wichtig, um als Tanz im 

Kampf gelten zu können, sind daher neben dem Einsatz der Beine ein gewisses Maß an 

Agilität der Bewegungen sowie kontextbezogene spontane Kreativität.540 Andere 

Bewegungen im Kampf, die nicht als Tanz zu klassifizieren sind, zeichnen sich hingegen 

eher dadurch aus, dass ein mehr oder weniger starres Bewegungsmuster vorgegeben ist, und 

betonen vornehmlich den Krafteinsatz der Arme bei ihrer Ausführung – deutlich erkennbar 

beispielsweise an Ausdrücken wie den „Wurfspieß“541 bzw. Speer schwingen und werfen 

oder besonders beispielhaft an Menelaos‘ Einsatz von Speer, Schwert und purer 

Muskelkraft;542 die Kraft der Beine hingegen wird bei dieser Form des Kampfes nie 

hervorgehoben.543 Welche Rückschlüsse auf die Qualität einer performance der Indikator 

‚Tanz‘ auf dieser ersten Ebene des unmittelbaren Kampfgeschehens zulässt, wird an 

mehreren Stellen erkennbar. 

 So als erstes im Falle des Zweikampfes zwischen Aineias und Meriones. Letzterem 

gelingt es, Aineias‘ Speerwurf auszuweichen: „Und der geschleuderte Speer des Aineias stak 

in der Erde, gleich nachdem er umsonst aus der wuchtigen Rechten geflogen. Aber Aineias 

ergrimmte im Herzen und hob die Stimme: Bald Meriones, hätte dich leichtgeschwungenen 

 
533 Nur solche Fälle, die eine deutliche Form von ‚Tanzrhetorik‘ aufweisen, werden hier untersucht; Szenen, 

in denen Bewegungen beschrieben werden, die auch als Tanz interpretierbar wären, die von Homer jedoch 

nicht explizit als solcher benannt werden, bleiben aufgrund ihrer Mehrdeutigkeit unberücksichtigt. 
534 Siehe beispielsweise Il. 18,571f.; Il. 24,261; Od. 8,264 
535 Il. 18,572. 
536 Il. 18,599. 
537 Vgl. Il. 18,605f. 
538 Vgl. Od. 4,18f. 
539 Od. 8,379. 
540 Tanz galt als Aktivität, die den gesamten Körper in ausgewogener Art und Weise trainierte, kein 

Übergewicht auf bestimmte Körperteile legte, wie Xenophon in seinem Symposion Sokrates hervorheben 

lässt – Xen. Symp. 2,17. Zwar kommt in der praktischen Ausführung beim Tanzen den Beinen eine gewisse 

Hauptrolle zu, doch ist auch der Rest des Körpers involviert. 
541 Il. 5,17. Ähnlich: Il. 10,372; 11,144; 11,320f.; 12,188f.; 13,183; 13,190; 13,403. 
542 Vgl. Il. 3,361-372: Nach dem Speerwurf zieht Menelaos sein Schwert und greift zuletzt mit bloßen 

Händen nach Paris‘ Helm, um ihn mit dem Riemen des Helmes zu würgen.  
543 So etwa Diomedes, der zwar um Zeus‘ Beistand und schnelle Beine bittet, um seine Feinde erreichen zu 

können, der diese dann aber mit der Kraft seiner Arme besiegt, nicht mit der seiner Beine (etwa durch Tritte 

oder Ähnliches) – Hom. Il. 6,228: „dass ich erschlage, wen Zeus mir gewährt und die Schenkel erreichen“. 



 

113 
 

Tänzer [ὀρχηστήν] jetzt getroffen mein Speer und zur ewigen Ruhe gebettet!“544 Erneut 

wirkt das Wort ‚Tänzer‘ wie eine Beleidigung, wenngleich auch ein gewisser Neid in 

Aineias‘ Äußerung mitschwingen mag. Die Bewegungen eines Tänzers, hier ein agiles 

Niederbücken nach vorn,545 haben das Aufeinandertreffen vermeiden können und so 

Meriones vor Aineias‘ Angriff geschützt, welcher mit betonter Kraft der Arme durch den 

Wurf des Speeres ausgeführt wurde. In diesem Fall bringt Homer also in dem Unterschied 

zwischen tänzerischen Kampfbewegungen und dem Einsatz der Arme im Speerwurf den 

Gegensatz zwischen Defensiv- und Offensivkampf zum Ausdruck.546 Nun legt Aineias‘ 

abfällige Bemerkung nahe, dass der durch den Einsatz der Arme repräsentierte 

Offensivkampf ein Zeichen für eine höherwertige performance eines Helden war als 

defensives, tänzerisches Kampfverhalten. Allerdings zeigt der Ausgang des Kampfes, dass 

Meriones mit seiner Kampfstrategie erfolgreich ist: Aineias kann ihn nicht besiegen. 

Außerdem lässt Homer die Auseinandersetzung nicht mit Aineias‘ Beleidigung enden, 

sondern legt Meriones folgende Worte in den Mund: „Schwer wohl möcht‘ es dir fallen, so 

mächtig du scheinest, Aineias, aller Menschen Gewalt zu bändigen, wer dir entgegen treten 

wollte zum Kampf; auch du bist sterblich geboren! Aber wenn ich mit der Schärfe des Speers 

in die Mitte dich träfe, gäbest du bald, wie tapfer du bist und den Armen vertrauend, Ehre 

mir selbst und das Leben dem rossegewaltigen Hades!“547 Allein das Vertrauen in die 

offensiven, durch die Arme repräsentierten Kampffähigkeiten führt, so Meriones, nicht 

zwangsläufig zum Sieg. Denn ohne defensive, durch tänzerische Bewegungen ausgeführte 

Ausweichmanöver würde auch Aineias durch einen Speerstoß umkommen, wäre er ihm 

doch schutzlos ausgeliefert. Eine unbedeutende Fähigkeit war Tanz im Kampf folglich nicht; 

defensives Agieren machte Homer zufolge einen beträchtlichen Teil der Qualität der 

performance eines Helden aus.  

 Die größte Wertschätzung wird defensivem Verhalten im Kampf, den Zusammenprall 

vermeidenden Verhaltensweisen vom Dichter bemerkenswerterweise in der Idealpolis der 

Phaiaken zugeschrieben. In ihrer selbstgewählten Isolation lebend sind diese kaum auf 

offensive, typischerweise durch die Kraft der Arme verkörperte Kampffähigkeiten 

angewiesen, weshalb sie ihre Fähigkeiten zur Verteidigung, sprich tänzerisches Agieren im 

Kampf, das in der Kraft ihrer Beine versinnbildlicht wird, als herausragendes Können ihrer 

 
544 Il. 16, 614-618. 
545 Il. 16,610f.: „Der [= Meriones] aber blickte voran und mied die eherne Lanze, vorwärts niedergebückt“. 
546 Einzig der Schild, der mit den Armen geführt dennoch einen defensiven Zweck erfüllt, muss als 

naturgemäße Ausnahme gelten.  
547 Il. 16,619-625. 



 

114 
 

führenden Adligen präsentieren: „Wir sind nicht tüchtige Meister im Faustkampf, auch nicht 

im Ringkampf; wir sind kraftvolle Läufer zu Fuß“.548 Vor allem die besonders 

eindrucksvolle Tanzdarbietung der Söhne des Alkinoos soll den Besucher Odysseus zuletzt 

restlos von dieser Kraft und damit auch vom Adelsstatus seiner Gastgeber überzeugen.549 

Tanzen ist also auch in der Welt der Phaiaken ein deutliches Qualitätsmerkmal der 

performance eines aristokratischen Helden. 

 Eine differenzierte Auseinandersetzung mit dem Wert tänzerischer Elemente im Kampf 

liefert Hektor: „Wohl bin ich mit den Kämpfen vertraut und den mordenden Schlachten! 

Weiß den rindernen Schild zur Rechten und Linken zu schwingen, dass ich standhaft harre 

des Kampfs, mit dem Schilde gewappnet; weiß auch kühn ins Getümmel der hurtigen Rosse 

zu stürmen, weiß im Nahkampf auch den verderblichen Ares zu ehren [μέλπεσθαι Ἄρηι]!“550 

Ares im Nahkampf zu ehren, muss Wegner zufolge zwangsläufig auch Tanzen umfassen, 

„das Sichdrehen und Sichwenden im Kampfgetümmel“551 sei durch den vorliegenden 

Kontext eindeutig impliziert und verweise auf Tanz. Durch drehende und windende, durch 

tänzerische Bewegungen in der Defensive zu agieren, steht zwar nicht an erster Stelle in 

Hektors Wertschätzung – diese gilt zunächst einmal und explizit den Armen, verkörpert im 

Schwingen des Schildes, und erst danach und mehr oder weniger implizit dem Tanz –, doch 

erfahren erneut defensive Aspekte des Kampfes als relevanter Teil der performance eines 

Helden im Kampfgeschehen Wertschätzung. 

 Auf der Ebene des unmittelbaren Kampfgeschehens erweisen sich tänzerische, defensive 

Bewegungen als Teil der Kampfperformance eines homerischen Aristokraten 

zusammenfassend also durchaus als Indikator für eine gute Qualität. Allerdings sind sie kein 

Ersatz für offensives Agieren, sondern sollten mit letzterem ein harmonisches Ganzes bilden, 

in dem kontextabhängig mal die eine, mal die andere Facette überwiegen sollte. 

 

Auf der zweiten Ebene der performance erscheint Tanz im Kontext eines Kampfes als 

Versinnbildlichung einer übergeordneten Strategie, die, genauso wie tänzerisches Agieren 

auf der ersten Ebene, defensives Verhalten markiert. Deutlich wird dies am Beispiel des 

Kampfes bei den Schiffen, in dessen Vorfeld Hektor seine Mitstreiter zum offensiven 

Angriff auffordert: „Seid nun Männer, ihr Freunde, gedenket des stürmenden Mutes jetzt bei 

 
548 Od. 8,245-247.  
549 Vgl. Od. 8,370-380 sowie das Kapitel: Die Bedeutung des Tanzes bei den Phaiaken. 
550 Il. 7,237-241. 
551 Wegner 1968, 43. Zu dieser Schlussfolgerung gelangt Wegner auf der Grundlage folgender 

Vergleichsstellen: Il. 1,474 und Il. 16,182. Auch Lonsdale argumentiert dahingehend, dass an dieser Stelle 

tänzerische Bewegungen gemeint sind – Lonsdale 1993, 138. 



 

115 
 

den räumigen Schiffen“.552Auf griechischer Seite erkennt Ajas diese Strategie und mahnt 

mit den Worten: „Nicht zum Tanze [χορὸν] fürwahr beruft er [= Hektor] sie, sondern zum 

Kampfe.“553 Defensives Vorgehen im Kampf als Gegenteil einer Offensive wird hier mit 

Tanz gleichgesetzt.  

 Während Tanz damit eine defensive Kampfstrategie kodiert, ist die Kraft der Arme mit 

einem offensiven Vorgehen verknüpft. So fordert Ajas als Reaktion auf Hektors Strategie 

ebenfalls eine Offensive: „Uns aber zeigt sich kein besserer Plan und keine Gewissheit, als 

ins Getümmel hinein mit kräftigen Fäusten zu dringen.“554 Ajas‘ Plan, ebenfalls in die 

Offensive zu gehen, wird also durch den Einsatz der Kraft der Arme bzw. der „kräftigen 

Fäuste“ versinnbildlicht. Er zielt darauf ab, ein direktes Aufeinandertreffen der 

Kontrahenten ohne ein Abwägen der Chancen auf Sieg und ungeachtet möglicher 

Konsequenzen herbeizuführen, selbst wenn diese den eigenen Tod bedeuten würden: 

„Besser, mit einmal gleich zu sterben oder zu leben, als so lange sich abzuquälen im Grauen 

des Kampfes und umsonst bei den Schiffen von schwächeren Händen zu fallen!“555 Ajas‘ 

Logik entfaltet sich dabei vor dem Hintergrund aristokratischen Strebens nach individuellem 

Ruhm, demgemäß eine offensive Konfrontation für den Einzelnen mehr Ehre verspricht, mit 

dem aristokratischen Wertekodex also stärker in Einklang steht, als ein defensives Vorgehen. 

Doch ungeachtet dessen begegnen ebenfalls Aristokraten, die mehr Bedacht sowie ein 

zweckrationales Vorgehen anmahnen, womit Homer in einer durch Tanz kodierten, 

defensiven Kampfstrategie durchaus eine Alternative zum altaristokratischen Ruhmstreben 

aufzeigt. Beispielhaft hierfür ist Polydamas, der mehrfach dazu aufruft, zunächst keinen 

Angriff zu wagen und die Lage lieber in einer Beratung zu besprechen. So etwa beim Kampf 

um die Schiffe: „Auf, und zieh dich zurück und berufe die Edelsten alle, dass wir vereint 

den Plan im ganzen uns reiflich bedenken“.556 Dabei zeigt er sich eben nicht von dem sonst 

üblichen adligen Wunsch motiviert, den eigenen Ruhm zu mehren, sondern seine Sorge gilt 

der Gemeinschaft der Kämpfer. Denn er fürchtet, „dass die Achaier zurück von u n s fordern 

die gestrigen Schulden“.557 Auch an späterer Stelle plädiert Polydamas dafür, in der Stadt 

Schutz zu suchen: „Stadtwärts gehet sogleich und erwartet die heilige Eos nicht im Felde bei 

den Schiffen, zu weit entfernt ist die Mauer.“558 Zu diesem Schluss kommt „der kluge 

 
552 Il. 15,487f. 
553 Il. 15,508. 
554 Il. 15,509f. 
555 Il. 15,511-513. 
556 Il. 13,740f. 
557 Il. 13,745 (Hervorhebung durch Verfasserin). 
558 Il. 18,255f. 



 

116 
 

Polydamas“, „denn er schaute als einziger vorwärts und rückwärts“,559 und begreift daher, 

dass sich die Situation geändert hat, dass nun mit dem Wiedereintritt Achills in den Kampf 

die Stadt Troja selbst Ziel des nächsten Angriffs sein wird: 

  Jetzt aber leb‘ ich in grässlicher Angst vor dem schnellen Peliden. Kenn‘ ich doch dessen gewaltsames 

  Herz; nicht wird er noch länger bleiben wollen im Feld, wo bisher die Achaier und Troer beide mit 

  gleicher Gewalt in die Wut des Ares sich teilen, sondern er plant den Kampf um die Stadt und unsere 

  Weiber.560  

Deutlich zeigt Homer hierin also ein zweckrationales Abwägen, eine situationsabhängige 

Abkehr vom individuellen Ruhmstreben, das den eigenen Tod in Kauf nimmt, und eine 

Hinwendung zu einer defensiven Strategie, die auf das Wohl der Polisgemeinschaft abzielt. 

 Überhaupt zeichnet Homer in Polydamas ein Gegenbild zu Hektor. Er war „Hektors 

Freund; sie waren in einer Nacht auch geboren, dieser durch Reden berühmt wie jener durch 

Siege der Lanze.“561 Mit Hilfe der Gegensätzlichkeiten dieses andererseits so gleichen 

Paares legitimiert der Dichter einmal mehr die von ihm aufgezeigte Alternative zur 

altaristokratischen performance im Kampf. Während Polydamas also eine (ansonsten oft 

durch Tanz versinnbildlichte) defensive Strategie verfolgt, präsentiert der Dichter Hektor als 

dem altaristokratischen Wertekodex vorbehaltlos verschrieben, als die Verkörperung des 

Idealtypus des nach Ruhm strebenden und damit auf offensiven Kampf drängenden Helden. 

Zwar lässt sich Hektor kurzzeitig von Polydamas‘ Vorschlag, vor dem Kampf um die Schiffe 

zunächst eine Beratung einzuberufen, überzeugen, ändert jedoch gleich darauf seine 

Meinung und verfolgt erneut eine offensive Strategie.562 Auch an späterer Stelle, als 

Polydamas angesichts des Wiedereintritts Achills in das Kampfgeschehen erneut zu einem 

Rückzug rät, zeichnet Homer in Hektor das Gegenbild zu dieser defensiven Strategie: „Nicht 

mehr will mir gefallen, Polydamas, was du da redest, dass du uns treibst, in der Stadt uns 

wieder zusammenzudrängen. Seid ihr’s noch immer nicht müde, umhegt zu sein von der 

Mauer? […] mitnichten flieh‘ ich vor ihm [= Achill] aus der stürmenden Schlacht, vielmehr 

entgegen tret‘ ich ihm dann“.563 Hinzukommt, dass Homer in dem Gegensatz zwischen 

Hektor und Polydamas nicht nur eine Alternative zu einer Strategie aufzeigt, die von 

altaristokratischem, individuellem Ruhmstreben geprägt ist, sondern sie auch bewertet: Er 

hält sie in diesem Fall für die bessere. Unverhohlen kündigt Homer nämlich in der 

Ablehnung, die die Trojaner Polydamas‘ Vorschlag entgegenbringen, bevorstehendes 

 
559 Il. 18,249f. 
560 Il. 18,261-265. 
561 Il. 18,251f. 
562 Il. 13,748: „Hektor gefiel die fördernde Rede“ und wenig später dann 13,788: „Also sprechend bekehrte 

der Held [= Paris] den Sinn seines Bruders“. 
563 Il. 18,285-287 und 306-308. 



 

117 
 

Unheil an. „Denn dem Hektor stimmten sie zu, der Böses beschlossen, doch dem Polydamas 

keiner, obwohl er so gut sie beraten.“564 

 Wie hoch Homer eine defensive Kampfstrategie, die mehr auf das Wohl der 

Gemeinschaft als auf individuelles Ruhmstreben abzielt, bewertet, zeigt sich an Hektors 

letztem inneren Monolog. Erst spät nämlich, als der Zweikampf mit Achill unmittelbar 

bevorsteht, gelangt Hektor zu der Einsicht, dass es besser gewesen wäre, Polydamas‘ 

Ratschlag zu befolgen:  

  Wehe mir! Wollt‘ ich zum Tore hinein in die Mauer mich retten, würde Polydamas gleich mit   

  kränkendem Hohn mir begegnen, der mir gebot, zur Feste zurück die Troer zu führen, während der 

  schrecklichen Nacht, als zum Kampf sich erhob der Pelide. Doch ich gehorchte ihm nicht; es wäre wohl 

  besser gewesen. Jetzt aber, wo ich das Volk so unbesonnen verderbte, scheu‘ ich die Troer und troischen 

  Frauen in Schleppengewändern, dass nicht irgendein andrer, gemeiner als ich, von mir sage: Hektor 

  verderbte das Volk, der eigenen Stärke vertrauend. Also werden sie sprechen; für mich aber wär‘ es 

  dann besser, offen im Kampf den Achilleus zu töten und wiederzukehren, oder mit Ruhm von ihm selbst 

  vor der Stadt erschlagen zu werden.565 

Für die Gemeinschaft der Trojaner, so steht es Hektor nun klar vor Augen, wäre es besser 

gewesen, den Rückzug anzutreten; für sich selbst jedoch sieht er nicht einmal jetzt diese 

Möglichkeit gegeben, da er den damit verbundenen Ehrverlust nicht hinnehmen möchte. Der 

späte Zeitpunkt von Hektors Einsicht steigert darüber hinaus noch ihre Tragik; während 

sonst die homerischen Helden stets die theoretische Möglichkeit haben, sich gegen ein 

offensives Ruhmstreben und für eine defensive Strategie zu entscheiden,566 gibt es für 

Hektor keinen anderen Weg mehr als die Flucht nach vorn. Zu sehr ist er dem 

altaristokratischen Wertekodex verhaftet, als dass er sich von seiner Pfadabhängigkeit 

befreien könnte.567 Zum einen verbirgt sich in diesem tragischen Element Homers Kritik an 

einem vorbehaltlosen Befolgen des Wertekodex. Zum anderen präsentiert er in der Figur des 

Hektor einen Helden, der beim Publikum trotz seines Unvermögens, die Strategie zu 

wechseln und sein individuelles Ruhmstreben aufzugeben, Sympathie und Mitgefühl erregt. 

Defensive und offensive Kampfstrategie stehen bei Homer folglich in einem Konflikt 

miteinander, den der Dichter zwar aufzeigt, für den er aber keine eindeutige Lösung anbietet. 

Homer lässt diesen Konflikt auch an der Figur des Priamos erkennbar werden. Denn 

einerseits bittet dieser Hektor darum, nicht nur um seiner selbst willen, sondern auch zum 

Schutz der Gemeinschaft vom Ruhmstreben abzusehen: „Komm doch herein in die Mauer, 

 
564 Il. 18,312f. 
565 Il. 22,99-110. 
566 So beispielsweise Paris in seinem Zweikampf mit Menelaos – Il. 3,340-382. Die Übermacht von 

Menelaos veranlasst Paris nach seinem ersten Angriffsversuch, die Strategie zu wechseln und ausschließlich 

in der Defensive zu agieren. 
567 Dass Hektor zu allerletzt dann vor Achill flieht, liegt an Achills Übermacht, ist Reflex, Instinkt, keine 

bewusst gewählte defensive Kampfstrategie. 



 

118 
 

mein Kind, auf dass du die Troer samt den troischen Weibern beschirmst“.568 Andererseits 

wirft er kurze Zeit später seinen noch lebenden Söhnen in seiner eingangs zitierten 

Schmährede vor, ebendiese Strategie verfolgt, sich wie Tänzer verhalten und nicht den 

aristokratischen Wertekodex befolgt zu haben. 

 

Priamos‘ Kritik an seinen noch lebenden Söhnen zielt vor diesem Hintergrund also nicht 

darauf ab, dass sie keine guten Kämpfer und folglich Tänzer seien, sondern greift auf einer 

subtileren Ebene: Da sie die durch Tanz und Tanzparänese versinnbildlichte defensive Art 

der performance verfolgen, werden sie dem altaristokratischen Ideal nicht gerecht. Denn die 

Taktik, für die man sich im Kampf entschied, war mit bestimmten kulturellen Auffassungen 

und Werten verbunden; die dem tänzerischen Kampf zugrundeliegenden Wertvorstellungen 

waren, wie gezeigt, solche, die weniger auf individuelles Ruhmstreben um jeden Preis als 

vielmehr auf defensives (und damit in einigen Fällen nicht nur sich selbst, sondern auch das 

Wohl der Gemeinschaft schonendes) Agieren gerichtet waren. 

 Abgesehen von der Bezeichnung als „Tänzer“ nennt Priamos seine Söhne auch 

„Täuscher“ und „Diebe von Lämmern und Ziegen im Volk, erbärmliche Räuber“ und übt 

damit dieselbe Kritik. Denn die Opfer des Volkes stehen ihnen nicht zu, weil sie dem Ideal 

eines Aristokraten nicht gerecht werden; sie haben die dargebrachten Lämmer und Ziegen 

also in gewisser Weise gestohlen. Überdies haben sie, und das ist es, was Priamos‘ Zorn in 

erster Linie erregt, alle getäuscht. Sie gaben vor, den altaristokratischen Wertekodex stets zu 

befolgen, sich also unter anderem im Kampf durch ausnahmslos offensives Vorgehen Ruhm 

zu erwerben. Doch die Tatsache, dass sie am Ende des Krieges besiegt wurden, aber noch 

leben, ist für Priamos der Beweis für ihre Täuschung. Hätten sie sich nämlich wie Hektor 

verhalten, hätte auch für sie gegolten: „besser, […] mit Ruhm […] erschlagen zu werden.“569 

Damit wird deutlich, wie sehr die Selbstdarstellung der eigenen Kampfperformance über die 

Fremdwahrnehmung entschied, und dass diese Selbstdarstellung daher mit der tatsächlichen 

performance übereinstimmen sollte. Mit dem Zweikampf zwischen Menelaos und Paris, von 

denen letzterer in die Kritik des Priamos eingeschlossen ist, zeigt Homer dies beispielhaft: 

Paris wird im Anschluss an den Zweikampf, in dem er eindeutig seinem Gegner unterliegt 

und nur durch Aphrodites Eingreifen gerettet wird, von der Göttin in sein Gemach versetzt 

und liegt dort, „schimmernd in Reizen und Feiergewand. Kaum würdest du glauben, dass er 

vom Kampfe gekommen, vielmehr, er gehe zum Reigen [χορόνδε], oder er habe sich eben 

 
568 Il. 22,56f. 
569 Il. 22,108-110. 



 

119 
 

gesetzt, vom Reigen [χοροῖο] zu ruhen.“570 Noch zu Beginn des Kampfes trug Paris jedoch 

eine vollständige Kampfausrüstung571 und wird sich in der Zwischenzeit auch schwerlich 

umgezogen haben – kurz: Die feierliche Tanzkleidung ist ein Werk der Aphrodite, das sie 

allem Anschein nach durch denselben Zauber bewirkte, mithilfe dessen sie Paris in einen 

Nebel gehüllt vom Kampfplatz schaffte. Warum jedoch, so stellt sich unweigerlich die 

Frage, lässt Homer Aphrodite diesen Kleiderwechsel vornehmen? Verständlich wird er vor 

dem Hintergrund der Konnotation des Tanzes mit defensivem Kampfverhalten, welches 

Paris im Duell mit Menelaos keinen Sieg einbringen konnte. Da Paris jedoch von sich selbst 

behauptet hatte, vor allem durch seine offensive performance Menelaos mit Leichtigkeit 

besiegen zu können – „Immer hast du geprahlt, der streitbare Held Menelaos sei dir 

mitnichten gewachsen an Kraft und Fäusten und Lanze“572 – wirkt die Aufmachung, die 

Aphrodite ihm nun angedeihen lässt, geradezu als Hohn. Dies stellt auch Helena fest, wenn 

sie sagt, was die Trojanerinnen von ihr halten werden, so sie weiterhin zu Paris steht: „Es 

würde zum Schimpf mir gereichen“, sagt sie, „dort sein Lager zu teilen; denn jegliche 

Troerin künftig möchte darob mich verspotten“.573 Helena gelangt zu diesem Urteil, weil 

Paris‘ Selbstdarstellung nicht mit dem Ergebnis des Kampfes korrespondiert. 

 

Letztlich liegt der Wirkungsmacht von Priamos‘ Schmährede das Konzept des framing574 

zugrunde: Tänzer, Täuscher und Diebe sind Begriffe, die mit bestimmten Vorstellungen 

konnotiert sind, deren bloße Nennung Denkmuster aktivieren und auch beeinflussen kann. 

Priamos‘ Rede verstehen wir so, wie sie gemeint war, wenn wir erkennen, dass hier das 

aggressiv-aristokratische Ideal den un-hinterfragten, ganz selbstverständlichen Hintergrund 

bildete, vor dem Priamos formulierte, was er seinen Söhnen vorhielt. An anderer Stelle 

jedoch zeigt Homer mit denselben Begriffen, die Priamos für seine Vorhaltungen nutzt, eine 

Alternative zu ebendiesem individualistisch motivierten Ruhmstreben auf, welche er in 

Rücksichtnahme auf das Wohl der Gemeinschaft sieht. In diesen unterschiedlichen Stimmen 

wird ein aufgebrochener, aber noch ungelöster Grundsatzkonflikt zwischen Adelstugenden 

auf der einen und Bürgertugenden auf der anderen Seite erkennbar. Es überlagern sich in 

 
570 Il. 3,392-394. 
571 Il. 3, 330ff. 
572 Il. 3,430f. 
573 Il. 3,410-412. Bereits Helenas erste Reaktion auf die Bemerkung der Göttin, Paris trage Tanzkleidung, 

deutet diesen Sachverhalt an: „Also sprach sie [=Aphrodite] und traf das Weib [=Helena] in der Tiefe des 

Herzens.“ – Il. 3,395. 
574 In den letzten Jahren wurde dieses Konzept, das seine Ursprünge in der Kommunikationsforschung, 

Soziologie und Psychologie hat, für althistorische Forschung fruchtbar gemacht. Für eine gängige Definition 

siehe Entman, Robert: Framing: Towards a Clarification of a Fractured Paradigm, in: Journal of 

Communication 43, Heft 3. 1993. S. 51–58. 



 

120 
 

diesem Bereich des homerischen Werkes also verschiedene Wertungshorizonte. Doch 

zumindest im Fall von Polydamas nimmt Homer eine eindeutige Gewichtung vor und stellt 

die Alternative zu individualistisch motiviertem Ruhmstreben als den besseren Weg dar, 

worin sich Ansätze eines reframing, einer Modifizierung und Infragestellung bestehender 

frames, erkennen lassen: Tanzrhetorik erhält eine positive Verknüpfung mit einer 

defensiven, das Wohl der Gemeinschaft berücksichtigenden Strategie; jene Assoziationen, 

die vermittels des Tanzes ein unzulänglich ausgeprägtes Adelsethos ausdrücken, werden 

damit überschrieben. Das Wohl der Gemeinschaft über individuelle Ambitionen zu stellen 

oder zumindest auf eine gleiche Stufe mit ihnen zu heben, stellt einen ersten Schritt in der 

Formierung eines Gemeinschaftsbewusstseins dar, das für die Genese der Polis 

Voraussetzung und Grundlage zugleich war. 

 

3.3.2. Die Entstehung des Waffentanzes und seine Bedeutung in der militärischen 

Ausbildung 

Tänzerische Bewegungen waren für Homer also ein Teil kämpferischer 

Auseinandersetzungen und gehörten zum Kampfrepertoire seiner aristokratischen Helden. 

Waffentanz im eigentlichen Sinne, wie er aus literarischen Quellen und von Vasenbildern 

klassischer Zeit bekannt ist,575 findet sich bei Homer hingegen nicht – wenngleich die uns 

überlieferten Ursprungsgeschichten für sich genommen auf ein hohes Alter des 

Waffentanzes hindeuten mögen.576 Denn bei den zuvor diskutierten Szenen tritt nicht der 

 
575 Unter Waffentanz sind Tänze (solo oder im Chor) zu verstehen, bei denen die Tänzer Waffen tragen 

(typischerweise Lanze oder Schwert, Schild und Helm – Lonsdale 1993, 147; Lesky, Michael: 

Untersuchungen zur Ikonographie und Bedeutung antiker Waffentänze in Griechenland und Etrurien, zugl. 

Diss. Tübingen 1998, München: tuduv Verlagsgesellschaft 2000, S. 136) und diese in ihre Tanzbewegungen 

einbeziehen. Die Quellenlage ist so umfangreich wie zu keinem anderen Tanz klassischer Zeit (vgl. 

Ceccarelli, Paola: La pirrica nell’antichitá greco romana. Studi sulla danza armate, Pisa [u. a.]: Istituti 

Editoriali e Poligrafici Internazionali 1998, S. 25), gleichzeitig jedoch auch recht diffus, was die 

Rekonstruktion eines kohärenten Tanzgeschehens erschwert (Ausnahme hiervon ist: Xen. Anab. 6,1,1-13). In 

literarischen Quellen begegnet eine Vielzahl an unterschiedlichen Waffentänzen namentlich, wobei ihre 

einzelnen Besonderheiten nicht immer ganz eindeutig definierbar sind. In der Forschung wird daher, Platons 

Beispiel folgend (Plat. nom. 816b), oftmals der Begriff Pyrrhiche generisch für Waffentanz verwendet, 

obwohl die Pyrrhiche strenggenommen nur eine Form des Waffentanzes darstellte. Auf Vasenbildern, die 

eine weitere wichtige Quellengrundlage bilden, ist Waffentanz häufig anhand der Anwesenheit eines 

Aulosspielers und eines Schiedsrichters sowie an der weitgehenden Nacktheit der Tänzer erkennbar und 

hieran von Kampfdarstellungen zu unterscheiden (vgl. Lonsdale 1993, 144 und Goulaki-Voutira, Alexandra: 

Pyrrhic Dance and Female Pyrrhic Dancers, in: RCMI Newsletter 21, Heft 1, 1996, S. 3-12, hier S. 3). Die 

Bewegungen beim Waffentanz imitierten in der Regel unterschiedliche Kampfmanöver; die Waffen wurden 

zur Verdeutlichung dieser Manöver eingesetzt, nicht etwa zum tatsächlichen Angreifen. Für eine ausführliche 

Definition siehe beispielhaft Lonsdale 1993, 140-148, passim, und Lesky 2000, 14. 
576 Dionysios von Halikarnassos zufolge geht der Waffentanz auf Athene zurück, die ihn zur Feier des Sieges 

über die Titanen etablierte, oder auf die Koureten, die ihn erstmals zum Schutz des neugeborenen Zeus 

aufführten (Dion. Hal. ant. 7,72,7 sowie Diod. 5,65,4). Einigen Interpretationen des Mythos von Athenes 

Geburt zufolge soll sie unmittelbar nach ihrer Geburt selbst einen Waffentanz getanzt haben (vgl. Lonsdale 

1993, 149). Der Etymologie des Wortes Pyrrhiche nachspürend, kommen einige antike Gewährsmänner zu 



 

121 
 

Tanz als vorgeordnete Handlung in Erscheinung, sondern das Kampfgeschehen, und zudem 

sind die Waffen, die dabei geführt werden, selbstverständliche Utensilien für ebendiesen 

Kampf, nicht für den Tanz. Ist jedoch ein Tanz die übergeordnete Handlung, fungieren 

Waffen bei Homer allenfalls als Accessoire, nicht als Gegenstände, die in das 

Tanzgeschehen auch mit einbezogen würden.577 Am deutlichsten zeigt dies das Idealbild 

eines Reigentanzes auf dem Schild des Achill, das als einen Bestandteil der reichen 

Ausstattung der tanzenden Mädchen und Jungen „goldene Dolche“ kennt, die „herab an 

silbernen Riemengehängen [hingen]“,578 also ausdrücklich nicht für den Tanz an sich 

verwendet wurden. Auch wenn Hektor davon spricht, er wisse „im Nahkampf [...] den 

verderblichen Ares zu ehren [= μέλπεσθαι Ἄρηι]“579 und damit, wie Wegner plausibel 

herleitet,580 in erster Linie eine Ehrerbietung durch Tanz gemeint ist, handelt es sich dabei 

dennoch nicht um Waffentanz im eigentlichen Sinne. Denn der Kontext, in dem Hektors 

Aussage steht, zeigt vielmehr, dass erneut ganz deutlich der Kampf die übergeordnete Rolle 

einnimmt und dass Tanz dem untergeordnet die Wendigkeit im defensiven Kampfverhalten 

Hektors veranschaulichen soll.581 

 Neben Homer erweisen sich auch andere literarische Quellen bei der Frage nach der 

Entstehung des Waffentanzes nur bedingt als hilfreich, da hauptsächlich späte Zeugnisse 

überliefert sind,582 die sich allenfalls unspezifisch mit der Entstehung befassen oder 

ätiologische Ursprungsgeschichten rezipieren. Vasenbilder erscheinen dagegen 

 
der Vermutung, Achilles habe mit seinem Tanz um Patroklos‘ Scheiterhaufen den Waffentanz begründet 

(Aristot. Frgm. 519 Rose) oder er gehe auf Neoptolemos‘ Sprung aus dem Trojanischen Pferd zurück 

(Lukian de saltatione 9). Aristoxenos zufolge habe ein Spartaner mit dem Namen Pyrrhichos die Pyrrhiche 

erfunden (Athen. 14,630e). 
577 Zu der gleichen Beobachtung kommt Lesky in seiner Analyse von Vasenbildern aus archaischer Zeit: Die 

Waffe habe dazu gedient, den sozialen Status ihres Trägers zu markieren; eine Rolle im eigentlichen Tanz 

habe sie nicht gespielt – Lesky 2000, 41 und 131. Ähnlich bereits Tölle-Kastenbein 1964, 77, die darauf 

hinweist, „dass es einen Unterschied zu machen gilt zwischen dem eigentlichen Waffentanz und einem 

Reigentanz, bei dem die Waffen zum Schmuck und zur Kennzeichnung der Jünglinge dienen“. 
578 Il. 18,597f. 
579 Il. 7,241. 
580 Vgl. Wegner 1968, 42f. 
581 Wegner geht ebenfalls davon aus, dass es sich hier nicht um einen Waffentanz im eigentlichen Sinne 

handelt – ebd., 43. Allerdings interpretiert er die Erwähnung von Tanz an dieser Stelle lediglich als 

sprachliches Mittel, als „einen grimmigen Vergleich, [...] eine bittere Verquickung von Widerstreit, von 

Gegensätzen, mit denen der Dichter manchmal um greller Charakterisierung willen spielt.“ (ebd.) Mit dieser 

Interpretation unterstellt er jedoch, dass Homer Tanz und Kampf als Gegensätze auffasst, was, wie oben 

gezeigt, nicht der Fall war. 
582 Dieser Umstand wird auch in der Forschung häufig beklagt, so etwa von Tölle-Kastenbein 1964, 77, oder 

Ceccarelli 1998, 24f. Konkret über Waffentanz schrieben: Athenaios, Polybios, Dionysios von Halikarnassos, 

Pollux, Lukian. Platon und Xenophon bilden mit ihren relativ kurzen Auseinandersetzungen mit dem 

Waffentanz die frühesten literarischen Quellen. Siehe zur Quellenlage ebenfalls Harmon, Roger (Basel), 

„Pyrrhiche“, in: Der Neue Pauly, Herausgegeben von: Hubert Cancik, Helmuth Schneider (Antike), Manfred 

Landfester (Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 13 March 2020 

http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1015680. 



 

122 
 

vielversprechender, allerdings ist ihre Interpretation mit teils großen Unsicherheiten 

verbunden.583 Die für die gewünschte Eindeutigkeit notwendigen Attribute, wie die 

Anwesenheit eines Aulosspielers und eines Schiedsrichters sowie die weitgehende Nacktheit 

der Tänzer und das aktive (zudem schwer darstellbare) Einbeziehen der Waffen in das 

Tanzgeschehen, tauchen erst auf Vasen ab der klassischen Zeit auf.584 Seit dieser Zeit war 

der Waffentanz dann weit verbreitet, worauf neben der zunehmenden Zahl an bildlichen 

Darstellungen die Vielfalt an Bezeichnungen, die Athenaios überliefert,585 hindeutet. Vor 

diesem Hintergrund legt das Fehlen von Waffentanz bei Homer nahe, dass seine Bedeutung 

erst im Lauf der archaischen Zeit allmählich zunahm. 

 Muss zwar der Versuch einer exakten Bestimmung der Entstehungszeit des Waffentanzes 

angesichts der diffusen Quellenlage also auch enttäuschen, so lässt dafür seine während der 

archaischen Zeit einsetzende Bedeutungszunahme doch wichtige Schlüsse auf die ihm 

zugrunde liegenden Wertvorstellungen und Funktionen zu. Denn Tanz im Kontext von 

Kampf und Waffen war, wie das vorangehende Kapitel darlegen konnte, ganz grundsätzlich 

mit bestimmten, der Realität archaischer Zeit entstammenden Werten verknüpft. Dies lässt 

vermuten, dass bei der Entwicklung des Waffentanzes als eigener Tanzform abseits eines 

konkreten Kampfgeschehens diese Werte in der einen oder anderen Form weitergetragen 

wurden586 und somit auch in klassischer und späterer Zeit die ideelle Verbindung zwischen 

Tanz, Kampf und Waffen prägten. Um die Bedeutungszunahme des Waffentanzes vor 

 
583 Angesichts dieses Umstandes, den Webster vor allem bei geometrischen Vasen beklagt, versucht er eine 

grobe Annäherung an die Entstehungszeit des Waffentanzes, indem er als terminus ante quem das Jahr der 

Einführung der Großen Panathenäen, 566 v. Chr., festlegt – vgl. Webster 1970, 52. 
584 Tölle-Kastenbeins Interpretation des Bildes einer attischen Oinochoe (Boston, Museum of Fine Arts 

25.43, 735-720 v. Chr.) als Darstellung einer Frühform der Pyrrhiche beispielsweise vermag nicht gänzlich 

zu überzeugen, sondern ist vielmehr ein Beispiel für die Uneindeutigkeit früher Darstellungen des 

Waffentanzes – Tölle-Kastenbein 1964, 77. Während Lonsdale 1993, 140, Tölle-Kastenbeins Interpretation 

sehr unkritisch folgt, deutet Junker das Bild als die Darstellung zweier Männer, die um einen dritten 

gefallenen Mann kämpfen – Junker, Klaus: Zur Bedeutung der frühesten Mythenbilder, in: Schmidt, Stefan; 

Oakley, John. H. (Hgg.): Hermeneutik der Bilder. Beiträge zur Ikonographie und Interpretation griechischer 

Vasenmalerei. Teil von: Bayerische Akademie der Wissenschaften: Beihefte zum Corpus Vasorum 

Antiquorum. Band IV, München: C. H. Beck 2009, S. 65-76, hier S. 71. Haug weist zudem darauf hin, dass 

es für dieses, wie sie es nennt, „sehr ungewöhnliche[.] Kampfbild“ keine vergleichbare Darstellung gibt – 

Haug, Annette: Die Entdeckung des Körpers. Körper- und Rollenbilder im Athen des 8. und 7. Jahrhunderts 

v. Chr., Berlin: De Gruyter 2012, S. 252. 
585 Vgl. Athen. 14,629c. 
586 Das Phänomen, dass Wert- und Moralvorstellungen eine starke Kontinuität mit der archaischen Zeit 

aufweisen, ist besonders deutlich am Beispiel Spartas zu beobachten und in der Spartaforschung seit 

Längerem etabliert. So beispielsweise in Murray, Oswyn: Cities of Reason, in: Ders.; Price, Simon (Hgg.): 

The Greek City. From Homer to Alexander, Oxford: Clarendon Press 1990, S. 1-26, hier S. 9, sowie: 

Hodkinson, Stephen: The Development of Spartan Society and Institutions in the Archaic Period, in: 

Mitchell, Lynette G.; Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic Greece, London und New 

York: Routledge 1997, S. 83-102, hier S. 87ff. Hodkinson betont in diesem Zusammenhang gleichzeitig und 

zu Recht, dass trotz gewisser Kontinuitäten Spartas Entwicklung durchaus dynamisch war.  



 

123 
 

diesem ideengeschichtlichen Hintergrund klären zu können, soll zunächst eine Analyse des 

Stellenwertes von Waffen und dessen Wandel im Verlauf der archaischen Zeit erfolgen. 

 Der Stellenwert von Waffen offenbart sich vornehmlich in dem allgemeinen Umgang mit 

ihnen, der neben einem praktischen auch auf einen symbolischen Nutzen verweist. Letzterer 

bestand vor allem darin, den individuellen Status ihres Besitzers oder Trägers zu 

präsentieren. Zahlreiche und an prominenter Stelle aufbewahrte Waffen waren in 

homerischer Zeit daher ein Zeichen aristokratischer Macht und Ausweis der Fähigkeit, viele 

Männer für eigene Beutezüge zu mobilisieren.587 Auch war es für homerische Aristokraten 

selbstverständlich, nicht nur aus praktischen Erwägungen, sondern (und vor allem) auch zur 

Statuspräsentation im Alltag ein Schwert oder einen Speer bei sich zu führen: Bevor 

Agamemnon oder Telemachos sich auf den Weg zur Versammlung machen, kleidet sich ein 

jeder, „band sich unter die glänzenden Füße die schönen Sandalen, hängte das Schwert um 

die Schulter, geschmückt mit silbernen Buckeln“.588 Auch Menelaos trägt zusätzlich zu 

seiner eigentlichen Kleidung ein Schwert,589 und wenn Telemachos in die Stadt geht, greift 

er zu einer Lanze, denn „tauglich war sie zur Wehr und sie passte ihm gut in die Hände; 

stadtwärts wollte er eilen“.590 Dieses letzte Beispiel zeigt, dass durchaus praktische 

Erwägungen eine Rolle spielten – auf dem Weg in die Stadt konnte man unter Umständen 

in eine gefährliche Situation geraten. Dass Homer aber vor allem auch die Bewaffnung in 

der Versammlung, der Verkörperung von Öffentlichkeit schlechthin, kennt und als 

selbstverständlich darstellt, offenbart die große symbolische Bedeutung des Waffentragens 

als Distinktionsmerkmal eines homerischen Adligen. Zwar trugen auch Sklaven Waffen, 

aber sie verwendeten sie lediglich zur Selbstverteidigung auf dem Land; in die Stadt nahmen 

sie sie nicht mit.591 Darüber hinaus bewies ein Aristokrat durch das Tragen von Waffen seine 

potentielle körperliche Fitness; einen tatsächlichen Beweis für seinen gekonnten Umgang 

mit Waffen stellte das Tragen allein allerdings nicht dar, sondern es lebte vornehmlich von 

der symbolischen Assoziation von Waffen mit Kampfkraft.592 Ältere, Schwächere und 

gesellschaftliche Randgruppen wie Bettler stützen sich bei Homer daher auch in 

symbolträchtiger Weise auf ihren Speer, verwenden ihn also als Gehhilfe, oder greifen von 

 
587 Ein anschauliches Beispiel liefert Od. 1,127-129. 
588 Il. 2,44f. Im Falle Telemachos‘ siehe Od. 2,3f.: „kleidete sich und legte sein scharfes Schwert um die 

Schulter, band an die zarten Füße sich schöne Sandalen“. 
589 Vgl. Od. 4,307-311. 
590 Od. 17,4f. Für eine Diskussion weiterer Belegstellen siehe Wees, Hans van: Greeks Bearing Arms. The 

State, the Leisure Class, and the Display of Weapons in Archaic Greece, in: Fisher, Nick; Wees, Hans van 

(Hgg.): Archaic Greece. New Apporaches and Evidence, Swansea: Classical Press of Wales 1998, S. 333-

378, hier S. 335. 
591 Vgl. van Wees 1998, 335. 
592 Siehe hierzu ausführlicher unten. 



 

124 
 

vornherein zu einem Wanderstab.593 Grund für den hohen Stellenwert von Waffen bei 

Homer und ihre Präsenz sowie ausführliche Beschreibung vor allem im Zusammenhang mit 

Aristokraten war zum einen die Tatsache, dass sie aus Metall hergestellt und damit a priori 

von hohem materiellen Wert waren.594 Zum anderen stellten sie Kriegsbeute dar und wurden 

damit zum Ausweis der Kampfkraft und Tapferkeit eines homerischen Adligen, wie 

Idomeneus‘ Aussage zeigt: „Suchst du Speere, mein Freund, so findest du einen, ja zwanzig 

dort im Zelte; sie lehnen entlang den schimmernden Wänden; troische, die ich den Toten 

entriss. Ich glaube doch wirklich, niemals ferne zu stehen im Kampfe mit feindlichen 

Männern. Darum hab ich an Speeren genug und gebuckelten Schilden, auch an Helmen und 

viele Panzer, die glänzen und funkeln.“595 Insgesamt dienten das Zurschaustellen sowie das 

Tragen von Waffen in der Öffentlichkeit also dazu, die Stellung und Wehrhaftigkeit eines 

aristokratischen Helden zu versinnbildlichen. 

 Im Lauf der archaischen Zeit änderte sich jedoch der Stellenwert von Waffen; sie wurden 

mehr und mehr als Gebrauchsgegenstände betrachtet, die zwar weiterhin einen hohen 

materiellen Wert haben konnten, deren ideelle Strahlkraft aber nachgelassen hatte.596 Ebenso 

verschwand die Gewohnheit, Waffen in der Öffentlichkeit zu tragen; Thukydides erschien 

sie bereits als Relikt einer längst vergangenen Zeit.597 Auch wurden frühgriechischen 

Gesetzgebern Regelungen zugeschrieben, die das Tragen von Waffen in der Öffentlichkeit 

untersagten. So soll etwa Charondas „selbst gesetzlich bestimmt [haben], dass niemand in 

Waffen einer Versammlung beiwohnen dürfe,“598 und aufgrund einer Verletzung Lykurgs 

 
593 Od. 17,199-203: „doch einen Stecken, so wie er ihn wünschte, gab ihm Eumaios. Beide nun gingen, 

zurück aber blieben die Wächter des Hofes, Hunde und Hirten; er selbst aber führte zur Stadt seinen 

Herrscher. Der sah gerade so aus wie ein Greis, der des Stabes bedürfte, so wie ein elender Bettler mit 

grauslichen Kleidern am Leibe.“ In dem Wanderstab erblickt van Wees „a symbol of impotence“ – van Wees 

1998, 336. 
594 Homer hebt die metallene Beschaffenheit von Waffen (und anderen Rüstungsgegenständen) stark hervor. 

Zwar oft in epischer Überhöhung wie in Il. 19,359ff. und 14,340ff., aber dass Metall einen hohen Wert hatte 

und seine Beschaffung sowie kunstfertige Verarbeitung schwierig waren, zeigen unter anderem Il. 23,826-

835 und Od. 1,179-188. 
595 Il. 13,260-265. Wie sehr Waffen als direkter Hinweis auf die Tapferkeit galten, zeigt weiterhin Meriones‘ 

Antwort, in der seine Rechtfertigung enthalten ist, dass er auf einen von Idomeneus‘ Speeren zurückgreifen 

muss: „Auch mir selber fehlt es im Zelt und im schwärzlichen Schiffe nicht an troischer Beute, doch ist es zu 

weit, sie zu holen. Hab‘ ich doch niemals, nie, so mein‘ ich, des Mutes vergessen; unter den Vordersten nur 

im männerehrenden Kampfe steh‘ ich, sobald sich der Streit erhoben hat unter den Kriegern.“ – Il. 13,267-

271. 
596 So van Wees 1998, 364f., der eine Analyse verschiedener Vasenbilder vornimmt. 
597 Laut Thuk. 1,6 hätten sich allein einige griechische Stämme diese Gewohnheit bewahrt, und zwar solche, 

die noch wie in archaischer Zeit private Beutezüge unternahmen (Ozolische Lokrer, Aitolier, Akarnanier). 

Doch für Thukydides stellt das Waffentragen in der Öffentlichkeit eine barbarische Sitte dar, und er betont 

ausdrücklich, dass die Athener als erste keine Waffen mehr trugen.  
598 Diod. 12,19,2. 



 

125 
 

habe man „die Sitte, Stöcke zu tragen, wenn sie sich versammelten, [abge]schafft[..]“.599 

Kreta scheint hiervon jedoch eine Ausnahme darzustellen; dort waren Waffen Ephoros 

zufolge auch in klassischer Zeit noch kostbare und geschätzte Geschenke.600 

 Wie es zu diesem Wandel des Stellenwertes von Waffen kam, lässt sich 

bemerkenswerterweise gerade durch die Ausnahme, die Kreta in dieser Hinsicht bildet, 

erklären. Denn dort war, anders als in den meisten anderen Poleis, der Kampf in der Phalanx 

nicht die Hauptkampfart; bestimmend blieben auch in klassischer Zeit andere, 

hocharchaische Kampfweisen als Ausdruck individualistisch motivierter und organisierter 

Raub- und Beutezüge.601 Umgekehrt ausgedrückt bedeutet dies: Dort, wo der Phalanxkampf 

Verbreitung fand und man dazu überging, Kriegszüge zu einer gesamtgemeinschaftlichen 

Angelegenheit zu machen, wurden Waffen nicht mehr dazu genutzt, individuelle Aristie 

auszudrücken.602 Denn mit dem Aufkommen der Phalanx gingen „increasing uniformity, 

equality, and solidarity“603 einher, die Waffen zur Statusdemonstration weniger brauchbar 

machten. Auch war es schwierig, sich in der Phalanx-Formation als Einzelperson durch 

speziellen Einsatz von Waffen auszuzeichnen.604 Exakt vor diesem Hintergrund wird die 

Bedeutungszunahme des Waffentanzes seit dem Ausgang der archaischen Zeit erklärbar: Er 

stellte eine neue, an die veränderten Umstände besser angepasste Form der Artikulation 

individueller Wehrkraft dar.605 So ermöglichte er, was der Phalanxkampf weitgehend 

verwehrte, nämlich eine Unterbeweisstellung des fachmännischen Umgangs mit Waffen und 

das kreative Agieren in einer direkten (wenn auch fingierten) Auseinandersetzung.606 In 

 
599 Plut. Lyk. 11. Es soll nicht unerwähnt bleiben, dass die Berichte unserer antiken Gewährsmänner über 

frühe Gesetzgeber von pseudogeschichtlichen und mythisierenden Elementen durchsetzt sind; doch die 

Tatsache, dass das Motiv des Gesetzgebers, der Waffen aus der Öffentlichkeit verbannt, weit verbreitet und 

fest etabliert war, zeigt, dass man vermehrt dazu überging, sich unbewaffnet in der Öffentlichkeit 

aufzuhalten. Zudem belegen auch archäologische und ikonographische Quellen eine Abkehr von der Praxis, 

in der Öffentlichkeit Waffen zu tragen – dazu van Wees 1998, 338ff. 
600 Vgl. Ephoros bei Strab. 10,4,16. 
601 Vgl. Gabrielsen, Vincent: Piracy and the Slave-Trade, in: Erskine, Andrew (Hg.): A Companion to the 

Hellenistic World, Oxford [u. a.]: Blackwell Publishing 2005, S. 389-404, hier S. 403. 
602 Individuelle Statuspräsentation verschwand damit selbstverständlich nicht einfach, doch ab der Mitte des 

7. Jahrhunderts v. Chr. ging man dazu über, sich mehr als „men of leisure and less as men of strength“ – van 

Wees 1998, 352 – zu präsentieren, indem man Waffen durch aufwendige Kleidung wie das himation ersetzte. 

Bis zum späten 6. Jh. v. Chr. waren Waffen als Kennzeichen der Elite dann vollständig verschwunden, wie 

Vasenbilder belegen – vgl. Van Wees 1998, 358.  
603 Wees, Hans van: The Homeric Way of War. The ‚Iliad‘ and the Hoplite Phalanx (II), in: Greece and 

Rome 41, Heft 2, 1994, S. 131-155, hier S. 148. 
604 Hierzu formulierte van Wees prägnant: „By reducing individual mobility and finally excluding chariots 

and horses from the battlefield, the phalanx made it even harder than it had previously been for anyone to 

stand out in the mêlé, and even more obvious that the course of battle was never really determined by noble 

champions.“ – van Wees 1994, 148. 
605 Waffentanz wurde trotz des Fehlens der Phalanx auch auf Kreta praktiziert. Zu seinen Vorteilen im 

militärischen Training siehe unten. 
606 Details zur Ausführung von Waffentanz siehe unten. 



 

126 
 

dieser Hinsicht stellte der Waffentanz sogar eine Verbesserung gegenüber dem vorherigen 

Symbolsystem dar, das, wie gezeigt, auf dem Besitzen und Herumtragen von möglichst 

kostbaren Waffen beruhte; beides jedoch waren nicht zwangsläufig tatsächliche Ausweise 

von Kampfkraft – der homerische Aristokrat benutzte seine Waffe in der Öffentlichkeit 

lediglich als Accessoire. Zwar hatte er sie in aller Regel durch seinen eigenen Einsatz in 

seinen Besitz gebracht, wie beispielsweise Idomeneus betont,607 aber dieser Ausweis der 

eigenen Kampfkraft lag in der Vergangenheit; ein unmittelbarer Aussagewert über die 

aktuelle Kampfkraft ließ sich daraus nicht ableiten. Der Waffentanz jedoch ermöglichte nun 

solch eine Aussage, da er von der und durch die performance an sich lebte. 

 Die sich im Wechsel zur Phalanxstrategie ausdrückende Zunahme der Bedeutung nicht-

aristokratischer Bürger und ein sich verstärkt ausbildendes Gemeinschaftsbewusstsein 

konnten ebenfalls durch Waffentanz symbolisiert werden, da er spätestens ab seiner 

Integration in die militärische Ausbildung eine genuine Gemeinschaftsaktivität darstellte. 

Um ihn beherrschen zu können, waren gemeinschaftliches Training sowie 

Gemeinschaftsbewusstsein notwendig. Das neue Symbolsystem zum Ausweis der eigenen 

Kampffertigkeiten und damit einhergehend des eigenen Selbstverständnisses (und Status) 

wurde ebenfalls auf nicht-aristokratische Bürger ausgeweitet. Tanz ermöglichte also letztlich 

die Ausweitung eines vormals homerisch-aristokratischen Mittels der Statusdemonstration 

auf alle Bürger bzw. Nichtadligen – das Tragen von Waffen in der Öffentlichkeit wurde 

durch Waffentanz ersetzt, der als gemeinschaftliche Aktivität die Exklusivität des adligen 

Habitus des Waffentragens aufbrach und ihm eine neue Bedeutung gab. Denn diese 

Selbstaristokratisierung der Bürgerschaft verschob den Fokus vom Individuum auf die 

Polisgemeinschaft und stärkte sie zugleich, da das disruptive Potential, das die nun überholte 

Angewohnheit Waffen zu tragen mit sich brachte, eingehegt wurde. So wurden durch das 

Verschwinden von Waffen aus der Öffentlichkeit Konflikte, die den inneren Frieden 

bedrohen, die zu einer Stasis führen konnten, von vornherein entschärft, und ihnen wurde in 

gewissem Maße sogar vorgebeugt. 

 

Mit dem Aufkommen der Phalanx608 nahm die Bedeutung des Waffentanzes nicht nur als 

neue Form der Repräsentation von Wehrkraft zu, sondern er wurde auch Teil des 

 
607 Siehe S. 124. 
608 Grundlegend dazu immer noch van Wees 1994, der das Aufkommen der Phalanx als Prozess begreift, der 

ungefähr ins 6. Jh. v. Chr. zu datieren ist. 



 

127 
 

militärischen Trainings.609 So wurde die Pyrrhiche beispielsweise in Sparta getanzt „als 

Vorübung für den Kriegsfall. Alle Einwohner in Sparta lern[t]en von der Vollendung des 

fünften Lebensjahres an, die ‚pyrrhiche‘ zu tanzen.“610 Für Athen verweist Lesky auf die 

auffallend große Zahl an attischen Vasenbildern aus dem späten 6. Jh. v. Chr., die 

Waffentanz vor allem in der Palästra zeigen, wodurch der hohe Stellenwert dieser Form des 

„militärische[n] Exerzieren[s]“611 deutlich werde. Generell waren Formen militärischen 

Trainings vor allem dort nötig, wo im Falle kriegerischer Auseinandersetzungen in der 

Phalanx gekämpft wurde, da ein Großteil der zahlreichen Menschen, die in die Phalanx 

integriert wurde, zumeist keine Erfahrungen im Umgang mit Waffen hatte.612 Vor die neue 

Aufgabe gestellt, diese Massen in einen funktionierenden Verband von Kämpfern zu formen, 

musste der Gesetzgeber viel Innovationspotential beweisen. Daher sollten neben praktischen 

Disziplinen auch gemeinschaftsförderliche Leitbilder in der Erziehung vermittelt werden.613 

Ob diese Leitbilder auch dem Waffentanz im Speziellen zugrunde lagen, und ob man auch 

deshalb begann, ihn in die militärische Erziehung zu integrieren, soll im Folgenden 

untersucht werden. 

 Zu diesem Zweck muss zunächst gefragt werden, wie ein Waffentanz ausgeführt wurde, 

welchen physischen Nutzen er damit in der Ausbildung der Phalangiten gehabt haben mag. 

Welche Bewegungen Waffentanz umfasste, lässt sich neben bildlichen Darstellungen auch 

 
609 In der Forschung herrscht keine Einigkeit darüber, ob es (außerhalb Spartas) ein flächendeckendes, 

institutionalisiertes militärisches Training gab oder nicht; tendenziell gehen neuere Beiträge davon aus, dass 

es eine Art von Basistraining gab, das im Lauf der klassischen Zeit immer wichtiger wurde – Konijnendijk, 

Roel: Classical Greek Tactics. A Cultural History, Leiden und Boston: Brill 2018, S. 39f. mit ausführlichen 

Verweisen auf entsprechende Literatur. Konijnendijk 2018, 40, selbst schreibt in diesem Zusammenhang: „I 

will assume that the militia of Greek city-states, Spartans aside, received no official training of any kind until 

the final years of the Classical period. They were taught neither to use their weapons nor to march and fight 

in formation.“ Die athenische Ephebeia sei erst ab ca. 336 v. Chr. verpflichtend geworden, so Konijnendijk 

2018, 42, weiter. In dem vorliegenden Kapitel wird daher vor allem die spartanische Erziehung in den Blick 

genommen, aber gleichzeitig die These vertreten, dass es unabhängig von der sich erst allmählich 

herausbildenden offiziellen militärischen Ausbildung eine Form von vor-institutionellem militärischem 

Training gab und dass im Rahmen dieses Trainings Waffentanz große Bedeutung zukam. 
610 Athen. 14,631a. 
611 Lesky 2000, 145. Diesen Bedeutungszuwachs bringt er mit den kleisthenischen Reformen in 

Zusammenhang, im Zuge derer das Militärwesen weitreichend verändert worden sei – Lesky 2000, 145. Ob 

darin jedoch eine institutionalisierte Form eines gezielten militärischen Trainings zu erblicken ist, lässt Lesky 

offen. 
612 So etwa Konijnendiik 2018, 39-41. Aber auch in Poleis, in denen die Phalanx nicht die Hauptkampfform 

darstellte, gab es militärisches Training, wie etwa auf Kreta. Auch dort war Waffentanz ein Teil dieses 

Trainings – Ephoros bei Strab. 10,3,8; 10,4,16 (ἐνοπλίῳ ὀρχήσει, ἣν καταδεῖξαι Κουρῆτα πρῶτον). In 

solchen Fällen standen die rein physischen Fähigkeiten, die der Waffentanz schulte, im Vordergrund. 
613 Wie Link, Stefan: Sparta, von innen gesehen, in: HZ 293, 2011, S. 323-371, hier S. 358-366, zeigen 

konnte, stand in Sparta dieser Anspruch zwar stets in Konkurrenz zu Einzelinteressen – „im Bereich der 

Erziehung […] fehlt es an der inneren Integration von gemeinschaftlichen und privaten Zielen, 

gesellschaftlicher Vorgabe und individuellen Bestrebungen.“ (Link 2011, 365) – aber gleichzeitig war das 

Bemühen um gemeinschaftliche Uniformität stets vorhanden.    



 

128 
 

literarischen Zeugnissen entnehmen.614 Athenaios etwa berichtet: „Denn in der Musik und 

in der Ausbildung der Körper erwarben sie die tapfere Haltung und übten sich in Verbindung 

mit dem Singen für die Handhabung der Waffen. So kamen die sogenannten ‚pyrrhíchai‘ 

und jede derartige Tanzform auf.“615 Während Waffentanz hiernach recht allgemeine 

Fertigkeiten im Umgang mit Waffen schulte, gereichte er Platon zufolge dazu, auch 

komplexere Bewegungsabläufe sowie das Verhalten während eines Kampfes zu trainieren: 

Waffentanz 

  bildet nach, wie man allen Hieben und Würfen dadurch entgehen kann, dass man sich wendet und nach 

  allen Seiten ausweicht und in die Höhe springt und sich duckt; aber auch die entgegengesetzten  

  Bewegungen macht er, nämlich jene, die zu den Angriffsstellungen führen oder sich in der Nachbildung 

  des Bogenschießens und Speerwerfens und aller Arten des Dreinschlagens versuchen.616 

Ob der Waffentanz, den Platon beschreibt, die Tanzpraxis in Athen im 4. Jh. v. Chr. 

widerspiegelt oder ob es sich um eine Art idealen Waffentanz handelt, wird in der Forschung 

kontrovers diskutiert;617 festgehalten werden kann jedoch in jedem Fall, dass Platon die 

Bewegungen beim Waffentanz in defensive und offensive unterteilt und dass er ihm eben 

damit grundsätzlich ein großes Trainingspotential zuschreibt. Auch die sechs Waffentänze, 

die in Xenophons Schilderung als Dank dafür aufgeführt werden, dass das Gebiet der 

Paphlagonier sicher passiert werden darf, zeigen ein großes Spektrum an unterschiedlichen 

Bewegungen sowie zudem eine große Nähe zu realen Kämpfen; die Paphlagonier versetzt 

die Darbietung sogar in Schrecken, da sie glauben, einer der Tänzer sei tatsächlich verletzt:  

  Als die Spenden dargebracht waren und man den Päan gesungen hatte, erhoben sich zuerst die Thraker 

  und tanzten in Waffen zur Flöte, führten mühelos hohe Sprünge aus und handhabten dazu die Schwerter. 

  Am Schluss schlug jeder nach seinem Partner, so dass es allen vorkam, er habe seinen Mann getroffen. 

  Der aber ließ sich in einer Finte zu Boden fallen: Die Paphlagonier schrien auf. Nun nahm der eine dem 

  andern die Waffen und ging weg, indem er den Sitalkas sang. Andere Thraker trugen den zweiten  

  feierlich hinaus, wie wenn er tot wäre. Es war ihm aber nichts geschehen.618 

 

 Zum einen diente Waffentanz also dazu, den Umgang mit Waffen in allgemeiner Form 

zu vermitteln: wie man eine Waffe hält, wie man sich mit ihr in einer Art Kampfrhythmus 

bewegt. Zum anderen war er durchaus auch dafür geeignet, konkretere Bewegungsabläufe, 

Ausweich- sowie Angriffsmanöver so realitätsnah zu imitieren, dass er bei ausreichender 

 
614 Dass literarische und bildliche Quellen nicht einfach additiv verwendet werden können, da „die besondere 

Erzählweise der antiken Künstler“ berücksichtigt werden muss, hat Lesky bereits 2000, 12, zu Recht 

gefordert. Dennoch fallen zwischen den beiden Quellengattungen so viele Übereinstimmungen auf, dass die 

zugrundeliegenden Vorstellungen in der Beschreibung der Bewegungen beim Waffentanz ergänzend 

herangezogen werden können. 
615 Athen. 14,629c. 
616 Plat. nom. 815a. 
617 Für einen Überblick siehe Wheeler, Everett L.: Hoplomachia and Greek Dances in Arms, in: GRBS 23, 

1982, S. 223-233, hier S. 231. 
618 Xen. Anab. 6,1,5-6; für die sechs Kämpfe insgesamt siehe Xen. Anab. 6,1,1-13. 



 

129 
 

Verinnerlichung, wenn auch keine Spezialschulung, so aber immerhin doch eine brauchbare 

Vorbereitung auf unterschiedliche kämpferische Auseinandersetzungen bot. Konijnendijk 

geht davon aus, dass die Handhabung von Waffen etwas war, das die jungen Männer „picked 

up naturally in their youth“619 – angesichts der bisherigen Überlegungen scheint dieses von 

ihm sogenannte „natürliche Aufgreifen“ nun also vor allem im Waffentanz ermöglicht 

worden zu sein. 

 Gerade dieses unspezifische Wesen des Waffentanzes lässt Wheeler jedoch daran 

zweifeln, dass er eine Übung gewesen sein könnte, die tatsächlich vollumfänglich auf den 

Phalanxkampf vorbereitete: „this dance might have increased physical fitness, agility, and 

dexterity in handling a shield. We cannot say that pyrrhic dancing totally prepared an 

individual to fight in a phalanx.“620 Es war allerdings gar nicht der Anspruch des 

Waffentanzes, alle Einzelheiten zu trainieren, sondern Ziel war, das allgemeine Agieren mit 

Waffen und das Verhalten im Kampf zu schulen: Weite Teile des militärischen Trainings in 

Sparta etwa gründeten auf der Idee, grundlegende Fähigkeiten zu vermitteln, die dann später 

im eigentlichen Kampfeinsatz hilfreich werden würden – so zum Beispiel das Ertragen von 

Hitze und Kälte, Abhärtung durch Barfußlaufen und das Auskommen mit wenig Nahrung.621 

Unter rein praktischen, physischen Aspekten scheint Waffentanz also vor allem für 

angehende Phalangiten eine gute Übung gewesen zu sein, da er insgesamt ein doch recht 

unspezifisches Training darstellte. Auch für das Training Leichtbewaffneter, wie etwa 

Bogenschützen, war Waffentanz zusätzlich zu ihrem Spezialtraining nützlich, da er Agilität 

vermittelte.622  

 

Geeignet für die Vorbereitung auf den Phalanxkampf war Waffentanz auch und vor allem 

aufgrund seiner psychischen Komponente, die, erneut in Analogie zu vielen Maßnahmen der 

spartanischen Erziehung, die notwendige Kampfmotivation hervorbringen sollte. Denn mit 

der Abkehr von privaten Kriegszügen hin zu Auseinandersetzungen im Namen der 

Polisgemeinschaft war es von essentieller Notwendigkeit, alle Kämpfer auf diese 

 
619 Konijnendijk 2018, 61. 
620 Wheeler 1982, 232. In Anlehnung hieran jüngst auch Konijnendijk 2018, 64: „However, while the 

pyrrhiche may have stimulated a man’s reflexes and agility, it hardly seems to have been appropriate training 

for the conditions of hoplite combat.“ 
621 Belege hierfür bei Xen. Lak. Pol. 2,3-5 sowie 2,7: „Es ist offenkundig, dass seine ganze Erziehung darauf 

abzielte, die Knaben […] tauglicher für den Krieg zu machen.“ Auch Konijnendijk 2018, 63, stellt fest: 

„Combat required agility more than strength, and campaigning required a willingness to go without food, 

drink or sleep for extended periods of time.“  
622 Trotz seiner sonstigen Herabsetzung des Waffentanzes räumt Konijnendijk 2018, 65, zumindest diesen 

Punkt ein: „For light-armed troops, who certainly had to spend time training in order to use their weapons 

effectively, they [= Waffentänze] would be a complenetary exercise at best.“ 



 

130 
 

Gemeinschaft und den Wert von Gemeinschaftlichkeit einzuschwören. Die bereits bei 

Homer feststellbare ganz grundsätzliche Verknüpfung von bestimmten Werten mit Tanz im 

Kontext von Kampf erfuhr im Waffentanz als Teil des militärischen Trainings eine bewusste 

Ausgestaltung: Platon zufolge sollte über die Bewegung des Körpers eine bestimmte 

Charakterprägung erreicht werden. Grundlage dessen ist das Prinzip der Mimese, das zwar 

jedem Tanz in großen Teilen, dem Waffentanz jedoch in ganz besonderem Maße zugrunde 

liegt: Die Bedeutung einzelner Bewegungen (schemata) sowie ihrer Gesamtheit gingen 

damit über das Offensichtliche hinaus; denn Mimese umfasste nicht nur eine Nachahmung 

bestimmter Bewegungen, sondern auch eine Nachahmung der mit den Bewegungen 

verbundenen Assoziationen. So klassifiziert Platon in seinen Nomoi die Pyrrhiche als einen 

Tanz, der die Nachahmung des „Edlen“ 623 zum Ziel hat. Diese Nachahmung besteht in der 

korrekten Ausführung bestimmter Bewegungen: „Was dabei [= bei der Pyrrhiche] in 

aufrechter und gespannter Haltung ausgeführt wird, als Nachahmung von edlen Leibern und 

Seelen, und was sich zumeist darin zeigt, dass die Glieder des Leibes schön gestreckt sind, 

das wollen wir als das Richtige, das Gegenteil davon aber als das Nichtrichtige 

annehmen.“624 Verglichen mit anderen Maßnahmen der militärischen Erziehung vermochte 

Waffentanz nun also Gemeinschaftlichkeit auf besondere Weise einzuüben, da er es nicht 

nur ermöglichte, sich durch das Tragen der Rüstung und Führen der Waffen in die Rolle als 

Kämpfer einzugewöhnen, sondern auch durch das Agieren mit den anderen Tänzern ein 

Gemeinschaftsbewusstsein zu erzeugen sowie Gemeinschaftlichkeit, verstärkt durch die 

tänzerischen Bewegungen,625 körperlich erfahrbar zu machen.626 

 Der Schwerpunkt bei der Vermittlung gemeinschaftsförderlicher Werte durch 

Waffentanz lag dabei mehr auf defensivem als auf offensivem Verhalten. Zwar kannte der 

Waffentanz grundsätzlich sowohl defensive als auch offensive Bewegungen, wie nicht nur 

aus unseren literarischen Zeugnissen hervorgeht, sondern wie auch durch Vasenbilder 

 
623 Plat. nom. 814e und 815b. 
624 Plat. nom. 815a-b. 
625 Tanz spricht nämlich viele Sinne gleichzeitig an und macht schwer zu verbalisierende Botschaften leichter 

vermittelbar – vgl. Peterson Royce 2002, 192-199. Vor allem der: „kinesthetic aspect of expression“ macht 

Tanz Peterson Royce 2002, 197 zufolge bedeutsam. Eine Art Beschwörungstanz, wie Wheeler ihn „primitive 

peoples“ zuschreibt, der zum Ziel hatte, „to arouse the spirit to fight, to terrify the enemy, or as a part of a 

magic rite“ – Wheeler 1982, 230 – war der Waffentanz freilich nicht; ihm deswegen jedoch sämtliche 

psychische Komponenten abzusprechen, wäre zu voreilig. 
626 Zu einer ähnlichen Aussage gelangt Lonsdale 1993, 138: „The stamina, agility, and ensemble required to 

execute the dance in a group made it an excellent training exercise for soldiers in hoplite warfare.“ Allerdings 

äußert er kurz darauf leicht widersprüchlich hierzu auf der Grundlage von Platons Beschreibungen des 

Waffentanzes, dass dieser nicht vor dem Hintergrund von Phalanxkampf, sondern „in relation to the small 

band of fighters in an ambush“ – ebd. 139 – analysiert werden solle. 



 

131 
 

bestätigt wird.627 Offensive Fähigkeiten wurden in der Regel jedoch vermehrt durch andere 

gymnastische Übungen wie etwa das Ringen trainiert,628 sodass Waffentanz in dieser 

Hinsicht keine allzu große Rolle spielte. Dies bestätigt auch der Befund der Vasenbilder. So 

ist bemerkenswert, dass „[t]he defensive posture with back-turned head is the more 

frequently portrayed attitude.“629 Damit wird eine Gewichtung möglich: Den Waffentanz 

assoziierte man eher mit defensiven als mit offensiven Kampfmanövern. Das sich bereits bei 

Homer andeutende, umsichtige, das Wohl der Gemeinschaft, nicht den individuellen Ruhm 

berücksichtigende, defensive Agieren im Kampf wurde demnach immer wichtiger und 

stärker mit Waffentanz verbunden als offensive Kampfmanöver. Damit wird noch einmal 

bekräftigt, dass die Verbindung von Tanz und Kampf immer schon in hohem Maße eine 

ideelle war – vermittels der Bewegungen des Körpers sollte eine bestimmte 

Charakterprägung erwirkt werden; die Schulung der physischen Agilität war sozusagen ein 

positiver Nebeneffekt. 

 Dass die Werte, die über Waffentanz vermittelt wurden, als gemeinschaftsförderlich 

empfunden wurden, zeigt sich auch in den zahlreichen Ätiologien, die seine Entstehung zu 

ergründen suchen: Beispielsweise hielt die Pyrrhiche als Teil der Panathenäen stets den 

Geburtsmythos der Polisgöttin aufrecht, demzufolge Athene bei ihrer Geburt in voller 

Rüstung den ersten Waffentanz tanzte,630 oder man eiferte Athene in dem Vorbild nach, das 

sie laut Platon für alle Bürger darstellte:  

  Bei uns wiederum ist es die jungfräuliche Stadtherrin, die in ihrer Freude über das Spiel der Reigentänze 

  glaubte, sie dürfe nicht mit leeren Händen daran teilnehmen, sondern müsse den Tanz im Schmucke der 

  vollen Waffenrüstung ausführen. Es wird sich also wohl ziemen, dass alle Jünglinge und Jungfrauen 

  dieses Beispiel nachahmen und so der Göttin die Ehre geben – dies sowohl zur Übung für den Krieg als 

  auch zur Verschönerung der Feste.631 

Indem man also Waffentänze in ihrem Gedenken aufführte, stellte man seine 

Kampffertigkeiten in den Dienst Athenes, der Stadtgöttin, und damit letztlich in den Dienst 

der Polis selbst. Ganz analog verhielt es sich in anderen Poleis mit ihren jeweiligen 

Kriegsgottheiten.632 Zusammengefasst liefert Athenaios in einem Ausspruch, den er 

Sokrates zuschreibt, einen deutlichen Ausweis der vielfältigen Verbindungen zwischen 

 
627 Ebd., 147, zufolge sind defensive Bewegungen dadurch gekennzeichnet, dass der Kopf des Tänzers nach 

hinten gedreht ist, während der Tänzer nach rechts eilt; offensive Bewegungen hingegen würden sich durch 

eine nach vorn geneigte Körperhaltung, einen nach unten gewendeten Kopf sowie durch die aufrechte 

Position des Schildes und die in Angriffsbereitschaft geführte Lanze auszeichnen. 
628 Zum Ringen als gymnastische Disziplin, die dem Kampf am nächsten kommt: Plat. nom. 814d. 
629 Lonsdale 1993, 147. 
630 Vgl. ebd., 148ff. 
631 Plat. nom. 796b-c. 
632 Vgl. Plat. nom. 796b: Dioskuren in Sparta, Kureten auf Kreta. 



 

132 
 

Tanz, Kampf und Kult: „Jene jedoch, die in Chören am schönsten die Götter verehren, die 

sind die Besten im Krieg.“633 

 

Das im Waffentanz ausgedrückte und durch ihn eingeübte Gemeinschaftsbewusstsein war 

eine wichtige Voraussetzung für die Formierung der Polis. Neben anderen Faktoren634 

befeuerte das Bewusstsein für die Verquickung des Wohlergehens des Einzelnen mit dem 

der Gesamtheit der Gemeinschaftsmitglieder und die Verantwortung jedes Einzelnen, für 

dieses Wohlergehen Sorge zu tragen, die Entwicklung politischer Strukturen. Solons 

Eunomia-Elegie ist ein deutliches Zeugnis davon: „aber die Bürger selber aus Unverstand 

drohen die große Stadt zu verderben […] Solcher Art kommt das Unglück des Volks in das 

Haus eines jeden, und die Tore des Hofs halten es nicht mehr zurück; über die höchsten 

Zäune hinüber springt es, und findet sicherlich jeden, auch den, der sich im Innern 

verkriecht.“635 In gleicher Weise ist Thukydides zu verstehen, wenn er Nikias anmahnen 

lässt, dass eine Polis aus Männern bestehe, nicht aus Mauern.636 Sich im Phalanxkampf für 

das Wohl der Gemeinschaft der Polisbürger, also für dem Wortsinn nach politische Belange, 

einzusetzen, war nur möglich, wenn man sich als Teil dieser Gemeinschaft begriff, und 

andersherum wurde man zu einem Teil der Gemeinschaft durch die Teilhabe an der Phalanx. 

„[T]he polis, the phalanx and the sphere of ‘the political’ in the polis evolved in an interactive 

process over a long period of time“,637 formuliert Raaflaub in diesem Zusammenhang. Ein 

ganz wesentlicher Faktor im Zuge dieses Prozesses war Waffentanz, der 

gemeinschaftsförderliche Werte symbolhaft ausdrückte sowie vermittelte, womit er 

entscheidend zur Ausformung der Polisbürger beitrug. 

 

  

 
633 Athen. 14,628f. 
634 Für eine Übersicht siehe Grote 2016, 256-261. 
635 Solon F 3D, übs. von H. Fränkel, Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, München 21962. 
636 Vgl. Thuk. 7,77,7. Ähnlich auch Aristot. Pol. 1274b41. 
637 Raaflaub, Kurt A.: Soldiers, Citizens and the Evolution oft he Early Greek Polis, in: Mitchell, Lynette G.; 

Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic Greece, London und New York: Routledge 

1997, S. 49-59, hier S. 53. 



 

133 
 

3.4. Tanz beim Gemeinschaftsmahl 

 

In der homerischen Gesellschaft hatten Mahlgemeinschaften eine große Bedeutung; sie 

halfen mittels der Umverteilung bzw. des Austausches von Gütern soziale sowie politische 

Verbindungen zu schließen und zu festigen.638 Auch in vielen Poleis der archaischen Zeit 

stellten Mahlgemeinschaften einen wichtigen Bereich des gesellschaftlichen Lebens dar. Am 

deutlichsten wird dies wohl am Beispiel Spartas, wo die Syssitien eines der zentralen 

Elemente waren, über das spartanische bürgerliche Identität und Zugehörigkeit artikuliert 

wurden. Daher ist Sparta als Musterfall in besonderer Weise dazu geeignet, zu untersuchen, 

welche Rolle Tanz, der im Rahmen der Mahlgemeinschaften stattfand, in diesem 

Zusammenhang spielte. 

 

3.4.1. Tanz als Teil des homerischen Mahls – „… für Tänze und Lieder waren sie gerne 

zu haben…“ (Hom. Od. 1,151f.) 

Die Gestaltung der Mehrheit der Szenen in der Ilias und der Odyssee, in denen gemeinsame 

Mahlzeiten abgehalten werden, erweist sich als hochgradig formalisiert, wie allein schon 

Homers Verwendung formelhafter sprachlicher Wendungen veranschaulicht.639 Zudem 

tauchen immer wieder ähnliche oder sogar identische Elemente in Mahlszenen auf, wie etwa 

die Beschreibung der Örtlichkeit, die Zuweisung von Sitzplätzen oder das Verteilen von 

Speisen. Homers Verwendung dieser einzelnen Elemente ist jedoch von einer gewissen 

Inkonsistenz geprägt: Nicht jede Mahlszene verläuft jedes Mal gleich. Vor allem solche 

Elemente, die vor,640 und solche, die nach dem eigentlichen Mahl, aber noch an demselben 

Ort stattfinden,641 variieren stark. Um allgemeingültige Aussagen zur homerischen 

Mahlpraxis treffen zu können, erstellte Bettenworth ein Schema, in dem sie festlegte, dass 

bestimmte Elemente einer Mahlszene als typisch gelten können, sobald sie in mehr als der 

Hälfte der von ihr als solchen definierten Mahlszenen auftauchen.642 Zwei in diesem Sinne 

 
638 Rundin, John: A Politics of Eating. Feasting in Early Greek Society, in: The American Journal of 

Philology 117, Heft 2, 1996, S. 179-215, hier S. 193 sowie S. 199: „It is apparent that the separate 

communities of the Homeric world are tied together in a network of exchange, of which a dominant element 

is feasting.“ 
639 Exemplarisch Od. 1,150f. 
640 So etwa die Ankunft der Teilnehmer, die Beschreibung der Örtlichkeit, die Zuweisung von Sitzplätzen. 
641 Bettenworth erwähnt in ihrem Schma neben Beratungen, Gesangs- und Tanzdarbietungen auch die 

Bereitstellung einer Schlafstätte für die Nacht und religiöse Handlungen – Bettenworth, Anja: 

Gastmahlszenen in der antiken Epik von Homer bis Claudian. Diachrone Untersuchungen zur Szenentypik, 

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2004, S. 141. 
642 Vgl. Bettenworth 2004, 111-114. Sie grenzt ihr Schema in vielen Punkten von demjenigen ab, das Reece 

einige Zeit vor ihr erstellte, und hat damit ein stichhaltigeres Schema erarbeitet. Für das Schema von Reece 



 

134 
 

typische Elemente im Kontext eines Gemeinschaftsmahls sind Beratung und Tanz. In 

welchen Kontexten und mit welcher Absicht Homer diese Elemente verwendet sowie ihr 

Verhältnis zueinander, soll hier untersucht werden. 

 

Sowohl der Kontext, in den eine Mahlszene jeweils eingebettet ist, als auch die Teilnehmer 

am Mahl haben Einfluss darauf, welches der beiden Elemente – Beratung oder Tanz – Homer 

verwendet. Vor allem die Gemeinschaftsmahle der Freier im Haus des Odysseus auf Ithaka 

werden von Tanz begleitet: „Sie aber streckten die Hände, das Essen lag fertig vor ihnen. 

Aber sobald das Verlangen nach Trank und nach Speise verflogen, hatten die Freier schon 

andres im Sinn: denn für Tänze und Lieder waren sie gerne zu haben; sie steigern ein Mahl 

ja zur Feier.“643 Tanz, der in formelhafter Wendung zusammen mit Gesang genannt wird, 

erscheint hier zunächst als bloße Unterhaltung, die das ausschweifende, rücksichtslose 

Benehmen der Freier verdeutlichen soll. Zu der Frage, wer für diese Unterhaltung sorgt, 

finden sich in den Epen selbst keine expliziten Aussagen. Dennoch liegt der Schluss nahe, 

dass die Aristokraten selbst tanzen.644 Während professionelle Sänger nämlich sogar 

namentlich erwähnt werden,645 ist von berühmten Tänzern oder Tanzgruppen keine Rede, 

was allem Anschein nach dem Umstand geschuldet ist, dass die homerischen Adligen selbst 

tanzen. Vor allem die Tanzdarbietung der phaiakischen Jünglinge zeigt, dass Tanz, anders 

als Gesang, eine hochgeschätzte Adelstugend darstellte. Auch Homers erste Schilderung 

eines Mahles der Freier lässt vermuten, dass sie selbst tanzen und dass ein professioneller 

Sänger, in diesem Falle Phemios, der von einem Rufer geholt wird, nur singt: „denn für 

Tänze und Lieder waren sie gerne zu haben; sie steigern ein Mahl ja zur Feier. Phemios war 

der Sänger; dem reichte der Rufer die Leier“646 – wer tanzt, führt Homer nicht weiter aus, 

da er es für offensichtlich hält und in seiner sprachlichen Konstruktion auch vorgibt, dass 

die Freier selbst tanzen. Es ist bemerkenswert und es grenzt den Tanz vom Gesang ab, dass 

die Freier hier also selbst tätig sind. Damit ist Tanz im Anschluss an ihre Mähler keine bloße, 

 
siehe: Reece, Steve: The Stranger’s Welcome. Oral Theory and the Aesthetics of the Homeric Hospitality 

Scene, Ann Arbor: University of Michigan Press 1993, S. 207ff. 
643 Od. 1,150-152. 
644 So etwa Schäfer 1997, 16-18. 
645 Phemios, ein Sänger auf Ithaka: Od. 1,154; 1,337; 17,263; 22,331 und Demodokos, ein Sänger auf 

Scheria: Od. 8, passim; 13,28. 
646 Od. 1,151-153. Zu beachten ist, dass Tanz und Gesang bei Homer nicht zwangsläufig gleichzeitig gedacht 

sind, obwohl sie häufig als Einheit genannt werden. Diese Ungleichzeitigkeit veranlasst Homer im 

vorliegenden Beispiel dazu zu erklären, was die Freier tun, während Phemios singt: „Jenen sang seine Lieder 

der ruhmvolle Sänger und schweigend saßen sie da und lauschten.“ – Od. 1,325f. Hierdurch wird also 

ebenfalls deutlich, wie die Aufgaben normalerweise verteilt sind: Ein professioneller Sänger singt und die 

Aristokraten selbst tanzen; nur eben nicht unbedingt gleichzeitig, sodass die Freier an dieser Stelle einfach 

dasitzen und zuhören anstatt zu tanzen. 



 

135 
 

mehr oder weniger passiv genossene Unterhaltung, sondern eine bewusste Handlung, deren 

Bedeutung es zu ergründen gilt. 

 Zunächst einmal fällt auf, dass, wann immer die Freier im Kontext einer Mahlzeit tanzen, 

Homer erwähnt, inwiefern dies ihren Gemütszustand beeinflusst, und immer wirkt sich das 

Tanzen ausdrücklich positiv auf die Stimmung aus: „sie [= die Freier] freuten an Tanz sich 

und Liedern.“647 Diese stimmungsaufhellende Wirkung scheint zudem genau zur rechten 

Zeit einzusetzen, so fährt Homer fort mit der Bemerkung: „Zeit ja war es bereits, dass der 

Tag sich zum Abend neigte.“648 Mit dem Nahen des Abends besteht offensichtlich die 

Notwendigkeit, die Stimmung aufzuhellen. Der Gemütszustand der homerischen Adligen 

erweist sich auch an anderer Stelle als eng mit dem Auf- und Untergang der Sonne 

verbunden, und man scheint nach Wegen gesucht zu haben, mit diesen Schwankungen 

umzugehen: So wird Nestors weise Einsicht zitiert, dass es im Grunde müßig sei, sich stets 

seiner abendlich schlechten Stimmung hinzugeben: „Ich habe gar keine Lust nach dem Essen 

am Abend zu jammern; es kommt ja wieder die Frühe, der Morgen.“649 Wem diese Einsicht 

jedoch fehlt, der nutzt Tanz, um Trübsal am Abend zu vermeiden: „Doch die anderen blieben 

fröhlich, bis Abend es wurde, bei Tänzen und Liedern der Sehnsucht; fröhlich waren sie 

noch, als der finstere Abend heraufzog. Dann ging endlich jeder nachhause und legte sich 

schlafen.“650 Selbst spät am Abend, so die beinahe erstaunte Bemerkung des Dichters, sind 

die Freier bester Stimmung. Auch an anderer Stelle wird betont, dass Tanz die Stimmung 

trotz der beginnenden Nacht zu heben vermag: „Aber den Männern behagte bei Tänzen und 

Liedern der Sehnsucht fröhlich zu sein bis zum Abend und wirklich währte die frohe 

Stimmung bis finsterer Abend es wurde.“651 

 Der Grund für die Verknüpfung von Jammer und Abend liegt, wie Homer mehrfach 

darlegt, in den Sorgen, die mit der aufziehenden Dunkelheit einsetzen. Während es „ein 

erträgliches Übel [ist], wenn einer die Tage immer weinend verbringt, sein Herz recht heftig 

betrübt ist“,652 macht „das Wachen in nächtlichen Stunden [.] doch verdrießlich.“653 Oftmals 

zeigt der Dichter die Helden so sehr von Sorgen geplagt, dass sie nicht in den Schlaf finden 

können, „der die Glieder entlastet, [.] das Gemüt von Sorgen entlastet“.654 Agamemnon 

 
647 Od. 17,605. 
648 Od. 17,606. 
649 Od. 4,193-195. 
650 Od. 1,421-424. 
651 Od. 18,304-306. Ganz ähnlich außerdem: Od. 17,605f.: „Voll war der Saal noch von Schmausern; sie 

freuten an Tanz sich und Liedern. Zeit ja war es bereits, dass der Tag sich zum Abend neigte.“ 
652 Od. 20,83f. 
653 Od. 20,52f. 
654 Od. 20,56f. 



 

136 
 

beispielsweise, „dem Hirten der Völker, wollte der süße Schlaf nicht nahen, weil sein Herz 

von Sorgen bedrängt war.“655 Auch „Odysseus lag und schlief nicht; er sann im Gemüte 

Unheil den Freiern.“656 

 Beachtlich ist dabei, dass die nächtlichen Sorgen in erster Linie der Gemeinschaft und 

dem eigenen Platz innerhalb dieser Gemeinschaft gelten. So sorgt sich Agamemnon als 

verantwortlicher Heerführer darum, „wie er die Danaer alle bewahren möchte vor 

Unheil“,657 und „auch Menelaos bebte vor Angst, – auch ihm war der Schlaf nicht über die 

Lider gesunken – es möchten die Danaer Schlimmes dulden, welche doch seinetwegen allein 

durch die Fluten her gen Troja gezogen, den wilden Krieg zu beginnen.“658 Agamemnon und 

Menelaos zeigen an dieser Stelle Verantwortungsgefühl für die Gemeinschaft und sorgen 

sich, zumindest unter dem Eindruck ihrer nächtlichen Stimmung, um deren Wohlergehen. 

Odysseus‘ Sorgen sind ähnlich motiviert, wobei ihm nicht so sehr daran gelegen ist, die 

Gemeinschaft der Ithaker zusammenzuhalten, als vielmehr zunächst seinen eigenen Platz in 

der Gemeinschaft überhaupt wiederzuerlangen: „Aber es grübelt im Innern mir doch das 

Gemüt nach dem Einen: Wie ich den schamlosen Freiern die Fäuste nun zeige; ich Einer; sie 

aber hausen da drinnen allzeit alle zusammen.“659 Odysseus meint hier nicht allein den 

taktischen Nachteil, den er als Einzelkämpfer gegenüber der Gruppe der Freier hat, sondern 

er drückt auch sein Streben danach aus, seine Rolle als Außenseiter zu verlassen, vom 

Draußen in das Drinnen zu wechseln. Er möchte wieder zugehörig sein – selbstverständlich 

nicht zur Gemeinschaft der Freier, aber er möchte zurückfinden zu seiner vormaligen 

Position innerhalb der Gesamtgemeinschaft Ithakas. 

 Dass nun gerade Tanz bei derartigen Sorgen Abhilfe schafft, liegt in seiner Funktion als 

nonverbales Kommunikationsmedium660 begründet. Dadurch vermag er, Botschaften zu 

übermitteln, die nur schwer in Worte zu fassen sind. Das Gefühl von 

Gemeinschaftszugehörigkeit kann durch rhythmische Bewegungen und kodierte 

Bewegungsmuster effektiver vermittelt werden als durch Worte.661 So vermögen nicht 

einmal die „Lieder der Sehnsucht“662 die Stimmung der Freier zu heben, sondern erst ihr 

eigenes Handeln artikuliert den gesuchten gemeinschaftlichen Zusammenhalt und macht 

 
655 Il. 10,3f. 
656 Od. 20,5f. 
657 Il. 10,20. 
658 Il. 10,25-28. 
659 Od. 20,38-40. 
660 Siehe oben, Kapitel: Tanz als soziale Handlung mit kommunikativem Schwerpunkt. 
661 Peterson Royce 2002, 192-199, zufolge eignet sich Tanz besonders gut dazu, Empfindungen zu 

vermitteln. 
662 Od. 1,422 und Od.18,304. 



 

137 
 

diesen körperlich erfahrbar. Für die Freier ist die permanente Aktualisierung dieser 

Erfahrung im Verlauf der Odyssee besonders wichtig, da ihre Gemeinschaft eine Sonderform 

darstellt. Denn sie gründet nicht in langfristig gewachsenen gemeinsamen Grundwerten, die 

das Wohl vieler zum Ziel haben, sondern erwächst aus dem egoistisch motivierten Streben 

jedes einzelnen Mitglieds, Odysseus‘ Platz einzunehmen; sie lässt sich also als eine zeitlich 

begrenzte Zweckgemeinschaft charakterisieren, nicht als eine Polisgemeinschaft im 

eigentlichen Sinn. Der Zweck der Gemeinschaft der Freier besteht darin, Druck ausüben zu 

können, von dem sich jeder erhofft, dass er ihm zum Erreichen seines Zieles verhilft, und 

insofern ist jeder der Freier trotz seines individuellen Strebens auf diese Zweckgemeinschaft 

angewiesen.663 Naturgemäß zerfällt eine solche Gemeinschaft aber, sobald ihr Zweck nicht 

mehr erfüllt wird, was aufgrund der egoistischen Motivation eines jeden Freiers und 

Odysseus‘ nahender Rückkehr jederzeit der Fall sein kann. In dieser prekären Lage also ist 

Tanz für die Freier von großer symbolischer und gruppendynamischer Bedeutung, da sich 

jeder von ihnen durch Tanz seiner Zugehörigkeit zu dieser fragilen, aber im Tanz gleichwohl 

als intakt erfahrenen Gemeinschaft versichert sein kann. Die mit der Dunkelheit 

aufziehenden Sorgen sind fort und jeder Freier darf sich weiterhin Hoffnung darauf machen, 

mit Hilfe seiner Mitstreiter selbige letztlich auszustechen und Odysseus‘ Platz einzunehmen. 

 

Tanz im Anschluss an das Gemeinschaftsmahl bei Homer ist nicht nur mit dem Abend 

verbunden, sondern auch mit Trunkenheit. Letztere verstärkt dabei die kommunikative 

Funktion des Tanzes und verleiht damit den Botschaften, die Tanz kommuniziert, größere 

Bedeutung – erkennbar beispielsweise daran, dass Odysseus einen Zusammenhang zwischen 

Tanzen unter Alkoholeinfluss und Geschichtenerzählen zum Ausdruck bringt: „Das ist der 

Wein; der treibt uns herum; er befiehlt und ermutigt auch den Bedachtesten, mächtig zu 

singen und zärtlich zu lachen, macht ihn zum Tänzer und lockt ihm Geschichten heraus, die 

wohl besser nie er erzählte.“664 Tanz scheint also in Verbindung mit Alkoholkonsum eine 

besonders ausgeprägte kommunikative Funktion zu entfalten. Ein diachroner Vergleich mit 

anderen Berichten von Tanzdarbietungen unter Alkoholeinfluss legt den Schluss nahe, dass 

es sich hierbei um ein grundsätzliches Phänomen handelte: So verdeutlichten die Spartaner 

 
663 Darauf, dass das Verhalten der Freier, sprich die „Absolutsetzung von prinzipiell legitimen und 

‚normalen‘ aristokratischen Werten bzw. Verhaltensweisen“, in diesem Falle die Absolutsetzung des 

Gastrechts, sich nachteilig auf die Gesamtgemeinschaft auswirkte, und dass ein solches Verhalten bei Homer 

verurteilt wird, wies bereits Walter hin – Walter 1993, 41. 
664 Od. 14,464-467. 



 

138 
 

über den Tanz der Heloten in betrunkenem Zustand ihren gemeinschaftlichen 

Zusammenhalt, ihre spartanische Identität in Abgrenzung zu den Heloten.665 

 

Abgesehen von Tanzdarbietungen schildert Homer im Anschluss an den Verzehr der Speisen 

und Getränke beim homerischen Mahl auch Beratungsszenen.666 Dabei scheint er beide 

Aktivitäten als sich gegenseitig ausschließend aufzufassen. Denn in den Fällen, in denen das 

Mahl durch Tanz beschlossen wird, findet keine Beratung statt – und umgekehrt.667 Zudem 

ist Tanz zum einen, wie gezeigt, mit dem Abend verbunden und zum anderen mit 

Trunkenheit. Eine Beratung hingegen kann unter diesen beiden Voraussetzungen 

misslingen, wie ein Beispiel am Ende des Trojanischen Krieges zeigt: „Beide [= 

Agamemnon und Menelaos] beriefen zum Rat dann alle Achaier, doch beide nicht nach der 

Ordnung, so ganz ohne weitres, beim Sinken der Sonne – darum kamen die Söhne Achaias 

auch tüchtig betrunken“.668 

 Eine Beratung am Abend und in betrunkenem Zustand misslingt bei Homer, weil das 

notwendige gemeinschaftliche Zusammengehörigkeitsgefühl in einer solchen Situation 

nicht stark genug ausgeprägt ist. Denn am Abend kommen, wie oben ausgeführt, 

gemeinschaftsbezogene Sorgen auf, Zweifel an der Gemeinschaft sowie an der eigenen 

Zugehörigkeit zur Gemeinschaft. Doch gerade eine funktionierende Gemeinschaft ist eine 

wichtige Voraussetzung für das Gelingen von Beratungen. Daher verzichtet Agamemnon 

mitunter auch darauf, eine Beratung einzuberufen, um dort seine nächtlichen Sorgen zu 

besprechen, sondern wendet sich Rat suchend an Nestor.669 

 Beim Tanz verhält es sich nach homerischem Verständnis anders – er ist gerade abends 

wichtig, dann nämlich, wenn die Sorgen um gesamtgemeinschaftlich relevante 

Angelegenheiten am drückendsten sind, und Alkohol wirkt beim Tanz als 

Kommunikationsverstärker, nicht als Hindernis. Er scheint also Gemeinschaftlichkeit 

regelrecht zu stiften, zu fördern, wohingegen eine Beratung Gemeinschaftlichkeit überhaupt 

erst als Bedingung für ihr Gelingen benötigt. Tanz fungiert damit als Vorstufe politischer 

Beratungsverfahren und seine Analyse erlaubt, die Entstehung der Voraussetzungen 

ebensolcher Verfahren nachzuverfolgen. 

 
665 Ausführlich hierzu das Kapitel: Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien. 
666 Exemplarisch Il. 9,89ff; Od. 4,65-70. 
667 Eine Ausnahme hiervon scheinen die Phaiaken darzustellen, bei denen Tanz eine große Rolle im Kontext 

ihrer Mahlkultur spielt. Allerdings findet er nicht ausdrücklich nach dem Mahl statt und er wird vor allem 

nicht anstelle einer Beratung praktiziert.  
668 Od. 3,137-139. 
669 Vgl. Il. 10,1ff. 



 

139 
 

3.4.2. Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien 

Die Syssitien stellten einen zentralen Bereich des spartanischen Lebens dar und trugen 

wesentlich zum Selbstverständnis eines jeden Vollbürgers bei, war doch die tägliche 

Teilnahme am Gemeinschaftsmahl eine verpflichtende Voraussetzung zum Erlangen und 

Bewahren des Bürgerstatus.670 Etwa fünfzehn Personen671 bildeten jeweils eine Gruppe, in 

der gespeist wurde. Jeder Mahlgenosse war dazu verpflichtet, ein festgeschriebenes 

Quantum an Lebensmitteln und Geld zur Versorgung der Mahlgemeinschaft beizutragen; 

war er dies zu leisten nicht mehr im Stande, schied er aus dem Syssition aus.672 Zwar 

verbürgte die Konzeption der spartanischen Syssitien einerseits für jeden Mahlgenossen eine 

gewisse Gleichheit, insofern als die Abgaben für jeden gleich hoch waren, jeder ein gleiches 

Stimmrecht bei der Wahl neuer Mahlgenossen hatte und sich jeder durch die Möglichkeit 

Jagdhunde auszuleihen673 als Lieferant einer Sonderration von der Jagd hervortun konnte. 

Andererseits beförderte das System ein hohes Maß an Ungleichheit, wie beispielsweise das 

auf Exklusivität ausgerichtete Kooptationsverfahren, bei dem bereits eine Gegenstimme 

genügte, um einen Bewerber nicht aufzunehmen, 674 zeigt. Auch der Umstand, dass nicht nur 

Sonderrationen von der Jagd beigesteuert werden konnten, sondern dass zudem Zukost in 

Form von Teilen des häuslichen Opfers oder von Weizenbrot in die Syssitien getragen 

wurde, ließ die Ungleichheit der Mahlgenossen zum Vorschein kommen, stellte sie sogar 

dezidiert in den Vordergrund.675  Denn sowohl die Möglichkeit zu jagen – die für den 

Eigentümer von Jagdhunden (und Pferden!) sicherlich näher lag als für denjenigen, der sich 

Jagdhunde ausleihen musste – als auch üppige Hausopfer auszurichten und Weizen 

anzubauen, war etwas, das den Vermögenderen vorbehalten blieb. Diese in Szene gesetzte 

Ungleichheit gilt daher als „Grundlage [.], auf der aristokratische Tugenden ausgespielt 

werden konnten“,676 und zwar Tugenden homerischer Prägung. Denn auch in den 

homerischen Epen waren die Mahlgenossen keinesfalls gleich und brachten ihren 

 
670 Ausgenommen von der täglichen Teilnahme waren die beiden spartanischen Könige, wie bei Hdt. 6,57,3 

und Plut. Lyk. 12,5 belegt ist, und wer gerade auf der Jagd war oder zu Hause opferte. 
671 Vgl. Plut. Lyk. 12,3. 
672 Vgl. Aristot. Pol. 1271a26-37. Zu den zu leistenden Abgaben siehe Plut. Lyk. 12: „Jeder Tischgenosse 

lieferte monatlich einen Scheffel Gerstenmehl, acht Maß Wein, fünf Minen Käse, zweieinhalb Minen Feigen 

und dazu für die Zukost eine geringe Summe Geldes.“ 
673 Vgl. Xen. Lak. Pol. 6,3. 
674 Vgl. Plut. Lyk. 12,9-11. 
675 Zu dem Spannungsverhältnis, das sich aus diesen zwei unterschiedlichen Idealvorstellungen – Gleichheit 

aller Mahlgenossen bei gleichzeitiger Zurschaustellung individuellen Reichtums – ergab, siehe im Detail 

Link, Stefan: Sparta, von innen gesehen, in: HZ 293, 2011, S. 323-371, hier S. 341-345. 
676 Ebd., 345. 



 

140 
 

individuellen Reichtum im Kontext der Gemeinschaftsmahlzeiten zum Ausdruck.677 

Zusammenfassend lässt sich damit anhand der Konzeption der spartanischen Syssitien eine, 

verglichen mit anderen Poleis, besonders stark ausgeprägte Kontinuität oder Adaption 

homerisch altaristokratischer Werte feststellen. Sie bildeten die Grundlage des spartanischen 

Selbstverständnisses und wurden – auch in anderen Bereichen678 – in besonderem Maße 

hochgehalten. Im Licht der bisherigen Erkenntnisse zur Bedeutung des Tanzes in der 

homerischen Welt macht dies das spartanische Syssitienwesen zu einem besonders 

geeigneten Fallbeispiel. Eben hieran zeigt sich die gestaltend eingesetzte Wirkmacht des 

Tanzes besonders deutlich.  

 

Zugehörigkeit zu einem (möglichst prestigeträchtigen) Syssition war also eine 

Auszeichnung, die mitunter schwierig zu erwerben war und die durch die allmonatlichen 

Abgaben immer wieder aufs Neue verteidigt werden musste. Entsprechend stolz wurde 

innerhalb der einzelnen Syssitien die Teilhabe an dieser Institution in Szene gesetzt, was 

sich vor allem in der Abgrenzung gegenüber anderen, Nicht-Teilhabenden, niederschlug. 

Ausgedrückt wurde diese Abgrenzung auf unterschiedliche Arten, von denen eine als 

essentielle Komponente Tanz beinhaltete. Tanz bekam damit im Rahmen der Syssitien eine 

erzieherische Funktion;679 beispielsweise sollten Jungen, wie aus einer Schilderung 

Plutarchs hervorgeht, dabei zusehen, wie Heloten unter Alkoholeinfluss tanzten:  

Auch sonst behandelten sie sie hart und roh. Zwangen sie sie doch zum Beispiel, viel ungemischten 

Wein zu trinken, und führten sie dann in die Syssitien, um den jungen Leuten zu zeigen, wie die 

Betrunkenheit aussieht, befahlen ihnen auch, unanständige und alberne Lieder zu singen und Tänze 

zu tanzen, und verboten ihnen die anständigen.680 

 

 Unsere antiken Gewährsmänner interpretieren diesen Tanz der Heloten in erster Linie als 

eine Demonstration der Folgen übermäßigen Alkoholkonsums. Demnach habe man den 

 
677 Vgl. Il. 9,68-70: „Doch du, Agamemnon, […] gib uns Alten ein Mahl, ein gebührendes, wie es dir 

ansteht.“ 
678 Mehrfach hierzu Link; besonders deutlich in Link, Stefan: Snatching and keeping: The motif of taking in 

Spartan culture, in: Figueira, Thomas J. (Hg.): Spartan Society, Swansea: Classical Press of Wales 2004, S. 

1-24, hier S. 1-9. 
679 Über den Beitrag der Syssitien zur Erziehung allgemein schreibt Plutarch: „Zu den gemeinschaftlichen 

Mahlen pflegten auch die Knaben zu kommen. Wie in eine Schule der Weisheit wurden sie hingeführt, 

hörten ernsthafte Gespräche, wurden Zeugen freimütiger Scherze und selbst daran gewöhnt, zu scherzen und 

ohne Grobheit zu spotten und Spott nicht übelzunehmen.“ – Plut. Lyk. 12,6. Auch Xenophon berichtet von 

der Anwesenheit von Jungen in den Syssitien – Xen. Lak. Pol. 3,5. Ob sie nun täglich oder zumindest 

regelmäßig teilnahmen, ist umstritten – so Rebenich in seinem Kommentar zu Xenophons Lakedaimonion 

Politeia: Xenophon. Die Verfassung der Spartaner, herausgegeben, übersetzt und erläutert von Stefan 

Rebenich, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, S. 104f., Anm. 47. Als sicher kann jedoch 

angenommen werden, dass sie zu bestimmten Anlässen in den Syssitien zugegen waren und einen solchen 

stellte das Vorführen betrunkener Heloten dar, von dem Plutarch berichtet. 
680 Plut. Lyk. 28. 



 

141 
 

anwesenden Jungen zeigen wollen, dass Trunkenheit zu peinlichem, in Plutarchs Worten 

unanständigem und albernem Verhalten führt. Xenophon zufolge sei es überhaupt ein großes 

Anliegen gewesen, mit Hilfe unterschiedlicher Maßnahmen den Konsum von Alkohol in 

Sparta möglichst klein zu halten.681 

 Wie kam man jedoch zu dem Urteil, dass Trunkenheit und vor allem Tanz in betrunkenem 

Zustand „unanständig und albern“ waren? Widersprüchlich erscheint in diesem 

Zusammenhang, dass „acht Maß Wein“682 zu den regelmäßig ans Syssition zu entrichtenden 

Abgaben zählten; verboten war Weinkonsum demnach nicht, er war vielmehr sogar 

festgeschriebener Bestandteil der Mahlgemeinschaften, und zwar in einer Menge, die 

durchaus für ein gesteigertes Maß an Trunkenheit genügte (zumal dann, wenn man in 

Rechnung stellt, dass die Syssitien täglich stattfanden). Zudem konnte Alkoholkonsum auch 

positive Effekte haben, so etwa die Entstehung von Kameradschaft oder die Verfestigung 

sozialer Bindungen, wie die Symposionkultur zeigt.683 Derartige Vorteile konnten letztlich 

von großer Bedeutung zum Beispiel im militärischen Kontext sein; so verweist auch Platon 

darauf, dass nahezu alle kriegerischen Poleis von Alkoholkonsum profitieren würden.684 

Und dennoch zeigt Plutarchs Bericht vom Tanz der Heloten in betrunkenem Zustand eine 

klare Ablehnung von übermäßigem Alkoholkonsum in Sparta. Sie ist insofern erklärbar, als 

es sich um eine Ablehnung auf ideeller Ebene handelte: Sie erwuchs nämlich aus dem 

Versuch, alte, durch die Trinkkultur im Symposion etablierte Machtstrukturen durch neue, 

bürgerliche homoioi-Verbindungen zu ersetzen. Denn anders als die einstmals in Sparta 

üblichen Symposien, rückten die Syssitien das Essen, nicht das Trinken, in den 

Mittelpunkt.685 Dass dieser Versuch mehr oder weniger scheiterte,686 lässt das zugrunde 

liegende Ideal des Maßhaltens in Konsum von Alkohol zugunsten einer neuen spartanischen 

 
681 Vgl. Xen. Lak. Pol. 5,4; 5,7: Nach dem Gemeinschaftsmahl musste jeder noch in der Lage sein, den 

Heimweg im Dunkeln anzutreten. Von ähnlichen Maßnahmen zur Einschränkung des Alkoholkonsums 

berichten auch Dikaiarchos bei Athenaios (4,141b-c) und Kritias bei Athenaios (10,432d; 11,463f.). Ersterer 

gibt an, dass Wein in Sparta nur zum Essen, nicht jedoch danach getrunken werden durfte, und laut Kritias 

sollte jeder seinen eigenen Becher mitbringen, um keine durch das Trinken aus einem Gemeinschaftsbecher 

entstehenden sozialen Bindungen zu fördern. Auch die Tatsache, dass die Syssitien täglich stattfanden, 

spricht dafür, dass es keine ausufernden Trinkgelage gab. 
682 Plut. Lyk. 12. 
683 Vgl. Murray, Oswyn: War and the Symposium, in: Slater, William J. (Hg.): Dining in a Classical Context. 

ND Ann Arbor, Michigan University Press 1995, S. 83-104, hier S. 83f. 
684 Vgl. Plat. nom. 637d-e. 
685 Hinweise für das Auftreten von Kritik am Verhalten des Adels in der Mitte des 7. Jahrhunderts v.Chr. 

lassen sich in den Elegien des Tyrtaios finden. Zu viel Weingenuss wird bei Homer als abträglich für die 

Beratung im Anschluss an das Mahl erachtet – Od. 3,137-139 –, man mag sich möglicherweise also auch in 

diesem Punkt an dem homerischen Vorbild orientiert haben. 
686 Siehe dazu Link, Stefan: „Durch diese Tür geht kein Wort hinaus!“ (Plut. Lyk. 12,8). Bürgergemeinschaft 

und Syssitien in Sparta, in: Laverna 9, 1998, S. 82-112., hier S. 102ff. 



 

142 
 

Bürgerlichkeit unbeschadet. Trunkenheit war also im Grunde nicht „unanständig und 

albern“, sondern in einem speziellen Sinne ‚unspartanisch‘. 

 Daher wurde das Fehlverhalten unter Alkoholeinfluss auch nicht etwa als Bestrafung von 

Spartanern vorgeführt, sondern es wurden dazu eigens Heloten in die Syssitien gebracht und 

zum Trinken sowie Tanzen gezwungen. Platon schreibt, dass man die Nachahmung des 

Hässlichen, Unangebrachten vermeiden und sie stattdessen „Sklaven und angeworbenen 

Fremden“687 vorschreiben solle, da man auf diese Weise das Hässliche kennenlernen und 

von dem Schönen unterscheiden könne, um sich entsprechend an letzterem zu orientieren.688 

Dieser erzieherische Effekt lässt sich also auch in Sparta beobachten: Mit dem Tanz der 

Heloten wollte man in Sparta eine ideelle Abgrenzung von einer Statusgruppe 

versinnbildlichen, die als ‚unspartanisch‘ schlechthin angesehen wurde – die Heloten.   

 Das Vorführen der tanzenden Heloten in den Syssitien stellte damit eine 

Alteritätserfahrung zur Festigung der eigenen Identität dar. Dass gerade Heloten bei dieser 

Lehrmethode zum Einsatz kamen, ist nicht zufällig und steht in Verbindung mit der homoioi-

Ideologie, mit dem Kern des spartanischen Selbstverständnisses also. Denn die Heloten 

waren seit dem Zweiten Messenischen Krieg ein Ausweis all dessen, was mit dem homoios-

Sein, mit der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Vollbürger also, verbunden wurde. Zudem 

waren sie essentiell für das Erwirtschaften der Beiträge und damit für die Zugehörigkeit zu 

den Syssitien, gehörten selbst jedoch nicht zu den Mahlgenossen.689 Dass die Abgabe der 

Hälfte ihrer Erträge an die Spartiaten als Kriegsbeute nach homerischem Vorbild etabliert 

wurde, konnte Link überzeugend herausarbeiten, womit auch hier wieder die enge 

Verknüpfung des spartanischen Selbstverständnisses mit der homerischen Tradition zum 

Vorschein tritt.690 Heloten in den Syssitien zu präsentieren, war also eine Verdeutlichung 

des eigenen Status als Bürger und zugleich als altaristokratischer Kämpfer: „To judge from 

the image the Spartiates projected of themselves, each Spartan citizen as a warrior 

successfully extorted booty“.691 Anders als Plutarch zunächst vermuten lässt, ging es bei 

dem Tanz der Heloten in den Syssitien folglich um mehr als nur darum, die Auswirkungen 

übermäßigen Alkoholkonsums zu veranschaulichen. Es ging um die Demonstration des 

Bürgerseins, um die für das eigene Selbstbild so wichtige ständige Erneuerung der 

Abgrenzung von allen, die nicht dazugehörten692 und die Verpflichtung aller, die zusahen, 

 
687 Plat. nom. 816e. 
688 Vgl. Plat. nom. 816d-e. 
689 Vgl. etwa Tyrt. F5. 
690 Vgl. Link 2004, 3-6. 
691 Ebd., 5. 
692 Zur Bedeutung der Abgrenzung: Link 1998, 104f. 



 

143 
 

auf die Grundlagen der spartanischen Bürgerlichkeit: Ordnung, Disziplin und Eingliederung 

in die Gemeinschaft. 

 Wenn nun die Heloten in betrunkenem Zustand tanzen mussten, ist dieser Tanz also nicht 

nur Ausdruck ihrer Trunkenheit, sondern er ist auch Ausdruck ihrer Nicht-Zugehörigkeit zu 

der Gemeinschaft der Syssition-Teilnehmer, mithin der bürgerlichen Gemeinschaft. 

„Unanständig und albern“, wie Plutarch formuliert, war dieser Tanz im Einzelnen deswegen, 

weil er eben von Heloten getanzt wurde: In ihrer Statusrolle als Nicht-Spartaner waren sie 

von der regulären Erziehung ausgeschlossen, hatten folglich auch keine Kenntnisse von der 

durch Tanz vermittelten und in ihm ausgedrückten Ordnung und Disziplin. Ihr Tanz war 

daher nicht nur aufgrund ihres betrunkenen Zustands „unanständig“, sondern auch, weil er 

die für gemeinschaftliches Zusammenleben notwendige Ordnung nicht auszudrücken 

vermochte. 

 Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass die Zuweisung von Statusrollen und 

Zugehörigkeiten durch Tanz geschah. Er visualisierte eine Dichotomie: Das Verhalten der 

Heloten auf der einen und das der homoioi im Syssition auf der anderen Seite.693 Die 

anwesenden Jungen erfuhren so, wie sie sich gerade nicht verhalten sollten,694 wenn sie zur 

Gruppe der homoioi dazugehören wollten. Denn diese hatten Teil an der spartanischen 

Erziehung und, so impliziert es Plutarch, tranken den Wein nicht unverdünnt und wurden 

auch in dieser Hinsicht nicht zu unanständigen Tänzen verleitet.695 Tänze erscheinen hier 

folglich als ein Kennzeichen der Zugehörigkeit zu einer sozialen und gesellschaftlichen 

Gruppe. Verstärkt wurde die Zugehörigkeit im vorliegenden Fall durch die Abgrenzung von 

den Heloten als einer nicht bürgerfähigen Gruppe;696 im Kontext der Syssitien, die ohnehin 

 
693 Grundlage für diese Dichotomie mag die von Meier hervorgehobene Übertragung des Rügerechts von 

Mitgliedern der eigenen Gemeinschaft auf die Heloten gewesen sein – Meier, Mischa: Aristokraten und 

Damoden. Untersuchungen zur inneren Entwicklung Spartas im 7. Jahrhundert v. Chr. und zur politischen 

Funktion der Dichtung des Tyrtaios, zugl. Diss. Bochum 1998, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1998, S. 219. 
694 Das Lernen am Beispiel (und eben auch am Negativbeispiel) wurde als probates Mittel in vielen 

Bereichen der spartanischen Erziehung angesehen. So etwa überliefert in Plut. Lyk. 14, wo „Spottverse“, 

oder in Plut. Lyk. 21, wo „Hohngesänge“ als Erziehungsmittel eingesetzt werden. 
695 Die Gefahr, dass Alkoholkonsum zu falschem Verhalten verleiten kann, beschreibt ebenfalls Homer: „Das 

ist der Wein; der treibt uns herum; er befiehlt und ermutigt auch den Bedachtesten, mächtig zu singen und 

zärtlich zu lachen, macht ihn zum Tänzer und lockt ihm Geschichten heraus, die wohl besser nie er erzählte.“ 

– Od. 14,464-467. Gänzlich untersagt war der Genuss von Alkohol, wie an den zu leistenden Abgaben ans 

Syssition deutlich wird, nicht; wichtig war, das richtige Maß einzuhalten. Hingewiesen sei dazu auch auf 

Xen. Lak. Pol. 5,4; 5,8-9, demzufolge zu viel Alkoholkonsum der körperlichen Fitness schade und man, da 

die Erhaltung und Steigerung ebendieser gemäß seiner stereotypen Vorstellung vom spartanischen Streben 

nach militärischer Überlegenheit unbedingt Ziel aller Anstrengungen sein müsse, Alkohol nur in Maßen 

genießen solle.  
696 Eine aufwärtsgerichtete soziale Mobilität der Heloten ist erst ab der klassischen Zeit zu beobachten, als 

Heloten eine immer größere Rolle in der Armee spielten, sie also durch Wehrdienst den Status der 

Neodamoden erlangen konnten. Der genaue Bürgerstatus der Neodamoden ist allerdings unklar, wird dem 

eines Vollbürgers jedoch vermutlich nachgestanden haben. Siehe hierzu ausführlicher: Figueira, Thomas: 



 

144 
 

eine systemimmanente Neigung zur Abgrenzung hatten, kam dieser Effekt besonders 

deutlich zum Tragen. 

 Sicherlich wären auch andere Demonstrationsformen der Zuweisung von Statusrollen 

und Zugehörigkeiten denkbar, doch erscheint der Tanz als ein besonders geeignetes Mittel, 

da er in der Lage ist „to express and transmit feelings, experiences and ideas which, at a deep 

level of significance, are not verbally translatable.“697 Homoios-Sein, Bürger-Sein, war in 

Sparta ein Konzept, das mit vielschichtigen Wert- sowie Idealvorstellungen verbunden war, 

die auszudrücken in besonderem Maße der Tanz vermochte. Denn die „multisensual 

immediacy of dance“698 begründet sein großes kommunikatives Potential. Tanz vermag 

somit, Dinge auf einer tieferen Ebene als Sprache auszudrücken, Dinge wie Zugehörigkeit, 

Status und Identität eben auch körperlich erfahrbar zu machen. Dabei stand im Falle des 

Tanzes der Heloten (aus spartanischer Perspektive) stets das Prinzip der Abgrenzung zur 

Selbstvergewisserung der eigenen Identität im Vordergrund, ein Prinzip, das auch aus der 

sozialanthropologischen Tanztheorie bekannt ist. So werden bestimmten Gruppen 

bestimmte Tänze zugeschrieben, seien dies nun Frauen und Männer699 oder wie im Falle 

Spartas eben Bürger und Nicht-Bürger. In diesem Sinne stellte Tanz ein „identity symbol“700 

dar.  

 

 

 

 

 

  

 
Helotage and the Spartan Economy, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, 

NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 565-595, besonders S. 566f. Außerdem: Fisher 2018, 200f.  
697 Giurchescu 2001, 110. 
698 Peterson Royce 2002, 162. 
699 Vgl. Giurchescu 2001, 113. 
700 Ebd., 114. 



 

145 
 

3.5. Tanz in der Erziehung – Musterfall Sparta 

 

Der Begriff mousike bedeutete für unsere antiken Gewährsmänner nicht allein 

(instrumentale) Musik, sondern umfasste ebenfalls Gesang und Tanz.701 Wenn nun 

beispielsweise Aristoteles fordert, mousike solle Teil der Erziehung sein,702 so versteht er 

darunter ein Konglomerat aus gesungener Poesie, begleitet von Instrumenten und Tanz. 

Auch Plutarch hebt die Bedeutung der mousike für die Erziehung hervor und lobt den Eifer, 

mit dem sie in Sparta betrieben wurde.703 Die erzieherische Funktion dieser Praxis entstehe, 

so Plutarch weiter, durch die Verbindung zwischen dem Inhalt der Lieddichtung und der im 

Rhythmus dazu ausgeführten Bewegungen. Ein ganz ähnliches theoretisches Konzept 

vertritt Athenaios, der „die Figuren nur als Ausdruck dessen, was gesungen wurde“,704 

versteht. Gesang konnte demnach um eine körperliche Komponente erweitert werden, die 

den Inhalt der Lieder auf eine andere, eindrücklichere Ausdrucksebene transponierte. Die 

Körperlichkeit des Tanzes begründet auch aus sozialanthropologischer Sicht seine 

Wirkungsmacht und macht ihn zu einer Ausdrucksform „immediate in its impact not only 

for the dancer but for the observer as well“.705  

 Auch heben unsere antiken Gewährsmänner den Wert des Tanzes in der Erziehung zu 

kämpferischer Tapferkeit hervor. Platon schreibt: „Wir müssen unser Leben mit gewissen 

Spielen verbringen, mit Opfern und Singen und Tanzen; das soll uns einerseits in den Stand 

setzen, die Götter für uns gnädig zu stimmen, und andererseits auch die Feinde abzuwehren 

und im Kampfe zu siegen“.706 Der bei Athenaios überlieferte mutmaßliche Ausspruch des 

Sokrates – „Jene jedoch, die in Chören am schönsten die Götter verehren, die sind die Besten 

im Krieg“707 – weist in eine ähnliche Richtung. Er veranlasste Athenaios zu den 

Schlussfolgerungen, dass Tanz einer „Feldübung beim Militär“ gleiche und eine 

„Vorwegnahme der Übungen bei der Ausbildung für den Kriegsdienst“708 sei. Tanz stärke 

neben der „allgemeinen Zucht“ auch die „körperlichen Fähigkeiten“709 und gehe damit sogar 

über eine Feldübung hinaus. 

 
701 Vgl. Hes. theog. 2-8: Künste, die die Musen pflegen. 
702 Vgl. Aristot. Pol. 1339b24f. 
703 Vgl. Plut. Lyk. 21. 
704 Athen. 14,628d. 
705 Peterson Royce 2002, 159. 
706 Plat. nom. 803e.  
707 Athen. 14,628e. 
708 Athen. 14,628e-f. 
709 Athen. 14,628f. 



 

146 
 

 Damit ermöglichte Tanz also eine Integration der in der Lieddichtung festgehaltenen 

Ideale in die Erziehung; durch ihn konnten sie gleichzeitig ausgedrückt und vermittelt 

werden. Bei dieser Vermittlung war dem Gesetzgeber vor allem daran gelegen, die 

Gemeinschaft der Bürger zu fördern und einzuüben. Zudem war Tanz in der militärischen 

Erziehung förderlich, die darauf abzielte, kämpferische Tapferkeit in den Dienst der 

Gemeinschaft zu stellen. 

 

Welch prominente Rolle Tanz in der spartanischen Gesellschaft insgesamt spielte, 

verdeutlicht bereits die Bezeichnung ihrer Agora als choros.710 Die Integration von Tanz in 

die Erziehung gründet darüber hinaus in der für Sparta so charakteristischen Nachahmung 

des homerischen Vorbildes als Basis des eigenen, spartanischen Selbstverständnisses. So 

erfahren wir von den Phaiaken, dass sie „geschulte Tänzer [sind] in frühesten Jahren“711 und 

dass auf dem Schild des Achill noch junge Mädchen und Jungen bereits einen komplizierten 

Reigentanz beherrschen, der dem eines Daidalos würdig ist.712  Auch vor dem Hintergrund 

einer vergleichsweise recht umfangreichen Quellenlage lässt Sparta dies zu einem Musterfall 

werden, an dem sich zeigen lässt, wie Tanz in ein Erziehungswesen integriert werden konnte 

und zu welchen Resultaten dies führte.  

 Die Faszination für die spartanische agoge ist seit jeher ungebrochen. Die moderne 

althistorische Forschung zeigt sich gleichermaßen wie antike Autoren darum bemüht, 

sowohl ihre Spezifika zu erklären als auch das Erziehungswesen in seiner Gesamtheit zu 

verstehen. Die Vorstellung von der Absonderlichkeit der spartanischen Lebensweise mag 

dabei den Blick beeinflusst haben, ist jedoch gleichzeitig auch ein Grund für das große 

Interesse am spartanischen Erziehungswesen. Dieses Interesse führte letztlich dazu, dass 

heute ein relativ umfangreiches Quellenmaterial zur agoge vorliegt. Quellen aus klassischer 

Zeit wie etwa die Werke Platons, Xenophons und Aristoteles‘ werden vor allem durch die 

auf das erste nachchristliche Jahrhundert zurückgehende Lykurg-Biographie Plutarchs 

ergänzt. Aufgrund der diachronen Natur des Quellenmaterials ist es nur mit Abstrichen 

möglich, die agoge zu einem bestimmten Zeitpunkt in Spartas Geschichte genau zu 

charakterisieren. Hinzu kommt, dass die jeweiligen Darstellungsabsichten der antiken 

Autoren in besonderem Maße berücksichtigt werden müssen, da gerade die 

Auseinandersetzung mit der Geschichte Spartas häufig von stereotypen Denkmustern 

 
710 Siehe dazu ausführlich das Kapitel: Der Tanzplatz von Sparta – eine Fallstudie. 
711 Od. 8,263. 
712 Vgl. Il. 18,590ff. sowie das Kapitel: Die choros-Szene (Hom. Il. 18,590-606). 



 

147 
 

durchsetzt ist. Die Schlussfolgerungen, die hier gezogen werden, haben daher weniger zum 

Ziel, den Zustand der agoge zu einem bestimmten Zeitpunkt zu beschreiben, als vielmehr 

das ihr zugrundeliegende Ideal, ihren Geist, über einen Zeitraum von der archaischen bis zur 

klassischen Zeit zu erfassen.713 Das Hauptaugenmerk liegt dabei auf dem Tanz als Teil der 

spartanischen Erziehung.  

 In unseren Quellen werden vor allem jene Bestandteile der agoge ausgiebig beschrieben, 

die (vorgeblich) eine Verbesserung der körperlichen Kraft, Ausdauer und Leidensfähigkeit 

zum Ziel hatten,714 da man diese Fähigkeiten für die militärischen Erfolge Spartas 

verantwortlich machte. Neben diesem Part der Erziehung gab es jedoch zusätzlich eine 

Unterweisung in den auch für andere Poleis üblichen Lehrgegenständen wie Lesen, 

Schreiben, Rhetorik und Rechnen.715 Im Rahmen dieser Zweiteilung in gymnische und 

grammatische Bestandteile nahm die mousike einen besonderen Platz ein: zum einen 

deswegen, weil sie nicht nur für die Jungen vorgeschrieben war, sondern auch für die 

Mädchen,716 und zum anderen, weil sie beide Bereiche der Erziehung miteinander vereinte 

und damit eine Schnittstelle bildete, an der sich der Kern des Erziehungsideals am 

deutlichsten manifestiert. 717 

 
713 Dabei soll nicht unterstellt werden, dass sich die spartanische Gesellschaft im Lauf der Zeit gar nicht oder 

nur sehr langsam veränderte. So allerdings Richer, der in Bezug auf die agoge dem in den Quellen häufig 

gezeichneten Bild eines traditionsverhafteten spartanischen Staates zu folgen scheint – Richer, Nicolas: 

Spartan Education in the Classical Period, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, 

Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 525-542, hier S. 527. Dass dieses Bild vom konservativen Sparta 

Eingang in unsere Quellen gefunden hat, führte jüngst Flower überzeugend auf die Instrumentalisierung der 

Autorität des mythischen Gesetzgebers Lykurg als Legitimationsstrategie zurück: Ganz grundsätzlich wurde 

zur Begründung einer Neuerung für sie eine Tradition erfunden, die auf Lykurg zurückführte, oder die 

Neuerung wurde zu einer Maßnahme erklärt, die den von Lykurg eigentlich intendierten Zustand 

wiederherstellte – Flower, Michael A.: Spartan Religion, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. 

Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 425-451, hier S. 426. 
714 Exemplarisch Xen. Lak. Pol. 2,2-6. 
715 So Ducat 2006, 120f., der davon ausgeht, dass sich das Level der Allgemeinbildung in Sparta nicht sehr 

von dem anderer Poleis unterschied. Die bei Plut. Lyk. 16,10 zu findende Behauptung, die spartanische 

Erziehung lege keinen Wert auf intellektuelle Bestandteile, sieht Ducat als weit verbreitetes Vorurteil. 
716 Plut. Lyk. 21 und 14: Mädchen sollten laut Plutarch auch im „Laufen, Ringen, Diskus- und Speerwerfen“ 

unterwiesen werden, „damit die Zeugung der Kinder in kräftigen Körpern erfolge“. Seine Beobachtung an 

sich dürfte auch für das klassische Sparta schon zutreffen; seine eugenische Deutung dagegen dürfte für sein 

Sparta-Bild typisch sein. 
717 Wenn Plutarch die Erziehung als „größte und wichtigste Aufgabe des Gesetzgebers“ – Plut. Lyk. 14 – 

bezeichnet, so stellt er sie deutlich in den Dienst der Gemeinschaft, wodurch alles, was ebendieser zuträglich 

ist, erziehungsrelevant wird. Die permanente Kontrolle durch den paidonomos und in seiner Abwesenheit 

durch alle anderen Bürger, der sich die Jungen während ihrer Erziehung unterordnen mussten (vgl. Xen. Lak. 

Pol. 2,2; 2,10; 6,2), ist ein Zeichen dafür, dass die Erziehung in Sparta als Angelegenheit der gesamten 

Gemeinschaft betrachtet wurde, mithin eines ihrer Hauptanliegen darin bestand, die Jugend auf ihre spätere 

Rolle in dieser Gemeinschaft vorzubereiten, sie gewissermaßen zu guten Bürgern zu erziehen. So lässt sich 

auch die von Plutarch überlieferte Praxis erklären, dass sich Jungen eine begründete Meinung über Mitbürger 

bilden sollten und diese vom eiren bewertet und eine nicht gemeinschaftskonforme entsprechend bestraft 

wurde (vgl. Plut. Lyk. 18,3-4) – das Erlernen des Bürgerseins am Beispiel bildete einen Teil der Erziehung. 

Folgerichtig war das erfolgreiche Absolvieren der agoge eine der Voraussetzungen, um in den Kreis der 

spartanischen Vollbürger aufgenommen zu werden (dazu Xen. Lak. Pol. 3,3). Dass die Betonung von 



 

148 
 

 Umgesetzt wurde dieses Ideal durch das Einüben von Tänzen innerhalb der choroi, die 

dabei buchstäblich als Integrations k r e i s e fungierten; sie boten die Möglichkeit, die 

Teilhabe an der Gemeinschaft im Kleinen zu üben. So formten die Mitglieder eines choros 

eine soziale Gruppe. Die Beziehungen der einzelnen Mitglieder zueinander waren 

vergleichbar mit der Binnenstruktur einer hetairia: Jedes Mitglied war qua Zugehörigkeit 

zum choros einer unter Gleichen, musste sich jedoch gleichzeitig dem Leiter des choros, 

dem choregos, unterordnen.718 Dies erzeugte eine doppelte Verpflichtung – nämlich dem 

choregos gegenüber zur Folgeleistung und den anderen choros-Teilnehmern gegenüber zur 

Solidarität. Man blieb in der Regel für längere Zeit in demselben choros, ähnlich der 

Organisation der agelai.719 Die Integration in diese besondere Form der sozialen Gruppe 

stellte einen wichtigen Baustein der spartanischen Erziehung dar und zeigt, in welch hohem 

Maß konkrete Tanzpraxis in Sparta die Sozialisation in der Gemeinschaft und die Teilhabe 

an Gemeinschaftlichkeit förderte. (Chor-)Tanz machte Gemeinschaft erfahrbar, und das von 

einem frühen Stadium der Erziehung an bis ins Erwachsenen- und sogar Greisenalter.720 Das 

Erleben von Gemeinschaftlichkeit durch professionelles Tanztraining trug somit zur 

Formung einer bürgerlichen Identität bei. Tanz in diesem Sinne als „identity marker“721 zu 

nutzen, machte das professionelle Training überhaupt erst notwendig, denn „when dance is 

used as a symbol of identity, it usually differs qualitatively from dance that is used for 

recreation.“722 So waren für formale Tänze, die spartanische bürgerliche Identität 

auszudrücken vermochten, bessere technische Fähigkeiten erforderlich, als man 

normalerweise ohne Tanztraining vorzuweisen hatte. 

 Angeleitet wurden die choroi jeweils von einem choregos. Seine Aufgaben bestanden 

darin, die Tanzbewegungen zu erstellen sowie einzuüben und den Tanz mit einem 

 
Gemeinschaftlichkeit nur einen Aspekt der spartanischen Erziehung ausmachte, „dass die spartanische 

Erziehung auf zwei grundverschiedenen und untereinander widersprüchlichen Kriterienkatalogen zugleich 

beruhte“, konnte Link 2011, 358-366 überzeugend darlegen; Zitat: S. 366, Anm. 146. Der Tanz lässt sich in 

diesem Sinne jedoch klar dem Bereich der öffentlichen, gemeinschaftsfördernden Sphäre zuordnen, weshalb 

jener im Folgenden verstärkt in den Blick genommen wird. 
718 Vgl. Calame 2001, 34. Ausführlich zum Wesen der Hetairie: Welwei, Karl-Wilhelm: Polisbildung, 

Hetairos-Gruppen und Hetairien, in: Gymnasium 99, 1992, S. 481-500, vor allem S. 484-491. 
719 Vgl. Calame 2001, 214-219, der auf der Grundlage semantischer Erwägungen zu dem Schluss gelangt, 

eine agela und ein choros seien strukturell ähnliche Vereinigungen gewesen. 
720 Dazu Calame: „the education of the citizen and his wife takes place through integration into choral groups 

that confer on the arts of the Muses an educational function“ – Calame, Claude: Pre-Classical Sparta as Song 

Culture, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, 

S. 177-201, hier S. 180. Ähnlich ebenfalls: Christesen, Paul: Sparta and Athletics, in: Powell, Anton (Hg.): A 

Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 543-564, hier S. 559. 
721 Peterson Royce 2002, 155. 
722 Ebd., 163. 



 

149 
 

Musikinstrument zu begleiten, mithin eine „choral order“723 zu etablieren und 

aufrechtzuerhalten. Gelernt wurden Lieder und Tänze durch mimesis.724 Diese Technik 

förderte die präzise Verinnerlichung der Liedtexte und Tanzbewegungen, wobei letztere 

besonders dazu beitrugen, gemeinschaftsförderliche Werte wie Ordnung und Harmonie zu 

vermitteln,725 Werte, die als Voraussetzungen gemeinschaftlichen Zusammenlebens sowie 

für seinen Erhalt eine zentrale Bedeutung hatten. 

 Ordnung als gemeinschaftsförderndes Prinzip wurde dabei nicht nur durch das 

Tanztraining selbst vermittelt, sondern fand ihren Niederschlag auch in der Strukturierung 

der einzelnen choroi. So gab es gute und weniger gute Plätze;726 eine Zuteilung der Plätze 

erfolgte nicht unmittelbar und ausschließlich nach tänzerischen Fähigkeiten, sondern nach 

Auszeichnung in bürgerlichen Tugenden. Feiglinge etwa, so berichtet Xenophon, hätten 

stets die schlechtesten Plätze im choros einnehmen müssen.727 Ein Feigling war nach 

spartanischem Verständnis jemand, der sein Leben im sieglosen Kampf gerettet und folglich 

einen ruhmvollen Tod in der Schlacht vermieden hatte, also zum tresan, zum ‚Zitterer‘, 

geworden war, und nun ein ehrloses Dasein fristen musste. So galt es als Schande, einen 

Zitterer in seiner Mahlgemeinschaft zu haben, er musste jedem auf der Straße aus dem Weg 

gehen, sogar Jüngeren seinen Sitzplatz überlassen und weder er selbst noch seine weiblichen 

Angehörigen konnten sich Hoffnung auf eine Heirat machen.728 Die performance in der 

Schlacht als Indikator für die Ehre und Gesinnung eines Mannes zu betrachten, ist eine 

Logik, die bereits am Beispiel der Darstellung homerischer Zweikämpfe und der Rolle von 

Tanz sowie Tanzrhetorik im Kontext kämpferischer Auseinandersetzungen herausgearbeitet 

werden konnte.729 Erneut lässt sich damit für Sparta eine ausgeprägte Orientierung am 

homerischen Vorbild attestieren, das die Grundlage des eigenen Selbstverständnisses bildete 

und zugleich eine konkrete praktische Umsetzung in Form von gesetzlich verankerten 

Verhaltensnormen erfuhr. Ganz in diesem Sinne lässt sich dann auch eine weitere Strafe für 

Zitterer begreifen, nämlich das Verbot, die homerische Barttracht zu tragen, indem der 

 
723 Calame 2001, 264. In einigen Fällen war der choregos nicht allein der Choreograph eines choros, sondern 

auch Dichter der Lieder, zu denen getanzt wurde, wie z.B. im Falle Sapphos. 
724 Vgl. Aristot. Pol. 1339a43-1339b4. 
725 Vgl. Calame 2001, 234. 
726 Ersichtlich wird dies aus der Beschwerde von Agesilas (Damonidas) darüber, dass ihm 

ungerechtfertigterweise ein schlechter Platz im choros zugewiesen wurde. Siehe Xen. Kyr. 3,3,70; 1,6,18 

Plut. mor. 208d-e; 219e; 149a; Xen. Ages. 2,17. 
727 Vgl. Xen. Lak. Pol. 9,5. Für Kreta berichtet Ephoros bei Strabon, dass einige Epheben als besonderes 

Privileg einen Ehrenplatz während der choroi bekamen – Strab. 10,4,21. Ob sich dieser Platz in der Gruppe 

der Tanzenden selbst befand oder im Publikum, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden. 
728 Vgl. Xen. Lak. Pol. 9,4-5. 
729 Vgl. das Kapitel: Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als Teil von 

Kampfparänesen bei Homer – „…die Memmen sind alle geblieben…“ (Hom. Il. 24,260). 



 

150 
 

Schnauzbart nur zur Hälfte abrasiert werden durfte: „Befahlen sie dem ‚Zitterer‘, sich den 

eigentlich ausgeschorenen Schnauzbart zur Hälfte stehen zu lassen, so zwangen die Ephoren 

ihn nicht nur zu einer albernen Barttracht, sondern beraubten ihn (in diesem Punkt) der 

Hälfte seines vollbürgerlichen Erscheinungsbildes.“730 Und von nicht minderer 

symbolischer Wucht war eben auch die Regel, Zitterern einen schlechten Platz im choros 

zuzuweisen. So kam die bei Homer erstmals greifbare Rolle des Tanzes in dieser Zuweisung 

ganz praktisch zum Tragen. Tanz wurde in Sparta im Rahmen archaischer Formsprache 

eingesetzt, um (bürgerliche) kollektive Identität und Teilhabe an der Gemeinschaft zu 

kommunizieren, sie sogar regelrecht einzufordern. Über Tanz wurde andersherum also 

gemeinschaftliche Teilhabe im Rahmen der gemeinsam festgelegten Ordnung ausgedrückt: 

Ein Zitterer, der die Werte, die der gemeinsamen Identität zugrunde lagen, nicht mehr 

erfüllte, mithin dem Sinnhorizont, an dem sich das Handeln und Verhalten jedes 

Gemeinschaftsmitgliedes zu orientieren hatten, nicht mehr gerecht wurde, durfte also auch 

nicht mehr in demselben Maße an der symbolischen Ausdrucksform der Identität teilhaben; 

sei dies nun in Form der Barttracht oder eben in Form des choros-Tanzes.731 

 Bemerkenswert an den einzelnen Bestrafungen eines Zitterers ist, dass es sich um soziale, 

gesellschaftliche Stigmatisierungen handelte, die vor allem durch ihre öffentliche 

Sichtbarkeit an Wirkmacht gewannen. Einen nur halben Schnauzbart zu tragen war ebenso 

entehrend wie ein schlechter Platz im choros. Durch diese Form der Bestrafung wurde nach 

spartanischem Verständnis die bürgerliche Unzulänglichkeit sowohl für die anderen 

Mitglieder des jeweiligen choros als auch bei Auftritten für die gesamte Gemeinschaft 

sichtbar gemacht. Damit kam dem choros als Gradmesser für die Gemeinschaftsfähigkeit, 

sprich Bürgerlichkeit eines jeden Spartaners, ganz grundsätzlich eine große Rolle zu und 

Tanz wurde in diesem Zusammenhang als besonders effektives Kommunikationsmittel auf 

der Ebene der Identitäts- sowie Wertevermittlung eingesetzt. 

 Auch das Erziehungsziel, kämpferische Tapferkeit im Sinne des homoioi-Ideals 

einzuüben, wurde unter anderem mit Hilfe des Tanzes angestrebt: Die große Mehrheit 

 
730 Link, Stefan: Das frühe Sparta: Untersuchungen zur spartanischen Staatsbildung im 7. und 6. Jahrhundert 

v. Chr., St. Katharinen: Scripta-Mercaturae-Verlag 2000, S. 14. Für weitere Details zur Genese des 

„Schnauzbartbefehls“ siehe ebd., 11-14. 
731 Interessant ist, dass wir nichts von einem Ausschluss aus dem choros lesen. Ganz analog verhielt es sich 

mit der Barttracht: Die drastischste Strafe in Form einer kompletten Rasur blieb dem Zitterer erspart. Und 

auch auf die Syssitien trifft das gleiche zu: Zwar galt es als Schande, einen Feigling im Syssition zu haben; 

von einem Ausschluss aus der Mahlgemeinschaft lesen wir jedoch nichts. Die ratio des Gesetzgebers scheint 

also nicht so sehr in einem kompletten Ausschluss nicht mehr gemeinschaftsfähiger Bürger bestanden zu 

haben, als vielmehr in deren augenfälliger Stigmatisierung. Wie schon beim Tanz der Heloten im Syssition 

zeigt sich auch hieran das Prinzip des Lernens am Negativbeispiel sowie der Festigung der eigenen Identität 

durch die Abgrenzung von anderen. 



 

151 
 

unserer antiken Gewährsmänner erblickte in zahlreichen Maßnahmen und Eigenheiten der 

spartanischen Erziehung ein militärisches Training. Sei es die Verpflichtung, barfuß zu 

laufen, oder ungeachtet der Außentemperatur immer dieselbe Kleidung zu tragen oder 

Lebensmittel zu stehlen oder überhaupt die allumspannende Verhaltenskontrolle durch 

Aufseher und Bürger732 – all diese Aspekte veranlassten unsere antiken Beobachter dazu, 

die agoge als Vorbereitung auf den Krieg zu sehen.733 Allerdings legt eine genauere 

Betrachtung der genannten Maßnahmen nahe, dass sie nur sehr bedingt dazu geeignet waren, 

kämpferische Fähigkeiten tatsächlich und ganz konkret auszubilden.734 Vielmehr erscheint 

es so, dass „Spartan education seems to mimic, rather than actually to be, a training for 

war.“735 Militärische Tugenden wurden im Rahmen der spartanischen Erziehung also auf 

Parallelfeldern erzeugt und gefördert.  

 In diesem Prinzip einer Ausbildung auf Parallelfeldern kam dem Tanz (und dem ihm 

eigenen Lernen durch mimesis) große Bedeutung zu: In Verbindung mit Musik bestand die 

erzieherische Wirkung des Tanzes in „assimilating by mimesis a precise set of contents“.736 

Zum einen machten die Inhalte der Lieder, zu denen getanzt wurde, das „set of contents“ 

aus. Zu nennen ist hier beispielsweise Tyrtaios, dessen Lieder eine „front-rank role in the 

moral and civic education of the young“737 spielten und dessen Fragmente 7 und 8 

Paradebeispiele sind, in denen der Dichter direkt die Jugend adressiert; Fragment 8, Zeile 27 

lässt zudem das mimetische Prinzip deutlich erkennen: „Nur durch tapfere Tat wird einer 

das Kämpfen erlernen.“738 Zum anderen sind die Tanzbewegungen selbst gemeint, sie „gave 

the citizen-soldiers a sense of order, discipline, and harmony“.739 So war das Erlernen des 

Tanzens mit dem Befolgen genauer Anweisungen verbunden sowie deren körperlicher 

Umsetzung und erforderte zudem disziplinierte Wiederholungen, bis die Bewegungen 

korrekt ausgeführt wurden. Auch das harmonische Zusammenspiel mit den anderen 

Mitgliedern des choros musste mühevoll erarbeitet werden, was Fähigkeiten förderte, die 

dem spartanischen Erziehungsziel der kämpferischen Tapferkeit zuträglich waren. Daher 

stellte Tanz in diesem Zusammenhang ein solch effektives Parallelfeld dar, vereinte er doch 

die Vermittlung geistiger Einstellungen und Werte, die für die Verve beim tatsächlichen 

 
732 Zu diesen Bestimmungen Xen. Lak. Pol. 2; 4; 5; 7. 
733 Vgl. Aristot. Pol. 1338b9-38. Ebenso Xenophon (Hell. 7,1,8), Thukydides (Thuk. 1,84,3; 2,39,1-2) und 

Platon (nom. 688a; 666e). 
734 So auch Ducat 2006, 146-148. 
735 Ducat 2006, 147. 
736 Calame 2001, 231. 
737 Ducat 2006, 132. 
738 Tyrt. F8, Z. 27. 
739 Calame 2001, 234. 



 

152 
 

Kampf erforderlich waren, mit körperlicher Aktivität, die ebenfalls für den Kampfeinsatz 

geschult werden musste.740 

 Zum Erreichen der beiden maßgeblichen spartanischen Erziehungsziele – Förderung der 

Gemeinschaft der Bürger und der kämpferischen Tapferkeit – trug Tanz vor allem dadurch 

bei, dass er (1.) die Gelegenheit zur Bildung von Integrationskreisen bot, innerhalb derer die 

Teilhabe an der Gemeinschaft der Bürger eingeübt und damit eine bürgerliche Identität 

geformt werden konnte, (2.) dass er die für gemeinschaftliches Zusammenleben notwendige 

Ordnung im Rahmen der choros-Organisation erlebbar und sichtbar machte und (3.) dass er 

vermittels seiner mimetischen Natur ein Parallelfeld darstellte, auf dem geistige und 

körperliche Voraussetzungen für erfolgreichen Kampf gleichzeitig eingeübt werden 

konnten. 

 

 

  

 
740 Siehe hierzu auch das Kapitel: Die Entstehung des Waffentanzes und seine Bedeutung in der militärischen 

Ausbildung. 



 

153 
 

3.6. Tanz und Religion – Musterfall Sparta 

 

Opfer und andere religiöse Rituale wurden in der Regel von Tänzen oder Prozessionen „and 

other types of structured movement that circumscribed the central act of sacrifice“741 

begleitet. Diese Begleitung stellte nicht nur eine bloß ästhetisch ansprechende Ergänzung 

der Zeremonien dar, sondern vermittelte gezielt „religious and social messages“.742 Hier soll 

vor allem untersucht werden, welche Auswirkungen Tanz in religiösen Kontexten auf 

gesellschaftlicher Ebene hatte, und welchen Einfluss dies auf die Gemeinschaft der 

Polisbürger ausübte. 

 

Erneut bietet sich Sparta als Musterfall an, um die Verbindung von Tanz und Religion vor 

einem gesellschaftlichen Hintergrund zu untersuchen. So stellen zahlreiche Quellen die 

Spartaner als besonders fromm dar, als peinlich genau darauf bedacht, religiöse Praktiken 

ungeachtet möglicher negativer Folgen einzuhalten. Je nach Darstellungsabsicht der Autoren 

habe das wahlweise dazu geführt, dass man sich bei politischen und militärischen 

Entscheidungen mehr auf das Orakel von Delphi als auf taktisches Urteilsvermögen 

verlassen habe743 oder, dass man aufgrund verschiedener religiöser Feste wichtige 

militärische Aktionen versäumt habe.744 Denn, so Herodot: „sie hielten ihre Pflichten gegen 

den Gott für höher als gegen die Menschen.“745 Dieses Bild der spartanischen Frömmigkeit 

hat mehrere mögliche Ursprünge. Einer von ihnen verweist auf die Figur des Lykurg, der 

der Tradition zufolge seine tiefgreifenden und zahlreiche Bereiche der spartanischen 

Gesellschaft prägenden Reformen durch Apollon in Delphi legitimieren ließ, was zu einer 

Präsenz des Göttlichen im täglichen Leben der Spartaner geführt habe.746 Allerdings lässt 

 
741 Lonsdale 1993, 1. 
742 Ebd. 
743 So soll laut Herodot zum Beispiel Leonidas unter dem Einfluss eines Orakelspruches den Pass an den 

Thermopylen nicht verlassen haben: Hdt. 7,220. Auch an anderer Stelle trafen die Spartaner einen wichtigen 

Entschluss aufgrund eines – in Wahrheit manipulierten – Orakelspruches: Hdt. 5,63.  
744 Von derartigen Versäumnissen berichtet Herodot mehrfach: Statt in der Schlacht von Marathon den 

Athenern zur Seite zu stehen, hätten die Spartaner lieber ihr Fest der Karneen gefeiert (Hdt. 6,106). Auch 

hätten die Karneen dazu geführt, dass Leonidas mit nur 300 Kämpfern zu den Thermopylen gezogen sei 

(Hdt. 7,206). Mag dieses spartanische Verhalten bei Herodot auch deutlich im Zeichen seiner pro-

athenischen Position stehen und damit nicht zwangsläufig als Ausweis spartanischer Frömmigkeit gedeutet 

werden können, so zeigen weitere Berichte bei Thukydides (Thuk. 5,82) und Xenophon (Xen. Hell. 4,5,11) 

jedoch, dass den Spartanern von unterschiedlicher Seite durchaus eine Neigung dazu nachgesagt wurde, 

religiösen Belangen einen hohen Stellenwert beizumessen. 
745 Hdt. 5,63,2. 
746 Vgl. Flower, Michael A.: Spartan ‚Religion‘ and Greek ‚Religion‘, in: Hodkinson, Stephen (Hg.): Sparta. 

Comparative Approaches, Swansea: Classical Press of Wales 2009, S. 193-229, hier S. 193 sowie Nafissi, 

Massimo: Lykurgos the Spartan „Lawgiver“: Ancient Beliefs and Modern Scholarship, in: Powell, Anton 

(Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 93-123, hier S. 99-102. 



 

154 
 

sich nicht mit Sicherheit sagen, ob nicht die Religiosität selbst die Legitimierung der 

lykurgischen Reformen eher bedingte, als dass sie aus dieser Legitimierung entstanden ist. 

Ein anderer, überzeugenderer Ursprung spartanischer Frömmigkeit liegt in dem hohen 

Stellenwert von Disziplin und Gehorsam; beide Werte hätten ihren Niederschlag auch in der 

Ausübung von Religion gefunden.747 Dies deutet auf eine systemimmanente Verzahnung 

von gesellschaftlichen Werten mit religiösen Praktiken, wie sie grundsätzlich auch in 

anderen Poleis zu finden war, in Sparta jedoch ganz besonders eng gewesen zu sein scheint.  

Spartanisches Religionsverständnis zeichnete sich also durch ein hohes Maß an Frömmigkeit 

aus, die gesellschaftlich tief verwurzelt war: Das genaue Einhalten von Ritualen zur 

Besänftigung der Götter war von entscheidender Wichtigkeit, da man glaubte, dass das 

eigene kollektive Unglück aus der Missstimmung der Götter resultierte – wie etwa das große 

Erdbeben des Jahres 464 v. Chr., das als Folge des sakralrechtlichen Vergehens der 

Vertreibung schutzsuchender Heloten aus einem Heiligtum gesehen wurde.748 Ein möglichst 

genaues Befolgen vorgeschriebener Rituale und religiöser Praktiken diente, da die gesamte 

Gemeinschaft vom Unglück bedroht wurde, nicht nur der Zufriedenstellung der Götter, 

sondern auch der Festigung von „social cohesion and of social control“.749 Besonders 

geeignet waren in diesem Zusammenhang religiöse Feste wie etwa die Gymnopädien, da sie 

hochgradig emotionale kollektive Erfahrungen darstellten, die die Gemeinschaftsmitglieder 

miteinander verbanden.750 Den Rahmen für diese kollektiven, gemeinschaftsstiftenden 

Erfahrungen boten die während der Feste ausgetragenen Wettkämpfe zwischen den Chören 

und Chortänze im Allgemeinen.751 Die Teilnahme hieran war für einen Großteil der 

Vollbürger, unabhängig von Alter und Geschlecht, verpflichtend. Während andere Poleis 

den Schwerpunkt religiöser Feierlichkeiten vor allem auf öffentliches Opfern und die 

Verteilung von Fleisch oder auf die Aufführungen von Tragödien und Komödien legten,752 

räumte Sparta also dem Tanz eine Schlüsselrolle im Kontext religiöser Feste ein. 

 Vor allem die drei großen Feste – die Gymnopädien, die Karneen und die Hyakinthien – 

integrierten Tanz in Form von choroi und Wettkämpfen in ihren Ablauf, über den 

vornehmlich aus Quellen klassischer und späterer Zeit Details bekannt sind;753 Erklärungen 

 
747 Flower 2018, 429. 
748 Vgl. Thuk. 1,128,1. 
749 Flower 2018, 427. 
750 Vgl. Flower 2009, 207. 
751 Vgl. ebd. 
752 Zur allgemein griechischen religiösen Praxis siehe ebd. 
753 Hyakinthien: Hdt. 9,7, 9,11; Thuk. 5,23,4-5; Xen. Ages. 2,17; Xen. Hell. 4,5,11; Strab. 6,3,2; Athen. 

4,139d-f, 4,173f; Paus. 3,19,1-5. Gymnopädien: Hdt. 6,67; Thuk. 5,82,1-3; Plat. nom. 633c; Xen. Mem. 

1,2,61; Xen. Hell. 6,4,16; Plut. Ages. 29,2-3; Plut. Lyk. 15,1; Plut. Mor. 238a-b, 1134b-c; Paus. 3,11,9; 



 

155 
 

zur Funktion einzelner Bestandteile der Feste finden sich hingegen kaum, weshalb hier der 

Versuch unternommen werden soll, eine heuristische Analyse des Tanzes während der Feste 

vorzunehmen. In den Quellen ebenfalls nicht überliefert sind die vollständigen Texte der 

Lieder, zu denen getanzt wurde, doch selbst wenn diese vorlägen, „we would still lack an 

essential component of their performance context: the music and dance that accompanied 

the words.“754 Dieser Mangel an Informationen über die konkreten Tanzbewegungen ist für 

das hier vorgebrachte Anliegen jedoch kein Hindernis, da Tanz in erster Linie als 

multidimensionales Geschehen mitsamt seinen sozialen und politischen Implikationen 

gewürdigt wird; die genaue Ausgestaltung einzelner Tanzbewegungen kann angesichts 

dessen im Sinne einer „functional study“755 vernachlässigt werden. 

 Die prominente Rolle des Tanzes in der spartanischen Religionspraxis zeigt seine ihm 

eigene Fähigkeit, Gemeinschaft erlebbar und sichtbar zu machen. Er war in besonderem 

Maße dazu geeignet, im Rahmen religiöser Feste Gemeinschaftlichkeit als ideellen Wert zu 

präsentieren, einen Wert, der im religiösen wie politischen Bereich – zwei Bereichen, die 

sich in Sparta, wie gezeigt, stark vermengten – gleichermaßen bedeutsam war. Tanz 

unterstützte dabei vor allem drei der Hauptfunktionen religiöser Feste in Sparta: Das 

Definieren, Artikulieren und Stärken einer gemeinsamen Identität; die Bestätigung von 

gesellschaftlicher Ordnung durch die Lenkung und Rückversicherung normativen 

Verhaltens; die Qualifizierung für und das Verdeutlichen von Zugehörigkeit zur 

Gemeinschaft.756 

 

Die gemeinsame Identität der Spartaner wurde im Rahmen der Tänze bei religiösen Festen 

auf unterschiedliche Arten artikuliert. Zunächst sind hier die Teilnehmer zu nennen. Zwar 

spielte beispielsweise bei den Hyakinthien vor allem die Jugend und zwar insbesondere am 

zweiten Tag des dreitägigen Festes eine wichtige Rolle, doch prinzipiell war es ein Fest für 

die gesamte Gemeinschaft, denn „every element of the city took turns to play a role“.757 

Zudem liegen für das Fest der Gymnopädien ab der klassischen Zeit Berichte über Besucher 

 
Athen. 15,678b-c. Karneen: Hdt. 7,206; Thuk. 5,54, 5,75,2-3; Pind. P. 74-81; Kall. Ap. 71-79; Athen. 4,141e-

f, 14,635e-f; Paus. 3,13,4. 
754 Flower 2018, 435. 
755 Peterson-Royce 2002, 65. Während bei einer „functional study“ die Funktion des Tanzes untersucht und 

selbiger zu diesem Zweck in seinem Gesamtkontext betrachtet wird, beschäftigt sich eine „structural study“ 

mit unterschiedlichen Tanzbewegungen, -mustern, -stilen usw. Für eine ausführlichere Unterscheidung der 

beiden anthropologischen Analyseansätze siehe oben das Kapitel: Tanz als soziale Handlung. 
756 Ganz grundsätzlich zu den Festen siehe vor allem Petterson, Michael: Cults of Apollo at Sparta. The 

Hyakinthia, the Gymnopaidiai and the Karneia, Stockholm: Svenska Institutet i Athen 1992; Calame 2018; 

Fisher 2018; Flower 2009 u. 2018; Richer 2018. 
757 Ducat 2006, 265. 



 

156 
 

aus anderen Poleis vor;758 sie waren hier ebenfalls in das Tanzgeschehen integriert, insofern 

als sie in ihrer Rolle als Zuschauer eine Projektionsfläche für die Darbietungen der 

Tänzerinnen und Tänzer boten. Diese agierten als Repräsentationsfiguren der Gemeinschaft, 

wodurch sie spartanische Identität gegenseitig voreinander und vor Außenstehenden sichtbar 

machten. Ihr gemeinsames Agieren im choros-Verband ließ sie als Einheit erscheinen.  

 Neben dem Teilnehmerkreis und den Zuschauern trug auch der Austragungsort der Tänze 

zur Artikulation der spartanischen Identität bei. Betrachtet man den choros in diesem 

Zusammenhang als sozialen Handlungsraum und berücksichtigt die Wechselwirkungen 

zwischen Raum und den in ihm stattfindenden Handlungen, wird die Relevanz des Tanzes 

für die Gemeinschaft offensichtlich.759 Denn zum einen wird er durch den Raum, in dem er 

stattfindet, also dem choros auf der Agora, in das Zentrum gemeinschaftlichen Lebens 

gerückt und muss daher diesem Raum angemessen sein, sich den Maßgaben anpassen, die 

der Raum als solcher für Handlungen vorgibt; Tanz auf der Agora muss mithin 

Gemeinschaftlichkeit in Form von identitätsrepräsentierenden Tänzen befördern. Zum 

anderen macht Tanz den choros auf der Agora erst zum Zentrum gemeinschaftlichen Lebens, 

da nicht nur ein bestimmter sozialer Raum bestimmte Handlungen vorgibt, sondern 

umgekehrt auch bestimmte Handlungen Räume konstituieren. 

 

Vor diesem Hintergrund wird ebenfalls die ordnungsstiftende Kraft des Tanzes im Kontext 

religiöser Feste erkennbar. Neben der Ordnung, die der choregos, wie oben beschrieben, 

ohnehin in seinem choros implementierte, waren auch die aufzuführenden Tänze nicht 

spontan, sondern folgten einer zuvor festgelegten und eigens auf das jeweilige Fest 

zugeschnittenen Darbietungsabsicht. Denn um Feste „würdig zu begehen, bedurfte es 

überzeugender, eindrucksvoller Formulierungen ihres Sinnes. Dazu waren künstlerische 

Produktionen und deren Umsetzungen durch geschultes Personal erforderlich.“760 Bei der 

Umsetzung der konkreten Tänze bestand ganz unabhängig von den einzelnen 

Tanzbewegungen, über deren Details, wie festgestellt, keine Informationen in unseren 

Quellen vorliegen, somit grundsätzlich der Zwang, sich innerhalb der Tanzgruppe konform 

zu verhalten, im wahrsten Sinne also nicht aus der Reihe zu tanzen; nicht-konformes 

Verhalten hätte eine Herabstufung innerhalb des Integrationskreises der Tanzgruppe zur 

 
758 Vgl. Xen. Mem. 1,2,61; Plut. Ages. 29,3. 
759 Zur allgemeinen soziologischen Betrachtung der Wechselwirkungen zwischen Raum und Handlungen 

siehe oben das Kapitel: Der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum. 
760 Latacz, Joachim: Archaische Periode, in: Görgemanns, Herwig (Hg.): Die griechische Literatur in Text 

und Darstellung, Stuttgart: Philipp Reclam jun. 21998, S. 325. 



 

157 
 

Folge gehabt – einen schlechten Platz im choros. Auch jenseits des choros, innerhalb der 

alltäglichen Gemeinschaft, musste man sich gemäß der etablierten und durch konformes 

Verhalten immer wieder bekräftigten gesellschaftlichen Ordnung verhalten, um eine 

Herabstufung zu vermeiden. So wurden zum Beispiel die Rechte unverheirateter Männer 

insofern gemindert, als ihnen das Zuschauen bei den Gymnopädien verwehrt wurde;761 

ausgedrückt wurde diese Herabstufung, die durch nicht gesellschaftskonformes Verhalten – 

sprich nicht verheiratet zu sein – ausgelöst worden war, im Kontext von Tanz: Nicht einmal 

als Zuschauer sollten die ‚Ordnungsbrecher‘ an Tanz teilhaben dürfen. Wie bei der 

Zuweisung eines schlechten Platzes im choros für Zitterer762 verfiel man also auch in diesem 

Fall auf Tanz als wirkungsmächtige Strafe bei nicht gemeinschaftskonformem Verhalten. 

Damit wird die enge Verbindung von Tanz und der Lenkung sowie Rückversicherung 

normativen Verhaltens im Sinne der Gesamtgemeinschaft deutlich. Man bewerkstelligte in 

Sparta also bemerkenswerterweise in zahlreichen Bereichen eine Übersetzung der im und 

durch Tanz vermittelten Gemeinschaftlichkeit in konkrete Verhaltensregeln samt Strafen bei 

Zuwiderhandlung. Sowohl das Erfüllen bürgerlicher Tugenden als auch das Versagen auf 

diesem Gebiet wurde in Sparta im Tanz ausgedrückt; er scheint in diesem Zusammenhang 

vor allem deswegen ein so effektives Kommunikationsmittel gewesen zu sein, weil er in 

besonderer Weise mit der kollektiven spartanischen Identität verbunden war: Sich bewusst 

in die homerische Tradition stellend,763 bediente man sich in Sparta eben auch ganz 

selbstverständlich homerischer Formsprache, in der Tanz, wie gezeigt, als essentieller Teil 

eines idealen gemeinschaftlichen Miteinanders fest etabliert war. 

 

Die dritte Hauptfunktion religiöser Feste, das Herstellen und Verdeutlichen von 

Zugehörigkeit, wurde ebenfalls mit Hilfe des Tanzes erfüllt. Wettkämpfe zwischen 

verschiedenen choroi bildeten einen festen Bestandteil der großen spartanischen 

Religionsfeste. Sie integrierten weite Teile der Bevölkerung und erfüllten als regelrechte 

„collective competitions“764 eine soziale Funktion, indem sie die Teilhabe an der 

 
761 Vgl. Plut. Lyk. 15. 
762 Für eine ausführliche Diskussion siehe S. 149f. 
763 Ausführlich zu der engen Verbindung des spartanischen Selbstverständnisses mit homerischen Werten 

und Idealen die Kapitel: Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien und Tanz in der Erziehung – Musterfall 

Sparta. 
764 Flower 2018, 440. 



 

158 
 

Gemeinschaft regulierten.765 Besonders deutlich wird dies an der bei Pollux766 und 

Plutarch767 überlieferten trichoria, die einen wichtigen Bestandteil der Gymnopädien 

darstellte. Drei choroi traten hier gleichzeitig gegeneinander an: Einer bestehend aus Jungen, 

einer aus jungen Männern und einer aus alten Männern.768 Laut Plutarch sangen die choroi 

begleitend zu ihren Tänzen Folgendes: „‘Wir waren einstmals wehrhaft junges Volk‘, ihm 

erwidernd sangen die in den Jahren der Kraft: ‚Wir sind es jetzt; versuch es, wenn du willst!‘, 

und zu dritt sang der Chor der Knaben: ‚Wir aber werden noch viel stärker sein.‘“769 Die 

trichoria versinnbildlichte mit Hilfe des Tanzes also, dass die Zugehörigkeit zur 

Gemeinschaft ein Gut darstellte, für das man sich zum einen durch sein Alter, zum anderen 

durch seinen Einsatz für die (militärischen) Interessen der Gemeinschaft qualifizieren 

musste.770 

 

„Collective activities, it seems to me, were the expression of the civic community as a whole 

in archaic cities.“771 Tanz als kollektive Aktivität im Kontext religiöser Feste in Sparta 

vermochte es in besonderem Maße, Identität, Ordnung und Zugehörigkeit in einem 

gemeinschaftsrelevanten Kontext erfahrbar zu machen und damit die Bedeutung dieser drei 

Größen für die Gemeinschaft zu versinnbildlichen. Die Konsolidierung einer Gemeinschaft 

auf Grundlage einer gemeinsamen Identität, einer festgelegten Ordnung und der Vergabe 

von Zugehörigkeit zu dieser Gemeinschaft stellte einen wichtigen Schritt auf dem Weg zu 

sich weiter ausdifferenzierenden politischen Handlungsräumen dar, die ein immer höheres 

Maß an Komplexität mit dem Fortschreiten der Genese der Polis-Staatlichkeit entfalteten. In 

diesem Zusammenhang kommt Tanz als Medium zur Vergewisserung der eigenen 

Gemeinschaftlichkeit eine politische, nämlich die Politen der Polis betreffende, Bedeutung 

zu. 

 

  

 
765 In seiner Analyse des Zusammenhangs zwischen athletischen Wettkämpfen und Bürgerrecht stellt Fisher 

2018, 189 treffend fest: „access to membership may often involve not only a qualification by descent but 

also, or in some cases instead, a successful level of performance in certain kinds of masculine activity, such 

as those which display desirable skills in physical contests such as warfare, athletics, or choral song-dance“. 
766 Vgl. Poll. Onom. 4,107. 
767 Vgl. Plut. Lyk. 21,3; mor. 238a-b; 544e. 
768 Ungewöhnlich war, dass alte Männer tanzten, wie auch Ducat 2006, 270 feststellte. 
769 Plut. Lyk. 21,3. 
770 Beide Kriterien – Alter und Grad an kämpferischer Tapferkeit – waren auch für das Fortkommen in der 

agoge wichtig. 
771 Schmitt-Pantel, Pauline: Collective Activities and the Political in the Greek City, in: Murray, Oswyn; 

Price, Simon (Hgg.): The Greek City. From Homer to Alexander, Oxford: Clarendon Press 1990, S.199-213, 

hier S. 205. 



 

159 
 

4. Schlussbetrachtungen – Die Bedeutung des Tanzplatzes und des Tanzes für die 

Formierung der Polis 

 

Wie die vorliegende Untersuchung gezeigt hat, trugen Tanz sowie komplexe Tanzgeschehen 

innerhalb des Handlungsraums, den der Tanzplatz darstellte, einen entscheidenden Teil zur 

Etablierung von Gemeinschaftlichkeit in den Gemeinwesen archaischer Zeit und damit 

letztlich zur Formierung der Polis insgesamt bei. 

 Um eine Gemeinschaft zu formen, die in der Lage war, die zentralen und im Verlauf der 

archaischen Zeit immer drängender werdenden Gemeinschaftsaufgaben –  Streitschlichtung, 

soziale Integration, Entscheidungshandeln772 – zu bewältigen, waren vor allem drei Aspekte 

wesentlich: (1.) Eine kollektive Identität, für die Teilhabe an der Gemeinschaft und ein 

Gefühl der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft fundamental sind; (2.) am Gemeinwohl 

orientiertes Handeln und Verhalten sowie (3.) das Etablieren einer Ordnung, die inneren 

Frieden sicherte. Tanz wurde bewusst dazu eingesetzt, diese Aspekte auszugestalten und zu 

versinnbildlichen, wodurch er die Polisgemeinschaft wesentlich formte. 

 

 

4.1. Kollektive Identität, Zugehörigkeit und Teilhabe 

 

Kollektive Identität gründet Assmanns Auffassung nach wesentlich in der Zugehörigkeit zu 

sowie der Teilhabe an einer Gemeinschaft, wobei beides über unterschiedliche 

„Symbolsysteme“ vermittelt werden kann: 

Das Bewußtsein sozialer Zugehörigkeit, das wir ‚kollektive Identität‘ nennen, beruht auf der Teilhabe 

an einem gemeinsamen Wissen und einem gemeinsamen Gedächtnis, die durch das Sprechen einer 

gemeinsamen Sprache oder allgemeiner formuliert: die Verwendung eines gemeinsamen 

Symbolsystems vermittelt wird. Denn es geht dabei nicht nur um Wörter, Sätze und Texte, sondern 

auch um Riten und Tänze, Muster und Ornamente, Trachten und Tätowierungen, Essen und Trinken, 

Monumente, Bilder, Landschaften, Weg- und Grenzmarken. Alles kann zum Zeichen werden, um 

Gemeinsamkeit zu kodieren. Nicht das Medium entscheidet, sondern die Symbolfunktion und 

Zeichenstruktur.773 

Tanz ist, da er mehrere Sinne gleichzeitig anspricht, ein sehr elaboriertes Symbolsystem, das 

die kollektive Identität einer Gemeinschaft kodiert.  

 Am deutlichsten zeigt sich das in der uns vorliegenden Überlieferung an der Einrichtung 

und Bedeutung des Tanzplatzes. Als Handlungsraum, der Tanz einen Bedeutungsrahmen 

 
772 Vgl. Seelentag 2015, 61-64. So auch schon Walter 1993, 18, Anm. 28. 
773 Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 

Hochkulturen, München: C. H. Beck 82018, S. 139. 



 

160 
 

gab, spielte er eine wichtige Rolle in der Formierung einer kollektiven Identität. Eine 

Bestätigung eben hierfür findet sich in der Verwendung der Epitheta καλλíχορος und 

εὐρύχορος bei Homer – so konnte gezeigt werden, dass sie die Funktion des Tanzplatzes als 

Identitätskennzeichen, über das sich die Polisgemeinschaft selbst identifizierte und über das 

sie auch von Außenstehenden identifiziert werden konnte, zum Ausdruck bringen. Der 

Begriff choros als Synonym für die spartanische Agora weist in dieselbe Richtung: Der 

Tanzplatz als Ort, an dem sich die kollektive Identität einer Gemeinschaft kristallisierte, 

wurde zum Symbol der Polis. 

 Als derart wichtiger Bestandteil einer Polis ist der Tanzplatz nicht nur im homerischen 

Idealbild von Polisgestaltung verankert, sondern wurde in vielen Poleis archaischer Zeit 

ebenfalls ganz selbstverständlich bei der bewussten Gestaltung der eigenen Umwelt 

berücksichtigt. Besonders deutlich zeigen dies die öffentlichen Räume der neugegründeten 

Kolonien im westlichen Mittelmeerraum. Seine Lage in der Öffentlichkeit machte den 

Tanzplatz dabei für alle Gemeinschaftsmitglieder zugänglich und garantierte so die Teilhabe 

an der gemeinsamen Identitätsbildung. 

 Es war der Tanzplatz, der als Kristallisationspunkt der kollektiven Identität einer 

Gemeinschaft den Raum bot, innerhalb dessen die drei für eine politische Gemeinschaft 

zentralen Gemeinschaftsaufgaben – Streitschlichtung, soziale Integration, 

Entscheidungshandeln – bewältigt werden konnten. So bildet der Tanzplatz das Vorbild für 

den bei Homer erwähnten „heiligen Kreis“, der auf dem Schild des Achill so eindrucksvoll 

in Szene gesetzt das gesamte Spektrum gemeinschaftlicher Aufgabenbewältigung zeigt, und 

der mit der fortschreitenden Formierung der Polis zur Agora ausgestaltet wurde, deren 

zentrale politische Bedeutung gerade vor dem Hintergrund raumtheoretischer Erkenntnisse 

eindrücklich vor Augen steht. Damit ist die Agora als politischer (Handlungs-)Raum auf den 

Tanzplatz zurückzuführen, was sich nicht zuletzt daran zeigt, dass auch mit der 

zunehmenden baulichen Gestaltung öffentlicher Räume und ihrer Ausformung zu 

komplexen Agorai der Tanzplatz weiterhin fest mit der Agora, dem Ort also, an dem sich 

das gemeinschaftliche Leben größtenteils abspielte, verbunden blieb. 

 Nicht nur die Lage des Tanzplatzes, sondern auch der Tanz selbst symbolisierte 

gesamtgemeinschaftliche Teilhabe. Tanz involvierte nämlich neben den Tänzern ebenso 

sehr die Zuschauer; er wurde als gesamtgemeinschaftliche Aktivität begriffen. Wenn auf 

Scheria getanzt wird, handelt es sich um ein Geschehen, an dem eben auch die Zuschauer, 

mithin die gesamte Polis beteiligt ist, indem jene den Takt vorgeben oder sich durch Zurufe 

bemerkbar machen oder applaudieren, während immer wechselnde Gruppen tanzen. 



 

161 
 

Gleiches begegnet auf dem Schild des Achill, auf dem sich das Volk als Zuschauer an dem 

Tanzgeschehen beteiligt. Gesamtgemeinschaftliche Teilhabe wurde auch in Sparta mit Hilfe 

von Tanz versinnbildlicht, wenn im Kontext der Gymnopädien und Hyakinthien 

Tanzgeschehen ritualisiert durchgeführt wurden, die die gesamte Gemeinschaft auf 

unterschiedliche Weise einbanden, sei es als Tanzende oder als Zuschauer. Gruppentanz im 

choros fand vor allem zu Anlässen statt, die die Gesamtgemeinschaft betrafen, wie zum 

Beispiel anlässlich von Kultfesten, aber auch bei Wettkämpfen. Zwar hatte ein choros einen 

Anführer, der sich von der Gruppe abhob, und einzelne seiner Mitglieder stachen aufgrund 

persönlicher Vorzüge und Fähigkeiten gegebenenfalls hervor, aber Ziel dieses Tanzes war 

immer, dass alle Tänzer eins wurden, Einheit und Gemeinschaftlichkeit ausstrahlten.774 

Damit verfügte der Gruppentanz über eine große Integrationskraft; im Tanzgeschehen 

kondensierte die gesamtbürgerliche Gemeinschaft. 

 Die sich hierin offenbarende grundsätzlich integrative Funktion des Tanzes auf dem 

Tanzplatz konnte sodann auf einer tiefgründigeren Ebene zur Selbstinszenierung einer 

Gemeinschaft instrumentalisiert werden. So kennt bereits Homer den Tanzplatz auf der 

Agora auch als Bühne für eine besondere Art von Statusdemonstration. Die phaiakischen 

Königssöhne präsentieren hier Tanz als Adelstugend im Kontext eines 

statuskonstituierenden Agons, allerdings tun sie dies stellvertretend für die 

Gesamtgemeinschaft. Denn sie konkurrieren nicht tatsächlich miteinander um ihren jeweils 

individuellen Status, sondern demonstrieren durch ihre Tanzdarbietung dem Fremden, 

Odysseus, die Überlegenheit der Phaiaken und ihrer Selbstinszenierung als Polis von 

Tänzern insgesamt. Damit wird eine Auszeichnung des Adels auf die Gesamtgemeinschaft 

übertragen, welche dadurch definiert und in ihrem Zusammenhalt gestärkt wird. Bei der 

Genese des Waffentanzes begegnete dasselbe Prinzip: Indem er an die Stelle des 

Waffentragens, das vor allem der Aristokratie zur Statusdemonstration diente, trat, wurde er 

zum Mittel der Selbstaristokratisierung der gesamten Polisgemeinschaft (zumindest ihres 

männlichen Teils im wehrfähigen Alter). Der durch immer komplexer werdende 

Gemeinschaftsaufgaben zunehmende Bedarf, sich als wehrhafte Gesamtgemeinschaft 

auszudrücken, wurde durch Tanz bedient, da er ein hierfür höchst geeignetes, wenn nicht 

überhaupt das geeignetste Ausdrucksmittel darstellte. Über den Waffentanz artikulierte man 

seine Wehrhaftigkeit, seine Fähigkeit, die Gemeinschaft nach außen zu verteidigen und für 

ihren Erhalt einzutreten. 

 
774 Anders verhielt es sich demgegenüber beim komos und thiasos, die zwar auch als Gruppentänze zu 

betrachten sind, bei denen die Gemeinschaftlichkeit jedoch nicht im Vordergrund stand. 



 

162 
 

 Bei der Formierung von Gemeinschaften fungiert eine kollektive Identität als 

„Stabilisierungsmechanismus [und] erfüllt damit Legitimierungs- und 

Erhaltungsfunktionen.“775 Da die Ausübung von Tanz diese Identität multisensorisch 

erlebbar macht, stärkt Tanz ein Gefühl von Gemeinschaftlichkeit. So beispielsweise im Falle 

der Freier auf Ithaka, die sich ihrer Gemeinschaft durch Tanz versichern, und dies besonders 

nachdrücklich und allabendlich aufs Neue, da es sich um eine Zweckgemeinschaft handelt, 

zu der sich jeder Einzelne nur solange zugehörig fühlt, wie er ihren und sie seinen Zweck 

verfolgt. Angesichts dieser durchaus prekären Zugehörigkeit braucht es die ständige 

Erneuerung einer Gemeinschaftserfahrung in besonderem Maße, und dafür scheint eben der 

Tanz am besten geeignet zu sein – und nicht etwa ein intellektueller Diskurs des 

gesprochenen Wortes (wie er in andersgelagerten Fällen, jedoch in derselben Situation, in 

Gestalt der Ratsversammlung Platz griff). Nicht das (häufig) strittige Wort führt zur 

Gemeinschaft, sondern der Vollzug des feststehenden Rituals, des Tanzes. Eine Bestätigung 

hierfür findet sich in der spartanischen Praxis, betrunkene Heloten in den Syssitien zum 

Tanzen zu zwingen und damit die eigene spartanische Identität zu stärken. Denn der 

regelmäßig wiederholte Tanz der betrunkenen Heloten inszenierte eine Alteritätserfahrung 

zur Festigung und Abgrenzung der eigenen (Bürger-)Identität. Wie man in 

gemeinschaftskonformer Weise tanzte, das war deswegen auch selbstverständlicher Teil der 

spartanischen Erziehung.  

 Wie dieser Tanz betrunkener Heloten in den Syssitien zeigt, eignete sich Tanz also auch 

dazu, gemeinschaftlich nonkonformes Verhalten zu demonstrieren; während dies in Sparta 

dazu diente, ex negativo die eigene Identität zu stärken, kennt Herodot die 

Instrumentalisierung von Tanz im Rahmen der Brautwerbung um Agariste, um Kritik an der 

gemeinsamen Identität zu äußern. Durch Tanz drückte Hippokleides seine Weigerung aus, 

sich noch länger mit der von Kleisthenes künstlich geschaffenen Gemeinschaft zu 

identifizieren und ein Teil von ihr zu sein. 

 

 

4.2. Handeln und Verhalten 

 

Die Etablierung und Aufrechterhaltung von Gemeinschaftlichkeit erfordern, neben einer 

kollektiven Identität, von jedem Mitglied der Gemeinschaft am Gemeinwohl orientiertes 

Handeln und Verhalten. Interessen des Einzelnen, die dem Gemeinwohl zuwiderlaufen, 

 
775 Walter 1993, 21. 



 

163 
 

müssen durch die übrige Gemeinschaft eingehegt werden.776 Gelingen kann dies mit Hilfe 

eines gemeinsamen „Sinnhorizonts“: „Zum Handeln gehört [..] nicht nur die Freiheit der 

Entscheidung, sondern auch die Umschlossenheit von einem Sinnhorizont. Es ist dieser 

Horizont, der in seiner Einheitlichkeit und Gemeinsamkeit die intersubjektive Sinnhaftigkeit 

des Handelns, d. h. Inter-Aktion möglich macht.“777 Tanz gibt diesem abstrakten 

Sinnhorizont praktischen Ausdruck, er ermöglicht seine greifbare, sichtbare Umsetzung. 

 Besonders sichtbar wird der Sinnhorizont, an dem sich Handeln und Verhalten 

orientieren, wenn beide in einem speziellen Handlungsraum ablaufen. Tanz als soziale 

Handlung ist in erster Linie an den Handlungsraum ‚Tanzplatz‘ gebunden, in dem Tanz als 

eine Handlung praktiziert wird, die den dem Raum entsprechenden und gemeinschaftlich 

ausgehandelten kollektiven Regeln folgt; das Tanzverhalten auf dem archaischen Tanzplatz 

war also durch Normen reguliert und damit erwartbar.  

 Tanz fand jedoch nicht ausschließlich auf dem Tanzplatz statt; seine Bedeutung verlor er 

abseits des Tanzplatzes allerdings keineswegs – so tief verwurzelt war sein Symbolsystem, 

dass Tanz auch abseits des Tanzplatzes Gemeinschaftlichkeit kodierte. Homer etwa nutzt 

diese Kodierung im Zusammenhang von Kampfparänesen und bei der Schilderung 

kämpferischer Auseinandersetzungen zwischen seinen aristokratischen Helden. Sich im 

Kampf wie ein Tänzer zu verhalten, tänzerisch anmutende Kampfbewegungen auszuführen, 

versteht Homer als Ausdruck eines Verhaltens, das am Gemeinwohl orientiert ist. Die 

Helden, die bei ihm im Kampf vornehmlich als „Tänzer“ auftauchen und damit ein eher 

defensiv geprägtes Kampfverhalten zeigen, charakterisiert Homer als besonnen und als dazu 

fähig, ihr persönliches Ruhmstreben dem Wohl der Gemeinschaft unterzuordnen. Es zeigt 

sich hierin ein aufgebrochener Konflikt zwischen dem Geltungsdrang herausgehobener 

Individuen auf der einen und der Forderung der Gesamtgemeinschaft nach 

Gemeinwohlorientierung auf der anderen Seite. Homer lässt diesen Konflikt ungelöst, doch 

zeichnet sich bei ihm bereits eine Entwicklung ab, die im Verlauf der Formierung der Polis 

das Aristiestreben der Aristokraten in andere, polisbezogene Bahnen lenkt.778 

 
776 Fraß bezeichnet in seiner Untersuchung Gemeinwohl als „Mechanism[us, der] zur Formierung, 

Stabilisierung und Perpetuierung soziopolitischer Ordnungen führ[t].“ – Fraß, Stefan: Egalität, Gemeinsinn 

und Staatlichkeit im archaischen Griechenland, zugl. Diss. Dresden 2014, München: Herbert Utz Verlag 

2018, S. 29. 
777 Assmann 2018, 138. 
778 Das allgemeine Verhältnis zwischen dem Adel und der übrigen Gemeinschaft und wie sich dieses auf die 

Formierung der Polis auswirkte, untersucht neben anderen Ulf – Ulf, Christoph: Gemeinschaftsbezug, soziale 

Stratifizierung, Polis – drei Bedingungen für das Entstehen aristokratischer und demokratischer Mentalität im 

archaischen Griechenland, in: Papenfuß, Dietrich; Strocka, Volker Michael (Hgg.): Gab es das Griechische 

Wunder? Griechenland zwischen dem Ende des 6. und der Mitte des 5. Jahrhunderts v.Chr., Mainz: Philipp 

von Zabern 2001, S. 163-183, hier S. 164 mit einem Überblick über die bisherige Forschung. 



 

164 
 

 In welch hohem Grad der Tanz als Ausdruck geltender Verhaltens- und 

Handlungsnormen vor Augen stand, enthüllt – unter entgegengesetzten Vorzeichen – das 

„Aus-der-Reihe-Tanzen“, mit dem Hippokleides im Kontext eines inneraristokratischen 

Konflikts bei der Brautwerbung um Agariste von Sikyon seine Kritik zum Ausdruck brachte. 

Hippokleides weigerte sich, die von Kleisthenes instrumentalisierten und auf die Dauer eines 

Jahres ausgedehnten sozialen Normen und Regeln, die das Verhalten und die Handlungen 

aller Agonteilnehmer bestimmten, anzuerkennen. Als Ausdruck dieser Weigerung wählte er 

Tanz, da dieser einen Protest, der sich gegen eine dysfunktionale Gemeinschaftlichkeit 

richtet, am prägnantesten kommuniziert – eben weil Tanz normalerweise funktionierende 

Gemeinschaftlichkeit kodiert. Aus der Reihe zu tanzen, also die Verhaltenserwartung von 

Kleisthenes durch eine unübliche Tanzart zu brechen, stellte damit wirkungsvolle Kritik an 

dessen Verhaltens- und Handlungsnormen dar. 

 Tanz wurde in archaischer Zeit daher nachweislich immer wieder und in den 

unterschiedlichsten Zusammenhängen sehr bewusst als soziale Handlung eingesetzt, die 

einen kommunikativen Schwerpunkt hatte. Was dabei kommuniziert wurde, war durchaus 

unterschiedlich, hatte aber stets einen Gemeinschaftsbezug – Hippokleides übte Kritik an 

der temporären, von Kleisthenes künstlich geschaffenen Gemeinschaft der Agonteilnehmer, 

wohingegen die Freier der Penelope auf Ithaka ihre zeitlich begrenzte Zweckgemeinschaft 

durch Tanzhandlungen bestätigen. Gemeinschaftszugehörigkeit wird für die Freier durch ihr 

aktives Tanzen körperlich und damit besonders effektiv erfahrbar, wenn sie im Anschluss 

an ihre Gemeinschaftsmahlzeiten tanzen. 

 

 

4.3. Ordnung und innerer Frieden 

 

Weitere Grundbedingungen für eine funktionierende (Polis-)Gemeinschaft sind das 

Aufrechterhalten von Ordnung sowie das Wahren inneren Friedens; beides konnte durch 

Tanz artikuliert und aktualisiert werden. Denn die soziale Ordnung einer Gemeinschaft 

ergibt sich nicht von selbst, sondern muss aktiv etabliert und aufrechterhalten werden: „Die 

Ordnung ist nicht einfach vorgegeben, sie bedarf der rituellen Inszenierung und der 

mythischen Artikulation“.779 Formalisierte Abläufe von Tanzgeschehen schildert bereits 

 
Unberücksichtigt blieb in solchen Untersuchungen jedoch der Tanz als ein Indikator, an dem dieses 

Verhältnis abgelesen werden kann. 
779 Assmann 2018, 143. 



 

165 
 

Homer in der Phaiakis wie auch im Zuge seiner idealen Weltordnung auf dem Schild des 

Achill: Das Erscheinungsbild der Tänzer spiegelt dabei ihre Position innerhalb der sozialen 

Ordnung, die Beteiligung der Zuschauer zeigt die Teilhabe der gesamten Gemeinschaft an 

dieser Ordnung und im Falle der Tanzdarbietung auf Scheria beinhaltet der Gesang, zu dem 

getanzt wird, ein metaphorisches Abbild der gesamtgemeinschaftlichen Ordnung. 

 Außerdem war der Tanzplatz selbst ein symbolisch hoch aufgeladener Ort. Seine 

Rundheit findet sich im „heiligen Kreis“ wieder und dient in beiden Fällen als symbolischer 

Ausdruck von Ordnung, da die Kreisform ein Resultat der Formierungsprozesse von 

Gruppen darstellt.780 Ein runder Handlungsraum ermöglicht gleichberechtigte oder sonst wie 

aufeinander zugerichtete Interaktion der Beteiligten und ist damit förderlich für die 

Entstehung von Gemeinschaften. In diesem Sinne nutzt ihn auch ein Teil der Freier auf 

Ithaka, um sich als eine Gruppe von Widerständlern einzuschwören. Da diese Gruppe den 

inneren Frieden in Gefahr bringt, sieht sich Homer dazu veranlasst, den Ort der Formierung 

einer potentiell bedrohlichen Subgemeinschaft aus dem Zentrum der eigentlichen 

Gemeinschaft auszulagern – der Tanzplatz wird daher in dieser Szene imaginär von der 

Agora getrennt, obwohl Homer ihn ansonsten auf ihrer Agora verortet. Damit soll offenbar 

ein Konflikt, der den inneren Frieden bedroht, ausgelagert werden. Denn nur durch diesen 

Kunstgriff ist es möglich, die gemeinschaftskonstituierende Funktion des Tanzplatzes für 

eine Formierung zu nutzen, die den inneren Frieden in Gefahr bringt. 

 Galt der Tanzplatz als Raum, der soziale Ordnung zur Wahrung des inneren Friedens 

hervorbrachte und abbildete, so wirkte auch die mit diesem Raum verbundene Handlung – 

der Tanz – als ordnende Kraft, wie die Gestaltung und die runde Form des Schildes des 

Achill symbolisch vor Augen führen. Zudem hatte Tanz die Funktion, Ordnung erlebbar zu 

machen und Konflikte zu deeskalieren, wie an der phaiakischen Strategie zur 

Konfliktbewältigung im Rahmen ihrer Wettkämpfe auf der Agora erkennbar wird: Alkinoos 

vermag den sich zwischen Eurýalos und Odysseus anbahnenden Konflikt durch eine 

Präsentation der phaiakischen Tanzkünste zu lösen; Tanz stellt in diesem Zusammenhang 

den inneren Frieden wieder her, indem er die geltende soziale Ordnung bekräftigt. 

 Durch das Aufkommen des Waffentanzes als Ersatz und ‚Verbürgerlichung‘ eines 

vormals homerisch-aristokratischen Mittels der Statusdemonstration wurde ebenfalls durch 

Tanz ein Beitrag zu innerem Frieden geleistet. Denn mit der Verschiebung des Fokus vom 

Individuum auf die Polisgemeinschaft konnte das disruptive Potential, das die nun überholte 

Angewohnheit Waffen zu tragen mit sich brachte, eingehegt werden. Mit dem Verschwinden 

 
780 Zur integrativen Funktion der Kreisform siehe Soar 2010, 151. 



 

166 
 

von Waffen aus der Öffentlichkeit und der Bevorzugung von gemeinschaftsförderlichem 

Waffentanz zur Statusdemonstration konnten Konflikte, die den inneren Frieden bedrohten, 

entschärft oder sogar vermieden werden. 

 

Insgesamt konnte gezeigt werden, dass der Tanzplatz in seiner Funktion als Handlungsraum 

und der Tanz als soziale Handlung auf vielfältige Weise als gestaltende Faktoren auf 

Formierungsprozesse der Polis einwirkten. Tanz erwies sich als effektives und gezielt 

eingesetztes Mittel, um auf mentalitätsgestaltender Ebene polisbezogene 

Gemeinschaftlichkeit zu etablieren und zu festigen. Der Tanzplatz war Ausdruck einer 

Vorortung dieses Prozesses in der Öffentlichkeit und fungierte zugleich als seine 

Projektionsfläche. 

 

Der Tanz war ein Medium der früharchaischen Polis. Im Verlauf der weiteren 

Ausdifferenzierung der Polisstaatlichkeit dagegen ist eine Abnahme der Bedeutung des 

Tanzes festzustellen. Athenaios etwa beklagt, dass viele Tänze einen dionysischen Charakter 

angenommen und dadurch andere ursprünglichere Funktionen verloren hätten.781 Tanz, der 

nicht bei Theateraufführungen oder in kultischen Zusammenhängen stattfand, diente 

vermehrt unterhaltenden Zwecken im Zuge geselliger Zusammenkünfte. Mit zunehmender 

gesellschaftlicher Komplexität ist zu beobachten, dass die Bedeutung des Tanzes abnahm.782 

Die drei in früharchaischer Zeit noch durch den Tanz gestalteten Grundbedingungen von 

Gemeinschaftlichkeit – kollektive Identität, am Gemeinwohl orientiertes Handeln und 

Verhalten sowie Ordnung und innerer Frieden – wurden nun zunehmend durch andere, 

institutionalisierte Verfahren und durch Gesetze sichergestellt. Erkennbar wird dieser 

Prozess beispielsweise in den Bestimmungen der spartanischen Großen Rhetra oder dem 

solonischen Stasis-Gesetz. 

 

 

 

  

 
781 Vgl. Athen. 14,631a. Allein die spartanische Tanzpraxis nimmt er von seiner Kritik aus. 
782 Perterson Royce 2002, 154, identifiziert diesen Vorgang generell als zwangsläufige Entwicklung in 

komplexen Gesellschaften. 



 

167 
 

5. Quellenverzeichnis  

 

Alkaios: 

 Fragmente, übersetzt von Max Treu, München: Heimeran 31980. 

 

Alkman: 

 Fragmente, übersetzt von Hermann Fränkel, in: Ders.: Dichtung und Philosophie des 

 frühen Griechentums. Eine Geschichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis zur 

 Mitte des fünften Jahrhunderts, München: Beck 31976. 

 

Aristoteles: 

 Fragmente, kommentiert von Hellmut Flashar, Uwe Dubielzig und Barbara 

 Breitenberger, in: Grumach, Enrst; Flashar, Hellmut (Hgg.): Aristoteles: Werke, Band 

 20, 3 Teile, Berlin [u. a.]: Akademie Verlag 2006. 

 

 Poetik, übersetzt von Arbogast Schmitt, in: Flashar, Hellmut; Rapp, Christof (Hgg.): 

 Aristoteles. Werke in deutscher Übersetzung. Band 5: Poetik, Berlin [u.a.]: Akademie 

 Verlag 2008. 

 

 Politik, eingeleitet, übersetzt und kommentiert von Olof Gigon, Zürich [u.a.]: Artemis 

 21971. 

 

Athenaios:  

 Das Gelehrtenmahl, Buch I-VI, Band 1 (Buch I-III), eingeleitet und übersetzt von Claus 

 Friedrich, kommentiert von Thomas Nothers, in: Bibliothek der griechischen Literatur, 

 Band 47, Stuttgart: Anton Hiersemann 1998. 

 

 Das Gelehrtenmahl, Buch I-VI, Band 2 (Buch IV-VI), eingeleitet und übersetzt von 

 Claus Friedrich, kommentiert von Thomas Nothers, in: Bibliothek der griechischen 

 Literatur, Band 48, Stuttgart: Anton Hiersemann 1998. 

 

 Das Gelehrtenmahl, Buch XI-XV, Band 2 (Buch XIV und XV), eingeleitet und 

 übersetzt von Claus Friedrich, kommentiert von Thomas Nothers, in: Bibliothek der 

 griechischen Literatur, Band 54, Stuttgart: Anton Hiersemann 2001. 

 

Bakchylides: 

 Gedichte, übersetzt von Oskar Werner, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De 

 Gruyter 1969. 

 

Diodor: 

 Griechische Weltgeschichte, Buch I-X, Band 2 (Buch IV-X), übersetzt von Otto Veh, 

 in: Bibliothek der griechischen Literatur, Band 35, Stuttgart: Anton Hiersemann 1993. 

 

 Griechische Weltgeschichte, Buch XI-XIII, übersetzt von Otto Veh, in: Bibliothek 

 der griechischen Literatur, Band 45, Stuttgart: Anton Hiersemann 1998. 

 

 



 

168 
 

Dionysios von Halikarnassos: 

 The Roman antiquities, übersetzt von Earnest Cary, in: The Loeb classical library. 

 London: Heinemann [u. a.] 1945. 

 

FGrHist 105 F 1, in: Jacoby, Felix (Hg.): Die Fragmente der griechischen Historiker, II. 

 Zeitgeschichte, A. Universalgeschichte und Hellenika, [Nr. 64-105], Leiden [u. a.]: Brill 

 1996. 

 

Herodot: 

 Historien, 2 Bände, übersetzt von Josef Feix, Düsseldorf: Artemis und Winkler 72006. 

 

Hesiod: 

 Fragmente, herausgegeben von Reinhold Merkelbach und Martin L. West: Fragmenta 

 Hesiodea, Oxford: Clarendon Press 1967. 

 

 Theogonie, übersetzt von Albert von Schirnding und Ernst Schmidt, in: Sammlung 

 Tusculum, Berlin [u. a.]: De Gruyter 2012. 

  

Homer: 

 Ilias, übersetzt von Hans Rupé, in: Sammlung Tusculum, Berlin: Akademie Verlag 

 162013. 

  

 Odyssee, übersetzt von Anton Weiher, in: Sammlung Tusculum. Berlin: Akademie 

 Verlag 142013. 

 

Kallimachos: 

 Die Dichtungen, übersetzt von Ernst Howald, in: Die Bibliothek der alten Welt: 

 Griechische Reihe, Zürich [u. a.]: Artemis 1955. 

 

Lukian von Samosata: 

 Anacharsis oder Über die gymnastischen Übungen, übersetzt von Christoph Martin 

 Wieland, in: Werner, Jürgen (Hg.): Lukian. Werke in drei Bänden, Band 2, Berlin [u. 

 a.]: Aufbau-Verlag 1974, S. 396-424. 

 

 Von der Tanzkunst, übersetzt von Christoph Martin Wieland, in: Werner, Jürgen (Hg.): 

 Lukian. Werke in drei Bänden, Band 2, Berlin [u. a.]: Aufbau-Verlag 1974, S. 425-458. 

 

Pausanias: 

 Reisen in Griechenland. Gesamtausgabe in 3 Bänden, Band 1: Athen, Attika, Argolis, 

 Lakonien, Messenien, übersetzt von Ernst Meyer, Darmstadt: Wissenschaftliche 

 Buchgesellschaft 31986. 

 

 Description of Greece, Volume II, Books 3-5 (Laconia, Messenia, Elis 1), übersetzt von 

 W. H. S. Jones; H. A. Ormerod, Loeb Classical Library 188, Cambridge, MA: Harvard 

 University Press 1926. 

 

 



 

169 
 

Pindar: 

 Siegeslieder, übersetzt von Dieter Bremer, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De 

 Gruyter 2011. 

 

Platon: 

 Die Gesetze, übersetzt von Rudolf Rufener, in: Gigon, Olof (Hg.): Platon. Sämtliche 

 Werke, Band 7, Zürich [u.a.]: Artemis 1974. 

 

 Timaios, übersetzt von Hieronymus Müller, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon. Sämtliche 

 Werke, Band 4, Timaios, Kritias, Minos, Nomoi, Hamburg: Rowohlt 242014, S. 11-104. 

 

Plutarch: 

 Agesilaos, übersetzt von Konrat Ziegler, in: Plutarch: Große Griechen und Römer, Band 

 3, Zürich [u. a.]: Artemis 1955, S. 107-156. 

 

 Lykurgos, übersetzt von Konrat Ziegler, in: Plutarch: Große Griechen und Römer, Band 

 1, Zürich [u. a.]: Artemis 1954, S. 125-167. 

 

 Moralia, übersetzt von Frank Cole Babbitt, in: The Loeb classical library: Plutarch’s 

 Moralia, Band 3, ND London [u. a.]: Heinemann 1968. 

 

Pollux: 

 Onomasticon, übersetzt von Erich Bethe, Band 1, Bücher I-V, in: Lexicographi Graeci, 

 Stuttgart: Teubner 1967. 

 

Polybios: 

 Geschichte, übersetzt von Hans Drexler, in: Bibliothek der alten Welt: Griechische 

 Reihe, Zürich [u. a.]: Artemis 1961. 

 

Sappho: 

 Sappho, übersetzt von Hans Rupé, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De Gruyter 

 1945. 

 

Simonides: 

 Gedichte, übersetzt von Oskar Werner, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De 

 Gruyter 1969. 

 

Solon: 

 Fragmente, übersetzt von Hermann Fränkel, in: Ders.: Dichtung und Philosophie des 

 frühen Griechentums. Eine Geschichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis zur 

 Mitte des fünften Jahrhunderts, München: Beck 31976. 

 

Strabon: 10 

 Geographika, Band 2: Buch V-VIII, herausgegeben von Stefan Radt, Göttingen: 

 Vandenhoeck und Ruprecht 2003. 

 



 

170 
 

 Geographika, Band 3: Buch IX-XIII, herausgegeben von Stefan Radt, Göttingen: 

 Vandenhoeck und Ruprecht 2004. 

 

Terpander: 

 Fragmente, übersetzt von Zoltán Franyó, in: Frühgriechische Lyriker, Band 4: Die 

 Chorlyriker, Berlin: Akademie Verlag 1976, S. 14-16.  

 

Thukydides: 

 Der Peloponnesische Krieg, übersetzt von Michael Weißenberger, in: Sammlung 

 Tusculum, Berlin [u. a.]: De Gruyter 2017. 

 

Tyrtaios: 

 Elegien, übersetzt von Zoltan Franjó und Peter Gan, in: Frühgriechische Lyriker, Band 

 1: Die frühen Elegiker, Berlin: Akademie Verlag 21981, S. 16-27. 

 

Xenophon:  

 Anabasis. Der Zug der Zehntausend, herausgegeben von Walter Müri, bearbeitet von 

 Bernhard Zimmermann, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 21997. 

 

 Das Gastmahl, übersetzt von Georg Peter Landmann, Hamburg: Rowohlt 1957. 

 

 Die Verfassung der Spartaner, herausgegeben, übersetzt und erläutert von Stefan 

 Rebenich, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998. 

 

 Erinnerungen an Sokrates, herausgegeben von Peter Jaerisch, in: Sammlung Tusculum, 

 Berlin [u. a.]: De Gruyter 2011. 

 

 Hellenika, herausgegeben von Gisela Strasburger, in: Sammlung Tusculum, München 

 [u. a.]: Artemis 21988. 

 

 Kyropaedia. Die Erziehung des Kyros, herausgegeben von Rainer Nickel, in: Sammlung 

 Tusculum, München [u. a.]: Artemis 1992. 

 

 

Inschriften: 

 Engelmann, Helmut; Merkelbach, Reinhold (Hgg.): Corpus inscriptionum Graecarum. 

 Quellen und Abhandlungen zur griechischen Epigraphik, Band 2, Hildesheim [u. a.]: 

 Georg Olms Verlag ND (d. Ausg. Berlin: Officina Academica 1843) 1977. 

 

 Pleket, H. W.; Stroud, R. S. (Hgg.): Supplementum Epigraphicum Graecum, Band 39, 

 Leiden [u. a.]: Brill 1989. 

 

 Preußische Akademie der Wissenschaften: Inscriptiones Graecae, Band I (ed. altera) 

 Inscriptiones Atticae Euclidis anno anteriores, herausgegeben von Fridericus Hiller de 

 Gaertringen, Berlin 1924. 

 



 

171 
 

 Preußische Akademie der Wissenschaften: Inscriptiones Graecae, Band VII 

 Inscriptiones  Megaridis et Boeotiae, herausgegeben von Guilelmus Dittenberger, 

 Berlin 1892.  



 

172 
 

6. Literaturverzeichnis 

 

Alexander, James W.: The Marriage of Megacles, in: The Classical Journal 55, Heft 3, 1959, 

S. 129-134. 

 

Anderson, Greg: The Personality of the Greek State, in: The Journal of Hellenic Studies 129, 

2009, S. 1-22. 

 

Arendt, Hannah: Vita activa. Oder Vom Tätigen Leben, München: Piper 102011. 

 

Dies.: Der Mensch, ein gesellschaftliches oder ein politisches Lebewesen, in: Hannah 

Arendt. Mensch und Politik. Mit einem Nachwort von Thomas Meyer. Reclams 

Universalbibliothek, Stuttgart: Reclam 2017, S. 7-47. 

 

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in 

frühen Hochkulturen, München: C. H. Beck 82018. 

 

Austin, John Langshaw: How to Do Things with Words, Cambridge MA: Harvard 

University Press 1962. 

 

Bachmann-Medick, Doris: Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, 

Hamburg: Rowohlt 32009. 

 

Becker, Andrew Sprague: The Shield of Achilles and the Poetics of Ekphrasis, London: 

Rowman & Littlefield 1995. 

 

Bettenworth, Anja: Gastmahlszenen in der antiken Epik von Homer bis Claudian. Diachrone 

Untersuchungen zur Szenentypik, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2004. 

 

Biebas-Richter, Janice: Was kümmert den Hippokleides? Überlegungen zu einem 

internationalen Spektakel und einer vertanzten Hochzeit, in: Hermes. Zeitschrift für 

klassische Philologie 144, Heft 3, 2016, S. 279-298. 

 

Blok, Josine: Retracing Steps: Finding Ways into Archaic Greek Citizenship, in: Duplouy, 

Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining Citizenship in Archaic Greece, Oxford: Oxford 

University Press 2018, S. 79-101. 

 

Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum, symbolischer Raum, in: Dünne, Jörg; Doetsch, Hermann 

(Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp 2007, S. 354-368. 

 

Boas, Franziska: Introductory Note, in: Dies. (Hg.): The Function of Dance in Human 

Society. A Seminar Directed by Franziska Boas, New York: Boas School 21972, S. 1-3. 

 



 

173 
 

Bonß, Wolfgang [u. a.]: Handlungstheorie. Eine Einführung, Bielefeld: transcript Verlag 

2013. 

 

Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, München [u. a.]: 

Fink 2007. 

 

Brinson, Peter: Epilogue: Anthropology and the study of dance, in: Spencer, Paul (Hg.): 

Society and the Dance. The Social Anthropologie of Process and Performance, Cambridge 

[u. a.]: Cambridge University Press 1985, S. 206-214. 

 

Brommer, Frank: Antike Tänze, in: Archäologischer Anzeiger, Band 2, 1989, S. 483-494. 

 

Byre, Calvin S.: Narration, Description and Theme in the Shield of Achilles, in: The 

Classical Journal 88, Heft 1, 1992, S. 33-42. 

 

Calame, Claude: Choruses of Young Women in Ancient Greece. Their Morphology, 

Religious Role, and Social Functions, new and revised edition, translated by Collins, Derek; 

Orion, Janice, Lanham u. a.: Rowman & Littlefield Publishers 2001. (Ursprünglich 

erschienen im Französischen unter dem Titel: Les Choeurs de Jeunes Filles en Grèce 

Archaique, Rom: Edizioni dell’Ateneo & Bizzari 1977.) 

 

Ders.: Pre-Classical Sparta as Song Culture, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to 

Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 177-201. 

 

Cantenacci, Carmine: Foreword, in: Gianvittori, Laura (Hg.): Choreutika. Performing and 

Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra editore 2017, S. 11-19. 

 

Ceccarelli, Paola: La pirrica nell’antichitá greco romana. Studi sulla danza armate, Pisa [u. 

a.]: Istituti Editoriali e Poligrafici Internazionali 1998. 

 

Christesen, Paul: Sparta and Athletics, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. 

Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 543-564. 

 

De Jong, Irene J. F.: The shield of Achilles: From metalepsis to mise en abyme, in: Ramus: 

Critical studies in Greek and Roman literature 40, Heft 1, 2011, S. 1-14. 

 

De Libero, Loretana: Die archaische Tyrannis, zugl. Habil. Göttingen 1995, Stuttgart: Franz 

Steiner Verlag 1996. 

 

Dubbini, Rachele: Agones on the Greek Agora between Ritual and Spectacle: Some 

Examples from the Peloponnese, in: Michaels, Axel [u. a.] (Hgg.): Ritual Dynamics and the 

Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, Agency, and Experience, Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag 2010, S. 157-181. 

 



 

174 
 

Ducat, Jean: Spartan Education. Youth and Society in the Classical Period, Swansea: 

Classical Press of Wales 2006. 

 

Dünne, Jörg: Einleitung, in: Ders.; Doetsch, Hermann (Hgg.): Raumtheorie. 

Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 

2007, S. 289-303. 

 

Edwards, Anthony T.: Homer’s Ethical Geography: Country and City in the Odyssey, in: 

Transactions of the American Philological Association 123, 1993, S. 27-78. 

 

Ehrenberg, Victor: Der Staat der Griechen, Zürich [u. a.]: Artemis 21965. 

 

Emmanuel, Maurice: La danse grecque antique d'après les monuments figurés, Paris: 

Hachette 1896. 

 

Entman, Robert: Framing: Towards a Clarification of a Fractured Paradigm, in: Journal of 

Communication 43, Heft 3. 1993. S. 51–58. 

 

Figueira, Thomas: Helotage and the Spartan Economy, in: Powell, Anton (Hg.): A 

Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 565-595. 

 

Finley, Moses I.: Die Welt des Odysseus, Frankfurt a. M.: Campus Verlag Neuauflage 2005. 

 

Fisher, Nick: Athletics and Citizenship, in: Duplouy, Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining 

Citizenship in Archaic Greece, Oxford: Oxford University Press 2018, S.189-225. 

 

Fitton, J. W.: Greek Dance, in: he Classical Quarterly 23, Heft 2, 1973, S.254-274. 

 

Fittschen, Klaus: Bildkunst Teil 1: Der Schild des Achilleus. Archaeologia Homerica, 

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1973. 

 

Flach, Hans: Der Tanz bei den Griechen: Vortrag, Sammlung gemeinverständlicher 

Vorträge, Berlin: Habel 1880. 

 

Flaig, Egon: Die Mehrheitsentscheidung. Entstehung und kulturelle Dynamik, Paderborn [u. 

a.]: Ferdinand Schöningh 2013. 

 

Flower, Michael A.: Spartan ‚Religion‘ and Greek ‚Religion‘, in: Hodkinson, Stephen (Hg.): 

Sparta. Comparative Approaches, Swansea: Classical Press of Wales 2009, S. 193-229. 

 

Ders.: Spartan Religion, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, 

Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 425-451. 

 



 

175 
 

Fraß, Stefan: Egalität, Gemeinsinn und Staatlichkeit im archaischen Griechenland, zugl. 

Diss. Dresden 2014, München: Herbert Utz Verlag 2018. 

 

Funke-Wieneke, Jürgen: Der Körper als Entdecker, in: Klepacki, Leopold; Liebau, Eckart 

(Hgg.): Tanzwelten. Zur Anthropologie des Tanzes, Münster [u. a.]: Waxmann 2008, S. 11-

28. 

 

Gabrielsen, Vincent: Piracy and the Slave-Trade, in: Erskine, Andrew (Hg.): A Companion 

to the Hellenistic World, Oxford [u. a.]: Blackwell Publishing 2005, S. 389-404. 

 

Gärtner, Hans Armin: Beobachtungen zum Schild des Achilleus, in: Görgemanns, Herwig; 

Schmidt, Ernst A.: Studien zum antiken Epos, Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain 

1976, S. 46-65. 

 

Gebhard, Elizabeth: The Form of the Orchestra in the Early Greek Theater, in: Hesperia: 

The Journal of the American School of Classical Studies at Athens 43, Heft 4, 1974, S. 428-

440. 

 

Gianvittorio, Laura: Introduction. Ancient dance as a research topic, in: Dies. (Hg.): 

Choreutika. Performing and Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio 

Serra editore 2017, S.25-36. 

 

Giddens, Anthony: Central Problems in Social Theory. Action, Structure and Contradiction 

in Social Analysis, Houndmills [u. a.]: Macmillan Education Ltd. 1979. 

 

Giurchescu, Anca: The Power of Dance and its Social and Political Uses, in: Yearbook for 

Traditional Music 2001, S. 109-121. 

 

Goulaki-Voutira, Alexandra: Pyrrhic Dance and Female Pyrrhic Dancers, in: RCMI 

Newsletter 21, Heft 1, 1996, S. 3-12. 

 

Greco, Emanuele; Voza, Ottavia: For a Reconstruction of the „Round Building“ at Sparta as 

the Skias, in: Zambas, Costas [u. a.] (Hgg.): Architekton. Timetikos tomos gia ton kathegete 

Manole Korre (Honorary Volume for Professor Manolis Korres), Athen: Ekdotikos Oikos 

Melissa 2016, S. 343–350. 

 

Griffith, Alan: Stories and storytelling in the Histories, in: Dewald, Carolyn (Hg.): The 

Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge: Cambridge University Press 2006, S. 130-

144. 

 

Grote, Oliver: Die homerische agorê und die Herausbildung politischer Rollen und 

Verfahren in archaischer Zeit, in: Gymnasium 123, Heft 3, 2016, S. 247-279. 

 

Gschnitzer, Fritz: Griechische Sozialgeschichte, Wiesbaden: Steiner 1981. 



 

176 
 

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalität 

und gesellschaftliche Rationalisierung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41987. 

 

Ders.: Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen 

Vernunft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 102016. 

 

Haug, Annette: Die Entdeckung des Körpers. Körper- und Rollenbilder im Athen des 8. und 

7. Jahrhunderts v. Chr., Berlin: De Gruyter 2012. 

 

Hanna, Judith Lynne: Movements toward Understanding Humans through the 

Anthropological Study of Dance, in: Current Anthropology 20, Heft 2, 1979, S. 313–339. 

 

Dies.: To Dance is Human. A Theory of Nonverbal Communication, Chicago und London: 

University of Chicago Press 1987. 

 

Hansen, Mogens Herman (Hg.): The ancient Greek city state, Kopenhagen: Munksgaard 

1993. 

 

Hardie, P. R.: Imago Mundi: Cosmological and Ideological Aspects of the Shield of Achilles, 

in: The Journal of Hellenic Studies 105, 1985, S. 11-31. 

 

Hellmann, Oliver: Die Schlachtszenen der Ilias. Das Bild des Dichters vom Kampf in der 

Heroenzeit, zugl. Diss. Freiburg 2000, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000. 

 

Hobden, Fiona: The Symposion in Ancient Greek Society and Thought, Cambridge [u. a.]: 

Cambridge University Press 2013. 

 

Hodkinson, Stephen: The Development of Spartan Society and Institutions in the Archaic 

Period, in: Mitchell, Lynette G.; Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic 

Greece, London und New York: Routledge 1997, S. 83-102. 

 

Hölkeskamp, Karl-Joachim: Schiedsrichter, Gesetzgeber und Gesetzgebung im archaischen 

Griechenland, teilw. zugl. Habil. Bochum 1991, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1999. 

 

Hölscher, Tonio: Öffentliche Räume in frühen griechischen Städten, Heidelberg: Winter 

1998. 

 

Ders.: Körper, Handlung und Raum als Sinnfiguren in der griechischen Kunst und Kultur, 

in: Hölkeskamp, Karl-Joachim (Hg.): Sinn (in) der Antike. Orientierungssysteme, Leitbilder 

und Wertkonzepte im Altertum, Mainz: Philipp von Zabern 2003, S. 163–192. 

 

Hornblower, Simon: Herodotus and His Sources of Infomration, in: Bakker, Egbert J.; de 

Jong, Irene J. F.; van Wees, Hans (Hgg.): Brill’s Companion to Herodotus, Leiden [u.a.]: 

Brill 2002, S. 373-389. 



 

177 
 

Jensen, Erik: Hippokleides doesn’t care. Herodotus on Talking Back to Tyrants, in: New 

England Classical Journal 41, Heft 4, 2014, S. 258-287. 

 

Junker, Klaus: Zur Bedeutung der frühesten Mythenbilder, in: Schmidt, Stefan; Oakley, 

John. H. (Hgg.): Hermeneutik der Bilder. Beiträge zur Ikonographie und Interpretation 

griechischer Vasenmalerei. Teil von: Bayerische Akademie der Wissenschaften: Beihefte 

zum Corpus Vasorum Antiquorum. Band IV, München: C. H. Beck 2009, S. 65-76. 

 

Kaeppler, Adrienne L.: Rezension von: Hanna, Judith Lynne: To Dance is Human. A Theory 

of Noverbal Communication, in: American Ethnologist 8, Heft 1, 1981, S. 218-219. 

 

Dies.: Dance Ethnology and the Anthropology of Dance, in: Dance Research Journal 32, 

2000, S. 116-125. 

 

Kenzler, Ulf: Studien zur Entwicklung und Struktur der griechischen Agora in archaischer 

und klassischer Zeit, zugl. Diss. Hamburg 1998, Frankfurt am Main [u. a.]: Lang 1999. 

 

Kinzl, Konrad H.: Zur Vor- und Frühgeschichte der attischen Tragödie. Einige historische 

Überlegungen, in: Klio 62, 1980, 177–190. 

 

Kolb, Frank: Agora und Theater, Volks- und Festversammlung, Berlin: Gebr. Mann Verlag 

1981. 

 

Konijnendijk, Roel: Classical Greek Tactics. A Cultural History, Leiden und Boston: Brill 

2018. 

 

Koopman, Niels: Ancient Greek Ekphrasis: Between Description and Narration. Five 

Linguistic and Narratological Case Studies, Leiden: Brill 2018. 

 

Krischer, Tilman: Phäaken und Odyssee, in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 

113, Heft 1, 1985, S. 9-21. 

 

Lang, Mabel L.: Herodotean Narrative and Discourse, Cambridge Mass.: Harvard University 

Press 1984. 

 

Latacz, Joachim: Kampfparänese, Kampfdarstellung und Kampfwirklichkeit in der Ilias, bei 

Kallinos und Tyrtaios, München: C. H. Beck 1977. 

 

Ders.: Archaische Periode, in: Görgemanns, Herwig (Hg.): Die griechische Literatur in Text 

und Darstellung, Stuttgart: Philipp Reclam jun. 21998. 

 

Latte, Kurt: De saltationibus graecorum capita quinque, zugl. Diss. Königsberg 1913, Berlin: 

De Gruyter ND (d. Ausg. Giessen: Töpelmann 1913) 2019. 

 



 

178 
 

Lawler, Lillian B.: The Dance in Jest, in: The Classical Journal 59, Heft 1, 1963, S. 1-7. 

Dies.: The Dance in Ancient Greece, Middletown, Connecticut: Wesleyan University Press 

1964. 

 

Lefebvre, Henri: Die Produktion des Raums, in: Dünne, Jörg; Doetsch, Hermann (Hgg.): 

Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2007, S. 330-342. 

 

Lesky, Michael: Untersuchungen zur Ikonographie und Bedeutung antiker Waffentänze in 

Griechenland und Etrurien, zugl. Diss. Tübingen 1998, München: tuduv Verlagsgesellschaft 

2000. 

 

Link, Stefan: „Durch diese Tür geht kein Wort hinaus!“ (Plut. Lyk. 12,8). 

Bürgergemeinschaft und Syssitien in Sparta, in: Laverna 9, 1998, S. 82-112. 

 

Ders.: Das frühe Sparta: Untersuchungen zur spartanischen Staatsbildung im 7. und 6. 

Jahrhundert v. Chr., St. Katharinen: Scripta-Mercaturae-Verlag 2000. 

 

Ders.: Snatching and keeping: The motif of taking in Spartan culture, in: Figueira, Thomas 

J. (Hg.): Spartan Society, Swansea: Classical Press of Wales 2004, S. 1-24. 

 

Ders.: Sparta, von innen gesehen, in: HZ 293, 2011, S. 323-371. 

 

Lonsdale, Steven H.: Dance and Ritual Play in Greek Religion, Baltimore und London: The 

Johns Hopkins University Press 1993. 

 

Löw, Martina: Raumsoziologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 92017. 

 

Luria, Salomo: Der Affe des Archilochos und die Brautwerbung des Hippokleides, in: 

Philologus. Zeitschrift für das klassische Altertum und sein Nachleben 85, 1930. 

 

Luther, Andreas: Die Phaiaken der Odyssee und die Insel Euboia, in: Ders. (Hg.): Geschichte 

und Fiktion in der homerischen Odyssee, München: C. H. Beck 2006, S.77-92. 

 

Marg, Walter: Homer über die Dichtung. Münster: Aschendorff 21971. 

 

Martin, Roland: Recherches sur l'Agora grecque. Études d'histoire et d'architecture urbaines, 

Paris: de Boccard 1951. 

 

McDonald, William A.: The Political Meeting Places of the Greeks, Baltimore und London: 

The Johns Hopkins University Press 1943. 

 

McGregor, Malcolm F.: Cleisthenes of Sicyon and the Panhellenic Festivals, in: TAPhA 72, 

1941, 266-287. 



 

179 
 

Meader, D. L.; Waldstein, C.: Reports on excavations at Sparta in 1893, in: AJA 8, 1893, S. 

410-428. 

 

Meier, Mischa: Aristokraten und Damoden. Untersuchungen zur inneren Entwicklung 

Spartas im 7. Jahrhundert v. Chr. und zur politischen Funktion der Dichtung des Tyrtaios, 

zugl. Diss. Bochum 1998, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1998. 

 

Minton, Sandra: Research in Dance: Educational and Scientific Perspectives, in: Dance 

Research Journal 32, 2000, S. 110-116. 

 

Moretti, Luigi: Olympionikai, i vincitori negli antichi agoni olimpici, Rom: Accademia 

Nazionale dei Lincei 1957. 

 

Müller, Carl Werner: Legende – Novelle – Roman. Dreizehn Kapitel zur erzählenden 

Prosaliteratur der Antike, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2006. 

 

Murray, Oswyn: Cities of Reason, in: Ders.; Price, Simon (Hgg.): The Greek City. From 

Homer to Alexander, Oxford: Clarendon Press 1990, S. 1-26. 

 

Ders.: War and the Symposium, in: Slater, William J. (Hg.): Dining in a Classical Context. 

ND Ann Arbor, Michigan University Press 1995, S. 83-104. 

 

Ders.: Herodotus and Oral History, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s Craft in the Age 

of Herodotus, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 16-44. 

 

Ders.: Herodotus and Oral History Reconsidered, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s 

Craft in the Age of Herodotus, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 314-325. 

 

Naerebout, Frits Gerard: Attractive Performances. Ancient Greek Dance: Three Preliminary 

Studies, Amsterdam: Gieben 1997. 

 

Ders.: Moving Events. Dance at Public Events in the Ancient Greek World. Thinking 

through its Implications, in: Stavrianopoulou, Eftychia (Hg.): Ritual and Communication in 

the Greaco-Roman World, Liège: Presses universitaires de Liège 2006. 

 

Ders.: Moving in Unision. The Greek Chorus in Performance, in: Gianvittorio, Laura (Hg.): 

Choreutika. Performing and Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio 

Serra editore 2017, S.39-66. 

 

Nafissi, Massimo: Lykurgos the Spartan „Lawgiver“: Ancient Beliefs and Modern 

Scholarship, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: 

Wiley Blackwell 2018, S. 93-123. 

 



 

180 
 

Papakonstantinou, Z.: Sport and Identity in Ancient Greece, London und New York: 

Routledge 2019. 

 

Parker, Victor: Some Aspects of the Foreign and Domestic Policy of Cleisthenes of Sikyon, 

in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 122, Heft 4, 1994, S. 404-424. 

 

Parry, Milman: The Traditional Epithet in Homer. (Translation of L’Épithète traditionelle 

dans Homère; Essai sur un problème de style homérique, Paris 1928), in: Parry, Adam (Hg.): 

The Making of Homeric Verse. The Collected Papers of Milman Parry, Oxford [u. a.]: 

Oxford University Press 1987, S. 1-190. 

 

Parsons, Talcott: Social Systems and the Evolution of Action Theory, New York: Free Press 

1977. 

 

Pearson, Mike Parker; Richards, Colin: Ordering the World: Perceptions of Architecture, 

Space and Time, in: Dies. (Hgg.): Architecture and order. Approaches to social space, 

London: Routledge 2010, S. 1-37. 

 

Peterson Royce, Anya: The Anthropology of Dance, Alton Hampshire: Dance Books 22002. 

 

Petterson, Michael: Cults of Apollo at Sparta. The Hyakinthia, the Gymnopaidiai and the 

Karneia, Stockholm: Svenska Institutet i Athen 1992. 

 

Raaflaub, Kurt A.: Soldiers, Citizens and the Evolution oft he Early Greek Polis, in: 

Mitchell, Lynette G.; Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic Greece, 

London und New York: Routledge 1997, S. 49-59. 

 

Reece, Steve: The Stranger’s Welcome. Oral Theory and the Aesthetics of the Homeric 

Hospitality Scene, Ann Arbor: University of Michigan Press 1993. 

 

Reinhardt, Karl: Tradition und Geist. Gesammelte Essays zur Dichtung, Göttingen: 

Vandenhoeck und Ruprecht 1960. 

 

Ders.: Die Ilias und ihr Dichter, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1961. 

 

Richer, Nicolas: Spartan Education in the Classical Period, in: Powell, Anton (Hg.): A 

Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 525-542. 

 

Rundin, John: A Politics of Eating. Feasting in Early Greek Society, in: The American 

Journal of Philology 117, Heft 2, 1996, S. 179-215. 

Sachs, Curt: Musik des Altertums, Breslau: Ferdinand Hirt 1924. 

 

Ders.: Eine Weltgeschichte des Tanzes, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND 

(d. Ausg. Berlin 1933) 2007. 



 

181 
 

Schadewaldt, Wolfgang: Von Homers Welt und Werk: Aufsätze und Auslegungen zur 

Homerischen Frage, Stuttgart: K. F. Koehler 41965. 

Schäfer, Alfred: Unterhaltung beim griechischen Symposion, Mainz: Philipp von Zabern 

1997. 

 

Schlesier, Renate: Kulturelle Artefakte in Bewegung. Zur Geschichte der Anthropologie des 

Tanzes, in: Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, 

München [u. a.]: Wilhelm Fink Verlag 2007, S. 132-145. 

 

Schmitt-Pantel, Pauline: Collective Activities and the Political in the Greek City, in: Murray, 

Oswyn; Price, Simon (Hgg.): The Greek City. From Homer to Alexander, Oxford: 

Clarendon Press 1990, S.199-213. 

 

Schmitz, Winfried: Verpaßte Chancen. Adel und Aristokratie im archaischen und 

klassischen Griechenland, in: Beck, Hans; Scholz, Peter; Walter, Uwe (Hgg.): Die Macht 

der Wenigen: Aristokratische Herrschaftspraxis, Kommunikation und „edler“ Lebensstil in 

Antike und Früher Neuzeit, Historische Zeitschrift: Beihefte 47, München: Oldenbourg 

2008, S. 35-70. 

 

Schulz, Raimund: Als Odysseus staunte. Die griechische Sicht des Fremden und das 

ethnographische Vergleichen von Homer bis Herodot, Göttingen: Vandenhoeck und 

Ruprecht 2020. 

 

Scott, Lionel: Historical Commentary on Herodotus Book 6, Leiden: Brill 2005. 

 

Scully, Stephen: Homer and the Sacred City, Ithaca [u. a.]: Cornell University Press 1990. 

 

Ders.: Reading the Shield of Achilles: Terror, Anger, Delight, in: Harvard Studies in 

Classical Philology 101, 2003, S. 29-47. 

 

Searle, John: Speech Acts. An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge: Cambridge 

University Press 1969. 

 

Seelentag, Gunnar: Das archaische Kreta. Institutionalisierung im frühen Griechenland, 

zugl. Habil. Köln 2010, Berlin: De Gruyter 2015. 

 

Segal, Charles Paul: The Phaeacians and the Symbolism of Odysseus‘ Return, in: Arion: A 

Journal of Humanities and the Classics 1, Heft 4, 1962, S. 17-64. 

 

Shapiro, Susan O.: Proverbial Wisdom in Herodotus. in: Transactions of the American 

Philological Association 130, 2000, S. 89-118. 

 



 

182 
 

Shipley, Graham: Little Boxes on the Hillside: Greeks Town Planning, Hippodamos, and 

Polis Ideology, in: Hansen, Mogens Herman (Hg.): The Imaginary Polis, Kopenhagen: 

Kongelige Danske Videnskabernes Selskab 2005, S. 335-403. 

 

Simmel, Georg: Soziologie des Raumes, in: Ders.: Schriften zur Soziologie. Eine Auswahl 

(hrsg. und eingeleitet von H.-J- Dahme und O. Rammstedt), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
41992, orig. 1903. 

 

Ders.: Der Raum und die räumliche Ordnung der Gesellschaft, in: Ders.: Soziologie. 

Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. Gesamtausgabe, Band II (hrsg. 

von O. Rammstedt), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 21995, orig. 1908. 

 

Sittl, Carl: Die Gebärden der Griechen und Römer, Leipzig: B. G. Teubner 1890. 

 

Smith, Tyler Jo: Reception or Deception? Approaching Greek Dance through Vase-Painting, 

in: Fiona Macintosh (Hg.): The ancient dancer in the modern world. Responses to Greek and 

Roman dance, Oxford: Oxford University Press 2012, S. 77–98. 

 

Soar, Kathryn: Circular Dance Performances in the Prehistoric Aegean, in: Michaels, Axel 

[u. a.] (Hgg.): Ritual Dynamics and the Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, 

Agency, and Experience, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2010, S. 137-156. 

 

Dies.; Aamodt, Christina: Archaeological Approaches to Dance Performance: An 

Introduction, in: Dies. (Hgg.): Archaeological Apporaches to Dance Performance, Oxford: 

Archaeopress 2014, S. 1-4. 

 

Spencer, Paul: Introduction: Interpretations of the dance in anthropology, in: Ders. (Hg.): 

Society and the Dance. The Social Anthropology of Process and Performance, Cambridge 

[u. a.]: Cambridge University Press 1985, S. 1-46. 

 

Stahl, Michael: Aristokraten und Tyrannen im archaischen Athen. Untersuchungen zur 

Überlieferung, zur Sozialstruktur und zur Entstehung des Staates, teilw. zugl. Habil. Berlin 

1984, Stuttgart: Steiner Verlag 1987. 

 

Stanley, Keith: The Shield of Homer. Narrative Structure in the Iliad, Princeton, New Jersey: 

Princeton University Press 1993. 

 

Stein-Hölkeskamp, Elke: Adelskultur und Polisgesellschaft. Studien zum griechischen Adel 

in archaischer und klassischer Zeit, zugl. Diss. München 1985, Stuttgart: Franz Steiner 

Verlag 1989. 

 

Dies.: Das archaische Griechenland. Die Stadt und das Meer, München: C. H. Beck 2015. 

 



 

183 
 

Strasburger, Gisela: Die kleinen Kämpfer der Ilias, zugl. Diss. Frankfurt a. M. 1954, 

Frankfurt a. M.: Privatdruck 1954. 

 

Taplin, Oliver: The Schield of Achilles within the Iliad, in: Carins, Douglas L. (Hg.): Oxford 

Readings in Homer’s Iliad, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 342-364. 

 

Thomas, Rosalind: Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge: 

Cambridge University Press 1989. 

 

Tölle-Kastenbein, Renate: Frühgriechische Reigentänze, zugl. Diss. Hamburg 1964, 

Waldsassen/Bayern: Stiftland-Verlag 1964. 

 

Ulf, Christoph: Die Abwehr von internem Streit als Teil des ‚politischen‘ Programms der 

homerischen Epen, in: Grazer Beiträge: Zeitschrift für die klassische Altertumswissenschaft 

17, 1990, S. 1-25. 

 

Ders.: Gemeinschaftsbezug, soziale Stratifizierung, Polis – drei Bedingungen für das 

Entstehen aristokratischer und demokratischer Mentalität im archaischen Griechenland, in: 

Papenfuß, Dietrich; Strocka, Volker Michael (Hgg.): Gab es das Griechische Wunder? 

Griechenland zwischen dem Ende des 6. und der Mitte des 5. Jahrhunderts v.Chr., Mainz: 

Philipp von Zabern 2001, S. 163-183. 

 

Ders.: Zur ‚Vorgeschichte‘ der Polis: die Wettbewerbskultur als Indikator für die Art des 

politischen Bewusstseins, in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 139, 2011, S. 

291-315. 

 

Vivante, Paolo: The Epithets in Homer. A Study in Poetic Values, New Haven: Yale 

University Press 1982. 

 

Walter, Uwe: An der Polis teilhaben. Bürgerstaat und Zugehörigkeit im archaischen 

Griechenland, zugl. Diss. Göttingen 1992, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1993. 

 

Ders.: Wege zum Politischen im antiken Griechenland, in: de Benedictis, Angela; Corni, 

Gustavo; Mazohl, Brigitte; Rando, Daniela; Schorn-Schütte, Luise (Hgg.): Das Politische 

als Argument. Beiträge zur Forschungsdebatte aus dem Internationalen Graduiertenkolleg 

»Politische Kommunikation von der Antike bis in das 20. Jahrhundert« (Schriften zur 

politischen Kommunikation, Bd. 10), Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2013, S. 17-

43. 

 

Warnecke, Heinz: Die homerische Hafenstadt der Phaiaken, in: Olshausen, Eckart; 

Sonnabend, Holger (Hgg.): „Troianer sind wir gewesen“ – Migrationen in der antiken Welt, 

Stuttgarter Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, Stuttgart: Franz 

Steiner Verlag 2006, S. 54-69. 

 



 

184 
 

Waywell, Geoffrey B.; Wilkes, J. J.: Excavations at Sparta: The Roman Stoa, 1988-1991, 

Teil 2, in: ABSA 89, 1994, S. 377-432. 

 

Waywell, Geoffrey B.: Sparta and its Topography, in: BICS 43, 1999, S. 1-26. 

 

Webster, Thomas Bertram Lonsdale: The Greek Chorus, London: Methuen young books 

1970. 

 

Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND 

(d. Ausg. Halle a. d. Saale: Max Niemeyer Verlag 1926) 1976. 

 

Wees, Hans van: The Homeric Way of War. The ‚Iliad‘ and the Hoplite Phalanx (II), in: 

Greece and Rome 41, Heft 2, 1994, S. 131-155. 

 

Ders.: Greeks Bearing Arms. The State, the Leisure Class, and the Display of Weapons in 

Archaic Greece, in: Fisher, Nick; Wees, Hans van (Hgg.): Archaic Greece. New Apporaches 

and Evidence, Swansea: Classical Press of Wales 1998, S. 333-378. 

 

Wegner, Max: Musik und Tanz. Archaeologia Homerica, Band III, Kapitel U, Göttingen: 

Vandenhoeck und Ruprecht 1968. 

 

Welcker, Friedrich Gottlieb: Die Homerischen Phäaken und die Inseln der Seligen, in: 

Rheinisches Museum für Philologie 1, 1832, S. 219-283. 

 

Wells, Joseph: Studies in Herodotus, Oxford: Blackwell 1923. 

 

Welwei, Karl-Wilhelm: Polisbildung, Hetairos-Gruppen und Hetairien, in: Gymnasium 99, 

1992. 

 

Ders.: Die griechische Polis. Verfassung und Gesellschaft in archaischer und klassischer 

Zeit, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 21998. 

 

Wheeler, Everett L.: Hoplomachia and Greek Dances in Arms, in: GRBS 23, 1982, S. 223-

233. 

 

Wirbelauer, Eckhard: Der Schild des Achilleus (Il. 18,478-609). Überlegungen zur inneren 

Struktur und zum Aufbau der ‚Stadt im Frieden‘, in: Gehrke, Hans-Joachim; Möller, Astrid 

(Hgg.): Vergangenheit und Lebenswelt. Soziale Kommunikation, Traditionsbildung und 

historisches Bewusstsein, Tübingen: Gunter Narr Verlag 1996, S.143-178. 

 

Woitas, Monika: Einleitung, in: Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz, Kassel [u.a.]: Bärenreiter 2001, 

S. 1-9. 

 



 

185 
 

Wolf, Armin: Odysseus im Phaiakenland – Homer in der Magna Graecia, in: Olshausen, 

Eckart; Sonnabend, Holger (Hgg.): „Troianer sind wir gewesen“ – Migrationen in der 

antiken Welt, Stuttgarter Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, 

Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2006, S.20-53. 

 

Wulf, Christoph: Anthropologische Dimensionen des Tanzes, in: Brandstetter, Gabriele; 

Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, München [u. a.]: Wilhelm Fink Verlag 

2007, S. 121-131. 

 

 

Lexika: 

Beck, W.: χορός, in: Snell, Bruno (Bgr.): Lexikon des frühgriechischen Epos, Band 4 Ρ-Ω, 

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2010, Sp. 1240-1243. 

 

Bürchner: Scherie, in: Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, II A 

1, Stuttgart: Alfred Druckenmüller Verlag 1921, Sp. 406-407. 

 

Calame, C.; Mader, B.: ἀσπίς, in: Snell Bruno (Bgr.): Lexikon des frühgriechischen Epos, 

Band 1 Α, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1979, Sp. 1425-1433. 

 

O’Sullivan, J. N.: χῶρος, in: Snell, Bruno (Bgr.): Lexikon des frühgriechischen Epos, Band 

4 Ρ-Ω, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2010, Sp. 1298-1302. 

 

Pape, Wilhelm (Bgr.): Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, Nachdruck der dritten 

Auflage, bearbeitet von M. Sengebusch, 2 Bände, Graz: Akademische Druck- und 

Verlagsanstalt 1954. 

 

Sperlich-Snell, C.: ψεύστης, in: Snell, Bruno (Bgr.): Lexikon des frühgriechischen Epos, 

Band 4 Ρ-Ω, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2010, Sp. 1308. 

 

 

Internet: 

Harmon, Roger (Basel): „Pyrrhiche“, in: Der Neue Pauly, herausgegeben von: Hubert 

Cancik; Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und 

Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 13 March 2020 

<http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1015680> First published online: 2006. 

 

How, W. W.; Wells, J.: A Commentary on Herodotus, Oxford 1923. Open Access via: 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.04.0028%3Aboo

k%3D6%3Achapter%3D129%3Asection%3D4. Zugriff: 12.03.2020. 

 

Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie. 

Erstdruck: Berlin 1766. Zugriff über Projekt Gutenberg: 

https://gutenberg.spiegel.de/buch/laokoon-1176/19. Zugriff: 10.12.2019. 



 

186 
 

Losemann, Volker and Waywell, Geoffrey B.: „Sparta“, in: Der Neue Pauly, herausgegeben 

von: Hubert Cancik; Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und 

Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 22 June 2020 

<http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e15301520> First published online: 2006. 

 

Nünlist, René, „Scherie“, in: Der Neue Pauly, herausgegeben von: Hubert Cancik; Helmuth 

Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte). 

Consulted online on 23 May 2018 <http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1103490>  

First published online: 2006. 


