Universitat Paderborn
Fakultat fur Kulturwissenschaften

Polis und Tanz
Die Bedeutung des Tanzplatzes und des Tanzes flr die
Formierung der Polis

Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades Doktorin der
Philosophie (Dr. phil.) im Fach Alte Geschichte der Universitat Paderborn

von

Deborah Engel

Betreuer:
Prof. Dr. Stefan Link



Inhaltsubersicht

Vorwort

1. Einleitung

2. Der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum
2.1. Theoretische Grundlagen: Raumsoziologie
2.1.1. Raumsoziologie fir den Tanzplatz
2.1.2. Die Entstehung sozialer Raume durch soziales Handeln
2.2. Der Tanzplatz und seine Rolle in frihen Gemeinschaftszentren
2.2.1. Terminologie des Tanzplatzes bei Homer
2.2.2. Verortung in der Offentlichkeit
2.2.3. Der Tanzplatz und die Agora
2.2.4. Tanzplatz und ,heiliger Kreis*
2.2.5. Der Tanzplatz als Bestandteil der bewussten Gestaltung des
gemeinsamen Lebensraums

2.2.6. Der Tanzplatz von Sparta — eine Fallstudie

3. Soziologische und politische Dimensionen des Tanzes
3.1. Theoretische Grundlagen: Tanz aus soziologischer Sicht
3.1.1. Tanz als soziale Handlung
3.1.2. Tanz als soziale Handlung mit kommunikativem Schwerpunkt
3.1.3. Tanz als Teil der sozialen Erziehung
3.2. Tanz als Adelstugend
3.2.1. Tanz bei den homerischen Phaiaken
3.2.1.1. Die Phaiaken als Ideal
3.2.1.2. Die Bedeutung des Tanzes bei den Phaiaken
3.2.2. Tanzdarstellungen auf dem Schild des Achill
3.2.2.1. Die Schildbeschreibung als besondere Konstruktion
3.2.2.2. Die choros-Szene (Hom. 1l. 18,590-606)
3.2.3. Tanz im Rahmen der Brautwerbung um Agariste von Sikyon
3.2.3.1. Der Brautagon als panhellenisches Ereignis

3.2.3.2. Die Brautwerbung um Agariste als herodoteischer Exkurs

13
13
16
19
22
23
25
28
31

41

47
47
51
55
58
60
60
61
71
82
82
86
89
89
94



3.2.3.3. Das ,Aus-der-Reihe-Tanzen“ als sinnstiftendes micro 100
narrative
3.3. Tanz mit Waffen 109
3.3.1. Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als 109
Teil von Kampfparénesen bei Homer — ,,...die Memmen sind alle
geblieben...“ (Hom. Il. 24,260)
3.3.2. Die Entstehung des Waffentanzes und seine Bedeutung in der 120
militarischen Ausbildung
3.4. Tanz beim Gemeinschaftsmahl 133
3.4.1. Tanz als Teil des homerischen Mahls — ,,... fir Tanze und Lieder 133

waren sie gerne zu haben...“ (Hom. Od. 1,151f.)

3.4.2. Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien 139
3.5. Tanz in der Erziehung — Musterfall Sparta 145
3.6. Tanz und Religion — Musterfall Sparta 153

4. Schlussbetrachtungen — Die Bedeutung des Tanzplatzes und des Tanzes 159

far die Formierung der Polis

4.1. Kollektive Identitat, Zugehorigkeit und Teilhabe 159
4.2. Handeln und Verhalten 162
4.3. Ordnung und innerer Frieden 164
5. Quellenverzeichnis 167

6. Literaturverzeichnis 172



Vorwort

Bei dem Verfassen dieser Dissertation wurde ich von zahlreichen Menschen auf
unterschiedliche Weise begleitet; ihnen allen bin ich fur ihre vielféltige Unterstiitzung zu
grolRem Dank verpflichtet.

Allen voran gebuhrt mein auBerordentlicher Dank meinem Doktorvater, Herrn Prof. Dr.
Stefan Link, der mit seiner stets geduldigen und fachkundigen Beharrlichkeit die Entstehung

dieser Arbeit so ausgezeichnet betreute.

Besonders erwdhnen mochte ich zudem Herrn Prof. Dr. Malte Prietzel, der
dankenswerterweise die Aufgabe auf sich nahm, als Zweitgutachter diese Arbeit zu
bewerten. AulRerdem geht mein Dank an Herrn Prof. Dr. Johannes SiBmann sowie an Frau
Dr. Johanna Sackel, die so freundlich waren, sich als Mitglieder meiner

Promotionskommission zur Verfugung zu stellen.

Zuletzt mdchte ich insbesondere meiner Mutter und meinem Bruder meinen tief
empfundenen Dank dafir aussprechen, dass Sie mir in jeder Phase meiner Promotion
ermutigend sowie verstandnisvoll zur Seite standen und mir damit eine so viel groRere Stiitze

waren, als sie in ihrer Bescheidenheit je zugeben wirden.

Paderborn, im Februar 2022 Deborah Engel



1. Einleitung

Die Frage nach dem Wesen und der Entstehung der griechischen Polis ist seit Langem
Gegenstand zahlreicher Forschungsbeitrdge. Wahrend zu Beginn des 20. Jahrhunderts die
Polis im Wesentlichen als Idealform eines Stadtstaates, als Ausdruck einer kulturellen Blute
betrachtet wurde,! kam es in der zweiten Halfte des Jahrhunderts zu einer Abkehr von solch
evolutionistisch geprégten Erklarungsmodellen, die vom demokratischen Athen der
klassischen Zeit riickblickend eine Zwangslaufigkeit der Entwicklung hin zu ebendiesem
Idealbild implizierten. Stattdessen wurde fortan die grof3e Diversitat der einzelnen Poleis
untereinander gewdurdigt, und neben literarischen Quellen bezog man auch Ergebnisse
archologischer Forschungen in die Untersuchung der Polis ein.? Insbesondere aber wurden
bei der Betrachtung der politischen Organisationsform ,Polis‘ vermehrt die Konzepte des
Birgerseins und der Birgerstaatlichkeit dem der Stadtstaatlichkeit vorgezogen.® Eine
Untersuchung dessen, was es in archaischer Zeit bedeutete, ein Blirger zu sein, zu einer
Polisgemeinschaft zu gehoren, wurde folglich zu einem wichtigen Analysekriterium in der
Polisforschung.* Dabei ist entscheidend, das Biirgersein nicht allein in der Fahigkeit
verkorpert zu sehen, ein politisches Amt auszuiiben,® sondern auch dessen sozialen Kontext
zu beriicksichtigen. Die von Blok getroffene Unterscheidung in ,political and
communitarian citizenship“® bringt dies anschaulich zum Ausdruck. Denn zu denjenigen,
die nach archaischem Verstandnis die Polisgemeinschaft bildeten, zahlten wesentlich mehr

Menschen als nur jene, die aufgrund ihres Geschlechts, ihres Besitzes oder ihrer

1 Exemplarisch hierfiir etwa Ehrenberg, Victor: Der Staat der Griechen, Zrich [u. a.]: Artemis 21965.

2 Einschlagige Beispiele fir diese Entwicklung in der Forschung sind etwa Hansen, Mogens Herman (Hg.):
The ancient Greek city state, Kopenhagen: Munksgaard 1993, und Welwei, Karl-Wilhelm: Die griechische
Polis. Verfassung und Gesellschaft in archaischer und klassischer Zeit, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 21998.
3 Auf die besondere Verbindung zwischen der Polis als abstraktem staatlichen Gebilde einerseits und der in
ihr lebenden und sie konstituierenden Burger andererseits machte neben anderen Anderson aufmerksam: ,,the
Classical polis was [...] a unique, category-defying formation that was somehow both ,state* and ,society*
simultaneously, a kind of inseparable fusion of the two.“ — Anderson, Greg: The Personality of the Greek
State, in: The Journal of Hellenic Studies 129, 2009, S. 1-22, hier S. 1.

4 Zuletzt sehr engagiert hierzu Blok, Josine: Retracing Steps: Finding Ways into Archaic Greek Citizenship,
in: Duplouy, Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining Citizenship in Archaic Greece, Oxford: Oxford
University Press 2018, S. 79-101, hier S. 82. Ebenfalls in diese Richtung: Anderson 2009, 18: ,,Whether in
the Greek or the modern context, it seems statehood is not just a matter of offices, institutions or other
routinized forms of political behaviour. It is also a function of the shared meanings and significances which
human actors attach to such behaviour and the shared understandings which render the outcomes of this
behaviour legitimate, authoritative and binding. In other words, the state is simultaneously both an
observable administrative apparatus and a work of the imagination. It is a complex entaglement of raw
materials that are at once physical and cultural.*

5 Blok kritisiert in diesem Zusammenhang, dass der GroRteil der Untersuchungen des Copenhagen Polis
Centre die Formierung der Polis hauptsdchlich an politische Institutionen knlpft — Blok 2018, 82, Anm. 11.
® Ebd., 81.



militarischen Einsatzkraft politische Amter bekleiden konnten.” Das Konzept
,communitarian citizenship“ definiert Blok als ,,a firmly constructed notion of belonging to
a community*.®

Gemeinschaftlichkeit war ein wichtiger Faktor in der Polisgenese, da die Bewaéltigung
der drei zentralen Gemeinschaftsaufgaben — Streitschlichtung, soziale Integration,
Entscheidungshandeln® — eine etablierte und funktionierende Gemeinschaft erforderte. Diese
Aufgaben wurden durch ,Wachstum und soziale Komplizierung“!® im Verlauf der
archaischen Zeit immer dréngender: Mit einem Anstieg der Bevolkerung nahmen die
Probleme der Landknappheit und Erbteilung zu, wéhrend gleichzeitig ein Gegengewicht
zum bislang dominierenden Adel entstand, der sich ,,fortan nicht mehr auf [seinen] eigenen
Oikos und [sein] Gefolge verlassen“!! konnte. Auch brachte die Kolonisation neue
Mdglichkeiten samt neuer Herausforderungen fiir die griechischen Gemeinwesen.'?
Angesichts all dieser veranderten Lebensumstdnde und der mit ihnen einhergehenden
Anspriiche an eine in der Entwicklung befindliche Polis war also gerade
Gemeinschaftlichkeit von  zentraler Bedeutung. Sie war allerdings keine
Selbstverstandlichkeit, sondern musste regelrecht eingetibt und stabilisiert werden, um die
Basis fiir eine auch politisch funktionierende Gemeinschaft bilden zu kénnen.

Eine in diesem Sinne polishezogene Gemeinschaftlichkeit konnte in den Gemeinwesen
der archaischen Zeit — so die hier vorgebrachte These — wesentlich durch Tanz zustande
kommen und dauerhaft etabliert werden, wodurch Tanz einen Beitrag zur Formierung der
Polis insgesamt leistete.

Tanz war ein fester Bestandteil der griechischen Kultur. Fir eine Erfindung der Gotter

gehalten, war er vor allem Teil kultischer Handlungen, etwa im Rahmen religidser Feste,

" Den Begriff politai verwendet etwa Homer generisch: Hom. 1l. 15,558; 22,429; Hom. Od. 7,131; 17,206.
Gemeint ist stets die gesamte Bevdlkerung einer Polis.
8 Blok 2018, 100.
% Eine Ubersicht dieser Aufgaben liefert Seelentag, Gunnar: Das archaische Kreta. Institutionalisierung im
frihen Griechenland, zugl. Habil. Kéln 2010, Berlin: De Gruyter 2015, S. 61-64. So auch schon Walter,
Uwe: An der Polis teilhaben. Birgerstaat und Zugehdrigkeit im archaischen Griechenland, zugl. Diss.
Gottingen 1992, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1993, 18, Anm. 28.
10 Seelentag 2015, 62.
11 Grote, Oliver: Die homerische agoré und die Heraushildung politischer Rollen und Verfahren in
archaischer Zeit, in: Gymnasium 123, Heft 3, 2016, S. 247-279, hier S. 260.
12 Fiir eine ausfihrliche Ubersicht siehe ebd., 256-261.
13 So bereits Walter 1993, 20: ,,Allerdings reicht es nicht aus, die Polisbildung mit der Verdichtung von
Staatlichkeit zu identifizieren, so als hétte eine praexistente, bereits organisierte Gesellschaft unter dem
Druck bestimmter Probleme einen Staat geschaffen, mit Beamten, geschriebenen Gesetzen und geregelten
Verfahrensweisen fur Entscheidungsfindung und Rechtsprechung. Parallel mit ihren staatlichen
Einrichtungen muBte sich vielmehr auch die Gesellschaft als politische Gemeinschaft konstituieren.” Walter
differenziert hierbei nicht so streng wie Blok zwischen politischer und kommunitarer Gemeinschaft.

6



und wurde in diesem Kontext als gemeinschaftliche Aktivitat praktiziert.!* Doch nicht nur
die Integration des Tanzes in kultische Handlungen wies eminent gemeinschaftsbezogene
Dimensionen auf und liel3 ihn, wie bereits Kolb formuliert hat, als eine ,,bedeutsame
politische Handlung**® in Erscheinung treten, sondern auch in anderen Kontexten muss Tanz
als grundlegendes Element der sich entfaltenden Polis betrachtet werden: so etwa der Tanz
im Zusammenhang aristokratischen  Aristiestrebens, Tanz in Verbindung mit
Gemeinschaftsmahlern, Tanz mit Waffen und Tanz in der Erziehung. Die grofRe Rolle, die
Tanz also in vielfaltiger Hinsicht fur das Zusammenleben in einer sich im Verlauf der
archaischen Zeit zunehmend politisierenden Gemeinschaft spielte, macht seine Analyse in
der Frage nach der Formierung der Polis so relevant. Ein umfassendes Verstandnis der
griechischen Poliskultur und ihrer Genese anzustreben, heif3t folglich auch, sich mit der
Tanzkultur auseinanderzusetzen.

Ziel dabei ist nicht, einzelne Tanze in ihren Schrittfolgen oder Bewegungsablaufen zu
rekonstruieren — ein solches VVorhaben ware hier wenig zielfihrend; zudem erweist es sich
auf der Grundlage der uberlieferten Quellen tberhaupt als schwierig, wenngleich es in der
Forschung zum griechischen Tanz bereits unternommen worden ist!® — sondern die

Funktion und Bedeutung von Tanz zu analysieren.!” Tanz wird dafiir in der vorliegenden

14 Zum griechischen Glauben tber den géttlichen Ursprung des Tanzes siehe Plat. nom. 796e; Tanz wurde
demnach als ein Geschenk Apollons und der Musen betrachtet. Zur Integration des Tanzes in kultische
Handlungen siehe Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND
(d. Ausg. Halle a. d. Saale: Max Niemeyer Verlag 1926) 1976, S. 56ff.
15 Kolb, Frank: Agora und Theater, Volks- und Festversammlung, Berlin: Gebr. Mann Verlag 1981, S. 8.
16 |_iterarisches oder epigraphisches Quellenmaterial, das konkrete Beschreibungen einzelner Téanze enthilt,
die es erlauben wurden, einen Tanz tatséchlich zu rekonstruieren, liegt schlicht nicht vor. Auch die Versuche,
aus bildlichen Quellen oder figlrlichen Darstellungen derartige Detailinformationen zu gewinnen, missen
letztlich enttduschen, da es sich bei ihnen doch stets nur um jeweils eine Momentaufnahme, eine einzelne
Pose handelt, die zudem nach der individuellen Erinnerung des jeweiligen Kunstlers gefertigt wurde. Auf
diesen Umstand hat bereits Wegner hingewiesen: ,,Musik und Tanz sind mit den Mitteln der Archdologie,
mittels Wiedergewinnung und Erklarung von alten Bildwerken, im Grunde nicht zu erfassen.* — Wegner,
Max: Musik und Tanz. Archaeologia Homerica, Band 111, Kapitel U, Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht
1968, U1. Naerebout geht sogar so weit, sémtliche Versuche, antike Tanze zu rekonstruieren, als ,,plain silly
zu bezeichnen — Naerebout, Frits Gerard: Moving Events. Dance at Public Events in the Ancient Greek
World. Thinking through its Implications, in: Stavrianopoulou, Eftychia (Hg.): Ritual and Communication in
the Greaco-Roman World, Liége: Presses universitaires de Liege 2006, S. 37-67, hier S. 43. Eine
differenziertere Auseinandersetzung mit dem Quellenwert bildlicher Darstellungen des Tanzes und wie sie
unter bestimmten Voraussetzungen fiir die Tanzforschung genutzt werden kdnnen, liefert Smith, Tyler Jo:
Reception or Deception? Approaching Greek Dance through Vase-Painting, in: Fiona Macintosh (Hg.): The
ancient dancer in the modern world. Responses to Greek and Roman dance, Oxford: Oxford University Press
2012, S. 77-98. Fir eine Auflistung antiker Ténze und zugehdriger bildlicher Darstellungen siehe Brommer,
Frank: Antike Ténze, in: Archéologischer Anzeiger, Band 2, 1989, S. 483-494.
17 Fir einen solchen Schwerpunkt in der altertumswissenschaftlichen Forschung zum Thema Tanz hat sich
vor Kurzem auch Naerebout ausgesprochen: ,,We should speak about dance, and not about dances. Not about
choreographies, but about the phenomenon in general [...]. We should illuminate the important position that
dance held in Greek (religious) life, which tells us something about dance but a lot more about society and
religion.” — Naerebout, Frits Gerard: Moving in Unision. The Greek Chorus in Performance, in: Gianvittorio,
7



Arbeit als soziale Handlung betrachtet und untersucht. Das heil3t, dass vor allem die
wechselseitige Interaktion aller am Tanz Beteiligten im Mittelpunkt steht, ebenso wie ihre
Einbettung in gemeinschaftliche Situationen, in denen getanzt wird, dass mithin also
komplexe Tanzgeschehen analysiert werden. Diese sind zum einen kontextabhangig, sodass
hier stets die Rahmenbedingungen eines Tanzgeschehens in die Analyse einbezogen werden.
Zum anderen nimmt auch der Ort, an dem getanzt wird, der Handlungsraum, in dem sich
Tanz ereignet also, Einfluss auf die Tanzhandlungen im Rahmen eines Tanzgeschehens
sowie auf die im Tanz zum Ausdruck gebrachten sozialen Interaktionsmuster; insbesondere
der Tanzplatz wird daher, zumal in seiner Funktion als prominentester Handlungsraum

friiharchaischer Gemeinschaften, untersucht.

In der altertumswissenschaftlichen Forschung wurde Tanz unter Berufung auf die wenig
fruchtbare Quellenlage in der Regel relativ oberflachlich betrachtet, wdhrend man Musik
und Theater weitaus groRere Aufmerksamkeit widmete.!® Eine der friinesten Ausnahmen
hiervon stellt das Werk von Kurt Latte dar,*® dessen Untersuchung bis heute relevant ist, da
sie nicht nur die enge Verbindung von Tanz und Religion herausstellt, sondern auch fur eine
Mischung von Textquellen und archdologischen Quellen in der Tanzforschung plédiert.
Zudem hat Latte die Notwendigkeit gesehen, anthropologische Erkenntnisse in die Analyse
des antiken Tanzes einzubeziehen. Doch auch die anthropologische Forschung hat Tanz
lange vernachlassigt;? als Pionierarbeit ist hier Curt Sachs* Beitrag?! anzusehen, der einst

als Standardwerk galt, in den letzten Jahrzehnten jedoch vermehrt kritisiert wurde. Erst mit

Laura (Hg.): Choreutika. Performing and Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra
editore 2017, S.39-66, hier S. 60.

18 Gianvittorio zufolge hat der ,,performative turn“ der 1940er und 1950er Jahre im Bereich der
altertumswissenschaftlichen Tanzforschung nicht recht durchschlagen kénnen — Gianvittorio, Laura:
Introduction. Ancient dance as a research topic, in: Dies. (Hg.): Choreutika. Performing and Theorising
Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra editore 2017, S.25-36, hier S. 25.

19 atte, Kurt: De saltationibus graecorum capita quinque, zugl. Diss. Konigsberg 1913, Berlin: De Gruyter
ND (d. Ausg. Giessen: Topelmann 1913) 2019. Nennenswerte, wenn auch weniger differenzierte,
Untersuchungen des antiken Tanzes aus dem spéten 19. Jahrhundert sind: Flach, Hans: Der Tanz bei den
Griechen: Vortrag, Sammlung gemeinverstandlicher VVortrage, Berlin: Habel 1880; Sittl, Carl: Die Gebérden
der Griechen und Rémer, Leipzig: B. G. Teubner 1890, S. 224-252; Emmanuel, Maurice: La danse grecque
antique d'aprés les monuments figurés, Paris: Hachette 1896. Fiir einen sehr ausfiinrlichen Uberblick tiber die
Forschungsgeschichte des antiken Tanzes von der byzantinischen Zeit Giber den Humanismus bis ins 17., 18.,
19. und auch 20. Jahrhundert siehe Naerebout, Frits Gerard: Attractive Performances. Ancient Greek Dance:
Three Preliminary Studies, Amsterdam: Gieben 1997, S. 3-145.

20 Als Hauptgrund hierfiir nennt Schlesier mangelnde Wertschatzung des Tanzes, der oftmals mit einer
niedrigen kulturellen und zivilisatorischen Entwicklungsstufe in Verbindung gebracht wurde — Schlesier,
Renate: Kulturelle Artefakte in Bewegung. Zur Geschichte der Anthropologie des Tanzes, in: Brandstetter,
Gabriele; Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, Munchen [u. a.]: Fink 2007, S. 132-145, hier S.
134.

21 Sachs, Curt: Musik des Altertums, Breslau: Ferdinand Hirt 1924. Und: Ders.: Eine Weltgeschichte des
Tanzes, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND (d. Ausg. Berlin 1933) 2007.



der Integration der Erkenntnisse aus der kulturellen Anthropologie? in die Untersuchung
von Tanz entstanden schlieBlich Forschungsbeitrdge, die Tanz als kulturelle Praktik
wirdigen und Uberdies neben seiner asthetischen auch seine gesellschaftliche, religiose und
psychologische Bedeutung zu ergriinden suchen.?®

Die Erkenntnisse der Anthropologie fanden in unterschiedlichem Male Eingang in die
altertumswissenschaftliche Tanzforschung des 20. Jahrhunderts; die bereits von Latte
geforderte Ergénzung schriftlicher Quellen durch archdologische wurde dagegen von den
meisten Autoren umgesetzt. Fritz Weege etwa legte eine zwar allgemein gehaltene, dafur
aber duBerst detail- sowie quellenreiche Abhandlung tber Tanz in der Antike vor, die
weiterhin als Referenzwerk gelten kann.?* Mit ihrer Dissertation Gber frithgriechische
Reigentédnze leistete auch Renate Télle-Kastenbein einen Forschungsbeitrag, der durch seine
akkurate Quellensammlung und -auswertung von groRem Nutzen ist.?> Das umfangreiche
Werk Lillian Lawlers zeichnet sich ebenfalls durch eine quellenbasierte VVorgehensweise
aus, muss allerdings mit Blick auf die defizitare Analyse der verwendeten Quellen hinter
den bisher genannten zuriicktreten.?® Die Arbeiten von Thomas Bertram Lonsdale
Webster,?” Claude Calame® und Steven Lonsdale?® aus dem letzten Viertel des 20.
Jahrhunderts wiederum stellen die Rolle des Tanzes in der griechischen Religion in den
Mittelpunkt. Zahlreiche Untersuchungen zum antiken griechischen Tanz legte in jingerer

Vergangenheit vor allem Frits Naerebout vor, der Tanz als allgemeines Phanomen und Tanze

22 Als Begriinder der kulturellen Anthropologie ist Franz Boas zu erwahnen, der dafir pladiert hat, Tanz und
Musik immer im Kontext der Gesellschaft zu betrachten, von der sie ein Teil sind.
23 Hervorzuheben sind hier: Boas, Franziska: Introductory Note, in: Dies. (Hg.): The Function of Dance in
Human Society. A Seminar Directed by Franziska Boas, New York: Boas School 21972, S. 1-3; Hanna,
Judith Lynne: Movements toward Understanding Humans through the Anthropological Study of Dance, in:
Current Anthropology 20, Heft 2, 1979, S. 313-339; dies.: To Dance is Human. A Theory of Nonverbal
Communication, Chicago und London: University of Chicago Press 1987; Kaeppler, Adrienne L.: Dance
Ethnology and the Anthropology of Dance, in: Dance Research Journal 32, 2000, S. 116-125; Peterson
Royce, Anya: The Anthropology of Dance, Alton Hampshire: Dance Books 22002; Brandstetter, Gabriele;
Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, Miinchen [u. a.]: Fink 2007.
24 \Weege 1976.
2 Tolle-Kastenbein, Renate: Friihgriechische Reigenténze, zugl. Diss. Hamburg 1964, Waldsassen/Bayern:
Stiftland-Verlag 1964.
% Als Kern ihres Werkes sei hier genannt: Lawler, Lillian B.: The Dance in Ancient Greece, Middletown,
Connecticut: Wesleyan University Press 1964. Fir eine ausfiihrliche Kritik Lawlers Arbeit sieche Smith 2012,
89ff., sowie ebenfalls mit kritischen Anmerkungen: Naerebout 2006, 41.
27 \Webster, Thomas Bertram Lonsdale: The Greek Chorus, London: Methuen young books 1970.
28 Calame, Claude: Choruses of Young Women in Ancient Greece. Their Morphology, Religious Role, and
Social Functions, new and revised edition, translated by Collins, Derek; Orion, Janice, Lanham u. a.:
Rowman & Littlefield Publishers 2001. (Urspringlich erschienen im Franzosischen unter dem Titel: Les
Choeurs de Jeunes Filles en Gréce Archaique, Rom: Edizioni dell’ Ateneo & Bizzari 1977.)
29 |onsdale, Steven H.: Dance and Ritual Play in Greek Religion, Baltimore und London: The Johns Hopkins
University Press 1993.

9



als ganzheitliche performances begreift, womit er sich entschieden gegen die Analyse
einzelner Tanzschritte und -bewegungen wendet.*

Auch in der vorliegenden Arbeit soll Tanz, wie erwéhnt, nicht in seinen einzelnen
darstellerischen Auspragungen untersucht werden, sondern stets im Gesamtzusammenhang
komplexer Tanzgeschehen. Um deren polisbezogene Gemeinschaftlichkeit erfassen zu
kdnnen, wird, wie bereits gesagt, auch der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum in die
Betrachtung einbezogen. GroRere Aufmerksamkeit wurde dem Tanzplatz in der Forschung
zuerst durch Roland Martin zuteil, der ihn im Rahmen seiner Arbeit Uber die griechische
Agora analysiert hat.3! In seiner Folge ist vor allem Frank Kolbs Auseinandersetzung mit
dem Tanzplatz zu nennen.®? Mit dem o6ffentlichen Raum friiher griechischer Poleis im
Allgemeinen beschaftigten sich nach William McDonald® sehr ausfiihrlich Tonio
Holscher®* und UIf Kenzler.® Ein besonderes Augenmerk auf die Funktion des Tanzplatzes
innerhalb friher Gemeinschaftszentren und darauf, wie er in Verbindung mit dem dort
praktizierten Tanz eine entscheidende Rolle in der Formierung der Polis einnahm, fehlt

bislang in der Forschung. Diese Liicke versucht die vorliegende Arbeit zu flllen.

Die zum Thema Tanz vorliegenden Quellen sind zum einen literarischer, zum anderen
archdologischer Natur. Neben philosophischen Betrachtungen unterschiedlicher
Ausfiihrlichkeit und Originalitat bei Platon,® Aristoteles,®” Xenophon® sowie spater bei
Lukian® sind unter den schriftlichen Quellen auch lexikalische Uberblicksdarstellungen wie
bei Athenaios*® und Pollux* vertreten, denen vor allem die Namen einiger Tanze und ihre
mutmaRBliche Herkunft entnommen werden kénnen. Uberdies finden sich verstreute
Hinweise auf Tanz in unterschiedlichen literarischen Gattungen, so vor allem bei Homer,

Herodot und Plutarch. Poesie und Chorlyrik mogen dabei helfen, einzelne Tanzschritte zu

30 Aus seinem umfangreichen Werk sind zu nennen: Naerebout 1997; ders. 2006, S. 37-67; ders. 2017.
31 Martin, Roland: Recherches sur I'Agora grecque. Etudes d'histoire et d'architecture urbaines, Paris: de
Boccard 1951.

32 Kolb 1981.

33 McDonald, William A.: The Political Meeting Places of the Greeks, Baltimore und London: The Johns
Hopkins University Press 1943.

3 Holscher, Tonio: Offentliche Raume in friihen griechischen Stadten, Heidelberg: Winter 1998.

35 Kenzler, UIf: Studien zur Entwicklung und Struktur der griechischen Agora in archaischer und klassischer
Zeit, zugl. Diss. Hamburg 1998, Frankfurt am Main [u. a.]: Lang 1999.

3 Plat. nom. 2 und 7.

37 Aristot. Poet. 1,6.

38 Xen. Symp. 2,11; 2,21f.

39 Luk. De Saltatione.

40 Athen. 1 und 14.

41 Poll. Onom. 4,95-110.

10



rekonstruieren, vorausgesetzt man setzt das Versma mit einem Tanzrhythmus gleich.*2
Doch abgesehen davon, dass einzelne Tanzbewegungen, wie bereits dargelegt, fur die
vorliegende Untersuchung nicht bedeutsam sind, steht ihre Rekonstruktion auf ténernen
FuRen — und das selbst dann, wenn man die zahlreichen bildlichen Darstellungen von
Tanzern, die die Archaologie zu Tage gefordert hat, hinzunimmt.*® Vereinzelt erhaltene
Inschriften, etwa auf Preisgefalien, haben ebenfalls einen recht begrenzten Aussagewert fir
das Anliegen dieser Arbeit.**

Der Tanzplatz ist auf der Grundlage der zur Verfugung stehenden Quellen nur schwer zu
fassen. Archéologisch nachweisbare Uberreste hat er aufgrund seiner Beschaffenheit als
weitgehend unbebauter Platz nicht in nennenswertem Ausmal} hinterlassen. Durch seine
enge Verbindung zu den Gemeinschaftszentren friiher Poleis kdnnen jedoch archdologische
Zeugnisse von Agorai ergédnzend hinzugezogen werden. Darlber hinaus stehen zahlreiche
mehr oder weniger ausfihrliche Erwahnungen von Tanzplétzen in literarischen Quellen zur
Verfugung, von denen vor allem diejenigen in den homerischen Epen im Rahmen der hier
vorgebrachten These wichtige Erkenntnisse liefern.

Insgesamt ist damit die Quellenlage fur das hier vorgetragene Vorhaben nicht nur sehr
heterogen, sondern auch diachron. Fir Studien zu Themen der archaischen Zeit ist dies keine
unbekannte Komplikation. Bei der Auswertung derartigen Quellenmaterials muss also stets
die zeitliche Differenz zwischen Quelle und Untersuchungsgegenstand bertcksichtigt
werden; eine unmittelbare Ubertragung von Verhaltnissen spaterer auf friinere Zeitraume
darf nicht erfolgen.

Das Quellenmaterial, das fur die angestrebte Untersuchung herangezogen wird, muss
zudem spezielle Anforderungen erfiillen und daher sorgféltig ausgewahlt werden. Denn
nicht nur Kklar als solche erkennbare Tanzgeschehen auf dem Tanzplatz, sondern auch Tanz,
der in anderen gemeinschaftlichen Zusammenhéngen stattfand, liefert wichtige Erkenntnisse
in der Frage nach der Bedeutung des Tanzes fir die Formierung der Polis. Als besonders
ergiebig erweisen sich in dieser Hinsicht literarische Quellen, da sie Tanz in einen
ausfuhrlicheren Kontext setzen als beispielsweise bildliche Tanzdarstellungen.

Bevor im Folgenden Tanz unter den erlduterten Vorzeichen analysiert wird, sollen

zundchst der Tanzplatz und seine Rolle in frilhen Gemeinschaftszentren in den Blick

42 Zu nennen sind hier beispielsweise die Werke von Terpander, Alkman, Simonides, Bakchylides, Sappho.

43 Zu diesen zahlen Tonfiguren, Reliefs, Mosaikbdden, Wandmalereien, Gold- und Silberschmuck, Edelstein-

und Elfenbeinschnitzereien, VVotivgaben sowie eine Fllle von Vasenbildern. Zur Problematik und geringen

Relevanz der Rekonstruktion einzelner antiker Ténze siehe oben Anm. 16.

4 \gl. IG VII 190; SEG 39, 1244; CIG 2759; sowie die Aufschrift auf der Dipylon-Oinochoe: 1G 12 919

(National Archaeological Museum of Athens 192), die sie als Preis flir den Sieger eines Tanzagons ausweist.
11



genommen werden, da der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum in der Offentlichkeit von
zentraler Bedeutung fur die Versinnbildlichung der im Tanz artikulierten
Gemeinschaftlichkeit war. Vorangestellt werden der Untersuchung des Tanzplatzes und des
Tanzes jeweils grundlegende soziologische sowie sozialanthropologische Uberlegungen, da
auch im Rahmen einer althistorischen Untersuchung dem Tanz als universellem

sozialanthropologischen Phdnomen Aufmerksamkeit zukommt.

12



2. Der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum

Das auf dem Tanzplatz stattfindende Geschehen, sprich der Tanz, macht ihn zu einem Raum:
einem Handlungsraum im soziologischen Sinne. Als ebensolcher soll er auf der Grundlage
einer Auseinandersetzung mit der Raumsoziologie in der vorliegenden Arbeit betrachtet

werden.

2.1. Theoretische Grundlagen: Raumsoziologie

Lange Zeit wurde der Raum als etwas Selbstverstandliches erachtet und als eine blofRe
Ortlichkeit oder Umwelt aufgefasst, innerhalb derer der Mensch agiert. Dementsprechend
wurde er bis in die zweite Halfte des 20. Jahrhunderts hinein von vielen Soziologen
vernachldssigt. Zwar ist die Betrachtung von Raum als soziologischem Phanomen nicht
ganzlich neu; bereits Emile Durkheim*® und Georg Simmel“® beschéaftigten sich hiermit,
allerdings nicht explizit in einer allein dem Raum gewidmeten Theorie. Ein Grund dafr,
dass solche Denkansétze von spéteren Soziologen nur zdgerlich aufgegriffen wurden, mag
in der Expansionspolitik der Nationalsozialisten liegen, in deren Nachwirkung die Kategorie
,Raum‘ und jede Analyse nicht nur eines geopolitischen Raumbegriffs zu einem Tabu
wurden.*” Doch die seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts einsetzende Trendwende —
der sogenannte spatial turn, den Bachmann-Medick in eine Reihe zu anderen cultural turns
der jungeren Vergangenheit stellt — brachte eine neue und tiefergreifende
Auseinandersetzung mit dem Raumbegriff hervor.*® Im Zuge dieses neuerlichen Interesses
am Raum vollzog sich eine Abkehr von der vorherigen Vorstellung, dass es sich bei Raum
um eine Art von Behdlter handelt, der lediglich den aufReren Rahmen fur menschliches
soziales Handeln darstellt, und damit einhergehend eine Hinwendung zu der Auffassung
vom Raum als einem sozialen Produkt. Die prozesshafte Entstehung dieses Produkts ist

geprigt durch eine ,,spezifische Verortung kultureller Praktiken, eine Dynamik sozialer

4 \/gl. Diinne, Jorg: Einleitung, in: Ders.; Doetsch, Hermann (Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus
Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007, S. 289-303, hier S. 289-290.

46 \vgl. Simmel, Georg: Soziologie des Raumes, in: Ders.: Schriften zur Soziologie. Eine Auswahl (hrsg. und
eingeleitet von H.-J- Dahme und O. Rammstedt), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41992, orig. 1903, S. 221-242.
Und: Ders.: Der Raum und die rdumliche Ordnung der Gesellschaft, in: Ders.: Soziologie. Untersuchungen
Uber die Formen der Vergesellschaftung. Gesamtausgabe, Band 11 (hrsg. von O. Rammstedt), Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 21995, orig. 1908, S. 687-790.

47V/gl. Léw, Martina: Raumsoziologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp %2017, S. 11.

48 So Bachmann-Medick, Doris: Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, Hamburg:
Rowohlt 32009, S. 284-328.

13



Beziehungen, die auf die Verinderbarkeit von Raum hindeuten.**® Mit der Erkenntnis der
Veranderbarkeit von R&dumen rlckte gleichzeitig die Frage nach ihrer Entstehung in das
Zentrum der Forschung.®® MaRgeblich wurden in diesem Zusammenhang die Arbeiten von
Lefebvre, der sowohl den Einfluss sozialer Strukturen auf den Raum als auch umgekehrt
Riuckwirkungen des Raumes auf soziale Strukturen betonte.>> Worin genau diese
wechselseitige Beziehung besteht, wie man sie analysieren kann und vor allem: wie sie die
Konstituierung von Raumen beeinflusst, lasst Lefebvre jedoch weitestgehend offen, wie
Diinne zu Recht bemangelt.>? Dieses Defizit versuchte neben anderen Bourdieu zu fiillen,
indem er Raum als etwas definiert, das im Spannungsfeld des ,Habitus‘ und des ,Feldes*
entsteht.>® Damit weist er dem Handeln eine Schlsselrolle fir die Entstehung von Raumen
zu und vertieft die bereits zuvor postulierte Wechselwirkung zwischen dem Raum und den
in ihm agierenden bzw. sozial handelnden Menschen. Den Begriff des ,Habitus* definiert er
dabei nicht nur als angeeignetes Verhalten, sondern er begreift den ,Habitus® ,,als Briicke
zwischen individuellem Handeln und sozialer Struktur, der individuelles Handeln nach
kollektiven Regeln organisiert“.>* Dadurch lasst sich eine Form von Verstetigung von
Rdaumen ausmachen, sodass in bestimmten Rdumen bestimmtes Verhalten erwartbar wird,
da es zuvor etablierten und an diesen jeweiligen, spezifischen Raum gebundenen Regeln
folgt. Damit treten das Verhalten sowie die Handlungen in Relation zum sozialen Raum, der
folglich durch ebendiese oft vielfaltigen und sich wechselseitig beeinflussenden
Beziehungen gepragt ist.

Ein solches relationales oder relativistisches Verstandnis von Raum ist, obwohl es sich in
der neueren Forschung vermehrt durchsetzt, keine Selbstverstandlichkeit. Ihm gegentber
steht die bereits erwéhnte absolutistisch gepragte Vorstellung vom Raum als Behélter, die
auch die alltagliche Auffassung von Raum als eine abgeschlossene, konkrete Ortlichkeit,
wie etwa ein Zimmer, dominiert. Den Kern des absolutistischen Raumbegriffes bildet die
Vorstellung, ,,daB es einen Raum gibt, in dem die Korper sind.“>® Raum kann demnach

unabhdngig von den Kdrpern als leerer Raum existieren, wobei mit Korpern nicht blof3

49 Bachmann-Medick 2009, 289.
50 vgl. Diinne 2007, 290.
5 Einschlagig vor allem: Lefebvre, Henri: Die Produktion des Raums, in: Dlinne, Jorg; Doetsch, Hermann
(Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2007, S. 330-342.
52 \Vgl. Diinne 2007, 297.
%3 Grundlegend hierzu: Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum, symbolischer Raum, in: Diinne, Jorg; Doetsch,
Hermann (Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2007, S. 354-368.
% Diinne 2007, 301.
55 Low 2017, 18; kursiv im Original.

14



Gegenstande oder Materie gemeint sind, sondern ebenfalls Handlungen. Der Raum ist in
diesem Sinne die Buhne oder der Rahmen fur soziales Handeln, beeinflusst dieses jedoch
nicht. Anders verhilt es sich bei dem relativistischen Raumbegriff, bei dem ,,Raum aus der
Anordnung der Korper abgeleitet*® wird. Eine Existenz des Raums unabhingig von
Korpern bzw. Handlungen ist dem relativistischen Ansatz nach somit nicht méglich. Der
Raum kann nur durch Handlungen bzw. Kdorper entstehen und bleibt mit diesen in einer
durch soziale Regeln strukturierten, wechselseitigen Beziehung verbunden.®’

Dass dieser relativistische Raumbegriff vorzuziehen ist, unterstreicht auch Loéw, die
insbesondere die Defizite der absolutistischen Denkweise herausarbeitet: Der Raum, sagt
sie, werde zu einem starren Hintergrund degradiert, vor dem sich Handeln ereignet; Raum
und Handeln wiirden folglich als zwei voneinander getrennte Dinge aufgefasst, ,,und zwar
mit der impliziten Unterstellung, dal das eine, namlich das Handeln, im anderen, das heif3t
im Raum, abliefe“.®® Somit habe ein absolutistischer Raumbegriff nur wenig
Erklarungspotential, da er nicht beruicksichtige, ,,da3 die Entstehung von Rdumen selbst ein
Moment sozialer Prozesse darstellt.“>® In der Entwicklung ihrer Raumsoziologie kniipft Low
daher an den relativistischen Raumbegriff an und leitet daraus eine relationale Auffassung
ab, die den Beziehungen der unterschiedlichen Raumelemente zueinander eine
Schlisselrolle bei der Analyse von Rdumen zuweist. Dabei stutzt sie sich auf Arbeiten von
Giddens, der Handeln und Strukturen in einer engen Verbindung betrachtet, sowie auf
Bourdieu, der vor allem durch sein Konzept des ,Habitus® (siehe oben) das Verhéltnis von

Handeln und Strukturen erklart.%°

Bei der Unterscheidung in absolutistische und relativistische Raumkonzepte sowie bei der
Definition eines Raumbegriffes iberhaupt greifen Soziologen auf andere wissenschaftliche
Disziplinen wie die Philosophie und vor allem die Physik zurlick, da Raum nun einmal nicht
schon immer ein soziologisches Phanomen darstellt, sondern zunédchst einmal Gegenstand
naturwissenschaftlicher Forschung und Denktradition ist. Ohne die Begriffsgeschichte des
Raumes in diesen Disziplinen im Einzelnen nachzuzeichnen, sei allein Einsteins Erkenntnis,
dass es sich bei Raum und Zeit um relative GrolRen handelt, hervorgehoben.

Ausschlaggebend hieran ist, wie Low herausarbeitet, nicht etwa eine Formel zur Berechnung

% Low 2017, 18.
S7vgl. ebd.
%8 Ebd., 130.
%9 Ebd.
80 vgl. ebd., 132.
15



physikalischer GroRen, sondern das zugrundeliegende Denkmodell, das Anregungen flr
soziologische Begriffsbestimmungen liefert; dementsprechend fasst Low im Weiteren die
Bedeutung von Einsteins Erkenntnis fir die Raumtheorie in der Soziologie folgendermafen
zusammen: ,,Der Raum ist die Beziehungsstruktur zwischen Korpern, welche stindig in
Bewegung sind. Das heif3t, Raum konstituiert sich auch in der Zeit. Raum ist demnach nicht
langer der starre Behélter, der unabhé&ngig von den materiellen Verhaltnissen existiert,
sondern Raum und Korperwelt sind verwoben.*5! Ein solches Verstindnis von Raum verleiht
ihm eine Eigendynamik, die durch verschiedene Variablen bestimmt wird, wie zum Beispiel
durch Korper bzw. Handlungen, durch die Zeit und vor allem durch die Relationen zwischen
den Korpern, Handlungen und dem Raum. Grundsétzlich bleiben diese Variablen stets
veranderbar; andererseits weisen sie jedoch auch, wie Bourdieu zeigt, durch soziale
Strukturen und kollektive Regeln ein gewisses Mal} an Bestandigkeit auf. Die Frage nach
der Entstehung von R&umen wird somit am ehesten durch eine Untersuchung der
Verhéltnisse, in denen die Variablen zueinanderstehen, beantwortet. Im Kontext der
vorliegenden Arbeit beinhaltet dieses Vorgehen vornehmlich die Frage nach der
Beschaffenheit sozialer Beziehungen und kollektiver Regeln, die vor allem durch aktives

Handeln auf dem Tanzplatz sichtbar und durch eine Analyse desselben auswertbar werden.

2.1.1. Raumsoziologie fUr den Tanzplatz

Loéws Raumsoziologie ist fur die vorliegende Arbeit besonders geeignet, da sie in den
Vordergrund rtickt, dass nicht blol3 Dinge und ihre vom Menschen veranlasste Anordnung
Raume konstituieren, sondern dass (auch) die Menschen selbst sowie ihr HandeIn®? an der
Entstehung und Aufrechterhaltung von Raumen hauptsédchlich beteiligt sind. So zeichnet
sich der Tanzplatz schlieBlich gerade dadurch aus, dass er erst durch die Menschen zu dem
wird, was er ist, dass er durch ihr Handeln seine Bedeutung bekommt, nicht etwa durch
Dinge oder Gebdude. Der Tanzplatz ist ein klar umrissener Raum, der nach dem jeweiligen
Bedarf belebt werden kann. Die Grenzen dieses Raums werden gewabhrt, jeder Tanzplatz ist
als solcher von seiner Umgebung abgehoben, und das sogar ohne sichtbare Grenzen wie
etwa eine Mauer. Die Begrenzung dieses Raumes ist offenbar wichtig; offenkundig ist es
nur innerhalb dieser Grenzen maoglich, das dem Tanzplatz zugeordnete Handeln, einen Tanz,
im Rahmen der sozial ,richtigen® Beziehungen, der ,passenden‘ Regeln durchzufiihren. Nur

innerhalb dieser Grenzen kann er Uberhaupt seinen Sinn entfalten. Denn: ,,Neben

61 Low 2017, 34; kursiv im Original.
62 Handeln meint hier Handeln im sozialen Sinne und besteht nicht darin, Dinge anzuordnen.
16



Handlungen, die Rdume konstituieren, steht das umgekehrte Phdnomen: R&ume, die fur
bestimmte Funktionen konzipiert und gestaltet sind und die darin vollzogenen Handlungen
konditionieren. Es sind Vorgaben kultureller Rdume, nach denen die Menschen sich
verhalten und bewegen, nebeneinander her leben oder interagieren.“%® Gébe es also keinen
konkreten Raum flr den Tanz, hatte er auch keine konkrete Bedeutung. Das bedeutet
weiterhin, dass Tanz, der nicht auf dem oder einem Tanzplatz stattfindet, auch nicht
gleichermalien bedeutsam ist; spontane Tanzeinlagen, seien es Freudentdnze oder Tanze
ohne Zuschauer, tragen eine andere Bedeutung. Damit trifft auf den Tanzplatz zu, was Low
unter Berufung auf Ldpple in ihrer Raumsoziologie allgemein fir den Raum formuliert,
namlich dass es sich bei Raum um eine ,,soziale Konstruktion“®* handelt.

Bei dem Zustandekommen einer solchen Konstruktion ist das Verhaltnis von Struktur
und Handeln ein wesentlicher Bestandteil.%® Wie dieses Verhaltnis im Einzelnen aussieht,
hangt von dem jeweiligen zu betrachtenden Raum ab und soll im Folgenden fiir den Fall des
Tanzplatzes untersucht werden. Ausgangspunkt muss dabei Lows Feststellung sein, nach
der ,,Raum [...] eine Konfiguration oder ein Netzwerk [ist], welches Menschen, Dinge oder
Handlungen in eine Ordnung bringt bzw. eine Ordnung zum Ausdruck bringt**.®® Durch die
Analyse eines gegebenen Raumes samt der mit ihm verbundenen Handlungen ist es folglich
moglich, die dahinterstehende Ordnung zu erkennen. Im Rahmen der vorliegenden Arbeit
sollen in diesem Sinne die Untersuchungen von Tanzplatzen und vom Tanz als Handlung
auf ebendiesen Platzen Aufschlisse uber die politische Ordnung des gemeinschaftlichen
Zusammenlebens als Polisgemeinschaft geben. Auch Hannah Arendt begreift den Raum als
eine Bedingung politischer Ordnung; denn um (iberhaupt im Bereich der Offentlichkeit
agieren, im Sinne von politisch handeln, zu koénnen, ,,bedarf [es] eines fiir diesen Zweck
ausdriicklich konstituierten Raumes mitsamt einer rdumlich etablierten Abstand schaffenden
Formalitit“.®” Nur so kénne ein ,,politische[r] Bereich“® geschaffen werden.

Betrachtet man also die Konstituierung von Raumen als Bedingung fur die Schaffung
»politischer Bereiche® und damit gleichzeitig als ein Merkmal der Entstehung des
Politischen selbst, erscheint diese Konstituierung als gesellschaftlicher Prozess. Eine

Untersuchung von R&umen erlaubt somit wiederum Rickschlisse dariiber, wie sie

83 Holscher, Tonio: Korper, Handlung und Raum als Sinnfiguren in der griechischen Kunst und Kultur, in:
Holkeskamp, Karl-Joachim (Hg.): Sinn (in) der Antike. Orientierungssysteme, Leitbilder und Wertkonzepte
im Altertum, Mainz: Philipp von Zabern 2003, S. 163-192, hier S. 187.
641 6w 2017, 138.
8 Low folgt in dieser Hinsicht den Thesen von Bourdieu und Giddens — Léw 2017, 141.
% Ebd., 148.
67 Arendt, Hannah: Vita activa. Oder Vom Tatigen Leben, Miinchen: Piper 12011, S. 61.
68 Ebd., 35.
17



Gesellschaft strukturieren.®® In diesem Sinne erscheint der Raum als Ausdruck einer
gegebenen sozialen Konfiguration. Zuvor jedoch muss bertcksichtigt werden, dass aufgrund
der Wechselwirkungen zwischen Raumen und sozialen Konfigurationen die Konstituierung
von Raumen zundchst einmal Ausdruck der Herausbildung einer sozialen Konfiguration ist.
Gewissermafien kann eine Parallelitat in der Entwicklung von Rdumen und den mit ihnen
verbundenen sozialen Konfigurationen festgestellt werden. Die Entstehung eines sozialen
Raumes muss daher als Prozess angesehen werden. Bei der Analyse des ,Endproduktes
Tanzplatz* gilt es somit den einzelnen Schritten dieses Prozesses Rechnung zu tragen.

In dieser Hinsicht kann die soziologische Raumtheorie bei der Untersuchung historischer
Phanomene und Zusammenhange erkenntnisfordernd angewendet werden. Denn mit ihrer
Hilfe ist es moglich, anhand sozialer Handlungen, die an einen bestimmten Raum gebunden
sind oder genauer gesagt in Wechselwirkung mit einem bestimmten Raum stehen, die diesen
Handlungen zugrundeliegenden, kollektiven Verhaltensnormen und -regeln zu erkennen.
Gerade in Hinblick auf die homerischen Epen als Quelle erscheint ein solches Vorgehen
sinnvoll, da sie von genau dem berichten: konkreten Handlungen, die sich im Kontext einer
Ubergeordneten Erzéhlung in gekennzeichneten Raumen, an genau beschriebenen
Schauplatzen abspielen. Explizite Aussagen uber die hinter diesem vordergriindigen
Geschehen stehenden gesellschaftlichen Strukturen finden sich in den Epen nicht. Am
ehesten erfahren wir etwas Uber diese Dinge, wenn wir die beschriebenen Handlungen im
Zusammenhang mit den dargestellten Raumen betrachten und daflr auRerdem den Raum
nicht als bloRen Ort, sondern im oben beschriebenen, relativistischen Sinne begreifen. Damit
wird der Raum selbst zu einer Kategorie der Analyse sozialen Verhaltens, wéhrend er
gleichzeitig darauf einwirkt und seinerseits daraus entstanden ist. Fir die
Geschichtswissenschaft bedeutet die Einbindung soziologischer Raumtheorie also eine
Erweiterung des Erkenntnisgewinns, da sie der rdumlichen Dimension sozialer Prozesse
Rechnung tragt.”

Fur das vorliegende Thema ist die Berticksichtigung der rdumlichen Dimension
unerl&sslich, da es sich bei dem hier betrachteten Tanz um eine Ortlich, oder vielmehr
raumlich gebundene Aktivitadt handelt. Anders als beim spontanen Tanz ohne Zuschauer
handelt es sich bei dem hier zur Analyse stehenden Tanz um eine gemeinschaftliche, in der
Regel sogar gesamtgesellschaftliche Aktivitét, die sich in einem eigens dafiir vorgesehenen

8 vgl. Léw 2017, 151.
0 Insgesamt betrachtet sei in der Geschichtswissenschaft, verglichen mit anderen Kulturwissenschaften, die
Hinwendung zur Raumperspektive relativ weit fortgeschritten, allerdings mangele es hierbei mancherorts
noch an Prézisierung, konstatiert hierzu Bachmann-Medick 2009, 313.

18



Raum ereignet. Diese Gebundenheit an einen Raum muss jedoch nicht zwingend einen
einzigen Raum, d e n Tanzplatz, meinen, da der Raum oder besser Tanzraum erst, wie die
Raumsoziologie lehrt, durch die gemeinschaftliche Aktivitdt entsteht und von einer
bedeutungslosen freien Flache zu einem bedeutungsvollen Raum wird. Einzig bei dem
Tanzplatz auf der Agora wird die gesamtgesellschaftliche Dimension des Tanzes noch um
einiges deutlicher, da die Agora nun einmal das Zentrum gemeinschaftlichen Lebens

darstellte.

2.1.2. Die Entstehung sozialer Raume durch soziales Handeln
Weist man dem Raum nun also in der Untersuchung eine zentrale Rolle zu, muss im
Anschluss an die Definition eines Raumbegriffs und auf ihr aufbauend danach gefragt
werden, wie sich Raum konstituiert. Entscheidend hierbei ist zum einen die Anordnung
materieller Dinge, die dem Raum sein vordergriindiges Erscheinungsbild verleiht. Zum
anderen und vor allem im vorliegenden Kontext stellt zudem der Mensch einen wichtigen
Faktor in der Konstituierung von Rdumen dar, und zwar nicht nur als ,Anordner‘ der
materiellen Gter, sondern auch in seiner Rolle als Bestandteil des Raumes selbst. Damit ist
der Mensch ein integraler Bestandteil der Konstitution von Raumen.”* Welche Positionen
genau Menschen innerhalb eines Raumes einnehmen, bestimmt sich sowohl durch ihre
eigenen Handlungen als auch durch die Handlungen anderer, wobei es jederzeit moglich ist,
dass Menschen ihre jeweils gegebene Position verandern oder verlassen, wodurch sie die
Gesamtkonstitution des Raumes beeinflussen. ,,Dariliber hinaus beeinflussen sie mit Mimik,
Gestik, Sprache etc. die Raumkonstruktionen.“’2

Im nédchsten Schritt ist zu fragen, wie die Herstellung von Beziehungen zwischen den
einzelnen raumkonstituierenden Elementen erfolgt. Wichtig ist dies, da daran die
tieferliegenden Bedeutungen deutlich werden, auf deren Grundlage sich die Beziehungen
und mithin der Raum formieren konnten. Pearson und Richards fassen diese essentielle
Komponente in der Analyse von Rdumen folgendermallen zusammen: ,,The relationship
between spatial form and human agency is mediated by meaning. People actively give their
physical environments meanings, and then act upon those meanings.“’® In gleicher Weise

verhélt es sich mit dem Tanzplatz und den dort stattfindenden Handlungen, den Ténzen. So

™ So auch Léw 2017, 154f.

2 Ebd., 155.

3 Pearson, Mike Parker; Richards, Colin: Ordering the World: Perceptions of Architecture, Space and Time,
in: Dies. (Hgg.): Architecture and order. Approaches to social space, London: Routledge 2010, S. 1-37, hier
S.5.

19



stehen die Téanzer (als Handelnde) in einer Beziehung zum Tanzplatz (als Raum), ihre
Positionen, in die sie von anderen gebracht werden oder die sie selbst bestimmen, um zu
tanzen (also zu handeln), sind ein entscheidendes Element der Raumkonstitution und bringen
die Beziehungen zwischen den Tanzern zum Ausdruck. Beruicksichtigt man nun noch den
Umstand, dass sich der (Haupt-)Tanzplatz auf der Agora, also im gemeinschaftlichen und
politischen Zentrum befindet, wird deutlich, dass der Tanz und die Tanzer mit diesem
Zentrum nicht nur topographisch, sondern eben auch soziologisch verkniipft sind, und zwar
die Tanzer als ,,verkniipfte Elemente®, der Tanz in seinen verschiedenen Formen selbst als

,.Verkniipfungen®.”

Im hier diskutierten Fall des Tanzplatzes gibt es jedoch als Besonderheit noch ein weiteres
Element der Raumkonstitution: die Zuschauer. Auch sie spielen eine Rolle, die sich auf zwei
unterschiedliche Weisen betrachten lasst. Betrachtet man die Zuschauer als Elemente des
Tanzplatzes, ist es wichtig zu betonen, dass ihr Handeln anderen Regeln folgt als das der
Tanzer. In ein und demselben Raum herrschen also verschiedene Handlungsmuster, geman
derer sich die unterschiedlichen Akteure zu verhalten haben, ohne dass dabei die Einheit des
Raumes zerstort wirde. Betrachtet man die Zuschauer als Auflenstehende, so ist es
interessant, wie der Raum ,Tanzplatz® mit dem Raum ,Zuschauer® in einer Verbindung steht.
Wihrend beispielsweise die phaiakischen Kénigssohne namlich tanzen, sind auch die
anderen Téanzer, die gerade nicht tanzen, sowie die Ubrigen Zuschauer ins Geschehen
involviert, indem sie den Takt vorgeben und larmen.”™ Raume tiberschneiden sich demnach
mitunter, denn der Raum ,Tanzplatz® hat Einfluss auf den Raum ,Zuschauer* u n d
umgekehrt. Auch an dieser gegenseitigen Beeinflussung (und folglich nicht nur
ausschlieBlich am Geschehen auf dem eigentlichen Tanzplatz) werden soziale Strukturen

sowie gesellschaftliche Regeln erkennbar.

Wie bereits oben erwahnt, kdnnen Rdume, genauer gesagt: Raumkonstruktionen, prinzipiell
jederzeit veréndert werden, doch lassen sich auch viele Konstanten erkennen, entstanden
durch soziale Strukturen und kollektive Regeln.”® Da Strukturen und mithin das auf ihnen
basierende Handeln wiederholbar sind, kdnnen somit auch R&ume wiederholt werden, das

heidt, ein bestimmter Typ Raum kann an unterschiedlichen Orten vorhanden sein. Low

" Low 2017, 157.
s Vvgl. Hom. Od. 8,379-380.
6'\vgl. Bourdieu oben.
20



spricht in diesem Zusammenhang von der ,Institutionalisierung der Réiume*’’ und
konstatiert dariiber hinaus, dass ,,(An)Ordnungen von Menschen [...] ebenfalls
institutionalisiert sein“’® kdnnen. Diese Feststellung fihrt Low zu weiteren Uberlegungen,

die in der Analyse des Tanzplatzes als sozialem Raum eine Rolle spielen:

Bis hierhin wird die Konstitution von Raum vom Handeln ausgehend zur gesellschaftlichen Struktur
hin gedacht. Mit der Institutionalisierung rdumlicher (An)Ordnungen ist jedoch bereits auch die
entgegengesetzte Perspektive eingenommen worden. Gesellschaftliche Institutionen verdanken ihr
Bestehen der Reproduktion im alltdglichen Handeln. Sie bleiben jedoch bestehen, selbst wenn
gesellschaftliche Teilgruppen sie nicht reproduzieren. Hier spétestens muss nun die Konstitution von
Raum im Handeln in Wechselwirkung zu gesellschaftlichen Strukturen gedacht werden.”®

Die Frage, die sich nun stellt, lautet, inwiefern der Tanzplatz als ein institutionalisierter
Raum angesehen werden kann. Bleibt er auch dann noch bestehen, hat er auch dann noch
seine Bedeutung, wenn er nicht mehr reproduziert, also zum bedeutungsvollen Tanzen

genutzt wird?

Durch die bisherigen Ausfiihrungen zur Raumsoziologie ist ihre Bedeutung flr die
Untersuchung sowohl des Tanzplatzes als auch des sich auf ihm ereignenden Handelns,
sprich des Tanzes, deutlich geworden. Nur wenn man den Tanzplatz als Raum im
soziologischen Sinn begreift, entfaltet die Analyse desselben ihr volles Potential. Als
Grundlage fur dieses Vorhaben dient hauptsachlich Lows Raumsoziologie, die zwar auf
Arbeiten anderer Soziologen aufbaut, sich ihnen gegeniber aber dadurch auszeichnet, dass
sie das Phanomen ,Raum‘ fiir sich allein und nicht {iberschattet von anderen Teildisziplinen
wie etwa der Stadtsoziologie betrachtet. Dabei entwickelt sie ein einzigartiges Verstandnis

des Zusammenwirkens von Raum und Gesellschaft:

Wenn [..] davon ausgegangen werden kann, da Rdume im Handeln entstehen, dann kénnen rdumliche
Strukturen nicht dem Gesellschaftlichen gegeniibergestellt werden, sondern die in der Konstitution
von Raum erzielte Reproduktion von Strukturen muf? auch eine Reproduktion rdumlicher Strukturen
sein. Das R&aumliche ist, so meine These, nicht gegen das Gesellschaftliche abzugrenzen, sondern es
ist eine spezifische Form des Gesellschaftlichen. Raumliche Strukturen sind, wie zeitliche Strukturen
auch, Formen gesellschaftlicher Strukturen.®

Anhand der Analyse des Tanzplatzes als Raum kdnnen auf dieser Grundlage im Folgenden

Ruckschlisse auf gesellschaftliche und mithin politische Strukturen gezogen werden.

T Low 2017, 162.
8 Ebd., 163.
" Ebd., 166.
8 Ebd., 167; kursiv im Original.
21



2.2. Der Tanzplatz und seine Rolle in frithen Gemeinschaftszentren

Begreift man den Tanzplatz als einen sozialen Handlungsraum, in dem sich
gemeinschaftliches Leben und gesellschaftliche Strukturen manifestierten, und betrachtet
man diesen Raum damit vermutungsweise als einen mal3geblichen Faktor in der Formierung
der Polis, sind seine Lage sowie seine konkrete Gestaltung von groRer Relevanz. Nach der
hier vertretenen These machte der Tanzplatz einen entscheidenden Teil der
Gemeinschaftszentren aus, die vor allem im Zuge der — aus dem Zusammenwachsen
Kleinerer dorfahnlicher Siedlungen hervorgehenden — Entwicklung groRerer Poleis
entstanden und Uberhaupt erst einen echten Zusammenschluss zu einer gemeinsamen Polis
ermoglichten.8!

In welcher Form der Tanzplatz in die frihen Gemeinschaftszentren archaischer Poleis
eingebunden war, lasst sich nur bedingt mit Hilfe archdologischer Zeugnisse feststellen, da
ein Tanzplatz selbst aufgrund seiner Funktionsgebundenheit in aller Regel keine
nennenswerten Zeichen seiner Existenz hinterl&sst. Génzlich unbrauchbar sind
archdologische Quellen jedoch nicht, denn die enge Verbindung des Tanzplatzes zum
Gemeinschaftszentrum insgesamt macht den Blick auf frihe Agorai lohnend, deren
archdologische ErschlieBung je nach Polis teils tiefe Einblicke gewahrt. Zwar begann die
bauliche Ausgestaltung der Agora erst im 6. Jh. v. Chr. in groRerem Mafe, doch setzt diese
zwangslaufig ein bereits zuvor existierendes Gemeinschaftszentrum voraus, dessen Struktur
im Zuge der Gestaltung zwar monumentalisiert, nicht aber grundlegend veréndert wurde;
Riickschliisse auf die Beschaffenheit in archaischer Zeit sind daher moglich.®? Erganzt wird
der archdologische Befund durch literarische Quellen. So liefern beispielsweise auch die
homerischen Epen mit ihren Beschreibungen stadtischer Gemeinschaftszentren in der Form
von idealisierten Mustervorstellungen wichtige Erkenntnisse daruber, wie sich
Gemeinschaftlichkeit in offentlich zugéanglichen sozialen Handlungsrdumen (wie unter

anderem dem Tanzplatz) artikulierte.

81 Als Beispiele fiir ein solches Zusammenwachsen kleinerer Siedlungen zu einer strukturierten Polis kénnen
Athen, Korinth und Megara gelten — Stein-Hélkeskamp, Elke: Das archaische Griechenland. Die Stadt und
das Meer, Minchen: C. H. Beck 2015, S. 126.
82 Zur Monumentalisierung ab dem 6. Jh. v. Chr. siehe Holscher 1998, 19 und 85. Zu der weitgehenden
Beibehaltung friherer Strukturen siehe Kenzler 1999, 91.

22



2.2.1. Terminologie des Tanzplatzes bei Homer

Wird in den homerischen Epen ein Platz als Tanzplatz beschrieben, so wird hierfiur stets
vopo¢ verwendet — die Bezeichnung opyfotpa findet sich erst ab dem 5. Jh. v. Chr.®® Die
Herkunft des Wortes yop6g wird in der Regel auf y®dpoc zuriickgefiihrt, das mit ,Platz*, ,Ort*,
,Raum* oder ,Gebiet" iibersetzt wird.®* Daher ist die Ubersetzung mit ,Tanz p | a t z° treffend
und wird dies oftmals als die urspriingliche Bedeutung von yop6¢ angesehen.® Einen yopoc
verortet Homer beispielsweise auf Ithaka, aber auch und vor allem auf den ,mérchenhaften‘
Inseln der Odyssee, wie Aiaia, Heimat der Zauberin Kirke, Thrinakia, Insel des Helios, und
auf Scheria, wo die Phaiaken leben. Auch der auf dem Schild des Achill dargestellte Kosmos
enthélt einen Tanzplatz. Damit war der Tanzplatz ein fest etabliertes Konzept in der
homerischen Welt und muss dem Epenpublikum folglich als selbstverstandlicher Bestandteil
seiner Lebenswirklichkeit wohlbekannt gewesen sein.

Abgesehen von der Erwahnung dieser konkreten choroi werden viele Poleis von Homer
mit dem Epitheton gdpuyopog bedacht.®® Dabei wird deutlich, dass der Tanzplatz — genauer:
ein besonders guter, breiter Tanzplatz — nach homerischer Auffassung ein wichtiges
Identitatskennzeichen ist. Denn der Kontext, in dem das Epitheton verwendet wird, kann
ganz unterschiedlich sein; gemeinsam ist jeder Verwendung die Absicht, eine moglichst
pragnante und auf Anhieb verstandliche Charakterisierung der jeweiligen Polis zu liefern.
,»Wenn Homer eine Stadt mit den Worten xaliyopog und edpiyopog preist, so heifdt das,
dass jede Stadt einen Reigenplatz hatte und eine wohlgeordnete einen besonders schénen.
Die Beschreibung als gopuydpog geniigte somit bereits, um dem Epenpublikum zu
verdeutlichen, um was flr eine Art von Polis es sich handelte.

Zwar gibt Homer keine nédheren Details zu diesen Tanzpldtzen an, doch stellt das
Epitheton gdpvyopoc®® selbst, das auch im Zusammenhang mit der Beschreibung Hypereias,

der ehemaligen Heimat der Phaiaken, auftaucht, einen entscheidenden Hinweis dar.

8 Mit einer ausfthrlichen Herleitung Kolb 1981, 3-4.
8 O’Sullivan, J. N.: y®pog, in: LfgrE, Band 4, Sp. 1298-1302.
8 vgl. Kolb 1981, 4. Allerdings lisst sich das Wort ebenfalls mit ,(Chor-)Tanz* oder ,Reigen(-tanz)*
Uibersetzen, und seine Bedeutung kann zudem sowohl die Gruppe von Tanzern als auch die umgebenden
Zuschauer umfassen — Beck, W.: yopdc, in: LfgrE, Band 4, Sp. 1240-1243.
8 S0 etwa: ,,die rdumige Stadt Mykalessos [e0pOyopov Mukainocov] (Hom. I1. 2,498); ,,in Sikyons
rdumiger Weite [e0puyopo Zwvdvi]“ (11.23,299); ,,Elis, wo sie auf breiten Pldtzen tanzen ["HAS' &g
gopvyopov dwfnuevar]* (0d.4,634f.); ,,die frihen Bewohner Hypereias, wo breite Platze zum Tanzen sich
fanden [g0pvyopw Ymepein]“ (Od. 6,31.); ,,lolkos, wo weite Platze zum Tanzen sich finden [e0pvyopw
Toodk®]“ (Od. 11,256f.); ,,Theben mit breiten Pldtzen zum Tanzen [e0pvydpov @npnv]« (Od. 11,264).
87 T6lle-Kastenbein 1964, 80.
8 (Od. 6,4. Neben Hypereia und Scheria werden von Homer auch andere Poleis als dpuyopot charakterisiert:
Mykalessos (ll. 2,498), Theben (Od. 11,265), Elis (Od. 4,635), lolkos (Od. 11,256), Ithaka (Od. 24,468),
Sikyon (1. 23,299) und Hellas selbst (I1. 9,478). Panopeis wird als kaAAiyopog beschrieben (Od. 11,581).

23



Zusammengesetzt aus den Wértern vptc und yopdc wird es in der Ubersetzung von Weiher
als Attributivsatz aufgelost (,,Hypereia, wo breite Pldtze zum Tanzen sich fanden®). Diese
Aufspaltung in die beiden Bestandteile evptc und yopog spiegelt den Sinn des Epithetons
wohl am besten wider; eine wortliche Ubersetzung ins Deutsche lieRe sich nur schwerlich
finden. Um seine volle Bedeutung und vor allem den Sinn seiner Verwendung verstehen zu
konnen, soll evpuydpog im Folgenden dennoch als eine lexikalische Einheit aufgefasst und
behandelt werden, ganz so wie andere homerische Epitheta.® Diese finden sich in den Epen
in groRer Zahl und werden haufig wiederholt, sodass mitunter an vielen Stellen formelhafte
Wendungen auftreten. Daher steht zu vermuten, dass sie im Rahmen der oral poetry als
Gedachtnisstltzen flr die vortragenden Rhapsoden anzusehen sind und somit neben ihrer
Funktion als schmiickendes Beiwerk einen praktischen Nutzen erfiillten.® Genauere
Untersuchungen haben jedoch gezeigt, dass weder die schmiickende noch die praktische
Funktion im Vordergrund stehen, sondern eine sachliche: ihre Funktion, ,,the identity of the
thing in question herauszustellen und damit ,,designation, impression, value judgement
in einem einzigen Wort zusammenzufassen.

Um nun diesen tiefergehenden Sinn im Fall des Wortes e0puy6pog erfassen zu konnen,
gilt es zundchst, den Kontext seiner Erwahnung zu berticksichtigen. Wie bereits erwahnt,
verweist der Ausdruck gopvyopog im Falle der Phaiaken nachdriicklich auf ihre Herkuntt:
Es ist ihre Heimat Hypereia, die Homer explizit als €dpvydpog hervorhebt. Somit ist der
Kontext ,Heimat® an dieser Stelle von besonderer Bedeutung; sie ist der Grundstein der
Identitat der Phaiaken, die sie sich in ihrer neuen Heimat auf Scheria bewahren wollen bzw.
neu etablieren mussen. Dass ein guter Tanzplatz als ein Teil dieser Identitat durch Homer
hervorgehoben wird, ist Uberaus bemerkenswert. Die Heimat der Phaiaken ist also nicht etwa
besonders grof3 oder klein oder in anderer Hinsicht einzigartig, sondern sie besticht durch
den Umstand, dass sich dort ein guter, breiter Tanzplatz befindet. Der Tanzplatz ist das
essentielle Charakteristikum, das die Phaiaken am treffendsten beschreibt.

Ein Tanzplatz als wichtiger Teil ihrer Identitat findet sich ebenfalls in der neuen Heimat
der Phaiaken auf Scheria wieder. Das Epitheton passt folglich auch zu Scheria, es bezieht

sich auch hier nun selbstverstandlich auf die neue Heimat der Phaiaken, mithin auf ihre Polis.

8 Fir eine umfangreiche und grundlegende Aufstellung siehe Parry, Milman: The Traditional Epithet in
Homer. (Translation of L’Epithéte traditionelle dans Homére; Essai sur un probléme de style homérique,
Paris 1928), in: Parry, Adam (Hg.): The Making of Homeric Verse. The Collected Papers of Milman Parry,
Oxford [u. a.]: Oxford University Press 1987, S. 1-190, passim.

% So fasst Paolo Vivante die weit verbreitete Auffassung von Epitheta zusammen — Vivante, Paolo: The
Epithets in Homer. A Study in Poetic Values, New Haven: Yale University Press 1982, S. 6.

1 Ebd., 4.

24



In seiner Untersuchung von Epitheta, die in Zusammenhang mit einer Polis auftreten, kommt
Scully zu dem Ergebnis, ,.that the fortification system, the city’s sancity, and its inhabitants
form a close mutually supporting conception of the city.“%? Das ,normale‘ Konzept ,Polis°,
das nach Scully aus Mauern, Tempeln sowie Bewohnern besteht, wird gerade im Falle der
Phaiaken durch Homer aber noch um einen Tanzplatz erganzt. Allem Anschein nach macht
damit fir Homer gerade das Vorhandensein eines guten Tanzplatzes die ldeal-Polis der
Phaiaken so besonders — zumal Homer ebenfalls betont, dass die Planung und Ausgestaltung
der jeweiligen phaiakischen Heimat nicht etwa willkirlich, sondern sehr bewusst
durchgefihrt worden sind; so gehen sie zum einen auf den ,,géttergleiche[n] Nausithoos*%®
zurick und zum anderen auf seinen Sohn Alkinoos, ,,den die Gotter beim Planen
belehrten.*®* Die Kraft zur Gestaltung der eigenen Umwelt hebt der Dichter hiermit als ein
wesentliches Charakteristikum der Phaiaken hervor. Die Resultate ebendieser Gestaltung
erhalten folglich einen hohen Stellenwert und sind von besonderer Bedeutung. Der
Tanzplatz als ein zentrales dieser Gestaltungsresultate ist ein essentieller und sogar
traditioneller Bestandteil der phaiakischen Stadtplanung sowie -gestaltung. Der Tanzplatz
der Phaiaken ist damit ein wichtiger Bestandteil ihrer kollektiven Identitdt als

Polisgemeinschaft.

2.2.2. Verortung in der Offentlichkeit

Aufgrund dieser identitatsstiftenden Bedeutung liegt es nur nahe, den Tanzplatz als einen
klar definierten Platz in der Offentlichkeit zu begreifen, der einen Teil des ideellen Zentrums
der Polis ausmachte. Erkennbar wird dies ebenfalls am Beispiel der Phaiaken, wenn namlich
Nausikaa ihren Ausflug an den Fluss zum Waschen gegentiber ihrem Vater, Kénig Alkinoos,
damit rechtfertigt, dass es fur ihre Briider wichtig sei, mit sauberen Gewandern auf dem
Tanzplatz zu erscheinen: ,,Fiinf liebe S6hne hast du im Hause, zwei sind vermihlt, die
anderen drei sind blihende Burschen! Gehen sie zum Tanzplatz, wollen sie frischgewaschne
Gewinder, immer wieder, und mir liegt am Herzen, an all dies zu denken.“® Eine genauere
Charakterisierung des Platzes findet an dieser Stelle zwar nicht statt, jedoch wird deutlich,
dass es sich um einen klar definierten Platz gehandelt haben muss, dass er sich also immer
an derselben Stelle befunden hat und nicht etwa spontan jeder freie Platz zu einem Tanzplatz

hatte umfunktioniert werden konnen. Darlber hinaus war der Tanzplatz offenbar ein

%2 Scully, Stephen: Homer and the Sacred City, Ithaca [u. a.]: Cornell University Press 1990, S. 113.
% 0d. 6,7.
% 0d. 6,12.
% Od. 6,62-65.
25



prominenter Ort in der Offentlichkeit, so dass es fiir die Kénigsséhne vor allem bei ihrem
Besuch an diesem Ort wichtig war, mit ihren Gewandern einen guten Eindruck zu
hinterlassen. Der Tanzplatz war also ein Ort, an dem zunéchst einmal gesellschaftliches
Leben stattfand, nach der Devise: Sehen und gesehen werden! Wie man sich hier
prasentierte, das hatte Riickwirkungen auf die eigene gesellschaftliche Stellung.®® Daher
kommt fiir Alkinoos S6hne gar nichts anderes in Frage, als mit der bestmoglichen Kleidung
auf dem Tanzplatz zu erscheinen.

Trotz seiner deutlichen Prasenz im Poliskonzept der Epen und seiner klar definierten
Funktion, war dieser Tanzplatz indessen von ambivalentem Charakter, da er keine
permanente Struktur darstellte, sondern nur aus Anlass eines Agons hergerichtet wurde.®” So
wird anhand der zentralen Wettkampfszene wihrend Odysseus® Aufenthalt bei den Phaiaken
erkennbar, dass der Tanzplatz anscheinend nicht immer in einem gleich schénen, guten
Zustand war. Als kronender Hohepunkt dieser Wettkdmpfe wird hier ndmlich ein Tanz
veranstaltet, fir dessen ordnungsgemaRen Verlauf die Aisymneten verantwortlich zeichnen:
»Auserlesene Ordner [aicvpvijtan] erhoben sich, Leute des Volkes, neun im Ganzen, und
sorgten flr den rechten Verlauf bei den Spielen, machten den Tanzplatz eben und schufen
den Raum fiir das Wettspiel.“®® Der Tanzplatz muss in diesem Fall also vor seiner Nutzung
hergerichtet werden, indem er vermutlich geebnet, geglattet, vielleicht abgezogen wird,
damit ein Tanz stattfinden kann. Allem Anschein nach sind somit die vorangehenden
Wettkampfe auf ebenjenem Tanzplatz ausgetragen worden, was ihn derart in Mitleidenschaft
gezogen hat, dass nun die Notwendigkeit besteht, ihn zu glatten. Dieser Vorgang klingt auch
in der Formulierung ,mémhnyov 8¢ yopdv Bgiov mosiv:® an, auf deren Doppeldeutigkeit
bereits Wegner hinwies.'® Damit wird deutlich, dass die Beschaffenheit des Platzes am
ehesten als aus losem Boden, Sand bestehend vorstellbar ist.

Gebdaude waren auf diesem Tanzplatz ebenfalls nicht vorhanden. Neben der Funktion, die
eine freie Flache erforderte, ist vor allem die Erwdhnung der Téatigkeit der Aisymneten ein
Hinweis auf die fehlende Bebauung des Platzes: Die Aisymneten glatten nicht nur die

% Fir den Tanzplatz der Polis Eltynia auf Kreta beobachtet Seelentag die gleiche Funktion, der Tanzplatz
,war also im offentlichen Leben und fiir die Darstellung von persdonlichem Status von grofer Bedeutung.* —
Seelentag 2015, 458.
9 Auf diesen Umstand verweist neben anderen vor allem Dubbini, Rachele: Agones on the Greek Agora
between Ritual and Spectacle: Some Examples from the Peloponnese, in: Michaels, Axel [u. a.] (Hgg.):
Ritual Dynamics and the Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, Agency, and Experience,
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2010, S. 157-181, hier S. 159.
% QOd. 8,258-260. Fur detaillierte Ausfiihrungen zu den Aisymneten siehe Kapitel: Die Bedeutung des Tanzes
bei den Phaiaken.
% Od. 8,264.
100\v/gl. Wegner 1968, 40.

26



Flache, sondern sie schaffen zusitzlich ,,Raum fiir das Wettspiel”“. Demnach war der Platz
zwar vollgestellt mit irgendetwas, aber er war nicht bebaut. Welche Gegenstande befanden
sich auf dem Tanzplatz? Mdglicherweise standen dem Dichter hier die Uberreste der zuvor
stattgefundenen Wettkampfe vor Augen, wie etwa der Diskos oder die Markierungen vom
Weitsprung. Es ware auch denkbar, dass eine Bestuhlung oder Tribune gemeint ist, die den
Zuschauern Sitzplatze zur Beobachtung des Spektakels geboten hatte, oder dass gar die
Zuschauer selbst ,aus dem Weg gerdumt® werden mussten. Mit absoluter Sicherheit l14sst
sich keine dieser Vermutungen bestatigen. Es wird jedoch deutlich, dass zumindest der
Tanzplatz auf Scheria keine permanente bauliche Struktur darstellte, sondern allenfalls mit
rudimentaren Bauelementen oder beweglichen Gegenstdnden besttickt war. Insgesamt war
der Tanzplatz damit ein multifunktionaler Platz im sozialen, gemeinschaftlichen Zentrum
der Polisoffentlichkeit.

Abgesehen von dem Epitheton g0pvydpog ldsst angesichts fehlender expliziter
Beschreibungen die Art des Tanzes Riickschlusse auf die Form des Platzes zu. Die flr die
archaische Zeit tiberlieferte Form des Tanzes ist der Ringtanz bzw. Reigen,'°* weshalb die
Vermutung naheliegt, dass der fiir diesen Tanz vorgesehene Platz von runder Gestalt war.%?
Ein solcher Platz wird daher bei der Beschreibung Scherias wahrscheinlich vor Augen
gestanden haben. Auch der Ort, an dem der Tanz in der ausfihrlichen Szene auf dem Schild
des Achill'® stattfindet, wird allein durch die Tanzbewegungen der Jiinglinge und Méadchen,
die ,,kreisend liefen [...] mit wohlbemessenen Tritten leicht umher, so wie wenn ein Topfer
die passende Scheibe sitzend mit priifenden Hinden erprobt, wie schnell sie sich drehe*, 1%
beschrieben: Die kreisenden Bewegungen!® sowie der Vergleich mit einer Topferscheibe
lassen die Vorstellung eines runden Tanzplatzes entstehen.'%

Der dem Tanzplatz seine Form gebende Reigentanz hatte einen genuin

gemeinschaftsfordernden Hintergrund. Bereits durch ,,the act of moving in a circle, possibly

101 \v/gl. Wegner 1968, 41; Kolb 1981, 17.

102 Kolb 1981, 17 geht zudem davon aus, dass auch aus spiteren Quellen bekannte ,,rechteckige Ténze* auf
dem runden choros bzw. der runden oder halbrunden orchestra aufgefiihrt wurden, dass man die Gestalt des
Tanzplatzes also stets beibehielt.

103 vgl. 11. 18,590-606.

10411, 18,599-601.

105 Neben dem Kreistanz erwahnt Homer auch, dass in Reihen getanzt wird (11. 18,602). Diese Reihen
widersprechen der Kreisform des Platzes keineswegs. Es ist etwa denkbar, dass die Reihen als konzentrische
Kreise angeordnet waren, wobei beispielsweise der M&dchenreigen einen inneren Kreis bzw. Ring bildete,
der Reigen der Junglinge den &ufReren.

106 \/on der runden Form des Tanzplatzes geht auch Byre aus — Byre, Calvin S.: Narration, Description and
Theme in the Shield of Achilles, in: The Classical Journal 88, Heft 1, 1992, S. 33-42, hier S. 39.

27



holding hands, the individual is fused into the group, which becomes one entity.“°” Dartiber
hinaus entstehe durch Reigentanz ,,a feeling of solidarity amongst the participants,
uniformity of movement being crucial to the harmonious performance of the act*.% Die
Kreisform, sowohl des Tanzes als auch des Tanzplatzes, hatte also eine symbolische
Bedeutung, was vor allem hervorzuheben ist, wenn man den Tanzplatz als Handlungsraum
im soziologischen Sinne begreift. So habe der Tanz im Kreis Lonsdale zufolge ein
,protective goal®, das sich aus ,,the image of the Couretes performing around the altar of
Zeus“1% herleitet. Die Schutzfunktion bezieht sich dabei vor allem auf die Gemeinschaft,
die durch die Kreisform symbolisch zusammengehalten und zentriert werden soll. Denn ,,the
feature of ,circularity® is related to that of ,center**;*1? das Zentrum des Kreises bildet also
gewissermalien einen Kern, um den herum sich die Gemeinschaft formiert, an dem sie sich
damit auch ausrichtet und der die einzelnen Mitglieder eng aneinanderbindet.!!

Bei der Formgebung des Tanzplatzes spielten nicht zuletzt auch die Zuschauer eine Rolle,
die gemanR sozialer Handlungstheorie einen nicht unwesentlichen Anteil am Tanzgeschehen
hatten und damit vermutlich ebenfalls Einfluss auf die Form der Tanzflache nahmen. So mag
die runde Form des Tanzplatzes die ,,natiirliche Anordnung*‘!2 der Zuschauer im Kreis (oder

auch Halbkreis) widerspiegeln.1!3

2.2.3. Der Tanzplatz und die Agora

Als klar definierter Platz von runder Gestalt und von groRer Bedeutung fir die Gemeinschaft
befand sich der Tanzplatz im ideellen Zentrum ebenjener Gemeinschaft und damit auf der
Agora, welche eine wichtige Rolle im 6ffentlichen Leben der Polisbewohner spielte. Dieser
topographische Zusammenhang wird beispielsweise durch die Schilderungen in der

Phaiakis erkennbar, in deren Verlauf Agone, unter anderem in Form von Tanzen, auf der

197 Soar, Kathryn: Circular Dance Performances in the Prehistoric Aegean, in: Michaels, Axel [u. a.] (Hgg.):
Ritual Dynamics and the Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, Agency, and Experience,
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2010, S. 137-156, hier S. 151.
108 Ehd.
109 |_onsdale 1993, 163. Zum Mythos der Koureten, sie hatten Chronos mit Hilfe eines Tanzes getauscht vgl.
Diod. 5,65,4 sowie Dion. Hal. ant. 7,72,7.
110 Calame 2001, 38.
111 50 kommt Fitton zu dem Ergebnis, dass die Kreisform beim Tanz Besitzergreifung und Inkorporation
symbolisiere — Fitton, J. W.: Greek Dance, in: he Classical Quarterly 23, Heft 2, 1973, S.254-274, hier S.
262.
112 Kolb 1981, 17.
113 Ehd.: ,,D. h. der griechische Tanzplatz, soweit er durch die Z u's c h a u e r begrenzt wurde, war
urspriinglich kreisrund.* Damit wendet sich Kolb gegen die von Gebhard vorgebrachten These, dass die
runde Form eine Ausnahme, nicht aber die Regel darstelle — Gebhard, Elizabeth: The Form of the Orchestra
in the Early Greek Theater, in: Hesperia: The Journal of the American School of Classical Studies at Athens
43, Heft 4, 1974, S. 428-440.

28



Agora stattfinden: ,,Alle dringten zum Markt [gic dyoprv], es folgte der zahllose Haufe,
Tausende, Junge und Edle, traten in Menge zum Kampf an.“'* Die darauf folgende
Beschreibung der Wettkampfe der Phaiaken lasst klar erkennbar durchscheinen, dass es
einen topographischen Zusammenhang zwischen der Agora und dem Tanzplatz gab — eine
Vermutung, die ebenfalls in der Mehrheit der Forschungsbeitrage zur Agora etabliert ist.!*®
So wird im Anschluss an diese Wettkdmpfe auf der Agora ebendort der Tanzplatz
hergerichtet; von einem Ortswechsel erwéhnt der Dichter in der ansonsten sehr szenisch
geschilderten Episode nichts.!*® Zudem deutet auch umgekehrt die bereits beschriebene
Notwendigkeit, den Tanzplatz vor seinem Gebrauch zu ebnen, wie oben erwéhnt, darauf hin,
dass er zuvor durch die Wettkdmpfe in Unordnung gebracht worden war, dass Wettkampfort
und Tanzplatz, mithin also Agora und choros, identisch waren.

Dass die Agora und der Tanzplatz eine Einheit bildeten, zeigt sich ebenfalls am Beispiel
Ithakas, wenngleich eine Szene der Odyssee auf den ersten Blick das Gegenteil vermuten
lasst: Nach dem Freiermord versammeln sich die Hinterbliebenen zunédchst auf der Agora,
und ,mehr als die Hilfte“!’” stimmt Halitherses® Vorschlag zu, keinen Angriff zu
unternechmen; die Ubrigen jedoch folgen Eupeithes und greifen zu den Waffen: ,,Aber als sie
das méannliche Erz auf dem Leibe nun hatten, trafen sich alle am Rande der Stadt auf dem
breiten Tanzplatz.“!'® Bei genauerer Betrachtung wird jedoch offensichtlich, dass der
Tanzplatz nicht tatsachlich getrennt von der Agora am Rand der Stadt lag, sondern dass
Homer hier vielmehr entgegen der vorfindlichen Stadtgeographie etwas in Szene setzen
wollte, und zwar die Relevanz des Tanzplatzes fir die Formierung von Gemeinschaften.
Was némlich zundchst unter praktischen Gesichtspunkten lediglich als geeigneter
Treffpunkt erscheint, hat letztlich eine inhaltliche Bedeutung. Denn der Tanzplatz fungiert
hier als Versammlungsort fir diejenigen, die in der eigentlichen Beratung auf der Agora
keine Mehrheit erzielen konnten, sich aber nun zu einer Art Subgemeinschaft formieren und
zu diesem Zweck nicht zuféllig den Tanzplatz nutzen. Denn dieser stellt einen
urspriinglichen Versammlungsort in der Offentlichkeit dar, einen Ort, der fir eine
Gemeinschaft von ideeller Relevanz ist, da er sich potentiell dazu eignet,

Gemeinschaftlichkeit abzubilden. Die Zerrissenheit, die auf die Mehrheitsentscheidung zum

14 \/gl. Od. 8,109f.
115 v/gl. Kolb 1981, 4 mit einem Uberblick iiber die altere Forschung.
116 \v/gl. Od. 6,258-260.
117.0d. 24,464.
118 Od. 24,467f.
29



weiteren Vorgehen gegen den heimgekehrten Odysseus folgt,*'® wird hier also durch die
topographische Verdrangung des Tanz- und Versammlungsplatzes in Szene gesetzt. Die
Einheit von Agora und Tanzplatz und damit die ideelle Zentralitdt von letzterem standen
damit so klar vor Augen, dass eine Trennung des Tanzplatzes von der Agora literarisch
genutzt werden konnte, um eine burgerkriegsnahe, gemeinschaftsbedrohende
Konfliktsituation wirkungsvoll aufzubereiten.

Begrundet wird diese von Homer nachdriicklich hervorgehobene Einheit von Agora und
Tanzplatz in der Forschung mehrheitlich mit Hilfe praktischer Erwagungen: Die Agora als
geraumiger Platz habe eben auch schon immer Raum zum Tanzen geboten.'?® Derartige
Erwéagungen mogen durchaus zutreffen; sie greifen allerdings zu kurz, da Tanz, verglichen
mit anderen Agonen, die auf der Agora ausgetragen wurden,'?* eine besondere Rolle
einnahm.*?? Diese bestand in seiner kultischen Funktion, und da bereits die frithe Agora iiber
ein Heiligtum einer fur die Gemeinschaft wichtigen Gottheit oder eines Polisheros
verfiigte,'23 galt der auf dem Tanzplatz der Agora aufgefiihrte Tanz ganz ausdriicklich dieser
Gottheit und war mithin von gemeinschaftskonstituierender Bedeutung. Die untrennbare
Verbindung von Kult und Politik wird in solchen polisbezogenen Kulthandlungen sichtbar
und daher haben auch der Tanzplatz und die dort aufgefiihrten Tanze politische Bedeutung:
»Der Zusammenhang zwischen Agora und Agonen war folglich kein rein topographischer,
sondern ein kultischer und damit auch politischer.“'?* Die besondere Rolle des Tanzes wird
ebenfalls in der synonymen Verwendung von yopdg und éryopy deutlich,'?® die fiir Sparta
sogar bis in romische Zeit bezeugt ist.1?® Damit war die Verbindung zwischen Tanzplatz und
Agora keine rein topographische, sondern in erster Linie eine inhaltliche, wie bereits Martin

in seiner ausfiihrlichen Untersuchung zur griechischen Agora es vorgeschlagen hat.*?’

119 Vvgl. Flaig, Egon: Die Mehrheitsentscheidung. Entstehung und kulturelle Dynamik, Paderborn [u. a.]:
Ferdinand Schoningh 2013, S. 180, der die Spaltung der Ithaker in der Frage, wie man auf Odysseus‘ Rache
an den Freiern reagieren solle, folgendermaBen kommentiert: ,,Das drohende MiBlingen von politischer
Gemeinschaft verleiht dem Ausgang des Epos seine deiktische Kraft. [...] Die Gemeinde ist auBerstande,
gemeinsam zu handeln, weil sie nicht imstande ist, einen gemeinsamen Beschluss zu fassen.*
120 Eiir einen Uberblick tiber entsprechende Forschungsbeitrage siehe Kolb 1981, 4.
121 Dubbini 2010 hebt unter diesen vor allem den Wettlauf hervor.
122 Auch Kolb attestiert dem Tanz, verglichen mit den anderen Agonen geometrischer und archaischer Zeit,
eine Sonderstellung — Kolb 1981, 8.
123'\vgl. Holscher 1998, 43f.; Kenzler 1999, 65; Dubbini 2010, 158. Im Falle der Phaiaken beispielsweise
berichtet Homer von einem Poseidonheiligtum auf der Agora (Od. 6,266) — mit Poseidon sind sie bzw. ihre
gemeinschaftliche Identitat besonders eng verbunden, so betrachten sie ihn als ihren Stammvater (Od. 7,54-
57), er ist es auch, dem sie ihre Kunstfertigkeit in der Schifffahrt verdanken, und er ist letztlich derjenige, der
sie daflir bestraft, dass sie Odysseus helfen (Od. 13,149-164).
124 Kolb 1981, 8.
125\/gl. Kenzler 1999, 239.
126 \/gl. Paus. 3,11,9.
127\/gl. Martin 1951, 149-158. Martin war der erste, der die rein praktischen Begriindungen anderer Forscher
zuriickwies und stattdessen den Tanzplatz einer Polis ihrem politischen Zentrum zuordnete.

30



Bereits die frihe Agora, die bei Homer bezeugt ist, bot Raum fiir politische
Versammlungen, Rechtsprechung und Agone.'?® Sie war ,,der wichtigste Ort, an dem das
Leben der Polis-Gemeinschaft sich kristallisierte*.*?° Durch die topographische Verbindung
dieser Funktionen an einem Ort wird ihre Bedeutung fur die Gemeinschaft aktualisiert. Der
Tanzplatz war innerhalb dieses Gefliges ein entscheidendes Bindeglied, da er eine
Schnittmenge der drei Hauptfunktionen der Agora darstellte.

Durch seine Lage auf der Agora befand sich der Tanzplatz nicht nur im ideellen Zentrum
der Polisgemeinschaft, sondern auch im topographischen Zentrum der Stadt. Die Lage
zahlreicher historischer Agorai bestatigt dies; so befanden sich etwa die Agorai von Korinth
und Megara an der Kreuzung é&lterer, bedeutender StralRen, die beim Zusammenwachsen
kleinerer Siedlungen zu einer Polis deren Zentrum bildeten und einen geeigneten Ort flr die
Agora boten.® In Neugriindungen wie etwa den Kolonien Megara Hyblaea, Kyrene und
Poseidonia wurde sogar von Beginn an ein Platz im topographischen Zentrum der Stadt
freigehalten, um ihn als Agora nutzen zu konnen. 3!

Homer hingegen scheint die Agora auch an anderen, weniger zentralen Stellen einer Stadt
gekannt zu haben. Dies lasst vermuten, dass die Agora und der Tanzplatz zunachst in erster
Linie ein ideelles Zentrum darstellten und erst im spateren Verlauf der Formierung der Polis
auch ihre topographische Zentralitat angestrebt wurde. So lokalisiert Homer beispielsweise
die Agora der Phaiaken ,,mapé vioi®,*? was ihre Lage sowie die des auf ihr befindlichen
Tanzplatzes am Hafen und damit nicht unmittelbar im Zentrum der Siedlung impliziert.**3
Auch die Agora Ithakas lag mutmaBlich nicht im Zentrum, sondern vielmehr am
Stadtrand.3

2.2.4. Tanzplatz und ,,heiliger Kreis*

Ein anderer Ort, der wie der Tanzplatz ebenso von runder Gestalt war, wird zu Beginn der
Schildbeschreibung erwihnt, in der sogenannten ,Stadt im Frieden‘: Im ,heiligen Kreis*
(iepog KOKAOC) wird vor der versammelten Menge ein Rechtsstreit zwischen zwei Madnnern

ausgetragen, die sich wegen der Sithnung eines Tétungsdelikts streiten.' Die abschlieBende

128 \/gl. Holscher 1998, 38.
129 Ed., 29.
130 vgl. Stein-Holkeskamp 2015, 126.
131 vgl. Holscher 1998, 35f.
182 Od. 8,5.
133 Kenzler geht davon aus, dass die Agora der Phaiaken am Rand ihrer Stadt zu lokalisieren ist, seiner
Meinung nach sogar aufRerhalb der Stadtmauer — Kenzler 1999, 64.
134 Als Zeus namlich zwei Adler schickt, kreisen sie iiber der Agora, um ,,dann nach rechts iiber Stadt und
Hauser der Leute” — Od. 2,154 — zu verschwinden.
135 vgl. 11. 18,497-501.
31



Rechtsfindung liegt in den Hénden der yépovreg; sie ,,saBen umher im heiligen Kreis auf
geglatteten Steinen, hatten in H&anden die Stabe der luftdurchténenden Boten, sprangen mit
ihnen dann auf und redeten wechselnd ihr Urteil.“** Der eigentliche Aushandlungsprozess
findet also in einem ausgewiesenen und von Herolden abgeschirmten'®’ Raum von runder
Gestalt statt. Seine Form wird explizit hervorgehoben und erinnert damit an die ebenfalls
runde Form des Tanzplatzes.

Beide, homerischer Tanzplatz wie auch ,heiliger Kreis“, haben also eine runde Form und
befinden sich im offentlichen Raum. Diese Parallelen sind nicht zufallig oder nur
topographischer Natur, sondern erschlieen sich, wenn man sie als inhaltliche Parallelen
begreift:

Zunachst sind hier die besonderen Verhaltenskodizes zu nennen, die beiden, Tanzplatz
wie ,.heiligem Kreis®, gemeinsam sind und auf einen Gegensatz zwischen einem Drinnen
innerhalb des Kreises und einem Drauflen auBlerhalb des Kreises verweisen. Im ,heiligen
Kreis* wie auf dem Tanzplatz gibt es die im Kreis Angeordneten, die das Geschehen aktiv
gestalten; der Rest, diejenigen auBerhalb des Kreises also, ruft zwar Beifall, ist aber nicht,
wie die Akteure innerhalb des Kreises, unmittelbar selbst beteiligt. In dieser Hinsicht ist die
Rolle derjenigen auBerhalb des Kreises zwar in gewisser Weise die von Ausgeschlossenen,
zugleich jedoch sind sie am Geschehen als Ganzem beteiligt, komplettieren es tberhaupt
erst.

Verstarkt wird diese Unterscheidung in ein Drinnen und ein Draufien durch jeweils
spezifische Epitheta, die eine besondere Kompetenz ausweisen: Im ,,heiligen Kreis* darf nur
reden, aktiv sein, wer das Zepter hat;*3® im Tanzkreis darf nur tanzen, aktiv sein, wer sich
beispielsweise durch spezielle Kleidung auszeichnet. Das Erscheinungsbild der Tanzenden
auf dem Tanzplatz ist wichtig, da durch den Tanz, wie dargestellt, gemeinschaftliches
Zusammenleben ausgehandelt und ausgedriickt wird.**® Erkennbar wird dies an der
ausfiinrlichen Beschreibung der Kleidung der Tanzenden auf dem Schild des Achill.}4
Aufwendige Kleidung als Motiv bei Homer begegnet auch in der Phaiakis, wenn Nauskiaa
betont, dass ihre Bruder, die Kénigssdhne, nur in frisch gewaschenen Kleidern zum Tanz

gehen konnen.*! Méglichst aufwendig gekleidet am Tanz teilzunehmen, war folglich von

13611, 18,503-505.
187 vgl. 11. 18,502: , Herolde hielten indessen das Volk in Ordnung.*
138 Zepter als Zeichen des Rederechts innerhalb des Beratungskreises werden z. B. auch bei Nestor in Pylos
erwéhnt: , Jetzt safl dort der Gerenier Nestor, der Hort der Achaier, hielt umringt von all seinen S6hnen das
Szepter in Handen.“ — Od. 3,411f.
139 Siehe hierzu ausfhrlicher das Kapitel: Raumsoziologie fiir den Tanzplatz.
140'vgl. 11. 18,595-598.
141 vgl. Od. 6,62-64.
32



groBer Bedeutung; Kleidung erscheint als ,hallmark of a prosperous civilized society*.!%?

Sozialer Status fand also auch und gerade im Kontext des Tanzes seinen Ausdruck in
Kleidung. Auf dieser Grundlage sind vor allem die tanzenden Madchen auf dem Schild als
,reichbeglitert” zu erkennen. Zugeschrieben wurde dieser Status sowohl von den Tanzenden
selbst als auch von den umherstehenden Zuschauern, die auch auf diese Art in das
Tanzgeschehen involviert waren.

Bei dem jeweils im Kreis stattfindenden Geschehen — der gerichtlichen Verhandlung und
dem Tanz — stehen nicht so sehr irgendwelche Ergebnisse im Vordergrund als vielmehr die
Aktion, die Handlungen also, die das Geschehen bestimmen. So bleibt im Falle der
Gerichtsszene der Ausgang der Urteilsfindung ganz offen, waéhrend der
Aushandlungsprozess selbst ausfihrlich und anschaulich geschildert wird. Auch die
Tanzszene endet ganz unvermittelt ohne Ergebnis. Wichtiger scheint dem Dichter zu sein,
was sich wéhrend des Tanzes ereignet: Wie sich die Tanzenden bewegen, wie sie gekleidet
sind, wie sich die Zuschauer verhalten; all das wird hervorgehoben. Damit gewichtet Homer
in seiner Schildbeschreibung Handlungen sowie soziale Interaktion stirker als deren
Resultate.

Das Spektrum der Handelnden ist sowohl auf dem Tanzplatz als auch im ,,heiligen Kreis*
bemerkenswert gro8. Zu den am Tanz Beteiligten z&hlen in erster Linie die ,,blithenden
Jinglinge* und ,,reichbegiiterten Madchen®, in zweiter Linie die Menschenmenge (&pthog),
das Volk, welches den Tanz verfolgt und durch seine Reaktionen indirekt in die
Tanzhandlungen einbezogen ist. Im ,heiligen Kreis* agieren die yépovteg, indem sie iiber
den ihnen anvertrauten Fall beraten, wéahrend das Volk wiederum das Geschehen umsteht
und durch Zurufe reagiert. Dadurch nimmt es einen nicht unerheblichen Einfluss auf die
Handlungen innerhalb des Kreises, wie daraus ersichtlich wird, dass das Volk von eigens
daflir bereitstehenden Herolden gebandigt werden muss — seine Reaktionen auf das
Geschehen scheinen also durchaus rege auszufallen. Sowohl in der Gerichtsszene als auch
in der Tanzszene sind damit samtliche Akteure der Gemeinschaft, die im 6ffentlichen Leben
stehen, in jeweils unterschiedlichen Rollen involviert.

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Altersverteilung. In der Gerichtsszene
sind es wortlich yépovteg,'*® die im Kreis agieren und tiber ein hohes Alter verfiigen, sei es

im biologischen oder sozialen Sinne. Das Volk, das sie umsteht, diirfte zum gréRten Teil aus

142 Taplin, Oliver: The Schield of Achilles within the Iliad, in: Carins, Douglas L. (Hg.): Oxford Readings in
Homer’s Iliad, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 342-364, hier S. 354.
14311, 18,503.

33



in beiderlei Hinsichten jlngeren Gemeinschaftsmitgliedern bestehen. In der Tanzszene
agieren Junglinge im Kreis; die Individuen in der sie umstehenden Menschenmenge sind
unterschiedlichen Alters, sicherlich jedoch mehrheitlich &lter als die Tanzenden. Diese
invertierte Altersverteilung deutet auf eine gegensatzliche Gewichtung der Handlungen im
Kreis. So unterschiedlich diese Schwerpunkte zunéchst erscheinen mogen, zeigt sich doch,
dass die Aktionen im Kreis letztlich gleicher Natur sind: In dem einen wie in dem anderen
Fall liegt die Wahrung der Ordnung innerhalb der Gemeinschaft dem Geschehen im Kreis
zu Grunde. Auf dem Tanzplatz wird die Position einzelner Gemeinschaftsmitglieder
innerhalb des sozialen Gefiiges der Gemeinschaft ausgehandelt; tiber die Zugehorigkeit wird
also gesellschaftliche Ordnung hergestellt und im Tanzgeschehen sichtbar gemacht. Das
Geschehen im ,,heiligen Kreis* betrifft eine Auseinandersetzung zwischen zwei Mitgliedern
der Gemeinschaft, an deren friedlicher Beilegung alle interessiert sind. Dem Streit der
Méanner liegt eine Verletzung des geltenden Totungsrechts, demgemald eine Stihnezahlung
im Falle einer T6tung geleistet werden muss, zugrunde.*** Den Geronten kommt es nun zu,
sicherzustellen, dass das geltende Recht umgesetzt wird, mithin, dass die Ordnung gewahrt
wird.

Wie sehr Homer daran liegt, das Prinzip der Ordnung hervorzuheben, wird zudem an der
erzahlerischen Einbindung von ,heiligem Kreis* und Tanzplatz deutlich: Abgesehen von
den Gestirnen und dem Okeanos, die das Geschehen auf der Erde als Ganzes umrahmen
bzw. umrunden, sind die Szenen jeweils die erste und die letzte Szene auf dem Schild des
Achill. Dieser Aufbau unterstreicht den hohen Stellenwert, den die Ordnung als
Grundprinzip gemeinschaftlichen Miteinanders bei Homer einnimmt. Innerhalb dieses
Rahmens wird Homers Ideal eines gemeinschaftlichen Miteinanders von der Kraft der
Ordnung zusammengehalten. Dabei mochte Homer diesen ,,Rahmen der Ordnung® weniger
als Voraussetzung und Endpunkt der Entstehung von Gemeinschaft verstehen, sondern

vielmehr als Kreislauf, der stets in Gang gehalten werden muss. Der ,.heilige Kreis* sowie

144 Homers Worte zum Inhalt des Streits: 11. 18,497-501. Aufgrund unterschiedlicher Ubersetzungsmaglich-
keiten des Verses 499 ist nicht mit abschlieRender Sicherheit zu sagen, woran genau der Streit sich entfacht
hat: Entweder verhalt es sich so, dass einer der beiden Ménner sagt, dem anderen durch eine Zahlung
Wiedergutmachung geleistet zu haben, letzterer dies jedoch leugnet, oder aber so, dass der eine
zahlungswillig ist, der andere jedoch keine Zahlung annehmen mdchte: ,,0 pév ebyeto navt' dmododvar dnuw®
TPaVoKmV, 0 8' dvaivero undev ElécBan’. FUr eine Diskussion hierzu siehe beispielsweise Wirbelauer,
Eckhard: Der Schild des Achilleus (ll. 18,478-609). Uberlegungen zur inneren Struktur und zum Aufbau der
,Stadt im Frieden®, in: Gehrke, Hans-Joachim; Méller, Astrid (Hgg.): Vergangenheit und Lebenswelt. Soziale
Kommunikation, Traditionsbildung und historisches Bewusstsein, Tiibingen: Gunter Narr Verlag 1996,
S.143-178, inshesondere S. 157ff.

34



der Tanzplatz versinnbildlichen diesen Kreislauf-Gedanken durch ihre Rundheit.}*> Seine
inhaltliche Umsetzung erfahrt der Gedanke durch die Handlungen innerhalb der Kreise. Was
die Jinglinge beim Tanz zum ersten Mal erfahren konnen, setzt sich in der Beratung der
Geronten fort — Ordnung als grundlegendes und immer wieder zu erneuerndes Element einer

Gemeinschaft.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, warum in der ,Stadt im Frieden® eigentlich die
Beratung im Kreis gezeigt wird, zumal dann, wenn man bedenkt, dass Homer durchaus auch
andere Formen der Streitbeilegung kennt. Als Beispiel fiir solch eine andere Form sei hier
auf die Wettkampfe zu Ehren des verstorbenen Patroklos verwiesen: Antilochos gelingt es,
sich mit unfairen Mitteln und seiner Uberzeugungsgabe den zweiten Preis im Wagenrennen
zu sichern.!#® Dariiber zeigt sich Menelaos, der eigentlich diesen zweiten Preis bekommen
misste, empért und spricht (mit einem Zepter in Handen!*’) vor den ,,Berater[n] und

Fiirsten“148

von Antilochos‘ Tduschung, und dass eigentlich ihm, Menelaos, der zweite Preis
zustehe. Antilochos hélt Gegenrede, und letztlich einigen sich die streitenden Parteien zwar
vor den Augen, aber ohne das Zutun der anderen.'*® Bei Homer fiihrt ein Streit also nicht
zwangslaufig zu einer Beratung im ,heiligen Kreis“; die Entscheidungskompetenz wird
nicht in jedem Fall an andere abgegeben. Dass auf Achills Schild, mithin in der von Homer
konstruierten Idealwelt, nun die Kreisform zur Streitbeilegung gewéhlt wird, zeigt ihren
Mehrwert gegentiber anderen Formen. Dieser Mehrwert besteht darin, dass Uber den Kreis
— anders als im Falle des Wagenrennens — ein Bezug zur Gesamtgemeinschaft hergestellt
wird. Ist ein Streit potentiell gemeinschaftsschadigend, wie etwa im Falle der drohenden
Blutfehde auf dem Schild des Achill, so ist seine Beilegung im ,,heiligen Kreis* erforderlich
oder ein anderes Prozedere, das den Gemeinschaftsbezug sicherstellt; droht hingegen keine

direkte, schadigende Wirkung auf andere, kann es zu anderen Formen der Streitbeilegung

145 Auch die mehrfach betonte Rundheit des Schildes selbst zeigt, wie sehr die homerische Ideal-Gesamtwelt
durch die Vorstellung eines Kreislaufes gepragt ist — allein ein runder Schild erscheint dem Dichter als
adaquate Form, um sein Konzept zu veranschaulichen, obwohl er, seiner eigenen Waffentypologie folgend,
durchaus auch einen nicht-runden Turmschild o. &. héatte wahlen kénnen. Dass Homer durchaus zwischen
verschiedenen Schildformen unterscheidet, zeigt bspw. 1l. 5,453, der einen Unterschied zwischen domic und
odkog macht. Allerdings ist diese Unterscheidung nicht immer trennscharf. In besagtem Vers meint cdixog
einen Turmschild; im Falle von Achills Schild ist mit cdxog eindeutig ein runder Schild gemeint, wie
Calame, C.; Mader, B.: donic, in: LfgrE, Band 1, Sp. 1425-1433, hervorheben.
146 \v/gl. 11. 23,514-516 u. 23,542-561. Eine weitere Analyse dieser Szene zum Thema Streitheilegung in
Finley, Moses I.: Die Welt des Odysseus, Frankfurt a. M.: Campus Verlag Neuauflage 2005, S. 112-114.
147 Zur Bedeutung des Zepters als Zeichen des Rederechts s. u.
148 1], 23,573.
149 vgl. 11. 23,605-611.

35



kommen, wie im Fall des Wagenrennens.’® Ein Bezug auf den ,heiligen Kreis®, das
konzeptionell von der Gemeinschaft her Gedachte, gehort bemerkenswerterweise zu Homers
Ideal von der Stadt im Frieden. Fir das Tanzgeschehen im Kreis heil3t das, dass es analog
zum ,heiligen Kreis“ ebenfalls ecinen idealen Charakterzug darstellt: ideal, weil auf die

Gesamtgemeinschaft zugeschnitten.

Die zahlreichen Parallelen zwischen dem frithen Tanzplatz und dem ,,heiligen Kreis“ legen
die Vermutung nahe, dass es sich hierbei um dieselbe Ortlichkeit handelte, dass Tanzplatz
und ,,heiliger Kreis* also identisch waren. Dafiir spricht zunichst einmal bereits, dass zwei
runde Anlagen im Gemeinschaftszentrum, wie Kolb anmerkt, > merkwiirdig redundant
anmuten wirden. Weiterhin féllt auf, dass Homer bei der Beschreibung des Tanzplatzes auf
Thrinakia, der Insel des Helios, dasselbe bauliche Element erwéhnt, das auch den ,,heiligen
Kreis* auf Achills Schild dominiert: ,,geglittete Steine*.’>? Die yépovtec auf dem Schild des
Achill beraten iiber den Streit, wihrend sie auf ,,geglitteten Steinen [Egotoiot AlBoiot]
sitzen, und auf Thrinakia berdt Odysseus auf den 66wkor des Tanzplatzes der Nymphen mit
seinen Gefdhrten iliber das weitere Vorgehen: ,,Dort waren Sitze fiir Nymphen und schone
Platze zum Tanzen. Ich [= Odysseus] aber rief zur Beratung und sagte im Kreise von
allen*.1>® Auch an anderer Stelle werden in vergleichbarem Zusammenhang ,,geglattete
Steine* erwahnt. Sie finden sich beispielsweise auf der Agora der Phaiaken wieder und

fungieren dort als Sitzplatze fiir die beratenden Fiihrer wihrend der Versammlung.*®* Zudem

150 Ein weiteres eindriickliches Beispiel hierfiir liefert der Streit zu Beginn der llias: Zur Losung des
Konflikts zwischen Agamemnon und dem Priester Chryses, der die Gemeinschaft schédigt, da wegen
Agamemnons Weigerung, die Tochter des Priesters herauszugeben, eine Seuche im Lager der Griechen
umbhergeht, fiihrt eine Versammlung (I1. 1,54; 1,116f.: ,,Dennoch geb* ich sie willig zuriick, erscheint es euch
besser. Lieber will ich die Rettung des Volkes als sein Verderben.*). Der Streit zwischen Agamemnon und
Achill jedoch, der in Folge der Wegnahme seines Ehrengeschenks entbrannt ist, wird nicht durch eine
Beratung unter Einbeziehung kompetenter Berater gelost: ,,Also haderten beide mit widerstrebenden Worten,
standen dann auf und trennten den Rat“ (Il. 1,304f.). Denn dieser Streit stellt zun4chst keine unmittelbare
Bedrohung der gesamten Gemeinschaft dar. Erst im weiteren Verlauf, wenn durch Achills Ausscheiden aus
dem Kampf das griechische Heer hohe Verluste beklagen muss, wird der Streit gemeinschaftsgeféhrdend.
Siehe hierzu Ulf, Christoph: Die Abwehr von internem Streit als Teil des ,politischen Programms der
homerischen Epen, in: Grazer Beitrage: Zeitschrift fur die klassische Altertumswissenschaft 17, 1990, S. 1-
25, insbesondere S. 13.
151 vgl. Kolb 1981, 12 und 101.
152 Im Falle Thrinakias heift es: ,,£v00 8" Ecov Noppémv kakoi yopoi 718¢ 06wkor — Od. 12,318. Die
»geglitteten Steine® im ,,heiligen Kreis“ auf Achills Schild begegnen folgendermafien: ,,01 8¢ yépovteg flat’
£mi Egotoiot Mboig iep® évi kbhxAm* — I1. 18,503f.
153 Od. 12,318f. Dass es sich hier tatsachlich um eine Beratung handelt, nicht bloR um eine Anordnung durch
Odysseus, wird durch die Reaktion der Gefdhrten erkennbar, denn ,,trotzig war ihr Gemiit bei den Worten,
doch folgte es willig.“ — Od. 12,324. Der Trotz drickt aus, dass es Widerworte und Gegenstimmen unter den
Geféahrten gab, wie auch bereits vor der Landung an der Kiiste Thrinakias: Wé&hrend Odysseus ndmlich die
Fahrt fortsetzen wollte, setzten sich seine Gefahrten mit Eurylochos als Wortfiihrer durch und gingen an
Land. Siehe hierzu mit einer &hnlichen Beobachtung Kenzler 1999, 54.
1% vgl. Od. 8,6f.

36



begegnen ,,gegléattete Steine* in Pylos, wo Nestor und seine S6hne sie als Sitzgelegenheiten
nutzen, wahrend sie Rat halten.'>® Und auch auf Ithaka nimmt Telemachos wahrend der von

ihm einberufenen Beratung auf dem geglétteten Ehrensitz seines Vaters Platz.1%

,,Geglattete
Steine* sind damit ein Hinweis auf politische Aktivitaten; seien diese nun in der Gestalt von
Beratungen oder Rechtsprechung. Ihr Vorhandensein auf einem Tanzplatz ist folglich ein
klares Indiz fiir dessen politische Funktion.t>’

Allerdings ist davon auszugehen, dass die ,,geglatteten Steine* kein urspriingliches
Bauelement des Tanzplatzes darstellten, sondern erst allméhlich auf dem Tanzplatz bzw. im
»heiligen Kreis® erschienen, da sie dem eigentlichen Tanzgeschehen im Wege gewesen
waéren oder es zumindest deutlich eingeengt héatten. Die ,,geglatteten Steine* bilden eine erste
Form der baulichen Ausgestaltung des 6ffentlichen Raumes. Vor dieser Gestaltung war der
Ort der Beratung unbebaut und lieR damit andere Handlungs- sowie Interaktionsformen zu
wie den Tanz, der, wie oben dargestellt, dem Beratungsgeschehen im ,,heiligen Kreis* vor
allem in drei wesentlichen Punkten entspricht: der besonderen Form der Kommunikation,
der Beteiligung der Gemeinschaftsmitglieder und des Stiftens von Ordnung. Die Beratung
auf ,geglitteten Steinen” im ,heiligen Kreis* erscheint vor diesem Hintergrund als
Weiterentwicklung dessen, was zuvor der Tanz leistete. Das Aufkommen der ,,geglétteten
Steine* muss also eine Verdnderung der Gewichtung des Tanzes markiert haben. Denn eine
zunehmende Bebauung der 6ffentlichen Rdume als Zeichen von zunehmender Verfestigung
politischer Verfahren ist in der Forschung belegt.**® Es ist daher kaum anders vorstellbar, als
dass der Tanz durch die Verstetigung und auch durch die einsetzende Ausdifferenzierung
politischer Verfahren tberlagert wurde; Tanz fand dann spéter vornehmlich auf der
orchestra eines Theaters statt. Sichtbar wird dies an der zunehmenden Ausgestaltung der
Offentlichen Rdume, in diesem Fall, schon bei Homer, an der Bebauung des ,heiligen

Kreises“ mit ,,geglatteten Steinen®.

2.2.5. Der Tanzplatz als Bestandteil der bewussten Gestaltung des gemeinsamen
Lebensraums

Dass Versammlungsorte in der Offentlichkeit, friihne Gemeinschaftszentren, bereits in der
Frihphase der Entwicklung der Polis als essentiell betrachtet wurden, zeigt ihre zunéchst bei
Homer greifbare selbstverstandliche Integration in die bewusste Gestaltung des

155Vvgl. Od. 3,404-417.
196 0d. 2,14: ,,8LeT0 &’ &v moTpOG DK™,
157Vvgl. Kolb 1981, 14.
158 S0 z.B. besonders anschaulich bei Holscher 1998, 38.
37



gemeinsamen Lebensraums der Politen. Noch bevor Odysseus nach seiner Ankunft auf
Scheria erwacht, erhélt der Leser in Form einer kurzen Exposition einen abrisshaften
Einblick in die Herkunft der Phaiaken. Sie werden beschrieben als ,,die fritheren Bewohner
Hypereias, wo breite Plitze zum Tanzen sich fanden®.™° lhre einstige Heimat, Hypereia,
verlie3en die Phaiaken ihrer Griindungsgeschichte zufolge, da sie dort durch ihre Nachbarn,
die Kyklopen, in Bedrangnis geraten waren. Wie bereits mehrfach hervorgehoben wurde,*°
beschreibt der Dichter die darauffolgende Neugriindung der phaiakischen Polis auf Scheria
anhand des Modells eines griechischen Kolonistenzuges. Daher werden die fir die
Neugrundung einer Polis essentiellen stadtarchitektonischen Elemente offenbar ganz
bewusst hervorgehoben: ,,Aber der gottergleiche Nausithoos [...] lieB um die Stadt eine
Mauer dann bauen, errichtete Hauser, schuf auch Tempel der Gotter und teilte die landlichen
Fluren.*'%! Besonders ist hierbei, dass sich diese Ausgestaltung der Stadt und topographische
Aufgliederung des sie umgebenden Landes nicht nur auf die oben genannten Elemente
beschrankte, sondern auch Gffentliche Platze, hier einen Tanzplatz, umschloss.’®? So
verfiigten die Phaiaken bereits in ihrer alten Heimat Hypereia Uber einen Tanzplatz, wie er
nun in Scheria ebenfalls zu finden ist.

Auch im Falle Aiaias erscheint der Tanzplatz (direkt nach dem Oikos) als ein wichtiges
zivilisatorisches Kennzeichen: ,,Als unser Schiff nun Okeanos‘ Stromung verlassen und
wieder Wogen des weithin befahrenen Meeres erreichte, und als wir wieder Aiaia betraten,
wo Eos‘, der Géttin der Frithe, Haus und Tanzplatz liegen, die Insel, wo Helios aufsteigt,
schoben das Schiff wir hinauf auf den Sand sogleich nach der Ankunft“.!®® Bei dem
vorangehenden ersten Aufenthalt von Odysseus und seinen Geféhrten auf Aiaia beschreibt
Homer vor allem Kirkes Palast, ,,in waldigem Grund auf umhegtem Gelénde [...], der aus
glinzend geglitteten Steinen erbaut war.“1®* Die geglatteten Steine sollen hier von einem
gewissen Prunk zeugen, wie er sich fir eine Gottin ziemt, und betonen gleichzeitig
zusammen mit der Umhegung die bewusste Gestaltung des Geléandes durch Kirke, ihren
bewussten zivilisatorischen Eingriff. Wie bereits im Falle der Phaiaken, wird auch hier der

159 Od. 6,3f.
160 Beispielhaft Warnecke, Heinz: Die homerische Hafenstadt der Phaiaken, in: Olshausen, Eckart;
Sonnabend, Holger (Hgg.): ,,Troianer sind wir gewesen — Migrationen in der antiken Welt, Stuttgarter
Kolloguium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2006, S. 54-
69, hier S. 54 und 66 mit Hinweisen auf weitere Literatur.
181 Od. 6,7-10.
162 Zwar erwahnt der Dichter im Zusammenhang mit der Neugriindung auf Scheria den Tanzplatz an dieser
Stelle nicht erneut expressis verbis, doch wird durch die spatere Handlung eindeutig ersichtlich, dass die
Phaiaken in Scheria ebenfalls einen Tanzplatz haben.
183 0d. 12,1-5.
184 Od. 10,210f.

38



hohe Stellenwert der Gestaltungskraft der eigenen Umwelt deutlich, was diese Umwelt in
den Dienst einer gemeinschaftlichen Ordnung stellt. Bei dem zweiten Aufenthalt auf Aiaia
dann erwédhnt Homer zunéchst nicht Kirkes Palast, sondern den der Goéttin Eos und auch
deren Tanzplatz. Die ansonsten bewaldete Insel verfugt als Erkennungsmerkmal neben
befestigten Wohnsitzen also auch iiber einen Tanzplatz. Da es sich um Eos® Tanzplatz
handeln soll, liegt die Vermutung nahe, dass auf diesem Platz unter anderem Ténze zu ihren
Ehren aufgefuhrt wurden, und mit dem Oikos der G6ttin mag ein ihr geweihter Tempel
gemeint sein. Aiaia ware dann also eine Insel, die Homer durch drei zivilisatorische
Kennzeichen auszeichnet: Kirkes befestigten Palast, einen Tempel fir Eos und einen
Tanzplatz. Damit bestétigt sie das in der Beschreibung der Polis Scheria prasentierte
homerische Idealbild.'®®

Das homerische Idealbild einer Polisgestaltung, das vor allem dem 6ffentlichen Raum
grofl3e Bedeutung beimisst und diesen Raum stets mit einem Tanzplatz konzipiert, findet sich
auch bei der Betrachtung vieler konkreter archaischer Poleis wieder. Besonders deutlich
nachvollziehen lasst es sich vor allem anhand der zu dieser Zeit neugegriindeten Kolonien
im westlichen Mittelmeerraum.*®® Von diesen sei vor allem Megara Hyblaea auf Sizilien
hervorgehoben. Gegriindet in der zweiten Halfte des 8. Jahrhunderts v. Chr.,**” lieR man
bereits in der ersten Bauphase einen Platz im Zentrum der Polis unbebaut. Die ab dem 7. Jh.
v. Chr. am Rand des Platzes entstehenden 6ffentlichen Gebaude!®® lassen vermuten, dass die
bewusst freigelassene Flache von Beginn an als Gemeinschaftszentrum konzipiert und
genutzt wurde. Die in derartigen archdologischen Befunden wie auch in Homers
Beschreibungen zutage tretenden Konzepte kdnnen als Ausweis einer ausgepragten sowie
verbreiteten Vorstellung davon, was eine Polis ausmachen sollte, angesehen werden, wie

beispielsweise Shipley hervorhebt: ,layouts displaying a conscious design were prompted

185 Einzig die Bewohner, die fiir das Konzept einer Polis selbstredend essentiell sind, weichen vom Idealbild
ab; so leben neben Kirke hauptséachlich Tiere bzw. in Tiere verwandelte Menschen auf der Insel.
166 Dass vor allem dort die Entwicklung der Agora besonders gut nachvollzogen werden kann, liegt nicht
etwa daran, dass die Kolonisten besonders innovativ gewesen waren; im Gegenteil: Holscher zufolge gingen
die ersten Impulse vom Mutterland aus und erst spéter entstand eine wechselseitige Beeinflussung zwischen
Kolonie und Metropolis — Holscher 1998, 20. Der Vorteil der Untersuchung von Koloniestadten liegt
vielmehr darin, dass die Gliederung eindeutiger zuriickverfolgt werden kann, da es sich nicht um gewachsene
Stadte wie im Mutterland, sondern eben um Neugriindungen handelt — auch im Falle Scherias beschreibt
Homer schliellich eine Neugriindung, anhand derer er die Idee einer idealen Polis am besten entfalten kann.
Analog dazu kann dariber hinaus auch anhand von Neustrukturierungsmafnahmen einzelner Poleis im
Mutterland, wie etwa im Falle Eretrias im 6. Jh. v. Chr., eine bewusste Stadtplanung festgestellt werden —
Holscher 1998. 35.
167 Holscher 1998, 35 und Kenzler 1999, 89 weisen auf entsprechende archaologische Befunde hin; das bei
Thukydides (berlieferte Griindungsjahr 728 v. Chr. weicht hiervon nicht wesentlich ab — Thuk. 6,4,1.
168 \/gl. Holscher 1998, 35; Kenzler 1999, 90.

39



by ideas about the polis and its society.“*®® In Analogie zu Scheria wére es also durchaus
plausibel anzunehmen, dass auch in Megara Hyblaea ein Tanzplatz auf der Agora zu
verorten ist, da man namlich auch hier das Konzept einer Polisneugriindung umsetzte.
Insbesondere die Gestaltung des 6ffentlichen Raumes, des Raumes also, in dem sich
letztlich das Zusammenleben als Polisgemeinschaft manifestiert, wurde in besonderem
MaRe planvoll gestaltet.}’® In raumsoziologischer Hinsicht erscheint dies als geradezu
beispielhaft fiir die Verbindung zwischen Raum und dem, was die Polis betrifft, sprich dem
Politischen schlechthin. Wichtig ist hierbei das Zusammenspiel zwischen dem Raum und
seiner Nutzung durch die Gemeinschaft: ,,Die Entstehung der Polis-Stadt ist nicht so sehr
ein Phanomen der Architektur als vielmehr der Strukturierung von Raum; genauer: nicht nur
ein Phanomen der Definition statischer urbanistischer Plane, sondern der Strukturierung des
gemeinschaftlichen Lebens im Raum.“!”* Hinter der Planung und Gestaltung der
offentlichen, gemeinschaftlich genutzten Raume Scherias verbirgt sich bei Homer folglich
nicht nur das Zustandekommen bloBer Orte oder Ortlichkeiten, sondern ,,the organization of
social space“.!’? Als sozialer Raum ist der ¢ffentliche Raum der Phaiaken dynamisch, das
heilt seine Entwicklung ist als Prozess zu begreifen, auf den soziale Strukturen sowie
gesellschaftliches Handeln Einfluss nehmen. Der Raum auf der einen Seite und das Handeln
auf der anderen beeinflussen sich hierbei gegenseitig. Gerade durch diese gegenseitige
Einflussnahme behalt der soziale Raum seine Dynamik und kann als Spiegelbild des
Zustands einer Gemeinschaft betrachtet werden. GemalR welchen gemeinschaftlichen
Verhaltensnormen und vor dem Hintergrund welcher Vorstellungen von der politischen
Ordnung des gemeinschaftlichen Zusammenlebens innerhalb sozialer Rdume agiert wird,
schlagt sich folglich in der Gestaltung ebendieser Raume nieder. Und umgekehrt lasst eine
Untersuchung der Raume Rickschliisse auf die aus ihnen hervorgegangenen und auf sie

einwirkenden Vorstellungen zu.”® Konkret bedeutet dies im Falle des vorbildhaft

169 Shipley, Graham: Little Boxes on the Hillside: Greeks Town Planning, Hippodamos, and Polis Ideology,

in: Hansen, Mogens Herman (Hg.): The Imaginary Polis, Kopenhagen: Kongelige Danske Videnskabernes

Selskab 2005, S. 335-403, hier S. 337.

170 vgl. Shipley 2005, 345. Die politische Funktion des 6ffentlichen Raumes darf nicht einfach vorausgesetzt

werden, sondern ist ein typisches Charakteristikum einer Polis. Denn bereits in mykenischer/minoischer Zeit

gab es Offentliche Plétze, die aber ohne entsprechende Funktion waren, wie Holscher hervorhebt: ,,Doch

entscheidend ist nicht die Existenz eines Platzes an sich, sondern seine Funktion: Die griechischen Poleis

besaRen Platze, auf denen die Bewohner zu politischen Aufgaben zusammenkamen und sich als Mitglieder

einer autonomen stiadtischen Gemeinschaft formierten.« — HOlscher 1998, 16.

111 Hglscher 1998, 15.

172 Hierzu grundlegend Edwards, Anthony T.: Homer’s Ethical Geography: Country and City in the Odyssey,

in: Transactions of the American Philological Association 123, 1993, S. 27-78, hier S. 33 und passim.

173 Was hier am Beispiel der Phaiakis herausgearbeitet wird, ist tibertragbar auf die Entwicklung der

offentlichen R&ume der Polis allgemein. So formuliert in diesem Zusammenhang beispielsweise Holscher:
40



ausgeformten politischen Zentrums der homerischen Polis, dass hauptséachlich eine grofie
Freiflache, die sowohl fir politische Beratungen als auch fir sportliche Agone genutzt
werden konnte, den ¢ffentlichen sozialen Raum ausmachte. Eine Bebauung des Platzes als
raumfullendes Element trat in den Hintergrund oder war, genauer gesagt, praktisch nicht
vorhanden; der deutliche Fokus lag auf den Handlungen sowie der Gestaltungskraft der
Polisbewohner selbst, sie machten den Raum zu dem, was er war und fur sie darstellen sollte.
Und in diesem Zusammenhang ist es eben von besonderer Relevanz, dass sie hier auch ihren
Tanzplatz ansiedelten — ihren Tanzplatz, der ihnen im Ubrigen aber als ein Platz ganz eigener
Qualitat stets im Bewusstsein blieb. Denn dadurch, dass die beispielhafte Stadtgestaltung
der Phaiaken einen Tanzplatz im 6ffentlichen sozialen Raum explizit einschloss und dass
ebendieser Tanzplatz seine Integritat innerhalb der Agora bewahrte, und nicht zuletzt durch
den Umstand, dass das auf ihm stattfindende Geschehen eine zentrale Rolle innerhalb der
Phaiakis einnimmt, tritt seine Bedeutung eindrticklich hervor. Seine Bedeutung als sozialer
Raum und Teil der Agora einer Polis wurde dem Tanzplatz dabei von der Gemeinschaft
selbst verliehen und durch ihre Handlungen artikuliert und immer wieder aufs Neue

aktualisiert.1#

2.2.6. Der Tanzplatz von Sparta — eine Fallstudie

Die herausgearbeiteten Merkmale eines archaischen choros sowie seine Einbindung in die
Polisoffentlichkeit lassen sich anhand des Tanzplatzes von Sparta mustergultig
nachvollziehen. So handelte es sich bei ihm — wie die folgenden Ausfiihrungen zeigen
werden — um einen klar definierten Platz von runder Gestalt, der sich auf der spartanischen
Agora befand und mit dieser keine ausschliel3lich topographische, sondern vielmehr eine
inhaltliche Verbindung einging. Als Teil der bewussten Gestaltung des oOffentlichen,
gemeinschaftlichen Raums war der spartanische Tanzplatz konstitutiver Bestandteil der
spartanischen Identitdt, was nicht zuletzt in der Verwendung des Epithetons bpvydpog in
Bezug auf Sparta insgesamt zum Ausdruck kommt. Wenn beispielsweise in den
homerischen Epen die Rede von Sparta ist und der Dichter seinem Publikum verdeutlichen

mochte, was diesen Ort charakterisiert, verwendet er das Epitheton gvpuyépoc.t”™ Auch

,Durch die Strukturierung der Stadt gibt die Gemeinschaft der Bewohner ihrem gesellschaftlichen Leben
bestimmte, signifikante Formen.* — Holscher 1998, 12.
174 In einer Studie Giber Raum, Architektur und Ortlichkeiten formulieren Pearson und Colin hierzu
allgemein: ,,The relationship between spatial form and human agency is mediated by meaning. People
actively give their physical environments meanings, and then act upon those meanings.* — Pearson und Colin
2010, 5.
1% S0 in Od. 13,414 und 15,1.

41



wenn Herodot den Spartanern in Delphi einen Orakelspruch tbermitteln I&sst, so l&sst er die
Pythia sie als ,,0 Zndptng oikniropeg evpuydporot’® ansprechen. Gute Tanzplatze zu haben
machte demnach einen nicht unbedeutenden Teil auch der von aufien wahrgenommenen
spartanischen lIdentitédt aus. Eine Untersuchung der Gestalt und Lage des choros ist daher
wichtig, um zu verstehen, wie es zu seinem hohen Stellenwert kam.

Hinweise zur Lokalisierung des spartanischen choros finden sich zunéchst in
verschiedenen literarischen Quellen in Zusammenhang mit den Gymnopadien, geben jedoch
keine eindeutige Antwort auf die Frage, wo genau sich der vielgerihmte Tanzplatz Spartas
befand. Herodot etwa berichtet von einem Streit zwischen Demaratos und dem Diener des
Leotychides wahrend der Gymnopédien des Jahres 491 v. Chr., infolge dessen Demaratos
seinen Zuschauerplatz im Theater, von dem aus er bei den Tanzen zugesehen hat, verlasst
und nach Hause geht: ,,fjte £k Tod Oerjrpov & T mvtod oikia.}’” Getanzt wurde demnach
auf der orchestra des spartanischen Theaters. Weniger deutlich, was die Lage des choros
betrifft, ist hingegen der Bericht Xenophons von der Uberbringung der Nachricht der
Niederlage von Leuktra im Jahr 371 v. Chr.: Allein die Praposition &vdov legt nahe, dass
sich der choros im Theater befand; so habe sich der Mannerchor am letzten Tag der
Gymnopadien gerade ,,drinnen [£vdov]*,}’® also mutmaRlich im Theater, befunden, als der
Bote mit der Nachricht eintraf. Unzweifelhaft im Theater verorten dann wiederum Plutarch
und Aristoxenos den Tanzplatz; beide gehen davon aus, dass die Chdre wahrend der
Gymnopadien im Theater aufgefiihrt wurden.’® Pausanias dagegen erwahnt bei seiner
Beschreibung Spartas explizit, dass sich der Tanzplatz, auf dem wéhrend der Gymnopéadien
getanzt wurde, nicht im Theater, sondern auf der Agora befand, weshalb selbige insgesamt
auch choros genannt werde.*° Seine Ausfiihrungen zur Topographie Spartas bilden, obwohl
sie mit einigen Ungenauigkeiten behaftet sind, ,the key to trying to understand the
topography of ancient Sparta“.!8" Zwar sah er Sparta in antoninischer Zeit, aber viele der

Monumente, die er beschreibt, waren auf demselben Terrain, auf dem Sparta sich bereits in

176 Hdt. 7,220,4.
17 Hdt. 6,67.
178 Xen. Hell. 6,4,16.
179 vgl. Plut. Ages. 29 und Aristoxenos bei Athen. 15,631e. Auch eine Erwahnung bei Lukian von
Ballspielen im Theater evoziert das Theater als den zentralen Tanzplatz Spartas: Luk. Anach. 38. Das hier
erwdhnte Ballspiel erinnert an das kunstvolle Ballspiel der phaiakischen Kénigsséhne, das im Kontext ihrer
Tanzdarbietung fir Odysseus stattfand — Od. 8,370ff.
180 Wortlich heil3t es bei Paus. 3,11,9: ,,Die Spartiaten haben auf dem Markt [éxi tfig dyopéig] Standbilder des
Apollon Pythaeus und der Artemis und der Leto. Dieser ganze Platz heift Tanzplatz [Xopog 82 ovtog 6 t6mog
koetton wdic], weil bei den Gymnopaidien, das ist ein Fest, das den Lakedaimoniern besonders wichtig ist,
die Epheben dem Apollon hier Chore aufstellen [yopoig ictdct 1@ AmdAk@vi].”
181 Waywell, Geoffrey B.: Sparta and its Topography, in: BICS 43, 1999, S. 1-26, hier S. 2.

42



archaischer Zeit befand. Deswegen bleibt er eine Quelle von groRem Wert fir die Analyse
der Stadtgestaltung Spartas und ist als Unterstiitzung moderner archéologischer
Untersuchungen unerlédsslich. Trotz Pausanias‘ hohem Quellenwert bleibt die Lokalisierung
des Tanzplatzes problematisch; denn die vorliegenden literarischen Quellen widersprechen
sich. Es scheint also geboten, arch&ologische Erkenntnisse ebenfalls heranzuziehen.
Wahrend, wie oben festgestellt, der choros in homerischer Zeit eher unbefestigt,
architektonisch wenig ausgestaltet war — wir lesen allein von den ,,gegldtteten Steinen® —
und sich daher in diesem Fall die Frage nach archéologischen Zeugnissen als wenig hilfreich
erweist, ist die Lage in Sparta anders, vor allem dann, wenn man vom herodoteischen Bericht
ausgeht und das Theater als moglichen Ort fir den choros ab klassischer Zeit annimmt. Denn
ob es zur Zeit Herodots in Sparta Uberhaupt ein solches Theater gab, ist fraglich;
archaologisch nachgewiesen wurde ein Theater westlich der Agora und unterhalb der
Akropolis, welches ungefahr zwischen den Jahren 30 und 20 v. Chr. unter dem Dynasten C.
lulius Eruykles® erbaut wurde und von Pausanias als sehenswert hervorgehoben wird.183
Dass es sich hierbei um einen Nachfolgebau eines friheren Theaters an derselben Stelle
handelt, ist laut Waywell sehr unwahrscheinlich; die Uberreste seien ,,not a piecemeal
development of an earlier structure*.}3% Wenn es in klassischer Zeit ein Theater an einer
anderen Stelle in Sparta gegeben haben sollte, konnte es bislang jedenfalls nicht entdeckt
werden, sodass zu vermuten steht, dass es erst ab romischer Zeit ein Theater in Sparta gab.
Doch wie kam es dann zu Herodots Aussage, dass Tanze wahrend der Gymnopadien im
Theater stattfanden? Denkbar ware, wie mehrfach postuliert,'®® dass der Ort, der von
Herodot und in seiner Folge auch von Plutarch, Lukian und Aristoxenos als ,,Theater*
bezeichnet wurde, derselbe Ort war, den Pausanias choros nannte und auf der Agora
lokalisierte. Allerdings kann diese Vermutung nicht vollends lberzeugen, da sie mit der
Annahme argumentieren muss, dass man den Tanzplatz in Sparta zunachst theatron nannte,
um ihn dann, nach dem Bau eines ,richtigen‘ Theaters im 1. Jh. v. Chr., in choros
umzubenennen. Eine solche Umbenennung erscheint jedoch recht unwahrscheinlich.

Unstrittig ist jedenfalls, dass es zur Zeit von Pausanias eindeutig nachweisbar ein Theater in

182 Zur Datierung: Losemann, Volker und Waywell, Geoffrey B.: ,,Sparta®, in: Der Neue Pauly,
Herausgegeben von: Hubert Cancik,, Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und
Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 22 June 2020 <http://dx.doi.org/10.1163/1574-
9347_dnp_e15301520>
First published online: 2006.
183 vgl. Paus. 3,14,1.
184 Waywell 1999, 15.
185 \v/gl. Martin 1951, 233ff.; Kolb 1981, 80; Ducat, Jean: Spartan Education. Youth and Society in the
Classical Period, Swansea: Classical Press of Wales 2006, S. 267.

43



Sparta gab, und hatte man ein Theater fir einen angemessenen Austragungsort fir Téanze im
Zusammenhang religioser Feste gehalten, hdtte man sie zu dieser Zeit doch auch dort
stattfinden lassen, zumal dann, wenn es friher bereits so gehandhabt worden ware, wie die
wortliche Lesart von Herodot nahelegt. Doch genau das tat man Pausanias zufolge eben
nicht! Es erscheint also durchaus wahrscheinlich, dass ein choros auf der spartanischen
Agora zu Pausanias‘ Zeit kein Novum darstellte, sondern ein lidngst etablierter
Austragungsort fiir Tanze (wéhrend der Gymnopadien) war.

Wenn nun Herodot davon schreibt, die Ténze hitten im Oenrtpov stattgefunden, fallt
zudem auf, dass er sich des ionischen Dialektes bedient; die dorische Terminologie scheint
er entweder nicht gekannt zu haben oder sie flr nicht erwahnenswert gehalten zu haben. Um
eine moglichst genaue Beschreibung des Ortes, an dem getanzt wurde, ging es ihm also
nicht. Dennoch lasst seine Wortwahl erkennen, dass ihm ein architektonisch gestalteter
Raum vor Augen stand, seinem Verstindnis nach eben ein Oeftpov, sowie spiter auch
Xenophon eine Vorstellung davon zu haben scheint, dass Tanz in Sparta drinnen, &vdov,
stattfand. Konkret und archéologisch fassbar kdnnte es sich hierbei um das sogenannte (!)
,Runde Gebiude** gehandelt haben.'®® Bereits in der ersten Grabungsphase in den Jahren
1892/93 entdeckt,'®’ befindet sich das Gebaude siidéstlich des Theaters und grenzt an die
romische Stoa.'®® Namensgebend ist Pausanias‘ Beschreibung einer ,,0iko80unpé
neprpepéc 18 neben der Skias, dem Ort, an dem die Versammlung zusammenkam, und
erbaut wurde es Pausanias zufolge von dem Kreter Epimenides, also ungefahr im spaten 7.
Jh. v. Chr., um darin Statuen des Olympischen Zeus sowie der Olympischen Aphrodite
aufzustellen.*® Jingste Untersuchungen ergaben, dass das Fundament des ,.Runden
Gebédudes* die Einfassung eines natiirlichen Felsaufschlusses mit einem Durchmesser von
ungefahr 41 Metern bildet.!®® Welche Funktion das ,Runde Gebiude* neben der
Unterbringung der beiden Statuen noch erfiillte, ist umstritten,'® doch legen sein Grundriss

und die Abstande sowie GroRe der gefundenen Vertiefungen fiir Sdulen nahe, dass es in

18 Diese Vermutung duBerte ebenfalls bereits Martin 1951, 233ff.

187 Siehe hierzu ausfthrlich Meader, D. L.; Waldstein, C.: Reports on excavations at Sparta in 1893, in: AJA

8, 1893, S. 410-428.

188 \/gl. Waywell, Geoffrey B.; Wilkes, J. J.: Excavations at Sparta: The Roman Stoa, 1988-1991, Teil 2, in:

ABSA 89, 1994, S. 377-432, hier S. 414ff., die noch zahlreiche weitere Details auffihren.

189 paus. 3,12,11.

190 vgl. ebd. Auch Waywell 1999, 14 kommt durch eine Analyse des Baumaterials zu einer Datierung in die

archaische Zeit.

191 vgl. Greco, Emanuele; Voza, Ottavia: For a Reconstruction of the ,,Round Building* at Sparta as the

Skias, in: Zambas, Costas [u. a.] (Hgg.): Architekton. Timetikos tomos gia ton kathegete Manole Korre

(Honorary Volume for Professor Manolis Korres), Athen: Ekdotikos Oikos Melissa 2016, S. 343-350, hier S.

346 sowie in den 1990er Jahren Waywell und Wilkes 1994, 416.

192 Eiir einen detaillierten Uberblick der unterschiedlichen Positionen siehe Waywell und Wilkes 1994, 417ff.
44



seinem Zentrum einen tberdachten, von S&ulen begrenzten, runden Raum gab, den Waywell
als theater-ghnlich beschreibt!®® und um den herum sich gentigend Platz fiir Zuschauer bot.
Dieser Innenraum wurde in Anbetracht der anwesenden Gotter Zeus und Aphrodite
sicherlich flr kultische Verrichtungen genutzt, bei denen es sich, wie seine Form nahelegt,
mit groRer Wahrscheinlichkeit (auch) um Ténze gehandelt haben dirfte. Insgesamt kommt
das ,,Runde Gebidude* auch deswegen als Tanzplatz in Frage, weil ,,it was not so much a
building as the encasement of a natural rock outcrop with blocks of conglomerate stone from
a nearby quarry, arranged as a three-stepped base, surmounted by orthostats“.1** Damit ist
es kein Gebaude im eigentlichen Sinn, sondern kdnnte eher als befestigter Platz bezeichnet
werden, der eine Parallele zu der im Rahmen dieser Arbeit am Beispiel der Phaiaken
entwickelten Vorstellung vom homerischen Tanzplatz darstellt. In Sparta ware demnach in
Gestalt des sogenannten ,,Runden Gebdudes” eine fortschreitende architektonische
Ausgestaltung des Tanzplatzes deutlich erkennbar; eben sie konnte Herodot dazu veranlasst
haben, den spartanischen Tanzplatz als Oentpov zu bezeichnen.

Ein weiteres Gebaude, das Herodot, wie in seiner Folge auch Xenophon, vor Augen
gestanden haben mag, ist die sogenannte Skias. Pausanias berichtet, dass die Skias von
Theodorus von Samos (also ungeféhr in der Mitte des 6. Jh. v. Chr.) erbaut und fir die
gkinocio — ,,&v0a kod viv &t éxkAnoialovot“t® — genutzt wurde; seiner Beschreibung nach
befindet sich die Skias neben dem ,,Runden Gebéaude*:
LIPOC 8¢ T} Ti1adt oikodopmud éott meprpepéc.1®® Greco und Voza weisen in diesem
Kontext auf die enge Verbindung zwischen den beiden Geb&uden hin und begreifen das
,,Runde Gebiude* als eine an die Skias grenzende Rotunde.'®” Die Skias erscheint damit als
Erweiterung des ,,Runden Gebdudes”, und die Vermutung liegt nahe, dass dieser
Erweiterungsbau dieselben oder zumindest &hnliche Funktionen erfillte wie die
urspriingliche Baustruktur, dass er also einen Raum fiir Tédnze bot. Pausanias‘ Aussage, man
habe in der Skias die ékkAnoia abgehalten, widerspricht dieser Vermutung nicht, denn
gemeint ist mit dem Verb éxkAnoidlm nicht zwangslaufig eine Volksversammlung mehrerer

tausend Personen; fir eine solche scheint Uberdies die tholos-ghnliche Baustruktur nur

193 vgl. Waywell und Wilkes 1994, 417. Der Radius dieses zentralen inneren Kreises betragt laut Greco und
Voza 2016, 348 ungefahr 8,5 Meter; 16 Séulen bildeten den Rahmen des Kreises, sodass ein Peristyl das
Zentrum des ,,Runden Gebaudes* fiillte.
194 Waywell 1999, 11.
195 paus. 3,12,10.
19 paus. 3,12,11.
197 vgl. Greco und Voza 2016, 346. Die Uberreste dieser Rotunde seien heute in einem schlechten Zustand,
da sie in byzantinischer Zeit einer Basilika hatten weichen mussen.

45



schwerlich geeignet gewesen zu sein.’®® Dass im Rahmen der in der Skias abgehaltenen
Versammlungen Ténze und Tanzhandlungen ausgefiihrt wurden, I&sst sich aulRerdem aus der
von Pausanias erwéhnten Kithara des Timotheus von Milet ableiten, die sich ihm zufolge in
der Skias befand®® — sie stellt einen eindeutigen Bezug zur Musik her und bekréaftigt die
Vermutung, dass die Skias fur musikalische Darbietungen und Tanzauffuhrungen genutzt
wurde. %

Nun ist eines der bedeutungskonstituierenden Merkmale des homerischen Tanzplatzes,
dass er sich auf der Agora befand. Dass sich auch die Skias in Sparta auf der Agora befand,
kann mit einiger Sicherheit angenommen werden. Zwar regte die genaue Lokalisierung der
Agora immer wieder Diskussionen an, doch gehen neuere Untersuchungen davon aus, dass
sie sich nordlich der romischen Stoa und die Skias damit in ihrer sudwestlichen Ecke
befindet.?’! Die Funktion des Gebaudes als Tanzplatz erscheint dadurch in einem neuen
Licht: Dadurch, dass der choros Teil des gemeinschaftlichen Zentrums Spartas war, erhielt
der dort aufgefuihrte Tanz gemeinschaftsforderliche Bedeutung. Nicht ohne Grund scheinen
die Spartaner Pausanias‘ Angaben nach ihre Agora also choros genannt zu haben;?%? der
Tanzplatz namlich und mithin der auf ihm praktizierte Tanz waren von derart
identitatsstiftender Bedeutung fur Sparta, dass sie eine Strahlkraft entfalteten, die das
gesamte gemeinschaftliche Zentrum der Polis tiberzog. In der spartanischen Offentlichkeit
zu sein, bedeutete auf dem choros zu sein, in einer Gemeinschaft von Tanzenden zu sein.

Die Lage des choros auf der spartanischen Agora, ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. zudem
in einem befestigten, architektonisch gestalteten Raum zeigt, dass der choros bewusst in eine
Reihe mit anderen gemeinschaftsrelevanten Orten im Zentrum Spartas?®® gestellt wurde,
dass Tanz also identitatsstiftend und gemeinschaftsférderlich war, dass er auch als solcher

erkannt und dass er zweckorientiert eingesetzt wurde.

198 Greco und Voza 2016, 345: ,,when Pausanias relates that assemblies were held in the Skias, he must be
referring to gatherings with a limited number of participants®.
199 Vvgl. Paus. 3,12,10. Angeblich hatten die Spartaner sie dort aufgehangt, um ihr Missfallen gegentiber der
Erhdhung der Saitenzahl von sieben auf elf zum Ausdruck zu bringen.
200 50 auch Greco und Voza 2016, 345.
201 \v/gl. Waywell 1999, 8-11 sowie Greco und Voza 2016, 343. Befande sich die Agora stdlich der
romischen Stoa, wiirde das Runde Geb&ude lediglich neben der Agora liegen bzw. an sie grenzen. Diese
stidliche Lokalisierung konnte jedoch uberzeugend von Waywell widerlegt werden.
202 \/gl. Paus. 3,11,9.
203 Eine Auflistung dieser Orte bei Paus. 3,11,2-5 und 3,11,9-11 etwa umfasst ein Bouleuterion, die Persische
Stoa, mehrere Tempel, einen Altar fir Augustus, Goétterstatuen.

46



3. Soziologische und politische Dimensionen des Tanzes

Der Tanz gilt als eine der altesten und zugleich einzigartigsten Kunstformen; er ist fur
samtliche menschliche Kulturen bezeugt, damit ein genuin anthropologisches Phanomen. 204
Tanz ist ein multisensorisches Geschehen, das von den meisten Menschen (in der einen oder
anderen Form) schlicht als schon empfunden wird, ganz gleich, ob es aus Sicht des Téanzers
oder des Betrachters sei. Dabei sind Tanzbewegungen dadurch gekennzeichnet, dass sie
aufReralltaglich sind und einen &sthetischen Eigenwert haben, der Gber blof3e Nitzlichkeit
oder Notwendigkeit hinausgeht.?% Abgesehen von seinen asthetischen Qualitaten zeichnet
sich Tanz zudem dadurch aus, dass seine Vorbereitung sowie seine Durchfiihrung ohne
soziale Interaktionen nicht denkbar wéren. Damit hat er eine stark ausgepragte soziologische
Komponente, die es im Folgenden zu untersuchen gilt. Die dsthetischen Aspekte des Tanzes,
Schrittfolgen, Bewegungsmuster, Figuren und dergleichen, treten in dieser Untersuchung

demgegeniber in den Hintergrund.

3.1. Theoretische Grundlagen: Tanz aus soziologischer Sicht

Tanz unter seinen soziologischen Gesichtspunkten zu betrachten, erfordert eine vorherige
Auseinandersetzung mit Theorien sozialen Handelns, die zu verstehen helfen, welche
Faktoren die Entstehung und Durchfiihrung von Tanz bedingen. So stellt Tanz eine
besondere Form sozialer Interaktion, sozialer Handlung dar.?% Zuriickfiihren lasst sich
dieser Umstand darauf, dass Sozialitat ihren urspringlichsten Ausdruck in Bewegungen
findet, da Bewegungen den Kontakt zu anderen Menschen vermitteln. Erfahrungen damit
sammelt jeder von uns bereits im Sauglingsalter durch die Bewegungen und Berlhrungen
der Eltern: ,,Die Sozialitdt griindet in Form und Qualitét in den korperlichen Erfahrungen

und kehrt zu dieser Quelle auch immer wieder zuriick.“?’ Der Tanz ist in dieser Hinsicht

204 In ihrer grundlegenden Untersuchung zum Tanz als anthropologischem Phanomen beschreibt bereits
Peterson Royce den Tanz als ,,unique among the arts* — Peterson Royce 2002, 3.
205 S0 Hanna 1987, 19 sowie vor allem Peterson Royce 2002, 5, die festhilt, dass Tanz ,,some purpose
transcending utility* hat.
206 Sjehe hierzu exemplarisch: Hanna 1987, 4; Woitas, Monika: Einleitung, in: Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz,
Kassel [u.a.]: Bérenreiter 2001, S. 1-9, hier S. 6; Giurchescu, Anca: The Power of Dance and its Social and
Political Uses, in: Yearbook for Traditional Music 2001, S. 109-121, hier S. 109 u. 111; Soar, Kathryn;
Aamodt, Christina: Archaeological Approaches to Dance Performance: An Introduction, in: Dies. (Hgg.):
Archaeological Apporaches to Dance Performance, Oxford: Archaeopress 2014, S. 1-4, hier S. 3.
207 Funke-Wieneke, Jirgen: Der Korper als Entdecker, in: Klepacki, Leopold; Liebau, Eckart (Hgg.):
Tanzwelten. Zur Anthropologie des Tanzes, Miinster [u. a.]: Waxmann 2008, S. 11-28, hier S. 22f.

47



eine sehr elaborierte Form der Bewegung und Sozialitdt, deren Regelhaftigkeit und
Umsetzung eine grof3e Bandbreite an sozialem Interagieren und Handeln abdecken. Daher
soll in der vorliegenden Arbeit Tanz vor dem Hintergrund sozialer Handlungstheorien
untersucht werden.

Zudem soll, um Tanz als anthropologisches Ph&nomen zu begreifen, ebenfalls die
Tanzforschung im Bereich der Sozialanthropologie in den Blick genommen werden. Die
anthropologische Forschung widmet erst seit der zweiten Halfte des zwanzigsten
Jahrhunderts dem Tanz vermehrte Aufmerksamkeit.?®® Die meisten anthropologischen
Studien untersuchen den Tanz am Beispiel einer bestimmten Kultur. Die Ergebnisse solcher
Untersuchungen sind dementsprechend zumeist hochgradig spezifisch und speziell auf ein
einziges Fallbeispiel zugeschnitten. Eine allgemein gultige anthropologische Theorie des
Tanzes hingegen findet man in diesen Arbeiten lediglich in sehr begrenztem Rahmen. Eine
Ausnahme bilden die Studien von Anya Peterson Royce, die mit ihrem Werk einen
entscheidenden Beitrag zur systematischen Analyse des Tanzes leistete.?® Neben ihrer
Diskussion des Tanzes und der verschiedenen Mdglichkeiten, ihn zu analysieren, weist sie
in ihrer Arbeit ebenfalls darauf hin, welche Wege die Tanzforschung in Zukunft gehen
konnte.?0

Ziel dieses Kapitels ist es, eine Theoriegrundlage fir die Untersuchung der Bedeutung
des Tanzes im archaischen Griechenland zu schaffen, die sich aus sozialer Handlungstheorie
und aus anthropologischen Theorien zum Tanz zusammensetzt. Auf dieser Grundlage soll

einerseits eine detaillierte Analyse der sozialen Interaktionen wahrend des Tanzes

208 Als Ausnahme dieser generellen Entwicklung sei zuniichst Curt Sachs mit seiner ,, Weltgeschichte des
Tanzes* aus dem Jahr 1933 genannt, dessen Werk, nachdem es mehrere Jahrzehnte lang als Standardwerk
galt, in den letzten Jahrzehnten aufgrund der in ihm enthaltenen Kulturkreislehre und Rassenlehre vermehrt
in negative Kritik geriet — vgl. hierzu ausfiihrlich Schlesier 2007, 136ff. Weiterhin sind die Arbeiten von
Franz Boas als Pionierwerke zu nennen, der in den USA als Begriinder der Cultural Anthropology gilt. Als
Grunde fiir die einstige Vernachléssigung des Tanzes in der Anthropologie fiihrt Schlesier an, dass es
zunéchst einmal Uberhaupt schon eine Schwierigkeit darstelle, Tanz zu definieren, dass gezielte
Untersuchungen also bereits daran scheitern wiirden, ihren Untersuchungsgegenstand exakt zu umreif3en.
Weiterhin kénne man Tanz nur schwer beschreiben oder gar aufzeichnen. Zudem, so Schlesier, sei der Tanz
zu Beginn der modernen Anthropologie im ausgehenden neunzehnten Jahrhundert hdufig als Ausweis einer
mangelnden zivilisatorischen Entwicklung angesehen und entsprechend kaum wertgeschétzt worden — vgl.
Schlesier 2007, 132-134. Auch in der kunstgeschichtlichen Forschung sowie in der Ethnologie mégen die
geschilderten Schwierigkeiten entsprechend zu einer nur marginal vorhandenen wissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit dem Tanz geflhrt haben.
209 Allen voran ist hier Peterson Royce 2002 zu nennen.
210 Dabei zeigt sie sich beeinflusst vom sogenannten linguistic turn und schreibt in diesem Zusammenhang
dem Tanz eine grof’e Bedeutung innerhalb menschlicher Kommunikation zu. Andere Forscher folgen ihr in
dieser Hinsicht, sodass mittlerweile zahlreiche Arbeiten mit linguistischem Schwerpunkt vorliegen: Hanna
1987. Kaepplers Arbeit ist als am meisten gemaRigt hervorzuheben und zeichnet sich durch ihr Bemihen aus,
Thesen nicht unbewiesen aneinanderzureihen: Kaeppler 2000. Zur Verbindung von Tanz und
Kommunikation siehe unten.

48



ermoglicht sowie andererseits der Tanz als anthropologisches Phanomen gewdrdigt werden.
Denn unabhdngig vom Schwerpunkt und der Vorgehensweise unterschiedlicher
anthropologischer Arbeiten herrscht insgesamt Einigkeit darliber, dass der Tanz ein
wichtiger Aspekt menschlicher Kulturen ist und seine Untersuchung damit unerlésslich fur
deren Verstandnis.

Zu Beginn einer Untersuchung des Tanzes ist es notwendig, ihn zu definieren, um eine
fundierte Basis fir das weitere VVorgehen zu schaffen. Obwohl jeder eine Vorstellung davon
hat, was Tanz ist, aller Wahrscheinlichkeit nach bereits selbst getanzt oder anderen beim
Tanzen zugesehen hat, also durchaus Erfahrungen auf diesem Gebiet vorweisen kann, stellt
es eine groRRe Schwierigkeit dar, ihn definitorisch klar zu fassen. Dies fuhrte zu einer kaum
ubersehbaren Flle an Definitionen, die sich teils ahneln, teils Gberlagern oder sich diametral
gegeniiberstehen.?!* Worin also wurzeln die Schwierigkeiten? Tanz ist, wie bereits erwihnt,
durch seine Komplexitat gekennzeichnet, da er mehrere Aktivitaten gleichzeitig umfasst und
uber bloRe Korperbewegungen weit hinausgeht. Allein aus der Fille an denkbaren
Bewegungen des menschlichen Kérpers jene zu benennen, die als Tanz charakterisiert
werden koénnen, gendgt nicht, um den Tanz hinreichend zu definieren. Berucksichtigt
werden missen auch die zeitliche Abfolge der Bewegungen sowie der Kontext, in dem sie
stattfinden. Reduziert auf das fur die Charakterisierung des Tanzes unbedingt Notwendige,
ergibt sich damit folgende Definition: Tanz ist ,,geordnete Bewegung des menschlichen
Korpers in Raum und Zeit“.?!? Zunachst scheint diese Definition durch ihre Klarheit und
Einfachheit zu bestechen, doch stellt sich rasch die Frage, wodurch genau eine geordnete
Bewegung zum Tanz wird. Denn als geordnete Bewegung des menschlichen Korpers kann
man ebenso gut den Stabhochsprung bezeichnen, einen Vorgang, den man jedoch kaum zum
Tanz rechnen wirde. Zudem wird der Zweck des Tanzes, seine Bedeutung, nicht
berticksichtigt und damit der Tanz auf seine recht oberflachliche Erscheinungsform
reduziert.

Sinnvoller erscheint es demgegenuber, gerade Sinn und Zweck, sprich die Bedeutung des
Tanzes, zu Leitgedanken bei dem Erstellen seiner Definition zu machen. Um die Bedeutung

des Tanzes herausarbeiten zu kénnen, ist es notwendig, den Kontext, in dem er stattfindet,

21 Fjr eine allgemeine Ubersicht siehe Naerebout 1997, 159-165.
212 \Woitas 2001, 1. Im englischsprachigen Raum findet sich die gleiche Definition bei Peterson Royce 2002,
3:,,The human body making patterns in time and space®. Genauso Kaeppler 2000, 117: ,,creative use of
human bodies in time and space* und ebenfalls Minton, Sandra: Research in Dance: Educational and
Scientific Perspectives, in: Dance Research Journal 32, 2000, S. 110-116, hier S. 112: ,,Dance is a
space/time/kinesthetic art*. Diese Definitionen spiegeln das Bemihen in der neueren Forschung wider, eine
universelle Definition des Tanzes zu finden.

49



zu beriicksichtigen. 23 Daher sollen in der vorliegenden Arbeit nicht Tanze allein, sondern
auch stets die sie begleitenden Umstdnde und Situationen, mithin also komplexe
Tanzgeschehen betrachtet werden. Dies hat unweigerlich zur Folge, dass es keine
universelle, allgemein giltige Definition des Tanzes geben kann. Bei der Suche nach einer
geeigneten Definition ist es also zunachst notwendig, den jeweiligen Kontext, in dem Tanz
stattfindet, zu bestimmen und sein Einwirken auf den Tanz zu berucksichtigen.

In Hinblick auf die grofle Bedeutung, die dem Korper sowie dem Korperlichen in der
Kultur des antiken Griechenlands in unterschiedlichen Kontexten zugeschrieben wurde, ist
Tanz in der vorliegenden Arbeit in einem ganzheitlichen Sinn zu begreifen. Die Poliskultur
war zu einem entscheidenden Teil durch die direkte Interaktion ihrer Mitglieder bestimmt,

einer Interaktion, die durch den Kdérper vermittelt und gelebt, nahezu zelebriert wurde.

Es ist deutlich, wie viel in solchen Verhaltnissen von der konkreten personlichen Prasenz und Aktivitat
abhing. Wer etwas erreichen oder bewirken wollte, musste es mit eigener Aktivitat, eigener
Uberzeugungskraft, eigenem ,Charisma‘ tun. Handeln, Sprechen und Erscheinen, korperlicher und
geistiger Reiz fielen in einem umfassenden ,Auftreten‘, einem ,Habitus‘ zusammen. Nichts anderes

zihlte. Das Medium dieses ,Habitus‘ war der Kérper.?'

Begreift man den Korper als Medium des Menschen, als seine Moglichkeit, die Umwelt
nicht nur wahrzunehmen, sondern auch auf unterschiedliche Weise mit ihr in Kontakt zu
treten, wird die groRe Bedeutung des Korpers fir die Griechen umso verstandlicher.
Tanzbewegungen, also geplante, expressive Bewegungen des Korpers, kénnen vor diesem
Hintergrund als eine wichtige Ausdrucksform des Menschen aufgefasst werden. Die
Analyse des Tanzes verhilft folglich zu einem Verstandnis des Menschen berhaupt, und
aus historischer, archdologischer Sicht fuhrt sie zu einem Verstandnis vom Menschen

vergangener Kulturen:
The human body is the central focus of archaeological investigation — how does the body experience
and shape the world around it? The body here is the medium through which people act, understand their
own identities and communicate it to others. In the past, human beings thought with their bodies and

engaged in action with their bodies. This is also what happens in dance — people use their bodies to

213 Besonders deutlich pladiert Kaeppler dafiir, den Tanz stets im Kontext der Gesellschaft zu betrachten,
deren Teil er ist, und steht damit in einer Tradition, die bereits Boas begriindete — vgl. Kaeppler 2000, 119.
Auch Spencer stellt fest, dass eine Analyse des Tanzes auch die Gesellschaft, aus der er hervorgeht,
einbeziehen muss: ,,In a very important sense, society creates the dance, and it is to society that we must turn
to understand it.“ — Spencer, Paul: Introduction: Interpretations of the dance in anthropology, in: Ders. (Hg.):
Society and the Dance. The Social Anthropology of Process and Performance, Cambridge [u. a.]: Cambridge
University Press 1985, S. 1-46, hier S. 38.
214 Hglscher 2003, 164.

50



move, they dress them up, they use them to communicate. If archaeology is the study of human activity

in the past, then dance is very much part of the scope of human experience.?%®

Tanz, so wie er in dieser Arbeit untersucht werden soll, tragt folglich stets eine
Bedeutung, konnte somit auch als ,sinnhafter Tanz® bezeichnet werden, um ihn vom Tanz
als bloRer Bewegungsform abzugrenzen. Solch sinnhafter Tanz ergibt sich nicht spontan,
sondern muss bewusst konstruiert und dabei mit Bedeutung aufgeladen werden.?'® Dieser
Vorgang vollzieht sich innerhalb eines Systems und ist als Prozess zu begreifen, der komplex
und kontextabhangig ist.2!” Dieser Prozess steht in Wechselwirkung mit dem Tanz und dem
System selbst. Das System stellt dabei die vielschichtigen Interaktionen und die daraus
entstandenen kulturellen Uberzeugungen einer Gesellschaft dar, ist also ein soziales System.
Die Analyse des Tanzes sowie des sozial-politischen Systems, das ihn hervorgebracht hat
und auf ihn einwirkt, sind daher nicht voneinander zu trennen. Tanz ist also durch die
jeweilige Kultur bzw. Gesellschaft, in der er ausgeiibt wird, gepragt.?'® Beides, Tanz und
Gesellschaft, kdnnen somit nicht losgelost voneinander untersucht werden; nur als
gegenseitig aufeinander einwirkende Grol3en betrachtet, kann jedes einzelne ganzheitlich

verstanden werden.

3.1.1. Tanz als soziale Handlung

Einen essentiellen Bestandteil einer Gemeinschaft stellt das soziale Miteinander ihrer
Mitglieder dar. Die soziale Interaktion, die dieses Miteinander kennzeichnet und von der ein
bedeutender Teil auch wéhrend des Tanzes stattfindet, ist ein Ausdruck sozialer
Beziehungen. Durch den Einsatz von Bewegungen im Raum werden die Beziehungen
artikuliert, so Giurchescu, wobei der Raum zusétzlich die soziale Hierarchie innerhalb der
Gemeinschaft symbolisiert.?!® Tanz entsteht demnach zu einem entscheidenden Teil aus

215 Soar und Aamodt 2014, 1.
216 peterson Royce 2002, 163, macht ebenfalls auf diesen qualitativen Unterschied aufmerksam: ,,When
dance is used as a symbol of identity, it usually differs qualitatively from dance that is used for recreation.*
217 In ihrer Untersuchung des Tanzes bezeichnet Kaeppler diesen Umstand als ,,the ,invisible underlying
system“ — Kaeppler 2000, 117.
218 Gemeinsam mit Kaeppler 200, Soar und Aamodt 2014 betont auch Hanna, dass Tanz durch die jeweilige
Kultur bzw. Gesellschaft, in der er ausgeiibt wird, gepragt wird: ,,Dance can be most usefully defined as
human behavior composed, from the dancer’s perspective, of (1) purposeful, (2) intentionally rhythmical, and
(3) culturally patterned sequences of (4a) nonverbal body movements (4b) other than ordinary motor
activities, (4c) the motion having inherent and aesthetic value.“ — Hanna 1987, 19.
219 \/gl. Giurchescu 2001, 112f.

51



sozialen Beziehungen und macht sie gleichzeitig sichtbar, erfahrbar. Tanz ist letztlich ,,a
visual extension of social relationships*.?%°

Ausgedriickt werden dabei die Beziehungen zwischen den im Tanz agierenden
Individuen und damit auch der Zustand der Tanzgruppe selbst.??! Je nach Anlass und
Tanzform kann diese Gruppe von Tanzern wiederum als stellvertretend fir die
Gesamtgemeinschaft angesehen werden. Dartiber hinaus kann der Tanz Ausdruck der
sozialen Beziehungen zwischen unterschiedlichen Gruppen sein.??2

Gemeinsames Tanzen in einer Gruppe hat den Effekt, jedes Individuum der Gruppe zu
einem gemeinsamen Punkt zu bringen, die Gruppe zu einer Gruppe zu machen und dies
durch ein einheitliches Agieren auszudriicken, also Zugehorigkeit korperlich und visuell
erfahrbar zu machen. Tanz ist mithin eine ,,positive social activity“,223 er wirkt integrativ,
nicht exklusiv. Das Erlernen dieser Aktivitat erfolgt in der Regel durch Nachahmung und
enthalt damit bereits den Wunsch nach Teilhabe an der Gemeinschaft — man méchte durch
die Bewegungen der Gruppe dhnlich werden, dazugehoren: ,,Tdnze spielen fiir die Bildung
von Gemeinschaften eine zentrale Rolle. Durch Synasthesie und Performativitat des Tanzes
entsteht zwischen Menschen, die miteinander tanzen, eine emotionale und soziale
Gemeinsamkeit, aus der auch ein Beitrag zur Bildung von Gemeinschaft entstehen kann. 224
In diesem Zusammenhang ist Tanz eine ,,shared experience [...] that fortifies the sense of
community.“?%°

Fur das Vorhaben dieser Arbeit von besonderer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang,
dass Tanze kulturellen Regeln folgen, die zuvor durch die Gemeinschaft ausgehandelt
wurden. Die Regeln sind damit reprasentativ nicht nur flr asthetische Vorlieben einer
Gemeinschaft, sondern auch fiir ihre innere Ordnungsstruktur: ,,Zwischen den Tanzen und
den Strukturen ihrer Entstehungskultur lassen sich Entsprechungen und Ahnlichkeiten
identifizieren und analysieren. [...] Ténze konnen daher zu Quellen fiir die Analyse
gesellschaftlicher Ordnungs- und Machtverhiltnisse werden“.??®® Soziale Strukturen,

Zugehdrigkeit zu einer Gemeinschaft und ihre kollektive Identitat sind die VVoraussetzungen

220 Kaeppler, Adrienne L.: Rezension von: Hanna, Judith Lynne: To Dance is Human. A Theory of Noverbal
Communication, in: American Ethnologist 8, Heft 1, 1981, S. 218-219, hier S. 218.
221 5o auch Giurchescu 2001, 112.
222\/gl. Hanna 1987, 4.
223 Spar und Aamodt 2014, 1.
224 \Wulf, Christoph: Anthropologische Dimensionen des Tanzes, in: Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christoph
(Hgg.): Tanz als Anthropologie, Miinchen [u. a.]: Wilhelm Fink Verlag 2007, S. 121-131, hier S. 121.
225 Brinson, Peter: Epilogue: Anthropology and the study of dance, in: Spencer, Paul (Hg.): Society and the
Dance. The Social Anthropologie of Process and Performance, Cambridge [u. a.]: Cambridge University
Press 1985, S. 206-214, hier S. 207.
226 Wulf 2007, 127.

52



einer politischen Gemeinschaft. Um zu ermitteln, wie eine solche politische Gemeinschaft
entsteht und erhalten wird, soll die Untersuchung der sozialen Interaktion im Tanz fir diese
Arbeit nutzbar gemacht werden.

Insgesamt betrachtet ist Tanz als soziale Handlung fur die Analyse einer Gemeinschaft
relevant, da er aus ihr hervorgegangen ist, sie also ein Stiick weit abbildet, und da er auf sie
einwirkt. Anthony Giddens und Jurgen Habermas fassen soziales Handeln allgemein als
hochgradig gesellschaftsrelevant auf. Daher sollen aus dem weiten Feld soziologischer
Handlungstheorien?”  vor allem ihre  Arbeiten, die in einem explizit
gesellschaftstheoretischen Kontext stehen, als Hintergrund fur die Analyse von Tanz bzw.
Tanzgeschehen herangezogen werden. Beide, Giddens und Habermas, stellen ihre Theorien
sozialen Handelns in einen explizit gesellschaftstheoretischen Kontext. Die Handlungen des
Individuums werden dabei vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Bedingungen und Regeln
ergriindet. Beiden Soziologen geht es somit darum, individuelles Handeln unter
Beriicksichtigung gesellschaftlicher Bedingungen zu untersuchen und zudem die
wechselseitige Beeinflussung zwischen Handeln und Gesellschaft zu ergriinden.??® Der Tanz
als soziale Handlung steht folglich im Dialog mit gesellschaftlichen Strukturen; seine
Analyse soll dabei helfen, ein neues Verstandnis fur ebendiese Strukturen zu entwickeln.

Giddens rdaumt in seiner Handlungstheorie gerade gesellschaftlichen und sozialen
Strukturen eine malgebliche Rolle ein. Individuelles Handeln ist ihm zufolge durch
ubergeordnete Strukturen beeinflusst, wéhrend gleichzeitig durch bestimmte Handlungen
Einfluss auf ebendiese Strukturen genommen werden kann.??® Auf der Grundlage einer
solchen wechselseitigen Beeinflussung von Handeln und Struktur soll der Tanz als soziale
Handlung Aufschluss Uber die ihn bedingenden gesellschaftlichen und sozialen Strukturen
geben; gleichzeitig soll gezeigt werden, in welchem Male der Tanz die Strukturen
seinerseits beeinflusst.

Soziales Handeln ldsst sich Habermas® Theorie zufolge mit Hilfe unterschiedlicher
Handlungsmodelle erklaren. Fir das Handeln innerhalb einer sozialen Gruppe wie der

Tanzgruppe sind vor allem die Modelle des kommunikativen Handelns — ausfihrlicher hierzu

227 Seit dem ausgehenden neunzehnten Jahrhundert sind eine Vielzahl an Handlungstheorien entstanden, die
in ihrer Ausrichtung unterschiedliche Schwerpunkte setzen. Fiir eine Ubersicht siehe BonR, Wolfgang [u. a.]:
Handlungstheorie. Eine Einflihrung, Bielefeld: transcript Verlag 2013, passim.
228 \/gl. Giddens, Anthony: Central Problems in Social Theory. Action, Structure and Contradiction in Social
Analysis, Houndmills [u. a.]: Macmillan Education Ltd. 1979, vor allem S. 49-95. Habermas, Jurgen:
Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 102016, vor allem S. 182-293 und S. 548-555.
229 \/gl. Giddens 1979, 65f.

53



unten — sowie des normenregulierten Handelns hilfreich.?° Beim normenregulierten
Handeln orientieren sich die Handlungen der einzelnen Akteure an Werten, die gemeinsam
festgelegt und weitergegeben werden und damit als Normen bezeichnet werden kénnen.?!
Welche Handlungen dabei in Einklang mit den sozialen Normen und Regeln der
Gesellschaft stehen, ist stets abhidngig vom jeweiligen Kontext. Denn: ,,Eine soziale Welt
besteht aus einem normativen Kontext, der festlegt, welche Interaktionen zur Gesamtheit
berechtigter interpersonaler Beziehungen gehdren. Und alle Aktoren, fiir die entsprechende
Normen gelten (von denen sie als gultig akzeptiert werden), gehdren derselben sozialen Welt
an.“?32 Eine Handlung losgeldst von ihrem Kontext, ohne Bezug zu ihrer ,,sozialen Welt
verstehen zu wollen, kann also nicht funktionieren. Daher wird der Tanz im Rahmen dieser
Arbeit nicht isoliert betrachtet, sondern einzelne Tanzgeschehen werden in ihrem vollen
Ausmald gewdirdigt.

Einerseits konnen auf dieser Grundlage allgemeine Analyseergebnisse formuliert werden,
da der Tanz Regeln folgt, die zuvor festgelegt wurden und ihn zu einer wiederholbaren
sozialen Handlung machen. Andererseits jedoch bleibt Handeln — unabhangig davon, ob es
Normen und Leitstrukturen gibt, an denen es sich normalerweise orientiert — grundsatzlich
ergebnisoffen und damit unvorhersehbar, also wenig regelhaft oder dazu geeignet,
Ergebnisse der Analyse eines Tanzgeschehens zu verallgemeinern. Bereits Parsons
beschiftigte sich mit diesem Phinomen bzw. Problem der sogenannten ,,double contingency
of interaction“.?*® Das bedeutet, dass jeder an einer sozialen Handlung Beteiligte prinzipiell
in der Lage ist, die Erwartungen seines Gegenubers zu brechen und sich vollkommen abseits
jeglicher Norm zu verhalten.?®* Handelt ein Tanzer in den Episoden, die in dieser Arbeit
untersucht werden, auf solch unvorhersehbare und jeglichen Erwartungen widersprechende
Weise, wird dies jedoch stets explizit als Ausnahme hervorgehoben. Das Ungewdhnliche
und unerwartet Andere an derartigen Situationen scheint sie fur unsere antiken

Gewahrsmanner gerade so erwéhnenswert zu machen und bestatigt damit die eigentliche

230 Abgesehen von den beiden erwédhnten Modellen nennt Habermas noch das strategische Handlungsmodell
und das dramaturgische Handeln. Ausflhrlich zu den vier Handlungsmodellen Habermas, Jiirgen: Theorie
des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalitit und gesellschaftliche Rationalisierung,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41987, S. 126-142.
231\gl. ebd., 127.
232 Epd., 132.
233 parsons, Talcott: Social Systems and the Evolution of Action Theory, New York: Free Press 1977, S. 167.
234 \/gl. ebd., 167f. Beispielsweise wire es denkbar, dass jemand einem anderen die Tar 6ffnet, der andere
jedoch nicht dankend hindurchgeht, sondern sich umdreht und verschwindet.

54



Norm ex negativo.?*® Die Auswirkungen der doppelten Kontingenz im Rahmen sozialer

Tanzhandlungen werden folglich in diesem Sinne in der Untersuchung berticksichtigt.

3.1.2. Tanz als soziale Handlung mit kommunikativem Schwerpunkt

Neben dem normenregulierten Handeln spielt das kommunikative Handeln eine bedeutende
Rolle flr die sozialen Interaktionen innerhalb einer Gruppe. In der Regel ist kommunikatives
Handeln sogar die haufigste Handlungsform im menschlichen Miteinander.?3® Habermas
steht mit seiner Theorie des kommunikativen Handelns in der Tradition des linguistic turn
und bedient sich der Erkenntnisse der Sprechakttheorie, gemdaR derer sprachliche
AuRerungen Handlungen bewirken konnen, so wie etwa ein Befehl oder ein Eid.?*” Zunéchst
beschranken sich diese Uberlegungen auf gesprochene Sprache als Kommunikationsmittel,
doch soll im Folgenden gezeigt werden, dass auch andere Formen der Kommunikation,
namentlich nonverbale Kommunikation wie etwa der Tanz, eine Form sozialen Handelns
darstellen.

Tanzbewegungen unterscheiden sich von anderen Bewegungen des Kdrpers dadurch,
dass sie Bedeutungen transportieren und damit dhnlich wie gesprochene Sprache als ein
Kommunikationsmittel fungieren.?® Verstanden als Vorgang, bei dem absichtsvolle
Botschaften gesendet und empfangen werden, ist Kommunikation dem Tanz sehr &hnlich.
Sowohl Sprache als auch Tanz haben eine ,,underlying structural form* und dadurch ein
,structured set of possibilities and creative potential“.?®® Der groRte Unterschied zwischen
beiden besteht darin, dass es sich beim Tanz, anders als bei gesprochener Sprache, um
nonverbale Kommunikation handelt. Damit einher geht ein anderes Spektrum an

Ausdrucksformen wie etwa die Kérperbewegungen, Gestik, Mimik, Anordnung der Téanzer,

235 Als Beispiele hierfiir sei an dieser Stelle auf die Kapitel ,,Die Brautwerbung um Agariste von Sikyon‘ und
auf ,,Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien“ verwiesen. Auch Habermas spricht in seiner Theorie von
erwartbarem Handeln, und zwar insofern als dass ,,Verhaltenserwartung [...] nicht den kognitiven Sinn der
Erwartung eines prognostizierten Ereignisses [hat], sondern den normativen Sinn, daR die Angehdérigen zur
Erwartung eines Verhaltens berechtigt sind.* — Habermas 1987, 127.
236 S0 hebt Habermas auch fiir seine anderen drei Handlungsmodelle (strategisch, normenreguliert,
dramaturgisch) die Bedeutung der Kommunikation zwischen handelnden Individuen hervor: Habermas 1987,
141f.
237 Als bedeutendste Vertreter dieser Theorie sind John Langshaw Austin: How to Do Things with Words,
Cambridge MA: Harvard University Press 1962 sowie John Searle: Speech Acts. An Essay in the Philosophy
of Language, Cambridge: Cambridge University Press 1969 zu nennen.
238 Theorien zur kommunikativen Funktion des Tanzes bei Spencer 1985, Hanna 1987, Kaeppler 2000,
Giurchescu 2001, Peterson Royce 2002. Als Grundlage dieser Theorien dienen die linguistischen Konzepte
von Noam Chomsky (competence and performance) und von Ferdinand de Saussure (langue und parole).
239 Spencer 1985, 35.

55



Kleidung und Umgebung, die in ihrer Gesamtheit als kommunikatives Repertoire zur
Verfiigung stehen.?4°

Verstandlich wird diese groRe Bandbreite an tdnzerischen Ausdrucksformen dadurch,
dass bestimmte Tanzbewegungen standardisiert wurden, sodass ,,members of a society may
understand that these symbols are intended to represent experiences in the external physical
world.“?" Der Tanz stellt also eine symbolhaftere, indirektere Form der Kommunikation dar
als gesprochene Sprache. Dies fuhrt zu der Frage, warum man sich nicht aus Griinden der
Einfachheit auf die Sprache als Kommunikationsmittel beschrénkt, sondern auch durch den
Tanz kommuniziert. Erklart werden kann dieser Umstand damit, dass Tanz mehr Sinne
anspricht als verbale Kommunikation und dies auf eine ansprechende sowie eingéngige Art
und Weise zu tun vermag.?*> Vor allem schwer zu verbalisierende Botschaften kénnen auf
diesem Weg einfacher vermittelt werden, da Menschen als ,,multisensory* Lebewesen statt
Waérter zu suchen tendenziell eher ,,act and watch or feel*.2*® Peterson Royce geht in ihrer
Untersuchung so weit zu konstatieren, dass Tanz insofern ein effektiveres
Kommunikationsmittel darstellt als Sprache, als dass er sich besser dazu eignet, sublime
Botschaften zu tibermitteln, Empfindungen und Geisteszustinde auszudriicken.?**

Zusammenfassend betrachtet, wird der Korper im Tanz als Medium genutzt, vermittels
dessen Botschaften weitergegeben und empfangen werden konnen, die ,,at a deep level of
significance, are not verbally translatable.“%*® Insofern nimmt der Tanz als besonders
elaborierte korperliche Ausdrucksform bei der Untersuchung der Entstehung (politischer)

Gemeinschaften in archaischer Zeit ganz offensichtlich eine Schlusselrolle ein.

Als besondere Form der Kommunikation versetzt Tanz den Menschen, wie oben gezeigt, in
die Lage, tiefergreifende Botschaften zu Ubermitteln als es gesprochene Sprache vermag.
Doch in welchen Situationen, fiir welche Art von Botschaften trifft dies im Einzelnen zu?
Hanna kommt in ihrer langjéhrigen Untersuchung des Tanzes verschiedener Kulturen zu
folgendem Schluss: ,,Substantively, information necessary to maintain a society’s or group’s

cultural patterns, to help it attain its goals, to adapt to its environment, to become integrated

240 \vgl. Naerebout 1997, 383f.
241 Hanna 1987. 4.
242 E(ir Naerebout ist Tanz besonders eng mit der Natur des Menschen verbunden, Rhythmus und
Bewegungen gehdren ihm zufolge zu unserem Wesen, und zwar mehr als gesprochene Sprache — Naerebout
1997, 391.
243 Hanna 1987, 4.
234 \/gl. Peterson Royce 2002, 192-199.
245 Giurchescu 2001, 110.
56



or to change may be communicated.*?*® Alles, was Hanna hier benennt, sind Botschaften,
die in den Bereich des Politischen fallen, vor allem dann, wenn man politisch dem
eigentlichen Wortsinn nach als ,die Polis betreffend® begreift. Denn alle diese
Angelegenheiten betrafen die Polis, also eine Gesellschaft und ihr gemeinschaftliches
Miteinander: gemeinsame Aufgaben bewaltigen und Ziele erreichen, eine kollektive
Identitat wahren, sich an wechselnde Umweltbedingungen anpassen, Mitglieder integrieren
oder sich als Ganzes verandern. Der Tanz offenbart hierin seine politische Dimension.

Um diese in ihren Einzelheiten nachvollziehen zu kénnen, gilt es zunéchst, das Politische
an sich in den Blick zu nehmen. Der Mensch, der nach aristotelischem Verstandnis von
Natur aus ein zoon politikon ist,2*’ betatigt sich im 6ffentlichen Bereich des Lebens, indem
er handelt und spricht.?*® Auf dieser Grundlage entwickelte Hannah Arendt ihre Theorie iiber
das Politische als Handlungsfeld, das durch die soziale Interaktion der handelnden Akteure
bestimmt ist, nicht jedoch durch festgefiigte Institutionen.?*® Ein menschliches Miteinander
ist Arendt zufolge ohne soziale Interaktion, soziales Handeln undenkbar; im Bereich des
Politischen findet das soziale Handeln im Handlungsfeld 6ffentlicher Raume statt und &dufert
sich vor allem in Form von Sprechen, ,,weil ja offenbar alles politische Handeln, sofern es
sich nicht der Mittel der Gewalt bedient, sich durch Sprechen vollzieht*.% In diesem Punkt
stimmt sie mit Habermas* These vom Primat des kommunikativen Handelns?*! {iberein, und
sie knupft so wie er ebenfalls an die Sprechakttheorie an, womit sie die enge Verbindung
von Handeln und Sprechen unterstreicht. Bereits bei Homer erscheinen diese beiden
Tatigkeiten (handeln und sprechen) als erstrebenswerte Tugenden der adligen Helden:
,,Darum sandt‘ er mich fort, um dich das alles zu lehren, wohlberedt in Worten zu sein und
ristig in Taten. 22

Aufgegriffen wurde Arendts handlungs- sowie kommunikationsorientierter Begriff des

Politischen unter anderem vom Bielefelder Sonderforschungsbereich 584:
Der SFB verwendete einen akteurszentrierten, konstruktivistischen, performativen Begriff des
Politischen [...] er [ging] davon aus, dass das Politische jeweils situativ von unterschiedlichen

Akteuren in der Kommunikation unter- und gegeneinander definiert wird; im Mittelpunkt stehen also

246 Hanna 1987, 26.

247 Aristot. Pol. 1253a3.

248 \/gl. Aristot. Pol. 1283b42-1284a3. Im Bereich des Oikos herrschen eher die Tatigkeiten des Arbeitens
und Herstellens, die letztlich die Grundlage fiir ein Leben in der Offentlichkeit liefern.

249 Besonders pointiert formuliert Arendt ihre Thesen zum Politischen als Handlungsfeld in inrem Aufsatz:
Der Mensch, ein gesellschaftliches oder ein politisches Lebewesen, in: Hannah Arendt. Mensch und Politik.
Mit einem Nachwort von Thomas Meyer. Reclams Universalbibliothek, Stuttgart: Reclam 2017, S. 7-47.
20 Arendt 2017, 11.

251 Siehe dazu Anm. 236.

22|, 9,442-443.

57



Abmachungen, Festlegungen oder Regeln, aber auch Definitionskdmpfe und Versuche, bestimmte
Themen und Formationen in den Aushandlungsprozess einzubeziehen (Politisierung) bzw. sie aus

diesem herauszunehmen (Depolitisierung).?s

Das Konzept der Performativitdt in Verbindung mit dem Politischen ist fir die
vorliegende Arbeit von besonderem Interesse. Denn dieses Konzept, das der
Sprechakttheorie entlehnt ist, bekraftigt erneut den Zusammenhang von Handeln und
Sprechen im Bereich des Politischen. Das Politische ist demnach als Zusammenwirken von
sozialen und kommunikativen Handlungen zu verstehen. Ein solches Zusammenwirken lasst
sich auch im Tanz beobachten. Auf sehr affektive Art und Weise ermdglicht es der Tanz, in
sozialen und kommunikativen Handlungen fir die Gemeinschaft bedeutsame Dinge zu
kommunizieren. Dabei fungiert im Tanz der gesamte Korper als Medium und entspricht
damit der groRen Bedeutung des Kdorperlichen in der griechischen Antike in besonderem
MaRe. Insgesamt ist der Tanz daher als eine wichtige Form friihpolitischer Kommunikation

anzusehen.

3.1.3. Tanz als Teil der sozialen Erziehung
Damit der Tanz als politisches Kommunikationsmittel im oben erarbeiteten Sinne genutzt
werden kann, bedarf es eines Lernprozesses. Denn Tanz ist keine universelle Sprache; wie
man ihn interpretiert, muss erst erlernt werden.?* Moglich ist dies, da es sich beim Tanz um
ein vorstrukturiertes soziales wie kulturelles Konstrukt handelt, das gemeinschaftlich
ausgehandelt und festgelegt worden ist.>® Auf dieser Grundlage konnen ,Tanz-Codes
aufgeschlusselt und an die néchste Generation weitergegeben werden, wodurch eine
Tradition entsteht, die wiederum die kollektive Identitat einer Gemeinschaft starkt. Wer den
Traditionen der Gemeinschaft folgt, verhalt sich gesellschaftskonform und gehort dazu —
womit der Tanz ein wichtiger Bestandteil der sozialen Erziehung ist.

Abgesehen von der Fahigkeit zu tanzen selbst, lernt man durch den VVorgang des Eintibens
verschiedener Tanze zudem noch weitere wichtige Dinge:?*® , With its combination of

rhythm, harmony and physical dexterity, dance was an excellent pedagogical tool for

253 Walter, Uwe: Wege zum Politischen im antiken Griechenland, in: de Benedictis, Angela; Corni, Gustavo;
Mazohl, Brigitte; Rando, Daniela; Schorn-Schiitte, Luise (Hgg.): Das Politische als Argument. Beitrage zur
Forschungsdebatte aus dem Internationalen Graduiertenkolleg »Politische Kommunikation von der Antike
bis in das 20. Jahrhundert« (Schriften zur politischen Kommunikation, Bd. 10), Géttingen: Vandenhoeck und
Ruprecht 2013, S. 17-43, hier S. 28-29, Anm. 29.
254 Exemplarisch hierzu Kaeppler 2000, 117.
25Vl ebd.
2% Eine Feststellung, die bereits Platon und Aristoteles machten. Beide erklarten das Erlernen verschiedener
Téanze zu einem wertvollen Bestandteil der Erziehung der Jugend. Ausfiihrlicher hierzu siehe das Kapitel:
Tanz in der Erziehung.

58



training the body and educating young people, for enabling the individual to work in synergy
with the group.“?’ Wie man im Einklang mit einer Gruppe handelt, kann also mit Hilfe des
Tanzes eingelibt und sichtbar gemacht werden. Letztlich kann dadurch das Aufkommen
einer gemeinsamen Identitat gefordert werden.

Auch zur Stabilisierung dieser Identitdt und damit einhergehend der Zugehdrigkeit zur
und Verantwortung flir die Gemeinschaft stellt Tanz ein wichtiges Werkzeug dar: ,,Dance is
a primary method of emotional bonding — through rhythmic muscular movement,
participants are affected independently of how they are connected or divided external to the
dance performance. As such, dance is a method by which groups of people define
themselves.“?*® Dabei folgen die Tanzbewegungen ,structured systems of knowledge*,%°

sodass eine Analyse selbiger und vor allem auch des Kontextes, in dem sie ausgefuhrt

werden, Aufschlisse tber die sie hervorbringende Gesellschaft verspricht.

257 Cantenacci, Carmine: Foreword, in: Gianvittori, Laura (Hg.): Choreutika. Performing and Theorising
Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra editore 2017, S. 11-19, hier S. 12.

28 Spar 2010, 151.

29 Ehd., 149.

59



3.2. Tanz als Adelstugend

In unterschiedlichen Betétigungsfeldern seine persdnliche arete unter Beweis zu stellen und
zu vergroRern, war fur den Adel in homerischer wie auch in archaischer Zeit von
statuskonstituierender und damit von existentieller Bedeutung. Hierzu diente neben
Aktivititen wie ,Kampf, Jagd, Pferdezucht, Sport, Symposien“?®® auch ,die
Zurschaustellung von Schénheit, Luxus, GrolRziigigkeit, Gastfreundschaft, athletischem und
musischem Konnen“.?6! Auf welchem dieser Gebiete man sich besonders auszeichnete,
spielte dabei eine untergeordnete Rolle: ,,Einem hat wohl ein Gott die Gaben des Kampfes
verliehen, jenem des Reigens Kunst, einem andern Gesang und die Harfe.*?°2 Welche Rolle
Tanz unter den Adelstugenden einnahm und in welchen Zusammenhangen ihn unsere
Quellen in den Vordergrund stellen, ist fir die Frage nach seiner Bedeutung fir die
Polisbildung nicht zuletzt deshalb wichtig, weil die gesellschaftliche Position des Adels mit
dem Aufkommen politischer Verfahren und Institutionen neu definiert und gerechtfertigt

werden musste.252

3.2.1. Tanz bei den homerischen Phaiaken

In den homerischen Epen begegnen dem Leser sowohl Tanzplétze als auch Ténze bzw.
Tanzgeschehen an verschiedenen Orten und in unterschiedlichen Situationen. Eine der
ausfihrlichsten Darstellungen zu diesem Themenkomplex findet sich in der sogenannten
Phaiakis, dem Teil der Odyssee, der Odysseus‘ Aufenthalt bei den Phaiaken auf der Insel
Scheria schildert. In der Forschung wurden der Phaiakis zahlreiche Einzelstudien mit
unterschiedlichen Schwerpunkten gewidmet.?5 Immer wieder wurde dabei die Sonderrolle
der Phaiakis und der Phaiaken innerhalb des Gesamtgefliges der Odyssee hervorgehoben.
So finden die Phaiaken ihre erste Erwéhnung zu Beginn des flinften Buches der Odyssee.
Zeus verkiindet den Beschluss, dass man Odysseus nach seinen langen Irrfahrten nun den
Weg zurtick in seine Heimat Ithaka erlauben werde und dass die Phaiaken ihm beim letzten
Teilstiick dieses Weges Hilfe leisten wiirden.?%® Durch diese Ankiindigung wird nicht nur

der weitere Fortgang der Gesamthandlung angedeutet, sondern es wird auch die

260 Stein-Holkeskamp, Elke: Adelskultur und Polisgesellschaft. Studien zum griechischen Adel in archaischer
und Klassischer Zeit, zugl. Diss. Munchen 1985, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1989, S. 110.

261 Stein-Holkeskamp 1989, 104.

2621], 13,730f.

263 \/gl. exemplarisch Stein-Holkeskamp 1989, 234.

264 Egr einen Uberblick siehe Warnecke 2006, 54f.

265\/gl. Od. 5,33-37.

60



entscheidende Rolle der Phaiaken fiir Odysseus‘ Heimreise hervorgehoben. Die Phaiaken
tragen also mafigeblich zum Wendepunkt der Odyssee bei; ihre Heimat Scheria ist die letzte
Station, die Odysseus vor seiner Heimkehr durchlduft. Zudem nimmt die Schilderung von
Odysseus* Aufenthalt bei den Phaiaken in den Biichern sechs bis acht?®® so viele Verse ein,
dass auch aufgrund ihrer Lange der Phaiakis besondere Bedeutung zukommt.?%” Sowohl was
ihren Inhalt betrifft als auch durch ihre schiere L&nge sticht die Phaiakis gegenuber anderen
Episoden der Odyssee also deutlich hervor.

Vor allem das Geschehen auf dem Tanzplatz der Phaiaken ist hier von Interesse. Bevor
dies jedoch analysiert werden kann, gilt es zundchst zu kléren, inwiefern sich die Phaiakis
Uberhaupt dafir eignet, um an ihr die Bedeutung des Tanzes in archaischer Zeit

herauszuarbeiten.

3.2.1.1. Die Phaiaken als Ideal
Neben dem bereits erwahnten erzahltheoretischen Alleinstellungsmerkmal zeichnet sich die
Phaiakis und zeichnen sich mithin die Phaiaken selbst sowie ihr Heimatort Scheria durch
weitere Besonderheiten aus — ein Sachverhalt, aufgrund dessen sich die Phaiakis auf den
ersten Blick kaum fur eine Analyse der Bedeutung des Tanzes im archaischen Griechenland
zu eignen scheint. In der Forschung fiihrten diese Besonderheiten oft zu einer Gleichsetzung
der Phaiaken mit einem ,,Méarchenvolk®“.?®® Und tatsachlich scheint es bei der Lektiire der
Phaiakis zunichst so, als sei die Insel Scheria ein ,,phantasy realm*,?% das sich nahtlos in
die anderen phantastischen Welten der ersten Halfte der Odyssee einfligen l4sst.

Der erste Umstand, der diesen Eindruck scheinbar bestatigt, wird in Athenes
Ausfuhrungen zur Herkunft der phaiakischen Kénigsfamilie deutlich. Poseidon sei der Vater
des ehemaligen Konigs Nausithoos und damit der GroRvater des derzeitigen Konigs

Alkinoos.?”® Diese Tatsache allein ist noch keine hinreichende Begriindung fiir den

266 \Weitere Erwahnung finden die Phaiaken in Od. 5,29-42; 5,278-290; 5,344-347; Od. 9,1-38; Od. 11,328-
381 und Od. 13,1-187.
267 \/gl. Luther, Andreas: Die Phaiaken der Odyssee und die Insel Euboia, in: Ders. (Hg.): Geschichte und
Fiktion in der homerischen Odyssee, Miinchen: C. H. Beck 2006, S.77-92, hier S. 77.
268 Krischer, Tilman: Phaaken und Odyssee, in: Hermes. Zeitschrift fir klassische Philologie 113, Heft 1,
1985, S. 9-21, hier S. 9. Ebenfalls Segal, Charles Paul: The Phaeacians and the Symbolism of Odysseus®
Return, in: Arion: A Journal of Humanities and the Classics 1, Heft 4, 1962, S. 17-64, hier S. 32: , fairyland*;
ebenfalls bereits Welcker, Friedrich Gottlieb: Die Homerischen Phéaken und die Inseln der Seligen, in:
Rheinisches Museum fr Philologie 1, 1832, S. 219-283, hier S. 219, 226 u. 230. Auch: Biirchner: Scherie,
in: Re Il A 1, Sp. 406-407, sowie Ninlist, René: Scherie, in: Der Neue Pauly, Brill Online (Zugriff:
23.05.2018); ebenfalls Reinhardt, Karl: Tradition und Geist. Gesammelte Essays zur Dichtung, Goéttingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 1960, S. 123.
269 Segal 1962, 18.
210vgl. Od. 7,54-63.

61



Mérchenstatus der Phaiaken; immerhin riihmen sich noch zahlreiche andere Helden der
homerischen Epen ihrer gottlichen Abkunft, wie beispielsweise Achill, Odysseus oder
Priamos. Das Besondere und mérchenhaft Anmutende im Falle der Phaiaken ist jedoch, dass
ausgehend von der Konigsfamilie die ,Gottlichkeit® auf alle Phaiaken ausgeweitet wird. Sie
alle werden als Menschen bezeichnet, ,,die den Gottern entstammen®?’! und dadurch den
,,Gottern nahe verwandt sind*.?"?

Der zweite Umstand, der dazu verleitet, Scheria als einen marchenhaften Ort zu begreifen,
besteht in Alkinoos‘ Reichtum. Nicht nur den koniglichen Palast, der in einem ,,Glanz wie
von Sonne und Mond“?" liegt, da er reichlich mit Gold und Silber verziert ist, bestaunt der
Neuankdmmling Odysseus, sondern auch der angrenzende Garten entwickelt seine ganz
eigene Faszination. Neben dem Uberangebot an Ertragen und der hohen Qualitét der Friichte
scheint die phaiakische Landwirtschaft noch nicht einmal den Gesetzen der Natur
unterworfen zu sein. Eine jahreszeitlich bedingte Erntepause scheint es ebenso wenig zu
geben wie Missernten: ,,Niemals geht eine Frucht hier verloren und nie gibt es Mangel
Winter wie Sommer, im ganzen Jahr nicht.2’*

Als drittes marchenhaftes Element erscheint die vielfach gerihmte Schifffahrtskunst der
Phaiaken. Thre Schiffe sind so schnell ,,als hitten sie Fliigel, als wirens Gedanken*;?’° sie
haben keine Steuer, sondern werden ebenfalls von Gedanken gelenkt. Einen Fhrer
bendtigen die phaiakischen Schiffe folglich nicht, und zudem ,,kennen [sie] von jeher kein
Fiirchten, dass ihnen irgendein Leid widerfahre oder Vernichtung.“?’® Angesichts Odysseus"
bisheriger Reise, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass er nicht schnell und direkt an
sein Ziel hat gelangen kdnnen und zahlreiche Gefahren hat durchleiden missen, kdnnte man
beim Anblick der phaiakischen Schiffe, genau wie Odysseus, in verzaubertes Staunen
geraten. Reinhardt spricht von ,,Zauberschiffe[n]“?’” und folgert weiterhin: ,,Man frage
nicht, wieso die See, wenn die Phidaken fahren, niemals stiirme: ,Windstille‘ (7,319) gehort
zu ihrem Zauber wie die nichtliche Verborgenheit der Fahrt.“?’® So wie die Schiffe muten

ebenfalls, wie gezeigt, Alkinoos‘ Besitz und seine sowie aller Phaiaken gottliche

Abstammung phantastisch an. Doch kann eine nahere Analyse diesen ersten Eindruck

211 0d. 5,378.
212 Od. 5,35.
283 0d. 7,84.
274 0d. 7,117-118. Insgesamt zur Beschreibung des Gartens Od. 7,111-131.
215 0d. 7,36.
276 Od. 8,562-563. Insgesamt zur Beschreibung der Schiffe und der Schifffahrt Od. 8,555-563.
217 Reinhardt 1960, 121.
278 Epd.
62



erharten? Zeigt der Dichter in den Phaiaken wirklich ein Marchenvolk, das Uber
Zauberkrafte verfugt?

Diese Frage muss verneint werden. Denn bei genauerer Betrachtung der drei oben
aufgefiihrten Aspekte, verlieren sie allesamt ihren maérchenhaften Anschein; vielmehr
ricken sie Scheria in die Position eines ldeals. Zuerst trifft dies auf die vermeintliche
Gottlichkeit der Phaiaken zu. Zwar rihmt sich Alkinoos seiner géttlichen Abstammung,
doch wird bezeichnenderweise von seiner Tochter Nausikaa die Verbindung zu den Géttern
relativiert. Sie hat keine Angst vor dem ihr noch fremden Odysseus, da sie weil3, dass die
Phaiaken Lieblinge der Goétter sind und dass ihnen somit kein Unheil widerfihrt.2”® Die
Phaiaken stehen also lediglich unter der besonderen Gunst der Gotter, ohne selbst Gotter zu
sein; sie sind nur ,gottergleich[...]*.?8° Nausikaas Briider, die Konigssohne, gleichen
Unsterblichen?®! und die Phaiaken leisten Alkinoos Gehorsam, ,,als wire er Gott.*?2

Auch Alkinoos® Reichtum besteht bei ndherer Betrachtung aus ganz handgreiflichen und
eben nicht marchenhaften Dingen.?®® Das Nahrungsangebot in seinem Garten besteht aus
gewohnlichen Apfeln, Birnen, Feigen, Oliven und Trauben. Dass es in solch hoher Qualitit
und besonders Uppig vorhanden ist, wird zum einen der vorteilhaften Lage Scherias
zugeschrieben; denn ,,der taglich und stiindlich wehende Westwind l&sst ja die Friichte hier
wachsen, dort reifen.“?®* Zum anderen wird dieser Umstand als ein Geschenk der Gotter
gesehen.?®® Der Reichtum an Metall, der Alkinoos* Palast erstrahlen lisst, ist ebenfalls durch

die giinstige Lage Scherias als Handelsplatz mit zwei Hafen?3®

erklarbar. In episch
uberhohter Form zeigt der Dichter an dieser Stelle die gute Versorgungslage, beinahe schon
Autarkie der Phaiaken auf, die seinem Publikum als Grundlage fur den besonderen Luxus
vor Augen stehen sollte. Dieser Luxus ist aber nicht mérchen- oder gar zauberhaft; bei den
Frichten im Garten handelt es sich nicht um phantastische Friichte, die sonst nirgendwo auf

der Welt zu finden wéren oder deren Verzehr ungeahnte Folgen hétte.?®” Zudem sind sie

219 vgl. Od. 6,200-203.
280 Od. 6,241.
21 vgl. Od. 7,5.
22 0d. 7,11.
283 Vgl. Segal 1962, 22: , different as their way of life [= die Lebensweise der Phaiaken] is from Ithaca, it is
still recognizably human.*
284 0d. 7,118f.
285 vgl. Od. 7,132.
286 \/gl. Od. 6,263. Hierzu ebenfalls Wolf, Armin: Odysseus im Phaiakenland — Homer in der Magna
Graecia, in: Olshausen, Eckart; Sonnabend, Holger (Hgg.): ,,Troianer sind wir gewesen“ — Migrationen in der
antiken Welt, Stuttgarter Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, Stuttgart: Franz
Steiner Verlag 2006, S.20-53, hier S. 27 und 34.
287 \Wie etwa im Falle des Lotus der Lotophagen, dessen Genuss Odysseus und seine Gefahrten alles
vergessen lasst, was sie bis hierher angetrieben hat.

63



nicht einfach in unerschopflichem AusmaR vorhanden, sondern werden von den Phaiaken
sorgfaltig angebaut und in einem eigens angelegten und eingehegten Garten?® gepflegt.
Und schlieBlich: So wie die Friichte in Alkinoos‘ Garten sind auch die Schiffe der
Phaiaken fiir das Epenpublikum keine Unvorstellbarkeit; sie zeichnen sich nur durch
besondere Eigenschaften aus, die die phaiakische Schifffahrtskunst so einzigartig machen.
Diese Eigenschaften, wie etwa die Schnelligkeit oder die Fahigkeit, jedes Ziel unbeschadet
zu erreichen, entspringen jedoch nicht der eigenen Schopferkraft, sondern werden explizit
als ,.ein Geschenk des Erschiittrers der Erde*?®° dargestellt. Damit zeigen sie zusammen mit
den anderen Geschenken Poseidons erneut, dass die Phaiaken in der besonderen Gunst der
Gotter stehen und wie vorteilhaft sich diese Gunst auf ihr Leben auswirkt. Allein aufgrund
dieser Gunst ist es daher mdglich, dass die Schiffe stets ,,bei ruhigster See*?® ablegen und
auf ihren Reisen von Nebel eingehdillt werden — ganz so wie auch Athene den Odysseus auf
seinem Weg durch die Stadt der Phaiaken in einem ,,gbttliche[n] Diister*?®! verbirgt. Es ist
folglich nicht etwa, wie Reinhardt meint, Alkinoos, der hier zaubert; die Schiffe werden auch
nicht von selbst unsichtbar, und Scheria als Ganzes riickt aus dem Nimbus einer
Marchenwelt heraus und prasentiert sich stattdessen als ein von Homer konstruiertes Ideal,
als ein Ort ndmlich, an dem in zahlreichen Lebensbereichen die fur ihn idealen Bedingungen

sowie Zustande herrschen.2%?

Ein weiterer Aspekt anhand dessen die Welt der Phaiaken als Ideal erkennbar wird, besteht
in ihrer vielfach betonten Isolation. Bereits Segal empfindet die Phaiaken als ,,somewhat
removed from the common sufferings and toil of ordinary mortals.“?%® Was Segal hier als
relativ vagen Eindruck festhélt, wird durch Homers eigene Ausfiihrungen bei der
Beschreibung Scherias ganz konkret: Die Heimat der Phaiaken ist durch ihre abgeschiedene
Lage, ,,weitab von erwerbenden Minnern“,?®* isoliert. In Nausikaas Worten wird die
Einsamkeit, in der die Phaiaken ,,mitten im wellenwogenden Meere“?*® leben ein weiteres
Mal betont. Auch wenn es der Dichter nicht expressis verbis schreibt, liegt durch seine

Beschreibung die Identifizierung Scherias mit einer Insel nahe, da eine solche am ehesten

288 \/g. Od. 7,113.
28 Od. 7,35.
20 0d. 7,319.
291 \/gl. Od. 7,42.
292 S0 auch bereits Luther 2006, 80: ,,Die Zeichnung der sozialen und politischen Verhéltnisse spiegelt den
Zustand eines griechischen Gemeinwesens wider, den die Griechen der archaischen Zeit als ideal angesehen
haben diirften.*
293 Segal 1962, 22.
2% (0d. 6,8.
2% Od. 6,204.
64



inmitten des ,,wellenwogenden Meere[s]* vorstellbar ist, am ehesten also als moAvKAVGTOC2®
bezeichnet werden konnte. Die Etymologie des Namens Scheria von oyepdc, ,,festes,
zusammenhingendes Land*, jedoch legt nahe, dass es sich nicht um eine Insel, sondern um
Festland handelt, das die Phaiaken besiedeln.?®” Selbst wenn man aber nun davon ausgeht,
dass Scheria keine Insel sei, &ndert dies nichts an dem Umstand, dass die Phaiaken in volliger
Abgeschiedenheit leben. Denn auch fur eine Polis auf dem Festland ist eine isolierte Lage
denkbar.?®® Denkbar ware es allerdings auch, in der Benennung des Phaiakenlandes als
(wortwortlich) festem Land ein rhetorisches Mittel zu sehen, das Homer einsetzt, um einen
Kontrast zu der scheinbaren Unendlichkeit des Meeres zu schaffen. Immerhin ist Odysseus
zu dem Zeitpunkt, als er vollig entkraftet die rettende Kuste Scherias erreicht, bereits seit 21
Tagen allein auf seinem selbst gebauten FloR auf dem Meer unterwegs. Festland erscheint
in diesem Kontext als die grof3e Rettung, als das lebensnotwendige Gegenteil zum Meer, das
stets in Bewegung, stets im Wandel ist. Fihrt man diesen Gedanken weiter, wird deutlich,
warum Homer eine isolierte Lage als besonders ideal betrachtet. So erscheint es durchaus
plausibel, dass durch die Bezeichnung der Heimat der Phaiaken als F e s t land impliziert
wird, dass die Verhaltnisse und Lebensumstande auf Scheria fest, sicher, bestandig sind, was
wiederum fur die gut eingerichtete Ordnung der Polis dort spricht und was damit auch das

aus Homers Sicht Positive einer isolierten, von anderen ungestorten Lage unterstreicht.

Bei nédherer Betrachtung scheint vor allem diese Isolation, in der die Phaiaken nicht allein
aufgrund der geographischen Lage ihrer Insel leben, Gberhaupt erst die VVoraussetzung daftr
zu sein, dass die Lebensumstande der Phaiaken in idealer Form existieren und bewahrt
werden kénnen. Denn der Dichter wird nicht mide, die Isolation in den unterschiedlichsten
Bereichen hervorzuheben und ihre positiven Auswirkungen zu betonen. So sind die
Phaiaken zusétzlich zu der abgeschiedenen Lage ihrer Polis in vielfacher Hinsicht isoliert:
Als eine Ebene der Isolation prasentiert sich die Mauer, die die Polis der Phaiaken umgibt.
Errichtet wurde sie von Nausithoos, dem weisen Griinder der Stadt,?*® und bewundert wird

sie von Odysseus auf seinem Weg zum koniglichen Palast.’®® Dieser Palast selbst ist

2% QOd. 6,204.
297 Breits Welcker machte auf diesen Umstand aufmerksam — Welcker 1832. Auch in der neueren Forschung
wird die Namensherkunft Scherias immer wieder im Rahmen zahlreicher Lokalisierungsversuche
herangezogen, wie etwa von Wolf 2002, 22 oder Warnecke 2002, 55.
29 Bei seiner Lokalisierung Scherias in Tiriolo berticksichtigt Wolf das Kriterium der Abgeschiedenheit
sorgfaltig, so befindet sich Tiriolo am sudlichen Rand Italiens, wird durch das Pollino-Gebirge von
ndrdlicheren Regionen getrennt und liegt am westlichen Rand, also ,,ganz am Ende* wie Nausikaa es
formuliert (Od. 6,205) des lonischen Meeres — Wolf 2002, 35.
29 vgl. Od. 6,9.
300vgl. Od. 7,44f.

65



ebenfalls von Mauern umgeben®®! und bildet damit eine weitere Ebene der Isolation. Zuletzt
ist auch Alkinoos‘ Garten ,,umgeben von festem Gehege*.3%? Innerhalb der Isolation dieser
Mauern und Einhegungen entfalten sich Reichtimer und Wohistand, wie dem
Epenpublikum durch Odysseus‘ Augen vorgefiihrt wird. Und schlieBlich sind die Phaiaken
dartiber hinaus sogar in erzahltheoretischer Hinsicht isoliert. Denn die Phaiakis kommt als
Element der Gesamterzahlung der Odyssee zu einem totalen Abschluss, indem sie nicht bloR
von Odysseus verlassen, sondern zugleich fiir alle Zukunft verschlossen wird.3%® Dass die
Phaiaken selbst Scheria nach Odysseus‘ Abreise niemals verlassen werden, scheint ihren
basileis sogar schon zuvor bewusst gewesen zu sein, als sie sich namlich fur ihre
Gastgeschenke Ersatz aus dem Volk holen;3%* wiirden sie es in Erwagung ziehen, Odysseus
noch einmal wiederzusehen, wére dieser Schritt sicherlich nicht notwendig gewesen. Die
Phaiaken selbst sehen in ihrer Abgeschiedenheit folglich keinen Nachteil. Zusammenfassend
also erstreckt sich die Isolation Scherias von einer Ubergeordneten Ebene, die die Polis als
ganze betrifft und durch die geographische Lage begriindet ist, auf immer engere
Teilbereiche, in denen es sich um eine selbstauferlegte Isolation handelt. Diese Isolation
halten die Phaiaken aktiv aufrecht, da sie trotz ihrer zwei Hafen und ihrer Schifffahrtskunst,
die ihnen viele potentielle Kontakte ermdglichen, einen eher unfreundlichen Umgang mit
Fremden pflegen3® und sowohl im (bertragenen als auch im wortlichen Sinn Mauern um
sich herum bauen. Gleichzeitig florieren ihr gesellschaftliches und politisches Miteinander.
Folglich hebt Homer die Isolation und damit auch die Unbeeinflussbarkeit Scherias als
Vorteile hervor. In den Phaiaken wird ein von auf3en weitestgehend unbeeinflusstes Volk
prasentiert, das in seiner Isolation die fur Homer ideale Poliskultur pflegt. Auf der Grundlage
der Abgeschiedenheit sowie Abkapselung von der AuRenwelt kann sich allem Anschein
nach ein ideales Gemeinwesen entfalten und vor allem auch erhalten. Scherias
Idealcharakter wird somit durch die deutlich betonte, vielfache Isolation, in der die Phaiaken

leben, verstarkt.

301 Od. 7,85f.
302 0d. 7,113.
303 poseidon namlich macht seine alte Drohung wahr und bestraft die Phaiaken dafiir, dass sie Fremden —in
diesem Fall auch noch dem verhassten Odysseus — Geleit gewéhren, indem er ein phaiakisches Schiff vor der
Kiste Scherias versteinert. Alkinoos beschliel3t daraufhin, zukinftig keinen Fremden mehr in dessen Heimat
zu geleiten — Od. 13,159-183.
304 vgl. Od. 13,14.
305 0d. 7,32f.: ,,Unsere [= die Phaiaken] halten es gar nicht so gerne mit Menschen der Fremde, frohes
Empfangen beliebt man hier nicht, kommt jemand von auswiérts.*

66



Allerdings ist Scheria nicht die einzige (Insel-)Welt in der Odyssee, die ,,fernab* und damit
isoliert gelegen ist. Ogygia, die Heimat der Kalypso, und Aiaia, die Heimat der Kirke,
stechen ebenfalls durch ihre jeweils abgeschiedene Lage hervor. Ogygia wird als Insel
beschrieben, die von so viel Meerwasser umgeben ist, dass es nahezu endlos erscheint, und
»eine Stadt ist nicht nahe mit Menschen, die Gottern Opfer bringen und auserlesene
Hekatomben®.3%® Ahnlich wie im Falle Ogygias stellt sich die Lage Aiaias dar. Bei ihrer
Ankunft haben Odysseus und seine Geféhrten jegliche Orientierung verloren, kein
Anhaltspunkt kann ihnen Aufschluss dariiber geben, wo sie gelandet sein mogen.®% lhre
einzige Feststellung besteht darin, dass es sich um eine Insel handelt, ,,umzirkt vom endlosen
Meere*.308

Ihre isolierte Lage sowie ihre in Abgeschiedenheit lebenden Bewohner verleiten dazu,
Aiaia und Ogygia mit Scheria gleichzusetzen. Dies ware jedoch verfehlt, da beide Inseln
zwar genauso wie Scheria Ideale darstellen (ndmlich insofern, als dass sie als reine Formen
beschrieben werden), es sich aber um unterschiedliche Formen von Idealen handelt:
Wahrend Aiaia und Ogygia durch ungestalte Wildnis charakterisiert werden und somit als
Ideale unberthrter Natur erscheinen, reprasentiert Scheria das Ideal einer vom Menschen
gestalteten Umwelt. So zeichnet sich Scheria, anders als Ogygia und Aiaia, durch seine
menschengestaltete Wirklichkeit aus. Die Landschaft Aiaias wird durch ,,Wilder und
Dickicht**® bestimmt, und auch Kalypsos Heimat wird als Insel beschrieben, die von
Baumen bedeckt ist.31® Auf dieser Insel lebt die Nymphe in einer ,,gerdumige[n] Grotte®,
,,von Trauben umrankt[...]“.3!! Scheria hingegen besticht durch seine Stadtarchitektur, wie
bereits bei der ersten Vorstellung der Phaiaken betont wird: ,,Aber der gottergleiche
Nausithoos rief sie zum Wandern, lie} sie in Scheria siedeln weitab von erwerbenden
Mannern, lie um die Stadt eine Mauer dann bauen, errichtete Hauser, schuf auch Tempel
der Gotter und teilte die lindlichen Fluren.“3!? Die Stadtplanung wird als wichtiger
Bestandteil der phaiakischen Existenz dargestellt. Auch lasst der Dichter den Odysseus die
Stadt der Phaiaken, ihre Hafen und Schiffe, die ,,Sammelpldtze der Helden [fpowv
dyopog]“*® sowie die Stadtmauern voller Bewunderung erblicken und hebt damit ihre

Bedeutung hervor. In gleicher Weise zeigt sich Odysseus dann von Alkinoos‘ Palast und

306 Od. 5,101f.

307 \/gl. Od. 10,190-192.

308 Od. 10,195.

309 O0d. 10,149f. Ebenfalls: Od. 10,159; 10,197.

310v/gl. Od. 1,51. Ebenfalls: Od. 5,63-74.

311 Od. 5,68.

312 0d. 6,7-10.

313 O0d. 7,44. Siehe flr diese Szene insgesamt: Od. 7,42-46.

67



seinem gepflegten Garten beeindruckt,®* die beide in starkem Kontrast zu Kalypsos Grotte
und ihren wild rankenden Weinreben stehen. Angesichts dieser Pracht bleibt Odysseus und
damit auch dem Epenpublikum, fiir das Scheria durch Odysseus‘ Augen erlebbar wird, nur
eines zu tun: staunend dazustehen.'® Der Idealcharakter Scherias als Musterbeispiel einer
vom Menschen gestalteten Umwelt wird im Vergleich mit Aiaia und Ogygia einmal mehr
deutlich.

Zusétzlich zu der Gegenuberstellung der Lebenswelt der Phaiaken auf der einen Seite und
der Inselwelten Aiaia und Ogygia auf der anderen, erfolgt eine zweite Gegenuberstellung,
mit deren Hilfe Homer die Phaiaken als Ideal charakterisiert: die Gegenuberstellung mit den
Kyklopen, den geradezu idealisierten Barbaren.®'® In Form eines politisch-didaktischen
Lehrstiicks fuhrt der Dichter das kyklopische Leben als Antithese zum phaiakischen Leben
vor Augen und stellt damit die Phaiaken als ein Vorbild fiir seine Zeitgenossen heraus.3!’
Abgesehen von ihrer gemeinsamen Verbindung zu Poseidon konnten die Kyklopen und die
Phaiaken namlich nicht unterschiedlicher sein. Erstere leben ,halt- und gesetzlos“,*!® haben
,keine rechtliche Ordnung, beraten auch nicht in offner Versammlung**'® und niemand sorgt
sich um den anderen.3?° In Scheria hingegen gibt es viele Anzeichen fiir eine organisierte
Polisgemeinschaft: Alkinoos nimmt am ,,versammelten Rat der beriihmten K&nige*3?!
Scherias teil und neben der Beratung im kleinen Kreis der dreizehn basileis findet zudem
eine Versammlung auf der phaiakischen Agora statt.*?> Was bei den Kyklopen fehlt, ist auf

Scheria Teil des alltdglichen Lebens als Polisgemeinschaft.

814 Zum Palast: Od. 7,81-94; zum Garten: Od. 7,111-131.
315 O0d. 7,133: ,,Staunend stand da der groBe Dulder, der hehre Odysseus.*
316 Auch Schulz beobachtet, dass Homer einen Vergleich zwischen den Kyklopen und Phaiaken nahelegt —
Schulz, Raimund: Als Odysseus staunte. Die griechische Sicht des Fremden und das ethnographische
Vergleichen von Homer bis Herodot, Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2020, S. 61.
317 In diesem Punkt etwas anders Schulz 2020, 63f.: ,,Doch niemand kommt auf den Gedanken, iiber das
Mairchenmodell des menschenfressenden Riesen seine eigene ,kulturelle® oder gar ,ethnische Identitét zu
bestimmen, wie in der Forschung beinahe gebetsmiihlenartig behauptet wird. [...] Die Beschreibung der
Phéaken und Kyklopen ist von viel zu vielen widerspriichlichen, sich aus den unterschiedlichen Traditionen
und Quellen speisenden Einzelmerkmalen gekennzeichnet, als dass die Hérer Homers eine Identifizierung
oder Absetzung als vorrangigen Faktor des Fernverstandnisses begriffen hitten.” Trotz dieser Einwénde
muss berlicksichtigt werden, dass Homer die gemeinsame Vergangenheit der Kyklopen und Phaiaken
hervorhebt, beide sogar von Poseidon abstammen, wodurch ein antithetischer Vergleich naheliegt. Kleinere
Inkonsistenzen bei diesem Vergleich kénnen fiir das vorliegende Vorhaben vernachlassigt werden.
318 0d. 9,106.
319 Od. 9,111f.
320 vgl. Od. 9,114f.
321 Od. 6,54f.
322 \/gl. Od. 8,4-16. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass sich auch Kalypsos und Kirkes Heimat
durch die Abwesenheit einer (Polis-)Gemeinschaft auszeichnen: Krike hat jeden Menschen, der zu ihr kam,
in ein Tier verwandelt und bei Kalypso gibt es niemanden, der Odysseus beim Verlassen der Insel begleiten
kdnnte (Od. 5,15-17 sowie Od. 5,141f). Hierzu auch Segal 1962, 21.

68



Weiterhin pflanzen die Kyklopen, anders als die Phaiaken, keine Frlichte an, sondern sie
ernten nur das, was die Natur ihnen ohne ihre Zutun bereitstellt.3?® Sie nutzen damit nicht
die Chance zur Selbstgestaltung ihrer Umwelt. Demgegenuber hebt Homer anhand des
Beispiels der Phaiaken die Bedeutung der eigenen Gestaltungskraft deutlich hervor. So ist
bei ihnen nicht nur der Nahrungsanbau (verdeutlicht durch den in epischer Uberhéhung
geschilderten Garten des Alkinoos) bewusst gestaltet, sondern auch die Stadt, in der sie
leben. Vor allem Alkinoos‘ Palast sticht in diesem Zusammenhang hervor und steht in
starkem Kontrast zu den Kyklopen, die ,,auf den Gipfeln des hohen Gebirges nur in

«324 \nohnen.

gerdumigen Grotten
Eine mogliche Erklarung fur die vergleichsweise unzivilisierte Bauweise der Kyklopen3%°
besteht in ihrem Verhéltnis zu den Gottern. Allen voran ist es Zeus, den die Kyklopen

verachten,326

wéhrend die Phaiaken fir Zeus sogar ihre Fremdenfeindlichkeit Gberwinden
und Odysseus gastlich aufnehmen.®*” In der homerischen Vorstellung ist Gottesfurcht
wichtig, da nur sie die Gunst der Gotter garantiert, welche sich wiederum in
Gottergeschenken niederschlagen kann. Im Falle der Phaiaken ist es vor allem die
Schifffahrtskunst, die sie als Geschenk erhalten haben, wohingegen die Kyklopen uber
keinerlei Schiffe oder Schiffsbauer verfiigen.?® Infolgedessen lassen die Kyklopen auch an
dieser Stelle eine Moglichkeit zur eigenen Gestaltung ihrer Umwelt ungenutzt und
bewirtschaften die ihrer Kiiste vorgelagerte Insel nicht, wie der Dichter durch Odysseus®
Beobachtung unterstreicht.32°

Weiterhin haben die Kyklopen aufgrund der fehlenden Schiffe nicht die Mdglichkeit,
Kontakte zu anderen zu pflegen, und leben in einer gezwungenermalien herrschenden
Isolation. Wie gezeigt, ist auch das phaiakische Leben von Isolation gepragt, doch handelt
es sich im Unterschied zu den Kyklopen um keine unvermeidbare, sondern um eine selbst
auferlegte: Die Phaiaken haben Schiffe und damit prinzipiell die Moglichkeit, Kontakte zu
entfernten Orten aufzubauen. So wie Alkinoos* Palast ist auch Polyphems Behausung von

Mauern umgeben,®* aber trotzdem konnen die Phaiaken als Gemeinschaft in ihrer

Stadtkultur agieren, wahrend die Gemeinschaftlichkeit in der Hirten-,,Kultur* der Kyklopen

323 \/gl. Od. 9,107-111.

324 0d. 9,113f.

325 Zur grundsétzlichen Unterschiedlichkeit der Phaiaken und Kyklopen Segal 1962, 33-34.
326 \/gl. Od. 9,273-277.

327\/gl. Od. 7,159-166.

328 \/gl. Od. 9,125-131.

329Vgl. Od. 9,116-141.

330 Od. 9,184f.

69



nur rudimentar ausgebildet und zudem fragil ist.>3! Bei den Kyklopen ist das Individuum
isoliert, bei den Phaiaken die Gemeinschaft als Ganze.

Es zeigt sich, dass Homer viele Aspekte, die die Phaiaken kennzeichnen, auch bei der
Beschreibung der Kyklopen verwendet: Organisationsgrad des Gemeinschaftslebens, Grad
der Fahigkeit zur Selbstgestaltung der eigenen Umwelt, Gottesfurcht und Isolation.
Strukturell betrachtet, erzéhlt er also zweimal das Gleiche. Der groRe Unterschied besteht
allerdings in der jeweils anderen Auspragung der einzelnen Aspekte. Denn was bei den
Phaiaken in hohem Malie vorhanden ist, gibt es bei den Kyklopen blof3 in geringem Ausmaly
oder Uberhaupt nicht. Damit stellt sich die Lebenswelt der Phaiaken als bewusste
Konstruktion des Dichters heraus, die im Sinne eines didaktischen Lehrsticks dem
Positivbeispiel der Phaiaken durch den Gegensatz zu dem Negativbeispiel der Kyklopen

zusétzliche Geltung verschaffen soll.

Diese zusétzliche Geltung wird daruber hinaus noch durch die Erzéhltechnik, derer sich der
Dichter bei der Kyklopengeschichte bedient, verstarkt.3*? So (ibernimmt Odysseus im
Rahmen des Festmahles am zweiten Abend auf Scheria die Rolle des Erz&hlers und berichtet
unter anderem uber die Lebensweise der Kyklopen, bevor er seine Auseinandersetzung mit
Polyphem schildert. Es handelt sich bei Odysseus‘ Ausfithrungen somit um eine interne
Erzahlung, die einen GroRteil der Irrfahrten in geraffter Form prasentiert.>3 Die
Erzahltechnik der internen Erzéhlung hatte einen besonderen Effekt auf das Publikum der
archaischen Zeit, da es an dieser Stelle ebenso wie die Phaiaken dem Vortrag zuhorte, und
das vermutlich sogar in ungefahr demselben Rahmen, ndmlich im Kontext einer erlesenen
Zusammenkunft.  Dadurch  entfaltete die  Phaiakis ein ,bemerkenswertes
Identifikationspotential [...] dem historischen Epenpublikum war in besonderem MaRe die

Madglichkeit gegeben, Gemeinsamkeiten zwischen sich und den Bewohnern von Scheria

331 Auf Polyphems Hilferuf reagieren die Kyklopen zwar, aber zu einer wirklichen gemeinschaftlichen
Hilfeleistung kommt es nicht — Od. 9,399-413.
332 Schulz weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass die Kyklopen bereits bei der ersten Vorstellung
der Phaiaken (Od. 6,1-5) vom Dichter mit einer bestimmten Absicht erwidhnt werden: ,,Und schon Homer
unterstiitzt erzahltechnisch einen Vergleich, indem er die Phaiaken als Flichtlinge vor den réuberischen und
,ubermenschlichen Ménnern‘ vorstellt und damit impliziert, dass beide einstmals das gleiche Land
bewohnten.* — Schulz 2020, 62.
333 Zu diesem erzahlerischen Kunstgriff kommt es, da die Irrfahrten noch vor der Ankunft auf Ithaka erzahlt
werden missen, um nicht in Bedeutungslosigkeit zu versinken; wiirden sie ndmlich erst im Anschluss an
Odysseus* erfolgreiche Heimkehr als interne Erzédhlung auf Ithaka auftauchen, wéren sie ein spannungsloser
Appendix, dessen Relevanz nach dem eigentlichen gliicklichen Ende auf Ithaka fraglich ware, nicht die
notwendige Vorbereitung des Hohepunktes, den sie durch ihren Platz auf Scheria darstellen. Siehe hierzu
ebenfalls Krischer 1985, 12f.

70



[...] festzustellen.“3** Das Ideal des phaiakischen Gemeinwesens war also nicht bloR
bewundertes und angestrebtes Vorbild, sondern es bot viele Ansatzpunkte, mit denen man
sich gerne identifizierte; es konnte mithin sogar als Gradmesser des eigenen Grades an

Zivilisiertheit dienen.

Zusammenfassend sind (1.) der Idealcharakter®*® der Welt der Phaiaken, (2.) die bewusste
Konstruktion der Phaiakis als didaktisches Lehrstick und (3.) das hohe
Identifikationspotential mit den Phaiaken die Kriterien, die sie von anderen Volkern und
Episoden der Odyssee deutlich abheben. Die in der Phaiakis geschilderten Tanzgeschehen
sind damit fir die Analyse der Bedeutung des Tanzes im archaischen Griechenland von

besonderer Relevanz.

3.2.1.2. Die Bedeutung des Tanzes bei den Phaiaken

Die im Anschluss an das Festmahl im achten Buch ausgetragenen Wettkampfe stellen eine
zentrale Episode innerhalb der Phaiakis dar, die nicht nur aufgrund ihres Inhaltes
hervorsticht, sondern sich auch durch ihren schematischen Aufbau auszeichnet. Dieser ist
namlich so konstruiert, dass er das im Kontext der Wettkdmpfe stattfindende Tanzgeschehen
dezidiert in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit und des Interesses des Epenpublikums

334 |_uther 2006, 79.
33 Trotz der teilweisen Anerkennung von Scherias Idealcharakter, bleiben einige Forscher der Vorstellung
verhaftet, dass Scheria ,,partly within the magical realm of phantasy and imagination* — Segal 1962, 24 —
gelegen ist, dass die Phaiaken eine ,,Doppelnatur* — Krischer 1985, 10 — haben, die sie zu einem
Zwitterwesen aus Marchenvolk und archaischer Adelswelt macht. Sie begriinden diese Auffassung damit,
dass der Phaiakis aus erzahltheoretischer Sicht eine Briickenfunktion innerhalb der Odyssee zukommt und
dass mit Hilfe der Phaiaken die Handlung aus der Phantasiewelt hinaus in die ,reale® Welt auf Ithaka
transportiert wird. (exemplarisch hierzu Segal 1962, 27: ,,The Phaeacians, therefore, while the instrument of
Odysseus‘ return to the world of reality, are also the last afterglow of the phantasy realm he is leaving.”;
Krischer 1985, 10: ,,Diese Doppelnatur der Phiaken aber hat offenbar ihre Funktion im Ablauf der Odyssee-
Handlung. Bilden doch eben diese Phaiaken die Grenzscheide.*; Reinhardt 1960, 112; ebenfalls Finley 2005,
42.) Die Phaiakis ist, wie gezeigt, aber kein Marchen, sondern eindeutig ein Ideal, und daher fuhrt der
Versuch, die Phaiaken entweder dem Mérchen oder der realen Welt (oder einer Stufe zwischen diesen beiden
Extremen) zuzuordnen, zwangslaufig ins Leere. Als Idealwelt ist die Heimat der Phaiaken folglich auch
weder mit einer (nicht existenten) Marchenwelt gleichzusetzen, noch kann sie mit einem realen Ort
identifiziert oder gar als dessen direktes Abbild verstanden werden. Ungeachtet dessen gibt Homers
Schweigen dariber, wo genau sich das Land der Phaiaken befindet, seit der Antike Anlass zu
unterschiedlichsten Spekulationen, die von Norwegen (ber China bis nach Helgoland reichen (fir einen
Uberblick siehe Wolf 2002, 20-21). In der Regel gilt Kerkyra als der wahrscheinlichste Ort, der Homer bei
der Beschreibung Scherias vor Augen stand, wie bereits bei Alkaios zu lesen ist: Frgm. 441. Mdoglicherweise
mag der Dichter tatséchlich das sagenhafte Phaiakenland an einem bestimmten Ort zu lokalisieren versucht
oder sich sogar einen realen Ort zum Vorbild seiner Ausfiihrungen genommen haben, doch diirfen derartige
Uberlegungen nicht tiber die Tatsache hinwegtauschen, dass es sich bei der Phaiakenwelt um ein bewusst
konstruiertes ldeal handelt. Besonders deutlich wird die bewusste Konstruktion der Phaiakenwelt durch den
Vergleich mit der Welt der Kyklopen. Gewinnbringender erscheint es also, die Phaiaken nach der
Auspragung ihres Idealcharakters zu beurteilen. Betrachtet man vor diesem Hintergrund Odysseus* Ankunft
auf Ithaka eingehender, erscheint sie nicht als seine Riickkehr in die ,reale‘ oder eine ,realere’ Welt, sondern
als sein Ubertritt von der Idealwelt Scheria in die suboptimal gepragte Inselwelt Ithaka.

71



stellt. Die Hauptbestandteile eines Dramas — Exposition, steigende Handlung, Hohepunkt,
retardierendes Moment, Katastrophe bzw. Auflésung des Konflikts (durch den Wandel von
Unwissenheit in Erkenntnis) — pragen den Aufbau der Wettkampfepisode und verleihen
ihrem Inhalt damit eine Struktur, die den Leser gezielt zum wichtigsten Teil, zum Hohepunkt
dieser Episode leitet: zum Tanz.

Im Sinne einer Exposition sind die Verse 96-130 anzusehen. Alkinoos fordert im
Anschluss an das Festmahl dazu auf, seinen Palast zu verlassen und auf der Agora
Wettkampfe zu veranstalten. Dem noch unbekannten Fremden soll gezeigt werden, so
Alkinoos* Worte, ,,wie iiberlegen den andern wir sind mit unseren Fausten oder im Ringen
oder im Springen und gar auf den FiiBen“.**® Alkinoos zahlt hier typisch griechische
Wettkampfdisziplinen auf, wobei die Reihenfolge als Steigerung anzusehen ist: Das, was als
Letztes genannt wird, beherrschen die Phaiaken besonders gut, also ihre FiiRe. Gemeint ist
in diesem Fall der Wettlauf, mit dem die Wettkd&mpfe dann auch beginnen, nachdem sich
,der zahllose Haufe*,**” mithin die gesamte Gemeinschaft der Phaiaken, auf der Agora
versammelt hat.3® Klytonéos, einer von Alkinoos* Séhnen, gewinnt den Wettlauf. Es folgen
weitere Disziplinen, wie Ringkampf, Springen, Diskoswurf und Faustkampf, von denen
letzteren Laodamas, Alkinoos* Lieblingssohn, gewinnt. Einzig Alkinoos® Sohn Halios kann
an dieser Stelle noch keinen Wettkampf fiir sich entscheiden.3%

An diese Exposition schlieft sich eine steigernde Handlung an (Verse 131-234), im
Verlauf derer der Konflikt entsteht, der zur treibenden Kraft der darauffolgenden Ereignisse
wird. Laodamas fordert Odysseus dazu auf, sich ebenfalls in einem sportlichen Wettkampf
zu versuchen, doch Odysseus lehnt ab. Den eigentlichen Konflikt leitet daraufhin Euryalos
ein, ,,an Gestalt und an Aussehn [...] der beste von allen Phaiaken“,**° da er folgende
Provokation duflert: ,,Ein sachverstindiger Kenner in Spielen scheinst du mir nicht [...]. Du
gleichst nicht dem echten Athleten.“®*! Damit zweifelt er die gesellschaftliche Stellung des
ihm nur als Fremden bekannten Odysseus an. Denn der sportliche Agon wurde
»gewissermalien als Grundmuster fiir den Einsatz korperlicher Présenz im gesellschaftlichen

Leben betrachtet. [...] Es wurden keine Rekorde gemessen, keine Gesamtleistungen

336 Od. 8,102f.

%7 0d. 8,109.

338 Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass Alkinoos hier recht abstrakt von den FiiRen spricht, was auch
andere Disziplinen, wie etwa den Tanz, umfassen kann, dass also bereits an dieser Stelle implizit darauf
hingewiesen wird, dass die Phaiaken neben ihren Féhigkeiten in anderen Disziplinen vor allem gut tanzen
konnen.

339 vgl. Od. 8,117-130.

30 Od. 8,115f.

31 Od. 8,159-164.

72



berechnet, sondern alles spielte sich im unmittelbaren Gegenuber ab, das Uber Sieg oder
Niederlage entschied.“*? Die Demonstration physischer Uberlegenheit war eine von vielen

Arten, den eigenen Status zu zeigen und zu verfestigen,34®

und genau dazu sieht sich
Odysseus nun gendtigt. Er wirft den Diskos mit Athenes Hilfe besonders weit und bietet an,
sich auch in anderen Disziplinen mit den Phaiaken zu messen, wobei er seine
herausragenden Fihigkeiten maBlos iiberzeichnet: ,,Vor allen den andern gebiihrt mir der
Vorrang, wieviel Sterbliche jetzt auf Erden vom Brote sich nihren.“3* Einzig Laodamas
nimmt er von seiner Herausforderung aus, da dieser sein Gastfreund und ein Kampf gegen
ihn wider die gastlichen Gepflogenheiten sei.3** Damit unterstreicht er noch einmal, in welch
unangenehme Lage ihn Euryalos® Insistieren auf einen Wettkampf gebracht hat. Denn
,.toricht wirklich wire ein Mann und wahrlich ein Nichtsnutz, stellte dem Wirt er den Antrag,
im Wettstreit ihn zu bekidmpfen, gar noch im fremden Land“.3*® Implizit beschuldigt
Odysseus damit die Phaiaken, ihm in puncto Gastfreundschaft nicht genugend
Aufmerksamkeit gewidmet zu haben, da sie es zulieRen, dass Euryalos ihn zum Wettkampf
notigte. Hinzu kommt Odysseus® Zweifel an den athletischen Fahigkeiten der Phaiaken,
sodass seine Kritik sich auf zwei homerische Adelstugenden gleichzeitig bezieht — die Pflege
von Gastfreundschaften und den Erfolg in athletischen Agonen. Diese Kritik macht den Kern
des Konfliktes aus.

Die Handlung steuert damit auf ihren Hohepunkt (Verse 235-380) zu, der in einer
umfangreichen Darbietung der phaiakischen Féhigkeiten im Tanzen besteht. Eingeleitet
wird diese Darbietung mit einem Monolog von Alkinoos, der sich als Antwort auf Odysseus*
Kritik nun seinerseits dazu gezwungen sieht, dem Fremden das phaiakische Kénnen unter
Beweis zu stellen:

Fremdling, was du bei uns hier erzahltest, entbehrt nicht der Anmut. Aber du willst ja dein Kénnen,
so wie dirs gegeben, uns zeigen, grollend, weil dieser Mann da beim Wettspiel zankisch dich anging.
[...] Vernimm, was ich sage, damit einem andern Helden, der spéter im Saal bei dir speist, du es sagst,
wenn dein Ehweib neben dir sitzt und die eigenen Kinder: Unseres Kénnens sollst du dann denken
und dessen, was Zeus uns als Leistung bestimmte; lang ist es her und gilt seit den Zeiten der Véter:
Wir sind nicht tiichtige Meister im Faustkampf, auch nicht im Ringkampf; wir sind kraftvolle Laufer
zu FuB und die ersten Meister der Schifffahrt. Freilich sind uns immer auch Méhler und Leier und

Tanze, Wechsel der Kleidung, warme Béder und Betten willkommen. Auf denn, Phaiaken, wer immer

342 Hglscher 2003, 166.

343 S0 beispielsweise Stein-Holkeskamp 1989, 104ff.
34 0d. 8, 221f.

35 Vvgl. Od. 8,186-233.

346 Od. 8,209-211.

73



von euch ein erlesener Tanzer! Fangt euer Spiel an! Der Gast soll daheim seinen Freunden erzahlen,

wie wir die anderen weit Ubertreffen, geht es um Schifffahrt, Laufen, Tanzen und Singen.*

Die Talente, die Alkinoos hier aufzahlt, sind, gemessen an dem Katalog der tblichen
homerischen Adelstugenden, relativ ungewdhnlich. Besonders auffallend ist, dass neben
Schnelligkeit und Schifffahrtskunst ,,Mahler und Leier und Ténze, Wechsel der Kleidung,
warme Bédder und Betten® im Zusammenhang mit den herausragenden Fahigkeiten der
Phaiaken erwahnt werden. Auf den ersten Blick erscheint es fraglich, wie diese Aufzahlung
dazu beitragen konnte, Odysseus vom Kdnnen der Phaiaken zu tberzeugen, zumal dieser
selbst sich der typischen Adelstugenden geriihmt hatte: ,,Nicht bin ich ohne Bewéhrung in
allem, was méannlicher Kampf heif}t.“3*® Um diesen vermeintlichen Widerspruch aufzulésen,
und um zu zeigen, dass es sich um gleichwertige Adelstugenden3*® handelt, sollen die
ungewohnlichen Talente der Phaiaken ndher betrachtet werden.

Zunachst zu den Mahlern, Leiern und Tanzen. Mahlszenen schildert der Dichter haufig
und ausfiihrlich — vier Mal kommen solche Szenen allein in der Phaiakis vor®*® —, auch das
erste Aufeinandertreffen von Odysseus und den fihrenden Phaiaken steht bereits im Kontext
egines Mahles.®®! Zudem werden die Phaiaken insgesamt oftmals als ,,Schmauser3>?
bezeichnet. Interessant ist, dass diese Mahler hier, ebenso wie an anderen Stellen in den
homerischen Epen,®?2 den Rahmen fiir politische Beratungen bilden. Bereits die erste der
Mahlszenen®* zeigt dies deutlich: Das Mahl findet in Alkinoos* Palast statt, anwesend sind
nur ausgesuchte Phaiaken. Nachdem Odysseus seine Bitte um Heimkehr vorgetragen hat,
kommt es zu einer Beratung, bei der als erster Echenéos, der tber grolRes Wissen verflgt,
das Wort ergreift. Sein Vorschlag, Odysseus als Gast aufzunehmen, wird ohne weitere
Diskussion in die Tat umgesetzt. Danach jedoch kommt auch noch Alkinoos zu Wort und
spricht sich ebenso wie Echenéos dafurr aus, den Fremden gastlich aufzunehmen. Zudem
schlégt er fur den nachsten Tag eine weitere Beratung in dieser Angelegenheit vor. Damit
hat sich jede weitere Diskussion eriibrigt. Dass es sich hier dennoch um eine tatsachliche

Beratung handelt, zeigt der streng formalisierte Gesprachsverlauf: Die Verteilung der

%7 0d. 8, 236-253.
348 Od. 8,214.
349 Zu dem Verhaltnis zwischen kdampferischen Fahigkeiten und tanzerischem Kénnen als Adelstugenden bei
Homer siehe zudem das Kapitel: Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als Teil von
Kampfparanesen bei Homer —,,...die Memmen sind alle geblieben...* (Hom. Il. 24,260).
30vgl. Od. 7,134ff., 8,40ff., 8,429ff., 13,23ff.
351 \/gl. Od. 7,136f.
32 0d. 7,148.
353 S0 beispielsweise Hom. 11. 2,402-441; 9,68-114.
34vgl. Od. 7,134-229.
74



Redeanteile an den Weisesten und danach an den obersten der dreizehn basileis und
schliellich an denjenigen, der ein Anliegen in die Beratung eingebracht hat, folgen offenbar
genau definierten Regeln.®® Eine Beratung zu jedem beliebigen anderen Gegenstand ist
daher ohne Probleme denkbar, und die Phaiaken scheinen dieses Verfahren auch regelmafig
zu praktizieren: So geht Alkinoos bereits am Vormittag desselben Tages ,,zum versammelten
Rat [éc Povljv] der beriihmten Konige“.%*® Der Rat tagt also vermutlich an wechselnden

Orten, doch immer nach dem gleichen Ablauf. Zu diesem Ablauf zdhlen neben

357 358

Opferhandlungen®>" auch eine Darbietung des Sangers Demodokos®>° und, wie Alkinoos in
seiner oben zitierten Aufzdhlung erwahnt, ein Tanz. Damit erscheint der Tanz in einem
politischen Zusammenhang, er ist in Verbindung mit dem ihn begleitenden Gesang von der
gleichen symbolisch aufgeladenen Bedeutung wie die Opferhandlungen.®*® Wenn Alkinoos
nun also betont, dass den Phaiaken Mahler, Leiern und Tanze naheliegen, steht dies in
engstem Zusammenhang mit ihren politischen Fahigkeiten.

Verglichen mit den sonst blichen homerischen Adelstugenden ist diese Fahigkeit sehr
auflergewohnlich, da sie sich nicht allein auf das Kdnnen eines Einzelnen beschrankt,
sondern die Zusammenarbeit einer Gemeinschaft erfordert, also soziale Interaktion
einschlieBt oder gar ins Zentrum stellt. Damit unterscheidet sie sich beispielsweise von der
oftmals erwéhnten beraterischen Kompetenz Nestors. Denn diese bringt er zwar auch in
politischen Beratungen ein, doch erfolgt dies stets ohne die Zusammenarbeit mit anderen;
seine beratende Tatigkeit ist seine individuelle Fahigkeit, sie erwachst aus seiner Weisheit,
sie ist nicht Ergebnis einer politischen Beratung,*® wie sie sich bei den Phaiaken entspinnt.
So entscheidet der Verlauf der phaiakischen Interaktion dartiber, ob die Fahigkeit, politisch
zu handeln, gut beherrscht wird. Daher ist die Beratung hochgradig formalisiert — die
Redefolge ist genauestens zugewiesen, Ablauf und Opferhandlungen sind geregelt. Teil
dieses formalen Ablaufs ist zudem der Tanz, der seinerseits soziale Interaktionen und die
darin ausgedrickten sozialen Beziehungen symbolhaft erfahrbar macht.

In Verbindung mit den Mahlern, Leiern und Ténzen erwéhnt Alkinoos in seiner oben

zitierten Darlegung des phaiakischen Konnens auch ,,Wechsel der Kleidung, warme Béder

3% Ein ebenfalls in der llias geschildertes Vorgehen. Siehe dazu besonders pragnant: 11. 9,92-95 und 9,114ff.
%56 Od. 6,54f.
37 vgl. Od. 8,58-60.
%8 vgl. Od. 8,62-73.
39 Zum Zusammenhang von Opferhandlungen und politischen Beratungen bei Homer siehe exemplarisch II.
2,402-433.
360 So wird beispielsweise anhand von 1. 9,93-95 ersichtlich, dass Nestor seine personliche Weisheit im
Kontext politischer Beratungen einbringt: ,,da begann als erster der Greis seinen Plan zu enthiillen, Nestor,
der schon friiher am besten immer geraten; dieser begann mit Bedacht und redete vor der Versammlung.*

75



und Betten*. Erneut steht diese Aufzidhlung nicht vollstandig im Einklang mit den ublichen
homerischen Adelstugenden und wirkt beinahe provokant, wenn man berlcksichtigt, in
welch starkem Kontrast sie zu Odysseus‘ Leiden steht, die dem Epenpublikum an dieser
Stelle unweigerlich in den Sinn kommen. Mit dem Wechsel der Kleidung ist der Hinweis
auf den Wohlstand und die hohe Zivilisationsstufe der Phaiaken verbunden. So finden sich
neben dieser noch weitere Stellen, an denen Homer Kleidung und auch ihre Herstellung als
Kennzeichen von Wohlstand beschreibt.®* Doch présentiert der Dichter die Phaiaken mit
ihrer Vorliebe fiir warme Béder und Betten hier zudem als verweichlicht und den schénen
Seiten des Lebens zugewandt? Faust- und Ringkampf liegen ihnen immerhin fern, und auch
gegen die Kyklopen haben sie sich nicht behaupten konnen.®%? Dank ihrer abgeschiedenen
Lage brauchen die Phaiaken allerdings auch keine hervorragenden Kampfer zu sein, und es
scheint ganz so, dass sie ihre Konflikte eher auf andere Art l6sen, dass namlich ihre
Fahigkeit, politisch zu handeln, ein Aquivalent fiir kampferisches Geschick ist.

Die ungewohnlichen Fahigkeiten der Phaiaken, derer Alkinoos seine Phaiaken und sich
selbst riihmt, sind also politischer oder sehr eng artverwandter Natur. Und um dem Fremden,
Odysseus, all dies moglichst eindriicklich vor Augen zu fihren, fordert Alkinoos auf — zum
Tanzen! Inwiefern sich eine tanzerische Darbietung dazu eignet, die politischen Fahigkeiten
der Phaiaken zu demonstrieren, soll eine Analyse des vom Dichter ausfihrlich geschilderten
Tanzgeschehens zeigen.

Die Vorbereitungen fir dieses Geschehen ibernehmen ,,auserlesene Ordner [...], Leute
des Volkes, neun im Ganzen, und sorgten fur rechten Verlauf bei den Spielen, machten den
Tanzplatz eben und schufen den Raum fiir das Wettspiel.“*®® Das Vorhandensein von
Ordnern, aicvpvijton, deutet darauf hin, dass der Tanz eine komplexe, regelungsbediirftige
Handlung war, die bestimmten Vorgaben zu folgen hatte, fir deren Einhaltung die
Aisymneten Sorge trugen. Kolb sieht in dem Vorhandensein von Aisymneten als Ordnern
des phaiakischen Tanzagons eine politische Implikation: ,,Die Verwendung des Terminus
,Aisymnetes‘ fiir die Kampfrichter verdeutlicht folglich, dal deren Funktion als eine ebenso
politische verstanden wurde wie die eines Richters in Rechtsstreitigkeiten. Der Tanz als eine

Art Beschworungszeremonie fir den Gott der Agora war eben eine bedeutsame politische

361 In Zusammenhang mit dem Schild des Achill erwiihnt Taplin: ,,Fine clothing is, one might say, the
hallmark of a prosperous civilized society in Homer* — Taplin 2001, 354. Taplin sieht seine These auflerdem
dadurch bestitigt, dass die Kleidung in Alkinoos‘ Palast hergestellt wird und damit einen Teil der als Ideal
dargestellten Lebenswelt der Phaiaken ausmacht. Auch wenn Nausikaa die Kleidung ihrer Brider wéscht,
hebt Homer die Bedeutung hochwertiger Kleidung explizit hervor.
%2 Siehe oben.
363 Od. 8,258-260.

76



Handlung.“*** Den Aisymneten hiermit eine explizit politische Funktion, gar ein politisches
bzw. richterliches Amt zuzusprechen, erscheint auf der Grundlage allein dieser Szene zu
vage, und auch andere literarische Zeugnisse erlauben keine Aussagen ber die politische
Funktion der Aisymneten.3%® Dennoch sollte festgehalten werden, dass ihr Vorhandensein
den Tanz zu einer wichtigen, offiziellen Handlung macht. Denn die Aisymneten auf Scheria
sind ,,auserlesen®, vermutlich also durch eine Art von Verfahren gewéhlt oder bestimmt
worden. Wer genau damit jedoch zu den Aisymneten gehort, wie man sie bestimmt, fur
welche Dauer sie ihre Funktion ausiiben und mit welchen Befugnissen sie im Einzelnen
ausgestattet sind, lasst sich nicht sagen. In der gegebenen Szene jedenfalls sind sie vor allem
dafiir zustandig, den Rahmen fur die Ausiubung des Tanzes bereitzustellen und fiir seinen
ordnungsgemalien Verlauf zu sorgen.

Nachdem der Tanzplatz dann also durch die Aisymneten vorbereitet worden ist, beginnt
der Tanz damit, dass sich der Sdnger Demodokos in die Mitte stellt und von Ténzern
umgeben wird. Diese Beschreibung deutet auf einen Reigentanz, der aus vielerlei
Tanzdarstellungen und -beschreibungen bekannt und als tbliche Tanzformation anzusehen
ist. Bei den Ténzern handelt es sich ausdriicklich um Jiinglinge, die aber bereits ,,geschulte
Ténzer in frithesten Jahren“3®® sind. Der Dichter zeigt hiermit, dass Tanz ein bedeutender
Teil der Erziehung auf Scheria war.3%” Es war also wichtig, bereits die Jugend im Tanz und
in den durch ihn ausgedriickten sozialen Strukturen sowie Aushandlungsprozessen zu
unterrichten. Eine Erziehung, die darauf abzielte, zukinftige Polisbirger hervorzubringen,
konnte auf den Tanz nicht verzichten.

Die Tanzdarbietung der Jinglinge wird von dem Sénger Demodokos mit einem Lied

begleitet, das die Geschichte vom Ehebruch der Aphrodite und von Hephaistos‘ Reaktion

34 Kolb 1981, 8.
365 Aristoteles etwa erwahnt Aisymneten im Kontext seines staatstheoretischen Diskurses als besondere Form
von Tyrannen, fragt jedoch nicht nach der Genese der Aisymnetie oder den konkreten Aufgaben eines
Aisymneten — Aristot. Pol. 1285a-b. Die bei Dionysios von Halikarnossos tberlieferten Aussagen
Theophrasts zu den Aisymneten griinden ihrerseits auf Aristoteles und flihren daher zu keinen weiteren
Erkenntnissen — Dion. Hal. Ant. Rom 5,73,1-3. Ungeachtet dieser Quellenlage konstatiert Kolb: ,,Der
Amtstitel Aisymnetes bezeichnete in der archaischen Epoche (8.-6. Jh.) einen mit nahezu unumschrénkten
Vollmachten ausgestatten Amtstrager, und zwar insbesondere im &olisch-ionischen Kleinasien, dem
Entstehungsgebiet der homerischen Epen.” Und: ,,Fiir den Spielleiter bzw. Kampfrichter wird dieser Titel
anscheinend nur in unserer Homer-Stelle verwendet.“ — Kolb 1981, 8, Anm. 14. Als Quellenbeleg hierfir
dient ihm Aristot. Pol. 1285a-b. Auch Holkeskamp spricht den Aisymneten auf dieser unzureichenden
Grundlage weitreichende politische Kompetenzen zu: ,,Sie wurden immer zur Losung einer ganz bestimmten
Aufgabe bestellt — oft schon regelrecht gewahlt — und mussten dazu mit auf3erordentlichen Vollmachten und
besonderen, weitreichenden Befugnissen ausgestattet werden. — HOlkeskamp, Karl-Joachim: Schiedsrichter,
Gesetzgeber und Gesetzgebung im archaischen Griechenland, teilw. zugl. Habil. Bochum 1991, Stuttgart:
Franz Steiner Verlag 1999, S. 12f.
36 Od. 8,263.
367 Siehe ausfuihrlich zum Tanz als Bestandteil der Erziehung das Kapitel: Tanz in der Erziehung.

77



auf die Untreue seiner Gattin erzahlt. Es ergibt sich damit die seltene Gelegenheit, einen Teil
eines Tanzes detailliert zu betrachten: zwar nicht die Schritte oder Bewegungen, daftr aber
das Lied, zu dem getanzt wird. Denn anders als bei den anderen Liedern, die im Verlauf der
Phaiakis von Demodokos dargeboten werden, liefert Homer in diesem Fall anstelle einer
groben Zusammenfassung®® eine genaue Nacherzahlung des Liedes.®* Seine Bedeutung
soll daher im Folgenden untersucht werden.

Eine bedeutende Rolle spielt in dieser Erzahlung das Gegensatzpaar Schnelligkeit und
Langsamkeit; es erinnert damit an die schnellen Schiffe der Phaiaken sowie an ihre
Fahigkeiten im Wettlauf. So sagt Hephaistos, als er feststellen muss, dass Aphrodite ihn mit
Ares betriigt, liber letzteren: ,,Der ist wohl schon und hat kraftige FiiRe, doch ich bin geboren
als Lahmbein“.3"° |, Bose Tat ist kein Vorteil; der Langsame meistert den Schnellen“,**
bemerken daran anknipfend die Gotter anerkennend, als sie sehen, wie er Aphrodite und
Ares mit Hilfe einer kunstvoll gefertigten Falle, die beide an das Bett fesselt, des Ehebruchs
uberfuhrt hat. Wie passt der Sieg des Langsamen tber den Schnellen nun dazu, dass die
Phaiaken die Besten im Laufen und die Schnellsten in der Schifffahrt sind? Die Antwort
findet sich in der Fortsetzung. Denn wenn man Demodokos‘ Lied weiter verfolgt, stellt man
bald fest, dass die Tendenz der Darstellung kippt und die Anerkennung der Gotter schnell in
Spott umschlagt. Apollon fragt nd&mlich Hermes, wie es ihm wohl gefiele, mit Ares den Platz
zu tauschen, und Hermes erwidert, er wirde nichts lieber tun: Immerhin gebe es
Schlimmeres, als mit der schénen Aphrodite im Bett liegen zu missen. Die anwesenden
Gotter brechen in allgemeines Geldchter aus, Hephaistos erntet viel Hdme und ist dadurch
doppelt gestraft; als Sieger kann sich der Langsame nun nicht mehr fihlen.

Insgesamt betrachtet ist das Lied damit symbolisch hoch aufgeladen und inszeniert, in
diesem Sinne aufgefasst, das Selbstbild und Selbstverstandnis der Phaiaken. Der Dialog
zwischen Apollon und Hermes erscheint als eine Hinzufligung, die eine Verschiebung der
Pointe der Erzdhlung bewirkt hin zu der Botschaft, die der Sa&nger anscheinend so
ausdriicklich an die Phaiaken richten mdchte, dass er seine Vorlage abwandelt. Denn war
zuné&chst Hephaistos der Held, ist es durch das Zwiegesprach zwischen Apollon und Hermes
vielmehr Ares. Fir seine Rolle findet sich bei néherer Betrachtung dann eine Entsprechung
in der phaiakischen Gemeinschaft: Der schnelle Ares steht stellvertretend fiir die schnellen
Phaiaken, schnell mit ihren Schiffen und ihren FiRen. Ares wird, obwohl eigentlich der

368 Zusammengefasste Lieder finden sich in: Od. 8,72-83; 8,499-521; 13,27f.
369 \v/gl. Od. 8,266-369.
370 Od. 8,309f.
371 0d. 8,329.
78



Schuldige, als Draufganger dargestellt, mit dem man sich lieber identifiziert als mit
Hephaistos, der aus moralischer Sicht der eigentlich Uberlegene ist. Da ausdriicklich
erwéhnt wird, dass die phaiakischen Jinglinge tanzen, liegt die Vermutung nahe, dass Ares
nicht fir die Phaiaken insgesamt, sondern im Besonderen fur die Junglinge steht, die
ebenfalls ein draufgangerisches Verhalten an den Tag legen mogen und deren moralische
Vorstellungen noch geschult werden missen. Eine zweite Rolle, fir die es eine
Entsprechung gibt, die Poseidons, ist besonders hervorzuheben, da er als ihr ,Vater® eine
enge Verbindung zu den Phaiaken hat.3”2 Durch seine schlichtende Intervention bringt er
den Konflikt zu einem guten Ende, ganz so, wie auch Alkinoos durch sein Eingreifen in den
Streit zwischen Odysseus und Euryalos die unangenehme Situation, die wéhrend der
Wettkampfe entstanden ist, aufzuldsen versucht. Alkinoos kommt damit seiner
Verpflichtung als oberstem der dreizehn basileis nach, indem er flr inneren Frieden zu
sorgen versucht. Alles in allem l&asst sich restimieren, dass Lied und Tanz dazu dienen,
auszudriicken, was die Polis der Phaiaken und das Zusammenleben darin ausmacht: Die
Jugend verkorpert die (zwar noch ungeziigelten) Talente der Phaiaken, und der oberste der
basileis ist als besonnene Vaterfigur darum bemuht, den inneren Frieden und die Ordnung
wiederherzustellen. Das alles wird mit Hilfe des Tanzes und des ihn begleitenden Liedes
ausgedriickt. Der Tanz dient daher in diesem Zusammenhang als Medium fur die
Versinnbildlichung der Gemeinschaftsstruktur einer Polis.

Im Anschluss an den Tanz der Jinglinge tanzen dann die Kénigsséhne Laddamas und
Halios auf Alkinoos* GeheiB ,,als einziges Paar, denn keiner war ihnen gewachsen.“3"® Der
agonale Charakter des Tanzes steht hier also ganz ausdriicklich vor Augen. Durch den Tanz
hat sich eine Hierarchie etabliert, die durch ihn zum einen aufrechterhalten, zum anderen
aber auch immer wieder in Frage gestellt und neu ausgehandelt wird. Auch im Bereich des
Politischen bestimmen Handlungen, Aushandlungen sowie soziales Interagieren das
Geschehen. Ausgepragte Féhigkeiten in diesen Bereichen entscheiden uber politischen
Erfolg oder Misserfolg des Agierenden. Der Tanzagon der beiden Kdnigsséhne verhandelt
damit auf symbolischer Ebene ihre Position und Rolle innerhalb der politischen
Gemeinschaft und ist zugleich deren Abbild.

Allerdings ist im Fall des hier vorliegenden Tanzagons zwischen Laddamas und Halios
hervorzuheben, dass in ihn von vornherein vorgegebene soziale Strukturen eingehen — und

zwar in dem Sinn, dass die beiden Konigss6hne a priori nicht im Tanz mit den anderen

372 Zu Poseidons Bedeutung fr die Phaiaken: Od. 6,262-272; 7,53-68.
373 0d. 8,371.
79



gemessen werden, sondern gesondert von ihnen. Begrundet wird das mit ihrer tGiberragenden
Qualitat, erinnert insgesamt jedoch stark an den Speer-Weitwurf bei den Leichenspielen zu
Ehren von Patroklos, bei denen Agamemnon von vornherein der erste Preis zugesprochen
wird, weil auch ohne ein Messen mit den anderen Teilnehmern niemand anzweifelt, dass er
der beste Speerwerfer ist.>"* Die Leistung wird ihm aufgrund seines Status zugeschrieben,
erneut unter Beweis zu stellen braucht er sie in diesem Fall nicht, sodass ein Agon nicht
gesucht, sondern vermieden wird.

Nach einem einleitenden Ballspiel gehen die beiden jungen Manner dazu Uber,
unterschiedliche Haltungen einzunehmen.®”> Welche Schrittfolgen und Tanzfiguren man
sich hierunter konkret vorzustellen hat, bleibt offen. Allerdings deuten die wechselnden
Haltungen darauf hin, dass Laddamas und Halios eine groRe Bandbreite an Kodnnen
vorzuweisen haben und sich der phaiakische Tanz durch Variantenreichtum auszeichnet. Die
anderen Jinglinge, die gerade nicht tanzen, sind dennoch am Geschehen beteiligt, indem sie
im Takt schreien und damit womoglich sogar das passende ,Lied‘ zum Tanz liefern. Von
Demodokos ist keine Rede mehr, er scheint in dieser Situation nicht zu singen. Abgesehen
davon wird der Personenkreis, der am Tanzgeschehen beteiligt ist, nochmals erweitert, und
zwar um die nicht ndher definierte Menge an Zuschauern, die sich larmend bemerkbar
macht:3® _ Die anderen Jungen am Spielplatz schrieen dazu im Takt und Léirm drang her von
der Menge.**"’

Mit diesem Tanzagon der Konigssohne endet der Hohepunkt und es folgt ganz
entsprechend der Dramentheorie ein retardierendes Moment (Verse 381-384), das die finale
Losung des Konfliktes vorbereitet. Denn nun zeigt sich Odysseus von der Tanzdarbietung
sehr beeindruckt. Aufgrund dieser Anerkennung des phaiakischen Kénnens erfolgt die
Beilegung des Konflikts (Verse 385-416), Alkinoos erklart Odysseus zum Gastfreund, der

mit Gastgeschenken ausgestattet wird, und Euryalos muss sich entschuldigen.

Die Darlegung der Erzahltechnik, derer sich Homer bei der Wettkampfepisode der Phaiakis
bedient, hat gezeigt, dass das Tanzgeschehen deutlich in den Mittelpunkt der

Aufmerksamkeit des Epenpublikums gestellt wird. Es trégt entscheidend dazu bei, das

374 vgl. 11. 23,884-897.
375 vgl. Od. 8,372-379.
376 Diese Beschreibung lasst den kreisformigen Aufbau der Agora vor Augen treten, in deren Zentrum das
eigentliche Geschehen stattfindet und die Kreise der sich darum Versammelnden von innen nach auflen ihre
abnehmende Beteiligung am Geschehen widerspiegeln. Siehe dazu ausfuhrlicher das Kapitel: Tanzplatz und
»heiliger Kreis®.
817 0d. 8,379f.

80



Ansehen der Phaiaken in den Augen ihres fremden Gastes, mithin ihre AuBenwirkung, zu
rehabilitieren und zu verfestigen. Dabei sticht vor allem hervor, dass ihre F&higkeiten
entgegen dem Ublichen Katalog adliger Tugenden bei Homer im politischen Bereich, im
gemeinsamen Aushandeln sowie Fiihren der Gemeinschaftsangelegenheiten besonders gut
ausgepragt sind. Sie verdeutlichen dies, wie gezeigt, durch das Betonen ihrer Vorliebe flr
,Mihler und Leier und Tinze, Wechsel der Kleidung, warme Béder und Betten“.*’® Die
darauffolgenden  Tanzdarbietungen  versinnbildlichen  bzw.  verk6rpern  die
Ordnungsstrukturen der Polis der Phaiaken und ihre Féhigkeit, politisch zu handeln. Dies
wird anhand dreier Teile der Gemeinschaft verdeutlicht, die die Gesamtheit aller abbilden,
die im Bereich des Politischen handelnd in Erscheinung treten bzw. treten werden:3”° die
Junglinge, die bereits frih im Tanzen unterrichtet werden, die Konigssoéhne als
herausgehobene Individuen, die gemal dem agonalen Ideal im Wettstreit miteinander um
die besten Tanzkdnste stehen, und zuletzt Alkinoos als oberster der basileis, der den inneren
Frieden und die Ordnung wahrt. Uberhaupt wird durch das Geschehen auf der Agora der
Phaiaken deutlich, dass Tanz eine Konfliktsituation auflésen und damit inneren Frieden
stiften kann und soll. Homer verdeutlicht damit beispielhaft, dass der Tanz bei der
Bewaltigung der drei zentralen Gemeinschaftsaufgaben®® bewusst dazu eingesetzt wurde,
gemeinschaftliche Ordnung sowie inneren Frieden wiederherzustellen, da er geeignet war
(und als geeignetes Medium vor Augen stand), um zur Schlichtung des aufgekommenen
Streites beizutragen und durch eine Ubertragung des Liedes des Demodokos in die
gestalthafte Form des Tanzes diese gesellschaftliche Ordnung zu bekraftigen. Letztlich
fordert der phaiakische Tanz somit ebenfalls die Teilhabe an der eigenen kollektiven
Identitdt — ,, Tanze sind uns willkommen* — und erweitert diese integrative Funktion sogar
auf den Gast Odysseus. So wird nach der Beilegung des Streites ndmlich Odysseus
harmonisch in die Gemeinschaft der Phaiaken integriert, er enthillt seine Identitdt und
berichtet beim gemeinsamen Mahl von seinen Irrfahrten.

Tanz stellte also eine wichtige gemeinschaftliche soziale Handlung dar, deren Ausiibung
man sich bediente, um die Grundbedingungen fir die Bewadltigung der zentralen
Gemeinschaftsaufgaben zu etablieren. Dass Tanz nach homerischem Vorbild auch bei der
Konsolidierung und Aufrechterhaltung tatsachlicher archaischer Gemeinwesen eine grofle
Rolle spielte, zeigt das Beispiel Sparta sehr nachdriicklich. Hier wurden an das homerische

378 Od. 8,248f.
379 Ausfuihrlich dazu auch das Kapitel: Der Schild des Achill.
380 Ausfiihrlich zu diesen Aufgaben und ihrer in archaischer Zeit zunehmenden Dringlichkeit siehe S. 6.
81



Vorbild ankniipfend vermittels des Tanzes vor allem die kollektive spartanische Identitét
gefestigt und die gemeinschaftliche Ordnung durch das Fordern normenkonformen
Verhaltens bei gleichzeitigem Abstrafen nicht konformen Verhaltens auf einer
(symbolischen Ebene) aufrechterhalten — und das insbesondere im Syssitienwesen, in der
Erziehung sowie im Kontext religidser Praktiken; fir néhere Ausfiihrungen dazu sei an
dieser Stelle auf die entsprechenden Kapitel der vorliegenden Arbeit verwiesen.

Zuletzt sei noch einmal hervorgehoben, dass das gesamte phaiakische Tanzgeschehen auf
dem Tanzplatz auf der Agora stattfindet. Es ist durch die Analyse dieses Geschehens
nunmehr deutlich geworden, welch enge Beziehung zwischen der Agora als politischem
Handlungsraum und dem Tanz als politisch aufgeladener Handlung innerhalb dieses Raumes
besteht.

3.2.2. Tanzdarstellungen auf dem Schild des Achill

Eine auBergewdhnliche und viel diskutierte Szene der llias stellt die Beschreibung des
Schildes dar, den Hephaistos fiir Achill anfertigt. Das Thema der Schildbeschreibung sowie
vor allem ihr Aufbau heben sich von anderen Szenen des Epos ahnlich deutlich ab, wie auch
die Phaiakis es tut. Daher dréngt sich die Vermutung auf, dass der Dichter mit Hilfe dieser
besonderen Konstruktion dem Inhalt der Szene groRes Gewicht zuweist. Nach Scully3®! steht
dieser Inhalt in einem engen Bezug zur Lebenswirklichkeit des Epenpublikums, bildet also
zu einem beachtlichen AusmaR reale Verhaltnisse der archaischen Zeit ab. Fir die Analyse
der Bedeutung des Tanzes ist dies insofern relevant, als mehrere Teile der

Schildbeschreibung Tanz thematisieren.

3.2.2.1. Die Schildbeschreibung als besondere Konstruktion

Als Ganzes zeigt der Schild (1.) Erde, Meer, Himmel und Gestirne, (2.) zwei Stadte, eine
davon im Frieden, die andere im Krieg, (3.) ackernde Bauern, (4.) einen basileus auf seinem
temenos, (5.) ein Rebengeléande, (6.) Viehhaltung, (7.) Schafhaltung, (8.) einen Reigen und
(9.) den Okeanos. Wéhrend es sich bei (1.) und (9.) um blofRe Darstellungen von etwas
Statischem handelt, zeigen die anderen sieben Abschnitte (2.-8.) Handlungen; hier
interagieren Menschen miteinander: In (2.) finden in der sogenannten ,,Stadt im Frieden*

eine Hochzeit, eine Versammlung auf der Agora und eine Beratung der Altesten statt,

381 Besonders anschaulich in: Scully, Stephen: Reading the Shield of Achilles: Terror, Anger, Delight, in:
Harvard Studies in Classical Philology 101, 2003, S. 29-47, hier S. 29f.
82



wihrend die ,,Stadt im Krieg* eine Belagerung und einen Kampf durchlebt. Die Abschnitte
(3.-7.) zeigen Menschen bei der Feldarbeit, Weinlese und Viehhaltung. Der (8.) Abschnitt
prasentiert eine Tanzszene.®®? Die Interaktion, die also die meisten der Szenen auf dem
Schild kennzeichnet, vermittelt den Eindruck, dass Homer mit dieser Darstellung weniger
den Schild als Kunstwerk3® beschreiben, als vielmehr samtliche Facetten des menschlichen
Zusammenlebens darstellen méchte. Hardie nennt dies in seiner Untersuchung zum Schild
eine ,,summary of all human life, a mirror of society in all its aspects“*®* und steht damit in
der Tradition der einschlagigen Interpretationen von Schadewaldt, Reinhardt und Marg.38®
Als Zusammenfassung all dessen, was das gemeinschaftliche Miteinander in einer
zivilisierten Gesellschaft ausmacht, vermitteln die einzelnen Szenen auf dem Schild des
Achill also eine gewisse Ordnung und Stabilitat, in Stanleys Worten: ein Ideal. %

Das in der Gesamtheit der einzelnen Szenen offenbar werdende Ideal einer zivilisierten
Gesellschaft stellt der Dichter gegentiber der (brigen Erzdhlung dezidiert in den
Vordergrund. Denn die Schildbeschreibung als Ganze hat fir den Fortgang der llias-

Handlung keinerlei Bedeutung. Sie stellt vielmehr eine Ausgestaltung in Form einer

382 F{ir die Szenen in Ganze siehe Hom. 1l. 18,478-608. Davon nach oben beschriebener Einteilung (1.) 483-
489, (2.) 490-540, (3.) 541-549, (4.) 550-560, (5.) 561-572, (6.) 573-586, (7.) 587-589, (8.) 590-606, (9.)
607-608. Diese Unterteilung in neun Abschnitte ist untblich; zumeist findet sich eine Gliederung in flinf
Abschnitte, wie z.B. in: Taplin 2001, passim, mit Verweisen auf altere Literatur. Zuriickzufiihren ist diese
Funf-Gliederung der Schildbeschreibung auf Homer selbst. So heifit es in 481f.: ,,Schichten zahlte man fiinf
an dem Schild...*“. Gértner vermutet hierin jedoch, worin er sich auf Fittschen beruft, ein Missverstindnis, da
der homerische Text weiter lautet: ,,...und oben auf diesem schuf er zierliche Bilder viel mit erfindsamem
Geiste.” Die funf Schichten stiinden also in keinerlei Bezug zu den Abbildungen auf dem Schild, sondern
wiirden vielmehr den inneren Aufbau des Schildes widerspiegeln, der sich, so wie auch ,normale‘ Schilde
aus archaischer Zeit, aus mehreren Schichten von z.B. Leder zusammensetzte — siehe im Detail: Gartner,
Hans Armin: Beobachtungen zum Schild des Achilleus, in: Gérgemanns, Herwig; Schmidt, Ernst A.: Studien
zum antiken Epos, Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain 1976, S. 46-65, hier S. 48f. Ungeachtet dessen
unterteilt jedoch auch Gértner die Schildszene in finf Abschnitte. Diese traditionelle Funfteilung soll im
vorliegenden Beitrag nicht verfolgt werden; die hier verwendete Einteilung in neun Abschnitte erfolgt aus
rein inhaltlichen sowie sprachlichen Erwdgungen, orientiert sich an dem homerischen év 6¢ bzw. év &' zu
Beginn eines jeden neuen Sinnabschnittes. Die Anzahl an Versen in jedem Sinnabschnitt variiert stark und
ohne erkennbares Muster. Sie wird daher bei der Analyse aul’er Acht gelassen.
383 Die Frage, wie all diese einzelnen Szenen auf einem tatsachlichen Schild dargestellt werden konnten oder
ob Homer bei seiner Beschreibung iberhaupt ein realer Schild vor Augen stand, gab in der VVergangenheit
Anlass zu zahlreichen Spekulationen, soll in Hinblick auf das Erkenntnisinteresse des vorliegenden Beitrages
jedoch nicht naher berticksichtigt werden. Fiir eine gelungene Ubersicht zu diesem Thema siehe Gértner
1976, 47f. mit Verweis auf Fittschen, Klaus: Bildkunst Teil 1: Der Schild des Achilleus. Archaeologia
Homerica, Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1973. AuRerdem Byre 1992, 33, der die Vermutung, dass
Homer keinen wirklichen Schild zur Grundlage der Beschreibung des Schildes von Achill genommen hat, fur
gesunden Menschenverstand halt.
34 Hardie, P. R.: Imago Mundi: Cosmological and Ideological Aspects of the Shield of Achilles, in: The
Journal of Hellenic Studies 105, 1985, S. 11-31, hier S. 11.
385 V/gl. Schadewaldt, Wolfgang: Von Homers Welt und Werk: Aufsétze und Auslegungen zur Homerischen
Frage, Stuttgart: K. F. Koehler 41965, S. 357-371; Reinhardt, Karl: Die Ilias und ihr Dichter, Gottingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 1961, S. 409-411; Marg, Walter: Homer Uber die Dichtung. Minster:
Aschendorff 21971, S. 29-33.
386 S0 beispielsweise in Stanley, Keith: The Shield of Homer. Narrative Structure in the Iliad, Princeton, New
Jersey: Princeton University Press 1993, S. 3.

83



Ekphrasis dar, einer Vermischung also von beschreibenden und erzahlenden Passagen,®’
und ist auRerdem als mise en abyme®® zu begreifen, als Konstruktion eines Kunstwerkes
(des Schildes) innerhalb eines anderen Kunstwerkes (der Ilias). Hinzu kommt, dass der erste
und die letzten Verse der Schildbeschreibung einen Rahmen bilden, wodurch die Episode
auch formal vom Rest des 18. Buches abgegrenzt wird: ,,Erst nun formte der Meister den
Schild, den groBen und starken, und zum Abschluss: ,,Aber sobald er den Schild nun
vollendet, den groBen und starken“.3®® Das Thema der Schildbeschreibung wird durch den
Dichter in erzahltheoretischer Hinsicht also gleich auf mehrfache Weise betont. Dafir aber
gébe es keinen Grund, wenn die Beschreibung allein zur Ehre Achills hétte beitragen sollen.
Tatsachlich soll sie vielmehr fir das Epenpublikum Homers Ideal eines gesellschaftlichen
Miteinanders aktualisieren: ,,The depictions on the shield are there for us, not for the
characters in the epic.“3%

Bei dieser Akzentuierung wird die Aufmerksamkeit des Publikums so gelenkt, dass es
einen eigenen Erkenntnisprozess durchlduft, an dessen Ende die Einsicht in homerische
Idealvorstellungen in ihrer Gesamtheit steht. So wird die Erschaffung des Schildes
miterlebbar gemacht, indem der Dichter die Beschreibung desselben in Hephaistos®
Werkstatt und damit in den ,,Produktionsprozess verlegt,3! nicht etwa in den Moment, in
dem die fertigen Waffen an Achill Gbergeben werden. Dies hat zur Folge, dass das Publikum
nicht, wie normalerweise, in der Rolle eines relativ passiven Betrachters verharrt, sondern
zu gedanklicher Aktivitat, zur Mitschdpfung aufgefordert wird: Wahrend Hephaistos den
Schild anfertigt, erscheinen die verschiedenen Szenen als einzelne Bausteine, bei deren
Zusammensetzen eine Auseinandersetzung damit erfolgt, welches Gesamtbild sich, sobald
der Schild fertiggestellt ist, ergeben wird. Am Ende steht dann als Erkenntnis das Ideal einer
zivilisierten Gesellschaft.

Die Vermittlung dieses Ideals steht in der Schildbeschreibung im Vordergrund. Wahrend

andere ,,Schildbeschreibungen® bei Homer ndmlich funktional eingebunden sind, ist die

387 Ausfuhrlicher zur rhetorischen Form der Ekphrasis siehe unten.
38 Nach Meinung mehrerer Forscher spiegelt dieses Kunstwerk innerhalb des Gesamtkunstwerkes der llias
zudem auf gewisse Weise die llias als Ganze wider. Eine ausfiihrliche Analyse hierzu bei De Jong, Irene J.
F.: The shield of Achilles: From metalepsis to mise en abyme, in: Ramus: Critical studies in Greek and
Roman literature 40, Heft 1, 2011, S. 1-14. Weitere Versuche, die Schildszene in eine Verbindung zur
Gesamthandlung der llias zu stellen, unternimmt Gartner 1976. Fur die vorliegende Untersuchung soll dieser
Aspekt nicht so sehr berlicksichtigt, sondern die Beschreibung an sich als programmatischer Text untersucht
werden.
38911, 18,478; 18,609. Auf diese Rahmung macht auch Wirbelauer aufmerksam: Wirbelauer 1996, 154.
3% Becker, Andrew Sprague: The Shield of Achilles and the Poetics of Ekphrasis, London: Rowman &
Littlefield 1995, S. 150.
391 Immer wieder erinnert der Dichter an diesen Schaffensprozess durch Hephaistos: Il. 18,478-480; 482f.;
490; 541; 550; 561; 573; 587; 590; 607; 609.

84



Beschreibung von Achills Schild eine in sich geschlossene, gegen den Handlungsverlauf der
Ilias abgeschirmte Ideal-Gesamtwelt. Deutlich wird dies an verschiedenen Parallelstellen,
so beispielsweise, wenn sich Agamemnon zum Kampf ristet: Zunéchst legt er die
Beinschienen an, dann den kunstvoll verzierten Brustpanzer, als néchstes ergreift er sein

Schwert, danach seinen Schild,

den mannbedeckenden, herrlich gezierten, wuchtigen Schild, um welchen herum zehn eherne Reifen
liefen; und ferner bedeckten ihn zwanzig zinnerne, helle Buckel, der mittelste war aus
dunkelgldnzendem Smalte. Auch die Schreckengestalt der Gorgo blickte vom Schilde drohend herab,
umringt von Damonen der Furcht und des Grauens.®%2

Zuletzt setzt Agamemnon seinen Helm auf und ergreift seine Lanzen. Die Funktionalitét
dieser Beschreibung zeigt sich zum einen darin, dass das Bild der Gorgo den Gegner
erschrecken, ihn bedrohen soll, also eine konkrete Funktion im unmittelbar bevorstehenden
Kampfgeschehen erfiillen wird. Zum anderen macht der Schild nur einen Teil der Ristung
aus; er steht in einer Reihe mit weiteren Komponenten, die nicht minder bedeutsam sind.
Ihre Beschreibung erfolgt in recht technischer Genauigkeit; die Reihenfolge, in der die
Bestandteile der Rdistung angelegt werden, prasentiert Homer als standardisierten
Vorgang.>*® Hier lasst sich also Homers Vorgehen beobachten, wenn ihm an einer
funktionalen Einbindung von Gegenstédnden gelegen ist, womit erneut deutlich wird, wie
wenig dies im Falle von Achills Schild so ist.3%

Erst zu einem spéteren Zeitpunkt wird die Beschreibung von Achills Waffen funktional,
und zwar dann, wenn er sie gegen Hektor einsetzt.>*® Vom Schild selbst ist dort aber
bemerkenswerterweise Uberhaupt keine Rede mehr, sondern nur das, was Hektor ins Auge
fallt, wird erwahnt — die Gesamterscheinung von Achills schimmernder Ristung. Und
insofern ist deren Funktionalitdt (und damit auch die des Schildes, trotz seiner
Andersartigkeit) durchaus gegeben: Nicht die Schreckensbilder wie bei Agamemnon
machen hier die Funktionalitat aus, sondern die Assoziation Uber den Helden und die von

ithm ausgehende Gefahr: ,,Hektor, sobald er ihn [=Achill] sah, erbebte und wagte nicht ldnger

39211, 11,30-37. Fur die Bewaffnung Agamemnons in Ganze siehe 1l. 11,15-46.
39 Der hohe Grad an Standardisierung dieses Vorgangs zeigt sich in seiner Wiederholbarkeit. Denn auch
Paris und Menelaos risten sich fur ihren Zweikampf in exakt derselben Reihenfolge wie Agamemnon; teils
erfolgt die Beschreibung sogar in demselben Wortlaut: I1. 3,330-339. Ebenso verhalt es sich im Falle von
Patroklos® Bewaffnung: Il. 16,130-139.
3% Vor allem im Vergleich zu Agamemnons Ristung manifestiert sich ein Gegenbild: Achills Schild ist,
anders als Agamemnons, den anderen Teilen der Ristung tbergeordnet. Brustpanzer, Helm und
Beinschienen tragen keine nennenswerten Verzierungen, wie bei Agamemnon. Das Anlegen der Riistung
erwahnt Homer im Falle Achills berhaupt nicht, aber die Reihenfolge, in der Hephaistos die Einzelteile
herstellt, setzt erneut den Schild an die erste Stelle; Brustpanzer, Helm und Beinschienen werden erst nach
dem Schild angefertigt. Auch zeigt Achills Schild keine Schreckensbilder, da es zu keinem unmittelbaren
Kampfeinsatz kommt, in dem sie ihre abschreckende Wirkung entfalten kdnnten.
35 vgl. 11. 22,131-135.

85



auszuhalten; er wandte voll Schreck dem Tore den Riicken.“3®® Die ausfihrliche
Beschreibung von Achills Schild in Buch 18 dient folglich nicht dazu, ihn als Teil der
Ristung in wehrtechnischer Hinsicht hervorzuheben, sondern der Schild ist einzig und allein
Beschreibstoff, den Homer inhaltlich mit seiner Vorstellung eines idealen Kosmos fullt.
Dem entsprechend wird auch das Gesamtbild, das der Schild zeichnet, von kosmischen
Kraften gerahmt — Gestirne und Okeanos (Verse 478 und 609) —, wodurch es selbst zu einem
Kosmos wird, also zu einem geordneten Ganzen. Die ordnende Kraft hierbei besteht im
Tanz, so bewegten sich die Planeten und Gestirne nach griechischer Vorstellung in einem
Reigen kreisformig um ein Zentrum herum, wodurch das Chaos zum Kosmos wurde.**” Die
Rundheit des Schildes, die von dem ihn umflielenden Okeanos betont wird, ist in diesem
Zusammenhang hochinteressant, da der Schild in dieser Rundheit zum einen der Erde
gleicht, die (geméaR archaischer Vorstellung) ja auch als vom Okeanos umflossen gedacht
wurde. Zum anderen erinnert die Rundheit an die runde Form des Tanzplatzes und des
Reigentanzes selbst. Tanz wird hiermit als kosmische Kraft nicht nur auf dem Schild,
sondern auch durch die Form des Schildes in Szene gesetzt. Die im Tanz ausgedriickte
Ordnung, die sowohl fur den Gesamtkosmos als auch fir die zivilisierte Gesellschaft von

essentieller Bedeutung war, wird damit gleich in zweifacher Hinsicht betont.

3.2.2.2. Die choros-Szene (Hom. I1. 18,590-606)

Eines der Mittel, derer der Dichter sich zur Betonung des Inhaltes bedient, ist neben der
erwahnten Konstruktion als mise en abyme die Technik der Ekphrasis. Mit Hilfe dieser
lebendigen Beschreibung gelingt es ihm, seine sprachliche Darstellung eines visuellen
Kunstwerkes mit erzahlenden Elementen anzureichern, wie bereits Lessing in seinem

398

Laokoon anmerkte®”® und wie auch moderne Forscher stets betonen: ,,The text turns the

3% 1. 22,136f. Scully verkennt in diesem Zusammenhang die Strahlkraft von Achills Heldenstatus. Denn er
macht in seiner Analyse die gottliche Prédsenz, die durch den Schild vermittelt werde, fiir Hektors Reaktion
verantwortlich: ,,I suspect [...] that the armor, exemplified especially in the shield, evokes in Hektor a sense
of godhead made present. In their collectivity the scenes on the shield offer a ,lietrary‘ version of this
presence, Gorgon-like in its effect upon humankind.* — Scully 2003, 45.
397 vgl. Plat. Tim. 40c.
3% Sjehe dazu Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder tiber die Grenzen der Malerei und Poesie.
Erstdruck: Berlin 1766. Zugriff Gber Projekt Gutenberg: https://gutenberg.spiegel.de/buch/laokoon-1176/19.
Kapitel 16: ,,Doch nicht blol da, wo Homer mit seinen Beschreibungen dergleichen weitere Absichten
verbindet, sondern auch da, wo es ihm um das bloRe Bild zu tun ist, wird er dieses Bild in eine Art von
Geschichte des Gegenstandes verstreuen, um die Teile desselben, die wir in der Natur nebeneinander sehen,
in seinem Gemalde ebenso natirlich aufeinander folgen, und mit dem Flusse der Rede gleichsam Schritt
halten zu lassen.* Und ebenso: ,,Ich finde, Homer malet nichts als fortschreitende Handlungen, und alle
Korper, alle einzelnen Dinge malet er nur durch ihren Anteil an diesen Handlungen, gemeiniglich nur mit
einem Zuge.*

86



shield into a story*.3®® Das Epenpublikum hat folglich nicht allein die Bilder auf dem Schild
vor Augen, sondern gleichzeitig auch das, was sich in diesen Bildern an Handlungen
abspielt. In diesem Zusammenhang tritt auch der auf dem Schild dargestellte und von Homer
ausfihrlich beschriebene Tanz deutlich als Handlung vor Augen.

Homer beschreibt den Tanz folgendermaRen:

Ferner schuf er darauf einen Reigen [yopov], der rihmliche Kunstler, jenem &hnlich, den
einstens in Knosos, der weiten Feste, Daidalos hatte gefugt [fjoxnoev] fiir die lockige Maid
Ariadne. Bluhende Jinglinge dort und reichbeglterte Madchen tanzten den Reigen und
hielten einander gefasst bei den Handen. Duftige Schleier trugen die Méadchen und Hemden
die Knaben, schongewebt und sanft erglanzend von schimmerndem Ole. Zierliche Kréinze
trugen die einen, den anderen hingen goldene Dolche herab an silbernen Riemengehangen.
Kreisend liefen sie bald mit wohlbemessenen Tritten leicht umher, so wie wenn ein Topfer
die passende Scheibe sitzend mit priifenden Handen erprobt, wie schnell sie sich drehe; bald
auch tanzten sie wieder in Reihen einander entgegen. Dicht aber stand das Volk um den
reizenden Reigen versammelt, froh sich ergbtzend; und unter der Menge ein gottlicher
Sanger rihrte die Saiten und sang, indes zwei springende Gaukler Réader schlugen, sobald er
zu singen begann, in der Mitte.%

Der beschriebene yop6g ist in den Worten des Dichters dhnlich dem, den Daidalos auf
Kreta fir Ariadne bzw. zu ihren Ehren konzipierte.** Durch diesen Vergleich wird das
Publikum geradezu aufgefordert, sich ein Bild zu machen unter Zuhilfenahme eines anderen
Bildes, ,,presumed to be already familiar to the audience*.*%? Wissen (iber kretische Tanze
und deren Qualitét, die hier mit der Referenz auf die mythischen Figuren des Daidalos und
der Ariadne betont werden soll, wird demnach beim Publikum vorausgesetzt. Fur den
modernen Leser bereitet das Deuten dieser Referenz gréRRere Schwierigkeiten; Stanley geht
hier sicherlich in die Irre, wenn er den Tanz in Zusammenhang mit dem von Daidalos
erschaffenen Labyrinth auf Kreta bringt und so zu dem Schluss kommt, die Bewegungen der

Tanzenden auf dem Schild seien labyrinthartig gewesen.*®® Derartige Tanzbewegungen

399 Becker 1995, 141. Zu nennen sind weiterhin Gértner 1976, Byre 1992, De Jong 2011, passim. Fiir eine
ausfiihrliche Diskussion unterschiedlicher Forschungsmeinungen dazu, ob die narrativen oder deskriptiven
Anteile in der Schildbeschreibung Uberwiegen, siehe zudem jiingst Koopman, Niels: Ancient Greek
Ekphrasis: Between Description and Narration. Five Linguistic and Narratological Case Studies, Leiden:
Brill 2018. Er gelangt zu folgendem Schluss: ,,The ekphrasis of the shield of Achilles (11. 18,478-608) is in
more than one way a mixture of narration and description.* — Koopman 2018, 121.

40011, 18,590-606.

401 Die Verwendung des Verbes dokém mit den Bedeutungen ,einiiben, ausiiben zeigt, dass hier der Tanz
gemeint ist, nicht der Tanzplatz, wie man vor dem Hintergrund, dass Daidalos vor allem fiir seine
erfindungsreiche Baukunst bekannt ist, zuné&chst vermuten konnte — siehe ,doxéw*, in: Pape, Wilhelm (Bgr.):
Griechisch-Deutsches Handworterbuch, Nachdruck der dritten Auflage, bearbeitet von M. Sengebusch, Band
1, A-K, Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1954, S. 371. Anders hingegen Kolb 1981, 15f., der
davon ausgeht, dass hier ein Tanzplatz gemeint ist.

402 Becker 1995, 145.

403 \gl. Stanley 1993, 11. Zu Labyrinth-Téanzen siehe Lawler 1964, 28, 34f., 46-48, 63, sowie Fitton 1973,
255: ,, The explanation is that it was a dance consisting of intricate maze-like movements.“ Wie genau

87



stehen nicht in Einklang mit dem Kreis- sowie dem Reihentanz, die in den folgenden Versen
beschrieben werden. Uberzeugender erscheint demgegeniiber Websters Deutung, der mit
Verweis auf zwei Vasen aus dem 7. Jh. v. Chr., die den speziellen Freudentanz nach der
Bezwingung des Minotauros zeigen, vorschlagt, dass die Madchen und Jungen auf dem
Schild, ebenso wie auf den Vasen dargestellt, mit (iberkreuzten Handen tanzen.** Die
Erwéhnung, dass die Jungen und Médchen ,,einander gefasst bei den Hinden* tanzen, konnte
diese Vermutung bestétigen. In jedem Fall bleibt festzuhalten, dass der auf dem Schild
dargestellte Tanz von Homer als qualitativ hochwertig hervorgehoben wird — nicht irgendein
Tanz wird gezeigt, sondern einer, der dem des beriihmten Daidalos gleicht.

Im weiteren Verlauf der Beschreibung stehen eindeutig die Handlungen der Tanzenden
im Vordergrund; sie bestimmen die gesamte Szene, und das heif8t zugleich, dass sie im
Kontext des Themas des Schildes als bedeutsam fiir eine ideal geordnete zivilisierte
Gesellschaft erscheinen. Damit stellt der Dichter sie auf eine Stufe mit den anderen auf dem
Schild gezeigten Handlungen, die das Leben in der Stadt, die Arbeit auf dem Land und die
Viehhaltung thematisieren, mithin Dinge, die Homer auch an anderer Stelle als essentielle
Bestandteile griechischer Zivilisation kennzeichnet.*® So zentral wie diese Bestandteile ist
also auch der Tanz; ohne ihn waére das auf dem Schild gezeichnete Ideal offenbar nicht
vollstandig.

Das auf dem Schild beschriebene Tanzgeschehen inszeniert Homer analog zu demjenigen
auf Scheria: In beiden Fallen wird das Erscheinungsbild der Tanzenden hervorgehoben, die
daruber ihre soziale Position artikulieren und aktualisieren. Auch sind an beiden
Tanzgeschehen die Zuschauer bzw. das Volk, die Menge beteiligt. Ein S&nger sorgt jeweils
fur Musik und Gesang, und neben dem Reigentanz in der Gruppe gibt es noch
Tanzdarbietungen von nur zwei Tanzern — den Gauklern auf dem Schild und den beiden
Konigsséhnen auf Scheria. Tanz erscheint damit der homerischen Vorstellung nach als
hochgradig formalisiertes Geschehen, das eine wichtige Rolle in der Formierung und
Stabilisierung von Gemeinschaften spielt.

derartige Bewegungen ausgesehen haben mdgen, erwéhnt Fitton nicht, so dass ihre Erklarung nur
unzureichend tberzeugt.
404 Mit ausfthrlichen Hinweisen auf die entsprechenden Vasen Webster 1970, 46f.
405 50 etwa bei der Beschreibung der Lebensweise und -welt der Kyklopen, die samtliche Kennzeichen einer
zivilisierten Gesellschaft vermissen lassen: Od. 9,116-142.

88



3.2.3. Tanz im Rahmen der Brautwerbung um Agariste von Sikyon

In dem Bemilhen, seine Tochter Agariste moglichst vorteilhaft — in Herodots Worten: mit
,,dem tapfersten und edelsten aller Griechen“4°® — zu verheiraten, veranstaltete Kleisthenes,
Tyrann von Sikyon, einen Wettstreit. Aufgerufen, sich diesem Wettstreit zu stellen, war
jeder Grieche, der sich flr wirdig hielt und es sich zudem leisten konnte, ein Jahr lang seiner
Heimat fern zu bleiben.**” Sein Sieg mit dem Viergespann in Olympia lieferte Kleisthenes
das notwendige soziale Prestige,*®® und Olympia als Ort fiir seinen Aufruf zum Wettstreit
bot ihm das gewinschte panhellenische Publikum, sodass sich insgesamt dreizehn Feier in
Sikyon einfanden und um Agaristes Hand wetteiferten. Den Ho6hepunkt und zugleich
Abschluss des Brautagons stellte ein Fest dar, in dessen Verlauf es zu einem
bemerkenswerten Tanzgeschehen kam. Die besondere Aufbereitung der Szene durch
Herodot in seinen Historien sowie der Umstand, dass es sich, anders als im Falle der
Phaiaken und auf dem Schild des Achill, um ein gréReres Tanzgeschehen abseits des choros

handelt, machen eine Analyse der Episode duRerst aufschlussreich.

3.2.3.1. Der Brautagon als panhellenisches Ereignis

Auf der Suche nach einem Bréutigam einen Brautagon zu veranstalten, war mit grof3em
zeitlichen sowie finanziellen Aufwand®® verbunden; eine Kontrolle dariiber, wer genau sich
dem Agon stellen wiirde, gab es nicht. Einfacher und unter politisch-taktischen Erwégungen
auch wesentlich effektiver ware es demgegeniiber gewesen, einen oder mehrere
Heiratskandidaten auszuwihlen und im Einzelfall zu priifen, ob eine Heirat Kleisthenes*

machtpolitischen Interessen hétte dienlich sein konnen. Gerade in Kleisthenes® Situation

408 Hdt. 6,126,1.
407 Denn der Wettstreit sollte ein Jahr dauern — Hdt. 6,126,2. Mithin sind die adligen Standesgenossen des
Kleisthenes gemeint; an sie, nicht etwa wortlich an alle Griechen oder an jeden, ist sein Appell gerichtet.
408 1n der Regel wird dieser Sieg in das Jahr 576 oder 572 v. Chr. datiert. Siehe dazu Moretti, Luigi:
Olympionikai, i vincitori negli antichi agoni olimpici, Rom: Accademia Nazionale dei Lincei 1957, S.70 Nr.
96, sowie Scott, Lionel: Historical Commentary on Herodotus Book 6, Leiden: Brill 2005, 420, und
Papakonstantinou, Z.: Sport and Identity in Ancient Greece, London und New York: Routledge 2019, 34, die
diese Datierung fur plausibel halten (und auf dieser Grundlage als Jahr fiir die Brautwerbung um Agariste
575 oder 571 v. Chr. errechnen). Anders Muller, der Kleisthenes® Olympiasieg fiir eine Erfindung Herodots
halt — Miller, Carl Werner: Legende — Novelle — Roman. Dreizehn Kapitel zur erz&hlenden Prosaliteratur der
Antike, Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2006, S. 267f. Fiir das Anliegen dieser Arbeit ist die Frage
nach der Historizitat des Sieges jedoch eher zweitrangig. Denn auch wenn der Sieg eine Erfindung Herodots
sein mag, so wird allein durch die Tatsachte, dass sich Herodot zu diesem Kunstgriff veranlasst sah, deutlich,
dass er glaubte, Kleisthenes mit dem notwendigen Prestige fiir seine Ankiindigung der Brautwerbung
ausstatten zu mussen. Dariiber, dass mit einem Olympiasieg mit dem Viergespann grof3es soziales Prestige
verbunden war, herrscht Einigkeit — siehe zum Pferdesport als Distinktionsmerkmal der Aristokratie bspw.
Stein-Holkeskamp 1989, 111, sowie Papakonstantinou 2019, 32, von denen letzterer in diesem
Zusammenhang pragnant resiimiert: ,,At that point Kleisthenes was undoubtedly considered as one of the
most influential men in Greece.*“ — ders., 34.
409 Deutlich wird dies in Hdt. 6,126,3 und 6,128,1.

89



hatte ein solches gezieltes VVorgehen geboten scheinen missen, da Agariste sein einziges
Kind war und damit sein materieller Besitz sowie seine Vernetzungen innerhalb der
Aristokratie, womdglich sogar seine Stellung als Tyrann in Sikyon, nach seinem Tod auf
seinen Schwiegersohn (bergehen wiirden.**® Dass Kleisthenes sich jedoch fiir die
aufwendige Variante des Brautagons entschied, ldsst vermuten, dass eine gezielte
Heiratspolitik zumindest nicht sein alleiniges Anliegen war.*!!

Wie Herodots ausflhrlicher Bericht zeigt, war das Hauptmotiv fur die Veranstaltung des
Brautagons vornehmlich Kleisthenes® Bestreben, sich als Adliger homerischen Zuschnitts
zu gerieren, indem er sich epische Brautwerbungen zum Vorbild nahm. Ersichtlich wird dies
zunéchst an der Dauer des kleisthenischen Brautagons, die mit einem Jahr sehr lang
bemessen und damit ,selbst fur archaisch-aristokratische Verhaltnisse &duflerst
ungewdhnlich*“**? war. Weiterhin ist der Aufwand, den Kleisthenes betrieb, ein Hinweis auf
die epischen Ausmafe des Agons. So lief3 er eigens zu diesem Zweck Sportanlagen in Sikyon
errichten, tbernahm zudem als Gastgeber die Bewirtung der Freier wéhrend des gesamten
Jahres ihrer Anwesenheit, wobei er zuletzt sogar eine Hekatombe opferte, und er gab jedem
abgewiesenen Freier ein Talent Silber als Entschadigung*'® — allesamt untriigliche Zeichen
eines enormen Wohlstands, der nur in den homerischen Epen seinesgleichen sucht. Zuletzt
deuten der Aufruf in Olympia sowie die verstreute Herkunft der Freier** auf einen
beabsichtigten Panhellenismus hin, der mutmaBen ldsst, dass Kleisthenes den
weitreichenden Gastfreundschaften der homerischen Helden nachzueifern bemiht war.

Vermutlich konstruierte er den Brautagon seiner Tochter also bewusst nach epischem

410 Der einzige namentlich bekannte Tyrann Sikyons nach Kleisthenes war Aischines, tiber den die Quellen
lediglich berichten, er sei 556/555 von den Spartanern gestiirzt worden: FGrHist 105 F 1; Plut. mor. 859d.
Die Frage, ob, und wenn ja in welchem, verwandtschaftlichen Verhéltnis er zu Kleisthenes stand, lasst sich
nicht mit Sicherheit beantworten: De Libero, Loretana: Die archaische Tyrannis, zugl. Habil. Géttingen 1995,
Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1996, S. 204. Parker datiert Aischines* Sturz auf die 510er Jahre — Parker,
Victor: Some Aspects of the Foreign and Domestic Policy of Cleisthenes of Sikyon, in: Hermes. Zeitschrift
fur klassische Philosophie 122, Heft 4, 1994, S. 404-424, hier S. 424. Fir eine Diskussion der Datierung
siehe De Libero 1996, 181, Anm. 4.
411 Neben Parker 1994, 417, gewichtet insbesondere Scott 2005, 420f., die politischen Motive von
Kleisthenes hingegen sehr stark. So vermutet letzterer, dass ein Schwiegersohn aus Athen von Beginn an
Kleisthenes® Ziel war und dass er einen nur scheinbar fairen Wettstreit inszenierte, um die anderen Bewerber
einfacher zurlickweisen zu kénnen. Auch wenn Kleisthenes gewisse politische Erwégungen bei der Suche
nach einem Ehemann fiir seine Tochter nicht vollkommen abgesprochen werden kénnen, erscheint Scotts
These jedoch zu pauschal und undifferenziert. Denn hétte Kleisthenes lediglich Heiratspolitik betreiben
wollen, wére der Aufwand, den er dann tatsachlich betrieb, wie oben dargestellt, Uberaus unverhaltnisméagig.
— Zur allgemeinen Bedeutung von Heiratsallianzen fiir Tyrannen und die durch solche Allianzen geférderten
und bendtigten auswartigen Beziehungen siehe De Libero 1996, 405f.
412 De Libero 1996, 193. Langer dauerten allein die Werbungen um Helena und Penelope.
413 Zu den Sportanlagen: Hdt. 6,126,3. Zu der Bewirtung: Hdt. 6,128,1. Zur Hekatombe: Hdt. 6,129,1. Zum
Talent Silber als Entschadigung: Hdt. 6,130,2.
414 Zum Aufruf: Hdt. 6,126,2. Zu der Herkunft der Freier: Hdt. 6,127,1-4.

90



Vorbild, wodurch er die Mdglichkeit hatte, sich zum einen seines eigenen Status zu
vergewissern und zum anderen diesen Status seinen Standesgenossen und dem Volk von
Sikyon zu demonstrieren.*t°

Die Anknupfungspunkte, die insbesondere die homerischen Epen fiir Kleisthenes und
seine Standesgenossen boten, geben einen Uberblick Giber die Wertewelt der Aristokratie.
Gekennzeichnet war diese Wertewelt bekanntermallen durch ein ausgepréagtes
Wetthewerbsverhalten,*® das nicht etwa einen Selbstzweck darstellte, sondern ein Mittel
war, die eigene Position innerhalb einer sozialen Gruppe auszuhandeln.**” Die prekére
Konstruktion der Aristokratie machte dieses permanente Aushandeln erforderlich; eine
Zugehorigkeit zur Aristokratie allein aufgrund einer adligen Abkunft kannte man nicht,*8
sondern die ,,Art und Weise der Demonstration vielfiltiger Uberlegenheit als symbolische
Représentation ihrer uneingeschrinkten und selbstverstdndlichen Vormacht [hatte] [...]
statuskonstituierende Bedeutung fiir die Aristokratie und wurde als solche auch allgemein
akzeptiert.“**° Die Vielfalt der Tatigkeiten, mit denen die eigene Uberlegenheit demonstriert
werden konnte, war groB. Sie umfasste ,,Kampf, Jagd, Pferdezucht, Sport, Symposien,
Musik und Poesie [...], Beschéftigungen, [ ... die auch von den homerischen Helden gepflegt
wurden und] offensichtlich keinerlei Erwerbsstreben diente[n]“.*?® Daher waren sie
besonders gut dazu geeignet, sich gegentiber nicht-adligen Gruppen abzugrenzen.
Angestrebt wurde jeweils eine herausragende Leistung, Aristie, in diesen Tétigkeiten, und

prinzipiell war jeder, der Uber ausreichend finanzielle Mittel verfligte, in der Lage, diese

415 Zu dieser Beobachtung gelangen auch Stein-Hélkeskamp 1989, 119, sowie Parker 1994, 423 und Scott
2005, 420. Bereits einige Zeit zuvor konstatierte McGregor: ,,I suggest, not that the Herodotean story is
fictious, a rewriting of the wooing of Helen, but that Cleisthenes deliberately arranged the wooing of his
daughter Agariste on a scale that would invite comparison with the legends of the bygone age of Heroes.* —
McGregor, Malcolm F.: Cleisthenes of Sicyon and the Panhellenic Festivals, in: TAPhA 72, 1941, 266-287,
270. Zu der von McGregor angesprochenen Frage nach der Historizitat der Episode siehe unten das Kapitel:
Die Brautwerbung um Agariste als herodoteischer Exkurs.
416 Als einschlagige Arbeiten zum griechischen Adel in archaischer Zeit sei auf folgende verwiesen:
Gschnitzer, Fritz: Griechische Sozialgeschichte, Wiesbaden: Steiner 1981; Stahl, Michael: Aristokraten und
Tyrannen im archaischen Athen. Untersuchungen zur Uberlieferung, zur Sozialstruktur und zur Entstehung
des Staates, teilw. zugl. Habil. Berlin 1984, Stuttgart: Steiner Verlag 1987; Stein-Holkeskamp 1989; Schmitz,
Winfried: Verpalite Chancen. Adel und Aristokratie im archaischen und klassischen Griechenland, in: Beck,
Hans; Scholz, Peter; Walter, Uwe (Hgg.): Die Macht der Wenigen: Aristokratische Herrschaftspraxis,
Kommunikation und ,,edler* Lebensstil in Antike und Frither Neuzeit, Historische Zeitschrift: Beihefte 47,
Minchen: Oldenbourg 2008, S. 35-70.
47 UIf spricht in diesem Zusammenhang vom Wettbewerb als ,,ein[em] gesellschaftliche[n] Phinomen* —
Ulf, Christoph: Zur ,Vorgeschichte‘ der Polis: die Wettbewerbskultur als Indikator fiir die Art des politischen
Bewusstseins, in: Hermes: Zeitschrift fur klassische Philologie 139, 2011, S. 291-315, hier S. 314. Nur der
Vergleich mit anderen Personen ermdgliche eine Selbstwahrnehmung, die fiir die Positionierung innerhalb
der Gruppe der Aristokraten notwendig war — ders., 298.
418 Siehe hierzu Schmitz 2008, 42f.
419 Stein-Holkeskamp 1989, 104.
420 Epd., 110.

91



Leistung zu entwickeln; das System bot also Platz fir soziale Aufsteiger. Gleichzeitig
herrschten dadurch jedoch standige Konkurrenz sowie die Gefahr eines sozialen Abstiegs,
wie das oft bemihte Homer-Zitat zum Aristie-Ideal: ,,immer der erste zu sein und

“421 pragnant vor Augen fiihrt. Kleisthenes® Inszenierung der

ausgezeichnet vor andern
Brautwerbung um seine Tochter hatte folglich nicht nur die Werbungen um Helena und
Penelope zum Vorbild, sondern versinnbildlichte gleichzeitig das in den homerischen Epen
fassbare und von der Aristokratie der archaischen Zeit aufgegriffene Aristie-ldeal.

Ein Vergleich der epischen Brautagone um Helena und Penelope mit demjenigen, den
Kleisthenes inszenierte, zeigt, dass letzterer sich nicht nur auf einen Agon beschréankte,
sondern versuchte, nahezu alle aristokratischen Kernkompetenzen abzudecken, wobei ein
Schwerpunkt auf dem Verhalten beim Symposion lag. Anders als im Falle der Brautwerbung
um Helena, bei der die GroRe der erbrachten Geschenke dariiber entscheidet, wer die Braut
gewinnt;*?? und anders auch als im Falle der Werbung um Penelope, bei der die Freier dazu
aufgefordert werden, mit dem Bogen zu schieRen, um ihre Hand zu gewinnen,*?® mussten
die Freier in Sikyon sich ganz unterschiedlichen Wettkampfen stellen, die neben sportlichen
Disziplinen auch den ,Mannesmut®, die ,,Gemiitsart”, die ,,Bildung® sowie den
,,Charakter“4** auf die Probe stellten. \Vor allem aber, so berichtet Herodot weiter, sei das

1425 entscheidend gewesen, um Kleisthenes* Gunst und

Verhalten ,,beim gemeinsamen Mah
damit Agariste als Ehefrau zu gewinnen. Gespréche, Liedvortrdge und Tanz zu Musik sollten
beim Symposion die Qualitaten eines Aristokraten zeigen.*?® Damit wird deutlich, dass
Kleisthenes® Veranstaltung {iber ihr episches Vorbild hinausging, es zu iibertreffen

versuchte: ,,The uniqueness of Kleisthenes‘ conspicuous waste consisted in combining

421 Hom. Il. 6,208 und 11. 11,784.
422 \/gl. Hes. Frgm. 196-204. Miiller 2006, 251 sieht hierin die alten und tiblichen Regeln des Brautkaufs
umgesetzt.
423 \/gl. Hom. Od. 21,73-77. Laut Schéafer scheint ,,[d]ie Schwierigkeit des Agons [.] den Wert der Braut
entscheidend mitzubestimmen.* — Schéfer, Alfred: Unterhaltung beim griechischen Symposion, Mainz:
Philipp von Zabern 1997, S. 21. (Ob es sich nicht vielmehr andersherum verhielt, dass der Wert der Braut
den Schwierigkeitsgrad des Agons beeinflusste, sei dahingestellt. In jedem Fall bestand ein Zusammenhang
zwischen beidem.) (Auch der erste Brautagon flr Penelope, den Ikarios veranstaltete, beinhaltete einen
Wettstreit, und zwar einen Wettlauf, den bekanntermaRen Odysseus seinerzeit gewann — Paus. 3,12,1.)
424 Hdt. 6,128,1.
425 Ebd.
426 \/gl. Stein-Holkeskamp 1989, 115 und 118 sowie Scott 2005, 425, der Kleisthenes in diesem
Zusammenhang unterstellt, er habe testen wollen, ob die Freier sich auch unter Alkoholeinfluss noch
angemessen verhalten wiirden. Es steht zu vermuten, dass Scott hier bereits Hippokleides‘ Tanz am Ende der
Brautwerbung zum Mal3stab erhebt und damit gewissermafiien das Pferd von hinten aufzdumt. Zu den
Beweggriinden fiir Hippokleides‘ Tanz siehe unten das Kapitel: Das Aus-der-Reihe-Tanzen als sinnstiftendes
micro narrative.

92



several elements of material extravagance in a single act of xenia.“*?” Hierin offenbart sich
nun ganz augenféllig das bewusste Konstrukt hinter der Brautwerbung um Agariste.

Vor dem Hintergrund dieser besonderen Konstruiertheit des Brautagons in Sikyon und
aufgrund der Beobachtung, dass Kleisthenes seine epischen Vorbilder fur diesen Agon noch
zu ilibertreffen versuchte, kann Kleisthenes‘ Hauptmotiv fiir sein Vorgehen bestitigt werden:
Er inszenierte den Agon, um sich selbst besonders gut in Einklang mit aristokratischen
Wertvorstellungen in Szene zu setzen.*?® Dariiber hinaus wollte er seine Uberlegenheit
gegeniber seinen Standesgenossen betonen, was ihm nicht nur in seiner Rolle als Gastgeber
gelang, sondern auch dadurch, dass er eine asymmetrische Beziehung zwischen sich und den
Freiern etablierte und auf die Dauer eines ganzen Jahres ausdehnte.*?® Denn die in Sikyon
versammelten, prinzipiell gleichrangigen Agonteilnehmer beurteilten sich nicht etwa
untereinander und erkannten sich daher nicht gegenseitig ihren jeweiligen Status zu, wie es
die Verhaltensregeln der Aristokraten normalerweise forderten, sondern sie waren allein
dem Urteil von Kleisthenes ausgeliefert.**® Um ihm zu gefallen, mussten sie sich letztlich so
verhalten, wie er allein es forderte, nicht, wie sie es ihrer Position fur angemessen hielten.

In Anbetracht des grofRen Leistungsdrucks und der zeitweisen Schmalerung ihres Status,
erscheint es zunachst verwunderlich, dass sich die Freier Giberhaupt dem Brautagon stellten.
Denkbar ist, dass sie politische Motive verfolgten, also eine Allianz mit dem einflussreichen
und zudem durch seinen Sieg in Olympia &uRerst bekannten Tyrannen von Sikyon
suchten.*3! Starker jedoch diirfte der Wunsch nach Selbstdarstellung mitsamt der daraus
erwachsenden Anerkennung sowie das Bedurfnis nach Zugehorigkeit gewesen sein. Fir
ersteres bot die Brautwerbung um Agariste nahezu ideale Voraussetzungen; so hatten die
meisten Aristokraten aufgrund der kleinrdumigen Strukturen in Griechenland ,,ein starkes
Interesse daran [.], so oft wie mdglich mit ihren Standesgenossen aus anderen Poleis

zusammenzutreffen, um mit ihnen zu konkurrieren*.**? Der eigene Status konnte auf der

427 papakonstantinou 2019, 57f., Anm. 48.
428 Ganz anders Muller 2006, 263, der in seiner Analyse so weit geht zu behaupten, Kleisthenes habe den
Agon aus Liebe zu seiner Tochter veranstaltet, um den wahrhaft besten Ehemann fiir sie zu finden. Deswegen
habe er ihr auch letztlich Megakles zum Mann gegeben und somit auf die Vorteile, die er sich von
Hippokleides versprach, verzichtet. Denn Hippokleides Charakter habe sich durch seinen Tanz als
ungeeignet fur Agariste erwiesen. Eine solche MutmaBung ist allzu romantischen Vorstellungen verhaftet
und vor allem unreflektiert in Bezug auf Herodots Bericht. Zum Verlauf der Brautwerbung und insbesondere
zu Hippokleides® Verhalten siehe unten ausfiihrlich.
429 Biebas-Richter etwa erblickt hierin einen Versuch seitens Kleisthenes, eine Rangordnung zu etablieren
und dauerhaft aufrechtzuerhalten, &hnlich einer Hofbildung — Biebas-Richter, Janice: Was kiimmert den
Hippokleides? Uberlegungen zu einem internationalen Spektakel und einer vertanzten Hochzeit, in: Hermes.
Zeitschrift fur klassische Philologie 144, Heft 3, 2016, S. 279-298, hier S. 292f.
430 \vgl. ehd., 282.
431 S0 beispielsweise Parker 1994, 423.
432 Stein-Holkeskamp 1989, 116.

93



Buhne, die der Brautagon bot, wirkungsvoll demonstriert werden, und zwar von jedem, der
,,auf sich und [sein] Vaterland stolz war“.*3® Dies war notwendig, um sich seiner selbst und
seines Status zu vergewissern. Eine solche Selbstvergewisserung wiederum war notwendig,
um das Bediirfnis nach Zugehdrigkeit zu stillen.*3* Im Falle des Brautagons in Sikyon wurde
von den Freiern die Zugehorigkeit zur Familie von Kleisthenes, mithin zur ,,Creme de la

Cremeu435

angestrebt. Entscheidendes Kriterium war hierbei die ,,performance in certain
kinds of masculine activity, such as those which display desirable skills in physical contests
such as [...] athletics, or choral song-dance*.**® Somit war die Brautwerbung um Agariste

auch fiir die Freier ein lohnendes Ereignis.

3.2.3.2. Die Brautwerbung um Agariste als herodoteischer Exkurs

Die Erzédhlung Uber die Brautwerbung um Agariste stellt nicht allein aufgrund ihres Inhaltes,
der einen aufschlussreichen Einblick in aristokratische Wertvorstellungen und
Beschaftigungen bietet, einen besonderen Teil innerhalb der Historien dar, sondern auch ihre
Konstruktion gewahrt Einsichten in Herodots Sinnstiftung. Fragen nach Herodot als Autor,
nach seiner Auffassung von Geschichte, nach seinen Zielen und nicht zuletzt nach den von
ihm verwendeten literarischen Mitteln stehen in der Herodot-Forschung seit einiger Zeit im
Vordergrund.**” Denn Erkenntnisse dariiber, wie Herodot das ihm zur Verfiigung stehende
Material verarbeitete, ermdglichen es, seine Deutungsmuster aufzudecken.**® Eine
besonders gewinnbringende Analyse versprechen in diesem Zusammenhang die
sinnstiftenden Exkurse, mit denen Herodot sein Werk an zahlreichen Stellen anreicherte, da
es sich bei ihnen um abgeschlossene, hochgradig geformte Konstruktionen handelt. In
diesem Sinne fordert Stahl: ,Die Einzelgeschichte mufl in ihre funktionalen

Handlungseinheiten, einzelnen Episoden und Motive zerlegt werden; es muf} gefragt

433 Hdt. 6,126,3.

434 Biebas-Richter 2016, 295f., betont hier zudem, dass auch die Verlierer, diejenigen also, die Agariste nicht
zur Frau bekamen, vom Brautagon profitieren konnten, indem sie immerhin die Mdglichkeit hatten, sich zu
préasentieren und nach Prestige zu streben.

435 Ebd., 296.

436 Fisher, Nick: Athletics and Citizenship, in: Duplouy, Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining Citizenship in
Archaic Greece, Oxford: Oxford University Press 2018, S.189-225, hier S. 189.

437 Siehe hierzu ausfiihrlicher und mit Verweisen auf weitere Literatur Murray, Oswyn: Herodotus and Oral
History, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s Craft in the Age of Herodotus, Oxford: Oxford University
Press 2001, S. 16-44, hier S. 17.

438 So fordert auch Stahl 1987, 51, ,,die innere Struktur der herodoteischen Geschichten zu untersuchen.
Ebenso Shapiro, Susan O.: Proverbial Wisdom in Herodotus. in: Transactions of the American Philological
Association 130, 2000, S. 89-118, hier S. 92, die darauf hinweist, dass ,,the analysis of events is embedded in
the narrative.*

94



werden, wer die Handlungstrager sind, wie sie sich verhalten und warum sie dies so und
nicht anders tun und wie die Beziehungen mehrerer Protagonisten untereinander sind.***°

Herodots Neigung zu Exkursen lasst sich einerseits mit der Vielfalt an Quellen, die er fur
seine Historien nutzte, andererseits mit der Natur seines Untersuchungsgegenstandes
erklaren. So spiegeln sich die Vielschichtigkeit und Komplexitat von Geschichte in Herodots
Werk, das ebenfalls vielschichtig und komplex ist. Die besondere Leistung Herodots besteht
nun darin, dass er aus alldem eine organisierte Struktur erschuf.**® Dabei ist er sich dieser
Struktur im Aufbau seines Werkes stets bewusst; er fuhrt nach jedem Exkurs den Leser
wieder zurtick zur ubergeordneten Haupthandlung.**! Zwar mag im Falle des einen oder
anderen Exkurses der Eindruck entstehen, Herodot habe ihn nur um seiner selbst willen
eingefligt, um die seiner Meinung nach interessante, amisante oder aus sonstigen Grinden
hervorhebenswerte Information seinem Publikum nicht vorzuenthalten, doch im Falle der
Brautwerbung um Agariste ist aufgrund der speziellen Einbettung in das sechste Buch
unzweifelhaft, dass es sich hierbei um einen sinnstiftenden Exkurs handelt.

Seine spezielle Einbettung erfahrt der Exkurs im Anschluss an den Bericht von der
Schlacht bei Marathon: Angeblich hétten die Alkmeoniden durch ein Schildzeichen mit den
Persern kommuniziert und so Verrat an den Athenern begangen; Herodot l&sst sich von
diesem Gerucht nicht tberzeugen, da seiner Ansicht nach die Alkmeoniden Tyrannen
verachteten und daher schlechterdings niemals mit den Persern kollaboriert hitten.**? Diese
Bemerkungen veranlassen ihn im Folgenden dazu, die Familiengeschichte der Alkmeoniden
aufzufiihren, wobei er vor allem der Frage nachgeht, wie die Familie zu Reichtum und
Ansehen kam. Dementsprechend beginnt und beendet Herodot seinen nun folgenden
Exkurs*® mit der Beantwortung dieser Frage. So schreibt er zu Beginn, Alkmeon habe
Goldgeschenke von Kroisos erhalten, die es ihm ermdglichten, Pferdesport zu betreiben und

damit schlieBlich einen prestigetrachtigen Sieg in Olympia davonzutragen.*** Zum

439 Stahl 1987, 51. Vor allem die Frage nach dem Verhalten der Handlungstrager wird im Kapitel: Das ,,Aus-

der-Reihe-Tanzen* als sinnstiftendes micro narrative (siehe unten) thematisiert.

40 \vgl. Griffith, Alan: Stories and storytelling in the Histories, in: Dewald, Carolyn (Hg.): The Cambridge

Companion to Herodotus, Cambridge: Cambridge University Press 2006, S. 130-144, hier S. 134.

441 \/gl. Scott 2005, 21.

442 \/gl. Hdt. 6,121-124. Neben anderen macht Muller 2006, 274f. darauf aufmerksam, dass der Exkurs, den

Herodot anfiigt, nicht unbedingt dazu geeignet ist, die tyrannenfeindliche Einstellung der Alkmeoniden zu

demonstrieren. Denn zum einen verdanke Alkmeon seinen Reichtum dem Lyderkdnig Kroisos und zum

anderen habe Megakles durch seine Teilnahme an der Brautwerbung um Agariste eine Verbindung zu dem

Tyrannen von Sikyon angestrebt.

443 Gesamter Exkurs: Hdt. 6,125-131,1.

44 \/gl. Hdt. 6,125,1-125,5. Chronologisch betrachtet, ist es zwar unmdglich, dass es zu einem solchen

Geschenk von Kroisos an Alkmeon kam (so neben andern Scott 2005, 415f.; Miller 2006, 244), doch ist

dieser Umstand eher zweitrangig, da Herodot vorrangig daran gelegen zu sein scheint, eine Erklarung daftr

zu liefern, wie Alkmeon zu dem fiir einen Olympiasieg mit dem Viergespann notwendigen Reichtum kam.
95



Abschluss dann steht Megakles als Sieger des Brautagons fest;**° seine Heirat mit Agariste
muss fur die Alkmeoniden einen Zuwachs an Ansehen und Einfluss bedeutet haben. Denn
Megakles scheint in Herodots Quellen vornehmlich als Mann von Agariste, mehr noch als
Schwiegersohn von Kleisthenes bekannt gewesen zu sein. Beide Begriindungen fiir die hohe
Stellung der alkmeonidischen Familie bilden zusammen einen Erzdhlrahmen, in den die
Brautwerbung als Exkurs eingebettet ist.

In diesem Exkurs verwendet Herodot zahlreiche Elemente des storytelling, die er durch
Bestandteile epischen Erzéhlens anreichert,**® um die Aufmerksamkeit seines Publikums zu
erregen und die Bedeutung des Exkurses zu unterstreichen. Am Beginn steht Kleisthenes*
Aufruf zum Brautagon, dessen episches Vorbild sich in dem Aufruf Penelopes an die Freier
spiegelt, mit Odysseus‘ Bogen zu schiefen und damit Penelope zur Frau zu gewinnen.**’
Daran schlief3t sich die Folgeleistung der dreizehn Freier an, deren Namen und Herkunft
Herodot samtlich nennt, womit er eine gewisse ,,Freude an der Nennung von Namen, von
mdglichst vielen Namen***® zeigt, die kennzeichnend fiir episches Erzahlen ist.*4° Denn statt
nur die zwei Freier zu nennen, die im weiteren Verlauf eine handlungstragende Rolle spielen
werden (also Megakles und Hippokleides), nennt Herodot alle dreizehn. In der Zahl
Dreizehn erkennt Miiller eine ,,sog. ,Rundzahl‘ zur Angabe einer bestimmt-unbestimmten
Menge*,**° die sich aus 12+1 zusammensetze, wobei die dreizehnte Person in der Regel als
Retter oder Sieger auftrete.**! Als nachstes wird der Wettstreit selbst geschildert, der, wie
gezeigt, nahezu samtliche aristokratischen Tugenden umfasst und damit in besonderem
Mafe dem in den homerischen Epen transportierten Ideal nacheifert. Zuletzt dann erfolgt die
Entscheidung dartiber, wer beim Mahl am letzten Abend des einjahrigen Agons Agaristes
Hand gewinnen wird. Dieses Mahl sticht durch seine in epischer Uberformung geschilderte

Uppigkeit heraus: Kleisthenes opferte 100 Rinder und lud nicht nur die Freier, sondern auch

Und die miindliche Uberlieferung, derer sich Herodot bediente, kannte nun einmal Kroisos als Sinnbild des
reichen Mannes. Weiterhin mochte Herodot durch die detailreiche Schilderung von Alkmeons VVorgehen — er
durfte so viel Gold mitnehmen, wie er nur tragen konnte und {iberstrapazierte Kroisos® Freigebigkeit, indem
er seine Weisung allzu wortlich auslegte und sogar Gold in seinem Mund davontrug — den Einfallsreichtum
und die Kiihnheit Alkmeons illustrieren, fiir die er in der miindlichen Uberlieferung bekannt gewesen zu sein
scheint. Miiller 2006, 245, bezeichnet dies als ,,die Aristie des Tiichtigen und Gewitzten®. Scott 2005, 416,
erblickt hierin eine Anekdote, eine ,,’rags to riches* story®, die ausdriicken soll, dass die Alkmeoniden
Neureiche waren.
45vgl. Hdt. 6,130,2.
446 Griffith 2006, 135 f. konstatiert, Homer scheine als Vorbild an zahlreichen Stellen der Historien durch.
47vgl. Od. 21,73-79. Zwar mochte Penelope, anders als Kleisthenes, nicht, dass es tatsachlich zu einer
Hochzeit kommt, doch dies &ndert nichts an dem zugrundeliegenden Erzédhimotiv: Aufruf zum Agon.
448 Muller 2006, 232.
449 50 wohl besonders deutlich der Schiffskatalog in der Ilias — II. 2,494-759.
450 Mualler 2006, 249.
451 Zur Rolle des Hippokleides als dreizehnte Person siehe unten das Kapitel: Das ,,Aus-der-Reihe-Tanzen*
als sinnstiftendes micro narrative.

96



,»ganz Sikyon zum Festmahl ein.“**? Als besonderes Element des storytelling kommt bei
dieser Entscheidung noch die Wendung hinzu, dass nicht der Favorit, sondern der Zweite
gewinnt. 3

Fur die weitere Untersuchung ergibt sich nun die Frage, ob diese Nahe zum epischen
Vorbild von Herodot konstruiert wurde oder ob Herodot (mehr oder weniger neutral) die
Ereignisse des Brautagons wiedergibt, der von Kleisthenes in dieser Art und Weise gestaltet
wurde, um sich bewusst in eine homerische Tradition zu stellen. Zur Beantwortung dieser
Frage sollen Herkunft und Historizitdt des Exkurses analysiert werden. Zunachst zur
Herkunft: Im Allgemeinen ist Herodot in Bezug auf seine Quellen recht vage; haufig nimmt

er eine ,,generic oral citation“4>*

vor, wie ,,die Theraier oder ,,die Kyrener*; zudem stellt er
teils widerspriichliche Berichte nebeneinander.**® Im Falle der Brautwerbung um Agariste
ist aufféllig, dass Herodot Kleisthenes erneut vorstellt, obwohl er ihm bereits im fiinften
Buch langere Ausfuhrungen gewidmet hat. Miller zufolge deute dies auf eine andere
Quellengrundlage hin als fiir das fiinfte Buch*® — eine Vermutung, die Herodot zu einem
bloRen Geschichtensammler degradiert, der sein Material unreflektiert aneinanderreiht, was
jedoch eine irrige Annahme ist.*" Insgesamt ist Miller der Meinung, dass Herodot das ihm
als Vorlage flr die Brautwerbung der Agariste dienende Material auch in rhetorischer
Hinsicht wenig bis tberhaupt nicht bearbeitete und dass zudem seine Quelle hierfur in
schriftlicher Form vorlag.*® Zwar geht die Herodot-Forschung mehrheitlich davon aus, dass
in einigen Fallen schriftliche Quellen als Grundlage der Historien dienten, doch stammen
die meisten von Herodots Informationen zweifelsfrei aus mindlichen Quellen, wie oftmals
an seinen eigenen Angaben erkennbar wird.*° Auch der Exkurs zur Brautwerbung um
Agariste scheint weitgehend aus miindlicher Uberlieferung zu stammen, da die in ihm

enthaltenen Elemente des storytelling Hinweise auf eine Erzéhltradition sind, die durch

452 Hdt. 6,129,1.
453 Diese Wendung stellt ein eigenes micro narrative dar und soll im folgenden Kapitel naher untersucht
werden.
44 Hornblower, Simon: Herodotus and His Sources of Infomration, in: Bakker, Egbert J.; de Jong, Irene J. F.;
Wees, Hans van (Hgg.): Brill’s Companion to Herodotus, Leiden [u.a.]: Brill 2002, S. 373-389, hier S. 374.
455 Vvgl. Hdt. 4,150,1 und 4,154,1
456 \/gl. Miiller 2006, 230.
457 Deutlich wird dies beispielsweise an Stellen, an denen Herodot seine eigene Meinung zum Geschehen
abgibt, wie etwa in Hdt. 2,120,1. Als Grund dafur, dass Herodot zu Beginn der Brautwerbung Kleisthenes
erneut vorstellt (Hdt. 6,126,1), erscheint es nur logisch, dass er seinem Publikum mit einigen knappen
Worten zur Abkunft ins Gedéachtnis rufen mdchte, um wen genau es sich handelt.
458 Besonders deutlich in Miiller 2006, 229 sowie 276: ,,Der ,Bauplan‘ des durchdachten, mit sinntrichtigen
Verweisungen versehenen und alles andere als parataktisch-assoziativen Agariste-Logos spricht flr eine
schriftliche Vorlage.“ Die Moglichkeit, dass Herodot diesen ,,Bauplan® kreierte, zieht Miiller nicht in
Betracht. Auch Scott mutmaRt, dass Herodot eine schriftliche Quelle zur Verfugung gestanden habe, da nur
auf solch einer Grundlage die vielen Details, die Herodot anfiihrt, zu erkléren seien — Scott 2005, 417.
49 Als Beispiel fiir diese Forschungsmeinung siehe Murray 2001, 16 und 20.

97



einen , tell-tale“*%°-Stil gekennzeichnet ist und deren Motive sich so oder so dhnlich auch in
den Erzahltraditionen anderer Kulturen wiederfinden lassen. %!

Vor allem bei der mundlichen Uberlieferung kommt es nun darauf an, in welchem
Kontext und mit welcher Absicht eine Geschichte Uberliefert wird. Eine Untersuchung dieser
Absicht ,reveals the milieu or group within which each of them was preserved and
repeated*;*®2 im vorliegenden Fall ist diese Gruppe zunachst in den Familientraditionen der
Alkmeoniden und der Philaiden zu suchen. Derartige ,Familienarchive‘ neigen allerdings
dazu, Informationen Uber Familienmitglieder zu verfalschen, um ihre Taten
bemerkenswerter und/oder politisch niitzlicher erscheinen zu lassen.*®®* Dementsprechend
mussen solche Informationen mit der geblhrenden Umsicht analysiert werden, zumal dann,
wenn sie, wie im Falle der Brautwerbung um Agariste, aus unterschiedlichen
,Familienarchiven‘ stammen. So lassen sich einerseits Tendenzen erkennen, die
Kleisthenes‘ Machtposition unterstreichen®* (immerhin ist er der Initiator des Geschehens),
andererseits deutet vor allem der Abschluss des Exkurses darauf hin, dass gewisse anti-
kleisthenische Ressentiments Eingang in die Uberlieferung gefunden haben.*®® Weiterhin
lassen einige Passagen pro-alkmeonidische Quellen vermuten,*®® wiahrend andere die
Alkmeoniden weniger vorteilhaft darstellen, wenn z.B. Megakles nur die zweite Wahl fur
Kleisthenes ist und letztlich Agariste nur heiraten kann, weil Hippokleides nicht mehr zur
Verfiigung steht.*®” Neben diese Mischung aus unterschiedlichen Familientraditionen tritt
zuletzt noch ein weiteres Element miindlicher Uberlieferung, namlich das kollektive
Gedachtnis der sikyonischen Bevdlkerung, die indirekt ebenfalls an dem Brautagon teilhatte.
Innerhalb der Bevolkerung bildeten sich unterschiedliche group memories aus, die im
kollektiven Gedachtnis koexistierten, und die fur sich genommen eine bemerkenswerte
Immunitat gegeniiber verfalschenden Tendenzen zeigten.*® Welche Quellen genau Herodot

nutzte (und vor allem: wie stark er sie gewichtete), lasst sich nicht mit abschlieRender

460 Griffith 2006, 137.

461 Besonders deutlich wird dies an dem Abschlusstanz des Hippokleides: Der eigentliche Favorit tragt am
Ende durch eine fir das Publikum unvorhersehbare Wendung doch nicht den Sieg davon. Ausfiihrlicher zum
Tanz des Hippokleides siehe unten.

462 Murray 2001, 28.

463 \/gl. Thomas, Rosalind: Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge: Cambridge
University Press 1989, S. 145; Murray 2001, 29.

464 S0 beispielsweise Miller 2006, 273 und Papakonstantinou 2019, 34.

465 S0 beispielsweise Thomas 1989, 269 und Biebas-Richter 2016, 298.

466 S0 bereits beispielsweise Wells, Joseph: Studies in Herodotus, Oxford: Blackwell 1923, S. 55 und Luria,
Salomo: Der Affe des Archilochos und die Brautwerbung des Hippokleides, in: Philologus. Zeitschrift fur
das Klassische Altertum und sein Nachleben 85, 1930, S. 1-22, 18.

47 \/gl. Hdt. 6,130,2 sowie Biebas-Richter 2016, 284.

468 \/gl. Murray, Oswyn: Herodotus and Oral History Reconsidered, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s
Craft in the Age of Herodotus, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 314-325, hier S. 317.

98



Sicherheit sagen, sodass die dargestellte Gemengelage nicht vollstandig aufgeldst werden
kann und bei der Analyse beriicksichtigt werden muss.

Neben der Gemengelage muss ebenfalls die Historizitat des Exkurses néher betrachtet
werden. Als historisch kénnen folgende Elemente gelten: Die Tatsache, dass Kleisthenes
von Sikyon der GroBvater von Kleisthenes aus Athen war, Megakles® erfolgreiches Werben
um Agariste, bei dem er auf andere Bewerber traf, und auch Hippokleides als Hauptrivale
von Megakles scheinen allesamt historisch plausibel zu sein.*®° Ebenso konnen der gesamte
Zuschnitt des Agons samt dem von Kleisthenes betriebenen Aufwand ,,insgesamt
keineswegs als untypisch“*’? eingestuft werden.

Zeigt sich im Falle der Herkunft des Exkurses wie dargestellt also eine Gemengelage, so
weisen zentrale Elemente doch ein hohes MaR an Historizitdt auf. Es scheint daher
wahrscheinlich, dass Herodot in weiten Teilen einer (mehr oder weniger) klaren Vorlage
folgte, die Brautwerbung insgesamt also als historisch bezeichnet werden kann.*"* Einige,
vor allem vermutlich rhetorische, Feinheiten fligte Herodot hinzu, was in Anbetracht seines
eigenen Selbstverstandnisses nicht weiter verwundert. Deutlich wird dies beispielsweise an
der literarischen Ausformung des Tanzes des Hippokleides am Ende des Agons.*"2

Gerade dieser Tanz ist nun vor allem von der &lteren Forschung als unhistorischer
,Liickenfiiller* eingestuft und dementsprechend nachlissig ausgewertet worden.*”® Zu
Unrecht jedoch, denn gerade in der Gestaltung eines solchen ,Liickenfiillers® offenbart sich
historische Substanz. Fiir die miindliche Uberlieferung, die als eine der entscheidenden
Quellengrundlagen fur die Brautwerbung um Agariste identifiziert werden konnte, sind
,Liickenfiiller* ndmlich nicht nur typisch, sondern notwendig, da miindliche Weitergabe von
Informationen natlrlicherweise liickenhaft ist. Im vorliegenden Fall ist die Liicke deutlich

erkennbar. Sie liegt in der Frage: Warum gewann nicht der Favorit Hippokleides den Agon,

469 \/gl. McGregor 1941, 268f.
470 Stein-Holkeskamp 1989, 119. Firr eine weitgehende Historizitéit des Exkurses sprechen sich ebenfalls aus:
Alexander, James W.: The Marriage of Megacles, in: The Classical Journal 55, Heft 3, 1959, S. 129-134, hier
S. 134 und Biebas-Richter 2016, 283f.
471 Die Frage danach, nach welchen Kriterien Herodot aus dem ihm vorliegenden Material Inhalte fir seine
Historien auswéhlte, ist nur schwer zu beantworten, da tber das, was er auslieR, auch keine vollstandige
parallele Uberlieferung vorliegt. Fiir ndhere Details zu diesem Problemkomplex Hornblower 2002, 383.
472 Naheres dazu siehe unten: Das ,,Aus-der-Reihe-Tanzen* als sinnstiftendes micro narrative.
473 So besonders deutlich die altere Forschung, fiir die hier exemplarisch Wells 1923, 55 genannt sei. Aber
auch McGregor 1941, 269, der als erster dafir pladierte, nicht einfach den ganzen Exkurs fir unhistorisch zu
erkléren, halt die Tanzeinlage von Hippokleides fir ein ausschmuckendes Detail. Weitere Elemente
zweifelhafter Historizitat ergeben sich aus Problemen mit der Chronologie, wie Thomas 1989, 269, Anm. 90
festhalt: Freier, die nicht zeitgleich lebten, nehmen am Agon teil und Kroisos wurde nach dem Brautagon
Kdnig, nicht zwei Generationen zuvor. Miller 2006, 234 und 248 kritisiert zudem die Zusammensetzung der
Liste der Freier, da sich unter ihnen die Méarchenfigur des Smindyrides befindet. Inwiefern diese Teile als
Konstruktion Herodots oder seiner Quellen gelten kdnnen, soll nicht Gegenstand dieser Arbeit sein, sondern
allein der Tanz des Hippokleides soll im Weiteren geprift werden.

99



sondern Megakles? Der erwartete und in gewisser Hinsicht logische Fortgang der Handlung
hat also an dieser Stelle eine Lucke, die der Tanz des Hippokleides fullt: Nach dieser
Tanzdarbietung namlich mdochte Kileisthenes nicht mehr, dass Hippokleides sein
Schwiegersohn wird, und wahlt stattdessen den zuvor zweitplatzierten Megakles.*’* Woher
stammt nun dieser spezielle ,Liickenfiiller*? Moglich ist, dass Herodot selbst ihn konstruierte
oder dass er ihm so in seinen Quellen vorlag — grundsétzlich gibt es keinen Grund zu denken,

475 _ oder dass er teilweise in den

er hatte nicht das wiedergegeben, was ihm erzahlt wurde
Quellen vorlag und teilweise von Herodot ausgeformt wurde. Letzteres ist die
wahrscheinlichste Variante, wie die untenstehende Analyse zeigen wird. Neben der
Historizitdt (und Herkunft) ist vor allem wichtig, dass Hippokleides® Darbietung als
plausibel aufgefasst worden zu sein scheint; auch Herodot selbst gibt keinen wertenden
Kommentar ab, sondern fugt den Hergang nahtlos in den Handlungsverlauf ein. Diese
Plausibilitat macht eine Analyse des Tanzes von Hippokleides relevant und sie begriindet,
warum ,,der herodoteische Text in diesem Sinne als historische Quelle benutzt werden darf.
[Denn i]n ihm selbst, d.h. in der mindlichen Weitergabe und Bewahrung von Geschichten,
die die einzelnen Glieder der Ubermittlungskette fiir bedeutsam gehalten haben, liegt die

Gewihr fiir die Relevanz der an den Geschichten beobachteten Strukturelemente. "8

3.2.3.3. Das ,,Aus-der-Reihe-Tanzen“ als sinnstiftendes micro narrative
Die auBergewohnlichste Passage des Exkurses tber die Brautwerbung um Agariste ist die

Tanzeinlage des Hippokleides am letzten Abend seines einjahrigen Aufenthalts in Sikyon:

Hdt. 6,129:

2Nach dem Essen wetteiferten die Freier im Vortrag von Liedern und Beitragen zur Geselligkeit. Im
Verlauf des Gelages forderte Hippokleides, der die andern alle in seinen Bann zog [xatéywv], den
Flotenspieler auf, ihm zum Tanz aufzuspielen. Als der Flétenspieler gehorchte, tanzte er, und zwar
nach seinem Geschmack sehr schon; dem Kleisthenes aber gefiel [ondnteve]*’” die ganze Sache beim
Zuschauen nicht.

3Nach einer Pause lieR Hippokleides einen Tisch hereinbringen und tanzte darauf zunachst lakonische
Weisen, dann andere attische, und beim dritten Tanz stand er kopf und schlenkerte mit den Beinen im
Takt.

“Beim ersten Tanz und beim zweiten wies Kleisthenes zwar mit Abscheu den Gedanken von sich,
dass Hippokleides noch sein Schwiegersohn werden konnte, eben wegen der Schamlosigkeit des

474 \/gl. Hdt. 6,129,4. Zu den genauen Grinden siehe nachstes Kapitel.

475 \gl. Scott 2005, 414.

476 Stahl 1987, 51. Ahnlich auch Murray 2001, 316, der fordert: ,,we must [...] abandon our obsession with
the historical values of oral traditions®.

477 Im griechischen Original verwendet Herodot das Verb vrontebw, also = ,argwdhnen’, nicht aber
,gefallen‘, wie Feix in seiner Ubersetzung schreibt — siehe ,0montevw*, in: Pape, Wilhelm (Bgr.): Griechisch-
Deutsches Handworterbuch, Nachdruck der dritten Auflage, bearbeitet von M. Sengebusch, Band 2, A-Q,
Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1954, S. 1229.

100



Tanzes [ v 1€ dpynowv kai v avaudeinv];*”® doch er beherrschte sich und wollte ihn nicht
bleidigen. Als er ihn aber mit den Beinen so herumbaumeln sah, konnte er sich nicht mehr beherrschen
und sagte: ,,Sohn des Teisandros, du hast deine Hochzeit vertanzt!“ [,,& nai TiGvdpov, dmopyficad
ve pév tov yauov!“]*”® Hippokleides aber unterbrach ihn und rief: ,Das kiimmert Hippokleides
wenig.* Daher stammt das bekannte Sprichwort.

Die Passage ist gegenuber dem Rest des Exkurses merkwirdig isoliert und stellt daher
ein kurzes, in sich geschlossenes Narrativ dar, geméal der Terminologie von Griffith ein
micro narrative.*® So startet es ganz unvermittelt wihrend des Festmahls zum Abschluss
der Brautwerbung und endet spater gleichfalls abrupt. Was danach mit Hippokleides
geschieht, erfahrt man nicht; wird er hinausgeworfen oder bekommt er woméglich ein Talent
Silber wie die anderen erfolglosen Freier?*8! Wagt man die Probe und liest den Exkurs ohne
das micro narrative, figt man an 129,1 also direkt 130,1, ergibt sich kein Bruch:

Als nun der Tag nahte, an dem Kleisthenes die Hochzeit feiern und die getroffene Wahl allen verkiinden
wollte, opferte er 100 Rinder und lud die Freier selbst und ganz Sikyon zum Festmahl ein. [129,2-129,4]
Kleisthenes gebot nun Stille und sprach zu den versammelten Freiern: ,Freier meiner Tochter! Thr seid
mir alle lieb, und ich mdchte, wenn ich kdnnte, euch allen euern Wunsch erfiillen, ohne einen einzigen
von euch durch meine Wahl zu bevorzugen oder die anderen abzuweisen. Das ist aber nicht maglich.*82

Nach dieser Lesart steht zudem die Aussage, Kleisthenes moge jeden der Freier
gleichermalien, nicht mehr im Widerspruch zu dem, was im micro narrative beschrieben
wird; denn im Anschluss an den Eklat zwischen ihm und Hippokleides hétte er sich wohl
kaum so undifferenziert iiber die Freier geduBert. Hippokleides* Tanzdarbietung ist also ein
vom Rest der Handlung abgegrenztes Narrativ.

Was veranlasste nun Herodot oder eine seiner Quellen dazu, dieses micro narrative in
den Exkurs einzufiigen? Bevor das Festmahl stattfindet, erwdhnt Herodot explizit: ,,Am
besten gefielen ihm [= Kleisthenes] die Freier aus Athen [= Megakles und Hippokleides],
und unter ihnen besonders Hippokleides, der Sohn des Teisandros, wegen seines
Mannesmutes und auch wegen seiner verwandtschaftlichen Herkunft mit den Kypseliden in

Korinth*.*8 Diese Information scheint Herodot fiir glaubwiirdig und unbedingt

478 Der Wortlaut im Griechischen fiihrt zu folgender, von Feix* Version abweichenden Ubersetzung: ,,eben
wegen des Tanzes und wegen der Schamlosigkeit“. Ausflhrlich zur Interpretation dieser unterschiedlichen
Ubersetzungen siehe unten.
479 1n ihrem Kommentar merken How und Wells hierzu an, dass ye pév im griechischen Original ein Indiz fiir
folgende Ubersetzung sei: ,,You dance well nevertheless you have danced away your marriage.* — How, W.
W.; Wells, J.: A Commentary on Herodotus, Oxford 1923. Open Access via:
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.04.0028%3Abook%3D6%3Achapt
er%e3D129%3Asection%3D4. Zugriff: 12.03.2020.
480 Griffith 2006, 131.
481 Vgl. Hdt. 6,130,2: ,,Ich will aber jedem Abgewiesenen bei dieser Werbung ein Talent Silber zum
Geschenk und zur Anerkennung dafiir geben, dass er um meine Tochter gefreit hat und so lange von zu Haus
fernbleiben musste.*
482 Hdt. 6,129,1 und 130,1.
483 Hdt. 6,128,2.

101



erwahnenswert zu halten,*®* doch stellt sie ihn vor eine logische Schwierigkeit: Warum
gewinnt am Ende nicht der Favorit? Folglich fillt Herodot diese unlogische Licke mit
Logik, mit einem sinnstiftenden micro narrative. Und als logisch erscheint ihm, dass
Hippokleides aufgrund einer auRergewdhnlichen Tanzdarbietung den Sieg verspielte. Tanz
war mithin eine bedeutungsschwere Handlung; das Wissen um diese Bedeutung konnte
Herodot gewiss auch bei seinem Publikum voraussetzen, das seine Geschichte ja ebenfalls
als logisch empfinden sollte.*&

Die groRe Bedeutung des Tanzes lasst sich daran ablesen, dass Tanz in dieser Form
eingebunden ist, ihm als logischem Luckenfller so viel Raum gegeben wird — Herodot hétte
sich wesentlich kurzer fassen konnen —, er in diesen Kontext gestellt wird, und wohl
besonders daran, dass Herodot ihn in seinem micro narrative eigens aufbereitet. Deutlich
wird Herodots Aufbereitung, das Formen und Arrangieren der einzelnen Elemente des
Narrativs vor allem an dem Aufbau eines Spannungsbogens. Hippokleides tanzt nicht
einfach in einer fur Kleisthenes inakzeptablen Art und Weise, sondern er lasst nach seiner
ersten Darbietung einen Tisch hereinbringen, auf dem er drei unterschiedliche Tanze
présentiert, die in klimaktischer Folge auf den Eklat hinauslaufen. Kleisthenes® Reaktion auf
Hippokleides* Verhalten steigert sich ebenso wie die Ténze; sie wechselt von Argwohn uber
innere Ablehnung gegentber Hippokleides als Schwiegersohn zu offen ausgesprochener
Emporung samt der Durchsetzung entsprechender Konsequenzen. Die Kronung der
gesamten Szene schlieBlich besteht in Hippokleides® sprichwortlich gewordener Antwort auf
Kleisthenes Verlust der Beherrschung. In dieser Form aufbereitet, erfiillt Hippokleides®
Tanzdarbietung eine Funktion, die tiber die eines comic relief zu Lasten der Philaiden,*® wie

in der alteren Forschung behauptet, weit hinausweist.

Das mirco narrative ist von seinem Ende her konzipiert, da Herodot nur so Kleisthenes*

lediglich gedanklich ge&ufRertes, kontinuierlich ansteigendes Missfallen bei dem Anblick

484 |_aut Alexander 1959, 133, fiel Hippokleides‘ Verbindung zu den Kypseliden jedoch nicht weiter ins
Gewicht, da Kleisthenes keine freundschaftlichen Beziehungen zu Korinth gesucht habe und dort die
Kypseliden nicht mehr an der Macht gewesen seien. Vor diesem Hintergrund steht zu vermuten, dass
Herodot Hippokleides teilweise eigens fiir sein athenisches Publikum zum Favoriten machte, da dieses
selbstverstandlich gern andere Athener in den Favoritenrollen sah.

485 Dass Herodot Hippokleides Tanz als Erklirung fiir das Sprichwort: ,,Das kiimmert Hippokleides wenig.
einfugte, kann nicht berzeugen, da das Sprichwort fiir Hippokleides auch zu allen anderen Arten des
Verlustes seiner Favoritenrolle gepasst hétte. VVielmehr legt Herodot hier sogar den Grundstein fir ein neues
Sprichwort: ,,Du hast deine Hochzeit vertanzt®, welches ein weiterer Hinweis auf die grolie Bedeutung des
Tanzes ist.

488 Vgl. Jensen, Erik: Hippokleides doesn’t care. Herodotus on Talking Back to Tyrants, in: New England
Classical Journal 41, Heft 4, 2014, S. 258-287, hier S. 258 mit Hinweisen auf weitere Literatur zu comic
relief.

102



von Hippokleides® vier aufeinander folgenden Tanzdarbietungen kennen kann. Der erste
Tanz des Hippokleides bewegt sich eigentlich im Rahmen des normalen Verhaltens von
Avristokraten beim Symposion in der ersten Halfte des 6. Jh. v. Chr. —wahrend professionelle
Sanger verbreitet waren, tanzten die Aristokraten selbst; erst ab dem 5. Jh. v. Chr. sind auch
professionelle Ténzer beim Symposion bezeugt.*®” Dennoch beargwohnt Kleisthenes bereits
diesen ersten Tanz, was fur den weiteren Verlauf nichts Gutes ahnen l&sst. Seinen Argwohn
behélt Kleisthenes laut Herodot allerdings flr sich; Kenntnis davon konnte Herodot also
schwerlich haben. Dass er ihn trotzdem erwahnt, muss als seine Konstruktion angesehen und
im Zusammenhang mit dem weiteren Verlauf des Narrativs betrachtet werden:*e8

Im Anschluss an eine kurze Pause, die alles Folgende wirkungsvoll in Szene setzt, fiihrt
Hippokleides drei weitere Tanzarten auf, und zwar auf einem Tisch. Die erste Art, nach der
er tanzt, beschreibt Herodot als lakonisch, die zweite als attisch, und zuletzt vollfiihrt
Hippokleides Tanzbewegungen, bei denen er auf dem Kopf steht. Auf die ersten beiden
dieser Tanze reagiert Kleisthenes nach Herodots Aussage mit Abscheu und mit der
Entscheidung, Hippokleides nicht mit seiner Tochter Agariste zu verheiraten, doch erneut
behélt Kleisthenes seine Gedanken flr sich, wie Herodot explizit erwahnt. Er geht sogar
noch dariiber hinaus und liefert eine Erklarung fiir Kleisthenes® Missfallen: ,,6100 v 1€
dpynowv kai v avoudsinv.*8® Demnach hatten sowohl die Ténze selbst als auch die
Schamlosigkeit von Hippokleides Kleisthenes® Missfallen ausgelost.*®° Stichhaltig ist die
erste dieser beiden Begriindungen so wenig wie die zweite: So ist die erste auf die Tanze
bezogene keine hinreichende Begrindung, da keiner der bekannten lakonischen oder
attischen Tanze*! per se als schlechter Tanz hatte bezeichnet werden konnen oder im
sikyonischen Kontext als solcher empfunden worden wére. Scott vermutet, Hippokleides
habe die Téanze parodiert und sie zudem wahrend der Hochzeit aufgefuhrt, was das eigentlich

Beleidigende ausgemacht habe.*%? Allerdings ist das Mahl, in dessen Kontext Hippokleides

487 Siehe hierzu ausfuhrlich Biebas-Richter 2016, 284f. sowie Schafer 1997, 16-18 mit Verweisen auf die
Symposionkultur in homerischer Zeit. Ebenfalls Hobden, Fiona: The Symposion in Ancient Greek Society
and Thought, Cambridge [u. a.]: Cambridge University Press 2013, S. 214.

488 Bjebas-Richter 2016, 285f. erklirt Kleisthenes* Missfallen mit einem herodoteischen Anachronismus: Im
5. Jh. v. Chr. sei es flr Aristokraten nicht mehr tblich gewesen, beim Mahl zu tanzen, und Herodot habe
somit die Verhéltnisse seiner eigenen Zeit auf die des Kleisthenes iibertragen. Sie schreibt daher Kleisthenes*
Ablehnung fur ihre weitere Analyse keine nennenswerte Bedeutung zu. Unberiicksichtigt I&sst sie dabei
allerdings die Konstruiertheit des Narrativs und deren Funktion. Beides soll hier berlcksichtigt und die
Untersuchung dadurch vertieft werden.

489 Hdt. 6,129,4.

49 Deutlich handelt es sich bei der Konstruktion von t¢... kai... um eine additive Aufzihlung. Irrefithrend
daher die Ubersetzung von Feix: ,,wegen der Schamlosigkeit des Tanzes* — siehe oben Anm. 478.

491 Fir eine Ubersicht siehe Weege 1976 passim und Lawler 1964 passim.

492 \v/gl. Scott 2005, 428.

103



tanzt, kein Bestandteil der Hochzeit, sondern findet in deren Vorfeld statt und stellt einen
(den letzten) Teil von Kleisthenes® Entscheidungsprozess dar. Zudem zeigt & mod

493

TioGvdpov, dmopynoad ye uev tov yapov, wie How und Wells in ihrem Kommentar

anmerken,*%*

dass Kleisthenes Hippokleides durchaus zugesteht, gut getanzt zu haben, er
aber dennoch nicht mehr sein Schwiegersohn werden kdnne. Wenn es also nicht an den
Tanzen selbst lag, musste wenigstens die zweite von Herodot gelieferte Begrindung, die
Schamlosigkeit also, Kleisthenes® Ablehnung hinreichend untermauern. Doch auch sie
vermag nicht zu tiberzeugen, da die Tatsache, dass Hippokleides auf einem Tisch tanzt, ihn
zwar in eine herausgehobene Position versetzt, er damit jedoch nicht wesentlich gegen das
verstoRt, was man bei einem reguldaren Symposion zu fortgeschrittener Stunde als
unterhaltende Einlage von einem Symposiasten erwarten konnte. Darlber hinaus lasst
Hippokleides den Tisch eigens hereinbringen, nutzt also nicht einen der reguldaren und
womaglich noch beladenen Tische fur Speisen; auch in dieser Hinsicht ist sein Verhalten
nicht scham- oder respektlos. Somit bleibt festzuhalten, dass die Begriindungen, die Herodot
auffiihrt, nicht gentigen, um Kleisthenes‘ angeblichen Sinneswandel zu erkldren. Herodot
scheint diese Unzuldnglichkeit nicht zu bemerken, und ohnehin ist sie fir ihn nur
zweitrangig, da es ihm vorrangig darum geht, die sich in ihrer Intensitat parallel zu
Hippokleides® Tanzen steigernde Ablehnung seitens Kleisthenes zu zeigen. Damit bekommt
das Ende des micro narrative, mithin die Sinnstiftung, umso mehr Gewicht.*%

Um Kleisthenes Ablehnung verstehen zu konnen, muss also vornehmlich Hippokleides*
vierter Tanz untersucht werden. Bei diesem letzten Tanz vollfuhrt Hippokleides einen
Kopfstand, sodass sich seine Beine in der Luft befinden und er mit ihnen mehr oder weniger
unkontrolliert herumbaumelt. Durch diese Bewegungen invertiert er die normalerweise
ublichen Bewegungen beim Tanzen, die sich gerade dadurch auszeichneten, dass die Beine
bzw. FiiBe in ,,wohlbemessenen Tritten*®® im Takt auf den Boden ,,stampften“,497 und ruft

damit Kleisthenes* Ablehnung hervor.*%® Besonders eindriicklich kommt die Bedeutung der

493 Hdt. 6,129,4.

49 Siehe oben Anm. 479.

4% In diesen Zusammenhang lasst sich auch einordnen, dass insgesamt vier Tanze eingesetzt werden, um den

Eklat herbeizufithren. Denn in Anlehnung an Miiller 2006, 249, handelt es sich hierbei um eine ,,sog.

,Rundzahl‘ zur Angabe einer bestimmt-unbestimmten Menge*, die sich aus 3+1 zusammensetzt. Der vierte

Tanz (also +1) ist dabei das, was den entscheidenden Ausschlag gibt; drei Ténze allein hatten nicht gentgt.

4% S0 beispielsweise in 1l. 18,599.

497 So beispielsweise in Od. 8,264. Auch Athenaios 14,628d weist im Zuge seiner Analyse von Hippokleides*

vertanzter Hochzeit auf die erwiinschte Art zu tanzen hin: ,,Denn beim Tanz und bei der Art zu gehen sind

gute Haltung und Wiirde etwas Schones, schimpflich aber Sichgehenlassen und Unansténdigkeit.*

498 Wie Scott 2005, 428, anmerkt, diirften derartige Bewegungen Hippokleides* Geschlecht entbldBt haben.

Zwar werde eine &hnliche Szene in keiner anderen literarischen Quelle erwéhnt, doch sollten Entbl63ungen

im Kontext eines Symposions und unter Alkoholeinfluss nicht als allzu ungewdéhnlich gewertet werden. Die
104



,Bodenhaftung® in der homerischen Vorstellung von idealer aristokratischer Tanzkunst zum
Vorschein, wenn namlich die Séhne des Phaiakenkonigs Alkinoos ihr herausragendes

Koénnen prasentieren:

Halios und Laddamas hiel nun Alkinoos tanzen, diesmal als einziges Paar; denn keiner war ihnen
gewachsen. Diese nahmen den schénen purpurnen Ball in die Hénde [...]. Riickwérts gebeugt warf
einer ihn auf zu den schattenden Wolken; immer wieder fing dann der andre ihn auf in gewandtem
Hochsprung, ehe die FiiRe den Boden wieder berlihrten. Aber nach dieser Probe im Ballspiel, zunéchst
im Hochwurf, tanzten sie jetzt nun wirklich am Boden, dem reichen Ernéhrer, dauernd in wechselnder
Haltung.**°

Der Tanz beinhaltet in der ersten Halfte zwar Springe, also eine gewisse Loslésung vom
Boden, doch ist diese nur kurzzeitig und zudem besonders kunstvoll ausgefihrt, das
Gegenteil also von Hippokleides® unkontrolliertem Gezappel. Ganz deutlich verweist Homer
nach dieser ersten Halfte dann zusétzlich darauf, dass nun tatséchlich allein der Tanz am
Boden als hochste der phaiakischen Tanzkunste gezeigt werden soll. Das gleiche Idealbild
vermittelt die Beschreibung des Achillesschildes, in der es heifit: ,,die anderen stampften im
Takte jauchzend den fréhlichen Tanz*.%° Auch auf Ithaka ,,dréhnte im groBen Palast das
Gestampf ihrer FiiBe*,*"! als auf Odysseus‘ Anweisung hin getanzt wird. Die gleiche
Wendung legt Homer ebenfalls in Priamos‘ Mund: ,,im Stampfen des Reigens die ersten‘*.%%2
Durch seine Inversion der konventionellen Tanzart durchbricht Hippokleides nun also die
Ordnung, die sich eigentlich idealiter im Tanz spiegeln soll, wodurch er Kleisthenes*
Ablehnung auf sich zieht. Dieser kann nadmlich nicht dulden, dass die von ihm (nach
homerischem Vorbild) fir den Brautagon festgelegten sozialen Normen und Regeln, an
denen alle Teilnehmer ihr Verhalten und ihre Handlungen ausrichten sollen, durch
Hippokleides gebrochen und damit in Frage gestellt werden. Nicht die natirlich
gewachsenen gesellschaftlichen und sozialen Strukturen sind in diesem Fall die Grundlage
fir die Normen und Regeln, an denen sich das normenregulierte Handeln>®® orientiert,
sondern allein Kleisthenes ist an die Stelle der normgebenden Instanz getreten.>** Damit
kommt auch ihm allein das Recht zu, Hippokleides aufgrund seines nicht-konformen

Verhaltens vom Agon auszuschliel3en. Bemerkenswert ist hieran, dass das Verhalten beim

Nacktheit diirfte folglich nicht mafigeblich zu Kleisthenes® Ablehnung beigetragen haben. Miiller 2006, 256,
hélt das Fehlen ,,mannlicher Ernsthaftigkeit” fiir den Grund fiir Kleisthenes‘ Ablehnung, womit er der Szene
zu Unrecht ihre Ernsthaftigkeit abspricht.

4% Od. 8,370-379.

500 1], 18,571f.
501 Od. 23,146.
50211, 24,261.

503 Siehe das Kapitel: Tanz als soziale Handlung.

S04 Insofern ist Biebas-Richter 2016, 289 und 297 zuzustimmen, die sagt, dass Hippokleides nicht damit
einverstanden ist, dass Kleisthenes seine Position als Gastgeber, Olympiasieger und Brautgeber entgegen den
normalerweise geltenden Regeln der Aristokratie verstetigte und sich damit die Freier ,,in gewisser Hinsicht
zu Untertanen machte®.

105



Tanz, nicht etwa einer der anderen Agone, uber die Zugehorigkeit entscheidet. Tanz ist damit
als symbolischer Ausdruck normenregulierten Handelns zu betrachten.

Dass Kleisthenes® Reaktion so drastisch ausféllt — in Herodots Worten verliert er die
Beherrschung —und zum Ausschluss des eigentlichen Favoriten aus der Brautwerbung fuhrt,
lasst sich mit dem Phanomen der ,,double contingency of interaction“>® erklaren. Denn trotz
der Existenz von zuvor festgelegten und allen bekannten sozialen Regeln, an denen sich
Handlungen normalerweise orientieren, ist jede Handlung prinzipiell ergebnisoffen und
damit unvorhersehbar. Allerdings rechnete Kleisthenes nach einem Jahr ohne Zwischenfalle
bei seinem Brautagon in keiner Weise damit, dass gerade sein Favorit genau das Gegenteil
dessen tun wiirde, was er erwartet hatte. Die Unvorhersehbarkeit fihrte folglich zum Verlust
der Beherrschung. Was Herodot also mit seiner Konstruktion des stufenweisen Anstiegs des
Missfallens noch zu betonen versuchte, ist im Grunde bereits fur sich allein genommen
drastisch genug.

In Anbetracht der dargestellten Schwere des Eklats ist es umso bemerkenswerter, dass
Hippokleides ihn durch sein Handeln bewusst herbeiflihrte. So hatte er durch seinen
einjahrigen Aufenthalt in Sikyon und standigen Kontakt zu Kleisthenes wissen miissen, was
diesen abstoRt und was nicht,>® welche Normen also herrschten, anhand derer er seine
Handlungen hétte ausrichten missen. Zudem deutet die Pause vor den letzten drei Tanzen
darauf hin, dass Hippokleides diese wohliberlegt durchfiihrte, sie sogar gezielt in Szene
setzt, da er ja eigens einen Tisch fiir seine Darbietung hereinbringen lasst.>%

Die Griinde fiir Hippokleides® bewusste Provokation nennt Herodot nicht explizit. Sie
sind vielschichtig, und es ist nicht mit abschlieBender Sicherheit feststellbar, welcher von
ihnen tiberwiegt.5® So sei es Stein-Holkeskamp zufolge denkbar, dass Hippokleides vor

allem Megakles, womdglich aber auch andere der Freier, als neureichen sozialen

55 parsons 1977, 167.
%6 So auch Biebas-Richter 2016, 286-289. Dass Hippokleides weder Kleisthenes* Vorlieben kannte, noch mit
der aktuellen Tanzmode in Sikyon vertraut war und sich somit unwissentlich einen Fauxpas leistete,
vermuten hingegen Kinzl, Konrad H.: Zur Vor- und Friihgeschichte der attischen Tragddie. Einige
historische Uberlegungen, in: Klio 62, 1980, 177-190, 184; Stahl 1987, 51 sowie Schéfer 1997, 35.
507 Die in der &lteren Forschung geduBerte (siehe Scott 2005, 426f. fiir eine Ubersicht) und indirekt immer
noch auf einige neuere Beitrdge nachwirkende (so z.B. Hobden 2013, 89) Vermutung, Hippokleides sei
betrunken gewesen und habe deshalb Kleisthenes provoziert, muss vor diesem Hintergrund abgewiesen
werden. Auch ihre Herleitung aus dem Verb xatéyw vermag nicht zu {iberzeugen; denn selbst wenn man als
Ubersetzung Jjemanden iibertreffen® anstatt ,,jemanden in seinen Bann ziehen® voraussetzt, bedeutet dies
nicht zwangslaufig, dass Hippokleides die anderen Freier im Konsum von Alkohol tbertraf. Fir eine
Ubersicht der unterschiedlichen Ubersetzungsméglichkeiten siehe Scott 2005, 426f.
508 Allein Lawlers Argumentation — Lawler, Lillian B.: The Dance in Jest, in: The Classical Journal 59, Heft
1, 1963, S. 1-7, hier S. 3 —, die in Hippokleides‘ Tanz eine voreilige Siegesfeier erblickt, greift zu kurz. Denn
gerade die Darbietung des Tanzes auf dem Kopf stellt, wie oben dargelegt, keinen Freudentanz dar.

106



Aufsteiger’® ansah und dagegen protestieren wollte, dass solche Aufsteiger die
Symposionkultur okkupierten; sein Tanz sei in diesem Sinne also ein Versuch, das
Gemeinschaftsmahl ins Lacherliche zu ziehen.%*® Scott hingegen hilt Hippokleides® Tanz
fir einen Protest gegen Kleisthenes® Versuch, durch den nach homerischem Vorbild
konzipierten Brautagon traditionelle Werte in einer Zeit des Wandels aufrechtzuerhalten.>!
Ahnlich argumentiert Biebas-Richter, die in Hippokleides‘ Provokation eine Kritik an
Kleisthenes® Versuch einer ,Hofbildung® sieht, einer gemiBl adligem Selbstverstindnis
unzuléssigen Verstetigung der asymmetrischen Beziehung zwischen dem Brautvater und
den Freiern.®'2 Jensens Vermutungen gehen in eine dhnliche Richtung, wobei vor allem
Kleisthenes in seiner Position als Tyrann als Ziel von Hippokleides® Protest betrachtet
wird.>® Dabei formuliert Jensen die These, dass die Weigerung, sich konform (sprich
normenorientiert) zu verhalten, die verglichen mit rationaler Argumentation weitaus
effektivere Moglichkeit darstelle, mit Tyrannen zu kommunizieren.>** Diese Verweigerung
konformen Verhaltens zeigt Hippokleides ungeachtet mdglicher Konsequenzen sehr
deutlich und driickt dies bemerkenswerterweise durch Tanz aus, nicht durch eine andere
Tatigkeit beim Symposion. Tanz erscheint damit als Kommunikationsmedium, das dazu
geeignet war, Kritik auf gesellschaftlicher Ebene wirkungsvoll zu &ul3ern.

Ihre Wirkung konnte die Kritik mittels des Tanzes entfalten, da er einen integralen
Bestandteil der fir das aristokratische Selbstverstandnis so wichtigen Symposionkultur
ausmachte.®®® Platon halt unterschiedliche Tanze fiir den Ausdruck unterschiedlicher

Charaktere, Gesinnungen und Situationen.>'® In seiner Folge erkennt Athenaios Tanz als

509 vgl. die Erzdhlung in Hdt. 6,125,1-5 darlber, wie die Alkmeoniden zu ihrem Reichtum kamen.
510 \/gl. Stein-Holkeskamp 1989, 116. Ahnlich auch Schmitz 2008, 47, der allgemein tber Versuche der
alteingesessenen Aristokratie, sich gegenuber sozialen Aufsteigern abzugrenzen, schreibt.
511 Vgl. Scott 2005, 424. Ahnlich Papakonstantinou 2019, 32, der Kleisthenes‘ Brautagon als altmodisches
sportliches Ereignis interpretiert, da der Sport zeitgleich auf immer gréRere Teilnehmerkreise ausgeweitet
wurde. Andererseits ist es laut Scott 2005, 429, ebenso im Rahmen des Mdglichen, dass Hippokleides
schlicht seine Meinung geéndert habe und aus ganz persdnlichen Griinden Agariste nicht mehr habe heiraten
wollen. Diese Vermutung ist allerdings sehr aus der Luft gegriffen und daher als eher unzutreffend
einzustufen.
512 \/gl. Biebas-Richter 2016, 292-294.
513 \/gl. Jensen 2014, 258 u. 269. Thomas 1989, 269, erkennt in Hippokleides‘ Protest ebenfalls anti-
tyrannische Tendenzen.
514 Vvgl. Jensen 2014, 258.
515 S0 bemerkt Stein-Holkeskamp 1989, 115 in diesem Zusammenhang: ,,Arete und sophia eines Mannes
zeigten sich nicht zuletzt darin, daf3 er in der Lage war, mit seinen gleichgestellten und gleichgesinnten
Freunden auf angemessene, eben vornehme Art sein Leben bei Musik, Gesang und Gespréchen zu verbringen
und dal er sich stets als guter Gesellschafter, getibter Sénger, Redner und Wettspieler und vor allem als
grolRziigiger Gastgeber erwies. Generdse Bewirtung und kultivierte Unterhaltung von Standesgenossen waren
fiir jeden, der Prestige und Einfluss zu gewinnen suchte, von zentraler Bedeutung.*
516 \/gl. Plat. nom. 2,655d. Davon, dass Tanz unterschiedliche Charaktere und Emotionen imitieren und damit
zum Ausdruck bringen kann, geht auch Aristoteles aus: Poet. 1447a28.

107



Ausdruck der Uberzeugungen eines Mannes und lobt entsprechend Kleisthenes fiir seine
Ablehnung von Hippokleides: ,,Denn als er sah — so sagt man —, dass einer der Freier seiner
Tochter unanstdndig tanzte, sagte er, er habe durch den Tanz die Heirat verwirkt;
offensichtlich glaubte er, dass so auch die Gesinnung des Mannes war.*“>!’ Tanz ist damit
die beste Wahl fiir Hippokleides® Protest, so fungiert er als Kristallisationspunkt dessen, was
einen zum Establishment Gehdrenden ausmachen sollte, nur darum ist der Protest durch
Tanz so wirkungsvoll; die ideell am stérksten aufgeladene Tatigkeit wird von Hippokleides
instrumentalisiert. Tanzt er entgegen der Norm, druickt er damit gleichzeitig auch Ablehnung
dieser Norm in anderen Bereichen aus, und das mdchte Kleisthenes als normgebende Instanz
eben nicht akzeptieren.

Als besonders geeignetes Protest- bzw. Kommunikationsmedium erscheint Tanz in
diesem Zusammenhang auch, weil er grundsitzlich affektiv ist.>'® So ruft Hippokleides
letzter Tanz in Kleisthenes starke Gefiihlsregungen hervor, die ihn letztlich dazu
veranlassen, die Beherrschung zu verlieren und seinen einstigen Favoriten von der
Brautwerbung auszuschlieRen. Auch Hippokleides selbst ist in gewisser Hinsicht von seinen
Geflhlen geleitet, indem er das Vorhandensein jeglicher Emotion leugnet, wie seine
sprichwortlich gewordene Reaktion auf den Ausschluss zeigt: ,,Das kiimmert Hippokleides
wenig.“*!® Das Sprichwort fungiert als eine Art Rechtfertigung fiir Hippokleides* Verhalten,
Herodot préasentiert ihn als kihn und damit sympathisch, was zeigt, wie sehr ,his [=
Herodots] interpretation of events and view of causation were shaped by this inherited folk
wisdom.“*2° Hippokleides erscheint nicht unbedingt als Verlierer, sondern als mutig, weil er
seine Kritik selbstbewusst durch Tanz zum Ausdruck bringt.

517 Athen. 14,628d.

518 Naerebout 2006, 64.

518 Hdt. 6,129,4. Schon friih und oft wurde dieses Sprichwort zitiert; siehe fiir eine Zusammenstellung der
wichtigsten Quellen Scott 2005, 429.

520 |_ang, Mabel L.: Herodotean Narrative and Discourse, Cambridge Mass.: Harvard University Press 1984,
S.59.

108



3.3. Tanz mit Waffen

,Dance is as old as warfare, and from earliest times mutual influence between the two
spheres of activity has been exercised.“?! Mit dieser These verweist Lonsdale auf die groke
Fulle an Waffentanzen, die fir unterschiedlichste Kulturen bezeugt sind. Auch im
griechischen Kulturraum gab es Waffentanze, die als Ausweis einer tief reichenden
Verbindung zwischen Tanz und Kampf anzusehen sind. Die Vielgestaltigkeit dieser
Verbindung zeigt sich bereits im homerischen Epos, auflerdem in den aitiologischen
Erzdhlungen zur Entstehung vom Waffentanz im eigentlichen Sinne und ebenfalls in der
Einbindung von Waffentanz in Kultfeiern und in die physische sowie psychische Erziehung
der Jugend. Die Frage, inwiefern die Verbindung von Tanz und Kampf auf derart
verschiedenen Ebenen ein wichtiges Element in der Genese der Polis darstellte, ist

Gegenstand der folgenden Untersuchung.

3.3.1. Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als Teil von
Kampfparanesen bei Homer —,,...die Memmen sind alle geblieben...“ (Hom. Il. 24,260)
Bereits in den homerischen Epen standen Tanz und Kampf miteinander in Verbindung. So
benutzt der Dichter in den ausfuhrlichen Schilderungen der Kampfweise seiner Helden
vielfach Vergleiche und Metaphern, die Tanz sowie das Agieren eines Téanzers beinhalten.
Die Darstellung und Ausgestaltung homerischer Kampfszenen, die immerhin einen Grof3teil
der llias ausmachen, sind seit langem Gegenstand zahlreicher Untersuchungen;®??
insbesondere die Frage nach Einzel- und Massenk&mpfen und ihrer erzéhltechnischen
Gestaltung stehen in den meisten Untersuchungen im Vordergrund. Hier allerdings soll vor
allem der Frage nachgegangen werden, mit welcher Absicht Homer Tanz im Kontext seiner
Kampfszenen erwahnt. Gemeint sind dabei zum einen ténzerische Bewegungen in einer
konkreten kdmpferischen Auseinandersetzung und zum anderen Begriffe rund um den Tanz
als Teil einer Pardnese. Letztere sind bei der Frage nach der tieferen Verbindung zwischen
Tanz und Kampf bei Homer deshalb besonders aufschlussreich, weil ihre Analyse Einblicke
in den ihnen zugrundeliegenden Wertehorizont archaischer Zeit gewéhrt; Latacz spricht in

diesem Zusammenhang vom ,,Unterbau“ und den ,,Stiitzpfeilern“>?3 einer Paranese, die dem

521 | onsdale 1993, 137.
522 Egir einen Forschungstberblick siehe Hellmann, Oliver: Die Schlachtszenen der llias. Das Bild des
Dichters vom Kampf in der Heroenzeit, zugl. Diss. Freiburg 2000, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000, S.
94ff.
523 |_atacz, Joachim: Kampfparanese, Kampfdarstellung und Kampfwirklichkeit in der Ilias, bei Kallinos und
Tyrtaios, Munchen: C. H. Beck 1977, S. 22.

109



Dichter bei der Komposition seines Werkes ganz selbstverstandlich vor Augen standen, die
sich der Historiker jedoch erst einmal erschlielen muss, da sie fir eine profunde Analyse
unerlésslich sind. Dabei gilt zu bertcksichtigen, dass der Dichter sich nicht explizit auf
Wertvorstellungen bezieht — ihm sowie seinem Publikum waren sie ja hinreichend bekannt
—; einzelnen Wendungen, Begriffen und Kontexten kommt daher eine ,,Signalfunktion“S24
zu. Auf welche Wertvorstellungen der archaischen Zeit das Signal ,,Tanz* in homerischen

Kampfdarstellungen verweist, versucht das vorliegende Kapitel zu zeigen.

In der malRlosen Trauer um den Verlust seines Sohnes Hektor beklagt Priamos, wie wenig
seine verbliebenen neun Séhne doch mit den drei im Krieg umgekommenen (neben Hektor
sind dies Mestor und Troilos) gemeinsam haben: ,,.Diese hat Ares entrafft; die Memmen sind
alle geblieben, Tauscher und Tinzer [yedotai’® 1" dpynotai] gesamt, im Stampfen des
Reigens die ersten [yopottvzminow dpiotot], Diebe von Lammern und Ziegen im Volk,
erbiarmliche Riuber.“%% Die deutlich negative Konnotation der Bezeichnung seiner Séhne
als Tanzer legt zunachst den Schluss nahe, dass Tanz fiir Homer ein Gegenstick zum
mutigen Kampf in der Schlacht darstellt: Dieser insbesondere durch Hektor verkdrperte
Einsatz im Kampf wird dem Tanzen gegenlbergestellt, sodass ein Tanzer zu sein
anscheinend zwangslaufig bedeutet, ein schlechter, feiger K&mpfer zu sein; durch den
Kontext der Szene wird zudem deutlich, dass Priamos seine Séhne beschimpft, da er seine
Bemerkungen ,,mit scheltendem Zuruf“*?” zum Ausdruck bringt — das Wort ,,Tanzer
verwendet er hier als Beleidigung. Allerdings weist die vermeintlich klare Dichotomie
zwischen Kampf auf der einen und Tanz auf der anderen Seite einige Unscharfen auf, gibt
es doch in den zahlreichen homerischen Kampfdarstellungen haufig adlige Helden, deren
Agieren im Kampf Homer explizit als Tanz charakterisiert. Tanz erscheint in diesen
Zusammenhangen als Element des Kampfgeschehens, nicht als sein alternatives

Gegeniiber.>?® Daher verspricht eine Analyse ebensolcher Zusammenhinge, solcher

524 | atacz 1977, 22.

525 Rupé wahlt in seiner Ubersetzung das Wort ,,Liigners; ebenso legitim ist jedoch auch die Ubersetzung mit
dem Wort ,,Tdauscher*, welche im Kontext der Szene treffender erscheint, da sich Priamos von seinen Sohnen
eher getauscht als belogen fiihlt — Sperlich-Snell, C.: yevotng, in: LfgrE, Band 4, Sp. 1308: yevotg: ,.einer,
der nicht zu seinem Wort steht, unzuverlassig ist*. Zur Interpretation im Einzelnen siehe unten.

526 1, 24, 260-262.

5271, 24, 252.

528 Zu dieser Beobachtung, wenn auch etwas undifferenzierter als hier vorgetragen, gelangt ebenfalls Fitton,
die resiimiert: ,,battle was seen imaginatively as a sort of dance. And we can see a certain appropriateness in
this when we realize that the form of warfare depicted by Homer resolves itself into tournaments of agility
between rival champions.* — Fitton 1973, 257. Anders allerdings Taplin 2001, 348: ,,the accomplishments of
singing and dancing, which are of course useless and even despised in time of war.“ Als Belege fiir seine

110



Kampfszenen also, in denen Tanz erwéhnt wird, ein differenzierteres Bild der Verbindung
von Tanz und Kampf bei Homer.

Dabei zeigt sich, dass die Verbindung von Kampf und Tanz auf zwei Ebenen erfolgt, die
gemeinsam die performance eines aristokratischen Helden ausmachen. Das unmittelbare
Kampfgeschehen bildet die erste dieser Ebenen: Tanzerische Bewegungen treten in der
homerischen Schilderung ganz selbstverstandlich neben das Fihren des Schwertes oder das
Werfen des Speers und sind Teil des Kampfrepertoires. Auf einer zweiten Ebene verbindet
Homer Tanz mit einer Gbergeordneten Kampfstrate gie: Das gesamte VVorgehen eines
Kampfers, das seinen personlichen Uberzeugungen entspringt, wird mit dem eines Tanzers
gleichgesetzt. Diese zweite Ebene ergibt sich ganz nattrlich daraus, dass Kampf bei Homer
hochgradig ideell aufgeladen ist. Denn in hohem Male zeigt sich gerade an den
Kampfszenen, wie sehr Ruhm und Ehre das Handeln und die AuBenwahrnehmung und auch
das Selbstbild der homerischen Helden bestimmen, kénnen sie doch besonders gut im Kampf
erworben, aber eben auch verloren werden.®? Vor allem diejenigen Kampfszenen, die
einzelne Helden in den Vordergrund stellen,> sind in diesem Sinne aufschlussreich, da eine
»Kongruenz des dargestellten Handelns im Kampf und den auf héherer Ebene besonders in

den Reden sich offenbarenden Wertvorstellungen>3! besteht.

Der genannten ersten Ebene der performance sind Attribute zuzuordnen, die Homer als
Indikatoren auffiihrt und haufig auch detailliert schildert,>? anhand derer die Qualitat einer
performance beurteilt werden soll — so beispielsweise die Genealogie eines Helden, seine
Ristung und auch seine Bewegungen. Derartige Beschreibungen beziehen sich auf das
oftmals szenisch geschilderte Geschehen in der konkreten Auseinandersetzung mit einem
Gegeniber und sind gerade flr den inneraristokratischen Vergleich von Bedeutung. Die

Bewegungen eines Kampfers beschreibt Homer dabei immer wieder explizit als die eines

These flhrt er unter anderem Hom. Il. 15,508; 16,617 und 24,261 an, die in der hier vorgebrachten Analyse
jedoch samtlich anders gedeutet werden.
59 vgl. etwa Il. 2,119; 6,358; 12,305; 12,328. ,,Jede Wertung, jedes Urteil, jede Tat, alle Fertigkeiten und
Fahigkeiten haben die Funktion, entweder Ehre genau zu bestimmen oder sie zu verwirklichen®, formulierte
hierzu etwas allgemeiner Finley — Finley 2005, 117.
530 Hier sollen solche Szenen als Zweikampfe bezeichnet werden, wenngleich auch haufig die Bezeichnung
Einzelk&mpfe in der Forschung Verwendung findet.
531 Hellmann 2000, 133.
532 Strasburger schlieft in diesem Zusammenhang von der Detailliertheit einer Beschreibung auf ihre
Bedeutung: ,,Hier gilt: je bedeutender, um so ausfiihrlicher.” — Strashurger, Gisela: Die kleinen Kampfer der
Ilias, zugl. Diss. Frankfurt a. M. 1954, Frankfurt a. M.: Privatdruck 1954, S. 44.

111



Tanzers.>® Die Ausfilhrung von tanzerischen Bewegungen im Kampf ist vielgestaltig und
lasst sich aus den homerischen Tanzbeschreibungen abseits des Kampfes ableiten.
Allgemein werden in solchen Beschreibungen Tanzbewegungen vornehmlich durch die
Beine bzw. FiiRe ausgefiihrt — so ,,stampft“>** man den Reigen oder tanzt ,,mit hiipfenden
FiiBen“®® und ,,wohlbemessenen Tritten>%® — aber auch Bewegungen des ganzen Kérpers
Klassifiziert Homer als Tanz — etwa die Spriinge und Radschldge der xvpiotntijpe auf dem
Schild des Achill®®” und bei der Hochzeit in Menelaos® Palast>*® oder auch die Bewegungen
,,dauernd in wechselnder Haltung“>*® der S6hne des Alkinoos. Wichtig, um als Tanz im
Kampf gelten zu konnen, sind daher neben dem Einsatz der Beine ein gewisses Ma an
Agilitit der Bewegungen sowie kontextbezogene spontane Kreativitit.>*® Andere
Bewegungen im Kampf, die nicht als Tanz zu klassifizieren sind, zeichnen sich hingegen
eher dadurch aus, dass ein mehr oder weniger starres Bewegungsmuster vorgegeben ist, und
betonen vornehmlich den Krafteinsatz der Arme bei ihrer Ausfiihrung — deutlich erkennbar
beispielsweise an Ausdriicken wie den ,,WurfspieB“>*! bzw. Speer schwingen und werfen
oder besonders beispielhaft an Menelaos® Einsatz von Speer, Schwert und purer
Muskelkraft;>*? die Kraft der Beine hingegen wird bei dieser Form des Kampfes nie
hervorgehoben.®*® Welche Riickschliisse auf die Qualitét einer performance der Indikator
,Tanz‘ auf dieser ersten Ebene des unmittelbaren Kampfgeschehens zuldsst, wird an
mehreren Stellen erkennbar.

So als erstes im Falle des Zweikampfes zwischen Aineias und Meriones. Letzterem
gelingt es, Aineias‘ Speerwurf auszuweichen: ,,Und der geschleuderte Speer des Aineias stak
in der Erde, gleich nachdem er umsonst aus der wuchtigen Rechten geflogen. Aber Aineias

ergrimmte im Herzen und hob die Stimme: Bald Meriones, hatte dich leichtgeschwungenen

533 Nur solche Fille, die eine deutliche Form von , Tanzrhetorik® aufweisen, werden hier untersucht; Szenen,

in denen Bewegungen beschrieben werden, die auch als Tanz interpretierbar wéren, die von Homer jedoch

nicht explizit als solcher benannt werden, bleiben aufgrund ihrer Mehrdeutigkeit unberticksichtigt.

53 Siehe beispielsweise II. 18,571f.; 1l. 24,261; Od. 8,264

5851, 18,572.

536 1], 18,599.

537 vgl. 11. 18,605f.

538 vgl. Od. 4,18f.

5% Od. 8,379.

540 Tanz galt als Aktivitat, die den gesamten Korper in ausgewogener Art und Weise trainierte, kein

Ubergewicht auf bestimmte Korperteile legte, wie Xenophon in seinem Symposion Sokrates hervorheben

lasst — Xen. Symp. 2,17. Zwar kommt in der praktischen Ausfiihrung beim Tanzen den Beinen eine gewisse

Hauptrolle zu, doch ist auch der Rest des Korpers involviert.

4111, 5,17. Ahnlich: 11. 10,372; 11,144; 11,320f.; 12,188f.; 13,183; 13,190; 13,403.

%42\l 1. 3,361-372: Nach dem Speerwurf zieht Menelaos sein Schwert und greift zuletzt mit bloRen

Hénden nach Paris® Helm, um ihn mit dem Riemen des Helmes zu wiirgen.

543 S0 etwa Diomedes, der zwar um Zeus* Beistand und schnelle Beine bittet, um seine Feinde erreichen zu

kdnnen, der diese dann aber mit der Kraft seiner Arme besiegt, nicht mit der seiner Beine (etwa durch Tritte

oder Ahnliches) — Hom. 1I. 6,228: ,.dass ich erschlage, wen Zeus mir gewihrt und die Schenkel erreichen*.
112



Tanzer [opynotiv] jetzt getroffen mein Speer und zur ewigen Ruhe gebettet!“>** Erneut
wirkt das Wort ,Ténzer* wie eine Beleidigung, wenngleich auch ein gewisser Neid in
Aineias‘ AuBerung mitschwingen mag. Die Bewegungen eines Tanzers, hier ein agiles
Niederbiicken nach vorn,®* haben das Aufeinandertreffen vermeiden kénnen und so
Meriones vor Aineias® Angriff geschiitzt, welcher mit betonter Kraft der Arme durch den
Wurf des Speeres ausgefuhrt wurde. In diesem Fall bringt Homer also in dem Unterschied
zwischen tanzerischen Kampfbewegungen und dem Einsatz der Arme im Speerwurf den
Gegensatz zwischen Defensiv- und Offensivkampf zum Ausdruck.>*® Nun legt Aineias®
abfallige Bemerkung nahe, dass der durch den Einsatz der Arme reprasentierte
Offensivkampf ein Zeichen fir eine hoherwertige performance eines Helden war als
defensives, tanzerisches Kampfverhalten. Allerdings zeigt der Ausgang des Kampfes, dass
Meriones mit seiner Kampfstrategie erfolgreich ist: Aineias kann ihn nicht besiegen.
AuBerdem ldsst Homer die Auseinandersetzung nicht mit Aineias‘ Beleidigung enden,
sondern legt Meriones folgende Worte in den Mund: ,,Schwer wohl mdcht* es dir fallen, so
maéchtig du scheinest, Aineias, aller Menschen Gewalt zu bandigen, wer dir entgegen treten
wollte zum Kampf; auch du bist sterblich geboren! Aber wenn ich mit der Scharfe des Speers
in die Mitte dich trafe, gabest du bald, wie tapfer du bist und den Armen vertrauend, Ehre
mir selbst und das Leben dem rossegewaltigen Hades!“**’ Allein das Vertrauen in die
offensiven, durch die Arme reprasentierten Kampffahigkeiten fiihrt, so Meriones, nicht
zwangslaufig zum Sieg. Denn ohne defensive, durch tanzerische Bewegungen ausgefiihrte
Ausweichmanodver wirde auch Aineias durch einen Speerstol umkommen, ware er ihm
doch schutzlos ausgeliefert. Eine unbedeutende Fahigkeit war Tanz im Kampf folglich nicht;
defensives Agieren machte Homer zufolge einen betrachtlichen Teil der Qualitat der
performance eines Helden aus.

Die grofte Wertschatzung wird defensivem Verhalten im Kampf, den Zusammenprall
vermeidenden Verhaltensweisen vom Dichter bemerkenswerterweise in der Idealpolis der
Phaiaken zugeschrieben. In ihrer selbstgewéhlten Isolation lebend sind diese kaum auf
offensive, typischerweise durch die Kraft der Arme verkorperte Kampffahigkeiten
angewiesen, weshalb sie ihre Fahigkeiten zur Verteidigung, sprich tdnzerisches Agieren im

Kampf, das in der Kraft ihrer Beine versinnbildlicht wird, als herausragendes Konnen ihrer

54411, 16, 614-618.
45 11. 16,610f.: ,,Der [= Meriones] aber blickte voran und mied die eherne Lanze, vorwirts niedergebiickt*.
546 Einzig der Schild, der mit den Armen gefiihrt dennoch einen defensiven Zweck erfiillt, muss als
naturgeméaRe Ausnahme gelten.
54711, 16,619-625.

113



fithrenden Adligen prasentieren: ,,Wir sind nicht ttichtige Meister im Faustkampf, auch nicht
im Ringkampf; wir sind kraftvolle Liufer zu FuB“°*® Vor allem die besonders
eindrucksvolle Tanzdarbietung der S6hne des Alkinoos soll den Besucher Odysseus zuletzt
restlos von dieser Kraft und damit auch vom Adelsstatus seiner Gastgeber iiberzeugen.>*°
Tanzen ist also auch in der Welt der Phaiaken ein deutliches Qualitdtsmerkmal der
performance eines aristokratischen Helden.

Eine differenzierte Auseinandersetzung mit dem Wert tanzerischer Elemente im Kampf
liefert Hektor: ,,Wohl bin ich mit den Kdmpfen vertraut und den mordenden Schlachten!
Weil} den rindernen Schild zur Rechten und Linken zu schwingen, dass ich standhaft harre
des Kampfs, mit dem Schilde gewappnet; weil3 auch kiihn ins Getiimmel der hurtigen Rosse
zu stiirmen, weill im Nahkampf auch den verderblichen Ares zu ehren [péAmecOat "Apni]!“°>°
Ares im Nahkampf zu ehren, muss Wegner zufolge zwangslaufig auch Tanzen umfassen,
,das Sichdrehen und Sichwenden im Kampfgetiimmel“®! sei durch den vorliegenden
Kontext eindeutig impliziert und verweise auf Tanz. Durch drehende und windende, durch
tdnzerische Bewegungen in der Defensive zu agieren, steht zwar nicht an erster Stelle in
Hektors Wertschatzung — diese gilt zunachst einmal und explizit den Armen, verkdrpert im
Schwingen des Schildes, und erst danach und mehr oder weniger implizit dem Tanz —, doch
erfahren erneut defensive Aspekte des Kampfes als relevanter Teil der performance eines
Helden im Kampfgeschehen Wertschatzung.

Auf der Ebene des unmittelbaren Kampfgeschehens erweisen sich tanzerische, defensive
Bewegungen als Teil der Kampfperformance eines homerischen Aristokraten
zusammenfassend also durchaus als Indikator fiir eine gute Qualitat. Allerdings sind sie kein
Ersatz fur offensives Agieren, sondern sollten mit letzterem ein harmonisches Ganzes bilden,

in dem kontextabhdngig mal die eine, mal die andere Facette berwiegen sollte.

Auf der zweiten Ebene der performance erscheint Tanz im Kontext eines Kampfes als
Versinnbildlichung einer ibergeordneten Strategie, die, genauso wie tdnzerisches Agieren
auf der ersten Ebene, defensives Verhalten markiert. Deutlich wird dies am Beispiel des
Kampfes bei den Schiffen, in dessen Vorfeld Hektor seine Mitstreiter zum offensiven

Angriff auffordert: ,,Seid nun Ménner, ihr Freunde, gedenket des stiirmenden Mutes jetzt bei

548 Od. 8,245-247.
%49 V/gl. Od. 8,370-380 sowie das Kapitel: Die Bedeutung des Tanzes bei den Phaiaken.
55011, 7,237-241.
551 Wegner 1968, 43. Zu dieser Schlussfolgerung gelangt Wegner auf der Grundlage folgender
Vergleichsstellen: 11. 1,474 und 1l. 16,182. Auch Lonsdale argumentiert dahingehend, dass an dieser Stelle
tdnzerische Bewegungen gemeint sind — Lonsdale 1993, 138.

114



den ridumigen Schiffen*.>>?2Auf griechischer Seite erkennt Ajas diese Strategie und mahnt
mit den Worten: ,,Nicht zum Tanze [yopov] fiirwahr beruft er [= Hektor] sie, sondern zum
Kampfe.“>>® Defensives Vorgehen im Kampf als Gegenteil einer Offensive wird hier mit
Tanz gleichgesetzt.

Wahrend Tanz damit eine defensive Kampfstrategie kodiert, ist die Kraft der Arme mit
einem offensiven VVorgehen verknipft. So fordert Ajas als Reaktion auf Hektors Strategie
ebenfalls eine Offensive: ,,Uns aber zeigt sich kein besserer Plan und keine Gewissheit, als
ins Getiimmel hinein mit kréftigen Fausten zu dringen.“>** Ajas‘ Plan, ebenfalls in die
Offensive zu gehen, wird also durch den Einsatz der Kraft der Arme bzw. der , kriftigen
Fauste® versinnbildlicht. Er zielt darauf ab, ein direktes Aufeinandertreffen der
Kontrahenten ohne ein Abwadgen der Chancen auf Sieg und ungeachtet mdglicher
Konsequenzen herbeizufuhren, selbst wenn diese den eigenen Tod bedeuten wirden:
»Besser, mit einmal gleich zu sterben oder zu leben, als so lange sich abzuquilen im Grauen
des Kampfes und umsonst bei den Schiffen von schwiicheren Hinden zu fallen!*“>® Ajas"
Logik entfaltet sich dabei vor dem Hintergrund aristokratischen Strebens nach individuellem
Ruhm, demgemaR eine offensive Konfrontation fur den Einzelnen mehr Ehre verspricht, mit
dem aristokratischen Wertekodex also starker in Einklang steht, als ein defensives VVorgehen.
Doch ungeachtet dessen begegnen ebenfalls Aristokraten, die mehr Bedacht sowie ein
zweckrationales Vorgehen anmahnen, womit Homer in einer durch Tanz kodierten,
defensiven Kampfstrategie durchaus eine Alternative zum altaristokratischen Ruhmstreben
aufzeigt. Beispielhaft hierfur ist Polydamas, der mehrfach dazu aufruft, zundchst keinen
Angriff zu wagen und die Lage lieber in einer Beratung zu besprechen. So etwa beim Kampf
um die Schiffe: ,,Auf, und zieh dich zuriick und berufe die Edelsten alle, dass wir vereint
den Plan im ganzen uns reiflich bedenken*.5% Dabei zeigt er sich eben nicht von dem sonst
ublichen adligen Wunsch motiviert, den eigenen Ruhm zu mehren, sondern seine Sorge gilt
der Gemeinschaft der Kdmpfer. Denn er fiirchtet, ,,dass die Achaier zuriick von un s fordern
die gestrigen Schulden“.%®" Auch an spéterer Stelle pladiert Polydamas dafiir, in der Stadt
Schutz zu suchen: ,,Stadtwérts gehet sogleich und erwartet die heilige Eos nicht im Felde bei

den Schiffen, zu weit entfernt ist die Mauer.“**® Zu diesem Schluss kommt ,der kluge

552 1. 15,487f.

5311, 15,508.

554 11. 15,500f.

%51, 15,511-513.

556 1. 13,740f.

55711, 13,745 (Hervorhebung durch Verfasserin).
558 1. 18,255f.

115



Polydamas®, ,,denn er schaute als einziger vorwirts und riickwirts“,>*° und begreift daher,
dass sich die Situation geandert hat, dass nun mit dem Wiedereintritt Achills in den Kampf

die Stadt Troja selbst Ziel des nachsten Angriffs sein wird:

Jetzt aber leb® ich in grisslicher Angst vor dem schnellen Peliden. Kenn‘ ich doch dessen gewaltsames
Herz; nicht wird er noch l&nger bleiben wollen im Feld, wo bisher die Achaier und Troer beide mit
gleicher Gewalt in die Wut des Ares sich teilen, sondern er plant den Kampf um die Stadt und unsere
Weiber 56

Deutlich zeigt Homer hierin also ein zweckrationales Abwadgen, eine situationsabhangige
Abkehr vom individuellen Ruhmstreben, das den eigenen Tod in Kauf nimmt, und eine
Hinwendung zu einer defensiven Strategie, die auf das Wohl der Polisgemeinschaft abzielt.

Uberhaupt zeichnet Homer in Polydamas ein Gegenbild zu Hektor. Er war , Hektors
Freund; sie waren in einer Nacht auch geboren, dieser durch Reden beriihmt wie jener durch
Siege der Lanze.“®®' Mit Hilfe der Gegensétzlichkeiten dieses andererseits so gleichen
Paares legitimiert der Dichter einmal mehr die von ihm aufgezeigte Alternative zur
altaristokratischen performance im Kampf. Wahrend Polydamas also eine (ansonsten oft
durch Tanz versinnbildlichte) defensive Strategie verfolgt, prasentiert der Dichter Hektor als
dem altaristokratischen Wertekodex vorbehaltlos verschrieben, als die Verkdrperung des
Idealtypus des nach Ruhm strebenden und damit auf offensiven Kampf drangenden Helden.
Zwar lasst sich Hektor kurzzeitig von Polydamas‘ Vorschlag, vor dem Kampf um die Schiffe
zundchst eine Beratung einzuberufen, (berzeugen, &ndert jedoch gleich darauf seine
Meinung und verfolgt erneut eine offensive Strategie.®®? Auch an spéterer Stelle, als
Polydamas angesichts des Wiedereintritts Achills in das Kampfgeschehen erneut zu einem
Rickzug rit, zeichnet Homer in Hektor das Gegenbild zu dieser defensiven Strategie: ,,Nicht
mehr will mir gefallen, Polydamas, was du da redest, dass du uns treibst, in der Stadt uns
wieder zusammenzudrangen. Seid ihr’s noch immer nicht miide, umhegt zu sein von der
Mauer? [...] mitnichten flieh® ich vor ihm [= Achill] aus der stiirmenden Schlacht, vielmehr
entgegen tret* ich ihm dann“.%®® Hinzukommt, dass Homer in dem Gegensatz zwischen
Hektor und Polydamas nicht nur eine Alternative zu einer Strategie aufzeigt, die von
altaristokratischem, individuellem Ruhmstreben gepréagt ist, sondern sie auch bewertet: Er
hélt sie in diesem Fall fir die bessere. Unverhohlen kiindigt Homer némlich in der

Ablehnung, die die Trojaner Polydamas® Vorschlag entgegenbringen, bevorstehendes

55911, 18,249f.
560 1], 18,261-265.
561 ], 18,251f.

%211, 13,748: ,,Hektor gefiel die fordernde Rede* und wenig spéter dann 13,788: ,,Also sprechend bekehrte
der Held [= Paris] den Sinn seines Bruders®.
56311, 18,285-287 und 306-308.

116



Unbheil an. ,,Denn dem Hektor stimmten sie zu, der Boses beschlossen, doch dem Polydamas
keiner, obwohl er so gut sie beraten.“°%

Wie hoch Homer eine defensive Kampfstrategie, die mehr auf das Wohl der
Gemeinschaft als auf individuelles Ruhmstreben abzielt, bewertet, zeigt sich an Hektors
letztem inneren Monolog. Erst spat namlich, als der Zweikampf mit Achill unmittelbar
bevorsteht, gelangt Hektor zu der Einsicht, dass es besser gewesen wire, Polydamas®

Ratschlag zu befolgen:

Wehe mir! Wollt* ich zum Tore hinein in die Mauer mich retten, wirde Polydamas gleich mit
krankendem Hohn mir begegnen, der mir gebot, zur Feste zurlick die Troer zu fuhren, wahrend der
schrecklichen Nacht, als zum Kampf sich erhob der Pelide. Doch ich gehorchte ihm nicht; es ware wohl
besser gewesen. Jetzt aber, wo ich das Volk so unbesonnen verderbte, scheu® ich die Troer und troischen
Frauen in Schleppengewéndern, dass nicht irgendein andrer, gemeiner als ich, von mir sage: Hektor
verderbte das Volk, der eigenen Stdrke vertrauend. Also werden sie sprechen; fiir mich aber wir® es
dann besser, offen im Kampf den Achilleus zu téten und wiederzukehren, oder mit Ruhm von ihm selbst
vor der Stadt erschlagen zu werden.5%

Fur die Gemeinschaft der Trojaner, so steht es Hektor nun Klar vor Augen, ware es besser
gewesen, den Rickzug anzutreten; fir sich selbst jedoch sieht er nicht einmal jetzt diese
Madglichkeit gegeben, da er den damit verbundenen Ehrverlust nicht hinnehmen méchte. Der
spate Zeitpunkt von Hektors Einsicht steigert dartiber hinaus noch ihre Tragik; wahrend
sonst die homerischen Helden stets die theoretische Mdglichkeit haben, sich gegen ein
offensives Ruhmstreben und fiir eine defensive Strategie zu entscheiden,®® gibt es fir
Hektor keinen anderen Weg mehr als die Flucht nach vorn. Zu sehr ist er dem
altaristokratischen Wertekodex verhaftet, als dass er sich von seiner Pfadabh&ngigkeit
befreien kdnnte.%®” Zum einen verbirgt sich in diesem tragischen Element Homers Kritik an
einem vorbehaltlosen Befolgen des Wertekodex. Zum anderen prasentiert er in der Figur des
Hektor einen Helden, der beim Publikum trotz seines Unvermdgens, die Strategie zu
wechseln und sein individuelles Ruhmstreben aufzugeben, Sympathie und Mitgefuhl erregt.
Defensive und offensive Kampfstrategie stehen bei Homer folglich in einem Konflikt
miteinander, den der Dichter zwar aufzeigt, fur den er aber keine eindeutige Losung anbietet.
Homer lasst diesen Konflikt auch an der Figur des Priamos erkennbar werden. Denn
einerseits bittet dieser Hektor darum, nicht nur um seiner selbst willen, sondern auch zum

Schutz der Gemeinschaft vom Ruhmstreben abzusehen: ,,Komm doch herein in die Mauer,

56411, 18,312f.
5651, 22,99-110.
56 So beispielsweise Paris in seinem Zweikampf mit Menelaos — 11. 3,340-382. Die Ubermacht von
Menelaos veranlasst Paris nach seinem ersten Angriffsversuch, die Strategie zu wechseln und ausschlieRlich
in der Defensive zu agieren.
57 Dass Hektor zu allerletzt dann vor Achill flieht, liegt an Achills Ubermacht, ist Reflex, Instinkt, keine
bewusst gewdéhlte defensive Kampfstrategie.

117



mein Kind, auf dass du die Troer samt den troischen Weibern beschirmst“.>®® Andererseits
wirft er kurze Zeit spéter seinen noch lebenden Sohnen in seiner eingangs zitierten
Schmahrede vor, ebendiese Strategie verfolgt, sich wie Téanzer verhalten und nicht den

aristokratischen Wertekodex befolgt zu haben.

Priamos® Kritik an seinen noch lebenden S6hnen zielt vor diesem Hintergrund also nicht
darauf ab, dass sie keine guten Kdmpfer und folglich Tanzer seien, sondern greift auf einer
subtileren Ebene: Da sie die durch Tanz und Tanzparanese versinnbildlichte defensive Art
der performance verfolgen, werden sie dem altaristokratischen Ideal nicht gerecht. Denn die
Taktik, fur die man sich im Kampf entschied, war mit bestimmten kulturellen Auffassungen
und Werten verbunden; die dem tanzerischen Kampf zugrundeliegenden Wertvorstellungen
waren, wie gezeigt, solche, die weniger auf individuelles Ruhmstreben um jeden Preis als
vielmehr auf defensives (und damit in einigen Fallen nicht nur sich selbst, sondern auch das
Wohl der Gemeinschaft schonendes) Agieren gerichtet waren.

Abgesehen von der Bezeichnung als ,,Tanzer” nennt Priamos seine Sohne auch
,»lauscher” und ,,Diebe von Ldmmern und Ziegen im Volk, erbiarmliche Rduber* und {ibt
damit dieselbe Kritik. Denn die Opfer des Volkes stehen ihnen nicht zu, weil sie dem Ideal
eines Aristokraten nicht gerecht werden; sie haben die dargebrachten L&mmer und Ziegen
also in gewisser Weise gestohlen. Uberdies haben sie, und das ist es, was Priamos* Zorn in
erster Linie erregt, alle getduscht. Sie gaben vor, den altaristokratischen Wertekodex stets zu
befolgen, sich also unter anderem im Kampf durch ausnahmslos offensives Vorgehen Ruhm
zu erwerben. Doch die Tatsache, dass sie am Ende des Krieges besiegt wurden, aber noch
leben, ist fur Priamos der Beweis fur ihre Téauschung. Héatten sie sich ndmlich wie Hektor
verhalten, hitte auch fiir sie gegolten: , besser, [...] mit Ruhm [...] erschlagen zu werden. %%
Damit wird deutlich, wie sehr die Selbstdarstellung der eigenen Kampfperformance tber die
Fremdwahrnehmung entschied, und dass diese Selbstdarstellung daher mit der tatsachlichen
performance ubereinstimmen sollte. Mit dem Zweikampf zwischen Menelaos und Paris, von
denen letzterer in die Kritik des Priamos eingeschlossen ist, zeigt Homer dies beispielhaft:
Paris wird im Anschluss an den Zweikampf, in dem er eindeutig seinem Gegner unterliegt
und nur durch Aphrodites Eingreifen gerettet wird, von der Gottin in sein Gemach versetzt
und liegt dort, ,,schimmernd in Reizen und Feiergewand. Kaum wiirdest du glauben, dass er

vom Kampfe gekommen, vielmehr, er gehe zum Reigen [yopdvde], oder er habe sich eben

568 1. 22,56f.
56911, 22,108-110.
118



gesetzt, vom Reigen [yopoio] zu ruhen.“®’® Noch zu Beginn des Kampfes trug Paris jedoch
eine vollstandige Kampfausristung®* und wird sich in der Zwischenzeit auch schwerlich
umgezogen haben — kurz: Die feierliche Tanzkleidung ist ein Werk der Aphrodite, das sie
allem Anschein nach durch denselben Zauber bewirkte, mithilfe dessen sie Paris in einen
Nebel gehullt vom Kampfplatz schaffte. Warum jedoch, so stellt sich unweigerlich die
Frage, lasst Homer Aphrodite diesen Kleiderwechsel vornehmen? Verstandlich wird er vor
dem Hintergrund der Konnotation des Tanzes mit defensivem Kampfverhalten, welches
Paris im Duell mit Menelaos keinen Sieg einbringen konnte. Da Paris jedoch von sich selbst
behauptet hatte, vor allem durch seine offensive performance Menelaos mit Leichtigkeit
besiegen zu konnen — ,Immer hast du geprahlt, der streitbare Held Menelaos sei dir
mitnichten gewachsen an Kraft und Fausten und Lanze*®2 — wirkt die Aufmachung, die
Aphrodite ihm nun angedeihen lasst, geradezu als Hohn. Dies stellt auch Helena fest, wenn
sie sagt, was die Trojanerinnen von ihr halten werden, so sie weiterhin zu Paris steht: ,,Es
wiirde zum Schimpf mir gereichen®, sagt sie, ,,dort sein Lager zu teilen; denn jegliche
Troerin kiinftig mochte darob mich verspotten“.®”® Helena gelangt zu diesem Urteil, weil

Paris® Selbstdarstellung nicht mit dem Ergebnis des Kampfes korrespondiert.

Letztlich liegt der Wirkungsmacht von Priamos‘ Schméhrede das Konzept des framing®’*
zugrunde: Ténzer, Tauscher und Diebe sind Begriffe, die mit bestimmten Vorstellungen
konnotiert sind, deren blofRe Nennung Denkmuster aktivieren und auch beeinflussen kann.
Priamos‘ Rede verstehen wir so, wie sie gemeint war, wenn wir erkennen, dass hier das
aggressiv-aristokratische Ideal den un-hinterfragten, ganz selbstverstandlichen Hintergrund
bildete, vor dem Priamos formulierte, was er seinen Séhnen vorhielt. An anderer Stelle
jedoch zeigt Homer mit denselben Begriffen, die Priamos flr seine Vorhaltungen nutzt, eine
Alternative zu ebendiesem individualistisch motivierten Ruhmstreben auf, welche er in
Rucksichtnahme auf das Wohl der Gemeinschaft sieht. In diesen unterschiedlichen Stimmen
wird ein aufgebrochener, aber noch ungeléster Grundsatzkonflikt zwischen Adelstugenden

auf der einen und Birgertugenden auf der anderen Seite erkennbar. Es Uberlagern sich in

5701, 3,392-394.
STLI. 3, 330ff.
572 1. 3,430f.
573 1. 3,410-412. Bereits Helenas erste Reaktion auf die Bemerkung der Gattin, Paris trage Tanzkleidung,
deutet diesen Sachverhalt an: ,,Also sprach sie [=Aphrodite] und traf das Weib [=Helena] in der Tiefe des
Herzens.« — Il. 3,395.
574 In den letzten Jahren wurde dieses Konzept, das seine Urspriinge in der Kommunikationsforschung,
Soziologie und Psychologie hat, fur althistorische Forschung fruchtbar gemacht. Fur eine gangige Definition
siehe Entman, Robert: Framing: Towards a Clarification of a Fractured Paradigm, in: Journal of
Communication 43, Heft 3. 1993. S. 51-58.

119



diesem Bereich des homerischen Werkes also verschiedene Wertungshorizonte. Doch
zumindest im Fall von Polydamas nimmt Homer eine eindeutige Gewichtung vor und stellt
die Alternative zu individualistisch motiviertem Ruhmstreben als den besseren Weg dar,
worin sich Ansétze eines reframing, einer Modifizierung und Infragestellung bestehender
frames, erkennen lassen: Tanzrhetorik erhalt eine positive Verknipfung mit einer
defensiven, das Wohl der Gemeinschaft berticksichtigenden Strategie; jene Assoziationen,
die vermittels des Tanzes ein unzulénglich ausgeprégtes Adelsethos ausdriicken, werden
damit Uberschrieben. Das Wohl der Gemeinschaft Gber individuelle Ambitionen zu stellen
oder zumindest auf eine gleiche Stufe mit ihnen zu heben, stellt einen ersten Schritt in der
Formierung eines Gemeinschaftsbewusstseins dar, das fur die Genese der Polis

Voraussetzung und Grundlage zugleich war.

3.3.2. Die Entstehung des Waffentanzes und seine Bedeutung in der militarischen
Ausbildung

Tanzerische Bewegungen waren fir Homer also ein Teil ké&mpferischer
Auseinandersetzungen und gehdrten zum Kampfrepertoire seiner aristokratischen Helden.
Waffentanz im eigentlichen Sinne, wie er aus literarischen Quellen und von Vasenbildern
klassischer Zeit bekannt ist,>” findet sich bei Homer hingegen nicht — wenngleich die uns
uberlieferten Ursprungsgeschichten fir sich genommen auf ein hohes Alter des

Waffentanzes hindeuten mogen.®’® Denn bei den zuvor diskutierten Szenen tritt nicht der

575 Unter Waffentanz sind Ténze (solo oder im Chor) zu verstehen, bei denen die Tanzer Waffen tragen
(typischerweise Lanze oder Schwert, Schild und Helm — Lonsdale 1993, 147; Lesky, Michael:
Untersuchungen zur Ikonographie und Bedeutung antiker Waffentdnze in Griechenland und Etrurien, zugl.
Diss. Tibingen 1998, Miinchen: tuduv Verlagsgesellschaft 2000, S. 136) und diese in ihre Tanzbewegungen
einbeziehen. Die Quellenlage ist so umfangreich wie zu keinem anderen Tanz klassischer Zeit (vgl.
Ceccarelli, Paola: La pirrica nell’antichita greco romana. Studi sulla danza armate, Pisa [u. a.]: Istituti
Editoriali e Poligrafici Internazionali 1998, S. 25), gleichzeitig jedoch auch recht diffus, was die
Rekonstruktion eines koharenten Tanzgeschehens erschwert (Ausnahme hiervon ist: Xen. Anab. 6,1,1-13). In
literarischen Quellen begegnet eine Vielzahl an unterschiedlichen Waffentdnzen namentlich, wobei ihre
einzelnen Besonderheiten nicht immer ganz eindeutig definierbar sind. In der Forschung wird daher, Platons
Beispiel folgend (Plat. nom. 816b), oftmals der Begriff Pyrrhiche generisch fiir Waffentanz verwendet,
obwohl die Pyrrhiche strenggenommen nur eine Form des Waffentanzes darstellte. Auf Vasenbildern, die
eine weitere wichtige Quellengrundlage bilden, ist Waffentanz hdufig anhand der Anwesenheit eines
Aulosspielers und eines Schiedsrichters sowie an der weitgehenden Nacktheit der Ténzer erkennbar und
hieran von Kampfdarstellungen zu unterscheiden (vgl. Lonsdale 1993, 144 und Goulaki-Voutira, Alexandra:
Pyrrhic Dance and Female Pyrrhic Dancers, in: RCMI Newsletter 21, Heft 1, 1996, S. 3-12, hier S. 3). Die
Bewegungen beim Waffentanz imitierten in der Regel unterschiedliche Kampfmanover; die Waffen wurden
zur Verdeutlichung dieser Mandver eingesetzt, nicht etwa zum tatséchlichen Angreifen. Fir eine ausfihrliche
Definition siehe beispielhaft Lonsdale 1993, 140-148, passim, und Lesky 2000, 14.
576 Dionysios von Halikarnassos zufolge geht der Waffentanz auf Athene zurlick, die ihn zur Feier des Sieges
Uber die Titanen etablierte, oder auf die Koureten, die ihn erstmals zum Schutz des neugeborenen Zeus
auffihrten (Dion. Hal. ant. 7,72,7 sowie Diod. 5,65,4). Einigen Interpretationen des Mythos von Athenes
Geburt zufolge soll sie unmittelbar nach ihrer Geburt selbst einen Waffentanz getanzt haben (vgl. Lonsdale
1993, 149). Der Etymologie des Wortes Pyrrhiche nachspirend, kommen einige antike Gewé&hrsménner zu
120



Tanz als vorgeordnete Handlung in Erscheinung, sondern das Kampfgeschehen, und zudem
sind die Waffen, die dabei gefiihrt werden, selbstverstandliche Utensilien fiir ebendiesen
Kampf, nicht fir den Tanz. Ist jedoch ein Tanz die Ubergeordnete Handlung, fungieren
Waffen bei Homer allenfalls als Accessoire, nicht als Gegenstande, die in das
Tanzgeschehen auch mit einbezogen wiirden.®”” Am deutlichsten zeigt dies das Idealbild
eines Reigentanzes auf dem Schild des Achill, das als einen Bestandteil der reichen
Ausstattung der tanzenden Miadchen und Jungen ,,goldene Dolche* kennt, die ,,herab an
silbernen Riemengehingen [hingen]“,°’® also ausdriicklich nicht fir den Tanz an sich
verwendet wurden. Auch wenn Hektor davon spricht, er wisse ,,im Nahkampf [...] den
verderblichen Ares zu ehren [= péimecBor Apni]“*’® und damit, wie Wegner plausibel
herleitet,> in erster Linie eine Ehrerbietung durch Tanz gemeint ist, handelt es sich dabei
dennoch nicht um Waffentanz im eigentlichen Sinne. Denn der Kontext, in dem Hektors
Aussage steht, zeigt vielmehr, dass erneut ganz deutlich der Kampf die Gbergeordnete Rolle
einnimmt und dass Tanz dem untergeordnet die Wendigkeit im defensiven Kampfverhalten
Hektors veranschaulichen soll.%8!

Neben Homer erweisen sich auch andere literarische Quellen bei der Frage nach der
Entstehung des Waffentanzes nur bedingt als hilfreich, da hauptsachlich spate Zeugnisse
tiberliefert sind,*® die sich allenfalls unspezifisch mit der Entstehung befassen oder

atiologische  Ursprungsgeschichten  rezipieren.  Vasenbilder erscheinen dagegen

der Vermutung, Achilles habe mit seinem Tanz um Patroklos Scheiterhaufen den Waffentanz begriindet
(Aristot. Frgm. 519 Rose) oder er gehe auf Neoptolemos® Sprung aus dem Trojanischen Pferd zuriick
(Lukian de saltatione 9). Aristoxenos zufolge habe ein Spartaner mit dem Namen Pyrrhichos die Pyrrhiche
erfunden (Athen. 14,630¢).
577 Zu der gleichen Beobachtung kommt Lesky in seiner Analyse von Vasenbildern aus archaischer Zeit: Die
Waffe habe dazu gedient, den sozialen Status ihres Tragers zu markieren; eine Rolle im eigentlichen Tanz
habe sie nicht gespielt — Lesky 2000, 41 und 131. Ahnlich bereits T6lle-Kastenbein 1964, 77, die darauf
hinweist, ,,dass es einen Unterschied zu machen gilt zwischen dem eigentlichen Waffentanz und einem
Reigentanz, bei dem die Waffen zum Schmuck und zur Kennzeichnung der Jiinglinge dienen®.
578 1], 18,597f.
ST9 1. 7,241.
580 \v/gl. Wegner 1968, 42f.
581 Wegner geht ebenfalls davon aus, dass es sich hier nicht um einen Waffentanz im eigentlichen Sinne
handelt — ebd., 43. Allerdings interpretiert er die Erwdhnung von Tanz an dieser Stelle lediglich als
sprachliches Mittel, als ,,einen grimmigen Vergleich, [...] eine bittere Verquickung von Widerstreit, von
Gegensitzen, mit denen der Dichter manchmal um greller Charakterisierung willen spielt.“ (ebd.) Mit dieser
Interpretation unterstellt er jedoch, dass Homer Tanz und Kampf als Gegenséatze auffasst, was, wie oben
gezeigt, nicht der Fall war.
582 Dieser Umstand wird auch in der Forschung haufig beklagt, so etwa von Tolle-Kastenbein 1964, 77, oder
Ceccarelli 1998, 24f. Konkret Uiber Waffentanz schrieben: Athenaios, Polybios, Dionysios von Halikarnassos,
Pollux, Lukian. Platon und Xenophon bilden mit ihren relativ kurzen Auseinandersetzungen mit dem
Waffentanz die friihesten literarischen Quellen. Siehe zur Quellenlage ebenfalls Harmon, Roger (Basel),
,»Pyrrhiche®, in: Der Neue Pauly, Herausgegeben von: Hubert Cancik, Helmuth Schneider (Antike), Manfred
Landfester (Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 13 March 2020
http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1015680.

121



vielversprechender, allerdings ist ihre Interpretation mit teils groBen Unsicherheiten
verbunden.®®® Die fir die gewiinschte Eindeutigkeit notwendigen Attribute, wie die
Anwesenheit eines Aulosspielers und eines Schiedsrichters sowie die weitgehende Nacktheit
der Ténzer und das aktive (zudem schwer darstellbare) Einbeziehen der Waffen in das
Tanzgeschehen, tauchen erst auf Vasen ab der klassischen Zeit auf.>8* Seit dieser Zeit war
der Waffentanz dann weit verbreitet, worauf neben der zunehmenden Zahl an bildlichen
Darstellungen die Vielfalt an Bezeichnungen, die Athenaios iiberliefert,%®® hindeutet. Vor
diesem Hintergrund legt das Fehlen von Waffentanz bei Homer nahe, dass seine Bedeutung
erst im Lauf der archaischen Zeit allmahlich zunahm.

Muss zwar der Versuch einer exakten Bestimmung der Entstehungszeit des Waffentanzes
angesichts der diffusen Quellenlage also auch enttauschen, so lasst dafiir seine wahrend der
archaischen Zeit einsetzende Bedeutungszunahme doch wichtige Schlusse auf die ihm
zugrunde liegenden Wertvorstellungen und Funktionen zu. Denn Tanz im Kontext von
Kampf und Waffen war, wie das vorangehende Kapitel darlegen konnte, ganz grundséatzlich
mit bestimmten, der Realitat archaischer Zeit entstammenden Werten verknipft. Dies lasst
vermuten, dass bei der Entwicklung des Waffentanzes als eigener Tanzform abseits eines
konkreten Kampfgeschehens diese Werte in der einen oder anderen Form weitergetragen
wurden®®® und somit auch in klassischer und spaterer Zeit die ideelle Verbindung zwischen

Tanz, Kampf und Waffen pragten. Um die Bedeutungszunahme des Waffentanzes vor

583 Angesichts dieses Umstandes, den Webster vor allem bei geometrischen Vasen beklagt, versucht er eine
grobe Annéherung an die Entstehungszeit des Waffentanzes, indem er als terminus ante quem das Jahr der
Einflihrung der GrolRen Panathenéen, 566 v. Chr., festlegt — vgl. Webster 1970, 52.
584 Tolle-Kastenbeins Interpretation des Bildes einer attischen Oinochoe (Boston, Museum of Fine Arts
25.43, 735-720 v. Chr.) als Darstellung einer Frihform der Pyrrhiche beispielsweise vermag nicht génzlich
zu Uberzeugen, sondern ist vielmehr ein Beispiel fur die Uneindeutigkeit friher Darstellungen des
Waffentanzes — Tolle-Kastenbein 1964, 77. Wahrend Lonsdale 1993, 140, T6lle-Kastenbeins Interpretation
sehr unkritisch folgt, deutet Junker das Bild als die Darstellung zweier Ménner, die um einen dritten
gefallenen Mann kampfen — Junker, Klaus: Zur Bedeutung der frihesten Mythenbilder, in: Schmidt, Stefan;
Oakley, John. H. (Hgg.): Hermeneutik der Bilder. Beitrdge zur Ikonographie und Interpretation griechischer
Vasenmalerei. Teil von: Bayerische Akademie der Wissenschaften: Beihefte zum Corpus VVasorum
Antiquorum. Band 1V, Minchen: C. H. Beck 2009, S. 65-76, hier S. 71. Haug weist zudem darauf hin, dass
es fur dieses, wie sie es nennt, ,,sehr ungewohnliche[.] Kampfbild“ keine vergleichbare Darstellung gibt —
Haug, Annette: Die Entdeckung des Korpers. Kérper- und Rollenbilder im Athen des 8. und 7. Jahrhunderts
v. Chr., Berlin: De Gruyter 2012, S. 252.
585 \/gl. Athen. 14,629c.
586 Das Phanomen, dass Wert- und Moralvorstellungen eine starke Kontinuitit mit der archaischen Zeit
aufweisen, ist besonders deutlich am Beispiel Spartas zu beobachten und in der Spartaforschung seit
Langerem etabliert. So beispielsweise in Murray, Oswyn: Cities of Reason, in: Ders.; Price, Simon (Hgg.):
The Greek City. From Homer to Alexander, Oxford: Clarendon Press 1990, S. 1-26, hier S. 9, sowie:
Hodkinson, Stephen: The Development of Spartan Society and Institutions in the Archaic Period, in:
Mitchell, Lynette G.; Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic Greece, London und New
York: Routledge 1997, S. 83-102, hier S. 87ff. Hodkinson betont in diesem Zusammenhang gleichzeitig und
zu Recht, dass trotz gewisser Kontinuitaten Spartas Entwicklung durchaus dynamisch war.

122



diesem ideengeschichtlichen Hintergrund klaren zu kdnnen, soll zundchst eine Analyse des
Stellenwertes von Waffen und dessen Wandel im Verlauf der archaischen Zeit erfolgen.
Der Stellenwert von Waffen offenbart sich vornehmlich in dem allgemeinen Umgang mit
ihnen, der neben einem praktischen auch auf einen symbolischen Nutzen verweist. Letzterer
bestand vor allem darin, den individuellen Status ihres Besitzers oder Tréagers zu
prasentieren. Zahlreiche und an prominenter Stelle aufbewahrte Waffen waren in
homerischer Zeit daher ein Zeichen aristokratischer Macht und Ausweis der Fahigkeit, viele
Manner fir eigene Beuteziige zu mobilisieren.>®” Auch war es fiir homerische Aristokraten
selbstverstandlich, nicht nur aus praktischen Erwagungen, sondern (und vor allem) auch zur
Statusprasentation im Alltag ein Schwert oder einen Speer bei sich zu fiihren: Bevor
Agamemnon oder Telemachos sich auf den Weg zur Versammlung machen, kleidet sich ein
jeder, ,,band sich unter die gldnzenden Fiile die schonen Sandalen, hdngte das Schwert um
die Schulter, geschmiickt mit silbernen Buckeln®.>®® Auch Menelaos tragt zusatzlich zu
seiner eigentlichen Kleidung ein Schwert,*® und wenn Telemachos in die Stadt geht, greift
er zu einer Lanze, denn ,tauglich war sie zur Wehr und sie passte ihm gut in die Hinde;
stadtwarts wollte er eilen“.5° Dieses letzte Beispiel zeigt, dass durchaus praktische
Erwégungen eine Rolle spielten — auf dem Weg in die Stadt konnte man unter Umstanden
in eine gefahrliche Situation geraten. Dass Homer aber vor allem auch die Bewaffnung in
der Versammlung, der Verkorperung von Offentlichkeit schlechthin, kennt und als
selbstverstandlich darstellt, offenbart die groRe symbolische Bedeutung des Waffentragens
als Distinktionsmerkmal eines homerischen Adligen. Zwar trugen auch Sklaven Waffen,
aber sie verwendeten sie lediglich zur Selbstverteidigung auf dem Land; in die Stadt nahmen
sie sie nicht mit.>®! Dariiber hinaus bewies ein Aristokrat durch das Tragen von Waffen seine
potentielle kdrperliche Fitness; einen tatsachlichen Beweis fur seinen gekonnten Umgang
mit Waffen stellte das Tragen allein allerdings nicht dar, sondern es lebte vornehmlich von
der symbolischen Assoziation von Waffen mit Kampfkraft.>®? Altere, Schwéchere und
gesellschaftliche Randgruppen wie Bettler stltzen sich bei Homer daher auch in

symboltrachtiger Weise auf ihren Speer, verwenden ihn also als Gehhilfe, oder greifen von

587 Ein anschauliches Beispiel liefert Od. 1,127-129.
588 [1. 2,44f. Im Falle Telemachos* siche Od. 2,3f.: , kleidete sich und legte sein scharfes Schwert um die
Schulter, band an die zarten Fiille sich schone Sandalen®.
589 \/gl. Od. 4,307-311.
590 Od. 17,4f. Fir eine Diskussion weiterer Belegstellen siehe Wees, Hans van: Greeks Bearing Arms. The
State, the Leisure Class, and the Display of Weapons in Archaic Greece, in: Fisher, Nick; Wees, Hans van
(Hgg.): Archaic Greece. New Apporaches and Evidence, Swansea: Classical Press of Wales 1998, S. 333-
378, hier S. 335.
%91 \V/gl. van Wees 1998, 335.
%92 Siehe hierzu ausfihrlicher unten.

123



vornherein zu einem Wanderstab.>®® Grund fir den hohen Stellenwert von Waffen bei
Homer und ihre Prasenz sowie ausfuihrliche Beschreibung vor allem im Zusammenhang mit
Avristokraten war zum einen die Tatsache, dass sie aus Metall hergestellt und damit a priori
von hohem materiellen Wert waren.>®* Zum anderen stellten sie Kriegsbeute dar und wurden
damit zum Ausweis der Kampfkraft und Tapferkeit eines homerischen Adligen, wie
Idomeneus® Aussage zeigt: ,,Suchst du Speere, mein Freund, so findest du einen, ja zwanzig
dort im Zelte; sie lehnen entlang den schimmernden Wanden; troische, die ich den Toten
entriss. Ich glaube doch wirklich, niemals ferne zu stehen im Kampfe mit feindlichen
Mannern. Darum hab ich an Speeren genug und gebuckelten Schilden, auch an Helmen und
viele Panzer, die glinzen und funkeln.“®% Insgesamt dienten das Zurschaustellen sowie das
Tragen von Waffen in der Offentlichkeit also dazu, die Stellung und Wehrhaftigkeit eines
aristokratischen Helden zu versinnbildlichen.

Im Lauf der archaischen Zeit anderte sich jedoch der Stellenwert von Waffen; sie wurden
mehr und mehr als Gebrauchsgegenstdnde betrachtet, die zwar weiterhin einen hohen
materiellen Wert haben konnten, deren ideelle Strahlkraft aber nachgelassen hatte.%% Ebenso
verschwand die Gewohnheit, Waffen in der Offentlichkeit zu tragen; Thukydides erschien
sie bereits als Relikt einer langst vergangenen Zeit.>®” Auch wurden friihgriechischen
Gesetzgebern Regelungen zugeschrieben, die das Tragen von Waffen in der Offentlichkeit
untersagten. So soll etwa Charondas ,,selbst gesetzlich bestimmt [haben], dass niemand in

Waffen einer Versammlung beiwohnen diirfe,“>%® und aufgrund einer Verletzung Lykurgs

%93 Od. 17,199-203: ,,doch einen Stecken, so wie er ihn wiinschte, gab ihm Eumaios. Beide nun gingen,
zuriick aber blieben die Wachter des Hofes, Hunde und Hirten; er selbst aber filhrte zur Stadt seinen
Herrscher. Der sah gerade so aus wie ein Greis, der des Stabes bed(rfte, so wie ein elender Bettler mit
grauslichen Kleidern am Leibe.“ In dem Wanderstab erblickt van Wees ,,a symbol of impotence* — van Wees
1998, 336.

594 Homer hebt die metallene Beschaffenheit von Waffen (und anderen Riistungsgegenstanden) stark hervor.
Zwar oft in epischer Uberhohung wie in 11. 19,359ff. und 14,340ff., aber dass Metall einen hohen Wert hatte
und seine Beschaffung sowie kunstfertige Verarbeitung schwierig waren, zeigen unter anderem Il. 23,826-
835und Od. 1,179-188.

55 1. 13,260-265. Wie sehr Waffen als direkter Hinweis auf die Tapferkeit galten, zeigt weiterhin Meriones
Antwort, in der seine Rechtfertigung enthalten ist, dass er auf einen von Idomeneus® Speeren zuriickgreifen
muss: ,,Auch mir selber fehlt es im Zelt und im schwarzlichen Schiffe nicht an troischer Beute, doch ist es zu
weit, sie zu holen. Hab“ ich doch niemals, nie, so mein‘ ich, des Mutes vergessen; unter den Vordersten nur
im ménnerehrenden Kampfe steh® ich, sobald sich der Streit erhoben hat unter den Kriegern.“ — II. 13,267-
271.

5% S0 van Wees 1998, 364f., der eine Analyse verschiedener Vasenbilder vornimmt.

597 Laut Thuk. 1,6 hatten sich allein einige griechische Stamme diese Gewohnheit bewahrt, und zwar solche,
die noch wie in archaischer Zeit private Beuteziige unternahmen (Ozolische Lokrer, Aitolier, Akarnanier).
Doch fiir Thukydides stellt das Waffentragen in der Offentlichkeit eine barbarische Sitte dar, und er betont
ausdriicklich, dass die Athener als erste keine Waffen mehr trugen.

%8 Diod. 12,19,2.

124



habe man ,,die Sitte, Stocke zu tragen, wenn sie sich versammelten, [abge]schafft[..].>%

Kreta scheint hiervon jedoch eine Ausnahme darzustellen; dort waren Waffen Ephoros
zufolge auch in klassischer Zeit noch kostbare und geschitzte Geschenke.5%

Wie es zu diesem Wandel des Stellenwertes von Waffen kam, I&sst sich
bemerkenswerterweise gerade durch die Ausnahme, die Kreta in dieser Hinsicht bildet,
erklaren. Denn dort war, anders als in den meisten anderen Poleis, der Kampf in der Phalanx
nicht die Hauptkampfart; bestimmend blieben auch in klassischer Zeit andere,
hocharchaische Kampfweisen als Ausdruck individualistisch motivierter und organisierter
Raub- und Beuteziige.®®* Umgekehrt ausgedriickt bedeutet dies: Dort, wo der Phalanxkampf
Verbreitung fand und man dazu tiberging, Kriegszlige zu einer gesamtgemeinschaftlichen
Angelegenheit zu machen, wurden Waffen nicht mehr dazu genutzt, individuelle Aristie
auszudriicken.®? Denn mit dem Aufkommen der Phalanx gingen ,jincreasing uniformity,
equality, and solidarity“®® einher, die Waffen zur Statusdemonstration weniger brauchbar
machten. Auch war es schwierig, sich in der Phalanx-Formation als Einzelperson durch
speziellen Einsatz von Waffen auszuzeichnen.®®* Exakt vor diesem Hintergrund wird die
Bedeutungszunahme des Waffentanzes seit dem Ausgang der archaischen Zeit erkléarbar: Er
stellte eine neue, an die veranderten Umstdnde besser angepasste Form der Artikulation
individueller Wehrkraft dar.% So ermdglichte er, was der Phalanxkampf weitgehend
verwehrte, namlich eine Unterbeweisstellung des fachméannischen Umgangs mit Waffen und

das kreative Agieren in einer direkten (wenn auch fingierten) Auseinandersetzung.®®® In

59 plut. Lyk. 11. Es soll nicht unerwahnt bleiben, dass die Berichte unserer antiken Gewahrsmanner Gber
frihe Gesetzgeber von pseudogeschichtlichen und mythisierenden Elementen durchsetzt sind; doch die
Tatsache, dass das Motiv des Gesetzgebers, der Waffen aus der Offentlichkeit verbannt, weit verbreitet und
fest etabliert war, zeigt, dass man vermehrt dazu tiberging, sich unbewaffnet in der Offentlichkeit
aufzuhalten. Zudem belegen auch archéologische und ikonographische Quellen eine Abkehr von der Praxis,
in der Offentlichkeit Waffen zu tragen — dazu van Wees 1998, 338ff.
690 \/gl. Ephoros bei Strab. 10,4,16.
801 \/gl. Gabrielsen, Vincent: Piracy and the Slave-Trade, in: Erskine, Andrew (Hg.): A Companion to the
Hellenistic World, Oxford [u. a.]: Blackwell Publishing 2005, S. 389-404, hier S. 403.
892 Individuelle Statusprasentation verschwand damit selbstverstandlich nicht einfach, doch ab der Mitte des
7. Jahrhunderts v. Chr. ging man dazu iiber, sich mehr als ,,men of leisure and less as men of strength* — van
Wees 1998, 352 — zu présentieren, indem man Waffen durch aufwendige Kleidung wie das himation ersetzte.
Bis zum spéten 6. Jh. v. Chr. waren Waffen als Kennzeichen der Elite dann vollstandig verschwunden, wie
Vasenbilder belegen — vgl. Van Wees 1998, 358.
603 Wees, Hans van: The Homeric Way of War. The ,Iliad‘ and the Hoplite Phalanx (II), in: Greece and
Rome 41, Heft 2, 1994, S. 131-155, hier S. 148.
604 Hierzu formulierte van Wees priignant: ,,By reducing individual mobility and finally excluding chariots
and horses from the battlefield, the phalanx made it even harder than it had previously been for anyone to
stand out in the mélé, and even more obvious that the course of battle was never really determined by noble
champions.* — van Wees 1994, 148.
805 Waffentanz wurde trotz des Fehlens der Phalanx auch auf Kreta praktiziert. Zu seinen Vorteilen im
militarischen Training siehe unten.
806 Details zur Ausfiihrung von Waffentanz siehe unten.

125



dieser Hinsicht stellte der Waffentanz sogar eine Verbesserung gegentiber dem vorherigen
Symbolsystem dar, das, wie gezeigt, auf dem Besitzen und Herumtragen von moglichst
kostbaren Waffen beruhte; beides jedoch waren nicht zwangslaufig tatsachliche Ausweise
von Kampfkraft — der homerische Aristokrat benutzte seine Waffe in der Offentlichkeit
lediglich als Accessoire. Zwar hatte er sie in aller Regel durch seinen eigenen Einsatz in
seinen Besitz gebracht, wie beispielsweise Idomeneus betont,®®” aber dieser Ausweis der
eigenen Kampfkraft lag in der Vergangenheit; ein unmittelbarer Aussagewert ber die
aktuelle Kampfkraft liel? sich daraus nicht ableiten. Der Waffentanz jedoch ermdglichte nun
solch eine Aussage, da er von der und durch die performance an sich lebte.

Die sich im Wechsel zur Phalanxstrategie ausdriickende Zunahme der Bedeutung nicht-
aristokratischer Burger und ein sich verstarkt ausbildendes Gemeinschaftsbewusstsein
konnten ebenfalls durch Waffentanz symbolisiert werden, da er spatestens ab seiner
Integration in die militarische Ausbildung eine genuine Gemeinschaftsaktivitat darstellte.
Um ihn beherrschen zu konnen, waren gemeinschaftliches Training sowie
Gemeinschaftsbewusstsein notwendig. Das neue Symbolsystem zum Ausweis der eigenen
Kampffertigkeiten und damit einhergehend des eigenen Selbstverstandnisses (und Status)
wurde ebenfalls auf nicht-aristokratische Birger ausgeweitet. Tanz ermdglichte also letztlich
die Ausweitung eines vormals homerisch-aristokratischen Mittels der Statusdemonstration
auf alle Biirger bzw. Nichtadligen — das Tragen von Waffen in der Offentlichkeit wurde
durch Waffentanz ersetzt, der als gemeinschaftliche Aktivitat die Exklusivitat des adligen
Habitus des Waffentragens aufbrach und ihm eine neue Bedeutung gab. Denn diese
Selbstaristokratisierung der Birgerschaft verschob den Fokus vom Individuum auf die
Polisgemeinschaft und starkte sie zugleich, da das disruptive Potential, das die nun tiberholte
Angewohnheit Waffen zu tragen mit sich brachte, eingehegt wurde. So wurden durch das
Verschwinden von Waffen aus der Offentlichkeit Konflikte, die den inneren Frieden
bedrohen, die zu einer Stasis fuhren konnten, von vornherein entschéarft, und ihnen wurde in

gewissem Mal3e sogar vorgebeugt.

Mit dem Aufkommen der Phalanx®®® nahm die Bedeutung des Waffentanzes nicht nur als

neue Form der Reprédsentation von Wehrkraft zu, sondern er wurde auch Teil des

807 Siehe S. 124.
698 Grundlegend dazu immer noch van Wees 1994, der das Aufkommen der Phalanx als Prozess begreift, der
ungeféhr ins 6. Jh. v. Chr. zu datieren ist.

126



militarischen Trainings.®®® So wurde die Pyrrhiche beispielsweise in Sparta getanzt ,als
Vorlbung fur den Kriegsfall. Alle Einwohner in Sparta lern[t]en von der Vollendung des
fiinften Lebensjahres an, die ,pyrrhiche* zu tanzen.“%1° Fiir Athen verweist Lesky auf die
auffallend groRBe Zahl an attischen Vasenbildern aus dem spaten 6. Jh. v. Chr., die
Waffentanz vor allem in der Palastra zeigen, wodurch der hohe Stellenwert dieser Form des
,militdrische[n] Exerzieren[s]*“®!! deutlich werde. Generell waren Formen militarischen
Trainings vor allem dort nétig, wo im Falle kriegerischer Auseinandersetzungen in der
Phalanx gekampft wurde, da ein GroRteil der zahlreichen Menschen, die in die Phalanx
integriert wurde, zumeist keine Erfahrungen im Umgang mit Waffen hatte.®2 VVor die neue
Aufgabe gestellt, diese Massen in einen funktionierenden Verband von Kdmpfern zu formen,
musste der Gesetzgeber viel Innovationspotential beweisen. Daher sollten neben praktischen
Disziplinen auch gemeinschaftsforderliche Leitbilder in der Erziehung vermittelt werden.5*3
Ob diese Leitbilder auch dem Waffentanz im Speziellen zugrunde lagen, und ob man auch
deshalb begann, ihn in die militarische Erziehung zu integrieren, soll im Folgenden
untersucht werden.

Zu diesem Zweck muss zunéchst gefragt werden, wie ein Waffentanz ausgefihrt wurde,
welchen physischen Nutzen er damit in der Ausbildung der Phalangiten gehabt haben mag.
Welche Bewegungen Waffentanz umfasste, lasst sich neben bildlichen Darstellungen auch

899 In der Forschung herrscht keine Einigkeit dariiber, ob es (auRerhalb Spartas) ein flachendeckendes,
institutionalisiertes militarisches Training gab oder nicht; tendenziell gehen neuere Beitrage davon aus, dass
es eine Art von Basistraining gab, das im Lauf der klassischen Zeit immer wichtiger wurde — Konijnendijk,
Roel: Classical Greek Tactics. A Cultural History, Leiden und Boston: Brill 2018, S. 39f. mit ausfihrlichen
Verweisen auf entsprechende Literatur. Konijnendijk 2018, 40, selbst schreibt in diesem Zusammenhang: ,,I
will assume that the militia of Greek city-states, Spartans aside, received no official training of any kind until
the final years of the Classical period. They were taught neither to use their weapons nor to march and fight
in formation.* Die athenische Ephebeia sei erst ab ca. 336 v. Chr. verpflichtend geworden, so Konijnendijk
2018, 42, weiter. In dem vorliegenden Kapitel wird daher vor allem die spartanische Erziehung in den Blick
genommen, aber gleichzeitig die These vertreten, dass es unabhangig von der sich erst allméhlich
herausbildenden offiziellen militarischen Ausbildung eine Form von vor-institutionellem militarischem
Training gab und dass im Rahmen dieses Trainings Waffentanz grofle Bedeutung zukam.
610 Athen. 14,631a.
611 |_esky 2000, 145. Diesen Bedeutungszuwachs bringt er mit den kleisthenischen Reformen in
Zusammenhang, im Zuge derer das Militdrwesen weitreichend verdndert worden sei — Lesky 2000, 145. Ob
darin jedoch eine institutionalisierte Form eines gezielten militarischen Trainings zu erblicken ist, lasst Lesky
offen.
612 5o etwa Konijnendiik 2018, 39-41. Aber auch in Poleis, in denen die Phalanx nicht die Hauptkampfform
darstellte, gab es militarisches Training, wie etwa auf Kreta. Auch dort war Waffentanz ein Teil dieses
Trainings — Ephoros bei Strab. 10,3,8; 10,4,16 (évom\io opyfoet, fiv katadei&on Kovpiita tpdtov). In
solchen Féllen standen die rein physischen Féhigkeiten, die der Waffentanz schulte, im VVordergrund.
613 Wie Link, Stefan: Sparta, von innen gesehen, in: HZ 293, 2011, S. 323-371, hier S. 358-366, zeigen
konnte, stand in Sparta dieser Anspruch zwar stets in Konkurrenz zu Einzelinteressen — ,,im Bereich der
Erziehung [...] fehlt es an der inneren Integration von gemeinschaftlichen und privaten Zielen,
gesellschaftlicher Vorgabe und individuellen Bestrebungen.“ (Link 2011, 365) — aber gleichzeitig war das
Bemuhen um gemeinschaftliche Uniformitét stets vorhanden.

127



literarischen Zeugnissen entnehmen.®'* Athenaios etwa berichtet: ,,Denn in der Musik und
in der Ausbildung der Korper erwarben sie die tapfere Haltung und tbten sich in Verbindung
mit dem Singen fiir die Handhabung der Waffen. So kamen die sogenannten ,pyrrhichai‘
und jede derartige Tanzform auf.“6® Wihrend Waffentanz hiernach recht allgemeine
Fertigkeiten im Umgang mit Waffen schulte, gereichte er Platon zufolge dazu, auch
komplexere Bewegungsablaufe sowie das Verhalten wahrend eines Kampfes zu trainieren:
Waffentanz

bildet nach, wie man allen Hieben und Wirfen dadurch entgehen kann, dass man sich wendet und nach
allen Seiten ausweicht und in die Hohe springt und sich duckt; aber auch die entgegengesetzten
Bewegungen macht er, ndmlich jene, die zu den Angriffsstellungen filhren oder sich in der Nachbildung
des BogenschieRens und Speerwerfens und aller Arten des Dreinschlagens versuchen. %

Ob der Waffentanz, den Platon beschreibt, die Tanzpraxis in Athen im 4. Jh. v. Chr.
widerspiegelt oder ob es sich um eine Art idealen Waffentanz handelt, wird in der Forschung
kontrovers diskutiert;5!’ festgehalten werden kann jedoch in jedem Fall, dass Platon die
Bewegungen beim Waffentanz in defensive und offensive unterteilt und dass er ihm eben
damit grundsétzlich ein grof3es Trainingspotential zuschreibt. Auch die sechs Waffenténze,
die in Xenophons Schilderung als Dank daflr aufgefiihrt werden, dass das Gebiet der
Paphlagonier sicher passiert werden darf, zeigen ein groRes Spektrum an unterschiedlichen
Bewegungen sowie zudem eine groRe Néhe zu realen Kampfen; die Paphlagonier versetzt

die Darbietung sogar in Schrecken, da sie glauben, einer der Tanzer sei tatséchlich verletzt:

Als die Spenden dargebracht waren und man den P&an gesungen hatte, erhoben sich zuerst die Thraker
und tanzten in Waffen zur Fléte, flihrten miihelos hohe Spriinge aus und handhabten dazu die Schwerter.
Am Schluss schlug jeder nach seinem Partner, so dass es allen vorkam, er habe seinen Mann getroffen.
Der aber lief? sich in einer Finte zu Boden fallen: Die Paphlagonier schrien auf. Nun nahm der eine dem
andern die Waffen und ging weg, indem er den Sitalkas sang. Andere Thraker trugen den zweiten
feierlich hinaus, wie wenn er tot wére. Es war ihm aber nichts geschehen.58

Zum einen diente Waffentanz also dazu, den Umgang mit Waffen in allgemeiner Form
zu vermitteln: wie man eine Waffe hélt, wie man sich mit ihr in einer Art Kampfrhythmus
bewegt. Zum anderen war er durchaus auch dafiir geeignet, konkretere Bewegungsabléaufe,

Ausweich- sowie Angriffsmandver so realitatsnah zu imitieren, dass er bei ausreichender

614 Dass literarische und bildliche Quellen nicht einfach additiv verwendet werden konnen, da ,,die besondere
Erzéhlweise der antiken Kiinstler* beriicksichtigt werden muss, hat Lesky bereits 2000, 12, zu Recht
gefordert. Dennoch fallen zwischen den beiden Quellengattungen so viele Ubereinstimmungen auf, dass die
zugrundeliegenden Vorstellungen in der Beschreibung der Bewegungen beim Waffentanz ergdnzend
herangezogen werden kénnen.
615 Athen. 14,629c.
616 Plat. nom. 815a.
617 Fir einen Uberblick siehe Wheeler, Everett L.: Hoplomachia and Greek Dances in Arms, in: GRBS 23,
1982, S. 223-233, hier S. 231.
618 Xen. Anab. 6,1,5-6; fiir die sechs Kampfe insgesamt siehe Xen. Anab. 6,1,1-13.

128



Verinnerlichung, wenn auch keine Spezialschulung, so aber immerhin doch eine brauchbare
Vorbereitung auf unterschiedliche kdmpferische Auseinandersetzungen bot. Konijnendijk
geht davon aus, dass die Handhabung von Waffen etwas war, das die jungen Méanner ,,picked
up naturally in their youth*®*® — angesichts der bisherigen Uberlegungen scheint dieses von
ihm sogenannte ,,natilirliche Aufgreifen* nun also vor allem im Waffentanz ermdglicht
worden zu sein.

Gerade dieses unspezifische Wesen des Waffentanzes lasst Wheeler jedoch daran
zweifeln, dass er eine Ubung gewesen sein konnte, die tatséchlich vollumfanglich auf den
Phalanxkampf vorbereitete: ,,this dance might have increased physical fitness, agility, and
dexterity in handling a shield. We cannot say that pyrrhic dancing totally prepared an
individual to fight in a phalanx.“®?° Es war allerdings gar nicht der Anspruch des
Waffentanzes, alle Einzelheiten zu trainieren, sondern Ziel war, das allgemeine Agieren mit
Waffen und das Verhalten im Kampf zu schulen: Weite Teile des militarischen Trainings in
Sparta etwa griindeten auf der Idee, grundlegende F&higkeiten zu vermitteln, die dann spater
im eigentlichen Kampfeinsatz hilfreich werden wiirden — so zum Beispiel das Ertragen von
Hitze und Kélte, Abhartung durch BarfuRlaufen und das Auskommen mit wenig Nahrung.?*
Unter rein praktischen, physischen Aspekten scheint Waffentanz also vor allem fir
angehende Phalangiten eine gute Ubung gewesen zu sein, da er insgesamt ein doch recht
unspezifisches Training darstellte. Auch flir das Training Leichtbewaffneter, wie etwa
Bogenschitzen, war Waffentanz zusatzlich zu ihrem Spezialtraining nitzlich, da er Agilitat

vermittelte.5%?

Geeignet flr die Vorbereitung auf den Phalanxkampf war Waffentanz auch und vor allem
aufgrund seiner psychischen Komponente, die, erneut in Analogie zu vielen MalRnahmen der
spartanischen Erziehung, die notwendige Kampfmotivation hervorbringen sollte. Denn mit
der Abkehr von privaten Kriegsziigen hin zu Auseinandersetzungen im Namen der

Polisgemeinschaft war es von essentieller Notwendigkeit, alle Kampfer auf diese

619 Konijnendijk 2018, 61.

620 Wheeler 1982, 232. In Anlehnung hieran jiingst auch Konijnendijk 2018, 64: ,,However, while the
pyrrhiche may have stimulated a man’s reflexes and agility, it hardly seems to have been appropriate training
for the conditions of hoplite combat.*

621 Belege hierfiir bei Xen. Lak. Pol. 2,3-5 sowie 2,7: ,,Es ist offenkundig, dass seine ganze Erziehung darauf
abzielte, die Knaben [...] tauglicher fiir den Krieg zu machen.“ Auch Konijnendijk 2018, 63, stellt fest:
,»Combat required agility more than strength, and campaigning required a willingness to go without food,
drink or sleep for extended periods of time.*

622 Trotz seiner sonstigen Herabsetzung des Waffentanzes raumt Konijnendijk 2018, 65, zumindest diesen
Punkt ein: ,,For light-armed troops, who certainly had to spend time training in order to use their weapons
effectively, they [= Waffentdnze] would be a complenetary exercise at best.*

129



Gemeinschaft und den Wert von Gemeinschaftlichkeit einzuschworen. Die bereits bei
Homer feststellbare ganz grundsatzliche Verknipfung von bestimmten Werten mit Tanz im
Kontext von Kampf erfuhr im Waffentanz als Teil des militarischen Trainings eine bewusste
Ausgestaltung: Platon zufolge sollte Uber die Bewegung des Korpers eine bestimmte
Charakterpragung erreicht werden. Grundlage dessen ist das Prinzip der Mimese, das zwar
jedem Tanz in grof3en Teilen, dem Waffentanz jedoch in ganz besonderem Mafe zugrunde
liegt: Die Bedeutung einzelner Bewegungen (schemata) sowie ihrer Gesamtheit gingen
damit Gber das Offensichtliche hinaus; denn Mimese umfasste nicht nur eine Nachahmung
bestimmter Bewegungen, sondern auch eine Nachahmung der mit den Bewegungen
verbundenen Assoziationen. So klassifiziert Platon in seinen Nomoi die Pyrrhiche als einen
Tanz, der die Nachahmung des ,,Edlen* %2 zum Ziel hat. Diese Nachahmung besteht in der
korrekten Ausfiihrung bestimmter Bewegungen: ,,Was dabei [= bei der Pyrrhiche] in
aufrechter und gespannter Haltung ausgefihrt wird, als Nachahmung von edlen Leibern und
Seelen, und was sich zumeist darin zeigt, dass die Glieder des Leibes schon gestreckt sind,
das wollen wir als das Richtige, das Gegenteil davon aber als das Nichtrichtige
annehmen.“%?* Verglichen mit anderen MaRnahmen der militdrischen Erziehung vermochte
Waffentanz nun also Gemeinschaftlichkeit auf besondere Weise einzutiben, da er es nicht
nur ermdglichte, sich durch das Tragen der Ristung und Fiihren der Waffen in die Rolle als
Kéampfer einzugewdhnen, sondern auch durch das Agieren mit den anderen Tanzern ein
Gemeinschaftsbewusstsein zu erzeugen sowie Gemeinschaftlichkeit, verstarkt durch die
tanzerischen Bewegungen,%? kérperlich erfahrbar zu machen.52

Der Schwerpunkt bei der Vermittlung gemeinschaftsforderlicher Werte durch
Waffentanz lag dabei mehr auf defensivem als auf offensivem Verhalten. Zwar kannte der
Waffentanz grundsatzlich sowohl defensive als auch offensive Bewegungen, wie nicht nur

aus unseren literarischen Zeugnissen hervorgeht, sondern wie auch durch Vasenbilder

623 Plat. nom. 814e und 815bh.
624 Plat. nom. 815a-b.
625 Tanz spricht namlich viele Sinne gleichzeitig an und macht schwer zu verbalisierende Botschaften leichter
vermittelbar — vgl. Peterson Royce 2002, 192-199. Vor allem der: ,,kinesthetic aspect of expression‘ macht
Tanz Peterson Royce 2002, 197 zufolge bedeutsam. Eine Art Beschworungstanz, wie Wheeler ihn ,,primitive
peoples* zuschreibt, der zum Ziel hatte, ,,to arouse the spirit to fight, to terrify the enemy, or as a part of a
magic rite“ — Wheeler 1982, 230 — war der Waffentanz freilich nicht; ihm deswegen jedoch sémtliche
psychische Komponenten abzusprechen, wére zu voreilig.
626 Zu einer dhnlichen Aussage gelangt Lonsdale 1993, 138: ,,The stamina, agility, and ensemble required to
execute the dance in a group made it an excellent training exercise for soldiers in hoplite warfare. Allerdings
aufert er kurz darauf leicht widerspriichlich hierzu auf der Grundlage von Platons Beschreibungen des
Waffentanzes, dass dieser nicht vor dem Hintergrund von Phalanxkampf, sondern ,,in relation to the small
band of fighters in an ambush* — ebd. 139 — analysiert werden solle.

130



bestatigt wird.®?” Offensive Fahigkeiten wurden in der Regel jedoch vermehrt durch andere
gymnastische Ubungen wie etwa das Ringen trainiert,®?® sodass Waffentanz in dieser
Hinsicht keine allzu grof3e Rolle spielte. Dies bestétigt auch der Befund der VVasenbilder. So
ist bemerkenswert, dass ,,[t]he defensive posture with back-turned head is the more
frequently portrayed attitude.“®?® Damit wird eine Gewichtung moglich: Den Waffentanz
assoziierte man eher mit defensiven als mit offensiven Kampfmandvern. Das sich bereits bei
Homer andeutende, umsichtige, das Wohl der Gemeinschaft, nicht den individuellen Ruhm
bertcksichtigende, defensive Agieren im Kampf wurde demnach immer wichtiger und
starker mit Waffentanz verbunden als offensive Kampfmandver. Damit wird noch einmal
bekraftigt, dass die Verbindung von Tanz und Kampf immer schon in hohem Malie eine
ideelle war — vermittels der Bewegungen des Korpers sollte eine bestimmte
Charakterpragung erwirkt werden; die Schulung der physischen Agilitat war sozusagen ein
positiver Nebeneffekt.

Dass die Werte, die (ber Waffentanz vermittelt wurden, als gemeinschaftsforderlich
empfunden wurden, zeigt sich auch in den zahlreichen Atiologien, die seine Entstehung zu
ergrinden suchen: Beispielsweise hielt die Pyrrhiche als Teil der Panathenéden stets den
Geburtsmythos der Polisg6ttin aufrecht, demzufolge Athene bei ihrer Geburt in voller
Ristung den ersten Waffentanz tanzte,®*° oder man eiferte Athene in dem Vorbild nach, das

sie laut Platon fir alle Burger darstellte:

Bei uns wiederum ist es die jungfrauliche Stadtherrin, die in ihrer Freude Uber das Spiel der Reigenténze
glaubte, sie durrfe nicht mit leeren Handen daran teilnehmen, sondern miisse den Tanz im Schmucke der
vollen Waffenriistung ausfihren. Es wird sich also wohl ziemen, dass alle Junglinge und Jungfrauen
dieses Beispiel nachahmen und so der Géttin die Ehre geben — dies sowohl zur Ubung fiir den Krieg als
auch zur Verschonerung der Feste.5!

Indem man also Waffentdnze in ihrem Gedenken auffuhrte, stellte man seine
Kampffertigkeiten in den Dienst Athenes, der Stadtgéttin, und damit letztlich in den Dienst
der Polis selbst. Ganz analog verhielt es sich in anderen Poleis mit ihren jeweiligen
Kriegsgottheiten.5®? Zusammengefasst liefert Athenaios in einem Ausspruch, den er

Sokrates zuschreibt, einen deutlichen Ausweis der vielfaltigen Verbindungen zwischen

627 Ehd., 147, zufolge sind defensive Bewegungen dadurch gekennzeichnet, dass der Kopf des Tanzers nach
hinten gedreht ist, wahrend der Tanzer nach rechts eilt; offensive Bewegungen hingegen wiirden sich durch
eine nach vorn geneigte Kodrperhaltung, einen nach unten gewendeten Kopf sowie durch die aufrechte
Position des Schildes und die in Angriffsbereitschaft gefiihrte Lanze auszeichnen.
628 Zum Ringen als gymnastische Disziplin, die dem Kampf am nachsten kommt: Plat. nom. 814d.
6291 onsdale 1993, 147.
830°v/gl. ebd., 148ff.
831 plat. nom. 796b-c.
832'\/gl. Plat. nom. 796b: Dioskuren in Sparta, Kureten auf Kreta.

131



Tanz, Kampf und Kult: ,,Jene jedoch, die in Chéren am schonsten die Gétter verehren, die

sind die Besten im Krieg.«6%3

Das im Waffentanz ausgedrickte und durch ihn eingelibte Gemeinschaftsbewusstsein war
eine wichtige Voraussetzung fiir die Formierung der Polis. Neben anderen Faktoren®*
befeuerte das Bewusstsein flr die Verquickung des Wohlergehens des Einzelnen mit dem
der Gesamtheit der Gemeinschaftsmitglieder und die Verantwortung jedes Einzelnen, fir
dieses Wohlergehen Sorge zu tragen, die Entwicklung politischer Strukturen. Solons
Eunomia-Elegie ist ein deutliches Zeugnis davon: ,,aber die Biirger selber aus Unverstand
drohen die grof3e Stadt zu verderben [...] Solcher Art kommt das Ungliick des Volks in das
Haus eines jeden, und die Tore des Hofs halten es nicht mehr zuriick; ber die hdchsten
Zaune hintber springt es, und findet sicherlich jeden, auch den, der sich im Innern
verkriecht.“®% In gleicher Weise ist Thukydides zu verstehen, wenn er Nikias anmahnen
lasst, dass eine Polis aus Mannern bestehe, nicht aus Mauern.®% Sich im Phalanxkampf fiir
das Wohl der Gemeinschaft der Polisbirger, also fiir dem Wortsinn nach politische Belange,
einzusetzen, war nur mdoglich, wenn man sich als Teil dieser Gemeinschaft begriff, und
andersherum wurde man zu einem Teil der Gemeinschaft durch die Teilhabe an der Phalanx.
[ TThe polis, the phalanx and the sphere of ‘the political’ in the polis evolved in an interactive
process over a long period of time*,®3” formuliert Raaflaub in diesem Zusammenhang. Ein
ganz wesentlicher Faktor im Zuge dieses Prozesses war Waffentanz, der
gemeinschaftsforderliche Werte symbolhaft ausdrickte sowie vermittelte, womit er

entscheidend zur Ausformung der Polisbirger beitrug.

633 Athen. 14,628f.
634 Eiir eine Ubersicht siehe Grote 2016, 256-261.
835 Solon F 3D, tibs. von H. Frankel, Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums, Miinchen 21962.
636 \/gl. Thuk. 7,77,7. Ahnlich auch Aristot. Pol. 1274b41.
837 Raaflaub, Kurt A.: Soldiers, Citizens and the Evolution oft he Early Greek Polis, in: Mitchell, Lynette G.;
Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic Greece, London und New York: Routledge
1997, S. 49-59, hier S. 53.
132



3.4. Tanz beim Gemeinschaftsmahl

In der homerischen Gesellschaft hatten Mahlgemeinschaften eine grolRe Bedeutung; sie
halfen mittels der Umverteilung bzw. des Austausches von Gutern soziale sowie politische
Verbindungen zu schlieBen und zu festigen.®*® Auch in vielen Poleis der archaischen Zeit
stellten Mahlgemeinschaften einen wichtigen Bereich des gesellschaftlichen Lebens dar. Am
deutlichsten wird dies wohl am Beispiel Spartas, wo die Syssitien eines der zentralen
Elemente waren, (ber das spartanische birgerliche Identitat und Zugehdrigkeit artikuliert
wurden. Daher ist Sparta als Musterfall in besonderer Weise dazu geeignet, zu untersuchen,
welche Rolle Tanz, der im Rahmen der Mahlgemeinschaften stattfand, in diesem

Zusammenhang spielte.

3.4.1. Tanz als Teil des homerischen Mahls —,,... fiir Tédnze und Lieder waren sie gerne
zu haben...“ (Hom. Od. 1,151f.)

Die Gestaltung der Mehrheit der Szenen in der Ilias und der Odyssee, in denen gemeinsame
Mahlzeiten abgehalten werden, erweist sich als hochgradig formalisiert, wie allein schon
Homers Verwendung formelhafter sprachlicher Wendungen veranschaulicht.®®® Zudem
tauchen immer wieder &hnliche oder sogar identische Elemente in Mahlszenen auf, wie etwa
die Beschreibung der Ortlichkeit, die Zuweisung von Sitzplitzen oder das Verteilen von
Speisen. Homers Verwendung dieser einzelnen Elemente ist jedoch von einer gewissen
Inkonsistenz gepréagt: Nicht jede Mahlszene verlduft jedes Mal gleich. VVor allem solche
Elemente, die vor,®*° und solche, die nach dem eigentlichen Mahl, aber noch an demselben
Ort stattfinden,®*! variieren stark. Um allgemeingiiltige Aussagen zur homerischen
Mahlpraxis treffen zu konnen, erstellte Bettenworth ein Schema, in dem sie festlegte, dass
bestimmte Elemente einer Mahlszene als typisch gelten konnen, sobald sie in mehr als der
Halfte der von ihr als solchen definierten Mahlszenen auftauchen.®*? Zwei in diesem Sinne

638 Rundin, John: A Politics of Eating. Feasting in Early Greek Society, in: The American Journal of

Philology 117, Heft 2, 1996, S. 179-215, hier S. 193 sowie S. 199: It is apparent that the separate

communities of the Homeric world are tied together in a network of exchange, of which a dominant element

is feasting.*

639 Exemplarisch Od. 1,150f.

640 5o etwa die Ankunft der Teilnehmer, die Beschreibung der Ortlichkeit, die Zuweisung von Sitzplatzen.

641 Bettenworth erwahnt in ihrem Schma neben Beratungen, Gesangs- und Tanzdarbietungen auch die

Bereitstellung einer Schlafstétte fur die Nacht und religiése Handlungen — Bettenworth, Anja:

Gastmahlszenen in der antiken Epik von Homer bis Claudian. Diachrone Untersuchungen zur Szenentypik,

Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2004, S. 141.

842 \/gl. Bettenworth 2004, 111-114. Sie grenzt ihr Schema in vielen Punkten von demjenigen ab, das Reece

einige Zeit vor ihr erstellte, und hat damit ein stichhaltigeres Schema erarbeitet. Fiir das Schema von Reece
133



typische Elemente im Kontext eines Gemeinschaftsmahls sind Beratung und Tanz. In
welchen Kontexten und mit welcher Absicht Homer diese Elemente verwendet sowie ihr

Verhaltnis zueinander, soll hier untersucht werden.

Sowohl der Kontext, in den eine Mahlszene jeweils eingebettet ist, als auch die Teilnehmer
am Mahl haben Einfluss darauf, welches der beiden Elemente — Beratung oder Tanz — Homer
verwendet. Vor allem die Gemeinschaftsmahle der Freier im Haus des Odysseus auf Ithaka
werden von Tanz begleitet: ,,Sie aber streckten die Hinde, das Essen lag fertig vor ihnen.
Aber sobald das Verlangen nach Trank und nach Speise verflogen, hatten die Freier schon
andres im Sinn: denn fur Ténze und Lieder waren sie gerne zu haben; sie steigern ein Mahl
ja zur Feier.“®* Tanz, der in formelhafter Wendung zusammen mit Gesang genannt wird,
erscheint hier zunéchst als blofle Unterhaltung, die das ausschweifende, ricksichtslose
Benehmen der Freier verdeutlichen soll. Zu der Frage, wer flr diese Unterhaltung sorgt,
finden sich in den Epen selbst keine expliziten Aussagen. Dennoch liegt der Schluss nahe,
dass die Aristokraten selbst tanzen.®** Wihrend professionelle Sanger namlich sogar
namentlich erwahnt werden,®* ist von beriihmten Ténzern oder Tanzgruppen keine Rede,
was allem Anschein nach dem Umstand geschuldet ist, dass die homerischen Adligen selbst
tanzen. Vor allem die Tanzdarbietung der phaiakischen Jinglinge zeigt, dass Tanz, anders
als Gesang, eine hochgeschatzte Adelstugend darstellte. Auch Homers erste Schilderung
eines Mabhles der Freier lasst vermuten, dass sie selbst tanzen und dass ein professioneller
Sanger, in diesem Falle Phemios, der von einem Rufer geholt wird, nur singt: ,,denn fiir
Ténze und Lieder waren sie gerne zu haben; sie steigern ein Mahl ja zur Feier. Phemios war
der Singer; dem reichte der Rufer die Leier“®*® — wer tanzt, fiinrt Homer nicht weiter aus,
da er es fiir offensichtlich hélt und in seiner sprachlichen Konstruktion auch vorgibt, dass
die Freier selbst tanzen. Es ist bemerkenswert und es grenzt den Tanz vom Gesang ab, dass

die Freier hier also selbst tatig sind. Damit ist Tanz im Anschluss an ihre Mahler keine bloRe,

siche: Reece, Steve: The Stranger’s Welcome. Oral Theory and the Aesthetics of the Homeric Hospitality
Scene, Ann Arbor: University of Michigan Press 1993, S. 207ff.
643 Od. 1,150-152.
844 So etwa Schafer 1997, 16-18.
845 Phemios, ein Sanger auf Ithaka: Od. 1,154; 1,337; 17,263; 22,331 und Demodokos, ein Sanger auf
Scheria: Od. 8, passim; 13,28.
646 Od. 1,151-153. Zu beachten ist, dass Tanz und Gesang bei Homer nicht zwangslaufig gleichzeitig gedacht
sind, obwohl sie hdufig als Einheit genannt werden. Diese Ungleichzeitigkeit veranlasst Homer im
vorliegenden Beispiel dazu zu erkldren, was die Freier tun, wéhrend Phemios singt: ,,JJenen sang seine Lieder
der ruhmvolle Sénger und schweigend saflen sie da und lauschten. — Od. 1,325f. Hierdurch wird also
ebenfalls deutlich, wie die Aufgaben normalerweise verteilt sind: Ein professioneller S&nger singt und die
Aristokraten selbst tanzen; nur eben nicht unbedingt gleichzeitig, sodass die Freier an dieser Stelle einfach
dasitzen und zuhoren anstatt zu tanzen.

134



mehr oder weniger passiv genossene Unterhaltung, sondern eine bewusste Handlung, deren
Bedeutung es zu ergrunden gilt.

Zunéchst einmal fallt auf, dass, wann immer die Freier im Kontext einer Mahlzeit tanzen,
Homer erwahnt, inwiefern dies ihren Gemditszustand beeinflusst, und immer wirkt sich das
Tanzen ausdrucklich positiv auf die Stimmung aus: ,,sie [= die Freier] freuten an Tanz sich
und Liedern.“®*” Diese stimmungsaufhellende Wirkung scheint zudem genau zur rechten
Zeit einzusetzen, so fahrt Homer fort mit der Bemerkung: ,,Zeit ja war es bereits, dass der
Tag sich zum Abend neigte.“%*® Mit dem Nahen des Abends besteht offensichtlich die
Notwendigkeit, die Stimmung aufzuhellen. Der Gemiitszustand der homerischen Adligen
erweist sich auch an anderer Stelle als eng mit dem Auf- und Untergang der Sonne
verbunden, und man scheint nach Wegen gesucht zu haben, mit diesen Schwankungen
umzugehen: So wird Nestors weise Einsicht zitiert, dass es im Grunde miRig sei, sich stets
seiner abendlich schlechten Stimmung hinzugeben: ,,Ich habe gar keine Lust nach dem Essen
am Abend zu jammern; es kommt ja wieder die Friihe, der Morgen.“%° Wem diese Einsicht
jedoch fehlt, der nutzt Tanz, um Triibsal am Abend zu vermeiden: ,,Doch die anderen blieben
frohlich, bis Abend es wurde, bei Tanzen und Liedern der Sehnsucht; fréhlich waren sie
noch, als der finstere Abend heraufzog. Dann ging endlich jeder nachhause und legte sich
schlafen.“®®° Selbst spat am Abend, so die beinahe erstaunte Bemerkung des Dichters, sind
die Freier bester Stimmung. Auch an anderer Stelle wird betont, dass Tanz die Stimmung
trotz der beginnenden Nacht zu heben vermag: ,,Aber den Ménnern behagte bei Tédnzen und
Liedern der Sehnsucht frohlich zu sein bis zum Abend und wirklich waéhrte die frohe
Stimmung bis finsterer Abend es wurde. %!

Der Grund fir die Verknipfung von Jammer und Abend liegt, wie Homer mehrfach
darlegt, in den Sorgen, die mit der aufziehenden Dunkelheit einsetzen. Wéhrend es ,.ein
ertragliches Ubel [ist], wenn einer die Tage immer weinend verbringt, sein Herz recht heftig
betriibt ist**,®>? macht ,,das Wachen in nichtlichen Stunden [.] doch verdrieBlich.“%>3 Oftmals
zeigt der Dichter die Helden so sehr von Sorgen geplagt, dass sie nicht in den Schlaf finden

konnen, ,,der die Glieder entlastet, [.] das Gemiit von Sorgen entlastet.®>* Agamemnon

647 0d. 17,605.
648 Od. 17,606.
649 Od. 4,193-195.
650 Od. 1,421-424.
851 Od. 18,304-306. Ganz #hnlich auBerdem: Od. 17,605f.: ,,Voll war der Saal noch von Schmausern; sie
freuten an Tanz sich und Liedern. Zeit ja war es bereits, dass der Tag sich zum Abend neigte.*
852 0d. 20,83f.
83 Od. 20,52f.
854 Od. 20,56f.
135



beispielsweise, ,,dem Hirten der Volker, wollte der stiRe Schlaf nicht nahen, weil sein Herz
von Sorgen bedringt war.“%*® Auch ,,Odysseus lag und schlief nicht; er sann im Gemiite
Unbheil den Freiern. 6%

Beachtlich ist dabei, dass die néchtlichen Sorgen in erster Linie der Gemeinschaft und
dem eigenen Platz innerhalb dieser Gemeinschaft gelten. So sorgt sich Agamemnon als
verantwortlicher Heerfihrer darum, ,wie er die Danaer alle bewahren mochte vor
Unheil“,**" und ,,auch Menelaos bebte vor Angst, — auch ihm war der Schlaf nicht tiber die
Lider gesunken —es mdchten die Danaer Schlimmes dulden, welche doch seinetwegen allein
durch die Fluten her gen Troja gezogen, den wilden Krieg zu beginnen.*®°*® Agamemnon und
Menelaos zeigen an dieser Stelle Verantwortungsgefihl fur die Gemeinschaft und sorgen
sich, zumindest unter dem Eindruck ihrer nachtlichen Stimmung, um deren Wohlergehen.
Odysseus® Sorgen sind dhnlich motiviert, wobei ithm nicht so sehr daran gelegen ist, die
Gemeinschaft der Ithaker zusammenzuhalten, als vielmehr zundchst seinen eigenen Platz in
der Gemeinschaft iiberhaupt wiederzuerlangen: ,,Aber es griibelt im Innern mir doch das
Gemdit nach dem Einen: Wie ich den schamlosen Freiern die Fauste nun zeige; ich Einer; sie
aber hausen da drinnen allzeit alle zusammen.“®>® Odysseus meint hier nicht allein den
taktischen Nachteil, den er als Einzelkd&mpfer gegentiber der Gruppe der Freier hat, sondern
er druckt auch sein Streben danach aus, seine Rolle als Aullenseiter zu verlassen, vom
Drauf3en in das Drinnen zu wechseln. Er mdchte wieder zugehdrig sein — selbstverstandlich
nicht zur Gemeinschaft der Freier, aber er mochte zurtickfinden zu seiner vormaligen
Position innerhalb der Gesamtgemeinschaft Ithakas.

Dass nun gerade Tanz bei derartigen Sorgen Abhilfe schafft, liegt in seiner Funktion als
nonverbales Kommunikationsmedium®? begriindet. Dadurch vermag er, Botschaften zu
ubermitteln, die nur schwer in Worte zu fassen sind. Das Gefiihl von
Gemeinschaftszugehorigkeit kann durch rhythmische Bewegungen und Kkodierte
Bewegungsmuster effektiver vermittelt werden als durch Worte.®®? So vermdgen nicht
einmal die ,,Lieder der Sehnsucht*®®? die Stimmung der Freier zu heben, sondern erst ihr

eigenes Handeln artikuliert den gesuchten gemeinschaftlichen Zusammenhalt und macht

655 1. 10,3f.

8% Od. 20,5f.
85711. 10,20.

6%8 1], 10,25-28.

89 Od. 20,38-40.

860 Siehe oben, Kapitel: Tanz als soziale Handlung mit kommunikativem Schwerpunkt.

861 peterson Royce 2002, 192-199, zufolge eignet sich Tanz besonders gut dazu, Empfindungen zu
vermitteln.

662 0d. 1,422 und 0d.18,304.

136



diesen korperlich erfahrbar. Fur die Freier ist die permanente Aktualisierung dieser
Erfahrung im Verlauf der Odyssee besonders wichtig, da ihre Gemeinschaft eine Sonderform
darstellt. Denn sie griindet nicht in langfristig gewachsenen gemeinsamen Grundwerten, die
das Wohl vieler zum Ziel haben, sondern erwéachst aus dem egoistisch motivierten Streben
jedes einzelnen Mitglieds, Odysseus® Platz einzunehmen; sie ldsst sich also als eine zeitlich
begrenzte Zweckgemeinschaft charakterisieren, nicht als eine Polisgemeinschaft im
eigentlichen Sinn. Der Zweck der Gemeinschaft der Freier besteht darin, Druck auslben zu
kdnnen, von dem sich jeder erhofft, dass er ihm zum Erreichen seines Zieles verhilft, und
insofern ist jeder der Freier trotz seines individuellen Strebens auf diese Zweckgemeinschaft
angewiesen.%® NaturgemaR zerfallt eine solche Gemeinschaft aber, sobald ihr Zweck nicht
mehr erfullt wird, was aufgrund der egoistischen Motivation eines jeden Freiers und
Odysseus* nahender Riickkehr jederzeit der Fall sein kann. In dieser prekdren Lage also ist
Tanz fur die Freier von grofRer symbolischer und gruppendynamischer Bedeutung, da sich
jeder von ihnen durch Tanz seiner Zugehorigkeit zu dieser fragilen, aber im Tanz gleichwohl
als intakt erfahrenen Gemeinschaft versichert sein kann. Die mit der Dunkelheit
aufziehenden Sorgen sind fort und jeder Freier darf sich weiterhin Hoffnung darauf machen,

mit Hilfe seiner Mitstreiter selbige letztlich auszustechen und Odysseus* Platz einzunehmen.

Tanz im Anschluss an das Gemeinschaftsmahl bei Homer ist nicht nur mit dem Abend
verbunden, sondern auch mit Trunkenheit. Letztere verstérkt dabei die kommunikative
Funktion des Tanzes und verleiht damit den Botschaften, die Tanz kommuniziert, grél3ere
Bedeutung — erkennbar beispielsweise daran, dass Odysseus einen Zusammenhang zwischen
Tanzen unter Alkoholeinfluss und Geschichtenerzédhlen zum Ausdruck bringt: ,,Das ist der
Wein; der treibt uns herum; er befiehlt und ermutigt auch den Bedachtesten, machtig zu
singen und zartlich zu lachen, macht ihn zum Ténzer und lockt ihm Geschichten heraus, die
wohl besser nie er erzihlte.“®®* Tanz scheint also in Verbindung mit Alkoholkonsum eine
besonders ausgepragte kommunikative Funktion zu entfalten. Ein diachroner Vergleich mit
anderen Berichten von Tanzdarbietungen unter Alkoholeinfluss legt den Schluss nahe, dass

es sich hierbei um ein grundséatzliches Phdnomen handelte: So verdeutlichten die Spartaner

883 Darauf, dass das Verhalten der Freier, sprich die ,,Absolutsetzung von prinzipiell legitimen und
,normalen‘ aristokratischen Werten bzw. Verhaltensweisen®, in diesem Falle die Absolutsetzung des
Gastrechts, sich nachteilig auf die Gesamtgemeinschaft auswirkte, und dass ein solches Verhalten bei Homer
verurteilt wird, wies bereits Walter hin — Walter 1993, 41.

664 Od. 14,464-467.

137



uber den Tanz der Heloten in betrunkenem Zustand ihren gemeinschaftlichen
Zusammenhalt, ihre spartanische Identitat in Abgrenzung zu den Heloten. %%

Abgesehen von Tanzdarbietungen schildert Homer im Anschluss an den Verzehr der Speisen
und Getranke beim homerischen Mahl auch Beratungsszenen.®®® Dabei scheint er beide
Aktivitaten als sich gegenseitig ausschlieBend aufzufassen. Denn in den Féllen, in denen das
Mahl durch Tanz beschlossen wird, findet keine Beratung statt — und umgekehrt.®®” Zudem
ist Tanz zum einen, wie gezeigt, mit dem Abend verbunden und zum anderen mit
Trunkenheit. Eine Beratung hingegen kann unter diesen beiden Voraussetzungen
misslingen, wie ein Beispiel am Ende des Trojanischen Krieges zeigt: ,,Beide [=
Agamemnon und Menelaos] beriefen zum Rat dann alle Achaier, doch beide nicht nach der
Ordnung, so ganz ohne weitres, beim Sinken der Sonne — darum kamen die Séhne Achaias
auch tiichtig betrunken*.%%8

Eine Beratung am Abend und in betrunkenem Zustand misslingt bei Homer, weil das
notwendige gemeinschaftliche Zusammengehdrigkeitsgefiihl in einer solchen Situation
nicht stark genug ausgepragt ist. Denn am Abend kommen, wie oben ausgefuhrt,
gemeinschaftsbezogene Sorgen auf, Zweifel an der Gemeinschaft sowie an der eigenen
Zugehdorigkeit zur Gemeinschaft. Doch gerade eine funktionierende Gemeinschaft ist eine
wichtige Voraussetzung fir das Gelingen von Beratungen. Daher verzichtet Agamemnon
mitunter auch darauf, eine Beratung einzuberufen, um dort seine nachtlichen Sorgen zu
besprechen, sondern wendet sich Rat suchend an Nestor.®%°

Beim Tanz verhélt es sich nach homerischem Verstandnis anders — er ist gerade abends
wichtig, dann namlich, wenn die Sorgen um gesamtgemeinschaftlich relevante
Angelegenheiten am driickendsten sind, und Alkohol wirkt beim Tanz als
Kommunikationsverstarker, nicht als Hindernis. Er scheint also Gemeinschaftlichkeit
regelrecht zu stiften, zu fordern, wohingegen eine Beratung Gemeinschaftlichkeit tiberhaupt
erst als Bedingung fir ihr Gelingen bendtigt. Tanz fungiert damit als Vorstufe politischer
Beratungsverfahren und seine Analyse erlaubt, die Entstehung der Voraussetzungen

ebensolcher Verfahren nachzuverfolgen.

665 Ausflhrlich hierzu das Kapitel: Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien.

866 Exemplarisch 1l. 9,89ff; Od. 4,65-70.

87 Eine Ausnahme hiervon scheinen die Phaiaken darzustellen, bei denen Tanz eine groRe Rolle im Kontext
ihrer Mahlkultur spielt. Allerdings findet er nicht ausdrticklich nach dem Mahl statt und er wird vor allem
nicht anstelle einer Beratung praktiziert.

668 Od. 3,137-139.

89 vgl. 11. 10,1ff.

138



3.4.2. Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien

Die Syssitien stellten einen zentralen Bereich des spartanischen Lebens dar und trugen
wesentlich zum Selbstverstandnis eines jeden Vollbiirgers bei, war doch die tagliche
Teilnahme am Gemeinschaftsmahl eine verpflichtende Voraussetzung zum Erlangen und
Bewahren des Biirgerstatus.®”® Etwa fiinfzehn Personen®’ bildeten jeweils eine Gruppe, in
der gespeist wurde. Jeder Mahlgenosse war dazu verpflichtet, ein festgeschriebenes
Quantum an Lebensmitteln und Geld zur Versorgung der Mahlgemeinschaft beizutragen;
war er dies zu leisten nicht mehr im Stande, schied er aus dem Syssition aus.®’? Zwar
verburgte die Konzeption der spartanischen Syssitien einerseits fir jeden Mahlgenossen eine
gewisse Gleichheit, insofern als die Abgaben fir jeden gleich hoch waren, jeder ein gleiches
Stimmrecht bei der Wahl neuer Mahlgenossen hatte und sich jeder durch die Moglichkeit
Jagdhunde auszuleihen®’® als Lieferant einer Sonderration von der Jagd hervortun konnte.
Andererseits beforderte das System ein hohes Mal an Ungleichheit, wie beispielsweise das
auf Exklusivitat ausgerichtete Kooptationsverfahren, bei dem bereits eine Gegenstimme
geniigte, um einen Bewerber nicht aufzunehmen, 874 zeigt. Auch der Umstand, dass nicht nur
Sonderrationen von der Jagd beigesteuert werden konnten, sondern dass zudem Zukost in
Form von Teilen des hduslichen Opfers oder von Weizenbrot in die Syssitien getragen
wurde, lieR die Ungleichheit der Mahlgenossen zum Vorschein kommen, stellte sie sogar
dezidiert in den Vordergrund.®”® Denn sowohl die Mdglichkeit zu jagen — die fir den
Eigentimer von Jagdhunden (und Pferden!) sicherlich naher lag als fur denjenigen, der sich
Jagdhunde ausleihen musste — als auch Uppige Hausopfer auszurichten und Weizen
anzubauen, war etwas, das den Vermdgenderen vorbehalten blieb. Diese in Szene gesetzte
Ungleichheit gilt daher als ,,Grundlage [.], auf der aristokratische Tugenden ausgespielt
werden konnten*,*”® und zwar Tugenden homerischer Pragung. Denn auch in den

homerischen Epen waren die Mahlgenossen keinesfalls gleich und brachten ihren

670 Ausgenommen von der taglichen Teilnahme waren die beiden spartanischen Konige, wie bei Hdt. 6,57,3
und Plut. Lyk. 12,5 belegt ist, und wer gerade auf der Jagd war oder zu Hause opferte.
671 vgl. Plut. Lyk. 12,3.
672 \/gl. Aristot. Pol. 1271a26-37. Zu den zu leistenden Abgaben siehe Plut. Lyk. 12: ,,Jeder Tischgenosse
lieferte monatlich einen Scheffel Gerstenmehl, acht Malk Wein, finf Minen Kése, zweieinhalb Minen Feigen
und dazu fur die Zukost eine geringe Summe Geldes.*
673 Vgl. Xen. Lak. Pol. 6,3.
674 vgl. Plut. Lyk. 12,9-11.
675 Zu dem Spannungsverhaltnis, das sich aus diesen zwei unterschiedlichen Idealvorstellungen — Gleichheit
aller Mahlgenossen bei gleichzeitiger Zurschaustellung individuellen Reichtums — ergab, siehe im Detail
Link, Stefan: Sparta, von innen gesehen, in: HZ 293, 2011, S. 323-371, hier S. 341-345.
676 Ehd., 345.

139



individuellen Reichtum im Kontext der Gemeinschaftsmahlzeiten zum Ausdruck.®”’
Zusammenfassend l&sst sich damit anhand der Konzeption der spartanischen Syssitien eine,
verglichen mit anderen Poleis, besonders stark ausgepragte Kontinuitat oder Adaption
homerisch altaristokratischer Werte feststellen. Sie bildeten die Grundlage des spartanischen
Selbstverstandnisses und wurden — auch in anderen Bereichen®® — in besonderem Mafe
hochgehalten. Im Licht der bisherigen Erkenntnisse zur Bedeutung des Tanzes in der
homerischen Welt macht dies das spartanische Syssitienwesen zu einem besonders
geeigneten Fallbeispiel. Eben hieran zeigt sich die gestaltend eingesetzte Wirkmacht des

Tanzes besonders deutlich.

Zugehorigkeit zu einem (mdoglichst prestigetrachtigen) Syssition war also eine
Auszeichnung, die mitunter schwierig zu erwerben war und die durch die allmonatlichen
Abgaben immer wieder aufs Neue verteidigt werden musste. Entsprechend stolz wurde
innerhalb der einzelnen Syssitien die Teilhabe an dieser Institution in Szene gesetzt, was
sich vor allem in der Abgrenzung gegentiber anderen, Nicht-Teilhabenden, niederschlug.
Ausgedriickt wurde diese Abgrenzung auf unterschiedliche Arten, von denen eine als
essentielle Komponente Tanz beinhaltete. Tanz bekam damit im Rahmen der Syssitien eine
erzieherische Funktion;®” beispielsweise sollten Jungen, wie aus einer Schilderung

Plutarchs hervorgeht, dabei zusehen, wie Heloten unter Alkoholeinfluss tanzten:

Auch sonst behandelten sie sie hart und roh. Zwangen sie sie doch zum Beispiel, viel ungemischten
Wein zu trinken, und fiihrten sie dann in die Syssitien, um den jungen Leuten zu zeigen, wie die
Betrunkenheit aussieht, befahlen ihnen auch, unansténdige und alberne Lieder zu singen und Ténze
zu tanzen, und verboten ihnen die anstandigen.5%

Unsere antiken Gewahrsmanner interpretieren diesen Tanz der Heloten in erster Linie als

eine Demonstration der Folgen tbermé&Rigen Alkoholkonsums. Demnach habe man den

77 vgl. 1l. 9,68-70: ,,.Doch du, Agamemnon, [...] gib uns Alten ein Mahl, ein gebiihrendes, wie es dir
ansteht.
678 Mehrfach hierzu Link; besonders deutlich in Link, Stefan: Snatching and keeping: The motif of taking in
Spartan culture, in: Figueira, Thomas J. (Hg.): Spartan Society, Swansea: Classical Press of Wales 2004, S.
1-24, hier S. 1-9.
679 Uber den Beitrag der Syssitien zur Erziehung allgemein schreibt Plutarch: ,,Zu den gemeinschaftlichen
Mahlen pflegten auch die Knaben zu kommen. Wie in eine Schule der Weisheit wurden sie hingefiihrt,
horten ernsthafte Gesprache, wurden Zeugen freimitiger Scherze und selbst daran gewdhnt, zu scherzen und
ohne Grobheit zu spotten und Spott nicht tibelzunehmen.“ — Plut. Lyk. 12,6. Auch Xenophon berichtet von
der Anwesenheit von Jungen in den Syssitien — Xen. Lak. Pol. 3,5. Ob sie nun téglich oder zumindest
regelméaRig teilnahmen, ist umstritten — so Rebenich in seinem Kommentar zu Xenophons Lakedaimonion
Politeia: Xenophon. Die Verfassung der Spartaner, herausgegeben, ubersetzt und erlautert von Stefan
Rebenich, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, S. 104f., Anm. 47. Als sicher kann jedoch
angenommen werden, dass sie zu bestimmten Anl&ssen in den Syssitien zugegen waren und einen solchen
stellte das Vorfuhren betrunkener Heloten dar, von dem Plutarch berichtet.
680 plut. Lyk. 28.

140



anwesenden Jungen zeigen wollen, dass Trunkenheit zu peinlichem, in Plutarchs Worten
unanstédndigem und albernem Verhalten flihrt. Xenophon zufolge sei es Uberhaupt ein grol3es
Anliegen gewesen, mit Hilfe unterschiedlicher MaRnahmen den Konsum von Alkohol in
Sparta moglichst klein zu halten.®8!

Wie kam man jedoch zu dem Urteil, dass Trunkenheit und vor allem Tanz in betrunkenem
Zustand ,,unanstindig und albern“ waren? Widerspriichlich erscheint in diesem
Zusammenhang, dass ,,acht MaB Wein“%8? zu den regelmaRig ans Syssition zu entrichtenden
Abgaben zéhlten; verboten war Weinkonsum demnach nicht, er war vielmehr sogar
festgeschriebener Bestandteil der Mahlgemeinschaften, und zwar in einer Menge, die
durchaus flr ein gesteigertes Mal} an Trunkenheit geniligte (zumal dann, wenn man in
Rechnung stellt, dass die Syssitien taglich stattfanden). Zudem konnte Alkoholkonsum auch
positive Effekte haben, so etwa die Entstehung von Kameradschaft oder die Verfestigung
sozialer Bindungen, wie die Symposionkultur zeigt.®®® Derartige Vorteile konnten letztlich
von grol3er Bedeutung zum Beispiel im militarischen Kontext sein; so verweist auch Platon
darauf, dass nahezu alle kriegerischen Poleis von Alkoholkonsum profitieren wiirden.%
Und dennoch zeigt Plutarchs Bericht vom Tanz der Heloten in betrunkenem Zustand eine
klare Ablehnung von tibermatigem Alkoholkonsum in Sparta. Sie ist insofern erklarbar, als
es sich um eine Ablehnung auf ideeller Ebene handelte: Sie erwuchs ndmlich aus dem
Versuch, alte, durch die Trinkkultur im Symposion etablierte Machtstrukturen durch neue,
blrgerliche homoioi-Verbindungen zu ersetzen. Denn anders als die einstmals in Sparta
ublichen Symposien, rickten die Syssitien das Essen, nicht das Trinken, in den
Mittelpunkt.%®® Dass dieser Versuch mehr oder weniger scheiterte,®® lasst das zugrunde

liegende Ideal des Mal3haltens in Konsum von Alkohol zugunsten einer neuen spartanischen

881 \/gl. Xen. Lak. Pol. 5,4; 5,7: Nach dem Gemeinschaftsmahl musste jeder noch in der Lage sein, den
Heimweg im Dunkeln anzutreten. Von éhnlichen MalRnahmen zur Einschrankung des Alkoholkonsums
berichten auch Dikaiarchos bei Athenaios (4,141b-c) und Kritias bei Athenaios (10,432d; 11,463f.). Ersterer
gibt an, dass Wein in Sparta nur zum Essen, nicht jedoch danach getrunken werden durfte, und laut Kritias
sollte jeder seinen eigenen Becher mitbringen, um keine durch das Trinken aus einem Gemeinschaftsbecher
entstehenden sozialen Bindungen zu férdern. Auch die Tatsache, dass die Syssitien taglich stattfanden,
spricht dafir, dass es keine ausufernden Trinkgelage gab.
882 plyt. Lyk. 12.
683 vgl. Murray, Oswyn: War and the Symposium, in: Slater, William J. (Hg.): Dining in a Classical Context.
ND Ann Arbor, Michigan University Press 1995, S. 83-104, hier S. 83f.
684 Vvgl. Plat. nom. 637d-e.
885 Hinweise fur das Auftreten von Kritik am Verhalten des Adels in der Mitte des 7. Jahrhunderts v.Chr.
lassen sich in den Elegien des Tyrtaios finden. Zu viel Weingenuss wird bei Homer als abtréglich fur die
Beratung im Anschluss an das Mahl erachtet — Od. 3,137-139 —, man mag sich moglicherweise also auch in
diesem Punkt an dem homerischen Vorbild orientiert haben.
686 Siehe dazu Link, Stefan: ,,Durch diese Tiir geht kein Wort hinaus!“ (Plut. Lyk. 12,8). Biirgergemeinschaft
und Syssitien in Sparta, in: Laverna 9, 1998, S. 82-112., hier S. 102ff.

141



Biirgerlichkeit unbeschadet. Trunkenheit war also im Grunde nicht ,,unanstindig und
albern®, sondern in einem speziellen Sinne ,unspartanisch®.

Daher wurde das Fehlverhalten unter Alkoholeinfluss auch nicht etwa als Bestrafung von
Spartanern vorgefiihrt, sondern es wurden dazu eigens Heloten in die Syssitien gebracht und
zum Trinken sowie Tanzen gezwungen. Platon schreibt, dass man die Nachahmung des
Hésslichen, Unangebrachten vermeiden und sie stattdessen ,,Sklaven und angeworbenen
Fremden*®®’ vorschreiben solle, da man auf diese Weise das Hassliche kennenlernen und
von dem Schonen unterscheiden kénne, um sich entsprechend an letzterem zu orientieren. %88
Dieser erzieherische Effekt lasst sich also auch in Sparta beobachten: Mit dem Tanz der
Heloten wollte man in Sparta eine ideelle Abgrenzung von einer Statusgruppe
versinnbildlichen, die als ,unspartanisch® schlechthin angesehen wurde — die Heloten.

Das Vorfilhren der tanzenden Heloten in den Syssitien stellte damit eine
Alteritatserfahrung zur Festigung der eigenen Identitat dar. Dass gerade Heloten bei dieser
Lehrmethode zum Einsatz kamen, ist nicht zuféllig und steht in Verbindung mit der homoioi-
Ideologie, mit dem Kern des spartanischen Selbstverstandnisses also. Denn die Heloten
waren seit dem Zweiten Messenischen Krieg ein Ausweis all dessen, was mit dem homoios-
Sein, mit der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft der Vollburger also, verbunden wurde. Zudem
waren sie essentiell fur das Erwirtschaften der Beitrdge und damit fur die Zugehorigkeit zu
den Syssitien, gehorten selbst jedoch nicht zu den Mahlgenossen.®®® Dass die Abgabe der
Hélfte ihrer Ertrdge an die Spartiaten als Kriegsbeute nach homerischem Vorbild etabliert
wurde, konnte Link Uberzeugend herausarbeiten, womit auch hier wieder die enge
Verknupfung des spartanischen Selbstverstandnisses mit der homerischen Tradition zum
Vorschein tritt.5° Heloten in den Syssitien zu présentieren, war also eine Verdeutlichung
des eigenen Status als Burger und zugleich als altaristokratischer Kémpfer: ,,To judge from
the image the Spartiates projected of themselves, each Spartan citizen as a warrior
successfully extorted booty“.%®* Anders als Plutarch zunachst vermuten lasst, ging es bei
dem Tanz der Heloten in den Syssitien folglich um mehr als nur darum, die Auswirkungen
ubermaRigen Alkoholkonsums zu veranschaulichen. Es ging um die Demonstration des
Biirgerseins, um die flur das eigene Selbstbild so wichtige standige Erneuerung der

Abgrenzung von allen, die nicht dazugehdrten®®? und die Verpflichtung aller, die zusahen,

887 Plat. nom. 816e.
688 \/gl. Plat. nom. 816d-e.
889 \Vgl. etwa Tyrt. F5.
89 \/gl. Link 2004, 3-6.
691 Ebd., 5.
892 Zur Bedeutung der Abgrenzung: Link 1998, 104f.
142



auf die Grundlagen der spartanischen Birgerlichkeit: Ordnung, Disziplin und Eingliederung
in die Gemeinschaft.

Wenn nun die Heloten in betrunkenem Zustand tanzen mussten, ist dieser Tanz also nicht
nur Ausdruck ihrer Trunkenheit, sondern er ist auch Ausdruck ihrer Nicht-Zugehdérigkeit zu
der Gemeinschaft der Syssition-Teilnehmer, mithin der birgerlichen Gemeinschaft.
,Unanstindig und albern®, wie Plutarch formuliert, war dieser Tanz im Einzelnen deswegen,
weil er eben von Heloten getanzt wurde: In ihrer Statusrolle als Nicht-Spartaner waren sie
von der reguléren Erziehung ausgeschlossen, hatten folglich auch keine Kenntnisse von der
durch Tanz vermittelten und in ihm ausgedruckten Ordnung und Disziplin. Ihr Tanz war
daher nicht nur aufgrund ihres betrunkenen Zustands ,,unanstindig®, sondern auch, weil er
die fur gemeinschaftliches Zusammenleben notwendige Ordnung nicht auszudriicken
vermochte.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass die Zuweisung von Statusrollen und
Zugehdorigkeiten durch Tanz geschah. Er visualisierte eine Dichotomie: Das Verhalten der
Heloten auf der einen und das der homoioi im Syssition auf der anderen Seite.%®® Die
anwesenden Jungen erfuhren so, wie sie sich gerade nicht verhalten sollten,®®* wenn sie zur
Gruppe der homoioi dazugehtren wollten. Denn diese hatten Teil an der spartanischen
Erziehung und, so impliziert es Plutarch, tranken den Wein nicht unverdunnt und wurden
auch in dieser Hinsicht nicht zu unanstindigen Tanzen verleitet.®% Tanze erscheinen hier
folglich als ein Kennzeichen der Zugehorigkeit zu einer sozialen und gesellschaftlichen
Gruppe. Verstéarkt wurde die Zugehdrigkeit im vorliegenden Fall durch die Abgrenzung von
den Heloten als einer nicht biirgerfahigen Gruppe;%® im Kontext der Syssitien, die ohnehin

693 Grundlage fiir diese Dichotomie mag die von Meier hervorgehobene Ubertragung des Riigerechts von
Mitgliedern der eigenen Gemeinschaft auf die Heloten gewesen sein — Meier, Mischa: Aristokraten und
Damoden. Untersuchungen zur inneren Entwicklung Spartas im 7. Jahrhundert v. Chr. und zur politischen
Funktion der Dichtung des Tyrtaios, zugl. Diss. Bochum 1998, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1998, S. 219.
69 Das Lernen am Beispiel (und eben auch am Negativbeispiel) wurde als probates Mittel in vielen
Bereichen der spartanischen Erziehung angesehen. So etwa iiberliefert in Plut. Lyk. 14, wo ,,Spottverse®,
oder in Plut. Lyk. 21, wo ,,Hohngesénge* als Erzichungsmittel eingesetzt werden.
8% Die Gefahr, dass Alkoholkonsum zu falschem Verhalten verleiten kann, beschreibt ebenfalls Homer: ,,Das
ist der Wein; der treibt uns herum; er befiehlt und ermutigt auch den Bedachtesten, méchtig zu singen und
zartlich zu lachen, macht ihn zum Tanzer und lockt ihm Geschichten heraus, die wohl besser nie er erzihlte.*
—0Od. 14,464-467. Ganzlich untersagt war der Genuss von Alkohol, wie an den zu leistenden Abgaben ans
Syssition deutlich wird, nicht; wichtig war, das richtige Mal} einzuhalten. Hingewiesen sei dazu auch auf
Xen. Lak. Pol. 5,4; 5,8-9, demzufolge zu viel Alkoholkonsum der kérperlichen Fitness schade und man, da
die Erhaltung und Steigerung ebendieser geman seiner stereotypen Vorstellung vom spartanischen Streben
nach militarischer Uberlegenheit unbedingt Ziel aller Anstrengungen sein miisse, Alkohol nur in MaRen
genielen solle.
6% Eine aufwartsgerichtete soziale Mobilitéat der Heloten ist erst ab der klassischen Zeit zu beobachten, als
Heloten eine immer gréRere Rolle in der Armee spielten, sie also durch Wehrdienst den Status der
Neodamoden erlangen konnten. Der genaue Biirgerstatus der Neodamoden ist allerdings unklar, wird dem
eines Vollbirgers jedoch vermutlich nachgestanden haben. Siehe hierzu ausfiihrlicher: Figueira, Thomas:
143



eine systemimmanente Neigung zur Abgrenzung hatten, kam dieser Effekt besonders
deutlich zum Tragen.

Sicherlich wéren auch andere Demonstrationsformen der Zuweisung von Statusrollen
und Zugehorigkeiten denkbar, doch erscheint der Tanz als ein besonders geeignetes Mittel,
da er in der Lage ist ,,to express and transmit feelings, experiences and ideas which, at a deep
level of significance, are not verbally translatable.“®®” Homoios-Sein, Biirger-Sein, war in
Sparta ein Konzept, das mit vielschichtigen Wert- sowie Idealvorstellungen verbunden war,
die auszudriicken in besonderem Malle der Tanz vermochte. Denn die ,multisensual
immediacy of dance“%®® begriindet sein groBes kommunikatives Potential. Tanz vermag
somit, Dinge auf einer tieferen Ebene als Sprache auszudriicken, Dinge wie Zugehorigkeit,
Status und ldentitat eben auch kdrperlich erfahrbar zu machen. Dabei stand im Falle des
Tanzes der Heloten (aus spartanischer Perspektive) stets das Prinzip der Abgrenzung zur
Selbstvergewisserung der eigenen Identitat im Vordergrund, ein Prinzip, das auch aus der
sozialanthropologischen Tanztheorie bekannt ist. So werden bestimmten Gruppen

699 oder wie im Falle

bestimmte Téanze zugeschrieben, seien dies nun Frauen und Manner
Spartas eben Biirger und Nicht-Biirger. In diesem Sinne stellte Tanz ein ,,identity symbol“’%

dar.

Helotage and the Spartan Economy, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken,
NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 565-595, besonders S. 566f. AulRerdem: Fisher 2018, 200f.
897 Giurchescu 2001, 110.
6% peterson Royce 2002, 162.
899 \V/gl. Giurchescu 2001, 113.
0 Ehd., 114.
144



3.5. Tanz in der Erziehung — Musterfall Sparta

Der Begriff mousike bedeutete fir unsere antiken Gewéhrsmanner nicht allein

01 \Wenn nun

(instrumentale) Musik, sondern umfasste ebenfalls Gesang und Tanz.
beispielsweise Aristoteles fordert, mousike solle Teil der Erziehung sein,’® so versteht er
darunter ein Konglomerat aus gesungener Poesie, begleitet von Instrumenten und Tanz.
Auch Plutarch hebt die Bedeutung der mousike fur die Erziehung hervor und lobt den Eifer,
mit dem sie in Sparta betrieben wurde.’®® Die erzieherische Funktion dieser Praxis entstehe,
so Plutarch weiter, durch die Verbindung zwischen dem Inhalt der Lieddichtung und der im
Rhythmus dazu ausgefiihrten Bewegungen. Ein ganz &hnliches theoretisches Konzept
vertritt Athenaios, der ,,die Figuren nur als Ausdruck dessen, was gesungen wurde*,’%*
versteht. Gesang konnte demnach um eine korperliche Komponente erweitert werden, die
den Inhalt der Lieder auf eine andere, eindriicklichere Ausdrucksebene transponierte. Die
Korperlichkeit des Tanzes begriindet auch aus sozialanthropologischer Sicht seine
Wirkungsmacht und macht ihn zu einer Ausdrucksform ,,immediate in its impact not only
for the dancer but for the observer as well*.”%®

Auch heben unsere antiken Gewahrsménner den Wert des Tanzes in der Erziehung zu
kédmpferischer Tapferkeit hervor. Platon schreibt: ,,Wir miissen unser Leben mit gewissen
Spielen verbringen, mit Opfern und Singen und Tanzen; das soll uns einerseits in den Stand
setzen, die Gotter flr uns gnadig zu stimmen, und andererseits auch die Feinde abzuwehren
und im Kampfe zu siegen*.”% Der bei Athenaios Uberlieferte mutmaRliche Ausspruch des
Sokrates —,,Jene jedoch, die in Choren am schonsten die Gotter verehren, die sind die Besten
im Krieg“/% — weist in eine ahnliche Richtung. Er veranlasste Athenaios zu den
Schlussfolgerungen, dass Tanz einer ,Feldiibung beim Militar® gleiche und eine
,,Vorwegnahme der Ubungen bei der Ausbildung fiir den Kriegsdienst“’% sei. Tanz stirke
neben der ,,allgemeinen Zucht* auch die , korperlichen Fahigkeiten*’® und gehe damit sogar

uber eine Feldiibung hinaus.

701 \/gl. Hes. theog. 2-8: Kiinste, die die Musen pflegen.
92 \vgl. Aristot. Pol. 1339b24f.
703 vgl. Plut. Lyk. 21.
704 Athen. 14,628d.
705 peterson Royce 2002, 159.
706 Plat. nom. 803e.
07 Athen. 14,628e.
708 Athen. 14,628e-f.
709 Athen. 14,628f.
145



Damit ermdglichte Tanz also eine Integration der in der Lieddichtung festgehaltenen
Ideale in die Erziehung; durch ihn konnten sie gleichzeitig ausgedriickt und vermittelt
werden. Bei dieser Vermittlung war dem Gesetzgeber vor allem daran gelegen, die
Gemeinschaft der Bilrger zu fordern und einzudiben. Zudem war Tanz in der militarischen
Erziehung forderlich, die darauf abzielte, kdmpferische Tapferkeit in den Dienst der
Gemeinschaft zu stellen.

Welch prominente Rolle Tanz in der spartanischen Gesellschaft insgesamt spielte,
verdeutlicht bereits die Bezeichnung ihrer Agora als choros.”? Die Integration von Tanz in
die Erziehung griindet dartiber hinaus in der flr Sparta so charakteristischen Nachahmung
des homerischen Vorbildes als Basis des eigenen, spartanischen Selbstverstandnisses. So
erfahren wir von den Phaiaken, dass sie ,,geschulte Tinzer [sind] in friihesten Jahren“"t! und
dass auf dem Schild des Achill noch junge Mé&dchen und Jungen bereits einen komplizierten
Reigentanz beherrschen, der dem eines Daidalos wiirdig ist.”*> Auch vor dem Hintergrund
einer vergleichsweise recht umfangreichen Quellenlage lasst Sparta dies zu einem Musterfall
werden, an dem sich zeigen lasst, wie Tanz in ein Erziehungswesen integriert werden konnte
und zu welchen Resultaten dies flhrte.

Die Faszination fiir die spartanische agoge ist seit jeher ungebrochen. Die moderne
althistorische Forschung zeigt sich gleichermaRen wie antike Autoren darum bemiiht,
sowohl ihre Spezifika zu erkléaren als auch das Erziehungswesen in seiner Gesamtheit zu
verstehen. Die Vorstellung von der Absonderlichkeit der spartanischen Lebensweise mag
dabei den Blick beeinflusst haben, ist jedoch gleichzeitig auch ein Grund fiir das groRe
Interesse am spartanischen Erziehungswesen. Dieses Interesse flihrte letztlich dazu, dass
heute ein relativ umfangreiches Quellenmaterial zur agoge vorliegt. Quellen aus klassischer
Zeit wie etwa die Werke Platons, Xenophons und Aristoteles® werden vor allem durch die
auf das erste nachchristliche Jahrhundert zuriickgehende Lykurg-Biographie Plutarchs
erganzt. Aufgrund der diachronen Natur des Quellenmaterials ist es nur mit Abstrichen
moglich, die agoge zu einem bestimmten Zeitpunkt in Spartas Geschichte genau zu
charakterisieren. Hinzu kommt, dass die jeweiligen Darstellungsabsichten der antiken
Autoren in besonderem Male berticksichtigt werden missen, da gerade die
Auseinandersetzung mit der Geschichte Spartas hdufig von stereotypen Denkmustern

710 Siehe dazu ausfthrlich das Kapitel: Der Tanzplatz von Sparta — eine Fallstudie.
1 0d. 8,263.
"2\l 11. 18,590ff. sowie das Kapitel: Die choros-Szene (Hom. II. 18,590-606).
146



durchsetzt ist. Die Schlussfolgerungen, die hier gezogen werden, haben daher weniger zum
Ziel, den Zustand der agoge zu einem bestimmten Zeitpunkt zu beschreiben, als vielmehr
das ihr zugrundeliegende Ideal, ihren Geist, (iber einen Zeitraum von der archaischen bis zur
klassischen Zeit zu erfassen.”*® Das Hauptaugenmerk liegt dabei auf dem Tanz als Teil der
spartanischen Erziehung.

In unseren Quellen werden vor allem jene Bestandteile der agoge ausgiebig beschrieben,
die (vorgeblich) eine Verbesserung der kdrperlichen Kraft, Ausdauer und Leidensféhigkeit
zum Ziel hatten,”'* da man diese Fahigkeiten fiir die militarischen Erfolge Spartas
verantwortlich machte. Neben diesem Part der Erziehung gab es jedoch zusétzlich eine
Unterweisung in den auch fir andere Poleis lblichen Lehrgegenstanden wie Lesen,
Schreiben, Rhetorik und Rechnen.”® Im Rahmen dieser Zweiteilung in gymnische und
grammatische Bestandteile nahm die mousike einen besonderen Platz ein: zum einen
deswegen, weil sie nicht nur fur die Jungen vorgeschrieben war, sondern auch fir die
Madchen,”® und zum anderen, weil sie beide Bereiche der Erziehung miteinander vereinte
und damit eine Schnittstelle bildete, an der sich der Kern des Erziehungsideals am

deutlichsten manifestiert. "1’

713 Dabei soll nicht unterstellt werden, dass sich die spartanische Gesellschaft im Lauf der Zeit gar nicht oder
nur sehr langsam veranderte. So allerdings Richer, der in Bezug auf die agoge dem in den Quellen haufig
gezeichneten Bild eines traditionsverhafteten spartanischen Staates zu folgen scheint — Richer, Nicolas:
Spartan Education in the Classical Period, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2,
Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 525-542, hier S. 527. Dass dieses Bild vom konservativen Sparta
Eingang in unsere Quellen gefunden hat, fihrte jungst Flower berzeugend auf die Instrumentalisierung der
Autoritat des mythischen Gesetzgebers Lykurg als Legitimationsstrategie zurlick: Ganz grundsatzlich wurde
zur Begriindung einer Neuerung fiir sie eine Tradition erfunden, die auf Lykurg zurtickfiihrte, oder die
Neuerung wurde zu einer Mallnahme erklart, die den von Lykurg eigentlich intendierten Zustand
wiederherstellte — Flower, Michael A.: Spartan Religion, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta.
Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 425-451, hier S. 426.
14 Exemplarisch Xen. Lak. Pol. 2,2-6.
15 So Ducat 2006, 120f., der davon ausgeht, dass sich das Level der Allgemeinbildung in Sparta nicht sehr
von dem anderer Poleis unterschied. Die bei Plut. Lyk. 16,10 zu findende Behauptung, die spartanische
Erziehung lege keinen Wert auf intellektuelle Bestandteile, sieht Ducat als weit verbreitetes Vorurteil.
716 Plut. Lyk. 21 und 14: Midchen sollten laut Plutarch auch im ,,Laufen, Ringen, Diskus- und Speerwerfen®
unterwiesen werden, ,,damit die Zeugung der Kinder in kriftigen Korpern erfolge®. Seine Beobachtung an
sich diirfte auch fiir das klassische Sparta schon zutreffen; seine eugenische Deutung dagegen durfte fiir sein
Sparta-Bild typisch sein.
"7 Wenn Plutarch die Erziehung als ,,groBte und wichtigste Aufgabe des Gesetzgebers* — Plut. Lyk. 14 —
bezeichnet, so stellt er sie deutlich in den Dienst der Gemeinschaft, wodurch alles, was ebendieser zutraglich
ist, erziehungsrelevant wird. Die permanente Kontrolle durch den paidonomos und in seiner Abwesenheit
durch alle anderen Birger, der sich die Jungen wahrend ihrer Erziehung unterordnen mussten (vgl. Xen. Lak.
Pol. 2,2; 2,10; 6,2), ist ein Zeichen dafir, dass die Erziehung in Sparta als Angelegenheit der gesamten
Gemeinschaft betrachtet wurde, mithin eines ihrer Hauptanliegen darin bestand, die Jugend auf ihre spatere
Rolle in dieser Gemeinschaft vorzubereiten, sie gewissermalien zu guten Burgern zu erziehen. So lasst sich
auch die von Plutarch iberlieferte Praxis erkldren, dass sich Jungen eine begriindete Meinung Uber Mitbirger
bilden sollten und diese vom eiren bewertet und eine nicht gemeinschaftskonforme entsprechend bestraft
wurde (vgl. Plut. Lyk. 18,3-4) — das Erlernen des Burgerseins am Beispiel bildete einen Teil der Erziehung.
Folgerichtig war das erfolgreiche Absolvieren der agoge eine der VVoraussetzungen, um in den Kreis der
spartanischen Vollburger aufgenommen zu werden (dazu Xen. Lak. Pol. 3,3). Dass die Betonung von

147



Umgesetzt wurde dieses Ideal durch das Eintuben von Ténzen innerhalb der choroi, die
dabei buchstéblich als Integrations k r e i s e fungierten; sie boten die Mdglichkeit, die
Teilhabe an der Gemeinschaft im Kleinen zu tben. So formten die Mitglieder eines choros
eine soziale Gruppe. Die Beziehungen der einzelnen Mitglieder zueinander waren
vergleichbar mit der Binnenstruktur einer hetairia: Jedes Mitglied war qua Zugehorigkeit
zum choros einer unter Gleichen, musste sich jedoch gleichzeitig dem Leiter des choros,
dem choregos, unterordnen.’*® Dies erzeugte eine doppelte Verpflichtung — namlich dem
choregos gegentiber zur Folgeleistung und den anderen choros-Teilnehmern gegentiber zur
Solidaritat. Man blieb in der Regel fir langere Zeit in demselben choros, ahnlich der
Organisation der agelai.”'® Die Integration in diese besondere Form der sozialen Gruppe
stellte einen wichtigen Baustein der spartanischen Erziehung dar und zeigt, in welch hohem
MaR konkrete Tanzpraxis in Sparta die Sozialisation in der Gemeinschaft und die Teilhabe
an Gemeinschaftlichkeit forderte. (Chor-)Tanz machte Gemeinschaft erfahrbar, und das von
einem friihen Stadium der Erziehung an bis ins Erwachsenen- und sogar Greisenalter.””° Das
Erleben von Gemeinschaftlichkeit durch professionelles Tanztraining trug somit zur
Formung einer biirgerlichen Identitit bei. Tanz in diesem Sinne als ,,identity marker*"?* zu
nutzen, machte das professionelle Training tiberhaupt erst notwendig, denn ,,when dance is
used as a symbol of identity, it usually differs qualitatively from dance that is used for
recreation.“’?> So waren fiur formale Tinze, die spartanische biirgerliche Identitat
auszudriicken vermochten, bessere technische Fahigkeiten erforderlich, als man
normalerweise ohne Tanztraining vorzuweisen hatte.

Angeleitet wurden die choroi jeweils von einem choregos. Seine Aufgaben bestanden

darin, die Tanzbewegungen zu erstellen sowie einzuilben und den Tanz mit einem

Gemeinschaftlichkeit nur einen Aspekt der spartanischen Erziehung ausmachte, ,,dass die spartanische
Erziehung auf zwei grundverschiedenen und untereinander widersprichlichen Kriterienkatalogen zugleich
beruhte®, konnte Link 2011, 358-366 Uberzeugend darlegen; Zitat: S. 366, Anm. 146. Der Tanz lasst sich in
diesem Sinne jedoch klar dem Bereich der 6ffentlichen, gemeinschaftsfordernden Sphére zuordnen, weshalb
jener im Folgenden verstarkt in den Blick genommen wird.
18 \/gl. Calame 2001, 34. Ausfiihrlich zum Wesen der Hetairie: Welwei, Karl-Wilhelm: Polisbildung,
Hetairos-Gruppen und Hetairien, in: Gymnasium 99, 1992, S. 481-500, vor allem S. 484-491.
19\/gl. Calame 2001, 214-219, der auf der Grundlage semantischer Erwagungen zu dem Schluss gelangt,
eine agela und ein choros seien strukturell &hnliche Vereinigungen gewesen.
720 Dazu Calame: ,,the education of the citizen and his wife takes place through integration into choral groups
that confer on the arts of the Muses an educational function* — Calame, Claude: Pre-Classical Sparta as Song
Culture, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018,
S. 177-201, hier S. 180. Ahnlich ebenfalls: Christesen, Paul: Sparta and Athletics, in: Powell, Anton (Hg.): A
Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 543-564, hier S. 559.
721 peterson Royce 2002, 155.
22 Ehd., 163.

148



Musikinstrument zu begleiten, mithin eine ,choral order“’?® zu etablieren und
aufrechtzuerhalten. Gelernt wurden Lieder und Tanze durch mimesis.’?* Diese Technik
forderte die prazise Verinnerlichung der Liedtexte und Tanzbewegungen, wobei letztere
besonders dazu beitrugen, gemeinschaftsforderliche Werte wie Ordnung und Harmonie zu
vermitteln,’ Werte, die als Voraussetzungen gemeinschaftlichen Zusammenlebens sowie
flir seinen Erhalt eine zentrale Bedeutung hatten.

Ordnung als gemeinschaftsférderndes Prinzip wurde dabei nicht nur durch das
Tanztraining selbst vermittelt, sondern fand ihren Niederschlag auch in der Strukturierung
der einzelnen choroi. So gab es gute und weniger gute Plitze;"?® eine Zuteilung der Platze
erfolgte nicht unmittelbar und ausschlie8lich nach tanzerischen Fahigkeiten, sondern nach
Auszeichnung in burgerlichen Tugenden. Feiglinge etwa, so berichtet Xenophon, hétten
stets die schlechtesten Platze im choros einnehmen miissen.”?” Ein Feigling war nach
spartanischem Verstandnis jemand, der sein Leben im sieglosen Kampf gerettet und folglich
einen ruhmvollen Tod in der Schlacht vermieden hatte, also zum tresan, zum ,Zitterer*,
geworden war, und nun ein ehrloses Dasein fristen musste. So galt es als Schande, einen
Zitterer in seiner Mahlgemeinschaft zu haben, er musste jedem auf der Stral3e aus dem Weg
gehen, sogar Jiingeren seinen Sitzplatz Gberlassen und weder er selbst noch seine weiblichen
Angehorigen konnten sich Hoffnung auf eine Heirat machen.”?® Die performance in der
Schlacht als Indikator fir die Ehre und Gesinnung eines Mannes zu betrachten, ist eine
Logik, die bereits am Beispiel der Darstellung homerischer Zweikdmpfe und der Rolle von
Tanz sowie Tanzrhetorik im Kontext kdmpferischer Auseinandersetzungen herausgearbeitet
werden konnte.”?® Erneut lasst sich damit fiir Sparta eine ausgepragte Orientierung am
homerischen Vorbild attestieren, das die Grundlage des eigenen Selbstverstandnisses bildete
und zugleich eine konkrete praktische Umsetzung in Form von gesetzlich verankerten
Verhaltensnormen erfuhr. Ganz in diesem Sinne I&sst sich dann auch eine weitere Strafe fur

Zitterer begreifen, ndmlich das Verbot, die homerische Barttracht zu tragen, indem der

23 Calame 2001, 264. In einigen Féllen war der choregos nicht allein der Choreograph eines choros, sondern
auch Dichter der Lieder, zu denen getanzt wurde, wie z.B. im Falle Sapphos.
24 \/gl. Aristot. Pol. 1339a43-1339b4.
25 \/gl. Calame 2001, 234.
726 Ersichtlich wird dies aus der Beschwerde von Agesilas (Damonidas) dariiber, dass ihm
ungerechtfertigterweise ein schlechter Platz im choros zugewiesen wurde. Siehe Xen. Kyr. 3,3,70; 1,6,18
Plut. mor. 208d-e; 219¢; 149a; Xen. Ages. 2,17.
27\/gl. Xen. Lak. Pol. 9,5. Fiir Kreta berichtet Ephoros bei Strabon, dass einige Epheben als besonderes
Privileg einen Ehrenplatz wéhrend der choroi bekamen — Strab. 10,4,21. Ob sich dieser Platz in der Gruppe
der Tanzenden selbst befand oder im Publikum, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden.
728 \/gl. Xen. Lak. Pol. 9,4-5.
729 \/gl. das Kapitel: Tanz im Kontext aristokratischer performance im Kampf und als Teil von
Kampfparanesen bei Homer —,,...die Memmen sind alle geblieben...* (Hom. Il. 24,260).

149



Schnauzbart nur zur Halfte abrasiert werden durfte: ,,Befahlen sie dem ,Zitterer, sich den
eigentlich ausgeschorenen Schnauzbart zur Halfte stehen zu lassen, so zwangen die Ephoren
ihn nicht nur zu einer albernen Barttracht, sondern beraubten ihn (in diesem Punkt) der
Hilfte seines vollbiirgerlichen Erscheinungsbildes.“*® Und wvon nicht minderer
symbolischer Wucht war eben auch die Regel, Zitterern einen schlechten Platz im choros
zuzuweisen. So kam die bei Homer erstmals greifbare Rolle des Tanzes in dieser Zuweisung
ganz praktisch zum Tragen. Tanz wurde in Sparta im Rahmen archaischer Formsprache
eingesetzt, um (bdrgerliche) kollektive ldentitdt und Teilhabe an der Gemeinschaft zu
kommunizieren, sie sogar regelrecht einzufordern. Uber Tanz wurde andersherum also
gemeinschaftliche Teilhabe im Rahmen der gemeinsam festgelegten Ordnung ausgedruckt:
Ein Zitterer, der die Werte, die der gemeinsamen Identitat zugrunde lagen, nicht mehr
erfillte, mithin dem Sinnhorizont, an dem sich das Handeln und Verhalten jedes
Gemeinschaftsmitgliedes zu orientieren hatten, nicht mehr gerecht wurde, durfte also auch
nicht mehr in demselben Malie an der symbolischen Ausdrucksform der Identitét teilhaben;
sei dies nun in Form der Barttracht oder eben in Form des choros-Tanzes.”!

Bemerkenswert an den einzelnen Bestrafungen eines Zitterers ist, dass es sich um soziale,
gesellschaftliche Stigmatisierungen handelte, die vor allem durch ihre Offentliche
Sichtbarkeit an Wirkmacht gewannen. Einen nur halben Schnauzbart zu tragen war ebenso
entehrend wie ein schlechter Platz im choros. Durch diese Form der Bestrafung wurde nach
spartanischem Verstandnis die birgerliche Unzuldnglichkeit sowohl fiir die anderen
Mitglieder des jeweiligen choros als auch bei Auftritten fir die gesamte Gemeinschaft
sichtbar gemacht. Damit kam dem choros als Gradmesser fir die Gemeinschaftsfahigkeit,
sprich Birgerlichkeit eines jeden Spartaners, ganz grundsatzlich eine grof3e Rolle zu und
Tanz wurde in diesem Zusammenhang als besonders effektives Kommunikationsmittel auf
der Ebene der Identitats- sowie Wertevermittlung eingesetzt.

Auch das Erziehungsziel, kampferische Tapferkeit im Sinne des homoioi-ldeals
einzuliben, wurde unter anderem mit Hilfe des Tanzes angestrebt: Die groRe Mehrheit

730 Link, Stefan: Das friihe Sparta: Untersuchungen zur spartanischen Staatshildung im 7. und 6. Jahrhundert
v. Chr., St. Katharinen: Scripta-Mercaturae-Verlag 2000, S. 14. Fir weitere Details zur Genese des
,,Schnauzbartbefehls* siehe ebd., 11-14.
731 Interessant ist, dass wir nichts von einem Ausschluss aus dem choros lesen. Ganz analog verhielt es sich
mit der Barttracht: Die drastischste Strafe in Form einer kompletten Rasur blieb dem Zitterer erspart. Und
auch auf die Syssitien trifft das gleiche zu: Zwar galt es als Schande, einen Feigling im Syssition zu haben;
von einem Ausschluss aus der Mahlgemeinschaft lesen wir jedoch nichts. Die ratio des Gesetzgebers scheint
also nicht so sehr in einem kompletten Ausschluss nicht mehr gemeinschaftsfahiger Birger bestanden zu
haben, als vielmehr in deren augenfalliger Stigmatisierung. Wie schon beim Tanz der Heloten im Syssition
zeigt sich auch hieran das Prinzip des Lernens am Negativbeispiel sowie der Festigung der eigenen Identitat
durch die Abgrenzung von anderen.

150



unserer antiken Gewéhrsmanner erblickte in zahlreichen MafRnahmen und Eigenheiten der
spartanischen Erziehung ein militarisches Training. Sei es die Verpflichtung, barful® zu
laufen, oder ungeachtet der AuRentemperatur immer dieselbe Kleidung zu tragen oder
Lebensmittel zu stehlen oder Uberhaupt die allumspannende Verhaltenskontrolle durch
Aufseher und Birger™? — all diese Aspekte veranlassten unsere antiken Beobachter dazu,
die agoge als Vorbereitung auf den Krieg zu sehen.”® Allerdings legt eine genauere
Betrachtung der genannten Malinahmen nahe, dass sie nur sehr bedingt dazu geeignet waren,
kampferische Fahigkeiten tatsachlich und ganz konkret auszubilden.”* Vielmehr erscheint
es so, dass ,,Spartan education seems to mimic, rather than actually to be, a training for
war.“"® Militarische Tugenden wurden im Rahmen der spartanischen Erziehung also auf
Parallelfeldern erzeugt und gefordert.

In diesem Prinzip einer Ausbildung auf Parallelfeldern kam dem Tanz (und dem ihm
eigenen Lernen durch mimesis) groRe Bedeutung zu: In Verbindung mit Musik bestand die
erzieherische Wirkung des Tanzes in ,,assimilating by mimesis a precise set of contents*.”®
Zum einen machten die Inhalte der Lieder, zu denen getanzt wurde, das ,,set of contents*
aus. Zu nennen ist hier beispielsweise Tyrtaios, dessen Lieder eine ,,front-rank role in the
moral and civic education of the young“”®’ spielten und dessen Fragmente 7 und 8
Paradebeispiele sind, in denen der Dichter direkt die Jugend adressiert; Fragment 8, Zeile 27
l&sst zudem das mimetische Prinzip deutlich erkennen: ,,Nur durch tapfere Tat wird einer
das Kémpfen erlernen.*"*® Zum anderen sind die Tanzbewegungen selbst gemeint, sie ,,gave
the citizen-soldiers a sense of order, discipline, and harmony*.”® So war das Erlernen des
Tanzens mit dem Befolgen genauer Anweisungen verbunden sowie deren korperlicher
Umsetzung und erforderte zudem disziplinierte Wiederholungen, bis die Bewegungen
korrekt ausgefihrt wurden. Auch das harmonische Zusammenspiel mit den anderen
Mitgliedern des choros musste mihevoll erarbeitet werden, was Féhigkeiten forderte, die
dem spartanischen Erziehungsziel der kdmpferischen Tapferkeit zutrdglich waren. Daher
stellte Tanz in diesem Zusammenhang ein solch effektives Parallelfeld dar, vereinte er doch

die Vermittlung geistiger Einstellungen und Werte, die flr die Verve beim tatséchlichen

7382 Zu diesen Bestimmungen Xen. Lak. Pol. 2; 4; 5; 7.
733 \/gl. Aristot. Pol. 1338b9-38. Ebenso Xenophon (Hell. 7,1,8), Thukydides (Thuk. 1,84,3; 2,39,1-2) und
Platon (nom. 688a; 666e).
734 So auch Ducat 2006, 146-148.
35 Ducat 2006, 147.
736 Calame 2001, 231.
37 Ducat 2006, 132.
738 Tyrt. F8, Z. 27.
739 Calame 2001, 234.
151



Kampf erforderlich waren, mit korperlicher Aktivitét, die ebenfalls fur den Kampfeinsatz
geschult werden musste.

Zum Erreichen der beiden maRgeblichen spartanischen Erziehungsziele — Férderung der
Gemeinschaft der Burger und der kdmpferischen Tapferkeit — trug Tanz vor allem dadurch
bei, dass er (1.) die Gelegenheit zur Bildung von Integrationskreisen bot, innerhalb derer die
Teilhabe an der Gemeinschaft der Burger eingeubt und damit eine birgerliche Identitét
geformt werden konnte, (2.) dass er die flir gemeinschaftliches Zusammenleben notwendige
Ordnung im Rahmen der choros-Organisation erlebbar und sichtbar machte und (3.) dass er
vermittels seiner mimetischen Natur ein Parallelfeld darstellte, auf dem geistige und
korperliche Voraussetzungen fir erfolgreichen Kampf gleichzeitig eingelibt werden

konnten.

740 Siehe hierzu auch das Kapitel: Die Entstehung des Waffentanzes und seine Bedeutung in der militarischen
Ausbildung.
152



3.6. Tanz und Religion — Musterfall Sparta

Opfer und andere religiose Rituale wurden in der Regel von Tdnzen oder Prozessionen ,,and
other types of structured movement that circumscribed the central act of sacrifice”’#!
begleitet. Diese Begleitung stellte nicht nur eine bloR &sthetisch ansprechende Erganzung
der Zeremonien dar, sondern vermittelte gezielt ,,religious and social messages*.’*? Hier soll
vor allem untersucht werden, welche Auswirkungen Tanz in religiosen Kontexten auf
gesellschaftlicher Ebene hatte, und welchen Einfluss dies auf die Gemeinschaft der

Polisburger ausibte.

Erneut bietet sich Sparta als Musterfall an, um die Verbindung von Tanz und Religion vor
einem gesellschaftlichen Hintergrund zu untersuchen. So stellen zahlreiche Quellen die
Spartaner als besonders fromm dar, als peinlich genau darauf bedacht, religidse Praktiken
ungeachtet moglicher negativer Folgen einzuhalten. Je nach Darstellungsabsicht der Autoren
habe das wahlweise dazu gefihrt, dass man sich bei politischen und militarischen
Entscheidungen mehr auf das Orakel von Delphi als auf taktisches Urteilsvermdgen
verlassen habe’® oder, dass man aufgrund verschiedener religioser Feste wichtige
militarische Aktionen versdaumt habe.”** Denn, so Herodot: ,,sie hielten ihre Pflichten gegen
den Gott fiir hoher als gegen die Menschen.“’* Dieses Bild der spartanischen Frommigkeit
hat mehrere mdgliche Urspringe. Einer von ihnen verweist auf die Figur des Lykurg, der
der Tradition zufolge seine tiefgreifenden und zahlreiche Bereiche der spartanischen
Gesellschaft pragenden Reformen durch Apollon in Delphi legitimieren lieR, was zu einer

Prasenz des Gottlichen im taglichen Leben der Spartaner gefiihrt habe.”*® Allerdings lasst

741 | onsdale 1993, 1.

742 Ebd.

43 S0 soll laut Herodot zum Beispiel Leonidas unter dem Einfluss eines Orakelspruches den Pass an den

Thermopylen nicht verlassen haben: Hdt. 7,220. Auch an anderer Stelle trafen die Spartaner einen wichtigen

Entschluss aufgrund eines — in Wahrheit manipulierten — Orakelspruches: Hdt. 5,63.

44 \/on derartigen Versaumnissen berichtet Herodot mehrfach: Statt in der Schlacht von Marathon den

Athenern zur Seite zu stehen, hatten die Spartaner lieber ihr Fest der Karneen gefeiert (Hdt. 6,106). Auch

hatten die Karneen dazu gefihrt, dass Leonidas mit nur 300 K&mpfern zu den Thermopylen gezogen sei

(Hdt. 7,206). Mag dieses spartanische Verhalten bei Herodot auch deutlich im Zeichen seiner pro-

athenischen Position stehen und damit nicht zwangslaufig als Ausweis spartanischer Frommigkeit gedeutet

werden kdnnen, so zeigen weitere Berichte bei Thukydides (Thuk. 5,82) und Xenophon (Xen. Hell. 4,5,11)

jedoch, dass den Spartanern von unterschiedlicher Seite durchaus eine Neigung dazu nachgesagt wurde,

religidsen Belangen einen hohen Stellenwert beizumessen.

45 Hdt. 5,63,2.

746 Vgl. Flower, Michael A.: Spartan ,Religion‘ and Greek ,Religion®, in: Hodkinson, Stephen (Hg.): Sparta.

Comparative Approaches, Swansea: Classical Press of Wales 2009, S. 193-229, hier S. 193 sowie Nafissi,

Massimo: Lykurgos the Spartan ,,Lawgiver*: Ancient Beliefs and Modern Scholarship, in: Powell, Anton

(Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 93-123, hier S. 99-102.
153



sich nicht mit Sicherheit sagen, ob nicht die Religiositat selbst die Legitimierung der
lykurgischen Reformen eher bedingte, als dass sie aus dieser Legitimierung entstanden ist.
Ein anderer, Uberzeugenderer Ursprung spartanischer Frommigkeit liegt in dem hohen
Stellenwert von Disziplin und Gehorsam; beide Werte hatten ihren Niederschlag auch in der
Ausiibung von Religion gefunden.”’” Dies deutet auf eine systemimmanente Verzahnung
von gesellschaftlichen Werten mit religidsen Praktiken, wie sie grundsatzlich auch in
anderen Poleis zu finden war, in Sparta jedoch ganz besonders eng gewesen zu sein scheint.
Spartanisches Religionsverstandnis zeichnete sich also durch ein hohes Mal? an Frommigkeit
aus, die gesellschaftlich tief verwurzelt war: Das genaue Einhalten von Ritualen zur
Beséanftigung der Gotter war von entscheidender Wichtigkeit, da man glaubte, dass das
eigene kollektive Ungliick aus der Missstimmung der Gétter resultierte — wie etwa das grolRe
Erdbeben des Jahres 464 v. Chr., das als Folge des sakralrechtlichen Vergehens der
Vertreibung schutzsuchender Heloten aus einem Heiligtum gesehen wurde.”® Ein moglichst
genaues Befolgen vorgeschriebener Rituale und religioser Praktiken diente, da die gesamte
Gemeinschaft vom Ungliick bedroht wurde, nicht nur der Zufriedenstellung der Gotter,
sondern auch der Festigung von ,social cohesion and of social control“.”*® Besonders
geeignet waren in diesem Zusammenhang religiose Feste wie etwa die Gymnopadien, da sie
hochgradig emotionale kollektive Erfahrungen darstellten, die die Gemeinschaftsmitglieder
miteinander verbanden.”® Den Rahmen fiir diese kollektiven, gemeinschaftsstiftenden
Erfahrungen boten die wahrend der Feste ausgetragenen Wettkampfe zwischen den Chéren
und Chortanze im Allgemeinen.”® Die Teilnahme hieran war fiir einen GroRteil der
Vollburger, unabhéngig von Alter und Geschlecht, verpflichtend. Wahrend andere Poleis
den Schwerpunkt religioser Feierlichkeiten vor allem auf 6ffentliches Opfern und die
Verteilung von Fleisch oder auf die Auffiihrungen von Tragddien und Komdadien legten,’?
raumte Sparta also dem Tanz eine Schlusselrolle im Kontext religioser Feste ein.

Vor allem die drei grol3en Feste — die Gymnopédien, die Karneen und die Hyakinthien —
integrierten Tanz in Form von choroi und Wettkdmpfen in ihren Ablauf, Gber den

vornehmlich aus Quellen klassischer und spaterer Zeit Details bekannt sind; "3 Erklarungen

747 Flower 2018, 429.
8 \/gl. Thuk. 1,128,1.
9 Flower 2018, 427.
750 \v/gl. Flower 2009, 207.
1Vgl. ebd.
52 Zur allgemein griechischen religiésen Praxis siehe ebd.
53 Hyakinthien: Hdt. 9,7, 9,11; Thuk. 5,23,4-5; Xen. Ages. 2,17; Xen. Hell. 4,5,11; Strab. 6,3,2; Athen.
4,139d-f, 4,173f; Paus. 3,19,1-5. Gymnopadien: Hdt. 6,67; Thuk. 5,82,1-3; Plat. nom. 633c; Xen. Mem.
1,2,61; Xen. Hell. 6,4,16; Plut. Ages. 29,2-3; Plut. Lyk. 15,1; Plut. Mor. 238a-b, 1134b-c; Paus. 3,11,9;
154



zur Funktion einzelner Bestandteile der Feste finden sich hingegen kaum, weshalb hier der
Versuch unternommen werden soll, eine heuristische Analyse des Tanzes wéhrend der Feste
vorzunehmen. In den Quellen ebenfalls nicht tberliefert sind die vollstdndigen Texte der
Lieder, zu denen getanzt wurde, doch selbst wenn diese vorldgen, ,,we would still lack an
essential component of their performance context: the music and dance that accompanied
the words.“"®* Dieser Mangel an Informationen tiber die konkreten Tanzbewegungen ist fiir
das hier vorgebrachte Anliegen jedoch kein Hindernis, da Tanz in erster Linie als
multidimensionales Geschehen mitsamt seinen sozialen und politischen Implikationen
gewdrdigt wird; die genaue Ausgestaltung einzelner Tanzbewegungen kann angesichts
dessen im Sinne einer ,,functional study*">® vernachléssigt werden.

Die prominente Rolle des Tanzes in der spartanischen Religionspraxis zeigt seine ihm
eigene Fahigkeit, Gemeinschaft erlebbar und sichtbar zu machen. Er war in besonderem
MaRe dazu geeignet, im Rahmen religioser Feste Gemeinschaftlichkeit als ideellen Wert zu
prasentieren, einen Wert, der im religiésen wie politischen Bereich — zwei Bereichen, die
sich in Sparta, wie gezeigt, stark vermengten — gleichermalRen bedeutsam war. Tanz
unterstutzte dabei vor allem drei der Hauptfunktionen religioser Feste in Sparta: Das
Definieren, Artikulieren und Stérken einer gemeinsamen Identitat; die Bestatigung von
gesellschaftlicher Ordnung durch die Lenkung und Rickversicherung normativen
Verhaltens; die Qualifizierung fiir und das Verdeutlichen von Zugehérigkeit zur

Gemeinschaft.”>®

Die gemeinsame Identitat der Spartaner wurde im Rahmen der Ténze bei religitsen Festen
auf unterschiedliche Arten artikuliert. Zundchst sind hier die Teilnehmer zu nennen. Zwar
spielte beispielsweise bei den Hyakinthien vor allem die Jugend und zwar insbesondere am
zweiten Tag des dreitdgigen Festes eine wichtige Rolle, doch prinzipiell war es ein Fest flr
die gesamte Gemeinschaft, denn ,,every element of the city took turns to play a role*.”’

Zudem liegen fir das Fest der Gymnopéadien ab der klassischen Zeit Berichte Gber Besucher

Athen. 15,678b-c. Karneen: Hdt. 7,206; Thuk. 5,54, 5,75,2-3; Pind. P. 74-81; Kall. Ap. 71-79; Athen. 4,141e-
f, 14,635e-f; Paus. 3,13,4.

54 Flower 2018, 435.

755 Peterson-Royce 2002, 65. Wihrend bei einer , functional study* die Funktion des Tanzes untersucht und
selbiger zu diesem Zweck in seinem Gesamtkontext betrachtet wird, beschiftigt sich eine ,,structural study*
mit unterschiedlichen Tanzbewegungen, -mustern, -stilen usw. Fir eine ausfiihrlichere Unterscheidung der
beiden anthropologischen Analyseansétze siehe oben das Kapitel: Tanz als soziale Handlung.

%6 Ganz grundsatzlich zu den Festen siehe vor allem Petterson, Michael: Cults of Apollo at Sparta. The
Hyakinthia, the Gymnopaidiai and the Karneia, Stockholm: Svenska Institutet i Athen 1992; Calame 2018;
Fisher 2018; Flower 2009 u. 2018; Richer 2018.

57 Ducat 2006, 265.

155



aus anderen Poleis vor; ® sie waren hier ebenfalls in das Tanzgeschehen integriert, insofern
als sie in ihrer Rolle als Zuschauer eine Projektionsflache fur die Darbietungen der
Tanzerinnen und Tanzer boten. Diese agierten als Reprasentationsfiguren der Gemeinschaft,
wodurch sie spartanische Identitat gegenseitig voreinander und vor Aulienstehenden sichtbar
machten. Ihr gemeinsames Agieren im choros-Verband lief sie als Einheit erscheinen.
Neben dem Teilnehmerkreis und den Zuschauern trug auch der Austragungsort der Ténze
zur Artikulation der spartanischen Identitat bei. Betrachtet man den choros in diesem
Zusammenhang als sozialen Handlungsraum und berticksichtigt die Wechselwirkungen
zwischen Raum und den in ihm stattfindenden Handlungen, wird die Relevanz des Tanzes
fiir die Gemeinschaft offensichtlich.”® Denn zum einen wird er durch den Raum, in dem er
stattfindet, also dem choros auf der Agora, in das Zentrum gemeinschaftlichen Lebens
geriickt und muss daher diesem Raum angemessen sein, sich den MalRgaben anpassen, die
der Raum als solcher fir Handlungen vorgibt; Tanz auf der Agora muss mithin
Gemeinschaftlichkeit in Form von identitatsreprésentierenden Téanzen befdrdern. Zum
anderen macht Tanz den choros auf der Agora erst zum Zentrum gemeinschaftlichen Lebens,
da nicht nur ein bestimmter sozialer Raum bestimmte Handlungen vorgibt, sondern

umgekehrt auch bestimmte Handlungen Raume konstituieren.

Vor diesem Hintergrund wird ebenfalls die ordnungsstiftende Kraft des Tanzes im Kontext
religioser Feste erkennbar. Neben der Ordnung, die der choregos, wie oben beschrieben,
ohnehin in seinem choros implementierte, waren auch die aufzufiihrenden Ténze nicht
spontan, sondern folgten einer zuvor festgelegten und eigens auf das jeweilige Fest
zugeschnittenen Darbietungsabsicht. Denn um Feste ,,wiirdig zu begehen, bedurfte es
Uberzeugender, eindrucksvoller Formulierungen ihres Sinnes. Dazu waren Kinstlerische
Produktionen und deren Umsetzungen durch geschultes Personal erforderlich.“"®° Bei der
Umsetzung der konkreten Ténze bestand ganz unabhdngig von den einzelnen
Tanzbewegungen, Uber deren Details, wie festgestellt, keine Informationen in unseren
Quellen vorliegen, somit grundsétzlich der Zwang, sich innerhalb der Tanzgruppe konform
zu verhalten, im wahrsten Sinne also nicht aus der Reihe zu tanzen; nicht-konformes

Verhalten hatte eine Herabstufung innerhalb des Integrationskreises der Tanzgruppe zur

8 \/gl. Xen. Mem. 1,2,61; Plut. Ages. 29,3.
9 Zur allgemeinen soziologischen Betrachtung der Wechselwirkungen zwischen Raum und Handlungen
siehe oben das Kapitel: Der Tanzplatz als sozialer Handlungsraum.
760 |_atacz, Joachim: Archaische Periode, in: Gorgemanns, Herwig (Hg.): Die griechische Literatur in Text
und Darstellung, Stuttgart: Philipp Reclam jun. 21998, S. 325.

156



Folge gehabt — einen schlechten Platz im choros. Auch jenseits des choros, innerhalb der
alltaglichen Gemeinschaft, musste man sich geméal der etablierten und durch konformes
Verhalten immer wieder bekraftigten gesellschaftlichen Ordnung verhalten, um eine
Herabstufung zu vermeiden. So wurden zum Beispiel die Rechte unverheirateter Manner
insofern gemindert, als ihnen das Zuschauen bei den Gymnopéadien verwehrt wurde;®
ausgedriickt wurde diese Herabstufung, die durch nicht gesellschaftskonformes Verhalten —
sprich nicht verheiratet zu sein — ausgeldst worden war, im Kontext von Tanz: Nicht einmal
als Zuschauer sollten die ,Ordnungsbrecher’ an Tanz teilhaben diirfen. Wie bei der
Zuweisung eines schlechten Platzes im choros fiir Zitterer’®2 verfiel man also auch in diesem
Fall auf Tanz als wirkungsméchtige Strafe bei nicht gemeinschaftskonformem Verhalten.
Damit wird die enge Verbindung von Tanz und der Lenkung sowie Ruckversicherung
normativen Verhaltens im Sinne der Gesamtgemeinschaft deutlich. Man bewerkstelligte in
Sparta also bemerkenswerterweise in zahlreichen Bereichen eine Ubersetzung der im und
durch Tanz vermittelten Gemeinschaftlichkeit in konkrete Verhaltensregeln samt Strafen bei
Zuwiderhandlung. Sowohl das Erfiillen burgerlicher Tugenden als auch das Versagen auf
diesem Gebiet wurde in Sparta im Tanz ausgedriickt; er scheint in diesem Zusammenhang
vor allem deswegen ein so effektives Kommunikationsmittel gewesen zu sein, weil er in
besonderer Weise mit der kollektiven spartanischen Identitat verbunden war: Sich bewusst
in die homerische Tradition stellend,’®® bediente man sich in Sparta eben auch ganz
selbstverstandlich homerischer Formsprache, in der Tanz, wie gezeigt, als essentieller Teil

eines idealen gemeinschaftlichen Miteinanders fest etabliert war.

Die dritte Hauptfunktion religioser Feste, das Herstellen und Verdeutlichen von
Zugehorigkeit, wurde ebenfalls mit Hilfe des Tanzes erfullt. Wettkdmpfe zwischen
verschiedenen choroi bildeten einen festen Bestandteil der grofRen spartanischen
Religionsfeste. Sie integrierten weite Teile der Bevolkerung und erfillten als regelrechte

,collective competitions’®* eine soziale Funktion, indem sie die Teilhabe an der

61\v/gl. Plut. Lyk. 15.
2 F(ir eine ausflhrliche Diskussion siehe S. 149f.
763 Ausfiihrlich zu der engen Verbindung des spartanischen Selbstverstandnisses mit homerischen Werten
und ldealen die Kapitel: Tanz im Kontext der spartanischen Syssitien und Tanz in der Erziehung — Musterfall
Sparta.
64 Flower 2018, 440.

157



Gemeinschaft regulierten.”®® Besonders deutlich wird dies an der bei Pollux’® und
Plutarch’®’ Gberlieferten trichoria, die einen wichtigen Bestandteil der Gymnopadien
darstellte. Drei choroi traten hier gleichzeitig gegeneinander an: Einer bestehend aus Jungen,
einer aus jungen Mannern und einer aus alten Mannern.”®® Laut Plutarch sangen die choroi
begleitend zu ihren Ténzen Folgendes: ,,Wir waren einstmals wehrhaft junges Volk*, ihm
erwidernd sangen die in den Jahren der Kraft: ,Wir sind es jetzt; versuch es, wenn du willst!*,
und zu dritt sang der Chor der Knaben: ,Wir aber werden noch viel stirker sein.<"®® Die
trichoria versinnbildlichte mit Hilfe des Tanzes also, dass die Zugehdrigkeit zur
Gemeinschaft ein Gut darstellte, fir das man sich zum einen durch sein Alter, zum anderen
durch seinen Einsatz fir die (militarischen) Interessen der Gemeinschaft qualifizieren

musste.’’°

»Collective activities, it seems to me, were the expression of the civic community as a whole
in archaic cities.“’’* Tanz als kollektive Aktivitat im Kontext religiéser Feste in Sparta
vermochte es in besonderem MaRe, Identitdt, Ordnung und Zugehorigkeit in einem
gemeinschaftsrelevanten Kontext erfahrbar zu machen und damit die Bedeutung dieser drei
Grolken fir die Gemeinschaft zu versinnbildlichen. Die Konsolidierung einer Gemeinschaft
auf Grundlage einer gemeinsamen Identitét, einer festgelegten Ordnung und der Vergabe
von Zugehdrigkeit zu dieser Gemeinschaft stellte einen wichtigen Schritt auf dem Weg zu
sich weiter ausdifferenzierenden politischen Handlungsrdumen dar, die ein immer hoheres
MaR an Komplexitat mit dem Fortschreiten der Genese der Polis-Staatlichkeit entfalteten. In
diesem Zusammenhang kommt Tanz als Medium zur Vergewisserung der eigenen
Gemeinschaftlichkeit eine politische, ndmlich die Politen der Polis betreffende, Bedeutung

ZU.

75 In seiner Analyse des Zusammenhangs zwischen athletischen Wettkdmpfen und Biirgerrecht stellt Fisher
2018, 189 treffend fest: ,,access to membership may often involve not only a qualification by descent but
also, or in some cases instead, a successful level of performance in certain kinds of masculine activity, such
as those which display desirable skills in physical contests such as warfare, athletics, or choral song-dance*.
766 \/gl. Poll. Onom. 4,107.
67 vgl. Plut. Lyk. 21,3; mor. 238a-b; 544e.
768 Ungewohnlich war, dass alte Manner tanzten, wie auch Ducat 2006, 270 feststellte.
89 Plut. Lyk. 21,3.
70 Beide Kriterien — Alter und Grad an kampferischer Tapferkeit — waren auch fiir das Fortkommen in der
agoge wichtig.
71 schmitt-Pantel, Pauline: Collective Activities and the Political in the Greek City, in: Murray, Oswyn;
Price, Simon (Hgg.): The Greek City. From Homer to Alexander, Oxford: Clarendon Press 1990, S.199-213,
hier S. 205.

158



4. Schlussbetrachtungen — Die Bedeutung des Tanzplatzes und des Tanzes fur die

Formierung der Polis

Wie die vorliegende Untersuchung gezeigt hat, trugen Tanz sowie komplexe Tanzgeschehen
innerhalb des Handlungsraums, den der Tanzplatz darstellte, einen entscheidenden Teil zur
Etablierung von Gemeinschaftlichkeit in den Gemeinwesen archaischer Zeit und damit
letztlich zur Formierung der Polis insgesamt bei.

Um eine Gemeinschaft zu formen, die in der Lage war, die zentralen und im Verlauf der
archaischen Zeit immer drangender werdenden Gemeinschaftsaufgaben — Streitschlichtung,
soziale Integration, Entscheidungshandeln’’? — zu bewdltigen, waren vor allem drei Aspekte
wesentlich: (1.) Eine kollektive Identitat, fur die Teilhabe an der Gemeinschaft und ein
Geflihl der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft fundamental sind; (2.) am Gemeinwohl
orientiertes Handeln und Verhalten sowie (3.) das Etablieren einer Ordnung, die inneren
Frieden sicherte. Tanz wurde bewusst dazu eingesetzt, diese Aspekte auszugestalten und zu

versinnbildlichen, wodurch er die Polisgemeinschaft wesentlich formte.

4.1. Kollektive Identitat, Zugehorigkeit und Teilhabe

Kollektive Identitéat grindet Assmanns Auffassung nach wesentlich in der Zugehdrigkeit zu
sowie der Teilhabe an einer Gemeinschaft, wobei beides Uber unterschiedliche

»Symbolsysteme* vermittelt werden kann:

Das Bewul3tsein sozialer Zugehorigkeit, das wir ,kollektive Identitét nennen, beruht auf der Teilhabe
an einem gemeinsamen Wissen und einem gemeinsamen Geddchtnis, die durch das Sprechen einer
gemeinsamen Sprache oder allgemeiner formuliert: die Verwendung eines gemeinsamen
Symbolsystems vermittelt wird. Denn es geht dabei nicht nur um Worter, Satze und Texte, sondern
auch um Riten und Ténze, Muster und Ornamente, Trachten und T&towierungen, Essen und Trinken,
Monumente, Bilder, Landschaften, Weg- und Grenzmarken. Alles kann zum Zeichen werden, um
Gemeinsamkeit zu kodieren. Nicht das Medium entscheidet, sondern die Symbolfunktion und
Zeichenstruktur.””3

Tanz ist, da er mehrere Sinne gleichzeitig anspricht, ein sehr elaboriertes Symbolsystem, das
die kollektive Identitat einer Gemeinschaft kodiert.
Am deutlichsten zeigt sich das in der uns vorliegenden Uberlieferung an der Einrichtung

und Bedeutung des Tanzplatzes. Als Handlungsraum, der Tanz einen Bedeutungsrahmen

72 \/gl. Seelentag 2015, 61-64. So auch schon Walter 1993, 18, Anm. 28.
3 Assmann, Jan: Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitat in frithen
Hochkulturen, Miinchen: C. H. Beck 82018, S. 139.

159



gab, spielte er eine wichtige Rolle in der Formierung einer kollektiven ldentitat. Eine
Bestitigung eben hierflir findet sich in der Verwendung der Epitheta koAAiyopog und
gvpOyopoc bei Homer — so konnte gezeigt werden, dass sie die Funktion des Tanzplatzes als
Identitatskennzeichen, tber das sich die Polisgemeinschaft selbst identifizierte und tber das
sie auch von Aulenstehenden identifiziert werden konnte, zum Ausdruck bringen. Der
Begriff choros als Synonym flr die spartanische Agora weist in dieselbe Richtung: Der
Tanzplatz als Ort, an dem sich die kollektive Identitat einer Gemeinschaft kristallisierte,
wurde zum Symbol der Polis.

Als derart wichtiger Bestandteil einer Polis ist der Tanzplatz nicht nur im homerischen
Idealbild von Polisgestaltung verankert, sondern wurde in vielen Poleis archaischer Zeit
ebenfalls ganz selbstverstandlich bei der bewussten Gestaltung der eigenen Umwelt
bertcksichtigt. Besonders deutlich zeigen dies die 6ffentlichen Raume der neugegriindeten
Kolonien im westlichen Mittelmeerraum. Seine Lage in der Offentlichkeit machte den
Tanzplatz dabei fir alle Gemeinschaftsmitglieder zuganglich und garantierte so die Teilhabe
an der gemeinsamen Identitatsbildung.

Es war der Tanzplatz, der als Kiristallisationspunkt der kollektiven ldentitat einer
Gemeinschaft den Raum bot, innerhalb dessen die drei flr eine politische Gemeinschaft
zentralen  Gemeinschaftsaufgaben ~ —  Streitschlichtung,  soziale  Integration,
Entscheidungshandeln — bewaltigt werden konnten. So bildet der Tanzplatz das Vorbild fir
den bei Homer erwihnten ,,heiligen Kreis“, der auf dem Schild des Achill so eindrucksvoll
in Szene gesetzt das gesamte Spektrum gemeinschaftlicher Aufgabenbewaltigung zeigt, und
der mit der fortschreitenden Formierung der Polis zur Agora ausgestaltet wurde, deren
zentrale politische Bedeutung gerade vor dem Hintergrund raumtheoretischer Erkenntnisse
eindrucklich vor Augen steht. Damit ist die Agora als politischer (Handlungs-)Raum auf den
Tanzplatz zurtckzufiihren, was sich nicht zuletzt daran zeigt, dass auch mit der
zunehmenden baulichen Gestaltung o6ffentlicher Raume und ihrer Ausformung zu
komplexen Agorai der Tanzplatz weiterhin fest mit der Agora, dem Ort also, an dem sich
das gemeinschaftliche Leben grolitenteils abspielte, verbunden blieb.

Nicht nur die Lage des Tanzplatzes, sondern auch der Tanz selbst symbolisierte
gesamtgemeinschaftliche Teilhabe. Tanz involvierte ndmlich neben den Téanzern ebenso
sehr die Zuschauer; er wurde als gesamtgemeinschaftliche Aktivitat begriffen. Wenn auf
Scheria getanzt wird, handelt es sich um ein Geschehen, an dem eben auch die Zuschauer,
mithin die gesamte Polis beteiligt ist, indem jene den Takt vorgeben oder sich durch Zurufe

bemerkbar machen oder applaudieren, wahrend immer wechselnde Gruppen tanzen.

160



Gleiches begegnet auf dem Schild des Achill, auf dem sich das Volk als Zuschauer an dem
Tanzgeschehen beteiligt. Gesamtgemeinschaftliche Teilhabe wurde auch in Sparta mit Hilfe
von Tanz versinnbildlicht, wenn im Kontext der Gymnopédien und Hyakinthien
Tanzgeschehen ritualisiert durchgefuhrt wurden, die die gesamte Gemeinschaft auf
unterschiedliche Weise einbanden, sei es als Tanzende oder als Zuschauer. Gruppentanz im
choros fand vor allem zu Anléssen statt, die die Gesamtgemeinschaft betrafen, wie zum
Beispiel anlasslich von Kultfesten, aber auch bei Wettkdmpfen. Zwar hatte ein choros einen
Anflhrer, der sich von der Gruppe abhob, und einzelne seiner Mitglieder stachen aufgrund
personlicher VVorzuge und Féhigkeiten gegebenenfalls hervor, aber Ziel dieses Tanzes war
immer, dass alle Tanzer eins wurden, Einheit und Gemeinschaftlichkeit ausstrahlten.”’*
Damit verfugte der Gruppentanz (ber eine groRe Integrationskraft; im Tanzgeschehen
kondensierte die gesamtburgerliche Gemeinschaft.

Die sich hierin offenbarende grundsétzlich integrative Funktion des Tanzes auf dem
Tanzplatz konnte sodann auf einer tiefgrindigeren Ebene zur Selbstinszenierung einer
Gemeinschaft instrumentalisiert werden. So kennt bereits Homer den Tanzplatz auf der
Agora auch als Bihne flr eine besondere Art von Statusdemonstration. Die phaiakischen
Konigssohne  présentieren hier Tanz als Adelstugend im Kontext eines
statuskonstituierenden  Agons, allerdings tun sie dies stellvertretend fur die
Gesamtgemeinschaft. Denn sie konkurrieren nicht tatsachlich miteinander um ihren jeweils
individuellen Status, sondern demonstrieren durch ihre Tanzdarbietung dem Fremden,
Odysseus, die Uberlegenheit der Phaiaken und ihrer Selbstinszenierung als Polis von
Tanzern insgesamt. Damit wird eine Auszeichnung des Adels auf die Gesamtgemeinschaft
Ubertragen, welche dadurch definiert und in ihrem Zusammenhalt gestarkt wird. Bei der
Genese des Waffentanzes begegnete dasselbe Prinzip: Indem er an die Stelle des
Waffentragens, das vor allem der Aristokratie zur Statusdemonstration diente, trat, wurde er
zum Mittel der Selbstaristokratisierung der gesamten Polisgemeinschaft (zumindest ihres
mannlichen Teils im wehrféhigen Alter). Der durch immer komplexer werdende
Gemeinschaftsaufgaben zunehmende Bedarf, sich als wehrhafte Gesamtgemeinschaft
auszudrucken, wurde durch Tanz bedient, da er ein hierfur hdchst geeignetes, wenn nicht
iiberhaupt das geeignetste Ausdrucksmittel darstellte. Uber den Waffentanz artikulierte man
seine Wehrhaftigkeit, seine Féhigkeit, die Gemeinschaft nach aulRen zu verteidigen und fir

ihren Erhalt einzutreten.

74 Anders verhielt es sich demgegen(ber beim komos und thiasos, die zwar auch als Gruppentanze zu
betrachten sind, bei denen die Gemeinschaftlichkeit jedoch nicht im Vordergrund stand.

161



Bei der Formierung von Gemeinschaften fungiert eine Kkollektive Identitat als
»Stabilisierungsmechanismus [und] erfullt damit Legitimierungs- und
Erhaltungsfunktionen.“’”® Da die Ausiibung von Tanz diese ldentitdt multisensorisch
erlebbar macht, starkt Tanz ein Gefiihl von Gemeinschaftlichkeit. So beispielsweise im Falle
der Freier auf Ithaka, die sich ihrer Gemeinschaft durch Tanz versichern, und dies besonders
nachdricklich und allabendlich aufs Neue, da es sich um eine Zweckgemeinschaft handelt,
zu der sich jeder Einzelne nur solange zugehdrig fuhlt, wie er ihren und sie seinen Zweck
verfolgt. Angesichts dieser durchaus prekaren Zugehdrigkeit braucht es die standige
Erneuerung einer Gemeinschaftserfahrung in besonderem MaRe, und dafir scheint eben der
Tanz am besten geeignet zu sein — und nicht etwa ein intellektueller Diskurs des
gesprochenen Wortes (wie er in andersgelagerten Féllen, jedoch in derselben Situation, in
Gestalt der Ratsversammlung Platz griff). Nicht das (haufig) strittige Wort fuhrt zur
Gemeinschaft, sondern der VVollzug des feststehenden Rituals, des Tanzes. Eine Bestatigung
hierfur findet sich in der spartanischen Praxis, betrunkene Heloten in den Syssitien zum
Tanzen zu zwingen und damit die eigene spartanische Identitat zu starken. Denn der
regelmaRig wiederholte Tanz der betrunkenen Heloten inszenierte eine Alteritatserfahrung
zur Festigung und Abgrenzung der eigenen (Blrger-)ldentitast. Wie man in
gemeinschaftskonformer Weise tanzte, das war deswegen auch selbstverstandlicher Teil der
spartanischen Erziehung.

Wie dieser Tanz betrunkener Heloten in den Syssitien zeigt, eignete sich Tanz also auch
dazu, gemeinschaftlich nonkonformes Verhalten zu demonstrieren; wéhrend dies in Sparta
dazu diente, ex negativo die eigene Identitdt zu starken, kennt Herodot die
Instrumentalisierung von Tanz im Rahmen der Brautwerbung um Agariste, um Kritik an der
gemeinsamen Identitat zu &uBern. Durch Tanz driickte Hippokleides seine Weigerung aus,
sich noch langer mit der von Kleisthenes kinstlich geschaffenen Gemeinschaft zu

identifizieren und ein Teil von ihr zu sein.

4.2. Handeln und Verhalten

Die Etablierung und Aufrechterhaltung von Gemeinschaftlichkeit erfordern, neben einer
kollektiven ldentitat, von jedem Mitglied der Gemeinschaft am Gemeinwohl orientiertes

Handeln und Verhalten. Interessen des Einzelnen, die dem Gemeinwohl zuwiderlaufen,

775 \Walter 1993, 21.
162



miissen durch die Gbrige Gemeinschaft eingehegt werden.””® Gelingen kann dies mit Hilfe
eines gemeinsamen ,,Sinnhorizonts*: ,,Zum Handeln gehort [..] nicht nur die Freiheit der
Entscheidung, sondern auch die Umschlossenheit von einem Sinnhorizont. Es ist dieser
Horizont, der in seiner Einheitlichkeit und Gemeinsamkeit die intersubjektive Sinnhaftigkeit
des Handelns, d. h. Inter-Aktion méglich macht.“’’" Tanz gibt diesem abstrakten
Sinnhorizont praktischen Ausdruck, er ermdglicht seine greifbare, sichtbare Umsetzung.

Besonders sichtbar wird der Sinnhorizont, an dem sich Handeln und Verhalten
orientieren, wenn beide in einem speziellen Handlungsraum ablaufen. Tanz als soziale
Handlung ist in erster Linie an den Handlungsraum ,Tanzplatz® gebunden, in dem Tanz als
eine Handlung praktiziert wird, die den dem Raum entsprechenden und gemeinschaftlich
ausgehandelten kollektiven Regeln folgt; das Tanzverhalten auf dem archaischen Tanzplatz
war also durch Normen reguliert und damit erwartbar.

Tanz fand jedoch nicht ausschlie3lich auf dem Tanzplatz statt; seine Bedeutung verlor er
abseits des Tanzplatzes allerdings keineswegs — so tief verwurzelt war sein Symbolsystem,
dass Tanz auch abseits des Tanzplatzes Gemeinschaftlichkeit kodierte. Homer etwa nutzt
diese Kodierung im Zusammenhang von Kampfpardnesen und bei der Schilderung
kampferischer Auseinandersetzungen zwischen seinen aristokratischen Helden. Sich im
Kampf wie ein Tanzer zu verhalten, tdnzerisch anmutende Kampfbewegungen auszufihren,
versteht Homer als Ausdruck eines Verhaltens, das am Gemeinwohl orientiert ist. Die
Helden, die bei ihm im Kampf vornehmlich als ,,Tdnzer* auftauchen und damit ein eher
defensiv gepragtes Kampfverhalten zeigen, charakterisiert Homer als besonnen und als dazu
fahig, ihr personliches Ruhmstreben dem Wohl der Gemeinschaft unterzuordnen. Es zeigt
sich hierin ein aufgebrochener Konflikt zwischen dem Geltungsdrang herausgehobener
Individuen auf der einen und der Forderung der Gesamtgemeinschaft nach
Gemeinwohlorientierung auf der anderen Seite. Homer lasst diesen Konflikt ungel6st, doch
zeichnet sich bei ihm bereits eine Entwicklung ab, die im Verlauf der Formierung der Polis
das Aristiestreben der Aristokraten in andere, polisbezogene Bahnen lenkt.”’8

776 FraB bezeichnet in seiner Untersuchung Gemeinwohl als ,,Mechanism[us, der] zur Formierung,
Stabilisierung und Perpetuierung soziopolitischer Ordnungen fiihr[t].“ — Fral3, Stefan: Egalitat, Gemeinsinn
und Staatlichkeit im archaischen Griechenland, zugl. Diss. Dresden 2014, Miinchen: Herbert Utz VVerlag
2018, S. 29.
7 Assmann 2018, 138.
78 Das allgemeine Verhéltnis zwischen dem Adel und der tibrigen Gemeinschaft und wie sich dieses auf die
Formierung der Polis auswirkte, untersucht neben anderen UIf — UIf, Christoph: Gemeinschaftsbezug, soziale
Stratifizierung, Polis — drei Bedingungen flr das Entstehen aristokratischer und demokratischer Mentalitat im
archaischen Griechenland, in: Papenful3, Dietrich; Strocka, Volker Michael (Hgg.): Gab es das Griechische
Wunder? Griechenland zwischen dem Ende des 6. und der Mitte des 5. Jahrhunderts v.Chr., Mainz: Philipp
von Zabern 2001, S. 163-183, hier S. 164 mit einem Uberblick tiber die bisherige Forschung.

163



In welch hohem Grad der Tanz als Ausdruck geltender Verhaltens- und
Handlungsnormen vor Augen stand, enthillt — unter entgegengesetzten Vorzeichen — das
,,JAus-der-Reihe-Tanzen*, mit dem Hippokleides im Kontext eines inneraristokratischen
Konflikts bei der Brautwerbung um Agariste von Sikyon seine Kritik zum Ausdruck brachte.
Hippokleides weigerte sich, die von Kleisthenes instrumentalisierten und auf die Dauer eines
Jahres ausgedehnten sozialen Normen und Regeln, die das Verhalten und die Handlungen
aller Agonteilnehmer bestimmten, anzuerkennen. Als Ausdruck dieser Weigerung wéhlte er
Tanz, da dieser einen Protest, der sich gegen eine dysfunktionale Gemeinschaftlichkeit
richtet, am pragnantesten kommuniziert — eben weil Tanz normalerweise funktionierende
Gemeinschaftlichkeit kodiert. Aus der Reihe zu tanzen, also die Verhaltenserwartung von
Kleisthenes durch eine uniibliche Tanzart zu brechen, stellte damit wirkungsvolle Kritik an
dessen Verhaltens- und Handlungsnormen dar.

Tanz wurde in archaischer Zeit daher nachweislich immer wieder und in den
unterschiedlichsten Zusammenhéngen sehr bewusst als soziale Handlung eingesetzt, die
einen kommunikativen Schwerpunkt hatte. Was dabei kommuniziert wurde, war durchaus
unterschiedlich, hatte aber stets einen Gemeinschaftsbezug — Hippokleides ubte Kritik an
der temporéren, von Kleisthenes kiinstlich geschaffenen Gemeinschaft der Agonteilnehmer,
wohingegen die Freier der Penelope auf Ithaka ihre zeitlich begrenzte Zweckgemeinschaft
durch Tanzhandlungen bestatigen. Gemeinschaftszugehérigkeit wird fur die Freier durch ihr
aktives Tanzen korperlich und damit besonders effektiv erfahrbar, wenn sie im Anschluss

an ihre Gemeinschaftsmahlzeiten tanzen.

4.3. Ordnung und innerer Frieden

Weitere Grundbedingungen fur eine funktionierende (Polis-)Gemeinschaft sind das
Aufrechterhalten von Ordnung sowie das Wahren inneren Friedens; beides konnte durch
Tanz artikuliert und aktualisiert werden. Denn die soziale Ordnung einer Gemeinschaft
ergibt sich nicht von selbst, sondern muss aktiv etabliert und aufrechterhalten werden: ,,Die
Ordnung ist nicht einfach vorgegeben, sie bedarf der rituellen Inszenierung und der
mythischen Artikulation“.”’® Formalisierte Ablaufe von Tanzgeschehen schildert bereits

Unberiicksichtigt blieb in solchen Untersuchungen jedoch der Tanz als ein Indikator, an dem dieses
Verhéltnis abgelesen werden kann.
19 Assmann 2018, 143.

164



Homer in der Phaiakis wie auch im Zuge seiner idealen Weltordnung auf dem Schild des
Achill: Das Erscheinungsbild der Téanzer spiegelt dabei ihre Position innerhalb der sozialen
Ordnung, die Beteiligung der Zuschauer zeigt die Teilhabe der gesamten Gemeinschaft an
dieser Ordnung und im Falle der Tanzdarbietung auf Scheria beinhaltet der Gesang, zu dem
getanzt wird, ein metaphorisches Abbild der gesamtgemeinschaftlichen Ordnung.

Aulerdem war der Tanzplatz selbst ein symbolisch hoch aufgeladener Ort. Seine
Rundheit findet sich im ,,heiligen Kreis* wieder und dient in beiden Féllen als symbolischer
Ausdruck von Ordnung, da die Kreisform ein Resultat der Formierungsprozesse von
Gruppen darstellt.” Ein runder Handlungsraum ermdglicht gleichberechtigte oder sonst wie
aufeinander zugerichtete Interaktion der Beteiligten und ist damit forderlich fur die
Entstehung von Gemeinschaften. In diesem Sinne nutzt ihn auch ein Teil der Freier auf
Ithaka, um sich als eine Gruppe von Widerstandlern einzuschworen. Da diese Gruppe den
inneren Frieden in Gefahr bringt, sieht sich Homer dazu veranlasst, den Ort der Formierung
einer potentiell bedrohlichen Subgemeinschaft aus dem Zentrum der eigentlichen
Gemeinschaft auszulagern — der Tanzplatz wird daher in dieser Szene imaginar von der
Agora getrennt, obwohl Homer ihn ansonsten auf ihrer Agora verortet. Damit soll offenbar
ein Konflikt, der den inneren Frieden bedroht, ausgelagert werden. Denn nur durch diesen
Kunstgriff ist es moglich, die gemeinschaftskonstituierende Funktion des Tanzplatzes fur
eine Formierung zu nutzen, die den inneren Frieden in Gefahr bringt.

Galt der Tanzplatz als Raum, der soziale Ordnung zur Wahrung des inneren Friedens
hervorbrachte und abbildete, so wirkte auch die mit diesem Raum verbundene Handlung —
der Tanz — als ordnende Kraft, wie die Gestaltung und die runde Form des Schildes des
Achill symbolisch vor Augen fuihren. Zudem hatte Tanz die Funktion, Ordnung erlebbar zu
machen und Konflikte zu deeskalieren, wie an der phaiakischen Strategie zur
Konfliktbewdltigung im Rahmen ihrer Wettkdmpfe auf der Agora erkennbar wird: Alkinoos
vermag den sich zwischen Euryalos und Odysseus anbahnenden Konflikt durch eine
Présentation der phaiakischen Tanzkiinste zu l6sen; Tanz stellt in diesem Zusammenhang
den inneren Frieden wieder her, indem er die geltende soziale Ordnung bekraftigt.

Durch das Aufkommen des Waffentanzes als Ersatz und ,Verbiirgerlichung® eines
vormals homerisch-aristokratischen Mittels der Statusdemonstration wurde ebenfalls durch
Tanz ein Beitrag zu innerem Frieden geleistet. Denn mit der Verschiebung des Fokus vom
Individuum auf die Polisgemeinschaft konnte das disruptive Potential, das die nun Gberholte

Angewohnheit Waffen zu tragen mit sich brachte, eingehegt werden. Mit dem Verschwinden

780 Zur integrativen Funktion der Kreisform siehe Soar 2010, 151.
165



von Waffen aus der Offentlichkeit und der Bevorzugung von gemeinschaftsforderlichem
Waffentanz zur Statusdemonstration konnten Konflikte, die den inneren Frieden bedrohten,

entscharft oder sogar vermieden werden.

Insgesamt konnte gezeigt werden, dass der Tanzplatz in seiner Funktion als Handlungsraum
und der Tanz als soziale Handlung auf vielfaltige Weise als gestaltende Faktoren auf
Formierungsprozesse der Polis einwirkten. Tanz erwies sich als effektives und gezielt
eingesetztes  Mittel, um auf  mentalitdtsgestaltender ~ Ebene  polisbezogene
Gemeinschaftlichkeit zu etablieren und zu festigen. Der Tanzplatz war Ausdruck einer
Vorortung dieses Prozesses in der Offentlichkeit und fungierte zugleich als seine

Projektionsflache.

Der Tanz war ein Medium der fraharchaischen Polis. Im Verlauf der weiteren
Ausdifferenzierung der Polisstaatlichkeit dagegen ist eine Abnahme der Bedeutung des
Tanzes festzustellen. Athenaios etwa beklagt, dass viele Ténze einen dionysischen Charakter
angenommen und dadurch andere urspriinglichere Funktionen verloren hatten.”®! Tanz, der
nicht bei Theaterauffihrungen oder in kultischen Zusammenhéngen stattfand, diente
vermehrt unterhaltenden Zwecken im Zuge geselliger Zusammenkiinfte. Mit zunehmender
gesellschaftlicher Komplexitat ist zu beobachten, dass die Bedeutung des Tanzes abnahm.’®?
Die drei in friharchaischer Zeit noch durch den Tanz gestalteten Grundbedingungen von
Gemeinschaftlichkeit — kollektive Identitdt, am Gemeinwohl orientiertes Handeln und
Verhalten sowie Ordnung und innerer Frieden — wurden nun zunehmend durch andere,
institutionalisierte Verfahren und durch Gesetze sichergestellt. Erkennbar wird dieser
Prozess beispielsweise in den Bestimmungen der spartanischen GroRen Rhetra oder dem

solonischen Stasis-Gesetz.

81 \/gl. Athen. 14,631a. Allein die spartanische Tanzpraxis nimmt er von seiner Kritik aus.
782 perterson Royce 2002, 154, identifiziert diesen Vorgang generell als zwangslaufige Entwicklung in
komplexen Gesellschaften.

166



5. Quellenverzeichnis

Alkaios:
Fragmente, (ibersetzt von Max Treu, Miinchen: Heimeran 31980.

Alkman:
Fragmente, Ubersetzt von Hermann Frankel, in: Ders.: Dichtung und Philosophie des
frihen Griechentums. Eine Geschichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis zur
Mitte des fiinften Jahrhunderts, Miinchen: Beck 31976.

Aristoteles:
Fragmente, kommentiert von Hellmut Flashar, Uwe Dubielzig und Barbara
Breitenberger, in: Grumach, Enrst; Flashar, Hellmut (Hgg.): Aristoteles: Werke, Band
20, 3 Teile, Berlin [u. a.]: Akademie Verlag 2006.

Poetik, Ubersetzt von Arbogast Schmitt, in: Flashar, Hellmut; Rapp, Christof (Hgg.):
Avristoteles. Werke in deutscher Ubersetzung. Band 5: Poetik, Berlin [u.a.]: Akademie
Verlag 2008.

Politik, eingeleitet, Gbersetzt und kommentiert von Olof Gigon, Zirich [u.a.]: Artemis
21971.

Athenaios:
Das Gelehrtenmahl, Buch I-VI, Band 1 (Buch I-111), eingeleitet und Gbersetzt von Claus
Friedrich, kommentiert von Thomas Nothers, in: Bibliothek der griechischen Literatur,
Band 47, Stuttgart: Anton Hiersemann 1998.

Das Gelehrtenmahl, Buch I-VI, Band 2 (Buch 1V-V1), eingeleitet und tbersetzt von
Claus Friedrich, kommentiert von Thomas Nothers, in: Bibliothek der griechischen
Literatur, Band 48, Stuttgart: Anton Hiersemann 1998.

Das Gelehrtenmahl, Buch XI-XV, Band 2 (Buch XIV und XV), eingeleitet und
Ubersetzt von Claus Friedrich, kommentiert von Thomas Nothers, in: Bibliothek der
griechischen Literatur, Band 54, Stuttgart: Anton Hiersemann 2001.

Bakchylides:
Gedichte, Ubersetzt von Oskar Werner, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De
Gruyter 1969.

Diodor:
Griechische Weltgeschichte, Buch I-X, Band 2 (Buch IV-X), lbersetzt von Otto Veh,
in: Bibliothek der griechischen Literatur, Band 35, Stuttgart: Anton Hiersemann 1993.

Griechische Weltgeschichte, Buch XI-XII1I, Gibersetzt von Otto Veh, in: Bibliothek
der griechischen Literatur, Band 45, Stuttgart: Anton Hiersemann 1998.

167



Dionysios von Halikarnassos:
The Roman antiquities, tbersetzt von Earnest Cary, in: The Loeb classical library.
London: Heinemann [u. a.] 1945.

FGrHist 105 F 1, in: Jacoby, Felix (Hg.): Die Fragmente der griechischen Historiker, II.
Zeitgeschichte, A. Universalgeschichte und Hellenika, [Nr. 64-105], Leiden [u. a.]: Brill
1996.

Herodot:
Historien, 2 Bande, tibersetzt von Josef Feix, Diisseldorf: Artemis und Winkler 72006.

Hesiod:
Fragmente, herausgegeben von Reinhold Merkelbach und Martin L. West: Fragmenta
Hesiodea, Oxford: Clarendon Press 1967.

Theogonie, Ubersetzt von Albert von Schirnding und Ernst Schmidt, in: Sammlung
Tusculum, Berlin [u. a.]: De Gruyter 2012.

Homer:
llias, Ubersetzt von Hans Rupé, in: Sammlung Tusculum, Berlin: Akademie Verlag
162013.

Odyssee, Ubersetzt von Anton Weiher, in: Sammlung Tusculum. Berlin: Akademie
Verlag 142013.

Kallimachos:
Die Dichtungen, Ubersetzt von Ernst Howald, in: Die Bibliothek der alten Welt:
Griechische Reihe, Zirich [u. a.]: Artemis 1955.

Lukian von Samosata:
Anacharsis oder Uber die gymnastischen Ubungen, (ibersetzt von Christoph Martin
Wieland, in: Werner, Jirgen (Hg.): Lukian. Werke in drei Banden, Band 2, Berlin [u.
a.]: Aufbau-Verlag 1974, S. 396-424.

Von der Tanzkunst, Ubersetzt von Christoph Martin Wieland, in: Werner, Jirgen (Hg.):
Lukian. Werke in drei Banden, Band 2, Berlin [u. a.]: Aufbau-Verlag 1974, S. 425-458.

Pausanias:
Reisen in Griechenland. Gesamtausgabe in 3 Banden, Band 1: Athen, Attika, Argolis,
Lakonien, Messenien, Ubersetzt von Ernst Meyer, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1986.

Description of Greece, Volume |1, Books 3-5 (Laconia, Messenia, Elis 1), Gibersetzt von

W. H. S. Jones; H. A. Ormerod, Loeb Classical Library 188, Cambridge, MA: Harvard
University Press 1926.

168



Pindar:
Siegeslieder, tbersetzt von Dieter Bremer, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De
Gruyter 2011.

Platon:
Die Gesetze, ubersetzt von Rudolf Rufener, in: Gigon, Olof (Hg.): Platon. Sdmtliche
Werke, Band 7, Zurich [u.a.]: Artemis 1974.

Timaios, Ubersetzt von Hieronymus Miiller, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon. Samtliche
Werke, Band 4, Timaios, Kritias, Minos, Nomoi, Hamburg: Rowohlt 242014, S. 11-104.

Plutarch:
Agesilaos, Ubersetzt von Konrat Ziegler, in: Plutarch: Grofl3e Griechen und Romer, Band
3, Zurich [u. a.]: Artemis 1955, S. 107-156.

Lykurgos, Ubersetzt von Konrat Ziegler, in: Plutarch: GroRe Griechen und Rémer, Band
1, Zirich [u. a.]: Artemis 1954, S. 125-167.

Moralia, {ibersetzt von Frank Cole Babbitt, in: The Loeb classical library: Plutarch’s
Moralia, Band 3, ND London [u. a.]: Heinemann 1968.

Pollux:
Onomasticon, (ibersetzt von Erich Bethe, Band 1, Biicher I-V, in: Lexicographi Graeci,
Stuttgart: Teubner 1967.

Polybios:
Geschichte, Ubersetzt von Hans Drexler, in: Bibliothek der alten Welt: Griechische
Reihe, Zirich [u. a.]: Artemis 1961.

Sappho:
Sappho, Ubersetzt von Hans Rupé, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De Gruyter
1945,

Simonides:
Gedichte, Ubersetzt von Oskar Werner, in: Sammlung Tusculum, Berlin [u. a.]: De
Gruyter 1969.

Solon:
Fragmente, Ubersetzt von Hermann Frankel, in: Ders.: Dichtung und Philosophie des
frihen Griechentums. Eine Geschichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis zur
Mitte des fiinften Jahrhunderts, Miinchen: Beck 31976.

Strabon: 10

Geographika, Band 2: Buch V-VIII, herausgegeben von Stefan Radt, Gottingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 2003.

169



Geographika, Band 3: Buch IX-XIII, herausgegeben von Stefan Radt, Goéttingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 2004.

Terpander:
Fragmente, Ubersetzt von Zoltan Franyd, in: Friihgriechische Lyriker, Band 4: Die
Chorlyriker, Berlin: Akademie Verlag 1976, S. 14-16.

Thukydides:
Der Peloponnesische Krieg, Ubersetzt von Michael WeiRenberger, in: Sammlung
Tusculum, Berlin [u. a.]: De Gruyter 2017.

Tyrtaios:
Elegien, Gbersetzt von Zoltan Franjé und Peter Gan, in: Friihgriechische Lyriker, Band
1: Die frithen Elegiker, Berlin: Akademie Verlag 21981, S. 16-27.

Xenophon:
Anabasis. Der Zug der Zehntausend, herausgegeben von Walter Muri, bearbeitet von
Bernhard Zimmermann, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 21997.

Das Gastmahl, Gbersetzt von Georg Peter Landmann, Hamburg: Rowohlt 1957.

Die Verfassung der Spartaner, herausgegeben, ibersetzt und erldutert von Stefan
Rebenich, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998.

Erinnerungen an Sokrates, herausgegeben von Peter Jaerisch, in: Sammlung Tusculum,
Berlin [u. a.]: De Gruyter 2011.

Hellenika, herausgegeben von Gisela Strasburger, in: Sammlung Tusculum, Minchen
[u. a.]: Artemis 21988.

Kyropaedia. Die Erziehung des Kyros, herausgegeben von Rainer Nickel, in: Sammlung
Tusculum, Miinchen [u. a.]: Artemis 1992.

Inschriften:
Engelmann, Helmut; Merkelbach, Reinhold (Hgg.): Corpus inscriptionum Graecarum.
Quellen und Abhandlungen zur griechischen Epigraphik, Band 2, Hildesheim [u. a.]:
Georg Olms Verlag ND (d. Ausg. Berlin: Officina Academica 1843) 1977.

Pleket, H. W.; Stroud, R. S. (Hgg.): Supplementum Epigraphicum Graecum, Band 39,
Leiden [u. a.]: Brill 1989.

PreuRBische Akademie der Wissenschaften: Inscriptiones Graecae, Band | (ed. altera)

Inscriptiones Atticae Euclidis anno anteriores, herausgegeben von Fridericus Hiller de
Gaertringen, Berlin 1924,

170



Preullische Akademie der Wissenschaften: Inscriptiones Graecae, Band VI
Inscriptiones Megaridis et Boeotiae, herausgegeben von Guilelmus Dittenberger,
Berlin 1892.

171



6. Literaturverzeichnis

Alexander, James W.: The Marriage of Megacles, in: The Classical Journal 55, Heft 3, 1959,
S. 129-134.

Anderson, Greg: The Personality of the Greek State, in: The Journal of Hellenic Studies 129,
2009, S. 1-22.

Arendt, Hannah: Vita activa. Oder Vom Tétigen Leben, Minchen: Piper 1°2011.

Dies.: Der Mensch, ein gesellschaftliches oder ein politisches Lebewesen, in: Hannah
Arendt. Mensch und Politik. Mit einem Nachwort von Thomas Meyer. Reclams
Universalbibliothek, Stuttgart: Reclam 2017, S. 7-47.

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitat in
frilhen Hochkulturen, Miinchen: C. H. Beck 82018.

Austin, John Langshaw: How to Do Things with Words, Cambridge MA: Harvard
University Press 1962.

Bachmann-Medick, Doris: Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften,
Hamburg: Rowonhlt 32009.

Becker, Andrew Sprague: The Shield of Achilles and the Poetics of Ekphrasis, London:
Rowman & Littlefield 1995.

Bettenworth, Anja: Gastmahlszenen in der antiken Epik von Homer bis Claudian. Diachrone
Untersuchungen zur Szenentypik, Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2004.

Biebas-Richter, Janice: Was kiimmert den Hippokleides? Uberlegungen zu einem
internationalen Spektakel und einer vertanzten Hochzeit, in: Hermes. Zeitschrift fir
klassische Philologie 144, Heft 3, 2016, S. 279-298.

Blok, Josine: Retracing Steps: Finding Ways into Archaic Greek Citizenship, in: Duplouy,
Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining Citizenship in Archaic Greece, Oxford: Oxford
University Press 2018, S. 79-101.

Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum, symbolischer Raum, in: Dunne, Jorg; Doetsch, Hermann
(Hgg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt

a. M.: Suhrkamp 2007, S. 354-368.

Boas, Franziska: Introductory Note, in: Dies. (Hg.): The Function of Dance in Human
Society. A Seminar Directed by Franziska Boas, New York: Boas School 21972, S. 1-3.

172



BonR3, Wolfgang [u. a.]: Handlungstheorie. Eine Einfiihrung, Bielefeld: transcript Verlag
2013.

Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, Miinchen [u. a.]:
Fink 2007.

Brinson, Peter: Epilogue: Anthropology and the study of dance, in: Spencer, Paul (Hg.):
Society and the Dance. The Social Anthropologie of Process and Performance, Cambridge
[u. a.]: Cambridge University Press 1985, S. 206-214.

Brommer, Frank: Antike Tanze, in: Arch&ologischer Anzeiger, Band 2, 1989, S. 483-494.

Byre, Calvin S.: Narration, Description and Theme in the Shield of Achilles, in: The
Classical Journal 88, Heft 1, 1992, S. 33-42.

Calame, Claude: Choruses of Young Women in Ancient Greece. Their Morphology,
Religious Role, and Social Functions, new and revised edition, translated by Collins, Derek;
Orion, Janice, Lanham u. a.: Rowman & Littlefield Publishers 2001. (Ursprunglich
erschienen im Franzdsischen unter dem Titel: Les Choeurs de Jeunes Filles en Gréce
Archaique, Rom: Edizioni dell’Ateneo & Bizzari 1977.)

Ders.: Pre-Classical Sparta as Song Culture, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to
Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 177-201.

Cantenacci, Carmine: Foreword, in: Gianvittori, Laura (Hg.): Choreutika. Performing and
Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio Serra editore 2017, S. 11-109.

Ceccarelli, Paola: La pirrica nell’antichita greco romana. Studi sulla danza armate, Pisa [u.
a.]: Istituti Editoriali e Poligrafici Internazionali 1998.

Christesen, Paul: Sparta and Athletics, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta.
Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 543-564.

De Jong, Irene J. F.: The shield of Achilles: From metalepsis to mise en abyme, in: Ramus:
Critical studies in Greek and Roman literature 40, Heft 1, 2011, S. 1-14.

De Libero, Loretana: Die archaische Tyrannis, zugl. Habil. Géttingen 1995, Stuttgart: Franz
Steiner Verlag 1996.

Dubbini, Rachele: Agones on the Greek Agora between Ritual and Spectacle: Some
Examples from the Peloponnese, in: Michaels, Axel [u. a.] (Hgg.): Ritual Dynamics and the
Science of Ritual. Band 2: Body, Performance, Agency, and Experience, Wiesbaden:
Harrassowitz Verlag 2010, S. 157-181.

173



Ducat, Jean: Spartan Education. Youth and Society in the Classical Period, Swansea:
Classical Press of Wales 2006.

Dinne, Jorg: Einleitung, in: Ders.; Doetsch, Hermann (Hgg.): Raumtheorie.
Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp

2007, S. 289-303.

Edwards, Anthony T.: Homer’s Ethical Geography: Country and City in the Odyssey, in:
Transactions of the American Philological Association 123, 1993, S. 27-78.

Ehrenberg, Victor: Der Staat der Griechen, Zirich [u. a.]: Artemis 21965.

Emmanuel, Maurice: La danse grecque antique d'apres les monuments figurés, Paris:
Hachette 1896.

Entman, Robert: Framing: Towards a Clarification of a Fractured Paradigm, in: Journal of
Communication 43, Heft 3. 1993. S. 51-58.

Figueira, Thomas: Helotage and the Spartan Economy, in: Powell, Anton (Hg.): A
Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 565-595.

Finley, Moses I.: Die Welt des Odysseus, Frankfurt a. M.: Campus Verlag Neuauflage 2005.

Fisher, Nick: Athletics and Citizenship, in: Duplouy, Alain; Brock, Roger (Hgg.): Defining
Citizenship in Archaic Greece, Oxford: Oxford University Press 2018, S.189-225.

Fitton, J. W.: Greek Dance, in: he Classical Quarterly 23, Heft 2, 1973, S.254-274.

Fittschen, Klaus: Bildkunst Teil 1: Der Schild des Achilleus. Archaeologia Homerica,
Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1973.

Flach, Hans: Der Tanz bei den Griechen: Vortrag, Sammlung gemeinverstandlicher
Vortrage, Berlin: Habel 1880.

Flaig, Egon: Die Mehrheitsentscheidung. Entstehung und kulturelle Dynamik, Paderborn [u.
a.]: Ferdinand Schoningh 2013.

Flower, Michael A.: Spartan ,Religion‘ and Greek ,Religion®, in: Hodkinson, Stephen (Hg.):
Sparta. Comparative Approaches, Swansea: Classical Press of Wales 2009, S. 193-229.

Ders.: Spartan Religion, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2,
Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 425-451.

174



FraB, Stefan: Egalitat, Gemeinsinn und Staatlichkeit im archaischen Griechenland, zugl.
Diss. Dresden 2014, Miinchen: Herbert Utz Verlag 2018.

Funke-Wieneke, Jurgen: Der Korper als Entdecker, in: Klepacki, Leopold; Liebau, Eckart
(Hgg.): Tanzwelten. Zur Anthropologie des Tanzes, Munster [u. a.]: Waxmann 2008, S. 11-
28.

Gabrielsen, Vincent: Piracy and the Slave-Trade, in: Erskine, Andrew (Hg.): A Companion
to the Hellenistic World, Oxford [u. a.]: Blackwell Publishing 2005, S. 389-404.

Gartner, Hans Armin: Beobachtungen zum Schild des Achilleus, in: Gérgemanns, Herwig;
Schmidt, Ernst A.: Studien zum antiken Epos, Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain
1976, S. 46-65.

Gebhard, Elizabeth: The Form of the Orchestra in the Early Greek Theater, in: Hesperia:
The Journal of the American School of Classical Studies at Athens 43, Heft 4, 1974, S. 428-
440.

Gianvittorio, Laura: Introduction. Ancient dance as a research topic, in: Dies. (Hg.):
Choreutika. Performing and Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio
Serra editore 2017, S.25-36.

Giddens, Anthony: Central Problems in Social Theory. Action, Structure and Contradiction
in Social Analysis, Houndmills [u. a.]: Macmillan Education Ltd. 1979.

Giurchescu, Anca: The Power of Dance and its Social and Political Uses, in: Yearbook for
Traditional Music 2001, S. 109-121.

Goulaki-Voutira, Alexandra: Pyrrhic Dance and Female Pyrrhic Dancers, in. RCMI
Newsletter 21, Heft 1, 1996, S. 3-12.

Greco, Emanuele; Voza, Ottavia: For a Reconstruction of the ,,Round Building* at Sparta as
the Skias, in: Zambas, Costas [u. a.] (Hgg.): Architekton. Timetikos tomos gia ton kathegete
Manole Korre (Honorary Volume for Professor Manolis Korres), Athen: Ekdotikos Oikos
Melissa 2016, S. 343-350.

Griffith, Alan: Stories and storytelling in the Histories, in: Dewald, Carolyn (Hg.): The
Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge: Cambridge University Press 2006, S. 130-
144,

Grote, Oliver: Die homerische agoré und die Herausbildung politischer Rollen und
Verfahren in archaischer Zeit, in: Gymnasium 123, Heft 3, 2016, S. 247-279.

Gschnitzer, Fritz: Griechische Sozialgeschichte, Wiesbaden: Steiner 1981.

175



Habermas, Jurgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalitat
und gesellschaftliche Rationalisierung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp #1987.

Ders.: Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen
Vernunft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1°2016.

Haug, Annette: Die Entdeckung des Korpers. Korper- und Rollenbilder im Athen des 8. und
7. Jahrhunderts v. Chr., Berlin: De Gruyter 2012.

Hanna, Judith Lynne: Movements toward Understanding Humans through the
Anthropological Study of Dance, in: Current Anthropology 20, Heft 2, 1979, S. 313-3309.

Dies.: To Dance is Human. A Theory of Nonverbal Communication, Chicago und London:
University of Chicago Press 1987.

Hansen, Mogens Herman (Hg.): The ancient Greek city state, Kopenhagen: Munksgaard
1993.

Hardie, P. R.: Imago Mundi: Cosmological and Ideological Aspects of the Shield of Achilles,
in: The Journal of Hellenic Studies 105, 1985, S. 11-31.

Hellmann, Oliver: Die Schlachtszenen der llias. Das Bild des Dichters vom Kampf in der
Heroenzeit, zugl. Diss. Freiburg 2000, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000.

Hobden, Fiona: The Symposion in Ancient Greek Society and Thought, Cambridge [u. a.]:
Cambridge University Press 2013.

Hodkinson, Stephen: The Development of Spartan Society and Institutions in the Archaic
Period, in: Mitchell, Lynette G.; Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic
Greece, London und New York: Routledge 1997, S. 83-102.

Holkeskamp, Karl-Joachim: Schiedsrichter, Gesetzgeber und Gesetzgebung im archaischen
Griechenland, teilw. zugl. Habil. Bochum 1991, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1999.

Holscher, Tonio: Offentliche Raume in friihen griechischen Stadten, Heidelberg: Winter
1998.

Ders.: Korper, Handlung und Raum als Sinnfiguren in der griechischen Kunst und Kultur,
in: Holkeskamp, Karl-Joachim (Hg.): Sinn (in) der Antike. Orientierungssysteme, Leitbilder
und Wertkonzepte im Altertum, Mainz: Philipp von Zabern 2003, S. 163-192.

Hornblower, Simon: Herodotus and His Sources of Infomration, in: Bakker, Egbert J.; de

Jong, Irene J. F.; van Wees, Hans (Hgg.): Brill’s Companion to Herodotus, Leiden [u.a.]:
Brill 2002, S. 373-389.

176



Jensen, Erik: Hippokleides doesn’t care. Herodotus on Talking Back to Tyrants, in: New
England Classical Journal 41, Heft 4, 2014, S. 258-287.

Junker, Klaus: Zur Bedeutung der frihesten Mythenbilder, in: Schmidt, Stefan; Oakley,
John. H. (Hgg.): Hermeneutik der Bilder. Beitrdge zur Ikonographie und Interpretation
griechischer Vasenmalerei. Teil von: Bayerische Akademie der Wissenschaften: Beihefte
zum Corpus Vasorum Antiquorum. Band IV, Munchen: C. H. Beck 2009, S. 65-76.

Kaeppler, Adrienne L.: Rezension von: Hanna, Judith Lynne: To Dance is Human. A Theory
of Noverbal Communication, in: American Ethnologist 8, Heft 1, 1981, S. 218-2109.

Dies.: Dance Ethnology and the Anthropology of Dance, in: Dance Research Journal 32,
2000, S. 116-125.

Kenzler, UIf: Studien zur Entwicklung und Struktur der griechischen Agora in archaischer
und klassischer Zeit, zugl. Diss. Hamburg 1998, Frankfurt am Main [u. a.]: Lang 1999.

Kinzl, Konrad H.: Zur Vor- und Friihgeschichte der attischen Tragddie. Einige historische
Uberlegungen, in: Klio 62, 1980, 177-190.

Kolb, Frank: Agora und Theater, Volks- und Festversammlung, Berlin: Gebr. Mann Verlag
1981.

Konijnendijk, Roel: Classical Greek Tactics. A Cultural History, Leiden und Boston: Brill
2018.

Koopman, Niels: Ancient Greek Ekphrasis: Between Description and Narration. Five
Linguistic and Narratological Case Studies, Leiden: Brill 2018.

Krischer, Tilman: Phaaken und Odyssee, in: Hermes. Zeitschrift fr klassische Philologie
113, Heft 1, 1985, S. 9-21.

Lang, Mabel L.: Herodotean Narrative and Discourse, Cambridge Mass.: Harvard University
Press 1984.

Latacz, Joachim: Kampfparanese, Kampfdarstellung und Kampfwirklichkeit in der Ilias, bei
Kallinos und Tyrtaios, Minchen: C. H. Beck 1977.

Ders.: Archaische Periode, in: Gérgemanns, Herwig (Hg.): Die griechische Literatur in Text
und Darstellung, Stuttgart: Philipp Reclam jun. 21998.

Latte, Kurt: De saltationibus graecorum capita quinque, zugl. Diss. Koénigsberg 1913, Berlin:
De Gruyter ND (d. Ausg. Giessen: Topelmann 1913) 2019.

177



Lawler, Lillian B.: The Dance in Jest, in: The Classical Journal 59, Heft 1, 1963, S. 1-7.
Dies.: The Dance in Ancient Greece, Middletown, Connecticut: Wesleyan University Press
1964.

Lefebvre, Henri: Die Produktion des Raums, in: Dinne, Jorg; Doetsch, Hermann (Hgg.):
Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2007, S. 330-342.

Lesky, Michael: Untersuchungen zur Ikonographie und Bedeutung antiker Waffentanze in
Griechenland und Etrurien, zugl. Diss. Tubingen 1998, Minchen: tuduv Verlagsgesellschaft

2000.

Link, Stefan: ,Durch diese Tiir geht kein Wort hinaus!* (Plut. Lyk. 12,8).
Burgergemeinschaft und Syssitien in Sparta, in: Laverna 9, 1998, S. 82-112.

Ders.: Das frihe Sparta: Untersuchungen zur spartanischen Staatsbildung im 7. und 6.
Jahrhundert v. Chr., St. Katharinen: Scripta-Mercaturae-Verlag 2000.

Ders.: Snatching and keeping: The motif of taking in Spartan culture, in: Figueira, Thomas
J. (Hg.): Spartan Society, Swansea: Classical Press of Wales 2004, S. 1-24.

Ders.: Sparta, von innen gesehen, in: HZ 293, 2011, S. 323-371.

Lonsdale, Steven H.: Dance and Ritual Play in Greek Religion, Baltimore und London: The
Johns Hopkins University Press 1993.

Léw, Martina: Raumsoziologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp °2017.

Luria, Salomo: Der Affe des Archilochos und die Brautwerbung des Hippokleides, in:
Philologus. Zeitschrift fur das klassische Altertum und sein Nachleben 85, 1930.

Luther, Andreas: Die Phaiaken der Odyssee und die Insel Euboia, in: Ders. (Hg.): Geschichte
und Fiktion in der homerischen Odyssee, Miinchen: C. H. Beck 2006, S.77-92.

Marg, Walter: Homer iber die Dichtung. Minster: Aschendorff 21971.

Martin, Roland: Recherches sur I'Agora grecque. Etudes d'histoire et d'architecture urbaines,
Paris: de Boccard 1951.

McDonald, William A.: The Political Meeting Places of the Greeks, Baltimore und London:
The Johns Hopkins University Press 1943.

McGregor, Malcolm F.: Cleisthenes of Sicyon and the Panhellenic Festivals, in: TAPhA 72,
1941, 266-287.

178



Meader, D. L.; Waldstein, C.: Reports on excavations at Sparta in 1893, in: AJA 8, 1893, S.
410-428.

Meier, Mischa: Aristokraten und Damoden. Untersuchungen zur inneren Entwicklung
Spartas im 7. Jahrhundert v. Chr. und zur politischen Funktion der Dichtung des Tyrtaios,
zugl. Diss. Bochum 1998, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1998.

Minton, Sandra: Research in Dance: Educational and Scientific Perspectives, in: Dance
Research Journal 32, 2000, S. 110-116.

Moretti, Luigi: Olympionikai, 1 vincitori negli antichi agoni olimpici, Rom: Accademia
Nazionale dei Lincei 1957.

Miiller, Carl Werner: Legende — Novelle — Roman. Dreizehn Kapitel zur erzéhlenden
Prosaliteratur der Antike, Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2006.

Murray, Oswyn: Cities of Reason, in: Ders.; Price, Simon (Hgg.): The Greek City. From
Homer to Alexander, Oxford: Clarendon Press 1990, S. 1-26.

Ders.: War and the Symposium, in: Slater, William J. (Hg.): Dining in a Classical Context.
ND Ann Arbor, Michigan University Press 1995, S. 83-104.

Ders.: Herodotus and Oral History, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s Craft in the Age
of Herodotus, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 16-44.

Ders.: Herodotus and Oral History Reconsidered, in: Luraghi, Nino (Hg.): The Historian’s
Craft in the Age of Herodotus, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 314-325.

Naerebout, Frits Gerard: Attractive Performances. Ancient Greek Dance: Three Preliminary
Studies, Amsterdam: Gieben 1997.

Ders.: Moving Events. Dance at Public Events in the Ancient Greek World. Thinking
through its Implications, in: Stavrianopoulou, Eftychia (Hg.): Ritual and Communication in
the Greaco-Roman World, Liége: Presses universitaires de Liége 2006.

Ders.: Moving in Unision. The Greek Chorus in Performance, in: Gianvittorio, Laura (Hg.):
Choreutika. Performing and Theorising Dance in Ancient Greece, Pisa und Rom: Fabrizio
Serra editore 2017, S.39-66.

Nafissi, Massimo: Lykurgos the Spartan ,Lawgiver: Ancient Beliefs and Modern
Scholarship, in: Powell, Anton (Hg.): A Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ:
Wiley Blackwell 2018, S. 93-123.

179



Papakonstantinou, Z.: Sport and Identity in Ancient Greece, London und New York:
Routledge 2019.

Parker, Victor: Some Aspects of the Foreign and Domestic Policy of Cleisthenes of Sikyon,
in: Hermes. Zeitschrift fur klassische Philologie 122, Heft 4, 1994, S. 404-424.

Parry, Milman: The Traditional Epithet in Homer. (Translation of L Epithéte traditionelle
dans Homeére; Essai sur un probléme de style homérique, Paris 1928), in: Parry, Adam (Hg.):
The Making of Homeric Verse. The Collected Papers of Milman Parry, Oxford [u. a.]:
Oxford University Press 1987, S. 1-190.

Parsons, Talcott: Social Systems and the Evolution of Action Theory, New York: Free Press
1977.

Pearson, Mike Parker; Richards, Colin: Ordering the World: Perceptions of Architecture,
Space and Time, in: Dies. (Hgg.): Architecture and order. Approaches to social space,
London: Routledge 2010, S. 1-37.

Peterson Royce, Anya: The Anthropology of Dance, Alton Hampshire: Dance Books 22002.

Petterson, Michael: Cults of Apollo at Sparta. The Hyakinthia, the Gymnopaidiai and the
Karneia, Stockholm: Svenska Institutet i Athen 1992.

Raaflaub, Kurt A.: Soldiers, Citizens and the Evolution oft he Early Greek Polis, in:
Mitchell, Lynette G.; Rhodes, P. J. (Hgg): The development of the polis in archaic Greece,
London und New York: Routledge 1997, S. 49-509.

Reece, Steve: The Stranger’s Welcome. Oral Theory and the Aesthetics of the Homeric
Hospitality Scene, Ann Arbor: University of Michigan Press 1993.

Reinhardt, Karl: Tradition und Geist. Gesammelte Essays zur Dichtung, Gottingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 1960.

Ders.: Die llias und ihr Dichter, Goéttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1961.

Richer, Nicolas: Spartan Education in the Classical Period, in: Powell, Anton (Hg.): A
Companion to Sparta. Volume 2, Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2018, S. 525-542.

Rundin, John: A Politics of Eating. Feasting in Early Greek Society, in: The American
Journal of Philology 117, Heft 2, 1996, S. 179-215.
Sachs, Curt: Musik des Altertums, Breslau: Ferdinand Hirt 1924.

Ders.: Eine Weltgeschichte des Tanzes, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND
(d. Ausg. Berlin 1933) 2007.

180



Schadewaldt, Wolfgang: Von Homers Welt und Werk: Aufsdtze und Auslegungen zur
Homerischen Frage, Stuttgart: K. F. Koehler #1965.

Schafer, Alfred: Unterhaltung beim griechischen Symposion, Mainz: Philipp von Zabern
1997.

Schlesier, Renate: Kulturelle Artefakte in Bewegung. Zur Geschichte der Anthropologie des
Tanzes, in: Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie,
Mdinchen [u. a.]: Wilhelm Fink Verlag 2007, S. 132-145.

Schmitt-Pantel, Pauline: Collective Activities and the Political in the Greek City, in: Murray,
Oswyn; Price, Simon (Hgg.): The Greek City. From Homer to Alexander, Oxford:
Clarendon Press 1990, S.199-213.

Schmitz, Winfried: Verpalite Chancen. Adel und Aristokratie im archaischen und
klassischen Griechenland, in: Beck, Hans; Scholz, Peter; Walter, Uwe (Hgg.): Die Macht
der Wenigen: Aristokratische Herrschaftspraxis, Kommunikation und ,,edler* Lebensstil in
Antike und Friher Neuzeit, Historische Zeitschrift: Beihefte 47, Minchen: Oldenbourg
2008, S. 35-70.

Schulz, Raimund: Als Odysseus staunte. Die griechische Sicht des Fremden und das
ethnographische Vergleichen von Homer bis Herodot, Géttingen: Vandenhoeck und
Ruprecht 2020.

Scott, Lionel: Historical Commentary on Herodotus Book 6, Leiden: Brill 2005.

Scully, Stephen: Homer and the Sacred City, Ithaca [u. a.]: Cornell University Press 1990.

Ders.: Reading the Shield of Achilles: Terror, Anger, Delight, in: Harvard Studies in
Classical Philology 101, 2003, S. 29-47.

Searle, John: Speech Acts. An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge: Cambridge
University Press 1969.

Seelentag, Gunnar: Das archaische Kreta. Institutionalisierung im friihen Griechenland,
zugl. Habil. Kéln 2010, Berlin: De Gruyter 2015.

Segal, Charles Paul: The Phaeacians and the Symbolism of Odysseus‘ Return, in: Arion: A
Journal of Humanities and the Classics 1, Heft 4, 1962, S. 17-64.

Shapiro, Susan O.: Proverbial Wisdom in Herodotus. in: Transactions of the American
Philological Association 130, 2000, S. 89-118.

181



Shipley, Graham: Little Boxes on the Hillside: Greeks Town Planning, Hippodamos, and
Polis Ideology, in: Hansen, Mogens Herman (Hg.): The Imaginary Polis, Kopenhagen:
Kongelige Danske Videnskabernes Selskab 2005, S. 335-403.

Simmel, Georg: Soziologie des Raumes, in: Ders.: Schriften zur Soziologie. Eine Auswahl
(hrsg. und eingeleitet von H.-J- Dahme und O. Rammstedt), Frankfurt a. M.: Suhrkamp
41992, orig. 1903.

Ders.: Der Raum und die rdumliche Ordnung der Gesellschaft, in: Ders.: Soziologie.
Untersuchungen tber die Formen der Vergesellschaftung. Gesamtausgabe, Band 11 (hrsg.
von O. Rammstedt), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 21995, orig. 1908.

Sittl, Carl: Die Gebarden der Griechen und Rémer, Leipzig: B. G. Teubner 1890.

Smith, Tyler Jo: Reception or Deception? Approaching Greek Dance through Vase-Painting,
in: Fiona Macintosh (Hg.): The ancient dancer in the modern world. Responses to Greek and
Roman dance, Oxford: Oxford University Press 2012, S. 77-98.

Soar, Kathryn: Circular Dance Performances in the Prehistoric Aegean, in: Michaels, Axel
[u. a.] (Hgg.): Ritual Dynamics and the Science of Ritual. Band 2: Body, Performance,
Agency, and Experience, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2010, S. 137-156.

Dies.; Aamodt, Christina: Archaeological Approaches to Dance Performance: An
Introduction, in: Dies. (Hgg.): Archaeological Apporaches to Dance Performance, Oxford:
Archaeopress 2014, S. 1-4.

Spencer, Paul: Introduction: Interpretations of the dance in anthropology, in: Ders. (Hg.):
Society and the Dance. The Social Anthropology of Process and Performance, Cambridge
[u. a.]: Cambridge University Press 1985, S. 1-46.

Stahl, Michael: Aristokraten und Tyrannen im archaischen Athen. Untersuchungen zur
Uberlieferung, zur Sozialstruktur und zur Entstehung des Staates, teilw. zugl. Habil. Berlin

1984, Stuttgart: Steiner Verlag 1987.

Stanley, Keith: The Shield of Homer. Narrative Structure in the Illiad, Princeton, New Jersey:
Princeton University Press 1993.

Stein-Holkeskamp, Elke: Adelskultur und Polisgesellschaft. Studien zum griechischen Adel
in archaischer und klassischer Zeit, zugl. Diss. Mlinchen 1985, Stuttgart: Franz Steiner

Verlag 1989.

Dies.: Das archaische Griechenland. Die Stadt und das Meer, Minchen: C. H. Beck 2015.

182



Strasburger, Gisela: Die kleinen Kampfer der Ilias, zugl. Diss. Frankfurt a. M. 1954,
Frankfurt a. M.: Privatdruck 1954.

Taplin, Oliver: The Schield of Achilles within the lliad, in: Carins, Douglas L. (Hg.): Oxford
Readings in Homer’s Iliad, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 342-364.

Thomas, Rosalind: Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge:
Cambridge University Press 1989.

Tolle-Kastenbein, Renate: Frihgriechische Reigentanze, zugl. Diss. Hamburg 1964,
Waldsassen/Bayern: Stiftland-Verlag 1964.

UIf, Christoph: Die Abwehr von internem Streit als Teil des ,politischen® Programms der
homerischen Epen, in: Grazer Beitrége: Zeitschrift fur die klassische Altertumswissenschaft
17,1990, S. 1-25.

Ders.: Gemeinschaftsbezug, soziale Stratifizierung, Polis — drei Bedingungen fir das
Entstehen aristokratischer und demokratischer Mentalitat im archaischen Griechenland, in:
Papenful3, Dietrich; Strocka, Volker Michael (Hgg.): Gab es das Griechische Wunder?
Griechenland zwischen dem Ende des 6. und der Mitte des 5. Jahrhunderts v.Chr., Mainz:
Philipp von Zabern 2001, S. 163-183.

Ders.: Zur ,Vorgeschichte® der Polis: die Wettbewerbskultur als Indikator fir die Art des
politischen Bewusstseins, in: Hermes. Zeitschrift fir klassische Philologie 139, 2011, S.
291-315.

Vivante, Paolo: The Epithets in Homer. A Study in Poetic Values, New Haven: Yale
University Press 1982,

Walter, Uwe: An der Polis teilhaben. Burgerstaat und Zugehoérigkeit im archaischen
Griechenland, zugl. Diss. Goéttingen 1992, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1993.

Ders.: Wege zum Politischen im antiken Griechenland, in: de Benedictis, Angela; Corni,
Gustavo; Mazohl, Brigitte; Rando, Daniela; Schorn-Schitte, Luise (Hgg.): Das Politische
als Argument. Beitrdge zur Forschungsdebatte aus dem Internationalen Graduiertenkolleg
»Politische Kommunikation von der Antike bis in das 20. Jahrhundert« (Schriften zur
politischen Kommunikation, Bd. 10), Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2013, S. 17-
43.

Warnecke, Heinz: Die homerische Hafenstadt der Phaiaken, in: Olshausen, Eckart;
Sonnabend, Holger (Hgg.): ,,Troianer sind wir gewesen — Migrationen in der antiken Welt,
Stuttgarter Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002, Stuttgart: Franz
Steiner Verlag 2006, S. 54-69.

183



Waywell, Geoffrey B.; Wilkes, J. J.: Excavations at Sparta: The Roman Stoa, 1988-1991,
Teil 2, in: ABSA 89, 1994, S. 377-432.

Waywell, Geoffrey B.: Sparta and its Topography, in: BICS 43, 1999, S. 1-26.

Webster, Thomas Bertram Lonsdale: The Greek Chorus, London: Methuen young books
1970.

Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, Hildesheim und New York: Georg Olms Verlag ND
(d. Ausg. Halle a. d. Saale: Max Niemeyer Verlag 1926) 1976.

Wees, Hans van: The Homeric Way of War. The ,Iliad® and the Hoplite Phalanx (II), in:
Greece and Rome 41, Heft 2, 1994, S. 131-155.

Ders.: Greeks Bearing Arms. The State, the Leisure Class, and the Display of Weapons in
Archaic Greece, in: Fisher, Nick; Wees, Hans van (Hgg.): Archaic Greece. New Apporaches
and Evidence, Swansea: Classical Press of Wales 1998, S. 333-378.

Wegner, Max: Musik und Tanz. Archaeologia Homerica, Band 111, Kapitel U, Gottingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 1968.

Welcker, Friedrich Gottlieb: Die Homerischen Phaaken und die Inseln der Seligen, in:
Rheinisches Museum fur Philologie 1, 1832, S. 219-283.

Wells, Joseph: Studies in Herodotus, Oxford: Blackwell 1923.

Welwei, Karl-Wilhelm: Polisbildung, Hetairos-Gruppen und Hetairien, in: Gymnasium 99,
1992.

Ders.: Die griechische Polis. Verfassung und Gesellschaft in archaischer und klassischer
Zeit, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 21998.

Wheeler, Everett L.: Hoplomachia and Greek Dances in Arms, in: GRBS 23, 1982, S. 223-
233.

Wirbelauer, Eckhard: Der Schild des Achilleus (1l. 18,478-609). Uberlegungen zur inneren
Struktur und zum Aufbau der ,Stadt im Frieden®, in: Gehrke, Hans-Joachim; Mdller, Astrid
(Hgg.): Vergangenheit und Lebenswelt. Soziale Kommunikation, Traditionsbildung und
historisches Bewusstsein, Tubingen: Gunter Narr Verlag 1996, S.143-178.

Woitas, Monika: Einleitung, in: Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz, Kassel [u.a.]: Bérenreiter 2001,
S. 1-9.

184



Wolf, Armin: Odysseus im Phaiakenland — Homer in der Magna Graecia, in: Olshausen,
Eckart; Sonnabend, Holger (Hgg.): ,, Troianer sind wir gewesen® — Migrationen in der
antiken Welt, Stuttgarter Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 8, 2002,
Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2006, S.20-53.

Wulf, Christoph: Anthropologische Dimensionen des Tanzes, in: Brandstetter, Gabriele;
Wulf, Christoph (Hgg.): Tanz als Anthropologie, Minchen [u. a.]: Wilhelm Fink Verlag
2007, S. 121-131.

Lexika:
Beck, W.: yopdg, in: Snell, Bruno (Bgr.): Lexikon des frithgriechischen Epos, Band 4 P-Q,
Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2010, Sp. 1240-1243.

Burchner: Scherie, in: Paulys Realencyclopéadie der classischen Altertumswissenschaft, I1 A
1, Stuttgart: Alfred Druckenmdiller Verlag 1921, Sp. 406-407.

Calame, C.; Mader, B.: domig, in: Snell Bruno (Bgr.): Lexikon des friihgriechischen Epos,
Band 1 A, Goéttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1979, Sp. 1425-1433.

O’Sullivan, J. N.: y®pog, in: Snell, Bruno (Bgr.): Lexikon des friihgriechischen Epos, Band
4 P-Q, Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2010, Sp. 1298-1302.

Pape, Wilhelm (Bgr.): Griechisch-Deutsches Handworterbuch, Nachdruck der dritten
Auflage, bearbeitet von M. Sengebusch, 2 Bénde, Graz: Akademische Druck- und
Verlagsanstalt 1954.

Sperlich-Snell, C.: yebvotng, in: Snell, Bruno (Bgr.): Lexikon des friihgriechischen Epos,
Band 4 P-Q, Goéttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2010, Sp. 1308.

Internet:

Harmon, Roger (Basel): ,,Pyrrhiche®, in: Der Neue Pauly, herausgegeben von: Hubert
Cancik; Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und
Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 13 March 2020
<http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1015680> First published online: 2006.

How, W. W.; Wells, J.: A Commentary on Herodotus, Oxford 1923. Open Access via:
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.04.0028%3Aboo
k%3D6%3Achapter%3D129%3Asection%3D4. Zugriff: 12.03.2020.

Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder Uber die Grenzen der Malerei und Poesie.
Erstdruck: Berlin 1766. Zugriff uber Projekt Gutenberg:
https://gutenberg.spiegel.de/buch/lackoon-1176/19. Zugriff: 10.12.2019.

185



Losemann, Volker and Waywell, Geoffrey B.: ,,Sparta®, in: Der Neue Pauly, herausgegeben
von: Hubert Cancik; Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und
Wissenschaftsgeschichte). Consulted online on 22 June 2020
<http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347 _dnp_e15301520> First published online: 2006.

Niinlist, René, ,,Scherie®, in: Der Neue Pauly, herausgegeben von: Hubert Cancik; Helmuth
Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte).
Consulted online on 23 May 2018 <http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347 _dnp_e1103490>
First published online: 2006.

186



