
 

 

 

 

 

Universität Paderborn 
Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Kunst, Musik, Textil 
 

Thema: Die „friedvolle“ Linie 

Eine künstlerische Forschung zur koreanischen Tuschemalerei und ihrer 

Vermittlung im Unterricht der Sekundarstufe II und Erwachsenenbildung 

 

 

 

Inaugural-Dissertation 
Zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie (Dr. phil.)  

Im Fach Kunst der Universität Paderborn 

Young-Ran Kim  

 

Tag der Disputation: 21.11.2022 

Erstgutachterin: Prof. em. Dr. Jutta Ströter-Bender 

Zweitgutachterin: Prof. Iris Kohlhoff-Kahl 



 

 I 

Inhaltsverzeichnis 

Vorwort ..................................................................................................................................... VI 

Widmung an meine Urgroßeltern und Großeltern .................................................................... VII 

Über meine Großeltern und Urgroßeltern ............................................................................... VIII 

Danksagung ................................................................................................................................ IX 

Abstract ...................................................................................................................................... X 

1 Einleitung ................................................................................................................................. 1 

2 Bedeutung des „Friedens“ in der Tuschemalerei und Kalligrafie .............................................. 13 

2.1 Ausgangspunkt und Intention ................................................................................................. 15 

2.2 Historischer Überblick der japanischen Kolonialzeit (1919-1945) in Korea ............................ 18 

2.3 Erinnerungskultur von 1945 bis zur Gegenwart in der Friedenskunst in Korea ..................... 21 

(A) Historischer Teil ................................................................................................................... 22 

3 Tuschemalerei und Kalligrafie ................................................................................................. 22 

3.1 Entstehung der Tuschemalerei und der Kalligrafie ................................................................. 22 

3.2 Besonderheit der Tuschemalerei in der künstlerischen Darstellung ...................................... 25 

3.2.1 Die Malerei des Augenblickes und Kunst des Raumes .................................................... 26 

3.2.2 Imaginäre Meditation in der künstlerischen Darstellung ................................................ 27 

3.2.3 Besondere künstlerische Malweise in der Darstellung ................................................... 29 

3.2.4 Förderung einer positiven schöpferischen Lebenskraft und Entdeckung der Talente .... 30 

3.2.5 Pädagogische Vielfalt in der Unterrichtsumsetzung ....................................................... 32 

3.2.6 Beispiele der vielfältigen Ausdrucksmöglichkeit in der „friedvollen“ Linie ..................... 35 

3.2.7 Sich Vergessen, im Fluss der Tusche sein ........................................................................ 37 

3.2.8 Über „Qi“ ......................................................................................................................... 39 

3.2.9 Der Weg zur inneren Schönheit ...................................................................................... 42 

3.3 Zen Meditation und ihre Philosophie ..................................................................................... 44 

3.4 Historischer und Philosophischer Hintergrund ....................................................................... 47 

3.4.1 Politische und geographische Situation zwischen China und Japan ................................ 48 



 

 II 

3.4.2 Geburt der koreanischen Schrift „Hangeul“ .................................................................... 49 

3.4.3 „Sutren“ als heilige schriftliche Symbolträger buddhistischen Glaubens ....................... 51 

3.4.4 Anwendung der Kalligrafie im Buddhismus und Konfuzianismus ................................... 53 

3.5 Entwicklung der koreanischen Tuschemalerei während der „Cho-Sun“-Dynastie ................. 58 

3.5.1 „Sa-Dae-Boo“ und „Su-Min“ ............................................................................................ 59 

3.5.2 „Pung-Sook Hwa“ ............................................................................................................ 62 

3.5.3 „Min-Hwa“ ....................................................................................................................... 66 

3.5.4 Konfuzianismus in der „Cho-Sun“ Epoche und „Do-Hwa Won“ ...................................... 68 

3.5.5 Unterscheide zwischen Gemälden in der frühen und späteren „Cho-Sun“-Dynastie ..... 71 

3.5.6 Besondere Malweise in der späteren „Cho-Sun“-Dynastie: Werke von „Jeong, 

Seon“ und „Shin, Yun-Book“ ........................................................................................... 73 

3.5.7 Gemeinsame künstlerische Aspekte von Jong, Sun“, „Kim, Hong-Do“ und „Shin, Yun-

Book“ ............................................................................................................................... 79 

3.5.8 Entwicklungsstil der zwei Arten der Tuschemalerei im südlichen und nördlichen Korea

 ........................................................................................................................................ 82 

3.6 Abwandlung der Tuschemalerei durch den Künstler „Kim, Hong-Do“ und kurze 

Bildinterpretation seines Werks „Ssireum“ ............................................................................ 83 

3.6.1 König „Jeung-Jo“ und sein kultureller Beitrag in der Gesellschaft .................................. 85 

3.6.2 Biografie von „Kim, Hong-Do“ und sein sozialer Aufstieg ............................................... 86 

3.6.3 Tuschemalerei von „Kim, Hong-Do“: zwei Epochen ........................................................ 87 

3.6.3.1 Frühmalerei: Malerische Motive vor der Hofmalerzeit, Identität der arbeitenden 

Bevölkerung .............................................................................................................. 87 

3.6.3.2 Spätmalerei: Literatenmalerei und Landschaftsmalerei .......................................... 91 

3.6.3.3 Bildinterpretation über „Byeo Tajak“ (Reis Dreschen) von „Kim, Hong-Do“ ........... 95 

3.6.3.4 Besonderheiten der Malweise von „Kim, Hong-Do“ ................................................ 98 

3.6.3.5 Darstellung der Personen im Werk von „Ringen“ und „Mu-Dang“ in seiner Malerei

 ................................................................................................................................ 105 

3.6.3.6 Seine Motivik ......................................................................................................... 107 

3.7 Beziehung mit der Natur in der Tuschemalerei und in der Kunst ......................................... 107 

3.7.1 Ursprung der Landschaftsmalerei ................................................................................. 108 

3.7.2 Über „Sanshu-Hwa“: Landschaftsmalerei in Korea und China ...................................... 110 

3.7.3 Bedeutung der Natur in der Gesellschaft ...................................................................... 112 

3.7.4 Landschaftsmalerei in Korea mit Verweis auf den Künstler „Jeong, Seon“ .................. 114 

3.8 Friedensmotive von „Ship-Jang-Seng“ aus der Natur und die Bedeutung ........................... 116 



 

 III 

3.8.1 Über „Ship-Jang-Seng“ .................................................................................................. 116 

3.8.2 Friedensmotive und Bedeutung in der Alltagskultur ..................................................... 122 

4 Kalligrafie ............................................................................................................................. 126 

4.1 Entstehung der Kalligrafie ..................................................................................................... 128 

4.2 Über Kalligrafie ..................................................................................................................... 129 

4.3 Kommentare zur Kalligrafie und kunsthistorische Bedeutung ............................................. 129 

4.4 Besonderheit der Kalligrafie in der Kunst ............................................................................. 132 

4.5 Die Bedeutung von „Frieden“ in der Kalligrafie .................................................................... 136 

4.6 Kalligrafie in der Tuschemalerei als begleitendes Gedicht ................................................... 140 

4.7 Die Kalligrafie als Kunstform: „Art Kalligrafie“ ...................................................................... 142 

4.8 Die Werke des Künstlers „Huang Miaozi“ als Beispiel des schönen Schreibens ................... 149 

4.9 Schrift als Kunst und Zeichen der Macht in China ................................................................ 153 

4.10 Übertragung der Kalligrafie nach Korea ............................................................................. 155 

4.11 Geschichte und Kultur der koreanischen Kalligrafie ........................................................... 158 

4.12 Diverse Formen von koreanischer Kalligrafie ..................................................................... 160 

4.13 Kalligraphischer Künstler „Kim, Chung-Hyn„ und seine Forschung „Gung-Che“ ................ 161 

4.13.1 Kurze Biografie über „Kim Chung-Hyn“ ....................................................................... 161 

4.13.2 Die Erfindung des kalligrafischen Stils „Gung-Che“ und „Panbon-Che“ ...................... 162 

4.13.3 Moderne Schrift „Gung-Che“ von „Lee, Chul-Kyung“ und „Kim, Chung-Hyn“ ............ 166 

5 Linie und Kalligrafie .............................................................................................................. 170 

5.1 Eine charakteristische Untersuchung der Verwendung von Linien ...................................... 171 

5.2 Die Zeichnung, die Schrift und die Kalligrafie ....................................................................... 173 

5.3 Linie als befreiende und ursprüngliche Kraft in der Tuschekunst ......................................... 174 

5.4 Beispiele der tuschemalerischen Linien ................................................................................ 175 

5.5 Besonderheit der Linien und Flächen in der Kalligrafie ........................................................ 177 

(B) Material und Vermittlung ................................................................................................... 180 

6 Materialphilosophie ............................................................................................................. 180 



 

 IV 

6.1 Besondere Malphilosophie von Tusche und Pinsel .............................................................. 182 

6.2 Tusche und Herstellung der Tuschefarbe ............................................................................. 183 

6.2.1 Der Reibstein ................................................................................................................. 193 

6.2.2 Die Stangentusche ......................................................................................................... 195 

6.3 Der Pinsel .............................................................................................................................. 197 

6.4 Das Papier ............................................................................................................................. 200 

6.5 Siegel und Siegelkunst .......................................................................................................... 202 

6.5.1. Siegelkünstler und Siegelsammler „Oh, Se-Chang“ ...................................................... 204 

6.5.2. Historische Siegelentwicklung ...................................................................................... 204 

7 Vermittlung .......................................................................................................................... 209 

7.1 Museumskoffer als Museum: Museumspädagogik außerschulischer Lernorte ................... 209 

7.2 Entdeckendes Lernen ........................................................................................................... 213 

7.3 Ästhetische Forschung nach Helga Kämpf-Jansen und entdeckendes Lernen ..................... 215 

7.4 Entdeckendes Lernen als didaktisch-methodischer Ansatz .................................................. 218 

7.4.1 Entdeckendes Lernen .................................................................................................... 218 

7.4.2 Prinzipien Entdeckenden Lernens ................................................................................. 220 

7.4.3 Natürliches Lernen ........................................................................................................ 221 

7.4.4 Erziehung durch und für Erfahrung nach Dewey: Erfahrung in der Tuschemalerei ...... 222 

7.4.5 Entdeckendes Lernen mit dem Museumskoffer ........................................................... 223 

7.5 Unterrichtsbeispiel für den Einsatz des Museumskoffers als didaktisches Werkzeug ......... 224 

7.6 Über den Museumskoffer ..................................................................................................... 224 

7.6.1 Das didaktische Potenzial des Museumskoffers für den Vermittlungs-prozess der 

künstlerischen Friedenserziehung in der Tuschemalerei .............................................. 229 

7.6.2 Unterrichtsplanung für den didaktischen Einsatz in Sekundarstufe II .......................... 236 

7.6.2.1 Kompetenzerwartung und inhaltlicher Schwerpunkt im Kernlehrplan NRW Fach 

Kunst in der gymnasialen Oberstufe, Grundkurs .................................................... 238 

7.6.2.2 Unterrichtsverlaufsplan ......................................................................................... 239 

7.7 Mögliche Problematik für den Einsatz des Museumskoffers an Schulen ............................. 240 

7.7.1 Mangelnde Werkszeit an der Schule ............................................................................. 240 

7.7.2 Kritische Aspekte im Kunstunterricht: Kulturelles Wissen-und Lernniveau überprüfen 

und das Thema mit dem erlernten Wissen der Lernenden verbinden. ........................ 241 



 

 V 

7.7.3 Umsetzung außerhalb der Schule als offener Unterricht: Mit handlungsorientierter und 

langzeitiger Planung im Voraus ..................................................................................... 242 

7.7.4 Einschränkung im malerischen und zeichnerischen Ausdruck der Tuschemalerei ....... 243 

7.7.5 Notwendigkeit einer guten Einführung über die Museumskoffergestaltung ............... 245 

7.7.6 Thema eingrenzen ......................................................................................................... 246 

7.8 Chance der transkulturellen Begegnung und Integration in der kunstpädagogischen 

Verwendung der Tuschemalerei .......................................................................................... 247 

7.9 Beispiele der „friedvollen“ Tuschemalerei als Konkretisierung des Vermittlungsprozesses im 

künstlerischen Unterricht: künstlerische Forschung anhand eines Unterrichtsbeispiels an 

Schulen und Universitäten ................................................................................................... 249 

7.9.1 Grundschule Schröttinghausen und Kunstprojekte mit dem Schulamt Kreis Lippe ...... 250 

7.9.2 Unterrichtsbesuch am „collège Michelet“ in Toulouse mit dem Schwerpunkt 

Tuschemalerei: „Baum“ malen ..................................................................................... 255 

7.9.3 Unterrichtsbeispiele an der Musik -und Kunstschule der Stadt Bielefeld und der 

Universität Paderborn ................................................................................................... 257 

7.9.4 Vielfältigkeit der Ausdrücke der Schwarz-Weiß Kunst anhand von Werken Stéphane 

Calais. ............................................................................................................................ 266 

7.9.5 Didaktischer Ausblick .................................................................................................... 268 

8 Zusammenfassung und abschließende Betrachtung der Forschungsergebnisse ..................... 270 

9 Abbildungsverzeichnis .......................................................................................................... 276 

10 Anhang ............................................................................................................................... 285 

Unterrichtsverlaufsplan .............................................................................................................. 285 

11 Literaturverzeichnis ............................................................................................................ 297 

12 Mustererklärung nach §12 der Promotionsordnung ............................................................ 312 

 

 

 

 



 

 VI 

 

Vorwort 

 

Es ist der künstlerische Hintergrund von Young-Ran Kim als Designerin, Tuschemalerin und 

Kalligrafin, der sich in diesem Werk mit einer reichen wissenschaftlichen Untersuchung und 

Ästhetischen Forschung für eine Kultur des Friedens und der Verständigung verbindet. Um-

fassenden Kenntnisse aus den Traditionen und dem Kulturgut ihres Heimatlandes Südkorea 

sowie kulturhistorische Kontextualisierungen einfließen hier ein, wie auch langjährige Er-

fahrungen in der Kunst- und Kulturvermittlung. Dabei intendiert die Verfasserin nicht allein 

eine formal – ästhetische Beschreibung der fernöstlichen Kalligrafie und Tuschemalerei im 

transkulturellen Austausch, sondern sie stellt facettenreich die Philosophie der Kunst der 

Linienführung und die komplexen Traditionen ihrer Materialkultur vor. Gerade diese As-

pekte sind heute für die Bewegung des „Lettering“ mit ihrer Neubewertung des Handschrei-

bens und klassischen Schreibutensilien von großem Interesse. Zugleich erschließt die Dar-

stellung mit weitgehenden Erkenntnissen das in der kalligrafischen Kunstpraxis enthaltene 

therapeutische Erfahrungswissen und die darin enthaltenen meditativen Wirkungen mit ih-

ren positiven seelischen Qualitäten. Somit entstehen breite Anregungen für eine therapeu-

tisch-künstlerische Werkstattarbeit, in der eine Dimension des Innehaltens und des sich Ge-

wahr Werdens sichtbar wird. Es öffnet sich mit dieser künstlerischen Forschung ein reiches 

Tableau an kultureller Praxis, dass in seiner Praktikabilität für die verschiedensten Alters-

gruppen eindrucksvoll dargestellt und umsetzbar ist – und tatsächlich durch die Darlegung 

der traditionellen Motivspektren der Kalligrafie und ihrer Umsetzung einen friedenspäda-

gogischen Beitrag zu leisten vermag. 

Jutta Ströter-Bender 

 

 

  



 

 VII 

 

Widmung an meine Urgroßeltern und Großeltern 

 

Die vorliegende Promotionsarbeit „friedvolle Linie“: Eine künstlerische und kunstpädagogi-

sche Forschung zur koreanischen Tuschemalerei ist in liebevollem Gedenken an meine Ur-

großeltern mütterlicherseits und meine Großeltern mütterlicherseits, Großmutter Frau 

Park und Großvater Herr Yoo, gewidmet. Ich möchte mich damit vor allem bei meinem 

Großvater Yoo bedanken, da er trotz des frühen Verlustes seiner Eltern der Familie eine 

künstlerische Begabung der Familie vermachte und dieser zur Blüte verhalf. Auch möchte 

ich mich bei meiner Großmutter Park bedanken, die mir Zuversicht, Vertrauen und Selbst-

bewusstsein geschenkt hat und vorlebte.  

Ich wünsche mir von Herzen, dass meine Promotionsarbeit den Leiden meiner Großeltern, 

die sie während der japanischen Besatzungszeit erleiden mussten, etwas Positives entge-

gensetzen kann. Ich möchte mich bei meinen Urgroßeltern bedanken, die für die Befreiung 

von Korea gekämpft haben. Die Lebensgeschichten meiner Urgroßeltern und Großeltern 

haben mir durch ihr persönliches Schicksal viel Inspiration und Kraft zu meiner Promotions-

arbeit gegeben. Als ihre Enkeltochter und Urenkeltochter möchte ich ihnen meine „fried-

volle Linie“ widmen. Ohne sie wäre ich selbst und mein Herzensanliegen, das Ziel bzw. der 

Inhalt dieser Promotionsarbeit, heute nicht existent. Des Weiteren widme ich meine Arbeit 

den Personen, die während des zweiten Weltkriegs ihre Familie verloren und für die Freiheit 

des Landes gekämpft haben.  

 

 

 

 

 



 

 VIII 

Über meine Großeltern und Urgroßeltern 

 

Mein Großvater, „Yoo, Dong-Choon“, ist als Sohn einer gebildeten und wohlhabenden Fa-

milie in einer mittelgroßen Stadt namens „Chun-An“ geboren. Ein Teil dieser Familie war 

später an den nationalen Widerstandskämpfen beteiligt. So auch die junge Frau „Yoo, 

Kwan-Soon“, die mit neunzehn Jahren am 01. März 1919 gegen die gewaltsame japanische 

Besatzung eine Demonstration organisiert hatte und daraufhin nach einigen Monaten bru-

tal im Gefängnis ermordet worden ist. „Yoo“ war die Anführerin, die gegen die Abhängig-

keitserklärung von Japan gekämpft hatte. Meine Urgroßeltern waren befreundet mit 

„Yoo“ und haben ebenso an dieser Unabhängigkeitsdemonstration teilgenommen. Sie 

mussten ein ähnliches Schicksal erleiden und wurden ebenso im Gefängnis ermordet. Mein 

Großvater verbrachte dann die Jugendzeit bei seinem Onkel, der damals Bürgermeister von 

der Stadt „Chun-An“ war. Meine Großmutter lernte meinen Großvater kennen, als er nicht 

einmal fünfzehn Jahre alt war. Dieser konnte durch einen Hauslehrer eine Ausbildung zu 

Hause absolvieren, doch war der Verlust beider Eltern für ihn eine unerträgliche Tragödie. 

Meine Großmutter hatte derzeit kaum Möglichkeiten, als Frau eine Schule zu besuchen. Sie 

lernte jedoch durch den Großvater Schreiben und Lesen, wodurch sie mir Koreanisch in 

Schrift und Sprache beibringen konnte. Obwohl meine Großmutter älter war als mein Groß-

vater, haben sie als Familie zusammengehalten und bekamen drei Söhne und zwei Töchter. 

Meine Mutter ist ihre letzte Tochter. Unter der japanischen Besatzung verloren meine Groß-

eltern und Urgroßeltern ihre Identität und ihre Familie. Durch einen Bombenangriff verlor 

meine Großmutter ihre Hörfähigkeit. Bei Besuchen war sie immer stil- und würdevoll mit 

einer traditionellen Tracht angezogen. Auf diesem Wege bitte ich meine verstorbene Groß-

mutter um Verzeihung, da keine Kinder aus der Familie sich persönlich nach ihrem Tod von 

ihr verabschieden konnten. Für immer wird sie jedoch meine Großmutter in persönlicher 

und liebender Erinnerung bleiben. Vor allem ihr Mut und ihre Weisheit, die sie uns gelehrt 

hat: Sehr liebevoll mit dem Geist und Körper umzugehen, da sie Teile von uns sind. Diese 

Erinnerungsworte über Achtsamkeit im Leben sind unschätzbare Geschenke, die mich im 

Verlauf meines Lebens geprägt haben. 

 



 

 IX 

Danksagung 

 

Für meine Dissertation möchte ich mich für die Herzlichkeit und motivierende Art meiner 
Doktormutter Frau Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender bedanken. Für die Übernahme des zwei-
ten Gutachtens von Frau Prof. Dr. Iris Kohlhoff Kahl und die hilfreiche Begleitung des Pro-
motionsverfahrens der Prüfungskommission möchte ich mich zudem bedanken. 

Ferner gebührt dem koreanischen Kulturzentrum in Berlin mein Dank, da dieses mir etliche 
Bücher über die Tuschemalerei zur Verfügung gestellt haben. 

Des Weiteren möchte ich bei der evangelischen Kirchengemeinde der Süster Kirche in Biele-
feld bedanken, die mir inneren Frieden und Ausgleich durch die Begegnung und Begleitung 
im Gebet schenkten. 

Ich möchte mich zudem noch einmal bei Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender dafür bedanken, dass 
ich die Gelegenheit erhielt, an diversen Friedensprojekten teilzunehmen. Daran anschlie-
ßend gebührt Pfarrer Becker auch mein Dank, der mir zahlreiche Denkanstöße über die Be-
deutung des Wortes „Frieden“ und „Friedensgebete“ an die Hand gegeben hat. 

Mein besonderer Dank abschließend gilt Malin und Mike, die mir Mut geschenkt haben. 

 

 



 

 X 

Abstract 

Ink painting is a traditionally known art in the Asian habitat and culture, and it counts as 
cultural heritage because this ink art has been passed down from generation to generation 
and has expanded in the Asian cultural area since the birth of Buddhist philosophy. The 
peculiarity of ink painting is that this art can be used interdisciplinary, holistically from ele-
mentary school to adult education in the classroom. 

My research is about the presentation and elaboration of well-established knowledge of a 
traditional art from Asia, which is at the same time modern in its image design. It also has 
great potential in art education at school and in adult education because it represents cul-
tural and artistic heritage of Korea in transcultural dialogue. Therefore, this work will en-
courage a cultural dialogue in the classroom and deal with non-European cultural diversity 
through examples of Korean artists such as "Kim, Hong-Do". The specific painting philoso-
phy is demonstrated by a teaching example for high school education meanwhile the uni-
versity students used the "Ship-Jang-Seng" motifs in the course of their aesthetic experi-
ence to represent their "feelings of peace" in a variety of ways, independently and also 
experimentally. 

My work is divided into two parts: The first part evolves around the historical context of Far 
Eastern paintings and its artistic-social contributions. The second part deals with its materi-
alistic-philosophical characteristics and thereof emerging implications for didactic media-
tions. As a concretizing link to these theoretical reflections regarding didactic mediation, a 
teaching concept was designed, which enables an opportunity for the creative research of 
peaceful line and surface design in ink painting considering its pedagogical and practical 
benefits for artistic peace education. As a tool for educational implementation, a practical 
example of a Korean museum suitcase from the 19th century will be pointed out. Based on 
the principles of discovery-learning and aesthetic experiences with usage of a learning diary, 
a teaching concept for the classroom was designed.  

The focus of this teaching concept lays on gaining new practical experiences through paint-
ing traditional calligraphic lines. This aims to develop a transcultural-aesthetic approach in 
art, as the learners later work within a group or individually on creatively, independently re-
designing a peaceful line form. The aesthetic approach can increase motivation to learn 
through the creation of a museum suitcase in the classroom and experimental experiences 
with various materials. In the latest phase of the learning process, as final educational ob-
jective, the students can invent and perform their own "peaceful lines”. 

 

 

 



 

 1 

1 Einleitung 

Tuschemalerei spiegelt die innere Welt der Künstlerinnen und Künstler wider und verleiht 

dem Entfaltungspotenzial, dem Talent ihre künstlerische Darstellung. Mit einer Simplizität und 

inneren Schönheit werden neu geschaffene, erfinderische Linien beziehungsweise Flächen 

dargestellt. Die Tuschemalerei wird auch als Kunst der inneren, schöpferischen Lebenskraft 

bezeichnet, die sich als innere Ruhe, als Frieden manifestiert.1 Diese Aspekte lassen sich mit 

interkulturellen und interdisziplinären Unterrichtsbeispielen verbinden. Die der Tuschemale-

rei eigene ästhetische Ausdrucksweise in ihrer reduzierten, schnell ausgeführten und einma-

ligen Art steht im Kontrast zur europäischen Kunsttradition und erscheint dem durch europä-

ische Kultur geprägten Auge besonders. Traditionelle mal- und materialphilosophische 

Eigenschaften können für ein Unterrichtskonzept als Anknüpfungspunkte dienen und sind 

eine Gelegenheit für die Erforschung friedvoller Linien- und Flächengestaltung in der Tusche-

malerei in Hinblick auf ihren didaktischen und unterrichtspraktischen Nutzen einer künstleri-

schen Friedenserziehung. 

Es ist eine beachtliche künstlerische Leistung, mit einer Leichtigkeit binnen weniger Minuten, 

Objekte in einer schnellen Ausführung ohne Nachbearbeitung oder Korrektur auf Papier zu 

bannen. Die dabei verwendete schwunghafte, augenblickliche und spontane Ausdrucksweise 

ist vor allem gekennzeichnet durch vielfältige und kreative Formgestaltungsmöglichkeiten, 

welche eine gelassene, innerlich von der äußeren Welt losgelöste und kreative Malweise för-

dert. Daher wird die Tuschemalerei auch als „Kunst der inneren Schönheit“ bezeichnet. Diese 

besondere Art zu malen stellt in ihrer Verwirklichung eine spontane und individuelle Leistung 

dar, die zugleich ein imaginärer Ausdruck der eigenen geistigen Haltung ist, der anhand von 

Linienspiel und Flächendarstellung Gestalt verliehen wird. Was Tuschemalerei ausmacht, liegt 

in der Originalität des Bildes sowie der Erfahrung, mit sich selbst eins zu werden. 

 
1 Vgl. Shepherd-Kobel 2014, S. 24f., vgl. auch Yuan, Philosophie der traditionellen chinesischen Tuschemalerei, 
https://www.liliyuan-tuschmalerei.com/tuschemalerei(03.03. 2022) 



 

 2 

Intention 

Meine Untersuchung zur koreanischen Tuschemalerei und Kalligrafie beinhaltet die Intention, 

ihren besonderen Beitrag in der Erinnerungskultur und der friedvollen Liniengestaltung im Be-

reich der Kunst für eine künstlerische Friedenserziehung in der Sekundarstufe II und Erwach-

senenbildung didaktisch und unterrichtspraktisch herauszustellen. Dabei wird der Schwer-

punkt auf die friedvolle Liniengestaltung in der Tuschemalerei als praktisches Beispiel gelegt. 

Zudem geht unmittelbar daraus die Frage hervor, inwieweit die Tuschemalerei zu einer har-

monischen und friedlichen Kulturbegegnung im Sinne der Friedenserziehung beizutragen ver-

mag. 

Die Charakteristika der tuschmalerischen, kalligrafischen Darstellungen werden in ihrem his-

torischen, philosophischen und kulturellen Kontext von ihrer Entstehung bis zu ihrer idealty-

pischen Vollendung mit exemplarischen Verweisen als Konkretion dargelegt. Die Erläuterung 

der Bedeutung des historischen Hintergrunds ist wesentlich, da die Tuschekunst in ihrer Dar-

stellungsweise und Philosophie von Generation zu Generation als Kulturerbe über fünf tau-

send Jahre bis heute weitergegeben wurde. Die maßgeblichen Merkmale der Tuschemalerei 

und Kalligrafie in den Bereichen der Kunst, Kultur, Philosophie und Religion werden anhand 

des ästhetischen Forschungsansatzes als Vermittlungsträger und Medien gemeinsam ange-

sichts ihrer Interdependenzen analysierend betrachtet.  

Aus dem praxisorientierten Unterrichtskonzept resultierende Ergebnisse werden anschlie-

ßend hinsichtlich potenzieller fachdidaktischer Erträge für den Kunstunterricht im Grundkurs 

am Gymnasium reflektierend analysiert. Konkret werden dabei vor dem Hintergrund dieses 

unterrichtspraktischen Vorschlags die Chancen einer transkulturellen Begegnung mit dem Ziel 

einer kunstpädagogischen Friedenserziehung anhand dargestellter und analysierter Erfah-

rungswerte von Schüler*innen mit der Anwendung von Tuschemalerei erörtert und beurteilt. 

Tuschemalerei sollte dabei als ein künstlerisches Werkzeug zu einem kulturellen Dialog dienen 

und den Schüler*innen neue ästhetische Horizonte zur asiatischen Kultur eröffnen. 

Zusammenfassend kann daher folgende These als zentraler Ausgangspunkt dieser Promotion 

aufgestellt werden: Die Traditionen der Tuschemalerei besonders unter dem Aspekt der Me-

ditation und Kontemplation im Geiste der Philosophie von Zen und Buddhismus können wei-



 

 3 

tergeführt werden und dieses Potential in der Kunstvermittlung für den Schulunterricht kon-

kret im Sinne friedenspädagogischer Aspekte genutzt werden. Darüber hinaus liegt der päda-

gogische Schwerpunkt meiner Promotion darauf, dass „friedvolle“ Liniengestaltung der Tu-

schemalerei den Schüler*innen Möglichkeiten verleiht, kulturelle Vielfalt zu erleben und ihre 

potenziellen eigenständigen „Linien“ zu entdecken. 

Eine Kunst des All-Eins Seins 

Tuschekunst wird als Form des Schreibens und gleichzeitigen Malens für beide Zwecke gleich-

ermaßen in ihrer künstlerischen Darstellung benutzt und ist im asiatischen Kulturraum ein 

sehr bekanntes Kulturerbe. Tuschemalerei und Kalligrafie sind bis heute gemeinsam als eine 

eng verbundene Gattung der künstlerischen Malerei bekannt, die gebürtig aus dem asiati-

schen Kulturraum stammt. Die Geisteshaltung, die in der künstlerischen Darstellung verkör-

pert wird, beruht in der Tuschemalerei und Kalligrafie auf einem gemeinsamen kunsthistori-

schen und kunstkulturellen Kontext, da die Tuschekunst das Leben, die Kunst und Kultur einer 

langen, historisch begründeten Traditionslinie widerspiegelt. Zwei Kernelemente für den darin 

ausgedrückten philosophischen Geist sind die Zen-Philosophie und die Religion des Buddhis-

mus. Dabei greift die Tuschekunst hinsichtlich Mal- und Materialphilosophie auf die gleiche 

Vermittlungsweise zurück. In welchen Aspekten konkret die Tuschekunst von Ideen des Bud-

dhismus geprägt worden ist und ihre Vermittlungsart diesen Ideen folgend heutzutage gestal-

tet wird, soll am konkreten Beispiel eines Tuschemalkurs für Grundschulen in Südkorea auf-

gezeigt werden. 

In Südkorea wird man in der Tuschemalerei ab acht Jahren in der Grundschule und dann fort-

führend in der Mittelschule wöchentlich in einer Art der Meditation unterrichtet, während-

dessen kein einziges Wort gesprochen wird. Korea ist durch den Buddhismus von China aus-

gehend umfassend kulturell beeinflusst worden: „Offiziell gilt das Jahr 372 als das Jahr, in dem 

der Buddhismus von China nach Korea eingeführt wurde. Seit dieser Zeit verbreitete sich der 

koreanische Buddhismus in der ganzen Welt und entwickelte in 1600 Jahren seine ganz eigen-

tümliche Natur, angepasst an die jeweiligen sozialen und politischen Umstände der Zeit.“2 Im 

Handel und in der Politik hat Korea während dieser Entwicklung und dieses Prozesses eine 

 
2 Buddhismus in Korea, https://german.visitkorea.or.kr/ger/CU/content/cms_view_317653.jsp?gotoPage=1 
(25. April 2021) 



 

 4 

freundschaftliche Beziehung zu China gepflegt. Koreanische Mönche haben aus China den 

Buddhismus eingeführt und nach ihrer Rückkehr die Lehren des Buddhismus zunehmend in 

der Kalligrafie aufgegriffen. Kalligrafische Schriftzeichen wurden schweigend in den Tempel-

räumen von Tempeln gemalt, da ihre religiöse und heilige Bedeutung mit besonderem Res-

pekt in einer meditativen Haltung dargestellt werden sollte.3 Ein kalligrafisches Schild am Ein-

gang des Tempels wurde zum Zweck des Schutzes vor bösen Geistern verwendet. Dieses Schild 

nennt man „Hyun-Pan“. Es bedeutet Schild oder Stück, das an einer Tür oder an einer Wand 

mit Buchstaben oder Zeichnungen gerändelt ist.4 Sie hängen oft unter der Traufe, an den 

Toren von Tempeln und Pavillons.5 In der Tat ist das Schild selbst ein kalligraphisches Schreib-

kunstwerk, aber gleichzeitig ist es auch ein wertvolles kunsthistorisches Dokument des Ge-

bäudes.6 Es ist gleichzeitig von großer historischer Bedeutung, da es die Geschichte der Person, 

die es geschrieben hat, erkennbar werden lässt.7 Im Vergleich zu Namenschildern oder Schil-

dern in Europa beinhaltet „Hyung-Pan“ weitere philosophische Hintergründe. 

Wie in der allgemein bekannten meditativen Praxis, sollte die Schrift in einer kontemplativen 

Stimmung schweigend in einem fließenden Gestaltungsprozess sowohl gemalt als auch ge-

schrieben werden, der beide Handlungen zugleich miteinander verbindet. Das Schweigen 

während des kalligrafischen Malens stammt daher aus der meditativen Tradition, welches 

man in jeder Begegnung mit Menschen als respektvolle Geste versteht. „Der Buddhismus in 

Korea ist eine Weltanschauung, die insbesondere auf philosophischen Grundsätzen aufbaut. 

Dabei wird vor allem Disziplin vorgeschrieben, die durch den Verzicht von weltlichem Verlan-

gen zur Errettung der Menschen beitragen soll.“8 „Alleinsein und Schweigen erlauben uns, 

unsere persönliche Welt näher und intimer kennenzulernen. Sie lassen aber auch die schon 

diffuse Grenze zwischen sich und den anderen, Innen- und Außenwelt, noch unergründlicher 

erscheinen. Mit uns allein sein ermöglicht uns, durch Praxis und tiefes Erforschen des Herzens 

den zutiefst heilenden Zustand des All-Eins Seins zu erfahren.“9 Während einer langen Medi-

 
3 Vgl. Kim 2014, https://blog.naver.com/haiena21/222247129050(03.04.2021) 
4 Vgl. ebd.  
5 Vgl. über „Hyun-Pan“, https://namu.wiki/w/%ED%98%84%ED%8C%90(03.04.2021) 
6 Vgl. Kim 2014, https://blog.naver.com/haiena21/222247129050(03.04.2021) 
7 Vgl. ebd. 
8 Vgl. Buddhismus in Korea, https://ich-will-meditieren.de/retreats/korea/ (25. April 2021) 
9 https://buddhismus-aktuell.de/artikel/ausgaben/20172/meditation-in-schweigen-und-stille.html(30. 05.2021) 



 

 5 

tation versinkt man in Momenten der inneren Kontemplation und der Herstellung eines inne-

ren Ruhezustands. Das meditative Schweigen währenddessen ist in der Tuschekunst eine Vo-

raussetzung, bevor man den kalligrafischen Pinsel anhebt. 

Um die besondere Bedeutung dieser Handlung zu verdeutlichen, lässt sich anmerken: Wenn 

man einem Mönch im Tempel begegnet, darf man ihn nur durch eine Geste grüßen, ohne ein 

Wort zu sagen. Das symbolisiert in diesem Zusammenhang die Demonstration einer respekt-

vollen Haltung anderen und sich selbst gegenüber. Die Tuschekunst ist durch den Einfluss des 

Buddhismus entstanden, da gebildete Mönche aus China die Kalligrafie nach Korea mit sich 

brachten. „In China (wie auch in Japan) wird die Kalligrafie, also die Ausübung der Schrift als 

Kunst als erste und höchste angesehen.“10 

Da die Bedeutung der Tuschekunst in kultureller Hinsicht aus einem monastischen Kontext 

entstammt, wird bei der künstlerischen Praxis und jeder ihrer Handlungen Disziplin erwartet. 

Hierbei stellt sich die Frage, ob der Tuschemalerei in jedem Fall mit einer solch strengen Dis-

ziplin nachgegangen werden muss bzw. sollte, vor allem in Hinblick auf einen unterrichtsprak-

tischen, didaktischen Einsatz. Auf diese Frage wird anhand eines Museumskoffers als metho-

discher Ankerpunkt ein kunstdidaktischer Unterrichtsplanentwurf eine Antwort formulieren 

(vgl. Kapitel 7.6.2.2)  

Forschungsinteresse 

Im Hinblick auf wissenschaftliche Erkenntnisse und des aktuellen Standes der wissenschaftli-

chen Erforschung der Tuschekunst lässt sich festhalten, dass diese besonders eindrucksvolle 

Tuschekunst als koreanisches Kulturerbe kaum hinsichtlich eines potenziellen kunstdidakti-

schen Gebrauchs oder Nutzens untersucht worden ist. Daher wird für die kunstdidaktische, 

analytische Reflektion des Vermittlungspotenzials der Tuschemalerei das kunstpädagogische 

Konzept der „ästhetischen Forschung“ von Frau Prof. Dr. Helga Kämpf-Jansen zu Grunde ge-

legt und daran anschließend anhand der didaktischen Methode des Museumskoffers ein un-

terrichtspraktischer Entwurf für den Kunstunterricht in der Sekundarstufe II vorgestellt.  

 
10 Vgl. Müller-Yao, 1985, S.4  



 

 6 

Das methodische Instrument des Museumskoffers für die hier dargestellte unterrichtsprakti-

sche Umsetzung ist in seiner Anwendung bereits ausgiebig auf seine fachdidaktischen Lernpo-

tenziale für Schüler*innen erprobt und kritisch untersucht worden von Verena Pöppelbaum 

im Rahmen einer Vermittlung regional-kunstgeschichtlicher Inhalte in der Primarstufe.11 Eine 

Verortung dieses Ansatzes in einen ausgewählten Kernlehrplan wurde in der genannten Dar-

stellung nicht berücksichtigt und somit fehlt eine kompetenzorientierte Dimension als An-

haltspunkt, welche hier aber für unterrichtspraktische Überlegungen konkret eingebunden 

werden soll. Eine fachdidaktische Reflektion konkreter unterrichtspraktischer Erfahrungs-

werte erfolgte in dem genannten Ansatz ebenfalls nicht, was für das hier vorgestellte For-

schungsanliegen aber durchaus relevant ist und im Folgenden noch aufgegriffen wird. Der Fo-

kus des hier dargelegten Ansatzes nimmt im Vergleich zu Pöppelbaum eine andere Schulform 

und andere Lerngruppen als adressierte Subjekte in den Blick, wodurch die Anwendung des 

Museumskoffers als Lernmethode in Bezug auf Unterrichtsgestaltung und Lernzielorientie-

rung anders ausgerichtet wird. 

Im Hinblick auf die Lernmethode lässt sich herausstellen, dass der Museumskoffer ein beson-

ders gut geeignetes Medium der Vermittlung historisch-kultureller Inhalte darstellt, weil die 

Schüler*innen sich durch den Museumskoffer Erinnerungskultur und Kunsttradition multisen-

sorisch in direkter Kontaktaufnahme im Modus des entdeckenden bzw. erforschenden Ler-

nens selbstständig aneignen können. Dieses besondere Lernpotenzial des Museumkoffers im 

Rahmen des Kunstunterrichts soll im Folgenden in einem Stundenentwurf exemplarisch kon-

kretisiert werden. 

Die Teilnehmer erhalten in Gestalt des Museumskoffers Materialien, die in der langen Tradi-

tion des so genannten Realienunterrichtes mit individuell hergestellten Unterrichtsmateria-

lien stehen. Im Rahmen des „entdeckenden“ und des „exemplarischen“ Lernens gelten Muse-

umskoffer inzwischen als besonders eindrucksvolles Medium, das je nach Lehranforderungen 

verschiedener Ziel- bzw. Altersgruppen entsprechend abgewandelt und nuanciert werden 

kann in seiner Gestaltung.12 Gerade in Bezug auf die Vermittlung von Kunst und Kulturerbe, 

die in ästhetischen Traditionen verkörpert werden, können aufgrund der zuvor dargelegten 

 
11 Vgl. Pöppelbaum (2018), Forschungen zur regionalen Kunst und ihre Umsetzung im Unterricht der 
Primarstufe 
12 Vgl. Ströter-Bender 2009, S. 10f. 



 

 7 

Eigenschaften des Museumskoffers für das Unterrichtsgeschehen des Kunstunterrichts be-

sondere didaktische Akzente gesetzt werden,13 die in Folge dieser Dissertation noch näher er-

läutert werden (siehe dazu v. a. Kapitel 7). 

Forschungsstand 

Es wurden einige sprachwissenschaftliche Studien über die koreanische Schreibweise ange-

fertigt, um die besonderen linguistischen Charakteristika der koreanischen Schriftsprache her-

auszuarbeiten. Zudem sind Forschungen über Tuschmaltechniken oder die asiatisch-kalligra-

phische Lehre hinter der Kunstform bekannt. Es lässt sich diesbezüglich jedoch feststellen, 

dass derzeit in deutschsprachigen Forschungskreisen bisher kaum eine umfassende kultur- 

bzw. kunsthistorische Erforschung der koreanischen Kalligrafie von ihrer Entstehung an bis zu 

ihrem heutigen künstlerischen Gebrauch unternommen worden ist. „In den Jahren nach dem 

Zweiten Weltkrieg erst nimmt die Kalligrafie in den Kunstwerken von Picasso, Theodor 

Werners, Juro Kubiceks einen breiteren Raum ein und erhält eine tiefere Bedeutung.“14 Dar-

über hinaus gilt die Kalligrafie als Mittlerin rhythmischen Empfindens in der Kunst und sie han-

delt vom rhythmischen Gefühl des Künstlers, der sie als Träger seiner linear-tektonischen Ge-

staltung verwendet. 15  Ab diesem Zeitpunkt wurde Kalligrafie als Kunst der deutschen 

Öffentlichkeit in der Kunsterziehung vorgestellt.16  Besondere pädagogische Merkmale der 

Kalligrafie in der Kunsterziehung liegen darin, dass sie ein gutes Mittel in mehreren Beziehun-

gen für den inneren Menschen wertvoll machen.17 

Des Weiteren gab es keinen Ansatz künstlerischer Vermittlung, diese Tuschemalerei als Kul-

turerbe in Anlehnung an die traditionelle, künstlerische Tuschemalerei im Detail mit der me-

ditativen, kontemplativen Geisteshaltung zu verbinden und diese für einen kunstdidaktischen 

Einsatz in einem Unterrichtsentwurf für die Praxis nutzbar zu machen. An dieser Stelle lässt 

sich ergänzend noch anmerken, dass Tuschemalerei traditionell als Mittel der seelischen Hei-

lung in der Kunsttherapie vorgesehen und eingesetzt worden ist.18 Tuschekunst ist dennoch 

 
13 Vgl. ebd. S. 10. 
14 Vgl. Netzband; Eschen 1959, S. 81. 
15 Vgl. ebd. 
16 Vgl. ebd.  
17 Ebd.  
18 Vgl. Lee 1993. 



 

 8 

darüber hinaus mehr als ein Mittel der Kunsttherapie, da die Tuschemalerei in vielerlei Rich-

tungen einige Möglichkeiten in Kunst und Kultur der transkulturellen Begegnung für eine Ge-

sellschaft zu eröffnen vermag. In dieser Arbeit steht die kritische Analyse einer „friedvollen 

Linie“ in Hinblick auf ihre Eignung, für die Entdeckung und Erfahrung persönlicher potenzieller 

Talente und Fähigkeiten der Teilnehmenden.  

Anhand der typischen malerischen Ausführungen mit dem Pinsel in der Tuschekunst vermag 

man demnach, mehr als bloß ästhetisches Schreiben zu entdecken. Einblicke in ihre besondere 

künstlerisch-ästhetische Rolle und unterrichtspraktische, kunstpädagogische Unterrichtsent-

würfe oder allgemein didaktische Ansätze über „die friedvolle Linie“ sind bisher kaum als For-

schungsthema präsentiert worden für ein Konzept entdeckenden Lernens. 

In der früheren Forschung wurde die Tuschemalerei hauptsächlich in ihrem kunsthistorischen 

Kontext erforscht. Zum Beispiel in der Forschung von „Kwon, Young-Pil“ über „Die Entstehung 

der „koreanischen Bambusmalerei“ aus der Mitte der Lee-Dynastie (1392-1910)“19 wurden 

viele theoretische Aspekte über die Bambusmalerei kunsthistorisch analysiert und später an-

hand gegenüber Beispielen chinesischer Künstler in Bezug auf ihre malerischen Charakteris-

tika verglichen. Eine Einordnung und Ergründung von Stilfragen der Tuschemalerei sind an-

hand kunsttheoretischer Betrachtungen bereits ausreichend erläutert worden. Jedoch fehlt 

diesbezüglich noch eine aktuelle Bestandsaufnahme der Tuschemalerei in Korea, da die be-

trachtete Kunstepoche auf die Zeit der Lee-Dynastie (1392-1910) eingegrenzt worden ist. Ein 

Verständnis für die moderne Tuschemalerei und ihre möglichen didaktischen Verwendungen 

in pädagogischen Einrichtungen wie Schulen und Universitäten ist in der Forschung bisher 

nicht dargelegt worden, denn die Tuschemalerei kann über die rein kunsthistorische bzw. 

kunsttheoretische Perspektive hinaus als eine Kunstform verstanden werden, deren gestalte-

rische Ausdrücke sowohl traditionelle und als auch moderne Bedeutungspotenziale nicht nur 

verkörpern, sondern auch anschaulich vermitteln können. Deswegen ist der größte Anteil die-

ser Dissertation vor allem der fachdidaktischen als auch unterrichtspraktischen Darlegung des 

besonderen Vermittlungspotenzial dieser Kunstform gewidmet. 

 
19 Vgl. „Kwon, Young-Pil“ (1985), Die Entstehung der „koreanischen Bambusmalerei aus der Mitte der Yi-
Dynastie (1392 – 1910) 



 

 9 

Als weiteres Beispiel kann man aus der Forschung das Werk von „Choi Bae, Soon-Taek“ über 

„Kalligrafie und Kunsttheorie des „Kim Chonghui“ (1876-1857)“20 herausstellen, welches sich 

bereits mit einigen praktischen Beispielen der chinesischen Schriftgestaltung und der Ge-

schichte von Kalligrafie auseinandersetzte. Es wurde jedoch kaum die koreanische Kalligrafie 

in den Blick genommen, da der Schwerpunkt meistens auf der Thematisierung der chinesi-

schen Schrift lag. 

Es ist jedoch in diesem Zusammenhang gelungen, die praktische Umsetzung beziehungsweise 

Gestaltung der Kalligrafie ausführlich gemäß unterschiedlicher Schriftstile zu klassifizieren, 

nachdem ihr historischer Hintergrund ausführlich erfasst worden ist. Was in diesem Zusam-

menhang bisher nicht bedacht worden ist, ist, wie diese praktischen und theoretischen As-

pekte und besonderen Charakteristika im kunstdidaktisch bezogenen Kontext gewinnbrin-

gend umgesetzt werden können. Es mangelt dafür bisher an einem pädagogischen Konzept, 

wie Kalligrafie den Teilnehmer*innen im Unterricht vermittelt werden kann, nicht nur im 

Sinne des malerisches Lernens, welches den Fokus auf die Entwicklung einer bestimmten Mal-

technik der Schüler*innen legt, sondern es fehlt grundsätzlich die fachdidaktische Begründung, 

warum ein unterrichtspraktischer Einsatz für einen Lernprozess mit entsprechenden Lernzie-

len vorteilhaft sein kann für Schüler*innen und wie man dies umfassend zu einem kunstpäda-

gogischen Konzept fortführend weiterentwickeln kann.  

Vermittlungsstrategien 

Wie oben bereits erwähnt, geht aus der Tuschekunst ein „entdeckendes“ und „exemplari-

sches“ Lernen hervor, da diese Lernmethode auf der ästhetischen Forschung von Prof. Helga 

Kämpf-Jansen21 beruht. Ferner basiert meine Vermittlungsstrategie der Tuschemalerei auf 

der Erfahrungswissenschaft, da die praktischen Tuschekunsterfahrungen historisch und kultu-

rell begründet werden können. Mit Kenntnis des historischen Kontexts lässt sich ein Muse-

umskoffer als Vermittlungs- und Forschungsmaterial mit großem kulturellem und künstleri-

schem Interesse erstellen, der von Teilnehmern im Kunstunterricht und der Kulturvermittlung 

 
20 Vgl. Choi Bae, Soon-Taek (1982) Kalligrafie und Kunsthistorie des „Kim Chongshui“ (1786-1857) 
21 Helga Kämpf-Jansen (*1939-† 2011), Kunstkonzeptentwicklerin der „Ästhetische Forschung“ 
 



 

 10 

mit Lernfortschritten und Erkenntnisgewinnen eingesetzt werden kann. Aufgrund der authen-

tischen Merkmale des Museumskoffers, vermittelt dieser sowohl die traditionelle als auch die 

aktuelle Kunst, die bis heute stetig weiterentwickelt wurde und fortgeführt wird. Das Kunst- 

und Kulturerbe erleichtert nicht nur das Verstehen der historisch dargestellten Generations-

kunst, sondern ist ein Schlüssel zum Entdeckungs- und Entfaltungsvermögen in der künstleri-

schen Darstellung. 

Daher legt diese Arbeit über die koreanische Tuschemalerei und Kalligrafie den Schwerpunkt 

auf die Kunst- und Kulturvermittlung. Sie fördert die positivistischen und individuellen Fähig-

keiten der Teilnehmer*innen. Die künstlerfördernde Perspektive wird durch das didaktische 

Konzept erweitert und als ein unterrichtspraktisches Konzept ausgestaltet. Dabei wird für den 

Kunstunterricht eine konzeptionelle, pädagogisch-praktische Umsetzung der Tuschemalerei 

hinsichtlich einer friedvollen Linienentdeckung untersucht. Dies wird anhand eines Unter-

richtsverlaufsplans konkret dargestellt. Praktische und mediale Beispiele sowie die das Kon-

zept der Unterrichtsreihe begründen dabei ausführlich, warum gerade ein didaktischer Einsatz 

der Tuschemalerei an Schulen und Universitäten gewinnbringend und lohnend ist für die Ler-

nenden. (vgl. Anlage: Unterrichtsverlaufsplan) 

Aufbau meiner Arbeit 

In ersten Abschnitt dieser Arbeit (A) „Historischer Teil“ wird auf die besonderen künstlerischen, 

kunsthistorischen Merkmale der Kalligrafie und Tuschemalerei unter Berücksichtigung der his-

torischen und traditionellen Entwicklungen der Tuschekunst eingegangen. Anschließend wird 

sich m zweiten Abschnitt mit dem Thema (B) „Material und Vermittlung“ auseinandergesetzt. 

Zu Beginn erfolgt eine Darlegung der kunsthistorischen Entstehung der Tuschekunst in kon-

kretem Bezug auf die Darstellung der „friedvollen Linie“. Anschließend werden die Besonder-

heiten der koreanischen Tuschemalerei anhand von Beispielen ihrer kunstästhetischen As-

pekte und kunsthistorischen Zusammenhänge dargelegt. Diesbezüglich ist es wichtig, sich 

neben ihren kunsthistorischen Hintergründen auch mit den philosophischen Grundlagen an-

hand der „Zen-Meditation“, welche als buddhistische Praxis zugleich einen wichtigen Bestand-

teil des traditionellen Malprozesses darstellt, zu befassen, um diese Perspektive zu vervoll-

ständigen. 



 

 11 

In diesem kunsthistorischen Teil der Arbeit wird sich darüber hinaus mit ausgewählten Wer-

ken des koreanischen Tuschmalers „Kim, Hong-Do“ auseinandergesetzt für den Zweck einer 

vertiefenden und konkretisierenden Verdeutlichung der bereits erwähnten Aspekte. Die Her-

ausstellung seines für die koreanische Tuschemalerei prägenden künstlerischen Beitrags ist 

dabei ein weiterer wesentlicher Punkt für ein Verständnis grundsätzlicher Charakteristika der 

Tuschemalerei. 

Darüber hinaus wird die Tuschemalerei in ihrer besonderen Beziehung zur Natur näher the-

matisiert, welche ihre Darstellungsweise und Motivgestaltung maßgeblich prägte. Friedens-

motive von „Ship-Jang-Seng“ sind ein deutliches Beispiel dafür, wie die menschliche Bezie-

hung mit der Natur in der tuschmalerischen Kunst als friedvoll interpretiert und repräsentiert 

wird. Die besondere Bedeutung der Friedensmotive von „Ship-Jang-Seng“ liegt demnach zu-

nächst allgemein gesprochen in ihrer Funktion, als historisch-traditionelle und künstlerische 

Ressource der Tuschemalerei hoffnungstragender und friedvoller Bedeutungsinhalte zu ver-

mitteln, deren Vermittlungs- und Funktionsweise noch genauer untersucht und aufgezeigt 

werden im Verlauf dieser Arbeit. Die Bedeutung der philosophischen Symbolik von „Ship-Jang-

Seng“ Motiven in ihrer Darstellung und ihrem Gebrauch sind Hinweise auf die erwähnte Funk-

tion und werden im Zuge dessen näher untersucht und exemplarisch herausgestellt. Dabei 

wird vor allem der Zusammenhang zwischen der Bedeutung von Frieden und ihrer künstleri-

schen Interpretation in ihren meditativen und poetischen Ausdrucksformen aufgezeigt. 

Des Weiteren werden die potenziell positiven Auswirkungen einer praktischen Erfahrung mit 

der Tuschemalerei im zweiten Teil dieser Arbeit vorgestellt in Bezug auf ihren didaktischen 

Einsatz für die beabsichtigte Initiierung eines seelischen Heilungsprozesses der Herstellung 

inneren und äußeren Friedens. 

In dem der Kalligrafie dezidiert gewidmeten Teil dieser Arbeit wird die praktische Anfertigung 

eines kalligrafischen Werkes von seiner Entstehung an bis zum vollständig angefertigten 

Kunstwerk dargelegt, welche anschließend auf dessen jeweilige kunsthistorische und kunst-

kulturelle Bedeutung bezogen tiefergehend erläutert wird. Dabei werden die historische Ent-

wicklung und Bedeutung der koreanischen Schriftkunst anhand diverser künstlerischer Werke 



 

 12 

bedeutender Kalligrafen wie zum Beispiel „Huang Miaozi“, „Oh, Se-Chang“ exemplarisch auf-

gezeigt, die in dem Zeitraum nach der Postkolonialzeit (ab 1945)22 entstanden sind. So werden 

die Bedeutung der koreanischen Schriftkunst dieser Zeit und ihrer diversen Schriftformen kon-

kret unter historischen Gesichtspunkten untersucht. Darauffolgend wird sich in einem kurz-

gehaltenen Teilabschnitt mit der kunstästhetischen Rolle einer Liniengestaltung und der Un-

tersuchung ihres künstlerischen Charakters auseinandergesetzt. Der Zusammenhang 

zwischen der Gestaltung einer künstlerischen Linie und ihrer Verwendung in der Kalligrafie als 

wesentliches Gestaltungselement wird anhand der spielerischen Gestaltung exemplarischer 

Werke demonstriert, bevor im zweiten Teil näher auf Materialeigenschaften der Gestaltungs-

werkzeuge und dem Ablauf des Vermittlungsprozesses eingegangen wird. 

Der zweite Teil „Material und Vermittlung“ (B) konzentriert sich auf die Erläuterung der be-

sonderen Materialeigenschaften für die Tuschemalerei traditionell genutzter Gestaltungs-

werkzeuge. Dabei werden die materielle Herkunft und ursprünglichen Eigenschaften von Tu-

sche, Pinsel, Papier, Reibstein und Siegelkunst dargelegt, da die besonderen Eigenschaften 

dieser althergebrachten Malwerkzeuge von zentraler Bedeutung für den künstlerischen Ge-

staltungsprozess der Tuschekunst sind und das Erscheinungsbild ihrer Produkte maßgeblich 

bestimmen. In dem darauffolgenden Teilabschnitt über die Vermittlung wird hauptsächlich 

das pädagogische Konzept von Helga Kämpf-Jansen zu Grunde gelegt, das auf der ästhetischen 

Forschung innerhalb der Kunstpädagogik beruht. Ihr Vermittlungs-und Lernkonzept basiert 

auf einem „entdeckendenden“ und „exemplarischen“ Lernen von Schüler*innen.23 Aufgrund 

dieser Idee und der besonderen Merkmale des Museumskoffers wird sich auf das im Rahmen 

dieser Arbeit erarbeitete Unterrichtskonzept verstärkt auf das Sammeln eigens zusammenge-

stellter Materialien, der Neugestaltung der Materialien und der Umsetzung individuell-künst-

lerischer Ideen als wesentliches Handlungsgeschehen des Unterrichtsverlaufs fokussiert. „Ma-

terialkisten eigenen sich daher für Themen, die nicht direkt mit Fragestellungen von Museen 

verbunden sind.24 Im Abschnitt des Methodenkatalogs werden konkrete Aufgabenstellungen 

 
22Vgl. Park, japanische Kolonialzeit, https://www.geschkult.fu-berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonial-
zeit/index.html(05.04.2022) 
 
23 Vgl. Ströter-Bender 2009. S. 9f 
24 Vgl. ders., S. 9.  



 

 13 

und das dahinterstehende didaktische Vorgehen mit dem Museumskoffer für den Kunstun-

terricht näher vorgestellt. Die herausstehende Bedeutung der Verwendung friedvoller Linien 

und assoziativer Motive als zentrale Gestaltungselemente einer kreativ-schöpferischen Tu-

schemalerei gilt es in diesem Zusammenhang begründend zu erläutern. Dies stellt die theore-

tische Begründung und Rahmung für den kunstdidaktischen Einsatz des Museumskoffers dar, 

welcher noch anhand des bereits erwähnten unterrichtspraktischen Entwurfs für die Verwen-

dung an einer Universität und Sekundarstufe II ausgearbeitet wird. Die während des unter-

richtspraktischen Einsatzes des Museumskoffers dokumentierten Erfahrungswerte werden 

nach ihrer Präsentation anhand ausgewählter didaktischer Gesichtspunkte kritisch reflektiert. 

Anschließend erfolgt ein Ausblick dieser Forschung in Bezug auf die Tuschemalerei als mögli-

cher Beitrag zu einer transkulturellen, friedlichen Begegnung und der Initiierung eines sozial 

integrativen Prozesses. Abschließend werden die zusammengetragenen Forschungsergeb-

nisse genutzt, um die noch offenstehende Forschungsfrage als Zielpunkt dieser Arbeit zu be-

antworten. 

2 Bedeutung des „Friedens“ in der Tuschemalerei und Kalligrafie 

Bevor man sich näher mit dem Thema auseinandersetzt, wird hier der Begriff 

„Frieden“ grundlegend und insbesondere für den Fachbereich der Kunst als Ausgangspunkt 

definiert, da das Thema „Frieden“ nicht nur nominell, sondern gemäß seiner Bedeutung ein 

zentrales und durchweg begleitendes Motiv für diese Arbeit darstellt. Dabei werden 

bestimmte Gesichtspunkte von Susanne Jalka, „Zen“ Philosophie und POLASTRON einbezogen, 

um zu verstehen, wie der Begriff „Frieden“ im Kunstunterricht, vor allem in der Tuschemalerei 

kulturell und aktuell interpretiert wird. 

Zuerst wird der allgemeine Begriff „Frieden“ nach Susanne Jalka definiert: „Frieden wird 

hauptsächlich immer noch als das Gegenteil von Krieg verstanden. Mit dem Begriff 

„Frieden“ wird Harmonie, Sicherheit, konfliktfreie Ruhe, Abwesenheit von Gewalt etc. 

verbunden.“25 

Susanne Jalka erläutert diesen allgemeinen Begriff des Friedens über die Kunst hinaus: Frieden 

 
25 Vgl. Jalka 2018, S. 7. 



 

 14 

wird als Fähigkeit zur Transformation von Konflikten verstanden. 26  Diese Transformation 

ermöglicht Erkenntnisse, die Spannung zwischen Differenzen zu halten.27  An dieser Stelle 

kommt die Frage auf, ob Kunst bzw. Kunstpädagogik neue Denkräume über Frieden eröffnen 

kann. Diese Fragestellung zeigt einerseits die Beziehungen zwischen Differenzen von 

Konflikten und Frieden, anderseits stellt sich die Frage darüber, ob durch Kunst-und 

Kulturvermittlung ein „friedliches“ Niveau in der Tuschekunst erlangt werden kann. Dies wird 

hier anhand des Unterrichtsbeispiels empirisch untersucht. 

Frieden in der Malerei hat einen philosophischen Hintergrund, der auf der „Zen-Philoso-

phie“ und buddhistischen Grundlagen beruht. (vgl. dazu Kapitel 3.3) Diese Geisteshaltung ge-

genüber dem Universum spiegelt sich in der Tuschekunst wider und dort liegt die Besonder-

heit der Tuschemalerei. 

Im Folgenden wird auf die besondere Bedeutung des Begriffs „Frieden“ in der monistischen 

Weltanschauung eingegangen, welche Gestaltung und Bedeutungsinhalte der kalligrafischen 

Kunst prägte und durch ihre Tradierung von Generation zu Generation erhalten geblieben ist. 

Diese verkörpert und inkludiert eine bestimmte Geisteshaltung, die mit kalligraphischer Kunst 

untrennbar verwoben ist. Die Geisteshaltung des Monismus ist „die Philosophie, die philoso-

phische oder metaphysische Position, wonach sich alle Vorgänge und Phänomene der Welt 

auf ein einziges Grundprinzip zurückführen lassen.“28 

POLASTRON 29 hob diesbezüglich die harmonische Verbundenheit zwischen Tusche und Pinsel 

in Bezug auf ihre materiellen Eigenschaften in ihrer gemeinsamen künstlerischen Verwendung 

hervor.30 

Frieden in der Kunst, vor allem Tuschekunst, hat seinen Ursprung in der chinesischen Schrift. 

Die Bedeutung eines Wortes in der Kalligrafie hat in ihrer jeweils einzigartigen malerischen 

Darstellung und methodischen Ausführung in der Form individueller Bewegungsabläufe 

jeweils ein besonderes Gewicht. Es bietet sich an dieser Stelle an, die Bedeutung des Wortes 

„Frieden“ in der „Kunst der Kalligrafie“ gemäß dem Verständnis POLASTRONs über die 

 
26 Vgl. ders., S. 8. 
27 Vgl. Ebd.  
28 https://www.wortbedeutung.info/Monismus/ 
29 Vgl. POLASTRON 2011, S. 7ff., übersetzt aus dem Französischen ins Deutsche von der Verfasserin 
30 Vgl. ebd. 



 

 15 

Philosophie der Tuschekunst und dessen kultureller Interpretation in der chinesischen 

Kalligrafie hier anzuführen: „Das Wort „Frieden“ auf Chinesisch wird als eine Bewegung 

beschrieben, um das Gleichgewicht der Naturkräfte wiederzufinden.“31 

Ferner erläutert POLASTRON die malerische Philosophie der Tuschemalerei anhand des ein-

gesetzten Materials und der künstlerischen Tätigkeit selbst, vor allem Papier und Tusche ver-

bunden mit dem Einsatz einer schwunghaften Bewegung. Die Beziehung zwischen Tusche und 

Papier in ihrer Nutzung stellt er in seinem Kommentar als einen harmonischen Tanz dar.32 

In der chinesischen Sprache stünde der Begriff Jingxian „Frieden“ laut Bao nicht nur für seine 

wörtliche Bedeutung. Es symbolisiere, wie alle Ideen und Dinge, die durch Worte in kalligrafi-

scher Kunst ausgedrückt werden können, darüber hinaus eine Form in fließender Bewegung, 

ein "fixiertes Ausbrechen", wo der Schreiber sich an seinem eigenen Schwung berauschen 

könne, in dem künstlerischen Vollzug des gleichzeitigen Malens und Schreibens. In dem Mo-

ment, in dem die mächtige schwarze Tusche das Papier durchpflüge, verbünden sich die Leere 

mit der Fülle und so würde das Gleichgewicht der Naturkräfte wiederhergestellt werden.33 

So ist die Bedeutung des Friedens in der Tuschekunst sowohl mit den Eigenschaften der Tu-

schematerialien, ihrer künstlerischen Anwendung, als auch in dessen sprachlichen und philo-

sophischen Hintergründen verankert, die Aufschluss auf eine bestimmte innere Haltung der 

ausführenden Künstlerinnen und Künstler schließen lässt. Diese innere Haltung ist mit innerer 

Ruhe, dem Frieden und der Harmonie mit der Natur und der Suche nach dem eigenem Selbst 

tief verbunden. 

2.1 Ausgangspunkt und Intention  

Beginnend mit der Weltausstellung im Jahr 1867 befand sich Paris in einem wahren Japonis-

mus-Taumel (vgl. Mae, Scherer, 2013: 53). Motive aus der asiatischen Kunst wurden im Rah-

men des Japonismus34 (vgl. Lambourne, 2005: 6; Vgl. Perucchi-Petri, 1976: 15) in der 2. Hälfte 

 
31 Vgl. POLASTRON 2011. S. 7., übersetzt aus dem Französischen ins Deutsche von der Verfasserin 
32 Vgl. ebd. 
33 Übersetzt von der Verfasserin. « en chinois, la paix n’est pas qu’un mot. C’est aussi, comme toutes les idées 
et les choses une forme en mouvement, une « explosante-fixe » où celui qui écrit peut s’enivrer de son propre 
élan. Au moment où la puissante marque noir sabre le papier, le vide s’accouple avec le plein et, ajoutent les 
anciens, l’équilibre des forces naturelles se recrée. », POLASTRON 2011. S.7. 
34 Japonismus ist eine künstlerische und kulturelle Strömung der Vorliebe für das Japanische, die in den 1880er 
Jahren in Frankreich ihren Höhepunkt erreicht hat. Das Wort "Japonisme" wurde 1872 von dem französischen 



 

 16 

des 19. Jahrhunderts unter anderem in Frankeich vor allem durch impressionistische Maler 

wie Edouard Manet (1832-1883), Claude Monet (1840-1926) und Vincent Van Gogh (1853-

1890), daneben auch im Rahmen der Jugendstil Kunst35(vgl. Eschmann, 1991:13-14, 33) von 

Gustav Klimt (1862-1918) aufgegriffen und interpretiert. Diese interpretative Aneignung 

wurde hauptsächlich davon geprägt, japanische Motive und Kompositionsstrukturen in den 

impressionistischen Stil einfließen zu lassen. Beispielsweise griff Monet in seinem Gemälde 

"meule" (Heuschober,1891)36 auf eine dreieckige Bildkomposition zurück, welche auf den ja-

panischen Künstler Katsushika, Hokusai (1760-1849) zurückgeht.37 

In diesem Zusammenhang entstand für die Kunst dieser Epoche der besondere Habitus, kalli-

grafische Schriftzüge an die Wand zu hängen, oder eine Tuschemalerei in einem Bild als deko-

rativen Gegenstand zu nutzen. So ist beispielsweise im Bild „Portrait von Emil Zola“ von Edu-

ard Monet (1868) 38  erkennbar, dass Zola ein ganzes Portraitbild von einem Japaner mit 

Kimono39 an der Wand in seinem Atelier aufgehängt hat. 

 
Autor und Sammler Philippe Burty eingeführt. Er bezeichnete damit ein neues Studiengebiet, das sich mit 
künstlerischen, historischen und ethnografischen Anleihen bei den Künsten Japans befasst.[...] Während 
Japonismus in Frankreich bei den Intellektuellen, Künstlern und Schriftstellern die größte Akzeptanz zu einer 
Modeerscheinung wurde, blühten japanische Kunstwerke zu starken Katalysatoren für neue Designs in vielen 
Richtungen, insbesondere in der Keramikindustrie, der Möbelherstellung und dem Textil auch außerhalb 
Frankreichs in den Niederlanden, Großbritannien, Amerika, Deutschland und vielen anderen Ländern auf. 
(Lambourne, 2005; 6) 
 
Des Weiteren bezeichnet Japonismus als Vorliebe für die künstlerischen Erzeugnisses Japans sowie deren 
Imitationen und bezog sich hauptsächlich auf das Kunstgewerbe. Die exotischen Motive aus Japan kamen bei 
den angewandten Künste Ausdruck. Seitdem die französischen Maler begannen, sich über die rein motivischen 
Übernahmen ins starke Maß stilistisch vom japanischen Holzschnitt beeinflussen zu lassen, wurde der Begriff 
„japonisme“ auf dieses Gebiet ausgedehnt. Der Begriff “japonisme” bedeutet fast zu einem Synonym für 
japanischen Einfluss. (Perucchi-Petri, 1976; 13) 
 
35 Allgemein wird unter dem Namen „Jugendstil“ das gesamte Kunstschaffen vor und nach der 
jahrhundertewende mit seinen vielfältigen Richtungen verstanden. Japanische Kunst war der große Einfluss auf 
die „Moderne“ in allen Bereichen. Im Japonismus ist eine starke Quelle des Jugendstils zu sehen, wie in der 
Erneuerungsbewegung der Kreise um Ruskin und Moris in England. Es waren vor allem Musterzeichner und 
Glashersteller, die sich zuerst für japanische Erzeugnisse begeisterten. 
 
36 Claude Monet, “meule”(1891), Öl auf Leinwand, 72,7 x 92,1 cm, Museum of Fine Arts, Boston 
37 Monet hat sich für das Bild south wind, clear dawn, from Thirty-six Views of Mount Fuji, c. 1830-2. coulour 
woodblock, 26 x 38,1 cm von dem japanischen Künstler “Katsushika Hokusai” in der Bildkonstruktion 
inspirieren lassen. In: Lambourne 2005, S. 50f. 
38 Edouard Manet, „Portrait von Emile Zola“ ca. 1868, Öl auf Leinwand, 146 x 114 cm, Musée d‘Orsay 
39 „Kimono“ bezeichnet eine traditionelle japanische Bekleidung 



 

 17 

Anhand des Gemäldes „La Japonaise“40 (Die Japanerin, 1876) von Monet lassen sich beson-

dere Merkmale des japanischen Kultureinflusses exemplarisch verdeutlichen. In diesem Bild 

wurde seine mit einem prachtvollen „Kimono“ verkleideten Ehefrau Camille als Hauptfigur der 

von japanischer Kultur inspirierten Inszenierung in das Zentrum des Bildes gestellt. Im Hinter-

grund der Hauptfigur malte er auf den dargestellten Fußboden eine sogenannte „Ta-

tami“ (Matte aus Reisstroh) und die Wand ist mit zerstreut angeordneten Fächern aus Bambus 

dekorativ ausgestaltet41 und ihre Motive bestehen aus bedruckten, traditionellen Mustern, 

welche aus Papier in Handarbeit gefertigt werden. Diese Faltfächer werden als „Uchiwa“ be-

zeichnet. Die genannten traditionellen Gegenstände, Motive und Stilelemente ermöglichen 

zudem als rezeptive Anspielungen einen Ausblick auf die zeitgenössische japanische Kunst und 

Kultur. Auch van Gogh arbeitete mit Begeisterung Stilelemente zeitgenössischer japanischer 

Kunst beispielsweise in sein Werk „Portrait von Vater Tanguy“42 (le père Tanguy, 1887) ein, in 

dem er anhand von diversen Bildern mit traditionell japanischen Motiven den Hintergrund 

dekorativ ausschmückte. 

Im Bereich der Fotografie dieser Epoche lässt sich ebenfalls ein sehr ähnlicher Einfluss be-

obachten wie beispielsweise anhand der Fotoaufnahme mit dem Titel „Kimono“ von Henri de 

Toulouse-Lautrec (1864-1901)43. Durch die oben angeführten exemplarischen Kunstwerke di-

verser Künstler lässt sich belegen, dass die Strömung des Japonismus vor allem in Frankreich 

auf die bildenden und angewandten Künste stilbildend Einfluss genommen hat. 

Die traditionelle Tuschemalerei ist bis zu dem Zeitpunkt der Anfertigung der vorliegenden Pro-

motionsarbeit kaum wissenschaftlich in Bezug auf ihre kunstdidaktische Dimension, vor allem 

mit einer Schwerpunktsetzung auf mögliche Anhaltspunkte für eine Förderung friedensstif-

tender Erziehung, untersucht worden. Daher ist es das Anliegen dieser Promotionsarbeit, der 

Forschungsfrage nachzugehen, ob die traditionelle Tuschekunst der friedvollen Linie (Anmer-

kung: Der Begriff friedvolle Linie ist definiert in Kapitel 4.5) im Geiste des Friedens innerhalb 

 
40 Claude Monet la japonaise, Öl auf Leinwand, 236,1 x 142,3 cm, Museum of Fine Arts, Boston 
41 Vgl. Ausstellungskatalog: «Galeries nationales du Grand Palais Paris, Musée national d’art occidental Tokyo; 
Editions de la Réunion des musée nationaux», 1988, Paris. 
42 Vincent van Goch, Portrait of père Tanguy, 1887, Öl auf Landwand, 65 cm x 51 cm, Privatsammlung 
43 Henri de Toulouse-Lautrec, „with fan and Japanese doll“, Fotoaufname ca. 1892. Albi, Musée Toulouse-
Lautrec. In: Wichmann Siegfried, The Japanese influence on Western art since 1858, Thames & Hudson Ltd, 
London, 2001, S. 21. 



 

 18 

der Kunstvermittlung gewinnbringend fachdidaktisch verankert und konzeptionell für den Un-

terricht an der gymnasialen Oberstufe umgesetzt werden kann. Im Detail werden dafür die 

authentischen Materialeigenschaften der typischen Tuschekunstutensilien (vgl. dazu Kapitel 

6), deren Gebrauch aus einer althergebrachten asiatischen Kunsttradition hervorgegangen ist, 

in ihrem historischen Kontext dargelegt, anschließend die Tuschekunst in Hinblick auf ihr be-

sonderes Vermittlungspotenzial für die Friedenserziehung fachdidaktisch reflektiert und für 

die Unterrichtspraxis konzipierend herausgestellt. 

Daher wird im Folgenden das kunstpädagogische Konzept der Ästhetischen Forschung zu Rate 

gezogen (vgl. dazu Kapitel 7.3), um mit ihrer Hilfe die Vermittlung dieser koreanischen Tradi-

tionskunst vertiefend zu erschließen. 

2.2 Historischer Überblick der japanischen Kolonialzeit (1919-1945) in Korea  

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts befindet sich Korea durch die japanische Besetzung 

in einer neuen historischen Zeitwende, in welcher das Land zum ersten Mal mit der westlichen 

Kultur Kontakt aufgenommen hat. Diese kulturellen und wirtschaftlichen Begegnungen sind 

von der japanischen Kolonialmacht überwacht und erzwungen worden, so dass sich Korea 

zwangsweise der japanischen Machtausübung und Bestimmungen auf politischer und kultu-

reller Ebene anpasste. Die transkulturellen Begegnungen und Wahrnehmung der koreani-

schen Bevölkerung einer bisher fremden Kultur konnten sich aufgrund dieser Ausgangslage 

sehr unwahrscheinlich positiv entwickeln. Park beschreibt diese Zwangsassimilation durch die 

koloniale Macht und deren gesellschaftlichen Ereignisse im Folgenden: 

„Diese Zeit zeichnete sich durch den Wandel von einer traditionellen zu einer modernen 
Gesellschaft aus, in der die Koreaner intensiv mit der neuen, westlichen Kultur in Berüh-
rung kamen. Gleichzeitig waren diese Veränderungen von den Interessen der japani-
schen Kolonialmacht geleitet, die sie mit mehr oder weniger gewalttätigen Maßnahmen 
durchsetzte. Ein weiterer bestimmender Faktor war der Kampf der Koreaner für die Un-
abhängigkeit ihres Landes. Insgesamt betrachtet verursachte die Kolonialzeit große Um-
wälzungen in der koreanischen Gesellschaft, die bis zur heutigen Zeit erkennbare tiefe 
Spuren in Gesellschaft, Wissenschaft und Politik hinterlassen haben.“44 

 
44 Vgl. Park, japanische Kolonialzeit, https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/index.html(10.04.2022) 



 

 19 

Park teilte den Verlauf der kolonialen Besatzung Koreas in drei Phasen ein. In der ersten Phase 

(1910-1920) versuchte Japan kolonialherrschaftliche Strukturen aufzubauen. Nach der Auflö-

sung des kaiserlichen Regierungssystems folgte ein Generalgouvernement, das absolute 

Macht in Korea ausübte. Wirtschaftliche und schulische Zwangsassimilationen wurden zu 

Gunsten der japanischen Regierung ausgeübt. Am Ende dieser Epoche gab es koreanische Wi-

derstandsbewegungen am 01. 03. 1919, die vielen Menschen das Leben kosteten.45 In der 

zweiten Phase (1920-1930) wurde durch Japan weitere wirtschaftliche Ausbeutung ausgeübt, 

indem Japan wirtschaftliche Güter wie Reis nach Japan überführte. Daher entstand eine Exil-

regierungsbildung in Shanghai, die später zu großen Meinungsunterschieden in Hinblick auf 

die Politik führte. Eine Befreiungsbewegung konnte so indirekt in China auf diplomatischem 

Weg bekannt gemacht werden.46 In der dritten Phase (1930-1945) befindet sich Japan im 

Zweiten Chinesisch-Japanischen Krieg. Die japanische Assimilationspolitik wandelte sich zu ei-

ner gewaltsamen nationalen Zwangsassimilation. Eine absolute Anpassung wurde von der ja-

panischen Regierung verlangt und die Koreaner sollten sich am Einsatz des zweiten Chine-

sisch-Japanischen Kriegs beteiligen. Diese Mitwirkung als „freiwillige Soldaten“ oder 

„Trostfrauen“, die zur Zwangsprostitution gezwungen waren, waren Beispiele der Zwangsas-

similation. Der verlorene Krieg befreite Korea am 15. 08. 1945. In dieser Kolonialzeit verlor 

Korea seine nationale Identität, da beispielsweise die Sprache in der dritten Phase der Kolonie 

komplett auf Japanisch angepasst werden sollte.47 

In Süd-Korea gab es viele Opfer während der japanischen Besatzung zwischen 1919 bis 1945. 

Dies wurde bis heute noch nicht im Rahmen einer künstlerisch-wissenschaftlichen Arbeit in 

Deutschland untersucht, und auch auf politischer Ebene musste Südkorea lange auf ein 

Schuldeingeständnis beispielsweise eine Entschuldigung Japans warten. Erst in den vergange-

nen Jahren, als die Medien diese Gewalterfahrungen öffentlich anprangerten, reagierte Japan, 

um nicht das Gesicht zu verlieren. Die Blockade der Vergangenheit und unsere Erinnerungen, 

Traumata der Vorfahren bestehen jedoch weiterhin. Meine Dissertation soll daher dazu bei-

tragen, Versöhnungsaktionen durch Kunst aktuell, und nicht erst in 100 Jahren anzuregen. In 

 
45 Vgl. Park, Hee-Seok , erste Phase der Kolonie: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase1/index.html (01. 06. 2021) 
46 Vgl. Park, zweite Phase der Kolonie: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase2/index.html (2. 06.2021) 
47 Vgl. Park, dritte Phase der Kolonie: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase3/index.html (02. 06. 2021) 



 

 20 

meiner Dissertation möchte ich mich insbesondere mit der Erforschung der Kultur einer 

„friedvollen Linie“ für friedenspädagogisches Arbeiten auseinandersetzen. 

Es ist eine besondere Aufgabe, für mich einen Frieden durch die pädagogischen Konzepte mit 

der Tuschemalerei zu finden. Weiterhin soll sie dazu beitragen, zu zeigen, dass die Liebe, Frie-

den und Versöhnung viel stärker als der Krieg sind. Als Forschungsräume werden hier Schulen, 

Universitäten und weitere Bildungsstätten in den Blick genommen. Die Erforschung der „fried-

vollen Linie“ soll durch den Kulturaustausch künstlerische Begeisterungen schaffen, sodass 

jeder die „friedvolle Linie“ verstehen und in der Lage sein kann, sie künstlerisch zu gestalten. 

Ferner soll diese Forschung dazu dienen, mit Menschen in der transkulturellen Begegnung 

durch Kunst zu kommunizieren. 

Tuschemalerei versteht man oft als traditionelle Malerei, aber die Vielfalt und kreativen Aus-

drucksmöglichkeiten sind unbegrenzt. Durch meine Lehrtätigkeiten von der Grundschule bis 

zur Erwachsenbildung habe ich erfahren, dass jeder ein besonderes Talent besitzt, eigene 

künstlerische Stile für die poetische Linie zu entwickeln. Durch die Malerei entstehen interes-

sante interkulturelle Begegnungen. Die Aufgabe, die Menschen ihre potenziellen künstleri-

schen Fähigkeiten durch Tuschemalerei entwickeln zu lassen, ist mit einem guten Unterrichts-

konzept verbindbar. In Verbindung mit den imaginären Ideen entsteht die Kreativität von 

Schüler*innen, deren Kunst nicht nur nachgeahmt wird, sondern es ist ein Prozess, um sich 

selbst zu erfinden. 

In Deutschland gab es nach dem zweiten Weltkrieg eine Aufarbeitung über zahlreiche Kriegs-

verbrechen. Auch hier erlebten die Menschen Tod und Verletzung. Darüber hinaus erleben 

wir täglich menschenunfreundliche, fremdenfeindliche Angriffe, gegen die in der Gesellschaft 

sehr wenig getan wird. Es ist daher ein besonderes Anliegen für mich, durch die Möglichkeit 

der angesprochenen künstlerischen Begegnung, die Aufarbeitung zu unterstützen. 



 

 21 

2.3 Erinnerungskultur von 1945 bis zur Gegenwart in der Friedenskunst in 

Korea 

Koreanische Kalligrafie ist erst nach der Befreiung von der japanischen „Kolonialherrschaft 

(1910-1945)“48 untersucht worden.49 Als Erinnerungskultur nach 1945 wurden diverse korea-

nische Schriftformen im schulischen Kontext erforscht. Als Beispiel ist an dieser Stelle die 

Schriftkunst des Kalligrafen Künstler „Kim, Chung-Hyn“ zu nennen. Einer von seinen namhaf-

ten Schreibstilen ist „Gung-Che“, welcher als Erinnerungskalligrafie für die koreanische Wider-

standkämpferin, „Yoo, Kwan-Soon“, in Form eines Gedichts auf dem Grabstein geschrieben 

wurde. (vgl. Kap. 4.13.3) 

Als Ausblick auf die Situation der heutigen Zeit ist aktuell als ein weiterer kultureller Beitrag, 

die diverse Friedensstatue über die „Trostfrau“50 zu nennen. Trostfrauen waren die jungen 

koreanischen Frauen, die für den japanischen Krieg sexuell von den japanischen Soldaten be-

nutzt wurden. Eine aktuelle Friedenstatue „Trostfrau“ ist in Dresden ausgestellt. Anfangs 

wurde die Friedenstatue vor dem Gebäude der japanischen Botschaft in Seoul errichtet:51 

„Seit der Errichtung der ersten Friedensstatue in Seoul wurden weitere Friedensstatuen 
nicht nur in Südkorea, sondern auch in Australien, Nordamerika und Kanada errichtet. 
Die Friedensstatue gedenkt den ehemaligen „Trostfrauen“ und stellt sich entschieden 
gegen die Ausübung sexueller Gewalt in Kriegszeiten.“52 

Eine weitere Ausstellung über die „Trostfrau“ findet im Jahr 2021 in der „Super Center 

Court“ Galerie in München statt53 und anschließend ist diese Friedensstatue in Dresden am 

Museum für Völkerkunde Dresden ausgestellt worden.54 

 
48 Vgl. dazu Internetquelle: https://www.focus.de/wissen/mensch/geschichte/korea-konflikt-die-tiefe-wurzel-
des-hasses-die-angst-vor-dem-bruder-und-dem-rest-der-welt_id_2720746.html(15.05.2021) 
49 Vgl. Cho; Kwak 2017. 
50 Diese Friedensstatue wurde von dem Künstlerehepaar „Kim Seo-Kyung“ und „Kim Eun-Sung“ entworfen, um 
die Entschädigung und die Entschuldigung der Trostfrauen vor der japanischen Botschaft zu fordern.  
51 Die Gedenkenstatue über „Trostfrau“ https://www.koreaverband.de/trostfrauen/friedensstatue/  
52 Vgl. ebd.  
53 Diese Ausstellung wurde durch die Künstlergruppe „Art 5“ organisiert, Künstler aus Korea, Japan und 
Deutschland kamen. Sie machten bekannt, dass sie eine Sonderausstellung mit dem Thema "Kunst und 
Demokratie" im Super+Center Court in München bis 15. September 2021 veranstalten. Internetquelle dazu: 
https://www.mk.co.kr/news/society/view/2021/07/677034/, übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche 
von der Verfasserin 
54 Vgl. ebd. Die Friedensstatue wurde vom 16. April 2021 bis 01. 08. 2021 zum ersten Mal am öffentlichen 
Museum in Deutschland ausgestellt. Daraufhin wurde eine kritische Auseinandersetzung zwischen Freiheit des 
künstlerischen Ausdrucks und Politik ausgelöst. Japaner gingen in die Lobby, um die Friedensstatue abzureißen, 



 

 22 

Friedensbewegungen in vielerlei künstlerischen Formen sind oftmals als Botschaft bezie-

hungsweise Protest während politisch-militärischer Konflikte vertreten, die zumeist unmittel-

bar während Kriegszeiten entstanden sind. Durch Kunst wie zum Beispiel die „Trostfrau“ kann 

eine Auseinandersetzung mit dem Thema „Frieden“ als politisches Problem initiiert werden.  

In der Kunst kann jedoch das Thema „Frieden“ in positiven Wünschen zur Lösung des Konflikts 

wieder darstellend artikuliert werden. 

(A) Historischer Teil 

3 Tuschemalerei und Kalligrafie 

3.1 Entstehung der Tuschemalerei und der Kalligrafie 

„Unaufhörlich fließt der Strom, doch das Wasser aus dem er besteht, ist nie das selbe, son-

dern stets neu und in ewigem Wechsel“55 

Das Schaffen der asiatischen Künste ist nicht in Ewigkeit,56 sondern der Strom des Lebens aus 

einem unvorhersehbaren Augenblick entstanden.  

Tuschemalerei und Kalligrafie sind traditionelle Malkünste, die von Generation zu Generation 

wegen ihrer ästhetischen und funktionalen Besonderheit weiter an die nächste Generation 

übermittelt werden. Tuschemalerei und Kalligrafie werden auch zusammen als „Tusche-

kunst“ bezeichnet, da sie die gleichen Materialien in der künstlerischen Darstellung verwen-

den. Es geht um die besondere künstlerische Malweise in der Tradition, die über zweitausend 

Jahre in Korea existiert, aber sie hat neben dieser Tradition eine weitere Kunstvermittlungs-

funktion. Daher soll sie in der Friedenspädagogik weiter erforscht werden. Dieses Potenzial 

der Kunstdarstellung wird in der Tuschekunst besonders mit Achtsamkeit, Ruhe und Frieden 

verbunden. Neben diesem historischen Aspekt als Generationskunst hat Tuschekunst ein kre-

atives Erfindungspotenzial in der Kunstvermittlung, weil Tuschekunst jedem Lernenden im 

 
die zum ersten Mal in einem öffentlichen Museum ausgestellt war. Die japanische Botschaft in Deutschland 
forderte die Entfernung der Statue und erklärte, dies sei für die Organisatoren bedauerlich. Übersetzt aus dem 
Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin. 
55 Vgl. Chomei 2017, S. 18. 

56 Vgl. Wetzel 2018, S. 91.  



 

 23 

Lauf des Unterrichts seine eigene Schreibkunst entdecken lässt. Dieses Potenzial in der künst-

lerischen Bildgestaltung führt zu Frieden, Ruhe und einem persönlichen Wohlfühlzustand. Da-

her wird die Tuschelinie als „friedvolle“ Linie bezeichnet. 

Die Tuschekunst an sich spricht für einen hervorragenden Ausdruck der Erinnerungskultur und 

des Kulturerbes, die gesellschaftliche Phänomene in ihrer Darstellung repräsentativ künstle-

risch aufarbeitet. Zum Beispiel ist die Kalligrafie eine Schreibkunst und hat gleichzeitig eine 

dokumentarische Funktion, die historische Erfahrungen rezipiert und als Erinnerungskultur 

bezeichnet wird. Angesicht dieses verbundenen und tausendjahrelang geerbten historischen 

Hintergrunds in Bezug auf traditionelle Materialphilosophie und Malmaterialien, die aus Pin-

sel und Tusche bestehen, begleiten Tuschemalerei und Kalligrafie noch bis heute die Alltags-

kunst. 

Materialien wie Tusche, Tuschestange, Papier, Reibstein und Pinsel haben sowohl die Entwick-

lung der Schreibtechnik als auch die Zeichenkunst maßgeblich geprägt. Die Kalligrafie und die 

Tuschemalerei, diese Art von Kunst, die vor allem in Korea, China und Japan geprägt wurden, 

gehören sowohl zur fernöstlichen Malerei als auch zur Tuschemalerei.57 Sie galten als „die 

„Kunst der Pinselstriche und ihrer Verteilung in der Fläche.“58 „Sie wurden in Ostasien vor al-

lem von Chinesen, Koreanern und Japanern sowohl für diese Schreib- und Maltechniken als 

auch zum alltäglichen Gebrauch bis zum Ende des 19. Jahrhunderts verwendet.“59 Aus der 

Tuschekunst entwickelten sich zwei Richtungen, einerseits die Kalligrafie, die durch die 

Schreiblinie im Alltag als Kommunikationsmittel verwendet wurde. Im Gegensatz zum Kom-

munikationsmittel entstand die allgemeine Malerei vor allem aus der Landschaft- und Portrai-

tmalerei. Die Kalligrafie und die Tuschemalerei haben den gleichen Ursprung, weil diese mit 

gleichen Materialien (Tusche, Stangentusche, Pinsel und Papier) und Techniken praktisch ver-

fahren. Um einen Brief oder ein Gedicht zu schreiben, wurde hauptsächlich die Kalligrafie ver-

wendet. Anderseits entwickelte sich die Tuschemalerei, die als bildende Kunst bezeichnet 

werden kann, weil man Gegenstände wie Landschaft und Natur als Malgegenstand nutzte. 

Jedoch bleibt das Grundprinzip mit dem Umgang der Tuscheherstellung unverändert. 

 
57 Vgl. Klopfenstein-Arii 1992, S. 8. 
58 Vgl. ebd.  
59 Vgl. ders., S. 7. 



 

 24 

In der Tang-Zeit (618-907) in China wurde die Tuschemalerei von der Kalligrafie unterschieden. 

Während die Kalligrafie mit eintöniger Tusche geschrieben wurde, ist die Tuschemalerei in 

mehreren Tonabstufungen dargestellt. Die Tuschemalerei zeichnet sich durch die vielfältigen 

Tonabstufungen innerhalb des einfarbigen Mediums, des Tuschewassers, aus.60 Nach einem 

bedeutenden chinesischen Kunsttheoretiker aus der Tang-Zeit, „Chang Yen-Yuan“, wurden 

viele theoretische Vorstellungen zur Schreibkunst auf die Maltheorie übertragen.61 „Gebildete 

Beamte und Literaten übten nicht nur die schöne Kunst aus, sondern waren zugleich auch 

Kunsthistoriker.“62 Später wurde die eintönige Tuschefarbe zu Gunsten der vielfarbigen Ma-

lerei verdrängt.63 Gemäß Kim gibt es dabei drei wichtige Gesichtspunkte, die sich bei der Ent-

wicklung der Tuschemalerei herausgestellt haben. Erstens hat die Tuschemalerei als künstle-

rische Beschäftigung und als eine Methode zur Selbst-Schulung von Literaten beigetragen und 

zweitens ist die Einswerdung von Objektivität und Subjektivität eines Künstlers in seiner 

schöpferischen Entwicklung gewährleistet. Die Tuschemalerei sollte in der schöpferischen 

Entwicklungsphase einen ungezwungenen Ausdruck kreieren und umsetzen. Der Künstler ist 

ein Teil der Natur und der Motive, da er dem Bild seine innere Bereitschaft widmet. Drittens 

unterstützt die Tuschemalerei die Kreativität der vielfältigen Darstellungsweise. Diese Tusche-

kunst unterstützt die Suche nach Lebendigkeit im schöpferischen Vorgang und den damit ver-

bundenen ontologischen Erfahrungen.64 

Die chinesischen Landschaftsbilder entstanden zunächst für die gebildeten Beamten, die dem 

Kaiserhof dienten.65 Die Kalligrafie und die Tuschemalerei waren somit primär nur den gebil-

deten Eliten, wie Politikern, Hofdamen und Adligen bekannt. Diese nutzten Kalligrafie und Tu-

schemalerei zunächst in Briefen als Schriftzeichen, als Kommunikationsmittel. Zu Beginn wur-

den in der Tuschemalerei die Natur wie Berge, Bäume, Flüsse und Bäume bildnerisch 

dargestellt und im späteren Zeitraum des 19. Jahrhunderts wurden diese Alltagssituationen 

und soziale Situationen dieser Epochen erweitert. Für eine Reise oder eine spontane Gedicht-

anfertigung musste man daher immer die kalligrafischen Utensilien dabeihaben. 

 
60 Vgl. Kim 2010, S.77f. 
61 Vgl. ders., S. 78. 
62 Vgl. ebd. 
63 Vgl. ebd. 
64 Ebd. 
65 Vgl. Karlsson. In: Karlsson; von Pryzchowski 2020, S. 52.  



 

 25 

3.2 Besonderheit der Tuschemalerei in der künstlerischen Darstellung  

Die Tuschefarben, die nach langem Reiben entstanden sind, riechen nach Holzbrennstoffen. 

Es ist wieder die Zeit gekommen, unsere Seele baumeln und reinigen zu lassen. Sanfte Tusche-

düfte und Tuschefarben tauchen ins weiße Papier. Unsere Seelen fliehen mit einem Handge-

lenk und versinken in der Malerei. Nichts war da, aber aus Nichts entsteht eine Kunst. Es ist 

eine Malerei des Augenblicks und der Momente, in denen wir unseren Geist „Qi“ mit einigen 

Pinselstrichen zum Ausdruck bringen. Daher sind Tuschemalerei und östliche Kalligrafie eine 

Einladung, sich zu öffnen und sich in den natürlichen Fluss der Tusche dort einzufügen, wo 

schöpferische Kraft fließen kann. Ein einziger Pinselstrich zeigt den Energiefluss des Augen-

blicks. Durch Hingabe und Offenheit des Schöpfers in Bezug auf die gestalterische freie Dar-

stellungsweise, die die Künstler jahrelang eingeübt haben, bekommen die künstlerische Form 

und Gestalt, einen einmaligen Ausdruck.66.Die maltechnischen Eigenschaften sind sehr an-

spruchsvoll, da die Tuschtöne mit einer Farbe von hell nach dunkel nur mit einer Farbe farblich 

ausgedrückt werden können. Jedoch kann man die dunklere Tuschefarbe mit Wasser nach-

täglich aufhellen und seine Tuschetöne variieren. Es ist daher eine große Aufgabe vor dem 

Malen, die passende Komposition und Farbnuance vorher zu konzipieren. Daher gibt es keine 

Regeln für das Vorgehen, wie man mit der Tuschfarbe umgeht. Ob die Farbtöne mit hellen 

oder dunkleren Tönen anfangen sollen, hängt daher von den Themen und künstlerischen Kon-

zeptionen ab. Die unterschiedlichen Pinselstriche lassen nicht nur zweidimensionale, sondern 

auch dreidimensionale Darstellungen mit der Tuschfarbe zusammenspielen. Man kann sagen, 

dass die Tuschemalerei und die Kalligrafie eine Kunst des Pinsels, der Tuschfarben und des 

Geistes „Qi“ des Künstlers sind. Es wird nur mit schwarzer Tuschfarbe gemalt, jedoch ist die 

kreative Entfaltungsmöglichkeit unbegrenzt. 

Die Besonderheit der Tuschemalerei liegt darin, dass zuerst ein rein wiedergegebenes Objekt 

gemalt wurde, als würde man mit einem Fotoapparat den Gegenstand aufnehmen und diesen 

durch die Abzüge der Bilder wiedergeben. Später wurde die Tuschemalerei nicht nur realis-

tisch, sondern abstrakt gemalt. Abstrakt bedeutet diesbezüglich, dass die Vorstellung des 

Künstlers selbst mit dem Bild eingefangen wird und maßgeblich die Motivdarstellung prägt. 

Wenn beispielsweise ein Künstler Schmetterlinge malt, stellte er sich zunächst anhand seiner 

 
66 Vgl. Schepherd-Kobel 2014. S. 23. 



 

 26 

imaginären Kraft die fliegenden und tanzenden Schmetterlinge vor. Bevor ein Pinselstrich an-

gefangen wird, hat sich der Künstler schon die Formen in seiner Imagination malerisch vorge-

stellt und diese werden dann künstlerisch, abstrakt entwickelt. Dabei ist wichtig, spezifische 

Ausdrucksformen voneinander zu unterscheiden. 

3.2.1 Die Malerei des Augenblickes und Kunst des Raumes  

Tuschemalerei beruht auf der vollkommenen Gegenwärtigkeit des Geschehens.67 Im Hinblick 

auf die Umsetzung der Linien ist ein wiederholendes Übermalen auf den gezeichneten Moti-

ven untersagt. Dieser einmalige Pinselstrich, der mit der konzentrieren Kraft gezeichnet wurde, 

hat einen meditativen Ursprung, da man sich diese Linie genau gut vorher überlegen muss 

(vgl. Kapitel 3.2.2), bevor man die Tuschefarben im Pinsel aufnimmt. Dabei sollte man sich 

auch die Tuschetöne schon genauer überlegen, damit sich diese einmalige Tuschelinie bestens 

auf dem Reispapier optimal auswirkt. Über diese Konzentration schreibt Shepherd-Kobel im 

Folgenden: 

„Korrigieren oder Übermalen ist kaum möglich. Was steht, bleibt sichtbar, bewahrt 
sein[e] Präsenz. [...]Tuschmalerei ist durch äußerste Konzentration und Einfachheit ge-
kennzeichnet. Durch das Weglassen aller überflüssigen Einzelheiten werden das Wesen 
der Natur, die Essenz eines Geschehens herauskristallisiert.“68  

Dieser leere Raum eröffnet dem Betrachter die Möglichkeit, seine imaginäre Vorstellung im 

Bild zu visualisieren. Shepherd-Kobel beschreibt diese Kunst des Raums im Folgenden: „Der 

leere, nichtbemalte Raum öffnet das Bild, gibt Freiraum zu neuen Möglichkeiten. Er lässt uns 

erahnen, dass nur Bruchteile der ganzen Wirklichkeit im Bild sichtbar werden.“69 

In der japanischen Kultur ist daher das Nichts („mu“) sowohl als Leere als auch Sein-Zustand 

im Zen-Buddhismus als eine höchste Tugend gekennzeichnet, da das Nichts eine neue Basis 

für das Werden eröffnet. Dieses Nichts wird daher als potentielle Quelle des glücklichen Le-

bens interpretiert, um den Sein-Zustand im Zen-Buddhismus zu erreichen. (vgl. dazu Kapitel 

3.3) „Das mu als Zeichen für Nichts bzw. die Leere (vgl. Abb. 11), zugleich als ursprüngliches 

 
67 Vgl. ders., S. 27. 
68 Vgl. ebd. 
69 Vgl. ebd. S. 28. 



 

 27 

Potential des Seins.“70 So definiert laut Wetzel die japanische philosophisch-künstlerische Tra-

dition den Zusammenhang zwischen dem Sein und dem Nichts. Heidegger betont: „für uns ist 

die Leere der höchste Name für das, was Sie mit dem Wort „Sein“ sagen möchten.“71 Das 

Nichts hat daher eine wichtige Position und Bedeutung in der Kunstinterpretation. Von Nicht 

erschließt sich ein neuner Sinn des Sein. 

Dieses Leerlassen der Malflächen ist eine Besonderheit der künstlerischen Darstellung, welche 

die Künstlerinnen und Künstler selbst individuell in ihrer Konzeption bestimmen können. Es 

ist eine freie Interpretation, ohne Gallerist, ohne Kommentar. Die Bilder haben daher eine 

hohe metaphorische Ebene, da mehrere Pinselstriche dem Betrachter immer neue gestalteri-

sche Interpretationsmöglichkeiten und neue Blickwinkel eröffnen, indem man eine Tuschlinie 

zufügt oder weglässt. Darüber hinaus kann das Leerlassen der Malstriche in der Bildgestaltung 

viele künstlerischen Effekte erreichen. Die Leere in der Malerei bleibt auch nicht ewig leer. Sie 

wird durch Herausbildung neuer Aufnahmefähigkeit wieder gefüllt. Dies ist zugleich die Ver-

kraftung des Unheimlichen bzw. der Leere.“72 Im Hinblick auf die Interpretation kann das Bild 

daher frei von den Betrachtern interpretiert werden. Kotzenberg vergleicht dieses frei inter-

pretierbare Phänomen der Bilder mit der Kalligrafie „Im Gegensatz zur europäischen Auffas-

sung ist das Kunstwerk nach der Entstehung nicht abgeschlossen, sondern kann durch Integra-

tion von Bildaufschriften nachträglich erweitert werden. Dabei wird vorausgesetzt, dass die 

Kalligrafie des Rezipienten ein ebenso hohes Formniveau hat wie die des Malers.“73 

3.2.2 Imaginäre Meditation in der künstlerischen Darstellung 

Zuerst wird der Begriff „Imagination“ allgemein definiert und die Anwendung der Imagination 

in diversen Bereichen kurz exemplarisch angeführt. Anschließend wird die imaginäre Medita-

tion in der künstlerischen Darstellung der Tuschemalerei näher erläutert. 

 
70 Vgl. Wetzel 2008, S. 92. 
71 Vgl. Heidegger 1965, S. 109. 
72 Vgl. Wang 2001, S. 135.  
73 Vgl. Kotzenberg, 1996. S. 10. 



 

 28 

Der Begriff Imagination „findet seinen Ursprung im Lateinischen imago und bedeutet nichts 

anders als Bild oder Vorstellung. Es geht dabei sowohl um reale Bilder, die tatsächlich gesehen 

werden, als auch um Bilder, die "nur" in der Vorstellung der Menschen Gestalt annehmen.“74 

Abram beschreibt das Gehirn als “ein Organ, das stetig Bilder produziert und uns damit maß-

geblich darin unterstützt, uns in der Welt zurechtzufinden und diese mitzugestalten.“75 Ange-

sichts dieser besonderen Funktionalität des Gehirns hält Abram das Erlernen der Techniken, 

die ein bewusstes Steuern der Vorstellungskraft erzeugen, für wichtig und sinnvoll.76 

Geistige Haltung zur künstlerischen Umsetzung ist mit diesen imaginären und selbst gesteu-

erten Vorstellungkräften der Kunstthemen verknüpft. Daher sollen die Künstler*innen die Bil-

der in einem ruhigen Moment entstehen lassen, indem sie sie mit einer bestimmten Vorstel-

lungkraft hervorrufen können. Außerdem sollen die Künstler*innen vorstellbare Bilder zum 

Thema durch imaginäre Meditationskraft verinnerlichen, bevor sie beginnen, diese zu entwer-

fen. Diese Vorstellungskraft zu einem Bild kann in einem stillen meditativen Moment unter-

stützt werden. 

Koreanische und chinesische Tuschekünstler*innen haben in der Landschaftsmalerei beson-

dere Beziehungen zwischen der Natur und den Künstlern dargestellt. Am Anfang der Land-

schaftsmalerei haben die Künstler die Eindrücke der Landschaft in ihrem Atelier wiedergege-

ben, nachdem sie die Berge und die Flüsse besucht haben. Gesammelte erlebte 

Erinnerungsbilder der Landschaft wurden wieder in Erinnerung gerufen und versucht, diese 

nachzumalen. (vgl. dazu. Kapitel 3.7). Durch wiederholende Besuche der Landschaften wer-

den Vorstellungsbilder zum künstlerischen Thema im Gehirn gespeichert und Abram be-

schreibt, wie gesammelte Erfahrungen im Leben geprägt werden können. 

„[...] ein inneres Bild von einem Handlungsablauf bereits in bestimmter Form als Ver-
schaltungsmuster im Gehirn vorhanden sein muss. Deshalb können wir nur das Denken 
und uns nur das vorstellen, was wir bereits erfahren und erlebt und als inneres Bild in 
unserem Hirn verankert haben. [...] Je häufiger bestimme Erfahrungen und Erlebnisse 

 
74 Vgl. Abram 2017, S. 16. 
75 Vgl. ebd. 
76 Ebd.  



 

 29 

innerlich aktiviert werden, desto stärker werden die daran beteiligten synaptischen Ver-
bindungen gebahnt und das innere Bild entsprechend deutlich ausgeprägt.“77  

Neben Erfahrungen und Erlebnissen verbindet sich stille Meditation mit dieser innerlichen 

Imagination. Diese ruft die Bildvorstellung auf, in derer die Künstlerinnen und Künstler Erin-

nerungen an dem Ort in einer natürlichen Weise erleben. Über diese Entwicklung des Gehirns 

erläutert Abram, wie das Gehirn Bilder erzeugt: 

„Wenn eine Nervenzellverbindung einmal vorgenommen und stabilisiert ist, dann ist der 
Mensch in der Lage, ein inneres Bild auch ohne äußere sinnliche Wahrnehmung aus dem 
Gedächtnis abzurufen. Diese Tatsache erscheint auf den ersten Blick vielleicht selbstver-
ständlich zu sein, sie birgt aber erhebliche Vorteile im Vergleich zu anderen Lebewesen, 
denn Menschen können sich alles innerlich vorstellen, ganze Fantasiewelten erschaffen 
oder viele Schritte vorausdenken“78 

Neben dem gespeicherten Erinnerungsbild hat Imagination die Fähigkeit, sich in der Fantasie-

welt zu kreieren. „Wenn Menschen etwas real vor sich sehen, was aber als Bild nicht komplett 

erfassbar ist oder verwirrend erscheint, so werden die fehlenden Anteile innerlich dem gese-

henen Bild hinzugefügt.“79 In der künstlerischen Darstellung der Tuschemalerei, vor allem der 

Landschaftsmalerei „ist es daher bei Imaginationen wichtig, einen gewissen Spielraum für die 

individuellen Vorstellungen und Bilder zu lassen.“80 

Daher ist eine subjektive Wahrnehmung von der Natur für einen Tuschemalkünstler unver-

meidbar, um seine Erinnerungsbilder in seiner künstlerischen Ausdrucksweise aufzuzeigen. 

3.2.3 Besondere künstlerische Malweise in der Darstellung 

In Folgenden wird auf besondere Eigenschaften und den malerischen Charakter der Tusche-

malerei in ihrer Darstellung eingegangen. 

Asiatische traditionelle Kulturen gehen eher minimalistisch, subtil und indirekt vor, sodass das 

Bild individuell-imaginäre Vorstellungen beim Betrachter hervorruft. Aufgrund der besonde-

ren Eigenschaften der Materialien in der Tuschemalerei, ist die Darstellung der Tuschemalerei 

 
77 Vgl. ders., S. 25. 
78 Vgl. ebd. S. 19.  
79 Ebd. S. 40. 
80 Ebd. S. 37.  



 

 30 

sehr kreativ und vielseitig. In schlichten eintönigen Farben kann das Bild den künstlerischen 

Kontrast, wie den hell-dunkel Kontrast, Licht-Schatten, Beweglichkeit der Gegenstände in ei-

ner sehr kurzen Zeit darstellen. Jedoch braucht der Tuschmalkünstler sehr viele Vorübungen 

und Erfahrungen, bevor er überhaupt mit dem Pinsel zeichnen kann. Das Spiel zwischen den 

Linien und Flächen, die durch die Senkung und Hebung der Handgelenke entstehen, zeigen 

die Individualität, Einmaligkeit und Originalität in der Bilddarstellung, da jeder einen anderen 

Geist „Qi“ besitzt. Die Dauer des Malens ist im Vergleich zur westlichen Malerei kurz. Es ist 

eine Kunst der dargestellten Momente, des Augenblicks, da eine Veränderung im Bild in der 

Regel nicht gestattet wird. Shepherd-Kobel beschreibt den Zusammenhang im Zen in der 

Kunst der Malerei und erklärt die besondere malerische Besonderheit über Tuschemalerei: 

„Das Wichtigste beim Malen mit schwarzer Tusche ist vollkommende Gegenwärtigkeit, die 

wache Präsenz im Hier und Jetzt. Bilder entstehen rasch. Jeder Strich muss sitzen und die Kraft 

haben, die Herzen der Betrachtenden unmittelbar zu berühren.“81 

„Alle die Abstufungen der Tuschetöne, die zwischen hell und dunkel liegen, geben Tie-
fenwirkung. Zusammen mit dem lebendigen Pinselstrich entsteht so Bewegung. Gerade 
diese Lebendigkeit, das pulsierende Leben in den Bildern, strahlt oft gleichzeitig eine 
unbeschreibliche Stille und Ruhe aus. Im Wechselspiel mit dem Klang offenbart die Stille 
ihr Wesen, durch Bewegung bekommt Ruhe ihre tragende Kraft.“82 

Die Leere gibt Freiraum zu neuen Möglichkeiten für das Unsichtbare und Stille, weil das Weg-

gelassene genauso wichtig ist wie das Dargestellte.83 Durch das Weggelassene können die Be-

trachter eine imaginäre Vorstellung zu dem Bild erzeugen, die über unsere Emotionen hinaus-

gehen.84 Was man nicht sagt, wird durch das Bild wiedererlebt und durch die Pinselbewegung 

erlangt man anhand der Stille die tragende Kraft der Ruhe. 85 

3.2.4 Förderung einer positiven schöpferischen Lebenskraft und Entdeckung 
der Talente 

Wie bereits oben erwähnt, ist Tuschemalerei mit einer tiefen „SEIN“ Erfahrung, einer inneren 

Welt der Künstler verbunden (vgl. dazu Kapitel 3.3.). Das Malen auf dem Papier bedeutet, dass 

 
81 Vgl. Shepherd-Kobel 2014, S. 27. 
82 Vgl. ders., S. 29. 
83 Vgl. ders., S. 28. 
84 Vgl. ebd. S. 26. 
85 Ebd. S. 28f. 



 

 31 

die Künstler sich einer konzentrierten und imaginären Vorstellungkraft beim Malen hingeben. 

Die Tuschemalerei fördert daher eine Entwicklung der positiven schöpferischen Kraft. Alle 

Achtsamkeit des Künstlers wird dem Bild geschenkt. Es gibt daher keinen Platz für die Sorgen, 

Blockaden und negativen Gedanken. Um einen inneren Ausgleich zu finden, wird daher vor 

dem Malen ein Tee getrunken oder es finden meditative Stillmomente statt, um innere schöp-

ferische Kraft zu sammeln. Die japanische Tuschemalerei, Sumie, setzt voraus, diese Mitte des 

Künstlers zu stärken. Die Mitte des Künstlers bedeutet eine ursprüngliche sich aus dem Innen 

des Künstlers herleitende Kraft.86 Shepherd-Kobel beschreibt in diesem Zusammenhang die 

Kommunikation zwischen den Malenden und der Pinselführung. „Die Malenden erfahren sich 

als teilhaftig an allem, in allem. Solches Malen ist sowohl Tun wie Geschehen lassen. Der Maler 

führt den Pinsel, und der Pinsel wird gleichzeitig geführt, dies geschieht aus seiner Mitte.“87 

Das Bild entsteht durch das Geschehen der Pinselführung und der Innenwelt der Künstler. 

Daher wird hier betont, die innere Mitte durch Achtsamkeit zu erlangen. Über die Bedeutung 

der Achtsamkeit wird folgendes beschrieben: 

„Wenn wir nicht achtsam sind, wird das Lächeln unseres Herzens bald wieder durch das 
Festhalten an Erfahrungen oder an Dingen dieser Welt von unseren Gewohnheiten 
überlagert. Wir stehen uns selber im Weg. Festhalten, Blockaden hindern unseren Mal-
fluss und die schöpferischen Kräfte, die sich entfalten möchten. Unser Weg ruft uns zu-
rück in unsere Mitte.“88  

Wenn wir die Natur mit positiven und liebevollen Augen betrachten, werden wir erfahren, wie 

wertvoll es sein kann, in jetzigen Momenten zu leben und diese schönen Momente auf dem 

Tuschemalpapier zum Ausdruck zu bringen.89 Es ist eine hohe Kunst, diese momentane Schön-

heit in einer natürlichen Weise geschehen zu lassen. Die Aktivierung der inneren Entdeckung 

der Schönheit führt den Malenden zu einem kreativen Denken und Handeln. So entsteht die 

kreative Tuschekunst.  

Neben der traditionellen klassischen Malweise gibt es noch eine moderne Malweise, die sich 

auf einen individuellen Entwicklungsstil stützt. Durch die Entdeckung einer subjektiven Wahr-

nehmung der Linien kann Tuschemalerei individuelle künstlerische Talente fördern. Jeder 

 
86 Ebd. S. 31. 
87 Ebd. 
88 Vgl. Schepherd-Kobel 2014, S. 31f. 
89 Vgl. ders., S. 27-32. 



 

 32 

Künstler betrachtet die Natur anders und jeder Künstler hat eine unterschiedliche ursprüngli-

che Kraft, „Qi“. Zum Beispiel drückt sich ein Kind anders als die Erwachsenen aus, da die indi-

viduelle unterschiedliche Bildwahrnehmung in der Kunst sehr subjektiv ist. Jeder Abdruck des 

Pinselstrichs zeigt daher den individuellen Charakter des Künstlers. Daher entsteht Tuschema-

lerei durch subjektivistischen Zufall, der im bemalenden Moment entsteht. Janecke erwähnt 

die Bedeutung von subjektivistischem Zufall und der Beziehung zwischen den Künstlern und 

Betrachtern. „Subjektivistischer Zufall beruht auf der unfreiwilligen Vieldeutigkeit einer unzu-

fälligen oder der Eindeutigkeit einer zufälligen Ausdruckshaftigkeit“90  

Der/die Künstler*in drückt seine individuellen Formen der Linien aus, die er/sie einzigartig per 

Zufall entdeckt hat. Dieser subjektivistische Zufall ermöglicht es, diverse Interpretationsmög-

lichkeit zwischen dem Bild und der betrachtenden Person zu entfalten: 

„Der subjektivistische Zufall lauert daher an zwei Stellen: Erstens kann der individuelle 
Inhalt einer Botschaft, die auch anders sein könnte, zufällig anmuten; zweitens kann bei 
Verzicht auf künstlerische Objektivierung und Weltbezug die Botschaft kaum oder gar 
nicht angemessen entziffert werden: Zufällig muss dann nicht das sein, was der Künstler 
gewollt hat, sondern was davon dem Betrachter sich vermittelt.“91 

Durch die Tuschlinien werden unendliche Interpretationsmöglichkeiten eröffnet, weil durch 

sie im Gegensatz zur klassischen Tuschemalerei unerwartete bildnerische Liniengestaltung 

durch Vertuschen und Manipulieren der Tuschelinie hergestellt werden kann. Ein Durchbre-

chen der klassischen Malweise, die sehr viel Geduld und Zeit braucht, ist ein neuer experi-

mentfreudiger Versuch und schafft eine neue Ausdrucksmöglichkeit der Tuschemalerei in ih-

rer Darstellung.  

3.2.5 Pädagogische Vielfalt in der Unterrichtsumsetzung 

Tuschemalerei ist wegen ihres historischen und traditionellen Kontextes ein besonderes 

Kunstgenre. Aufgrund außergewöhnlicher materieller Eigenschaften und Malweise dieser be-

sonderen Kunstform aus einem räumlich und zeitlich distanzierten Kulturkontext haben die 

Schüler*innen hiermit kaum Berührungspunkte oder persönliche Erfahrungen im Alltag. Eige-

nen unterrichtspraktischen Erfahrungen zufolge kann die Tuschemalerei dennoch von der 

 
90 Vgl. Janecke 1995, S. 203. 
91 Vgl. ebd. 



 

 33 

Grundschule bis zum Erwachsenenalter einwandfrei in der Unterrichtspraxis eingesetzt wer-

den. Vor allem in der Primärschule (vgl. Kapitel 7.9.1) haben die Kinder besonders spontan 

ihre Eindrücke des Gesehenen produktiv verarbeiten können. Anfängliche Bedenken diesbe-

züglich, dass die Kinder zu klein seien, um die Pinsel zu halten oder sich auf das Bild einzulassen, 

stellten sich als unbegründet heraus.92 Sie zeigten in ihren künstlerischen Werken, dass sie 

keine Scheu vor praktischen Fehlern und keine Vorbehalte gegenüber der ungewohnten tu-

schemalerischen Darstellungsweise hatten. 

Tuschemalerei kann im didaktischen Zusammenhang das Verständnis für eine neue Kultur und 

ihre Integration durch interaktive kulturelle Begegnung stärken. Um die asiatische Kultur bei-

spielsweise einzuleiten, muss jedoch besonders in der Primärschule auf kulturelle Einführun-

gen mit einem kulturellen Vergleich zu Deutschland geachtet werden, bevor der praktische 

Unterricht beginnt. Dieses „Aufeinandertreffen zweier oder mehrerer Kulturen, die sich ver-

mischen oder übertragen“93 mit der eigenen Kultur wird von Ströter-Bender als „Interkultur-

alität“94 bezeichnet. „Interkulturalität entsteht durch die Interaktion und Kommunikation zwi-

schen Angehörigen unterschiedlicher Kulturen, es ist ein Resultat einer kulturellen 

Überschneidungssituation.“95 Unterrichtspraktische Erfahrungen der Verfasserin ließen deut-

lich werden, dass die Schüler*innen darüber hinaus sich neue Malausdrücke und künstlerische 

Besonderheiten anzueignen vermochten, die sie durch interkulturelle Begegnungen im Unter-

richt entdeckt haben. Sie zeigten Interesse an einer integrierten, interaktiven Zusammenar-

beit und präsentierten ihre persönliche, kulturelle Prägung in ihren Werken. 

Als Beispiel für diese kulturellen Überlagerungen führt Wetzel kulturelle und künstlerische 

Einflüsse der japanischen Kunst in seiner Monographie „Neojaponismen, West-östliche Kopf-

kissen“96 an, die vor allem in Frankreich während der Kunstepoche des sognannten „Neoja-

 
92 „Tanz mit dem asiatischen Pinsel“ wurde im Rahmen eines NRW Landesprogrammes „Kultur und Schule“ an 
der Grundschule Schröttinghausen in Bielefeld im Jahr 2006 bis 2007 durchgeführt. Die Teilnehmer sind die 
Schüler*innen der Grundschule Schröttinghausen in Bielefeld. Das Kunstprojekt ist als eines der besten fünf 
Kunstprojekte im Bereich der bildenden Kunst gewählt worden. 
Dazu Bildquelle von diesem Kunstprojekt: Landesprogramm NRW Kultur und Schule, Kim, Young-Ran 
Quelle : https://kultur-und-schule.de/de_DE/kuenstler/kim-young-ran.32305#/(27.04.2022) 
93 Vgl. Ströter-Bender 2010, S. 48. 
94 Vgl. ders., S. 48. 
95 Vgl. ebd. 
96 Vgl. Wetzel 2018, S. 13-34. 



 

 34 

ponimus“ (frz. „Japonisme“) auftraten: “Dieses Phänomen des Neojaponismus ist gekenn-

zeichnet durch eine neuartige reziproke Überlagerung der Einflüsse von Ost auf West mit de-

nen von West auf Ost, also durch eine Art wechselseitiger Begegnung mit dem Eigenen im 

Anderen.“97 Ein Enthusiasmus für die exotische japanische Kultur und Zen-Buddhismus wuchs 

in Frankreich im 19. Jahrhundert an, sodass viele Künstler*innen in ihren Werken diese be-

sonderen kulturellen, künstlerischen Einflüsse wiedergaben. (vgl. dazu. Kapitel 2.1) Durch 

diese wechselseitige interkulturelle Begegnung konnten bisher unvertraute Künste und Kultu-

ren Spuren in einem anderen Kulturraum hinterlassen, wie beispielsweise im Kontext des Ja-

ponismus diese künstlerische Überlagerung in die französische impressionistische Malerei 

zum Beispiel in das Werk „La Japonaise“ von Monet eingeflossen ist. 

Im Schulunterricht ist vor allem das Thema „Manga“98 ein potenzieller Anknüpfungspunkt für 

den Kunstunterricht, da diese Serien an Bildergeschichten in Frankreich und Deutschland ak-

tuell bei Schüler*innen sehr beliebt und in der populären Kultur sehr präsent sind (Belege 

dafür sind prominente Titel wie: „Dragonball“, „Naruto“, „Attack on Titan“ usw.). An der Ge-

samtschule Toulouse Michelet (collège Michelet) haben einige Schüler*innen als Anzeichen 

dafür in der Pause hauptsächlich Mangas gelesen.99 Die aktuell zeitgenössische, französische 

„Manga“ Kultur ist jedoch nach der französischen Kultur angepasst dargestellt, obwohl Manga 

als narrative Kunstform in Japan entstanden ist.100 

Anhand der Tuschekunst und den selbst geschaffenen Tuschmalbildern können die Schü-

ler*innen interkulturell miteinander kommunizieren und ein wertschätzendes Verständnis für 

neue kulturelle Inhalte gewinnen.101 Diese besondere intertranskulturelle Begegnung durch 

Tuschemalerei ermöglicht eine erfolgreiche Durchführung von Kunst und Kulturvermittlung in 

diversem Altersniveau von Schüler*innen und in unterschiedlichen Schulformen. 

 
97 Vgl. ders., S. 18. 
98 „Manga“ ist ein aus Japan stammender handlungsreicher Comic, der durch besondere grafische Effekte 
gekennzeichnet ist. Quelle: https://www.dwds.de/wb/Manga#top(05.05.2021) 
99 Schulpraktikum im März 2015 an der Gesamtschule Toulouse (collège Michelet) Schulpraktikum im März 
2015 an der Gesamtschule Toulouse (Collège Michelet) 
100 Die Manga Kultur ist allgemein in Frankreich sehr beliebt. Manga gehört zur Alltagskunst in Frankreich. An 
öffentlichen Treffpunkten wie am Eingang der Unibibliothek, Bank, Wartesaal sowie Schulbibliotheken werden 
viele Manga Bücher zur Verfügung gestellt.  
101 Erfahrungen an den Schulen mit interkulturellen Hintergründen zeigen, dass die Schüler*innen bereit waren, 
interaktiv zu arbeiten, um ihre Kultur vorzustellen und diese kulturellen Besonderheiten wurden später im 
Unterricht in Form von Manga vorgestellt. 



 

 35 

3.2.6 Beispiele der vielfältigen Ausdrucksmöglichkeit in der „friedvollen“ Linie 

Die „Friedvolle“ Linie in der Tuschemalerei bezeichnet Schepherd-Kobel als einen Friedens-

moment von kurzer Dauer, der kommt und geht.102 Diese gegenwärtigen Momente schufen 

eine Kraft, in der sich eine neue Dimension offenbart.103  

Die folgenden Linien sind einige Beispiele der kalligrafischen Linien, die sich mit dem inneren 

Frieden verbunden haben. Und gleichzeitig zeigen diese Linien die assoziative Bedeutung in 

Bezug auf den Begriff von „Frieden“. 

Linie (A) wurde im Unterricht als Kreis, als Symbol der Vollkommenheit gezeichnet. Nachdem 

die Übungen zur Grundliniengestaltung der Tuschemalerei erlernt wurden, haben die Schü-

ler*innen die Aufgabe erhalten, als Grundübung einen „Kreis“ zu malen. Sie haben bereits die 

Linienübungen ausgeführt und die besondere Malweise mit der Tusche kennengelernt.  

Anschließend sollten die Teilnehmer*innen bei der 

Sommerakademie 2010 eine imaginäre Vorstellung 

über Frieden in ihren Gedanken malen. Diese imagi-

näre Kraft sollten sie später auf dem Tuschepapier 

zeichnend verwirklichen. Dieser Lernprozess wird 

begleitet mit kleinen Zwischenübungen, zum Beispiel 

welcher Liniencharakter den Begriff von Frieden aus-

zudrücken vermag. 

Die Ausgangsfrage und Aufgabenstellung wurden folgendermaßen formuliert: 

 
102 Vgl. Schepherd-Kobel 2014, S. 34. 
103 Vgl. ebd.  

Abbildung 1: Friedenskreis, 2010 (A), 
Young-Ran Kim 

 



 

 36 

„Welche Motive fallen euch ein, wenn ihr euch mit dem Thema „Frieden“ beschäftigt? "Bitte 

zeichnet eure „friedvolle“ Linie, die ihr mit dem Wort „Frieden“ assoziiert.“ Linie (B) bis (E) 

sind Ergebnisse der Schüler*innen, die sie mit unterschiedlichen Tuschlinien ausgedrückt ha-

ben. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abbildung 3: Imagination über 
Friedenslinie, 2010 (C) Abbildung 2: Friedenslinie, 2010, (B) 

 

Abbildung 3: Imagination über Frie-
denslinie, 2010 (B)Abbildung 4: Frie-
denslinie, 2010, (C) 

Abbildung 4: Friedenslinie, 2010, (D) 

 

Abbildung 5: Friedenssymbol, 2010 
(E)Abbildung 6:Friedenslinie, 2010, 
(D) 

Abbildung 5: Friedenssymbol, 2010 (E) 



 

 37 

Aus diesen Ergebnissen der kalligrafischen Linien lässt sich zusammenfassen, dass individuell 

gezeichnete Tuschlinien vielfältigen Charakter besitzen. Sie sind einerseits mit schneller Ge-

schwindigkeit gezeichnet, anderseits zeigen sie schwunghafte, regelmäßige und ruhige Linien.  

3.2.7 Sich Vergessen, im Fluss der Tusche sein  

Tuschemalerei ergibt sich aus der „frei von aller von außen gesteuerter Intentionalität“,104 die 

der Künstler einerseits nach bestimmter gestalterischer gesammelter Lehre anpasst und an-

dererseits aus seiner von selbst beabsichtigten Gestaltungsidee. Jullien betrachtet diese als 

reine Phänomene, die mit dem Prozess des Werdens-Verwandelns der natürlichen Welt ver-

bunden sind.105 Die Zusammenführung mit dem Pinsel und Tusche erläutert Jullien als natür-

lich entstandene künstlerische Ergebnisse. 

„Indem die Pinselführung ausschließlich auf der Korrelation der ins Spiel gebrachten 
Faktoren beruht, befreit sie sich sowohl von der Anstrengung als auch vom tastenden 
Suchen, der Maler braucht beim Malen nicht einmal mehr daran zu denken, „was“ er 
malt.“106  

„Konzentration“ und „Vereinigung“ ist laut Jullien eine wichtige Geisteshaltung für die Tusche-

malerei. Vereinigtes Bewusstsein, das aus der natürlichen Intuition entsteht, wird als „Lebens-

energie“ betitelt, während beabsichtigte Malerei nach Konzeption als „tot“ bezeichnet 

wird:107 

„[...] auf der einen Seite die geistige „Konzentration“ und „Vereinigung“, die die Auf-
merksamkeit von allem Parasitismus befreit, und aus der sich die Wirkung, deren Wirk-
samkeit auf ebendieser Immanenz beruht, schlicht ergibt; sowie auf der anderen Seite 
die bewußte und konzentrierte Anstrengung, die die Wirkung jedes Mal verdirbt. Der 
kleinste Strich, der aus der Konzentration hervorgeht, verschafft „Lebensenergie“ und 
„ist wirklich Malerei“, während jeder von der Anstrengung produzierte Strich so „tot“ ist 
wie ein „nach der Regel gezogener“ Strich.“108  

 
104 Vgl. Jullien 2005. S. 237. 
105 Vgl. ders., S237f. 
106 Vgl. ebd.  
107 Ebd. 
108 Ebd.  



 

 38 

„Sich Vergessen, im Fluss der Tusche sein“ steht für den Begriff „konzentriert“ und „aufmerk-

sam“ sein in der Gestaltung, so dass die Künstler*innen ihren inneren Frieden in ihrer Kunst-

darstellung finden und sich wohl fühlen können. Hier liegt das didaktische Potenzial der „fried-

vollen“ Liniengestaltung in der Tuschemalerei. Die Lernenden können durch diese 

Entdeckungsprozesse ihre eigenen „friedvollen“ Linien entdecken: 

„Wenn man hingegen seinen Gedanken freien Lauf lässt und den Pinsel führt, ohne dass 
die Intentionalität auf die Tatsache des Malens gerichtet ist, „erhält“ man [etwas] im 
Hinblick auf die Malerei: auf der Ebene der Hand ist man nicht „gehemmt“ und auf der 
Ebene des Herzen-Geistes nicht „erstarrt“, und „ohne dass man sich dessen bewusst 
wird, daß es so ist, es ist so“. Damit eine wahre Komposition entsteht, muss man also 
„Tusche und Pinsel vergessen“ können, heißt es auch (Jing, Hao, T. H. L., S. 260).109  

Wenn wir uns mit der Tuschemalerei beschäftigen, geben wir uns ganz der schöpferischen 

Kraft hin, indem wir nicht nur die Landschaften maltechnisch darstellen, sondern auch indem 

wir den Geist des „Qi“s (vgl. Kapitel 3.2.8)110 aktivieren. Diese ganze Hingabe ist ein heilsames 

Malen für unsere Seele, weil sich das Schöne der Tuschemalerei durch die unerwartete Kon-

zentration auf die momentan entstandene Bilddarstellung ergeben wird. Das ist der Moment, 

wo die Künstler mit sich selbst, der Natur und dem Bild verbunden sind. Dieser unerwartete 

Entwicklungsprozess ist ein wichtiges Element für eine schöne Tuschemalerei und gleichzeitig 

ein neuer Weg zur Entdeckung einer Identität zwischen Künstlern und Bild. Über diesen ver-

gessenen Moment während der Tuschemalerei erläutert Katharina Shepherd-Kobel: 

„Wir geben uns ganz in den Fluss der Tusche und vergessen uns dabei. „Sich verges-
sen“ meint, so wach und klar da sein, dass die Identifikation mit mir, mit meiner Person 
und allem, was ich immer wieder damit verbinde, wegfällt. Wenn wir den Pinsel in die 
Tusche eintauchen, sind wir absorbiert von unserem Tun. In dieser Hingabe öffnet sich 
ein Bereich jenseits von Form und Zeit. [...] Beim Malen konzentrieren wir uns auf diesen 
Moment, nehmen wahr, was jetzt ist. Wenn wir den Pinsel führen, führt ihn unser Herz 
oder Geist, etwas, das tiefer ist als Namen und Benennungen.“111 

Tuschemalerei ist daher eine heilsame Kunst, in der unsere unentdeckten potenziellen künst-

lerischen Talente erforscht werden können. Das Innere vom Bild sollte sehr frei gestaltet wer-

den, in dem man ganz bei sich bleibt und nicht von der Vergangenheit oder den Vorurteilen 

 
109 Ebd. S. 238. 
110 Ebd.  
111 Vgl. Shepherd-Kobel 2014. S.25-26 



 

 39 

abgelenkt wird. Der innere Fluss, die Leichtigkeit und die Innigkeit ermöglichen uns einen be-

glückenden Moment, in dem wir die Tuschemalerei als heilsame Kunst wahrnehmen können. 

Tuschemalerei ist deshalb eine heilsame Kunst, weil diese Malweise dem Bild viel Unsagbares 

durch das Dargestellte elegant und schön wiedergibt. Daher nimmt die gedankenfreie Be-

wusstheit einen hohen Stellenwert ein und diese ist gleichzeitig eine Voraussetzung für eine 

achtsame und meditative Kunst, die aus der Mitte der Inneren Welt entstanden ist. Diese 

Mitte der Inneren Welt wird durch den Pinsel, die Natur und den Geist des „Qi“s in der Tu-

schekunst repräsentiert. Daher wird im Folgenden auf das Thema „Qi“ in der Kunst näher ein-

gegangen. 

3.2.8 Über „Qi“ 

Der folgende Abschnitt dient dem Anliegen, die philosophische Bedeutungsdimension des 

Wortes „Qi“ herauszustellen gemäß koreanischer und chinesischer Tradition, da dessen 

Bedeutung in der östlichen Malerei grundsätzlich einen wichtigen Stellenwert einnimmt, 

welcher im Folgenden erläutert wird. 

„Qi“ bedeutet im etymologischen Sinne „Energie“ und „Lebenskraft“. Im übertragenden Sinne 

verkörpert dieses Wort darüber hinaus eine bestimmt Malphilosophie: Vor dem Beginn der 

Malerei sollte man seine ursprüngliche Lebenskraft durch Übung trainieren. Die innere 

Bereitschaft „Qi“ wird dann durch die Übungen der Tuschemalerei und Meditation 

hervorgerufen. „„Qi“ umfasst zwei Welten, die materielle und die immaterielle. In „Qi“ mani-

festiert sich jede Existenz. Es bestimmt alle Vorgänge im Mikro-und Im Makrokosmos.“112 Die 

wichtige Bedeutung der „Qi“ wurde wie folgt ergänzend erläutert:  

„Das Prinzip von „Qi“ gilt in der traditionellen fernöstlichen Kultur jedoch nicht nur für 
das menschliche Leben, sondern auch für alle anderen lebendigen Erscheinungen. 
„Qi“ ist eine „Wirkungskraft“ 113, die sowohl das Metaphysische als auch das Physische 
transparent macht.114 

In der chinesischen und koreanischen Tuschemalerei wird der Begriff „Qi“ noch konkreter im 

Vergleich mit der Natur definiert. Der Begriff „Qi“ stammt ursprünglich aus China und spielt 

 
112 Vgl. Kim 2010, S. 21f. 
113 Vgl. ebd. 
114 Vgl. Kim 2010, S. 22. 



 

 40 

sowohl im Lebensalltag als auch in der Malerei eine wichtige Rolle. Dabei wurde sich auf drei 

Bedeutungsdimensionen konzentriert: „qi im menschlichen Körper, qi in der Natur und qi in 

der chinesischen Malerei. Das chinesische Zeichen für qi bedeutet „Dampf“ oder „Luft“, was 

erklärt, weshalb man dieses Phänomen weder sehen oder tasten kann. Es ist eine Art 

unsichtbare fließende Energie.“ 115  Diese Gegenüberstellung des „Qi“ mit „Dampf“ oder 

„Luft“ verdeutlicht, dass die chinesische Tuschemalerei ein Produkt des menschlichen Körpers 

und der Natur gleichermaßen ist. Somit kann man im Wesentlichen zwei Aspekte des Geistes, 

des sogenannten „Qi“ nennen. Der erste Aspekt ist der Geist des „Qi“, der „mit dem ersten 

Atemzug in den Körper tritt.“116 Die Luft, die man atmet, verbindet sich mit dem organischen 

Körperbestandteil, die uns die Lebensenergie schenkt. „[...] „Qi“ gilt also als 

lebensspendender Bestandteil des Körpers wie die Adern oder die Blutgefäße und 

konzentriert sich auf gewisse Knotenpunkte“117, die unsere Kraft miteinander verbinden. Um 

diese Energie zu nutzen, sollen tägliche Übungen als wichtiges Prinzip für potenzielle 

Kraftsammlungen dienen.118 Daher spielt der Geist des „Qi“ im Allgemeinen eine wichtige 

Rolle für das seelische und moralische Wohlbefinden. Ein weiterer Aspekt des Begriffs 

„Qi“ beinhaltet, dass der Mensch sich als Teil der Natur identifiziert. Diese Kraft ist jedoch 

nicht auf den menschlichen Körper beschränkt, sondern durchdringt die ganze Natur.119 Mit 

anderen Worten: Wenn ein/e Künstler*in aufs Land zieht, um die Natur zu betrachten, 

bewundert er nicht nur die äußerliche Schönheit der Natur, sondern er hofft in seiner 

imaginären Vorstellung, dass ein Teil der Kraft der Berge oder der Vitalität des Wasserfalls auf 

ihn übergeht.120 

Alle guten Bilder enthalten den Geist des „Qi“. Dieses „Qi“ stammt nicht nur aus der körperli-

chen Tätigkeit des Malens, sondern auch durch die mentale Vorstellung des konkreten Werkes 

und der sich darin manifestierenden künstlerischen Kräfte. Diese können von dort weiter auf 

den Betrachter übertragen werden.121 Somit versuchen die Tuschekünstler*innen, die einzel-

 
115 Vgl. Wang; Cai; Dawn 2002, S. 34. 
116 Vgl. ders., S. 34. 
117 Vgl. ebd. 
118 Ebd.  
119 Vgl. ders., S. 35f.  
120 Ebd. 
121 Ebd. 



 

 41 

nen Elemente eines betrachteten Bildes mit Hilfe eines unsichtbaren Energiestromes, zu ver-

binden.122 So entsteht die Tuschemalerei durch die Beobachtung der Seele, der Natur und 

des/r Künstler*in. Deshalb haben Künstler*innen immer versucht, ihre subjektive Wahrneh-

mung der Gefühle und ihre imaginären Vorstellungen mit ihrer natürlichen Umgebung zu ver-

binden.123 Die Landschaft und dadurch bei Betrachtern induzierte, imaginäre Vorstellungen 

nehmen daher einen wichtigen Stellenwert für malerische Motive ein und sind gleichzeitig die 

assoziativ-inspirative Quelle der Tuschemalerei. Daher besitzt der Geist „Qi“ eine fließende 

Eigenschaft. Das Bild „verbindet den Künstler und den Betrachter mit der Außenwelt und zieht 

gleichzeitig Energie draußen in das Bild hinein.“124 Ein entscheidender Aspekt der Tuschema-

lerei liegt in dem Wiederfinden der Harmonie mit der Natur durch die Beobachtung und In-

terpretation der Betrachter*innen. Die Natur wird also zum maßgeblichen Subjekt der Kunst. 

Chinesische Maler*innen versichern sich, dass die Energie niemals statisch wird,125 da die Be-

ziehung zwischen den Menschen und der Natur immer im Fluss sein soll. Zum Beispiel, Gu 

Kaizhi (345-406), der als erster Gelehrter seine eigene Theorie über den Geist des „Qi“ aufge-

stellt hatte, vergleicht die Tuschemalerei mit den menschlichen Körpern, deren Formen exis-

tieren, um besagten Geist Ausdruck zu verleihen, wobei der Pinselstrich für das (im übertra-

genden Sinne) Skelett und der Geist „Qi“ für die Lebenskraft steht.126 Die Lebenskraft „Qi“ ist 

die kreative, inspirative Quelle der Tuschemalerei. Sie verbindet den Künstler*innen und Be-

trachter*innen mit der Außenwelt. Die gesammelte Energie von Künstler*innen wird in das 

Bild hineingezogen werden.127 Daher verlangt die Tuschekunst eine komplexe und andau-

ernde Prozedur, die mit den Künstlern, der Natur, dem „Qi“ und den Betrachtern zusammen-

spielen. Diesbezüglich beschreibt Lüthy den Blick zwischen dem Bild und dem Betrachter. „Die 

Wechselbezüglichkeit von Figuren- und Betrachterblick betrifft jedoch noch eine weitere 

Ebene, nämlich diejenige der Gegenstandwahrnehmung.“128  

 
122 Ebd. 
123 Ebd.  
124 Vgl. ders., S. 36.  
125 Vgl. ebd. S. 35. 
126 Ebd. S. 34f. 
127 Ebd. 
128 Vgl. Lüthy 2000, S. 62.  



 

 42 

3.2.9 Der Weg zur inneren Schönheit  

Wie die „Zen“ Philosophie (vgl. Kapitel 3.3), die sich einem leeren Raum der Kunst widmet, 

basiert die traditionelle Tuschemalerei und Kalligrafie auf einer inneren Einstellung des/r 

Künstlers/in. 

„In der Kunstauffassung der Tuschmalerei geht man davon aus, dass das Kunstwerk die 
eigene Natur des Künstlers unmittelbar widerspiegelt. Die Vorstellung von der eignen 
Natur beinhaltet das Zusammenspiel von Körper und Psyche.“129  

Damit ist gemeint, dass die Künstler ihr künstlerisches Talent durch Malerei zeigen, jedoch 

geht dabei voraus, wie der Künstler die Natur, zum Beispiel den Baum und die Berge, beo-

bachtet. Dabei ist der/die Künstler*in in der Lage, sich in die Landschaft der Natur hinein zu 

widmen, als ob er/sie selbst ein Baum darstelle, welcher gerade dem/r Künstler*in gegen-

übersteht. Die fernöstliche Kunst wird ein sichtbarer Ausdruck der künstlerischen Fähigkeiten, 

jedoch liegt ihr Schwerpunkt in der Darstellung, die sich vor allem auf die Innenwelt des/r 

Künstlers/in bezieht. Diese Innenwelt ist mit „Stille“ verbunden. Schepherd-Kobel beschreibt 

die Stille folgendermaßen: 

„Stille, Unsichtbares, der leere Raum sind Bestandteile unserer Bilder. Wenn wir uns in 
diese Malweise vertiefen, realisieren wir immer mehr, dass das Weggelassene genauso 
wichtig ist wie das Dargestellte. Ein Meister der Tusche beherrscht die Kunst, mit weni-
gen Pinselstrichen alles zu sagen. Wenn das Wesen erfasst ist, bedarf es der Einzelheiten 
kaum noch.“130  

Vor dem Malen findet meist eine Tee-Zeremonie oder eine Meditation statt, um innere Har-

monie und Frieden zu finden. Dieser stille Moment der Meditation mit einer Tee-Zeremonie 

ist ein absolutes Ritual, um die innere Welt des Künstlers in der Malerei darstellen zu können. 

In der künstlerischen Werkphase zeigt der Tuschekünstler malerische Ideen, aber diese basie-

ren nicht auf dem präzisen oder detaillierten Plan, sondern folgen seinem gespeicherten Ein-

druck mit dem Pinselstrich, ohne eine Linie mit Absicht malen zu wollen. Der Pinselstrich ist 

ein Spiegel der künstlerischen Darstellung, der durch jahrelange Übung entstanden ist. Das ist 

die Besonderheit der ostasiatischen Tuschemalerei. Der Pinselstrich ist daher sehr natürlich, 

versucht jedoch die Künstler*innen in einem Klang mit dem Malobjekt zu verbinden. Etwas 

 
129 Vgl. Kim 2010, S. 26. 
130 Vgl. Schepherd-Kobel 2014, S. 28.  



 

 43 

„sein lassen“ oder „einen Raum lassen“ für Betrachter*innen hat in der ostasiatischen Malerei 

immer eine hohe Bedeutung. Es ist nicht nur, dass „weniger ist mehr“, was man in der Kunst 

gesagt bekommt, sondern „weniger ist schön“, weil die ostasiatische Malweise den Betrach-

ter*innen überlässt, zu interpretieren, was er gesehen hat. Dieses „Leerlassen“ im Bild erzeugt 

Produktivität, weil sein Sinnesvermögen erweitert werden kann.131 Wang beschreibt diese Be-

sonderheit der malerischen Leere im Folgenden: 

„Die malerische Leere bringt den Betrachter zu der doppelten Überschreitung, wodurch 
die erworbene Gewissheit überstiegen und das vorhandene Sinnesvermögen erweitert 
wird. Erweiterung heißt hier imstande zu sein, das Ungewohnte, Unheimliche zu ver-
kraften. Die Produktivität der malerischen Leere liegt vor allem darin, das Unheimliche 
auftreten zu lassen und es verkraften zu können.“132 

Daraus resultiert die Tatsache, dass der künstlerische Wert zum Beispiel in Korea, im Allge-

meinen nicht auf die gestalterische Qualität eines Werkes selbst, sondern vielmehr auf den 

Seelenzustand des zugrunde liegenden guten Charakters des Künstlers bezogen wird. Dieser 

Künstler stellt einen edlen Menschen, der Güte, der innere Schönheit sucht, dar.133 Daher legt 

die asiatische Malerei Wert auf seinen reinen Seelenzustand, um Empfindungen gegenüber 

dem Gegenstand zum Ausdruck zu bringen. In der Tuschemalerei und Kalligrafie kann man in 

ihrem Kunstwerk und ihrer Schriftform schon den Beruf des Malers durch die Linie und Mal-

weise erkennen. Zum Beispiel zeichnen Frauen eine Linie anders als Männer und die soziale 

Situation und der Status der Künstler*innen kann schon anhand der Schriftform erkannt wer-

den. Diese ostasiatische Kunst wird daher als ein sichtbarer Ausdruck des Charakters der 

Kunstschaffenden betrachtet und gleichzeitig ist das Ziel eines künstlerischen Prozesses das 

Vervollkommnen des künstlerischen Werkes.134 Die Tuschemalerei zielt daher auf eine Har-

monie und Übereinstimmung zwischen Künstler*innen und der Natur. Künstler*innen sollen 

daher in der Lage sein, ihre innere Welt in der Malerei sichtbar künstlerisch auszudrücken. 

Gleichzeitig sollen Malgegenstände, wie Garten, Reisfeld und Bäume, die beobachtet worden 

sind, künstlerisch dargestellt werden, wie sie sind. Es ist nie einfach, alle Details mit einer Tu-

sche darzustellen, jedoch ermöglichen gespeicherte Erinnerungsbilder den Künstler*innen die 

 
131 Vgl. Wang 2001, S. 133f. 
132 Vgl. ders., S. 134. 
133 Vgl. ders., S. 27.  
134 Vgl. ebd. 



 

 44 

eigene Malweise zu erweitern. Diese malerische Welt kann abstrakt oder realistisch sein. Da-

bei wird die Malweise der Darstellung den Künstler*innen überlassen. Daher sollen sich Künst-

ler*innen sehr viel Zeit nehmen, bevor sie eine Landschaft malen, weil sie zuerst eine medita-

tive Reise durch Beobachtung, Konzeptionierung und Überlegung planen muss, welches Motiv 

im Bild betont werden soll. 

3.3 Zen Meditation und ihre Philosophie 

Tuschemalerei besitzt philosophische und religiöse Einflüsse, weil diese Tuschekunst während 

der transkulturellen Übermittlung des Buddhismus entstanden ist. (vgl. dazu Kapitel 3.4.3) In 

Korea wurde die Philosophie der Stille vom Buddhismus beeinflusst, während in Japan insbe-

sondere die stille Meditation von der Zen Philosophie oder vom Zen Buddhismus geprägt 

wurde. 

„So galt die Tuschmalerei in Japan bald als „die Malerei des Zen“ Zenmeditation und 
Tuschmalerei erleben ihre Vollendung, wenn – in glücklichen Momentan – die Reduk-
tion auf das Wesentliche und religiöse Erfahrung zusammentreffen. Im Zen kann diese 
Erfahrung (Kenshô) oder Erleuchtung, die jeden Dualismus übersteigt und in der die un-
mittelbare Einheit zwischen Geist und Materie realisiert wird, in einem einzigen Wort 
ihren Ausdruck finden.“135 

Darüber hinaus beschreibt die Tuschmalerin und Künstlerin Yuan als philosophischen Hinter-

grund, dass Tuschemalerei „nach einer Natürlichkeit, Stille und Gelassenheit strebt, die auf 

den Ursprung des Daoismus zurückzuführen ist.“136 Prinzipien der Tuschemalerei basieren so-

wohl auf der äußeren Form als auch auf den inneren Gedanken, die sich auf den Daoismus137 

stützen. 

 
135 Vgl. Schepherd-Kobel 2014, S. 31. 
136 Über die Philosophie der Tuschemalerei: https://www.liliyuan-tuschmalerei.com/tuschemalerei 
137 Neben der Religion des Buddhismus und der moralischen Lehre des Konfuzianismus spielte der Daoismus 
eine wichtige Rolle und prägte die Lehre in China und Korea. Daoismus ist eine chinesische Philosophie und 
Weltanschauung. „Um das Prinzip des Dao zu verwirklichen, müssen Mensch und Gesellschaft den Lauf der 
Natur respektieren und eins werden mit dem universalen Lebensgesetz. Nur wenn das kosmische Prinzip 
eingehalten wird, manifestiert sich die Kraft, die Tugend, die Güte und Ordnung des Dao. Anders gesagt: In der 
vollkommenen Harmonie und Einheit des Menschen mit dem Dao erfüllt sich das Weltgesetz.“  
Vgl. dazu Internetquelle: https://www.br.de/radio/bayern2/sendungen/radiowissen/ethik-und-
philosophie/daoismus-taoismus-china100.html (10. 09.2021) 



 

 45 

„Dem Gemälde liegt das Prinzip zu Grunde, dass seine äußere Form die Natur und sein 
innerer Gedanke die Empfindung des Herzens zeigen sollen (Zhang Zao), diese Philoso-
phie ist die geistige Quelle, aus der die chinesischen Maler zu allen Zeiten schöpften.“138 

Wie im Kapitel 3.2 bereits erwähnt, zeichnet sich die asiatische Tuschemalerei dadurch aus, 

dass sich der Pinselstrich einmalig und präsent darstellt. Es ist eine Kunst des Augenblicks, der 

aus der inneren Welt der schöpferischen Kraft der Künstler*innen entsteht. Diese malerische 

Darstellung basiert auf der Zen Philosophie, die in Asien sehr bekannt ist. Daher wird im fol-

genden Abschnitt ein kurzer Einblick in die Zen-Philosophie geben. Suzuki beschreibt die 

„Zen“ Philosophie als Akzeptanz der Gegenwart des Lebens folgendermaßen: 

„Leben aus Zen bedeutet, man selbst zu sein, in sich vollkommen zu sein, und ist deshalb 
immer ein Selbstwirken.“[...] „Zen“ dagegen stellt keine Urteile fest und gibt keine ab. 
Es nimmt die Dinge, wie sie sind.“139 

Um Selbstwirksamkeit zu erfahren, distanziert man sich von sich selbst im eigenen Bewusst-

sein und kehrt zur gleichen Zeit wieder zu sich selbst zurück, so entsteht das „Sein“, das in sich 

selbst ruht. So vergleicht Suzuki Zen-Philosophie mit der Natur: „Zen ist daher in uns selbst 

verbunden und ein Weg, sich selbst zu finden. Es ist so frei wie der Vogel, der fliegt, wie der 

Fisch, der schwimmt, die Lilie, die blüht.“140 

Darüber hinaus ist „Zen“ eine Kunst der inneren Räume, wo wir atmen können und unsere 

Identität wiederfinden können. Die „Zen“ Malerei ist daher charakteristisch für das Aussparen 

und Leerlassen, die dem Betrachter eine neue Interpretationsmöglichkeit bietet. Während die 

europäische Malerei den Betrachter außerhalb des Bildes sieht, wird „in der chinesischen und 

japanischen Malerei nicht von außen her in ein anderes hineingeschaut, sondern es wird das 

Dargestellte und jede Einzelheit so von innen gesehen, dass der Schauende darin sein und 

leben muss, um ihm gerecht zu werden.“141 Die fernöstliche Malerei ist „eine Musik des Rau-

mes, die ihre Melodie in unserem Inneren entwickelt. Eine Musik, nicht nur durch ihre Har-

monie und das Geheimnis, Töne und Linien zu verbinden, sondern auch durch die Gabe, lang-

wirkenden Widerfall zu erzeugen, die Grenzen des Lebensgefühls zu erweitern und ein 

 
138„Yuan, Lili“ Philosophie der traditionellen chinesischen Tuschemalerei in ihrer künstlerischen Homepage: 
https://www.liliyuan-tuschmalerei.com/tuschemalerei (09. Mai 2021) 
139 Vgl. Suzuki 1987, S. 11. 
140 Vgl. ebd.  
141 Vgl. Courtois 1968, S. 112. 



 

 46 

vielfaches, fernhin tönendes Echo nachklingen zu lassen.“142 Daher sind „Zen“ Philosophie und 

„Zen“ Malerei eine Quelle, in der man seine potenzielle kreative Denkweise in Kunst entfalten 

kann. Die malerische Darstellung unter der „Zen“ Malerei ist mit den Künstler*innen und dem 

Gegenstand verbunden. Es lässt sich sowohl durch die imaginären inneren Vorstellungen abs-

trakt malen als auch in realistischen Gegenständen, Natur, Landschaften ausdrücken. Daher 

ist „Zen“ in der Kunst der Tuschemalerei vielfältig, lebendig und mit dem Bewusstsein des 

malerischen Prozesses verbunden. Wetzel erläutert darüber hinaus den tiefen Sinn der Leere 

in Bezug auf den „Zen“ Buddhismus. Die Leere steht auch für einen positiven Weg zur Erleuch-

tung. 

„Entscheidend ist der Blickwinkel des zeitlich Dynamischen, aus dem das Nichts nicht 
der absolute Gegensatz des Seins ist, sondern dessen Potential als Werden ausmacht, 
im Sinne der Lehre des Zen Buddhismus,“143  

Das Leerlassen hat zwei Bedeutungen in der Tuschemalerei. Einerseits bezieht es sich auf die 

meditative Geisteshaltung, sich von der Welt zu befreien und andererseits auf den Leerraum 

von Bildern, in dem die Künstler*innen durch minimale Malweise einen Raum im Bild hinter-

lassen. Neben der „Zen“ Meditation ist die Geistigkeit der Leere chinesischer Malerei144 daher 

ein wichtiger Aspekt des buddhistischen Glaubens, der aus der inneren Meditation ausgeht: 

„Nach buddhistischer Weltanschauung kann das Wesenhafte der Welt nur in einem ins 
eigene Innere tief versunkenen geistigen Zustand durch das Herz, nicht durch die Sin-
nesorgane erfasst werden. Das ist die sogenannte meditative Versenkung des Geistes, 
die den Geist von allen sinnlichen Anreizen der Außenwelt isoliert. In dieser Versunken-
heit wird der geistige Augenblick zu einem unvorhersehbaren Zeitpunkt aufscheinen, in 
dem das Wesen der Welt erfasst wird. Das nennen die Buddhisten Erleuchtung.“145  

Schepherd-Kobel beschreibt auch die innerliche Haltung einer gedankenfreien Bewusstheit 

hinsichtlich einer konzentrierten schöpferischen Kraft in der Malerei: 

„Wenn wir ganz bei der Sache sind, sehen wir die Dinge immer klarer, wir sehen sie so, 
wie sie sind. Wer malen will, muss sehen lernen. Sehen lernen bedeutet innerlich leer 
werden, innere Stille, gedankenfreie Bewusstheit finden. Unser Malen möchte uns un-
mittelbar jeden „Raum“ erfahren lassen, der sich öffnete, wenn wir über unser Denken, 

 
142 Vgl. ders., S. 108. 
143 Vgl. Wetzel 2018, S. 93. 
144 Vgl. Wang 2001, S. 44. 
145 Vgl. ebd. S. 48. 



 

 47 

über mentale Vorstellungen und unsere Emotionen „hinausgehen“. Wenn wir malen, 
sprechen wir nicht. Wenn ein Bild entstanden ist, hat der Pinsel alles gesagt. Ein Meister 
der Tusche führt einen Pinsel, der auch Unsagbares sagen kann.“146  

Die Geisthaltung der Tuschekunst ist daher mit der asiatischen Philosophie und dem asiati-

schen Glauben verbunden. „Die Leere chinesischer Malerei, sei es als ihre Darstellungsform 

oder als ihr Darstellungsziel, ist in der chinesischen Geistigkeit tief verwurzelt. Ihre Erschei-

nungs-und Wirkungsformen lassen sich alle aus dem chinesischen geistigen Leben nachvoll-

ziehen.“147 „Die Leere als ein Geisteszustand, in dem vorhandene Gewissheit und Sicherheit 

der Sinneswahrnehmung verschwinden, ermöglicht die Vorstellung des Unvorstellbaren.“148 

Diese Philosophie des „sich leeren“ und zu sich selbst zu gelangen ist, im Buddhismus Kern der 

Philosophie. Deshalb betont Kaira Jewel Lingo149 die Wichtigkeit der Stille für die Kinder und 

Jugendlichen in der Erziehung.150 Im Interview erläutert sie dies wie folgt:  

„Ich glaube, dass Stille für Kinder und Jugendliche wichtig ist, weil selbst kleine Kinder 
ein reiches Innenleben haben, ihre eigenen Erfahrungen mit den Dingen machen sowie 
über tiefe Weisheit oder die Buddhanatur verfügen. Zeiten in Stille helfen ihnen, mit 
dieser sehr kostbaren Quelle, die ihnen ihr ganzes Leben hindurch von Nutzen sein kann, 
in Verbindung zu kommen.“151 

Diese innere konzentrierte Kraft kann durch die Tuschemalerei mit einer Leichtigkeit harmo-

nisch zusammenfließen und unser Bewusstsein am malerischen Objekt kann mit uns vereint 

werden. Daher ist diese malerische Philosophie die Basis einer schönen Gestaltung in der Tu-

schekunst. In dieser Kunst wird daher das Weglassen, das Leerlassen aller überflüssigen Ele-

mente als wichtig geschätzt, damit man sich nur auf das Wesentliche konzentrieren kann. 

3.4 Historischer und Philosophischer Hintergrund  

Bevor ich auf die koreanische Tuschemalerei eingehe, möchte ich zuerst auf die politische Si-

tuation zwischen Korea und China eingehen, weil sowohl die Kunst der Kalligrafie als auch der 

 
146 Vgl. Schepherd-Kobel 2014, S. 26. 
147 Vgl. Wang 2001, S. 49. 
148 Vgl. ebd, S. 134f.  
149 Achtsamkeitsmeditationslehrerin, Autor, Mentor, https://www.kairajewel.com(31.05.2021) 
150 Vgl. Lingo 2017. https://buddhismus-aktuell.de/artikel/ausgaben/20172/kinder-lernen-den-wert-der-stille-
von-ganz-allein.html(01.06.2021) 
151 Vgl. ebd.  



 

 48 

Tuschemalerei mit China unmittelbar kulturhistorisch verbunden sind. Anschließend wird die 

Entstehung der koreanischen Schrift „Hangeul“ erläutert. Nachdem ich die allgemeine Entste-

hung der Tuschemalerei beschrieben habe, wird die Besonderheit der koreanischen Tusche-

malerei und zwei Darstellungsweisen der Tuschemalerei näher untersucht. 

3.4.1 Politische und geographische Situation zwischen China und Japan 

Der kulturelle Einfluss der Kalligrafie und Tuschemalerei ist mit der politischen Situation und 

geographischen Lage verbunden. Korea grenzt nördlich und westlich an China und südlich an 

Japan.152 Das Land ist eine Halbinsel. Korea musste sich nördlich von China und südlich von 

Japan in verschiedenen Kriegen gegen die Eroberung eignen Territoriums zur Wehr setzen.153 

Korea liegt zwischen Japan und China, weshalb es durch seine geografische Lage eine wichtige 

Rolle in der kulturellen Vermittlung in Bezug auf Religion, Philosophie, Kultur spielte, da diese 

von China nach Japan übermittelt wurde.154 Außerdem musste sich Korea aufgrund seiner 

geografischen Lage der chinesischen Hegemonie nachgebend anpassen, um die eigene 

nationale kulturelle Identität bewahren zu können. Jedoch hat Korea versucht, immer seinen 

eigenen Kunststil zu kreieren, anstatt China nachzuahmen. Janata beschreibt die geografische 

und kulturelle Situation im Folgenden: 

„Die geographische Lage des Landes ist letzten Endes mit einer der Gründe für die lange 
Nichtbeachtung koreanischer Kunsterzeugnisse. Als Landbrücke zwischen dem chinesi-
schen Festland und der japanischen Inselwelt hat man bis vor kurzem auch auf künstle-
rischem und kulturellem Gebiet Korea eine reine Mittlerrolle zugebilligt und den korea-
nischen Künstlern eigenschöpferische Leistungen abgesprochen. [...] Der koreanische 
Künstler hat jedoch niemals die fremden Vorbilder einfach kopiert, sein Werk war immer 
eine höchst eigenwillige Auslegung des Dargebotenen, die nur als Ausdruck typisch ko-
reanischer Geisteshaltung gewertet werden kann.“155  

Vor allem musste sich Korea in einem siebenjährigen Invasionskrieg (1592-1599), dem soge-

nannten „Imjin“-Krieg, gegen Japan verteidigen.156 Infolge dieses Konfliktes im eignen Land 

 
152 Geographische Lage von Korea, übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin. In: 
http://contents.history.go.kr/front/nh/view.do?levelId=nh_001_0020_0020(06.02.2022) 
153 Vgl. ebd.  
154 Ebd. 
155 Vgl. Janata 1963, S. 6. 
156 http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0047674 (16. 05. 2021), übersetzt durch die Verfasserin 



 

 49 

sah sich die „Cho-Sun“-Dynastie nicht in der Lage, sich gegenüber anderen Ländern und Kul-

turen zu öffnen. Janata begründet dies wie folgt: „Der Grund hierfür ist vor allem in der Tat-

sache zu suchen, daß sich Korea nach den verheerenden Einfällen der Japaner im ausgehen-

den 16. Jahrhundert hermetisch gegenüber der Außenwelt abgeschirmt hatte.“157 

Während Japan und China durch die Annäherung an westliche Wirtschaft, Kultur und Religion 

bereit waren, sich diese Einflüsse anzueignen, hat sich Korea nur auf die Landwirtschaft und 

Bewahrung der eigenen Landesentwicklung konzentriert. Erst während der japanischen Kolo-

nialzeit eignete sich Korea indirekt westliche Kultureinflüsse an, da Korea während der Besat-

zungszeit der westlich beeinflussten Kultur der Besatzer ausgesetzt war und diese teilweise 

auch aufgezwungen wurde. Aus diesem Grund blieb Korea bis 1909 ein selbständiges und ei-

genständiges Land ohne westlichen Einfluss. Das war der Grund, warum sich Korea wirtschaft-

lich später weiterentwickelte als andere Länder. 

Ein Beispiel dieses kulturellen und politischen Einflusses ausgehend von China war, dass das 

chinesische Schriftzeichen „Hanja“158 als Lehnwort in Korea übernommen, jedoch anders aus-

gesprochen wurde. Parallel waren zwei verschiedene Sprachen im Gebrauch: einerseits die 

koreanische Umgangssprache, die meistens von der allgemeinen Bevölkerung gesprochen 

wurde, anderseits Chinesisch, welches von Gebildeten als Schriftsprache genutzt worden ist, 

vergleichbar mit Latein in Europa. Für die nicht gebildeten Menschen war es schwierig, diese 

chinesische Schriftsprache zu lesen und zu verstehen. Das Volk konnte beim Amt keinen Ein-

spruch erheben, wenn es Beschwerden gab, und konnte auch keine Briefe schreiben, da die 

chinesischen Schriftzeichen zu schwer zu erlernen waren.159 

3.4.2 Geburt der koreanischen Schrift „Hangeul“ 

König „Sejong“ war ein umsichtiger und vorausdenkender Monarch, der die missliche Lage 

des Volkes verstand. So ließ er die „Jib-Hyun-Jeon“160 Behörde einrichten, die mit der Schaf-

 
157 Vgl. Janata 1963, S. 5. 
158 Chinesische Schriftzeichen, die auf chinesische Sprachzeichen hinweisen. Quelle: „Encyclopedia of Korean 
Culture“, http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0061928(04.06.2021), übersetzt durch die Verfasserin 
159 Historischer Hintergrund der Geburt von „Hangeul“, übersetzt durch die Verfasserin, Quelle: 
https://www.mcst.go.kr/usr/child/s_culture/korean/koreanInfo.jsp(08.06.2021) 
160 „Jib-Hyun-Jeon“ ist ein Forschungsinstitut, das in der frühen „Cho-Sun“-Dynastie im königlichen Palast 
eingerichtet wurde. Dort haben die Wissenschaftler ihre Forschungen hinsichtlich „Han Geul“ durchgeführt. 



 

 50 

fung neuer Schriftzeichen, „Hunminjongeum“, beauftragt wurde. Das Wort „Hunmin-

jongum“ hat zwei Bedeutungen. Erstens ist die Bedeutung von „die richtige Lautlehre, um die 

Menschen zu lehren“, was sich auf das koreanische Alphabet bezieht, das im Jahr 1443 von 

König „Sejong“ geschaffen wurde. Es ist gleichzeitig auch der Name eines Buches, das sich auf 

die Originalstiche bezieht, die angefertigt wurden, als die 28 Schriftzeichen von „Hunmin-

jongum“ im Jahr 1446 durch den Monarch „Sejong“ veröffentlicht wurden.161 Die Ziele der 

eigenständigen Schriftenwicklung war eine leichtere Lesbarkeit und Verständlichkeit. Außer-

dem muss man damit alle Laute, die die Grundlage der Sprache sind, frei ausdrücken können. 

Und wenn schon Schriftzeichen geschaffen werden, dann sollten es neue und einzigartige sein, 

die in keinem anderen Land verwendet werden. König Sejongs Traum war es, Schriftzeichen 

zu entwickeln, mit denen man die Laute so niederschreiben konnte, wie sie ausgesprochen 

werden, und mit dem das Volk keine Schwierigkeit hat, sich auszudrücken. Also Schriftzeichen, 

die leicht zu lesen und leicht zu schreiben sind.162 Bis 1440 n. Chr. konnten nur die Gebildeten, 

die Gesandten und Beamte schreiben und lesen, da bis dahin die Schrift aus China übernom-

men wurde. „Hangeul„ ist ein wichtiges Kulturgut, das vor etwa 570 Jahren geschaffen wurde, 

um den koreanischen Kulturgeist zum Ausdruck zu bringen. „Es wurde Im Jahr 1997 ebenfalls 

von der UNESCO zum Weltkulturerbe ernannt.“163 

Herr „Ho Um“, Leiter der Hangeul-Vereinigung erläutert die Bedeutung der Schaffung von 

„Hangeul“ als eigenständige Schriftsprache folgendermaßen: 

„Alle Intellektuellen von damals wollten, dass die koreanische Kultur und das politische 
System China angepasst werden. Die Koreaner wurden von der chinesischen Kultur stark 
beeinflusst. Aber König „Sejong“ der Große wusste, dass die Koreaner anders als die 
Chinesen sind. Am Anfang der Verkündung von „Hunmin-Jeongum“ wird daher hervor-
gehoben, dass die Sprache der Koreaner anders als die der Chinesen ist. Ohne einen 
festen Nationalgeist hätte König „Sejong“ so etwas nicht sagen können. Weiter steht, 
dass die neue Schrift für das ungebildete Volk geschaffen wurde. Das heißt, dass König 

 
Quelle: „Encyclopedia of Korean Culture“, http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0055081(11.06.2021), 
übersetzt durch die Verfasserin 
161 Quelle: „Encyclopedia of Korean Culture“, übersetzt durch die Verfasserin 
http://dh.aks.ac.kr/Encyves/wiki/index.php/%ED%9B%88%EB%AF%BC%EC%A0%95%EC%9D%8C(11.06.2021) 
162 Quelle: „Cultural Heritage Administration“, übersetzt durch die Verfasserin, 
https://www.mcst.go.kr/usr/child/s_culture/korean/koreanInfo.jsp(11.06.2021) 
163 UNESCO Welt Kulturerbe im Jahr 1997, Quelle: https://german.korea.net/AboutKorea/Culture-and-the-
Arts/UNESCO-Treasures-in-Korea (11.06.2021) 



 

 51 

Sejong nicht nur das Volk herrschte, sondern sich auch für die Rechte des Volkes ein-
setzte. Dieser Gedanke beruht auf der Volkswohlidee und ist der Ausgangspunkt einer 
Demokratie.“164  

Der Austausch von Tuschekunst zwischen Korea und China war schon wegen der politischen 

Abhängigkeit von China unvermeidbar, daher mussten Koreaner sich der chinesischen Kultur 

und Kunstform anpassen, damit die Kommunikation zwischen den beiden Ländern ermöglicht 

werden konnte. 

Koreaner haben dennoch, wie es bei Japanern der Fall war, ihre eigene Schrift zur Kalligrafie 

mit „Hangeul“ entwickelt. Ferner basiert die Tuschemalerei in Korea auf dem Buddhismus und 

Konfuzianismus. Neben der Schrift als Kulturgut mussten einige koreanische Naturschätze pro 

Jahr Japan und China übergegeben werden, um einen Krieg oder einen Konflikt mit beiden 

Nationen zu vermeiden.165 Das eigenständige Land Korea konnte somit seine Existenz und 

seine Identität bewahren. Die Tuschekunst entstand daher nur zwischen den Gelehrten und 

Abgesandten der beiden Nationen Korea und China. Daher spielt diese Tuschekunst eine wich-

tige Rolle auf der politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Ebene. 

3.4.3 „Sutren“ als heilige schriftliche Symbolträger buddhistischen Glaubens 

Kalligrafische Zeichen erhielten als Symbolträger eine religiöse Bedeutung durch ihren Ge-

brauch in den heiligen Schriften des Buddhismus, den sogenannten Sutren.166 Auf diesen Ge-

brauch im religiösen Kontext des Buddhismus wird im folgenden Teilabschnitt ein kurzer, ein-

führender Einblick gegeben.  

Was der Kult der Schriften im Buddhismus betrifft, haben die körperliche Überreste des Bud-

dha, Stupas, als eine Bewahrungskultur des Buddhismus eine hohe Bedeutung, weil diese als 

Ort der rituellen Verehrung verwendet werden.167 „Der wahre Buddha wurde nicht mehr im 

Körper der Überreste in seinem Körper, sondern in seiner Lehre lokalisiert, damit wurden die 

 
164 Quelle: http://contents.history.go.kr/mobile/kc/view.do?levelId=kc_r300900&code=kc_age_30 (10. Mai 
2021), übersetzt durch die Verfasserin 
165 Diese Information wurde mir in meiner Kindheit an der Mittelschule in Seoul von einem Geschichtslehrer 
überliefert. 
166 Vgl. Karlsson; von Przychowski 2015, S. 37. 
167 Vgl. ebd. 



 

 52 

mündlich und schriftlich überlieferten Lehrreden des Buddha, die Sutren, zum zentralen Ver-

ehrungsobjekt.“168 Sutras sind kurze Texte oder Verse in der buddhistischen Lehre Buddhas, 

welche insgesamt als Dharma bezeichnet werden. Das Herz-Sutra und das Lotus-Sutra neh-

men in dieser Lehre eine zentrale Rolle ein.169 Letzteres wurde im Jahr 286 n. Chr. im Kontext 

des Mahayana-Buddhismus in die chinesische Sprache übersetzt und in diesem Zusammen-

hang lässt die Stupas Schriftreliquie folgendes darüber verlauten: 

Überall dort, wo dieses Sutra dargelegt wird, 

wo es verlesen wird, wo es rezitiert wird, 

wo es abgeschrieben wird, wo eine Rolle 

von ihm aufbewahrt wird, soll man Stupas, 

verziert mit den sieben Kostbarkeiten, 

errichten, sehr hoch, sehr bereit und prächtig. 

Darin müssen keine Reliquien des Buddha 

mehr eingeschreint werden, Warum dies? 

In diesem [Sutra] ist der vollständige Körper des 

So-Gekommenen [Buddha] bereits erhalten.170 

Im buddhistischen Glauben ist die Erlangung von Verdienst nach dem Tod und Wiedergeburt 

ein wichtiges Hauptthema.171 Gemäß diesem Glauben bestimmen Taten unserer Lebzeiten die 

Art der Wiedergeburt. Karlsson erklärt folgendermaßen: 

„Nach buddhistischem Denken beeinflussen alle absichtsvollen Taten eines Menschen - 
und dazu gehören körperliche, sprachliche und geistige Taten - die Art seiner Wiederge-
burt im nächsten Leben. Dabei werden die unwürdigen, schlechten Taten gegen die ver-
dienstvollen Taten aufgewogen.“172  

Das Verbreiten von Sutren, das Stiften von Sutren-Abschriften, das Einrichten von Monumen-

ten und Figuren sollte den Menschen unendlich viel Verdienst einbringen und den Weg zu 

 
168 Vgl. ebd. 
169 Über Sutras: https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/s/sutras-im-buddhismus (10. 07. 2021) 
170 Vgl. Deeg 2007, S. 180. 
171 Vgl. Karlsson; von Przychowski 2015, S. 37. 
172 Vgl. ders., S. 37. 



 

 53 

einer Wiedergeburt in einem positiven Bereich ermöglichen.173 Darüber hinaus lehrt der Bud-

dhismus die moralische Verpflichtung als Kind gegenüber den Eltern, dass diese viele ver-

dienstvolle Werke tätigen sollen, um den verstorbenen Eltern eine gute Wiedergeburt zu er-

möglichen.174  

„Eine typische Widmungsinschrift trägt die Abschrift eines Kapitels des Grossen Kompilations-

Sutra.“175 Sie ist auf dem Jahre 492 von einem Mönch namens „Wujue“ datiert und begründet 

das Verbreiten von Sutren durch diese Abschrift im Folgenden:176  

„Damit aller Verdienst übertragen werde zur sofortigen Wiedergeburt im reinen Land 
von Vater, Mutter und seinen Vorfahren in sieben Generationen, damit es allen fühlen-
den Wesen Erleuchtung bringe sowie ein langes Leben und vor Schwierigkeiten und Un-
heil schützte.“177 

3.4.4 Anwendung der Kalligrafie im Buddhismus und Konfuzianismus 

In China, Korea und Japan wurde diese philosophische Strömung in der angewandten Kunst 

und in der buddhistischen Religion, vor allem durch den Konfuzianismus beeinflusst. Diese 

kulturell und religiös beeinflusste Kunst findet man vor allem in der Tuschemalerei und Kalli-

grafie mit den Motiven von „Ship-Jang-Seng“ (Verweis auf das Kapitel 3.8.1), die den Men-

schen Glück bringen, wo diese in den „Ship-Jang-Seng“ als Paravent, Möbel und Textilkunst in 

der angewandten Kunst zu sehen sind. Als konkretes Beispiel dafür feiern Koreaner mit der 

traditionellen Bekleidung die Neujahrszeremonie in der Familie. Langlebige „Ship-Jang-Seng“- 

Lebewesensmotive werden auf der bunten feierlichen Neujahrestracht von „Han-book“ be-

stickt und ebenso die glücksbringende kalligrafische Schrift „복“ (das Glück), damit das ganze 

Jahr mit glücklichem Leben versehen wird und Lebenswünsche erfüllt werden können. Tisch-

läufer, Tischdecke und Geldbeutel werden daher ebenso mit den „Ship-Jang-Seng“- Motiven 

oder glückbringenden kalligrafischem Schreiben bestickt und schön dekoriert.  

 
173 Vgl. ebd. 
174 Ebd. 
175 Ebd.  
176 Ebd. 
177 Vgl. Harrist 2008, S.184. 



 

 54 

In Folgenden werden die aktuellen „Ship-Jang-Seng“- Motive in der angewandten Kunst178 und 

Textilkunst gezeigt. Als weiteres Beispiel hat man in der traditionellen Trachtbekleidung „Ship-

Jang Seng“- Muster wie Kraniche, Tannenbäume gestickt oder kalligrafische Poesie über die 

konfuzianistische Philosophie wie das Glück und ein langes Leben auf die Seide geschrieben. 

Als ein typisches Beispiel der Textilkunst 

wird das Tragetuch „Bo-Ja-Gi“ (보자기) 

genannt. „Bo-Ja-Gi“ ist ein faltbares und 

transportbares Tragetuch, das Gegen-

stände oder Geschenke transportiert. 179 

 
178 Der Begriff "angewandte Kunst" bezieht sich auf die Anwendung (und das daraus resultierende Produkt) 
künstlerischer Gestaltung auf Gebrauchsgegenstände im täglichen Gebrauch, Quelle: https://de.gallerix.ru/pe-
dia/definitions--applied-art/(05.07.2021) 
179 Quelle: https://covak.de/blogs/news/was-ist-bojagi(10.07.2021) 

Abbildung 7: „Sabang“ Stickerei, (viereckige Sticke-
rei), https://m.suyeh.co.kr/product/detail.html?pro-
duct_no=2937#none (28.01.2022) 

 

Abbildung 9: Kopfkissen mit den "Ship-Jang-Seng" 
Motiven, Stickerei, http://www.koreanstonemu-
seum.com/data/file/pk_b02_04/2097673637_Y6sD9
vGJ_2.jpg (28.01.2022)Abbildung 10: „Sabang“ Sti-
ckerei, (viereckige Sticke-
rei)https://m.suyeh.co.kr/product/detail.html?pro-
duct_no=2937#none (28.01.2022) 

Abbildung 6: Sammlung des "Koryo Museum of Art, in Kyoto, Nr. 31, zu sehen ist eine 
Stickerei, mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven auf mehreren achteiligen Paravents, Ende des 
19. Jahrhundert, in: "Woori" Kultur Zeitung, Foto: "Choi, Mi-Hyun", Bildquelle: 
https://koya-culture.com/news/article.html?no=94030(05.07.2021) 

 

 

Abbildung 7: „Sabang“ Stickerei, (viereckige Stickerei)https://m.suyeh.co.kr/product/de-

tail.html?product_no=2937#none (28.01.2022)Abbildung 8: Sammlung von "Koryo Mu-

seum of Art, in Kyoto, Nr. 31, Stickerei, mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven aus achteiligen 

Paravents, Ende des 19. Jahrhundert, in: "Woori" Kultur Zeitung, Foto: "Choi, Mi-Hyun", 

Bildquelle: https://koya-culture.com/news/article.html?no=94030(05.07.2021) 

 



 

 55 

Dieses Tragetuch lässt sich zusammenfalten. Durch das Falten entsteht der Vorteil, die Mate-

rialien bzw. Geschenke leicht zu transportieren und in beliebige Formen mit einem Knoten 

zusammenzufalten. 

Der Vorteil dieses Tragetuchs ist, dass dieses Tuch sehr leicht und praktisch Geschenke trans-

portieren lässt.  

 

 

 

Abbildung 8: Kopfkissen mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven, Stickerei, Bildquelle: 
http://www.koreanstonemu-
seum.com/data/file/pk_b02_04/2097673637_Y6sD9vGJ_2.jpg (28.01.2022) 

 

Abbildung 11: "Bo-Ja-Gi"(Patchwork), 19 Jahrhundert, „Cho-Sun“ Dynastie, Bild-
quelle: „Korean Stone Art Museum“, Seoul, Bildquelle: http://www.koreanstone-
museum.com/bbs/board.php?bo_table=pk_b02_04&wr_id=1&device=mo-
bile(28.01.2022)Abbildung 12: Kopfkissen mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven, 
Stickerei, http://www.koreanstonemu-
seum.com/data/file/pk_b02_04/2097673637_Y6sD9vGJ_2.jpg (28.01.2022) 



 

 56 

 

 

 

Abbildung 10: Stickerei aus „Ship-Jang-Seng", Do-Ru" Glücks-
beutel, 1922, Bildquelle: http://egloos.zum.com/jog-
akbo/v/2011389, In: http://www.gogung.go.kr(28.01.2022) 

 

Abbildung 15: Bestecktasche, Stickerei mit den "Ship-Jang-Seng" 
Motiven für die Hochzeit, http://www.koreanstonemu-
seum.com/data/file/pk_b02_04/990204419_5Cty-
dOMN_EC8898ECA080ECA3BCEBA8B8EB8B88.jpg(29.01.2022)A
bbildung 16: Stickerei aus „Ship-Jang-Seng", Do-Ru" Glücksbeu-

Abbildung 9: "Bo-Ja-Gi"(Patchwork), 19 Jahrhundert, „Cho-Sun“ Dynastie, Bild-
quelle: „Korean Stone Art Museum“, Seoul, Bildquelle: http://www.koreansto-
nemuseum.com/bbs/board.php?bo_table=pk_b02_04&wr_id=1&device=mo-
bile(28.01.2022) 

 

Abbildung 13: Stickerei aus „Ship-Jang-Seng", Do-Ru" Glücksbeutel, 1922, Bild-
quelle: http://egloos.zum.com/jogakbo/v/2011389, In: 
http://www.gogung.go.kr(28.01.2022)Abbildung 14: "Bo-Ja-Gi"(Patchwork), 19 
Jahrhundert, „Cho-Sun“ Dynastie, Bildquelle: „Korean Stone Art Museum“, Se-
oul, Bildquelle: http://www.koreanstonemu-
seum.com/bbs/board.php?bo_table=pk_b02_04&wr_id=1&device=mo-
bile(28.01.2022) 



 

 57 

 

Der Glaube des Konfuzianismus legt den Wert sowohl auf die Verehrung der lebenden Eltern, 

Familienangehörigen, als auch der Ahnen, damit sie einen Erleuchtungsgeist erlangen können. 

(vgl. dazu Kapitel 3.4.3) 

Abbildung 11: Bestecktasche, Stickerei mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven 
für die Hochzeit, http://www.koreanstonemu-
seum.com/data/file/pk_b02_04/990204419_5Cty-
dOMN_EC8898ECA080ECA3BCEBA8B8EB8B88.jpg(29.01.2022) 

 

Abbildung 17: "Neues Jahr Zeremonie", Paravents, Bildquelle: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blo-
gId=gico12&logNo=220619140140(28.01.2022)Abbildung 18: Besteck-
tasche, Stickerei mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven für die Hochzeit, 
http://www.koreanstonemu-
seum.com/data/file/pk_b02_04/990204419_5Cty-
dOMN_EC8898ECA080ECA3BCEBA8B8EB8B88.jpg(29.01.2022) 

Abbildung 12: "Neues Jahr Zeremonie", Paravent, Bildquelle: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blo-
gId=gico12&logNo=220619140140(28.01.2022) 

 

Abbildung 19: “Jeong Seon”, “Inwang jesaekdo” (Scene of Inwangsan 
Mountain After Rain) 138,2 cm x 79 cm. In: Korean Heritage Portal, 
http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?le-
velId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr=(29.01.2022)Abbildung 20: 



 

 58 

Aufgrund dieses moralischen Hintergrunds soll nach „konfuzianistischer Lehre“180 mit Tusche 

frisch geschriebene Kalligrafie immer bei jeder feierlichen Zeremonie als Mittel zur Kommuni-

kation mit den Ahnen verwendet werden.181 Um die Ahnen zu ehren, wird ein faltbarer Para-

vent mit dem kalligrafischen Gedicht als Erinnerungsgedicht über die Ahnen vorbereitet. Die 

Namen der Ahnen werden dazu geschrieben; diese werden in der Zeremonie gerufen und ein 

Gedicht wird vor dem vorbereiteten Mahltisch für die Ahnen gelesen. Anschließend findet die 

Begrüßung und Danksagung des Lebens an die Ahnen durch eine traditionelle Begrüßungsze-

remonie statt. Das kalligrafische Gedicht wird verbrannt, nachdem man dies vorgelesen hat. 

Gedicht- und Verehrungsschreiben an die Ahnen stammen aus buddhistischer konfuzianisti-

scher Lehre.182 Daher nimmt dieses kalligrafische Schreiben in Asien sowohl im Bereich Kunst 

als auch in der buddhistischen Lehre einen wichtigen Stellenwert ein. Das Schreiben an die 

Ahnen beinhaltet schützende Funktionen, damit die Ahnen ins „Reine Land“ gelangen oder, 

„Wünsche zu einer errungenen Wiedergeburt“. (vgl. das Kapitel 3.4.3) 

3.5 Entwicklung der koreanischen Tuschemalerei während der „Cho-Sun“-

Dynastie  

Von der Form der Tuschmaterialien bis zur praktischen, gestalterischen Umsetzung hat die 

koreanische Tuschemalerei zwei Stufen eines historischen Entwicklungsprozesses. Daher wird 

sich in diesem Kapitel mit der Entwicklung der koreanischen Tuschemalerei auseinandersetzt. 

Die erste Entwicklung der Tuschekunst stammt aus der Zeit Ende der „Goryeo“-Dynastie (918-

1392) und dem Anfang der „Cho-Sun“-Dynastie (1392-1897). Es waren die Adligen, Mönche 

und Literaten, die Tuschekunst zur Verwirklichung des „Sun“ (das Gute) oder zur Meditation 

benutzt haben. Wegen des Einflusses des Konfuzianismus war es derzeit sehr wichtig für sie, 

 
180 „Der Konfuzianismus ist keine Religion, sondern eine praktische, lebensnahe Morallehre mit religiösen 
Elementen. Begründet wurde er von dem Beamten K’ung-Ch’iu, der 551 vor Christus in „Qufu“ in der heutigen 
Provinz Shandong geboren wurde. Konfuzius lebte in einer Umbruchszeit: Das chinesische Feudalreich zerfiel – 
und damit auch die Glaubwürdigkeit seines mythologischen und religiösen Wertesystems. Das galt es zu 
erneuern mittels Rückbesinnung auf klassische Tugenden, von denen fünf zentral sind. Aus ihnen werden drei 
soziale Pflichten abgeleitet: Loyalität, Verehrung der Eltern und Ahnen und Wahrung von Anstand und 
Sitte.“ In: Zeit, 01. März 2007, Nr. 10, Konfuzianismus im Überblick: Hierarchie und Harmonie: 
https://www.zeit.de/2007/10/Religion-Konfu-Kasten (04. Juli 2021) 
181 Quelle: „Encyclopedia of Korean Culture”, Konfuzianismus: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0041280(04.Juli 2021), übersetzt durch die Verfasserin 
182 "Diese Information wurde mir in meiner Kindheit in den siebziger Jahren in Südkorea von meinem Großonkel 
in der Neujahrzeremonie überliefert und gesehen 



 

 59 

diese Tuschekunst mit dem subjektiven Empfinden zu verbinden. Die Tuschemalerei sollte 

daher nicht nur realistisch gemalt, sondern mit einer besonderen Betrachtungsweise 

gegenüber der Natur entwickelt werden. Die Bilder sind nicht dafür da, um die Schönheit der 

Natur zu malen, sondern die Innenwelt des Künstlers oder des beobachteten 

Kunstgegenstands auszudrücken. Daher sollte die Beobachtungsweise des Kunstwerks nicht 

nur realistisch, sondern die dahinter bedeutende Philosophie des Bildes interpretiert und im 

Bild ausgedrückt werden.183 Somit bezieht sich die koreanische Tuschemalerei nicht nur auf 

die Malweise der Gegenstände, sondern ist eine Darstellung der Innenwelt des Künstlers und 

der Natur. Diese innerlichen künstlerischen Kräfte entstehen bei ihrer Beobachtung der Natur. 

Daher konzentrieren die Künstler*innen ihre Energie auf das Eintauchen in die subjektiven 

Eindrücke der Natur. Die Künstler*innen harmonisieren sich mit den ursprünglichen Kräften 

der Natur. Die Koreaner und Chinesen glauben daran, dass alle Lebewesen einen Geist haben. 

Daher war es eine Aufgabe der Künstler*innen danach zu streben, die betrachteten und 

empfundenen Eigenschaften und charakteristischen Merkmale der Lebewesen in der 

künstlerischen Tuschemalerei wiederzugeben.184 Also sind Künstler*innen selbst ein Teil des 

Bildes. Bevor die Bilder auf dem Papier dargestellt werden, strebten die Tusche-

malkünstler*innen ständig danach, neben der realistischen Bildgestaltung, ihre beobachteten 

innerlichen Kräfte der Natur darzustellen. Daher betrachten die Tuschemalkünstler es als sehr 

wichtig, zuerst die inneren Kräfte der Künstler*innen zu verstärken, die durch die ständigen 

Übungen der Meditation und Malweise entstanden. Dieses Prozedere und das Streben nach 

einer inneren Kraft, sich mit der Natur verbinden, ist eine hohe Kunst. Die Künstler*innen 

sollten sich immer vor dem Beginn des Malens um die Verstärkung der eigenen inneren Kraft 

zur Natur bemühen, da die Künstler*innen zu einem Teil der Natur gehören.  

3.5.1 „Sa-Dae-Boo“ und „Su-Min“ 

Während die „Sa-Dae-Boo“ Gruppe als höher gestellte soziale Gruppe auf eine eigene verhal-

tenstechnische und repräsentative Anpassung an den traditionellen Konfuzianismus geachtet 

hat, wurde die Lebenswelt der „Su-Min“, Bauern (hauptsächlich Bauern, niedrigere gesell-

schaftliche Schicht) in der Malerei im Kontrast dazu selbstbewusst dargestellt. Die koreanische 

Gesellschaft war, verallgemeinert gesehen, durch eine sozioökonomische Aufteilung in zwei 

 
183 Vgl. Ahn 2000, S.13f. 
184 Vgl. Wang; Cai; Dawn 2002, S. 34f. 



 

 60 

soziale Schichten geprägt. Eine im Status höher gestellte soziale Schicht, die „Sa-Dae-Boo“, die 

zu den Gebildeten gehörte und allgemein „Yang-Ban“ bezeichnet wurde, brauchte nicht auf 

dem Feld zu arbeiten und hat die traditionelle Lehre des Konfuzianismus als Lebensphiloso-

phie gehalten. Ihre Haupttätigkeiten entsprachen der Verwaltung als Beamte, Regierende der 

Kommunen und die Ausbildung des Nachwuchses. Diese soziale Schicht spielte für die korea-

nische klassische Malerei eine wichtige Rolle. Die niedrigere gesellschaftliche Schicht, die „Su-

Min“ genannt wurde, hat ein anderes Leben geführt, da sie hauptsächlich auf den Reisfeldern 

und im Handwerk gearbeitet haben. Die „Su-Min“ haben meistens als Haussklaven und Haus-

diener*innen der „Sa-Dae-Boo“-Schicht untergeordnet gearbeitet. Ihre Haupttätigkeiten wa-

ren die landwirtschaftlichen Arbeiten bis in die Koloniezeit ab 1919. Die Nutzung der Eisen-

bahn, eines Telefons oder jegliches kommerzielle Handeln wurde ihnen bis 1919 vom König 

verweigert. Erst in der japanischen Besetzungszeit von 1910 bis 1945 wurden westliche Tech-

nologie und Gebrauchsgegenstände nach Korea eingeführt.185 Während dieser Zeitperiode er-

langte anhand der Adaption dieses Einflusses die „Su-Min“-Schicht für die Entwicklung des 

Landes eine entscheidende Bedeutung und einen sozioökomischen Aufstieg. 

Die spätere „Cho-Sun“-Dynastie nahm mit dem Erreichen des Reichtums der „Su-Min“-Gruppe 

eine wichtige soziale und kulturelle Rolle ein. Mit dem allmählich verschwundenen Glauben 

des Konfuzianismus hat die neureiche „Su-Min“-Schicht ihre Lebensart in der Kunst sehr na-

türlich und realistisch wiedergeben. Nach naturwissenschaftlichen und technologischen Fort-

schritten vermochte die neureiche „Su-Min“-Schicht praktisch in allen gesellschaftlichen Be-

reichen, zu partizipieren, darunter in der Wirtschaft, Politik und Kunst. Der traditionelle 

Glaube des Konfuzianismus spielte in der Gesellschaft keine wichtige Rolle mehr, da die prak-

tische und pragmatische Denkweise der späten „Cho-Sun“-Dynastie viel wichtiger waren als 

in der frühen Phase der Dynastie.186 Diese Denkweise stammt aus einer praktischen Lehre na-

mens „Shil-Hak“, angelehnt an eine ältere Glaubensrichtung aus China.187 Das war der Grund, 

warum der Glaube an „Shil-Hak“ von „Park, Ji-Won“ und „Jeon, Jak-Yong“ übernommen 

wurde. Beispielsweise berichtete „Park, Ji-Won“ über den Aufstieg der neureichen „Su-

 
185 Park, die zweite Phase der Kolonialpolitik, Quelle: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase2/index.html(01.08.2021) 
186 Über “Shil-hak”in „Cho-Sun“-Dynastie, übersetzt durch die Verfasserin. Quelle: 
http://contents.history.go.kr/front/ta/view.do?levelId=ta_m71_0070_0010_0030_0040(01.08.2021) 
187 https://terms.naver.com/entry.naver?docId=3580647&cid=59020&categoryId=59031 
(1. 08. 2021) 



 

 61 

Min“ und ihrer sich veränderten Stellung zu den „Sa-Dae-Boo“ in seinem Werk „Yang-Ban 

Jeon“, in dem er die aktuelle politische und soziale Situation dezidiert beschrieb.188  

Das Grundprinzip der Philosophie von „Shil-Hak“ stützte sich auf eine Disziplin, die versuchte, 

die Wissenschaft auf empirische Weise im Geiste der freien Kritik voranzutreiben und ihre 

Ergebnisse lebenspraktisch im Alltag anzuwenden.189  Daher versuchten „Sil-Hak“-Gelehrte 

alle Schlussfolgerungen auf der Grundlage valider und objektiver Beweise empirischer For-

schung zu ziehen. Dies entsprach einer grundsätzlich akademischen Haltung als Lebensphilo-

sophie.190 Der Zweck „realer“ Poesie war es daher, Fakten anhand akademischer Forschung 

objektiv aufzudecken. Darüber hinaus hatte „Sil-Hak“ einen nationalen und modern orientier-

ten Charakter. „Sil-Hak“ war eine reformierte Lehre, die versuchte, die Veränderungen in der 

Gesellschaft während der späteren „Cho-Sun“-Dynastie und verschiedene darauffolgende 

Probleme produktiv zu lösen. „Sil-Hak“-Gelehrte hofften, durch die industrielle Fortschritts-

entwicklung sozioökonomische Probleme zu überwinden und Umwälzungen innerhalb der 

Gesellschaft voranzubringen für die Schaffung neuer Lebensbedingungen.“191 

Im Gegensatz zur klassischen Malerei, die den Prinzipien des Konfuzianismus angepasst wurde, 

hat die „Su-Min“-Gruppe einen eigenständigen, kreativen Malstil entwickelt und in ihren Wer-

ken repräsentativ dargestellt. Es ist ein neuer Ansatz der Tuschemalerei, der vorher nicht in 

Betracht gezogen worden ist. Diese Bilder nennt man in Korea „Pung-Sook-Do“ oder „Pung-

Sook-Hwa“, wörtlich übersetzt, „das Gemälde, das die Sitten malt“192. Diese Art der Tusche-

malerei orientierte sich in der Motivauswahl und Bildgestaltung nicht nur am Alltagsleben von 

Bauern, sondern es ging zudem auch um die Repräsentation ihrer Kultur, Musik, Kunst und 

Wirtschaft. 

 
188 In: „National Institute of Korean History”, übersetzt durch die Verfasserin 

http://contents.history.go.kr/front/hm/view.do?treeId=010604&tabId=03&levelId=hm_113_0070 (2.08. 2021)  
189 In: „National Institute of Korean History”, übersetzt durch die Verfasserin 
http://contents.history.go.kr/front/ta/view.do?levelId=ta_m71_0070_0010_0030_0040(02.08.2021) 
190 Vgl. ebd. 
191 Über „Shil-Hak“; 
https://dic.kumsung.co.kr/web/smart/detail.do?headwordId=2845&findCategory=B002005&findBookId=23 
(03.08.2021) 
192 Übersetzt durch die Verfasserin  



 

 62 

Am Ende der „Cho-Sun“-Dynastie, verschwand die vermögende „Sa-Dae-Boo“-Schicht zuse-

hends. Wegen der verbesserten wirtschaftlichen Lage konnten die koreanischen Bauern stu-

dieren. Das Erreichen einer sozioökonomisch vorteilhafteren Stellung war ein großer Wunsch 

der Bauern und durch eine zunehmende Alphabetisierung konnten sie ihre neu gewonnene 

soziale Position verteidigen. Diese Situation begründete den Ursprung der Kunst und Kultur 

koreanischer Frauenliteratur und Volksmalerei, da sie als Ausgangslage erstmalig diese Kunst-

form ermöglichte.193 

3.5.2 „Pung-Sook Hwa“ 

„Pung-Sook-Hwa“, wurde schon in der „Goryeo“-Dynastie an die Wand oder an Tempeln ge-

malt. Diese Malweise setzte sich in der „Cho-Sun“-Dynastie fort. Die Hauptmotive dieser Ma-

lerei waren Sitten und Bräuche wie jährliche Veranstaltungen, Musiker, Hochzeiten von 

„Yang-Ban (Sa-Dae-Boo)“ und „Su-Min“, Reisen und Frauen. Es wurden die alltäglichen Szenen 

der beiden sozialen Gruppen realistisch dargestellt.194 

„Insbesondere die in Volksgemälden gezeigten Genrebilder sind oft eng mit dem Leben 
der einfachen Leute in ihrem Gedächtnis verbunden und zeigen verschiedene Lebens-
stile wie Bräuche, die Situation der Epoche und jährliche kulturelle Ereignisse sowie die 
Szenen der Natur. Die meisten Bilder von „Pung-Sook-Hwa“ reduzieren die Hintergrund-
bilder anders als die Landschaftsmalerei. „Pung-Sook-Hwa“ Bilder komponierten und fo-
kussieren sich auf eine Darstellung der Personen. Die dargestellten realen Personen wa-
ren das Zentrum des Bildes. Die Personendarstellungen im Bild waren die besondere Art 
von diesen Genrebildern, indem die einfachen Leute treu leben, und auf einem Blick auf 
ihren Lebensunterhalt.195 

„Pong-Sook-Hwa“ ist eine Genremalerei, die im späten 18. Jahrhundert ihren Höhepunkt er-

reichte. Ein Genrebild bedeutet eine Szene aus dem Alltag. „Es bildet eine Person, eine Men-

schengruppe, eine Handlung oder eine Momentaufnahme ab und hält so die Lebensformen 

eines Volkes in seinem typischen Umfeld fest. Weil ein Genrebild volkstümliche oder regionale 

Charaktere und Gebräuche darstellt, wurde früher auch vom Sittenbild gesprochen, die Gen-

remalerei wurde dazu passend als Sittenmalerei bezeichnet.“ 196  In diesen „Pung-Sook-

 
193Historischer Hintergrund von „Shil-Hak“: 
http://contents.history.go.kr/front/hm/view.do?treeId=010604&tabId=03&levelId=hm_113_0070(03.08.2021) 
194 Vgl. Yoon 1977, S. 211, übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
195 Vgl. ebd. 
196 https://www.oelbilder-oelmalerei.de/was-sind-genrebilder/ (21. Mai 2021) 



 

 63 

Hwa“ erkennt man, wie die Koreaner einer zu zwei Teilen gespaltenen sozialen Schicht (als 

„Su-Min“ und als „Yang-Ban“) gelebt haben. Diese Malerei der späteren „Cho-Sun“-Dynastie 

vermittelte nicht nur die Kunst, sondern auch die kulturellen Bewegungen und die Lebenssi-

tuationen der Bauern. Darüber hinaus wurde nicht nur die Malerei der Bauern, sondern auch 

die Welt der mittleren Schicht dargestellt.197 Am Ende des 18 Jahrhunderts neigten die Bilder 

von „Pong-Sook-Hwa“ dazu, die Lebensart von „Su-Min“ darzustellen. In dieser Zeit zeichnet 

sich „Pong-Sook-Hwa“ durch die realistischen Bilder von „Su-Min“ aus und diese Bilder wur-

den in Form eines faltbaren Paravents bewahrt. Im Gegensatz dazu wurde im Frühjahr des 18. 

Jahrhunderts das Leben von „Yang-Ban“ hauptsächlich wiedergegeben.198 In diesem Frühjahr 

des 18. Jahrhunderts wurden neben allgemeinen Genrebildern Gebete für die Krieger und le-

benslange Gebete für die „Yang-Ban“ dargestellt.199 Für die Entstehung dieser Genrebilder be-

standen sowohl politische als auch historische Gründe:  

Es bestehen einige unterschiedliche wissenschaftliche Erklärungsansätze, warum gerade 

„Pong-Sook-Hwa“ ein wichtiger malerischer Stil im späten 18 Jahrhundert geworden ist. Als 

wesentlicher Grundgedanke vieler wissenschaftlicher Forschungen kann man nennen, dass 

Koreaner auf der Suche nach einer von China unabhängigen völkischen Identität waren. Diese 

Erkenntnis geht hervor aus den Gedanken einer praktisch denkenden Philosophie namens 

„Shil-Hak“. (vgl. Kapitel 3.5.1) 

„Diese philosophische Denkströmung verstärkte der Aufstieg des nationalen Selbstbe-
wusstseins, der sich auf dem nationalen Selbstbewusstsein beruhte. Daher zeigten die 
„Pung-Sook-Hwa“ Bilder die davor noch nicht vorgestellte Lebenswelt von „Su-Min“. Da 
diese Bilder an diversen Orten gemalt wurden, gab es vielfältige Interpretationsmöglich-
keit, einerseits durch die Bildinhalte, anderseits durch die neuen Malversuche durch 
Künstler.“200 

Während der späteren „Cho-Sun“-Dynastie Epoche haben die Künstler, Literaten und Musiker 

versucht, die bestehenden malerischen Regeln von früheren Stilen zu vermeiden. Die korea-

nischen Künstler*innen haben sich nicht an die traditionellen malerischen Regeln der Literatur 

und der Musik gehalten, die aus China beeinflusst worden sind, sondern eine Sehnsucht nach 

 
197 Übersetzt durch die Verfasserin 
http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr= (19. 05. 2021) 
198 Vgl. Jin 1999, S. 318f., übersetzt durch die Verfasserin 
199 Vgl. ebd. 
200 Ebd. 



 

 64 

neuen Kunststilen, neuen Denkweisen entwickelt.201 Diese traditionellen malerischen Regeln 

in der Tuschemalerei entsprachen dem Konfuzianismus und einigen anderen strengen male-

rischen Vorschriften, die nicht mehr zu dieser Epoche gezählt wurden. Auch persönlich ge-

schriebene Gedichte waren sehr dominant. Das bedeutet, die Künstler haben danach gestrebt, 

ihr subjektives individuelles Denken und die gesammelten Erfahrungen wiederzugeben. Ein 

Beispiel ist der erste koreanische Roman „Hong, Gil-Dong Jean“ vom Schriftsteller „Heu, 

Gyun“ (1569-1618),202 welcher ein sehr beliebter Roman gewesen ist, weil er das Leben und 

Leiden der Bauern realistisch dargestellt hatte. Die Konflikte zwischen den beiden sozialen 

Schichten „Yang-Ban“ und „Su-Min“, Diskrimination, unberechtigte Urteile durch die „Yang-

Ban“ wurden scharf kritisiert. Im Roman „Hong Gil-Dong“ geht es darum, dass der Schriftstel-

ler den Amtsmissbrauch und das unangemessene Verhalten von „Sa-Dae-Boo“ (Yang-Ban) 

exemplarisch und konkret beschrieben hatte.203 Die Erzählweise des Romans basiert auf der 

aktuellen sozialen Situation von „Su-Min“, die durch „Yang-Ban“ unterdrückt wurde. „Hong, 

Gil-Dong“, der eine fiktive Hauptfigur im gleichnamigen Roman darstellt und aus der „Su-

Min“-Schicht stammt, wurde als Held und Retter für das Volk dargestellt. Die bisher ge-

schwächte „Su-Min“ -Gruppe wurde nicht mehr in der Opferrolle, sondern als eine selbstbe-

stimmte und selbstbewusste Gruppe dargestellt, die gegen die ungerechte Situation durch die 

„Yang-Ban“-Gruppe, die ihre Macht missbrauchten und sie unterdrückten, kämpft. 

In der Malerei haben Tuschekunstmaler versucht, die Bilder nicht nur zweidimensional darzu-

stellen, sondern unter diversen perspektivischen Beobachtungen eine Landschaft darzustellen. 

Diese unterschiedlichen perspektivischen Darstellungen wurden im 18. Jahrhundert mit der 

Erscheinung der westlichen Malerei präziser und konkreter in der koreanischen Tuschemale-

rei umgesetzt. In der Felsenmalerei und in der Landschaftsmalerei wurde diese Darstellungs-

form beispielsweise aufgegriffen.204 Die vorher beherrschten Kompositionen, Perspektiven, 

Anatomien und Farben in der Tuschemalerei von „Pong-Sook-Hwa“ wurden komplett igno-

riert. In der westlichen Malerei kann man diesen neuen malerischen Versuch mit den künst-

lerischen Darstellungen von Edouard Manet im Werk „das Frühstück im Grün“205 vergleichen. 

 
201 Ebd. 
202 Mitte der „Cho-Sun“ Epoche hat „Heu-Gyun“ das Werk „Hong-Gil-Dong“ verfasst. 
203 Übersetzt durch die Verfasserin, Quelle: 
http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr= (20. 05. 2021) 
204 Vgl. Jin 1999, S. 131 und S. 319. 
205 1862, 2,08 X 2,64 Meter Musée d’Orsay, Paris 



 

 65 

Manet stellte im Bild die Figur so dar, dass er neue Kompositionen, Perspektiven und Anato-

mien anstrebte.206 Die koreanische Tuschemalerei im 19. Jahrhundert zeigte realistische Bil-

der, aber immer war es für die Künstler*innen wichtig, eine neue Beziehung zwischen dem 

Werk und Betrachtern herzustellen. In Werken von Manet, zum Beispiel dem Werk „Eisen-

bahn“, kann man die Beziehung und Ansprechbarkeit zwischen dem Bild und dem Blick erken-

nen, weil das Bild den Betrachtern einen mentalen Raum erzeugt. Eine wechselseitige Be-

obachtungsrolle im Bild war die Absicht des Künstlers.207 

Die am Ende der „Cho-Sun“-Dynastie entstandenen Bilder von „Pong-Sook-Hwa“ spielen eine 

wichtige Rolle in der koreanischen Malerei. Hauptmotive der Tuschemalerei waren die Wie-

dergabe des koreanischen Alltags, Lebenssitten, die Situationen der Bevölkerung, die vor al-

lem mit Freude und Traurigkeit des Lebens und mit Humor dargestellt wurden. Volksfeste und 

der Alltag der Bauern auf den Reisfeldern und Frauen waren die Hauptthemen. Ferner wurden 

die Frauen in der mittleren Schicht mit Humor dargestellt. Diese Malerei wird „Pong-Sook-

Hwa“ und später „Min-Hwa“ genannt und ist wichtig für die koreanische Kunst, da der Malstil 

den koreanischen Alltag dieser Epoche widerspiegelte. Daher hatte die Tuschemalerei eine 

dokumentarische Funktion. Dabei betonte diese Art der Tuschemalerei eine Malweise, die 

praktisch wiederholt werden kann, indem man mehrfach das gleiche Bild malt. Während die 

der Adeligen nur einmal angefertigt wurde, wurde diese Art der Tuschemalerei in mehreren 

Teilen hergestellt. Diese vom Alltag oder Sitte entstandenen Bilder symbolisierten das volkli-

che Leben sehr lebhaft und authentisch, ohne jedoch die subjektive Interpretation des Künst-

lers einzuholen, die später diese Tuschemalerei in der „Min-Hwa“ Kunst beeinflusste.208 

Die koreanische Tuschekunst im späteren 18. Jahrhundert hat die gesellschaftlichen Probleme 

thematisiert und die Künstler*innen wollten etwas ganz Neues als Malgegenstand ausprobie-

ren. Diese Sittenbilder „Pung-Sook, Hwa“ sind eine sehr wichtige kunsthistorische Quelle für 

diese Epoche, da diese Sittenbilder das Leben der Koreaner*innen wiedergeben. Sie dienen 

 
206 Vgl. Kropmanns 2018 
207 Vgl. Lüthy 2003, S. 62. 
208 Vgl. Yoon 1999, S. 14ff. 



 

 66 

bis in die heutige Zeit als wichtiges kunsthistorisches Malarchiv, da die damalige gesellschaft-

liche Situation sowohl zwischen Frauen und Männern als auch zwischen den Reichen und Ar-

men in ihnen exemplarisch und repräsentativ dargestellt wird. 

3.5.3 „Min-Hwa“  

Neben der Tuschemalerei gibt es eine weitere Art der Malerei, gennant „Min-Hwa“, die in 

Korea sehr geprägt wurde. Motive von „Min-Hwa“, Naturelemente wie Bäume, Kraniche und 

Wasser, wurden aus der Tuschemalerei übernommen, da Tuschekunst vorbildhaft das Malen 

von „Min-Hwa“ inspirierte. „Min-Hwa“ bedeutet wörtlich „Volksmalerei“, welche die Tusche-

kunst nachahmte. „Min-Hwa“ wurde durch viele anonyme Künstler*innen hergestellt, welche 

die Tuschmaltechniken nachgeahmten. „Die Künstler der Volksmalerei waren die Berufsmaler, 

die nicht bei „Do-Hwa-Won“, aber sie waren bürgerliche Künstler. Anders als die Malerei von 

„Yang-Ban“ haben sie nach den Bedürfnissen der Gesellschaftssituation gemalt. Sie waren in 

der Regel Menschen mit niedrigem sozialem Status oder sozialen Status, daher haben sie ano-

nym Bilder gemalt.“209  

„Min-Hwa“ ist ein Ausdruck kollektiver Sensibilität der koreanischen Lebenssituation. Wäh-

rend traditionelle Gemälde von „Sa Dae Boo“ die individuelle Kunst, Persönlichkeit oder die 

Weltanschauung des Künstlers offenbaren, um reine Kunst zu genießen, offenbaren Volksbil-

der „Min-Hwa“ die kollektive ästhetische Erfahrung und Weltanschauung des einfachen Men-

schen in einer natürlichen und primitiven Ausdrucksform. „Min-Hwa“ wurde als Vermittlung 

zur praktisch angewandten Kunst in der Volkskunst übermittelt.210  

Die gemeinsamen Eigenschaften der späteren „Cho-Sun“-Dynastie in der Tuschemalerei und 

„Min-Hwa“ liegen darin, dass sie Bilder aus dem Alltag und den koreanischen Sitten in einer 

populären Weise dargestellt haben. „Lee, Wo-Hwan“ definierte diese „Min-Hwa“ -Malerei als 

Kunst, die aus den Gewohnheiten der Völker im Alltag entstanden ist.211 Die Malweise von 

„Min-Hwa“ ist laut „Kim, Ho-Yeon“ eine Kunst ohne künstlerische Regel bei der Gestaltung. 

 
209 In: “Encyclopedia of Korean Culture”, über “Min-Hwa”, übersetzt durch die Verfasserin, Quelle: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0020370 (18. 05. 2021) 
210 Vgl, Yoon 1999, S. 27ff., übersetzt durch die Verfasserin 
211 Ebd. 



 

 67 

Das ist der Unterschied zwischen der in der später entstandenen „Cho-Sun“-Dynastie Tusche-

malerei und „Min-Hwa“. Er nannte diesen Malstil „Volksmalerei“, da er das Leben der Korea-

ner*innen authentisch repräsentiert in seiner natürlichen Ästhetik und mit humorvollen Ak-

zenten, weshalb es volkstümliche Eigenschaften annimmt.212 

So wie Koreaner*innen im 18. Und 19. Jahrhundert lebten, liegt der Reiz der Volksmärchen 

darin, dass sie subtil und anregend sind. Die Darstellung der Farben sieht dekorativ, bunt und 

rustikal aus, aber man findet eine geplante Harmonie im Bild. Gleichzeitig sieht das Bild zuerst 

ungeschickt aus, aber es ist trotzdem ein stilvolles Bild. Jedes Symbol besteht in einer einfa-

chen Form, aber es hat farbenfrohe dekorative Elemente, die miteinander harmonieren. Die 

Botschaft des Symbols ist seriös, aber die Motive sind leicht und fröhlich.213 

Nach „Choo, Ja-Young“, einem koreanischen Volkskunstforscher, werden zwei Arten der 

„Min-Hwa“ unterschieden. Anders als die klassische Tuschemalerei, die hauptsächlich die Na-

tur, Berge, Bäume und Blumen dargestellt hat, entspringt sie in der späteren „Cho-Sun“-Dy-

nastie einer alltäglichen Situation. In dieser Kunstepoche haben die Künstler*innen gezielt das 

Thema der alltäglichen Sitte wie Hochzeit einer Frau oder Neuerntezeit gewählt. Diese ange-

wandte und klassifizierte Malweise wurde jedoch von „Lee, Woo-Hwan“ kritisiert, dass ihm 

zufolge koreanische Tuschmalkünstler*innen am Anfang nur der neuen Elitengruppe „Sa-Dae-

Boo“ angehörten. Die Künstler der späteren „Cho-Sun“-Dynastie stammten aus dem einfa-

chen Volk und waren keine Adligen.214 Daher betont er seine persönliche Wertschätzung und 

Anerkennung der in der späteren „Cho-Sun“-Dynastie entstandenen Bilder, also der Sittenbil-

der. Ferner kritisiert er die Bilder, die von Mitgliedern der „Sa-Dae-Boo“-Gruppe gemalt wur-

den, da sie sich bei der Erschaffung ihrer Werke sehr auf die traditionellen Malweisen fokus-

siert haben. Diese idealen und auf die traditionelle Malerei fokussierten Bilder sind 

perspektivisch sehr einseitig, da die „Sa-Dae-Boo“ in ihrer Stellung die größte politische Macht 

innehatten. Die „Sa-Dae-Boo“ legten ihren Schwerpunkt auf das Genießen und Betrachten der 

Bilder, die Anpassung an die Natur und die Suche nach Harmonie in der Natur. Seine Kritik 

 
212 Vgl. Yoon 1999, S. 15ff. 
213 Vgl. Lee 2010, S. 140., übersetzt durch die Verfasserin 
214 Vgl. Yoon 1999, S. 16 



 

 68 

drückt aus, dass diese dominante Malweise der Landschaftsbilder durch „Sa-Dae-Boo“ die Ur-

sache der verspäteten modernen Entwicklung der Tuschemalerei war, weil in Korea haupt-

sächlich die Bilder von „Sa-Dae-Boo“ Wertschätzung und Beachtung fanden.  

3.5.4 Konfuzianismus in der „Cho-Sun“ Epoche und „Do-Hwa Won“ 

Koreanische Tuschemalerei hat ihren Ursprung in der „Cho-Sun“-Dynastie zur Zeit des Königs 

„Lee, Sung-Gae“ (1392 n.Chr.). Die Dynastie „Cho-Sun“ hat sich bis zur japanischen Kolonialzeit 

(ab 1910) fortgesetzt. Sein Verhältnis zu Japan und China ist über die koreanische Malstudie 

schwer zu erforschen, da sich die zentralmächtige Dynastie gegenüber anderen Ländern vor 

allem wegen der verheerenden Kriege der Japaner sehr geschlossen verhalten hatte.215  

Der Volksglaube bestand darin, dass der Buddhismus nicht mehr die inspirierende Kraft in der 

„Cho-Sun“-Dynastie (wird auch „Lee“-Dynastie genannt) sei, was in der vorherigen Dynastie 

(„Goryeo“) der Fall gewesen sein soll. Die Mönche, die als Abgesandte aus China Korea 

besucht haben, haben der koreanischen Kultur die chinesischen Schriften und den Glauben 

des Buddhismus mitgebracht worden. Vor allem ist dieser Kulturaustausch durch den 

Gebrauch des Buddhismus mitgebracht worden. Vor allem war dieser Kulturaustausch durch 

den Gebrauch von Tuschefarben und diverser Pinsel kalligrafisch möglich. 

Statt des Buddhismus wurde, der von China beeinflusste, traditionelle Glaube des Kon-

fuzianismus eine prägende Verhaltensnorm für die Koreaner. Am Anfang wurde die 

koreanische Tuschemalerei von China beeinflusst. Dafür trug primär eine neue soziale Klasse 

Verantwortung, die „Sa-Dae-Boo“ genannt wurde, 216  und die durch die Einführung einer 

neuen Staatsform radikale Änderungen vorgenommen hatte. Die „Cho-Sun“-Dynastie hat für 

ihre Neugründung der „Cho-Sun“- Dynastie ihre Macht und die Rolle des Staates verstärkt, so 

dass das Land Korea nicht mehr von Norden aus von China und von Süden aus von Japan 

beeinflusst wurde. Diese Neue Elitegruppe „Sa-Dae-Boo“, die in China studierte, versuchte 

unter der Anwendung des Konfuzianismus ihre politische Macht zu sichern und setzte die 

Festlegung der idealen Lebenslehre für die Völker durch. 217  Beispielsweise wurden klare 

 
215 Vgl. Janata 1963, S. 5f. 
216 Übersetzt durch die Verfasserin, Quelle: 
http://contents.history.go.kr/mobile/ta/view.do?levelId=ta_m41_0070_0010 (16. 05. 2021) 
217 Vgl. ebd. 



 

 69 

gesellschaftliche Rollen der Frauen und Männer bestimmt und die kollektive Anpassung der 

Gesellschaft an gemeinsame sozialethische Normen als Tugend geschätzt. Es ist ein 

gesamtgesellschaftliches System, das von dem König ausging, jedoch hat die „Cho-Sun“-

Dynastie am Ende des 18. Jahrhunderts auch viele kulturelle Beiträge angeboten, wie 

beispielsweise eine Begründung des „Do-Hwa Won“, in dessen Einrichtung die Künstler zuerst 

als Hofmaler eingestellt wurden. Diese Hofmaler stammten aus der einfachen Bevölkerung 

und waren keine Adligen. Ihre Aufgaben waren es, die Tuschemalerei weiterzuentwickeln und 

neue Malstile zu erforschen. „Do-Wha Won“ ist eine öffentliche malerische Einrichtung, wo 

die Künstler zur Herstellung und Bewahrung ihrer künstlerischen Werke tätig waren. „Do-Wha 

Won“ ist gleichzeitig ein kulturelles Institut, das in der „Goryeo“-Dynastie und in der frühen 

„Cho-Sun“-Dynastie eingerichtet wurde, um die Malerei zu überwachen.218  

In der frühen „Cho-Sun“-Dynastie war es ein wichtiges politisches Prinzip, die innere politische 

Lage in Korea zu stabilisieren und keine Konflikte mit China und Japan zu riskieren. Der aus 

China stammende Konfuzianismus ist Glaube, Spiritualität und zugleich eine sozialethische 

Lehre, welche sich an die gesamte Bevölkerung richtet. Die „Sa-Dae-Boo“ beabsichtigten vor 

allem, dass die unterschiedlichen sozialen Gruppen Koreas ein einheitliches Verhalten in 

Hinblick auf die Realisierung eines höheren kollektiven Wohlbefindens und zu Gunsten einer 

erwünschten nationalstaatlichen Entwicklung anstrebten. 219  Dies sei möglich, wenn jede 

einzelne Person sich an gemeinsame Wertenormen anpasst. Das bedeutete, man solle immer 

auf eine „Wir-Gesellschaft“ achten, nicht auf eine „Ich-Stärkung“. Daher wurde die 

Tuschemalerei am Anfang der „Cho-Sun“-Dynastie“ auf eine sehr realistische und objektive 

Weise dargestellt.  

In China entstand dieser Konfuzianismus beispielhaft durch den Meister „Kong-Ja“ (552-479 

v. Chr.) und der neu entstanden Schicht der „Sa-Dae-Boo“, die in China studiert hatten, haben 

diese Lehre für die Neueinigung und Regierung des Landes Korea angewandt.220 Er basiert vor 

allem auf der Philosophie des „Sun“, „das Gute“, zu erreichen. Um dieses „Sun“ zu erreichen, 

schrieb die philosophische Anschauung vor, dass auf eigene Bedürfnisse und eigenes Ego 

 
218 „Encyclopedia of Korean Culture”, Quelle: http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0015928 (16. 05. 
2021) 
219 Quelle: http://contents.history.go.kr/mobile/ta/view.do?levelId=ta_m41_0070_0010 (18. 05. 2021) 
220 Ebd, übersetzt durch die Verfasserin 



 

 70 

verzichtet werden müsse. Eine ständige kollektive Bemühung der Bevölkerung, sich dieser 

Philosophie und ihrer moralischen Lehrer anzupassen, wurde der angestrebten 

Verwirklichung der höchsten, ideellen Priorität vorausgesetzt: Ein universeller und kollektiver 

Glückszustand. Ein vorbildliches Verhaltensmuster, Lebensweisheit und der Umgang mit 

Konflikten wurden ausführlich wie in der heutigen Bibel festgelegt. In dieser „Cho-Sun“-

Dynastie war diese Philosophie für eine neue Geburt des Landes notwendig, um das zerstreute 

Volk zu einigen und innere Sicherheit zu erlangen. Diese Strenge und Regeln haben nicht nur 

die Politik, sondern auch die Kultur und die Ökonomie des Landes beeinflusst. Wenn sich jeder 

Koreaner diesem Prinzip der Lehre anpassen würde, könnte Korea als Nation fortbestehen.221  

„In der späteren „Cho-Sun“-Dynastie von König „Young-Jo (1724) und „Jong-ho“ (1776) 
befindet sich koreanische Tuschmalerei in einem kulturellen und politischen Höhepunkt, 
in dem das Land Kunst und Kultur unter der Leitung des Königs als eigenständige Insti-
tution zu einer kulturellen Erforschung gewährleiten konnte.“222 

Nach mehrjährigen Kriegen mit den benachbarten Ländern befand sich Korea schließlich in 

einem friedlichen Wohlstand, sowohl politisch als auch wirtschaftlich in einem stabilen Zu-

stand, der durch dieses starke Zentralsystem und die strengen Lehren des Konfuzianismus er-

möglicht wurde. Das Leben ohne Kriege bescherte den Koreanern wirtschaftliches und politi-

sches Wachstum.223 Das Land wollte nun das Wissen über die Kunst und kulturelle Forschung 

erweitern und für den weiteren Nachwuchs im Hinblick auf die Fortsetzung der Tuschemalerei, 

in die Lehre investieren. Es gab eine Wettbewerbsausschreibung vom Staat, eine offizielle 

amtliche Eignungsprüfung, um die Begabten zu fördern. Nun fokussierte sich das Land auf die 

gezielte Förderung der eigenen nationalen Kultur. Vor allem wollten die koreanischen Künst-

ler*innen nicht mehr die von der chinesischen Tuschemalerei repräsentierte Lehre der Kunst 

übernehmen. 

 
221 Vgl. Choi, über Konfuzianismus, übersetzt durch die Verfasserin. Quelle: 
http://webzine.daesoon.org/board/view_win.asp?webzine=&menu_no=&bno=4826&page=1(16. 05. 2022) 
222 Quelle: http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_m31_0090_0020&whereStr=(16.05.2021)  
223 Vgl. ebd, übersetzt durch die Verfasserin 



 

 71 

3.5.5 Unterscheide zwischen Gemälden in der frühen und späteren „Cho-
Sun“-Dynastie 

Die Gemälde in der frühen „Cho-Sun“-Dynastie in der Landschaftsmalerei zeigten Merkmale, 

die auf dem chinesischen Stil basierten. In dieser Epoche waren die Naturstudien und Land-

schaftsmalerei ein Hauptthema der Malerei. Der Glaube des Konfuzianismus wurde als mora-

lische Lehre in der Gesellschaft als Standard vertreten.224 In der späteren „Cho-Sun“-Dynastie 

verwendete man zwar teilweise diese traditionelle Malweise der frühen „Cho-Sun“-Dynastie, 

aber die wachsende Bürgergruppe „Su-Min“ zeigte in der späteren „Cho-Sun“-Dynastie selbst-

bewusst ihre soziale Position und Lebensträume in der Malerei, in der man Kritik an die „Sa-

Dae-Boo“ in Bildern darstellte. Als Künstler, die das Leben der Bürger*innen dieser Epoche als 

Hauptmotive aufgegriffen haben, sind „Kim, Hong-Do“ und „Shin, Yun-Book“ zu nennen, die 

am meisten vertretenen Künstler der späteren „Cho-Sun“-Dynastie. In der malerischen Ände-

rung haben die Tuschkünstler*innen versucht, die Bilder durch den mehrmaligen Besuch vor 

Ort zu malen und beabsichtigten, realistische Landschaftsbilder mit bestimmten Wünschen zu 

ändern, zum Beispiel die Änderungen von Perspektiven und Distanz zwischen Nah- und Fern-

objekten. Die räumlichen Perspektiven werden beim Malen berücksichtigt. Die sogenannte 

„Jinkyung“-Landschaft von „Jeong, Seon“ (1676-1759) erschien exemplarisch zu dieser Zeit.225 

Wie die Impressionisten versucht haben, draußen die momentane Aufnahme künstlerisch dar-

zustellen, haben Künstler versucht, draußen zu malen, um die Schönheit der Natur so natür-

lich wie möglich darzustellen.226 Daher zählt diese Landschaftsmalerei als wichtiges kulturelles 

Erbe, weil ihre Werke die damalige Landschaft widerspiegeln. Außerdem kann man anhand 

dieser Landschaftsbilder die geographische und landschaftliche Naturentwicklung nachvoll-

ziehen, sodass sie bis heute als schätzenswerte Quelle betrachtet werden können. 

Als Vertreter der späteren „Cho-Sun“-Dynastie werden hier daher „Kim, Hong-Do’s“ Bilder 

präsentiert und im Kapital 3.6. werden seine Werke ausführlich analysiert. 

 
224 Konfuzianismus und Politik. In: „Encyclopedia of Korean Culture”, übersetzt durch die Verfasserin, Quelle: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0029308(23.05.2021) 
225 http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr= (20.05. 2021) 
226 Der Impressionismus ist eine Stilrichtung der Kunst des 19. Jahrhunderts, der sich durch stimmungsvolle Dar-
stellung flüchtiger Momentaufnahmen auszeichnet. Das revolutionäre am Impressionismus ist, dass die Künst-
ler anfingen ihre Wahrnehmung zu beobachten. Quelle : https://www.kunsthaus-artes.de/magazin-blog/was-
ist-impressionismus/(21.05.2021) 



 

 72 

Der Tuschekünstler „Kim, Hong-Do“ zeigt dank des politischen und kulturellen Wohlstands 

dieser „Young-Jo“ und „Jong-jo“-Dynastie seinen Höhepunkt des malerischen Erfolgs vor sei-

nem Alter von 40 Jahren.227 Die malerische Tendenz der späteren „Cho-Sun“-Dynastie zeich-

net sich durch vier besondere künstlerische Merkmale aus228: Die koreanische Tuschekunst 

wurde zwar von der chinesischen „Myung“-Dynastie (Ming-Dynastie, 1369-1644) und 

„Chung“-Dynastie (Qing-Dynastie, 1644-1911) beeinflusst, aber ab der späten „Cho-Sun“-Dy-

nastie zeigten die koreanischen Künstler ihr Selbstbewusstsein und bildeten eine eigenstän-

dige Malausdrucksweise, die von der chinesischen Tradition abweicht. Zudem wurden sie von 

der Geburt der „Jingyeongong Sansoo Hwa“ beeinflusst. Anders als die traditionelle „Sansoo-

Hwa“ wurde hier der besondere ästhetische Akzent und seine neugeweckte Philosophie hin-

zugefügt. Diese authentischen Landschaftsbilder wurden vor dem Hintergrund neuer sozialer 

Veränderungen und Bewusstseinsveränderungen in der späteren „Cho-Sun“-Dynastie populär. 

Insbesondere steht sie in engem Zusammenhang mit der damaligen ideologischen Strömung, 

die in der Reflexion über die Formalisierung des konventionellen „Anti-Tradition“-Verhaltens 

und des Klischees versuchte, Werte wiederzuerkennen, indem sie durch die Realität der Zeit 

Intentionen und Ideale des Ausdrucks fand.“229 

Darüber hinaus war die Entwicklung von Sittenbildern, die das Leben und derzeitige Lebenssi-

tuationen während der späteren „Cho-Sun“-Dynastie darstellt, relevant für die Entwicklung 

der koreanischen Tuschekunst und zuletzt war die Übernahme der westlichen Malmethode, 

die durch die perspektivische Zeichnungsmethode, die Schattenmethode und die perspektivi-

sche Methode gekennzeichnet ist, entscheidend. Insbesondere wird hier vermutet, dass der 

Ausdruck des damals vorherrschenden Selbstbewusstseins ein wichtiger Faktor für die Popu-

larität echter Landschafts- und Genrebilder war, weil diese Bilder sich mit Themen und Inte-

ressen beschäftigten, die damals in der Umgebung tatsächlich anzutreffen waren.230 

 
227 Vgl. Jin 1999, S. 14. 
228 Vgl. ders., S. 282ff.  
229 Über “Jingyung Sansoo Hwa“: http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0054575  
(03. 08. 2021), übersetzt durch die Verfasserin. Quelle: Große Enzyklopädie der koreanischen Nationalkultur  
230 “Encyclopedia of Korean Folk Culture”: https://folkency.nfm.go.kr/kr/topic/detail/6595(03.08.2021) 



 

 73 

3.5.6 Besondere Malweise in der späteren „Cho-Sun“-Dynastie: Werke von 
„Jeong, Seon“ und „Shin, Yun-Book“ 

Mit diesem neu führenden Glauben von „Shil-Hak“ hat das Interesse an neuen Experimenten 

und neuen malerischen Versuchen der Künstler*innen zugenommen. Daher wird hier über die 

Geburt einer neuen Malweise durch die Künstler „Jeon, Sun“ (1676-1759) und „Shin, Yun-

Book“ (1758-1814) berichtet. Was die besondere Malweise der späten „Cho-Sun“-Dynastie 

betrifft, wurden verschiedene Malweisen in dieser Epoche durch Aneignung europäischer Kul-

tureinflüsse übermittelt. (vgl. dazu Kapitel 3.6.3.5)  

Die Perspektiven und die Schattenmethode werden vor allem bei der Tuschemalerei berück-

sichtigt. Die sogenannte „Jingyung“-Landschaft wurde von „Jeong, Seon“ geschaffen.231 Es ist 

eine Malweise, in der die Impressionisten versucht haben, die momentane Aufnahme künst-

lerisch darzustellen, weil die Tuschmalkünstler versucht haben, draußen zu malen und die 

Schönheit der Natur darzustellen, wie sie natürlich möglich ist. Daher zählt diese Landschafts-

malerei als ein wichtiges kulturelles Werk und gleichzeitig als ein Kulturerbe, weil dieses Bild 

die damalige Landschaft von Korea widerspiegelt. Außerdem kann man durch diese Land-

schaftsbilder die geographische Entwicklung der Natur erkennen, die bis heute als geschätzte 

Quelle und als dokumentarisches Zeugnis betrachtet werden kann.232 

Als ein Vertreter dieser Landschaftsmalerei war der Maler „Jeong, Seon“233 ein Pionier der 

„Jingyeong“-Landschaftsmalerei. „Jingyeong“ bezeichnet im Besonderen die Landschaftsma-

lerei während der „Cho-Sun“-Dynastie (spätere Epoche).234 Er erkundete mehrmals die Land-

schaft, die er zeichnen wollte, und entwickelte eine Kompositions- und malerische Darstel-

lungsmethode, die zur natürlichen Darstellung geeignet ist. Hier hat „Jeong, 

Seon“ beabsichtigt, gezielt die bildliche Beziehung von Ferne und Nähe durch das Tuschwasser 

und das Tuschwasserverhältnis zu zeigen.235  

 
231 Quelle: http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr= 
(20.05.2021), übersetzt durch die Verfassein 
232 Über „Jinkyung“, „Endyclopedio of Korea Culture“, übersetzt durch die Verfasserin. Quelle: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0054575(21.05.2021) 
233 „Jeong Seon“(1676-1759), Landschaftsmalerei in der„Cho-Sun“-Dynastie 
234 Vgl. dazu „Encyclopedia of Korean Culture“, übersetzt durch die Verfasserin, Quelle: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0054575 (21.05.2021)  
235 Vgl. ebd.  



 

 74 

Das Werk wurde so realistisch wie möglich dargestellt, jedoch gibt es hier keine abstrahierte 

Malweise beziehungsweise kein Experiment in seiner Darstellung. Der Künstler „Joeng, 

Seon“ beabsichtigte die Natur auf den Felsen realistisch, aber mit diversen malerischen Blick-

winkeln darzustellen. 

Zu seinen repräsentativen Werken gehören „Inwangjesaekdo“ und „Geumgangjeon.“ Diese 

Berg- und Feldmalereien gelten als eine neue Naturdarstellung von Landschaftsgemälden, die 

mit einer modernen Malmethode gezeichnet und mit einer neu erforschten Perspektive dar-

gestellt wurden.236  

„Inwangjesaekdo (인왕제색도)“, 1751, „National Museum of Korea“237  

 
„Inwangjesaekdo“ von „Jeong, Seon“ (1676-1759) ist das beste unter den 21.600 antiken Wer-

ken, die „Samsung“ dem Koreanischen Nationalmuseum geschenkt hat.238 Dieses Werk zählt 

 
236 Über „Inwangjesaekdo“, übersetzt durch die Verfasserin, Quelle:  
http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr= 
237 „Jeong-Seon“, 1751, Nationalschatz Nr. 261, 138, 2 cm x 79,2 cm, National Museum of Korea, Seoul. In: 
„Korean Heritage Portal“, Quelle: 
http://www.heritage.go.kr/heri/cul/culSelectDetail.do?VdkVgwKey=11,02160000,11&pageNo=1_1_2_0(23.05.
2021) 
238 Vgl dazu „Hu, Yoon-Hee(2021), Zeitungsartikel „Cho-Sun-Il-Bo“, Quelle: https://www.chosun.com/culture-
life/culture_general/2021/04/30/HFK5N5L3DJADZAVPJ6T2KC2STA/(25.05.2021) 

Abbildung 13: “Jeong Seon”, “Inwang jesaekdo” (“Scene of Inwangsan Moun-
tain After Rain”) 138,2 cm x 79 cm. In: „Korean Heritage Portal“, http://con-
tents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whe-
reStr=(29.01.2022) 

 

 

Abbildung 21: „Shin, Yun-Book“, „Shngchunyahong(상춘야흥)”, 28,2 cm x 35,6 
cm, „KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: 
https://junwanse.tistory.com/entry/spring-excursion(01.02.2022)Abbildung 
22: “Jeong Seon”, “Inwang jesaekdo” (Scene of Inwangsan Mountain After 
Rain) 138,2 cm x 79 cm. In: Korean Heritage Portal, http://contents.his-
tory.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whe-
reStr=(29.01.2022) 

 



 

 75 

in der koreanischen Tuschekunst zur vertretenden Landschaftsmalerei. Die künstlerische Mal-

weise von „Jeong, Seon“ wird in diesem Zusammenhang mit der Natur und malerischer Dar-

stellung im Kapitel 3.7.4 näher untersucht.  

Ein weiteres herausragendes Merkmal des Gemäldes in der „Cho-Sun“-Dynastie (spätere Epo-

che) ist die Entstehung der Genremalerei. Maler versuchten, neue historische Ereignisse, die 

sich aus sozialen und wirtschaftlichen Schwankungen und Änderungen in der späten „Cho-

Sun“-Dynastie ergaben, positiv und gelassen zu erfassen und auf das Papier zu bringen.239 (vgl. 

dazu Kapitel 3.6.3.4) 

„Im 19. Jahrhundert wurde in Südkorea der Wunsch nach einem individuellen Ausdruck 
zunehmend stärker. Durch das wirtschaftliche Wachstum interessierte sich die hochad-
lige soziale Schicht zunehmend für Kunst. Jedoch trauten sich die Künstler nicht, ihren 
Namen unter die Bilder zu schreiben. Daher gab es in dieser Kunstepoche nur drei nam-
hafte Künstler: „Shin, Yun-Bok“, „Kim, Hong-Do“ und „Jang, Sung-Up“240 

Als Meister der Sittenmalerei war „Kim Hong-do“ bekannt. Mit den einfachen bürgerlichen 

Leuten als Protagonisten zeigt er in seinem Werk das tägliche Leben von Menschen, die mit 

Schweiß oder am Feld, Pflugfelder arbeiteten. Er zeichnete die Menschen, die als Schmied 

arbeiteten, oder die Menschen, die am Feld das Getreide ernteten. Als weiterer Genre-Ge-

mälden (Sitten-Gemälden) Künstler ist „Shin, Yun-Book“ zu nennen, der ebenso die Welt der 

„Yang-Ban“ und „Sa-Dae-Boo“ Gruppe scharf kritisiert hat. Er porträtierte überwiegend das 

Leben von „Yang-Ban“, die in städtischen Gebieten siedelten. Des Weiteren wurden die Bräu-

che von Frauen und Zuneigungen zwischen Männern und Frauen beider sozialer Schichten, 

„Yang-Ban“ und „Su-Min“ gemalt. „Hong-Do, Kim“ fiel mit prägnanten und schlichten Zeich-

nungen auf, während „Shin, Yun-Book“ weibliche, zarte und raffinierte Pinselstriche mit Far-

ben verwendete.241 Des Weiteren beschäftige sich „Shin Yun-Book“ mit Zuneigung in seiner 

Sittenbilderdarstellung, Romantik und den Winden beider Gesellschaften, hauptsächlich aber 

 
239Malerei der späteren „Cho-Sun“-Dynastie, übersetzt durch die Verfasserin. In: „Cultural Heritage 
Administration”, Quelle:  
http://www.heritage.go.kr/heri/cul/culSelectDetail.do?VdkVgwKey=11,02160000,11&pageNo=1_1_2_0(23.05.
2021) 
240 Kim, 2016. S. 94f. 
241 Über die Malerei von „Shin, Yun-Book“, übersetzt durch die Verfasserin 
http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr= 



 

 76 

mit gesellschaftlicher Differenz zwischen Männern und Frauen, welche sehr authentisch, nah-

bar, aber auch mit humoristischer Akzentuierung dargestellt wurde.242  

Die Künstler Kim und Shin haben die Bilder nach ihren subjektiven Sinneseindrücken und vi-

suellen Einprägungen, die sie vor Ort aufgenommen haben, praktisch umgesetzt. So entstan-

den realistische Bilder, die man vergleichbar mit dem Ausschnitt eines Fotoabzuges betrach-

ten konnte.  

Auf der folgenden Seite wird das Leben von adligen Damen und den begleitenden Personen 

vom Künstler „Shin, Yun-Book,“ im Bild von einem „Frühlingsausflug“ dargestellt.  

„Shin, Yun-Book“, „Feier an einem frühlingshaften Feld“  
„Shngchunyahong(상춘야흥)“, 1805.243 

 

 
242 Vgl. Über die Sittenbilder von „Shin, Yun-Book“, übersetzt durch die Verfasserin. In: „Encyclopedia of Korean 
Culture“, http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0033258(01.02.2022) 
243 Übersetzt durch die Verfasserin, „Shin, Yun-Book“, „Shngchunyahong(상춘야흥)”, 28,2 cm x 35, 6 cm, 
„KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, https://junwanse.tistory.com/entry/spring-
excursion(01.02.2022) 

Abbildung 14: „Shin, Yun-Book“, „Shngchunyahong(상춘야흥)”, 28,2 cm x 
35,6 cm, „KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bild-
quelle: https://junwanse.tistory.com/entry/spring-excursion(01.02.2022) 

 

Abbildung 23: “Shin, Yun-Book“, „Frühlingsausflug“, 28,2 cm x 35,6 cm, 
„KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: 
https://www.sedaily.com/NewsVIew/1OELCTFCTL(02.02.2022)Abbildung 
24: „Shin, Yun-Book“, „Shngchunyahong(상춘야흥)”, 28,2 cm x 35,6 cm, 
„KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: 
https://junwanse.tistory.com/entry/spring-excursion(01.02.2022) 



 

 77 

Die Werke von Shin zeichnen sich insbesondere durch eine raffinierte künstlerische Hand-

schrift und eine realistische, detaillierte Darstellung der Protagonisten aus.244 Die momentane 

und realistische Aufnahme der feiernden Protagonisten und der musikalischen Spieldarstel-

lungen wirken, als ob man ein musikalisches Konzert in einem Film betrachtet hätte. Diese 

lebendigen Bewegungslinien der Protagonisten und die Komposition zwischen den dargestell-

ten Personen sind sehr realistisch, jedoch stimmungsvoll dargestellt worden.245 

Dieses bedeutende Werk von „Shin, Yun-Book“ ist sowohl in seiner Kunstfertigkeit als auch 

wegen der Bekleidungsdarstellung zwischen „Sa-Dae-Boo“ und „Su-Min“ schätzenswert. Die-

ses Bild spiegelt somit die damalige Kleidungskunde und Lebenskultur des ausgehenden 18. 

Jahrhunderts wider.246 

     “Shin, Yun-Book“, Frühlingausflug“ „Yeonsodabchung (연소답청)“247 

 
244 Vgl. Son 2019, Kunstwerkinterpretation über „Shngchunyahong(상춘야흥)”, Quelle: 
https://blog.daum.net/wongis/7094786(01.06.2021), übersetzt durch die Verfasserin 
245 Ebd. 
246 Vgl. Cho 2017, über „Frühlingsausflug“. In: „Seoul Wirtschaft“, Quelle: 
https://www.sedaily.com/NewsVIew/1OELCTFCTL(15.03.2022), übersetzt durch die Verfasserin 
247 Vgl. ebd., Nationalschatz Nr. 135, „Frühlingsausflug, 28,2 cm x 35, 6 cm, „KANGSONG ART AND CULTURE 

FOUNDATION“, Seoul” 



 

 78 

 

Neben dem „Shngchunyahong(상춘야흥)” stellte Shin weiteres realistisches Gemälde dar. 

Was in diesem Gemälde auffällt, ist, dass Shin Alltagssituation zwischen den „Sa-Dae-Boo“ und 

„Su-Min“-Schichten hervorhebt und ihre Lebensstile wiedergibt. Das Gemälde „Yensodab-

chung ( 연소답청 )“ heißt übersetzt „junge Leute einen Auslug machen und auf das grüne 

Gras treten.“248 

An einem Frühlingsnachmittag machte die junge „Sa-Dae-Boo“-Schicht mit den jungen „Su-

Min“-Personen wie „Gi-Saeng“249 und Hausdiener einen Ausflug. Dabei stellte Shin die dama-

lige Szene dar, in der junge Leute eine Exkursion machen, um Blumen zu sehen, während sie 

auf das grüne Gras laufen. In diesem Gemälde gibt es insgesamt acht Figuren, darunter jung 

aussehende Adlige und Kurtisanen, und zwei Diener, die die Pferde hinter sich herziehen. Es 

befasst sich hauptsächlich mit der Liebe zwischen Männern und Frauen und Shin, wobei sich 

Shin in seiner Darstellung auf die Stadt „Hanyang“ und den Lebensstil der „Sa-Dae-Boo“ Ge-

sellschaft konzentriert.250 

Darüber hinaus entwickelten sich Volksbilder in der späten „Cho-Sun“-Dynastie. Hauptmotive 

der Volksbilder waren Sonne, Mond, Bäume, Blumen, Tiere und Fische wie die Motive der 

„ShipJang-Seng“, auf deren malerischen und historischen Merkmale ich anschließend einge-

hen werde. (vgl. dazu Kapitel 3.8.1) Diese „Ship-Jang Seng“- Motive sind dank der Tuschema-

lerei ein später entstandener Malstil. „Ship-Jang Seng“ Bilder gehören zur „Min-Hwa“, deren 

Hauptmotive von der Tuschemalerei inspiriert worden sind. Dieses Gemälde drücken auch die 

Höhen und Tiefen der Menschen aus und zeigen einen Sinn für Ästhetik. Volksgemälde neh-

men jedoch keinen reinen malerischen Stellenwert ein, sondern sind wie eine angewandte 

Kunst zur Dekoration von Wohnräumen konzipiert. Es sind die Bilder, die den Koreanern Glück 

 
248 Übersetzt durch die Verfasserin 
249 „Gi-Saeng“ bedeutet eine Frau, die in einer traditionellen Gesellschaft eine Rolle gespielt hatte, die der 
niedrigen Schicht angehört. Deren Aufgabe war es, feierliche Stimmungen der „Sa-Dae-Boo“ Schicht durch 
Singen, Tanzen und Spielen eines musikalischen Instruments auf einer Party oder einem Drink zu erhöhen. 
Quelle: „Encyclopedia of Korean Culture“: http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0008280(03.02.2022) 
250 Paik, https://www.newsquest.co.kr/news/articleView.html?idxno=75493(03.02.2022) 

Abbildung 15: “Shin, Yun-Book“, „Frühlingsausflug“, 28,2 cm x 35,6 cm, 
„KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: 
https://www.sedaily.com/NewsVIew/1OELCTFCTL(02.02.2022) 

 

Abbildung 25: "Kim, Hong-Do", Ringen (1780), Bildquelle: 
https://www.news1.kr/articles/?2876000(18.05.2021)Abbildung 26: 
“Shin, Yun-Book“, „Frühlingsausflug“, 28,2 cm x 35,6 cm, „KANGSONG 
ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: https://www.se-
daily.com/NewsVIew/1OELCTFCTL(02.02.2022) 



 

 79 

bringen sollten. Daher haben die Koreaner eine ideale Lebenswelt, ein tieferes koreanisches 

Gefühl zum Ausdruck gebracht.251 

3.5.7 Gemeinsame künstlerische Aspekte von Jong, Sun“, „Kim, Hong-Do“ und 
„Shin, Yun-Book“  

In der späten „Lee“ Dynastie des 18. Jahrhunderts wurden Bürger*innen, nicht nur „Yang-

ban“, als Protagonisten, als Hauptmotive dargestellt. Ihre Darstellung repräsentierte eine Bür-

gerkultur, die sich mit ihrem alltäglichen Leben befasst. Diese eingefangenen Szenerien ver-

mochten anhand verschiedener Werke, beispielsweise wie denen von „Kim, Hong-Do“, als 

Genre-Malerei Einblicke in das Leben gewöhnlicher Menschen während der späten „Lee“-Dy-

nastie einzufangen. 

Als am häufigsten vertretenden Künstler für dieses Genre kann man „Jong, Sun“, „Kim, Hong-

Do“ und „Shin, Yun-Book“ nennen. 

Die Gemeinsamkeit dieser drei Künstlern liegt in der Landschaftsmalerei, die wie die traditio-

nelle, althergebrachte chinesische Malerei mit einer Nachahmung der Natur begonnen hat. 

Die Künstler*innen malten zu Beginn des Aufkommens ihrer Malweise die Motive ihrer Ge-

genstände zunächst wie Landschaften, Naturschauplätze oder die Porträtmalerei von Monar-

chen. Dank des Königs „Tae-Jong“ (1367-1422) wurde ein künstlerisches Forschungsinstitut 

namens „Do-Wha Won“ gegründet.252 König „Jeong-Jo“ hat dann im Laufe der blühenden 

wirtschaftlichen Zeit weitere künstlereiche Forschungen beauftragt, die bis heute als wichtige 

Dokumente geschätzt werden. Dort entstand neben der Auftragsmalerei zum Beispiel die Por-

traitmalerei des Königs und der Königsfamilie. „Do-Wha Won“ ist wie ein Malforschungsinsti-

tut, in dem später die Künstler*innen für die Eignungsprüfung für die Tuschemalerei, koreani-

sche Malerei gelehrt wurde.253 

 
251 Vgl. Lee; Lee 2010, S. 131-139., übersetzt durch die Verfasserin 
252 Vgl. Yoon 1999, S. 14ff.  
Do-Wha-Won” ist ein tuschmalerisches und kalligraphisches Institut und Regierungsamt. Es wurde später als 
„Do-Wha-Su“ umbenannt. Die wichtigen Aufgaben sind Wiederherstellung der Gemälde für den öffentlichen 
Gebrauch. Es wird dort durch die offizielle Eignungsprüfung der Landschaftsmalerei Beamten der Kunst 
gewählt. In: “Encyclopedia of Korean Culture“, Quelle: 
https://folkency.nfm.go.kr/kr/topic/detail/6566 (17. 05. 2021) 
253 Vgl. ebd. 



 

 80 

Wie in Kapitel 3.5.5 ausgeführt, wurde das Land Korea während der Herrschaft von König „Je-

ong-Jo“ (1752-1800) und „Young-Jo“ (1694-1776) stabilisiert. Das wirtschaftliche Wachstum 

Koreas ermöglichte es, neue Malstile im „Do-Wha Won“ praktisch zu erproben und weitere 

Aufträge der Erforschung neuer Malkunst zu erteilen.254 Korea hat während des Krieges ge-

lernt, sich nicht mehr von den Nachbarn beeinflussen zu lassen, sondern selbständig seine 

eigenen künstlerischen Stile zu kreieren. Ab dem 18. Jahrhundert wurde typischerweise je-

weils ein koreanisch verfasstes Gedicht einem Bild hinzugefügt, welches mit der bildlichen 

Darstellung inhaltlich korrespondierte. Das Zusammenspiel zwischen Tuschemalerei und Kal-

ligrafie, die als Gedichte dargestellt wurden, verleihen den Werken einen besonderen maleri-

schen Reiz. Als Einheit waren sie verbunden und ergänzten sich gemeinsam durch die persön-

liche, subjektive Imagination der Künstler*innen. Die Subjektivität in der Malerei tauchte in 

der koreanischen Tuschemalerei zum ersten Mal auf, weil die Künstler*innen versuchten, den 

bisherigen klassischen Malstil, der auf der reinen Landschaftsmalerei beruhte, nicht mehr im 

Bild zu berücksichtigen. Die Besonderheit dieser Malerei liegt darin, dass die Künstler*innen 

nicht nur den Malstil geändert haben, sondern sie fügten ihren Bildern neue, bisher unge-

wohnte Farben und Komposition hinzu, die zuvor so noch nicht zu sehen waren. Die darge-

stellten Bilder haben sich auf genaue Momentaufnahmen von derzeitigen Alltagssituationen 

fokussiert, als ob man diese Alltagszenen mit einem Fotoapparat aufgenommen und auf Lein-

wand gebannt hätte.255 Ferner haben sich die Künstler*innen bemüht, die derzeitigen sozialen 

und kulturellen Situationen durch ihre Bilder wiederzugeben und so authentisch wie möglich 

darzustellen. Dabei wurden Eindrücke von Alltagsszenerien, wie „Reis dreschen“, „Ringen von 

Bauern“ gesammelt und direkt gemalt, wie es ebenfalls Impressionisten im 19. Jahrhundert in 

Frankreich versucht haben. Impressionismus ist ein während der zweiten Hälfte des 19. Jahr-

hunderts entstandener Malstil, dessen Bilder vor allem die Natur und Eindrücke vom Leben in 

der Großstadt visuell aufgriffen. Eine besondere Eigenschaft des Impressionismus zeichnet 

sich dadurch aus, dass die Künstler*innen zur Wiedergabe von momentanen Schatten- und 

Lichteffekten und zum Verzicht auf schwarze Farbe tendiert haben. Des Weiteren wurden die 

Unmittelbarkeit der Momentaufnahme und die scheinbare Zufälligkeit des Bildausschnittes 

 
254 Ebd. 
255 Es handelt sich hier um den realistischen Malstil in der Landschaftsmalerei. „Jeong, Seon“ hat jedoch die 
frühere traditionelle Malweise, die aus China stammte, nicht in seiner Landschaftsmalerei übernommen, 
sondern er versuchte mit dem objektiven Blick mit Hilfe der europäischen Malweise die Natur darzustellen, 
damit die Natur genauso aussehen kann, wie sie ist.  



 

 81 

im Bild dargestellt.256 Die Künstler*innen lösten sich von der malerischen Abbildungsfunktion 

und zeigten das, was im Moment geschah.257Die Impressionisten draußen haben versucht, 

draußen ihre Bilder zu malen. Zum Beispiel, stellte Edouard Manet im Gemälde „Die Barke“258 

seine Freunde dar, die auf dem Boot saßen. Die koreanischen Künstler*innen haben versucht, 

es ihnen gleichzutun. Sie haben sich ihre Stilrichtungen und Motive im späten18 Jahrhundert 

mit den realistischen Bildern erschließen lassen, indem sie das wahre Leben beispielsweise 

anhand von Sitten, Spielen und politischen oder gesellschaftlichen Probleme darstellten. 

Dieser Malversuch, der in Anlehnung an eine realistische Wahrnehmung und Beobachtung 

entstanden ist, war ganz neu. Außerdem sind besondere Farbigkeiten in der Tuschemalerei 

und neue Kompositionen zu sehen, die nicht nur auf einer spontanen Malerei basieren, son-

dern auf einer praktisch berechneten Komposition bei der Personendarstellung, die in einem 

folgenden Abschnitt dieser Promotionsarbeit anhand eines Bildes von „Hong-Do, Kim“ kurz 

analytisch, exemplarisch herausgestellt werden. Die Hauptmotive waren die Personen der 

zwei Schichten „Yang-Ban“ und „Su-Min“. 

„In der Epoche des Lee-Reiches gab es kaum Künstler, die ausschließlich als Maler jener 
und dieser Richtungen wie freie Maler gearbeitet haben, da Kalligrafie und Tuschema-
lerei vor allem durch die Hofmaler, hohe Beamte, adlige Hofdamen und die Literaten-
maler hauptsächlich als ihre künstlerischen Ausdrücke gebracht worden waren. Von den 
mittleren und unteren sozialen Schichten gab es jedoch einige Bilder, aber die Bilder 
waren jedoch ohne Angabe der Namen veröffentlicht worden, da jeder Versuch, korea-
nische Malerei in scharf umrissene Stil-Ismen einteilen zu wollen, von vornherein zum 
Scheitern verurteilt war.“259 

Nun wird im folgenden Kapitel der Entwicklungsstil der zwei Arten der Tuschemalerei vorge-

stellt. Wie oben bereits angeführt, besaß Korea ein zentrales Herrschaftssystem, das von Seoul 

(früher „Han Yang“ genannt) als politisches Zentrum ausging. Daher verlief die Entwicklung 

der Tuschemalerei regional unterschiedlich. 

 
256 Über den Impressionismus, vgl. dazu Internetquelle: https://artinwords.de/impressionismus/ 
257 Quelle: https://wortwuchs.net/literaturepochen/impressionismus/ (28. Mai 2021) 
258 Edouard Manet, 1874, Öl auf Leinwand, 82,7 x 105,0 cm 
259 Vgl. Janata 1963. S. 14. 



 

 82 

3.5.8 Entwicklungsstil der zwei Arten der Tuschemalerei im südlichen und 
nördlichen Korea 

„Schon im 15. Jahrhundert machte sich eine gewisse Eifersucht zwischen den aristokratischen 

Anhängern der Literatenmalerei und den Beamten Hofmalern aus dem Mittelstand bemerk-

bar.“260 Während sich die Maler der nördlichen Schule auf die traditionellen, höfischen Stile 

fokussiert haben, haben die südlichen Schulen und die Künstler*innen aus Süd-Korea einen 

eigenen Stil entwickelt. Die zur südlichen Schule zugehörigen Maler*innen trugen zu einer 

eigenständigen, genuin koreanischen Maltradition bei, da diese während der Freizeit genutzt 

und mehr gestalterischen Spielraum in der Werkgestaltung besaß.261 Die Bilder aus dem Mit-

telstand spiegelten jedoch soziale und kulturelle Positionen der armen Bürger wider, wie zum 

Beispiel die Werke des Künstlers „Shin, Yun-Book“ es veranschaulichen, der ebenso in der 

mittleren sozialen Schicht lebte. Zudem haben diese den koreanischen Alltag wiedergegeben, 

ohne sich dem hofmalerischen Stil anzupassen.  

„Der koreanische Maler hat sich nicht darauf beschränkt, verschiedene Darstellungswei-
sen in seinen Bildern einfach zu kombinieren, um so die von ihm gewünschten Effekte 
zu erzielen. Er hat sich vielfach aller ihm zur Verfügung stehenden Stil- und Ausdrucks-
mittel bedient und mit diesen Werken geschaffen, deren wesentlichste eindeutige 
Merkmale einer koreanischen Künstlerpersönlichkeit sind.“262 

Wie oben im Kapitel der Kunsthistorischen Forschung der Tuschemalerei, „Do-Hwa Won“, er-

wähnt, war Korea in der späten „Cho-Sun“-Dynastie an einem Höhepunkt der Neuentstehung 

und Innovation von Kunst angelangt. Seit dem 18. Jahrhundert beabsichtigte König „Jeung-

Jo“ vor allem, viele kulturelle Institute einzurichten und zu erweitern. Ende des Krieges im 16. 

Jahrhundert mit Japan sowie China Mitte des 17. Jahrhunderts entspannte sich die politische 

Lage allmählich. Das Bürgertum und die allgemeine Bevölkerung trugen einen Großteil der 

Kriegslasten, weshalb sich der Staat der eigenen nationale Bevölkerung zuwendete und sich 

vor allem für die kulturellen Bewahrung seiner Lebensweise interessierte. Es war eine Biblio-

thek für Literatur, insbesondere Reiseberichte, Gedichte und Romane notwendig, um diese 

literarischen Werke zu verwahren. König „Jeung-Jo“ hat daher „Kyjanggak“ (die Bibliothek des 

Königs) bauen lassen, um die kulturellen und literarischen Werke zu bewahren. „Kyujanggak 

 
260 Vgl. ders., S. 14. 
261 Vgl. Ebd. 
262 Ebd. 



 

 83 

(규장각)“ ist ein königliches akademisches Forschungsinstitut und eine königliche Bibliothek 

in der späten „Cho-Sun“-Dynastie. Gedichte und Schriften der aufeinanderfolgenden Könige, 

des Konfuzianismus und der Glaubensphilosophie wurden aufbewahrt und gesammelt.263 

Mitte des 18. Jahrhunderts ist in Korea eine Übergangszeit vom Ende des Feudalsystems zur 

bürgerlichen Gesellschaft entstanden, währenddessen der König jedoch weiterhin die größte 

politische Macht innehielt.  

In den nächsten Kapiteln möchte ich anhand der Bilder von „Kim, Hong-Do“ (1745-1806) 

exemplarisch besondere Charakteristika seiner Tuschemalerei aufzeigen und die besondere 

Bedeutung seines kulturellen Beitrags für die koreanische Tuschmalkunst herausstellen.  

3.6 Abwandlung der Tuschemalerei durch den Künstler „Kim, Hong-Do“ und 

kurze Bildinterpretation seines Werks „Ssireum“ 

Der Tuschekünstler „Kim, Hong-Do“ erlangte durch seine vielfältigen Talente in der Darstel-

lung von Landschaftsmalerei und Naturstudien Bekanntheit. Das zunehmende Selbstbewusst-

sein der bürgerlichen Sozialschicht, der sogenannten „Su-Min“-Schicht, die zu dem wirtschaft-

lichen und politischen Aufstieg der späten „Cho-Sun“-Dynastie beitrug, war ein Hauptmotiv 

des besagten Künstlers. Insbesondere das Aufkommen des damals vorherrschenden Selbst-

bewusstseins war ein wichtiger Faktor für die Popularität von authentischen Landschafts- und 

Sittenbildern, die sich mit der damaligen Lebenssituation und den vorherrschenden sozialen 

Themen auseinandergesetzt haben. Diese Landschafts- und Sittenbilder spiegelten die damals 

in der bürgerlichen Lebenswelt erfahrenen Umstände und derzeitigen Sitten in Korea wider.264 

Daher war das Hauptmotiv der Alltag des bürgerlichen Lebens, wodurch ihre soziale Position 

und Hoffnungen mit Humor und Kritik künstlerisch aufgearbeitet wurden. Durch seine künst-

lerischen Werke repräsentiert Kim dokumentarisch die damalige Lebenssituation der „Su-

Min“ und „Sa-Dar-Boo“. 

Die Sittenbilder von „Kim, Hong-Do“ sind eine Malerei, die von der Tuschemalerei abgewan-

delt wurde. Während die klassische Tuschemalerei mit den breiten und schmalen Tuschelinien 

die Konturen variieren konnte, zeichnete der Künstler Kim mit einem feinen Tuschpinsel, um 

 
263 Über „Kyjanggak” In: Encyclopedia of Korean Culture”, Quelle: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0007273(22.05.2021) 
264 Vgl. Ahn 2000, S. 282ff. 



 

 84 

Details von den dargestellten Personen zu illustrieren. Die Linien in den Sittenbildern sind da-

her sehr weich, dünn, dynamisch und figurbetont gezeichnet. Sie wurden weniger geradlinig 

gemalt, weil sie plastisch konturiert Personen dieser Epoche authentisch darzustellen versuch-

ten. Die Kontur der dargestellten Personen sind sehr schnell gezeichnet worden, da sie vor Ort 

direkt gezeichnet wurden. Außerdem bringen diese schnell gezeichneten Linien gleichzeitig 

den Betrachtern eine Lebendigkeit nahe, als ob diese Szenen den Betrachtern unmittelbar 

präsent wären. (vgl. dazu Kapitel 3.6.3.5)265 

Die besonderen malerischen Aspekte von „Kim, Hong-Do“, seiner abgewandelten Tuschema-

lerei im Sittenbild, werden hier anhand seines Werkes „Ringen“ verdeutlicht. Sein Werk „Rin-

gen“ ist ein Teil der als Serienmalerei angefertigten „Dan-Won Sittenbilder“.266 Die im Bild 

dargestellten Personen haben ausdrucksvolle Gesichter, während sie das Ringen als Publikum 

wahrgenommen haben. Kim hebt das Hauptthema hier hervor, in dem er mit der minimalen 

Farbgebung die Gestik der Figuren gemalt hat. Er wählte diese minimalistische Mal- und Zei-

chenweise, um die einfachen Bürger zu malen. 267  Gleichzeitig erkennt man ein „Sa-Dae-

Boo“ (einen Mann mit einem Fächer), der am bürgerlichen Ringen als Zuschauer teilnimmt. 

Hinter ihm findet sich ein weiterer „Sa-Dae-Boo“. Somit zeigt dieses Sittenbild gesellschaftli-

che Phänomene zwischen den Adligen und den bürgerlichen Schichten in der späten „Cho-

Sun“-Dynastie.  

Was die Komposition betrifft, betont Kim die Spieler vom Ringen, indem er die Personen in 

der Mitte des Bildes positionierte. Seine Konstruktion basiert auf einer kreisförmigen Kompo-

sition, nachdem er die Hauptdarsteller in die Mitte gestellt hat. Eine große Anzahl der Zu-

schauer, die sich auf dieses Spiel fokussierten, zeigen unterschiedliche Gesten und Gefühle in 

der Situation. In der kreisförmigen Komposition hat er gegenüberstehende Personen „X“-för-

mig anschaulich zugeordnet, um den Raum der Mitte zu akzentuieren. Dadurch entsteht ein 

Raum von Dynamik und Lebendigkeit. Dieses Sittenbild ist ein Beispiel dafür, wie die Gesichts-

formen und die Körperhaltung der Zuschauer in minimalistischer Weise betont wurden. Er 

 
265 Hier kann man These die Beziehung zwischen Bild und Betrachter aufstellen, aber hier wird sich nicht weiter 
damit beschäftigt, da auf eine allgemeine Raumbeziehung eingegangen wird. 
266 Artikel stammt aus dem Auszug vom „National zentralen Museum“ in Seoul, dazu weitere Internetquelle: 
https://www.museum.go.kr/site/main/relic/recommend/view?relicRecommendId=16847(27.05.2021) 
267 Ebd. 



 

 85 

setzte jedoch den Akzent im Gesicht mit weniger Farben, um diese am Rand positionierten 

Nebenfiguren zu betonen.268 

    „Ringen“ in „Dan-Won“ Sittenbilder Serie“, „Kim, Hong-Do“ (1780)269 

 

3.6.1 König „Jeung-Jo“ und sein kultureller Beitrag in der Gesellschaft 

König „Jeung-Jo“ engagierte sich vor allem für die Bewahrung und Rekonstruktion der könig-

lichen und staatlichen Geschichte. Er interessierte sich nicht nur für den Erhalt der während 

seiner Lebenszeit entstandenen Bilder, sondern auch für die kulturelle Bewahrung des Anden-

 
268 Vgl. Kim 2017, Quelle: https://www.news1.kr/articles/?2876000(19.05.2021) 
269 „Kim, Hong-Do“, „Ssireum(Ringen)“,1780: Nationaler Schatz Nr. 527, 27 cm x 22, 7 cm, im nationalen Chung-
Ang Museum, das koreanische Ringen gehört zum nationalen immateriellen Kulturgut Nr.131, dazu ein Artikel 
von „Kim, A-Mi(2017)“: Interpretation über das Gemälde „Ssireum(Ringen). In: “Korea News 1”, 
https://www.news1.kr/articles/?2876000(31.05.2021) 

Abbildung 16: "Kim, Hong-Do", Ringen (1780), Bildquelle: 
https://www.news1.kr/articles/?2876000(18.05.2021) 

 

Abbildung 27: "Kim, Hong-Do", „No-Sang“ (1778), Natio-
nal Museum of Korea, Bildquelle: “Joo, Chan-Bum” über 
die Frauen in Kim, Hong-Do“s Sittenbilder, 
https://www.icpn.co.kr/news/article-
View.html?idxno=10773 (19.05.2021)Abbildung 28: "Kim, 
Hong-Do", Ringen (1780), Bildquelle: 
https://www.news1.kr/articles/?2876000(18.05.2021) 



 

 86 

kens und Erbes älterer königlicher Vorfahren. Daher erteilte König „Jeung-jo“ seinem Hofma-

ler den Auftrag, ein Portrait von ihm anzufertigen.270 Zu einem späteren Zeitpunkt erteilte ihm 

der König „Jeung-Jo“ darüber hinaus den Auftrag, die Lebenssituation von Bürgern zu malen.  

„Kim, Hong-Do“ (1745-1806?) ist während der „Jeong-Jo“-Dynastie ein Vertreter der Tusche-

malkunst und Sittenmalerei, der vor allem in der späten „Lee“-Dynastie durch seine Begabung 

in Bezug auf seine Tuschmalweise von Sittenbildern durch König „Jeung-Jo“ beliebt und be-

kannt geworden ist. Die Epoche, in der er hauptsächlich tätig war, war politisch eine friedliche 

Zeit, weil Korea einem sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen Wachstum folgte. Es war die 

Epoche der Könige „Young-Jo“ und „Jong-Jo“, die den Reichtum des Landes Korea vermehrten. 

Dank dieser friedlichen und politisch gesicherten Situation konnte der Künstler „Kim, Hong-

Do“ sein malerisches Talent entfalten. Sein besonderer Beitrag zum Sittenbild beschreibt Kim 

folgendermaßen: 

„Kim wurde im Lauf seiner Karriere von König „Jeong-Jo“ bevorzugt und als königlicher 
Hofmaler nominiert. Seine Sittenbilder leisteten den Beitrag, den Alltag des bürgerlichen 
Lebens in der Spät- „Cho-Sun“-Dynastie wiederzugeben. Mit einfachen, aber kräftigen 
Pinselstrichen und Malweise hat Kim seine Epoche auf humorvolle und satirische Weise 
dargestellt.“271  

3.6.2 Biografie von „Kim, Hong-Do“ und sein sozialer Aufstieg 

„Kim, Hong-Do“ ist im Jahr 1745 geboren worden. Bereits mit acht Jahren fiel er als begabter 

Künstler auf und gehörte der „Jung-In-Schicht“272 an. Später konnte er dank Unterstützung 

des Königs „Jeong-Jo“ als Hofmaler im Palast tätig sein. Vor allem durch die Unterstützung des 

Königs stieg er in einen höheren Stand auf, aber er nutzte seine Position dafür, nicht nur ade-

lige Beamte oder das Leben im königlichen Palast zu malen, sondern auch um die arbeitende 

Bevölkerung darzustellen. Der König „Jeung-Jo“ zeigte Interesse an den Lebensumständen der 

arbeitenden Bevölkerung und an den Werken „Kim, Hong-Dos“, da dieser der bürgerlichen 

Schicht angehörte und das Leben der Mitbürger*innen aus erster Hand authentisch, aber auch 

neutral betrachten konnte. Kim fiel beim Wettbewerb für eine Portraitzeichnung des Königs 

 
270 Vgl. Jin 1999, S. 311.  
271 „Kim, A-Mi“ vom (04. 01. 2017) In: „Korea News 1“, übersetzt durch die Verfasserin 
https://www.news1.kr/articles/?2876000(19.05.2021) 
272 „Jung-In“ gehörte zur mittleren sozialen Schicht, er war aber als Hofmaler weder Beamter noch Sklave, 
sondern eher ein angesehener Handwerker in der mittleren Schicht. 



 

 87 

„Jeung-Jo“ diesem auf, da er in einer besonderen Weise zeichnete. Durch diese Begegnung 

und die folgende protegierende Aufmerksamkeit des Königs konnte er seine Karriere als 

Künstler vielfältig entfalten.273  

„Kim, Hong-Do“ stammte aus der mittleren Schicht.274 Seine Lehre hat er bei dem Meister 

„Kang, Sae-Hwang“ absolviert und er erforschte durch die Unterstützung von König „Jeong-

Jo“ als Künstler und Kunstforscher im Bereich der freien bildenden Kunst in dem Kulturinstitut 

„Do-Wha-Won“ sein Talent. Mit 18 Jahren ist „Kim, Hong-Do“ als Hofmaler in die „Do-Wha 

Won“ gewählt worden.275 

„Kim, Hong-Do“ ist als vielseitiger Tuschemalerei-Künstler deshalb bekannt, da er alle Genres 

von der Landschaftsmalerei, Portraitmalerei über Sittenbilder bis zu „Ship-Jang Saeng“ Moti-

ven (vgl. dazu Kapitel 3.8.1.) beherrschte und er versuchte, diese vielseitigen Motive in diver-

sen Maltechniken und Kompositionen umzusetzen. 

3.6.3 Tuschemalerei von „Kim, Hong-Do“: zwei Epochen 

3.6.3.1 Frühmalerei: Malerische Motive vor der Hofmalerzeit, Identität der 

arbeitenden Bevölkerung 

Bis ins 18. Jahrhundert waren nur die Naturmalerei und Landschaftsmalerei sehr üblich und 

die untersten, arbeitenden Bürger wurden nicht als Malmotive verwendet, da davor aufgrund 

des königlichen Zentralismus als Leitkultur überwiegend das Leben der Adligen oder das der 

Gelehrten als wichtiger betrachtet wurde. Im Laufe der Zeit stieg jedoch das Interesse an der 

arbeitenden Bevölkerung. In seiner früheren Zeit hat sich „Kim, Hong-Do“ daher mit der Land-

schafts- und Naturmalerei näher befasst. Eine traditionelle Malerei der „Landschaft von 

„Nosang“(노상풍정) in seinem Werk „achtfachfaltbare Paravent der Sittenbilder(풍속도 

8 첩병풍)“276 beinhaltete als zentrale Motive sowohl Angehörige der „Yang-Ban“ als auch der 

„Su-Min“.277 

 
273 Quelle: https://www.reportworld.co.kr/reports/226064(19.05.2021) 
274 Vgl. Jin 1999. S.14-23. 
275 Vgl. ebd. 
276https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=dankoon2001&logNo=6013608419
3(19.05.2021) 
277 Vgl. Jin 1999, S. 130. 



 

 88 

Anders als in der früheren klassischen Malerei, nehmen diese Sittenbilder bis in die heutige 

Zeit einen kulturellen Stellenwert ein. In diesem achtfach faltbaren Paravent wurden die sozi-

alen Schichten zwischen den Gebildeten und den Völkern sehr ausführlich dargestellt. 

„Kim Hong-dos Sittenbilder vermitteln anschaulich und konkret das gesellschaftliche Er-
eignis der frühen „Cho-Sun“-Dynastie. Das liegt daran, dass er ein kritisches Verständnis 
zeigt. Außerdem hat er eine Zuneigung für Gebräuche, die er mit seinem künstlerischen 
Talent zum Ausdruck gebracht hat. Die in seinen früheren Sittenbildern gezeigte künst-
lerische Tendenz sei der Realismus, der auch mit der Literatur von der frühen „Cho-Sun“-
Dynastie, übereinstimmt.“278 

Ein weiteres Beispiel dieser Sittenbilder kann man im folgenden Bild betrachten.  

 

        „No-Sang“, National Museum of Korea (1778) 

 
278 Vgl. ders., S. 412.  

Abbildung 17: "Kim, Hong-Do", „No-Sang“ (1778), „National Museum of Ko-
rea“, Bildquelle: “Joo, Chan-Bum” über die Frauen in Kim, Hong-Do“s Sitten-
bilder, https://www.icpn.co.kr/news/articleView.html?idxno=10773 
(19.05.2021) 

 

Abbildung 29: „Kim, Hong-Do“, „Su-Dang“ (Dorfschule), 1781, 27cm x 22, 
7cm, Bildquelle: https://m.blog.na-
ver.com/sukya0517/221178364802(20.05.2021)Abbildung 30: "Kim, Hong-
Do", „No-Sang“ (1778), National Museum of Korea, Bildquelle: “Joo, Chan-
Bum” über die Frauen in Kim, Hong-Do“s Sittenbilder, 
https://www.icpn.co.kr/news/articleView.html?idxno=10773 (19.05.2021) 



 

 89 

 „Su-Dang“ (Dorfschule), 1781279 

Während Kim’s früherer Schaffenszeit waren vor allem die Bilder von adligen Beamten, kultu-

rellen Veranstaltungen der höheren Gesellschaft, Portraits der königlichen Familie, Zeremo-

nien am königlichen Hof, Malerei der staatlichen Versammlungen die Hauptmotive. Neben 

dem Buddhismus war die konfuzianistische Lehre tief in der koreanischen Bevölkerung ver-

wurzelt. Hauptmotive der Sittenbilder waren das berufstätige Volk und Bilder der Sitten der 

„Su-Min“-Schicht. Von Bauern, Handwerkern bis zur Weberin wurden diverse Berufsfelder 

sachlich, nüchtern und authentisch dargestellt. Auch eine Hochzeit und Alltagsbilder von 

 
279 Shin, über die Dorfschule von „Kim, Hong-Do“ Ende 18 Jahrhundert. „Paravent von „Haeng-Ryu“, 
Sittenbilder“ (c. 1781), „National Museum of Korea“, 27 cm x 22 7 cm, Nationalschatz 527: „Paravent von 
„Haeng-Ryu“, Sittenbilder“ sind eine Art Volksmalerei, die die Bräuche von Gelehrten und Bürger auf einer 
Weltreise darstellt, wobei der Protagonist normalerweise als Gelehrter auftritt. Dieses Gemälde in Form eines 
Landschaftsporträts zeigt verschiedene Aspekte des koreanischen Lebens in der Welt. Vgl. dazu Internetquelle: 
https://m.blog.naver.com/sukya0517/221178364802 

Abbildung 18: „Kim, Hong-Do“, „Su-Dang“ (Dorfschule), 
1781, 27cm x 22, 7cm, Bildquelle: https://m.blog.na-
ver.com/sukya0517/221178364802(20.05.2021) 

 

Abbildung 31: “Kim, Hong-Do”, „Paravent von ‚Hang-
Ryu‘ Sittenbilder“ (1779), 90,9 cm X 42,7 cm. In: Musée 
national des Arts asiatiques Guimet, Paris, Bildquelle: 
https://m.blog.naver.com/bumhaekim/60119722241 
(02.02.2022)Abbildung 32: „Kim, Hong-Do“, „Su-
Dang“ (Dorfschule), 1781, 27cm x 22, 7cm, Bildquelle: 
https://m.blog.na-
ver.com/sukya0517/221178364802(20.05.2021) 



 

 90 

Frauen und Sportarten wurden gemalt. Diese realistischen Bilder basierten auf aktuellen Le-

bensdarstellungen. Im „achtfachfaltbaren Paravent der Sittenbilder“ präsentierte Kim einige 

dieser diversen Kompositionen.280 

„Paravent von ‚Haeng-Ryu‘ Sittenbilder“ (1779)281 

 
280 Vgl. Jin 1999, S. 132. 
281 Vgl. Kim 2010, Institut für die Bewahrung kulturellen Schatzes, „Wonkwang University“, “Kim, Hong-Do”, 
„Paravent von ‚Haeng-Ryu‘ Sittenbilder“ (1779), 99.9 X 42,7 cm. In: „Musée national des Arts asiatiques 
Guimet“, Paris. Dieses Bild ist eine Serie von Gemälden aus dem Alltag. Sie zeigen die Lebenswelt der 
gebildeten Personen und sind während der weltlichen Reise dieser Personen entstanden. Das Bild wurde im 

Abbildung 19: “Kim, Hong-Do”, „Paravent von ‚Haeng-Ryu‘ Sittenbil-
der“ (1779), 90,9 cm X 42,7 cm. In: «Musée national des Arts asiatiques Gui-
met», Paris, Bildquelle: https://m.blog.naver.com/bumhaekim/60119722241 
(09.02.2022) 

 

Abbildung 33: "Kim, Hong-Do", "Danwon-Do", 78,5 cm x 135 cm, Privatsamm-
lung, Bildquelle: http://www.k-heri-
tage.tv/brd/board/256/L/CATEGORY/614/menu/253?brdCodeField=CATEGOR
Y&brdCodeValue=614&bbIdx=1866&brdType=R&tab=(02.02.2022)Abbildung 
34: “Kim, Hong-Do”, „Paravent von ‚Hang-Ryu‘ Sittenbilder“ (1779), 90,9 cm X 
42,7 cm. In: Musée national des Arts asiatiques Guimet, Paris, Bildquelle: 
https://m.blog.naver.com/bumhaekim/60119722241 (02.02.2022) 



 

 91 

3.6.3.2 Spätmalerei: Literatenmalerei und Landschaftsmalerei 

Anders als in der frühen Schaffenszeit versucht „Kim, Hong-Do“ alternative malerische Motive 

zu finden. Vor allem zeichnet er nicht mehr mit den feinen Linien, sondern er drückt in seiner 

Landschaftsmalerei die Plastizität und die Räumlichkeit aus. Mit einer Tuschfarbe zeichnet er 

nicht nur die feinen Linien, sondern man erkennt hier die dunklen und hellen Farbkontraste. 

Hinzu unterschrieb er mit seinem Künstlernamen „Dan-Won“ in jedem Bild. Die literarischen 

Aspekte zeigen sich auch in seinem Bild. Er malte zuerst die Literaten und Alltagsbilder der 

Literaten.282„Dan-Won“ ist ein Künstlername von „Kim, Hong-Do“. 

    „Dan-Won Do” (1784)283 

 

 
Jahr 1901 durch einen Besuch in Korea von französischem Reisendem gekauft und es ist im Jahr 1962 durch 
seine Frau an die „Musée Guimet“ gesponsert worden. Siehe dazu Internetquelle: 
https://m.blog.naver.com/bumhaekim/60119722241(31.05.2021) 

282 „Dan-Won Do” in „Cho-Sun“-Dynastie 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=gratiawee&logNo=100018135306 
(01.02.2022) 
283 „Dan-Won Do” vgl. dazu Internequelle: „Korean Heritage TV“, http://www.k-
heritage.tv/brd/board/256/L/CATEGORY/614/menu/253?brdCodeField=CATEGORY&brdCodeValue=614&bbIdx
=1866&brdType=R&tab=(02.02.2022) 

Abbildung 20: "Kim, Hong-Do", "Danwon-Do", 78,5 cm x 135 cm, Privatsammlung, 
Bildquelle: http://www.k-heri-
tage.tv/brd/board/256/L/CATEGORY/614/menu/253?brdCodeField=CATEGORY&brd
CodeValue=614&bbIdx=1866&brdType=R&tab=(02.02.2022) 

 

Abbildung 35: “Kim, Hong-Do“, „Jang-An-Sa“ (1788), 30,4 cm x 43,7 cm, Privatsamm-
lung, Bildquelle: https://blog.naver.com/chansol21/50039194802(03.02.2022)Abbil-
dung 36: "Kim, Hong-Do", "Danwon-Do", 78,5 cm x 135 cm, Privatsammlung, Bild-
quelle: http://www.k-
heri-
tage.tv/brd/board/256/L/CATEGORY/614/menu/253?brdCodeField=CATEGORY&brd
CodeValue=614&bbIdx=1866&brdType=R&tab=(02.02.2022) 



 

 92 

Spätere Bilder zeigen reine Landschaftsbilder, die er nach dem Besuch von „Keum-Kang“ Berg 

in Nordkorea anfertigte. In diesen Serien kann man Landschaftsbilder, Tempel, Felsen und Ge-

birge sehen.284 

In dieser Landschaftsmalerei kann man erkennen, dass „Kim, Hong-Do“ eine Malweise an-

strebt, die auf sehr naturnachahmende und realistische Weise dargestellt wird. Vor allem sein 

Konzept im Hinblick auf die Propositionen und Kompositionen zeigt seine vielfältige künstleri-

sche Freiheit. Er versuchte sogar innerhalb einer Landschaft diverse Bestandteile wie Bäume, 

Tiere, Felsen und See miteinander in einem Bild zu kombinieren. Die malerische Reife kann 

man in Werken seiner späteren Schaffenszeit feststellen. Vor allem reduzierte er in deren Dar-

stellungen den Hintergrund und betonte Weichheit und Stärke durch die Tuschetöne. So ent-

stand eine einmalige Landschaft, die eine natürliche Landschaft als Vorbild nachahmt und wie-

dergibt.285 Dies kann man am Beispiel des „Jang-An Sa“ („Jang-An“-Tempel) verdeutlichen. Im 

Auftrag vom König „Jeong-Jo“ ist dieses Reiselandschaftsbild im Jahr 1788 entstanden.286 In 

diesem Fall erprobte Kim schon die Perspektive und Komposition in seiner Reiselandschafts-

malerei. Ein besonderer Aspekt der Spät- „Cho-Sun“ Malerei ist, die Natur möglichst naturge-

treu nachzuahmen, hat Kim hier objektiv und sachlich diese Merkmale angewandt. 

 

 

 
284 Diese Serienlandschaftsmalerei wird „Keum-Kang Sa, Gun-Chub“ genannt. Dazu zwei Bilder als Beispiele von 
„Kim, Hong-Do“. Hier kann man seine späte „Cho-Sun“-Dynastie Malerei, in der er durch die Reise bildliche 
Reife erreicht hat, erkennen. Dazu siehe Internetbildquelle: 
https://blog.naver.com/chansol21/50039194802(02.06.2021) 
285 Vgl. Jin 1999, S.134-152. 
286 Über „Keum-Kang Sa, Gun-Chub“, Quelle: „Encyclopedia of Korean Culture“, 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0007525(03.02.2022) 



 

 93 

         Landschaftsmalerei auf der Reise von „Kim, Hong-Do“ 

„Jang-An-Sa“ (1788)287 

Ein weiteres Reiselandschaftsbild von Kim wird hier anhand von „Chong-Suk-Jeong (1795)“288 

präsentiert. 

 
287 Das Gemälde „Jang-An-Sa“ ist ein Name vom buddhistischen Tempel, der im „Geum-Kang“ Gebirge isoliert 
gebaut wurde. “Jang-An“ bedeutet „ein langer Frieden“ also bedeutet „Tempel von einem langen 
Frieden“ Dieses Gemälde gehört seiner Serie der Reiselandschaftsmalerei „Geum-Kang-Sa Gun Chub“. Hier hat 
Kim schon anhand einer objektiven Anwendung von Perspektive und Komposition in seiner 
Reiselandschaftsmalerei besondere Aspekte der späten „Cho-Sun“ Malerei untersucht, welche die Natur 
möglichst authentisch imitierten.  
Quelle: https://blog.naver.com/chansol21/50039194802(03.02.2022) 
288 Chong-Suk-Jeong “, 1795, (23,7 x 27,7cm), Privatsammlung 
Kim folgt teilweise dem chinesischen Landschaftsmalstil, aber er fügte seine eigenständigen künstlerischen 
Empfindungen zur Natur hinzu, indem er diese Landschaft „Chong-Sook-Jeong“ in einer anderen Weise 
darstellt. Im Alter von 44 Jahren erhielt Kim den Auftrag vom König „Jeong-Jo“, dass er mit seinem Freund „Kim 
Eung-Hwan“ die Landschaften von vier Landkreisen in „Geumgang“ Berg (in Nordkorea) zu malen. Diese 
Landschaft ist gekennzeichnet durch eine regelmäßige und geometrische Zusammensetzung in seiner 
Komposition, die davor niemand so gemalt hat. 
Dazu Internetquelle: https://blog.daum.net/duksungmiin/117 und 
https://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=iunggc&logNo=221515377391&categoryNo=0&parentCategory
No=0&viewDate=&currentPage=1&postListTopCurrentPage=1&from=postView(03.02.2022)  

Abbildung 21: “Kim, Hong-Do“, „Jang-An-Sa“ (1788), 30,4 cm x 43,7 
cm, Privatsammlung, Bildquelle: https://blog.naver.com/chan-
sol21/50039194802(03.02.2022) 

 

Abbildung 37: "Kim, Hong-Do", „Chong-Suk-Jeong-Do (1795)“, 
23,2cm x 27,3 cm, Privatsammlung, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/duksungmiin/117(03.02.2022)Abbildung 38: 
“Kim, Hong-Do“, „Jang-An-Sa“ (1788), 30,4 cm x 43,7 cm, Privat-
sammlung, Bildquelle: https://blog.naver.com/chan-
sol21/50039194802(03.02.2022) 



 

 94 

„Chong-Suk-Jeong-Do”(1795)289 

In seinem Bild findet sich ein weiterer Versuch der Linienwandlung. Kim hat zwar die Land-

schaft mit Bergen und Bäumen gemalt, aber im Vergleich zu „Jang-An Sa“ erscheinen die Ge-

birge und Bäume eher abstrakt anhand der Liniengestaltung. Diese Linien weisen daher mo-

derne Charakteristika der koreanischen Tuschekunst auf. Hier ist seine Malweise durch eine 

regelmäßige Linie gekennzeichnet. Mit dem Auftrag vom König „Jeong-Jo“ hat Kim im Alter 

von 44 Jahren vier Gebirge nahe „Geum-Gang“ Berge besucht und nach dieser Reise malte er 

seine Erinnerungsbilder.290 Kim‘s Gemälde von „Chong Suk-Jeong“ wurden vom Tuschkünstler 

„Jeong Seon“ beeinflusst (vgl. dazu Kapitel 3.7.4) und wurden zum Vorbild für die spätere Tu-

schemalerei und Tuschekünstler. Diese Art an Landschaftsbildern von „Kim Hong-do“ hatte 

eine große Auswirkung auf die Malerei des 18. und frühen 19. Jahrhunderts.291  

 
289 Über „Chong-Suk-Jeong-Do“: https://blog.daum.net/duksungmiin/117(03.02.2022), übersetzt aus dem 
Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
290 Vgl. ebd. 
291 Ebd. 

Abbildung 22: "Kim, Hong-Do", „Chong-Suk-Jeong-Do“ (1795), 
23,2cm x 27,3 cm, Privatsammlung, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/duksungmiin/117(03.02.2022) 

 

Abbildung 39: „Reis Dreschen“ („Ta-Jak“), 27 cm x 22,7cm, National 
Museum of Korea, 1780. Bildquelle: 
https://blog.daum.net/dwban22/4496(03.02.2022)Abbildung 40: 
"Kim, Hong-Do", „Chong-Suk-Jeong-Do (1795)“, 23,2cm x 27,3 cm, 
Privatsammlung, Bildquelle: https://blog.daum.net/duksung-
miin/117(03.02.2022) 



 

 95 

3.6.3.3 Bildinterpretation über „Byeo Tajak“ (Reis Dreschen) von „Kim, Hong-

Do“ 

In der späten „Cho-Sun“-Dynastie, als sich die wirtschaftliche Stellung der Bauern verbesserte 

und die „Seodang“-Ausbildung292 weiterverbreitet wurde, verstärkte sich ihr Standesbewusst-

sein und ihr sozioökonomischer Status nahm allmählich zu. Diese Situation spiegelte sich auch 

in der kulturellen Welt wider, und anstelle der standesgemäßen literarischen Aktivitäten, die 

sich zuvor auf die Schicht der „Yang-ban“ konzentrierten, entstanden daneben als Folge dieser 

Entwicklung Literatur- und Kunstwerke, die von der bürgerlichen Bevölkerung geschaffen und 

genossen wurden. Insbesondere in Bezug auf literarische Aktivitäten erhöhte sich die Aktivität 

der bürgerlichen Mittelschicht beträchtlich. Als Beleg dafür wurde „Pansori“,293 ein einzigarti-

ges literarisches und musikalisches Genre, insbesondere unter einfachen Leuten populär. Li-

terarische Werke in der frühen „Cho-Sun“-Dynastie betonten normalerweise die neokonfuzi-

anische Ethik und blieben überwiegend auf der inhaltlichen Ebene kultureller Bildung oder 

spirituellen Kultivierung. Die meisten Künste, wie Malerei und Musik, dienten zuvor der Bil-

dungs- und Freizeitaktivität der adeligen Bevölkerung, nicht der mittleren Schichten oder Bür-

ger. In der späten „Cho-Sun“-Dynastie jedoch, als die sozioökonomischen Veränderungen eine 

bedeutsame Rolle spielten und zur Geltung kamen, fanden dem gegenüber vor allem Topoi 

wie menschliche Zuneigung, kulturelles Interesse und Lebenskunst in Literatur und Kunst in 

Werken der bürgerlichen Bevölkerung einen starken Widerhall. Darüber hinaus zögerten Bür-

gerliche nicht, diese Kunst und Kultur der späten „Cho-Sun“-Dynastie gegen Anschuldigungen 

der sozialen Ungerechtigkeit und Korruption aus der Gesellschaft zu schützen.294 

Koreanische Sittenbilder befanden sich mit der „Cho-Sun“-Dynastie“ („Lee“-Dynastie) in ihrer 

blühenden Zeit. „Kim, Hong-Do“ hat als Meister der Sittenbilder von Korea neue Wege be-

schritten. Die Hauptmotive dieser Epochen waren die Sittenbilder der arbeitenden Bevölke-

rung und somit spielt der Arbeitsgeber, die hohe Schicht, „Yang-Ban“ eine wichtige Rolle in 

der Gesellschaft. Daher malte Kim, Hong-Do dieses Bild „Ta-Jak“ (Reis Dreschen), 27cm x 

 
292 „Seodang“ ist eine private Schule, welche meistens „Sa-Dae-Boo“ Personen in der „Cho-Sun“-Dynastie 
besucht haben. 
293 „traditionelle Erzählgesang“ die von Generation zu Generation übermittelt wurde. Quelle: 
https://spiegato.com/de/was-ist-pansori(05.02.2022) 
294 Kulturelle und künstlerische Merkmale der spät-“Cho-Sun“-Dynastie, Quelle: 
http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_0030&whereStr=(06.02.2022) 



 

 96 

22,7cm, Das Nationalmuseum Seoul, 1780).295 Die „Yang-Ban“, die die Bevölkerung ausbeu-

tete, nimmt den gesellschaftlichen Platz durch die Darstellung dieses Bild ein. Trotz der Tren-

nung der Schichten ist zu beobachten, dass ein aktives Miteinander zwischen den Menschen 

des Adels und den Arbeitern bestand und ein Interesse am praktischen Handeln vorhanden 

war. Das Bild der Arbeitenden beim Reis Dreschen zeigen das Gesicht der Bevölkerung, der 

Arbeiter daher sehr aktiv und positiv.296 

    „Reis Dreschen“ („Ta-Jak“), 1780297 

Die repräsentativen Gemälde der späteren Zeit von „Kim Hong-do“ waren Landschaftsbilder, 

Porträtbilder, Tempelbilder und Sittenbilder. Er war in allen malerischen Bereichen gut be-

wandert, aber er hat sich außergewöhnlich gut mit den Sittenbildern auseinandergesetzt. Die 

 
295 Quelle: 
http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=vrhkdtn&logNo=10098397523&parentCategoryNo=&categoryNo
=48&viewDate=&isShowPopularPosts=true&from=search(19.05.2021), übersetzt durch die Verfasserin 
296 Vgl. ebd. 
297 „Reis Dreschen“ („Ta-Jak“), 27 cm x 22,7cm, „National Museum of Korea“, 1780. Quelle: 

Abbildung 23: „Reis Dreschen“ („Ta-Jak“), 1780, 27 cm x 22,7cm, „National Mu-
seum of Korea“, Bildquelle: https://blog.daum.net/dwban22/4496(03.02.2022) 

 

Abbildung 41: “Kim, Hong-Do“, „Ship-Ro-Do-Sang-Chub“(1790) 33,5cm x 28,7 
cm. In “Ho-Am Art Museum”, Bildquelle: https://m.blog.naver.com/Post-
View.naver?isHttpsRedi-
rect=true&blogId=bhjang3&logNo=140126432604(03.02.2022)Abbildung 42: 
„Reis Dreschen“ („Ta-Jak“), 27 cm x 22,7cm, National Museum of Korea, 1780. 
Bildquelle: https://blog.daum.net/dwban22/4496(03.02.2022) 



 

 97 

Auseinandersetzung mit den Bauern und humorvollen Alltagssituationen des einfachen Vol-

kes hat er meistens durch diese dargestellt. Weiterhin hat er die Lebensfreude als Thema in 

unterschiedlicher Form anschaulich vermittelt. Dieses Werk ist eines von 25 Bildern im Kunst-

schatz Nr. 527 Serie298 von „Danwon“299-Sittenbilder. 

Auf diesem Bild, das die Freude der Ernte zeigt, werden die singenden Bauern dargestellt, die 

mit einem gemeinsamen Arbeitslied arbeiten, anstatt sich der Ermüdung der Arbeit hinzuge-

ben. Der Herr oben im Bild, der raucht, ist „Marum“. Die Aufgabe von „Marum“ ist die Ernte-

situation zu untersuchen und dem Landbesitzer den Jahresanteil der Reissäcke zurückzuzah-

len, in dem er im Reisfeld bleibt und die Arbeiter kontrolliert.300 

Nennen wir eine Person, die auf einer schrägen Seite liegt und in eine Zigarettenpfeife beißt, 

also „Marum“. Die Beaufsichtigung der Bauern war eine wichtige Aufgabe von „Marum“. Sein 

Gesichtsausdruck ist entspannt und flexibel. Es scheint eine widersprüchliche Beziehung zu 

den Bauern zu geben, aber das Bild zeigt unbeschwerte bürgerliche Bauern mit runden Augen. 

„Marum“ wird als Tor des Humors und der Mäßigung angesehen, weil er Konflikte zwischen 

den „Su-Min“ und „Yang-Ban“ überwindet.301 Was die Komposition betrifft, hat er die X-Form 

konzipiert und die Schönheit der Linie ist mit einfachen Strichen gezeichnet. Bei diesem Dre-

schen ist der erste und aufdringlichste Charakter derjenige, der nicht arbeitet. Diese Person 

kann der Grundbesitzer sein, der das Land besitzt, oder „Marum“, der Vertreter des „Yang-

ban“. Im Vergleich zu den Bauern, die ihre Jacken ausziehen, beiseitelegen und ihrer Arbeit 

nachgehen, scheint „Marum“ auf dem Rücken liegend mit überschlagenen Beinen und langen 

Zigarettenstöckchen im Gesicht, die hart arbeitenden Menschen zu beobachten. 

Koreaner betreiben seit Tausenden von Jahren Landwirtschaft. Aus Sicht der Bauern, die frem-

des Land bewirtschaften und die Hälfte der Ernte als Pacht zahlen mussten, war es nicht nötig 

 
https://blog.daum.net/dwban22/4496(03.02.2022) 
298 Vgl. dazu Internetquelle: 
http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=vrhkdtn&logNo=10098397523&parentCategoryNo=&categoryNo
=48&viewDate=&isShowPopularPosts=true&from=search(25.05.2021) 
299 „Danwon“ ist ein Künstlername von „Kim, Hong-Do“ 
300 Die Hauptaufgabe des „Marums“ ist es, die Ernte von Bauern zu inspizieren und ihre Prachtgebühr an dem 
Eigentümer zu kontrollieren. Quelle: „Encyclopedia of Korean Culture“, übersetzt durch die Verfasserin, 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0017335(20.05.2021) 
301 Bildinterpretation, übersetzt durch die Verfasserin. Quelle: 
http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=vrhkdtn&logNo=10098397523&parentCategoryNo=&categoryNo
=48&viewDate=&isShowPopularPosts=true&from=search(20.05.2021) 



 

 98 

so gründlich zu dreschen und sie wollten es auch nicht. Trotz der angespannten Situation zwi-

schen „Marum“ und den Bauern zeigt sein Bild die Freude am Arbeiten. Insgesamt zeigt dieses 

Bild eine Alltagssituation, wie die Bauern sehr lebhaft Reis dreschen. 

3.6.3.4 Besonderheiten der Malweise von „Kim, Hong-Do“ 

Die besonderen künstlerischen Merkmale der Werke „Kim, Hong-Do“ sind, dass er ab 51 Jah-

ren versuchte, seine eigenen künstlerischen Erfahrungen und Maltechniken in seinen Bildern 

kreativ umzusetzen. Hinsichtlich „San-Soo-Hwa“302 werden seine „San-Soo-Hwa’s“ Bilder sehr 

dafür geschätzt, dass er nicht dem traditionellen chinesischen Malstil folgte, sondern er den 

von ihm im Lauf der Zeit kreierten und entdeckten eigenständigen koreanischen Malstil ver-

folgte (vgl. dazu sein Bild im Kapitel 3.6.3.2). Vor allem hat er ständig besondere Merkmale 

von koreanischen Bergen und „San-Soo“303 erforscht und versucht, neue koreanische Malwei-

sen darzustellen. Diese Forschung war deshalb möglich, da er sich im Alter von 51 Jahren aus 

dem Amt zurückgezogen hatte. Sein Leben als freier Künstler schaffte ihm einen Raum, in dem 

er sich mehr auf seine Werke konzentrieren konnte. Die Landschaftsbilder von Kim wiesen seit 

diesem Zeitpunkt ein hohes künstlerisches Niveau auf.304  

Es gibt drei besondere malerische Merkmale in seinem Schaffenswerk. Erstens hat er im Alter 

von 40 Jahren überwiegend „A-Jib Do“305 und die Welt von „Sa-Dae-Boo“ gemalt, weil er selbst 

mal einen Beamtenstatus innehatte.306 Zudem malte er anders als in der frühen „Cho-Sun“-

Dynastie und stellte während der späten „Cho-Sun“-Dynastie überwiegend Motive von gebil-

deten sozialen Schichten dar. Der Grund dafür liegt darin, dass er während seiner Karriere, in 

der er dank der Unterstützung von König „Jeong-Jo“ Kim selbst als hoher Hofmalbeamter tätig 

sein durfte, die Denkweise und die Moral von „Sa-Dae-Boo“ aus erster Hand kennenlernen 

konnte. Durch diese Erfahrung schaffte er es, die Lebensrealität der Gebildeten von „Sa-Dae-

Boo“ wiederzugeben. Dieses Sittenbild aus wohlhabenden Gelehrten „Sa-Dae-Boo“ nennt 

man „A-Jib Do“. Ein Beispielsgemälde zu „A-Jib Do“ ist „Ship-Ro-Do-Sang-Chub“ (1780). Das 

 
302 „San-Soo Hwa“ ist Landschaftsmalerei auf Koreanisch  
303 „San-Soo“ bedeutet Landschaft. „San-Soo-Hwa“ bezieht sich auf die Landschaftsmalerei, die Bilder wie 
Berge, Wasser und Himmel aus der Natur darstellt. Die Landschaft der Natur ist ein Hauptthema des Gemäldes. 
Vgl.Yoon (2021), „Shan-Soo-Hwa” in “Cho-Sun” Epoche, “Handmaker” 
http://www.handmk.com/news/articleView.html?idxno=11309(05.08.2021) 
304 Über das Bild „Chong-Suk-Jeong“ von „Kim, Hong-Do“, https://blog.daum.net/duksungmiin/117 (06.082021) 
305 „A-Jib-Do“ bedeutet die Sittenbilddarstellung der Gelehrten, Literaten und Beamte wie „Sa-Dae-Boo“‘s Welt.  
306 Vgl. Jin 1999, S. 412f. 



 

 99 

Hauptmerkmal der späten Sittenmalerei ist der Ausdruck koreanischer Poesie gebildeter Lite-

raten.  

Im Vergleich zu den „Haeng-Ryu“ Sittenbildern“307, denen Kim in der frühen „Cho-Sun“-Dy-

nastie Ausdruck verlieh, illustrierte er seine Kunst mit weichen Tuschelinien. Diese feinen Tu-

schelinien erkennt man in seinem Werk. 

„Ship-Ro-Do-Sang-Chub“ (1790)308 

Zweitens wurden in seinem Sittenbild koreanische malerische Entdeckungen und Empfindun-

gen über „Sa-Dae-Boo“ betont. Seine späteren Sittenbilder sind daher ein vertretbarer kore-

anischer Ausdruck in der Kunstwahrnehmung und dadurch erreichte Kim einen Höhepunkt 

 
307 „Hang-Rye“ Sittenbilder besteht aus einem achtteiligen Gemälde, das die Landschaft in der frühen „Cho-
Sun“-Dynastie zeigte. (vgl. dazu das Gemälde von „Kim, Hong-Do“ Kapitel 3.6.3.1) 
308 „Ship-Ro-Do-Sang-Chub“ (1790) 33,5 x 28,7 cm, „Ho-Am Art Museum“ wurde durch “Kim, Hong-Do” wieder 
in dieser Epoche restauriert. „Ship-Ro-Do-Sang-Chub“ bedeutet zehn Seniorenbilder, die Ende des 15. 
Jahrhunderts gemalt wurde. Vgl. dazu Internetquelle: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=bhjang3&logNo=140126432604(03.0
2.2022) 

Abbildung 24: “Kim, Hong-Do“, „Ship-Ro-Do-Sang-Chub“(1790) 33,5cm x 28,7 cm. 
In “Ho-Am Art Museum”, Bildquelle: https://m.blog.naver.com/PostView.na-
ver?isHttpsRedirect=true&blogId=bhjang3&logNo=140126432604(03.02.2022) 

 

Abbildung 43: „Kim, Hong-Do“ (Jahr ?), 34 x 25, 3 cm, Privatsammlung, „Heimkehr 
von einem Junge, der Vieh führt, Bildquelle: https://blog.daum.net/pa-
cho59/12(03.02.2022)Abbildung 44: “Kim, Hong-Do“, „Ship-Ro-Do-Sang-
Chub“(1790) 33,5cm x 28,7 cm. In “Ho-Am Art Museum”, Bildquelle: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blo-
gId=bhjang3&logNo=140126432604(03.02.2022) 



 

 100 

der künstlerischen und kulturellen Reife. Sein Werk „acht faltbare Paravent-Bilder von Sitten-

bildern“ beinhaltet die Beobachtung des Lebens von „Sa-Dae-Boo“.309 Deren Themen sind die 

menschliche Beziehung zur Natur und „Sa-Dae-Boo“- Reisende und ihre Beobachtungen auf 

der Reise, die mit der buddhistischen Philosophie verwoben sind.310 

In seiner späteren Künstlerepoche hat Kim mit einer sehr „gelassenen“ Weise gemalt. Er übt 

in seiner Malerei keine Kritik an der Gesellschaft aus, sondern er repräsentiert seine Beobach-

tung des Lebens und der Natur. Diese Züge bringt das Bild „Mok-Dong-Kye-Ga“ zum Ausdruck. 

               „Mok-Dong KyeGa“311 

 
309 Vgl. Jin 1999, S. 418-423. 
310 Vgl. ebd.  
311 „Kim, Hong-Do“(Jahr ?), 34 x 25, 3 cm, Privatsammlung, „Heimkehr von einem Junge, der Vieh führt. 

Abbildung 25: „Kim, Hong-Do“ (Jahr ?), 34 x 25, 3 cm, Privat-
sammlung, „Heimkehr von einem Junge, der Vieh führt, Bild-
quelle: https://blog.daum.net/pacho59/12(03.02.2022) 

 

Abbildung 45: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 
25,3 x 633 cm, National Museum of Korea, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022)Abbil-
dung 46: „Kim, Hong-Do“ (Jahr ?), 34 x 25, 3 cm, Privatsamm-
lung, „Heimkehr von einem Junge, der Vieh führt, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/pacho59/12(03.02.2022) 



 

 101 

Hier zeigt Kim die buddhistische Philosophie in seiner Bildwelt, da der Bauernjunge und das 

Vieh miteinander ein harmonisiertes Image zeigen.312 Er ist auf dem Heimweg nach der Ar-

beit.313 Wie seine geänderte Malweise im Bild „Choung-Suk Jeong“ (vgl. dazu. Kapitel 3.6.3.2) 

findet man hier wieder, dass Kim in dem Gemälde „Chung-Suk Jeong“ mit minimalisiertem 

und abstrahiertem Hintergrund seine künstlerische Welt zeigte. Kim verlieh nicht nur seiner 

malerischen Welt, sondern auch seiner inneren Welt den dargestellten Gegenständen Aus-

druck. Diese Art zu malen, wurde in seiner späteren „San-Soo-Hwa“ -Landschaftsmalerei und 

in den Sittenbildern weiter angewandt. Seine Werke spiegelten die koreanische Lebenswelt 

und Philosophie seiner Zeit wider. 

Eine dritte Besonderheit seiner Malerei liegt darin, dass seine Bilder eine dokumentarische 

Funktion haben.314 In seinem Bild „Anreung Sinyeongdo (안릉신영도)“315 bekam Kim einen 

Auftrag, die Ernennungszeremonie von „Anreung“ für einen neuen Gouverneursauftritt dar-

zustellen. Hier findet man anhand seiner Eindrücke der damaligen Zeit einfangenden Werke 

kulturelle Erinnerungsereignisse und Zeremonien, die die zu dieser Zeit dargestellten Beamte, 

Kostüme, begleitende Personen und zeremonielle Aktivitäten festhalten.316 Dieses Gemälde 

von Kim zeigt eine solche Zeremonie als dokumentarisches Bild: 

 
312 Vgl. Interpretation, das Werk „Mok-Dong-Kye-Ga“ von „Kim, Hong-Do“ und Bedeutung im Buddhismus, dazu 
Internetquelle: https://blog.daum.net/pacho59/12(03.02.2022) 
313 Vgl. ebd. 
314 Vgl. Ebd. 
315 1786, 25,3 x 633 cm, „Korean National Museum“ 
316 Vgl. dazu Internetquelle: https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022) 



 

 102 

Ausschnitt von „Anreung Sinyeongdo (1786)317 

 
317 „Kim, Hong-Do“, 1785, 25,3 x 633 cm, „National Museum of Korea“ 

Abbildung 26: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 
25,3 x 633 cm, „National Museum of Korea“, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022) 

 

Abbildung 47: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 
25,3 x 633 cm, National Museum of Korea, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022)Ab-
bildung 48: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 25,3 
x 633 cm, National Museum of Korea, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022) 



 

 103 

 

Ausschnitt von „Anreung Sinyeongdo (1786)“318 

Ein weiteres wichtiges Dokumentationsbild wurde durch Kim im Werk namens „Ka-Ro-Sae-

Ryn-Kye-Doo“(기로세견계도, 1803)“319 dargestellt. In der Epoche von König „Seon-Jo (1552-

1608)“ gab es ein Fest, das in „Man-Wol-Dae“ stattgefunden hatte. Hier kann man eine dama-

lige Feier mit den Bürgern und „Sa-Dae-Boo“ als Sittenbild, aber auch gleichzeitig dokumen-

tarisch dargestellt, sehen.320 Daher bietet dieses Bild einen kulturellen Beitrag, sowohl als Sit-

tenbild als auch Dokumentationsbild in der koreanischen Malerei.321 

 
318 Ebd. 
319 1803, 137 x 53,3 cm, Privatsammlung.  
320 Über „Ka-Ro-Sae-Ryn-Kye-Doo“, vgl. dazu Internetquelle: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=rise43&logNo=220996432969(05.02.
2022) 
321 Vgl. Jin 1999, S. 429.  

Abbildung 27: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 25,3 x 633 
cm, „National Museum of Korea“, Bildquelle: 
https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022) 

 

Abbildung 49: „Kim, Hong-Do“, 1804, 137 x 53,3 cm, Privatsammlung, 
Bildquelle: https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedi-
rect=true&blogId=rise43&logNo=220996432969(03.02.2022)Abbildung 
50: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 25,3 x 633 cm, Natio-
nal Museum of Korea, Bildquelle: https://blog.daum.net/juksaja-
cob3990/5194(03.02.2022) 



 

 104 

„Ka-Ro-Sae-Ryn-Rye-Doo”(1804)322 

Aus den drei genannten malerischen Besonderheiten von „Kim, Hong-Do“ lassen sich sein 

künstlerischer Beitrag und seine spezifische Bedeutung für die koreanische Tuschemalerei wie 

folgt zusammenfassen: Neben seinen Sittenbildern, in denen er hauptsächlich das bürgerliche 

Leben in der frühen „Cho-Sun“-Dynastie dargestellt hatte, hat Kim in seiner späteren Schaf-

fenszeit vielfältige künstlerische Darstellungsweisen ausprobiert und entwickelte seine eigen-

ständige Malweise. Diese Bilder sind hauptsächlich „A-Jib-Do“, d. h. Reiselandschaftsbilder 

und Dokumentationsbilder. Im Gegensatz zum historischen Realismus der früheren Gemälde 

in der frühen „Cho-Sun“-Dynastie drückte Kim während der späten „Cho-Sun“-Dynastie eine 

reifere Lebens- und Kunstszene aus. Seine Bilder wurden zu einem literarischen Stil mit einem 

 
322 „Kim, Hong-Do“, 1804, 137 x 53,3 cm, Privatsammlung. Vgl. Bildquelle: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=rise43&logNo=220996432969(03.02.
2022) 
 

Abbildung 28: „Kim, Hong-Do“, 1804, 137 x 53,3 cm, Privatsammlung, 
Bildquelle: https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedi-
rect=true&blogId=rise43&logNo=220996432969(03.02.2022) 

 

Abbildung 51: „Hae-Hak-Bando-Do“, Nationalschatz Nr. 402, 270cm x 
700cm, “Lee-Hwa”Universität, Bilquelle: http://www.heri-
tage.go.kr/heri/cul/culSelectDe-
tail.do?ccbaCpno=2111104200000&pageNo=1_1_2_0(29.11.2018)Ab-
bildung 52: „Kim, Hong-Do“, 1804, 137 x 53,3 cm, Privatsammlung, 
Bildquelle: https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedi-
rect=true&blogId=rise43&logNo=220996432969(03.02.2022) 



 

 105 

weichen, verkürzten Pinselstrich und einer einfachen Komposition, die sich von der realisti-

schen Originalmalerei der vorherigen Kompositionen abhob.323 Dies zeigt sich vor allem in sei-

ner Landschaftsmalerei ab dem Alter von 51 Jahren, die er mit minimalistischen und weichen 

Linien nach seinen subjektiven Eindrücken veränderte. 

Diese Art zu malen hat ihn in seiner späteren „San-Soo-Hwa“-Landschaftsmalerei weiter be-

einflusst. Seine Werke ab dem Alter von 51 Jahre spiegelten nicht nur die Natur oder Personen 

wider, sondern auch die in den Bildern versteckte koreanische Lebenswelt und Philosophie 

seiner Lebenszeit.324 Des Weiteren hat Kim durch seine Werke, die Zeremonien und nationale 

Feste darstellen, historische Kulturdokumente dieser Epoche geschaffen. 

„Als Kim Hong-do dokumentarische Gemälde zeichnete, wurden verschiedene nationale 
und persönliche kulturelle Ereignisse zu dieser Zeit gezeigt. Diese historischen Bilder, die 
Kim in realistischen Raumsituationen und hervorragender Komposition wunderschön 
verkörpert haben, dienen immer noch bis zum heutigen Zeitpunkt als informatives Spie-
gelbild dieser Epoche“325 

Die oben genannten malerischen besonderen Aspekte von Kim werden als Vorbild in der ko-

reanischen Malerei des 18. und 19. Jahrhunderts betrachtet und nehmen einen wichtigen 

Stellenwert in der koreanischen Tuschemalerei ein. 

3.6.3.5 Darstellung der Personen im Werk von „Ringen“ und „Mu-Dang“ in 

seiner Malerei 

Da in Korea die westlichen technischen Entwicklungen erst später aufgenommen wurden, hat 

sich die koreanische Kunst ständig darum bemüht, ihre eigene Tuschemalere und einen eige-

nen Stil zu entwickeln. Damals gab es keine Methode, die aktuellen Lebenssituationen zu do-

kumentieren. Nur die schriftliche Dokumentation reichte nicht aus. Die Sittenbilder von Kim 

wurden sehr sachlich, realistisch, objektiv und dokumentarisch dargestellt, da er seine subjek-

tiven Gefühle als Künstler nicht betont hat und die Objekte sehr sachlich und nüchtern malte. 

Das Besondere an seinen Bildern ist, dass er die aktuellen Erlebnisse, in denen er beobachtet 

hat, möglichst realistisch und augenblicklich dargestellt hat. Daher sind seine Sittenbilder sehr 

 
323 Vgl. Jin 1999. S. 429. 
324 Vgl. ders., S. 423. 
325 Vgl. ebd. 



 

 106 

lebhaft und geben Sitten der damaligen Zeit wieder. Er handelte, als erzeuge er eine Fotoauf-

nahme, die durch den Pinselstrich dargestellt wurde. 

Seine Bescheidenheit in seiner künstlerischen Darstellung durch eine minimalistische Mal-

weise wird besonders durch den Ausdruck der dargestellten Personen, zum Beispiel, durch 

Personen mit Gestik und gefühlsbetonten Gesichtsformen in unterschiedlichen Situationen 

gekennzeichnet, weil Werke von „Kim, Hong-Do“ die reale kulturelle Alltagssituationen von 

Bürgerinnen und Bürgern in seinen Bildern wie ein dokumentarisches Bild darstellen. Daher 

haben seine Werke eine Kunst-und Kulturvermittlungsfunktion, da sie koreanische Sitten und 

die Kultur übertragen. Zum Beispiel ist „Ssireum (Ringen)“326 schon ein bekanntes immateri-

elles Kulturerbe, das in Korea sehr verbreitet ist. Aus diesem historischen und kulturellen Kon-

text vertritt er durch seine Malerei die Historizität des 18. Jahrhunderts, die bis in die heutige 

Zeit weiter übermittelt wurde. 

Eine weitere Besonderheit seiner künstlerischen Malweise von seinem Werk „Ssireum (Rin-

gen)“ liegt darin, dass er mit wenigen Linien die Mimik und Gestik der Personen dargestellt 

hat. Die Beziehungen mit Schatten und Licht wurden per Wassermenge ergänzt. Jedoch 

mischte er die Farben selbst aus Pflanzen und Baumrinde. 327  Das Gesicht im Bild „Ssi-

reum“ wurde mit zarten Farben gemalt. Vor allem zeichnet sich seine Malweise besonders 

dadurch aus, dass er unterwegs mit wenigen Linien der Tuschefarbe die Körper, den Gesichts-

ausdruck und die Stofflichkeit der Gegenstände unterwegs gemalt hat, so dass jeder, der diese 

Bilder betrachtet, seine typische Zeichenlinie auf den ersten Blick erkennen kann. Außerdem 

wurden diese dynamischen Linien bei der Personendarstellung der Komposition bewusst kon-

zipiert, so dass hier von der Rolle der Haupt- und Nebenprotagonisten unterschieden werden 

kann. 

Darüber hinaus legt Kim seinen Schwerpunkt in seiner Bildgestaltung auf die momentane Auf-

nahme der kulturellen und kunsthistorischen Szene, die vor allem am Anfang der Sittenbilder-

malerei von den niedrigen sozialen Schichten beruflich ausgeübt wurde und mit viel Humor 

 
326 1780, Wasserfarben auf „Hanji“ Papier, 26,9 x 22,2 cm, Quelle: 
https://www.museum.go.kr/site/main/relic/treasure/view?relicId=551(05.02.2022) 
327 Übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin. Quelle: 
https://chorong77.tistory.com/172(05.02.2011) 



 

 107 

dargestellt wurde. Die im Bild bemalten Personen zeigen jegliche lustige und sehr differen-

zierte Körperbewegungen, die besonders in seinem Werk „Mu-Dang“328 aufgefallen sind. „Kim, 

Hong-Do“ lässt die Betrachter die einzelnen und eigenen Gesichtsausdrücke der dargestellten 

Personen interpretieren. Wegen der besonderen Charakteristika der einzelnen Gesichtsaus-

drücke der Protagonisten provoziert Kim die Betrachter und zeigt im Bild, wie sittliche Zere-

monien in dieser Epoche stattgefunden haben. Er hat versucht, die imaginäre Vorstellung der 

Betrachter mit dem kulturellen Ereignis zu verknüpfen. Lüthy beschreibt die Beziehung zwi-

schen Protagonisten im Bild und den Betrachtern in Hinblick auf die Interpretation folgender-

maßen: „Die Wechselbezüglichkeit von Figuren- und Betrachterblick betrifft jedoch noch eine 

weitere Ebene, nämlich diejenige der Gegenstandswahrnehmung“.329 Das Bild holt die Be-

trachter in das momentane Geschehen hinein und lässt sich von den Betrachtern frei inter-

pretieren, wie Manet in seinem Werk „Eisenbahn(1872)“ gezeigt hat.330 

3.6.3.6 Seine Motivik 

Wie dem Bild „Reis Dreschen“ zu entnehmen ist, hat „Kim Hong-Do“ die Begeisterung für 

Kunst und die Freude an der arbeitenden Bevölkerung in der Früh „Cho-Sun“-Dynastie darge-

stellt.  

Dazu zählen kulturell bedeutende Szenen wie „Hochzeit“, „alltägliches Berufsleben, „bürger-

liche Zeremonie“ und weitere alltägliche Ausschnitte eines bürgerlichen Lebens: Die Bürger 

wünschten sich glückliche Momente im Alltag. Die besondere Rolle seiner Sittenbilder liegt 

darin, dass er durch sie die Wünsche der Bürger, sich selbst und seine Freunde, Familie, Be-

rufswelt und die gesellschaftliche Moral darstellt. Nun wird kurz auf die Beziehung mit der 

Natur in der Tuschemalerei im folgenden Kapitel eingegangen.  

3.7 Beziehung mit der Natur in der Tuschemalerei und in der Kunst  

Die ostasiatische Kunstwahrnehmung ist immer mit den inneren Stimmungen und der 

Wahrnehmung der Künstler verbunden, die als ein Teil der bildnerischen Darstellung erhalten 

sind. Diese menschliche Wahrnehmung wurde durch die Künstler, denen ein Teil der Natur 

 
328 Entstehungsdatum (Ca. Ende 18 Jahrhundert), 27,0cm x 22, 7 cm, „National Museum of Korea, Seoul“ 
329 Vgl. Lüthy 2003. S. 62 
330 Vgl. ders., S. 62ff. 



 

 108 

innewohnt, mitinterpretiert. Auch die künstlerische Wahrnehmung wird somit als ein Teil der 

Natur betrachtet. Die Künstler dienen dabei in ihrer Rolle als Vermittler mit der Natur, um die 

Landschaft der Natur wiederzugeben. Menschen wurden mit einem Lebewesen vergleichen. 

Während Berge und Wasser als hervorragende und außerordentliche Schönheiten galten, 

wurde die Welt der Fauna und des Menschen mit einem kleinen Lebewesen wie zum Beispiel 

einer Ameise verglichen. Diese Denkweise prägte malerische Darstellungsweise des koreani-

schen Künstlers „An, Kyun“.331 Die Natur wurde nämlich als übernatürlich mächtig wie ein Gott 

und Menschen als Teile der Natur dargestellt. Daher beschreibt Ahn die Bedeutung der kore-

anischen Malerei wie folgt: „Bilder sollen nicht nur zur schönen Betrachtung gesehen werden, 

um das Bild richtig zu genießen und verstehen zu lernen, ist es notwendig, Bewusstsein bei 

der Bildbetrachtung aufzuwecken. Dieses Bewusstsein der Malweise lässt sich in diversen ma-

lerischen Genres unterscheiden.“332 Dabei legt der Schwerpunkt hier auf der koreanischen 

Landschaftsmalerei. Im Folgenden wird sich mit dem Ursprung der Landschaftsmalerei und 

ihrer besonderen Rolle auseinandergesetzt.  

3.7.1 Ursprung der Landschaftsmalerei  

Naturmotive waren in China und Korea dominante Kunstobjekte, besitzen jedoch jeweils ei-

nen anderen malerischen Ursprung. Die koreanischen Tuschemalkünstler „Jeong, Sun“ und 

„Kim, Hong-Do“ haben im 18. Jahrhundert direkt vor den Gebirgen und Bergen gemalt. Analog 

dazu haben Impressionisten im 19. Jahrhundert versucht, ihre Eindrücke der Natur mit der 

Staffelei spontan Ausdruck zu verleihen. Eine Gegenüberstellung koreanischer Kunstwerke zu 

der chinesischen Naturdarstellung, welche für gewöhnlich aus persönlichen Erinnerungsver-

mögen der Kunstschaffenden heraus gemalt wird, erläutert Diez folgendermaßen: 

„Der chinesische Maler malt niemals vor der Natur, sondern stets zu Hause, am Fenster-
tisch. Selbst dann, wenn er eine, in einem Hochgebirgstal der Tradition und seinen Ab-
sichten genau entsprechende Szenerie gefunden hat, malt er sie nicht nach der Wirk-
lichkeit, sondern künstlerisch umgeformt zu Hause, aus dem Gedächtnis.“333  

 
331 Vgl. Ahn, 2000, S. 15. 
332 Vgl. ders., S. 25. 
333 Vgl. Diez 1943, S. 8. 



 

 109 

In der koreanischen und chinesischen Landschaftsmalerei ist die Natur ein Ort der Muße, der 

Inspiration und der Selbstfindung. Natur wird daher als ein idealer Lebensraum für den Men-

schen angesehen, der ihm als privater Rückzugsort dienen kann. „Der Topos des Einsiedlers 

war prägend für die chinesische Kultur. Mit ihm wurden Werte wie moralische Integrität, Be-

scheidenheit, Freiheit, Unabhängigkeit und Selbstverwirklichung verbunden.“334  Die Ober-

schicht, die als „Beamte dem Kaiserhof dienten, nährten deren Wunschvorstellungen von ei-

nem naturnahen und bescheidenen Leben fernab von beruflichen Verpflichtungen, 

politischen Intrigen und gesellschaftlichen Zwängen.“335 

In der Tuschemalerei, in der es sich um die Malerei „Shan-Soo-Hwa“ handelt, haben die Künst-

ler*innen versucht, die besonderen anstehenden politischen und sozialen Beziehungen im Le-

ben auszudrücken, die sich auf die Natur bezogen haben und versucht, diese in Verbindung 

mit der Landschaftsmalerei darzustellen.  

Die Natur ist ein zentrales Thema in der Malerei. Die Künstler*innen sammelten aus der Natur 

ihre künstlerische Inspiration zur Malerei. Sie „spiegelte sich in den Kunstgattungen, Architek-

tur, Plastik, Ornament und Malerei wider, wurde aber vornehmlich im Medium der Malerei, 

vor allem in der Gattung der Landschaftsdarstellung, wiedergegeben..336 Das Thema Land-

schaft ist in der Kunstwissenschaft ein Topos, über dessen unterschiedliche Deutungen seit 

Bestehen der Disziplin und in der romantischen Literatur viel erwähnt worden ist. Allgemein 

bezeichnet man die Landschaft von geografischen Gebieten mit Eigenarten, die oft von der 

Natur geprägt sind. Landschaft ist nicht notwendigerweise identisch mit einem Territorium 

geopolitischer Art. Landschaften werden als etwas Geformtes definiert und es wird von Al-

penlandschaft, Seelandschaft, auch von Stadtlandschaft, sogar Naturlandschaft gespro-

chen.337  

Über den kunsthistorischen Zusammenhang und die Beziehungen zwischen Kunst und Natur 

erklärt Steininger näher anhand des Beispielszitats J.W. von Geothe: 

 
334 Vgl. Karlsson 2020, S. 52f. 
335 Vgl. ders., S. 52. 
336 Vgl. Steininger 1992, S. 69.  
337 Vgl. Meschede S. 129.  



 

 110 

„Wem die Natur ihr offenbares Geheimnis zu enthüllen anfängt, der empfindet eine un-
widerstehliche Sehnsucht nach ihrer würdigsten Auslegerin, der Kunst“. Goethe be-
schreibt den Dialog zwischen Kunst und Natur, die beide nicht bedingungslos verknüpf-
bar, aber auch nicht voneinander trennbar sind.“338  

Die Landschaft war immer ein Kunstthema und nimmt einen wichtigen Stellenwert der Kunst-

darstellung ein. Daher wird im Folgenden exemplarisch auf die Malerei „San-Soo-Hwa“ einge-

gangen um die hier genannten Aspekte konkret und im Detail „Jeong, Seon“ zu verdeutlichen. 

3.7.2 Über „Sanshu-Hwa“: Landschaftsmalerei in Korea und China 

„Sanshu-Hwa“ auf Koreanisch und „Shan-Shui“ auf Chinesisch bezeichnen Berg- und Wasser-

landschaftsmalerei. „Sanshu“ steht für den Begriff der Berg- und Wasserlandschaft und 

„Hwa“ steht für den Begriff der Malerei. Deshalb kann „Sanshu-Hwa“ als Malerei von Bergen 

und Wasser definiert werden. 

China und Korea besaßen ein politisches System, in dem der Kaiser die zentrale Machtautorität 

innehatte. Dieses System führte dazu, dass die Beamten und Diener des Königs der konfuzia-

nistischen Lehre und politischen Anordnungen folgten. Es gab also keine freie Entscheidung in 

der Berufsausführung oder eine eigene, persönliche Meinung, sondern alle wichtigen Ent-

scheidungen wurden vom Kaiser bestimmt. Das war der Hauptgrund, weshalb die Beamten 

oder hochrangige Personen in die Natur geflohen sind. Sie brauchten ihren künstlerischen 

Ausgleich und waren auf der Suche nach der Wahrheit des Lebens. Dieser Wunsch wurde in 

Form einer Tuschemalerei dargestellt. Sie philosophierten und schrieben Gedichte über die 

Schönheit der Natur. 

„Zwischen Bergen und Gewässern, also verbrachten die Maler ihre der Naturbetrach-
tung gewidmete Zeit, oft auch unfreiwillig länger als sie gewollte hätten, wenn kaiserli-
che Laune oder politische Umstürze sie von Amt und Würden, oft auch von Haus und 
Hof vertrieben und sie in entlegenen Gebirgstälern Versteck und Zuflucht zu suchen hie-
ßen.“339  

Dabei wurde immer ihre politisch versetzte Situation in Gedicht, Malerei und Literatur wie-

dergegeben. Zum Beispiel musste Künstler Wang Wie,340 ein berühmter Maler der Tang-Zeit, 

 
338 Vgl. Steininger 1992, S. 69. 
339 Vgl. Diez 1943, S. 9. 
340 Chinesischer Dichter, Maler (699 n. Chr. – 761 n. Chr.)  



 

 111 

aus politischen Gründen auf seinem Landgute „Wang ch’uan“, an einen anderen Ort fliehen. 

Auch nach dem Umsturz durch die Kaiserin lebte der Künstler viele Jahre in den Bergen.341 

Viele koreanische Literaten haben auch mitten in den Bergen ihre Gedichte geschrieben. Da-

bei war es sehr wichtig, ihre subjektive Wahrnehmung zu den Bergen, durch Gedichte zu ob-

jektivieren. 

Landschaftsmalerei bezieht sich auf asiatische Gemälde mit dem Thema Naturlandschaften. 

Es werden oft neben den Bergen und Wasser, Menschen, Blumen und Vögel gemalt und diese 

werden oft auf die Jahreszeiten abgestimmt.342 Die Natur galt in Korea und China als Verkör-

perung eines übergeordneten Prinzips und hat einen philosophischen und metaphorischen 

Hintergrund.343 Deshalb zog es die Künstler hinaus zu Bergen und Gewässern. „Durch ein Ein-

tauchen in die Natur erhoffte man sich, an ihren Wandlungsprozessen teilhaben zu können 

und damit einen Weg zu einer höheren Erkenntnis zu finden.“344 Wunsch, Gebet, Hoffnungen 

und persönliche Empfindungen zu Bergen und Wassern werden durch die Tuschemalerei in 

der Landschafsmalerei in einer kommunikativen Beziehung zur Natur hergestellt. Gleichzeitig 

wurde aber auch dargestellt, dass die Landschaft die Menschen angesprochen hat und die 

Künstlerinnen und Künstler Teil dieser Natur sind und deren Seele mitempfindet. Man kann 

sagen, es besteht eine wechselseitige Beziehung zueinander. Zum Beispiel, die heiligen Berg-

gipfel, die dem Himmel nahe sind, werden als eine Möglichkeit der Kommunikation mit höhe-

ren Mächten verstanden. Die Gesetzmäßigkeiten, die alle Prozesse im Universum bestimmen, 

spiegeln sich auf mikrokosmischer Ebene in Körper und Geist eines Menschen wider. Diese 

Idee der harmonischen Einheit von Natur und Menschen wurde ein wesentlicher Aspekt der 

asiatischen Landschaftsmalerei. 345  „Gleichzeitig symbolisiert das Gegensatzpaar Berg und 

Wasser der beiden elementaren, sich gegenseitig bedingenden Urkräfte „Yin und Yang“, die 

nach traditionellem chinesischem Denken alle Erscheinungen durchdringen und sich in stän-

digem Wechselspiel befinden.“346  

 
341 Die vom König entlassenen Beamten wurden in Korea an einen fremden Ort versetzt, wo sie meistens viel 
Natur umgab, und wo sie wenig Kontakte mit der zentralen Hauptstadt hatten. 
342 Vgl. Yoon 2021. auch über “San-Soo-Hwa“ in Korea, Quelle: 
http://www.handmk.com/news/articleView.html?idxno=11309(07.07.2021) 
343 Vgl. Karlsson; von Pryzychowski 2020, S. 10-15. 
344 Vgl. ders., S. 10. 
345 Vgl. ders., S. 10ff. 
346 Vgl. ders., S. 10. 



 

 112 

Berg und Wasser werden als die ursprünglichen Kräfte der Natur betrachtet und Natur und 

Menschen sollten in der Tuschemalerei so dargestellt werden, dass sich die beiden Elemente 

in einer friedlichen Harmonie befinden. In dieser Auffassung idealisierte und vergeistigte der 

Tuschemaler die Natur und stellte ihre Formgestalten so zusammen, wie sie seinen künstleri-

schen Absichten am besten dienten.  

3.7.3 Bedeutung der Natur in der Gesellschaft  

Chinesische Landschaftsbilder zeigen eine idealisierte und friedliche Welt. Ein friedlicher Ort 

nahm als Motiv eine besondere Bedeutung in der Kunst ein. Zwischen Bergen, Flüssen und 

Gewässern sieht man Gelehrte orientierungslos umherwandern. Der Topos des Einsiedlers 

war prägend in der Kunst und die ihn umgebende Natur spiegelt den mentalen Zustand des 

Einsiedlers wider. In Gedichten, die sich eingehend mit der Malerei befassten, werden häufig 

die darin eingefangenen Sehnsüchte nach Natur und Freiheit aufgegriffen und spiegelnd the-

matisiert. 

Im 16. Jahrhundert entwickelte sich ein Erlebnistourismus wie Bergbesteigungen, Ausflüge 

und Besichtigungstouren.347 „Mit dieser Freizeitreise verband die Gelehrtenelite Fernweh und 

Sehnsucht nach der Natur wie auch ein Interesse an den kulturellen Dimensionen eines Or-

tes.“348 „Das Wandern und die kontemplative Kommunikation mit der Natur galten, zusam-

men mit dem Bücherstudium, als eine Grundvoraussetzung für den vorbildlichen Maler.“349 

Anhand des Gedichtes kann man erkennen, dass die Tuschemalkünstler insbesondere einen 

hohen kulturellen Wissensbestand besaßen. Bestimme Orte in der Natur haben eine beson-

dere Rolle für die Künstler*innen gespielt und sie übten durch die eingeprägten Erinnerungen 

an Sehenswürdigkeiten auf die Literatenschicht einen besonderen Reiz aus. 

„Der hohe Staatsmann, Dichter und Maler „Su Shi“350 wurde von späteren Gelehrten zur Ide-

algestalt der Landschaftsreisenden erhoben, in dem sich Bildung, künstlerische Genialität, per-

sönliche Integrität und die Liebe zu Natur vereinigen.“351 Über die Sehnsucht nach der Natur 

und die Reiselust zu den berühmten Bergen und Orten schreibt der Maler „Mei Qing“ (1624-

 
347 Vgl. Karlsson 2020, S. 146f. 
348 Vgl. ebd. 
349 Ebd. 
350 Chinesischer Dichter (1037-1101) 
351 Vgl. Karlsson 2020, S. 147. 



 

 113 

1697) über „Su Shi“ und dessen Mentor, „Ouyang Xiu“ (1007-1072).352 Man kann durch dieses 

Gedicht erkennen, wie die Natur die Tuschemalerei beeinflusst. 

Ihre Herzen waren von den weltlichen Dingen, welche die meisten Menschen 
für wünschenswert halten, unbewegt. Nur beim Erklimmen hoher Berge, um die  

Schönheiten der Natur zu bewundern, erlebten sie unvergessliche Freuden. 
Scheint es nicht so, als ob es eine innere Verbindung zwischen der Natur 

und ihnen gab? Denn in der Natur fanden sie ihre Ausdruckskraft. 
Die Klarheit des Wassers war wie ihre eigene Reinheit: die Erhabenheit der Berge 

war wie ihre eigene Würde. Die Leere und Helligkeit, die tausend zyklischen Transformatio-
nen und die unerschöpflichen wundersamen Manifestationen 

der Natur waren wie die unermessliche Weite ihres eigenen Wissens und Intellekts. 
Nicht ohne Grund erlangten sie durch die landschaftliche Szenerie plötzliche künstlerische 

Inspiration und spürten durch ihre Liebe zur Natur ein Gefühl 
freudiger Erleuchtung.353 

 
 

Neben der Tuschemalerei und Kalligrafie, spielt Dichtung eine wichtige Rolle in der asiatischen 

Malerei. Die Gedichtschreiber waren Regierungsbeamte und angehende Staatsdiener, die sich 

für ihren beruflichen und gesellschaftlichen Erfolg mit der Dichtkunst befassen mussten, weil 

sie dazu verpflichtet waren, sich diese Dichtungskunst anzueignen, da diese ein wichtiger Be-

standteil der Staatsprüfungen war.354  

Einzelne Gedichtzeilen und das gesamte Gedicht regen zum Nachdenken über die Tuschema-

lerei an. Assoziative kalligrafische Dichtungen zu den Bildern können vielfältige Interpretati-

onsmöglichkeiten zwischen Tuschemalerei und Gedicht haben. Die Kalligrafie allein ist eine 

große Kunst, um den Inhalt des Gedichtes wiederzugeben. „Das Zusammenspiel von Dicht-

kunst und Malerei ist ein charakteristisches Element der visuellen Kultur Chinas“355. Die Plat-

zierung der Tuschemalerei, der Kalligrafie und des Gedichts musste jedoch in jeder bildlichen 

Darstellung von der Konzeption bis zur Komposition genau überlegt werden, damit die Tu-

schebilder in einem Einklang zu dem Inhalt der Natur stehen. Ein Zusammenspiel von Dicht-

kunst, Kalligrafie und Malerei wird bei der Anfertigung der Dichtung als weiterer wichtiger 

ästhetischer Schwerpunkt betrachtet.356  

 
352 Vgl. ebd.  
353 Vgl. Li 1974, S. 186f. in: Karlsson; von Pryzchowski 2020, S. 147. 
354 Vgl. Murck. in: Karlsson; von Pryzchowski 2020. S. 104f. 
355 Vgl. ders., S. 104. 
356 Vgl. ebd. S. 104ff. 



 

 114 

3.7.4 Landschaftsmalerei in Korea mit Verweis auf den Künstler „Jeong, Seon“ 

Wie im Kapitel 3.5.5. in Bezug auf das Werk „Inwangjesaekdo“ des Künstlers „Jeong, Seon“ be-

reits erwähnt wurde, wird sich hier näher mit den malerischen Besonderheiten des Künstlers 

„Jeong, Seon“ (1676-1759) befasst. 

„Jeong, Seon“ reiste durch das ganze Land, beobachtete berühmte Berg- und Land-
schaftsansichten und setzte sie in Werke um. Insbesondere über den Berg „Geum-
gang“ malte er ein landschaftlich reizvolles Naturgebiet in der Nähe von Seoul. Seine 
Hauptvotive sind Berge und Bäche in Seoul, nahe von „Inwangjesaekdo“ [...] Anstatt re-
alistische Ausdrucksformen wie Fotografien verfolgte er beim Malen von Landschaften 
seine eigenständige Idee frei im Bild zu verkörpern. Teilweise wählte er gezielt Motive 
und reduzierte sie auf seine Weise.“357 

Bis zur Mitte der „Cho-Sun“-Dynastie haben die meisten Gemälde hauptsächlich den Stil der 

chinesischen Landschaftsmalerei nachgeahmt, so dass die natürliche Schönheit Koreas nicht 

zur Geltung kommend dargestellt wurde. Das für sich selbst stehende künstlerische Niveau 

koreanischer Malerei wurde damals nicht hoch angesehen. Der Künstler „Jeong, Seon“ über-

nahm zwar in dieser Epoche die traditionelle chinesische Malweise und vertiefte sich mehr als 

jeder andere in die Landschaftsmalerei, trotzdem ist es „Jeong, Seon“ mit einem klaren Selbst-

bewusstsein und nach harter Arbeit gelungen, die natürliche Schönheit der Natur in der be-

sonderen Ästhetik koreanischer Malerei zu verkörpern. Er bemühte sich darum, die eindrucks-

volle und außergewöhnliche Schönheit koreanischen Landschaften wie Gebirge oder Bäche 

gebührend zur Geltung kommen zu lassen in seinen Zeichnungen und sammelte einprägsame 

Eindrücke von diesen Landschaften während seiner Reise. Vor allem war es ihm gelungen, 

koreanische Landschaften anders zu zeichnen und die besondere Schönheit der koreanischen 

Berge zu malen.358 

Die besondere Malweise seiner Bilder ist gekennzeichnet durch die Darstellungsweise in der 

echten Landschaftsmalerei, die aus seinen eigenen malerischen Ideen und Stile hervorgehen. 

 
357 Vgl. Ahn 2000, S. 309. übersetzt durch die Verfasserin. 
358 Vgl. Kang 2012 über „Jeon, Sun“ und „Jingyung-Shansoo-Hwa“, übersetzt aus dem Koreanischen ins 
Deutsche von der Verfasserin, http://kansong.org/wp-
content/uploads/2020/09/%EA%B2%B8%EC%9E%AC-%EC%A0%95%EC%84%A0%EA%B3%BC-%EC%A7%84%EA
%B2%BD%EC%82%B0%EC%88%98%ED%99%94_%EA%B0%95%EA%B4%80%EC%8B%9D.pdf(15.07.2021) 



 

 115 

Berge, Wolke, Bäume und Bäche verkörpern in seinem Gemälde, die Schönheit der Natur be-

sonders echt und schön darzustellen. Seine Gemälde sind nicht nur fast identisch mit den ech-

ten Landschaften, sondern er verwendete in seinen Gemälden auch die verschiedenen über-

nommenen Malmethoden aus Europa.359  

„Dieses Gemälde, das im 27. Jahr von König Yeongjo (1751) der „Cho-Sun“-Dynastie ge-
malt wurde, ist nicht nur ein echtes Landschaftsgemälde, das durch direkten Blick auf 
die Landschaft gemalt wurde, im Gegensatz zu den traditionellen Landschaftsgemälden, 
die durch Nachahmung chinesischer gemalt wurden, sondern auch die koreanische 
Landschaft wird in der ihr eigenständigen Malmethode sehr gut ausgedrückt. Dieses Ge-
mälde, das größte der 400 erhaltenen Werke von „Jeong Seon“, wird als Meisterwerk 
der wahren Landschaftsmalerei der späten „Cho-Sun“-Dynastie bewertet, das seinen 
Malstil als besten anerkannte.“360  

Neben der besonderen Bedeutung konfuzianischer Weltanschauung und Spiritualität darf 

nicht übersehen werden, dass die Entstehung der Landschaftsmalerei „Jin-Kyung“361  vom 

Künstler „Jeong, Seon“ durch ein erstarkendes Selbstbewusstsein der koreanischen Bevölke-

rung, zunehmende politische Stabilität, wirtschaftliche Entwicklung sowie aufkommenden 

Reiseboom begünstigt wurde. Eine kühle und objektive Wahrnehmung taucht in seinem ma-

lerischen Ausdruck auf.362Diese „Jin-Kyung“-Landschaftsmalerei wurde durch die Herstellung 

exzellenter Landkarten in der späten „Cho-Sun“-Dynastie beeinflusst und spiegelte seine Mal-

stile wider. Außerdem beeinflusste sein Malstil die japanische Malerei der Edo-Zeit, die als 

Vorbild für die Malweise und Werke diente, die nach Japan übertragen wurde.363  

Zusammenfassend lässt sich sein besonderer Beitrag zur Malerei wie folgt erfassen: Ein wich-

tiges Merkmal seiner Malerei ist, dass es ihm gelungen war, die traditionelle Malweise der 

chinesischen Kunst stetig und mit Bedacht zu übernehmen und daraus einen eigenen Malstil 

 
359 Vgl. ebd. 
360 
Über„Inwangjesaekdo“ (http://www.heritage.go.kr/heri/cul/culSelectDetail.do?ccbaCpno=1111102160000&pa
geNo=1_1_1_1 (03.08.2021), übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin  
361 „Jin-Kyung“ bedeutet eine echte Landschaft. „Jin-Kyung“ Malerei ist eine Art der Landschaftsmalerei in der 
„Cho-Sun“-Dynastie.  
362 Vgl. Ahn 2000 S. 284ff. 
363 Vgl. ders., 312f. 



 

 116 

zu entwickeln. Diese konzeptionelle durchdachte Malweise hat viel zur Entwicklung der kore-

anischen Kunst und Kultur beigetragen, weil er eine fortdauernde Entstehung eines eigenstän-

digen, originellen koreanischen Landschaftsmalstiles wesentlich geprägt hat.364 

3.8 Friedensmotive von „Ship-Jang-Seng“ aus der Natur und die Bedeutung 

Es wird im Folgenden auf die „Ship-Jang-Seng“-Motive und ihre Anwendung in der koreani-

schen Alltagekultur näher eingegangen.  

3.8.1 Über „Ship-Jang-Seng“ 

„Berg und Wasser bleiben für die ostasiatische Kultur Grundelemente bis hinein in die moder-

nen Zen-Garten.“365 Neben diesen beiden Naturelementen glauben Koreaner, dass es zehn 

Motive gibt, die dem Leben Glück bringen sollen. Diese zehn langlebenden glücksbringenden 

Motive nennt man „Ship-Jang-Seng“: „Zehn langlebende Lebewesen“.  

„Es sind „Wasser, Sonne, Mond, Wolken, Bambusbaum, Tannenbaum, Ganoderma, Steine, 

Kraniche und Schildkröten.366 Die meisten Motiven sind aus der Natur und den langen leben-

den Lebewesen aus der Welt von „Flora und Fauna“ entstanden. „Diese in der Kunst auftau-

chenden Motive spiegeln Wünsche nach einem langen Leben, Hoffnung auf ein glückliches 

Leben und Frieden wider. In der idealen Lebenswirklichkeit wünschten die meisten Koreaner 

mit diesen Motiven ausstattet werden.“367  

„Bis in die heutige Zeit findet man sie in allen angewandten Künsten wie Möbel- und 
Textildesign, Türen, Esstische, Hochzeitskleider derartige Motive, weil sie die alte Tradi-
tion und Überzeugung wiederspiegeln, diese Motive sei glücksbringend.“368  

Beide Lee‘s369 definieren die „Ship-Jang-Seng“-Motive Koreas im Vergleich zu ihrer Bedeutung 

im jeweils chinesischen und japanischen Kulturraum: Die zehn traditionellen Symbole der 

Langlebigkeit werden in dieser Anzahl aufgeführt, da dies Perfektion gemäß orientalischer Phi-

losophie verkörpert: Sonne, Berg, Wasser, Wolke, Fels, Kiefer, Elixier, Schildkröte, Kranich und 

 
364 Vgl. ders., S. 313f. 
365 Vgl. Gebhard 2015, S. 12. 
366 Vgl. Kim 2016, S. 94f. 
367 Vgl. ders., S. 95. 
368 Ebd. S. 94f. 
369 Lee, Lee 2010, S. 131-139. Übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 



 

 117 

Hirsch. Jedes dieser Themen wurden zuerst im Gegensatz zu China und Japan seit Anbeginn 

der Isolationsphase und nationalen Emanzipation Koreas verwendet. Diese zehn Symbole der 

Langlebigkeit wurden später zu einer etablierten symbolischen Formgestaltung und sind bei-

spielsweise in Gemälden, auf Haushaltsgegenständen und Kleidung weit verbreitet vorzufin-

den.370 

“The ten traditional symbols of longevity are represented as 10 which means perfection 
in oriental philosophy, the sun, mountain, water, cloud, rock, pine tree, elixir plant, tor-
toise, crane and deer. each subjects symbolizing longevity had used in isolation. Unlike 
China and Japan, the ten symbols of longevity became a fixed form and were widely 
used in paintings, household effects and clothes in Korea.”371  

Die zehn Symbole der Langlebigkeit wurden von verschiedenen Philosophien und Religion be-

einflusst, doch vor allem orientierten sie sich an der Ordnungsreihenfolge des „Yin-Yang“ und 

an der „Fünf-Elemente-Theorie“. Die „Fünf-Elemente-Theorie“ basiert auf den natürlichen 

Kräften, die da „Holz“, „Feuer, „Metall“, Wasser“ und „Erde“ sind. Diese Reihenfolge der Lang-

lebigkeitssymbole wurde sorgfältig verwendet, um ihrer Ordnung entsprechend jedes Thema 

und jeder Farbe anzupassen. Zum Beispiel wurde die Sonne („Feuer) mit rot gefärbt auf der 

oberen Seite und die grünen Kiefernbäume („Holz“) wurden mit der Farbe Grün auf der linken 

Seite, die Erde und der Berg („Erde“) auf dem Boden und in der Mitte positioniert. Das Gestein 

ist das Eisen („Metall“) auf der rechten Seite und das Wasser („Wasser“) war auf der Unter-

seite positioniert.372 Diese Reihenfolge wurde ebenso auf die Stickerei in der angewandten 

Kunst wie Glückstaschen, Geschirrtaschen und Kissenbezügen angewendet und dekorativ be-

stickt, wo die Lage und Farbe jedes Bestandteils den „fünf-Elementen“ angepasst wurden. Die 

Koreaner haben daran geglaubt, dass diese perfektionistische Anpassung an die „fünf-Ele-

mente“ zu einem langen Leben führen. In der Dekoration von Wolken, Wasser und Felsen 

wurden sie mit den fünf leuchtenden Farben und erdtönigen Farben prächtig auf den Textilien 

 
370 Ebd. S. 131.  
371 Ebd. 
372 Ebd. S. 139., übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin, auch Internetquelle über 
„Fünf Elemente“: 
https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=dbjung1203&logNo=70021270898(13
. 02.2022) 



 

 118 

verziert. Im Gegensatz zur „Ship-Jang-Seng“-Malerei wurde für die Stickerei mit den identi-

schen Motiven auffällige und bunte Farbe verwendet.373 

Menschen haben lange geglaubt, dass sie ein langes Leben führen, wenn sie ein Bild der „Ship-

Jang-Seng“-Malerei besitzen oder nahe bei sich haben. Dieser Glaube machte die „Ship-Jang-

Seng“-Motive zum Thema in der Kunst.374 Den ursprünglichen Glauben an ein langes Leben 

findet man im Konfuzianismus. Im konfuzianistischen Lehrbuch von „Si-Kyung“ (Sammelbuch 

der Gedichte) gab es ein Gedicht, in dem sich ein König ein langes Leben wünscht, so wie die 

Lebewesen der Natur wie Sonne, Berg, Bäume, Drachen und Wasser existieren. Das beste 

Glück von „Fünf-Glück“ im Leben bedeutet „ein langes Leben“. Diese Motive sind auch The-

men aus dem schamanischen Glauben, da man daran geglaubt hatte, dass mit Gotteshilfe 

diese Motive von „Ship-Jang-Seng“ zu einem langen Leben führen, wenn man sie trägt oder 

nah bei sich hat.375  

In Korea wurde der ursprüngliche Malstil der "Ship-Jang-Seng " in den Gemälden der „Go-

ryeo“-Dynastie hergestellt, während die Entwicklung der Kunstproduktion erst seit dem Zeit-

raum der „Cho-Sun“-Dynastie (spätere Epoche) im 18 und 19 Jahrhundert praktisch umgesetzt 

wurde. Die Entstehung der neuen Kaufleute in der späten „Cho-Sun“-Dynastie führte zur Ent-

wicklung der Wirtschaft im Allgemeinen. Die Nachfrage nach „Ship-Jang-Seng“-Malerei stieg 

schnell. Diese neuen reichen Kaufleuten hatten den wirtschaftlichen Spielraum, um die kultu-

rellen Bedürfnisse der Bürger zu genießen. Sie waren dazu geneigt, die „Ship-Jang-Seng“-Ma-

lerei eher als Zeichen von reiner Wertschätzung anstatt als reines Kunstobjekt zu nutzen.376  

Der Glaube an Langlebigkeitslebewesen liegt schon in der „Goguryeo“-Zeit (von 37 v. Chr. bis 

668 n. Chr.) Gedichten, Gemälden und Skulpturen aus Korea zu Grunde. Wenn man zeitlich 

zurückkehrt, erkennt man, dass dies teilweise in den Wandmalereien der „Goguryeo“ -Gräber 

vorkommt; die Idee und der Glaube an Langlebigkeitslebewesen scheint seit der „Gogu-

ryeo“ existiert zu haben.377 Über „Ship-Jang-Seng“-Elemente schreibt Lee Folgendes:  

 
373 Lee, Lee, 2010, S. 139. 
374 Ebd. S. 134. 
375 Kim, 1996, S.21. übersetzt durch die Verfasserin.  
376 Kwon, 2004, S.6. übersetzt durch die Verfasserin. 
377 https://terms.naver.com/entry.naver?docId=1119936&cid=40942&categoryId=32175(01.11.2021) 



 

 119 

„Zehn lange Leben (십장생) als Motiv symbolisiert zehn Dinge oder Naturlebewesen, 
die eine lange Existenz führen, ohne alt zu werden. Diese zehn und mehr Lebewe-
sen/Dinge sind „Sonne, Mond, Berge, Wasser, Bambusbaum, Tannenbaum, Schildkröte, 
Kranich, Hirsch und Weidenröschen.“ Es wird auch „Jangseangdo“ (장생도)378 genannt, 
wenn man mit diesen zehn langelebenden Motiven malt“379 

„Hae-Hak-Bando-Do“, Nationalschatz Nr.380 

Diese lang lebenden Motive wurden von Koreanern vor allem in der angewandten Kunst auf 

Möbel, Hochzeitsbekleidung, Paravent für das Gebet der Ahnen, Geschenkverpackungstücher 

 
378 „Jangseangdo“ bedeutet das Bild, das langes Leben darstellt, weil man sich mit den „Ship-Jang-
Seng“ Motiven im Bild oder in der angewandten Kunst auseinandergesetzt hat. 
379 Über „shipjangseng“, „Lee Soo-hwan“, 
http://www.kookje.co.kr/news2011/asp/newsbody.asp?code=0500&key=20181129.99099013358 (22. Juli 
2021) In: www.kookje.co.kr (29.11. 2018), übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
380 Dieser zehnteilige Paravent wurde Ende des 19. Jahrhunderts am königlichen Hof hergestellt und wird 
aufgrund seiner übersichtlichen Sammlung und hervorragenden Zusammensetzung, Malmethode, Farbgebung 
und Lagerungszustand als wertvolles Material bewertet.“ 270cm x 700cm, “Lee-Hwa” Universität. In: „Korean 
Culture Heritage Portal“, übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin, Bildquelle: 
http://www.heritage.go.kr/heri/cul/culSelectDetail.do?ccbaCpno=2111104200000&pageNo=1_1_2_0(03.02.20
22) 

Abbildung 29: „Hae-Hak-Bando-Do“, Nationalschatz Nr. 402, 270cm x 700cm, 
“Lee-Hwa”Universität, Bildquelle: http://www.heritage.go.kr/heri/cul/culSel-
ectDetail.do?ccbaCpno=2111104200000&pageNo=1_1_2_0(29.11.2018) 



 

 120 

gemalt. Geldbeutel und Kopfkissen wurden als Alltagsdesigns damit bestickt oder direkt als 

Bild auf dem Papier gemalt. 

Aufbewahrungstasche für Pinsel381 

„Es gab für alle Völker unterschiedliche Motive, die gern sowohl im Möbeldesign als 
auch auf Bildern dargestellt wurden. Zehn langlebende Existenzen, sogenannte „Ship-
Jang-Sheng“ haben die Südkoreaner in der Landschaftsmalerei verwendet und diese als 
Raumteiler, Paravent für Zeremonien der konfuzianistischen Lehre hauptsächlich im 
Wohnraum verwendet.“382  

Friedensgefühle in der Kunst sind in Korea seit der „Goguryeo“-Zeit bekannt. Diese zehn Mo-

tive werden als geheiligte Lebewesen wertgeschätzt und verehrend behandelt. Sie repräsen-

tieren Wünsche nach langem Leben und gleichzeitig die Hoffnung auf ein glückliches Leben 

und Frieden. Diese heiligen Motive wurden sowohl im Kaiserpalast als auch bei Hofdienern, 

hochrangigen Beamten, Hofdamen und Literaten angewandt. Wenn man die Motive malt, hat 

 
381 Aufbewahrungstasche, 20 Jahrhundert, 26,1cmx 8,6cm National Palace Schatz Nr. 233. In: “National Palace 
Museum of Korea“, vgl. dazu Internetquelle: 
https://www.gogung.go.kr/searchView.do?pageIndex=1&cultureSeq=00017207VY&searchRelicDiv4=&searchG
ubun=ALL1&searchText=%EC%8B%AD%EC%9E%A5%EC%83%9D(03.02.2022) 
382 Kim 2016, S. 94f. 

Abbildung 30: Aufbewahrungstasche, 20 Jahrhundert, 26,1cmx 8,6cm, National Palace 
Schatz Nr. 233. In: National Palace Museum of Korea, Bildquelle: 
https://www.gogung.go.kr/searchView.do?pageIndex=1&cul-
tureSeq=00017207VY&searchRelicDiv4=&searchGubun=ALL1&searchText=%EC%8B%AD%E
C%9E%A5%EC%83%9D(03.02.2022) 



 

 121 

man diese als Raumteiler oder als Paravent benutzt. Während Neujahreszeremonien, Hoch-

zeitfeiern und Erntedanktagen wurden die Motive auf den traditionellen Kleidern mit leuch-

tenden Garnen besticket.  

„Es wird angenommen, dass die zehn Arten von Gegenständen, von denen angenom-
men wird, dass sie mit der Langlebigkeit in Verbindung stehen, aus Tieren, Pflanzen und 
der Natur ausgewählt wurden, um einen Gott zu suchen, der das Geheimnis der Un-
sterblichkeit kennengelernt hat.“383 

Es war üblich, dieses Bild von „Ship-Jang-Seng“ an der Tür oder an der Wand des Zimmers 

anzubringen, damit ein langes Leben für die Familie eintreten kann. Vor allem im neuen Jahr 

wurden diese glücksbringenden langlebenden Motive im Kaiserpalast aufgehängt, damit Kö-

nige und Königpalast sich mit Glück versehenden Elementen umgeben konnten. Man hat da-

ran geglaubt, dass der Mensch sehr lange leben kann, wenn man diese Motive zu Hause oder 

draußen bei der Arbeit trägt. Weitere Anwendungsmöglichkeiten und Nutzung dieser Motive 

sind im alltäglichen Leben zugänglich und ersichtlich.  

„In der Goryeo Dynastie (918-1392) ist aus Lee Saeks „Mok Eunjip (牧隱集)“ ersichtlich, 
dass der Stil der Langlebigkeit populär war. Danach bemalte und klebte er die zehn Lang-
lebigkeitsbilder an die Wände und Fenstern und malte oder bestickte sie auf Paravents 
und Kopfkissenbezüge, die Bestecktaschen der Braut bei Hochzeiten und auf das Brief-
papier von Gelehrten.“384 

Diese zehn Arten von Gegenständen verbreiteten sich vom königlichen Hof aus unter der Zi-

vilbevölkerung und wurden von ihr als Muster für Möbel und Ornamente verwendet. Diejeni-

gen, die sich damit beschäftigten, versuchten durch tägliches Anfassen und Anschauen ihren 

Wunsch nach einem langen Leben auszudrücken. Es wurde häufig als Hauptmaterial zusam-

men mit Landschaftsgemälden auf Paravents verwendet und ist oft an den Wänden von Tem-

peln und Innenwänden zu finden.385 

 
383 https://terms.naver.com/entry.naver?docId=579118&cid=46650&categoryId=46650(01.02.2022) 
384 https://terms.naver.com/entry.naver?docId=1119936&cid=40942&categoryId=32175(01.02.2022) 
385 “Ten Long Lives”: https://terms.naver.com/entry.naver?docId=579118&cid=46650&categoryId=46650, 
“Encyclopedia of Korean National Culture”, “Central Research Institute of Korean Studies” (02.02.2022) 



 

 122 

3.8.2 Friedensmotive und Bedeutung in der Alltagskultur 

Neben den „Ship-Jang-Seng“-Motiven waren „Fächer“ in der Kalligrafie und der Tuschemale-

rei populäre Elemente, die in Korea und Japan oftmals Verwendung fanden. Diese zehn lang-

lebenden Lebewesen sind Bestandteil eines kulturellen Erbes, welches die damalige Lebens-

kultur und den Glauben repräsentieren. Diese Motive waren zum Beispiel während einer 

Hochzeit zu sehen, wenn eine niedrige soziale Schicht wie die eines Bauern an einer Hoch-

zeitszeremonie teilnahm, weil man daran glaubte, dass eine Hochzeit ein wichtiger Moment 

im Leben ist. (vgl. dazu Kapitel 3.4.4) Daher war es für manche Koreaner wichtig, diese glücks-

bringenden Motive währenddessen bei sich zu tragen. Außer auf dem Hochzeitskleid waren 

diese Motive in der Architektur, zum Beispiel im buddhistischen Tempel, am Dach oder am 

Eingang des Tempels sehen. Auch im Kleiderschrank oder an anderen Möbeln haben diese 

Motive mit diversen schönen Materialien geklebt. Sie werden bei verschiedenen Alltagsge-

genständen wie Taschen, Schals, Kopfkissen, Bettbezüge, Möbel, Bekleidung und als Heilungs-

wunsch-Logo bis zur heutigen Zeit verwendet. 386  Den kulturellen Beitrag des „Ship-Jang-

Seng“ in der koreanischen Gesellschaft beschreibt Kim folgendermaßen. 

„Die Friedensmotive, die traditionell als Rückwand, Raumteiler, Paravent, bei Neu-
jahrszeremonien und zum Erntedanktag verwendet wurden, haben unsere Lebenskultur 
bereichert und Menschen vor dem Bösen geschützt. Vor Raumteilern, die mit asiatischer 
Tuschemalerei verziert wurden, fanden wichtige kulturelle Begegnung wie Geburtstags-
feiern, Hochzeiten, Zeremonien für Verstorbene etc. statt. Durch Tuschemalerei wird in 
den Räumen eine freundliche und angenehme Atmosphäre erzeugt.“387 

Als weiteres Beispiel für ein „Ship-Jang-Seng“-Motiv wurden Genesungswünsche vom Kron-

prinzen „Sunjeong“ verwendet. Am 28. Februar 1880 wurde eine Zeremonie in der „Inje-

ongjeo“ Halle im „Changdeokgung“-Palast abgehalten, um der Genesung des Kronprinzen von 

den Pocken zu gedenken. Hierzu stellten die Beamten einen Falt-Paravent her. Dieser Falt-

Paravent wurde auf Initiative der Beamten des fünf Generaldepartements hergestellt, die für 

 
386 https://www.artsandcraftskorea.com/product-tag/shipjangseng/ (22. Juli 2021, Bewahrungskasten)  
387 Kim 2016, S. 94f. 



 

 123 

die Patrouillen im Palast verantwortlich waren, als der Kronprinz an Pocken litt. Dieser befin-

det sich in der Sammlung des Nationalen Palastmuseums von Korea.388 

„8 Paravents, 왕세자두후평복진하도병풍“(王世子痘候平復陳賀圖屛風), (1879)389 

 

Im Dezember 1879 erkrankte Kronprinz „Sunjeong“ (1874-1926) im Alter von sechs Jahren an 

Pocken. Glücklicherweise besserte sich „Sunjeong“ s Gesundheitszustand und er erholte sich 

schnell. Vierzehn Mitglieder der medizinischen Versorgungsinstitute, die am Kaiserpalast 

dienten, begrüßten die Genesung des Kronprinzen und malten ein Bild, um für ein langes und 

gesundes Leben zu beten.390 

 

 

 

 
388 《왕세자두후평복진하도병풍(王世子痘候平復陳賀圖屛風)》, 1879,180.5 x 57.5cm, bemalt auf die Seide, 
8 Para-wands, “National Palace Museum of Korea”, Quelle: https://m.blog.naver.com/chagov/221857838117 
(21.06.2021) 
389 Ebd. 
390 Vgl. Lee 2010, S. 37.  

Abbildung 31: 8 Paravents mit „Ship-Jang-Seng“ Muster für die Genesung des 
Kronprinzen 《왕세자두후평복진하도병풍》, 1879, 180.5 x 57.5cm, 8 Paravents, 
National Palace Museum of Korea, Bildquelle: https://m.blog.naver.com/cha-
gov/221857838117(21.06.2021) 



 

 124 

 

„Paravents für den Kronprinz“ 《왕세자두후평복진하계병》,(1880) 391 

Dieser Paravent, der sich im Besitz des University of Oregon Museums in Amerika befindet, 

zeichnet sich durch eine reduzierte Anzahl von Tannenbäumen aus.392. Er wurde in der japa-

nischen Kolonialzeit im Jahr 1924 durch koreanische Händler verkauft. Die Besonderheit des 

Paravents aus „Ship-Jang-Seng“-Motiven liegt darin, dass dieser als das erste Bild von „Ship-

Jang-Seng“ der „Cho-Sun“-Dynastie entstanden ist. „Ship-Jang-Seng“ wurde als dekoratives 

Gemälde für den königlichen Hof gemalt und man kann darauf klar den historischen Hinter-

grund und die Zeit seiner Herstellung erkennen.393 

 
391 Vgl. Choi, 2009, 《왕세자두후평복진하계병》,1880, 52,07 cm x 201.9 cm, gesamte Breite 520.7 cm. In: 
“Choi, Yang-Chang”, „Mon-Hwa” Jounal, übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin, 
Bildquelle: http://www.munhwa.com/news/view.html?no=20090130010302300740040(20.06.2021) 
University of Oregon, U.S.A 
Park, Bon-Su, Kuratorin, Kurator von „Gyeonggi“-Museums, Entstehungsdatum: zwischen 7. April 1880 und 29. 
November 1880. Laut dem Forscher Park ist jeder faltbarer Paravent liegend in der Höhe von 201,9 cm und in 
der Breite von 52,7 cm und wenn er vollständig entfaltet ist, erreicht er 520,7 cm. Unter ihnen werden im 1. bis 
8. Faltfläche die “Ship-Jang-Seng“ Motive, die die Utopie der neuen Welt darstellen, in der langes Leben und 
Unsterblichkeit in der säkularen Welt schwer zu verwirklichen sind, in dem man in typischem blau-grün-
türkisem Wasser und Bergen ausgedrückt. University of Oregon, U.S.A 
392 http://www.munhwa.com/news/view.html?no=20090130010302300740040 (21. 06.2021), übersetzt aus 
dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
393 Vgl. Park, ebd.  

Abbildung 32: „Paravents für den Kronprinzen“ 《왕세자두후평복진하계병》, 1880, 
520,7 cm x 201.9 cm, „University of Oregon“, U.S.A. In: “Moon-Hwa” Journal, Bild-
quelle: http://www.munhwa.com/news/view.html?no=20090130010302300740040 
(21.06.2021) 



 

 125 

Man kann hier erkennen, dass die „Ship-Jang-Seng“ -Motive in einer harmonischen Komposi-

tion verteilt wurden. Der Tannenbaum steht im Vordergrund im Bild und um diesen Tannen-

baum herum zeigen sich die zehn langlebenden Lebewesen, also die Welt von Flora und Fauna. 

Vor allem wird dieser Paravent von den kräftigen Farben, rot, blau und grün beherrscht, um 

das Bild lebendig zu machen. Berge und Wasser sind in einfacher Weise nur mit den Farben 

grün und blau gemalt. 

Weil die Hauptmotive, Wasser und Berge, mit zwei dominierenden Farben versehen wurden, 

werden die Motive Sonne und Wolke in diesem Bild besonders hervorgehoben und zeigen den 

Kontrast zwischen Realität und Träumen. Dies kann anhand eines detaillierten Bildes von 

Sonne, Hirsch, Schildkröten, Kranich, Bambus und Wolke erkannt werden. 

Abbildung 33: Detailaufnahme von „Paravents für den Kronprin-
zen“ 《왕세자두후평복진하계병》,1880, 52,07 cm x 201.9 cm, gesamte 
Breite 520.7 cm, University of Oregon, U.S.A. In: KBS News(2009), Bild-
quelle: https://news.kbs.co.kr/news/view.do?ncd=1713383(30.06.2021) 



 

 126 

Ausschnitt von „Paravents für den Kronprinzen“ (1880)394 

 

4 Kalligrafie  

Die besondere Ästhetik in der Tuschemalerei und Kalligrafie ist die Schönheit der Pinselstriche 

und der Ausdruck der Individualität: „Diese individuellen Charakterzüge folgen aus der Bewe-

gung der menschlichen Hand. Durch die Hand werden die physiologischen Eigenheiten des 

Menschen (Atmung, Herzschlang, Muskelarbeit usw.) an den Strichen sichtbar.“395 Diese phy-

siologischen Eigenheiten spiegeln sich in der veränderten Psyche wider. Angesichts dieser un-

terschiedlichen menschlichen Eigenheiten entsteht ein eigenständiger künstlerischer Aus-

druck, worauf die Ästhetik der chinesischen Kalligrafie beruht. 396  „Wenn winzige 

 
394 Gedenken an die Pockenerholung des Kronprinzen In: KBS News (2009), 
https://news.kbs.co.kr/news/view.do?ncd=1713383(30.06.2021) 
395 Vgl. Miklós 1973, S. 71. 
396 Vgl. ebd. 

Abbildung 34: Detailaufnahme von „Paravents für den Kronprin-
zen“《왕세자두후평복진하계병》,1880, 52,07 cm x 201.9 cm, gesamte 
Breite 520.7 cm, University of Oregon, U.S.A. In: KBS News(2009), Bildquelle: 
https://news.kbs.co.kr/news/view.do?ncd=1713383(30.06.2021) 



 

 127 

Abweichungen von den Regeln zum System werden, verraten sie mit nur dem Kenner entzif-

ferbarer Geheimschrift die Individualität.“397 

Die chinesische Malerei ist mit einem linearen Charakter verbunden.398 Wenn die westliche 

Malerei mit Stiften gezeichnet und gemalt worden ist, so ist dahingegen die asiatische Kunst 

hauptsächlich mit einem Pinsel gemalt und geschrieben worden. Mit den Linien haben die 

Künstler*innen zuerst die ersten Skizzen angefertigt, die aus betont konstruierten Formen, 

Linien und Flächen zusammengesetzt wurden. Kalligrafie und Tuschemalerei haben hinsicht-

lich malerischer Techniken und schriftlicher Darstellungsweisen eine gemeinsame Wurzel, 

weil man beide mit gleichen Maltechniken dargestellt hat.399 

Die Linie spielte eine wichtige Rolle in der Tuschekunst, anhand der offenbar wird, dass „Ma-

lerei und Schrift aus einer gemeinsamen Wurzel hervorgegangen sind.“400 Die künstlerischen 

Materialien sind in der Kalligrafie und in der Malerei mit den gleichen Materialien verwendet 

worden: Pinsel, Tusche und Papier sind dieselben Materialien, die man benutzt hat.401 Die Be-

sonderheit der Kalligrafie und Tuschemalerei in der Kunst liegt darin, „dass sich Chinesen (und 

Japaner) bereits in ihrer Kindheit, wenn sie Leben und Schreiben lernen, auch die ästhetischen 

Elemente der Schrift und Pinselführung aneignen. Dadurch kann die Kalligrafie – je nach den 

individuellen Fähigkeiten – zu einer alltäglichen künstlerischen Tätigkeit werden, und das ist 

auch sehr oft der Fall.“402  

Im öffentlichen Bereich besaß die Kalligrafie für die Literaten und Beamten eine dienende 

Funktion: „Amtsakten, Aufträge und Empfehlungen in Briefform, verschiedene Anschriften an 

privaten und öffentlichen Gebäuden, Aushangschilder sowie Werbe-und Reklameschriften 

wurden auf diese Weise ästhetisch, wirkungsvoll und anziehend.“403 Somit war die Kalligrafie 

nicht nur der Schule, sondern auch dem Privatleben gleicherweise zugänglich. Kalligrafie hat 

sowohl eine künstlerische Funktion und dient ebenso als Informationsvermittlung für die 

 
397 Vgl. ebd. 
398 Vgl. ders., S. 85. 
399 Vgl. ebd. 
400 Vgl. ebd. 
401 Ebd. S. 85f. 
402 Ebd. S. 75. 
403 Ebd. 



 

 128 

breite Masse. In China und Korea tauchte die Kalligrafie in der Literatenmalerei, mal als Ge-

dicht, mal als dekorative Schrift neben der Tuschemalerei auf, um die Stimmung der Bilder zu 

erzeugen. Diese anziehungskraftvollen schönen Schriften sollten im Schreiben besonders in 

einer geehrten Form geschrieben werden.404 Die Gemeinsamkeit zwischen Tuschemalerei und 

Kalligrafie besteht darin, dass identische Materialien verwendet werden und die Darstellung 

der Linien zu Flächen prinzipiell gleich sind und sie auf der Flächenhaftigkeit beruhen.405 Den 

Eigenschaften von Pinseln, die von den schmalen Linien bis zu breiten Linien unterschiedlich 

durch die Senkung und Hebung der Handgelenke dargestellt werden, kann auf dem leeren 

Papier Ausdruck verliehen werden. Bei der Kalligrafie entstehen die Flächen in einer breiteren 

Linienform genauso wie Räumlichkeiten, die in der Tuschemalerei dargestellt wurden.  

„Die Schönheit der Pinselstriche kommt auf dem leeren, von störenden Momenten freien 

Grund zur Geltung, es ist ein Spiel der Strichzeichnung auf ebener Oberfläche.“406 Das schöne 

Schreiben wurde als dekoratives Bild zu einer Begleitung der Tuschemalerei in Form einer In-

schrift, Signatur, Entstehungsdaten und Siegel. Daher kann man sich Tuschemalerei ohne Kal-

ligrafie kaum vorstellen, da Kalligrafie als dekoratives Element immer ein Teil davon war. 

4.1 Entstehung der Kalligrafie  

Bevor auf die Entstehung der Kalligrafie eingegangen wird, soll zunächst der Begriff selbst de-

finiert werden. Kreative Kommentare über die Kalligrafie von den traditionalen und zeitgenös-

sischen Künstlern, die während der Ausstellung „SECRET SIGNS“407 in der Deichtorhalle in 

Hamburg entstanden sind, werden hier diversen ästhetischen Gesichtspunkten der Kalligrafie 

anhand diverser Zitate gegenübergestellt. Anschließend werden typische Anwendungsmög-

lichkeiten der Kalligrafie in der ästhetisch angewandten Kunst, die man als Begleitkunst ver-

wendete, anhand ausgewählter Beispiele der sogenannten Kunst-Kalligrafie vertiefend aufge-

zeigt. Zu diesem Zweck wird ein näherer Blick auf die Werke des Künstlers „Huang 

Miaozi“ eingegangen, der als ein Vertreter der Kalligrafie gilt, da er seine Werke in traditionel-

 
404 Ebd. S. 75ff. 
405 Vgl. ders., S. 207. 
406 Vgl. ebd.  
407 Zeitgenössische chinesische Kunst im Namen der Schrift, Ausstellung in Deichtorhallen, Hamburg 
(November 2014 bis Februar 2015) 



 

 129 

ler, aber auch moderner Weise kalligrafischer Kunstart darstellte und als Meister seines Hand-

werkes in der aktuellen Zeit sehr geschätzt wird. Sein besonderer Schreibstil wird anhand von 

Beispielschriften erläutert. Zum Schluss wird die Rolle des süd-koreanischen Künstlers „Lee 

Tae-Ik“ erläuternd dargelegt. 

4.2 Über Kalligrafie  

Kalligrafie bedeutet „Kunst des Schönschreibens. Etymologisch leitet sich das Wort »Kalli-« 

vom altgriechischen »kalos« ab, dass »Schönheit« bedeutet: das Wort »-graphie« entspricht 

dem altgriechischen »-graphia« für das »Schreiben, Darstellen, Beschreiben« zu altgriechisch 

»graphein« für »ritzen, schreiben«.“408 

Die chinesischen Schriftzeichen sind die ältesten, die noch heute geschrieben werden. Die äl-

testen Formen sind aus dem 2. Jahrtausend v. Chr. überliefert, eingeritzt in Kochen und Schild-

krötenpanzern.409 Die ursprüngliche kalligrafische Schrift und Tuschemalerei als Kulturgut ist 

von China aus nach Korea vermittelt worden. Die kulturelle Vermittlung anhand der Schrift als 

Kommunikations- und Interaktionswerkzeug wurde von der politischen und geographischen 

Lage zwischen Korea und China begünstigt. Sie legte den Grundstein für die Geburt von „Han-

geul“. „Die Kalligrafie war ein Schreibverfahren für chinesische Schriftzeichen, aber lange Zeit 

war sie auch ein Ritual zur "Schulung und Disziplinierung des Geistes", das oft von Adeligen, 

Königen oder Intellektuellen praktiziert wurde.410 Trotz des Nachlassens des traditionellen 

Stils der Kalligrafie lebt die Kunst des Schreibens von Schriftzeichen auch heute noch in einer 

modernen zeitangepassten Form von Schriftarten weiter. 

4.3 Kommentare zur Kalligrafie und kunsthistorische Bedeutung 

2015 wurden die kalligrafischen Kunstwerke während der Ausstellung „SECRET SIGNS“ in den 

Deichtorhallen in Hamburg ausgestellt. Die aktuellen zeitgenössischen chinesischen Kunst-

werke und die sie schaffenden Künstler*innen wurden eingeladen. Durch den Austausch in 

Gesprächen über exemplarische Werke und ihre Bildinhalte mit den zeitgenössischen Künst-

ler*innen, lässt sich mehr über die Bedeutung ihrer Inhalte erfahren, da konkrete Beispiele 

 
408 Vgl. Beinert 2019, https://www.typolexikon.de/kalligraphie/(06. 05. 2021) 
409 Vgl. Hartmann, 2005, S. 114. 
410 Bae, Koreanische Kalligrafie, „KOREAN CALLIGRAPHY(SEOYE): THE ART OF WRITING HANGUL. In: 
http://thekrazemag.com/latest-updates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-hangul 



 

 130 

kalligrafischer Kunst mehr erkennen lassen als abstrakte Theorien. Kalligrafie gehört zur ange-

wandten Kunst, da diese Kunst im Alltag asiatischer Kulturräume fortlaufend angewendet wird 

und sich auffinden lässt. 

Kalligrafie entstand als eine Form der geschichtlichen Darstellung und „der chinesischen Kul-

tur, als sich das Zentrum der politischen Macht im vierten Jahrhundert aufgrund von Invasio-

nen aus dem Norden nach Süden zu verschieben begann. In dieser Zeit nutzten die gelehrten 

Emigranten immer häufiger den Pinsel, um ihrer Frustration, Sehnsucht und Hoffnung Aus-

druck zu verleihen.“411 Des Weiteren suchten viele Künstlerinnen und Künstler, die aus politi-

schen Gründen vom König entlassen wurden, Trost in der Kalligrafie für ihr unglückliches Le-

ben, eine Geste, die eine Erfahrung auch mit den Gelehrten der Vergangenheit in 

Zusammenhang bringt. „Lesly Ma“ erwähnt über das kommunikative Potenzial der Kalligrafie, 

dass es sehr üblich war bei den Intellektuellen und hohen Beamten, ihre Gefühle als Gedicht 

und Brief zu verfassen.412 

Daher galt die Kalligrafie als Kunst der Pinselführung, obligatorisch für die chinesische Beam-

tenprüfung und eine politische Karriere.413 Kalligrafie ist in diesem Sinne nicht nur als Voraus-

setzung mit der politischen Macht und Karrierelaufbahn verbunden, sondern sie wurde auch 

gleichzeitig als individuelle Schreibkunst für sich alleinstehend ästhetisch dargestellt.414  

Hu beschreibt außerdem, dass die chinesischen Pinsel und das chinesische Schriftsystem ei-

nen erhobenen Charakter besitzen, da man den Pinsel sowohl zum Schreiben als auch zum 

Malen gebrauchen kann. Die Pinsel, die aus Tierhaaren hergestellt wurden, haben eine beson-

dere Auswirkung auf die Gestaltung. Der Pinsel kann durch die Tuschemenge schmale oder 

breite Linien zeichnen. Wenn man mit Tusche und Wasser mit diesem Pinsel arbeitet, entste-

hen unterschiedliche Tuschefarbtöne und unendlich viele Ausdrucksmöglichkeiten. Die chine-

 
411 Lesley Ma, das kommunikative Potenzial der Kalligrafie in der chinesischen Kunst der Gegenwart. In: SECRET 
SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst im Namen der Schrift, Ausstellungskatalog in Deichtorhallen, 
Hamburg, Snoeck, 2015, S. 59. 
412 Vgl. ders., S. 50- 59. 
413 Hu, Mingyuan, wie sich der Geist des Weisen wandelt. In: SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst 
im Namen der Schrift, Ausstellungskatalog in Deichtorhallen, Hamburg, Snoeck, 2015. S. 60-73. 
414 Richard Curt Kraus, Brushes with Power: Modern Politics and the Chinese Art of Calligraphy. In: Hu, 
Mingyuan, wie sich der Geist des Weisen wandelt. In: SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst im 
Namen der Schrift, Ausstellungskatalog in Deichtorhallen, Hamburg, Snoeck, 2015. S. 61 



 

 131 

sischen Zeichen, die auf einem etwa 2000 v. u. Z. entstandenen Schriftsystem basieren, kön-

nen eine immense strukturelle Vielschichtigkeit beim Schreiben ausdrücken. Wegen der Ei-

genschaft der Pinsel besitzt die Kalligrafie ein unbegrenztes kompositorisches Reservoir.415 

Wie die Schrift einen unterschiedlichen Formcharakter im Schriftsystem hat, kann man mit 

dem Pinsel die unterschiedlichen schönen ästhetischen Schreibstile entwickeln und erweitern. 

Dort liegen die besonderen Merkmale der Pinselführung in der Tuschemalerei. 

Hu setzt Kenntnisse der chinesischen Schriftsprache für die Ausführung kalligraphischer Kunst 

voraus, um die Kalligrafie wertschätzen zu können, weil die Strichfolge des Schreibens in je-

dem Schriftzeichen unumstößlich festgelegt ist. Die Kalligrafie ist die einzige Kunstform, die es 

dem Betrachter erlaube, am fertigen Werk alle Phasen seiner Entstehung in ihrer künstleri-

schen Darstellung nachzuvollziehen. Schreibkenntnisse und Erfahrung um Methoden der Pin-

selführung sind entscheidende Voraussetzungen, um den Entstehungsprozess in seinem zeit-

lichen Ablauf nachempfinden zu können.416 

Über die soziale Schicht der kalligrafischen Künstler*innen erläutert Uli Sigg folgendes: 

„Die Kalligrafie galt über Jahrtausende als die höchste aller Künste. Es waren dann die 
Beamten-und Gelehrtenkreise, die sogenannten Literati, die die Kalligrafie, das Schön-
schreiben eben, zu einem definierenden Merkmal für den Grad der Reife und Kultiviert-
heit der Person erhoben.“417  

Das tägliche Kalligrafieren wird „als eine Hauptübung in der lebenslangen konfuzianischen 

Pflicht zur Selbstkultivierung betrachtet.“418 Bei der Kalligrafie gab es ähnliche kulturelle und 

künstlerische Entwicklungen. Zuerst diente Kalligrafie als Kommunikationsmittel, um einen 

Brief zu verstehen, wie ein Dokumentationsmittel. Diese Schreibweise wurde später als Kunst 

entwickelt, da jeder Mensch eine unterschiedliche und individuelle Handschrift hat. 

Ai Weiwei sagt über sein Verhältnis zur Kalligrafie, dass die Kalligrafie sowohl in einer engen 

Beziehung zu Poesie und Kunst stünde als auch sie selbst eine Kunstform sei. Er vergleicht 

 
415 Hu, Mingyuan, wie sich der Geist des Weisen wandelt. In: SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst 
im Namen der Schrift, Ausstellungskatalog in Deichtorhallen, Hamburg, Snoeck, 2015. S. 60-73. 
416 Vgl. ebd. 
417 Vgl. Li 2015, S. 20. 
418 Vgl. ebd.  



 

 132 

Kalligrafie mit Kung-Fu, weil sie Beherrschung und Kultivierung von Körper und Geist im Hin-

blick auf deren Einheit voraussetzt. Darüber hinaus hilft die Kalligrafie zu einem tieferen Ver-

ständnis des Universums. Ai Weiwei sagte in diesem Interview (s.o. Ausschnitt aus besagtem 

Interview), dass die Kalligrafie eine begleitende Kunst zur Tuschemalerei sei, da jegliche Tu-

schemalerei mit Gedichten und weiteren geschriebenen Worten versehen war. Ai Weiwei be-

gründet dabei, warum er die Kalligrafie benutzt. Hier hat er die philosophischen Hintergründe 

der Entstehung der Kalligrafie näher erläutert: 

HNJ: „Warum benutzt Du dazu die Kalligrafie?“ 

AW: „Weil die alten Kunstgewerbe, deren Stil und Sprache, mehr Bedeutung als andere Dinge 

in sich tragen. Nicht nur die Bedeutung der Ästhetik, auch die der Moral und der Philosophie. 

Außerdem sieht und spürt jeder die enorme persönliche Mühe, die sich jemand gegeben hat, 

und man fragt nach der Qualität dessen, was nicht mehr existiert, und warum es nicht mehr 

da ist.“419  

Wie die Tuschemalerei ist auch die Kalligrafie mit der inneren Einstellung und Bereitschaft des 

Geistes verbunden, da Künstler*innen nicht die Technik kalligrafischer Kunst demonstrieren, 

sondern sie mit der Identität des Kunstwerks gemeinsam hineininterpretierten. 

4.4 Besonderheit der Kalligrafie in der Kunst  

„Das chinesische Bild wird zwar mit dem Pinsel gemalt, hat aber doch einen linearen Charak-

ter.“420 „Entscheidend für die Entwicklung des Schreibens zur höchsten Kunst in Ostasien war 

die Erfindung des Pinsels.“421 „Die alten linearen Schriftzeichnen erhielten durch den Pinsel-

duktus Dynamik: „Die Linie wurde lebendig. Im Laufe der Jahrhunderte bildeten sich die klas-

sischen Schreibstile heraus: Siegelschrift, Kanzleischrift, Regelschrift, halbkursive und die Kon-

zeptschrift.“422 Je nachdem wie Künstler*innen den Pinsel halten und wie er die Schriftform 

gestaltend prägte, so entstand ein neuer Stil der Kalligrafie. Dazu kommt noch ein weiteres 

wichtiges Phänomen, das für die Gestaltung der kalligrafischen Linien eine enorme Rolle spielt. 

 
419 Jocks,im Gespräch mit Ai Weiwei, Rendezvous mit dem Alten. In: SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische 
Kunst im Namen der Schrift, Ausstellungskatalog in Deichtorhallen, Hamburg, Snoeck, 2015. S. 36-43. 
420 Vgl. Miklós 1973, S. 85.  
421 Vgl. Hartmann 2005, S. 114. 
422 Vgl. ebd. 



 

 133 

Die Schönheit der Pinselstriche ist ein Ausdruck einer individuellen künstlerischen Fähigkeit, 

weil die Pinselbewegung abhängig von den jeweiligen Künstler*innen individuelle Züge auf-

weist. „Das Herz, der Charakter, das Temperament, das innerste Wesen des Künstlers bestim-

men das Leben, die Bewegung und Spannung, den Rhythmus, die Eleganz, die Qualität der 

schwarzen Linien im weißen Raum des Papiers“423 Die Eigenschaften des Kalligrafie Künstlers 

werden zu wichtigen Elementen der kalligrafischen Liniengestaltung. 

Neben oben genannten physiologischen Elementen ist die Pinselbewegung unmittelbar mit 

den Handgelenken verbunden. Die Rolle der Hand während des praktisch-künstlerischen Voll-

zugs zeigt sich darin, dass die lebendigen Linien mit der individuellen Psyche der Künstler*in-

nen zusammenhängen: Diese individuellen Charakterzüge folgen aus der Bewegung der 

menschlichen Hand. „Durch die Hand werden die physiologischen Eigenheiten des Menschen 

(Atmung, Herzschlag, Muskelarbeit. u. s. w.) an den Strichen sichtbar. Sie vermitteln gewisser-

maßen die ständigen und die veränderlichen Eigenheiten der individuellen Psyche. [...] Gerade 

darauf beruht die Ästhetik der chinesischen Kalligrafie. Wenn winzige Abweichungen von den 

Regeln zum System werden, verraten sie nur dem Kenner entzifferbarer Geheimschrift die 

Individualität.“424 

Aus diesen Gründen wurden die persönlichen Merkmale und Berufserkennung, die soziale 

Schicht von Künstlern anhand der Gestaltung der Linienführung und Pinselstriche leicht er-

kennbar. Zum Beispiel lässt sich daran feststellen, ob die Künstler*innen aus einer adligen Fa-

milie oder aus einer handwerklichen Familie stammten, was Chinesen und Koreaner allgemein 

durch oben genannte Merkmale in kalligrafischen Werken identifizieren konnten. Neben der 

erlernten Vorgabe der Kalligrafie ließen die Briefe auf das Kultur- und Bildungsniveau, persön-

liche Charakterzüge und Individualität der jeweiligen Künstler*innen schließen. 

„Schon relativ früh kam es bei den Briefen, die unter Mitgliedern der Bildungsschicht 
kursierten, nicht nur auf die gepflegte Wortwahl an, sondern auch auf einen kultivierten 
Schriftduktus. Die Voraussetzung dafür war natürlich ein souveräner Umgang mit for-
malen Konventionen, doch bedurfte es, um wahre Könnerschaft zu beweisen, auch ei-
ner ausgeprägten individuellen Dynamik.“425 

 
423 Vgl. ebd 
424 Vgl. Miklós 1973, S. 71. 
425 Vgl. Höllmann 2015, S. 99. 



 

 134 

Kalligrafie stellt somit mehr als die technische Beherrschung des Pinsels dar, da man noch die 

Norm und Regeln zum konventionellen Zeichnen anpassen musste. Es wird sich jedoch durch 

den kreativen Umgang mit den Vorgaben eine erweiterte Entfaltungsmöglichkeit in der Kalli-

grafie angeeignet.426  

Da die asiatischen Schriftzeichen aus China stammen, wird hier auf die Entstehung der Kalli-

grafie basierend auf den chinesischen Schriftzeichen und deren Verbindung zur Kunst einge-

gangen. In der koreanischen Grundschule wurde schon in der fünften Klasse die koreanische 

Schrift „Hangeul“ für meditative Übungen gelehrt. Diese Kalligrafie-Unterrichtsstunde, die 

einmal in der Woche stattfand, war für mich ein besonderer Moment, da wir nicht mehr mit 

Bleistift schrieben, sondern mit einem Pinsel die koreanische Schrift schreiben durften. Es ist 

eine besondere Unterrichtstunde, in der man die Materialien kennenlernt. Anstatt mit einem 

Stift, den man im Handel kaufen konnte, sollte man selbst mit dem Reibstein eigene Tusche 

aus Wasser herstellen. Diese Vorbereitung war für die süd-koreanischen Kinder bereits allein 

eine Kunst. Es herrschte eine absolute Ruhe und Stille. Dieses besondere Verhalten im Schreib-

unterricht findet seinen Platz nicht nur im Buddhismus, sondern lässt sich auch für die Kunst-

pädagogik nutzbar machen. „Still zu sein“ ist ein innerer Zustand der Maler*innen und hat 

einen philosophischen Hintergrund für die Darstellung kalligrafischer Kunstwerke. Die Stille ist 

eine schöpferische Kraft, um das „Qi“ (Geist) zu erhalten. Es gibt einige Gründe, warum die 

Kinder nicht sprechen dürfen. In der Stille bekommt man jedoch mehr Kraft für die Konzent-

ration. Doris Kirch schreibt über die Stille: 

„Wenn wir nicht in Kontakt mit uns selbst sind, verlieren wir uns in der Welt. Aber in 
dem Moment, in dem wir uns der Stille bewusst werden, treten wir in den Zustand in-
nerer Wachheit ein und sind präsent im gegenwärtigen Moment. Das Denken kommt 
zur Ruhe – wir sind uns nur noch der Stille bewusst“427 

Wenn man mit der Stille oder dem Schweigen umgehen kann, ist man in der Lage, sich kon-

zentriert auf eine Handlung einzulassen und diese zu vertiefen.  

Zunächst wurden die Eigenschaften des Papiers, des Reibsteins und des Pinsels erläutert. Es 

waren für uns Malmaterialien, die uns nicht bekannt waren. Der Lehrer hat immer betont, 

 
426 Vgl. ders., S. 99f. 
427 Vgl. Doris Kirch, Der heilsame Wert von Schweigen und Stille, 
https://dfme-achtsamkeit.de/schweigen-stille/ (06.09.2021) 



 

 135 

dass man mit der Tuschefarbe aufpassen müsse. Um mit der Tuschfarbe nicht die Bekleidung 

zu verschmutzen, musste man einen Kittel tragen und sich sehr auf das Material konzentrieren. 

Der Reibstein sollte in Stille gerieben werden, damit zuerst die Tusche hergestellt werden 

konnte. Wir mussten so lange auf die Zustimmung des Lehrers warten, bis die Tusche zum 

Schreiben fertiggestellt war. Dies ist eine Aufgabe, der man sich zuerst widmen muss, bis man 

in sich die innere Ruhe spürt. Einige Kinder hatten schon nach 10 Minuten keine Lust mehr, 

weitere Tusche aus dem Reibstein herzustellen, da es sehr zeitaufwändig war.  

Nach einem Monat konnten die Kinder die Bedeutung der besonderen Lernatmosphäre und 

den besonderen Umgang mit den Materialien verstehen. Sie haben anhand eines Beispiels der 

koreanischen Schriftzeichen, diese immer wieder nachgezeichnet und es gab viele Vorschrif-

ten und Erklärungen, bevor die Kinder anfangen konnten zu schreiben. Nach mehreren Mo-

naten konnten die Kinder sich auf die Schriftzeichnen konzentrieren und zum Schluss durften 

sie ihre Wünsche in Form der Kalligrafie schreibend Gestalt werden lassen. Dabei wird nicht 

nur auf die Vorschrift der Schreibweise geachtet, sondern man trainiert auch die innere Hal-

tung gegenüber dem Pinsel und dem Reibstein. Zum Schluss haben die Kinder ihre künstleri-

schen Arbeiten in der Aula der Schule präsentiert.  

Das konzentrierte, regelmäßige Kalligrafieren bedeutet: „Für viele Chinesen eine das Wohlbe-

finden fördernde Übung, mit sportlichen Aktivitäten wie Golf oder Tennis vergleichbar. Durch 

seinen meditativen Charakter trägt das Schreiben chinesischer Schriftzeichen zur inneren Aus-

geglichenheit und Ruhe bei.“428 Wie im Kapital 3.2.9 „Der Weg zur inneren Schönheit“ er-

wähnt, sollte der Künstler „Güte“ zeigen, der die Welt ohne Vorurteile wahrnimmt. Ein guter 

Künstler zu sein bedeutet daher ein Mensch sein, der eine edlere Seele besitzt, der sich immer 

darum bemüht, die künstlerische Bereitschaft durch seine Innere Geduld zu zeigen und nicht 

bedauert, wenn es nicht sofort gelingt. Neben der inneren Welt des Künstlers, spielt die Be-

wegung des Künstlers beim Schreiben eine wichtige Rolle. In meiner Erinnerung wurde mir 

während des Unterrichts der Kalligrafie gelehrt: „Bewege ganz deinen Körper mit. Versinke all 

deine Konzentrationsfähigkeit in die Schriftgestaltung. Versuche nicht nur deine Handgelenke 

zu bewegen. Betrachte deinen ganzen Körper als einen Teil der Kalligrafie. Spiel daher nicht 

mit dem Handgelenk, sondern mit der ganzen Armbewegung, die von den Schultern ausstrahlt. 

 
428 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 7ff. 



 

 136 

Bewege deine Brust und den Kopf zusammen.“429 – solche Kommentare wurden im Unterricht 

oft betont. Mit einem Wort sollen die beim Schreiben auszuführenden Bewegungen aus dem 

Zentrum des Körpers kommen und den Fluss der Gedanken wiedergeben.430 Daher kann man 

die Entstehungsweise von Kalligrafie eine Kunst im Reich der Mitte431 nennen, weil die innere 

schöpferische Kraft durch die Pinselstriche Gestalt annimmt. Der Pinselstrich ist daher nicht 

einfach eine Linienübung, oder eine Übung, die aus der Technik entsteht, sondern sie hat ei-

nen ästhetischen Sinn. Schöne Schriften werden daher als selbständige Kunstwerke betrach-

tet, insbesondere wenn sie geistreiche Gedanken oder Dichtungen wiedergeben.432 Kalligrafie 

erzeugt bestimmte Stimmungen während des künstlerischen Schöpfungsprozesses der Tu-

schemalerei. Diese Pinselstriche haben vielfältige Gestaltungsmöglichkeiten, weil die asiati-

sche Schrift aus einer Kombination von Formen und hinzugefügten Pinselstrichen eine neue 

Bedeutung entstehen lässt. Dadurch entstehen viele abstrahierte Linienformen. Zum Beispiel 

entsteht ein Wald aus dem Wort „Baum“. Jeder Pinselstrich ermöglicht die Entstehung einer 

vielfältigen Schreibweise. Der besondere künstlerische Ausdruckswert der Kalligrafie ergibt 

sich vor allem aus dem reichen Potential graphischer Variationen, welches die chinesische 

Schrift bietet.433 

4.5 Die Bedeutung von „Frieden“ in der Kalligrafie 

Das Wort „Frieden“ auf Chinesisch wird als eine Bewegung um das Gleichgewicht der Natur-

kräfte verstanden. Die Kalligrafie wird als Kunst der Momente bezeichnet.434 „Jingxian“ hat die 

Philosophie des Friedens folgendermaßen definiert:  

„Auf Chinesisch ist Frieden nicht nur ein Wort. Es ist auch, wie alle Ideen und Dinge, eine 
Form in Bewegung, ein "fixiertes Ausbrechen", wo der Schreiber sich von seinem eige-
nen Schwung berauschen kann. In dem Moment, in dem die mächtige schwarze Tusche 
das Papier durchpflügt, paart sich die Leere mit der Fülle und, so fügen die Alten hinzu, 
wird das Gleichgewicht der Naturkräfte wiederhergestellt“435  

 
429 Kalligrafie-unterricht in der Grundschule während der siebziger Jahre in Korea. 
430 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 7ff. 
431 Vgl. ebd.  
432 Ebd. 
433 Ebd. 
434 Vgl. POLASTRON 2011. S. 7ff. 
435 Übersetzt durch die Verfasserin ins Deutsche vom Originaltext: „En chinois, la paix n’est pas qu’un mot. C’est 
aussi, comme toute les idées et les choses une forme en mouvement, une „exposante-fixe“ où celui qui écrit 



 

 137 

 

 

 

 

Die traditionelle Lebensweisheit zu Frieden und Geisteshaltung zur Kalligrafie wurden mit der 

Weltvorstellung verknüpft: 

„Es ist im Grunde genommen so, dass die kleinste Facette des chinesischen Lebens an-
schließend durch eine Haltung in die Welt gestürzt wird, erzeugt von Gefühlen der Ganz-
heit und Harmonie von einem friedlichen Durchdringen der Menschen mit dem Univer-
sum, die eine unerreichbare Sicherheit vor dem Leben erlangt und deswegen sich 
etabliert und alles bereichert: Andernfalls würden sich die schlimmsten Ungleichge-
wichte einstellen. Dieser monistische Gedanke ist dreitausend Jahre alt und bereichert 

 
peut s’enivrer de son propre élan. Au moment où la puissante marque noir sabre le papier, le vide s’accouple 
avec le plein et, ajoutent les anciens, l’équilibre des forces naturelles se recrée.“, POLASTRON 2011, S. 7 

Abbildung 36: Bao Jingxian, La Paix , 
Tinte auf Papier, 40 x 40 cm, 1985 

Abbildung 35: „Frieden“ auf Chinesisch, 15cm x 15cm, 
Young-Ran Kim, 2022 



 

 138 

alles; er ist sprichwörtlich geworden und wird von den kleinen Leuten ebenso geteilt wie 
von dem Denkerfürsten, der ihn vor 23 Jahrhunderten wie im Spiel formuliert hatte.“436 

„Nun, von allen ursprünglichen Aspekten, von denen die chinesische Zivilisation einzigartig 

träumt, ist zweifellos die Sprache und ihre Schrift ein untrennbares Paar, das bereits eine Kos-

mogonie in sich selbst bildet und dessen Errungenschaften enorm sind. Sie ermöglichte die 

Kommunikation mit dem Jenseits und bot gleichzeitig das unverzichtbare Instrument des ge-

sellschaftlichen Erfolgs, die Waffe der absoluten Macht und den verborgenen Weg zur Selbst-

verwirklichung. Übrigens ist sie auch eine Kunst über den Künsten. Erza Pound sah es so: "Das 

chinesische Schriftzeichen hat sich nicht nur mit der poetischen Substanz der Natur auseinan-

dergesetzt und mit ihr ein zweites Werk der Metapher geschaffen, auch wegen ihrer bildlichen 

Evidenz war es in der Lage, zur ursprünglichen Poesie zurückzukehren, die sie erschaffen hat, 

mit mehr Kraft und Vitalität festzuhalten als jede phonetische Sprache (nach. E. Fenollosa, der 

Charakter der chinesischen Schrift poetisches Material) Für viele war der Charakter der chine-

sischen Sprache wie eine Droge, eine Askese, ein intimer Wahnsinn, eine strenge Disziplin, 

eine Lebensweise; Die Besten fanden darin ein perfektes Paradigma effektiven Handelns, eine 

Methode, um die harmonische Verschmelzung von Geist und Körper zu bewirken - den Schlüs-

sel zur höchsten Erleuchtung. ("Chinesische Kalligrafie", in "Der Engel und der Pottwal").“437 

Kalligrafie ist daher eine Kunst, die man nicht nur als traditionelle Schreibweise praktiziert, 

sondern gleichzeitig ein Weg zur sozialen Verwirklichung im Beruf und zur Selbstfindung. Vor 

 
436 Vgl. POLASTRON 2011, S. 7, übersetzt aus dem Französischen ins Deutsche von der Verfasserin: „«C’est, 
dans le fond, que la plus infime facette de la vie chinoise est générée puis sous-tendue par une attitude au 
monde pétrie du sens de la complétude et de l’harmonie, d’une osmose sereine des êtres avec l’univers, qui 
procure une assurance inégalable devant la vie, et faute de quoi s’instaureraient les pires déséquilibres. Cette 
pensée moniste est trimillénaire et elle enrichit tout ; devenue proverbiale, elle est partagée par le petit peuple 
aussi bien que le prince penseur qui l’a formulée comme en jouant, il y a vingt-trois siècles», POLASTRON 2011, 
S. 7. 
437 Übersetzt aus dem Französischen ins Deutsche von der Verfasserin: «Or, de tous les aspects originaux que 
revêt la civilisation chinoise, le plus singulier est incontestablement le langage et son écriture, couple 
indissociable qui forme déjà une cosmogonie à lui seul et dont les achèvements sont immenses: il a permis de 
communiquer avec l’au-delà, puis offert à la fois l’indispensable instrument de la réussite sociale, l’arme du 
pouvoir absolu et la voie cachée de la réalisation de soi. Accessoirement aussi, un art au-dessus des arts. Erza 
Pound l’a vu: «le caractère chinois a non seulement absorbé la substance poétique de la nature et bâti avec elle 
un second ouvrage de métaphore, mais a aussi par son évidence picturale, été capable de retenir la poésie 
originale qui l’ai créé, avec plus de vigueur de vitalité que n’importe quelle langue phonétique.» (D’après E. 
Fenollosa, Le Caractère écrit chinois, matériau poétique) (…) Et Simon Leys le voit : «Pour beaucoup, c’était un 
drogue, une ascèse, une folie intime, une discipline austère, un mode de vie; les meilleurs y trouvèrent un 
parfait paradigme de l’Action efficace, une méthode pour effectuer l’intégration harmonieuse de l’esprit et du 
corps – la clé de l’illumination suprême.(«La Calligraphie chinoise», dans L’ange et la cachalot).», vgl. ebd. S. 9 



 

 139 

allem ist sie in der koreanischen Kunst sehr bekannt, dass diese Schreibkunst im Fächer hin-

eingeschrieben wird. Das Zusammenspiel vom Bild und der Kalligrafie stellt gleichzeitig 

höchste Anforderungen an die Komposition und das Formgefühl beim Schreiben des Gedichts. 

Somit kann man Tuschemalerei und Kalligrafie gleichzeitig im Fächer sehen und sie gehören 

zur Alltagskunst. „Dem Bild- und Kalligrafie-Fächer wuchs so die Funktion eines verselbstän-

digten, sehr versatilen Spiegels der Kulturellen Vorlieben zu.“438  

 
438 Vgl. Gebhard 2015, S. 17. 
 

Abbildung 37: „Kim, Jeong-Hee“, 17,4 cm x 54 cm, Gallerie "Kansong". 
In: Koreanische Schönheit (1994), S. 29. 

Abbildung 38: "Shin, Wye", 17,4 cm x 56 cm, Seoul, Privatversammlung. 
In: Koreanische Schönheit (1994), S. 28. 



 

 140 

Anschließend werden traditionelle koreanische Fächer mit tuschemalerischen Motiven, die 

zwischen dem 18. Jahrhundert und 19 Jahrhundert entstanden sind, dargestellt. Diese sind 

mit Kalligrafie versehen. 

4.6 Kalligrafie in der Tuschemalerei als begleitendes Gedicht 

In Folgenden werden die Tuschemalbilder präsentiert, die gleichzeitig kalligrafische Schrift im 

Bild beinhalten. Die Kalligrafie hatte im Bild die Funktion, passenden Inhalt zu den Bildmotiven 

als Dokumentation oder Gedicht darzustellen. Darüber hinaus strebt der Kalligraf danach, ein 

passendes Ambiente zu den Bildern zu erzeugen.  

 

„Zhu, Yunming“ (1461-1527)439 

 
439 „Zhu, Yunming“ (1461-1527): Gedicht in Konzeptschrift, Ming-Dynastie, 15./16. Jh. Fächerblatt, Tusche auf 
goldgesprenkeltem Papier, 16,5 x 50 cm, Staatliche Museen zu Berlin, Museum für Asiatische Kunst, ehemals 
Sammlung „Mochan Shanzhuang“, erworben mit Unterstützung der Stiftung Deutsche Klassenlotterie, 1988-
389, Auszug vom Katalog In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, S. 121. 

E
]

'rs
~*
,):
'L
!o
\

tt'
A
~

~
~
~
4;
\i!
:-
,,:
,;;
't.
~

':i
<
.$
)t
.;
~
't-
~
~
:;
;''
'f~
'''
~

~"
",
.,,
,"
:\.
#

~J
-.t
;,"
;;';
.:;
r,.
?t

~
;;.
:F
-i;
;4
~

Jt..
:;',

""
~,<

;.:?
-:..;

<;
r~
,)
,.
~
~
t~

\

m:
;:-'
ii
;;t
'';;
:
r-
~
,*
,'l

~~
/*t
:l.
...
::;
)

.tj.
3;;
"il:
'

Abbildung 39: „Zhu, Yunming“, 16,5 x 50 cm, Staatliche Museen zu Berlin, 
Museum für Asiatische Kunst, Ausstellungkatalog, In: Kim, Karlsson, Magie 
der Zeichen, 2015, S. 121. 



 

 141 

„Jin Nong“ (1687-1763) Landschaften nach Gedichten und Essays berühmter Autoren440 

            “Kim, Jung-Hee”, „bul-i-sun-ran“441 

 
440 „Jin Nong“ (1687-1763), Landschaften nach Gedichten und Essays berühmter Autoren, Qing Dynastie, datiert 
1736, Album mit zwölf Blättern, Tusch auf Papier, je 17 x 22,5 cm, Museum Rietberg Zürich, Geschenk Charles 
A. Drenowatz: RCH 1175, Auszug vom Katalog in: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 170. 
441 Vgl. Jeong 1994, S. 30. 

Abbildung 40: „Jin Nong“ (1736), Album mit zwölf Blättern, Museum Rietberg 
Zürich, In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 170. 

Abbildung 41: „Kim, Jeong-Hee“, 55 cm x 31,1 cm, Seoul, 
Privatsammlung. In: Koreanische Schönheit (1994), S. 30. 



 

 142 

4.7 Die Kalligrafie als Kunstform: „Art Kalligrafie“ 

Neben der klassischen Kalligrafie haben viele Kalligrafie-Künstler versucht, von der Tradition 

abzuweichen und ihren selbst-entworfenen eigenständigen Stil zu entwickeln.  

Folgende Bilder zeigen eine besonders künstlerisch geschriebene Art der Kalligrafie, die sich 

durch die besondere künstlerische Art der Kalligrafie-Stile hervorheben. Diese Schreibformen 

zeichnen sich vor allem durch eigenartige und abstrakte Formen aus, die aus dem Zusammen-

spiel mit dem Pinselstrich und der Neuentdeckung der Kalligrafie-Schrift entstehen. „In der 

Kalligrafie sind die informellen Schrifttypen wie Kursivschrift (xingshu), semikursive Konzept-

schrift (xingcao) und Konzeptschrift (caoshu)“ lassen sich diese diverse ästhetische vielfältige 

individuelle Ausdrucksmöglichkeiten bieten.“442 

Vor allem handelt es sich um die Schriftformen, die die Künstler*innen außerhalb der formel-

len Schrift mit eigenen künstlerischen Ideen kreiert haben. Diese individuellen Ausdrucksmög-

lichkeiten zeichnen sich durch das beschleunigte Schreibtempo und den markanten Wechsel 

zwischen Druck und Nachlassen des Pinsels aus.443 Beim Schreiben sollen daher die Abstände 

zwischen der geschriebenen Schrift und dem leeren Raum berücksichtigt werden. „Der Kalli-

graf beabsichtigt dabei abwechslungsreiche und lebendige Positiv- und Negativformen her-

vorzubringen, das heißt eine natürliche Balance zwischen Leere und Substanz zu schaffen.“444  

Schlombs schreibt über die vielfältigen individuellen Ausdrucksmöglichkeiten zur Ästhetik der 

Schreibkunst in der Pinselhaltung folgendes: 

„Der Pinsel wird senkrecht gehalten und unverkrampft aus dem freien Hand-und Schul-
tergelenk heraus auf der Schreibfläche bewegt. Man könnte die Bewegungen der elas-
tischen Pinselspitze auf dem Papier mit Ballett vergleichen. Der Schreibduktus, das heißt 
das An-und Abschwellen der Linien, ist aufs Engste mit dem Rhythmus der Atmung, also 
mit der physischen und psychischen Verfassung des Schreibenden verknüpft.“445 

 
442 Vgl. Schlombs 2015, S. 95. 
443 Vgl. ebd.  
444 Vgl. ebd. 
445 Ebd.  



 

 143 

Dieser schwunghafte Kontrast zwischen den geschriebenen kalligrafischen Linien und nicht 

geschriebenen Räumen ist sehr subjektiv und vielfältig. Bei dieser Schriftform wird nachemp-

funden, dass der Pinsel in einem Zug bewegt wurde und diese Lebendigkeit verleiht der Kalli-

grafie einen besonderen Reiz. Die schnell geschriebene Schreibkunst zeigt dem Betrachter Dy-

namik und schafft einen Raum für Interpretationsvielfalt. Der individuelle Ausdruck eines 

Kalligrafie-Künstlers ermöglicht es, einer bestimmten Vorstellung der Strichfolge der gezeich-

neten Schreibformen der Kalligrafen-Künstler zu folgen und man kann dadurch die Schreibbe-

wegungen eines Künstlers mit den Augen nachvollziehen.446 

Im Folgenden wird die Kalligrafie als Kunstform der entstandenen Schriften aus Japan und 

China präsentiert. Kalligrafie-Künstler*innen zeigen hier ihre Zuneigung zur neuen kalligrafi-

schen Formgestaltung und Pinselbewegung. Diese schaffen eine neue Schreibkunst. Zum Bei-

spiel wird unten die Kalligrafie von „Yu-Ichi Inoue“ als Schreibkunst abgebildet: 

 
446 Ebd. 

'II



 

 144 

„ Yu-Ichi Inoue“ (1916-1985)447 

Huang Miaozi (1913-2012)448 

Wu Dacheng (1835-1908)449 

 
447 Vgl. Hartmann 2005, S. 117. 
448 Huang Miaozi (1913-2012): Datiert 1988, Tusche und leichte Farben auf Papier, 45 x 62 cm, Museum für 
Ostasiatische Kunst, Köln, Dauerleihgabe der Peter und Irene Ludwig Stiftung: DL93.1, Auszug vom Katalog. In: 
Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S.153. 
449 „Wu Dacheng“ (1835-1908): Spät Quing-Dynastie, 19./20. Jh, Querrolle, Tusche auf Papier, 29,7 x 99,3 cm, 
Museum für Ostasiatische Kunst, Köln; A99,16, Auszug vom Katalog. In: Kim, Karlsson, S.125. 

..

Abbildung 42: Yu-Ichi Inoue, „Sansuh Ogamie, 
Den Geist vervollkommnen“, 1983 

Abbildung 43: „Huang Miaozi“ (1913-2012), „Grenzenlos sind die Ströme 
und Berge". In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 153. 

Abbildung 44: „Wu Dacheng“ (1835-1908), Studioname in Siegelschrift, Museum für 
Ostasiatische Kunst, Köln; A99,16, Auszug vom Katalog. In: Kim, Karlsson, Magie der 
Zeichen, 2015, S. 125. 



 

 145 

    „Kameda Bosai“ (1752-1826)450 

 
450 „Kameda Bosai“ (1752-1826): Japan, Edo-Zeit, 1820-1823, Hängerolle, Tusche auf Papier, 182,3 x 96,9 cm, 
Museum Rietberg Zürich: RJP755, Auszug vom Katalog. In: Karlsson, Kim, Magie der Zeichen, 2015, S.91 

Abbildung 45: „Kameda Bosai“ (1752-1826), Vorwort vom Orchideen-Pavillon, 
Auszug vom Katalog. In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015. S. 91. 



 

 146 

         „Zhu Yunming“ (1460-1526)451 

 

 
451 „Zuh, Yunming“ (1460-1526): Ming-Dynastie, 15./16. Jh. Hängerolle, Tusche auf Papier, 209,5 x 61,2 cm, 
Museum für Ostasiatische Kunst, Köln; A99.7, Auszug vom Katalog. In: Kim, Karlsson S.120. 

Abbildung 46: Zhu Yunming“ (1460-1526): Gedicht in Konzept-
schrift, Museum für Ostasiatische Kunst, Köln; A99.7. In: Kim, 
Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 120. 



 

 147 

„Wu Changshuo“ (1844-1927)452 

 
452 „Wu Changshuo“ (1844-1927): 19./20. Jh, Hängerollenpaar, Tusche auf Papier, je 146,8 x 25,7 cm, „The 
Metropolitan Museum of Art“, New York, Legat John M., Crawford Jr., 1988;1989.363.205a/b (nur in Zürich) 
aus dem Katalog. In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 126. 

Abbildung 47: Wu Changshuo“ (1844-1927), Kalligrafie im 
Stil der Steintrommeln. In: Kim, Karlsson, Magie der Zei-
chen, 2015, S. 126. 



 

 148 

         „Xu, Bing“ (geb. 1955)453 

 

 
453 „Xu, Bing“(geb. 1955), Datiert 2004, Drei Blätter, Tusche auf Papier, je 186,5 x 98 cm, Sammlung Sigg, 
Auszug vom Katalog. In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S.128. 

Abbildung 48: „Xu, Bing“ (geb. 1955), Square Word Calligraphy 
(“Das Wort”) von Friedrich Nietzsche. In: Kim, Karlsson, Magie 
der Zeichen, 2015, S. 128. 



 

 149 

4.8 Die Werke des Künstlers „Huang Miaozi“ als Beispiel des schönen 

Schreibens  

„Kalligrafie ist die Musik der visuellen Wahrnehmung des Menschen“ – so wurde seine Kunst 

der Kalligrafie bekannt. „Huang, Miaozi“ (1913-2012) ist einer der größten Meister der chine-

sischen Kalligrafie. Nach meiner Recherche ist er ein die Kalligrafie vertretender Künstler, der 

von der traditionellen Kalligrafie bis zur modernen Schreibstilen vielfältig zu allen künstleri-

schen Richtungen beigetragen hatte. Der Künstler „Huang Miaozi“ und seine Werke werden 

deshalb an dieser Stelle exemplarisch näher beleuchtet, da er einen besonderen Schriftstil der 

Kalligrafie entwickelt hat. Die Besonderheit seiner Schreibkunst liegt darin, dass er neben den 

traditionellen Zeichenstilen neue Bewegungen eingeführt hat. In den 50er Jahren hat er als 

avantgardistischer Künstler neue Deformationsstile der Kalligrafie als Eigenkreation gestaltet. 

Die alte chinesische Schriftform ist sehr formal und mit strengen Regeln verbunden. Mit Res-

pekt der alten traditionellen kalligraphischen Schreibweise gegenüber, versuchte er ihr einen 

neuen, schwungvollen Rhythmus zu verleihen, den er mit vereinfachten Linien spielerisch und 

dekorativ zeichnete. Es ist ein dekorativer und gleichzeitig figurativer Ausdruck. Er hat somit 

neue Schriftformen in der Kalligrafie erfunden und diese in ein modernes Bewegungsgefüge 

verwandelt. 

„Die Rückbesinnung auf die Bildhaftigkeit der archaischen Schriftformen ist ein besonderes 

Charakteristikum der modernen Kalligrafie in China und Japan.“454 Man erkennt zuerst nicht, 

ob es sich dabei um eine Schrift handelt oder ein Symbol der Schrift oder mehr. Trotz seiner 

Neukonstruktion und Verteilung der Schrift besaß die Kalligrafie eine Ausgewogenheit, die 

dem ganzen Bild einen besonderen Reiz verlieh. Man kann anhand der drei Bilder erkennen, 

wie Miaozi seine Schreibkunst entwickelt hatte. Die Ästhetik der Kalligrafie basierte im We-

sentlichen auf der Vorstellung, dass der Pinselzug des Schreibenden der unmittelbare Nieder-

schlag seiner Persönlichkeit ist.455  

 
454 Vgl. Hartmann 2005, S. 115. 
455 Vgl. Ledderose 1986, S. 10-23.  



 

 150 

(A)  „Huang Miaozi“, Siegelschrift. Tusche auf getöntem Papier. 1989456 

(B) „Huang Miaozi“, Alte Bronzeinschrift457 

 
456 Vgl. Hartmann 2005, S. 114 ff. 
457 Vgl. ders., S. 115 

"'I n Irn n!lf,Iii 11 t.,

,1 ~
&~ B
{~ --
~ .~
~" 1 ,

4- :'1--
p" 'iii "'f.... :"", ~'h',1l ,,

~.~. ~ia.··;tl '~'.
""' ..>" ~.' '" i _:, _

*--':;;",id "'; rt';

~ 00,,'\,
"i,

,;t~~..._

c/!>" ..I' ~'

Abbildung 49: "Huang Miaozi", Verse von Zheng Xie 
(18 Jahrhundert). In: Hartmann, S. 114. 

Abbildung 50: „Huang Miaozi“, Alte Bronzein-
schrift in Siegelschrift geschrieben, 1989 



 

 151 

(C) Huang Miaozi, calligraphy of chilege 

(D) „Oh, Se-Chang“, über die alten Schriften von „Shanghyung“ 

Abbildung 51: “Huang Miaozi”, calligraphy of chilege, 1984, 68,5 cm x 68,5 cm, 
Bildquelle: http://www.artnet.com/artists/huang-miaozi/shufachilege-call-
graphy-of-chilege-UyKPJL2yNZADFJqrcM697g2(08.02.2022) 

Abbildung 52: „Oh, Se-Chang“, über die alten Schriften von „Shanghyung“, 
Papier, 25×36 cm, 1939. Bildquelle: https://blog.daum.net/jamy-
ong/7767832(10.02.2022) 



 

 152 

Auch in der kalligrafischen Tuschekunst kann man abstrahierte Figuren wie bei dem Kalligra-

fen „Lee, Tae-Ik“458 entdecken. So wurde die Schrift als tanzendes Element gemalt. Die darge-

stellten Figuren sind keine Tuschemalerei, da sie weder Landschaft noch Sittenbilder darstell-

ten. Es ist ein besonderer Beitrag der 60er Jahren in Korea, dass Lee die Menschen mit 

modernen Linien gezeichnet hat. Diese sieben tanzenden Figuren sind Menschen, die in Form 

einer Linie dargestellt wurden.  

Wenn man genau die Kalligrafie von (A) über (B) bis (C) von Miaozi betrachtet, entdeckt man 

die Abwandlung seiner kalligrafischen Stile. Die Kalligrafie (B) und (C) sind im Vergleich zu dem 

Bild (A) viel freier und abstrakter geschrieben worden. Die Schriften wurden als eine elimi-

nierte Schriftform, also spielerisch in einer symbolischen Sprache übertragen, als ob sie eine 

uralte Symbolsprache oder eine abstrahierte Kunst wäre. Die Schriftform von (B), (C), und (D) 

hat einen malerischen und symbolischen Charakter in ihrer Gestaltungskonzeption. Bei Miaozi 

(s. Abb. 50) erkennt man einen Schriftstil, der aus einem Haus und den symbolischen Strich-

formen besteht, während bei Lee (s. Abb. 53) die Strichmenschen in kalligrafische Linienfor-

men umgewandelt wurden. 

Die bildnerischen Mittel, in erster Linie also der Pinselstrich, dienten nun nicht mehr primär 

der Widergabe eines Gegenstandes, sondern sie gewannen an Originalität der Liniengestal-

tung und an freien Kunstformen. Die Forderung nach Übereinstimmung mit der Wirklichkeit 

trat noch weiter in den Hintergrund: Statt der traditionellen Kalligrafie waren neu erfundene 

 
458 Vgl. Cho; Kwak, 2017 

Abbildung 53: „Lee, Tae-Ik“,„Ship-Janghung-Maja“, Privatsammlung, 1966 



 

 153 

kalligrafische Linien wie ein neues künstlerisches Werk und zeigten die gestaltete Manifesta-

tion der Künstlerpersönlichkeit.459 Die kalligrafische Welt von Miaozi präsentiert dabei nicht 

nur die Entwicklung der Schrift, sondern auch seine Persönlichkeit, da Schriftgestaltung bildli-

che Eigenschaften besitzt. Man kann hier entdecken, dass die Schrift als Bildelement darge-

stellt wurde. Diese malerische Untersuchung von Miaozi, Oh und Lee führte im 20 Jahrhundert 

zu einer modernen Kunst der Kalligrafie.  

Ähnlich wie Miaozi, hat ein weiterer koreanischer Kalligraf, „Oh, Se-Chang“ (1864-1953), im 

Jahre 1939 eine Verehrung der alten Schrift in Form einer Symbolsprache geschrieben.460 

Diese scheint die Schönheit der alten koreanischen Schrift an die chinesische Schrift anzu-

lehnen, denn Japanern wurde während der Kolonialzeit untersagt, koreanische Schrift zu ver-

wenden. So hat der Künstler eine Schrift entdeckt, die nicht chinesisch ist, aber eine symboli-

sche Sprache beinhaltete, welche von der chinesischen Sprache abstammte. „Oh Se-

Chang“ hat sein ganzes Herzblut in das Sammeln und Erforschen alter Kalligrafie-Gemälde ge-

steckt, weil die Freiheit des Schreibens auf Koreanisch unterdrückt worden ist.461 

4.9 Schrift als Kunst und Zeichen der Macht in China 

Chinesische Kalligrafie wird als Schriftkunst oder Schreibkunst in einem komplexen Sinne ver-

standen. Das Sprachsystem entstand als neue Form, wenn ein neuer Strich der bestehenden 

Schrift hinzugefügt wurde. Die Schrift hat eine ästhetische und künstlerische Seite, da sie eine 

bildliche und gleichzeitig symbolische Eigenschaft hatte. Höllmann erläutert bezüglich der äs-

thetischen und künstlerischen Aspekte der Kalligrafie: „In ihrer ästhetischen Dimension ist die 

Schrift in China unter allen Künsten die vornehmste.“462 Pablo Picasso äußerte sich über die 

ästhetische Eigenschaft der Kalligrafie und sagte 1956 zu Zhang Ding: „Wäre ich als Chinese 

geboren, wäre ich nicht Maler, sondern Kalligraph geworden.“ (zitiert nach Barrass, 2002, S. 

54).463 Darüber hinaus machte Picasso darauf aufmerksam, dass „die Kalligraphie zwar eine 

 
459 Vgl. ebd. 
460 „Oh, Se-Chang“, vgl. dazu Internetquelle: https://www.khan.co.kr/culture/art-
architecture/article/201607182034005(22. Juni 2021), übersetzt durch die Verfasserin 
461 Vgl. ebd. 
462 Vgl. Höllmann 2015, S. 93. 
463 Vgl. ebd. 



 

 154 

gewisse Geschicklichkeit erfordert, daß sie aber auch die Möglichkeit einer künstlerischen Ge-

staltung bietet.“464 Beispielsweise setzte Picasso seine kalligrafischen Inspirationen der Linien- 

und Formgestaltung in seinem Werk „Corrida“465 (1957) um, durch welches er ein tuschema-

lerisches Kunstwerk erschuf.  

Des weiteren hat die chinesische Schrift als Kunst eine besondere Bedeutung, da in dieser 

Schreibkunst dem Individuum überlassen wurde, wie die Schriftgestaltung zum Schluss ausse-

hen sollte. Koreaner und Chinesen haben immer darauf geachtet, die tuschemalerischen Ma-

terialien und die Herstellung einer neuen der traditionellen kalligrafischen Lehre anzupassen. 

Die kalligrafischen Vorgaben veränderten jedoch im Lauf der Zeit ihre kreative eigenständige 

Form. 

Ferner wird die Kalligrafie sehr stark mit dem Respekt vor Ahnen und den früheren Beischrif-

ten aus den Dynastien verbunden und betont diesen respektvollen Umgang in ihrer künstleri-

schen Darstellung: „Das hohe Ansehen noch zusätzlich Zwei davon stammen von Kaiser Qian-

long (1711–1799), dessen Bewunderung nicht nur dem in der Kalligrafie vermittelten «Geist 

von Reinheit und Tiefgründigkeit» geschuldet war, sondern auch seinem Respekt vor den 

früheren Beischriften aus den Dynastien Tang und Song“466 . 

Wie im Kapitel 4. erwähnt wurde, hatte die Schreibkunst mehrere Funktionen, zunächst um 

sich selbst zu erfinden beziehungsweise ihre ursprüngliche Heilkraft zu sammeln. Gleichzeitig 

hat die Kalligrafie wie die Bedeutung von „Ship-Jang-Seng“ eine schützende Funktion vor dem 

unguten Geist. In Korea, Japan und China ist es üblich, dass sich mitten im Berg ein meditativer 

Tempel befindet. Immer am Eingang zum Tempel kann man eine Schrift sehen, die ins Holz 

geschnitzt wurde. Dazu ein böses Geistgesicht, der Schützer des Tempels. Es ist sehr erschre-

ckend, wenn man dieser Schrift und dem Gesicht vor dem Eingang des Tempels zum ersten 

Mal begegnet. Die schützende Schrift ist ein wirkmächtiges Symbol des Schutzes und gleich-

zeitig eine Präsentation der Macht des Tempels. Die Kalligrafie wurde als Mittel der Kommu-

nikation mit den Ahnen verwendet. Beispielsweise wurde der an den Ahnen geschriebene 

Brief immer vor der Zeremonie während des Erntedanktags oder eines Neujahrfests sorgfältig 

 
464 Vgl. Netzband; Eschen 1959, S. 81. 
465 Vgl. Pablo Picasso, „Corrida”, 50,6 x 66 cm Museum Sammlung Rosengart, Luzern 
466 Vgl. ders., S. 102. 



 

 155 

als kalligraphische Poesie auf dem weißen kalligrafischen Papier geschrieben. Es wurden Erin-

nerungsgrüße, Neujahrwünsche und Dankbarkeitsgelübde an die Ahnen geschrieben. Diese 

Philosophie stützt sich auf die konfuzianistische Lehre und auf die Loyalität, Verehrung der 

Eltern und Ahnen und auf Wahrung von Anstand und Sitte.467 Bevor die Zeremonie stattfindet, 

wird diese Poesie in Form eines Briefes gelesen und verbrannt. Danach wird sich vor dem vor-

bereiteten Esstisch begrüßt. Also in diesem Sinne geht aus der Kalligrafie eine heilsame Quelle 

hervor, da sie die Kommunikation mit der absoluten Macht, dem Gott und den Ahnen verbin-

det.468  

4.10 Übertragung der Kalligrafie nach Korea  

Die sozialen Eliten, „Sa-Dae-Boo“, die sich an die chinesischen Werte und Vorstellungen ori-

entiert hatten, führten die politische und wirtschaftliche Macht an. Seit der Geburt der kore-

anischen Schrift von „Hangeul“, die Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden ist und mit deren 

Schöpfung die Intention einherging, sie einem möglichst großen Teil der Gesamtbevölkerung 

zugänglich zu machen. Es protestierten jedoch die Gelehrten und vermieden die praktische 

Anwendung von „Hangeul“. Die Beamtenprüfung sollte daher weiterhin auf Chinesisch gehal-

ten werden, weil die Ablösung durch „Hangeul“ in der Anfangszeit nur geringfügige Auswir-

kungen auf die Schrift hatte.469 

„In Korea trat neben die aus dem Reich der Mitte importierten «Zeichen der Han» (Hanja) 
hingegen ein neu konzipiertes phonetisches Alphabet (Hangeul) aus zunächst 28 Buch-
staben, die zu annähernd quadratischen Silbenblöcken angeordnet wurden.“470 

Die verspätete Ablösung der koreanischen Schrift „Hangeul“ in der Anfangszeit hat zwei Ursa-

chen: Erstens hat die koreanische Schrift keine gemeinsamen typographischen Elemente mit 

 
467 „Der Konfuzianismus ist keine Religion, sondern eine praktische, lebensnahe Morallehre mit religiösen 
Elementen. Begründet wurde er von dem Beamten K’ung-Ch’iu, der 551 vor Christus in „Qufu“ in der heutigen 
Provinz Shandong geboren wurde. Konfuzius lebte in einer Umbruchszeit: Das chinesische Feudalreich zerfiel – 
und damit auch die Glaubwürdigkeit seines mythologischen und religiösen Wertesystems. Das galt es zu 
erneuern mittels Rückbesinnung auf klassische Tugenden, von denen fünf zentral sind. Aus ihnen werden drei 
soziale Pflichten abgeleitet: Loyalität, Verehrung der Eltern und Ahnen und Wahrung von Anstand und 
Sitte.“ In: „Zeit“, 01. März 2007, Nr. 10, Konfuzianismus im Überblick: Hierarchie und Harmonie: 
https://www.zeit.de/2007/10/Religion-Konfu-Kasten (04. Juli 2021) 
468 Diese Zeremonie hat in der 70er Jahren in Korea in der Familie der Verfasserin stattgefunden 
469 Vgl. Höllmann 2015, S. 88f. 
470 Vgl. ebd. S. 89. 



 

 156 

der Chinesischen. Zweitens war die Anwendung der chinesischen Schrift von „Hanja“ notwen-

dig, um durch semantische Eindeutigkeit die Messbedeutung von Homonymen zu verhin-

dern.471 Es musste also immer darunter auf Chinesisch geschrieben werden, um die Semantik 

verstehen zu können. Als Beispiel soll das Wort „/in/ (인)“hier angeführt werden: Dieses hat 

im Koreanischen zwei Bedeutungen wegen des Einflusses von Homonymen aus dem Chinesi-

schen. Auf Chinesisch bedeutet dieses Wort „Mensch“ und „Geduld“. Diese Schrift hat zwar 

eine gleichlautende Phonetik /in/, aber es gibt zwei Bedeutungen im Chinesischen. Um diese 

semantische Differenz unterscheiden zu können, wurde die  Schrift „Hanja“ zuerst auf Chine-

sisch und darunter auf Koreanisch geschrieben. Diese homonymen Phänomene sind ein Bei-

spiel, warum „Hanja“ parallel in der koreanischen schriftlichen Sprache noch bis heute in Ko-

rea und Japan Einfluss hatte. 

Hier ist eine Seite von einem konfuzianistischen Lehrbuch, das eine Freundin von mir aus Seoul 

in Süd-Korea in „Insa-Dong“ erworben hat. In Seoul gibt es das Künstlerviertel namens „Insa 

Dong“, wo man koreanische Antiquitäten von Tuschekunstmaterialien bis zu alter Keramik, 

antiken Schmuck und alte handgearbeitete Kunst besichtigen kann. Man kann inhaltlich er-

kennen, dass es sich um die konfuzianistische Lehre handelt. Dieses Buch stammt aus einem 

Erziehungslehrbuch von „Mengzi“, einem konfuzianistischen Lehrbuch.472  

 
471 Vgl. ebd. 
472 Über "Maengja Eunhae Kosu“ (Sprichwörter von Mengzius) 
https://jsg.aks.ac.kr/viewer/viewIMok?dataId=K1-168%7C007 



 

 157 

          „Maengja Eunhae Kosu(맹자언해고서)“: Sprichwörter von Menzius)473 

 

Der Einfluss des Buddhismus hat die Wei-

tergabe der chinesischen Schrift im Verlauf 

des I. Jahrhunderts gefördert, vor allem in 

Korea und Japan. Die wissbegierigen Mön-

che waren die Hauptvermittler, die die 

Lehre des Buddhismus mit der chinesischen 

Schrift nach Osten überbracht haben. Sie 

haben von ihren Aufenthalten in den Klöstern des Reichs der Mitte zahllose Texte mitgebracht 

und einem weiteren Kreis von Lesern ver-

mittelt.474 

 

 

Mit der zunehmenden politischen und kulturellen 

Hinwendung hatte die chinesische Schrift gleichzei-

tig ab dem 6. Jahrhundert einen besonders starken 

Einfluss auf die koreanische und japanische Schrift: 

Diese bezeichnete man –Analog zu den 

„Hanja“ Schriften– als „Kanji“, und in Korea stellten 

 
473 Konfuzianistisches Lehrbuch „"Maengja Eunhae Kosu“ (맹자언해고서) wurde für die Erziehung der  
Kinder und allgemeine Morallehre in der Gesellschaft verwendet. „Mengzi“ (372 v. Chris – 289 v. Chris) ist  
ein chinesischer Philosoph und Idealist, dessen vertiefter konfuzianistischer Glaube von der „Cho-Sun“-
Dynastie beeinflusst wurde. Diese Weltanschauung wurde währenddessen als politische und  
moralische Lehre gebraucht. 
474 Vgl. Höllmann 2015, S. 90. 

Abbildung 54: König "Seon-Joo" (1552-1608), "Maengja Eunhae Kosu" (Sprichwörter 
von Menzius), 35,6 cm x 23 cm, Auszug aus einer konfuzianistischen Lehre, ca. 17. 
Jahrhundert, Privatsammlung, Young-Ran Kim, Foto: Young-Ran Kim 

Abbildung 55: "Sprichwörter von Menzius", 
ca. 17. Jahrhundert, Foto: Martin, Mühlhoff 

Abbildung 56: Buchcovering, 
"Sprichwörter von Menzius", Foto: 
Martin Mühlhoff 



 

 158 

die «Zeichen der Han» ein Kommunikationsmittel dar, das für die Bevölkerungsmehrheit völlig 

unzugänglich war.  

 

4.11 Geschichte und Kultur der koreanischen Kalligrafie  

Im Jahr 1446 hat König „Se-Jeong“ die koreanische Schrift „Hunmin-Jeongum“ als nationale 

koreanische Sprache benannt. (vgl. Kapitel 3.4.2) Die Auslöser des Erforschungsauftrags wa-

ren, dass die mündliche Sprache mit der geliehenen chinesischen Schriftform nicht überein-

stimmte und sich die Völker dadurch untereinander nicht verständigen konnten: „In Korea 

unterscheiden sich die Sprache und die Konsonanten von denen in China, daher kommunizie-

ren sie nicht mit chinesischen Schriftzeichen. Selbst wenn törichte Menschen etwas sagen 

wollen, gibt es viele Menschen, die ihre Absichten nicht richtig ausdrücken können. Das tat 

mir leid, also habe ich 28 neue Charaktere erstellt, damit die Leute sie jeden Tag lernen und 

Abbildung 57: Auszug von "Sprichwörter von Menzius", 
Privatsammlung von Young-Ran Kim, Foto: Young-Ran Kim 



 

 159 

bequem schreiben können, horizontal deutlich ausgedrückt.“ 475  Die Schrift von „Han-

geul“ wurde erst als Skript entwickelt, nachdem König „Se-jong“ 1443 „Hangeul“ als offizielle 

koreanische Schrift verkündet hatte. Vor der Entstehung von „Hangeul“ wurde „Hangeul“ in 

Editionen überliefert und es wurden die Striche der Klassiker nachgeahmt. [...] In der späten 

„Cho-Sun“-Dynastie wurde das „Gyengjul“ Skript, eine Transliteration von „Hangeul“, für die 

Frauengesellschaft am Hof entwickelt.476 „Hangeul“ wurde wegen der feinen und gleichzeitig 

eleganten Archetypen der Striche in vielen Bereichen, wie zum Beispiel das Manuskripte-

schreiben über königliche Zeremonien, bei Briefen und bei Manuskripten für koreanische Ro-

mane verwendet.477  

Einen historischen anschaulichen Überblick der Entwicklung Hangeul’s erhält man in den 

Schriftensammlungen der koreanischen zentralen Bibliothek. Interessanterweise sind diese 

traditionellen Schriftensammlungen sowohl in der universitären Bibliothek in Korea als auch 

in der Privatsammlung zu sehen. Nach der Stabilisierung von „Hanguel“ hat sich die Form des 

Schreibens in verschiedenen Schreibstilrichtungen entwickelt. Diese Abbildungen478 reprä-

sentieren die Schriftformänderungen, bei der diverse Schriftformen in den Zeitraum von 1995 

bis 2004 entwickelt wurden. 

„Panbon Che“ (frühe Schrift)         „Panbon Che“(späte Schrift)  „Gung Che“ 

Die „Hangeul“-Kalligrafie wurde durch die koreanische Ausbildung und kontinuierliche Erfor-

schung von Kalligraphen erst nach der Befreiung von der japanischen Kolonie (1910-1945) als 

 
475 Vgl. Choo; Kwak 2017, S. 563. Übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
: In der Einleitung von „Hunmin-jeongeum“ wird König „Sejong“ im Jahr 1446 die Motivation für die Gründung 
von Hunmin-Jeongeum proklamiert. 
476 Vgl. ebd. 
477 Vgl. ders., S. 576. 
478 Vgl. ebd. 

Abbildung 58: Ausschnitt der diversen koreanischen Schriftformen von 1995 bis 2001 



 

 160 

Fachbereich der Kalligrafie vertieft und etabliert.479 Die verspätete koreanische Schriftfor-

schung hat ihre Ursache darin, dass die japanische Regierung während der Zeit der Zwangsas-

similation (1930-1945) im Jahr 1938 untersagt hatte, die koreanische Sprache in den Schulen 

und Behörden zu verwenden. Im Folgejahr hat eine Verordnung erlassen, koreanische Namen 

in japanische Namen umzuwandeln. Das war der Grund dafür, dass die Widerstandgruppe 

„Chosŏnhak“ entstanden ist. Das Ziel dieser intellektuellen Bewegung ist die nationale Identi-

tät zu bewahren.480 

„Die Intellektuellen beschäftigten sich wissenschaftlich mit der koreanischen Sprache 
und Geschichte, der konfuzianischen Philosophie, dem koreanischen Buddhismus und 
Schamanismus und mit der Sozialgeschichte Koreas. Daraus resultierten mehrere Ver-
öffentlichungen, die zum Teil die Grundlage für die spätere Koreaforschung bildeten.“481 

Nach der Befreiung von der japanischen Besetzung engagieren sich viele Forscher in der kore-

anischen Kalligrafie: „Suh, Hye-Wan“, „Kim, Chung-Hyn“, „Lee, Chul-Kyung“, „Lee, Mi-

Kyung“ und „Kim, Ki-Sung“, diese fünf Künstlerinnen und Künstler haben maßgeblich zu der 

koreanischen Schriftentwicklung beigetragen. 

4.12 Diverse Formen von koreanischer Kalligrafie 

Nachfolgend werden die im Kapitel 4.11. genannten fünf diversen koreanischen kalligrafi-

schen Forscher, Merkmale der Zeichenstriche hinsichtlich der koreanischen Kalligrafie unter-

sucht. Fünf Künstler haben im Laufe der Zeit ihre eigenen kalligrafischen Schreibstile entwi-

ckelt. Während die Kalligraphen „Suh, Hye-Wan“ und „Kim, Chung-Hyun“ einen quadratischen 

kalligrafischen Stil entwickelt hatten, zeigen die Schriftformen von „Lee, Mi-Kyung“ „Lee, Chul-

Kyung“ und „Kim, Ki-Sung“ eine schwunghafte und rhythmische Linie, die im Vergleich zu „Suh, 

Hye-Wan“ sehr frei ist.482 Man findet auch in dieser kalligrafischen Schreibweise einen homo-

genen Stil, der mit dem regelmäßigen Schriftrhythmus dargestellt wurde. Kalligraphische 

Künstler haben dabei beabsichtigt, ihre eignen Schreistile zu entwickeln. Man findet in ihrer 

 
479 Vgl. Lee 2004, S. 696f. Übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
480 Vgl. ebd.  
481 Vgl. Park, „Hanguksa – Einblicke in die Geschichte Koreas“ 
482 Vgl. Choo; Kwak 2017, S. 596. Übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 



 

 161 

Entwicklung jedoch auch erweiterte Formen der koreanischen kalligrafischen Stilerforschun-

gen, die bis zur heutigen Zeit in der Schule beeinflusst worden sind.  

 

 

4.13 Kalligraphischer Künstler „Kim, Chung-Hyn„ und seine Forschung 

„Gung-Che“ 

In diesem Abschnitt wird der kalligraphische Künstler „Kim, Chung-Hyn (1921-2006)“ sowie 

sein Gedicht vorgestellt und anschließend wird auf die „Siegelkunst“ von „Oh, Se-Chang“ ein-

gegangen, der bis in die heutige Zeit hinein die koreanische Kalligrafie geprägt hat. Vor allem 

erfand er die koreanische „Pan-bon Che“ für die Mittel- und Oberschule, so dass diese Schrift 

als vertretbare koreanische Schrift im koreanischen Lehr-und Arbeitsbuch ausgewählt 

wurde.483  

4.13.1 Kurze Biografie über „Kim Chung-Hyn“ 

„Kim, Chung-hyn“ wurde in Seoul im Jahr 1921 geboren, er ist ein repräsentativer Kalligraph 

in Korea. Während seiner Tätigkeit als Universitätsdozent, Präsident von Bildungsinstituten, 

Leiter des Kalligrafie-Vereins und Mitglied der Akademie der Künste hat er sich mit großem 

Interesse mit der koreanischen und chinesischen Kalligrafie auseinandergesetzt. Während der 

 
483 Vgl. ebd.  

(A)i,

(c)

l(p)
I

2 ,

a ---i J

Abbildung 62: (D) " Kim, Chung-Hyun“ 

(A)i,

(c)

l(p)
I

2 ,

a ---i J
Abbildung 61: (C) "Suh, Hye-Wan“ 

(A)i,

(c)

l(p)
I

2 ,

a ---i J

Abbildung 60: (B) "Lee, Chul-Kyung" 

 

(A)i,

(c)

l(p)
I

2 ,

a ---i J

Abbildung 59: (A) "Lee, Mi-Kyung" 

 

(A)i,

(c)

l(p)
I

2 ,

a ---i J

Abbildung 63: (E) "Kim, Ki-Sung" 



 

 162 

japanischen Kolonialzeit setzt er sich mit der Erforschung der koreanischen kalligrafischen 

Schrift über „Hangeul“ früh auseinander. Als die Bedingungen in der japanischen Kolonialzeit 

(1910-1945) schwierig waren,484 schrieb er ein Buch über die Schrift „Gung-Che“. Trotz der 

schwierigen Bedingungen in der japanischen Besatzungszeit, verfasste er das Buch „Wie man 

Koreanisch schreibt“, indem er den kalligrafischen Stil von „Gung-Che“ nach der Entkoloniali-

sation veröffentlichte. Kim ist nicht nur ein koreanischer Meisterkaligraph, sondern ein Erfin-

der der koreanischen Standardschrift „Panbon-Che“,485 die in Schulbüchern noch immer ver-

wendet wird. 

4.13.2 Die Erfindung des kalligrafischen Stils „Gung-Che“ und „Panbon-Che“  

„Gung-Che“486 ist ein koreanischer kalligrafischer Stil, den „Kim, Chung-hyn“ für die schöne 

und umgängliche Schreibweise erfunden hat. „Gung-Che“ hat einen einzigartigen Charakter 

und eine Originalität, die in koreanischen Schriften mit ihrem Stil und ihrer Schönheit als Kal-

ligrafie schwer zu finden ist.  

„Die strengen und bescheidenen Schriften des Hofes wurden zuerst von Frauen in den 
gelehrten „Sa-Dae-Boo“ Familien begrüßt und wurden allmählich auch für die breite Öf-
fentlichkeit weit verbreitet. Seit dieser Verbreitung wurden Frauen- und Volksliteratur 
aktiv entwickelt. Da das Gedicht in vielen Romanen, Geschichten, Biographien und do-
kumentarischen Berichten mit dieser Schreibweise verwendet wurde, wurden mit die-
ser Schriftart „Gung-Che“ viele Berichte und viel Lebenskultur festgehalten. Zum Bei-
spiel gab es Hofdamen, die als Fachfrauen den Inhalt der Geschichte mit dieser 
Schreibart wiedergegeben haben. Dieser entwickelte Schreibstil wurde eher für prakti-
sche Zwecke als für künstlerische Zwecke geschrieben und schuf einen dünnen, beschei-
denen, und schönen richtigen Text. Wegen dieser praktischen Umsetzbarkeit wurde 
diese Schrift sehr beliebt und in allen wichtigen Büchern im Palast und in einer gebilde-
ten Familie angewandt“487 

 
484 Während der Kolonialzeit verbot die japanische Regierung, die koreanische Schrift zu benutzen. Die 
japanische Regierung verkündete Japanisch als Nationalsprache und forderte die Koreaner auf, den Namen auf 
Japanisch zu wechseln. Vgl. dazu Park, https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/index.html(30.05.2021) 
485 „Panbon-Che“ ist ein koreanischer Standardschreibstil an der Schule. Die Schrift zeichnet sich durch eine 
Form eines Quadrats oder eines lyrischen Rechtecks aus. In einem Buchstaben war der Unterschied in der 
Größe von Konsonanten und Vokalen gering, so dass er eine regelmäßige harmonische Ausdrucksweise besitzt. 
486 „Gung-Che“ ist eine koreanische Schriftart, die von Höflingen oder Hofdamen der „Cho-Sun“-Dynastie 
verwendet wurde. Die Schriftlinie ist klar, bescheiden und praktisch verwendbar für die Gelehrten. Vgl. dazu 
„Oh, Man-Jun“, Internetquelle: http://www.typographyseoul.com/news/detail/381 
487 Vgl. ebd. Übersetzt aus Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 



 

 163 

Ein Beispiel von klassischer „Gung-Che“ (A) und moderner kursiver „Gung-Che“ (B) ist folgen-

des: 

   (A) klassische „Gung-Che“ 

(B) Moderne kursive „Chung-Che“ 

Abbildung 64: Unbekannt, " Namgae Yeondamkwonji-
sam“(남계연담권지삼), Auszug aus einem Roman, Bild-
quelle: „Oh, Min-Joon“ über „Gung-Che“ http://www.ty-
pographyseoul.com/news/detail/381(02.02.2022) 

 

Abbildung 65: "Lee, Mi-Kyung", Bildquelle: http://thekrazemag.com/latest-up-
dates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-hangul(02.02.2022) 

 



 

 164 

Im Vergleich zur klassischen Schreibweise “Gung-Che“ zeigt die moderne kursive „Gung-

Che“ besondere Lebendigkeit in der Gestaltung. Diese moderne kursive kalligrafische Schrift 

von „Gung-Che“ von Lee zeichnet sich dadurch aus, dass die Konsonanten und Vokalen mitei-

nander verbunden geschrieben werden können. Somit kann ein Kalligraph selbst bestimmen, 

mit welchem Vokal oder Konsonant er eine schnelle Schreibweise beim Schreiben zufügen 

möchte. Die Besonderheit der modernen „Gung-Che“ liegt darin, dass die Künstlerinnen und 

Künstler selbst individuell bestimmen können, wann sie diese künstlerischen Schreibspiele 

beim Schreiben spielerisch hinzufügen. 

Der Hauptteil von „Panbon-Che“ hat die Form eines Quadrats oder eines lyrischen Rechtecks. 

In den Buchstaben gab es unterschiedliche Größen der Konsonanten und der Vokale mit be-

stimmten Pinselbreiten und Zeichenabständen und diese tauchten in einer harmonischen 

Weise in der gesamten Kalligrafie auf. „Panbon-Che“ wurde für „Hangeul“ „Hunmin-Jeongum 

(훈민정음, 1443) als Schrift zum Lernen von „Hunmin-Jeongum“488 verwendet.489  

 
488 Das Wort „Hunmin-Jeongum“ hat zwei Bedeutungen. Erstens ist die Bedeutung von „die richtige Lautlehre, 
um die Menschen zu lehren“, was sich auf das koreanische Alphabet bezieht, das 1443 von König 
„Sejong“ geschaffen wurde. Es ist gleichzeitig auch der Name eines Buches, das sich auf die Originalstiche 
bezieht, die angefertigt wurden, als die 28 Schriftzeichen von „Hunmin-Jeongum“ im Jahr 1446 durch 
„Sejong“ Monarch veröffentlicht wurden (vgl. dazu Kapitel 3.4.2) 
489 Bae, „KOREAN CALLIGRAPHY(SEOYE): “THE ART OF WRITIGN HANGUL”, vlg. dazu Inernetquelle: 
http://thekrazemag.com/latest-updates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-hangul, 
übersetzt durch die Verfasserin.  

Abbildung 66: Vortrag über" Lee, Mi-Kyung", 2020 („Kim, Byung-Gi“, 
„Schreibstil 21 (글씨 21), Bildquelle: http://ge-
ulc21.com/brush/view.html?tname=b_brush&idx=946(02.02.2022) 

 



 

 165 

„The beginning calligraphy of the Korean language, hangul (한글) has only been around 

for 500 years since the birth of the language in 1443. The Hunmin-Jeongum (훈민정음), 

documents written by the creator of the Korean language, King Sejong (1397-1450), 
describe the proper way to pronounce and script each Korean characters. The font style 

of calligraphy used in this document is called panbonche (판본체), which is considered 

the most traditional or standard style.“490 

Als Vertreter von „Panbo-Che“ kann „Kim, Choong-Hyn“ sich als Kalligrafie-Künstler bezeich-

nen. Die Breite der gezeichneten Pinselstriche wird mit einem leichten Unterschied am Anfang, 

in der Mitte und am Ende des Strichs dargestellt, um einen weichen Schreibstil zu kreieren. 

Wenn die Zeichen gut aufeinander abgestimmt sind, werden sie in horizontalen oder vertika-

len schreibgerechten Zeichen dargestellt.491 Dieses quadratische Schriftgut wird später als 

Kreisform, der einen weichen Charakter hat, neu ergänzt.  

 

 

 

 
490 Ebd. 
491 Vgl. Choo; Kwak 2017, S. 596.übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 

Abbildung 67: Panbon-Che”Schrift, Image Courtesy dramas ROK, 
Bildquelle: http://thekrazemag.com/latest-updates/2022/1/2/ko-
rean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-hangul(02.02.2022) 

 



 

 166 

 

4.13.3 Moderne Schrift „Gung-Che“ von „Lee, Chul-Kyung“ und „Kim, Chung-
Hyn“ 

„Lee, Chul-Kyung“ (1914-1989) ist eine Künstlerin, die die koreanischen Standard Schulbuch-

schreibgestaltung entworfen hat und sie spielt eine wichtige Rolle in der koreanischen Lehr-

buchgestaltung. In den 1940er Jahren verfasste sie das "Grundschullehrbuch Koreanisch", das 

"Mittelschullehrbuch" und das Buch "Koreanische Schrift" (1946). Nach den 1950er Jahren hat 

sie durch die Verfassung der zahlreichen koreanischen Grundlehrbücher von Grund- und Mit-

telschule zur koreanischen Kalligrafie-Ausbildung beigetragen, indem sie die "Grundlage des 

koreanischen Lehrbuchs zur Mittelschule" (1958) und ein weiteres Lehrbuch zur Standard-

Schrift "Mittelschule" (1966) verfasste. Die Forschung der koreanischen Kalligrafie für Erwach-

sene wie „Hangeul“ Kalligrafie (1980) und „Hangeul“ (1981) erregte öffentliches Interesse an 

koreanischer Kalligrafie.492 

Das Niveau der koreanischen Kalligrafie ist durch ihren eignen Stil von Kalligrafie dras-
tisch gestiegen. Darüber hinaus entwickelte „Lee, Chul-Kyoung“ einen großen Schreibstil, 

 
492 Über „Lee, Chul-Kyung“, übersetzt durch die Verfasserin, in: 
http://daily.hankooki.com/lpage/culture/202007/dh20200701210132138690.htm(02.02.2022),  

Abbildung 68: Panbon-Che, “Kim Choong-Hyun”Image Courtesy dramas 
ROK, Bildquelle: http://thekrazemag.com/latest-updates/2022/1/2/ko-
rean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-hangul(02.02.2022) 



 

 167 

indem sie die Form des Palastes überarbeitete und erweiterte, die nur in den alten Brie-
fen übriggeblieben war. Sie modernisierte die alte Schrift und passte sie an die aktuelle 
Lebenssituation der modernen Koreaner an. Sie hinterließ auch zahlreiche Inschriften 
wie die berühmte Statue des „Shinsa“-Schreins, das Denkmal von „Yoo Kwan-Soon“ und 
das Denkmal des „Go- Dang“ „Cho Man-Sik“ für das koreanische Volk im 20. Jahrhun-
dert.493 

Im Folgenden wird ihre kalligraphische Kunst abgebildet, die sie in der späteren „Cho-

Sun“ Epoche entwickelt hatte. Neben der standardisierten Schriftform von „Gung-Che“ mo-

dernisiert sie die kursive „Gung-Che“ Schrift. 

 
493 „Park, Jeong-Sook“ „Beschützen der koreanischen Schrift „Gung-Che“, übersetzt aus dem Koreanischen ins 
Deutsche durch die Verfasserin. In: Kwon (2020) „Daily Korea” 
http://daily.hankooki.com/news/articleView.html?idxno=663770, (05.08.2022) 

Abbildung 69: Lee, Chul-Kyung", Schweigen 
von "Han, Yong-Woon", 1983, 119 cm x 49 
cm, Tusche auf Papier, Sammlung von "Gal-
Mul" Korean Kalligrafie Gesellschaft, Bild-
quelle: https://blog.daum.net/dcke-
won5131/1895(02.02.2022) 

 



 

 168 

Als eine weitere erfolgreiche Schrift „Gung-Che“ wird auf das folgende alte Gedicht von „Kim, 

Chung-Hyn “494 eingegangen. 

(A) „Kim, Chung-Hyn,“ Altes Gedicht 1970 

 

Dieses 1970 erschaffene Schriftkunstwerk von ihm ist eine moderne Version seines kalligrafi-

schen Werks „Goshijo (altes Gedicht)“ über die Herbstlandschaft. Dabei wurde das alte Ge-

dicht zu einem modernen Stil von „Gung-Che“ umgewandelt. Es wird hier festgestellt, dass 

sich die Standardform von „Gung-Che“ im Jahr 1947 zu einer neuen Form entwickelt hat. Nach 

dem Vokal /a/ oder /u/ wird der Folgekonsonant /n/ oder /r/ mit einer leichten schwunghaf-

ten Linie verbunden. Diese Verknüpfung von Vokalen und Konsonanten erzeugt Lebendigkeit 

in der Schriftkunst. Ein Hauch von einem leichten Pinselschwung verbindet die gesamte Sem-

antik.495 

 
494 „Shin, Ung-Soon”: im Atelier von „Kim, Chung-Hyn“ (Mook-Seu-Jae), 2016, S. 18f. Vgl. dazu Internetquelle: 
https://blog.naver.com/sukya0517/220649939346(03.02.2022) 
495 Vgl. ebd. Übersetzt durch die Verfasserin 

Abbildung 70: „Kim, Chung-Hyn“, altes Gedicht, 
1970, Bildquelle: https://blog.na-
ver.com/sukya0517/220649939346(23.09.2021) 



 

 169 

Als weiterer historischer Grabstein wird ein Erinnerungsdenkmalsgrabstein von „Yoo, Kwan-

Soon“ genannt, die während des Widerstandkampfs in Süd-Korea ihr Leben geopfert hat. Erst 

nach der Befreiung von der Kolonialzeit wurde dieses Verehrungsgedicht zum ersten Mal auf 

Koreanisch im Jahr 1947 vom Kalligrafen „Kim, Chung-Hyn“ geschrieben.496 

(B) Grabstein zur Verehrung von Widerstandkämpferin 1980497 

Dieses Denkmalgedicht ist die kalligraphische Schriftkunst, die nach der japanischen Entkolo-

nialisierung in Form eines Grabsteins nachträglich im Jahr 1980 entstanden ist. Kalligraph Kim 

hat dies zum Andenken von Tapferkeit und Mut geschrieben. „Yoo, Kwan-Soon“ (1902-1920) 

ist eine junge Widerstandkämpferin, die im Alter von neunzehn Jahren im japanischen Ge-

fängnis gefoltert wurde und gestorben ist, weil sie den Widerstandskampf organisiert hat und 

für die nationale Identität aufgestanden ist. In einer mittleren Stadt namens „Chun-An“ ist 

Frau Yoo mit der koreanischen Nationalflagge mit mehreren Koreanern auf der Straße gegan-

gen, um gegen die japanische Besatzung von Korea zu demonstrieren. 1947 wurde die „Yoo 

 
496https://blog.naver.com/PostView.nhn?isHttpsRedirect=true&blogId=sukya0517&logNo=220649939346&par
entCategoryNo=&categoryNo=66&viewDate=&isShowPopularPosts=true&from=search(07.07.2021) 
497 „Shin, Ung-Soon“, im Atelier vom Kalligrafen „Kim, Chung-Hyn“, 2016, S. 18f. 
 vgl. dazu Internetquelle: https://blog.naver.com/sukya0517/220649939346(03.02.2022) 

Abbildung 71: „Kim, Chung-Hyn“ 1980, Bildquelle: 
https://blog.naver.com/sukya0517/220649939346(23.09.2021) 



 

 170 

Kwan-Soon“ Memorial Assoziation gegründet und 1951 wurde sie vom Jurykomitee als Mär-

tyrerin für das Martyrium ausgewählt. 1962 wurde ihr der Unabhängigkeitsorden verliehen.498 

Die beiden Schriftkunstwerke (A) und (B) haben Gemeinsamkeiten: Die Kalligrafie des Ge-

dichts wird von oben nach unten geschrieben und von rechts nach links gelesen. Während die 

Schriftform „Gung-Che“ (A) eine Standardform entwickelt hatte, so dass sie an der Schule als 

Buchschrift umgesetzt wurde, ist die spätere „Gung-Che“ etwas lockerer und spielerischer 

umgesetzt. Trotz der flexiblen Änderung der Schriftform, beinhaltet jedoch die Grundform von 

„Gung-Che“ (B) kaum wesentliche Veränderungen. 

5 Linie und Kalligrafie 

Die Linie ist ein einfaches Grundelement, das sich aber im Laufe der Kunstentwicklung als 

höchst vielfältig und vieldeutig erwiesen hat. Wenn man über Linien nachdenkt, assoziiert 

man damit zuerst die mathematischen oder geometrischen Linien, die zwei Punkte miteinan-

der verbinden. Dennoch repräsentiert sie ein Konzept der sichtbaren Welt und ist ein Produkt 

des menschlichen Denkens. Die Auffassung von Raum und Zeit, unser Orientierungssinn, sind 

ohne Annahme von Linien und Linearität unvorstellbar, weil wir uns mit diesen Elementen 

umgeben. Mit der Linie gibt es Möglichkeiten, die Welt zu vermessen, zu ordnen, zu entde-

cken, darzustellen und neue Formen in der Kunst zu konstruieren. Aus dem einfachen, eher 

spröden Grundelement können immer neue Welten entstehen.499 Daher haben Linien nicht 

nur elementare Merkmale, sondern unterstützen die Teilnehmer in der gestalterischen Viel-

fältigkeit in der Umsetzung der kalligrafischen Linien. Diese fördern die Teilnehmer zu einer 

weiterführenden Entdeckung in ihrer kreativen Umsetzung.  

Linien sind sowohl Bestandteil der Mathematik als auch der Kunst. Die vielfältigen Formen der 

Linien haben nicht nur geometrische Eigenschaften, sie besitzen auch ästhetische Merkmale. 

Die geometrischen Eigenschaften wurden seit der Antike im Kontext der Mathematik er-

forscht. Daher spielen die Linien in der Naturwissenschaft eine wichtige Rolle. Hingegen haben 

die ästhetischen, geistwissenschaftlichen Forschungen der Kunst erst im 18. Jahrhundert be-

gonnen. Die ästhetischen Eigenschaften von Linien wurden in der Praxis beschrieben, aber es 

 
498 Über “Yoo, Kwan-Soon”, http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Index?contents_id=E0041268 (08.07.2021), 
übersetzt durch die Verfasserin 
499 Vgl. Haldmann, 2010.  



 

 171 

gab keine expliziten zusammenhängenden Reflexionen über die Ästhetik von Linien vor dem 

18. Jahrhundert.500 In ihrer mathematischen Abstraktheit ist die Linie ein graphisches All-

tagselement, das unhinterfragt als Schrift, Skizze, Zeichen, Tabelle, Diagramm oder Wegekarte 

verwendet wurde.501 Hingegen hat die Darstellung der Linien in der Kunst vielfältige und un-

terschiedliche künstlerische Darstellungsmöglichkeiten. Insbesondere hat die Linie in der Kal-

ligrafie eine andere optische Auswirkung als die allgemeine geometrische Linie. Die Breite der 

kalligrafischen Linie ist flexibel und variabel, je nachdem wie der Künstler den Pinsel mit dem 

Handgelenk mal breit oder schmal in die Breite führt. Im Gegensatz zu genauen geometrischen 

Formen sind kalligraphische Linien weich, fließend und sehr lebendig. Der Grund liegt darin, 

dass die Tuschefarbe auf dem Papier unterschiedliche Töne herstellt, und sie wirkt sich unter-

schiedlich auf dem Papier aus. Hinzu spielen die Wassermenge und Geisteshaltung der Künst-

ler*innen eine Rolle. 

Wenn wir zum Beispiel eine kalligraphische Linie zeichnen, betrachten wir den Ausdruck einer 

meditativen Geisteshaltung (vgl. dazu Kapitel 3.3). Diese ästhetische Eigenschaft wird reprä-

sentativ an individuell gestalteten Linienformen erkennbar, weil jeder Mensch sie mit gänzlich 

eigenen Handbewegungen ausführt. 

5.1 Eine charakteristische Untersuchung der Verwendung von Linien 

„Linien“ haben vielfältige Charakteristika je nach dem, mit welchen Materialien und Darstel-

lungsabsichten sie verwirklicht werden. Es ist ein Grundstein, der zu einer ästhetischen Form 

gestaltet wird, die vielseitige Bedeutungen in der Kunst darstellt. Was die Linien ferner aus-

macht, ist, dass sie in vielfältigen und weiterführenden Ausdrucksmöglichkeiten imaginäre 

Vorstellungen zum Ausdruck bringen können. Eine Untersuchung von Ulrich Klieber zeigt, dass 

die Linien vielfältigen künstlerischen Charakter besitzen. Diese experimentellen Ausdrucksfor-

men sind anhand einer bestimmten Themenauswahl konzeptionell erprobt worden. Was 

„Kreativität“ gemäß seiner Untersuchung ausmacht, ist nicht allein auf den ersten Blick im Bild 

zu entdecken, sondern entfaltet sich vollends in einer tiefgehenden analytischen und inter-

pretativen Betrachtungsweise, die Schritt für Schritt vollzogen worden ist. Ein Thema aus den 

Beispielen der künstlerischen Lehre, die sich „Charakter“ nennt, geht von der individuellen 

 
500 Vgl. Rosenberg, 2010  
501 Vgl. Haldmann, 2010 



 

 172 

Handschrift in zwei Vorgehensweisen aus.502  Zuerst werden Adjektive wie „leicht“, „trau-

rig“ und „beschwingt“ benannt und anschließend werden sie in Form grafischer Linien umge-

setzt. Anschließend wird die Linie spielerisch mit diversen Mitteln gezogen und dazu der Zeich-

nung ein Name gegeben.503 Das Resultat ist, dass viele Teilnehmer intuitiv den Mittelweg 

wählen und eigenständig freigestaltete Formen zeichnen und malen. Diese Untersuchung 

zeigt besonders große Gestaltungsfreiheit bei der Umsetzung, weil die Empfindung der Adjek-

tive und spielerische Zeichnung diverse Ergebnisse darstellt. Hinzu kommt die visuelle Darstel-

lungsmöglichkeit, die einen Zugang einer individuellen Bewusstheit zeigt. Dabei bezieht sich 

diese nicht nur auf die einzelne Bedeutung der Gefühle, sondern beinhaltet zudem abstrakte, 

poetische, stimmungsvolle und geheimnisvolle Bedeutungsdimensionen. Die Bildergebnisse 

weisen oftmals eine beachtliche Bedeutungskomplexität von sich aus auf, da die Künstler*in-

nen vielfältig individuelle Aspekte ihrer persönlichen Herangehensweise in Deutung und Um-

setzung ihres Werks einfließen lassen. Eine Linie kann daher mehr bedeuten, als sie rein plas-

tisch darstellt. Des Weiteren zeigen sich in den Kunstformen der Jugendstilzeit spielerische 

Linien, welche innere und äußerliche Motive umfließen, was als „Befreiung der Linie“ bezeich-

net wird. Die besonderen Merkmale sind: Sie bewegen sich in der zweiten Dimension und sind 

mit den Kurven und wellenartigen Linien versehen, die gemeinsam ihre Schönheit ergeben, 

also zu einem kalligrafischen Kriterium werden.504 Daher sollten sich die Linien vom konventi-

onellen Begriff unterscheiden. Diese besondere Eigenschaft der Linie im Jugendstil ist, dass 

die Linien spielerisch eingesetzt werden. 

Je mehr mit den Linien spielerisch umgegangen wird, desto mehr kann man neue Linien und 

Formen entdecken. Diese kreative Eigenschaft kann man mit der Tuschemalerei und Kalligra-

fie verbinden, da die Zeichnungen aus dem Inneren heraus entstehen. Hierbei geht es nicht 

nur um die traditionelle Kalligrafie, sondern auch um Beispiele der modernen Kalligrafie und 

Darstellungsweise. Als repräsentatives Beispiel dafür kann man den Tuschekünstler „Huang, 

Maiozi“ anführen, der sich mit den modernen Linien und den abstrahierten Linien auseinan-

dergesetzt hat (vgl. Kapitel 4.8). Sein besonderer Stil der Linien trägt in der kalligraphischen 

Kunst zu einer wichtigen künstlerischen Entwicklung bei. 

 
502 Vgl. Klieber 2009, S21-31. 
503 Vgl. ebd. S. 21. 
504 Vgl. Hoffmann, 2014. S. 94. 



 

 173 

Im Kunstunterricht ist es daher von Bedeutung, die Begegnung mit der individuellen Vielfalt 

der Liniendarstellung anhand ausgewählter Lernkonzepte einzuführen. Es ist eine Entde-

ckungsreise zu einer modernen Art der Liniengestaltung. Die ästhetischen Auseinandersetzun-

gen des schöpferisch-entdeckenden Malens von Linien in der Tuschemalerei und Kalligrafie 

müssen darin ihre didaktischen Zielsetzungen, Wirkungen und Nutzen aufzeigen können. Die 

kunstpädagogische Forschung muss anschließend anhand der Analyse gezielter Beobachtun-

gen und Ergebnissen ihre beabsichtigten didaktischen Vorzüge und Wirkungen validieren. 

Linien sind vielfältig und spiegeln unsere Lebenserfahrungen wider, da die Künstler*innen in-

dividuelle Haltungen, Wissensstände und Erfahrungswerte zu dem Thema der Kalligrafie ha-

ben. Diese poetische, heilende Eigenschaft kann durch die Linie ohne besondere Anforderun-

gen greifbar zum Ausdruck gebracht werden. 

5.2 Die Zeichnung, die Schrift und die Kalligrafie  

Über die Entstehung der Linie hat Tim Ingold folgendes definiert. Er erkannte, dass Linien die 

Spur einer Handbewegung sind und das Schreiben vom Zeichnen abgegrenzt sind. Der Unter-

schied zwischen dem Schreiben und dem Zeichnen liegt darin, wie man die Linie im Schreiben 

und Zeichnen einsetzt. Dafür gibt es vier Kriterien, die er Unterschied von Schreiben und Zeich-

nen nannte: Die Schrift hat eine Notationsfunktion. Die Schrift wird als System von Zeichen 

betrachtet und man hat es mit einer Technologie zu tun. Ferner wird die Schrift nicht als Kunst 

bezeichnet. Hingegen wird die Zeichnung als Kunst, aber nicht als Technologie bezeichnet. Die 

Schrift ist linear aber die Zeichnung nicht. Linien können mit dem Schreiben und Zeichnen 

ausgedrückt werden. Daher es ist es eine interessante Aufgabe zu untersuchen, wo eine wirk-

liche Grenze zwischen dem Schreiben und Zeichnen liegt. Wenn man die Kalligrafie schreibt, 

entscheidet die Handbewegung beim Schreiben. Ingold bezeichnet Kalligrafie als „eine Kunst 

der Bewegung“505: „Jede Linie ist die Spur einer filigranen Handbewegung mit dem Pinsel, ei-

ner Geste, inspiriert von den Bewegungen in der Welt um ihn herum, die der Kalligraf auf-

merksam beobachtet.“506 Der Unterschied zwischen westlichen Stiften und asiatischen Pin-

seln liegt darin, dass die Linien andere Charakterzüge haben: 

 
505 Vgl. Ingold 2021, S. 165.  
506 Vgl. ebd. S. 166.  



 

 174 

„Der Pinsel erzeugt nicht nur eine Spur von sich ständig verändernder Breite, er lässt 
sich auch mit gleichbleibender Leichtigkeit in alle Richtungen bewegen. Deshalb kann 
der Kalligraf mit der beweglichen Pinselspitze auf eine Weise ‚spielen‘, die mit der starr 
am Schaft befestigten Spitze eines Stiftes nicht möglich ist.“507 

Die Linie in der Tuschemalerei ist die Grundlage nicht nur für den Aufbau einer Veranda, son-

dern auch für die Gestaltung der basierenden Umrisse oder Konturlinien eines Berges, Felsens 

oder Baumes. Daher ist eine einzelne falsch gezeichnete Tuschelinie nicht akzeptabel. Eine 

einmal gezeichnete Tuschelinie kann nicht mehr neu gezeichnet werden. Daher setzten sich 

asiatische Maler der früheren Zeit mit einem konzentrierten und puren Geist hin, und nach-

dem sie das Bild innerlich fertiggestellt hatten, was sie in ihrem Kopf zeichnen wollten, began-

nen sie, ihre Pinsel zu heben.508 

Kalligrafie ist eine schöne Schreibkunst, die aus mehreren Linien besteht. Es gibt dafür meh-

rere kalligraphische Liniendarstellungsmöglichkeiten. Die asiatische Linie als Schreibkunst be-

zieht sich hier auf die inneren und äußeren Linien, die den reinen Seelenzustand des Künstlers 

wiedergeben. Diese zusammengesetzten Linien als Schrift geben der Kalligrafie und der Tu-

schemalerei ihren Sinn. Diese haben bildhafte Eigenschaften, weil die Einzelschrift von einem 

Wort zu einem bildnerischen Zeichnen umgewandelt wurde. 

5.3 Linie als befreiende und ursprüngliche Kraft in der Tuschekunst 

Linie als befreiendes Element bedeutet, dass Linien die innere Welt von Künstlern wiederge-

ben. „Friedvolle“ Linie bedeutet, dass Linien mit Frieden eine Innenwelt umgeben. Gibt es 

jedoch eine bestimmte Schriftform über den Frieden? Es ist diesbezüglich nicht entscheidend, 

ob Künstler*innen perfekt malen können. Es kann eine frei gezeichnete Linie sein, die aus ihrer 

Inneren schöpferischen Kraft entstanden ist. Es geht hier darum, dass die Bilder die Identität 

der Künstler*innen repräsentieren, ohne dies anderen zeigen zu wollen. Jeder Mensch hat 

eine besondere Schreibform und einen besonderen Malstil, die sich in der Malerei unter-

schiedlich darstellen. Durch diese tuschemalerischen Übungen wird jedoch die eigene künst-

lerische Formsprache entdeckt. Dabei stellt sich die Frage, ob die kreative Tuschemalweise 

 
507 Vgl. Billeter, the Chinese art of writing, S. 11f, S. 54.  
508 Vgl. Ahn 2000, S. 16. 



 

 175 

neue Perspektiven auf geistige Heilung und inneren Frieden eröffnen und eine neue Gestal-

tungsform der friedvollen Linie in diesem spezifischen Zusammenhang entwickelt werden 

kann. Daher ist die Gestaltung einer „friedvollen“ Linie ein Weg, der einem schöpferische 

Kraft509 verleihen kann. 

Dem Tuschemaler wurde zuerst die Schreibkunst gelehrt, die er auch neben seiner Malerei 

beständig weiter ausübte. Das Werkzeug, mit dem er malte, war derselbe Pinsel, mit dem er 

schrieb. Es ist somit wahrscheinlich kein Wunder, dass sein Pinsel beim Zeichnen gleichsam 

von selbst in kalligraphische Bahnen hineinglitt. „Das Schreiben ist im Osten nicht bloß als eine 

nützliche, sondern als eine schöne Kunst ausgeübt und geschätzt worden.“510 

Außerdem wird sie als eine Erleichterung und eine Befreiung, die sich mit der inneren Mitte 

und innerlichen Kraft verbindet, betrachtet. Jeder Mensch hat diese Kraft, diese imaginären, 

kreativen Quellen des Lebens selbst zu verstärken. Es ist sehr interessant, dass diese kalligra-

fische Linienkunst der Tuschemalerei als ein befreiendes Element sowohl in der Kunst als auch 

der Kunstpädagogik schöpferisch wirksam werden kann 

5.4 Beispiele der tuschemalerischen Linien 

Linien in der Tuschemalerei haben vielfältige Merkmale, die uns unterschiedliche Linienfor-

men in zahlreichen Gestaltungsmöglichkeiten vor Augen führen. Daher werden hier exempla-

risch diverse Linienführungen anhand von mir gezeichneter Tuschelinien vorgestellt.  

Die kalligrafische Tuschelinie besteht darin, dass sie durch Senkung und Hebung der Handge-

lenke unterschiedliche Breiten der Linien erzeugt. Gleichzeitig unterscheiden sich die Tusch-

töne durch die verwendete Tuschewassermenge. Wenn man mit dem Pinsel viel Wasser und 

anschließend die Tuschefarbe aufnimmt, entstehen helle Tuschetöne. Hingegen werden die 

Tuschefarbtöne dunkler, wenn man mit wenig Wasser Farbe aufnimmt. Im Folgenden werden 

die diversen Linienführungen mit dem kalligrafischen Pinsel gezeigt:  

 
509 Vgl. Shephert-Kobel 2014, S. 22-26.  
510 Vgl. Grosse 1922, S. 25. 



 

 176 

 

 

 

 

 

 

 

Abbildung 72: Linienübung I, 
2022, Young-Ran Kim 

Abbildung 73: Linienübung II, 
2022, Young-Ran Kim 

Abbildung 74: Linienübung III, 
2022, Young-Ran Kim 

Abbildung 75: Linienübung IV, 
2022, Young-Ran Kim 

Abbildung 76: Linienübung V, 
2022, Young-Ran Kim 

 



 

 177 

5.5 Besonderheit der Linien und Flächen in der Kalligrafie  

„Die Tuschemalerei kreiert mit Linien und Flächen. Je nachdem ob die Linie oder der tonige 

Fleck bevorzugt wird, lässt sich eine zeichnerische und eine malerische Art unterscheiden.“511 

Die Mal- und Zeichengegenstände wurden mit linearen Umrissen mal schmaler und mal brei-

ter geschrieben und gemalt. Die Geschwindigkeit der Pinselbewegung ist bei der Kalligrafie 

entscheidend.512 Dazu werden die koreanischen Schriftstriche als Beispiele genannt und di-

verse Linien (A), (B) und (C) untersucht:  

„ 나 무 (Baum) = ㄴ (Konsonant) + ㅏ (Vokal)   ㅁ (Konsonant)    ㅜ (Vokal)“ 

Ein Zusammenspiel zwischen den Konsonanten und Vokalen macht die Bedeutung einzelner 

Worte aus und sie werden in unterschiedlicher Weise geschrieben. Als Beispiel werden drei 

diverse Beispiele untersucht und das Ergebnis ist Folgendes:  

(A) Normale Geschwindigkeit der Pinselführung: Wenig Hebung und Senkung des 

Pinsels 

 

 

 

 
511 Vgl. Grosse 1922, S. 25. 
512 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 8. 

Abbildung 77: Baum I, 2022, Young-Ran Kim 



 

 178 

(B) Etwas schnellere Pinselführung: Der Pinsel wird stärker gesunken und leicht nach 

oben gehoben 

 

(C) schnellste Pinselführung: Der Pinsel wird viel mit Kraft gesunken und sehr 

schwunghaft nach oben gehoben. 

Darüber hinaus wird der „Baum“ als Wort in chinesischer Schrift  und mehrdeutig in den 

unten angeführten Anordnungen geschrieben. Anders als die koreanische Sprache ist Chine-

sisch als Zeichen- und Symbolsprache bekannt. Das bedeutet, dass unterschiedliche Reihen-

folgen und Anordnungen der Einzelbuchstaben einen neuen Sinn ergeben: 

Abbildung 78: Baum II, 2022 Young-Ran Kim 

 

Abbildung 79: Baum III, 2022, Young-Ran Kim 

 

Abbildung 53: Baum II, 2022 Young-Ran KimAb-
bildung 54: Baum III, 2022, Young-Ran Kim 



 

 179 

 

 

 

In der Tuschemalerei spielt das Zusammenspiel der Linien und Flächen eine wichtige Rolle. 

Wegen der besonderen Eigenschaft des Pinsels können 

die dargestellten Bilder durch die Linien und Flächen 

plastisch zum Ausdruck gebracht werden: Die Pinsel-

breite, die man variabel ändern kann, malt eine schmale 

Linie durch die Hebung des Pinsels (mit der Pinselspitze 

wird gezeichnet) und eine breite Linie (mit der Pinsel-

breite wird gezeichnet). Durch die Senkung des Pinsels 

werden unterschiedliche Charaktere der Linie erzeugt. 

In der Tuschemalerei und Kalligrafie gibt es zwei Arten von Linien. Diese zwei Arten der Linien 

haben wichtige Merkmale in Bezug auf ihre Darstellung: eine entsteht aus den Tuschelinien 

Abbildung 82: Großer Wald, 
2022, Young-Ran Kim 

Abbildung 80: Baum, 
2022, Young-Ran Kim 

Abbildung 81: Kleiner Wald, 
2022, Young-Ran Kim 



 

 180 

(필법) und die andere aus den Tuscheflächen.(묵법) Die besonderen Merkmale der Tusche-

malerei liegen darin, dass die Flächen aus den Linien entstehen. Man hat die Linien gemalt, 

um zuerst die Umrisse des Bilds in der Landschaftsmalerei zu konstruieren. Ferner sind die 

Landschaftsbilder für die Darstellung der Kompositionen mit mehreren Linien dargestellt wor-

den. Diese Linien sind nicht korrigierbar, daher haben die Tuschmalkünstler erst dann ange-

fangen, ihre Bilder zu malen, nachdem sie den Grundentwurf gedanklich grob skizziert haben. 

In der ostasiatischen Malerei ist die Linie eine Basis zur weiteren Liniengestaltung und Flä-

chengestaltung. Die Linien haben vielfältige Darstellungsmöglichkeiten: Sie können dunkel o-

der hell, oder stark oder weich, nah oder fern sein. Aus der Linie kann auch die Fläche erwei-

tert werden. So entstehen die Flächen aus der Tusche mit diversen Nuancen der Farbtöne, die 

mit der Wassermenge variierbar sind.513 Die Einzigartigkeit der Liniendarstellung ist in Korea 

sehr bekannt, da jeder Künstler danach gestrebt hat, seiner Originalität Ausdruck zu verleihen, 

indem er seinen eigenen Stil in Linien und Flächen entwickelte. Im Hinblick auf die konzentriert 

und frei gezeichnete Linie erklärt Grosse: „Wenn sich schon aus unserer harten und dürftigen 

Schrift der Charakter und die seelische Bewegung des Schreibers erkennen lassen, so bilden 

sie sich in den weit variableren Zügen des ostasiatischen Tuschepinsels mit viel größerer Fein-

heit, Kraft und Klarheit ab.“514 Darin liegen die wesentlichen Unterschiede der Eigenschaft des 

Pinsels zwischen Asien und Europa.515 

(B) Material und Vermittlung  

6 Materialphilosophie  

Ein anderer Aspekt, welcher beim Verständnis der orientalischen Malerei zu beachten ist, ist 

die technische Besonderheit. In dieser Hinsicht ist vorab herauszustellen, dass die Maltechnik 

mit dem Pinsel und die Tuschtechnik in der Tuschemalerei am wichtigsten sind. In der ostasi-

atischen Malerei sind die grundlegendsten Umrisse die Basiskonturlinien der Landschaft und 

der Umgang mit dieser Linie kann hauptsächlich als Umsetzung der Pinselmethode angesehen 

werden.516  

 
513 Vgl. Ahn 2000, S. 15ff. 
514 Vgl. ders., S. 27. 
515 Vgl. ebd. 25f. 
516 Ebd. S. 16f 



 

 181 

Tuschemalerei beinhaltet Eigenschaften, die auf der spielerischen Malweise beruhen, da diese 

Malerei von den verwendeten Materialien und Malwerkzeugen wie Pinseln, Reibstein, Stan-

gentusche und Papier abhängt. Dieses schätzbare „Grundmaterial bezeichnet man als die 

„Vier Schätze der Studierstube“: Papier (zhi), Pinsel (bi), Tuschstein (mo) und Reibstein. 

(yan).“517 Darüber hinaus fordert ein malerischer Hintergrund eine meditative Geisteshaltung. 

Eine Seelenreinigung und eine innere Mitte vor dem Beginn des Malens zu finden wird daher 

vorausgesetzt. (vgl. dazu Kapitel 3.3) 

Außerdem ist ein Zusammenspiel der materiellen Eigenschaften von Tusche und Pinsel die 

entscheidende malerische Besonderheit in der Tuschemalerei. Jullien François behauptete, 

dass diese malphilosophischen Einzigartigkeiten der Tuschemalerei im Verhältnis der Tusche-

farbmenge, Intensität und Wasserverhältnis der Tuschefarbe liegen. Symbolisch verdeutlichte 

er dies anhand von sechs Farben, die mit der geistigen Dimension des/r Künstler*in verknüpft 

sind: 

„Der Tuschelavierung nämlich, dem alleinigen Wechselspiel von hell und dunkel, trocken 
und feucht, „zwischen ‚es gibt‘ und ‚es gibt nicht‘“, wird der chinesische Gelehrte die 
Aufgabe anvertrauen, den vage-verschwimmenden Charakter der Dinge im Lauf ihres 
Aufkommens oder ihrer Resorption wiederzugeben.[...] wird man zwar sechs „Far-
ben“ (der Tusche) zählen, diese heißen jedoch: „schwarz“ und „weiß“, „trocken“ und 
„naß“, „konzentriert“, und „verdünnt“ (Tang Dai, C. K., S. 242; oder auch nur fünf Farben, 
um mit den anderen Skalen zusammenzupassen, wobei das Weiß als negative Farbe be-
trachtet wird)[...] Je nach ihrer Verdünnung lässt die Schattierung der Tusche diese in 
einem kontinuierlichen Übergang von ihrer physischen Konkretion zu ihrer geistigen Di-
mension übergehen.518 

Form und Farbe in der Tuschemalerei werden durch die besondere Malphilosophie, vor allem 

der Materialeigenschaft von Tusche, Papier und Wassermenge im Reibstein beeinflusst. Eine 

Beherrschung der tuschemalmateriellen Eigenschaften ist die Voraussetzung für eine gelun-

gene Malerei, um einen effizienten Maleffekt zu erzielen. 

 
517 Vgl. ebd. 

518 Vgl. Jullien 2005. S. 228f. 



 

 182 

Im Folgenden wird näher auf diese philosophischen Eigenschaften bezüglich des materiellen 

Charakters von Tusche und Pinsel, Herstellung der Tuschefarbe, Pinsel, Papier, Stangentusche 

und Reibstein eingegangen.  

6.1 Besondere Malphilosophie von Tusche und Pinsel 

Die wichtigsten Arbeitsmittel des Malers sind die Tusche und der Pinsel. Der Pinsel wird in der 

Tuschemalerei als Seele und der Pinsel als Geist des Bildes gedeutet.519 Im Folgenden werde 

ich mich daher mit der materiellen, malerischen Philosophie in der Beziehung zwischen Tu-

sche und Pinsel auseinandersetzen. „Shitao“ (1642-1707)520 schreibt über den malphilosophi-

schen Zusammenhang zwischen dem Pinsel und der Tusche:  

„Die Malerei dient dazu, das ganze Weltall darzustellen. Wie könnte man das ohne Pin-
sel und Tusche tun? Die Tusche ist natürlichen Ursprungs: konzentriert oder verdünnt, 
trocken oder feucht passt sie sich ihrem Gegenstand an. Der Mensch führt den Pinsel: 
Er zeichnet Konturen und füllt Flächen aus, den Malgrund trocknend oder anfeuchtend 
folgt er dem Gegenstand. (Huayulu II)“521 

Über die unterschiedlichen Funktionen der beiden Arbeitsmittel sagt er aus, dass die Tusche 

die Seele repräsentiert, die Grundzüge der Dinge widerspiegelt, während der Pinsel hingegen 

in der Lage ist, die Veränderlichkeit, den Geist, unendliche Bewegungen und Flüchtigkeit der 

Dinge auszudrücken.522 Die Bewegung des Pinsels wird als Übertragung des Geistes der Künst-

ler*innen interpretiert: „[...] Die Bewegung des Pinsels und darin der Pulsschlag der lebendi-

gen Hand (des Handgelenks) und übertragen gesehen des Lebens (des Herzens).“523 

Des Weiteren beschreibt Huayulu V „Shiatao“ die materielle Beziehung und erläutert die funk-

tionellen Aspekte der beiden Arbeitsmittel wie folgt: 

„Wenn der Pinsel die Tusche aufnimmt, wird sie beseelt, wenn der Pinsel die Tusche auf 
den Malgrund überträgt, lässt er sie lebendig werden. Um die Tusche zu beseelen, be-
darf es einer langen Übung, um sie mit Hilfe des Pinsels zu beleben, ist die Kenntnis des 
Lebens erforderlich. Wer durch lange Übung seine Seele zwar gestärkt hat, aber die Tiefe 

 
519 Vgl. Miklós 1982, S. 24. 
520 „Shitao“ (1642-1707) ist ein chinesischer buddhistischer Mönch, Kalligraf und Landschafsmaler in frühen 
„Qing“ Dynastie. Vgl. dazu Internetquellt über seine Biografie. In: https://gaz.wiki/wiki/de/Shitao(13.08.2021) 
521 Huayulu II, aus den gesammelten Aussprüchen über die Malerei, 17. Jahrhundert, ein Werk von „Shitao“. 
522 Vgl. Miklós 1982, S. 25f. 
523 Vgl. ebd.  



 

 183 

des Lebens nicht kennt, der kann nur mit der Tusche, nicht aber mit dem Pinsel umgehen. 
Wer im pulsierenden Leben gestählt wurde, seine Seele aber nicht durch Übung bilden 
konnte, der kann nur mit dem Pinsel, nicht aber mit der Tusche umgehen. (Huayulu 
V)“524 

Dieses Zusammenspiel der Tusche und des Pinsels beschreibt Höllmann ergänzend folgender-

maßen: „Zusammen mit dem Pinsel ist die Tusche bis heute nicht nur ein hochgeschätztes 

Schreibmaterial, sondern auch ein wichtiges Medium.“525 Die Beziehung zwischen der Tusche 

und dem Pinsel hat er mit der Lebensphilosophie verglichen, so dass ein bilaterales Zusam-

menspiel der Tusche und des Pinsels als ein wichtiger philosophischer Hintergrund gilt. Ein 

schöner Gegenstand des Reibsteins und die schöne Seele der Tuschefarben, die während des 

Reibens entstanden sind, reichen allein nicht um ein schönes Bild zu malen, daher sollen 

Künstler*innen dazu in der Lage sein, diese durch Übungen mit dem Pinsel in den Geist des 

Künstlers im Bild mit einzubeziehen. 

Diese Feststellung von „Shitao“ kann man mit einer Lernphilosophie zusammenfassen: Allein 

die Begabung des Künstlers, also Talent und potenzielle Fähigkeiten (Tusche) reichen leider 

nicht aus, um ein schönes Bild anzufertigen. Man braucht dazu ständige Übungen (Geist vom 

Künstler durch Meditation) und Training (Pinsel), die viel Geduld und Mühe der Lernenden 

erfordern. Das Zusammenspiel mit dem Pinsel und der Tusche gilt bis heute sowohl als ein 

hochgeschätztes Material als auch ein wichtiges Medium der chinesischen Kunst.526 

6.2 Tusche und Herstellung der Tuschefarbe 

Tuschefarbe, Pinsel und Papier sind wichtige Malutensilien für die künstlerische Darstellung 

der tuschemalerischen Bildgestaltung. „Vor Beginn des Malprozesses wird sie auf einem meist 

aus Schiefer bestehenden Reibstein mit Wasser frisch angerieben.“527Die Tuschemalerei be-

inhaltet nur einen Farbton: Schwarz. Daher ist die Tuschefarbenherstellung ein wichtiger Pro-

zess in der ostasiatischen Malerei. Tuschefarbe entsteht durch das Anreiben einer Stangentu-

sche, mit der man auf dem Reibstein kreisförmig reibt. Dabei sollte man kein Wort sprechen 

und sich nur auf die Herstellung der Tuschefarben konzentrieren. Durch den stillen Moment 

 
524 Ebd. S. 24f. 
525 Vgl. Höllmann 2015, S. 57. 
526 Vgl. Wang; Cai; Dawn 2002. S. 26f 
527 Vgl. Kotzenberg 1996, S. 10. 



 

 184 

entsteht eine Atmosphäre, die die Lernenden gedanklich in der Malerei versinken ließ.528 Das 

Anreiben für die Tuschefarbeherstellung geschieht mit regelmäßigem Druck und Bewe-

gung.529 „Diese kreisende Bewegung ermöglicht es uns, uns meditativ ins Malen einzustim-

men.“530 Wenn die Tuschfarbe aufgebraucht ist, wird sie neu angerieben, indem man Wasser 

auf dem Reibstein hinzufügt. 531  In der Regel wird ein intensiver Ton auf der Mitte des 

Reibsteins gesammelt, während die hellere Tuschfarbe in dem schräg liegenden Reibstein zu-

rückgestellt wird. 

 

In der ostasiatischen Tuschemalerei wird die besondere Bedeutung der Tusche und ihrer An-

wendung anhand der Tuschefarbmethode betont. Tusche hat eine schwarze Farbe, jedoch 

verbindet sich diese mit Wasser, um alle Arten von Farben zu erzeugen. Das ist das Geheimnis 

 
528 In Kalligrafie Kursen in Süd-Korea in der Grund-und Mittelschule in den siebziger Jahren ist die stille 
Vorbereitung der Tuschefarben von Bedeutung, daher sollten sich die Lernenden fast über 30 Minuten nur auf 
diese Tuschevorbereitung konzentrieren und dabei sollten sie sie gedanklich so verinnerlichen und still bleiben, 
als ob sie im Buddha Tempel meditiert hätten. Erfahrungen durch Verfasserin.  
529 Vgl. Shepherd-Kobel 2006, S. 30. 
530 Vgl. ebd. 
531 Vgl. ebd.  

Abbildung 83: Vorbereitung der Tuschefarben, Reibstein, Stangentusche, 
Wasserdose, Young-Ran Kim, 2021 Foto: Martin Mühlhoff 



 

 185 

der Tusche. „Sung, Lee“ benannte die unschätzbar wertvolle Eigenschaft als „Seokmuk Yeo-

geum“: Man solle mit Tuschefarbe wie mit Gold sparsam umgehen.532 In der Entwicklung der 

ostasiatischen Malerei spielte diese Tuschemethode eine sehr große Rolle, da sie allein einen 

Einblick in den Stil einer bestimmten Epoche geben kann.533  

Tuschemalerei wird mit schwarzen Tuschfarben auf weißes Papier gemalt. Wenn man damit 

schreibt, nennt man es Kalligrafie. Im Gegensatz zur Kalligrafie hat die schwarze Tusche in der 

Tuschemalerei eine weitere Bedeutung. Wie das Wort „Tuschemalerei“ an sich schon nahe-

legt, ist Tuschemalerei eine Malkunst aus Tuschen. Das dünne und weiße Tuschepapier dient 

dazu, einen kontrastreichen Effekt zu erzielen. Daher symbolisieren die Farbe Schwarz der Tu-

sche und die Farbe Weiß des Papiers die Reinheit in der Kunst.534 

Das besondere Geheimnis besteht aus dem richtigen Verhältnis von Wasser und Tusche. Mit 

Wasser kann die schwarze Farbe entdunkelt und verdunkelt werden. Diese unterschiedlichen 

Farbnuancen der schwarzen Töne machen das Bild lebendig und frei von trüben Farbtönen.  

 

 

Der Geist zur Malerei entsteht aus der frei 

und fein gerichteten Strichführung, aus 

den mithilfe des Pinsels und der Tinte 

ausgelösten Tuschefarben und der Hand-

bewegung. Wang beschreibt diese Strich-

führung wie folgt: 

 

 

 

 
532 Übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsch von der Verfasserin 
533 Vgl. Ahn, 2006, S. 16f. 
534 Vgl. Wang; Cai; Dawn 2002, S. 28. 

Abbildung 84: Ästhetische Linienübung mit den 
Tuschefarben, Universität Paderborn, 2016 



 

 186 

„Ohne „Entdunkelung“ der Tusche wird es keine muntere Belebung geben, so wie es 
ohne „Belebung“ durch den Pinsel keine geistige Dimension geben wird. Der „Geist“ (o-
der das „Leben“) entsteht gleichzeitig aus der gelösten Feinheit der Strichführung, die 
(mit Hilfe des Pinsels) Hemmnisse und (mittels der Tinte) die Undurchdringlichkeit be-
seitigt (désobstruant et désopacifiant).“535 

Die Farbe Schwarz stellt aus folgenden Gründen in der Tuschemalerei eine Besonderheit dar. 

„Die Tusche ist für die Schönheit der traditionellen chinesischen Malerei von entscheidender 

Bedeutung. Nur mit Tusche können Sie die Bewegung des Energieflusses und Ihre eigenen 

Empfindungen ausdrücken.“536  

Die Farbe Schwarz in der Tuschemalerei 

ist in sich vollkommen und aufgrund ihrer 

erstaunlichen Wandlungsfähigkeit in der 

Lage, jede Farbe anzudeuten. Die Farbe 

Schwarz ist nicht die Abwesenheit von 

Licht, sondern eine Konzentration von al-

len Farben und Tönen in der Natur. Durch 

die Unterscheidung der Tuschefarb-

menge kann die Natur unterschiedlich 

dargestellt werden. Weiches Obst und 

ein schwer gewebter Korb zeigen im Bild 

nicht die gleiche Stofflichkeit. Das Schat-

ten -und Lichtverhältnis wird ebenfalls 

durch die Verwendung diverser Abstufungen der Farbtöne unterschiedlich akzentuiert. Be-

züglich der natürlichen Herstellungsweise von Schwarztönen äußert sich Wang folgenderma-

ßen: „Es liefert alle Nuancen von zartestem Grau bis zu tiefstem Schwarz.“537 Mit Tusche kann 

man die Bewegung und eine ursprüngliche Kraft des Energieflusses und das eigene Empfinden 

ausdrücken. Die materielle Zusammensetzung der Stangetuschematerialien besteht aus Ruß, 

 
535 Vgl. Jullien 2005, S. 243. 
536 Vgl. Wang; Cai; Dawn 2002, S. 27. 
537 Vgl. ders., S. 26. 

Abbildung 85: Diverse Farbtonherstellung, Uni-
versität Paderborn, 2016 



 

 187 

der beim Verbrennen von Nadelhölzern entsteht und dieser wird mit einem Gummi bezie-

hungsweise Leim vermischt.538 

Der Duft von Kiefernholz verbreitet sich im Raum der Tuschemalerei und erzeugt beim Reiben 

der Stangentusche ein angenehmes Naturaroma im Raum, welches die Teilnehmer*innen in 

einer meditativen Reise begleitet. Ohne eine ausgiebige Vorbereitung der Tuschematerialien 

kann man keine schöne Tuschemalerei erzielen. Daher sollte man sich vor Beginn der Tusche-

malerei Zeit für das Reiben mit der Stangentusche nehmen und geduldig sein, bis schöne Tu-

schefarben erzeugt werden.  

Vor Beginn der Malerei wird die Tuschestange auf einem meist aus Schiefer bestehenden 

Reibstein mit Wasser frisch angerieben. „Durch das variable Mischungsverhältnis von Wasser 

und Tusche kann der Tuschewert oder die Tonalität der Tusche vom feinsten Grau zum tiefs-

ten Schwarz abgestuft werden.“539 Darüber hinaus verdeutlicht Kotzenberg folgendermaßen 

den wesentlichen Unterschied zwischen der nassen und trockenen Tuschtechnik, welche 

 
538 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 12. 
539 Vgl. Kotzenberg 1996, S. 10. 

Abbildung 86: „Friedensmotive in der Kunst – 
kreative Kommentare Kalligrafie, Tuschemale-
rei“, Universität Paderborn Abbildung 87: Reibstein, Pinsel, Stangen-

tusche, 2021, Foto: Martin Mühlhoff 

 



 

 188 

durch ausgeführte Pinselführung und verwendete Tuschemenge die Bildgestaltung maßgeb-

lich prägt: 

„In der Tuschtechnik ist neben der Differenzierung der Tuschwerte die Untersuchung 
von nasser und trockener Tuschtechnik ästhetisch entscheidend. Bei der nassen Tusch-
technik (shumo) fließt die Tusche spontan aus dem Pinsel. [...] Bei der trockenen Tusch-
technik – ‚ganmo‘ oder ‚jiamo‘ – wird die Tusche nur mit einer geringen Wassermenge 
anrieben. Die Tusche kann dabei nicht aus dem Pinsel fließen, der deshalb schräg gehal-
ten wird.“540 

Man kann bei dieser malerischen Umsetzung vielfältige Tuschetöne auf dem Papier mit Linien 

und Flächen ausdrücken. Wichtig ist dabei, dass das Verhältnis zwischen Tuschefarben und 

Wassermenge richtig gesteuert werden sollte, um die Schattierung der Gegenstände malen 

zu können. Zum Schaffen einer Plastizität der Tuschemalerei ist daher die Nass- und Trocken-

technik sehr wichtig, ansonsten bleibt das Bild in der zweidimensionalen Optik. Bei der tro-

ckenen Tuschtechnik wird die Tuschestange nur mit einer geringen Wassermenge angerie-

ben,541 während die Nasstechnik viel Spielraum in der Steuerung der Helligkeit bietet. 

Die Aufhellung und Verdunklung der Farben sind abhängig von der verwendeten Wasser-

menge verbunden. Zur Veranschaulichung zeigen im Folgenden beide Bilder jeweils ein Bei-

spiel der Trocken-und Nasstuschetechniken der Tuschemalerei: 

(A) Trockene Tuschtechnik mit geringer Wassermenge  

 

 
540 Vgl. ebd.  
541 Ebd. 

Abbildung 88: "Zhu Daoping", Landschaft, 
33,5 cm x 45 cm, Hong Kong Museum of 
Art. In: Karlsson, Magie der Zeichen, S. 105. 



 

 189 

Es wird hier mit wenigen Tuschefarben gearbeitet. Daher kann das Bild der Tuschemalerei mit 

einem homogenen Farbton versehen werden. Diese Trockentuschetechniken kann man vor 

allem in der Landschaftsmalerei optimal einsetzen, wenn der Künstler direkt nah vor den Ber-

gen malen möchte, ohne die nahe und ferne Perspektive zu berücksichtigen. Außerdem wer-

den die Motive mit dieser Technik verwendet, wenn man vor allem den Vordergrund zu beto-

nen beabsichtigt. Die Tuschekraft beziehungsweise Bildgestaltung können von der 

Wassermenge bestimmt werden.  

 

(B) Nasse Tuschetechnik mit viel Wassermenge  

Es entsteht bei dieser Maltechnik eine dreidimensionale Optik, wenn der Künstler sofort auf 

dem nassen Papier malt oder wenn er mit den unterschiedlichen Farbnuancen der Tusche-

farbe arbeitet Das Spiel zwischen den Wassermengen und den geriebenen Tuschefarben ist 

ein wichtiges Element, um diese dreidimensionalen Effekte zu erzielen. Die Farbnuance von 

der Tuschefarbe hängt von dem Nasszustand des Papiers und der Intensität der eingetauchten 

Tuschefarben ab. Das bedeutet, neben der Farbintensität der Tuschefarben und der Wasser-

menge hat die Qualität der Saugkraft des Papiers eine wichtige Bedeutung in der künstleri-

schen Darstellung.  

Abbildung 89: "Wang, Sung-Hee". In: „Lee, Young-
Soo“, „Große technische Lehre über die ostasiatische 
Malerei, „Sagunja“, Bd. Nr.5, 1993, Seoul, S. 47. 



 

 190 

(C) Tuschemalerei aus der nassen Tuschtechnik 

 

(D) Tuschemalerei aus der trockenen Tuschtechnik 

Abbildung 90: „Jang, Dae-Chun“. In: “Sun, 
Hak-Kyun“, „Große technische Lehre über 
die ostasiatische Malerei, S. 69.  

Abbildung 91: „Jang-Wung“. In: „Sun, Hak-
Kyun“, „Große technische Lehre über die 
ostasiatische Malerei, Sansuwha, Bd. Nr.1, 
1993, Seoul, S. 131. 

 

Abbildung 55: Nasstechnik, Pfirsichbaum, 
Museumskoffer, 2015, Young-Ran Kim, 
Foto: Young-Ran KimAbbildung 56: „Jang-
Wung“. In: „Sun, Hak-Kyun“, „Große techni-
sche Lehre über die ostasiatische Malerei 
동양화실기대, Sansuwha, Bd. Nr.1, 1993, 
Seoul, S. 131. 

Abbildung 92: Nasstechnik, Pfirsichbaum, Museumskof-
fer, 2015, Young-Ran Kim, Foto: Young-Ran Kim 

 



 

 191 

Diese unterschiedlich gemalten Linien zeigen die Vielfältigkeit der künstlerischen Liniengestal-

tung, aus denen unterschiedliche Tuschefarben erkennbar werden. Außerdem ist die Wasser-

menge von Tuschefarben und die Pinselhaltung entscheidend, um die Stofflichkeit des Gegen-

stands auszudrücken.  

Im Folgenden werden die Tuschefarbeffekte mit der nassen und trockenen Tuschemalerei ge-

zeigt. Es handelt sich um die Darstellung der Blütenmotiven. Um die Stofflichkeit der Blüten 

zu zeigen, kann eine Mischtechnik der nassen und trockenen Tuschefarbtechniken verwendet 

werden. Dabei werden die Blüten oder Blätter von Bäumen zuerst mit einer hellen Tuschefar-

ben als Basis im Bild positioniert.  

Im Gegensatz zu dem Hintergrundbild von Blüten wird in der Mitte der Blüten mit einer dunk-

leren Tuschefarbe gemalt. So kann die kontrastreiche Farbnuance in der Tuschemalerei zum 

Ausdruck gebracht werden. 

Abbildung 93: Diverse Tuschetöne, Universität 
Paderborn, 2016 



 

 192 

 

 

Diese Mischtechnik ist eine ideale Malweise, wenn man Gegenstände mit einer voluminösen 

Eigenschaft im Bild darstellen möchte. Durch die Mischung der nassen und trockenen Tusche-

farben werden vielfältige dreidimensionale Effekte ermöglicht und diese schafft eine be-

stimmte kontrastreiche Liniengestaltung in der Landschaftsmalerei. „Hu, Kwank-Hwang“ hat 

diesen Kontrast in seiner Landschaft eindrucksvoll und zur vollen Geltung umgesetzt. 

Abbildung 95: "Hu-Kwak-Hwang", in: „Sun, 
Hak-Kyun“, „Große technische Lehre über 
die ostasiatische Malerei Sansuwha", Bd. 
Nr.1, 1993, Seoul, S. 205. 

Abbildung 94: Tuschemalerei aus der nassen und trockenen 
Tuschtechnik, Universität Paderborn, 2016, Young-Ran Kim 

 



 

 193 

6.2.1 Der Reibstein 

Die schwarze Tuschefarbe entsteht durch das Reiben der Stangentusche auf der glatten Ober-

fläche des Reibsteines und durch das zugefügte frische Wasser. Das Reiben der Stangentusche 

mit frischem Wasser auf dem Reibstein erzeugt somit schöne Tuschefarben. „Zum Schreiben 

und Malen wird das Tuschestück auf dem Reibstein mit Wasser zu flüssiger Tusche angerieben, 

bis die gewünschte Konsistenz und Farbe erreicht ist.542  

 

Die besondere materielle Eigenschaft des Reibsteins liegt in dem besonderen Duft während 

der Tuschefarbenherstellung, da der Reibstein mit der Tuschestange ein natürliches Holz-

aroma erzeugt. Daher ist der Reibstein ein wichtiges Arbeitsmittel für die Kalligrafie und Tu-

schemalerei. „Die traditionelle Tusche wurde schon vor der Han-Zeit in einem aufwendigen 

Verfahren hergestellt. Man mischte normalerweise Russ von Kiefernholz oder von verbrann-

tem Öl des Wutongbaumes mit tierischem Knochenleim und Aromastoffen“543 

Der Reibstein „besteht meist aus Stein mit glatter Oberfläche, häufig Naturschiefer (z. T. auch 

aus Bronze oder Keramik), und hat eine Mulde, in der die Tusche gerieben und gemischt 

 
542 Vgl. Karlsson; von Przychowski 2015, S. 100. 
543 Vgl. ebd.  

Abbildung 96: Reibstein, Pinsel und Stangentusche, 2021, Foto: 
Martin Mühlhoff 



 

 194 

wird.“544 Anfangs sollte man nicht zu viel Wasser auf den Reibstein, sondern bei Bedarf Was-

ser zugeben.545 So kann man schrittweise die Tuschefarbe und Töne durch Wassermenge und 

angeriebene Tusche variieren, so dass man später die Tuschefarben aufhellen oder verdun-

keln kann.  

„Der Anreibstein ist der beste Freund beim Malen und Schreiben. Je älter und feiner die 
Oberfläche des Steins ist, desto kostbarer ist er. Oft werden in den Schieferstein wun-
derschöne Pflanzen-und Tierornamente geschnitzt, und die „Augen“, die Einschüsse des 
Steins, gelten als Güterzeichen. Die Herstellung von Anreibsteinen ist auch heute noch 
ein hoch geschätztes Kunsthandwerk.“546 

Eine schöne Tuschefarbenherstellung ist durch die Wassermenge und das Anreiben mit der 
Stangentusche möglich, daher wird im Folgenden auf das Arbeitsmittel der Stangentusche 
eingegangen. 

 

 
544 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 12. 
545 Vgl. ders., S. 13. 
546 Vgl. Shepherd-Kobel, 2006, S. 22. 



 

 195 

6.2.2 Die Stangentusche  

Die Stangentusche ist ein wichtiges Arbeitsinstrument, um die Tusche herzustellen. Sie hat 

meist „die runde oder rechteckige Scheibe aus fein granuliertem, dunklem oder schwarzem 

Stein, deren konkave Seite zur Herstellung der konzentrierten Tuschelösung dient und deren 

Rückseite Verzierungen trägt, graviert und poliert ist.“547 Insbesondere wurde die Vorderseite 

der Stangentusche mit einer kalligraphische Schrift, mit einem Wort wie „langes Leben“, „ge-

duldiger Duft“ oder „das Glück“ mit goldener 

Farbe verziert. Schepherd-Kobel beschreibt 

die materiellen Komponenten der Stangen-

tusche (Anreibetusche) folgendermaßen: 

„Die Anreibetusche besteht aus Ruß und 
Hautleim. Ruß wird aus dem Stammholz der 
Kiefer oder aus Öl, zum Beispiel Raps- oder 
Sonnenblumenöl, gewonnen. Kiefernruß gilt 
als einer der besten. Als Leim wird mit Vorzug 
geruchloser Knochenleim aus. Hirschgeweih 
gebraucht.“548 

 

 

In der Praxis benötigt das Anreiben mit der Stangentusche viel Zeit und Geduld, bis die Tusche 

aus den drei Komponenten, Wasser, Stangentusche und Reibstein, eine bestimmte Konsistenz 

bildet. Dazu braucht man die richtige körperliche Haltung beim Anreiben mit der Stangentu-

sche: „Zum Ansetzen der Tusche hält man die Stangentusche senkrecht in der Hand, gibt et-

was Wasser in die Reibeschale und bewegt die Tusche kreisend im Wasser, wobei man sie 

gegen den Boden der Schale reibt.“549 Dabei ist es wichtig, dass man die linke Hand leicht am 

 
547 Vgl. Miklós 1982, S. 21. 
548 Vgl. Shepherd-Kobel, 2006, S. 23. 
549 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 14. 

Abbildung 97: Stangentusche, Tusche, 
der geduldige Duft riecht, 2021, Foto: 
Martin Mühlhoff 



 

 196 

Reibstein hält, während man die rechte Hand in der Mitte der Stangentusche hält. Anschlie-

ßend soll die Stangentusche kreisend auf dem Reibstein mit gleichmäßigem Druck bewegt 

werden, bis sich die konsistente Beschaffenheit der Tuschefarbe bildet. Diese körperliche Hal-

tung ist beim Anreiben der Stangentusche wichtig, damit die Tuschefarbe die Bekleidung nicht 

beschmutzen kann. Vor dem Beginn des Anreibens ist es daher empfehlenswert, einen Kittel 

oder ein altes Hemd anzuziehen. 

Die Qualität der Tuschefarbenherstellung ist von der Qualität des Reibsteins, der Stangentu-

sche und der Wassermenge abhängig. Außerdem kann die Dauer der intensiven Tuschefar-

benherstellung länger werden, wenn das Material des Reibsteines und die Stangentusche 

nicht zusammenpassen.550 Je nach der Qualität der Stangentusche entstehen diverse Farb-

töne in Schwarz. Sheperd-Kobel beschreibt den Zusammenhang mit dem Reibstein folgender-

maßen:  

„Wird die Stangentusche mit etwas Wasser auf der ebenen Fläche des Reibsteins hin 
und her gerieben, so lösen sich kleine Rußpartikel und verbinden sich mit dem Wasser 
zu schwarzer Tusche. Es gibt Stangentuschen in verschiedenen Schwarztönen: Blau-
schwarz, Tiefschwarz, Purpurschwarz und Braunschwarz.“551 

„Da das Anreiben der Tusche etwas Zeit in Anspruch nimmt, bietet sich jetzt eine gute Gele-

genheit, sich zunächst beim Anreiben von Tusche zu entspannen, um sich danach auf die 

Schreibvorlage zu konzentrieren. Das ruhige Reiben trägt dazu bei, ein geduldiger Schreiber 

zu werden.“552 Darüber hinaus führt die ruhige Hintergrundmusik aus der Natur dazu, dass die 

Schüler*innen in einen stimmungsvollen und ruhigen Moment mit der Malerei hineinfließen 

können. Es sind die Momente des Friedens, der Ruhe und Stille, in der sie während der Tu-

schefarbenherstellung ihre Gedanken verinnerlichen können.  

 
550 Erfahrungen im kalligrafischen Unterricht in Korea in den siebziger Jahren: Ein günstiger Reibstein erzeugt oft 
keine gute Tuschefarbe, da das Material sehr hart und nicht fein gearbeitet wurde. Im Unterricht haben die 
Schüler*innen in diesem Moment den Reibstein und Stangentusche mit anderen Schüler*innen ausgetauscht, 
um die Unterschiede dieser Materialien zu erfahren. Anschließend haben sie berichtet, mit welchem Reibstein 
und der Stangentusche meistens das Anreiben der Tuschfarben gelungen ist. 
551 Vgl. Shepherd-Kobel 2006, S. 24.  
552 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 13. 



 

 197 

6.3 Der Pinsel 

 

Die Pinselkraft ist das wichtigste Kriterium künstlerischer Qualität. Im Gegensatz zur europäi-

schen Ölmalerei erfordert der chinesischer Pinsel Sensibilität bei der Umsetzung in das andere 

Medium, das sich im Malmaterial grundlegend unterscheidet.553 Ursprünglich wurde der Pin-

sel zuerst für die Kalligrafie verwendet und dieser wurde in den späteren Zeitraum ebenso in 

der Tuschemalerei verwendet. Der chinesische Pinsel wurde sowohl für die Kalligrafie als auch 

für die Tuschemalerei benutzt.554 

Der Pinsel für die Tuschemalerei besteht aus den Haaren von Hasen und Ziegen. „Die chinesi-

schen Kalligraphen haben in den verschiedenen Zeiten Pinsel mit unterschiedlichen Tierhaa-

ren benutzt, vor allem aber Ziegenhaare. Die Haare werden zu einem Büschel zusammenge-

bunden und in einem ausgehöhlten Bambushalter gefasst.“555  Die Spitze des Pinsels wird 

immer bei Anfeuchtung der frischen Tuschefarben oder des Wassers zusammengezogen.556 

Wenn man die Pinsel lange benutzt hat, sollte die Spitze erneut gerichtet werden, bevor man 

 
553 Vgl. ders., S. 11. 
554 Vgl. ders., S. 7.ff 
555 Vgl. ders., S. 11. 
556 Vgl. van Briessen 1963, S. 37. 

Abbildung 98: Pinselset von Young-Ran Kim, 2021, Foto: Matin Mühlhoff 



 

 198 

anfängt, ihn Tuschefarben neu einzutauchen. Die Haare von benutzten Pinseln werden mit 

frischem Wasser gewaschen und anschließend mit dem Daumen-und Zeigensfinger zusam-

mengezogen, damit eine Spitze entstehen kann. Er wird in der Regel zum Schluss mit dem 

Wasser oder mit einem Spülmittel gereinigt. 

„Charakteristisch ist die Länge und Fülle des Pinselkopfes und seine spezifische Biegsam-
keit. Die Haare sind gestuft angeordnet, so dass sich eine feine, elastische Spitze bildet, 
wenn der Pinsel die Tusche aufgenommen hat.“557 

Die Pinselführung in der breiten oder schmalen Linie, die Größe des Pinsels, die Geschwindig-

keit der Pinselführung und die verwendete Wassermenge sind ein wichtiger gestalterischer 

Mittelpunkt in der Tuschemalerei. Durch die elastische und widerstandfähige Pinseleigen-

schaft kann der Pinsel neue Tuschefarben aufnehmen.  

Der Pinsel kann durch Hebung und Senkung des Pinsels unterschiedlichen Linienbreiten vari-

abel gestalten. Mit dem asiatischen Pinsel ist es daher möglich, unterschiedliche Breiten der 

Linien von schmal bis breit darzustellen.558 Diese besondere weiche Materialeigenschaft des 

Pinsels, der aus Wiesel - und Hasenhaaren zusammengesetzt wurde,559 ermöglicht den Künst-

lerinnen und Künstlern vielfältige freie Darstellungsweisen der variablen Liniengestaltung. Das 

heißt, der Künstler kann die Breite der Linien bestimmen, indem er die Pinselhaare gesunken 

hält. Dabei spielt die Bewegung der Hand-Schulter-Kopfgelenke des Künstlers eine wichtige 

Rolle. Das Potenzial der variablen Liniengestaltung ist ein besonderes Merkmal des Pinsels. 

Diesbezüglich legt Van Briessen die Einzigartigkeit der asiatischen Pinseleigenschaft dar: 

„Der chinesische Pinsel, der in sehr feiner Arbeit aus verschiedenen langen Haaren zu-
sammengerollt wird, hat die Eigenschaft, auch nach längerer Benutzung bei Anfeuch-
tung zu einer feinen Spitze zusammenzulaufen. Eben dies gibt dem Pinsel seine außer-
ordentliche Spannungsweite, die viel größer ist als bei den - übrigens auch viel steiferen- 
europäischen Wasserfarbenpinseln. Das ist die Grundlage dafür, dass ein Tuschebild von 
den feinsten Haarstrichen bis zu den breit hingesetzten flächigen Linien meist nur mit 
einem einzigen Pinsel von Anfang bis Ende gemalt wird.“560 

 
557 Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 11. 
558 Vgl. ders., S. 12. 
559 Vgl. van Briessen 1963, S. 37. 
560 Vgl. ebd.  



 

 199 

Kotzenberg beschreibt zudem die Eigenschaft dieses kalligrafischen Pinsels, der bei der An-
wendung des Pinsels diese oben genannten Eigenschaften repräsentiert, im Folgenden: 

„Im Gegensatz zum breiten und flachen Borstenpinsel, wie er in der Ölmalerei gebraucht 
wird, nimmt die Spitze des chinesischen Pinsels für Tuschmalerei durch die Elastizität 
seiner Tierhaare nach dem Malprozess seine ursprüngliche spitze Form wieder an. Der 
Tuschepinsel ermöglicht durch ständiges Heben und Senken und die variable Pinselfüh-
rung einen rhythmischen Duktus des Pinselstriches.“561 

Darüber hinaus kann der Pinsel aufgrund seiner oben genannten besonderen Eigenschaft un-

terschiedliche Tuschefarbtöne auf Papier übertragen. Zum Beispiel kann die untere Seite des 

Pinsels mit intensiven schwarzen Tuschefarben bedeckt werden. So entstehen zwei Tuschef-

arbenstufen in einem Pinsel. Dadurch, dass der Künstler diesen Pinsel auf dem Papier gesenkt 

hat, entstehen zwei unterschiedliche Tuschefarben im Bild.  

Dank der asiatischen Pinseleigenschaften, die leicht durch Wassermenge, Pinselhaltung und 

Tonalität der Tuschenuancen steuerbar sind, schafft man mit einem Pinsel eine variable Li-

nienbreite und eine kreative Liniengestaltung. Darin liegt die Besonderheit in Bezug auf den 

Pinselcharakter. 

 
561 Vgl. Kotzenberg 1996, S. 9.  



 

 200 

6.4 Das Papier 

Als Malgrund hat man Papier benutzt. Die Erfindung des Papiers geht „nach der Chronik der 

Han-Dynastie Cai lun hervor, der um 100 v. Chr. verschiedene Hofämter bekleidete, zuge-

schrieben wird.“562 Früher wurde ein Malgrund aus Seide oder feingewebter Leinwand be-

nutzt, was in der heutigen Zeit kaum noch verwendet wird.563  

„Heute wird hauptsächlich chinesisches Reispapier als Träger der Schrift verwendet, das 
es in verschiedenen Ausführungen gibt. Dieses feste Material ist sehr reizvoll und gut für 
den Wechsel von leichten und festen Pinselstrichen geeignet.“564 

Jedoch gibt es unterschiedliche Gewichte im Reispapier, daher sollte man mit unterschiedli-

chen Papieren Tuschelinien ausprobieren, bevor man mit der Malerei beginnt. Diese Vorübun-

gen mit dem Pinsel und Papier sind wichtige Malwerkzeuge für eine gelungene Malerei. In 

Korea wurde daher in der Schule meistens altes bedrucktes Zeitungspapier meistens in der 

Übungsphase verwendet. Nachdem die Lernenden die Linienübungen beherrschten, wurde 

 
562 Vgl. Miklós 1982, S. 21. 
563 Vgl. ebd. 
564 Vgl. Vgl. Cao; Hartig 2000, S. 10. 

Abbildung 99: Papier für Tuschemalerei aus Seoul, 2021, Foto: Martin Mühlhoff 



 

 201 

dünnes asiatisches Papier von der Lehrkraft verteilt. In der Praxis in Deutschland wurden un-

bedruckte Zeitungspapierrollen von der Druckerei, wie beispielsweise Reste von nicht be-

drucktem Zeitungspapier eines Zeitschriftherstellers kostenlos zur Verfügung gestellt. 

Das kalligrafische Papier hat zwei Seiten, eine glatte und eine nicht glatte Seite. In der Regel 

malt man mit einem saugfähigen dünnen Papier in 30-40 g pro Quadratmeter. Wegen der 

Saugfähigkeit des Schreib- und Malgrunds muss darauf geachtet werden, dass man nicht beim 

Malen und Schreiben dickflüssige Tusche mit dem Pinsel aufträgt. Es besteht die Gefahr, dass 

durch eine hohe Wassermenge das Papier abreißen kann. Im Unterricht wurden aktuell daher 

immer kleine Probepapiere, idealerweise dünnes unbedrucktes Zeitungspapier in DIN A3-For-

mat, geschnitten und später in der Entwicklungsphase an die Lernenden in DIN A2-Formate 

verteilt. Bei Erwachsenen konnten die Teilnehmer durch die Bestellung beim Fachhändler 

selbst Reispapier und Pinsel besorgen. Wichtig ist dabei, dass die Papiere eine glatte und wei-

che Oberfläche besitzen müssen, um die Saugfähigkeit der Tuschen zu gewährleisten. Ein Reis-

papier mit Blüten ist der Erfahrung nach nicht für die Tuschekunst geeignet, weil das Papier 

mit Klebmaterialien einer Naturbasis zusammengemischt wurde. Dadurch entsteht eine steife 

Oberfläche auf dem Papier und diese Eigenschaft verhindert, Tuschefarben aufzunehmen.  

„Für Tuschmalerei ist ein ungeleimtes saugfähiges Papier, das die Feuchtigkeit der Tu-
sche beim Malen schnell aufnimmt, am besten geeignet. Jedes Papier mit dieser Eigen-
schaft ist brauchbar.“565 

In Süd-Korea gibt es ein Kulturviertel der Tuschekunst „Insadong“,566 wo man spezielles Papier 

für die Kalligrafie und Tuschemalerei kaufen kann. Angeboten wird vor allem handgeschöpftes 

„Hanji“ Papier, das sowohl für die Kalligrafie als auch für die Tuschemalerei genutzt werden 

kann. Es ist ebenso ein empfehlenswerter Ort für eine Besichtigung, da man sich die histori-

sche Entwicklung der Tuschekunst in diesem Viertel in einem Teehaus anschauen kann.  

 
565 Vgl. Shepherd-Kobel, 2006, S. 26.  
566 „Insadong“ ist ein Kulturviertel im Zentrum von Seoul, indem man ein altes koreanisches Café, wo angewandte 
Design, Kunstwerke, traditionelle Möbel und Keramik verkauft wird. Darüber hinaus werden regelmäßig 
Exponate der Tuschemalerei ausgestellt. Vor allem können die handgeschöpften Papiere wie Blütenpapier, 
Naturfaserpapier mit verschiedenen Naturmaterialien besichtigt werden. 



 

 202 

6.5 Siegel und Siegelkunst  

Eine weitere Form von Schrift auf den häufig monochromen Malereien und Schriftkunstwer-

ken sind die Siegel, deren leuchtende rote Abdrücke als grafische Akzente den visuellen Ein-

druck eines Kunstwerks mitprägen.567  

„Presst man das Siegel in die rote Siegelpasste und drückte es dann auf das Kunstwerk, 
erscheinen die Zeichen als rote oder weiße Zeichen. Die aus Zinnober, Rizinusöl und Sei-
den-oder Pflanzenfasern bestehende Siegelpaste zeichnet sich durch ihre besondere 
Farbe und ihren Glanz aus, Paste von hoher Qualität behält ihre ursprüngliche Schönheit 
über Jahrhunderte hinweg.“568  

Anders als die westliche Malerei weisen die Tuschemalerei und Kalligrafie die Inschriften und 

Siegel des Künstlers auf. Das Siegel ist meistens mit roter Farbe versehen und man erkennt 

den Künstlernamen durch diese Inschriften. Das kurze Gedicht, das neben dem Bild geschrie-

ben ist und Siegel sind in der Tuschemalerei erforderlich, um die Bedeutung und Komposition 

zu vervollständigen. Daher sollte jede Inschrift dem Bild entsprechen und die Bedeutung, den 

Stil des Werkes unterstreichen.569 Der zinnoberrote Abdruck, der Siegel, wird meistens in der 

Ecke des Bildes angebracht, um dessen Authentizität zu zeigen.570 „Maler und Literaten pfleg-

ten ihre Siegel oft selbst zu gravieren, doch wendeten sie sich auch an bekannte Siegelherstel-

ler oder Liebhaber der Siegelkunst. Das Siegel kann aus Elfenbein oder aus wertvollem Halb-

edelstein (zum Beispiel einigen Arten von Jadeit, besonders dem rotgefleckten sogenannten 

Hennenblutstein) angefertigt werden.“571 

Die allgemeine Bedeutung von Siegeln beruht auf der Verwendung zu diversen Zwecken. Sie 

wurden grundsätzlich als einfaches Erkennungszeichen zur Identifizierung eingesetzt: Konnte 

sich beispielsweise ein Bote mit einem losen Siegelabdruck seines Auftraggebers ausweisen, 

so zeigte er sich als von diesem legitimiert. Ebenso wurden Siegel als Verschlussmittel von 

Briefen oder von Warensendungen verwendet, so dass sichergestellt werden konnte, dass 

 
567 Vgl. Karlsson; von Przychoswki 2015, S. 161.  
568 Vgl. ders., S. 162.  
569 Vgl. Wang; Cai; Dawn. 2002, S. 22 
570 Vgl. Miklós 1973, S. 78. 
571 Vgl. ders., S. 79. 



 

 203 

diese nicht unbemerkt geöffnet wurden. “Bereits im vorchristlichen Jahrtausend dienten Sie-

gel in China als persönliche Zeichen der Autorität und Beglaubigung (kat.69).“572 Die am häu-

figsten überlieferte Verwendung ist allerdings diejenige als Beglaubigungsmittel von Urkun-

den.573 Neben der dokumentarischen Funktion des Siegels weist Karlsson weitere Funktionen 

des Siegels auf: „Da nicht nur die Künstler selber, sondern auch Sammler und Besitzer ihre 

Siegel auf ein Werk setzten, wurden diese zu einer wichtigen Quelle für dessen Datierung, 

Tradierung und Authentizität. Gleichzeitig wird aber jedes Siegel auch als ein kleines Kunst-

werk an sich angesehen und trägt zur kompositorischen, chromatischen und semantischen 

Bereicherung des Bildes oder der Kalligrafie bei.“574 

Siegel wurden in Korea zunächst wie eine Unterschrift verwendet, um die Person zu identifi-

zieren. Viele Koreaner besitzen daher ein persönliches Siegel mit ihrem Namen oder mit ihrem 

abgekürzten Künstlernamen, um die offiziellen Dokumente unterschreiben zu können.575 Im 

Alltag verwendet man daher die Siegel wie eine Unterschrift und diese haben rechtskräftige 

Funktionen. Das Siegelabdruckzertifikat ist eine Bestätigung der Behörde über die Echtheit 

des Siegels, damit im Rechtsverkehr sowohl das Siegel als auch der Siegelinhaber einfach zu 

identifizieren sind.576 

In der Tuschekunst hat der Siegel genau die gleiche Funktion, um die Identität des Künstlers 

durch das Siegel zu zeigen. Der Tuschekünstler hat mit seinem Siegel gestempelt, nachdem 

das Bild fertig gemalt wurde. Mit zinnoberroter Siegelpaste aufgestempelt, setzen sie auf den 

in schwarzer Tusche ausgeführten Gemälden reizvolle ästhetische Akzente und zeigen die in-

dividuell entworfene besondere Art der Sigel-Kunst.577 Der Künstlername wird vom Künstler 

selbst kreiert und durch kalligraphische Muster beziehungsweise gezeichnete Symbole künst-

lerisch dargestellt. Daher hat das Siegel einerseits einen antiquarischen, künstlerischen und 

 
572 Vgl. Karlsson, 2015, S. 161. 
573 Definition über die Quellengattung von Siegel, https://www.leo-bw.de/themenmodul/sudwestdeutsche-
archivalienkunde/archivalienelemente/siegel (08.07.2021) 
574 Vgl. Karlsson, 2015. S. 162. 
575 Gebrauch von Siegeln in Korea, https://www.nowak-partner.com/upload/document/np_-der-gebrauch-von-
siegeln-in-korea.pdf (08.07.2021), übersetzt aus dem Koreanischen ins Deutsche von der Verfasserin 
576 Vgl. ebd.  
577 Vgl. Karlsson, 2015. S. 160-165.  



 

 204 

kunstgeschichtlichen und künstlerischen Wert,578 andererseits ist es seiner plastischen Gestal-

tung wegen ein Sammelobjekt. 

6.5.1. Siegelkünstler und Siegelsammler „Oh, Se-Chang“  

Darüber hinaus hat das Siegel die Funktion der Erkennung des Künstlernamens als auch eine 

kunstästhetische Funktion durch die kalligraphische Gestaltungsweise. Wenn man ein Tusche-

bild beobachtet, wurde dies mit einem rotfarbigen quadratischen oder rundförmigen Stempel 

meistens unten links versehen. Dieses Stempelsiegel wird dadurch hervorgehoben, dass der 

Künstlername im Siegel mit einer eigenständigen Schriftform eingeritzt wird, zum Beispiel ist 

„Sung-Jae“ ist ein Künstlername für den Kalligraf „Kim, Tae-Suk. Und „Oui-Chang“ ist ein 

Künstlername für „Oh, Se-Chang“. Es ist ein abgekürzter Künstlername, der in Form einer 

künstlerischen Schreibweise signiert wurde und es wird durch das symbolische Siegel gleich 

erkennbar, um wessen Bild es sich handelt.  

6.5.2. Historische Siegelentwicklung  

Das Besondere an dem Kalligrafen „Oh, Sae-Chang“ liegt darin, dass er den Großteil seiner Zeit 

in das Sammeln und Erforschen alter koreanischer Kalligrafie-Gemälde investierte. In seiner 

Sammlung wird man erkennen, dass diverse Siegel schon in der „Nak-Rang“579 Epoche vor-

handen waren. Die erste Entdeckung des Siegels in Korea geht aus der Steinzeit hervor.580 

 
578 Vgl. Miklós 1973, S. 81. 
579 „Nak-Rang“ Epoche (108 v. C. – 313 n. C) 
580 Vgl. Cho; Kwak, 2017. 535-599. 

Abbildung 100: "Nak-Rang" Epoche, 
Siegel auf dem Stein. In: Cho; Kwak, 
2017.  



 

 205 

Danach wurde die Siegelkunst auf den unterschiedlichsten Materialien eingraviert. Daher zei-

gen die folgenden Bilder die Entwicklungen von der Siegelkunst von den Materialien bis zu 

den Schriftweisen. Im Folgenden wird diese Siegelkunst während der „Nak-Rang“-Epoche vor-

gestellt.  

 

(A)                                                                             (B)581 

 
581 Vgl. ebd. 
 

Abbildung 101: „Sam-Gook“ Epoche, (A) aus der Zeit, "Goguryu", Beam-
tensiegel, (B) aus der Zeit „Shila“, Holzmensch. In: Cho; Kwak, 2017.  

 



 

 206 

 

 

Abbildung 102: "Goryeo"-Epoche, Siegel auf den diversen 
Materialien und Formen. In: Cho; Kwak, 2017 



 

 207 

 

 

Abbildung 103: Amtlicher Siegel aus der "Cho-Sun" -Epo-
che. In: Cho; Kwak, 2017 

Abbildung 104: Diverse Stempelgestaltung von koreanischen Kalligrafen 
stammen aus der Epoche „Spät Cho-Sun“ -Dynastie. In: Cho; Kwak, 2017 

 



 

 208 

Die besonderen künstlerischen Merkmale in dieser Epoche sind, dass Künstler in ihrer indivi-

duellen Siegelkunst diverse künstlerische Gestaltungsformen entwickelt und ihre Schriftvari-

anten fortgesetzt haben. Die Künstler hatten mehrere Siegel in verschiedenen Formen und 

Größen.582 Auf dem Holz war in der Regel ihr Name oder ihr Künstlername eingeschnitten. 

Anstatt einer Schrift wurden symbolische Formen in die Siegel eingeritzt.  

Das folgende Werk „Das Land, das Kultur unterstützt(문화보국)“ nach dem Koreakrieg am 01. 

01. 1952 hat „Oh“ entworfen. Der Koreakrieg hat viele Naturschätze zerstört und der Künstler 

„Oh“ hatte große Sorgen bezüglich seines Landes Korea, daher entstand dieses Werk.583 Sein 

Siegel zu seinem Schreibwerk wurde dazu entworfen. 

„Oh, Sae-Chang“ hat neben der Schrift zwei Siegelkünste neben seinem Schreiben präsentiert. 

Auf der rechten Seite kann man eindeutig die Schriftform entdecken. Auf der linken Seite zei-

gen die beiden Siegel, dass die Schrift in eine grafische Form wie Linie und Geometrie verwan-

delt wurde. Dadurch wird klar, dass die Siegelkunst im Vergleich zur traditionellen Kalligrafie 

viel einfallsreicher gestaltet wurde als die traditionelle Kalligrafie.  

 
582 Vgl. Karlsson; von Przychoswki 2015, S. 161. 
583 „Oh, Sae-Chang“, „Das Land, das Kultur unterstützt(문화보국)“ Vgl dazu Internetquelle: 
https://www.chosun.com/site/data/html_dir/2001/07/16/2001071670365.html 

Abbildung 105: „Oh, Sae-Chang“, „Das Land, das Kultur unterstützt(문화보국)“ 1952, Bildquelle: 
https://www.chosun.com/site/data/html_dir/2001/07/16/2001071670365.html(04.02.2021) 



 

 209 

7 Vermittlung  

Im Folgenden wird die künstlerische Vermittlungsweise der Tuschemalerei hinsichtlich ihrer 

kreativ-didaktischen Umsetzbarkeit im Rahmen eines konkreten Unterrichtsvorhabens an-

hand des Methodenwerkzeugs des Museumskoffers dargelegt. Daneben werden die potenzi-

ellen didaktischen Vorzüge der eingeplanten Gestaltung eines Portfolios bemalter Tuschema-

lereien und Lerntagebuches der Schüler*innen, die als Ideen- und Materialsammlung und der 

metakognitiven Reflektion ihrer persönlichen Erfahrungswerte dienen, näher erläutert. Diese 

Erfahrungswerte sollen im Sinne der ästhetischen Forschung dokumentiert und anhand be-

stimmter Kriterien analytisch, reflektiert von den Schüler*innen betrachtet werden. 

Die kunstdidaktische Forschung zur Vermittlung der koreanischen Malerei basiert ansatzweise 

auf der kunstpädagogischen Grundlage der ästhetischen Forschung, die in den 90’er Jahren 

durch Prof. Kämpf-Jansen konzipiert wurde.584 Zuerst wird anhand grundlegender und für die-

ses Forschungsanliegen relevanter Aspekte der Ansatz ästhetischer Forschung skizziert, bevor 

auf die kunstpädagogische Grundlage des Museumskoffers eingegangen wird. 

7.1 Museumskoffer als Museum: Museumspädagogik außerschulischer 

Lernorte 

 

 
584 Vgl. Blohm 2016. S. 19.fff. 

Abbildung 106: Museumskoffer, Kim, Young-Ran, 2015, Foto: Kim, Young-Ran, 2021 



 

 210 

 

Wie der Begriff „Museumskoffer“ schon andeutet, bildet die Gestaltung des Koffers konzepti-

onell Eigenschaften eines Museums im kleinen Format ab und wird verknüpft mit dessen his-

torischen und kulturellen Kontext: 

„Aufgabe von Museumsdidaktik ist es, im Betrachter Imagination in Gang zu setzen, die 
sich auf die ursprüngliche Verwendung bezieht. In der Imagination kann man sich ver-
gangene Zeiten vorstellen und die im Museum gezeigten Dinge können dann gewisser-
maßen als Anstöße für solche Imaginationsprozesse dienen. [...] Sie zeigen mit den Din-
gen eben mehr als nur die Dinge und verweisen auf vergangenes Leben, das allenfalls 
erahnbar wird, indem auf den Gebrauch der Dinge, die dort gezeigt werden, verwiesen 
wird.“585 

Die Imaginationen von dem historischen Geschehen und räumlichen Ereignissen werden im 

Rahmen eines außerschulischen Museumsbesuchs geweckt. Eine Verbindung von der Vergan-

genheit bis zur Gegenwart wird durch die ausgestellten Gegenstände visuell möglich gemacht. 

Die materielle Authentizität kann dabei Neugier auf das Entdecken von etwas Neuem wecken. 

Diesbezüglich bezeichneten Blohm und Fütterer das Museum daher als einen „Sonderfall“ des 

Lernens im außerschulischen Kontext und nannten einige besondere gewinnbringende Mög-

lichkeiten eines Museumsbesuchs für den Kunstunterricht, da Gebrauchspuren der Dinge in 

uns einen Wunsch nach Authentizität erwecken, die den alltäglichen industriell gefertigten 

Massenprodukten nicht anhaftet.586 

 
585 Vgl. Blohm; Fütterer 2016, S. 215. 
586 Vgl. ders., S. 214f. 

Abbildung 107: Museumskoffer, Kim, Young-Ran, 2015 



 

 211 

Bevor eine thematische Einführungsphase der Tuschemalerei im Kunstunterricht beginnt, 

können diese über den schulischen Rahmen hinausgehenden Möglichkeiten in einem Besuch 

des Museums für Ostasiatische Kunst in Köln genutzt werden, sodass sich die Schüler*innen 

einen kulturellen Überblick über die Länder Korea, Japan und China verschaffen können. 

Blohm und Fütterer empfehlen in diesem Zusammenhang besonders einen Besuch der volks-

kundlichen Museen: 

„Am eindrucksvollsten ist dies in volkskundlichen Museen, Dort werden Alltags-Gegen-
stände gezeigt und entweder werden die Kontexte komplett entfernt oder modellhaft 
nachgebaut. Dinge des alltäglichen Gebrauchs werden so zu ästhetischen Gegenständen 
in dem Sinne, als man sie zur Betrachtung präsentiert.“587 

Fütterer und Blohm erklären den pädagogischen Vorteil des Raum- und Ortswechsels im 

Kunstunterricht als „eine wirksame Methode zur Anregung und Ideenfindung.“588 Sie bezie-

hen sich dabei auf die erzieherische und künstlerische Vielfalt und deren positiven Erfahrun-

gen im Kunstunterricht folgendermaßen: 

„Einen Ortswechsel in den außerschulischen Raum vorzunehmen, ohne gleich eine neue 
Institution aufzusuchen, bewirkt motivierende Abwechslung und bietet die Möglichkeit 
neuer, auch ungewohnter Erfahrungen, die belebend und anregend sein können, und 
schafft darüber hinaus Bezüge zum Alltagsleben sowie zu gesellschaftlichen Gegeben-
heiten und Wandlungen.“589 

Zum Beispiel bestand in Süd-Korea die obligatorische Hausaufgabe im Kunstunterricht, dass 

die Schüler*innen selbstständig kleine Gruppen bilden, um eine gemeinsame Exkursion zum 

„National Art Museum“ in Seoul zu organisieren für eine Begegnung mit den dort ausgestell-

ten Tuschemalerei-Objekten.590 Die Schüler*innen sollten die künstlerischen Merkmale der 

Gemälde in einem Portfolio zusammenfassen und später darüber in der Schule diskutieren.  

 
587 Vgl. ders., S. 214.  
588 Vgl. ebd. S. 219. 
589 Ebd.  
590 Anfang der achtziger Jahre war es für den Kunstunterricht in der Mittelstufe in Korea obligatorisch, als 
Hausaufgabe das Kunstmuseum zu besuchen und die Motive der Gegenstände, zum Beispiel. Kranichmotive 
(eines von „Ship-Jang-Seng“ Motiven) von einer alten Vase abzuzeichnen und diese im Portfolio abzuzeichnen. 
Diese kleine Gruppe bekam dann die Benotung. In dieser Epoche war eine Gruppenexkursion außerhalb der 
Schule nicht möglich, da die Schülerzahl pro Klasse mehr als fünfzig war. 



 

 212 

Das Museum als Lernort kann zum Beispiel in Form einer Kunstexkursion in die Kunsthalle 

Bielefeld einbezogen werden. Im Jahr 2010 wurde durch die Verfasserin ein Ausstellungsbe-

such mit der zehnten Klasse und im Jahr 2014 mit der siebten Klasse organisiert. Die Schü-

ler*innen der zehnten Klasse haben zuerst die Ausstellung der expressionistischen Malerei 

„Der westfälische Expressionismus“ besucht. Die Schüler*innen der siebten Klasse haben be-

obachtete Farbkontraste und ihre persönlichen Eindrücke in eigener Portraitmalerei als Grup-

penarbeit umgesetzt. Die Schüler*innen haben dabei versucht, ein Portrait in Form von Stati-

onsmalerei gemeinsam zu gestalten. Das Atelier in der Kunsthalle Bielefeld besaß dabei eine 

besondere Rolle für die praktische Bildgestaltung, da die Schüler*innen sehr vertieft daran 

dort arbeiten konnten und Freude an einer Stationsmalerei hatten.591 Es wurde ihr großes In-

teresse an einer Farbgestaltung geweckt.592 Ferner hat die Räumlichkeit des Ateliers in der 

Kunsthalle den Schüler*innen gefallen. Sie hatten mehrere Räume zum Malen im Klassenraum 

und der Tisch wurde so aufgestellt, dass sie sich mit den Farben und unbekannten Kunstma-

terialien ausprobieren durften. Diese Atmosphäre des Ateliers außerhalb der Schule hat den 

Schüler*innen ermöglicht, ihre Ästhetische Forschung in einer natürlichen Weise zu entwi-

ckeln. 

Für eine „friedvolle“ Liniengestaltung anhand von Tuschemalerei bietet sich der unterrichts-

praktische Einsatz eines Museumskoffers im Besonderen an, weshalb er als Medium und di-

daktisches Werkzeug den Vorzug erhalten hat. Die didaktische Vorgehensweise gemäß den 

Ansätzen der ästhetischen Forschung im unterrichtspraktischen Kontext macht seine beson-

dere Eignung für eine künstlerische Vermittlung an Schüler*innen der gymnasialen Oberstufe 

und Erwachsenen als Adressaten deutlich. 

 
591 Hier meinte „Stationsmalerei“, dass die Schüler*innen in einem „U“-förmigen Kreis an den Bildern von 
anderen Schüler*innen ergänzend malten, indem sie in einer „U“ Form ihre Position alle 5 Minuten 
wechselten. Es handelt sich hier um die Wahrnehmung des Farbkontrasts und die dabei entstandenen Bilder 
konnten bezüglich der Verfremdung der Form und des Farbkontrasts später im Klassenraum besprochen 
werden. 
592 Während der Ausstellung „Der westfälische Expressionismus“ (2010) in der Kunsthalle in Bielefeld haben 
vierzehn Schüler*innen der gymnasialen Oberstufe an einer Exkursion teilgenommen. Davor wurden Aufgaben 
schon den Schüler*innen gestellt, dass sie ihre eigenen Eindrücke und Erfahrungen mit der westfälischen 
Malerei beschreiben sollten, ohne Vorkenntnisse über den Expressionismus zu haben. Diese gesammelten 
Entdeckungsberichte wurden dann später in der Einführungsphase des Expressionismus im Unterricht 
miteinander verglichen. Diese erlebten und gesehenen Bilder zum Expressionismus haben dazu geführt, dass 
die Schüler*innen am Ende des Unterrichts einen eigenen westfälischen Malstil entwickelt haben, als ob sie in 
dieser Epoche gelebt hätte. 



 

 213 

Darüber hinaus wird sich hier mit der Möglichkeit einer interkulturellen Begegnung durch den 

Museumskoffer in Bezug auf das Thema der „friedvollen“ Linien (im Einleitungsteil beispiel-

haft anhand der „Ship-Jang-Seng“ Motive) als Unterrichtsinhalt auseinandergesetzt, da die di-

daktische Verwendung eines Museumskoffers den Horizont einer internationalen Kulturbe-

gegnung ästhetisch und praktisch für die Schüler*innen zu eröffnen vermag. 

7.2 Entdeckendes Lernen  

Das Vermittlungsvorgehen des hier dargestellten Unterrichtsvorhabens stützt sich auf das 

entdeckende Lernen, das ansatzweise auf der ästhetischen Forschung nach Kämpf-Jansen be-

ruht. 

Das entdeckende Lernen steht für den subjektbezogenen Lernprozess in einem offenen Un-

terricht oder in einem Unterricht, indem die Lernenden besondere künstlerische Malweisen 

oder neue Zeichnungen subjektiv und intuitiv entdecken, ohne dies geplant zu haben. Auf die-

ses ästhetische Verfahren wird noch im kommenden Kapitel näher eingegangen. Die Darstel-

lungsweise der Tuschemalerei ist aufgrund der besonderen Eigenschaft der Tuschemalerei 

eine gut geeignete Methode zur Vermittlung, da sich neben der klassischen Malerei gleichzei-

tig vielfältige sowie moderne ästhetische Darstellungen in friedlichen Linien darstellen lassen. 

Sie verfremdet die Linie und lässt sich in einer anderen Form abwandeln. Dazu werden am 

Anfang meines Unterrichts anhand des Museumskoffers grundlegende Malprinzipien vermit-

telt, damit die Schüler*innen ihre Fragen zur Entdeckungsreise der Tuschemalerei in einer 

kleinen Gruppe stellen können. Dieses oben erwähnte didaktische Potenzial hat seinen 

Schwerpunkt in der Vermittlungsforschung. 

Ein Teil der Ästhetischen Forschung nach Kämpf-Jansen lässt sich wie folgt beschreiben. 

„Das, was die Schülerinnen und Schüler in schulischen ästhetischen Forschungsprojek-
ten zuallererst erfahren, ist, dass Fragen nicht von Lehrern oder Lehrerinnen an sie her-
angetragen werden, sondern dass sie zunehmend merken, dass sie selbst Fragen stellen 
können, dass sie eigenen Interessen nachspüren können.“593 

 
593 Vgl. Blohm 2006, S.101. 



 

 214 

Fragen zum Thema werden nicht von Lehrer*innen an die Lernenden herangetragen.594 Die-

ses entdeckende Lernen basiert auf den gesammelten Erfahrungen. Erfahrungswissenschaft 

bedeutet „eine Wissenschaft, die prinzipiell auf Wahrnehmung und Beobachtung oder auf 

Zeugnisse, die ihrerseits auf Wahrnehmungen zurückgehen, angewiesen ist.“595 Der Lernpro-

zess in der ästhetischen Forschung geht von den gesammelten und erlebten Erfahrungen von 

Lernenden aus, daher entscheiden sie selbst, welche Bezüge sie zu dem Thema stellen, und 

welche künstlerischen Beziehungen zu den gestellten Fragestellungen sie verbinden können. 

Diese subjektive sukzessive Herangehensweise ist ein kreatives und ästhetisches Verfahren, 

das die Schüler*innen im Lauf des Unterrichts entdecken können. 

Für die künstlerische Darstellung wurden hier die Motive von „Ship-Jang-Seng“ für die didak-

tische Vermittlung gewählt, da diese Motive sowohl in Asien als auch in einem weiteren Kon-

tinent als Darstellung von Lebewesen übergreifende, umfassende Bedeutung besitzen. Den-

noch hat die Mehrzahl an Schüler*innen vergleichsweise eine andere kulturell geprägte 

Wahrnehmung als jene aus dem asiatischen Kulturraum stammende. Ein solcher Neuerfin-

dungs- und Entdeckungsprozess anhand des Museumskoffers stützt sich als Idee auf die 

grundlegenden Prinzipien der ästhetischen Forschung, da deren didaktisches Hauptanliegen 

vor allem darin liegt, dass die Schüler*innen eigenständig Materialen sammeln und ihre Er-

fahrungen selbst metakognitiv reflektieren vermögen. 

Dieser Interkulturelle und transkulturelle Begegnungseinfluss auf Basis der kreativen Neuent-

deckung der tuschemalerischen Linien wird außerdem durch die künstlerische Forschung nä-

her begründet, warum der Museumskoffer für das „entdeckende“ und „exemplarische“ Ler-

nen geeignet ist und welche didaktisch-unterrichtspraktischen Möglichkeiten für die 

gymnasiale Oberstufe er in diesem Zusammenhang konkret zu bieten vermag. (vgl. dazu Kap. 

7.6)  

 
594 Vgl. ebd. 
595 https://www.wortbedeutung.info/Erfahrungswissenschaft/ (Erfahrungswissenschaft. 29. Juli 2021) 



 

 215 

7.3 Ästhetische Forschung nach Helga Kämpf-Jansen und entdeckendes 

Lernen 

Die Vermittlungsweise anhand des Museumskoffers beruht auf dem entdeckenden und em-

pirischen Lernen, das ansatzweise auf Kämpf-Jansens Ästhetischer Forschung596 basiert. Daher 

werden zuerst die methodischen Prinzipien nach Kämpf-Jansens Ästhetischer Forschung dar-

gelegt und anschließend wird sich mit dem Konzept des Entdeckenden Lernens nach Liebig in 

Bezug auf besondere Lernmöglichkeiten des offenen Unterrichts anhand entdeckender bzw. 

forschender Lernarrangements auseinandergesetzt. 

Eine Definition gemäß Heil stellt neben weiteren wesentlichen Charakteristika vor allem die 

besondere Bedeutung forschender Lernformen für das Konzept ästhetischer Forschung her-

aus und zeigt ihre gemeinsame enge Verbindung auf: 

„Ästhetische Forschung ist ein kunstpädagogisches Konzept für forschendes Lernen in 
Verschränkung mit ästhetisch-künstlerischer Praxis an der Schule und an der Hochschule. 
Kernidee ist die Vernetzung unterschiedlicher Bezugsbereiche aus Alltag, Kunst und Wis-
senschaft.“597 

Die Grundlage der ästhetischen Forschung liegt in den Erfahrungen der ästhetischen Wahr-

nehmung und des Erkenntnisprozesses von Lernenden. Die Lernenden sammeln oder recher-

chieren die Materialien und Informationen, die sich auf damit assoziierende Gegenstände zu 

diesem Thema beziehen lassen. In diesem Forschungsaspekt handelt es sich um den Subjekt-

bezug der persönlichen Kunstwahrnehmung der Schüler*innen. Denn der gesamte Lernpro-

zess geht von den Lernenden als Akteure in einem handlungsbezogenen, aktivierenden Lern-

prozess aus, die sich primär eigenverantwortlich mit dem gestellten Museumskofferthema 

gestaltend auseinandersetzen: „Das was jede Ästhetische Forschung von anderen Ansätzen 

des forschenden Lernens in der Schule unterscheidet, ist der Subjektbezug. Radikal gedacht 

muss es einerseits darum gehen, die Schüler*innen dazu befähigen, sich selbst eine For-

schungsfrage und ein ästhetisches Forschungsprojekt zu erarbeiten. Anderseits sollten die 

 
596 Vgl. Heil 2016, S. 19. 
Kernidee ist die Vernetzung unterschiedlicher Bezugsbereiche aus Alltag, Kunst und Wissenschaft. Verwandte 
didaktische Konzepte im Kontext der Kunstpädagogik mit einem forschenden Ansatz sind u. a. Biografisches 
Arbeiten, Displacement, Kartierung -> künstlerische Feldforschung, -> Mapping, Performance Studies. Helga 
Kämpf-Jansen (2000, 2001) entwickelte das Konzept der Ästhetischen Forschung in den 1990er Jahren an der 
Hochschule.  
597 Vgl. ebd.  



 

 216 

Schüler*innen Kompetenzen entwickeln, diese ästhetischen Forschungsprojekte eigenverant-

wortlich durchzuführen.“598  

Die Vorgehensweise der ästhetischen Forschung wurde von Blohm wie folgt definiert: 

„Das Ästhetische der Ästhetischen Forschung ist wesentlicher Bestandteil der Hand-
lungs-, Entscheidungs-, und Denkprozesse. [...] Die Lernenden suchen sich ihre Fragen, 
Anlässe und Interessen einer Lerngruppe. Die Suche nach solchen Interessen selbst, 
möglichst in einem gemeinsamen Themen- oder Bezugsfeld einer Lerngruppe. Die Suche 
nach solchen Interessen ist bereits Teil des Ästhetischen Forschungsprozesses. Es geht 
für die Lernende auch darum, nach und nach zu ihren eigenen Fragen zu finden. Gute 
Forschungsfragen kann man nicht mit Ja oder Nein beantworten und sie führen zu wei-
teren Fragen.“599 

Das obige Zitat erläutert den Ablauf des Handlungsprozesses von Schüler*innen gemäß der 

Idee der Ästhetischen Forschung. Unter diesen Aspekten wird den Schüler*innen folgende 

Leitfrage als Forschungsanliegen entwickelt: „Wie kann die „friedvolle“ Linie in der Tuschema-

lerei gestaltet werden, um innere Gelassenheit und seine ursprüngliche künstlerische Kraft zu 

finden?“ Eine alternative Formulierung dazu könnte auch lauten: „Kann die Tuschelinie an-

hand seiner gestalterischen Entdeckungen der „friedvollen Linien“ einen Beitrag für Frieden 

im Kunstunterricht leisten?“ 

„In Ästhetischen Forschungen geht es um das bewusste Aufsuchen und produktiv Machen 

unterschiedlicher Wissens- und Institutions- und Kultur-Kontexte.“600: Da die Tuschemalerei 

aus einer traditionellen Kunstform und einem entsprechenden historisch-kulturellen Hinter-

grund entsprang, ist für ein umfassendes Verständnis der Schüler*innen als einer der ersten 

Schritte des Lernprozesses grundlegend, diesen historischen Kontext mit Hilfe des Museums-

koffers als Werkzeug angeleitet durch ihre Fragen sukzessiv zu rekonstruieren und die histo-

risch-kulturellen Hintergründe selbstständig entdeckend zu erschließen. 

In der Ästhetischen Forschung beschreibt Heil die Erfindung des Eigensinnes der ästhetischen 

Forschungsarbeit der Lernenden als einen zentralen Aspekt.601 Gemäß Heil sind „ästhetische 

 
598 Vgl. Blohm 2006 S.100f. 
599 Vgl. Heil 2016, S. 19f. 
600 Vgl. ders., S. 21.  
601 Vgl. ebd. S. 19. 



 

 217 

Dimensionen für den Erfahrungs-und Erkenntnisprozess ernst zu nehmen.“602 Die Schüler*in-

nen sollen in diesem selbständigen Lernprozess „auf das „Wie“ des Herstellens, Herausfindens 

und Sammelns“603 achten und die zusammenhängenden „Assoziationen, Erinnerungen und 

Gefühle, die auftauchen, mit in den Arbeitsprozess einbeziehen.“604 

Darüber hinaus kommentiert Wilsmann über die Wahl der individuellen diversen gesammel-

ten Materialien im Kunstunterricht, dass „ein Arbeiten mit sehr unterschiedlicher materialer 

Ausgangsbasis dabei auf sehr besondere Art und Weise für sehr individuelle Wege des An- 

und Umgangs mit formalen Problemstellungen sowie der Bearbeitung von Materialien sensi-

bilisiert.“605 Daher kann Ästhetische Forschung durch gesammelte Materialien und subjektbe-

zogene gestalterische Vorstellungen zum Thema sinnlich, handlungsorientiert und praktisch 

umgesetzt werden. 

Deshalb sollten Fragen in der künstlerisch-didaktischen Umsetzung des Unterrichtsvorhabens 

möglichst konkret gestellt werden, damit die Schüler*innen eine genaue Vorstellung und per-

sönliche Bezüge über die Tuschemalerei in Bezug auf Besonderheiten dieser künstlerischen 

Malweise entwickeln können. Aus oben genannten Gründen wird sich in der didaktischen 

Schwerpunktsetzung thematisch mit der „Einführung der Tuschemalerei“ am Beispiel von 

„Ship-Jang-Seng“ Motiven von „Kim, Hong-Do“ und dem Kennenlernen der „friedvollen Lini-

engestaltung“ an erster Stelle auseinandergesetzt. (s. Anlage, den Unterrichtsverlaufsplan) 

Dabei wird der von mir selbst gestaltete Museumskoffer als Medium und Werkzeug der di-

daktischen Vermittlung im Unterricht erläuternd präsentiert. 

Das Unterrichtsvorhaben zur „friedvollen“ Tuschemalerei sollte gleichzeitig den Schüler*in-

nen einen offenen Bildungsraum bieten, auf selbst entwickelte Fragestellungen schrittweise 

und produktiv-gestaltende persönliche Antworten formulieren zu können, wie es den didak-

tischen Prinzipien der ästhetischen Forschung nach Kämpf-Jansen entspricht. 

 
602 Vgl. ebd. 
603 Ebd.  
604 Ebd. 
605 Vgl. Wilsmann 2019, S. 32. 



 

 218 

7.4 Entdeckendes Lernen als didaktisch-methodischer Ansatz 

Wie im obigen Kapitel bereits angemerkt, ist das entdeckende Lernen das didaktische Konzept 

der Wahl für die Vermittlungsform. Entdeckendes Lernen als überfachliches, allgemeindidak-

tisches Konzept ist aus offenen Unterrichtsformen heraus entstanden und bringt vor allem 

dessen Anliegen, einen von Schüler*innen eigenverantwortlich konstruierbaren Lernprozess 

zu ermöglichen, zum Ausdruck.  

In diesem Kapitel werden die didaktisch-methodischen Prinzipien des entdeckenden Lernens 

nach Liebig und des natürlichen Lernens nach Piaget dargelegt, weil diese Prinzipien aus-

schlaggebend für die Verwendung des Museumskoffers als didaktisches Werkzeug sind. Der 

didaktisch-methodische Ansatz des entdeckenden Lernens wird zunächst in seinen für das Un-

terrichtsvorhaben relevanten Aspekten erklärt, dessen methodische Prinzipien für die kon-

krete Unterrichtsgestaltung im Zusammenhang der tuschemalerischen Praxis erläutert wird 

und letztendlich begründet, warum insbesondere diese Unterrichtsmethode für den didak-

tisch-methodischen Ansatz des Unterrichtsvorhabens gewählt wurde. Es wird auf die Erfah-

rungsphilosophie und Erziehungserfahrung von Dewey eingegangen, weil sich seine Erfah-

rungsbewegungstheorie auf entdeckendes und natürliches Lernen stützt. Nach Dewey liegt 

„der Prozess der Erziehung in der permanenten Rekonstruktion der Verhältnisse, die zum 

Zweck der allseitigen Bildung aller Menschen in Gang gebracht wird.“606 Sein Erziehungskon-

zept basiert auf ein „gegenwartsbezogenes Handlungskonzept“607 [...]die volle Verwertung 

gegenwärtiger Möglichkeiten menschlichen Handelns in dessen eigenem Interesse.“608 Das 

Ziel seiner Erziehung ist die Verbesserung der Qualität der Erfahrung.609  

7.4.1 Entdeckendes Lernen 

Offener Unterricht ermöglicht den spontanen Aktivitäten der Lernenden möglichst freien 

Raum, ohne das Lernen dem Zufall zu überlassen.610 „Planung kann unter diesen Vorausset-

zungen nur in ständiger Wechselwirkung mit der konkreten Unterrichtssituation vollgezogen 

 
606 Vgl. Dewey 1986, S. 73 
607 Vgl. ebd. 
608 Vgl. ders., S. 74. 
609 Vgl. ebd. 
610 Vgl. Klewitz; Mitzkat u. a. 1977, S. 7. 



 

 219 

werden, da sie sich flexibel anzupassen hat.[...] Sie verstehen sich im Gegensatz zu den „ge-

schlossenen Curricula“, die dem Lehrer die Unterrichtshandlungen bis ins Detail vorschreiben, 

lediglich als Hilfe, die sich entsprechend den Bedürfnissen der jeweiligen Unterrichtssituation 

verwenden lässt,“611 Klewitz und Mitzkat beziehen sich hier auf den Aspekt von Freiheit und 

Planung im Unterricht und zeigen ihre Gedanken über entdeckendes Lernen wie folgt auf: 

„In engem Zusammenhang mit dem offenen Unterricht steht das entdeckende Lernen, 
das gleichsam als das methodische Grundprinzip dieser Auffassung von Unterricht be-
trachtet werden kann. Entdeckendes Lernen begrifflich zu fassen, bereitet kaum gerin-
gere Schwierigkeiten als der Begriff des offenen Unterrichts. Es soll vorläufig genügen, 
dass entdeckende Lernen als eine Unterrichtsmethode zu kennzeichnen, die dem Kind 
gestattet, weitergehend selbständig Erfahrungen zu machen, Probleme zu lösen und Be-
griffe zu erarbeiten“612 

Für dieses kreativ entdeckende Lernen erwähnt Liebig, dass eine an den Lernenden orientierte 

künstlerische Lernatmosphäre stattfinden solle:  

„Dafür müssen Lernorte und Lernräume geschaffen werden, die Fragen ermöglichen, 
Anstrengungen erforderlich machen, Irrtümer zulassen, Erprobungs- und Entschei-
dungsmöglichkeiten geben und Freude am Erreichten gewähren.“613 

Liebig bezeichnet „Entdeckendes Lernen“ als einen selbständigen Lernprozess der Lernenden, 

der durch diverse ausprobierte Erfahrungen entstanden ist: 

„Entdeckendes Lernen ist nicht nur der Erwerb überprüfbaren Informationswissens, 
sondern fordert dazu auf, auf individuellem Weg und in persönlichen Bedeutungs-zu-
sammenhängen Probleme und Fragestellungen zu lösen. Dies geschieht durch Sammeln, 
Beobachten, Herumstöbern, Experimentieren, Entdecken, (Wieder-)Erfinden, im Dialog 
mit der Sache und mit anderen. Entdeckendes Lernen ist eng verknüpft mit selbständi-
gem und forschendem Lernen und kann nur in offenen Unterrichtsformen praktiziert 
werden.“614 

Dabei sind konkrete Fragen der Ausgangspunkt des Lernprozesses.615 Liebig erläutert entspre-

chende Fragen als Ausgangspunkt folgendermaßen: 

 
611 Vgl. ebd. 
612 Vgl. ebd. S. 8. 
613 Vgl. Aepkers; Liebig 2002, S. 9. 
614 Vgl. Bönsch 2000 
615 Vgl. Aepkers; Liebig 2002, S. 9 



 

 220 

„Entdeckendes Lernen basiert auf Fragen. Wer Fragen stellen kann, zeigt, dass man die 
Welt reflektiert beobachtet und erlebt und dass man irritiert ist, weil es Abweichungen 
vom Erwarteten gibt. [...] Deshalb sollten Fragen durch die Präsentation interessanter 
Phänomene, durch Probleme und anregende Gespräche provoziert werden.“616  

Er zeigt durch diesen Prozess auf, dass entdeckendes Lernen durch Fragestellungen und For-

mulierungen von Hypothesen stetig untersuchend ausgerichtet ist. Es wird dabei bereits wäh-

rend des Erkenntnisprozesses versucht, eine Antwort prozesshaft, sukzessiv zu entwickeln.617 

„Auf dem Weg des Lernens erfährt man Erfolge, landet in Sackgassen, braucht Hilfe, spricht 

mit anderen darüber, bekommt neue Ideen und probiert aus.“618 

7.4.2 Prinzipien Entdeckenden Lernens 

Liebig stellt grundlegende Prinzipien von Endeckendem Lernen im Folgenden dar, wobei Mo-

tivation von Lernenden zum Lernen genutzt wird.619 

• Kinder und Jugendliche setzten sich handelnd und reflektierend mit den für sie realen 

und persönlich bedeutsamen Materialien, Gegenständen und Situationen auseinander. 

• Individuelle Lernwege und Lernprozesse entstehen, die auf Vorwissen und die Fähig-

keit der Lernenden aufbauen und diese erweitern. 

• Keine didaktische Aufbereitung durch die Lehrkraft, sondern der Lerngegenstand wird 

In seiner gesamten Komplexität präsentiert, so dass weitere Fragen und Vorgehens-

weisen daraus entwickelt werden können.  

• Im Sinne eines dialogischen Antwortverfahrens kommen die Lehrenden zu ihren Er-

gebnissen. 

• Jede*r muss für sich selbst lernen, denn Lernen ist eine persönliche Angelegenheit, für 

die man Verantwortung übernehmen muss. 

• Kreativität ist ebenso impliziert wie Lernen mit allen Sinnen, Kopf, Herz und Hand.  

 
616 Vgl. ders., S. 12.  
617 Vgl. ebd. S. 4. 
618 Vgl. ebd. 
619 Vgl. ders., 9f. 



 

 221 

7.4.3 Natürliches Lernen 

Ein weiterer didaktisch-methodischer Ansatz gemäß der Entwicklungstheorie Piagets (1896-

1980)620 zeigt Prinzipien des „natürlichen Lernens“ als wichtige Anhaltspunkte gelingender 

Lernprozesse von Kindern auf. Demnach sollte Kindern die Möglichkeit gegeben werden, in 

einer natürlichen Umgebung zu lernen. „Seine kognitive Entwicklung basiert daher auf einem 

anthropologischen Fundament.“621 

„Natürliches Lernen“ von Piaget bedingt eine natürliche Erzeugung der Situationen, die die 

Lehrkraft in seiner Lernvermittlung berücksichtigen sollte: Es müssten Situationen geschaffen 

werden, in denen „natürliches Lernen“ stattfinden kann. Piaget empfiehlt dem Lehrer: „Kon-

frontieren Sie das Kind mit Situationen, in denen es aktiv ist und die Strukturen selbständig 

bildet[...]. Unterricht bedeutet, Situation zu schaffen, in denen Strukturen entdeckt werden 

können; er deutet nicht, Strukturen zu vermitteln, die auf keinem anderen als auf einem ver-

balen Niveau assimiliert werden können.“622  

In einer solchen Unterrichtssituation eröffnet sich den Schüler*innen die Möglichkeit, selb-

ständig anhand ihrer persönlich gewählten Fragestellung kreativ, forschend und motiviert zu 

arbeiten. Um diesen kreativen Prozess im entdeckenden Lernen erfolgreich zu initiieren, kon-

statiert Drews, dass die Lernenden sich neuen Anforderungen stellen sollten. Die Lernenden 

„sollen sich frühzeitig in der Wahrnehmung von Verantwortung für sich selbst, insbesondere 

für ihr eigenes Lernen üben.“623 Diese geistige Haltung zur eigenen Erfahrung und Verantwor-

tung ist in der tuschemalerischen Gestaltungspraxis ebenso eine fundamentale Voraussetzung 

wie für eine erfahrungsästhetisch-reflektierende Auseinandersetzung. Die vielfältige „fried-

volle“ Liniengestaltung ist dann möglich, wenn die Lernenden bereit sind, stetig ihre eigenen 

 
620 Jean, PIAGETS, Schweizer Kinderpsychologe, Biologe,  
Die Theorie Jean Piagets, geht davon aus, dass menschliche Erkenntnis durch aktives Handeln und Interaktion 
mit der Umwelt entsteht und das Ergebnis eines langen Entwicklungsprozesses darstellt. „Theorie der geistigen 
Entwicklung“, Uni Koblenz, Koblenz, dazu Internetquelle:  
https://userpages.uni-koblenz.de/~proedler/autsem/piaget.pdf (24.08.2021) 
621 Vgl. Weber 1971, S. 171ff.  
Begriff von anthropologischem Fundament ist laut Libau definiert: Allen Konzepten Kultureller Bildung liegen 
Vorstellungen vom Menschen, also anthropologische Basisannahmen, zugrunde. Vgl. Liebau, Eckart 
(2013/2004) anthropologische Grundlage. In: kulturelle Bildung, Internetquelle: 
https://www.kubi-online.de/artikel/anthropologische-grundlagen 
622 Vgl. Silbermann (Hg.) 1973, S. 206. 
623 Vgl. Drews 1998, S. 7. 



 

 222 

authentischen Linien durch mehrere Übungen zu entdecken und ihre eigenen Tuschemalstile 

zu erproben. Diese Übungen sind Erfahrungen, die den Lernenden Erfahrungen mit innerem 

Frieden und Ruhe verleihen. Daher gelten diese eigenverantwortlichen Erfahrungen und selb-

ständigen Bestimmungen für kreative Lernprozesse als wichtig und spielen eine wichtige Rolle 

für einen erfolgreichen Unterricht. 

7.4.4 Erziehung durch und für Erfahrung nach Dewey: Erfahrung in der 
Tuschemalerei 

Kunst ist ein Spiegel der menschlichen Erfahrungen, die durch künstlerische Aktivitäten ent-

standen sind. Laut Dewey gilt Kunst als interaktive Handlungen, die durch den entstandenen 

Lebensprozess betrachtet werden: 

„Fortwährend eignet sich Erfahrung, denn die Interaktion von Lebewesen und Umwelt-
Bedingungen ist ja in den Lebensprozess selbst verwickelt. Unter den Bedingungen von 
Widerstand und Konflikt geschieht es, dass Aspekte und Teile. Des Selbst und der Welt, 
die von dieser Interaktion betroffen sind. Erfahrung mit Gefühlen und Vorstellungen 
ausstatten, so dass eine bewusste Absicht entsteht.“624 

Dewey stellt die Beziehung zwischen der traditionellen und progressiven Erziehung so dar, 

dass die erlebten und gesammelten Erfahrungen von Lernenden wichtige Elemente für die 

Entwicklung der Lernenden sind. Gemäß Dewey können die Lernenden so durch Erfahrungen 

Entwicklungsfortschritte erlangen. Erfahrung und Erziehung zeichnen sich gleichermaßen als 

essenzielle und interdependente Faktoren der Lernprozesse aus: 

„[...] Traditional versus Progressive Education“ liegt er dar, dass der Kern des progressi-
ven im Gegensatz zum hergebrachten Erziehungsdenken in der Verbindung von Erzie-
hung und Erfahrung besteht. Der progressive Ansatz sei wesentlich dadurch gekenn-
zeichnet, dass er die Erfahrungen der Lernenden als entscheidendes Moment des 
Erziehungsprozesses erkannt habe und zu entwickeln versuche.“625  

Nach Dewey steht der Begriff „Progressive Erziehung“ für den Versuch, die Schule zu einem 

Instrument für den Fortschritt zu schaffen. Das Schulwesen solle zur Förderung anstreben, die 

Erfahrungsentfaltung mit dem Durchdringen sämtlicher Prozesse zu unterstützen.626 Aus der 

 
624 Vgl. Dewey 1934.  
Aus: John Dewey (1934), Art as Experience. Kapitel “Having an Experience”. Übersetzt von Helmut Schreier 
625 Vgl. Dewey; Schreier 1986, S. 278f. 
626 Vgl. ebd. S. 74f.  



 

 223 

tuschemalerischen Erfahrung gehen traditionelle Elemente zuerst hervor, jedoch zeigen For-

schungsergebnisse aus dem Unterricht insbesondere auf, dass die Schüler*innen im Laufe der 

Zeit ihre eigenen Tuschezeichnungen gestalten, nachdem sie ihre eigenen Erfahrungen mit 

Tuschematerialien gesammelt haben.627 

Erfahrungen zwischen traditioneller und fortschreitender Tuschemalerei repräsentieren indi-

viduelle und künstlerische Erfahrungen der Lernenden und zeigen vielfältige Talente der Ler-

nenden auf. Durch die Erfahrungen mit dem Museumskoffer können die Lernenden durch 

entdeckendes Lernen ihre gesammelten Erfahrungen optimal künstlerisch realisieren. 

7.4.5 Entdeckendes Lernen mit dem Museumskoffer 

Koreanische Tuschemalerei hat künstlerisches und pädagogisches Potenzial, da sie nicht nur 

auf reinen traditionellen Zeichnungen zu finden ist, sondern die Kreativität der Schüler*innen 

ebenfalls zu inspirieren vermag und individuelle Entfaltungsmöglichkeiten als Darstellungs- 

und Gestaltungsmöglichkeiten darbietet. 

Das pädagogische Ziel der Zusammenstellung des Museumskoffers liegt darin, einen Überblick 

über die klassischen und modernen asiatischen Malereien herzustellen. Der Einsatz des Mu-

seumskoffers mit dem Hauptmotiv „Frieden“ repräsentiert die Wünsche der traditionellen 

südkoreanischen Lebensweisheit.628 Der Museumkoffer repräsentiert damit koreanisches Kul-

turerbe, Tradition und Lebenswelt. 

Außerdem beruht die traditionelle Tuschemalerei auf einer klassischen Malweise, die durch 

Meditation und Übungen mit Pinseln entstanden ist. Andererseits zeigt die Tuschemalerei 

eine moderne Malweise auf, die von der klassischen Tuschemalerei abgeleitet ist. Die letztere 

basiert zwar auf klassischer Tuschemalerei, da die verwendeten Materialien identisch sind, 

aber in ihrer Darstellung von experimenteller Liniengestaltung stellen sich darüber hinaus of-

fene Fragen im interpretativen Diskurs über die Darstellungen und ihre Beziehungen zwischen 

dem Bild und Betrachter, da sich Tuschemalerei sowohl auf die innere und äußere Welt der 

 
627 Collège Michelet in Toulouse (März 2015) : Unterrichtsbesuch „Was bedeutet Baum für Dich“: Einführung in 
die Tuschemalerei, 6te Klasse. 
628 Kim, 2016. S. 94f. 



 

 224 

Künstler*innen bezieht. Eine weitere Bedeutungsebene ist den Bildern zu entnehmen und de-

ren Interpretationen durch den Betrachter, die anhand entscheidender künstlerischer Merk-

male nachvollzogen werden können. 

Diese positiven und experimentfreudigen ästhetischen Entdeckungen während der Tusche-

malerei sind wichtige Erfahrungen, die die Schüler*innen im Rahmen des „entdeckenden Ler-

nens“ erworben haben. 

7.5 Unterrichtsbeispiel für den Einsatz des Museumskoffers als didaktisches 

Werkzeug 

In Folgenden wird auf den Museumskoffer als didaktisches Werkzeug im Unterricht eingegan-

gen, indem der Museumskoffer zunächst definiert und seine didaktische Rolle im unterrichts-

praktischen Kontext begründet wird. Dazu werden potenziell positive Aspekte für einen Un-

terrichtseinsatz des Museumskoffers in einer gymnasialen Oberstufe potenziellen Nachteilen 

gegenüber abgewogen, um dessen Beitrag für die angestrebten Lernziele aufzeigen zu können.  

Anschließend werden diese didaktischen Überlegungen über den didaktischen Beitrag des 

Museumskoffers für den beabsichtigen Vermittlungsprozess auf die Gestaltung eines unter-

richtspraktischen Beispiels bezogen angewendet, um die Bedeutung seines Beitrages konkret 

begründet darzulegen. Dazu wird abschließend ein Unterrichtsverlaufsplan in Verbindung mit 

entsprechenden fach- und inhaltsspezifischen Kompetenzerwartungen vorgestellt. Inhaltliche 

Schwerpunkte im Kernlehrplan des Bundeslandes NRW für das Fach Kunst in der gymnasialen 

Oberstufe werden ebenso bei der Konzipierung berücksichtigt und die inhaltliche Bezug-

nahme aufgezeigt. 

7.6 Über den Museumskoffer  

Über die Funktion des Museumskoffers definiert Gach, dass „es sich um eine didaktische auf-

bereitete Materialsammlung handelt. Sie ist ein transportables Mittel pädagogischer Muse-

umsarbeit. [...] aber auch im Rahmen von Unterrichtseinheiten oder Projekten außerhalb des 



 

 225 

Museums, vermitteln sie unterschiedlichen Zielgruppen mittels vielfältiger Zugänge zu ausge-

wählten Themen bestimmte (Basis-)Informationen.“629 

Nach Gach bietet der Museumskoffer den Schüler*innen insbesondere die Möglichkeit erleb-

barer Erfahrungen musealer Themen.630 Darüber hinaus erläutert Gach die Anwendung des 

Museumskoffers als „reichen (Wissens-) Schatz“ in sich, der für historisches Lernen genutzt 

werden kann. Die wertvollen historischen Gegenstände werden in Form des Koffers nachge-

staltet, um bestimmte geschichtliche Themen zu vermitteln. Somit hat der Museumskoffer 

einige historische Vorläufer.“631 Diese geschichtlichen Reisen mit dem Koffer ermöglichen die 

Vorstellung des Besuchs anderer Kulturen wie der asiatischen und afrikanischen Kultur und 

kommt der Besichtigung historischer Örtlichkeiten gleich,632 da diese geschichtliche Reise den 

Lernenden einen direkten Zugang zu dem Thema möglich macht. Er weckt Interesse an der 

Kultur und der Geschichte und schafft auch Erwartungen, die er im weiteren Verlauf erfüllen 

muss, und er inspiriert die Adressaten, sich mit Geschichte und Museen als Orte, an denen 

Geschichte bewahrt und repräsentiert wird, auseinanderzusetzten.633 Museale Sachgegen-

stände wie Materialien und Bilder werden in einen Koffer übertragen und er vertritt den Zeit-

geist der dargestellten Geschichte. Somit kann der Museumskoffer der kulturellen Vermitt-

lung dienen, die diese Tradition und das generationsübergreifende Kunst- und Kulturerbe 

weiter übermittelt. 

„Museumskoffer“ ist die Bezeichnung für Materialsammlungen, die aus verschiedenen 
Gründen an Zielgruppen mit Umfeld eines Museumsbesuches gegeben werden. Sie die-
nen vorrangig der Grundwissensver-
mittlung im Hinblick auf Themenberei-
che des Museums und bewegen sich 
inhaltlich oft anteilig im Rahmen des zu 
Entdeckendem und des Exemplari-
schen Lernens.“634 

 
629 Vgl. Gach, 2005, S.51. 
630 Vgl. ders., S. 48. 
631 Vgl. ebd. S. 11. 
632 Vgl. ebd. S. 48. 
633 Ebd.  
634 Vgl. Gach 2005, S. 27. 



 

 226 

 

 

 

 

Dadurch, dass der Koffer eine vielfältige 

Form der Gestaltung von Museen möglich 

macht, zum Beispiel durch Entdeckendes 

Lernen, selbständige Themaauswahl und 

Materialiensammlung, bietet der Muse-

umskoffer den Schüler*innen „die Möglich-

keit ganzheitlich zu arbeiten. Diese Arbeit 

mit Kopf, Herz und Hand kann zum Beispiel 

durch den Koffereinsatz in erfahrungsbezogenem, offenem und handlungsorientiertem Un-

terricht umgesetzt werden“.635 „Handlungsorientierter Unterricht steht für einen ganzheitli-

chen Ansatz des Lernens mit allen Sinnen und ist somit eine eigenständige Alternative zum 

traditionellen Fachunterricht, die im Sinne der Förderung des Kindes interessante Möglichkei-

ten aufweist. Diese lassen sich insbesondere mittels einer Materialsammlung, wie es ein Mu-

seumskoffer ist, nutzen und nachhaltig einsetzen.“636 

Daher ist der Museumskoffer eine offene Unterrichtsform, in dem man in Anlehnung an den 

Lerner durch ein orientiertes Konzept individuelle Lernkompetenz fördern kann. „Museums-

koffer bieten durch ihre inhaltliche bzw. methodische Breite eine Vielzahl von Zugängen, die 

in unterschiedlichen pädagogischen Ansätzen Anwendung finden können“637 

 
635 Vgl. Jank; Meyer 1994, S. 295. 
636 Vgl, Gudjons 1989, S. 11. 
637 Vgl. Gach 2005, S. 36f. 

Abbildung 108: Das Innere des Museumskoffers, 
2015, Foto : Kim, Young-Ran 2021 

Abbildung 109: Der Museumskoffer, Foto : 
Kim, Young-Ran 2021 



 

 227 

Gesammelte und repräsentative Objekte aus dem Museum werden als Nachbildung in einem 

Unikatkoffer zusammengestellt. Wenn der Museumskoffer die didaktisch-methodischen Ar-

beiten der kunstpädagogischen Lehrenden verbindet, eröffnet er den Zielgruppen vielfältige 

Zugänge zu einem Themenkomplex.638 Ein Koffer kann „ergänzend zum Einsatz [...] zur Vor- 

und Nachbereitung von geplanten außerschulischen Aktivitäten eingesetzt werden.“639 

Tuschemalerei hat einen historischen und kulturellen Hintergrund und vertritt eine Kunst, die 

ihren Ursprung in einer über einige tausend Jahre alte Tradition in der asiatischen Kultur hat. 

Daher ist sie eine Generationskunst, die den nächsten Generationen weiter übermittelt wor-

den ist, aber gleichzeitig beinhaltet sie auch kollektive und kulturelle Erinnerungen der asiati-

schen Lebenswelt. 

Die Übertragung zu einer nächsten Genera-

tion und die Überschreibungsmöglichkeit 

der gesammelten kollektiven Erfahrungen 

und Gedächtnisse können als „kulturelles 

Erbe“ bezeichnet werden. In Anlehnung an 

diesen kunsthistorischen und kulturellen 

Kontext der Tuschemalerei, kann Kunst als 

Kulturerbe in jetzigen und zukünftigen Ge-

nerationen als besonderen künstlerischen 

Ausdruck übertragen werden. 

 
638 Vgl. ders., S. 27f. 
639 Vgl. ders., S. 28. 

Abbildung 110: Museumskoffer mit „Ship-
Jang-Seng“ Motiven, Foto: Kim, Young-Ran  



 

 228 

 

Der Museumskoffer ist ein ideales didaktisches Werkzeug zur Vermittlung des internationalen 

‚Kulturerbes‘640 und gleichzeitig Erbe des künstlerischen Kulturguts. Die Kulturwissenschaftle-

rin Assmann641 definiert den Begriff „Kulturerbe“ als überschriebenes kollektives Gedächtnis 

und als Erfahrungen, die von einer Generation zur anderen übertragen und bewahrt worden 

sind. Assmann präzisiert die Beziehung zwischen Kultur und Erbe in der transkulturellen Ge-

neration im Folgenden: 

„Ein Erbe verbindet über die Generationenschwelle hinweg. Dahinter steht der Wille zur 
Kontinuität, dass etwas weitergeht, was der Tod nicht zerreißt. Die Menschen gibt es 
nicht mehr, die diesen Besitz geschaffen oder auch weitergegeben haben. Aber die Er-
ben partizipieren, sie werden zu Teilhaberinnen von etwas, das aus einer Zeit kommt, 
bevor sie selbst auf der Welt waren. Insofern hat Erbe sehr viel mit Kultur zu tun, denn 
auch sie ist dafür zuständig, dass etwas über die Lebensschwelle weitergegeben wird. 

 
640 Definition von Kulturerbe: „Als Kulturerbe wird die Gesamtheit der materiellen und immateriellen 
Kulturgüter bezeichnet. Es ist als Zeugnis der menschlichen Schaffens- und Schöpfungskraft von historischer, 
gesellschaftlicher, künstlerischer, wirtschaftlicher oder wissenschaftlicher Bedeutung und wird deshalb 
geschützt, gepflegt, erhalten und möglichst der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. [...] Es liefert den Menschen 
Bezugspunkte in Raum und Zeit. Kulturerbe kann sowohl dem Alltag entspringen als auch außergewöhnlich 
sein. Es wird aus der Vergangenheit überliefert, ist in der Gegenwart von Bedeutung und soll für die Zukunft 
bewahrt werden. Der Begriff des Erbes impliziert dieses zeitliche Fortbestehen über Generationen hinweg.“ 
Internetquelle dazu „Kulturerbe“. In: Online-Lexikon zur Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen 
Europa der Universität Oldenburg 
641 Aleida Assmann (1947) ist Literatur- und Kulturwissenschaftlerin. Ihr Forschungsschwerpunkt ist 
insbesondere „kulturelles Gedächtnis“. 

Abbildung 111: Museumskoffer mit „Ship-Jang-Seng“ Motiven, Foto : 
Kim, Young-Ran 2021 

Abbildung 112

: Museumskoffer, Foto : Kim, 
Young-Ran 2021 



 

 229 

Man erhofft sich, dass man noch Leuten erinnert wird, die später kommen, indem man 
ihnen etwas hinterlässt, was sie wertschätzen. Kultur beruht auf einem solchen Transfer, 
mit dem natürlich neben der Kontinuität auch die Frage der Veränderung, der Auswahl, 
der Umdeutung und der Aktualisierung einhergeht.“642 

Außerdem erläutert Assmann die positiven Aspekte des kulturellen Erbes darin, dass die Di-

mension der Vermittlung als besonders positiv am kulturellen Erbe geschätzt wird, die bereit 

ist zu zeigen, wie und warum ein bestimmtes „Erbe“ entstanden ist, wozu der historische Kon-

text miteinbezogen wird.643 

Die Tuschemalerei ist ein Kulturerbe-forschungsgeeignetes Kunstthema für das Kunsterbe und 

sie spiegelt sich als Kunstform in der Tradition bis zur Moderne wider. Darüber hinaus kann 

der Museumskoffer wegen der kulturübergreifenden und intertranskulturellen Eigenschaft 

einwandfrei zur Vor- und Nacharbeitung von geplanten außerschulischen Aktivitäten einge-

setzt werden.644 Diese Vor- und Nacharbeitung mit dem Museumskoffer kann zum einen dazu 

dienen, „in der Vorbereitungsphase für den Besuch im Museum das Einstiegslevel zu erhöhen, 

[...] zum anderen sollten damit nach der Exkursion zum Museum im Schulunterricht vertiefend 

auf spezielle Bereiche eingegangen oder Projektwochen mit Ideen gefüllt werden.“645 Eine 

Museumskoffergestaltung für die Tuschemalerei gilt daher als eine Begegnung mit den tradi-

tionellen Kulturerfahrungen aus Korea und ist gleichzeitig als asiatisches Kulturerbe von Be-

deutung, weil diese Tuschekunst als kulturelles und künstlerisches Erbe von Generation zu 

Generation kontinuierlich übermittelt wurde. 

7.6.1 Das didaktische Potenzial des Museumskoffers für den Vermittlungs-
prozess der künstlerischen Friedenserziehung in der Tuschemalerei 

Das Genre „Tuschemalerei“ stammt aus den klassischen bildenden Künsten in Korea, die von 

Generation zu Generation übermittelt wurde. Sie ist eine vertretbare national verbreitete tra-

ditionelle Kunst aus Korea und Kulturerbe, die über mehrere tausend Jahre bis in die heutigen 

Generationen weiter existiert. Tuschemalerei ist daher eine Kunst der historischen Zeitepoche. 

 
642 Vgl. Assmann 2020, S. 11f. 
643 Vgl. ders., S. 13. 
644 Vgl. Gach 2005, S. 28. 
645 Ebd.  



 

 230 

Aus diesem historischen Kontext heraus kann sich mit dem Museumskoffer mit der koreani-

schen Kunst und Kultur als Unterrichtsthema und ihren künstlerischen Besonderheiten im Un-

terricht auseinandergesetzt werden. Die von diversen Künstlern gemalte traditionelle Tusche-

kunst ist als nationaler Schatz bekannt, daher werden die Werke meistens in nationalen 

Museen bewahrt. Durch den Museumskoffer verstehen die Schüler*innen andere Kulturen 

und vertiefen ihr Wissen fremder Kulturen und Kunst. Diese kulturelle Begegnung im Unter-

richt nimmt fortlaufend einen wichtigen Stellenwert ein, da kulturelle Vielfalt und „Anerken-

nung der Bedeutung des traditionellen Wissens als Quelle immateriellen und materiellen 

Reichtums“646 wichtige Aspekte im Unterricht darstellen. 

Übereinkommend über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksfor-

men bestimmt der Begriff „kulturelle Vielfalt“ im Artikel 4 wie folgt.647 

„Kulturelle Vielfalt zeigt sich nicht nur in der unterschiedlichen Weise, in der das Kultur-
erbe der Menschheit durch eine Vielzahl kultureller Ausdrucksformen zum Ausdruck ge-
bracht, bereichert und weitergegeben wird, sondern auch in den vielfältigen Arten des 
künstlerischen Schaffens, der Herstellung, der Verarbeitung, des Vertriebs und des Ge-
nusses von kulturellen Ausdrucksformen, unabhängig davon, welche Mittel und Tech-
nologien verwendet werden.“648 

Erfahrung mit der kulturellen Vielfalt erweckt die Neugier der Schüler*innen und ermöglicht 

interkulturelle Begegnungen, in der sie ihren Horizont mit dem Museumskoffer sowohl in Be-

zug auf koreanische Malkunst als auch auf den kulturellen Horizont in Bezug auf asiatische 

 
646 Verabschiedung des "UNESCO-Übereinkommens zum Schutz und zur Förderung der Vielfalt kultureller 
Ausdrucksformen" und Arbeit der Bundesweiten Koalition für Kulturelle Vielfalt, initiiert von der DUK: 
Resolution der 65. Hauptversammlung der Deutschen UNESCO-Kommission, Bonn, 7. Juli 2005. (12. 10. 2021) 
Vgl. dazu Internetquelle: 
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/kulturelle-vielfalt/verabschiedung-des-unesco-uebereinkommens-
zum-schutz-und-zur 
647 Kultur und Natur, Kulturelle Vielfalt in Deutschland, 
Vgl. dazu Quelle: https://www.unesco.de/kultur-und-natur/kulturelle-vielfalt/kulturelle-vielfalt-deutschland-0 
(11. 10.2021) und 
Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen zur 
Verabschiedung auf der 33. UNESCO-Generalkonferenz 2005 (3.-21. Oktober 2005, Paris), Artikel 4, 1. 
Kulturelle Vielfalt, S. 5. https://www.unesco.de/sites/default/files/2018-
03/2005_Schutz_und_die_F%C3%B6rderung_der_Vielfalt_kultureller_Ausdrucksformen_0.pdf(11.10.2021) 
648 Vgl. ebd. 



 

 231 

Malerei und Kultur erweitern können. Eremjan erwähnt kulturelle Wertschätzung folgender-

maßen: „Kulturelle Kompetenzen bestehen darin, unterschiedliche Konstruktionen von Wirk-

lichkeiten wahrnehmen und wertschätzen zu können.“649  

Bevor auf das didaktische Potenzial mit der Anwendung des Museumskoffers eingegangen 

wird, soll zunächst der Begriff „Museum“ definiert werden. Tuschemalerei wurde in einem 

minimisierten Koffer als Museum vorgestellt, und diese Form zeigt viele Vorteile im Unterricht, 

daher werden insbesondere gewinnbringende Aspekte erwähnt. 

Über das Museum definiert Lersch, dass „Museen Erinnerungsräume sind, in denen mithilfe 

einer räumlichen Anordnung von Dingen eine Narration über die Vergangenheit und damit 

auch eine Utopie für die Zukunft entworfen wird“650 Lersch beschreibt die Funktion des Mu-

seums, indem er das Museum als „Erinnerungsräume, die mehrere Grundeigenschaften zu-

sammenbringen“651, bezeichnet. Diese Grundeigenschaften sind einerseits durch konkrete 

und materielle Beispiele und andererseits durch die Verbindung medialer Charakter gekenn-

zeichnet.652  

Der Museumskoffer ist ein tragbares Museum, welches den Schüler*innen Informationen und 

Inspirationsquellen zu dem gewählten Thema bieten kann.  

Das didaktische Potenzial des Museumskoffers liegt darin, dass erstens Ausstellungsgegen-

stände nicht maßstabgetreu in den Koffer gelegt werden, sondern in reduzierter Größe den 

Proportionen des Koffers angepasst werden. Daher können die Schüler*innen einen leichten 

Zugang zum Kunstthema erlangen, zum Beispiel sind sie in der Lage, direkt die gesammelten 

Materialien zu präsentieren, zu berühren, und die gesammelten Objekte zu beobachten. Au-

ßerdem kann man mit dem Museumskoffer Gerüche wahrnehmen und Musik hören. Durch 

diesen direkten Kontakt von multisensorischer Wahrnehmung kann das Unterrichtsthema 

den Schüler*innen leicht vermittelt werden. Zweitens ist der Museumkoffer durch leichte 

Tragbarkeit flexibel in einen anderen Raum transportierbar. Drittens kann der Inhalt des Mu-

seumskoffers mit einem neuen Thema erneut konzipiert und verwendet werden, weil das 

 
649 Vgl. Eremjan 2016, S. 139f. 
650 Vgl. Lersch 2013, S. 26. 
651 Vgl. ebd. 
652 Vgl. ebd. 



 

 232 

Thema je nach Klasse in der Schule variierbar ist. Für den thematischen Schwerpunkt, die Aus-

wahl der Materialien und den zeitlichen Rahmen können didaktische Schwerpunkte variabel 

verändert werden wie eine Wechselausstellung im Museum. Viertens eröffnen authentische 

Materialien aus dem historischen Kontext wie dünnes asiatisches Papier, Pinsel und Reibstein, 

denen die Schüler*innen zuvor noch nicht begegnet sind, den künstlerischen und kulturellen 

Zugang für den Kunstunterricht. Diese besonderen Tuschekunstmaterialien wecken kulturelle 

Neugier auf neue Dinge, somit wird die Motivation für den Unterricht erhöht. Fünftens ist der 

Museumskoffer ein geeignetes Medium, um die Kultur und neue Kunst anderer Kulturen vor-

zustellen. Daher eignet sich dieser Koffer insbesondere für die Einführungsphase der Präsen-

tation fremder Kulturen. Der Museumskoffer vertritt die Kultur und spiegelt Kunstepochen 

wider. Ströter-Bender erwähnt diese besonderen didaktisch-methodischen Aspekte:  

„Museumskoffer enthalten nicht nur Anregungen für Unterrichtsreihen, sondern sie ge-
ben auch Möglichkeiten der Kontextualisierung von vergangenen Epochen und ihren 
kulturellen Zeugnissen, indem sie beispielsweise durch biographische Ansätze, erwei-
terte Fragestellungen aufzeigen. Die Museumskoffer ermöglichen handlungsorientier-
tes, entdeckendes und experimentelles Arbeiten. Durch den Museumskoffer verbinden 
sich zugleich personenbezogene, erzählende, informative Ebenen mit Aspekten der Ob-
jektpräsentation und bzw. der Entwicklung von „Erfahrungsstationen“ mit Arbeitsauf-
trägen und kreativen Anregungen“.653 

Sechstens ist der Museumskoffer ein Medium, mit dem die Schüler*innen Gruppenarbeit zu 

zweit erfolgreich umsetzen können. Zum Beispiel kann am Ende des Tuschemalereikurs die 

Tuschemalerei mit dem Schwerpunkt des interkulturellen Lernens optimal eingesetzt werden. 

Als aktuelles Unterrichtsbeispiel kann ein interaktives und interkulturelles Lernen mit Manga 

genannt werden. Ein deutscher Schüler kann mit einer Schülerin aus Japan zum Beispiel einen 

Koffer „Manga“ aus Japan gestalten. Dabei lernen die Schüler*innen nicht nur japanische Kul-

tur kennen, sondern auch selbständiges und ganzheitliches Lernen654:Das Fach Kunst „in der 

Sekundarstufe II umfasst ganzheitliche Persönlichkeitsentwicklung, die die Wahrnehmung, 

 
653 Vgl. Ströter-Bender 2009, S. 19 
654 Vgl. Kernlehrplan NRW, Kunst Sek II, 2014, S. 14. 



 

 233 

Gestaltung und Reflexion der Vielgestaltigkeit von Kultur und Lebenswirklichkeit“ Schwer-

punkt legt.655 In persönlicher Begegnung kann von den Schüler*innen ein reziproker Lernpro-

zess in Gang gebracht werden und von ihnen als Gestalterinnen und Gestalter dieser Lernpro-

zesses gesteuert werden. Diese Teamarbeit hat ferner eine positive Wirkung für das 

„erlebende“ und „entdeckende“ Lernen. 

„Der Museumskoffer eignet sich für das ganzheitliche Lernen: „Museumskoffer bieten 
die Möglichkeit, ganzheitlich zu arbeiten. Diese Arbeit mit Kopf, Herz und Hand kann z. 
B. durch den Koffereinsatz in erfahrungsbezogenem offenem und handlungsorientier-
tem Unterricht umgesetzt werden“656, weil die Schülerinnen und Schüler mit diesen vor 
Ort tastbaren Gegenstände und Materialien aus dem Museumskofferdirekt hantieren 
können.657  

Siebtens hat Tuschekunst angesichts einer authentischen Materialeigenschaft einen hohen 

ästhetischen Einfluss auf die individuelle und künstlerische Ausdrucksmöglichkeit in ihrer ma-

lerischen Darstellung der Schüler*innen. Das asiatische Reispapier und der Umgang mit den 

Tuschefarben ermöglichen es, binnen kurzer Zeit, individuelle und selbst erfundenen Linien in 

der Tuschemalerei auszudrücken. Daher fördert der Museumskoffer die individuelle Talenten-

tdeckung. 

Achtens ist der Museumskoffer mit dem „erlebten“ und „erfahrbaren“ Lernen im Unterricht 

verankert. „Ein wichtiges kunstpädagogisches Ziel ist die Entwicklung von Wahrnehmungs-

kompetenz des Kindes und des Jugendlichen: [...] Die Praxis der sinnlichen Wahrnehmung, die 

Kenntnis von Wahrnehmungsgewohnheiten und die Hinterfragung der Kontexte von Wahr-

nehmungshandlungen sind darüber hinaus Voraussetzung für die Entstehung von künstleri-

schen Haltungen und für den Umgang mit den Dingen, Menschen und Prozessen in den Blick-

feldern der Kinder und Jugendlichen.“658  

Neuntens unterstützt das oben genannte „erlebte“ und „erfahrbare“ Lernen die Selbst-Sinn 

Förderung659 und die Entdeckung der potenziellen Talente der Schüler*innen. „In den Kern-

 
655 Vgl. ebd. 
656 Vgl. Gach. In: Jank; Meyer 1994, S. 295.  
657 Vgl. Gach 2005, S. 27.  
658 Vgl. Busse 2008, S. 143. 
659 Vgl. Wilsmann 2019, S. 45. 



 

 234 

lehrplänen Sek. I des Landes NRW taucht das Wörtchen „Sinn“ direkt zu Beginn in der Be-

schreibung der zentralen Ziele und Aufgaben unseres Faches auf.“660 „Sinn ist hier, in diesem 

Kontext, vor allem Medium zur Selbst-Verständigung, Verstehenssinn.“661 Dabei fokussiert 

der zentrale Aspekt des Sinnes „auf die Ausbildung individueller Erlebnis-, Vorstellungs- und 

Darstelllungsfähigkeit als ein sinnstiftendendes Mittel zur Selbstäußerung (MSB 2019, S7).“662 

Das Ziel der Selbst-Sinn Förderung ist, dass die Schüler*innen „in die Lage versetzt werden 

sollen, ihre Gestaltungen absichtsvoll zu begründen.“663 Es geht darum, kommunikative Fähig-

keiten zu stärken und „umfangreich sinnliche Erfahrungen“664 der Schüler*innen zu ermögli-

chen. Diese selbst erlebte Selbst-Sinn Förderung ist eine wichtige Basis für den selbständigen 

Lernprozess. „Ein auf individuelle Förderung fokussierter Kunstunterricht muss darauf be-

dacht sein, sehr viele an Entscheidungskompetenzen in die Hände der Schüler*innen zu le-

gen.“665 

Wilsmann erwähnt daher mögliche Zugänge der sinnlichen Erfahrung mit der ästhetischen Er-

fahrung, die Georg Peez entwickelt hat. Der zentrale Kernpunkt im Kunstunterricht handelt 

davon, „ästhetische Erfahrung als „lustbezogene und subjektive Empfindung mit einer auf Er-

kenntnisgewinnung gerichteten Wahrnehmung“ (Peez, 2008) möglich zu machen.666 Die fol-

genden Aspekte von Peez eignen sich für die ästhetische Erfahrung in der Tuschemalerei.667  

• Aufmerksamkeit für Ereignisse und Szenen, die Gefallen und Interesse wecken und 

hierdurch unmittelbares Spüren der Wahrnehmung bedingen. 

• Versunkensein und emotionales involviert sein im Augenblick. 

• Spannung und Überraschung, die ein Staunen vor dem wahrgenommenen Phänomen 

auslösen können 

• Erleben von Subjektivität und Individualität im Wahrnehmungsprozess. 

• Reflexion über die eigne Wahrnehmung und deren Prozesshaftigkeit mit hierdurch be-

dingter nötiger Distanz zum eigenen Wahrnehmungserleben 

 
660 Vgl. ebd. 
661 Vgl. ebd.  
662 Ebd. 
663 Ebd.  
664 Ebd.  
665 Vgl. ders., S. 36. 
666 Vgl. ebd, S. 45. 
667 Vgl. Peez 2008, S.71. In: Wilsmann 2019, S. 45f. 



 

 235 

• Festhalten der ästhetischen Erfahrung in ästhetischer Produktion 

• Mitteilen dessen, was die ästhetische Aufmerksamkeit erregte (kommunikativer As-

pekt). 

Zehntes kann der Museumskoffer je nach Thema des Koffers mit einem anderen Unterricht-

fach verknüpft werden. Fächerübergreifender Unterricht mit dem Museumskoffer schafft ei-

nen Raum für kreatives und konzeptionelles Denken für die Lernenden, da sie sich während 

ihrer Forschung mit der fachlichen und thematischen Dimension intensiv beschäftigen können. 

Die Lernenden können dadurch mehr Zeit für die Struktur und Konzeption des Museumskof-

fers gewinnen. Der Vorteil von fächerübergreifendem Unterricht ist, dass die Schüler*innen 

ihre soziale Kompetenz schulen und sie mit einem anderen Fachinhalt verbinden können. 

„Es ist nicht auszuschließen und sogar wünschenswert, wenn die Schülerinnen und 
Schüler über die speziellen fachlichen Fähigkeiten hinaus auch fächerübergreifende 
Qualifikationen ausbilden. Diese können sie beispielsweise dazu befähigen, generell 
Probleme zu lösen, überhaupt zu lernen oder sich in der Gruppe sozial kompetent zu 
verhalten.668“ 

Darüber hinaus basiert der Museumskoffer in einigen Ansätzen auf der didaktischen Grund-

lage der Ästhetischen Forschung, weil diese in einem offenen Bildungsraum stattfindet. „Der 

Lehrer setzt Rahmenbedingungen fest und wird Initiator*in und Begleiter*in von individuellen 

ästhetisch forschenden Prozessen, die sich in optimaler Weise in der Lerngruppe kollaborativ 

vernetzen“.669 Über das Medium des Museumskoffers hat Ströter-Bender kommentiert, dass 

der Museumskoffer eine geeignete Vermittlung von Kunst und Kulturerbe, des „entdecken-

den“ und „erlebenden“ Lernens sei.  

„Im Rahmen des „entdeckenden“ und des „exemplarischen“ Lernens gelten Museums-
koffer inzwischen als besonders eindrucksvolles und erfolgreiches Medium. Sie sind ein 
hervorragendes Unterrichtsmedium, das je nach den Lehranforderungen und Verände-
rungen der Ziel-und Altersgruppen abgewandelt und nuanciert werden kann. Gerade in 
Bezug auf die Vermittlung von Kunst und Kulturerbe, ästhetischen Traditionen wie ak-
tueller Kunst können dadurch im Unterrichtsgeschehen Akzente gesetzt werden, die bei 

 
668 Vgl. Gach 2005, S. 41.  
669 Vgl. Blohm 2016, S. 20ff. 



 

 236 

den Heranwachsenden nachhaltig im Gedächtnis bleiben, Forschungsfragen anregen 
und kreative Prozesse initiieren.“670 

Der Museumskoffer steht sowohl als Medium für die Vermittlung der Friedenerziehung im 

Mittelpunkt als auch als ein geeignetes kunst- und kulturvermittelndes Medium dar, das die 

Begegnung zwischen eigener Kultur und Fremdkultur herstellt. Ein kultureller Vergleich der 

eigenen mit einer fremden Kultur findet ebenso während des Unterrichts statt. Dadurch ent-

steht eine multikulturelle, heterogene Zusammensetzung einer Lerngruppe. Jede Schülerin 

und jeder Schüler kann ihren oder seinen Teil der kulturellen Sozialisation als Lerngegenstand 

für die Mitschülerinnen und Mitschüler durch die Konzeption und materielle Gestaltung des 

Musemskoffers einbringen. Über die positiven Aspekte der Museumskoffer erwähnt und kri-

tisiert Ströter-Bender Folgendes:  

„Der große Erfolg der Museumskoffer in den verschiedenen Einsatzbereichen steht auch 
vor dem Hintergrund, dass in der ästhetischen Sozialisation der Gegenwart eine visuelle 
orientierte Kultur dominiert. Zahlreiche, den früheren Generationen noch vertraute Ma-
terialien, Erfahrungen und Bearbeitungstechniken sind Kindern und Jugendlichen nicht 
mehr zugänglich oder auch nur bekannt.“ 671 

Aus diesen oben genannten besonderen didaktischen Potenzialen und methodischen Beson-

derheiten kann der Museumskoffer für den Vermittlungsprozess im Unterricht erfolgreich ein-

gesetzt werden. 

7.6.2 Unterrichtsplanung für den didaktischen Einsatz in Sekundarstufe II  

Mit dem Ziel einer Umsetzung der interkulturell erworbenen Kenntnisse der „friedvollen“ Li-

niengestaltung durch Tuschemalerei am Gymnasium in der Sekundarstufe II wird hier ein prak-

tisch geplanter didaktischer Einsatz an der gymnasialen Oberstufe thematisiert. Dabei wird 

der Kernlehrplan für die Sekundarstufe II Gymnasium/Gesamtschule in Nordrhein-Westfalen 

für den Unterrichtseinsatz als Basiselement berücksichtigt. Der Museumskoffer kann jedoch 

auch außerhalb schulischer Institute wie der städtischen Musik- und Kunstschule, Ateliers, 

Kunstvereine, Kunsteinrichtungen, private Schulen für Kinder und Erwachsenen einwandfrei 

 
670 Vgl. Ströter-Bender 2009, S. 9f. 
671 Vgl. ders., S. 14. 



 

 237 

als hervorragendes Medium eingesetzt werden. Als Aufgaben und Ziele des Faches für die Se-

kundarstufe II beschreibt der Kernlehrplan, dass Im „Fach Kunst alles zum Lerngegenstand 

werden kann.“672 Die Sekundarstufe II soll vor allem „wesentliche Beiträge zur ganzheitlichen 

Persönlichkeitsentwicklung, die die Wahrnehmung, Gestaltung und Reflexion der Vielgestal-

tigkeit von Kultur und Lebenswirklichkeit umfassen.“673 

Der Kompetenzbereich Rezeption in der Sekundarstufe II sieht im Kernlehrplan Kunst vor, dass 

„ästhetische Erfahrungen auch vorsprachlich und präkognitiv geprägt sind, sodass in diesem 

Zusammenhang praktisch-rezeptive Verfahren des Bildzugangs und der Bilderschließung, eine 

besondere Bedeutung haben. Die Schüler*innen nutzen diese Verfahren, um über subjektive 

Anknüpfungspunkte Fragen an Bilder zu entwickeln, die im Sinne des hermeneutischen Zirkels 

das Bild durch gezielt eingesetzte analytische Methoden sukzessiv erschließen.“674 Kompe-

tenzbereich Rezeption und Reflexion ist ein immanenter Bestandteil, da die Schüler*innen 

Fragen zum Bildkontext durch die gezielte Suche und Auswahl von Quellenmaterial in die Deu-

tung einbezogen werden, um den Bildsinn auch in seiner kontextuellen Dimension zu erschlie-

ßen.675 

Aus beiden Elementen der Kompetenzbereiche (Prozesse) und Inhaltsfelder (Gegenstände) 

entstehen Kompetenzerwartungen für die Sekundarstufe II.676 Die Inhaltsgegenstände, wie 

fachliche Inhalte, bestehen aus Bildgestaltung und Bildkonzepten, die durch die Rezeptions-, 

Produktionsprozesses in ihren inhaltlichen Schwerpunkten festgelegt sind. Neben diesen In-

haltsfeldern können weitere Aspekte von historischem Kontext im Grundkurs durch die Lehr-

kraft als erweiternde Themen untersucht werden: 

„Bildgestaltung und Bildkonzepte. Zusätzlich zu den nachfolgend ausgeführten verbind-
lichen inhaltlichen Schwerpunkten sind ergänzend Epochen, Stile, Künstlerinnen und 
Künstler verschiedener Kulturen, Arbeitsverfahren und Medien für die Ansteuerung der 
obligatorischen im Kernlehrplan ausgewiesenen Kompetenzerwartungen durch die 
Lehrkraft auszuwählen.“677 

 
672 Kernlehrplan für die Sekundarstufe II Gymnasium/Gesamtschule in Nordrhein-Westfalen, Kunst, 
Schulministerium NRW, 2014, S. 14.  
673 Vgl. ders., S. 11. 
674 Vgl. ebd. S. 16. 
675 Ebd.  
676 Ebd. S. 14. 
677 Ebd. S. 16f. 



 

 238 

Daher ist das Unterrichtsthema Tuschemalerei über „Exemplarische Einführung der Tusche-

malerei anhand der „friedvollen“ Liniengestaltung in den „Ship-Jang-Seng“ Motiven und Ken-

nenlernen des Museumskoffers von „Kim, Hong-Do“ mit dem Kernlehrplan NRW für die Se-

kundarstufe II einwandfrei im Grundkurs am Gymnasium anwendbar, da Tuschemalerei die 

koreanische historische Kunstepoche von 18 bis 20 Jahrhundert und besondere Malstile ver-

tritt. 

7.6.2.1 Kompetenzerwartung und inhaltlicher Schwerpunkt im Kernlehrplan 

NRW Fach Kunst in der gymnasialen Oberstufe, Grundkurs  

Es werden zuerst Teilziele der allgemeinen Kompetenzerwartung vom Grundkurs in Kunst er-

läutert und anschließend Teilziele im Bereich Bildkonzepte von der Rezeption für ein Unter-

richtsbeispiel genannt, da diese Teilziele optimal für die Einführung der Tuschemalerei mittels 

Museumskoffer umgesetzt werden können. 

Im gymnasialen Grundkurs schreibt der Kernlehrplan NRW vor, im Fach Kunst folgende Kom-

petenzerwartung in Rezeption für den Grundkurs anzustreben: 

• Schülerinnen und Schüler beschreiben eigene fremde Gestaltungen differenziert und 

stellen die Ergebnisse ihrer Analysen, Deutungen und Erörterungen fachsprachlich kor-

rekt dar.  

• Schülerinnen und Schüler erläutern und bewerten eigene und fremde Gestaltungen 

und ihre Bildsprache hinsichtlich der Form-Inhalts-Bezüge und des Einflusses bildex-

terner Faktoren. 

• Schülerinnen und Schüler vergleichen grundlegende Gestaltungskonzeptionen.678  

Da es sich um eine Einführung der koreanischen Tuschemalerei und kulturelle und künst-

lerische Wahrnehmung zwischen fremden und eigenen Kulturen handelt, sollte sich im 

Unterricht mit der kulturellen und künstlerischen Wahrnehmung der unterschiedlichen 

Kulturen auseinandergesetzt werden. Des Weiteren sollen die Schüler*innen kulturelle 

und künstlerische Bezüge zu der eigenen Kultur herstellen und ihre kulturellen Beobach-

 
678 Ebd. S. 21f. 



 

 239 

tungen in Bezug auf die Tuschemalerei mündlich und schriftlich wiedergeben. Der Muse-

umskoffer wird dabei als ein didaktisches Werkzeug für die Einführung verwendet, damit 

die Schüler*innen die sinnlichen Zugänge zur koreanischen Bildkunst erfahren können. 

Des Weiteren können die Schüler*innen durch die „Ship-Jang-Seng“ Motive die koreani-

schen Epochen des 18 Jahrhunderts und 19 Jahrhunderts kennenlernen. 

Am Ende des Unterrichts der Einführungsphase können die Schüler*innen folgende Teil-

ziele in der Rezeption erreichen: 

• Die Schülerinnen und Schüler erörtern an fremden Gestaltungen unter Einbeziehung 

bildexternen Quellenmaterials die biografische, soziokulturelle und historische Be-

dingtheit von Bildern. 

• Die Schülerinnen und Schüler vergleichen traditionelle Bildmotive und erläutern ihre 

Bedeutung vor dem Hintergrund ihrer unterschiedlichen historischen Kontexte. 

• Die Schülerinnen und Schüler analysieren und vergleichen die Präsentationsformen 

von Bildern in kulturellen Kontexten.679  

7.6.2.2 Unterrichtsverlaufsplan 

Im Anhang (vgl. Kapitel 10) findet sich ein Unterrichtsverlaufsplan für die gymnasiale Ober-

stufe, der für die 11te Klasse (Grundkurs) für das Gymnasium geplant wurde. Diese praktisch 

geplante Einführung einer Doppelstunde dient dazu, fundierte Kenntnisse in der Sekundar-

stufe I zu vertiefen. Insbesondere sie sind in der Lage, ihre erworbenen Kenntnisse der Sekun-

darstufe I praktisch und konzeptionell in die Sekundarstufe II einzubeziehen und selbständig, 

konstruktiv und themenbezogen umzusetzen. Anhand einiger konkreter Materialien und Vor-

stellungen von der Lehrkraft können die Schüler*innen die besondere Material-und Malphi-

losophie der koreanischen Tuschemalerei kennenlernen. 

Dabei habe ich den Grundkurs der gymnasialen Oberstufe680 für die Umsetzung meines Un-

terrichtsplans gewählt, da die Kompetenzerwartungen und inhaltlichen Schwerpunkte vom 

 
679 Vgl. ebd. S. 25. 
680 Vgl. ebd. S. 21- 25.  



 

 240 

Grundkurs der gymnasialen Oberstufe zur geplanten Unterrichtstunde mit dem Thema „Ein-

führung der Tuschemalerei mit den „Ship-Jang-Seng“ Motiven von „Kim, Hong-Do“ und Ken-

nenlernen der „friedvolle“ Liniengestaltung“ geeignet ist. 

7.7 Mögliche Problematik für den Einsatz des Museumskoffers an Schulen 

Der Museumskoffer ist ein kunstdidaktisches Medium, mit dem viele positive pädagogische 

Aspekte im Unterricht sowohl im schulischen Unterricht als auch außerhalb der Schule als 

Kunstprojekt einwandfrei umgesetzt werden können. Dennoch gibt es einige kritische Aspekte 

in seiner Umsetzung im Unterricht. 

7.7.1 Mangelnde Werkszeit an der Schule 

Erstens ist es schwierig, auf die individuellen Lernprozesse und Wünsche der Schüler*innen 

einzugehen und sie individuell zu unterstützen, da der aktuelle Kunstunterricht mit einer ho-

hen Teilnehmerzahl von den Lernenden, manchmal im Gymnasium über 33 Schüler*innen in 

der Klasse für die Lehrer*innen belastend ist. Daher fehlt den Lehrer*innen die Zeit für eine 

intensive individuelle Betreuung. Diese Problematik liegt in der Schulstruktur und schulischen 

Rahmenbedingung, in der man binnen eines begrenzten Zeitraums den Unterrichtsinhalt den 

Schüler*innen vermitteln sollte, obwohl die Lehrkraft sehr motiviert wäre, ihre individuellen 

Wünsche zu begleiten. Aus diesen Gründen kritisiert Blohm die pädagogischen Ansätze von 

Kämpf-Jansen: 

„Das, was jede Ästhetische Forschung von anderen Ansätzen des forschenden Lernens 
in der Schule unterscheidet, ist der Subjektbezug, Radikal gedacht muss es einerseits 
darum gehen, die Schülerinnen und Schüler dazu befähigen, sich selbst eine Forschungs-
frage und ein ästhetisches Forschungsprojekt zu erarbeiten. Andererseits sollen die 
Schülerinnen und Schüler Kompetenzen entwickeln, diese ästhetischen Forschungspro-
jekte eigenverantwortlich durchzuführen.“681 

Ästhetische Forschung strebt nach einer subjektbezogenen Hinterfrage von ästhetischen und 

produktiven Erfahrungen und Lernens, aber schulische Rahmenbedingen lassen sich nicht in 

die Praxis umsetzen.682 „Sie entwickelt ein Konzept, das meines Erachtens gut geeignet ist, 

 
681 Vgl. Blohm 2006, S. 100f. 
682 Vgl. ders., S. 98f. 



 

 241 

über die Institution Schule in der heutigen Form prinzipiell nachzudenken. Kunstunterricht er-

scheint mit Blick auf die Ästhetische Forschung als ein viel zu kleines Gefäß.683 

„Jedes Kind und jeder Jugendliche benötigt eigene Zeiträume und Zeitrhythmen und 
muss individuelle Hindernisse überwinden, um Intensität in ästhetischen Lernprozessen 
zu entwickeln. Selbstverständlich ist es für die Lehrerinnen und Lehrer schwierig indivi-
duelle kreative Prozesse eines jeden Schülers und einer jeden Schülerin überhaupt 
wahrzunehmen und in jedem Fall zu fördern oder überhaupt zu respektieren.“684  

Kämpf-Jansen setzt darauf, dass man für die Vermittlung der Ästhetischen Erfahrung einen 

bestimmten Lehrertypus benötigt, der bereit ist, komplexe Prozesse der individuellen Kunst-

entdeckung zu initiieren und zu begleiten. Außerdem solle die „Begeisterungsfähigkeit von 

der Lehrkraft ein wichtiger Motor für guten Unterricht sein.“685 Jedoch ist es aufwendig, dies 

unter den gegenwärtigen Rahmenbedingen der Schule umzusetzen, da die Schule andere 

Strukturen bietet: Die Schulinstitute richten sich nach dem vorgeschriebenen Kernlehrplan 

von Unterrichtsinhalten. Für eine individuelle Förderung fehlt die Zeit, da die Lehrkraft den 

Schüler*innen unter gleichen zeitlichen und räumlichen Bedingungen chancengleich das Un-

terrichtsthema vermitteln muss. 

7.7.2 Kritische Aspekte im Kunstunterricht: Kulturelles Wissen-und 
Lernniveau überprüfen und das Thema mit dem erlernten Wissen der 
Lernenden verbinden. 

Zweitens ist es zu bedenken, dass es für Schüler*innen ohne Vorerfahrungen überfordernd 

sein kann, sich mit der Vorgehensweise der Ästhetischen Forschung auseinanderzusetzen, da 

sie an vorherigen Schulen in sehr unterschiedlichem Maße Gelegenheit bekamen, ihre eigene 

Kreativität zu entdecken und zu erproben. Die Schüler*innen nehmen individuelle unter-

schiedliche Kenntnisse und Vorerfahrungen aus ihrer früheren Schullaufbahn mit und sind zu-

dem kulturell unterschiedlich sozialisiert beziehungsweise vorgeprägt. Daraus resultieren Er-

gebnisse, dass sie dazu neigen, ihre Lernmotivation zu verlieren, beziehungsweise Zweifel an 

ihrem eigenständigen Talent im Kunstunterricht haben. Die Schüler*innen beklagen sich bei 

der Lehrkraft, dass sie dann nicht befähigt sind, am Kunstunterricht teilzunehmen oder sagen, 

 
683 Vgl. ders., S. 100. 
684 Vgl. ebd. S. 100. 
685 Ebd. 



 

 242 

sie seien nicht begabt. Blohm stellte daher Frage „inwieweit und unter welchen Bedingungen 

solche Methoden und Formen des Unterrichts tatsächlich Kreativität und Erfahrungsintensität 

fördern können und welche Voraussetzungen gegeben sein müssen.“686 

Daher sollte die Lehrkraft immer vor dem Beginn des Unterrichts das Lernniveau, die Interes-

sen von Lerngruppen und den erlernten Wissenszustand des Faches Kunst sorgfältig überprü-

fen, ob das Unterrichtsthema für die Schüler*innen mit diesen pädagogischen Ansätzen der 

Ästhetischen Forschung umsetzbar ist. Das kann sogar mit dem erlernten Thema aber mit ei-

ner leichten Abwandlung des Themas je nach Lerngruppeinteresse angepasst werden, sofern 

die Schüler*innen der jeweiligen Jahrgangstufe unterschiedliche Lernmotivation und kultu-

relle Interessen zeigen. Als weiteres Beispiel können die Schüler*innen erlerntes Wissen in 

der vorherigen Jahrgangsstufe und ihre Erfahrungen mit einem neuen Thema ins nächste 

Schuljahr mitnehmen und somit haben sie die Chance, aufgrund von erlernten und erlebten 

Erfahrungen im Kunstunterricht selbstbewusst zu handeln und mitzugestalten. 

7.7.3 Umsetzung außerhalb der Schule als offener Unterricht: Mit 
handlungsorientierter und langzeitiger Planung im Voraus 

Nach Ansicht von Kämpf-Jansen zeichnet sich „ein guter Kunstunterricht dadurch aus, dass die 

Kinder sich auch außerhalb von Schule mit ihren ästhetischen Arbeiten auseinandersetzen, 

dass sie nachdenken, neue Dinge mitbringen, forschen, Eltern und Erwachsene befragen und 

in ihrer Arbeit einbeziehen.“687 Im schulinternen Kontext ist es aufwendig, solche offenen und 

kreativen Unterrichtsformen für einen längeren Zeitraum zu planen, da man sich im Vorfeld 

gegebenenfalls mit der entsprechenden Fachschaft abstimmen, mögliche fachliche Fragen 

und Interessen der Schüler*innen einbeziehen und weitere Begleitpersonen für eine außer-

schulische Exkursion organisieren sollte. Es ist daher ratsam, individuelle Forschungsthemen 

von Schüler*innen in einer individuellen fachlichen Betreuung durchzuführen, daher braucht 

es eine weitere Fachkraft in der Schule, damit sich die Schüler*innen mit ihren gesammelten 

Ideen weiterentwickeln können. 

Für die Schüler*innen ist es eine besondere Chance, das schulalltägliche Leben zu durchbre-

chen und an einem neuen Ort Kunst zu erleben und auszuprobieren. Sie interessieren sich 

 
686 Vgl. ebd. S. 99.  
687 Vgl. Kämpf-Jansen 1998, S. 40. In: Blohm 2006, S. 99. 



 

 243 

besonders dafür, kulturelle und künstlerische Besonderheiten kennenzulernen, wenn sie ih-

rem Impuls außerhalb der Schule selbst nachgeben können. Jedoch benötigen solche subjekt-

bezogenen sinnlichen Erfahrungen viel Zeit für die Schüler*innen. Daher muss die Lehrkraft 

langzeitige Lehrplanungen für die Schüler*innen machen, wozu eine Exkursion der Lernenden 

beitragen könnte. Die Lehrkraft soll den Schüler*innen Möglichkeiten geben, zu dem gewähl-

ten Thema ein Portfolio zu erstellen. Ein gut strukturiertes Zeitmanagement und Planung für 

das gesamte Lernziel sollten gut bedacht sein. Zum Beispiel kann eine Exkursion außerhalb der 

Schule durch offenen Unterricht wie eine Malerei in einem Atelier in der Kunsthalle durchge-

führt werden. So ein Unterricht außerhalb der Schule motiviert die Schüler*innen, experi-

mentfreudig und erfinderisch zu malen. Außerdem haben die Schüler*innen ihre eigenständi-

gen Maltechniken ausprobiert und gegenseitige Botschaften und Meinungen über die 

gemalten Bilder geäußert.688 Wie oben erwähnt, sollte das Lernen außerhalb der Schule mit 

langfristiger Planung einhergehen, ansonsten besteht die Gefahr, dass die sie nicht wissen, 

warum sie an dieser Malexkursion teilnehmen. Erlebtes und Erfundenes Lernen sollte sehr gut 

durch die Lehrkraft planbar und konzipiert sein, damit dies nicht im Chaos endet. 

7.7.4 Einschränkung im malerischen und zeichnerischen Ausdruck der 
Tuschemalerei 

Im Gegensatz zur klassischen Malerei im Kunstunterricht, indem die Schüler*innen auf dem 

Din A3 Block mit dem Farbkasten und Acrylmalerei gezeichnet und gemalt haben, kommt Tu-

schemalerei mit wenigen Farben aus. Man verwendet nur schwarze und weiße Tuschfarbe in 

der Tuschemalerei. Dies kann die Lernenden anfangs langweilen, da die Schüler*innen gerne 

lieber mit allen Farben malen möchten. Bei der farblichen Darstellung der Landschaftsmalerei 

möchten sie sich mit vielen Farben ausdrücken. Außerdem dauert es in der Regel sehr lange, 

bis sich die Tuschfarbe aus dem Tuschereibstein hergestellt ist. 

Wenn man in der Tuschemalerei mit maximal vier oder fünf Farben sein Bild farblich zum Aus-

druck bringt, ist dieser Lernschritt eher für die Fortgeschrittenen geeignet. Daher lernen die 

Schüler*innen die Tuschemalerei in der Anfangsphase mit schwarz-weißen Farben kennen. 

Dadurch, dass man die Tuschekunst hauptsächlich mit schwarz-weißen Farben nutzt, führen 

 
688 Exkursion an der Kunsthalle Bielefeld mit der achten Klassen 2012, Teilnahme am Atelier zu dem Thema 
„experimentelle Malerei“: Die Schüler*innen sollten zu einem Bild ein gemeinsames spontanes Image von 
einem Portrait gestalten, indem sie die Reihen der Malposition wechselten.  



 

 244 

diese farblichen Einschränkungen bei den Schüler*innen zu Langeweile im Unterricht. Dar-

über hinaus fordert die Dauer der Tuschefarbenherstellung einen hohen Zeitaufwand ein. So-

mit kann diese farbliche Einschränkung mit den schwarz-weißen Farben und die Dauer der 

Tuschefarbenherstellung ein Hindernis im Kunstunterricht sein. Daher sollte die Lehrkraft die 

Lernschritte genau im Voraus planen, ab welchem Zeitraum die Schüler*innen farbige Tusche 

anwenden können. In meiner Unterrichtspraxis wurde „Ecoline-Farbe“ (wasserlösliche Farbe) 

aus Frankreich verwendet, da der Farbverlauf und die Trocknungsdauer hervorragend für die 

Lernenden sind. 

Eine weitere Problematik in der Zeichnung liegt darin, dass die Tuschelinie für die perspekti-

vische und räumliche Zeichnung in den Jahrgansstufen 7 bis 9te Klasse689 nicht geeignet ist, 

da die Tuschelinie eine weichere Kontur hat im Vergleich zu den Bildern, die die Schüler*innen 

mit den Stiften zeichnen. Verschiedene Konzepte des Figur-Raum-Verhältnisses und räumli-

che Darstellung mit bestimmen konstruktiven Zeichnungen wie Zentralperspektive und Paral-

lelperspektive sind sehr schwer umzusetzen, da die Schüler*innen bei Perspektiven mit den 

Hintergrundgegenständen auf exakte Abstände, Proportionen und Raumbeziehungen in der 

bildnerischen Gestaltung achten müssen. Nach dem Kernlehrplan im Fach Kunst in Nordrhein 

Westfalen sind konkrete Kompetenzerwartungen in Bezug auf den inhaltlichen Schwerpunkt 

Form (Inhaltsfeld I: Bildgestaltung, Produktion), in den Jahrgangsstufen 7 bis 9690 festgelegt, 

so sollen die Schüler*innen:  

• durch das Mittel der Linie (Schraffur, Kritzelformen) plastisch-räumliche 

Illusionen gestalten. 

• raumillusionierende Bildkonstruktionen (Ein-Fluchtpunkt-Perspektive, 

Über-Eck-Perspektive) entwerfen. 

• plastische Gestaltungen durch modellierende Verfahren unter  

Berücksichtigung von Materialgerechtigkeit realisieren. 

 
689 Kernlehrplan für das Gymnasium, Sekundarstufe I in NRW, Kunst Sekundarstufe I, Ministerium für Schule 
und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen, 2011. 
690 Vgl. ders., S. 21-23.  



 

 245 

• verschiedene Konzepte des Figur-Raum-Verhältnisses und bewerten 

deren Wirkung entwerfen. 

• Kompositionen als Mittel der gezielten Bildaussage entwerfen und bewerten.  

Diese oben genannten konkretisierten Kompetenzerwartungen für die Jahrgangsstufe 7 bis 9 

können daher nicht mit der Tuschemalerei im Unterrichtsfach Kunst umgesetzt werden.  

7.7.5 Notwendigkeit einer guten Einführung über die 
Museumskoffergestaltung  

Fünftens muss die Lehrkraft den Schüler*innen viele Zugangsmöglichkeiten beziehungsweise. 

visuelle Zugangsmaterialien für die Museumskoffergestaltung zur Verfügung stellen, damit sie 

sich selbst Fragen zu dem Thema stellen können. Der Museumskoffer als Werkzeug der Inspi-

rationsquelle ist ein sehr wichtiger Lernprozess für die Schüler*innen. Daher ist die Einführung 

zum Museumskoffer sehr wichtig, wenn sie später selbst ihren eigenen Koffer gestalten sollen. 

Allein haben die Schüler*innen in der Anfangsphase Schwierigkeiten, den Koffer zu bestücken, 

daher sollte die Lehrkraft die vielfältige Formdarstellung des Koffers durch eine Präsentation 

zeigen. Bestimmte themenorientierte Konzepte und eine fachgerechte Einführung zur Vor-

stellung des Museumskoffers sind für einen guten Unterricht vorausgesetzt, bevor man den 

Unterricht mit dem Museumskoffer beginnt. Ferner solle die methodische Umsetzungsweise 

vom Museumskoffer den Lernenden transparent schrittweise mit einem Beispielkoffer erklärt 

werden, auf welche Weise der Koffer entstanden ist und welche optionalen Möglichkeiten es 

für die Lernenden gibt. Dabei geht es nicht darum, dass die Selbstbestimmungsmöglichkeit 

der Lernenden durch die Erklärungen beeinträchtigt werden, sondern es handelt sich um eine 

Präsentation einiger künstlerischer Werke an Gestaltungsmöglichkeiten, damit die Schüler*in-

nen anhand der diversen Beispielskoffer einen Impuls bekommen können. Ein Museumskoffer 

kann im Pult stehen, aber weitere Museumskoffer können per „PowerPoint“ vorgestellt wer-

den. Die Lehrkraft soll vielfältige Museumskoffergestaltungsmöglichkeiten präsentieren, wie 

der Koffer später mit den sinnlichen Erfahrungen der gesammelten Materialien aussehen 

könnte. Ohne ausreichende Beispiele und Impulse von künstlerischen Umsetzungsmöglichkei-

ten, verlieren die Schüler*innen in der Anfangsphase die Motivation zur Museumskofferge-

staltung. Darüber hinaus ist es sehr wichtig, Sicherheitsmaßnahmen während der Werkarbeit 

vor dem Beginn der Produktionsphase einzuhalten. Vorhandene Materialien, die an der 



 

 246 

Schule vorhanden sind, sollten den Schüler*innen zur Verfügung stehen und gleichzeitig sollte 

die Lehrkraft ihnen die Möglichkeit geben, ihre eigenen Materialien für die sinnlichen Erfah-

rungen zu sammeln. Für die jüngeren Jahrgangstufen wird meistens in der Schule bis zur ach-

ten Klasse ein Schuhkarton anstatt eines Koffers verwendet, aber die Schüler*innen in der 

Oberstufe haben keine Erfahrungen mit dem echten Museumskoffer. Daher sollen die Leh-

rer*innen durch die Präsentation des Museumskoffers einen wichtigen Impuls zur Realisation 

der Museumskoffergestaltung geben. Ein Museumskoffer kann zum Beispiel durch einen Rei-

sekoffer der 60’er Jahre, eine Box, eine Geschenkdose, oder Keksdose ersetzt werden. Ohne 

diese Einführung ist es für die Schüler*innen unvorstellbar, ihre eigenen Konzepte zum Muse-

umskoffer herzustellen, da sie am Anfang besondere Schwierigkeiten wegen des gestalteri-

schen Konzepts haben. Ferner haben sie Hemmungen an neuer Begegnung mit den neuen 

Materialien für den Kofferbau und mit dem neuen Kunstgenre wie der Tuschemalerei, den 

Umgang mit den Materialien, weil die Schüler*innen dies noch nicht behandelt haben. Aus 

diesen genannten Gründen ist eine kulturelle und künstlerische Einführung zu dem ausge-

wählten Thema der Museumskoffer-Gestaltung in der Anfangsphase wichtig, um erfolgreich 

den Koffer konzipieren zu können. Bei der Konzipierung des Koffers sollten die Lehrer*innen 

viele Input-Materialien für die Schüler*innen zur Verfügung stellen, damit sie Freude an der 

Erkundung neuer Materialsammlungen haben. 

7.7.6 Thema eingrenzen  

Sechstens sollte das Thema mit den „Ship-Jang-Seng“691 Motiven (vgl. dazu Kapitel 3.8.1) für 

die „friedvolle“ Liniengestaltung mit einem der „Ship-Jang-Seng“ Motive gewählt werden. Da 

die Schüler*innen bestimmte Vorstellungen über das gewählte Thema haben, ist es sinnvoll, 

das Thema des Koffers mit den „Ship-Jang-Seng“ Motiven zu assoziieren und dieses einzugren-

zen. Da es sich hier um einen modernen Kunstunterricht handelt, können die Schüler*innen 

ein Motiv zu einem Thema, zum Beispiel eins über „Bambus“, „ihren Lieblingsbaum“ oder 

Lieblingsblumen“ auswählen oder nur mit einem Motiv der „Ship-Jang-Seng“ Motive arbeiten 

und später selbst den eigenen Koffer erstellen. Der Grundkurs am Gymnasium hat in der Regel 

weniger als 20 Teilnehmer*innen, daher kann jeder seinen eigenen Koffer gestalten. Für den 

Fall, dass die Teilenehmerzahl mehr als 20 Schüler*innen betragen sollte, ist es ratsam, eine 

 
691 Zehn langlebende Lebewesen sind in Korea eines der beliebtesten Motive in der angewandten  
Kunst. 



 

 247 

Partnerarbeit zu zweit im Unterricht zu gestalten. Wenn der Museumskoffer als Partnerarbeit 

stattfindet, sollten die Lehrkräfte das Leistungsniveau der jeweiligen Gruppen überprüfen und 

das Interesse der Schüler*innen sollte bei der Gruppenverteilung berücksichtigt werden, so-

fern die Schüler*innen Hemmungen bei ihrer Partnerwahl haben. In der Regel wird sich bei 

der Gruppenverteilung an den Themeninteressen der Schüler*innen orientiert. Erlebtes und 

interaktives Lernen können mit positiven Aspekten in der Schule entwickelt werden, wenn das 

Thema für die Schüler*innen keine Überforderung darstellt. Darüber hinaus soll das Thema 

zur Museumskoffergestaltung für die Schüler*innen ein interessantes Thema sein, damit sie 

Freude an ihren Entdeckungen der sinnlichen Erfahrungen haben und sie gemeinsam mit ei-

nem anderen Lernpartner ihre Ideen aufbauen und weitere Vernetzungsmöglichkeit finden 

können.  

7.8 Chance der transkulturellen Begegnung und Integration in der 

kunstpädagogischen Verwendung der Tuschemalerei 

Im Folgenden wird die Bedeutung von „Transkulturalität“ in der Gesellschaft definiert und an-

schließend wird kurz die kulturelle Sozialisation und deren Einfluss im Unterricht untersucht. 

„Die Begriffe ‚Transkulturalität‘ und ‚transkulturell‘ bezeichnen intensive kulturelle Mi-
schungen, richten den Blick auf den Zustand der Verwobenheit unterschiedlicher kultu-
reller Traditionen im sozialen Raum und heben damit ab auf gesellschaftliche Verhält-
nisse, Situationen, Prozesse, Praktiken und Artefakte von großer Komplexität“692 

Als theoretisches Konzept beinhaltet Transkulturalität die Prämisse, dass Kulturen nicht in ho-

mogenen, fest definierten (etwa ethnisch, sprachlich oder territorial bestimmten) Einheiten 

bestehen, sondern sich vielmehr „über Beziehungsprozesse erschließen lassen und sich im 

stetigen Prozess des Werdens befinden“693 Diese Beziehungsprozesse implizieren weiterge-

hende Änderungen der kulturellen Bedeutungen, aus denen viele weitere offene Fragen nicht 

klar definiert werden können. Transkulturelle Beziehungen wecken Neugier, die Dynamik zwi-

schen den eigenen und den fremden Kulturwahrnehmungen zu unterscheiden.  

 
692 Vgl. Christ et al. 2016, S. 72f.  
693 Vgl. Eibach; Opitz-Belakhal; Juneja, Kultur (2012), Abs. 4. 
: Kultur, Kulturtransfer und Grenzüberschreitungen. Joachim Eibach und Claudia Opitz im Gespräch mit Monica 
Juneja. In: Zeitenblicke 11, Nr. 1, dazu Internetquelle: 
http://www.zeitenblicke.de/2012/1/Interview/index_html(07.11.2012) 



 

 248 

„Dieses dynamische Verständnis von Kultur führt zu einer verstärkten Fokussierung von 
Zusammenhängen und Wechselwirkungen und erfordert immer wieder neue Konstitu-
ierungen der Forschungsobjekte, da nicht gegebene Einheiten, sondern Prozesse und 
Beziehungen Gegenstand der Analyse sind.“694  

In der Schule und im Alltag bleiben die Lernenden durch diverse soziale Medien mit anderen 

Kulturen ständig in Kontakt und dies schafft interkulturelle Begegnungen. In Hinblick auf die 

Interkulturalität erläutert Ströter-Bender den Prozess und die Übermittlung der Interkultura-

lität folgendermaßen: „Interkulturalität entsteht durch die Interaktion und Kommunikation 

zwischen Angehörigen unterschiedlicher Kulturen, es ist ein Resultat einer kulturellen Über-

schneidungssituation.“695 Die Klasse ist durch multikulturelle Sozialisation mit diversen kultu-

rellen Hintergründen lebendiger und informativer geworden. Die Schüler*innen bringen an-

dere kulturelle Erfahrungen von ihrem Heimatland mit und ihre gestalterische 

Vorgehensweise beruht auf dem, was sie in ihrem Heimatland kulturell und künstlerisch ge-

sammelt haben. Ihre persönliche kulturelle Prägung fließt in der Gestaltung der eigenen 

Werke ein, sodass sie sich im nächsten Schritt über die entdeckten interkulturellen Erfah-

rungswerte im Vergleich der individuell gestalteten Werke austauschen können. Durch diese 

multikulturellen Begegnungen können die Schüler*innen ihre bisherigen Wahrnehmungen in 

ihrem Lernprozess berücksichtigen und dadurch erwerben sie neu erlernte und erlebte trans-

kulturelle Erfahrungen. Diese neuen Erfahrungen ermöglichen einen Raum für die Schüler*in-

nen, ihre eigene neue transkulturelle Kunst zu gestalten. Sie lernen eigene Gestaltungsmög-

lichkeiten kennen, indem sie transkulturelle Erfahrungen in einer fremden Kultur und Kunst 

sammeln. Diesbezüglich wurden daher positive pädagogische Aspekte für den Vermittlungs-

prozess und das didaktische Potenzial des Museumskoffers im Kapitel 7.6.1. begründet, und 

warum transkulturelle Begegnung im Unterricht mit dem Museumskoffer möglich ist. Zum 

Beispiel kann eine Museumskoffergestaltung als Gruppenarbeit mit dem Thema Manga Serie 

in Kooperation mit einem japanischen Austauschschüler einen besonderen Lernzuwachs bei 

Schüler*innen erzielen, da dies die Aneignung eines neuen Kunstverständnisses möglichst un-

mittelbar und vertiefend ermöglicht. 

 
694 Vgl. Christ et al. 2016, S. 73. 
695 Vgl. Ströter-Bender 2010, S. 48. 



 

 249 

7.9 Beispiele der „friedvollen“ Tuschemalerei als Konkretisierung des 

Vermittlungsprozesses im künstlerischen Unterricht: künstlerische 

Forschung anhand eines Unterrichtsbeispiels an Schulen und 

Universitäten 

In diesem Kapitel wird auf die konkret umgesetzten künstlerischen Linienbeispiele der Tusche-

malerei eingegangen. Künstlerische Arbeiten sind zuerst von den Grundschüler*innen in 

Bielefeld im Rahmen eines Projektgewinnes „Kultur und Schule“ als ein ausgewähltes beson-

deres Kunstprojekt in der Dauer von anderthalb Jahren an der Grundschule Schröttinghausen 

in Bielefeld umgesetzt worden. (2006-2007) Anschließend konnten zahlreiche Kunstprojekte 

im Kreis Lippe für die Grundschulschüler*innen mit Unterstützung vom Schulamt im Kreis 

Lippe in Detmold an mehreren Schulorten durchgeführt werden. (2006-2010) Anschließend 

werden künstlerische Erfahrungen mit der Hospitation der Tuschemalerei an der Gesamt-

schule Collège Michelet in Toulouse in Frankreich präsentiert. Darüber hinaus werden Stu-

dienarbeiten der Universität Paderborn in Unterstützung von der Werkstatt Malerei „Heritage 

for Peace, Friedenkunst und kreative Kommentare“ im Jahr 2016, „Märchenhafte Kommen-

tare- Ei Projekt in Kooperation mit der GRIMMWELT-KASSEL (UNESCO-

Weltdokumentenerbe)“ im Jahr 2016 und „Heritage for Peace Remember 1914-1918. Kunst, 

Krieg, Frieden, Ein Letter-ART Projekt (Schwerpunkt Malerei) mit Ausstellung in Sainte Anne 

d’Auray (Bretagne/Frankreich)“ im Jahr 2017 fortgeführt. 

In der städtischen Schule wie der Musik- und Kunstschule der Stadt Bielefeld wurde zuerst die 

„Einführung in die Kalligrafie“ für Jugendliche im Jahr 2003 als Sonderprojekt durchgeführt 

und wurde durch eine gute Resonanz im Jahr 2009 im Rahmen einer Sommerakademie mit 

dem Thema „fernöstliche Malerei und kreative Bildgestaltung“ im Jahr 2009 bis 2016 fortge-

führt. Diese künstlerischen Arbeiten von der Grundschule bis zur Universität zeigen in ihrer 

Darstellung unterschiedliche Malweisen, auf die in dem folgenden Kapitel anhand der ent-

standenen Bilder eingegangen wird.  



 

 250 

7.9.1 Grundschule Schröttinghausen und Kunstprojekte mit dem Schulamt 
Kreis Lippe 

Nach einem erfolgreichen halbjährigen Kunstkurs „Kunst 

in Korea“ im Jahr 2006, wurde das Kunst- und Kulturpro-

jekt durch den Gewinn des „Kultur und Schule“ Landes-

programmes NRW in Bielefeld umgesetzt. Dieses Kunst-

programm wurde mit dem Thema „Tanz mit dem 

asiatischen Pinsel“ für ein Jahr durchgeführt. Die Kinder 

waren im Alter von 6 bis 9 Jahren (aus der Klasse 1. bis 

4.) und sie haben bereits Vorkenntnisse über die Kultur 

in Korea im Frühjahr 2006 gesammelt, da ein halbes Jahr 

davor ein Kunstein-

führungskurs über 

Korea angeboten 

wurde. Im Gegen-

satz zu Deutschland haben die Kinder vor allem Informa-

tionen über „Hangeul“ und koreanische Schriftzeichen er-

halten, waren sehr begeistert und zeigten große Interesse 

an einer Reise nach Süd-Korea. Zur kulturellen Vertiefung 

wurde eine kurze Einführung der Lebenskultur, Sitte und Kunst von Korea vorgestellt. Die The-

men, mit denen sich die Kinder beschäftigt haben, sind Naturstudien in der Tuschemalerei. 

Hauptsächlich haben die Kinder die Welt der Fauna und Flora gezeichnet und gemalt, sowie 

langlebende Lebewesen wie Schildkröten, Kraniche und Tannenbäume.  

Abbildung 113: Jan Hildebrandt, 
Drachenvogel, „Picasso und Co“, 
Grundschule Schröttinghausen, 
Bielefeld, 2006 

 

Abbildung 57: Elena und Char-
lotte, Sommergarten, Grund-
schule Schröttinghausen, 2006, 
Foto: Young-Ran KimAbbildung 
58: Jan Hildebrandt, Drachenvo-
gel, „Picasso und Co“, Grund-
schule Schröttinghausen, Biele-
feld, 2006 



 

 251 

 

 

 

Abbildung 114: Elena und Charlotte, Sommer-
garten, Grundschule Schröttinghausen, 2006, 
Foto: Young-Ran Kim 

 

Abbildung 59: Jan Hildebrandt, Drachenvogel 
und Briefträger, Grundschule Schröttinghau-
sen, 2006, Foto: Young-Ran KimAbbildung 60: 
Elena und Charlotte, Sommergarten, Grund-
schule Schröttinghausen, 2006, Foto: Young-
Ran Kim 

Abbildung 115: Jan Hildebrandt, Drachenvogel und Briefträger, Grundschule 
Schröttinghausen, 2006, Foto: Young-Ran Kim 

 

Abbildung 61: „Tanz mit dem asiatischen Pinsel“ Zusammenarbeit mit dem 
Schulamt Kreis Lippe, Grundschule Heiligenkirchen und Weerthschule in Det-
mold, Ausstellung am 05. 06. 2007, Schulamt Detmold, Foto: Young-Ran KimAb-
bildung 62: Jan Hildebrandt, Drachenvogel und Briefträger, Grundschule Schröt-
tinghausen, 2006, Foto: Young-Ran Kim 



 

 252 

Darüber hinaus sind weitere Bilder im 

Rahmen eines Kunstprojekts mit dem 

Schulamt Kreis Lippe und den diversen 

Grundschulen entstanden. An den diver-

sen Grundschulen waren die botanischen 

Motive wie Blumen, Bambus, Obst und 

Gemüse beliebt. Auch tierische Motive 

wie Schmetterlinge, Unterwasserwelt, 

Fisch und Regenwald wurden im Unter-

richt aufgegriffen. Was im Unterricht auf-

gefallen ist, ist, dass die Kinder nach einer 

einleitenden Einführung der Tuschemalerei ihre Reiseerinnerung von Besuchen zum Beispiel 

des internationalen Zoos, Tierparks, Aquariumsmuseum und botanische Gärten mit der Tu-

schemalerei verknüpft haben. Die Kinder haben die Motive ausgewählt, die sie aktuell im All-

tag erlebt haben, vor allem konnten sie die Papageien aus den Erinnerungen heraus malen, 

ohne eine Vorlage der Lebewesen. Dieses Förderprojekt in Kunst wurde im Zeitraum vom 04. 

Bis 22. 06. 2007 im Gebäude des Schulamt Kreises Lippe Detmold der Öffentlichkeit präsen-

tiert. 

Abbildung 116: Förderprojekt „Tanz mit dem 
asiatischen Pinsel“, 05. 06. 2007, Schulamt 
Kreis Lippe, Detmold 

 

Abbildung 65: Textilgestaltung, „Mini-Tischde-
cke“, 2007, Foto: Young-Ran KimAbbildung 66: 
Förderprojekt „Tanz mit dem asiatischen Pin-
sel“, 05. 06. 2007, Schulamt Kreis Lippe, Det-
mold 

Abbildung 117: „Tanz mit dem asiatischen Pinsel“ Zusammenarbeit mit dem 
Schulamt Kreis Lippe, Grundschule Heiligenkirchen und Weerthschule in Det-
mold, Ausstellung am 05. 06. 2007, Schulamt Detmold, Foto: Young-Ran Kim 

 

Abbildung 63: Förderprojekt „Tanz mit dem asiatischen Pinsel“, 05. 06. 2007, 
Schulamt Kreis Lippe, DetmoldAbbildung 64: „Tanz mit dem asiatischen Pin-
sel“ Zusammenarbeit mit dem Schulamt Kreis Lippe, Grundschule Heiligenkir-



 

 253 

 

 

 

 

Die Schüler*innen696, die an diesem Kunstpro-

jekt teilgenommen haben, haben sich  

 
696 Teilnehmer*innen der Grundschule Weerthschule und Heiligenkirchen: Anne-Sophie Rüchel, Joshua 
Kersting, Huynh y Nhi Lu, Perrin Farho, Lisa Marie Märtens, Melissa Oppermann, Lea Borcheld, Dennis Feiert, 
Brian Wottcke, Cheyenne Hütter, Chiara Hager, Pauline Brandt, Ann Kathrin Geuenich, Hannah Willing, Emilie 
Levesque, Markus Simon 

Abbildung 118: Textilgestaltung, „Mini-Tisch-
decke“, 2007, Foto: Young-Ran Kim 

Abbildung 119: Textilgestaltung, „Kopfkissen“, 
2007, Foto: Young-Ran Kim 

 

Abbildung 67: Textilgestaltung, „Schuhbeutel“, 
2007, Foto: Young-Ran KimAbbildung 68: Tex-
tilgestaltung, „Kopfkissen“, 2007, Foto: Young-
Ran Kim 

Abbildung 120: Textilgestaltung, „Schuhbeutel“, 2007, Foto: Young-Ran Kim 

 



 

 254 

sowohl mit der Malerei als auch mit der Textilgestaltung für die angewandten Designprodukte 

auseinandergesetzt. Es war am Anfang sehr schwierig, in einer ruhigen Atmosphäre zu arbei-

ten, da die Kinder zuerst die Verfasserin kennenlernen wollten und viele Fragen über Korea 

hatten. Nachdem die Schüler*innen ein vertrautes Gefühl mit der Verfasserin entwickelt hat-

Abbildung 121: Textilgestaltung, "Engel", Kopfkissen, 2007, Foto: 
Young-Ran Kim	

 

Abbildung 71: Textilgestaltung, "T-Shirt", Grundschule Horn, 
2008, Foto: Young-Ran KimAbbildung 72: Textilgestaltung, "En-
gel", Kopfkissen, 2007, Foto: Young-Ran Kim	

Abbildung 122: Textilgestaltung, "T-Shirt", Grundschule Horn, 
2008, Foto: Young-Ran Kim 

 

Abbildung 69:Grundschule Hasselbach, Detmold, 2008, Foto: 
Young-Ran KimAbbildung 70: Textilgestaltung, "T-Shirt", 
Grundschule Horn, 2008, Foto: Young-Ran Kim 



 

 255 

ten, „konnten sie konzentriert und ruhig arbeiten, was sich besonders positiv auf das Verhal-

ten der Schüler*innen auswirkte.“697 Dabei gab es ruhige Musik aus Peru, Korea und ruhige 

Pianomusik im Hintergrund. Die Musik für die Tuschemalerei soll sorgfältig ausgewählt wer-

den. Beispielsweise wurden Naturgeräusche von Wasser und Tierwesen während des Kunst-

projekts abgespielt. „Diese ruhige Atmosphäre und die musikalische Untermalung während 

der Arbeit führten dazu, dass die Kinder immer wieder gerne in das Angebot gingen und es 

nicht langweilig fanden. Besonders freuten sich die Schüler*innen über die Möglichkeit, am 

Ende des Projektes ein eigenes T-Shirt zu gestalten und mit nach Hause zu nehmen“698  

 

7.9.2 Unterrichtsbesuch am „collège 
Michelet“ in Toulouse mit dem Schwerpunkt Tuschemalerei: „Baum“ malen 

Im Jahr 2015 hatte die Verfasserin die Möglichkeit, an einer Gesamtschule in Toulouse ein 

dreiwöchiges Praktikum in Frankreich zu absolvieren. Es handelte sich um einen Kunstunter-

richt, in dem die asiatische Tuschemalerei 

in der sechsten Klasse vorgestellt werden 

 
697 Kommentare über das Kunstprojekt „Tanz mit dem asiatischen Pinsel“ durch den Schulleiter der 
Grundschule Lockhausen in Bad Salzuflen, 2006. 
698 Vgl. ebd.  

Abbildung 123: Grundschule Hassel-
bach, Detmold, 2008, Foto: Young-Ran 
Kim 

 

Abbildung 73: Pinsel aus Papier, 2015, 
Foto: Young-Ran KimAbbildung 
74:Grundschule Hasselbach, Detmold, 
2008, Foto: Young-Ran Kim 

Abbildung 124: Pinsel aus Papier, 2015, 
Foto: Young-Ran Kim 

 

Abbildung 75: Linienübungen, 2015, Foto: 
Young-Ran KimAbbildung 76: Pinsel aus Pa-
pier, 2015, Foto: Young-Ran Kim 



 

 256 

sollte. Die Schüler*innen waren zwischen zehn und elf Jahre alt. Das Thema war, einen 

„Baum“ ohne Pinsel und ohne Bleistift zu malen. Dabei hatte die Kunstlehrerin den Schüler*in-

nen anstatt des Pinsels eine Papierseite einer Küchenrolle auf den Klassentischen verteilt, wel-

che 

sie gerollt und anstatt eines Pinsels verwendet haben. Die Tuschfarben wurden als schon fer-

tige Flüssigkeiten (schwarze Tusch, Ink.) durch die Lehrkraft auf den Tellern der Schüler*innen 

verteilt. Sie sollten in Gruppenarbeit einen selbst vorgestellten Baum malen und zeichnen. 

Anschließend gab es die Reflexionsphase zuerst mit den Schüler*innen und anschließend ein 

Präsentationsgespräch durch interaktive Kommunikation mit der Lehrerin und den Lernenden.  

Die besondere Erkenntnis in dieser Tusch-

malweise besteht darin, dass die Schüler*in-

nen von der traditionellen Tuschmalweise 

komplett abgewichen sind. 

Das Unterrichtziel war, dass die Schüler*in-

nen ihre eigenen Linien zu dem Thema 

Abbildung 125: Linienübungen, 2015, Foto: 
Young-Ran Kim 

 

Abbildung 77: Ausstellung, "les arbres 
(Bäume)", 2015, Foto: Young-Ran KimAbbil-
dung 78: Linienübungen, 2015, Foto: Y-
oung-Ran Kim 



 

 257 

„Baum“ finden und vielfältige Formen von Bäumen durch eine Tuschlinie zum Ausdruck brin-

gen sollten. 

Dabei führte die Kunstlehrerin keine Einführung zum Thema der Linienführung durch. Den-

noch konnten die Schüler*innen erstaunlicherweise die Materialeigenschaften von einem 

weißen weichen Papier und Tuschfarben differenzieren, als sie angefangen haben, Formen 

von Baumumrissen zu skizzieren. 

7.9.3 Unterrichtsbeispiele an der Musik -und Kunstschule der Stadt Bielefeld 
und der Universität Paderborn 

2003 wurde ein Kurs für Kalligrafie und asiatische Malerei an der Musik- und Kunstschule der 

Stadt Bielefeld in Bielefeld durchgeführt. Im Rahmen eines weiteren kulturellen Kunstprojekts 

wurde Tuschemalerei ab 2010 regelmäßig an der Musik- und Kunstschule der Stadt Bielefeld 

mit dem Thema „fernöstliche Malerei und kreative Bildgestaltung“ regelmäßig angeboten. Die 

Teilnehmer*innen bestanden aus vierzehn Personen im Alter ab 12 Jahren, Jugendlichen und 

Abbildung 126: Ausstellung, "les arbres (Bäume)", 2015, 
Foto: Young-Ran Kim 



 

 258 

auch Erwachsenen. Besondere Erfahrungen in diesem Kunstprojekt bestehen in der künstleri-

chen Entwicklungsphase, in der die interaktive Kommunikation zwischen den Teilnehmer*in-

nen erfolgreich stattgefunden hatte. Wenn eine Schülerin anwesend war, hat eine Erwach-

sene diese Person unterstützt und umgekehrt wurden viele Hilfestellungen von den 

Jugendlichen an die Erwachsenen gegeben.  

 

Vor dem Kurs haben alle Teilnehmer*innen an einer meditativen „Qi-Gong“ Übung teilgenom-

men und jeder sollte eine „Qi-Gong“ Übung vor dem Seminarbeginn zeigen, so dass unter-

schiedliche „Qi-Gong“ Bewegungen in der Natur demonstriert wurden. Die Musik- und Kunst-

schule der Stadt Bielefeld liegt im Wald, inmitten der Sparrenburg in Bielefeld und somit 

Abbildung 127: Sommerakademie, Musik-und Kunstschule der 
Stadt Bielefeld, 2010, Foto: Young-Ran Kim 



 

 259 

konnten die Teilnehmer*innen jeden Morgen in der Natur „Qi-Gong“ trainieren. Anschließend 

fingen sie an, mit der Tuschemalerei zuerst Grundlinien zu zeichnen. 

Da die Gruppe aus Menschen mit unterschiedlichen sozialen Hintergründen bestand, haben 

sie sich mit unterschiedlichen altersgerechten Themen in Kleingruppen auseinandergesetzt 

(es gab drei unterschiedliche Themen von A, B und C), so dass keine stereotypische Wieder-

holung im Unterricht vorkam. 

 

 

 

 

 

 

 

 
Abbildung 128: (A) Naturstudie, 2010, Foto: Young-
Ran Kim 

Abbildung 129: Jennifer, 8te 
Klasse, 2010, Foto: Young-Ran, 
Kim 

 

Abbildung 130: (B) Charlotte, 5te Klasse, Kar-
tengestaltung, 2010 

 



 

 260 

Im Jahr 2016 und 2017 wurde ein Kunstprojekt mit der Tuschemalerei durch die Verfasserin 

an der Universität Paderborn durchgeführt. Das Hauptthema des Seminars war im Rahmen 

dieses Kunstseminars „Remember 1914-1918. Kunst. Krieg. Frieden“: Letter-ART Galerie von 

Studierenden der Universität Paderborn, den künstlerischen Beitrag mit der Tuschemalerei zu 

verknüpfen. Die Universität Paderborn implementierte seit 2002 unter der Leitung von Prof. 

Ströter-Bender ein Forschungsschwerpunkt zur Kunst-und Kulturvermittlung des UNESCO-

Welterbes für die Lehramtsausbildung.699 Dank ideenreicher Seminarinhalte und weiterfüh-

renden Ideen zum Beitrag des Kulturerbes sind innovative künstlerische Studienarbeiten un-

ter der Leitung von Prof. Dr. Ströter-Bender entstanden. Dabei zeigten sie in ihren Seminaren 

durch ihre Präsentationen jegliche kulturelle Vielfalt und Welt-Erbe Kunst in respektvollem 

Umgang gegenüber der Erinnerungskultur. Außerdem setzten sie sich mit den jeweiligen kul-

 
699 Vgl. Ströter-Bender 2010, S. 11. 

Abbildung 131: Frank Laurenz, 
2012 Abbildung 132: (C) Landschaft, Kolja, Rohrbach, 

13 Klasse, 2011 



 

 261 

turellen Besonderheiten in der Malerei auseinander. Daher wird hierbei kurz die Welt-Kultur-

erbe-Education und deren Zusammenhang mit dem Kultur-Erbe erwähnt. Nach Tewes wird 

der Begriff „World Heritage Education“ im Folgenden definiert: 

Bei dieser Gelegenheit wird annäherungsweise und bündig der Zusammenhang zwischen 

„Welt-Kulturerbe-Education“ als Bildungskonzept und „Kultur-Erbe“ als Begriffsdefinition er-

läutert. Nach Tewes wird der Begriff „World Heritage Education“ wie folgt definiert:  

„Die World Heritage Education verfolgte das Ziel, in allen Altersgruppen ein Bewusstsein 
und eine ganzheitliche Sensibilisierung für Tradition und Geschichte sowie den Schutz 
und den Erhalt kultureller Vielfalt auf regionaler, nationaler wie globaler Ebene nachhal-
tig zu fördern und festzulegen. Der Ansatz basiert auf den Anliegen und Konventionen 
der UNESCO und weiteren bildungs- und kulturpolitisch relevanten Vermittlungskonzep-
ten.“700 

Im Hinblick auf das Thema kulturelle Vielfalt setzt sich Ströter-Bender in ihrer Forschung pri-

mär mit kunstdidaktischen Konzepten und methodischen Instrumenten ihrer unterrichtsprak-

tischen Umsetzung wie beispielsweise dem Museumskoffer auseinander, damit neue kunst-

pädagogische Perspektiven für die Auseinandersetzung der Schüler*innen in interkulturellen 

Lernprozessen eröffnet werden können. Dabei verknüpft Ströter-Bender das interkulturelle 

Lernen mit der interkulturellen Anerkennung und der Integration im Umgang mit dem UESCO-

Welterbe: „Das Ziel der UNESCO als zwischenstaatliches Forum ist es, die internationale Zu-

sammenarbeit in Bildung, Wissenschaft, Kultur und Kommunikation für den Frieden in der 

Welt zu fördern und zu stärken.“701 Kulturelle Vielfalt wird als eine der wichtigen gemeinsa-

men Lernprozesse in der Schule betrachtet. Darüber hinaus betont Ströter-Bender die Wich-

tigkeit der kulturellen Vielfalt für eine transnationale Zusammenarbeit: 

„Kulturen werden in den aktuellen Positionen der UNESCO nicht länger als voneinander 
abgegrenzte Inseln verstanden, sondern in einer erweiterten Definition als weltweit ver-
flochtene Systeme, deren historische und gegenwärtige Beziehung in transnationalen 
Kontexten stehen. [...] wie immaterielle Überlieferungen (zum Beispiel Sprachen, Ritu-
ale, Lieder, Märchen). Sie verbindet sich mit der Anerkennung der Menschenrechte, 
Friedenserziehung und der Notwendigkeit der Bewahrung kulturelle Werte.“702 

 
700 Vgl. Tewes 2010, S. 137. 
701 Vgl. Ströter-Bender 2010, S. 168. 
702 Vg. ders., S. 169. 



 

 262 

703Kulturelle Vielfalt und Welterbe-Kunst kann im Seminar mit dem Thema und der Methode 

der Tuschemalerei hervorragend umgesetzt werden, weil diese schöne Kunst der Tuschema-

lerei die kulturell geprägte kollektive Identität und Kunst von Süd-Korea vertritt, die aus einem 

historischen Kontext hervorgeht. Darüber hinaus ist Tuschemalerei ein immaterielles Kultur-

erbe,704 weil sie von der traditionellen Kunst, Lebensweisheit und Ritual in der koreanischen 

Gesellschaft beeinflusst wurde. Sie ist außerdem von der koreanischen Religion und der Phi-

losophie bis in die heutige Zeit geprägt worden. Es geht darum, in diesem Seminar die kultu-

relle Vielfalt des immateriellen Kulturerbes und der koreanischen Tuschemalerei von der kul-

turellen Einführungstheorie bis zur Umsetzung ihrer vielfältigen Aspekte zu unterrichten. 

Dabei fokussiert sich die Tuschemalerei nicht nur auf die Ästhetischen Erfahrungen der Stu-

dierenden, sondern auch auf die vielfältige eigenständige und kreative Umsetzung der Kunst 

und Ideenentwicklung in der Malerei. 

Das Ziel des Seminars war daher, ei-

nerseits eine kulturelle Vielfalt an-

hand koreanischer Malerei in Form 

traditioneller Kunst abzubilden, und 

darüber hinaus „Friedensge-

fühle“ bei der Bildgestaltung im 

Sinne der „friedvollen“ Liniengestal-

tung zu erwecken.  

 

Die im Seminar vorgestellten „Ship-Jang-Seng“-Motive aus Korea waren die geeigneten The-

men, um diese „Friedensgefühle“ in der Kunst zu vermitteln. Kreative Kommentare zur Tu-

schemalerei, Anwendung mit dem Museumskoffer und deren Umsetzung mit dem Thema der 

 
703  
704 Immaterielles Kulturerbe steht für ein traditionales Erbe, des von Generation zu Generation übermittelten, 
geistigen Kunst-und Kulturerbes. „Ob Tanz, Theater, Musik, Bräuche, Feste oder Handwerkskünste – 
Immaterielles Kulturerbe ist lebendig und wird von menschlichem Wissen und Können getragen. Es ist Ausdruck 
von Kreativität, vermittelt Kontinuität und Identität, prägt das gesellschaftliche Zusammenleben und leistet 
einen Beitrag zu nachhaltiger Entwicklung.“ Vgl. dazu Internetquelle UNESCO: https://www.unesco.de/kultur-
und-natur/immaterielles-kulturerbe(07.03.2022) 

Abbildung 133: Seminar 2016/2017, Linie zeichnen 



 

 263 

„Ship-Jang-Seng“ Friedensmotive705 wurden am Anfang des Seminars erklärt, damit die Stu-

dierenden den Zusammenhang der Tuschemalerei und Frieden in der Kunst im Vorhinein ver-

stehen konnten.  

Zu Beginn des Seminars haben die Studierenden einige grundlegende Übungen mit kalligrafi-

schen Linien gezeichnet. Anschließend konnten sie sich mit Motiven aus der Natur, den „Ship-

Jang-Seng“, mit dem Baumbusbaum zeichnerisch vertraut machen. 

 

Nach grundlegenden Übungen mit den Linien konnten sie diese erlernten Linienübungen für 

Ihr Thema umsetzen und neue Techniken entdecken.  

 
705 Vgl. Kim 2016, S. 94-97. 
  
 

Abbildung 134: Linienübungen, Se-
minar 2016/2017 



 

 264 

 

 

 

Am Ende des Seminars konnten die Studierenden ihre eigenen Motive im Sinne ihrer Interes-

sen, wie zum Beispiel Landschaft und Tiermotive selbständig auswählen. Sie haben binnen 

kurzer Zeit die besonderen malerischen und materiellen Eigenschaften der Tuschemalerei 

kennengelernt und konnten ihr Fachwissen der Tuschemalerei vertiefen. Neben der Freude 

an einer Neuentdeckung der fernöstlichen Malerei, ist im Seminar aufgefallen, dass sie gerne 

mit selbständig ausgewählten Themen arbeiteten. Anschließend wurden die entstandenen 

künstlerischen Werke an mehreren Orten in Deutschland und auch Frankreich im Rahmen ei-

nes Kunstprojekts das „Letter Art“ Projekt im Jahr 2017 in Saint Anne d‘Auray ausgestellt. 

Abbildung 135: Bambus Zeichnen, Se-
minar 2016/2017 

 



 

 265 

Hier sind die Ergebnisse der künstlerischen Arbeiten der Studierenden: 

 

Es gab jedoch einige kritische Aspekte im Seminar. Eine Vielzahl der Teilnehmer und die Stu-

dierenden hatten nicht genügend Zeit zum Kennenlernen der klassischen Übungen, wie bei-

spielsweise die richtige Pinselhaltung oder die Tuscheherstellungsverfahren in stillen Momen-

ten. Eine friedliche Begrüßung des Tages mit einem Tee im Rahmen einer Zeremonie hätte 

sich am Anfang des Seminares sehr positiv auf die Studierenden und die Lernatmosphäre aus-

gewirkt. Es hätte eventuell ein Friedensgebet in dieser Teezeremonie stattfinden können. In 

der Reflexionsphase fehlte die Zeit, interaktiv zu arbeiten, und in der die Studierenden ihre 

Abbildung 136: Pflanzen, Blüten, Universität 
Paderborn, 2017 



 

 266 

Bildkonzepte vorstellen und ihre gegenseitige Korrektur vornehmen konnten. Eine positive 

und problematische Erfahrung mit der Tuschemalerei hätte in der Reflexionszeit im Feedback-

Gespräch stattfinden sollen. 

Es hätte in diesem Seminar einen besseren Lernertrag erzielt, wenn die Studierenden mehr 

Zeit und Raum gehabt hätten, ihre gesammelten Ideen zu präsentieren und untereinander 

einen Dialog zur kulturellen Begegnung und künstlerischen Erfahrung mit der koreanischen 

Malerei geführt hätten. 

7.9.4 Vielfältigkeit der Ausdrücke der Schwarz-Weiß Kunst anhand von 
Werken Stéphane Calais.  

Neben der klassischen Tuschemalerei gibt es die moderne Malerei, die wie Tuschemalerei aus 

schwarzen und weißen Farben entstanden ist. Die Umsetzungsweise entstand zwar aus Sieb-

druck, jedoch zeigen die künstlerische Darstellung und der Reiz an den Bildern von Stéphan 

Calais 706  den Lernenden potenzielle tuschemalerische Umsetzungsmöglichkeiten, weil sie 

diese selbst mit den schwarzen und weißen Linien und das Flächenverhältnis mit den Linien 

vergleichen können. Daher wird hier die Kunst von Séphane Calais vorgestellt. 

Im Jahr 2016 hatte ich die Gelegenheit, schwarz-weiß bedruckte Bilder, die per Siebdruck um-

gesetzt wurden, zu besichtigen. In Palais de Tokyo in Paris hat sich der Künstler und Kunstdo-

zent Stéphane Calais auf moderne Weise mit den Linien und Flächen auseinandergesetzt. Ste-

phane Calais zeigte in seiner Ausstellung «les roses et les verts (une fête galante) and Automne 

Hiver» 707 im Jahr 2016 die Motive aus Flora und Pflanzen, die aus realistischer und abstra-

hierter Struktur der Natur stammen. Wie der Ausstellungstitel vermittelt, stellt er die Welt der 

Flora und Pflanzen (als ein galantes Fest) aus. Seine Motive, die an der großen Wand in einem 

unterschiedlichen Foyer ausgestellt wurden, wurden mit tuschemalerischen Linien kombiniert. 

Am Eingang der Ausstellung bekommt man zuerst den Eindruck, als ob es eine Tuschekunst-

ausstellung wäre, aber gleich entdeckt man, dass es sich um eine Ausstellung handelt, die vom 

Siebdruck geprägt ist. Gleichzeitig sind in seiner Ausstellung die vielfältigen Formen der Linien 

 
706 Stéphan Calais (1967-) Künstler, Kunstdozent in Frankreich, moderne und abstrakte Malerei, vgl. dazu 
Quelle: https://www.artspace.com/artist/stephane_calais(06.07.2021) 
707 https://www.palaisdetokyo.com/en/event/stephane-calais(05.07.2021) 



 

 267 

und Formen zu sehen. Mit einfachen schwarz-weißen Tönen verlieh er der künstlerischen Be-

sonderheit Ausdruck, indem er mit minimalistischem Stil die pflanzliche Welt künstlerisch dar-

stellt. Die gesamten Bildflächen bestehen aus diversen Bildern, die er per Siebdruck angefer-

tigt hatte. Dort findet man ein Zusammenspiel aus schwarzfarbigen Farbflecken, Linien und 

Flächen. Die Besonderheit dieser Ausstellung liegt darin, dass er mit einer Farbe vielfältige 

gestalterischen Ausdrucksmöglichkeiten gezeigt hat. 

 

„Die Tuschekunst und Gegenwartskunst haben sich als Aufhebung des binären Gegensatzes 

zwischen Tuschekunst und Gegenwartskunst im aktuellen Kunstdiskurs als eine willkommene 

und produktive Möglichkeit erwiesen, die Beweggründe und Neuerungen von Künstlern, die 

mit Tusche arbeiten, besser zu verstehen.“708 Obwohl Kalligrafie und Tuschemalerei den glei-

chen Ursprung und gemeinsame Materialien verwenden, erweisen sie künstlerische Vielfalt 

in der Kunst Sogar der Künstler Calais hat nicht auf dem traditionellen Tuschepapier gemalt, 

sondern auf einer Schablone. Er hat jedoch die feine Struktur der Blumen per Siebdruck wie-

dergegeben, aber wiederrum versucht er, die Flächen um die floralen Motive tuschemalerisch 

zu ergänzen. Seine Pinselführung, die mit breiten Baumrinden repräsentiert ist, zeigt eine Har-

monie in dem Gesamtbild. Hier steckt das Potenzial der Tuschemalerei und der Kalligrafie. Die 

traditionale Mal- und Schreibweise kann in die Moderne einfließen. Daher stellt sich mir die 

 
708 Vgl. Ma, 2015, S. 50-59. 

Abbildung 137: Stephane Calais, Ausstellung in Palais de Tokyo, « les roses et les verts (une 
fête galante) and Automne Hiver » von 18. 02. 2016 bis 11. 09. 2016, Bildquelle: 
https://artmap.com/palaisdetokyo/exhibition/stephane-calais-2016?print=do(03.02.2022) 



 

 268 

Frage, wie man die Teilnehmer zu kreativen Lernwegen für die Kalligrafie und die Tuschema-

lerei im Unterricht begeistern kann und welche kunstpädagogischen Unterrichtsmethoden 

hierfür weiter in der modernen Malerei erforscht werden sollen.  

7.9.5 Didaktischer Ausblick  

Der Museumskoffer ist für den Einsatz des Unterrichts von der Grundschule bis zur Universität 

wegen seines transkulturellen Vermittlungsvermögens universell einsetzbar und umsetzbar. 

Darüber hinaus kann die Tuschemalerei als Kulturerbe im Kunstprojekt durchgeführt werden, 

da nachweislich viele Kinder positive Neugier gezeigt haben. Die ausgestellten Bilder zeigen 

vielfältige künstlerische Eigenschaften der Liniendarstellungsweise. Die „friedvollen“ Tusche-

linien spiegeln somit die einzigartige Kultur von Asien und die besondere Malweise in der 

Kunst wider, da sie mit den besonderen Malutensilien wie einem rundförmigen Pinsel und 

Reibstein angewendet werden. Das Wasserverhältnis zu dem Reibstein und der Tusche ist 

schlicht mit einer schwarzen Farbe dargestellt, die vielstufige Farbabstufungen zeigt. Wegen 

des besonderen Malcharakters und des malphilosophischen Hintergrunds der Tuschemalerei 

zeigt die Tuschekunst ihre positiven Aspekte im Vergleich zur europäischen Malerei. Die Mal-

ausdrucksweise ist sehr schnell umsetzbar, jedoch benötigt es viele Vorübungen und Geduld, 

bis die Lernenden ihre „friedvolle“ Linie entdecken. Der Weg zur Erfindung ihrer „friedli-

chen“ Linien und deren Entwicklungsweise ist unbegrenzt kreativ, da die Künstler je nach Mo-

tiven, Räumlichkeit und Zeit, Lichtverhältnissen ihre diversen künstlerischen Wahrnehmungen 

ausdrücken können. Die asiatische Tuschemalerei beruht auf meditativer Konzentration und 

Vereinigung. Darüber hinaus soll die Lehrkraft im Vorfeld die Unterrichtsreihe gut von dem 

Museumsbesuch bis zur Ausstellung organisieren. 

Die Tuschemalerei ist außerdem ein Kulturerbe-forschungsgeeignetes Kunstthema. Sie ver-

tritt sowohl die klassische Malerei als auch die Kunst der Moderne, weil die Schüler*innen 

durch „Entdeckendes Lernen“ und der Vielfältigkeit der Tuschekunst ihr Wissen in der Tusche-

malerei wiedergeben können.  

Der Unterrichtseinsatz des Museumskoffers ist für die künstlerische Umsetzung der Tusche-

malerei ein hervorragendes didaktisches Werkzeug, denn es vermittelt nicht nur wesentliche 

Aspekte asiatischer Kunst, sondern lässt zudem Lernenden den Freiraum, ihre eigene, harmo-

nische Linien- und Formgestaltung zu entdecken. So entstehen Friedensgefühle während des 



 

 269 

künstlerischen Schaffungsprozesses. Tuschemalerei erweckt diese Gefühle und vereinigt sich 

mit dem inneren Bedürfnis nach friedvoller Harmonie. Diese kulturübergreifenden Lernpro-

zesse ermöglichen den Lernenden ganzheitlich und ästhetisch-produktiv, ihre künstlerischen 

und kulturellen Lernhorizonte zu erweitern. 

Die Unterrichtsstunde wird für die Einführungsphase geplant und angepasst, weil diese Ein-

führungsphase für die Vorbereitung des Museumsbesuchs einen Einblick in die Malerei ver-

schafft. Aber auch dieser Einstiegsunterricht eignet sich für den schulischen Unterricht, wenn 

die Lehrkraft ihn mit gut vorbereiteten digital angefertigten Fotos präsentiert. Bei der Einfüh-

rungsphase ist es wichtig, dass die Lehrkraft den Lernenden das Interesse an einer neuen 

künstlerischen Darstellung erweckt und sie motiviert. 

In der Reflexionsphase zeigen die Ergebnisse, dass die Schüler*innen durch gegenseitige Kor-

rektur, das ästhetisches Tagebuch und Ideentauch interaktiv arbeiten und sich über ihre äs-

thetische Erfahrung von „Entdeckendes Lernen“ austauschen können. Es wird durch das Ge-

spräch festgestellt, dass die Schüler*innen vielfältige Einsatzmöglichkeiten der Kalligrafie und 

Tuschemalerei ausprobieren können, indem sie anhand des Tagesbuchs Fragen und Eindrücke 

der Tuschemalerei zusammenfassen. Anschließend werden die Erfahrungen mit der Tusche-

malerei reflektiert und ausgetauscht.  

Wie die Ausstellung von Stéphane Calais zeigen konnte, zeigt die schwarz-weiß Malerei Kunst 

in einer vielfältigen und kreativen Dimension. Ein Gemälde der Tuschemalerei kann ebenso in 

Form eines Siebdrucks als „Surface Design“ entstehen. Wegen der materiellen Eigenschaft mit 

dem Siebdruckpanel wirkt das Tuschebild anders, als hätte man es auf dem asiatischen Tusch-

papier gemalt. Dank der modernen Digitaltechniken mit hoher Auflösung durch das Scannen 

kann man jedoch kreative Linien auf Holzplatten oder auf einer Leinwand drucken. 

Tuschemalerei hat in sich einen Charakter der Kultur verwandelt, daher können die Schü-

ler*innen diese kulturellen und künstlerischen Erfahrungen mit der Tuschemalerei, traditio-

nell experimentfreudig und spielerisch erlernen. Darin liegt das pädagogische Potenzial der 

Tuschemalerei. 



 

 270 

8 Zusammenfassung und abschließende Betrachtung der 

Forschungsergebnisse 

Resümee 

Das Forschungsthema „Die friedvolle Linie“ ist im Sinne seiner künstlerischen Besonderheiten 

vor dem Hintergrund der koreanischen Tuschemalerei und seiner Vermittlungsmöglichkeiten 

im Unterricht der Sekundarstufe II und Erwachsenenbildung praktisch anhand von verschie-

denen Unterrichtsbeispielen und eines exemplarischen Unterrichtsverlaufsplans untersucht 

worden. 

Die Tuschekunst wurde ursprünglich auf Seide und anschließend ab dem 1. Jahrhundert n. Chr. 

auf Papier ausgeführt. Sie ist eine bekannte Alltagskunst im asiatischen Kulturraum sowohl für 

den Zweck des Schreibens als auch für das Malen. Die Tuschekunst und ihre Malphilosophie 

wurden während der buddhistischen Glaubensvermittlungsperiode durch chinesische Mön-

che und Abgesandte in Korea und Japan verbreitet. Kalligrafie und Tuschemalerei wurden spä-

ter von Gebildeten, Gelehrten und Hofdamen verwendet. Daher besitzt die Tuschekunst den 

philosophischen Hintergrund des Buddhismus, da diese Form des schönen Schreibens und der 

Malerei im Tempel von Mönchen ergründet wurde, um die Philosophie der Stille des Buddhis-

mus zu bewahren. Tuschekunst wurde gleichzeitig während der Meditation verwendet, um 

innere Gelassenheit und Frieden zu erlangen. Das Ziel der Zen-Meditation ist es, nach einer 

natürlichen Gelassenheit zu streben, wie es die tuschemalerische Malphilosophie in der Bild-

gestaltung repräsentiert. Diese innere, konzentrierte Kraft der Zen-Meditation kann durch die 

Tuschemalerei mit einer Leichtigkeit harmonisch dargestellt werden. Der Seelenzustand des 

Künstlers spiegelt sich daher in seiner Tuschekunst wider. Die meditierte Gelassenheit und die 

Tuschekunst vereinigen sich im Bild.  

Im Laufe des wirtschaftlichen Wachstums während des 18. Jahrhunderts befindet sich Korea 

dank der Könige „Young-Jo“ und „Jeung-Jo“ auf einem blühenden Höhepunkt der Tuschema-

lerei. Die Erweiterung der Kunstakademie „Do Hwa Won“ ermöglichte es den koreanischen 

Künstlern, ihre vielfältige Forschung in Bezug auf Sittenbilder und Landschaftsmalerei fortzu-

setzen. Im 18. Jahrhundert haben koreanische Künstler durch die Sittenbilder das bürgerliche 

Leben sozialkritisch, realistisch und ironisch dargestellt. Als vertretende Künstler sind hier 



 

 271 

„Kim, Hong-Do“, „Jeong-Sun“ und „Shin, Yun-Book“ zu nennen. Die Besonderheit der korea-

nischen Landschaftsmalerei liegt darin, dass neben der Nachahmung der Natur eine subjektive, 

künstlerische Position hinzugefügt wurde, beispielsweise die Entdeckung der Perspektiven 

und der Schattenmethoden. 

Die Darstellungsweise der Kalligrafie durch Künstlerinnen und Künstler wie „Miaozi“, „Oh-Se-

Chang“ zeigt in der Hinsicht eine Besonderheit auf, dass anhand der Kalligrafie über die schöne 

Schreibkunst hinaus künstlerische Aspekte in einer besonderen Zeichnungsart dargestellt wer-

den kann. 

Im Hinblick auf die Liniengestaltung der Kalligrafie resultieren ihre Ergebnisse oftmals darin, 

dass die kalligrafischen Linien vielfältige künstlerische Eigenschaften aufweisen, welche von 

einer malerischen Atmosphäre beeinflusst worden sind. 

Die Tuschemalerei ist eine traditionell erhaltene Kunstform im asiatischen Lebensraum und 

zählt zu dessen Kulturerbe, weil ihre Maltechniken von Generation zu Generation weiter über-

mittelt worden sind. Sie ist ein Kulturerbe, weil diese Malerei seit der Geburt der buddhisti-

schen Philosophie im asiatischen Kulturraum weiterverbreitet worden ist. Die Besonderheit 

der Tuschemalerei liegt darin, dass diese Kunst fächerübergreifend, ganzheitlich von der 

Grundschule bis zur Erwachsenenbildung im Unterricht eingesetzt werden kann. Tuschemale-

rei basiert auf der meditativen und innenkehrenden Philosophie. Dabei fokussieren sich ma-

lerische Prinzipien auf asiatische Philosophien wie die Zen-Philosophie und den buddhisti-

schen Glauben. „Friedensgefühle erwecken“ ist durch die malerische und materielle 

Philosophie der Tuschekunst geprägt. Daher werden Malphilosophie und Tuscheutensilien 

wie Papier, Pinsel, Reibstein und Stangentusche als wertvolle vier Schätze betrachtet. 

Die Tuschemalerei ist einerseits durch die traditionelle Malerei, die aus der generationsüber-

tragenden Kultur und der kollektiven Erinnerungskultur als Kulturerbe hervorgeht, gekenn-

zeichnet. Sie zeichnet sich andererseits durch eine Leichtigkeit der Umsetzung in der Anferti-

gung, der augenblicklichen, schwunghaften Ausdrucksweise und kreative Gestaltungsvielfalt 

aus. 



 

 272 

Darüber hinaus kann die Tuschemalerei während des Konzeptionsprozesses durch die Aus-

wahl des Tuschewassers, der Wassermenge, der Intensität der angefertigten Tuschen, der Pa-

pierqualität und Pinselhaltung in Farbstufen, Formen und Linien variiert werden. Die Wasser-

menge bestimmt das Lichtverhältnis im Bild, wodurch eine dreidimensionale Darstellung in 

der Malerei möglich ist. Außerdem können die Künstlerinnen und die Künstler das Gesehene 

in der Natur aus dem Gedächtnis abrufen und das erlebte Bild als „friedvolle Linie“ wiederher-

stellen. Tuschemalerei ist daher mehr als eine bildende Kunst, weil die gezeichneten Linien 

ein inneres Bild bzw. die imaginäre Vorstellung des Künstlers widerspiegeln. Die Tuschemale-

rei spiegelt so die innere Schönheit des Künstlers wider und gleichzeitig lässt sie den Betrach-

tern einen freien Raum für Interpretationsmöglichkeiten. Geisteshaltung und Erfahrung, mit 

sich selbst Eins zu werden, wird in der Tuschemalerei als schöne Kunst geschätzt. Die Entste-

hung der Friedensgefühle ist dadurch möglich, indem die Lernenden Geduld und Zeit für 

Übungen haben. Der „in-sich“ Eins erzeugende Moment schafft die Kunst in jetziger Anwesen-

heit, nicht in der Vergangenheit oder in der Zukunft. Für momentane Aufnahmen eines Bildes 

haben koreanische Tuschekünstler in der früheren Zeit durch den Besuch der Gebirge und der 

Landschaftsmalerei ihre Eindrücke gesammelt und ihre Erinnerungen in ihrer Tuschekunst 

wiedergegeben, wie Impressionisten im 19. Jahrhundert direkt im Freien gemalt haben. Diese 

schwunghafte, spontan gezeichnete und augenblickliche Ausdrucksweise in der Tuschemale-

rei weckt insbesondere die Lernmotivation der Lernenden, weil sie besondere materielle Ei-

genschaften in der künstlerischen Darstellung aufzeigt. 

Entdeckung der „Friedensgefühle“ in der Kunst ist dadurch gekennzeichnet, dass jede Person 

unvoreingenommen unterschiedliche sinnliche Erfahrungen mit der Tuschemalerei sammeln 

kann. Durch die Ergründung der „friedvollen“ Liniengestaltung sind produktive Ergebnisse 

entstanden in dem Sinne, dass Tuschemalerei den Schüler*innen sowohl bei den klassischen 

Maltechniken als auch in der modernen Malweise mit den Tuschefarben ihre künstlerischen 

Kompetenzen fördert. Darüber hinaus unterstützt Tuschemalerei eine kulturelle und pädago-

gische Integrierung zwischen heterogenen Gruppen.  

Abschließende Betrachtung der Forschungsergebnisse 

Die vorliegende Forschungsarbeit zeigt im Hinblick auf den historischen Kontext der traditio-

nellen Tuschemalerei, dass diese Kunst insbesondere aus dem koreanischen immateriellen 



 

 273 

Kulturerbe stammt und aus einer einzigartigen, malerischen Darstellungsform hervorgegan-

gen ist.  

Es geht in meiner Arbeit um die Darstellung und Herausarbeitung fundierter Kenntnisse einer 

traditionellen Kunst aus Asien, die gleichzeitig modern in ihrer Bildgestaltung ist. Sie hat 

ebenso großes Potenzial im Kunstunterricht an der Schule und in der Erwachsenenbildung, 

weil sie im transkulturellen Dialog kulturelles und künstlerisches Kulturgut von Korea vertritt. 

Die besondere Malphilosophie wird anhand des Unterrichtsbeispiels im Grundkurs am Gym-

nasium aufgezeigt, die Schüler*innen stellten mit den „Ship-Jang-Seng“ Motiven im Laufe ih-

rer ästhetischen Arbeit ihre „Friedensgefühle“ vielfältig, selbständig und auch experiment-

freudig dar.  

Nachdem der historische Kontext zur koreanischen Kalligrafie und Tuschemalerei vorgestellt 

wurde, wurde die praktische Umsetzung von Friedensmotiven mit Hilfe des Museumskoffers 

aufgezeigt. Angesichts der besonderen materiellen Eigenschaften konnten die Schüler*innen 

in ihrer Umsetzung interessante Entwicklungsergebnisse zeigen. Beispielsweise konnten die 

Schüler*innen anhand des ästhetischen Lerntagebuchs neue Erfahrungen sammeln und Linien 

erfinden. Der ästhetische Zugang wirkte durch die Gestaltung des Museumskoffers im Unter-

richt und konnte durch die Erfahrungen mit den diversen Materialien die Lernmotivation er-

höhen. Zum Schluss wurde verdeutlicht, dass die Schüler*innen ihre eigene „friedvolle“ Linie 

erfinden konnten. 

Das Vermittlungsvorgehen im Unterricht beruht hauptsächlich auf dem Prinzip des „Entde-

ckenden Lernens“ anhand des ästhetischen Lerntagesbuchs gestützt. Darüber hinaus beruht 

es auf dem „natürlichen und interaktiven Lernen“ durch künstlerische Erfahrungen. Jedoch 

sollte das Vermittlungskonzept nach der Zielgruppe und deren Interesse gerichtet sein. Ein 

Forschungsergebnis zeigt sich in Hinblick auf die Förderung der Vermittlung von Kunst und 

Kulturvermittlung der koreanischen Malerei durch die individuellen künstlerischen Fähigkei-

ten der Schüler*innen und den künstlerischen Umgang mit den neuen Materialien. 

Zum Schluss zeigt die Arbeit, dass die Schüler*innen ihre eigene „friedvolle“ Linie erfinden 

konnten. Es war wichtig, das didaktische Anliegen für dieses Unterrichtsvorhaben zu haben, 

um das Potenzial der koreanischen Tuschemalerei und der Kalligrafie anhand dieses Unter-

richtsbeispiels positiv zu vermitteln. 



 

 274 

Jedoch stehen noch weitere Forschungsthemen offen: Erstens sollte ein kultureller Austausch 

mit den asiatischen Schüler*innen regelmäßig stattfinden. Mit einem kulturellen Dialog der 

asiatischen Länder sollten kulturelle Informationen aktiv ausgetauscht werden, da derzeit 

kaum kulturelle Debatten oder Diskussionen über asiatische Kunstformen den schulischen 

Kunstunterricht betreffend berücksichtigt werden. Dieser kulturelle Dialog öffnet gleichzeitig 

einen Zugang zu „Friedensgefühlen“. Dies sollte durch den Austausch weiterer asiatischer 

Kunst erforscht und erlebt werden. Zweitens sollte die Aufgabe der Lehrkräfte im Kunstunter-

richt darin liegen, den Schüler*innen den ästhetischen Zugang zu interkulturellen und trans-

kulturellen Lernkulturen in der Tuschemalerei zu fördern. Die Lehrkräfte sollten daher über 

eine umfangreiche Breite im Kulturverständnis verfügen. Dafür braucht man Impulse für die 

Lehrkräfte über die asiatischen Künste. Diese Impulsquelle sollte fundiert im Kernlehrplan für 

Kunst integriert werden, so dass asiatische Kultur regelmäßig im Unterricht vermittelt werden 

kann. Auf dieser Weise können wir von anderen Kulturen lernen und transkulturelle Erfahrun-

gen mit der asiatischen Kunst den Schüler*innen erfolgreich vermitteln. 

Kulturerfahrung mit der Tuschemalerei im Kunstunterricht sollte weltweit ihren künstleri-

schen Lernzugang möglich machen, in dem man Toleranz und Offenheit für andere Kulturen 

zeigt. 

Im Zeitalter der Digitalisierung ist es außerdem wichtig, den Schüler*innen haptische und sinn-

liche Erfahrungen mit den Tuschematerialien zu vermitteln. Haptische und künstlerisch-ästhe-

tische Erfahrungen sind für sie von Bedeutung, weil sie während der Tuschefarbenherstellung 

Techniken des Reibens mit Tuschestein, der Pinselhaltung und der Mischverhältnisse von 

Wasser und Farbe traditionell, aber auch spielerisch erlernen können. Sie verleihen dabei dem 

ihnen innewohnenden, künstlerischen Potenzial auf bisher unbekannte Art und Weise Aus-

druck. 

Im Hinblick auf die kunstpädagogischen Aspekte konnten die Schüler*innen kollektive Erfah-

rungen in der Tuschemalerei gewinnen, also gemeinsame Erfahrungen mit der Tuschemalerei 

austauschen und diese später in ihren entwickelten Tuschelinien interaktiv in Kleingruppen 

selbständig erarbeiten. Die Schüler*innen konnten sich dadurch einen neuen Blickwinkel zur 

asiatischen Kultur verschaffen. 



 

 275 

Im Zuge dieses Forschungsansatzes ist es gelungen, die koreanische Tuschemalerei für eine 

Integration der Kultur und Kunst der Welt mit der „friedvollen“ und „liebevollen“ Liniengestal-

tung gewinnbringend einzusetzen und ihre kulturellen Horizonte zu erweitern. Darin liegt das 

besondere didaktische Potenzial der Tuschemalerei aus Korea für den Kunstunterricht. 



 

 276 

9 Abbildungsverzeichnis 

Abbildung 1: Friedenskreis, 2010 (A), Young-Ran Kim ............................................................ 35 

Abbildung 2: Friedenslinie, 2010, (B) ...................................................................................... 36 

Abbildung 3: Imagination über Friedenslinie, 2010 (C) ........................................................... 36 

Abbildung 4:Friedenslinie, 2010, (D) ....................................................................................... 36 

Abbildung 5: Friedenssymbol, 2010 (E) .................................................................................. 36 

Abbildung 6: Sammlung des "Koryo Museum of Art, in Kyoto, Nr. 31, zu sehen ist eine 

Stickerei, mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven auf mehreren achteiligen 

Paravents, Ende des 19. Jahrhundert, in: "Woori" Kultur Zeitung, Foto: "Choi, 

Mi-Hyun", Bildquelle: https://koya-

culture.com/news/article.html?no=94030(05.07.2021) ................................... 54 

Abbildung 7: „Sabang“ Stickerei, (viereckige Stickerei), 

https://m.suyeh.co.kr/product/detail.html?product_no=2937#none 

(28.01.2022) ....................................................................................................... 54 

Abbildung 8: Kopfkissen mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven, Stickerei, Bildquelle: 

http://www.koreanstonemuseum.com/data/file/pk_b02_04/2097673637_Y6s

D9vGJ_2.jpg (28.01.2022) .................................................................................. 55 

Abbildung 9: "Bo-Ja-Gi"(Patchwork), 19 Jahrhundert, „Cho-Sun“ Dynastie, Bildquelle: 

„Korean Stone Art Museum“, Seoul, Bildquelle: 

http://www.koreanstonemuseum.com/bbs/board.php?bo_table=pk_b02_04&

wr_id=1&device=mobile(28.01.2022) ............................................................... 56 

Abbildung 10: Stickerei aus „Ship-Jang-Seng", Do-Ru" Glücksbeutel, 1922, Bildquelle: 

http://egloos.zum.com/jogakbo/v/2011389, In: 

http://www.gogung.go.kr(28.01.2022) ............................................................. 56 

Abbildung 11: Bestecktasche, Stickerei mit den "Ship-Jang-Seng" Motiven für die Hochzeit, 

http://www.koreanstonemuseum.com/data/file/pk_b02_04/990204419_5Ctyd

OMN_EC8898ECA080ECA3BCEBA8B8EB8B88.jpg(29.01.2022) ........................ 57 

Abbildung 12: "Neues Jahr Zeremonie", Paravent, Bildquelle: 

https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=gico1

2&logNo=220619140140(28.01.2022) .............................................................. 57 



 

 277 

Abbildung 13: “Jeong Seon”, “Inwang jesaekdo” (Scene of Inwangsan Mountain After Rain) 

138,2 cm x 79 cm. In: "Korean Heritage Portal", 

http://contents.history.go.kr/front/ta/print.do?levelId=ta_h62_0020_0040_00

30&whereStr=(29.01.2022) ............................................................................... 74 

Abbildung 14: „Shin, Yun-Book“, „Shngchunyahong(상춘야흥)”, 28,2 cm x 35,6 cm, 

„KANGSONG ART AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: 

https://junwanse.tistory.com/entry/spring-excursion(01.02.2022) ................. 76 

Abbildung 15: “Shin, Yun-Book“, „Frühlingsausflug“, 28,2 cm x 35,6 cm, „KANGSONG ART 

AND CULTURE FOUNDATION“, Seoul”, Bildquelle: 

https://www.sedaily.com/NewsVIew/1OELCTFCTL(02.02.2022) ...................... 78 

Abbildung 16: "Kim, Hong-Do", Ringen (1780), Bildquelle: 

https://www.news1.kr/articles/?2876000(18.05.2021) ................................... 85 

Abbildung 17: "Kim, Hong-Do", „No-Sang“ (1778), "National Museum of Korea", Bildquelle: 

“Joo, Chan-Bum” über die Frauen in Kim, Hong-Do“s Sittenbilder, 

https://www.icpn.co.kr/news/articleView.html?idxno=10773 (19.05.2021) ... 88 

Abbildung 18: „Kim, Hong-Do“, „Su-Dang“ (Dorfschule), 1781, 27cm x 22, 7cm, Bildquelle: 

https://m.blog.naver.com/sukya0517/221178364802(20.05.2021) ................. 89 

Abbildung 19: “Kim, Hong-Do”, „Paravent von ‚Haeng-Ryu‘ Sittenbilder“ (1779), 99,9 cm X 

42,7 cm. In: « Musée national des Arts asiatiques Guimet », Paris, Bildquelle: 

https://m.blog.naver.com/bumhaekim/60119722241 (09.02.2022) ................ 90 

Abbildung 20: "Kim, Hong-Do", "Danwon-Do", 78,5 cm x 135 cm, Privatsammlung, 

Bildquelle: http://www.k-

heritage.tv/brd/board/256/L/CATEGORY/614/menu/253?brdCodeField=CATEG

ORY&brdCodeValue=614&bbIdx=1866&brdType=R&tab=(02.02.2022) ........... 91 

Abbildung 21: “Kim, Hong-Do“, „Jang-An-Sa“ (1788), 30,4 cm x 43,7 cm, Privatsammlung, 

Bildquelle: https://blog.naver.com/chansol21/50039194802(03.02.2022) ...... 93 

Abbildung 22: "Kim, Hong-Do", „Chong-Suk-Jeong-Do (1795)“, 23,2cm x 27,3 cm, 

Privatsammlung, Bildquelle: 

https://blog.daum.net/duksungmiin/117(03.02.2022) ..................................... 94 

Abbildung 23: „Reis Dreschen“ („Ta-Jak“), 1780, 27 cm x 22,7cm, "National Museum of 

Korea", Bildquelle: https://blog.daum.net/dwban22/4496(03.02.2022) .......... 96 



 

 278 

Abbildung 24: “Kim, Hong-Do“, „Ship-Ro-Do-Sang-Chub“(1790) 33,5cm x 28,7 cm. In “Ho-Am 

Art Museum”, Bildquelle: 

https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=bhjan

g3&logNo=140126432604(03.02.2022) ............................................................ 99 

Abbildung 25: „Kim, Hong-Do“ (Jahr ?), 34 x 25, 3 cm, Privatsammlung, „Heimkehr von einem 

Junge, der Vieh führt, Bildquelle: 

https://blog.daum.net/pacho59/12(03.02.2022) ............................................ 100 

Abbildung 26: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 25,3 x 633 cm, "National 

Museum of Korea", Bildquelle: 

https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022) ............................ 102 

Abbildung 27: „Kim, Hong-Do“, „Anreung Sinyeongdo“, 1786, 25,3 x 633 cm, "National 

Museum of Korea", Bildquelle: 

https://blog.daum.net/juksajacob3990/5194(03.02.2022) ............................ 103 

Abbildung 28: „Kim, Hong-Do“, 1804, 137 x 53,3 cm, Privatsammlung, Bildquelle: 

https://m.blog.naver.com/PostView.naver?isHttpsRedirect=true&blogId=rise43

&logNo=220996432969(03.02.2022) .............................................................. 104 

Abbildung 29: „Hae-Hak-Bando-Do“, Nationalschatz Nr. 402, 270cm x 700cm, “Lee-

Hwa”Universität, Bildquelle: 

http://www.heritage.go.kr/heri/cul/culSelectDetail.do?ccbaCpno=2111104200

000&pageNo=1_1_2_0(29.11.2018) ................................................................ 117 

Abbildung 30: Aufbewahrungstasche, 20 Jahrhundert, 26,1cmx 8,6cm, National Palace 

Schatz Nr. 233. In: National Palace Museum of Korea, Bildquelle: 

https://www.gogung.go.kr/searchView.do?pageIndex=1&cultureSeq=0001720

7VY&searchRelicDiv4=&searchGubun=ALL1&searchText=%EC%8B%AD%EC%9E

%A5%EC%83%9D(03.02.2022) ........................................................................ 118 

Abbildung 31: 8 Paravents mit „Ship-Jang-Seng“ Muster für die Genesung des Kronprinzen 

《왕세자두후평복진하도병풍》, 1879, 180.5 x 57.5cm, 8 Paravents, National 

Palace Museum of Korea, Bildquelle: 

https://m.blog.naver.com/chagov/221857838117(21.06.2021) .................... 121 

Abbildung 32: „Paravents für den Kronprinzen“ 《왕세자두후평복진하계병》,1880, 520,7 

cm x 201.9 cm, "University of Oregon", U.S.A. In: “Moon-Hwa” Journal, 



 

 279 

Bildquelle: 

http://www.munhwa.com/news/view.html?no=20090130010302300740040 

(21.06.2021) ..................................................................................................... 122 

Abbildung 33: Detailaufnahme von „Paravents für den 

Kronprinzen“《왕세자두후평복진하계병》,1880, 52,07 cm x 201.9 cm, 

gesamte Breite 520.7 cm, University of Oregon, U.S.A. In: KBS News(2009), 

Bildquelle: 

https://news.kbs.co.kr/news/view.do?ncd=1713383(30.06.2021).................123 

Abbildung 34: Detailaufnahme von „Paravents für den 

Kronprinzen“《왕세자두후평복진하계병》,1880, 52,07 cm x 201.9 cm, 

gesamte Breite 520.7 cm, University of Oregon, U.S.A. In: KBS News(2009), 

Bildquelle: 

https://news.kbs.co.kr/news/view.do?ncd=1713383(30.06.2021).................124 

Abbildung 35: „Frieden“ auf Chinesisch, 15cm x 15cm, Young-Ran Kim, 2022 .................... 135 

Abbildung 36: Bao Jingxian, La Paix , Tinte auf Papier, 40 x 40 cm, 1985 ............................. 135 

Abbildung 37: „Kim, Jeong-Hee“, 17,4 cm x 54 cm, Gallerie "Kansong". In: Koreanische 

Schönheit (1994), S. 29. ................................................................................... 137 

Abbildung 38: "Shin, Wye", 17,4 cm x 56 cm, Seoul, Privatversammlung. In: Koreanische 

Schönheit (1994), S. 28. ................................................................................... 137 

Abbildung 39: „Zhu, Yunming“, 16,5 x 50 cm, Staatliche Museen zu Berlin, Museum für 

Asiatische Kunst, Ausstellungkatalog, In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 

2015, S. 121. .................................................................................................... 138 

Abbildung 40: „Jin Nong“ (1736), Album mit zwölf Blättern, Museum Rietberg Zürich, In: Kim, 

Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 170. ..................................................... 139 

Abbildung 41: „Kim, Jeong-Hee“, 55 cm x 31,1 cm, Seoul, Privatsammlung. In: Koreanische 

Schönheit (1994), S. 30. ................................................................................... 139 

Abbildung 42: Yu-Ichi Inoue, „Sansuh Ogamie, Den Geist vervollkommnen", 1983 ............ 141 

Abbildung 43: „Huang Miaozi“ (1913-2012), „Grenzenlos sind die Ströme und Berge". In: 

Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S.153. .............................................. 142 



 

 280 

Abbildung 44: „Wu Dacheng“ (1835-1908), Studioname in Siegelschrift, Museum für 

Ostasiatische Kunst, Köln; A99,16, Auszug vom Katalog. In: Kim, Karlsson, Magie 

der Zeichen, 2015, S. 125. ................................................................................ 142 

Abbildung 45: „Kameda Bosai“ (1752-1826), Vorwort vom Orchideen-Pavillon, Auszug vom 

Katalog. In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015. S.91. ............................. 143 

Abbildung 46: Zhu Yunming“ (1460-1526): Gedicht in Konzeptschrift, Museum für 

Ostasiatische Kunst, Köln; A99.7. In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 

120. .................................................................................................................. 144 

Abbildung 47: Wu Changshuo“ (1844-1927), Kalligrafie im Stil der Steintrommeln. In: Kim, 

Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 126 ...................................................... 145 

Abbildung 48: „Xu, Bing“ (geb. 1955), Square Word Calligraphy (“Das Wort”) von Friedrich 

Nietzsche. In: Kim, Karlsson, Magie der Zeichen, 2015, S. 128 ........................ 146 

Abbildung 49: "Huang Miaozi", Verse von Zheng Xie (18 Jahrhundert). In: Hartmann, S. 

114....................................................................................................................148 

Abbildung 50: „Huang Miaozi“, Alte Bronzeinschrift in Siegelschrift geschrieben, 1989 ..... 148 

Abbildung 51: “Huang Miaozi”, calligraphy of chilege, 1984, 68,5 cm x 68,5 cm, Bildquelle: 

http://www.artnet.com/artists/huang-miaozi/shufachilege-callgraphy-of-

chilege-UyKPJL2yNZADFJqrcM697g2(08.02.2022) .......................................... 149 

Abbildung 52: „Oh, Se-Chang“, über die alten Schriften von „Shanghyung“, Papier, 25×36 cm, 

1939. Bildquelle: https://blog.daum.net/jamyong/7767832(10.02.2022) ...... 149 

Abbildung 53: „Lee, Tae-Ik“,„Ship-Janghung-Maja“, Privatsammlung, 1966 ....................... 150 

Abbildung 54: König "Seon-Joo" (1552-1608), "Maengja Eunhae Kosu" (Sprichwörter von 

Menzius), 35,6 cm x 23 cm, Auszug aus einer konfuzianistischen Lehre, ca. 17. 

Jahrhundert, Privatsammlung, Young-Ran Kim, Foto: Young-Ran Kim ............ 154 

Abbildung 55: "Sprichwörter von Menzius", ca. 17. Jahrhundert, Foto: Martin, Mühlhoff .. 155 

Abbildung 56: Buchcovering, "Sprichwörter von Menzius", Foto: Martin Mühlhoff ............ 155 

Abbildung 57: Auszug von "Sprichwörter von Menzius", Privatsammlung von Young-Ran Kim, 

Foto: Young-Ran Kim ....................................................................................... 156 

Abbildung 58: Ausschnitt der diversen koreanischen Schriftformen von 1995 bis 2001 ..... 157 

Abbildung 59: (A) "Lee, Mi-Kyung" ....................................................................................... 159 

Abbildung 60: (B) "Lee, Chul-Kyung" .................................................................................... 159 

Abbildung 61: (C) "Suh, Hye-Wan " ....................................................................................... 159 



 

 281 

Abbildung 62: (D) "Kim, Chung-Hyun" .................................................................................. 159 

Abbildung 63: (E) "Kim, Ki-Sung" .......................................................................................... 159 

Abbildung 64: Unbekannt, " Namgae Yeondamkwonjisam“(남계연담권지삼), Auszug aus 

einem Roman, Bildquelle: „Oh, Min-Joon“ über „Gung-

Che“ http://www.typographyseoul.com/news/detail/381(02.02.2022) ........ 161 

Abbildung 65: "Lee, Mi-Kyung", Bildquelle: http://thekrazemag.com/latest-

updates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-

Hangeul(02.02.2022) ....................................................................................... 161 

Abbildung 66: Vortrag über" Lee, Mi-Kyung", 2020 („Kim, Byung-Gi“, „Schreibstil 21 

(글씨 21), Bildquelle: 

http://geulc21.com/brush/view.html?tname=b_brush&idx=946(02.02.2022).....

..........................................................................................................................162 

Abbildung 67: Panbon-Che”Schrift, Image Courtesy dramas ROK, Bildquelle: 

http://thekrazemag.com/latest-updates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-

the-art-of-writing-Hangeul(02.02.2022) .......................................................... 163 

Abbildung 68: Panbon-Che, “Kim Choong-Hyun”Image Courtesy dramas ROK, Bildquelle: 

http://thekrazemag.com/latest-updates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-

the-art-of-writing-Hangeul(02.02.2022) .......................................................... 164 

Abbildung 69: Lee, Chul-Kyung", Schweigen von "Han, Yong-Woon", 1983,119cm x 49 cm, 

Tusche auf Papier, Sammlung von "Gal-Mul" Korean Kalligrafie Gesellschaft, 

Bildquelle: https://blog.daum.net/dckewon5131/1895(02.02.2022) ............. 165 

Abbildung 70: „Kim, Chung-Hyn“, altes Gedicht, 1970, Bildquelle: 

https://blog.naver.com/sukya0517/220649939346(23.09.2021) ................... 166 

Abbildung 71: „Kim, Chung-Hyn“ 1980, Bildquelle: 

https://blog.naver.com/sukya0517/220649939346(23.09.2021) ................... 167 

Abbildung 72: Linienübung I, 2022, Young-Ran Kim ............................................................. 174 

Abbildung 73: Linienübung II, 2022, Young-Ran Kim ............................................................ 174 

Abbildung 74: Linienübung III, 2022, Young-Ran Kim ........................................................... 174 

Abbildung 75: Linienübung IV, 2022, Young-Ran Kim ........................................................... 174 

Abbildung 76: Linienübung V, 2022, Young-Ran Kim ............................................................ 174 

Abbildung 77: Baum I, 2022, Young-Ran Kim ....................................................................... 175 



 

 282 

Abbildung 78: Baum II, 2022, Young-Ran Kim ...................................................................... 176 

Abbildung 79: Baum III, 2022 Young-Ran Kim ...................................................................... 176 

Abbildung 80: Baum, 2022, Young-Ran Kim ......................................................................... 177 

Abbildung 81: Kleiner Wald, 2022, Young-Ran Kim .............................................................. 177 

Abbildung 82: Großer Wald, 2022, Young-Ran Kim .............................................................. 177 

Abbildung 83: Vorbereitung der Tuschefarben, Reibstein, Stangentusche, Wasserdose, 

Young-Ran Kim, 2021 Foto: Martin Mühlhoff .................................................. 182 

Abbildung 84: Ästhetische Linienübung mit den Tuschefarben, Universität Paderborn, 2016

 ......................................................................................................................... 183 

Abbildung 85: Diverse Farbtonherstellung, Universität Paderborn, 2016 ............................ 184 

Abbildung 86: „Friedensmotive in der Kunst – kreative Kommentare Kalligrafie, 

Tuschemalerei“, Universität Paderborn .......................................................... 185 

Abbildung 87: Reibstein, Pinsel, Stangentusche, 2021, Foto: Martin Mühlhoff ................... 185 

Abbildung 88: "Zhu Daoping", Landschaft, 33,5 cm x 45 cm, Hong Kong Museum of Art. In: 

Karlsson, Magie der Zeichen, S. 105. ............................................................... 186 

Abbildung 89: "Wang, Sung-Hee". In: „Lee, Young-Soo“, „Große technische Lehre über die 

ostasiatische Malerei, „Sagunja“, Bd. Nr.5, 1993, Seoul, S. 47. ....................... 187 

Abbildung 90: „Jang, Dae-Chun“. In: “Sun, Hak-Kyun“, „Große technische Lehre über die 

ostasiatische Malerei, S. 69. ............................................................................ 188 

Abbildung 91: „Jang-Wung“. In: „Sun, Hak-Kyun“, „Große technische Lehre über die 

ostasiatische Malerei, Sansuwha, Bd. Nr.1, 1993, Seoul, S. 131. ..................... 188 

Abbildung 92: Nasstechnik, Pfirsichbaum, Museumskoffer, 2015, Young-Ran Kim, Foto: 

Young-Ran Kim ................................................................................................. 188 

Abbildung 93: Diverse Tuschetöne, Universität Paderborn, 2016 ........................................ 189 

Abbildung 94: Tuschemalerei aus der nassen und trockenen Tuschtechnik, Universität 

Paderborn, 2016, Young-Ran Kim .................................................................... 190 

Abbildung 95: "Hu-Kwak-Hwang", in: „Sun, Hak-Kyun“, „Große technische Lehre über die 

ostasiatische Malerei, “Sansuwha", Bd. Nr.1, 1993, Seoul, S. 205. ................. 190 

Abbildung 96: Reibstein, Pinsel und Stangentusche, 2021, Foto: Martin Mühlhoff ............. 191 

Abbildung 97: Stangentusche, Tusche, der geduldige Duft riecht, 2021, Foto: Martin 

Mühlhoff .......................................................................................................... 193 

Abbildung 98: Pinselset von Young-Ran Kim,2021, Foto: Matin Mühlhoff ........................... 195 



 

 283 

Abbildung 99: Papier für Tuschemalerei aus Seoul, 2021, Foto: Martin Mühlhoff .............. 198 

Abbildung 100: "Nak-Rang"-Epoche, Siegel auf dem Stein. In: Cho; Kwak, 2017 ................. 202 

Abbildung 101: „Sam-Gook“ -Epoche, (A) aus der Zeit, "Goguryu", Beamtensiegel, (B) aus der 

Zeit „Shila“, Holzmensch. In: Cho; Kwak, 2017 ................................................ 203 

Abbildung 102: "Goryeo" -Epoche, Siegel auf den diversen Materialien und Formen ......... 203 

Abbildung 103: Amtlicher Siegel aus der "Cho-Sun" -Epoche. In: Cho; Kwak, 2017 ............. 204 

Abbildung 104: Diverse Stempelgestaltung von koreanischen Kalligrafen stammen aus der 

Epoche „Spät Cho-Sun“ -Dynastie. In: Cho; Kwak, 2017 .................................. 204 

Abbildung 105: „Oh, Sae-Chang“, „Das Land, das Kultur unterstützt(문화보국)“ 1952, 

Bildquelle: 

https://www.chosun.com/site/data/html_dir/2001/07/16/2001071670365.ht

ml(04.02.2021)................................................................................................. 205 

Abbildung 106: Museumskoffer, Kim, Young-Ran, 2015, Foto: Martin, Mühlhoff, 2021 ..... 206 

Abbildung 107: Museumskoffer, Kim, Young-Ran, 2015.......................................................207 

Abbildung 108: Das Innere des Museumskoffers, 2015, Foto : Kim, Young-Ran 2021..........222 

Abbildung 109: Der Museumskoffer, Foto : Kim, Young-Ran 2021.......................................223 

Abbildung 110: Museumskoffer mit „Ship-Jang-Seng“ Motiven, Foto: Kim, Young-Ran.......224 

Abbildung 111: Museumskoffer mit „Ship-Jang-Seng“ Motiven, Foto : Kim, Young-Ran  
  ........................................................................................................................224 

Abbildung 112: Museumskoffer, Foto : Kim, Young-Ran 2021..............................................225 

Abbildung 113: Jan Hildebrandt, Drachenvogel, „Picasso und Co“, Grundschule 

Schröttinghausen, Bielefeld, 2006 ................................................................... 246 

Abbildung 114: Elena und Charlotte, Sommergarten, Grundschule Schröttinghausen, 2006, 

Foto: Young-Ran Kim ....................................................................................... 247 

Abbildung 115: Jan Hildebrandt, Drachenvogel und Briefträger, Grundschule 

Schröttinghausen, 2006, Foto: Young-Ran Kim ............................................... 247 

Abbildung 116: Förderprojekt, "Tanz mit dem asiatischen Pinsel", 05. 06. 2007, Schulamt 

Kreis Lippe, Detmold ........................................................................................ 248 



 

 284 

Abbildung 117: „Tanz mit dem asiatischen Pinsel“ Zusammenarbeit mit dem Schulamt Kreis 

Lippe, Grundschule Heiligenkirchen und Weerthschule in Detmold, Ausstellung 

am 05. 06. 2007, Schulamt Detmold, Foto: Young-Ran Kim ............................ 248 

Abbildung 118: Textilgestaltung, „Mini-Tischdecke“, 2007, Foto: Young-Ran Kim .............. 249 

Abbildung 119: Textilgestaltung, „Kopfkissen“, 2007, Foto: Young-Ran Kim ....................... 249 

Abbildung 120: Textilgestaltung, „Schuhbeutel“, 2007, Foto: Young-Ran Kim .................... 249 

Abbildung 121: Textilgestaltung, "Engel", Kopfkissen, 2007, Foto: Young-Ran Kim ............. 250 

Abbildung 122: Textilgestaltung, "T-Shirt", Grundschule Horn, 2008, Foto: Young-Ran Kim 250 

Abbildung 123: Grundschule Hasselbach, Detmold, 2008, Foto: Young-Ran Kim ................ 251 

Abbildung 124: Pinsel aus Papier, 2015, Foto: Young-Ran Kim ............................................ 252 

Abbildung 125: Linienübungen, 2015, Foto: Young-Ran Kim ................................................ 252 

Abbildung 126: Ausstellung, "les arbres (Bäume)", 2015, Foto: Young-Ran Kim .................. 253 

Abbildung 127: Sommerakademie, Musik-und Kunstschule der Stadt Bielefeld, 2010, Foto: 

Young-Ran Kim ................................................................................................. 254 

Abbildung 128: (A) Naturstudie, 2010, Foto: Young-Ran Kim ............................................... 255 

Abbildung 129: Jennifer, 8te Klasse, 2010, Foto: Young-Ran, Kim ........................................ 255 

Abbildung 130: (B) Charlotte, 5te Klasse, Kartengestaltung, 2010 ....................................... 255 

Abbildung 131: Frank Laurenz, 2012 .................................................................................... 256 

Abbildung 132: (C) Landschaft, Kolja, Rohrbach, 13 Klasse, 2011 ........................................ 256 

Abbildung 133: Seminar 2016/2017, Linie zeichnen ............................................................. 258 

Abbildung 134: Linienübungen, Seminar 2016/2017 ........................................................... 259 

Abbildung 135: Bambus Zeichnen, Seminar 2016/2017 ....................................................... 260 

Abbildung 136: Pflanzen, Blüten, Universität Paderborn, 2017 ........................................... 261 

Abbildung 137: Stephane Calais, Ausstellung in Palais de Tokyo, « les roses et les verts (une 

fête galante) and Automne Hiver » von 18. 02. 2016 bis 11. 09. 2016, Bildquelle: 

https://artmap.com/palaisdetokyo/exhibition/stephane-calais-

2016?print=do(03.02.2022) ............................................................................. 263 

 

  



 

 285 

10 Anhang 

Unterrichtsverlaufsplan 

 

I. Unterrichtsziel:  

Die Schülerinnen und Schüler können anhand des Museumskoffers von „Kim, Hong-Do“ die 

Besonderheiten der koreanischen Tuschemalerei und Malutensilien mündlich und schriftlich 

erschließen und Unterschiede zur europäischen Malerei schriftlich und mündlich herausstellen.  

II. Unterrichtsthema:  

Exemplarische Einführung der Tuschemalerei anhand der „friedvollen“ Liniengestaltung in den 

„Ship-Jang-Seng“ Motiven und Kennenlernen des Museumskoffers von „Kim, Hong-Do“. 

III. Dauer des Unterrichts: 

Doppelstunden, 90 Minuten  

IV. Vorkenntnisse der Schülerinnen und Schüler: 

Die dargelegte Unterrichtsreihe beginnt mit einer Einführungsphase, in der die Schüler*innen 

vor dem Beginn des Schulunterrichts im Kontext dieser Reihe durch einen Besuch des Muse-

ums für Ostasiatische Kunst in Köln einen Überblick über die asiatische Kultur gewinnen konn-

ten. Währenddessen konnten sie im Besonderen die grundlegenden Arbeitsmittel der Tusche-

malerei, nämlich Tuschefarben, Pinsel, Reibstein, Papier, Stangentusche und Siegel 

kennenlernen. Anschließend sammelten sie historische Kultur- und Kunsterfahrungen durch 

die Besichtigung der ausgestellten Gestaltungsobjekte. Die Schüler*innen erhielten dafür 

durch die Führung eines Museumpädagogen im ersten Teil des Museumsbesuchs einen Über-

blick über die typischen und grundlegenden Arbeitsmittel. Im zweiten Teil des Museumsbe-

suchs stellte die Lehrkraft Aufgabenstellungen für die Bearbeitung in Kleingruppen bereit: Die 

Schüler*innen sollten ein ästhetisches Tagebuch erstellen. Sie sollten dabei persönliche Ein-

drücke von Besonderheiten asiatischer Malerei und vor allem besonderer Merkmale der Tu-

schemalerei spontan in ihrem ästhetischen Tagebuch festhalten. Darüber hinaus sollten sie 

die Unterschiede zwischen der europäischen und der asiatischen Malerei kurz in einem Satz 



 

 286 

zusammenfassen. Das ästhetische Buch sollte vor allem den ersten Eindruck der Schüler*in-

nen über die asiatische Tuschemalerei dokumentieren und dem Aufwerfen erster Fragestel-

lungen dienen.  

Museumbesuch vor dem Unterrichtsbeginn 

Die Schüler*innen bilden Gruppen von zwei oder drei Personen und tauschen ihre beobach-

teten Entdeckungen bezüglich auffälliger Besonderheiten tuschemalerischer Maltechniken 

mündlich aus. Dennoch sollten alle Schüler*innen ihr eigenes ästhetisches Tagebuch selbst 

anfertigen, damit sie im weiteren Verlauf mit dessen Hilfe am persönlich gewählten Thema 

weitererarbeiten können. Darin schreiben sie nicht nur ihre erarbeiteten Ergebnisse nieder, 

sondern zeichnen exemplarische Motive der koreanischen Tuschemalerei während des Mu-

seumsbesuchs ab. Aus zeitlichen Gründen konzentriert sich die Aufmerksamkeit und das we-

sentliche didaktische Anliegen inhaltlich während des Museumsbesuchs gezielt auf das Thema 

koreanische Tuschemalerei. Vor allem geht es hier darum, dass Schüler*innen ihre Erfahrun-

gen in der direkten Begegnung mit Beispielen tuschmalerischer Werke sammeln können. Ne-

ben dem Sammeln persönlicher Eindrücke, Beobachtungen und Entdeckungen, die in einem 

ästhetischen Buch zusammengefasst werden, legt der Besuch den Schwerpunkt darauf, dass 

die Schüler*innen sich mit bisher kaum bekannten Arbeitsmitteln und damit verbundenen 

Maltechniken der Tuschekunst anhand eigener charakterisierender Beschreibungen näher 

vertraut machen. Die Vorlagen der Aufgabenstellungen und Arbeitsblätter für die Arbeitspha-

sen während des Museumsbesuchs wurden bereits in der Klasse vor dem Besuch durch die 

Lehrkraft erklärt.  

Durch diese erworbenen Vorkenntnisse können die Schüler*innen sich eine plastische Vor-

stellung der koreanischen Tuschemalerei in ihrer praktischen Gestaltungsausführung ver-

schaffen und ihre besonderen Charakteristika anschaulich herausstellen. Die Arbeit am ästhe-

tischen Buch in Kleingruppen beinhaltet diesbezüglich das Ziel der persönlichen 

Verinnerlichung und Dokumentation eben dieser Aspekte. Die ausgestellten Bilder wecken die 

Neugier der Schüler*innen, da sie sich zuvor nicht mit solchen Materialien und Werken näher 

befasst haben und diese aus einem kaum bekannten kulturellen Kontext stammen.  

 



 

 287 

 

V. Über die Lerngruppe 

Die Lerngruppe des Grundkurses besteht aus achtzehn Personen, die sich in der elften Jahr-

gangsstufe des Gymnasiums befinden. Jeweils sechs Personen stammen aus drei verschiede-

nen Grundkursen, die bereits über umfangreiche Vorkenntnisse der asiatischen Kultur verfü-

gen.  

Das besagte Vorwissen über asiatische Kultur und Kunst hat im Laufe der Zeit durch einen 

Schüleraustausch mit Korea und Japan stetig zugenommen. So absolvierten teilnehmende 

Schüler*innen bereits artverwandte Kurse wie einen Manga-Zeichenkurs. Die Teilnehmenden 

konnten daher kulturelle Hintergründe und interkulturelle Begegnungen aus erster Hand er-

fahren. 

VI. Ablauf des Unterrichts 

Nach dem Museumsbesuch haben die Schüler*innen Grundkenntnisse der Tuschemalkunst 

erworben. Es ist eine Einführungsphase für die Museumskoffergestaltung und das Ziel der fol-

genden, hier dargelegten Unterrichtsstunde liegt darin, dass die Schüler*innen anhand des 

exemplarischen Museumskoffers vorne am Pult Besonderheiten der koreanischen Malweise 

und verwendeten Malwerkzeuge im Vergleich zur europäischen Malerei gegenständlich nach-

vollziehen können.  

1. Aufwärmphase durch Erinnerung an den Museumsbesuch 

In der Aufwärmphase (10 Minuten) stellt die Lehrperson die bewusst offene Frage an die 

Schüler*innen, was sie während der Ausstellung entdeckt haben. Die konkreten, fachlichen 

Beobachtungskategorien malerischer Eigenschaften wurden bereits von der Lehrkraft festge-

legt, doch die Lehrkraft hat ihnen daneben die Möglichkeit gegeben, ihre eigenständigen Be-

obachtungen im ästhetischen Tagebuch einzutragen. Dabei werden kurz die Tuschemalerei-

Bilder des Museums per Dokumentenkamera gezeigt, damit sie ihre Erinnerungen des Muse-

umsbesuchs aufwecken können. Die Präsentation mit den assoziativen Bildern ermöglicht den 

Lernenden, ihre Erinnerungen in Bezug auf Formen und Linien der Tuschemalerei zu rekapitu-

lieren. Tuschemalerische Besonderheiten werden anhand der Fragebögen, welche die Lehr-

kraft anhand der Dokumentenkamera sichtbar macht, verdeutlicht. Die Lernenden antworten 

gezielt auf Fragen und berichten, was sie innerhalb der Ausstellung entsprechend feststellen 



 

 288 

konnten. Die Lehrperson sammelt ihre Antworten und ästhetischen Erfahrungen, die sie im 

ästhetischen Buch verschriftlicht haben. Sie sammelt strukturiert die von den Schüler*innen 

genannten Beiträge an der Tafel.  

2. Einleitung zum Museumskoffer anhand des Gestaltungsbeispiels von „Kim, Hong-

Do“ 

Die Einleitungsphase (15 Minuten) trägt die Funktion einer Überleitung zur Begegnung mit 

dem Museumskoffer anhand der Vorstellung eines koreanischen Gestaltungsbeispiels von 

„Kim, Hong-Do“ als Prototyp vorne am Pult. Der präsentierte Museumskoffer wird während-

dessen als Bildimpuls verwendet, denn In diesem Koffer befinden sich die Bilder und Arbeits-

mittel der traditionellen Tuschemalerei. Die Bilder von „Kim, Hong-Do“ bestehen aus den zehn 

langlebenden Existenzen, sogenannte „Ship-Jang-Seng“ Motiven, die als eine Inspirations-

quelle der Gestaltung eines eigenen Museumskoffers beitragen sollten. Diese einleitende Prä-

sentation wird durch die interaktive Kommunikation mit den Lernenden induktiv durchgeführt. 

Die Lernenden stellen währenddessen bspw. Fragen zur Herstellung der Tuschefarben. Einlei-

tende Fragen zur Eigenschaft der Malerei werden durch die Lehrerperson gestellt und die Ler-

nenden antworten mit Hilfe ihrer im Museum gemachten Erfahrungswerte und Erkenntnisse. 

Anschließend präsentiert die Lehrperson kurz, welche Formen und Modelle eines Museums-

koffers bereits existieren und präsentiert mögliche alltägliche Kofferformen wie Keksdosen, 

Kisten vom Flohmarkt etc. Die Lernenden erschließen sich dadurch die allgemeine Funktion, 

Charakteristika und inspirierende Gestaltungsmöglichkeiten. Sie erhalten so einen konkreten 

Überblick über gestalterische Möglichkeiten und praktische Umsetzungen für das eigene Pro-

dukt ihrer Gruppenarbeit.  

3. Liniengestaltung durch Pinselführung: „friedvolle“ Gefühle der Tuschemalerei näh-

ren“ – Gestaltung der „Linien“ und „Formen“  

Die Lernenden befinden sich in einer Gestaltungsphase der Linien und Formen (40 Minuten)  

Nachdem sie diverse Darstellungsmöglichkeiten des Koffers kennenlernen konnten, sind die 

Lernenden zum zentralen Thema des Unterrichts vorgestoßen. Da der Fokus der praktischen 

Gestaltung auf Techniken und Motive der Tuschemalerei liegt, gibt der Lehrer eine praktische 

Einführung zur tuschemalerischen Liniengestaltung. Am Anfang zeigt die Lehrperson grundle-

gende materielle Eigenschaften der Malwerkzeuge und Abläufe der Tuscheherstellung auf. 



 

 289 

Die Pinselführung und der Umgang mit den Malutensilien werden dabei präsentiert. Daher 

wird diese Phase des Unterrichts in Form eines Frontalunterrichts stattfinden. Der Sitzplan 

wird dazu so erstellt, dass die Lernenden zu viert an einem Tisch sitzen können, sodass die 

Lernenden ihre Bilderergebnisse vergleichen und anschließend gegenseitig einige Korrekturen 

oder Ergänzungen vornehmen können. Die Arbeit wird zunächst als Einzelarbeit gemalt, je-

doch haben die Lernenden anschließend die Möglichkeit, durch die Anordnung des Sitzplans 

interaktiv ihre Zeichnung mit den anderen zu besprechen und zu vergleichen. Die Anordnung 

der Gruppentische ist während des Zeichnens sehr wichtig, also vier Personen an einem Tisch, 

so dass die Lernenden die Möglichkeit haben, sich zudem auch während der Tuscheherstel-

lung zu unterstützen. Im späteren Unterricht müssen die Lernenden jedoch zu zweit ein Part-

nerteam bilden für die Gestaltungsumsetzung des Museumskoffers. Eine interaktive Kommu-

nikationsphase in Kleingruppen für die Ergebnispräsentation ist angedacht.  

Die Lehrperson zeigt zuerst, wie die Tuschefarben hergestellt werden. Anschließend erklärt 

sie die Pinselführung mit den Tuschefarben. In der ersten Phase der Malerei zeichnen die Ler-

nenden auf dem Zeitungspapier ihre Linien, indem sie die demonstrierten Übungen von Leh-

rern nachzeichnen. Anschließend versuchen sie, diese Linie mit diversen Grundformen wie 

Kreis, Dreieck und Welle zu zeichnen. Da sich die Lernenden gerade in der Einleitungs- bzw. 

Anfangsphase des Unterrichtsvorhabens befinden, ist es eine grundlegende Voraussetzung, 

dass die Lehrperson explizite Einleitungen zu konkreten Maltechniken gibt und Fragen bezüg-

lich der Materialien beantwortet. Dabei gilt es zu beachten, dass man die Lernenden nicht 

überfordert, sondern sie schrittweise anhand maltechnischer Demonstrationen bspw. sich 

steigernder Linienübungen von einfachen bis zu schwunghaften Linienformen herangeführt 

werden.  

Nachdem die Lernenden grundliegende Linienübungen eingeübt haben, zeigt die Lehrperson 

in der zweiten Phase die Formgestaltung der Tuschemalerei mit dem Pinsel exemplarisch an 

bestimmten Nass- und Trockentechniken auf. Die Lernenden können Flächen- und Formbe-

ziehungen auf dem sukzessiv gestaltwerdenden Werk und ihren praktischen Zusammenhang 

mit der verwendeten Wassermenge und dem eingesetzten Reibstein in kreativ-handlungsbe-

zogener Weise erfahren. Die Lernenden erproben dabei Formgestaltungen wie Mond, Bam-

bus und Gräser mit verschiedenen Tuschefarben aus. Eine demonstrative Vorführung durch 



 

 290 

die Lehrperson ist daher wesentlich, damit die Lernenden verstehen können, wie man in der 

Anwendung der Tuschefarben die Flächengestaltung steuern kann.  

Die Lehrperson kann dafür bspw. in der Mitte des Klassenraums erklären, wie die Tuschekunst 

in der Fläche des Papiers entsteht. In dieser ersten und zweiten Phase wird das Unterrichts-

gespräch so initiiert, dass die Lehrperson zuerst das Motiv malt, die Techniken (im Frontalun-

terricht) erklärt und anschließend die Lernenden diese auf dem Papier nachzeichnen. Weitere 

Fragen der Schüler*innen werden durch den Lehrer ergänzt und erklärt. Diese malerische Vor-

führung durch den Lehrer ist in der Anfangsphase sehr wichtig, da es darum geht, persönlich 

den Lernenden den malerischen Umgang durch Nachahmung und praktische Erfahrungswerte 

zu ermöglichen im Gegensatz zu digitalem Unterricht. So gewinnen die Lernenden einen Über-

blick, wie die Tuschefarbe ins Papier verlaufen und wie bloße Pinselstriche sukzessiv in diverse 

Formen und Linien umgewandelt werden können.  

4. Präsentation der Linien und Formen der Tuschemalerei  

In der Präsentationsphase (20 Minuten) präsentieren die Lernenden ihre Ergebnisse in Zwei-

ergruppen, währenddessen sie zudem ihre praktischen Erfahrungen des Mal- und Gestal-

tungsprozesses rekapitulieren können. Die Lehrperson übernimmt dabei die Aufgabe, die we-

sentlichen Aspekte der Linienführung und praktischen Erfahrungswerte zu sichern. Nachdem 

ein paar Partnerteams ihre Werke präsentiert haben, vergleicht die Lehrperson diese mit den 

Bildern, die bereits in der I. und II. Phase gesammelt worden sind. Dabei geht es nicht um die 

Durchführung einer perfekten Linienzeichnung oder Maltechnik. Es ist didaktisch zielführen-

der, dass die Lehrperson die Lernenden motiviert und bestätigend lobt, da der erste Versuch 

der Liniengestaltung aufgrund seines praktischen Anspruchsniveaus auf Anhieb nicht vollends 

gelingt. Bei nicht gelungenen Zeichnungen sollte daher die Lehrperson als anregende Impulse 

um eigene Rückmeldung und neue Vorschläge durch die Lernenden bitten. Die positive und 

bestärkende Grundhaltung einer Lehrperson gegenüber den Lernenden ist für die ersten tu-

schemalerischen Gestaltungsversuche wesentlich, da die Schüler*innen hier ihre Fähigkeiten 

und ihr Verständnis erproben, am Anfang ihrer Entwicklung stehen. Die positive Grundhaltung 

dient grundsätzlich der Ermutigung von Lernenden, mutig und kreativ ihren Ideen Gestalt ver-

leihen zu können auch über erste Fehlversuche hinweg. 

5. Schluss, Rückmeldung und Hausaufgabe 



 

 291 

Während der Präsentation der Bilder haben die Lernenden durch interaktive Kommunikation 

und Gruppenpräsentationen herausgestellt, welche materiellen Eigenschaften asiatische Pin-

sel besitzen. Zum Schluss (5 Minuten) sollen die Lernenden ihre gelernten Erfahrungswerte 

und maßgeblichen Unterschiede der gemalten Ausführungen in einem Wort in Ihrem Lernta-

gebuch festhalten und diese mündlich wiedergeben. Die Lehrperson stellt abschließend die 

Hausaufgabe für das ästhetische Schreiben, die für den kommenden Unterricht relevant ist. 

Methodisches Vorgehen in der sämtlichen Unterrichtsreihe 

Der Fokus des didaktischen Ziels geht aus den didaktischen Ansätzen Ästhetischer Forschung 

von Kämpf-Jansen und allgemein Entdeckenden Lernens hervor. (Vgl. dazu Kapitel 7.3 und 7.4) 

Der Unterricht unterteilt sich in drei Phasen und der methodische Einsatz richtet sich nach 

dem Unterrichtsvorhaben, weshalb die Lehrperson unterschiedliche didaktische Methoden in 

ihrer Unterrichtsplanung einbezieht: (A) Ideensammlung für die Museumskoffergestaltung – 

(B) Umsetzung eines Motivs von ausgewählten langlebenden Existenzen aus den „Shipjang 

Sheng“ Motiven mittels Museumskoffer – (C) Präsentation des ästhetischen Buchs, des Mu-

seumskoffers und Diskurse zur Malerei und Ausstellung. 

Die didaktische Basis legt den Schwerpunkt auf die Unterrichtsgestaltung in Hinblick auf die 

Gewinnung von praktischen Erfahrungswerten der Lernenden und eine handlungsorientierte 

Unterrichtsmethode. Dabei fokussiert sich der Unterricht nicht auf Frontalunterricht, also 

nicht auf das lehrerzentrierte Lernen, sondern auf das integrierte und kooperative Lernen. Der 

Frontalunterricht709 wird nur einmalig zu Beginn des Unterrichts während der materiellen Ein-

führung zur Tuschefarbenherstellung und Pinselhaltung durch die Lehrkraft ausgeübt. Die 

restliche Unterrichtsstunde wird durch „Lernen durch Lehren“710 („LdL“ Methode) und später 

 
709 Frontalunterricht bezeichnet eine Unterrichtsform, in welcher der Lehrer als zentrale Person den 
Unterrichtsinhalt bestimmt. Der Lehrer steuert Unterrichtsinhalte und bestimmt, was die Schüler*innen im 
Unterricht zu tun haben. Die Kommunikation entsteht daher zwischen dem Lehrer und dem Lernenden oder 
dem Lehrer und der gesamten Lerngruppe der Klasse. Nachteil des Frontalunterrichts ist, dass die individuellen 
Wünsche der Lernenden im Unterricht nicht berücksichtigt werden können und ihre Aktivität durch den Lehrer 
sehr eingeschränkt ist.  
„Im Mittelpunkt des Frontalunterrichts steht die Lehrkraft, die den Unterricht steuert.“ (vgl. dazu 
Internetquelle: https://www.kita.de/wissen/frontalunterricht/ (24. 09. 2021) 
 
710 „Lernen durch Lehren“(LdL) ist eine handlungsorientierte und teilnehmerorientierte Unterrichtsmethode. 
„Der schüler*innenzentrierten Unterrichtsmethode liegt die auf der konstruktivistischen Überlegung 
beruhende Annahme zugrunde, dass durch einen hohen Anteil an Selbsttätigkeit und Selbstbestimmung der 
Schüler*innen im Unterricht die Nachhaltigkeit des Lernprozesses gesteigert wird.“ Wesentliches Prinzip ist, 



 

 292 

im Rahmen eines „interaktiven Lernen per „blended learning“711 (integriertes Lernen) wäh-

rend der Präsentation der Tuschemalerei umgesetzt. Lerner fokussiertes und interaktives Ler-

nen ist im Rahmen eines offenen Unterrichts712 mit den Schüler*innen angedacht. „Ziele des 

Offenen Unterrichts sind die Ausbildung und Förderung von Selbstbestimmung, Selbststän-

digkeit, Kritikfähigkeit, Kreativität, Selbstvertrauen, Kommunikationsfähigkeit und undogma-

tischem Denken“713 „Zugrundeliegend ist die Vorstellung, dass der Mensch sein Lernen und 

Handeln selbstständig steuern könne.“714 

Mit diesen oben genannten didaktischen Konzepten können die Schüler*innen ihre „ästheti-

schen Erlebnisse“ und „ästhetische Entdeckung“ mit den Lernpartnern austauschen und ihre 

potenziellen Fähigkeiten und Kenntnisse fördern. Nach dem Erwerb der Grundkenntnisse der 

Tuschemalerei kann der Unterricht im Präsenzunterricht persönlich durch die Lernenden be-

wertet werden, oder sie können auch im digitalen Unterricht Informationen zur Museumskof-

fergestaltung und Bildkonzeption austauschen.  

 
dass den Schüler*innen eine hohe (Mit-)Verantwortung für den Lernprozess zugesprochen wird: „Lernen durch 
Lehren beruht auf dem Prinzip, dass der Unterricht weitgehend von den Schülern verantwortet wird“ (Martin 
2002, S. 5). vgl. dazu Internetquelle in: https://service.zfl.uni-kl.de/wp/glossar/lernen-durch-lehren 
vgl. dazu Internetquelle in: https://service.zfl.uni-kl.de/wp/glossar/lernen-durch-lehren 
 
*Diese Selbständigkeit fördernde Lernmethode wird in diesem Unterrichtsvorhaben erst dann eingesetzt, wenn 
die Lernenden die tuschemalerischen Grundprinzipien beherrscht haben. Durch diese „LdL“ Methoden (Lerner 
zentrierter Unterrichtsmethode) können die Schüler*innen somit neue Malweisen und Techniken erlernen und 
neue Erfahrungen sammeln. Zum Beispiel berichten die Lernenden ihre Erfahrungen über die Tuschemalerei, in 
dem sie anderen Lernenden erklären, wie neue kreative Entdeckungen in der malerischen Darstellung 
entstanden sind.  
 
711 „blended learing“: Unter „blended learning“ versteht man die Kombination aus virtuellen (E-Learning) und 
nicht-virtuellen (Präsenztraining) Lerneinheiten. Daher wird es auch „hybrides Lernen“ genannt. Es vereint 
somit unterschiedliche Methoden und Medien – vom Web-based Training über Erklärfilme, Lehrvideos und 
Learning Nuggets bis hin zu Workshops und Präsenzschulungen. „Blended Learning“ verbindet damit die durch 
die Medien lernbaren Lernstoffe mit den Vorteilen von traditionellem Präsenzunterricht. (vgl. dazu 
Internetquelle: https://you-know.de/blended-learning/) 
 
712 Hericks, Nicola (2019): Offener Unterricht als Möglichkeit zum Umgang mit Heterogenität, Studierende 
entwickeln Konzepte für offene Unterrichtsformen, Beitrag zur Konzeption und Gestaltung – Level 3, Geothe-
Universität Frankfurt am Main, Bd. 2 Nr.1(2019): Herausforderung Lehrer_innen Ausbildung, S 92-108. Vgl. 
dazu URL: 
https://www.herausforderung-lehrerinnenbildung.de/index.php/hlz/article/view/2431/2430Vgl. dazu 
Internetquelle: https://www.herausforderung-lehrerinnenbildung.de/index.php/hlz/article/view/2431/2430 
(24. 09. 2021) 
 
713 Vgl. Silberman 1973, S. XIX 
714 Vgl. ebd. 



 

 293 

Die erste Phase besteht aus einer Materialien-und Ideensammlungsphase für das gewählte 

Motiv von „Shipjang Sheng“ und dem Kennenlernen der Eigenschaften von Arbeitsmitteln für 

die Tuschemalerei. Die Schüler*innen können anhand des erlernten Grundwissens mit den 

tuschemalerischen Arbeitsutensilien umgehen. Da die Tuschemalwerkzeuge im Vergleich zur 

europäischen Malerei komplett anders sind, lernen sie in dieser Phase zum ersten Mal die 

Unterschiede durch die entdeckenden Erfahrungen mit den Materialien kennen. Dabei steht 

besonders die Eigenschaft der Linienführung der Tuschemalerei im Zentrum, die sie durch die 

Erfahrung mit dem Pinsel und den Tuschefarben machen. Die Einführung der Materialien und 

des Kennenlernens der Liniengestaltung ist als Ziel gesetzt. Wichtig ist dabei, dass die Schü-

ler*innen in jeder Unterrichtsstunde ihr ästhetisches Lerntagebuch bei sich haben, um über 

die besonderen Entdeckungen der Tuschemalerei anhand des Museumskoffers zu berichten. 

Sie sollen daher ihre zeichnerischen und malerischen Erfahrungen im ästhetischen Tagebuch 

beschreiben und ihre persönliche Bedeutung reflektiert beurteilen. „Im Tagebuch werden 

nicht nur vorhandene Erfahrungen dokumentiert, reflektiert und kommuniziert, sondern auch 

neue generiert. Indem die Tagebücher als Instrumente des Fragens zur Suche motivieren, wer-

den sie zum Instrument der Sinngebung und somit „Kern aller Arbeitsprozesse“.715 

Die Lehrkraft stellt dazu einen koreanischen Kunstmuseumskoffer am Pult auf und erläutert 

mit Hilfe dessen anschaulich die historischen Entwicklungen der Arbeitsmittel und der Tusche-

malerei. Die didaktische Vorgehensweise liegt darin, anhand des koreanischen Museumskof-

fers „Friedensgefühle zu erwecken“. Der Museumskoffer wird als anschaulicher Zugangsim-

puls für die Annäherung zur Tuschemalerei verwendet. Die Schüler*innen recherchieren die 

Motive, gestalten die Ideen der gewählten „Shipjang Sheng“ Motive und sammeln ihre Ideen 

im ästhetischen Tagebuch und tauschen abschließend ihre Ideen mit anderen Lernenden aus. 

Eine Kleingruppe wird je nach Thema des Museumskoffers in zwei oder drei Personen unter-

teilt und sie konzipieren gemeinsam ihre Gestaltungsidee für ihren Museumskoffer. Insgesamt 

gibt es sechs Kleingruppen aus drei Personen, da die Klasse aus insgesamt achtzehn Personen 

besteht.  

 
715 Vgl. Sabisch 2006, S. 189.  



 

 294 

In der zweiten Phase können die Schüler*innen ihre Begegnung mit den vielfältig zu entde-

ckenden Eigenschaften der Tuschemalerei anhand des Museumskoffers als didaktisches In-

strument vertiefen. Der Schwerpunkt der didaktischen Vorgehensweise liegen im kreativen 

und integrierten Lernen. In dieser aktiven Gestaltungsphase können die Schüler*innen ihre 

Grundkenntnisse der Tuschemalerei verbessern, indem sie sich mit unterschiedlichen Pinseln 

und Papieren ausprobieren. Sie erfinden „friedvolle“ Linien durch ihre eigenen „Linienfor-

schungen“, zum Beispiel durch die Ausführung einer Kombination von traditioneller und mo-

derner Tuschemalweise. Dabei ist es wichtig, die gesammelten Erfahrungen mit der Malerei 

und den Linienerfahrungen der angewendeten Tuschefarben sowohl im ästhetischen Buch 

zusammenzufassen als auch mit der anderen Lerngruppe Verbesserungs- beziehungsweise 

Entwicklungsmöglichkeiten auszutauschen. Die Korrektur könnte daher zielführend durch die 

Lernenden z. B. anhand des „blended learning“ (integriertes Lernen) stattfinden. Diese Me-

thode hilft den Schüler*innen, die Anfangsschwierigkeiten haben, eine Wahl des Koffers zu 

treffen. Der Austausch der Ideen und Erfahrungen erleichtert die Lerngruppe, da die Entwick-

lung sehr schnell visuell präsentiert werden kann. Die Lerngruppe konnte sich durch das „Ko-

operatives Lernen“ und „blended learning“716 gegenseitig per digitalem Wege austauschen. 

Da die Schüler*innen bereits grundlegende Ideen zum Museumskoffer gesammelt und die Li-

nienführungsübungen der Tuschemalerei gemeistert haben, tauschen sie sich hauptsächlich 

über die Ideen zur Materialienverwendung, Bildgestaltung und über Verbesserungsvorschläge 

zur Museumskoffergestaltung aus. In der praktischen Phase ist diese Methode „blended lear-

ning“ sehr nützlich, weil die Lernenden sich gegenseitig in der produktiven Phase über unter-

stützende Informationen austauschen können.  

 
716 „Blended Learning“ steht für ein didaktisches Konzept, das Online- und Präsenzanteile des Unterrichts 
kombiniert. Vgl. dazu Internetquelle: https://hochschulforumdigitalisierung.de/de/blog/blended-learning-
praxis(03.02.2022) 



 

 295 

 

„Blended Learning”: https://suttondistrict.co.uk/what-is-blended-learning/(02. 02.2022) 

Digitale Korrekturen und Besprechungen über die Probleme der Bildgestaltung können außer-

dem durch die Bilderbank durchgeführt werden, in der den Schüler*innen Ideen und Vor-

schläge per „Flipped Classroom“ zur Verfügung gestellt werden. Diese Bilderbank besteht aus 

unterschiedlichen Koffern, in denen unterschiedliche Forschungsthemen und Materialien ent-

halten sind. Dafür sollte die Lehrkraft zuerst das pädagogische Konzept über den Museums-

koffer als „Erklärvideo“ zu Beginn des „Flipped Classroom“717 zur Verfügung stellen. Wichtig 

ist dabei, dass jede der sechs Lerngruppen immer eine Person bestimmt, die das Gespräch 

moderiert und die anderen Lerngruppen bei Fragen ansprechen kann.  

Durch die didaktische Kombination des ästhetischen Buches und der Präsentation durch digi-

tales Portfolio werden die Lernenden motiviert. Gleichzeitig können die gesammelten Bilder 

und Ideen zum Museumskoffer durch die Lerngruppe korrigiert werden. So erhalten die Schü-

ler*innen Ideen, wie die Sammlung der musealen Materialien wie Bilder, Schrift, Fotos über 

die Tuschemalerei in der Tuschemalerei dargestellt werden kann.  

 
717 „Flipped Classroom“ ist eine Lernmethode, welche die Grundlagen des Themas zuerst mittels Online 
Training vermittelt, woraufhin das Gelernte im Präsenztraining geübt und reflektiert wird. Das hat den Vorteil, 
dass sich die Lernenden erst einmal selbst mit den Lerninhalten auseinandersetzen können – und zwar in ihrem 
eigenen Tempo und wann und wo sie wollen. Im Präsenztraining verfügen die Lernenden in der Regel dann 
über denselben Wissensstand, so dass der Fokus voll und ganz auf übungsintensiven bzw. 
verhaltensorientierten Themen, die beispielsweise mit Interaktionen und Rollenspielen geübt werden können, 
liegt. Außerdem können Lerninhalte, die den Lernenden beim E-Learning ggf. Probleme bereitet haben oder die 
besonders relevant sind, tiefergehend behandelt und Fragen direkt mit dem Lehrpersonal geklärt werden. Vgl. 
dazu Internetquelle: https://you-know.de/blended-learning/(04.02.2022) 



 

 296 

Die Lehrkraft korrigiert die Bilder intensiv bei Präsenzunterricht. Somit können die Schüler*in-

nen bei der Korrekturbesprechung ihre Fragen zur Malerei und weitere unklare Fragen der 

Lehrperson stellen.  

In der dritten Phase befinden sich die Schüler*innen in der Präsentationsphase. Sie haben 

bereits dafür einen Museumskoffer als Produkt im Vorfeld wie oben dargelegt angefertigt. 

Jede Gruppe präsentiert ihren Koffer mit dem selbst gewählten Thema und zeigt ihre Inspira-

tionsvorlagen innerhalb der Bilderbank. Dabei sollte die Lehrkraft feste Kategorien für die 

Schüler*innen bereitstellen, durch diese sie ihren persönlichen Lernertrag vergleichen können. 

Positive und negative Rückmeldungen werden durch die Lernenden am Pult ausgetaucht.  

Die Präsentationsweise des Museumskoffers wird der Lerngruppe überlassen. Musik, multi-

media und weitere visuelle und auditive Effekten können die Lernenden selbst bestimmen. 

Die Bewertung der Präsentation des Koffers wird durch die Lernenden stattfinden. Da der 

Schwerpunkt der Koffergestaltung in einer kreativen Erfindung liegt, wird für die Präsentation 

erwartet, dass bunte und ideenreiche Koffer präsentiert werden.  

Zur Ausstellung der Koffer wird die Präsentation in einem Raum per Video gezeigt, so dass die 

Besucher den Museumskoffer jederzeit während der Öffnungszeit des Kunstraums besichti-

gen können. 

 

  



 

 297 

11 Literaturverzeichnis  

Abram, Antje (2017): Imaginationen, Reihe Therapeutische Skills kompakt, Band 13, 
Paderborn: Junfermann Verlag, S. 16- 41. 

Aepkers, Michael; Liebig, Sabine (2002): Entdeckendes, forschendes und genetisches Lernen, 
– Baltmannsweiler: Schneider-Verlag Hohengehren, Basiswissen Pädagogik, 
Unterrichtskonzepte und -techniken, Band 4, S. 4-16.  

Ahn, Hwy-Joon (2000): Das Verstehen der koreanischen Malerei, Institut der koreanischen 
Kunst, Seoul, S. 15-18. 

Assmann, Aleida (2020): Anreichung der Kultur, Vervielfältigung der Stimmen. In: Benzer, 
Sabine (Hg.) (2020): Kulturelles Erbe: was uns wichtig ist! Wien: Folio Verlag, S. 11f. 

Billeter, Jean F. (1900): The Chinese art of writing, übers. Von Jean-Marie Clarke und Michael 
Taylor, New York: Rizzoli International, S. 11-12, 54. In: Ingold, Tim (2021), eine kurze 
Geschichte der Linien, Göttingen: Konstanz University Press. S. 169. 

Blohm, Manfred; Fütterer, Werner (2016): Ortswechsel-andere Orte im Kunstunterricht, 
Bielefeld: transcript Verlag. In: Erhorn, Jan; Schwier, Jürgen (Hg.) (2016): Pädagogik 
außerschulischer Lernorte, eine interdisziplinäre Annäherung, Bielefeld: transcript 
Verlag. S. 20ff, S.213-226. 

Blohm, Manfred (Hg.) (2006): Grenzgänge und Grenzüberschreitungen, Gedanken über 
vorsichtige Erweiterungen des Konzeptes Ästhetischer Forschung. In: Blohm, Manfred; 
Heil, Christine; Peters, Maria; Sabisch, Andrea; Seydel, Fritz: Über ästhetische 
Forschung: Lektüre zu Texten von Helga Kämpf-Jansen, Kontext Kunstpädagogik: Bd. 5. 
München: Kopaed. S. 97-104. 

Blohm, Manfred (Hg.)(2016): Kunstpädagogische Stichworte, Hannover: fabrico Verlag 

Bönsch, Manfred (2000): Praxishandbuch gute Schule, Grundlagen der Schulpädagogik, 37, 
Baltmannsweiler: Schneider-Verlag Hohengehren 

Busse, Klaus-Peter (2008): Sichtbox, über die Objektivierung des Blicks. In: Blohm, Manfred; 
Burkhardt, Sara; Heil, Christiane (Hg.) (2008): Kurze Texte zur Kunstpädagogik, 



 

 298 

Schriftenreihe, Medien-Kunst-Pädagogik: Bd. 2, Flensburg: Flensburg Universität Press, 
S. 143. 

Cao, Rong Fang; Hartig, Klaus-Dieter (2000): Chinesische Kalligrafie mit Pinsel und Tusche, 
München: Augustus Verlag, S. 7-24. 

Cho, Soo-Hyn; Kwak, Noo-Bong, (Hg.) (2017): Geschichte von koreanischer kalligraphischer 
Kultur (The history of Korean calligraphy culture), Seoul: Daunsaem, S. 535-599. 

Chomei, no Kamo (2017): Eine kleine Hütte (Hôjôki), übersetzt von Ichikawa Daiji, (urspr. 
Berlin 1902), Bad Soden-Salmünster S, 18. In: Wetzel, Michael (2018): Neojaponismen, 
West-östliche Kopfkissen, Paderborn: Wilhelm Fink Verlag, S. 91. 

Christ, Georg. u.a. (2016): Transkulturelle Verflechtungen: Mediävistische Perspektiven, 
Göttingen: Universitätsverlag Göttingen, S. 72f. 

Christine, Hartmann (2005): Meisterschule Kalligrafie, München: Knaur, S. 114f. 

Courtois, Michel (1968): Die chinesische Malerei, Lausanne: Editions Rencontre, S. 112. 

Deeg, Max (2007): Das Lotos-Sutra, Kapitel 10, Darmstadt: WBG, S. 180. 

Dewey John (1934), Art as Experience. Kapitel Having an Experience, New Work: The Putnam 
Publishing Group, © 1934 übersetzt von Helmut Schreier In: Erziehung durch und für 
Erfahrung, Theoriegeschichtliche Quellentexte zur Pädagogik, eingeleitet, ausgewählt 
und kommentiert von Helmut Schreier, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 221. 

Dewey, John; Schreier, Helmut (Hg.) (1986): Erziehung durch und für Erfahrung, 
Theoriegeschichtliche Quellentexte zur Pädagogik, eingeleitet, ausgewählt und 
kommentiert von Helmut Schreier, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 67-74, 220-232, 278-282. 

Diez, Ernst (1943): Shan Shui, die chinesische Landschaftsmalerei, Wien: Wilhelm 
Andermann Verlag Wien, S. 8-12. 

Duckworth, Eleanor (1973): Piaget Rediscovered In: Charles. E. Silbermann (Hg.): The Open 
Classroom Reader, New York: Vintage Books, S. 206.  



 

 299 

Eremjan, Inga (2016): Transkulturelle Kunstvermittlung: Zum Bildungsinhalt ästhetisch-
künstlerischer Praxis, Bielefeld: transcript-Verlag, S. 139f. 

Eschmann, Karl (1991): Jugendstil, Ursprünge Parallelen Folgen, Göttingen: Muster-Schmidt, 
S. 13f, S. 34. 

Gach, Hans-Joachim (2005): Geschichte auf Reisen, Historisches Lernen mit 
Museumskoffern, MUSEUM KONKRET, Schwalbach: WOCHENSCHAU Verlag 

Grosse, Ernst (1922): Die ostasiatische Tuschmalerei, Berlin: Bruno Cassirer, S. 24-31. 

Haldmann, Matthias (2010): Im Reich der Linie. In: Linea vom Umriss zur Aktion, Die Kunst 
der Linie zwischen Antike und Gegenwart, Hatje Cantz 

Harrist, Robert E. Jr. (2008): „The Landscape of Words. Stone Inscriptions from Early and 
Medieval China”, Seattle: University of Washington Press, S. 184. 

Hartmann, Christine (2005): “Meisterschule Kalligraphie”, München: Knaur Ratgeber Verlag, 
S. 114f.  

Heidegger, Martin (1965): Aus einem Gespräch von der Sprache zwischen einem Japaner 
und einem Fragenden. In: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen, S. 109. In: Wetzel, 
Michael (2018): Neojaponismen, West-östliche Kopfkissen, Paderborn: Wilhelm Fink 
Verlag, S. 92. 

Heil, Christine (2016): Ästhetische Forschung. In: Blohm, Manfred (Hg.), Kunstpädagogische 
Stichworte, Hannover: fabrico Verlag. S. 19-22. 

Herbert, Gudjons, (1989): Handlungsorientiert lehren und lernen: Projektunterricht und 
Schüleraktivität, Bad Heilbrunn: Obb. Klinkhardt, S. 11. 

Herrigel, Eugen (1925): Eine Musik des Raums, le livres des Magiciens. In: La Revue de l’Art 
ancien et moderne, Paris, Dezember 1924/Januar 1925. In: Courtois, Michel: Die 
chinesische Malerei (1968), Lausanne: Editions Rencontre, S. 108. 



 

 300 

Höllmann, Thomas (2015): Die chinesische Schrift, Geschichte, Zeichnen, Kalligrafie, 
München: C.H. Beck 

Hu, Mingyuan (2015): Wie sich der Geist des Weisen wandelt. In: SECRET SIGNS, 
zeitgenössische chinesische Kunst im Namen der Schrift, Ausstellungskatalog der 
Deichtorhallen, Hamburg, Snoeck, S. 60-73. 

Huayulu II, V und VI: Aus den gesammelten Aussprüchen über die Malerei, 17. Jahrhundert, 
ein Werk von „Shiatao“. In: Miklós, Pál (1982), chinesische Malerei, Geschichte, 
Technik, Theorie, Köln: Böhlau Verlag, S. 24f. 

Jalka, Susanne (Hg.) (2018): Denken. Kunst. Frieden.: Annäherung an das Menschensein, 
Berlin: De Gruyter, S. 7ff. 

Janata, Alfred (1963): Koreanische Malerei, Wien: Verlag Brüder Rosenbaum, S. 5f, S. 14. 

Janecke, Christian (1995): Kunst und Zufall, Analyse und Bedeutung, Nürnberg: Verlag für 
moderne Kunst Nürnberg. S. 203. 

Jank, Werner; Meyer, Hilbert (1994): Didaktische Modelle, 3. Auflage, Frankfurt am Main: 
Cornelsen Scriptor 1994, S. 295.  

Jeong, Yang Mo (1994): Koreanische Schönheit, Bd. 18. „Blumen, Vögel und vier 
Pflanzen“ („Hwa-Joo-Sagunja“), Seoul: Chungang Ilbo 

Jin, Joon-Hyuk (1999): Erforschung über Kim, Hong-Do, Seoul: Il-Ji, S. 13-429. 

Jocks Heinz-Nobert (2015): Im Gespräch mit Ai Weiwei, Rendezvous mit dem Alten. In: 
SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst im Namen der Schrift, 
Ausstellungskatalog der Deichtorhallen, Hamburg, Köln: Snoeck, S. 36-43. 

Julien, François (2005): Das große Bild hat keine Form, oder vom Nicht-Objekt durch Malerei: 
Essay über Desontologisierung, Bild und Text, Boehm, Gottfried; Brandstetter, 
Gabriele; Stierle, Karlheinz (Hg.), München: Wilhelm Fink Verlag S. 228-245.  



 

 301 

Kämpf-Jansen, Helga (1998): Gänseblumen, Wiesenschaumkraut und die Erfahrung aktuelle 
Kunst. In: Grundschule, Braunschweig Heft 11. S. 40. 

Kämpf-Jansen, Helga (2001): Ästhetische Forschung: Wege durch Alltag, Kunst und 
Wissenschaft - zu einem innovativen Konzept ästhetischer Bildung, Diskussionsbeiträge 
zur ästhetischen Bildung; Bd. 2. Köln: Salon-Verlag 

Karlsson, Kim (2020): Sehnsucht Natur, die Landschaft als Zufluchtsort. In: Karlsson, Kim; von 
Pryzchowski, Alexandra (Hg.) (2020), Ausstellungskatalog des Museums Rietberg 
Zürich, (12. Juni - 4. Oktober 2020) Sehnsucht Natur, Sprechende Landschaften in der 
Kunst Chinas, Museum Rietberg Zürich, Berlin: Hatje Cantz Verlag, S. 52-103. 

Karlsson, Kim (2020): Reiselust, die Darstellung „berühmter Berge und wunderbarer Orte“. 
In: Karlsson, Kim; von Pryzchowski, Alexandra (Hg.) (2020): Ausstellungskatalog des 
Museums Rietberg Zürich, (12. Juni - 4. Oktober 2020) Sehnsucht Natur, Sprechende 
Landschaften in der Kunst Chinas, Museum Rietberg Zürich, Berlin: Hatje Cantz Verlag, 
S. 146-203. 

Karlsson, Kim; von Pryzychowski, Alexandra (2020): Shanshui, Einführung in die chinesische 
Landschaftsmalerei. In: Karlsson, Kim; von Pryzchowski, Alexandra (Hg.) (2020): 
Ausstellungskatalog des Museums Rietberg Zürich, (12. Juni - 4. Oktober 2020) 
Sehnsucht Natur, Sprechende Landschaften in der Kunst Chinas, Museum Rietberg 
Zürich, Berlin: Hatje Cantz Verlag, S. 10-15. 

Karlsson, Kim; von Przychowski, Alexandra (Hg.) (2015): Magie der Zeichen: 300 Jahre 
chinesische Schriftkunst, Ausstellungskatalog, Museum Rietberg Zürich und Museum 
für Ostasiatische Kunst, Köln, Zürich: Scheidegger & Spiess, S. 37, 91, 100, 105, 120-
125, 125-128, 153. 

Karlsson, Kim (2015): Pinselstrich und Poesie, die Einheit von Kalligrafie, Malerei und 
Dichtung. In: Karlsson, Kim; von Przychowski, Alexandra (Hg.) (2015): Magie der 
Zeichen: 300 Jahre chinesische Schriftkunst, Ausstellungskatalog des Museums 
Rietberg Zürich und Museum für Ostasiatische Kunst, Köln, Zürich: Scheidegger & 
Spiess, S. 160-185. 

Kim, Joohee (2010): traditionelle ostasiatische Tuschmalerei und Kunsttherapie, Eine kunst-
und erkenntnistheoretische Studie, Regensburg: S. Roderer, S. 26ff., S. 77. 



 

 302 

Klewitz, Elard; Mitzkat, Horst (1977): Entdeckendes Lernen und offener Unterricht. In: 
Klewitz, Elard; Mitzkat Horst und andere (1977), Grundschulunterricht, Studien zur 
Pädagogik und Didaktik des Primarbereichs Herausgeber: Erwin Schwartz, 
Braunschweig: Georg Westermann Verlag, S.7-19. 

Klieber, Ulrich (2009): Die Linie, Beispiele aus der künstlerischen Lehre, Leipzig: Seemann, 
S21-31. 

Kotzenberg, Heike (Hg.) (1996): Chinesische Tuschmalerei im 20. Jahrhundert, 
Ausstellungskatalog „Chinesische Malerei im 20. Jahrhundert“ im Museum für 
Ostasiatische Kunst Köln, 19. Oktober 1996 – 15. Januar 1997, München, New York: 
Prestel, S. 9-16. 

Kraus, Richard Curt (1991): “Brushes with Power: Modern Politics and the Chinese Art of 
Calligraphy”, Berkeley: University of California Press. In: Hu, Mingyuan, wie sich der 
Geist des Weisen wandelt. In: SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst im 
Namen der Schrift, Ausstellungskatalog, Deichtorhallen, Hamburg, Snoeck, 2015. S. 61. 

Kwon, Ji-Hee (2004): Entwicklung der allgemeinen Malerei der „Goryeu“ Dynastie, 
Kunstgeschichte der „Chôsun“ Dynastie, Seoul: Moon-Ye Verlag, Op, cit., S6. In: Lee, 
Ha-Jung; Lee, Sang-Eun (2010): “Formal Characteristics of the Ten Traditional Longevity 
on Relics of the Latter Part of the Joseon Dynasty - With a Focus on Embroideries”, 
Journal of Korea Fashion & Costume Design Association(한국의상디자인학회지), Vol. 
12. No. 1. S. 134. https://www.koreascience.or.kr/article/JAKO201013363798333.pdf 

Ledderose, Lorhar (1986): Die Malerei der Literaten. In: Im Schatten hoher Bäume, Malerei 
der Ming-und Qing-Dynastien (1368-1911) aus der Volksrepublik China, Baden-Baden: 
First Edition, S. 10-23. 

Lee, Ha-Jung; Lee, Sang-Eun (2010): Formal Characteristics of the Ten Traditional Longevity 
on Relics of the Latter Part of the Joseon Dynasty - With a Focus on Embroideries, 
Journal of Korea Fashion & Costume Design Association(한국의상디자인학회지), Vol. 
12. No. 1. S. 131-139. 
https://www.koreascience.or.kr/article/JAKO201013363798333.pdf 

Lee, Ki-Young (2010): Fasziniert von Volksmärchen, koreanischen Volksmärchen und dem 
Tragen moderner Kleidung, Hyo-Hyung, S. 140. 



 

 303 

Lee, Young-Soo (1993): „Grosse technische Lehre der ostasiatischen Tuschemalerei 
(동양화실기대) „Sagunja“, Bd. Nr.5, Seoul: Yerim, S. 47. 

Lee, Wan-Woo (2004): Geschichte der koreanischen Kunst, Seoul: Mon-Ye, S. 696-697. 

Lersch, Gregor (2013): Museum und Ausstellung. In: Ackermann, Felix; Boroffka, Anna; 
Lersch, Gregor H (Hg): Partizipative Erinnerungsräume, Dialogische Wissensbildung in 
Museen und Ausstellungen, Edition Museum, Band 5, Bielefeld: transcript, S. 21-29. 

Li, Pi (2014): Im Gespräch mit Uli Sigg, Kalligrafie und Gegenwartskunst: „Die Mauern sind 
ganz schön eingerissen.“ In: Lockow, Dirk (Hg.), SECRET SIGNS, zeitgenössische 
chinesische Kunst im Namen der Schrift, Ausstellungskatalog, Deichtorhallen, 
Hamburg, Köln: Snoeck, S. 20. 

Lüthy, Michael (2003): Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann, S. 62. 

Ma, Lesley (2015): Das kommunikative Potenzial der Kalligrafie in der chinesischen Kunst der 
Gegenwart. In: SECRET SIGNS, zeitgenössische chinesische Kunst im Namen der Schrift, 
Ausstellungskatalog, Deichtorhallen, Hamburg, Köln: Snoeck, S. 50-59. 

Mae Michiko; Scherer Elisabeth (Hg.) (2013): Nipponspiration, Japonismus und japanische 
Populärkultur im deutschsprachigen Raum, Köln: Böhlau Verlag, S. 53. 

Meier, Thomas; Müller, Ulrich; Schenk, Winfried (Hg.) (2020): Exklusion/Inklusion – 
Transkulturalität im Raum, Arbeitskreis für Historische Kulturlandschaftsforschung in 
Mitteleuropa, Siedlungsforschung Archäologie-Geschichte-Geographie 37, Bonn: 
SELBSTVERLAG ARKUM e. V. S. 14f. 

Meschede, Friedrich (2013): Landschaft. In: Schafaff, Jörn; Schallenberg, Nina; Vogt, Tobias 
(Hg.) Kunst + Begriffe der Gegenwart von Allegorie bis Zip, Köln: Walther König, S. 129. 

Müller-Yao, Marguerite Hui (1985): Der Einfluss der Kunst der chinesischen Kalligraphie auf 
die westliche informelle Malerei, Köln: Verlag der Buchhandlung Walter König, S. 4. 
https://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/3456/(30.05.2021) 



 

 304 

Murck, Alfreda (2020): Dichtung in der Malerei, Malerei als Dichtkunst. In: Karlsson, Kim; von 
Pryzchowski, Alexandra (Hg.) (2020): Ausstellungskatalog, Museum Rietberg Zürich, 
(12. Juni - 4. Oktober 2020) Sehnsucht Natur, Sprechende Landschaften in der Kunst 
Chinas, Museum Rietberg Zürich, Berlin: Hatje Cantz Verlag, S. 104-145. 

Netzband, Georg; Eschen, Fritz (1959): Kunstpädagogische Anregungen, Band. 2, 7. Bis 10. 
Schuljahr und Berufsfindungsjahr, Göttingen: Musterschmidt Verlag, S. 81. 

Pál, Miklós (1982): Chinesische Malerei: Geschichte, Technik, Theorie, Köln-Wien: Böhlau 
Verlag. 

Peez, Georg (2008): Zur Bedeutung ästhetischer Erfahrung für Produktion und Rezeption in 
gegenwärtigen Konzepten der Kunstpädagogik. In: Greuel, Thomas; Heß, Frauke 
(Hrsg.): Musik erfinden. Beiträge zur Unterrichtsforschung, Aachen, S. 7-26, S. 71. 

Perucchi-Petri, Ursula (1976): Die Nabis und Japan: Das Frühwerk von Bonnard, Vuillard und 
Denis, Studien zur Kunst des neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 37, München: Prestel, S. 
15. 

POLASTRON, Lucien X (2011) : “Calligraphie chinoise: L’Art de l’écriture au pinceau”, 
Imprimerie Nationale Édotopms, Paris, S. 7-9. 

Rosenberg, Raphael; Lavater, Johann Caspar (2010): Die Revolution der Physiognomie aus 
dem Geist der ästhetischen Linientheorie. In: Linea vom Umriss zur Aktion, Die Kunst 
der Linie zwischen Antike und Gegenwart, Berlin: Hatje Cantz 

Rowley, George (1972): “Principles of Chines Painting”, Princeton University Press. In: Ahn 
(2000), Verstehen der koreanischen Malerei, S. 20-23. 

Sabisch Andrea (2006): Am Anfang steht eine Frage, Das Tagebuch in der Ästhetischen 
Forschung. In: Blohm, Manfred; Heil, Christine; Peters, Maria; Sabisch, Andrea; Seydel, 
Fritz (Hg) (2006): Über Ästhetische Forschung, Lektüren zu Texten von Helga Kämpf-
Jansen. Kontext Kunstpädagogik Bd.5, München: Kopead. S. 185-192. 

Schlomb, Adele (2015): Gelehrte und Genies, zwischen Ortodoxie, Exzentrik und Archaismus-
Schreibkunst als Medium des Selbstausdrucks. In: Karlsson, Kim; von Przychowski, 
Alexandra (Hg.) (2015): Magie der Zeichen: 300 Jahre chinesische Schriftkunst, 



 

 305 

Ausstellungskatalog, Museum Rietberg Zürich und Museum für Ostasiatische Kunst, 
Köln, Zürich: Scheidegger & Spiess, S. 94-99. 

Shepherd-Kobel, Katharina (2014): Zen in der Kunst der Tuschmalerei, Bielefeld: Theseus 

Siegfried Wichmann (2001), The Japanese influence on Western art since 1858, London: 
Thames & Hudson Ltd, S. 21. 

Silberman C. E. (1973): The Open Classroom Reader, New York: Vintage Books 

Ströter-Bender, Jutta (2009): Museumskoffer, Material-und Ideenkisten: Projekte zum 
Sammeln, Erkunden, Ausstellen und Gestalten für den Kunstunterricht der 
Primarstufe, der Sekundarstufe I und die Museumspädagogik. In: KONTEXT Kunst-
Vermittlung-Kulturelle Bildung Band2, Marburg: Tectum, S. 9-19. 

Ströter-Bender, Jutta; Wiegelmann-Bals, Annette (2010): Dialogfelder einer interkulturellen 
Vermittlung von Welterbe. In: Ströter-Bender, Jutta (Hg.) (2010): World Heritage 
Education, Positionen und Diskurse zur Vermittlung des UNESCO-Welterbes, Kontext 
Vermittlung Kulturelle Bildung – Band 4. Marburg: Tectum, S. 47-58. 

Ströter-Bender, Jutta (2010): World Heritage Education und Kunstpädagogik. In: Bering, 
Kunibert; Höxter, Clemens; Niehoff, Rolf (Hg.), Bundeskongress der Kunstpädagogik 
(2009: Düsseldorf), Kunstakademie Düsseldorf, Artificium, Bd. 35.: Orientierung 
Kunstpädagogik. Oberhausen: Athena, S. 333-339. 

Sun, Hak-Kyun (1993): Große technische Lehre der ostasiatischen Tuschemalerei 
(동양화실기대), „San-Su-Hwa“, Bd. Nr.1, Seoul: Yerim, S. 69, 131, 205. 

Suzuki, Daisetz Teitaro (1987): Leben aus Zen, Eine Einführung in den Zen-Buddhismus, 
München: Otto Wilhelm Barth Verlag, 1987. S.9-14. 

Tewes, Johanna (2010): Zwischen kultureller Bildung und medialer Kultur: Das 
Nibelungenlied im Kontext von Authentizität, Ästhetik und Adaption. In: Ströter-
Bender, Jutta (Hg.) (2010): World Heritage Education, Positionen und Diskurse zur 
Vermittlung des UNESCO-Welterbes, Kontext Vermittlung Kulturelle Bildung – Band 4. 
Marburg: Tectum, S. 137-145. 



 

 306 

Tewes, Johanna (2018): Perspective: Word Heritage and Arts Education. In: Kohlhoff-Kahl, 
Iris; Hinrichs, Nina; Wiegelmann-Bals, Annette (Hg): Kulturelles Erbe, Erinnern, 
Erzählen, Erfinden, Festschrift für Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender, KONTEXT Kunst-
Vermittlung -kulturelle Bildung, Bd. 16. Baden-Baden: Tectum Verlag, S. 55-71. 

Tim, Ingold (2021): Eine kurze Geschichte der Linien, Göttingen: Konstanz University Press, S. 
165ff., 169. 

Tomoko, Suishu; Klopfenstein-Arii (1992): Schrift und Schriftkunst in China und Japan, Berlin: 
Peter Lang, S. 9. 

Van Briessen, Fritz (1963): Chinesische Maltechnik, Köln: Verlag M. DuMont Schauberg Köln, 
S. 37-44. 

Walter, Gebhard (2015): Pinseltanz und Vogelbild: Ostasiatische Tuschmalerei und Kalligrafie 
aus der Sammlung, Stadt Bayreuth Kunstmuseum, S. 12-19. 

Wang, Cai-Young (2001): Die Leere chinesischer Malerei und abendländische Annäherungs-
versuche in den Bildern von Redon, Bissier und Tobey: zu einem interkulturellen 
Sinnerlebnis in der bildenden Kunst, Europäische Hochschulschriften: Reihe XXVIII, 
Kunstgeschichte, Bd./Vol.379, Frankfurt am Main: Peter Lang GmbH, Zugl.: Frankfurt 
(Main), Univ., Diss., 1999, S. 44-51, S. 133-151. 

Wang, Jia Nan; Cai, Xioali; Dawn, Young (2002): Die fernöstliche Tuschmalerei, eine 
vollständige theoretische und praktische Einführung in die Techniken der traditionellen 
chinesischen Malerei, aus dem Englischen übertragen von Christa L. Cordes 
(Übersetzerin), 2. Auflage, München: Edition Michal Fischer GmbH, S. 22, 26f, 27f, 34f. 

Weber, Lillian (1971): “The English Infant School and Informal Education”, Englewood Cliffs, 
New Jersey, S. 171 ff. 

Wetzel, Michael (2018): Neojaponismen, West-östliche Kopfkissen, Paderborn: Wilhelm Fink 
Verlag, S. 13-34, S. 89-116. 

Wilsmann, Stefan (2019): Individuelle Förderung im Kunstunterricht, Hannover: 
Klett/Kallmeyer. S. 30-48. 



 

 307 

Yoon, Yoel-Soo (1999): Die Geschichte der Minhwa, Designhouse, Seoul, S. 14ff. 

Zeitschrift  

Choi, Mi-Hyun (2014): Sammlung von Koryo Museum of Art, in Kyoto, Nr. 31, Stickerei, mit 
den "Ship-Jang-Seng" Motiven aus achteiligen Paravents, Ende des 19. Jahrhundert, 
"Woori" Kultur Zeitung. In: https://koya-culture.com/news/article.html?no=94030 (28. 
01. 2022) 

Choi, Young-Chang (2009): Entdeckung des Entstehungsdatums von ersten königlichen 
“Ship-Jan-Seng” Motiven: Paravents für den Kronprinz, „Moon-Hwa- Il-Bo” Journal. In: 
http://www.munhwa.com/news/view.html?no=20090130010302300740040(21.06.20
21) 

Cho, Sang In (2017): Über „Yeonsodabchung“, Seoul Kyungjae (Seoul Wirtschaft). In: 
https://www.sedaily.com/NewsVIew/1OELCTFCTL(15.03.2022) 

Eibach, Joachim; Opitz-Belakhal, Claudia; Juneja, Monica (2012): Kultur, Kulturtransfer und 
Grenzüberschreitungen. Joachim Eibach und Claudia Opitz im Gespräch mit Monica 
Juneja. In: Zeitenblicke 11, Nr. 1, [07.11.2012], URL: (12. 12.2021) 

Hericks, Nicola (2019): Offener Unterricht als Möglichkeit zum Umgang mit Heterogenität, 
Studierende entwickeln Konzepte für offene Unterrichtsformen, Beitrag zur 
Konzeption und Gestaltung – Level 3, Geothe-Universität Frankfurt am Main, Bd. 2 
Nr.1(2019): Herausforderung Lehrer_innen Ausbidlung, S 92-108., vgl. dazu URL: 
https://www.herausforderung-
lehrerinnenbildung.de/index.php/hlz/article/view/2431/2430 (24. 09. 2021) 

Kang, Kwan-Shik(2012): The Reexamination of Determining the Painter of The Album of 
Danwon's Genre Paintings and of it’s Interpretation of the Meaning Based upon the 
History of Style. (단도풍속도첩의 자가 비전과 의미해석의 양식사적 재검토) In: 
„미술사학보“(Kunstgeschichte): Reviews on the Art History, vol., no 39, The S.164-
260. 
https://www.kci.go.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSe
archBean.artiId=ART001730158 (abgerufen am 29. 01.2022) 

Kang, Kwan-Shik (2020): Über „Cho-Sun“ und „Jingyung-Shansoo-Hwa“, KANSONG ART AND 
CULTURE FOUNDATION. In: http://kansong.org/wp-



 

 308 

content/uploads/2020/09/%EA%B2%B8%EC%9E%AC-%EC%A0%95%EC%84%A0%EA%
B3%BC-%EC%A7%84%EA%B2%BD%EC%82%B0%EC%88%98%ED%99%94_%EA%B0%95
%EA%B4%80%EC%8B%9D.pdf (abgerufen am 05. 08. 2021) 

Kim, A-Mi (2017): Interpretation über das Gemälde „Ringen“, „Korea News 1“. In: 
https://www.news1.kr/articles/?2876000(04. 01. 2019) 

Kim, Bong-Kyu (2014): „Reise auf „Hyn-Pan“(현판기행)“, über das Buch von „Jang, Ik-
Soo“ (2021), Geschichte der Kalligrafie („Seoye“) im Buch, Seoul: Dambooks. In: 
https://blog.naver.com/haiena21/222247129050(03.04.2021) 

Kim, Han-Soo (2001): Ausstellung von „Oh, Sae-Chang“, über das Land, das Kultur 
unterstützt, „Cho-Sun-Il-Boo“ Zeitung, In: 
https://www.chosun.com/site/data/html_dir/2001/07/16/2001071670365.html (30. 
06. 2021) 

Kim, Young-Jin (1996): Forschung über Ship-Jang-Seng Bilder, Minzu University of China, 
Masterarbeit, S. 21. In: Lee, Ha-Jung; Lee, Sang-Eun (2010): Formal Characteristics of 
the Ten Traditional Longevity on Relics of the Latter Part of the Joseon Dynasty - With 
a Focus on Embroideries”, Journal of Korea Fashion & Costume Design Association 
(한국의상디자인학회지), Vol. 12. No. 1. S. 134. 
https://www.koreascience.or.kr/article/JAKO201013363798333.pdf 

Kim, Young-Ran (2016): Ein Museumskoffer rund um das Thema Frieden in der Tuschmalerei 
in Süd-Korea. In: Ströter-Bender (Hg), „World Heritage and Arts Education“, No 14/15, 
Kapitel III FRIEDEN von Herzen wünschen, S. 94-97. [27.07.2021]. In: https://stroeter-
art-research.de/uploads/whaae/ausgabe-14-15-september-2016/https___kw.uni-
paderborn.de_fileadmin_fakultaet_Institute_kunst_Kunst_und_ihre_Didaktik__Malere
i__Internetzeitschrift_World_Heritage__and_Arts_Education_WHAE_14_15.pdf 
(10.08.2021) 

Kwon, Dong-Chul (2020): Über „Lee, Chul-Kyung“ und koreanische Schrift „Gung-Che“. In: 
“Daily Korea”, http://daily.hankooki.com/news/articleView.html?idxno=663770 
(05.08.2021) 

Lingo, Kaira Jewel (2017): „Kinder lernen den Wert der Stille von ganz allein“, Buddhismus 
aktuell, 2017/2, in einem Interview mit Ursula Richard. In: https://buddhismus-



 

 309 

aktuell.de/artikel/ausgaben/20172/kinder-lernen-den-wert-der-stille-von-ganz-
allein.html(30.05.2021) 

Oh, Min-Joon (2013): Die strenge und geordnete koreanische Schrift „Gung-Che„ von 
Hofdamen, Kolumne. In: TYPOGRAPHY SEOUL, 2013, April, 
http://www.typographyseoul.com/news/detail/381(02.02.2022) 

Shin, Ung-Soon (2016): Im Atelier vom Kalligrafen „Kim, Chung-Hyn“, „Muk-Seo-Jae“. In: 
Kultur der Kalligrafie (서예문화), S. 18f. In: 
https://blog.naver.com/sukya0517/220649939346 (27. Juni 2021) 

Shin, Ung-Soon (2018): Über „Dorfschule“ von „Kim, Hong-Do“, „Muk-Seo-Jae“. In: 

Monatliche Ausgabe Kalligrafie (월간서예), S. 125-127. In: 

https://m.blog.naver.com/sukya0517/221178364802(20. 05.2021) 

Son, Chul-Joo (2019): Kunstinterpretation über die Malerei „Feier an einem frühlingshaften 
Feld“(„Shngchunyahong“) von „Shin, Yun-Book“, Kunstgeschichte. In: 
https://blog.daum.net/wongis/7094786(01.06.2021) 

Steininger, Carla (1992): Kunst und Natur, Laufener Seminarbeitrag. 4/92, S. 69-71. 
Bayerische Akademie für Naturschutz und Landschaftspflege (ANL-Laufen)/Salzach. In: 
Steininger, Carla, Kunst und Natur, https://www.zobodat.at/pdf/Laufener-Spez-u-
Seminarbeitr_4_1992_0069-0071.pdf(30.08.2021) 

Internetquelle  

Bae, Anne Seoung Eun (2022): Über koreanische Kalligrafie, Korean Calligraphy (Seoye): The 
Art of Writing Hangul, In: THEKRAZE, http://thekrazemag.com/latest-
updates/2022/1/2/korean-calligraphy-seoye-the-art-of-writing-hangul(abgerufen am 
24. 02. 2022) 

Beinert, Wolfgang (2019): Über Kalligraphie, Typolexikon 2001. In: 
https://www.typolexikon.de/kalligraphie/ (abgerufen am 06. Mai 2021) 

"Bo-Ja-Gi": „Bo-Ja-Gi“ in 19. Jahrhundert, „Cho-Sun“-Dynastie, Korean Stone Art Museum, 
Seoul. In: 



 

 310 

http://www.koreanstonemuseum.com/bbs/board.php?bo_table=pk_b02_04&wr_id=1
&device=mobile (abgerufen am 28.01.2022) 

Buddhismus in Korea, 
https://german.visitkorea.or.kr/ger/CU/content/cms_view_317653.jsp?gotoPage=1 
(abgerufen am 25. April 2021) 

Choi, Young-Jin: „Was ist Konfuzianismus?“ In: 
http://webzine.daesoon.org/board/view_win.asp?webzine=&menu_no=&bno=4826&
page=1(abgerufen am 16. 05. 2022) 

Demmelhuber, Simon (2015): Über den Daoismus, Dem Leben seinen Lauf lassen, das Prinzip 
des Daos verwirklichen und Entstehung des Leeres. In: 
https://www.br.de/radio/bayern2/sendungen/radiowissen/ethik-und-
philosophie/daoismus-taoismus-china100.html (abgerufen am 10. 09.2021) 

„Keum-Kang Sa, Gun-Chub“: “Encyclopedia of Korean Culture”. In: 
http://encykorea.aks.ac.kr/Contents/Item/E0007525(abgerufen am 03.02.2022) 

Kim, Hae-Bum (2010): Über Paravent von ‚Haeng-Ryu‘ Sittenbilder, „Wonkwang“ University 
https://m.blog.naver.com/bumhaekim/60119722241(abgerufen am 09. 02. 2021) 

Kropmanns, Peter (2018): Über Edouard Manet, „Das Frühstück im Grün“, Kunstwissen / 
Edouard Manet – Das Frühstück im Grünen, Weltkunst. In: Weltkunst, 
https://www.weltkunst.de/kunstwissen/2018/01/edouard-manet-das-fruehstueck-im-
gruenen (abgerufen am 19. 05. 2021) 

Kulturerbe: https://ome-lexikon.uni-oldenburg.de/begriffe/kulturerbe. In: Online-Lexikon 
zur Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa der Universität 
Oldenburg (12. 09. 2021) 

Lee, Soo-Hwan (2018): Was ist „Ship-Jang-Seng?“ In: „Kuk-Je“ Zeitung, 
http://www.kookje.co.kr/news2011/asp/newsbody.asp?code=0500&key=20181129.9
9099013358(abgerufen am 29.11.2018) 



 

 311 

Park, Hee-Seok: Japanische Kolonialzeit. In: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/index.html (abgerufen am 13. 
01.2022) 

Park, Hee Seok: „Hanguksa“ – Einblicke in die Geschichte Koreas, Freie Universität Berlin, 
„Hanguksa“, die erste Phase, Zeit des Aufbaus kolonialherrschaftlicher Strukturen 
(1910-1920). In: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase1/index.html(abgerufen am 
01.06.2021) 

Park, Hee Seok: „Hanguksa“ – Einblicke in die Geschichte Koreas“, Freie Universität Berlin, 
„Hanguksa, die zweite Phase, Zeit der auf Assimilation zielenden Kolonialpolitik (1920-
1930). In: https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase2/index.html(abgerufen am 
02.05.2021) 

Park, Hee Seok: „Hanguksa“ – Einblicke in die Geschichte Koreas“, Freie Universität Berlin, 
„Hanguksa“, die dritte Phase, Zeit der Zwangsassimilation (1930-1945). In: 
https://www.geschkult.fu-
berlin.de/e/geschichte_koreas/modul4/kolonialzeit/phase3/index.html(02.06 2021) 

Paik, Nam, Joo (2020): Über Frühlingsausflug (연소답청). In: „News Quest“, 
https://www.newsquest.co.kr/news/articleView.html?idxno=75493(03.02.2022) 

Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller 
Ausdrucksformen: aus der Generalkonferenz der Organisation der Vereinten Nationen 
für Bildung, Wissenschaft und Kultur, die vom 3. Bis zum 21. Oktober 2005 in Paris zu 
ihrer 33. Tagung zusammengetreten ist. (11. 10. 2021) In: Kultur und Natur, kulturelle 
Vielfalt in Deutschland, Artikel 4, 1. Kulturelle Vielfalt, S. 5. In: 
https://www.unesco.de/sites/default/files/2018-
03/2005_Schutz_und_die_F%C3%B6rderung_der_Vielfalt_kultureller_Ausdrucksforme
n_0.pdf(abgerufen am 18.05.2021) 

Yoon, Jin-Young: Über „Do-Hwa-Su“, Enzyklopädie der koreanischen Volkskultur. In: 
https://folkency.nfm.go.kr/kr/topic/detail/6566(abgerufen am 17. 05.2021) 

Yuan, Lili: Philosophie der traditionellen chinesischen Tuschmalerei. In: https://www.liliyuan-
tuschmalerei.com/tuschemalerei (abgerufen am 03.03 2022) 



 

 312 

12 Mustererklärung nach §12 der Promotionsordnung 

Hiermit erkläre ich gemäß §12 der Promotionsordnung: 

dass die vorgelegte Arbeit selbständig und ohne Benutzung anderer als der in der Arbeit an-

gegebenen Hilfsmittel angefertigt wurde; 

dass die Arbeit bisher weder im In- noch Ausland in gleicher oder ähnlicher Form einer ande-

ren Prüfungsbehörde vorgelegt wurde; 

ob bereits früher oder gleichzeitig ein Promotionsverfahren bei einer anderen Hochschule o-

der bei einer anderen Fakultät beantragt wurde, gegebenenfalls nebst vollständigen Angaben 

über dessen Ausgang.  

 

 

Bielefeld, 31. Mai 2022 

 

 

Young-Ran Kim 

 

 

 

 


