
 

 

Universität Paderborn 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Katholische Theologie 

 

 

 
 

 

 
Masterarbeit zum Thema: 

 

Die Darstellung des Judentums und des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses im Religionsunterricht 

Eine qualitative Inhaltsanalyse aktueller Schulbücher 

 

Zur Erlangung des Grades: Master of Education 

 

Datum der Abgabe: 08.08.2022 

 

Verfasserin: 

Rebecca Schnatmann 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Erstgutachter: Prof. Dr. Jan Woppowa 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Dr. Oliver Reis 

 

 



 

 

Inhaltsverzeichnis 

1. Einleitung ........................................................................................................................... 3 

2. Othering ............................................................................................................................. 5 

2.1 Religiöses Othering in Bildungsprozessen .................................................................. 7 

2.2 Interreligiöses Lernen und Othering .......................................................................... 12 

3. Judentum .......................................................................................................................... 15 

3.1 Vielfalt im Judentum ................................................................................................. 17 

3.2 Jüdisch-christlicher Dialog ........................................................................................ 20 

3.3 Judentum im christlichen Religionsunterricht thematisieren ..................................... 22 

4. Antisemitismus als aktuelles Phänomen in Gesellschaft und Schule .............................. 24 

5. Forschungsstand ............................................................................................................... 29 

6. Methodisches Vorgehen .................................................................................................. 34 

7. Darstellung der Ergebnisse .............................................................................................. 46 

7.1 Leben gestalten 1 ....................................................................................................... 47 

7.2 Vernünftig glauben .................................................................................................... 52 

7.3 Sensus Religion .......................................................................................................... 56 

7.4 Moment mal! 1 ........................................................................................................... 59 

7.5 Moment mal! 2 ........................................................................................................... 63 

7.6 Kursbuch Religion ..................................................................................................... 66 

7.7 Gesamtschau .............................................................................................................. 69 

8. Diskussion der Ergebnisse ............................................................................................... 73 

8.1 Darstellung des Judentums ........................................................................................ 73 

8.2 Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses ................................................... 81 

9. Reflexion des Forschungsprozesses ................................................................................. 85 

10. Fazit ............................................................................................................................... 87 

Literaturverzeichnis ............................................................................................................. 91 

Tabellenverzeichnis ............................................................................................................. 94 

Abbildungsverzeichnis ......................................................................................................... 94 



 

3 

 

1. Einleitung 

Beim Hören eines Begriffs entsteht in der Vorstellung automatisch ein Bild dazu. Welches 

Bild kommt einem in den Sinn, wenn einem der Begriff Judentum oder Jude begegnet? Ein 

Mann fortgeschrittenen Alters mit langem Bart, Schläfenlocken und eine Kippa tragend? 

Wieso ist diese Vorstellung in unserem Denken derart verankert? Einen Ort, an dem man 

sich bereits früh mit dem Judentum auseinandersetzt, ist der christliche Religionsunterricht. 

Bedenkt man, wie sich Jüd*innen im Allgemeinen vorgestellt werden, dann stellt sich die 

Frage, wie das Judentum Schüler*innen im Religionsunterricht vermittelt wird und dadurch 

bestimmte Vorstellungen bereits im Kindesalter antizipiert werden. Wenn die Schule und 

insbesondere der Religionsunterricht die Vorstellungen vom Judentum prägen, ist dies nicht 

nur der Ort, der für stereotype Vorurteile gegenüber Jüd*innen verantwortlich gemacht 

werden soll. Er kann auch als Chance betrachtet werden, eben diesen entgegenzuwirken. 

Diesbezüglich heißt es in der gemeinsamen Erklärung des Zentralrats der Juden in 

Deutschland und der Kultusministerkonferenz zur Vermittlung jüdischer Geschichte, 

Religion und Kultur in der Schule: 

Das Judentum ist seit vielen Jahrhunderten integraler Bestandteil der deutschen und 

europäischen Kultur, Geschichte und Gesellschaft. 

Jüdisches Leben ist indes in vielen gesellschaftlichen Bereichen kaum sichtbar und wird, 

beispielsweise in Schulbüchern und anderen Bildungsmedien, vielfach nur auf einzelne 

Elemente oder auf einige wenige Epochen der Geschichte verkürzt, zum Teil verzerrt und 

undifferenziert dargestellt. Darüber hinaus geben judenfeindliche Einstellungen, die sich in 

unterschiedlichen Erscheinungsformen, auch im schulischen Raum, immer wieder 

manifestieren, Anlass zu Besorgnis. So ist nicht hinnehmbar, wenn sich Jüdinnen und Juden aus 

Angst vor antisemitischen Attacken als solche nicht zu erkennen geben können, und wenn 

Menschen auf der Straße israelische Politik zum Vorwand nehmen, antisemitische Parolen zu 

skandieren. 1 

Diese Problemanzeige bestätigen mehrere Forschungsprojekte, die die Darstellung des 

Judentums sowie des jüdisch-christlichen Verhältnisses in Lehrplänen und Schulbüchern für 

den christlichen Religionsunterricht untersuchten. Darüber hinaus wurde der 

Zusammenhang zwischen Interreligiösem Lernen und Othering2 im christlichen 

Religionsunterricht herausgestellt.3 

Die genannte gemeinsame Erklärung zielt daher auf eine authentische Thematisierung des 

Judentums in seiner Vielfalt in der Schule ab, sodass Schüler*innen zukünftig ein 

 
1 ZENTRALRAT DER JUDEN IN DEUTSCHLAND/ KULTUSMINISTERKONFERENZ, Gemeinsame Erklärung des 

Zentralrats der Juden in Deutschland und der Kultusministerkonferenz zur Vermittlung jüdischer Geschichte, 

Religion und Kultur in der Schule, 2016:  https://www.kmk-zentralratderjuden.de/gemeinsame-erklaerung/ 

[Letzter Zugriff: 18.07.2022]. 
2 Das Phänomen Othering wird im Kapitel 2 der vorliegenden Arbeit näher ausgeführt. 
3 Einen Überblick über den Forschungsstand bietet Kapitel 5 der vorliegenden Arbeit. 



 

4 

 

differenziertes Bild des Judentums vermittelt werde. Dabei spiele zum einen die Schoah eine 

bedeutende Rolle, zum anderen soll jüdisches Leben in Deutschland nicht auf diese reduziert 

werden und das Judentum als eigenständige Größe dargestellt werden. Ziel sei, dass die 

Thematisierung des Judentums in seiner Pluralität dazu beitragen soll, stereotype 

Vorstellungen sowie Vorurteile gegenüber Jüd*innen entgegenzuwirken. Dies ist vor allem 

von Belang, wenn man sich den gegenwärtigen und facettenreichen Antisemitismus in 

Deutschland vor Augen führe.4 

Seit 2015 wurde keine umfassende Analyse durchgeführt, die sich ausschließlich der 

Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-christlichen Verhältnisses widmete. Aus 

diesem Grund kommt angesichts der eingangs beschriebenen Problematik sowie der 

gemeinsamen Erklärung zur Thematisierung des Judentums in der Schule die Frage auf, wie 

sich die Darstellung des Judentums und des jüdisch-christlichen Verhältnisses in aktuellen 

Schulbüchern für den christlichen Religionsunterricht bis heute verändert hat. Darüber 

hinaus sollen aufgrund der Erkenntnisse jüngster Forschungsprojekte, Prozesse des Othering 

in dieser Arbeit anhand der Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses untersucht werden. Daraus ergeben sich folgende Forschungsfragen: 

Wie wird das Judentum und das jüdisch-christliche Verhältnis in aktuellen Schulbüchern für 

den christlichen Religionsunterricht dargestellt?  

Hieran angeschlossen stellt sich im Weiteren die Forschungsfrage: 

Inwiefern erfolgen Prozesse des Othering bei der Darstellung des Judentums sowie des 

jüdisch-christlichen Verhältnisses? 

In Anlehnung an die Vorgängerstudien wird in dieser Arbeit ebenfalls die Methodik der 

Qualitativen Inhaltsanalyse angewandt.5 In den Kapiteln der theoretischen Grundlegung 

dieser Arbeit erfolgt die Klärung zentraler Begriffe sowie Konzepte, die für die Erstellung 

des Analyseinstruments dieser Arbeit maßgeblich sind. Kapitel 5 führt wichtige bisherige 

Beiträge aus der empirischen Forschung auf. Diese dienen zur Präzisierung der 

Forschungsfragen sowie zur Entwicklung von Forschungshypothesen der vorliegenden 

Arbeit. Im Anschluss wird das methodische Vorgehen der Analyse skizziert (Kapitel 6). 

Daraufhin werden die Analyseergebnisse dieser Arbeit zunächst rein deskriptiv dargestellt 

 
4 Vgl. https://www.kmk-zentralratderjuden.de/gemeinsame-erklaerung/ [Letzter Zugriff: 18.07.2022]. 
5 Nähere Ausführungen dazu finden sich in Kapitel 6 der vorliegenden Arbeit. 



 

5 

 

(Kapitel 7) und abschließend vor dem Hintergrund der theoretischen Grundlegung entlang 

der Forschungsfragen und -hypothesen dieser Arbeit diskutiert (Kapitel 8). 

2. Othering 

Das Konzept des Othering entstand erstmals im Kontext der Postcolonial Studies. Diese 

beschäftigen sich mit der Geschichte des Kolonialismus und seiner fortdauernden 

Auswirkungen bis in die Gegenwart. Postkoloniale Theorien entstanden in kritischer 

Betrachtung anhaltender kolonialer Strukturen, Machtverhältnisse sowie Diskurse zur Zeit 

der Entkolonialisierung Mitte des 20. Jahrhunderts. Postkoloniale Kritik betrachtet 

Differenzkonstruktionen und sucht Auswirkungen der Kolonialisierung in der Gegenwart, 

von denen gesellschaftliche Verhältnisse, Alltagsphänomene sowie Wissensdiskurse bis 

heute geprägt sind. Dabei sollen aus herrschaftskritischer Perspektive essentialisierende, 

totalisierende sowie eurozentrische Diskurse aufgedeckt und dekonstruiert werden. 

Postkoloniale Studien thematisieren und analysieren Prozesse der Unterscheidungen sowie 

Einteilungen in konstruierte Gruppen, die auf sozialen Aspekten wie Rasse, Kultur, Nation 

oder Religion basieren. Diese werden genutzt, um Machtverhältnisse von Dominanz und 

Unterdrückung zu konstruieren und aufrechtzuerhalten.6 Die diskursiven Strukturen des 19. 

Jahrhunderts basierten vor allem auf der Wissensproduktion. Scheinbar objektive 

Beschreibungen wurden im Kontext von Wertung und Diffamierung produziert. Dabei 

wurden wertende Charakterisierungen über die Einheimischen kolonialisierter Länder als 

allgemeingültige Wirklichkeit gesetzt. Dieser zugeschriebene Fakten-Status wurde aufgrund 

der Machtbeziehungen der Kolonialisierung nicht hinterfragt. Durch derartige 

Verallgemeinerungen der Kolonialisierten erfolgte in kolonialistischen Texten deren 

Dehumanisierung. Deswegen wurden sie weniger als Gruppe von Individuen angesehen, 

sondern als homogene Gruppe betrachtet, über die objektives Wissen gesammelt oder 

Stereotype verbreitet werden konnte. Dadurch gelten sie als normabweichend und sind somit 

anders*7. Außerdem erfolgten Beschreibungen dieser Art häufig anhand negativer Begriffe, 

die maßgeblich zu der Bestärkung sowie Aufrechterhaltung kolonialer Machtverhältnisse 

beigetragen haben. Die vorherrschenden Machtstrukturen ermöglichen einerseits, dass 

Wissen produziert werden konnte. Andererseits werden dadurch auch erst überlegene 

 
6 Vgl. CHRISTINE RIEGEL, Bildung – Intersektionalität – Othering, Bielefeld 2016, 34. 
7 Im Folgenden dieser Arbeit verweist das Sternchen (*) am Ende eines Wortes/einer Wortgruppe auf das 

Verständnis der Begriffe als Produkte sozialer Konstruktionen bzw. Positionierungen und ist vom 

Gendersternchen zu unterscheiden. 



 

6 

 

Positionen hergestellt, von denen aus Wissensproduktion erfolgt. Dadurch wird der Status 

derer, die die koloniale Macht repräsentieren, nochmals gesteigert.8 

Die Erfahrung des Fremden* ist aber immer subjektive Erfahrung, die auf Basis des eigenen 

Weltbildes erfolgt. Denn Erkenntnisse über das Fremde* werden nicht allein aufgrund seiner 

Visibilität gewonnen, sondern basieren auf subjektiven Eigenschaften ihrer Wahrnehmung 

und bestimmen die gesammelten Erkenntnisse maßgeblich.9  

Auch Religion trug innerhalb der kolonialen Politik zu einem Aufbau rassistischer 

Ordnungen bei. Dies erfolgte überwiegend durch Missionierung, wodurch das Christentum 

innerhalb kolonialisierter Länder weiterverbreitet werden sollte. Trotz positiver Aspekte, 

wie die Verteidigung der Rechte der kolonialisierten Bevölkerung sowie die Verurteilung 

von deren Versklavung und Unterdrückung, wurden zugleich rassistische 

Hierarchieordnungen produziert, die alle, die nicht zum Christentum gehörten, als 

„Barbaren“ klassifizierten. Die Kolonialisierten wurden innerhalb der 

Konvertierungsbestrebungen im Vergleich zu den Europäern als minderwertig* 

charakterisiert, weswegen sie der Herrschaft benötigen.10 

Othering ist zentraler Bestandteil postkolonialer Theoriebildung. Im deutschsprachigen 

Raum fand es in der kritischen Rassismusforschung sowie Migrationspädagogik Einzug. 

Othering beschreibt die Konstruktion von Anderen* im Kontext hierarchischer und 

asymmetrischer Differenzordnungen sowie Macht- und Herrschaftsverhältnissen. Durch 

Othering werden derartige Strukturen und Verhältnisse legitimiert und aufrechterhalten. 

Othering ist demnach ein Prozess der Differenzierung, den Merkmale von Festschreibung, 

Exklusion und Unterdrückung kennzeichnen.  

Das entscheidende Moment von Othering liegt darin, dass in einer wirkmächtigen 

Verschränkung und im Zusammenspiel von hegemonialen alltäglichen, fachlichen, 

wissenschaftlichen und politischen Diskursen und Bildern, mit Mitteln der Zuschreibung, 

Essentialisierung und Repräsentation eine bestimmte Gruppe erst als solche, dann als Andere 

diskursiv hervorgebracht und identitär festgeschrieben wird.11  

Die Definition des Anderen* ist dabei immer maßgeblich für die Definition des 

Eigenen* sowie der Norm*. Die negativen Begriffe, die bei der Beschreibung der 

Anderen* meist verwendet werden, kommen vor allem in Form von Gegensatzpaaren 

 
8 Vgl. SARA MILLS, Der Diskurs. Begriff, Theorie, Praxis. Aus dem Englischen von Ulrich Kriest, Tübingen-

Basel 2007,118, 123-125. 
9 Vgl. JULIA REUTER, Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des Fremden, 

Bielefeld 2002; zugleich: Aachen, Techn. Hochsch. Diss. 2001, 146.  
10 Vgl. MARÍA DO MAR CASTRO VARELA/ NIKITA DHAWAN, Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung 

(Cultural studies 36), 2., komplett überarbeitete Aufl., Bielefeld 2015, 54-56. 
11 RIEGEL, Bildung – Intersektionalität – Othering, 52. 



 

7 

 

wie modern-traditionell* oder weltoffen-engstirnig* vor. „Das Andere dient dabei als 

Negativfolie und verkörpert symbolisch das von der (so konstruierten) Normalität 

Abweichende und mit Mängeln und Unzulänglichkeiten behaftete.“12 Durch 

pauschalisierende Zuschreibungen und Stereotype werden Subjekte hierarchisch 

untergeordnet. Die als anders Konstruierten werden durch Otheringprozesse sowohl 

in- als auch exkludiert. Dabei wird deren Subjektivität systematisch außer Acht 

gelassen, wodurch marginalisierte Positionen missachtet und verborgen werden. 

Othering kann dementsprechend als ein Zusammenspiel von Subjektivierung und 

Objektivierung gesehen werden.  

Riegel warnt davor, Othering lediglich als sozialpsychologisches Phänomen der 

Unterscheidung zu betrachten, in dem sich Individuen von Menschen oder Gruppen 

abgrenzen. Im Kontext des Postkolonialismus verweist sie auf die diskursive 

Verbindung von Wissen und Macht, die dualen Kategorisierungen und daraus 

resultierende Diskriminierung sowie die soziale Funktion von Othering, Macht- und 

Herrschaftsverhältnisse aufrechtzuerhalten. Die Konstruktion von Anderen* ist Teil 

von gesellschaftlichen Strukturen und Wissensdiskursen. Durch derartige 

Subjektivierungen werden Individuen Positionen und Privilegien entweder zugeteilt 

oder verwehrt. Prozesse des Othering können dabei sowohl bewusst als auch 

unbewusst aufgenommen und reproduziert werden.13 Auch Reuter beschreibt das 

Phänomen Othering allen voran als Differenzkonstruktion. Die Konstruktion des 

Fremden* diene dabei immer auch der eigenen Sichtbarmachung. Eine 

Differenzierung vermittle dabei, dass es ohne sie nicht möglich sei, den Anderen* zu 

verstehen.14 

2.1 Religiöses Othering in Bildungsprozessen 

Religion als soziale Differenzierungsoption hat sich inzwischen zu einer Differenzkategorie 

entwickelt, die medial, wissenschaftlich sowie politisch aufgegriffen wird. Dabei sind 

Diskurse durch das bipolare Gegensatzpaar „säkularer Westen – muslimische Länder“ 

geprägt. Diese Unterscheidung beeinflusst den Sprachgebrauch in vielen öffentlichen 

Bereichen sowie dem Bildungssektor. Religion kann damit als gesamtgesellschaftliches 

 
12 RIEGEL, Bildung – Intersektionalität – Othering, 52. 
13 Vgl. ebd., 52-55. 
14 Vgl. REUTER, Ordnungen des Anderen, 146. 



 

8 

 

Deutungs- und Identifikationsmuster betrachtet werden und muss folglich auch im 

schulischen Kontext beleuchtet werden.15 

Religion stellt einen kontingenten Sachverhalt dar, der aufgrund von 

Differenzierungspraktiken in das Eigene* und die Anderen* zu einer Subjektivierung sowie 

Objektivierung führt. Derartige Differenzpraktiken werden über Texte wie beispielsweise in 

Schulbüchern übermittelt, wodurch die Selbst- und Fremdwahrnehmung von Individuen 

maßgeblich geprägt wird. Schon längst sprechen Kulturwissenschaftler*innen von einer 

steigenden Bedeutung des Religiösen in kulturellen Diskursen. Mecheril/Thomas-Olalde 

unterscheiden zunächst zwei wissenschaftliche Diskursformen über Religion. Zum einen 

beschreiben sie Religion als personifizierende Aneignung, die gegen 

Säkularisierungsvorwürfe eine Vervielfältigung sowie Veränderung des Religiösen meint. 

Diese Veränderung geht mit einer Individualisierung des Glaubens sowie der Abkopplung 

von religiösen Institutionen einher. Hierbei kann man von einem ‚Glauben ohne 

Zugehörigkeit‘16 sprechen. Dementsprechend wird es schwerer, eindeutig von Religionen zu 

sprechen. Auch wenn Säkularisationsprozesse innerhalb der Gesellschaft dazu beitragen, 

dass religiöse Institutionen ihre Deutungsmonopole verlieren, bestehen ihre kanonisierten 

Sinnangebote weiterhin. Aufgrund der pluralen Gesellschaft treffen verschiedene 

institutionalisierte sowie nichtinstitutionalisierte Religionen aufeinander. Aus dem 

vielseitigen Angebot suchen sich einzelne Subjekte wiederum die Angebote aus, die ihren 

individuellen Anforderungen entsprechen.  

Zum anderen ordnen Mecheril/Thomas-Olalde Religion als identitäres Schicksal ein. Dabei 

fungiert Religion als Differenzierungsmechanismus, bei dem Individuen als „religiöse 

Subjekte“ wahrgenommen und beschrieben werden. Dieser Differenzierungsmechanismus 

anhand der religiösen Kategorie ist vielfach in verschiedenen Kontexten wie in den Medien, 

der Politik, der Wissenschaft sowie in pädagogischen Diskursen vorfindbar. Dadurch gilt 

Religion als kollektive Erscheinung.17 Allein die Verwendung des Begriffs Religion birgt 

bereits einen Differenzierungsprozess zwischen Spirituellem und Nichtspirituellem.18  

Grundlage des religiösen Otherings ist demnach die Markierung der anderen Religion an 

sich. Dies erfolgt nicht durch das Verwenden von religionswissenschaftlichen Kategorien, 

 
15 Vgl. PAUL MECHERIL/ OSCAR THOMAS-OLALDE, Religion als Differenzierungsoption. Die Identifikation 

migrationsgesellschaftlicher Anderer. In: BERNHARD GRÜMME/ THOMAS SCHLAG/ NORBERT RICKEN (Hg.), 

Heterogenität. Eine Herausforderung für Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft 

(Religionspädagogik innovativ 37), Stuttgart 2021, 110-111. 
16 CHARLES TAYLOR, Ein säkulares Zeitalter. Aus dem Englischen von Joachim Schulte, Berlin 2012, 858. 
17 Vgl. MECHERIL/THOMAS-OLALDE, Religion als Differenzoption, 111-114. 
18 Vgl. KARLO MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, Göttingen 2019, 59. 



 

9 

 

sondern Religion ist Andersheit*, weshalb deren Angehörige als Andere* festgelegt 

werden.19 

Bei generalisierenden Redeweisen über Angehörige einer Religion handelt es sich um 

Verschränkungen verschiedener Diskurse, was auf die gravierenden Auswirkungen einer 

derartigen negativen Kollektivierung hinweist. Dadurch wird eine soziale Gruppe anhand 

von Essentialisierung sowie Zuschreibungen konstruiert. Das Festmachen einer religiösen 

Identität der Anderen* ermöglicht die Produktion einer Wir-Gruppe* in Abgrenzung zu den 

Anderen*. Hierbei korrelieren Herrschaftsordnungen mit einer religiösen Beschreibung von 

Identitäten. Dabei fungiert die Religion als Differenzierungsoption, die die Exklusion sowie 

Diskriminierung der fremden Anderen* legitimiert.20 Fava spricht davon, dass Religion zu 

den zentralen Differenzkriterien gehört, die essentialistisch und ontologisch aufgefasst 

werden. Der Körper als äußere Gestalt der Differenz bleibt dabei weiterhin zentral: 

In den körperlichen Aspekten des Habitus, in den unbewusst routinierten Formen des Denkens, 

Empfindens, Handelns und des Ausdrucks wird Kultur neutralisiert oder zumindest über den 

Körper visualisiert (z. B. gestikulierende Südländer, das Kopftuch). Das Individuum wird dabei 

‚immer als Symptom eines kollektiven Körpers‘ behandelt, als Exemplar einer Gattung, der ein 

(national)kulturell gedachtes Wesen zugeschrieben wird.21 

Da Othering Teil gesellschaftlicher Strukturen und Wissensdiskurse ist, erfolgen 

Otheringprozesse auch im schulischen Kontext. Dabei fließen Vorurteile nicht nur von 

außen in den Religionsunterricht ein. Studien der Religionslehrer*innenforschung legen dar, 

dass die sogenannten „teacher beliefs“, die unreflektierten Voreinstellungen der 

Religionslehrenden, den Religionsunterricht maßgeblich prägen. Die epistemischen 

Überzeugungen der Religionslehrenden widersprechen der Motivation eines offenen, Dialog 

fördernden Religionsunterrichts, der zur Partizipation anregt. Diese subjektiven Vorurteile 

gegenüber anderen Konfessionen sowie Religionen beeinflussen die unterrichtliche Praxis 

maßgeblich, wenn auch unbewusst. Otheringprozesse entstehen im Religionsunterricht 

aufgrund der Bestrebung, ein konfessionelles Gemeinsamkeitsgefühl zu fördern, das 

insbesondere bei immer heterogeneren Klassen an Bedeutung gewinnt. Konfessionalität 

fungiert dann als Identitätsmarker einer heterogenen Gruppe und wirkt zugleich, wenn auch 

unbeabsichtigt, exkludierend und stigmatisierend. Durch derartige Otheringprozesse werden 

im Zuge von Wissensproduktionspraxen Andere* konstruiert, wodurch deren Unterordnung 

 
19 Vgl. MECHERIL/THOMAS-OLALDE, Die Religion der Anderen. Anmerkungen zu Subjektivierungspraxen der 

Gegenwart. In: BIRGIT ALLENBACH/ URMILA GOEL/ MERLE HUMMRICH/ CORDULA WEISSKÖPPEL (Hg.), 

Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven (Religion – Wirtschaft – Politik 4), Zürich 

2011, 46. 
20 Vgl. MECHERIL/THOMAS-OLALDE, Religion als Differenzoption, 115-116. 
21 ROSA FAVA, Die Neuausrichtung der Erziehung nach Auschwitz in der Einwanderungsgesellschaft. Eine 

rassismuskritische Diskursanalyse, Berlin 2015; zugleich: Hamburg, Univ. Diss. 2013, 47. 



 

10 

 

legitimiert wird. Dies erfolgt immer aus einer positionellen Superiorität, aus deren Sicht eine 

Distanzierung von den Anderen* nachvollziehbar erscheint. Entgegen dem eigenen 

Selbstverständnis der Religionslehrkräfte werden Otheringmechanismen vollzogen, die 

verborgene Konstrukte wie hegemoniale Ordnung und Ausgrenzung in sich tragen.22  

Offensichtlich ist es die Praxis selber, die Ordnungen produziert, die Wissensstrukturen 

reproduziert und Differenzen generiert. […] [Ungerechtigkeit] ist gesellschaftlich wie 

ökonomisch induziert – und wird doch zugleich in religionspädagogischen Didaktiken und 

Methoden im Unterricht selber realisiert.23  

Eine Untersuchung von Christiane Riegel hat bestätigt, dass Othering pädagogischer Alltag 

ist. Religionslehrkräfte erzeugen Otheringmechanismen des Different-machens.24 Dies 

erfolgt beispielsweise, indem sie Schüler*innen weiterer Konfessionen oder Religionen 

meist spontan als Expert*innen ihrer Gruppe herausstellen und auffordern, zu ihrer* 

Konfession/Religion Stellung zu nehmen.25 Diese erzeugte Begegnung als Form 

interreligiösen Lernens wird vielseitig kritisch diskutiert, da Schüler*innen nichtchristlicher 

Religionen meist in der zahlenmäßigen Minderheit sind und somit in die Lage gedrängt 

werden, als Repräsentant*innen zu fungieren. Was als „Chance“ intendiert sein mag, dient 

dem Zweck, ihre vorurteilsbeladenen Mitschüler*innen aufzuklären. Durch derartige 

Praktiken werden die fremden* Schüler*innen instrumentalisiert und fungieren als Medium 

der Aufklärung der eigentlichen* Rezipient*innen dieses Lernarrangements, die christliche 

Schülerschaft. Die hier erfolgte Objektivierung der Anderen* ist unter dem Begriff native 

informant geläufig.26 Die Problematik dahinter wird ersichtlich, wenn man die Tatsache 

einbezieht, dass christliche Schüler*innen in ihrer jeweiligen Konfession unterrichtet 

werden und damit überfordert sein dürften, als Expert*innen des christlichen Verständnisses 

zu fungieren. Ebenso kann nicht vorausgesetzt werden, dass Schüler*innen anderer 

Konfessionen/Religionen dazu in der Lage sind. An diesem Beispiel wird deutlich, wie 

„problembewusste didaktische Entscheidungen und stereotypisierende Zuschreibungen 

ineinander gehen.“27 Andersreligiöse* werden zu einem fremden* zu erkundenden 

Gegenstand des Unterrichts gemacht. Dabei wird außer Acht gelassen, dass die zu 

 
22 Vgl. BERNHARD GRÜMME, Praxeologie. Eine längst überfällige Bereicherung für die Religionspädagogik 

(Theo-Web 20(1) 2021, 179-180. 
23 Ebd., 180. 
24 Vgl. RIEGEL, Bildung – Intersektionalität – Othering, 202. 
25 Vgl. JANOSCH FREUDING/ KONSTANTIN LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen. 

Herausforderungen für die Religionslehrer*innenbildung. In: MOUHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype 

– Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen (Religiöse Bildung kooperativ 

1), Göttingen 2022, 90. 
26 Vgl. ROSA, Die Neuausrichtung der Erziehung nach Auschwitz, 52. 
27 JOACHIM WILLEMS, Judentum und Islam, interreligiöses Lernen und Othering im christlichen 

Religionsunterricht. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten (Jahrbuch der 

Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 149. 



 

11 

 

untersuchende fremde* Religion den Schüler*innen gar nicht so fremd ist, wie interreligiöse 

Ansätze nahelegen. Häufig ist ihnen die fremde* allenfalls nicht viel unbekannter als die 

eigene* Religion.28 „Manche Religionen werden ‚fremder‘ gemacht als andere. Differenz 

kann nämlich auch erzeugt werden, indem beständig die Notwendigkeit betont wird, die 

‚Fremdheit‘ einer Person, Kultur oder Religion erklären zu müssen.“29  

Derartige Lernsettings weisen Parallelen zur kolonialrassistischen Helfermentalität und zum 

allgemeinen „Migranten“-Diskurs auf, indem die Auskunft der konfessionell/religiös 

fremden* Schüler*innen als hinreichender Unterrichtsbeitrag angesehen wird. Die 

christlichen Schüler*innen lernen den angemessenen Umgang mit Fremden* und tragen 

somit zu deren Integration in die christliche Dominanzkultur bei, da die zuvor als fremd* 

markierten ausgegrenzten Schüler*innen wieder in die Gesellschaft aufgenommen werden. 

Dieses Strukturmerkmal ist als „Pädagogisierung des Fremden“ bekannt.30 

Versucht man derartige Differenzkonstruktionen zu überwinden, dann wird das Dilemma 

sichtbar, dass durch die Thematisierung von Differenz diese auch immer performativ 

konstruiert wird. Um Ungerechtigkeiten entgegenwirken zu können, müssen Differenzen 

thematisiert werden. Daraus folgt das wesentliche Paradox, dass nur etwas, das zuvor 

rekonstruiert wurde, dekonstruiert werden kann.31 Demnach komme es sogar in Kontexten 

zu Othering, in denen unter kritischer Perspektive versucht wird, für Ausgrenzung und 

Diskriminierung zu sensibilisieren. Allein durch die kritische Selbstreflexion von 

Pädagog*innen unter dem Gesichtspunkt vorherrschender Strukturen sowie der eigenen 

Verstrickung in diese, bestehe die Möglichkeit zur Kritik und Dekonstruktion von 

Othering.32 

Hinsichtlich des erläuterten Paradoxons spricht María do Mar Castro Varela aus 

rassismuskritischer Perspektive von einer Überbeanspruchung des Perspektivwechsels und 

plädiert dafür, das Augenmerk darauf zu legen, verborgene Herrschaftsverhältnisse 

aufzudecken, die in der interkulturellen Bildung vernachlässigt werden. Durch den Versuch 

des Fremdverstehens und der Sensibilisierung für interkulturelle Missverständnisse wird der 

Fokus wiederum allein auf die eigene soziale Stellung im Schema der sozialen Ungleichheit 

gelegt. Die Anderen* fungieren hierbei als analytisches Objekt, das gesellschaftsstrukturell 

situiert wird, wobei „die Kritik des Othering eine ‚Diskriminierung durch 

 
28 Vgl. FREUDING/LINDNER, Stereotype und Othering, 93. 
29 Ebd., 93-94. 
30 Vgl. ROSA, Die Neuausrichtung der Erziehung nach Auschwitz, 52. 
31 Vgl. ULRIKE WITTEN, Inklusion und Religionspädagogik (Religionspädagogik innovativ 38), Stuttgart 2021, 

113.  
32 Vgl. RIEGEL, Bildung – Intersektionalität – Othering, S. 235. 



 

12 

 

Gleichbehandlung‘ vermeidet“.33 Verzichtet man daher auf das Konzept der Anderen*, hat 

dies eine Ignoranz der Wirklichkeit des Andersseins zur Folge. Aufgrund von Prozessen der 

Zuschreibung, identitären Optionsverengungen und als ein Produkt von Dominanzstrukturen 

ist sie aber Realität. Hinsichtlich einer rassismuskritischen Praxis gibt es daher keine andere 

Option, Diskriminierungen entgegenzuwirken, als sich auch ihrer Kategorien als reflexiven 

Prozess zu bedienen.34 Hierbei stehe die Betonung der Konstruiertheit im Vordergrund und 

nicht die Andersartigkeit des Fremden*, so Reuter.35 

2.2 Interreligiöses Lernen und Othering 

Die christliche Religionspädagogik hat die Dringlichkeit interreligiösen Lernens als eine der 

wichtigsten Aufgaben unserer Zeit erkannt und konzeptionell als Antwort auf eine 

zunehmende religiöse Pluralität innerhalb der Gesellschaft weiterentwickelt. Denn eine 

multireligiöse Gesellschaft ist die Realität, vor die Kinder und Jugendliche in ihrem Alltag 

gestellt sind. Hinsichtlich des Umgangs mit Multireligiosität besteht aber eine Diskrepanz. 

Deswegen hat sich interreligiöses Lernen als obligatorischer Gegenstand innerhalb der 

Religionspädagogik und -didaktik, in Lehr- und Bildungsplänen sowie in Schulbüchern 

etabliert. In einigen Bereichen, wie dem jüdisch-christlichen Dialog, ist es erforderlich, 

intensivere interreligiöse Bezüge in Theorie und Praxis zu fördern, so Langenhorst.36   

Zudem muss festgehalten werden, dass es sich bei dem Begriff Interreligiöses Lernen in 

unserem Kulturkontext vor allem um die drei abrahamitischen Religionen Judentum, 

Christentum und Islam handelt. Georg Langenhorst merkt dazu an: 

Interreligiöses Lernen aus christlicher Perspektive bedeutet in unserem derzeitigen 

Kulturkontext in erster Linie […] die Begegnung mit dem nahen Fremden, mit den Religionen, 

die den Eingottglauben teilen: mit Judentum und Islam. Die Beziehungen dieser drei 

monotheistischen, dieser drei prophetischen Religionen stehen im Zentrum der Wahrnehmung 

und Diskussionen, ausgespannt zwischen den Polen von gewohnt und anders, selbst und fremd, 

gemeinsam und trennend.37 

Interreligiöses Lernen meint im weitesten Sinne die Beschäftigung mit verschiedenen 

Erscheinungsformen, Zeugnissen oder Medien einerseits oder die reale Begegnung und den 

Austausch mit weiteren Religionen andererseits. Interreligiöse Bildung bewirkt die 

konstante Selbstgestaltung, -verfügung und -verantwortung eines Subjekts. Sie macht es sich 

zum Ziel, Autonomie und religiöse Mündigkeit, religiöse Kompetenz sowie eine 

vernunftgeleitete Differenzierungs- und Kritikfähigkeit zu fördern. Gegen einen rein 

 
33 ROSA, Die Neuausrichtung der Erziehung nach Auschwitz, 41. 
34 Vgl. ebd., 41, 45. 
35 Vgl. REUTER, Ordnungen des Anderen, 148. 
36 Vgl. GEORG LANGENHORST, Trialogische Religionspädagogik. Interreligiöses Lernen zwischen Judentum, 

Christentum und Islam, Freiburg 2016, 14-17. 
37 Ebd., 18. 



 

13 

 

konstruktivistischen Ansatz bietet sich bei interreligiöser Bildung ein ko-

konstruktivistischer Ansatz an, bei dem das Subjekt als zur eigenständigen Identitätsbildung 

fähig verstanden wird, aber für explizite Bildungsprozesse Anleitung und Unterstützung 

braucht.38  

Die Problematik des religiösen Othering findet sich häufig im Bereich des interreligiösen 

Lernens bzw. interreligiöser Bildung. Dies erscheint gerade in diesem Bereich paradox, da 

interreligiöse Bildung zum Ziel hat, die religiöse Mündigkeit der Lernenden auf Basis eines 

ausgereiften Wahrheitsanspruchs sowie die Fähigkeit zum Perspektivenwechsel und 

insbesondere eine Wertschätzung der Anderen* in ihrer Andersartigkeit* zu fördern. 

Demnach soll beim interreligiösen Lernen gerade die Fremdheit der Anderen* als 

Bedingung von Respekt, Toleranz und Dialog wertgeschätzt werden. Dieses Ziel wird 

innerhalb der Praxis häufig unterwandert. Demnach bedarf es eines selbstreflexiven Blicks 

hinsichtlich des Diskurses des interreligiösen Lernens bzw. der interreligiösen Bildung, die 

performative Mechanismen der Markierung, der misslingenden Wertschätzung, der 

Exklusion sowie der Herstellung ungerechter Machtverhältnisse innehaben. Darum stellt 

sich aus religionspädagogischer Sicht die Frage, inwiefern im Rahmen interreligiösen 

Lernens sowie in alltäglichen Räumen und in Medien Otheringprozesse erfolgen, die die 

religiös Anderen* konstruieren und im Zuge dessen stereotypisierend beschreiben und 

stigmatisieren.39  

Interreligiöses Lernen weist aber hinsichtlich der Erfahrungen mit Fremdheit, des 

Ambiguitätserlebens und der Fähigkeit zum Perspektivenwechsel auch 

Entwicklungspotenziale auf und kann Otheringmechanismen entgegenwirken. Hier bietet 

sich an, den Blick auf die Entwicklungschancen für den Umgang mit Ambiguität sowie für 

die wachsende Fähigkeit zum Perspektivenwechsel zu wenden.40  

Ambiguität meint zunächst Mehr- oder Uneindeutigkeit, die sich auf ungewisse oder fremde 

Sachverhalte beziehen kann, die nicht eindeutig definiert werden können. Das Erleben von 

Ambiguität kann zum einen im allgemeinen, lebensphilosophischen sowie religiösen 

Rahmen entstehen, zum anderen kann Ambiguitätserleben auch speziell auf die 

Konfrontierung mit Fremdem sowie Neuem bezogen werden, die durchaus 

Aufklärungspotenziale bietet. Die vor allem bei kulturellen Differenzen vorfindliche 

Konfrontation mit dem Fremden knüpft an unterschiedliche Erfahrungen an. Hierbei wird 

auch immer etwas Bekanntes angesprochen, dennoch kann das Fremde nicht in bestehende 

 
38 Vgl. ebd., 28-30. 
39 Vgl. GRÜMME, Praxeologie, 184-185. 
40 Vgl. MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 270. 



 

14 

 

Muster eingeordnet werden. Wird etwas als fremd bezeichnet, dann handelt es sich dabei 

auch immer um eine Interpretation. Derartige gegensätzliche Erfahrungen mit Bekanntem 

und Unbekanntem können Irritation sowie Verunsicherung hervorrufen, denn sie bergen 

eine gewisse Erwartung, sich zum Fremden zu verhalten, wenn sie Bekanntes ansprechen. 

Eine angemessene Reaktion wird aber dadurch erschwert, dass vorhandene 

Verhaltensmuster infrage gestellt werden oder sich als ungeeignet herausstellen. Aus dieser 

Verwirrung entstehen schützende Abwehrmechanismen dem Fremden gegenüber. 

Unbekanntes kann im Gegensatz dazu aber auch den eigenen Horizont erweitern. Diese 

entweder positive oder negative Bewertung des Fremdheitserlebens stellt somit die zweite 

Ebene des Ambiguitätserlebens dar. Die erste Ebene ist die konkrete Bezeichnung von 

Gegenständen, Strukturen oder Menschen als fremd. Je nachdem wie die Bewertung auf 

zweiter Ebene ausfällt, entscheidet sich an ihr das weitere Verhalten, was pädagogisch 

beeinflusst werden kann. Insbesondere bei der Begegnung mit religiös Differenten* sind die 

Relationen meist so komplex, dass die Bewertung auf zweiter Interpretationsebene vielfach 

von Neuem erfolgen muss. Die Zuschreibung als fremd und die damit einhergehenden 

Folgen finden meist in sozialen Gegebenheiten statt. Hier sind beide Interpretationsebenen 

grundsätzlich miteinander verflochten. Einerseits wird dabei infrage gestellt, wann Kriterien, 

wie beispielsweise die Religionszugehörigkeit, mit dem dominanzkulturell Vertrauten 

kollidieren. Andererseits steht infrage, wie genau als fremd bezeichnete Kriterien bewertet 

werden. Die Bewertung basiert immer auch auf sozialen Mechanismen, wodurch weitere 

auch eigentlich gesellschaftlich relevante Kriterien verdrängt werden können, wie 

beispielsweise eine qualifizierte Lehrerin, die Kopftuchträgerin ist. Dominanzkulturelle 

Gruppen legen somit Kriterien für Fremdheit fest.41 

Bei der Thematisierung religiöser Fragen kommt es charakteristisch häufig zu 

Uneindeutigkeiten. Tolerant gegenüber Komplexität, Widersprüchlichem und Unlösbarem 

zu sein, stellt oftmals eine Herausforderung dar. Das Aushalten und/oder Wertschätzen von 

Ambiguität wird unter dem Begriff Ambiguitätstoleranz gefasst. Der Begriff ist vor dem 

geschichtlichen Hintergrund des Nationalsozialismus geprägt. Hierbei klärt sich, warum 

Menschen angesichts ihrer Vielfalt aufgrund ihrer Vorfahren und Rasse* als die Juden* 

bezeichnet wurden. Viele Menschen hatten das Bedürfnis nach eindeutigen Zuordnungen, 

die daraufhin im Kontext von rassenideologischen Machtverhältnissen legitimiert wurden. 

Komplexität wird verdrängt, wodurch eine Verunsicherung durch Ambiguitätserleben 

vermieden werden kann. Hinsichtlich pädagogischer Entwicklungsmöglichkeiten kann 

 
41 Vgl. MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 270, 273-275. 



 

15 

 

davon ausgegangen werden, dass Ambiguitätstoleranz durchaus kultiviert und als 

Eigenschaft übertragen und vermittelt werden kann.42  

Gerade für interreligiösen Lernen ist Fremdheit konstitutiv. Daher ist es beim interreligiösen 

Lernen maßgeblich, Fremdheit und Uneindeutigkeit nicht aufheben zu wollen, sondern 

auszuhalten. Im Gegensatz zu Lernformen, die auf festes Wissen abzielen, charakterisiert 

sich interreligiöses Lernen auch darin, Mehr- und Uneindeutigkeiten nebeneinander 

bestehen zu lassen. Eine derartige Ambiguitätstoleranz bereitet die Lernenden somit 

nachhaltig auf reale religiöse Überschneidungssituationen vor und ermöglicht es ihnen, diese 

zu bewältigen.43 

3. Judentum 

Erst nach der Schoah und Zweitem Weltkrieg gewann das Judentum als Thema christlich 

verantworteter Bildung zunehmend an Bedeutung. Sowohl das Judentum als auch weitere 

nicht-christliche Religionen gehören erst seit den 1970er Jahren als Thema „Fremde 

Religionen“ und im Weiteren seit 1990 im Kontext interreligiösen Lernens zum festen 

Bestandteil des christlichen Religionsunterrichts. Nach der Schoah erfolgte eine thematische 

Wende. Aufgrund der Verwurzelung des Christentums im Judentum sei eine Thematisierung 

des Judentums lediglich im Kontext der nicht-christlichen Religionen nicht mehr 

ausreichend. Gegenwärtig findet das Judentum als Thema nicht nur gesondert, sondern auch 

in weiteren Einheiten um Jesus Betrachtung.44 Demnach zählt das Judentum heute zu den 

obligatorischen Standardthemen im christlichen Religionsunterricht.45 

Der allgemeine Begriff Judentum muss vorab differenziert betrachtet werden. Daher ist es 

wichtig, die Vielfalt des Judentums zu beachten, um angemessen vom Judentum sprechen 

zu können. Sammelbegriffe wie „das“ Judentum, „das“ Christentum oder „der“ Islam, 

sogenannte „umbrella terms, die unter dem weiten Schirm eines Begriffes verschiedene 

Traditionen zu bezeichnen versuchen“46, sind trotz ihrer Uneindeutigkeit nicht pauschal 

falsch oder abzulehnen, da sie sowohl in alltäglichen als auch in wissenschaftlichen 

Kommunikationssituationen als sinnvoll erscheinen. Deren Verwendung sollte aber stets nur 

angesichts der Vergegenwärtigung deren Undifferenziertheit erfolgen. Möchte man 

 
42 Vgl. ebd., 276, 281, 284, 286. 
43 Vgl. ebd., 301-302. 
44 Vgl. hierzu MINISTERIUM FÜR SCHULE UND BILDUNG DES LANDES NORDRHEIN-WESTFALEN, Kernlehrplan 

für die Sekundarstufe Ⅰ im Fach Katholische Religionslehre NRW NRW (Heft 3403) 2019: 

https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/lehrplan/204/g9_kr_klp_3403_2019_06_23.pdf [Letzter 

Zugriff: 01.08.2022], 21. 
45 Vgl. BERND SCHRÖDER, Judentum, als Thema christlich verantworteter Bildung, WiReLex 2015, 1-3. 
46 MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 24. 



 

16 

 

derartige Sammelbegriffe vermeiden, kann stattdessen beispielsweise von jüdischen, 

christlichen oder muslimischen Traditionen gesprochen werden, bei denen die Verwendung 

des Plurals Traditionen auf deren Vielfältigkeit verweist. Hinsichtlich dieser 

Begrifflichkeiten muss aber betont werden, dass Traditionen nicht im Sinne von traditionell 

im Gegensatz zu modern, sondern im Sinne von Strömungen verwendet wird.47  

Das Judentum48 in seiner Definition als Religion, Ethnie oder Kultur wird auch in der 

Gegenwart vielfach unter Jüd*innen diskutiert. Es kann dem Christentum nicht parallel 

gegenübergestellt werden, denn das Judentum ist mehr als ein Glaubensbekenntnis. Dadurch 

ergeben sich verschiedene Meinungen darüber, ab wann jemand als jüdisch bezeichnet wird. 

Traditionell gesehen ist man jüdisch, wenn die Mutter Jüdin oder man ordnungsgemäß zum 

Judentum konvertiert ist. Andere heben eher die Zugehörigkeit zu einer Nationalität oder 

einer Gemeinschaft hervor, die aufgrund des gleichen Schicksals verbunden ist. 

Gegenwärtige Diskussionen beschäftigen sich mit der Frage, ob die jüdische sowie 

christliche Identität eben im Prozess gegenseitiger Abgrenzung ausgeprägt wurde, sodass 

Judentum und Christentum nicht getrennt voneinander gedacht werden könnten.49 

Aufgrund der Vielfalt kann das Thema „Judentum“ hier nicht in Gänze dargelegt werden. 

Deswegen sollen vor allem lebensweltliche und für den Religionsunterricht bearbeitbare 

zentrale Merkmale jüdischen Lebens und Selbstverständnisses betrachtet werden. 

Insbesondere werden dabei die Entstehung und biblisch-rabbinische Grundlagen des 

Judentums fokussiert.  

Wie in der Hebräischen Bibel bezeugt wird, sieht sich das Judentum in der 

Verheißungsgeschichte des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs mit dem Volk Israel 

gegründet. Dessen Verbindung mit Gott wird theologisch sowohl als Bund, Erwählung oder 

als Segnung sowie Sendung verstanden. Insgesamt ist deren Verbindung aber als 

geschichtlich-real charakterisiert und kann nicht gebrochen werden, auch wenn sie von den 

Israeliten immer wieder aufgrund von Rückschlägen in der Geschichte als bedroht gesehen 

wird.50 

Die Entstehung des Judentums kann nicht exakt datiert werden. Das Frühjudentum wird auf 

 
47 Vgl. ebd., 24-25. 
48 Aufgrund der Schwierigkeit religiöse Phänomene mit fixierten Begrifflichkeiten zu umschreiben, werden in 

dieser Arbeit weiterhin die Begriffe Judentum sowie Christentum verwendet, die aber stets deren Vielfalt 

miteinbeziehen. 
49 Vgl. PAUL PETZEL/ NORBERT RECK (Hg.), Von Abba bis Zorn Gottes. Irrtümer aufklären – das Judentum 

verstehen, 2. Aufl., Ostfildern 2017, 108-109. 
50 Vgl. BERND SCHRÖDER, Judentum. In: RAINER LACHMANN/ MARTIN ROTHGANGEL/ BERND SCHRÖDER 

(Hg.), Christentum und Religionen elementar. Lebensweltlich – theologisch – didaktisch (Theologie für 

Lehrerinnen und Lehrer 5), Göttingen 2011, 117-118. 



 

17 

 

die Zeit nach der Zerstörung des ersten Tempels zwischen 586 v. Chr. und nach dessen 

Wiedererrichtung ab 520 v. Chr. datiert. Nach der Zeit der Zerstörung des zweiten Tempels 

70 n. Chr. beginnt die Rede vom Judentum. Zu dieser Zeit erfolgt die Neubegründung Israels 

als Judentum. Infolgedessen entwickelte sich auch eine rabbinische Theologie, die durch das 

Studieren der Tora, deren ständiger Neudeutung sowie der Einhaltung ihrer Gebote 

angeeignet wird. „[D]ieses Lernen der Thora (hebr.: Talmud Thora) ist nach rabbinischem 

Verständnis Weg und Ziel jüdischen Lebens.“51 

Innerhalb der Folgegeschichte des Judentums ist vor allem der Übergang zur Neuzeit von 

großer Bedeutung. Zu dieser Zeit zwischen dem 18. und 19. Jahrhundert gab es hinsichtlich 

des Judentums in Deutschland zwei wesentliche Neuerungen. Einerseits handelt es sich um 

die Emanzipation der Jüd*innen, deren rechtliche Gleichstellung mit christlichen 

Bürger*innen. Andererseits erfolgte im Rahmen der jüdischen Aufklärung eine Überprüfung 

der jüdischen traditionellen Inhalte und Ausdrucksformen, was eine innere Umgestaltung 

des Judentums innehatte. Diese Umgestaltung führte zu einer Ausbildung verschiedener 

Strömungen in Reform-, Konservatives- und Neo-orthodoxes Judentum, die die 

Herausforderungen der Neuzeit alle unterschiedlich aufgenommen haben. Eine teils radikale 

Integration führte häufig zur Assimilation der Jüd*innen an die Gesellschaft oder sie 

konvertierten sogar zum Christentum. Die Säkularisierung innerhalb des Judentums führte 

auch dazu, dass die eigenen religiösen Traditionen teilweise an Bedeutung verloren. 

Trotzdem wurde der gesellschaftliche Antisemitismus weder durch die Emanzipation noch 

durch die Säkularisierung des Judentums unterbunden. Dieser erreichte nach zweihundert 

Jahren Blütezeit des Judentums seinen Höhepunkt im Verbrechen der Schoah.52 

3.1 Vielfalt im Judentum 

Das Judentum war in seiner langen Geschichte schon immer in sich vielfältig. Dass es vor 

dem 19. Jahrhundert ein einheitliches Judentum gab, ist eine fälschliche Annahme. Auch das 

Judentum vor der Aufklärung vereinte plurale Positionen. „Schon das jüdische Leben vor 

dem ersten Jahrhundert kannte mit Pharisäern, Sadduzäern, Therapeuten, der Gemeinschaft 

am Toten Meer und Hemerobaptisten ganz unterschiedliche Strömungen“53, die sich rituell 

und theologisch unterschieden.54  

 
51 SCHRÖDER, Judentum, 119. 
52 Vgl. ebd., 120-121; GILBERT S. ROSENTHAL/ WALTER HOMOLKA, Das Judentum hat viele Gesichter. Eine 

Einführung in die religiösen Strömungen der Gegenwart. Aktual. Neuaufl., Berlin 2014, 40. 
53 ROSENTHAL/ HOMOLKA, Das Judentum hat viele Gesichter, 10. 
54 Vgl. ebd. 



 

18 

 

Das gegenwärtige Judentum unterteilt sich in vier Hauptströmungen: Das Reformjudentum, 

das konservative Judentum, das orthodoxe Judentum und das ultraorthodoxe Judentum 

(darunter die Chassidim und Charedim).55 Nach dem zweiten Weltkrieg und der Schoah war 

es kaum vorstellbar, dass das jüdische Leben 75 Jahre nach der Befreiung vom 

Nationalsozialismus so vielfältig ist. Heute gibt es eine dynamische jüdische Gemeinschaft, 

die durch religiöse Pluralität gekennzeichnet ist. Auch die israelische Gesellschaft sei von 

ethnischer und kultureller Vielfalt geprägt, denn in Israel seien Jüd*innen aus mehr als 120 

verschiedenen Herkunftsländern zu finden. Jüd*innen in aller Welt seien Teil einer 

Gemeinschaft, die sich aus einer Verwobenheit des Ethnisch-Nationalen mit dem Ethisch-

Religiösen kennzeichne, so Homolka.56 

Im Vergleich zu anderen Religionen, wie dem Islam oder dem Christentum, wird das 

Judentum nicht nur als Religion, sondern auch als Volk charakterisiert. Dies spiegelt sich in 

dem Selbstverständnis der jüdischen Bürger*innen des Staates Israel wider, da sich diese 

überwiegend und zuerst als Israelis, also als Angehörige des jüdischen Volkes, betrachten. 

Sie betrachten sich aber nicht gleichzeitig zwingend als Jüd*innen im religiösen Sinne.57  

Hinsichtlich der religiösen Orientierungen der jüdischen Gemeinschaft in Deutschland 

erfolgte die letzte empirische Darstellung im Jahr 2010 durch die Studie „Juden und jüdische 

Bildung im heutigen Deutschland“58, die im Auftrag des L. A. Pincus Fund for Jewish 

Education in the Diaspora durchgeführt wurde.   

Die Umfrage umfasste circa 1200 Teilnehmende. Darunter waren 88,7%, die in der 

Sowjetunion oder anderen osteuropäischen Ländern geboren sind. Die restlichen 11,3% 

waren in Deutschland geboren oder stammten aus anderen Ländern wie der USA oder Israel. 

Auffällig war, dass 31,5% der Befragten unter 40 Jahren alt sind, 26,4% zwischen 41-60 

Jahren und 42,1% älter als 60 Jahre. Dies zeigt den hohen Altersdurchschnitt der Jüd*innen 

in Deutschland. Hinsichtlich der religiösen Orientierungen bezeichnete sich nur eine 

Minderheit von 13,2% als orthodox/ultra-orthodox59. 22,3% fühlten sich dem liberalen 

 
55 Vgl. ebd., 190-191. 
56 Vgl. WALTER HOMOLKA, „Eine erstaunliche Diversität von Orientierungen“ – zur Pluralität im gelebten 

Judentum in Deutschland. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten (Jahrbuch der 

Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 40-41. 
57 Vgl. SCHRÖDER, Judentum, 125. 
58 Vgl. hier und im Folgenden: ELIEZER, BEN-RAFAEL/ YITZHAK STERNBERG/ OLAF GLÖCKNER, Juden und 

jüdische Bildung im heutigen Deutschland, 2010:  https://archive.jpr.org.uk/object-ger188 [Letzter Zugriff: 

26.05.2022]. 
59 Heißt, „wesentliche Teile [des] Lebens in Orientierung an der Halachah [zu] gestalten“ (ebd., 46). 



 

19 

 

Judentum (Reform oder konservativ)60 verbunden, während sich 32,2% als traditionell61 

definierten. Ebenfalls fast ein Drittel der Befragten, nämlich 32,3%, bezeichneten sich als 

säkular62. Die Studie kommt zu dem Ergebnis, „dass es im heutigen Judentum in 

Deutschland keine Polarisierung zwischen ‚Religiösen‘ und ‚Nicht-Religiösen‘ gibt, 

sondern eher einen ausgewogenen Pluralismus, der eine erstaunliche Diversität von 

Orientierungen anzeigt. Dennoch ist zu erkennen, dass sich eine deutliche Mehrheit als 

‚nicht religiös‘ einschätzt.“63   

Auch Langenhorst betont, dass jüdisches Leben äußerst facettenreich sei. Man könne daher 

nicht von „dem“ Judentum sprechen, wenn man nicht gleichzeitig die Vielfalt an Menschen 

und Traditionen mitbedenke. Begegne man dem Judentum, dann müsse man sich stets 

dessen Vielfalt stellen.64 

Abgesehen von Gottesdiensten und weiteren Angeboten, spielte sich das jüdische Leben 

Ende der 80er Jahre aber überwiegend im Privaten ab. Im Jahr 1990 begann die 

Zuwanderung von Jüd*innen aus den GUS-Staaten. Belief sich die 

Mitglieder*innengesamtzahl der jüdischen Gemeinden in Deutschland im Jahr 1990 noch 

auf knapp 29.000, stieg diese bis zum Jahr 2000 auf fast 87.800 an.65 Von diesen kamen fast 

70.000 aus den GUS-Staaten. Der Höhepunkt der Mitglieder*innengesamtzahl lag 2006 bei 

fast 108.000 Mitglieder*innen. Danach sank die Anzahl stetig und betrug zuletzt im Jahr 

2021 gut 91.800. Hinsichtlich der Altersgliederung fällt zudem auf, dass der Großteil der 

Mitglieder*innen im Alter zwischen 50 bis über 80 ist und nur wenige jüngere Jüd*innen in 

jüdischen Gemeinden sind.66 Demnach ist es von Belang, die Jugend- und 

Studierendenarbeit zu fördern, da die jüngere Generation das jüdische Gemeindeleben in 

Zukunft bestimmen wird und es womöglich immer weniger Gemeinden geben wird. 

Da es nach der Schoah zur Gründung einer Gesamtorganisation in Deutschland kam, die alle 

Strömungen des Judentums zu ihren Mitglieder*innen zählte, wird die Vielfalt des 

Judentums nicht wahrgenommen und in ihrem Gehalt unterschätzt. Um die religiösen 

 
60 Heißt, „sich mit der jüdischen Religion und Tradition [zu] identifizieren, ohne sämtliche halachische Regeln 

als verbindlich für [die] Lebensgestaltung zu betrachten“ (ebd.). 
61 Heißt, „bestimmte jüdisch-religiöse Normen einzuhalten und Elemente der jüdischen Religion und Tradition 

pflegen, ohne sich selbst als religiös zu bezeichnen“ (ebd.). 
62 Heißt, „sich selbst als nicht-religiös und nicht-traditionell [zu] verstehen, selbst wenn sie Teile der jüdischen 

Religion hoch schätzen oder auch Mitglied einer jüdischen Gemeinde sind“ (ebd.). 
63 Ebd. 
64 Vgl. LANGENHORST, Trialogische Religionspädagogik, 228. 
65 ZENTRALWOHLFAHRTSSTELLE DER JUDEN IN DEUTSCHLAND E.V. (Hg.), Mitgliederstatistik der jüdischen 

Gemeinden und Landesverbände in Deutschland 1990-2000 (Auszug), Frankfurt am Main 2001, 2-3. 
66 ZENTRALWOHLFAHRTSSTELLE DER JUDEN IN DEUTSCHLAND E.V. (Hg.), Mitgliederstatistik der jüdischen 

Gemeinden und Landesverbände in Deutschland 2021 (Langversion), Frankfurt am Main 2022, 5, 7. 



 

20 

 

Strömungen vereinen zu könne, erfolgte die Liturgie sowie deren Brauchtum unter dem 

damals strengsten Ritus, dem neo-orthodoxen. Seit Mitte der 90er Jahre wurde die Vielfalt 

innerhalb jüdischer Gemeinden in Deutschland durch die Gründung liberaler Gemeinden 

sichtbarer.  

Die Geschichte des Judentums in Deutschland ist auf der einen Seite von Diskriminierung, 

gesellschaftlicher Ausgrenzung, christlich-theologischer Abwertung sowie antijüdischer 

Übergriffe, die ihren Höhepunkt in der Schoah fanden und auf der anderen Seite von 

Emanzipation, Integration und kultureller sowie religiöser Kreativität geprägt. Demnach ist 

es von Belang, Jüd*innen nicht ausschließlich in ihrer Opferrolle zu betrachten.67 

Das jüdische Leben zeichnet sich durch seine Vielfalt und Pluralität aus. Demnach gibt es 

einige Initiativen, die diese Wirklichkeit fördern und dazu beitragen, dass sich jüdisches 

Leben in Deutschland frei entfalten kann. Dazu zählt beispielsweise das 2009 gegründete 

Ernst Ludwig Ehrlich Studienwerk (ELES), das Stipendien an Jüd*innen aller Strömungen 

vergibt. Das jüdische Leben in Deutschland, insbesondere das der jüngeren Generationen, 

sei in sich sehr heterogen. Diese Gruppe definiere sich weniger als religiös. Dennoch sei es 

wünschenswert, wenn die Kirchen Deutschlands dem vielseitigen Judentum im Dialog 

begegnen würden. Es werde Unterstützung für ein vielfältiges Judentum, für Jugend- und 

Studierendenarbeit sowie für ein gemeinschaftliches Miteinander von muslimischen, 

christlichen und jüdischen Gemeinschaften in Deutschland benötigt. Eine Einheit in Vielfalt 

könne Antisemitismus in Deutschland auch 75 Jahre nach der Befreiung vom 

Nationalsozialismus entgegentreten, so Homolka.68 

3.2 Jüdisch-christlicher Dialog 

Der jüdisch-christliche Dialog steht seit jeher in einem starken Zusammenhang mit der 

Schoah sowie dem theologisch begründeten Antisemitismus. So heißt es in der Erklärung 

Nostra Aetate des Zweiten Vatikanischen Konzils vom 28. Oktober 1965: 

Im Bewußtsein des Erbes, das sie mit den Juden gemeinsam hat, beklagt die Kirche, die alle 

Verfolgungen gegen irgendwelche Menschen verwirft, nicht aus politischen Gründen, sondern 

auf Antrieb der religiösen Liebe des Evangeliums alle Haßausbrüche, Verfolgungen und 

Manifestationen des Antisemitismus, die sich zu irgendeiner Zeit und von irgend jemandem 

gegen die Juden gerichtet haben.69 

Anlässlich des 50-jährigen Jubiläums von Nostra Aetate legte eine römische Kommission 

für die religiösen Beziehungen zum Judentum eine Bilanzierung der Wirkungsgeschichte 

 
67 Vgl. SCHRÖDER, Judentum, 123-124. 
68 Vgl. HOMOLKA, „Eine erstaunliche Diversität von Orientierungen“, 52. 
69 https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-

aetate_ge.html [Letzter Zugriff: 30.05.2022]. 



 

21 

 

von Nostra Aetate vor. Dabei fällt auf, dass sich das Dokument insbesondere um die 

Würdigung und Wertschätzung des Judentums von heute bemüht, da es als entscheidendes 

und neues Anliegen gilt, „die große Bedeutung des Dialogs mit den Juden für die katholische 

Kirche hervorzuheben.“70 Zudem wird auch die Bereitschaft zum Dialog sowie die 

Bereitschaft vom Judentum heute zu lernen auf Basis von Freundschaft über 

Religionsgrenzen hinweg deutlich.71 

Gregor Maria Hoff beschreibt den Dialog zwischen Judentum und Christentum symbolisch 

sowohl mit einem Ausrufezeichen als auch mit einem Fragezeichen. Aufgrund von 

theologischen Gründen, sei der Dialog seitens der christlichen Kirchen unabdingbar, „weil 

Antisemitismus die gesellschaftliche Gegenwart in kulturell und religiös christlich geprägten 

Gesellschaften eine reale (und immer realere) Bedrohung jüdischen Lebens darstellt.“72 

Demnach stehe die christliche, insbesondere die katholische Seite in der Pflicht, sich kritisch 

zu befragen, ob der seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil ausgewiesene 

Paradigmenwechsel in der Beziehung zum Judentum konsequent umgesetzt wurde. Das 

Dokument der päpstlichen Kommission hat den Grundstein für die neue religiöse Beziehung 

zwischen Judentum und Christentum gelegt. Es wird unter anderem deutlich, dass nicht nur 

Christus, sondern auch die Tora als Wort Gottes gelten. Demnach ist die Tora nicht nur 

hindeutend auf den kommenden Christus zu verstehen, sondern bereits als Wort Gottes 

dessen erfahrbare Wirklichkeit. Zuletzt wird betont, dass alle Jüd*innen gerettet sind, 

woraus resultiert, dass kein explizites Christusbekenntnis für das Heil von Jüd*innen 

notwendig ist und schlussendlich die Mission gegenüber Jüd*innen kein institutionelles 

Anliegen der katholischen Kirche mehr darstellt. Allem voran wird in dem Dokument die 

Verwurzelung des Christentums im Judentum betont. Markiert werden sowohl 

Gemeinsamkeiten als auch bleibende Unterschiede, insbesondere die christologische 

Differenz. Insgesamt können beide Religionen als „zwei Geschwister gesehen werden, die 

sich – wie es für Geschwister normalerweise üblich ist – in verschiedene Richtungen 

entwickeln.“ (Nr. 15)73 

 
70 SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.), Kommission für die religiösen Beziehungen 

zum Judentum: „Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung, die Gott gewährt“ (Röm 11,29). Reflexionen 

zu theologischen Fragestellungen in den katholisch-jüdischen Beziehungen aus Anlass des 50-jährigen 

Jubiläums von Nostra aetate (Nr. 4) (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 203), Bonn 2016, 7. 
71 Vgl. ebd., 35-36. 
72 GREGOR MARIA HOFF, Aktuelle christliche Perspektiven auf den Dialog zwischen Judentum und 

Christentum – eine katholische Perspektive. In: Religion unterrichten, Jg. 3, Heft 1, Göttingen 2022, 15. 
73 SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.), „Denn unwiderruflich sind Gnade und 

Berufung, die Gott gewährt“ (Röm 11,29), 16. 



 

22 

 

Viel früher bemühte sich aber die jüdische Seite um den religiösen Dialog mit dem 

Christentum. Die Kirchen hätten die jüdischen Annäherungen jedoch nie positiv 

beantwortet, so Rabbiner Jehoschua Ahrens.74 Auch nach dem Verbrechen der Schoah setzte 

sich die jüdische Seite für einen jüdisch-christlichen Dialog ein. Doch auch die Kirchen in 

Deutschland verzichteten auf ein Schuldbekenntnis der Mitverantwortung an der Schoah und 

bemühten sich nicht um ein theologisches Umdenken. Insbesondere die 

Missionsbemühungen der christlichen Kirchen hielten die jüdische Seite von weiteren 

Dialogbemühungen ab. Erst durch Nostra aetate 1965 und dessen erneute Bekräftigung 

anlässlich dessen 50-jährigen Jubiläums durch das Dokument der päpstlichen Kommission 

folgte ein Wendepunkt in der Entwicklung des jüdisch-christlichen Dialogs. Aufgrund 

katholischer Bemühungen wurde daraufhin auch auf jüdischer Seite erneut die Position des 

Christentums diskutiert. Im Jahr 2000 wurde schließlich die erste jüdische Erklärung Dabru 

Emet zum Christentum veröffentlicht, die eine große Rolle innerhalb des Judentums spielte, 

da sie maßgeblich zur innerjüdischen Diskussion über das Christentum beigetragen habe, so 

Ahrens.75 Daraufhin wurde 2015 die erste offizielle jüdisch-orthodoxe Erklärung „Den 

Willen unseres Vaters im Himmel tun: Hin zu einer Partnerschaft von Juden und Christen“76 

zum Christentum abgegeben. Ähnlich wie im Dokument der päpstlichen Kommission 

anlässlich des 50-jährigen Jubiläums von Nostra aetate geht es in der orthodoxen 

rabbinischen Erklärung zum Christentum zusammengefasst um die Zusammenarbeit 

hinsichtlich moralischer Herausforderungen, der Anerkennung des Christentums als 

gottgewollt sowie um Gemeinsamkeiten und bleibende Unterschiede.77 Eine weitere 

Erklärung wurde im Jahr 2017 von der jüdischen Seite an Papst Franziskus übergeben. Die 

Erklärung „Zwischen Jerusalem und Rom“ sei hinsichtlich Struktur und Inhalt ähnlich, aber 

etwas reservierter in ihren Aussagen als die Erklärung von 2015, so Ahrens. Aktuell befinde 

sich der jüdisch-christliche Dialog in einer neuen Entwicklungsstufe, da beide Seiten die 

Dringlichkeit der Zusammenarbeit wahrnehmen und fördern wollen.78 

3.3 Judentum im christlichen Religionsunterricht thematisieren 

Hinsichtlich der Thematisierung des Judentums im christlichen Religionsunterricht gibt es 

einige zentrale Anhaltspunkte, die im Folgenden noch einmal gebündelt dargestellt werden 

 
74 Vgl. JEHOSCHUA AHRENS, Auf dem Weg zu einer Partnerschaft: jüdische Perspektiven zum Christentum. In: 

Religion unterrichten, Jg. 3, Heft 1, Göttingen 2022, 9. 
75 Vgl. AHRENS, Auf dem Weg zu einer Partnerschaft, 10-11. 
76 https://www.cjcuc.org/2015/12/03/orthodoxe-rabbinische-erklarungzum-christentum/ [Letzter Zugriff: 

30.05.2022]. 
77 Vgl. ebd. 
78 Vgl. AHRENS, Auf dem Weg zu einer Partnerschaft, 12-14. 



 

23 

 

sollen. Darunter zählt der bereits genannte Aspekt, dass das Judentum nicht mit dem Staat 

Israel gleichzusetzen ist. Demnach zeichnet sich das Judentum durch seinen 

Doppelcharakter als Religion und als Volk aus.79 Shila Erlbaum betont dahingehend, dass 

Israel für Jüd*innen eine Art spirituelle Heimat darstelle und Israel daher nicht nur als 

konfliktträchtiger Ort im Religionsunterricht thematisiert werden solle.80 Zudem ist das 

Judentum pluriform und streitbar. Bei der Thematisierung des Judentums erfolgt immer auch 

dessen Vergegenwärtigung in der Geschichte hinsichtlich der Schoah. Dies stellt zwar 

immer noch eine grundlegende Aufgabe bei der Erschließung des Judentums dar, dennoch 

sollte auch die Emanzipation bzw. die Blütezeit des Judentums im 18. und 19. Jahrhundert 

thematisiert werden, um das Judentum angemessen zu erfassen.81 Wie bereits herausgestellt 

wurde, sollte das Judentum in seiner inneren Pluralität dargestellt werden und nicht nur 

anhand vereinzelter Strömungen wie der Orthodoxie. Aus theologischer Sicht gibt es laut 

Erlbaum weitere Aspekte, die berücksichtigt werden sollten, um eine angemessene 

Erschließung des Judentums zu gewährleisten. Demnach sei es wünschenswert, wenn die 

Schrift als Hebräische Bibel oder Erstes Testament zur Sprache kommt, anstatt aus 

christlicher Perspektive vom Alten Testament zu sprechen. Diesbezüglich seien die 

Hebräische Bibel und der Talmud als grundlegende Schriften des Judentums hervorzuheben. 

Darüber hinaus müsse betont werden, dass nicht nur der Glaube, sondern vor allem das Tun 

und gute Handeln für Jüd*innen wichtig sei. Zudem werde häufig fälschlicherweise 

angenommen, dass Jesus aus Sicht des Judentums ein Prophet sei, was aber nicht stimme.82 

Hinsichtlich Jesu Judesein betont Schröder, dass dieser Thematik auch christologische 

Bedeutung zukommen sollte, woraus folgt, dass die Treue Gottes zu seinem Volk Israel nicht 

in Frage gestellt, sondern sogar bestärkt wird. Somit ist die bleibende Erwählung des Volkes 

Israel hervorzuheben.83 Erlbaum nennt darüber hinaus noch weitere theologische Aspekte, 

die deutlich herausgestellt werden müssen. Die Verwurzelung des Christentums im 

Judentum sei demnach deutlich hervorzuheben, indem vermieden werde, dass das Judentum 

mit Attributen wie „fremd“, „seltsam“ oder „geheim“ beschrieben wird. Das Judentum ist 

seit 1700 Jahren Teil Deutschlands und somit weder fremd noch nicht-zugehörig. Dennoch 

werde das Judentum häufig als Negativfolie verwendet, um das Christentum positiv 

 
79 Vgl. SCHRÖDER, Judentum, 115, 125. 
80 Vgl. SHILA ERLBAUM, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen 

Religionsunterricht thematisiert werden? In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten 

(Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 134. 
81 Vgl. SCHRÖDER, Judentum, 114, 124. 
82 Vgl. ERLBAUM, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen Religionsunterricht 

thematisiert werden?, 131, 133-134. 
83 Vgl. SCHRÖDER, Judentum, 129.  



 

24 

 

herauszustellen. Dabei wird das Judentum anhand von Stereotypen dargestellt, wodurch 

Vorurteile bestärkt würden. Im Zusammenhang mit dem Tod Jesu müsse insbesondere 

offengelegt werden, dass die Passionsdarstellungen des Zweiten Testaments keine 

historischen Tatsachenberichte seien. Weiterhin sei der jüdische Gottesname JHWH und 

weder Jehowa noch Jahwe, da die Aussprache des Tetragramms nicht genau bekannt sei. 

Zuletzt müsse herausgestellt werden, dass die Mission unter Jüd*innen kein christliches 

Anliegen mehr sei. Neben den grundlegenden theologischen Aspekten sei im Allgemeinen 

von Belang, dass keine Wertung jüdischer Traditionen und Praktiken erfolge und diese auch 

nicht nachgespielt werden. Insgesamt seien Quellen von „echten“ Jüd*innen ratsam, um die 

Vielfalt und Realität jüdischen Lebens angemessen darzustellen. Diesbezüglich gebe es 

Materialsammlungen der Kultusministerkonferenz und des Zentralrats für Jüd*innen, die 

empfehlenswerte Lehrmaterialien vorstellen. Um die Lebenswirklichkeit von Jüd*innen in 

Deutschland angemessen zu thematisieren, sei die Begegnung mit „echten“ Jüd*innen der 

Schlüssel, um Vorurteile abzubauen. Hierfür gibt es beispielsweise die Möglichkeit eines 

Synagogenbesuchs oder das Projekt „Meet a Jew“84.85  

Schröder fasst die Thematisierung des Judentums im christlichen Religionsunterricht 

kritisch anhand von zwei Merkmalen so zusammen: 

Hinsichtlich [der] lebensweltlichen Bezüge von Schüler/innen [zum Judentum] in Deutschland 

stechen zwei Merkmale ins Auge: Zum einen das Missverhältnis zwischen einer geringen Zahl 

persönlicher Kontakte und einer großen Zahl moralisch-religiöser wie politisch-geschichtlicher 

Bezüge (ein Missverhältnis, das im Wesentlichen der Leidens- und Verfolgungsgeschichte des 

Judentums im nationalsozialistischen Deutschland geschuldet ist). Zum anderen dürfte bei kaum 

einem anderen Thema des RU eine solche Mischung aus Unkenntnis und tradierten (negativen) 

Voreinstellungen einerseits, politisch oder theologisch als ‚richtig‘ vorgegebenen 

Einschätzungen andererseits zu finden sein, die einem unbefangen-neugierigen Zugang von 

Kindern und Jugendlichen im Weg stehen.86 

4. Antisemitismus als aktuelles Phänomen in Gesellschaft und Schule 

„Im Deutschland der Nachkriegsjahre war Antisemitismus weit verbreitet. Es begann ein 

jahrzehntelanger Aufarbeitungsprozess. Doch der Judenhass scheint wieder 

zurückzukehren.“87 Ereignen sich antisemitische Angriffe, wie der rechtsextreme Anschlag 

auf eine Synagoge in Halle (Saale) am 09. Oktober 2019, wird in den Medien häufig davon 

gesprochen, dass der Judenhass zurückkehre.88 Diese Gegenwartsdiagnose geht demnach 

 
84 https://www.meetajew.de/ [Letzter Zugriff: 09.07.2022]. 
85 Vgl. ERLBAUM, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen Religionsunterricht 

thematisiert werden?, 129-135. 
86 SCHRÖDER, Judentum, 115. 
87 https://www.n-tv.de/politik/Wie-der-Judenhass-zurueckkommt-article21323279.html [Letzter Zugriff: 

31.05.2022]. 
88 Vgl. ebd. 



 

25 

 

von der Prämisse aus, dass Antisemitismus als gesellschaftliches Phänomen bereits 

überwunden gewesen sei und als Phänomen der Vergangenheit plötzlich wieder in die 

Gegenwart zurückkäme. Diese Auffassung erfolgt fälschlicherweise, wenn man die 

Verurteilung des Antisemitismus kurz nach der Schoah mit dessen Verschwinden 

gleichsetzt, so Bernstein.89  

Studien belegen, dass Antisemitismus auch heute noch zum Alltag von Jüd*innen in 

Deutschland gehört. Einige ausschlaggebende Befunde sollen im Folgenden gebündelt 

dargestellt werden.  

Der gesellschaftliche Antisemitismus in Deutschland reicht von Differenzkonstruktionen, 

antisemitischen Stereotypen sowie Vorurteilen bis hin zu Beleidigungen und sogar 

Gewalttaten. Innerhalb konstruierter Wir-Gruppen* unterschiedlicher sozialer Situationen 

fühlen sich Jüd*innen häufig ausgeschlossen. Dieser Zustand scheint sich in den 

vergangenen Jahren noch weiter zu verschlechtern, da die Mehrheit der Jüd*innen die 

Zunahme des Antisemitismus in Deutschland bestätigt. Diese antisemitischen Gewalttaten 

nehmen nicht nur an Jüd*innen an sich zu. Es werden auch immer mehr Vergehen an 

Synagogen oder jüdischen Friedhöfen verzeichnet.90  

Diese Angriffe spiegeln den derzeitigen Ist-Zustand der Gesellschaft und die 

Lebenswirklichkeit von Jüd*innen in Deutschland wider. Aus Angst vor Angriffen halten 

70% der Jüd*innen in Deutschland ihre jüdische Identität in der Öffentlichkeit 

weitestgehend geheim. Selten wird der Antisemitismus in Deutschland in seinem 

Facettenreichtum wahrgenommen. Zunächst fällt auf, dass das gesamtgesellschaftliche 

Problem des Antisemitismus auf eine Minderheit, die der Muslime in Deutschland, 

verschoben wird, um das Phänomen Antisemitismus nur aus sicherer Distanz erkennen zu 

müssen. Außerdem scheint eine Normalisierung des Antisemitismus in Bezug auf Israel als 

Umweg sozial akzeptiert zu sein.91  

Antisemitismus als gesellschaftliches Phänomen im Alltag ereignet sich in Form der 

Abwertung von Jüd*innen als anders* oder fremd*. Als zahlenmäßige Minderheit werden 

Jüd*innen der Mehrheitsgesellschaft gegenübergestellt und als nicht zugehörig, rückständig 

oder minderwertig stigmatisiert und das meist anhand antisemitischer Stereotype.92 

Bernstein/ Diddens sprechen von einem Doppelcharakter des Antisemitismus. Demnach sei 

dieser eine generalisierbare und spezifische Form zur Differenzkonstruktion. Diese entsteht 

 
89 Vgl. JULIA BERNSTEIN, Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Analysen – 

Handlungsoptionen. Mit Online-Materialien, Weinheim 2020, 9, 11. 
90 Vgl. ebd., 11. 
91 Vgl. ebd., 12. 
92 Vgl. ebd., 11-13. 



 

26 

 

durch die Wahrnehmung und Zuschreibung von Jüd*innen als Minderheit und die daraus 

folgende Hierarchisierung als nicht-zugehörige-Andere* gegenüber der überlegenen 

Mehrheit. Daran anschließend beziehe sich die spezifische Form des Antisemitismus auf die 

Legitimation diskriminierender bis hin zu gewalttätigen Handlungen.93 

Eine für diese Arbeit relevante Erscheinungsform des Antisemitismus ist der Antijudaismus. 

Dieser ist die christlich religiös motivierte Form des Ressentiments gegenüber Jüd*innen. 

Dabei werden Jüd*innen als religiöses Gegenbild der Christ*innen stilisiert. Demnach wird 

die Abwertung und Verteufelung des Judentums zum Element christlicher Theologie.94 Aus 

dem christlichen Antijudaismus bildeten sich folgende Stereotype, anhand derer Jüd*innen 

dargestellt und der Judenhass verbreitet wurde: „Juden als Fremde/Andere“, „Juden als 

Verweigerer des wahren Glaubens“, „Juden als Christusmörder“, „Juden als das absolut 

Böse“, „Juden als Blutkultanhänger“ und „Juden als heimatlose Wanderer“.95 

Überdies sind weitere Erscheinungsformen des Antisemitismus insbesondere für diese 

Arbeit relevant: der sekundäre und israelbezogene Antisemitismus. Der sekundäre 

Antisemitismus beinhaltet die Erinnerungs- oder Schuldabwehr hinsichtlich der Schoah, 

wodurch die Erinnerung an die Schoah als hinfällig oder beendet erklärt wird. Infolgedessen 

werden Jüd*innen als Repräsentierende dieser Erinnerung abgewertet. Insgesamt vollzieht 

sich eine Relativierung bis hin zur Leugnung der Schoah.96 

Der israelbezogene Antisemitismus zeichnet sich dadurch aus, dass kein direkter Bezug zu 

Jüd*innen stattfindet, sondern im Gegenzug der jüdische Staat Israel verteufelt wird. 

Jüd*innen fungieren hier als Repräsentierende Israels. Durch das Konstrukt der 

„Israelkritik“ wird eine scheinbare Distanz zum Antisemitismus aufgebaut, wodurch dieser 

sozial akzeptiert werden kann.97 

Die Tendenzen der Zunahme und Normalisierung des Antisemitismus in Deutschland finden 

sich auch im Kontext von Schule wieder. Für jüdische Schüler*innen ist Antisemitismus ein 

alltägliches Problem. Er zeigt sich in vielen Formen, wie beispielsweise als christlicher 

Antijudaismus, israelbezogener Antisemitismus, islamischer Antisemitismus oder auch 

moderner Antisemitismus aus rassistischen oder nationalsozialistischen Motiven. 

 
93 Vgl. JULIA BERNSTEIN/ FLORIAN DIDDENS, Antisemitismus an Schulen. Empirische Befunde (Zeitschrift für 

Pädagogik und Theologie 73(2)), Berlin-Boston 2021, 154. 
94 Vgl. BERNSTEIN, Antisemitismus an Schulen in Deutschland, 43-44. 
95 MONIKA SCHWARZ-FRIESEL/ JEHUDA REINHARZ, Die Sprache der Judenfeindschaft im 21. Jahrhundert 

(Europäisch-jüdische Studien 7), Berlin-Boston 2013, 60-61, 67. 
96 Vgl. BERNSTEIN, Antisemitismus an Schulen in Deutschland, 59-60, 62. 
97 Vgl. ebd., 64. 



 

27 

 

Forschungsbefunde einer Studie von Julia Bernstein über Antisemitismus an Schulen in 

Deutschland zeigen, dass Antisemitismus als Normalität im Schulalltag wahrgenommen 

wird. Dabei vollziehen sich Otheringprozesse, die jüdische Schüler*innen als Angehörige 

des jüdisch-israelischen Kollektivs zu Anderen* machen und daraus folgend stigmatisiert 

sowie diskriminiert werden. Aus diesem feindlichen Schulklima heraus erfolgen 

Anfeindungen oder Angriffe sowohl von Mitschüler*innen als auch von Lehrkräften. Da 

Lehrkräfte und die Schulleitungen Antisemitismus nicht erkennen (wollen) und ahnden, 

fühlen sich Betroffene unsicher und alleingelassen.98 

Als eine der häufigsten Beschimpfungen stellte sich die Bezeichnung „Du Jude“ heraus. Der 

Ausdruck wird sowohl direkt an jüdische als auch an nichtjüdische Schüler*innen gerichtet. 

Durch die semantische Verschiebung und Herabwürdigung jüdischer Identität drückt sich 

hierbei Antisemitismus aus, auch wenn es von den Verwendenden nicht als antisemitisch 

aufgefasst oder intendiert wird. Des Weiteren fällt auf, dass die Existenz von Jüd*innen in 

den allgemeinen Vorstellungen der Gesellschaft als Teil der Wir-Gruppe* nicht präsent ist. 

Daher gehören Aussagen zum Alltag, dass man nicht wisse, ob es Jüd*innen unter uns* 

überhaupt noch gebe. Diese Ansichten resultieren daraus, dass Jüd*innen im Schulkontext 

meist nur im Horizont der Schoah thematisiert werden.99 Dies bestätigen auch Befunde der 

Studie „Antisemitismus im Kontext Schule“ von Chernivsky/ Lorenz. Unter anderem 

wurden Lehrkräfte hinsichtlich Antisemitismus an Schulen befragt. Dabei wird die 

Wahrnehmung von Antisemitismus häufig als überraschend und plötzlich beschrieben. Das 

deute zwar daraufhin, dass Antisemitismus den eigenen moralischen Konzepten 

widerspreche, dieser aber nicht im eigenen Umfeld verortet und somit nicht von Nicht-

Betroffenen wahrgenommen werde.100 Im Rahmen mehrheitsgesellschaftlicher 

Normalitätsentwürfe werden Jüd*innen innerhalb von Differenzkonstruktionen zu 

Anderen* gemacht. Viele jüdische Schüler*innen haben daher Angst, offen ihre jüdische 

Identität preiszugeben, da eine stetige Gefahr antisemitischer Anfeindungen besteht.101  

Die genannte Studie von Bernstein stellt zudem deutlich heraus, dass vor allem der Ethik- 

oder Religionsunterricht Situationen begünstigt, in denen Schüler*innen im Kontext von 

Religionszugehörigkeit oder Familienbiografien von ihren jüdischen Identitäten erzählen 

und es dadurch vermehrt zu antisemitischen Angriffen kommt. Es ist eine Musterhaftigkeit 

der Differenzkonstruktionen des Anderen* erkennbar, durch die jüdischen Schüler*innen 

 
98 Vgl. ebd., 84-85. 
99 Vgl. ebd., 85, 89. 
100 Vgl. MARINA CHERNIVSKY/ FRIEDERIKE LORENZ, Antisemitismus im Kontext Schule. Deutungen und 

Umgangsweisen von Lehrerinnen an Berliner Schulen, Berlin 2020, 74. 
101 Vgl. BERNSTEIN, Antisemitismus an Schulen in Deutschland, 90, 94. 



 

28 

 

eine Repräsentationsrolle des Judentums, Israels oder als Opfer der Schoah zugeschrieben 

wird. Aufgrund dieser konstruierten Andersartigkeit* wird die Vorstellung vermittelt, dass 

Jüd*innen im Normalitätsentwurf als nicht-zugehörig gelten.102 Dies bestätigt auch der 

Forschungsbericht von Chernivsky/Lorenz. Antisemitische Äußerungen beschreiben sie als 

eine Art „Vereinigungsmoment“ unter Schüler*innen. Beispielhaft führen die Autor*innen 

eine Situation aus dem Religionsunterricht im Kontext der drei abrahamitischen Religionen 

an, in der sich christliche und muslimische Schüler*innen gegen eine dritte Gruppe vereinigt 

haben und es im Zuge dessen zu antisemitischen Äußerungen kam. Innerhalb dieser 

Situation waren entweder keine jüdischen Schüler*innen anwesend oder diese haben sich 

nicht getraut sich zu „outen“. Darüber hinaus zeigen Forschungsbefunde, dass es im Rahmen 

der Thematisierung von Religionen im Unterricht häufig zu antisemitischen Erfahrungen 

oder Äußerungen kommt. Die Befragung von Lehrkräften zeigt aber auch, dass sie die 

religiöse Bildung für einen wichtigen Ansatzpunkt gegen Antisemitismus an Schulen 

halten.103 

Diese nur kurze Übersicht aktueller empirischer Befunde zeigt, dass Antisemitismus kein 

wiederkehrendes Phänomen ist, sondern fortlaufend die Lebenswirklichkeit von Jüd*innen 

in der Gesellschaft und auch im Kontext Schule darstellt. Nicht-Betroffene sind sich über 

das Ausmaß antisemitischer Äußerungen und Anfeindungen meist nicht bewusst. Doch 

Antisemitismus ist aus Sicht der Betroffenen seit jeher ein konstanter Teil ihres Lebens, wie 

die in Deutschland lebende Jüdin Alisa Bach im folgenden Zitat beschreibt: 

Bedrückend ist die Erkenntnis, dass der Antisemitismus eine tief eingewurzelte Konstante der 

westlichen Kultur darstellt, die sich historisch immer wieder neu auflädt – und dass die für die 

Sicherheit von Minderheiten essenziellen Strukturen von Demokratie und Rechtsstaatlichkeit 

kulturell nur schwach verankert sind. Sie müssen fortlaufend gestützt werden.104 

Hieraus zeigt sich abermals die Notwendigkeit, Antisemitismus auch in der Schule und im 

christlichen Religionsunterricht zu bekämpfen. Dieser ist maßgeblich von Lehrplänen 

beeinflusst und oftmals in konkreter Form von Schulbüchern manifestiert. Daher sollte der 

Abbau von Vorurteilen und Stereotypen, die zu antisemitischen Handlungen beitragen, an 

den Lehrmaterialien ansetzen. Durch die kritische Betrachtung und den angemessenen 

Einsatz dieser Materialien können Lehrkräfte bereits zur Bekämpfung von Antisemitismus 

 
102 Vgl. ebd., 96-97. 
103 Vgl. CHERNIVSKY/LORENZ, Antisemitismus im Kontext Schule, 109-110.  
104 ALISA BACH, Mein jüdisches Leben in Deutschland – Positionsbestimmungen 1960-2020. In: STEFAN 

ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten (Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 

2020, 9. 



 

29 

 

im Religionsunterricht beitragen. Aus diesem Grund steht die kritische Untersuchung von 

Schulbüchern im Zentrum dieser Arbeit. 

5. Forschungsstand 

Inwiefern das Judentum sowie das jüdisch-christliche Verhältnis in Schulbüchern für den 

christlichen Religionsunterricht dargestellt wird, haben bereits mehrere Forschungsarbeiten 

von katholischer sowie evangelischer Seite aus untersucht. Eine der ersten Untersuchungen 

führte Peter Fiedler 1979 im Rahmen eines Forschungsprojekts an der Theologischen 

Fakultät der Universität Freiburg durch, das eine wesentliche Verbesserung der 

Thematisierung des Judentums im katholischen Religionsunterricht zum Ziel hatte.105 Im 

Rahmen des Forschungsprojekts entwickelte Fiedler ein Kategoriensystem zur Beurteilung 

von Lehrplan- und Schulbuchinhalten hinsichtlich der Darstellung des Judentums und 

analysierte auf dieser Grundlage Materialien für den katholischen Religionsunterricht. 

Fiedler kommt zu dem Ergebnis, dass das Schema „Alter/Neuer-Bund“ nicht differenziert 

genug dargestellt wird, sodass hierin die Gefahr bestünde, die Annahme zu transportieren, 

die Kirche habe Israel als Volk Gottes ersetzt und somit der Bund Gottes mit Israel negativ 

bewertet oder sogar als beendet erklärt wird. Des Weiteren fällt auf, dass die Tora häufig als 

„Gesetz“ bezeichnet wird und im Gegensatz zur Barmherzigkeit des Christentums als 

Negativfolie dient. Außerdem wird die christliche Mitschuld an der Schoah wenig bis gar 

nicht thematisiert, weshalb eine Aufarbeitung der Thematik nicht stattfinden kann. 

Zusätzlich wuird auch das Judesein Jesu nur oberflächlich thematisiert, wodurch lediglich 

die Besonderheit des Wirkens Jesu herausgestellt und die neutestamentlichen Texte 

unreflektiert als Tatsachenberichte herangezogen werden. Die Darstellung der 

Verwurzelung des Christentums im Judentum stellt sich als unzureichend heraus, da sich 

diese ausschließlich heilsgeschichtlichen Sinne vollziehen, indem das Christentum an die 

Stelle des Volkes Israel getreten ist. Zudem zeigt die Untersuchung, dass das Erste 

Testament von christlicher Seite aus vereinnahmt wird.106 

Insgesamt hat Fiedler durch seine Analyse der Darstellung des Judentums und dessen 

Verhältnisses zum Christentum mehrere Problembereiche herausgearbeitet, die Vorurteilen 

gegen Jüd*innen Vorschub leisten. 

 
105 Vgl. PETER FIEDLER, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht. Analysen, Bewertungen, 

Perspektiven (Lernprozeß Christen Juden 1), Düsseldorf 1980, 11. 
106 Vgl. FIEDLER, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht, 146, 148, 150, 159-160, 172-173, 176, 

192-193, 199. 



 

30 

 

15 Jahre nachdem Fiedler seine Forschungsergebnisse veröffentlichte, hat auch Martin 

Rothgangel die Ergebnisse seiner Lehrplan- und Schulbuchanalyse unter besonderer 

Berücksichtigung von Röm 9-11 veröffentlicht. Rothgangel arbeitete ebenfalls mit Fiedlers 

Kategoriensystem und kommt zu dem Ergebnis, dass in den von ihm analysierten 

Lehrplänen und Schulbüchern immer noch gegensätzliche Wertungsmuster zu finden 

sind.107 Diese treten vor allem bei Themenschwerpunkten wie der Passion Jesu, bei dieser 

der Vorwurf des Gottesmordes an die Jüd*innen implizit im Rahmen der Vorgeschichte der 

Passion mitgeführt wird. Dies erfolgt anhand der Darstellung der Auseinandersetzungen 

Jesu mit Pharisäern, die oft auf den Tod Jesu finalisiert wird.108 Die vorangegangene Analyse 

Fiedlers stellte dieses Problem bereits heraus.109 Sowohl die Darstellung von Pharisäern als 

auch die Tora dienen häufig als negative Kontrastfolie, die der Botschaft Jesu 

gegenübersteht. Die Darstellung dieser Themen gestaltet sich aber ambivalent, weil 

Pharisäer sachlich angemessen dargestellt werden und auch die Tora aus religionskundlicher 

Perspektive gewürdigt wird.110 

Des Weiteren stellt Rothgangel heraus, dass die jüdische Geschichte von 70 n. Chr. bis zur 

Schoah nicht thematisiert wird. Folglich könnte wegen der Unkenntnis die Zerstörung des 

Tempels als Zeichen für den Bruch mit dem Gottesvolk Israel gedeutet werden und dadurch 

seine bleibende Erwählung durch Gott abgesprochen werden.111 Außerdem zeigt 

Rothgangels Untersuchung auf, dass das Erste Testament im christlichen Religionsunterricht 

nur aus christologischer Sicht gedeutet wird und seine Bedeutung für das Judentum keinerlei 

Bedeutung findet.112 

Zusammengefasst zeigen die Ergebnisse der Untersuchung Rothgangels, dass der christliche 

Religionsunterricht vor der Aufgabe steht, das Verhältnis zwischen Judentum und 

Christentum angemessen darzustellen, indem das Judentum in seiner Vielfalt und nicht als 

Negativfolie dargestellt wird.113 

Eine weitere umfassende qualitative Inhaltsanalyse von Lehrplänen und Schulbüchern für 

den christlichen Religionsunterricht veröffentlichte Julia Spichal im Jahr 2015. Ihre 

Untersuchung basiert ebenfalls auf Fiedlers Kategoriensystem. Spichal überarbeitete es aber 

 
107 Vgl. MARTIN ROTHGANGEL, Antisemitismus als religionspädagogische Herausforderung. Eine Studie unter 

besonderer Berücksichtigung von Röm 9-11 (Lernprozeß Christen Juden 10), Freiburg-Basel-Wien 1995; 

zugleich: München, Univ. Diss. 1993.  
108 Vgl. ebd., 122f. 
109 Vgl. FIEDLER, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht, 190. 
110 Vgl. ROTHGANGEL, Antisemitismus als religionspädagogische Herausforderung, 123. 
111 Vgl. ebd. 
112 Vgl. ebd., 125. 
113 Vgl. ebd. 



 

31 

 

sowohl sach- als auch schülergemäß. Hinsichtlich Fiedlers Kategoriensystem 

problematisiert sie, dass dieses fachwissenschaftlich zu differenziert sei und die didaktische 

Reduktion einiger Themen für den Religionsunterricht nicht ausreichend berücksichtigt 

wurden. Diese Problematik bestehe vor allem hinsichtlich der Primarstufe und der 

Sekundarstufe Ⅰ.114 

Hinsichtlich Jesu Verhältnis zu Pharisäern kommt Spichal zu dem Ergebnis, dass Pharisäer 

sowie ihr Toraverständnis in der Regel nicht als Negativfolie genutzt werden. Lediglich ein 

untersuchtes Lehrwerk thematisiert Pharisäer als „die Juden“ und berücksichtigt demnach 

nicht die damals existenten Strömungen des Judentums. Auch Jesu Judesein wird hierbei 

nicht berücksichtigt.115 Spichal arbeitet heraus, dass die Darstellung des Verhältnisses Jesu 

zu Pharisäern überwiegend positiv zu bewerten ist, was auch der Vergleich mit Rothgangels 

Ergebnissen bestätigte. Problematisch sei jedoch die Darstellung der damaligen Kritik an 

Jesu Botschaft, die im Zusammenhang mit seiner Verhaftung und Verurteilung zum Tod 

thematisiert wird. Hier werde nicht explizit herausgestellt, dass keine gesicherten Aussagen 

darüber gemacht werden können, dass Pharisäer für den Tod Jesu verantwortlich sind. 

Insbesondere die Inhalte zur Verantwortung für Jesu Tod haben laut Spichal überwiegend 

Überarbeitungsbedarf.116 Bei der Darstellung des Ersten Testaments als Heilige Schrift des 

heutigen Judentums weisen ihre Ergebnisse auf, dass zumindest der Versuch einer 

Würdigung des Ersten Testaments als Heilige Schrift des heutigen Judentums durchgeführt 

wird. Auch die Verwurzelung des Christentums im Judentum wird anhand des Ersten 

Testaments verdeutlicht. Hinsichtlich der Themen „Erstes Testament“ sowie „Verwurzelung 

des Christentums im Judentum“ sind die Ergebnisse aber ambivalent und zeigen, dass in 

einigen Schulbüchern dringend eine Verbesserung notwendig ist.117 Hinsichtlich der 

Thematisierung des jüdischen Verständnisses der Tora verzeichnet die Untersuchung 

überwiegend negative Aspekte, die die Tora als Negativfolie für die Botschaft Jesu darstellt. 

Hier gibt es nur vereinzelte Schulbücher, die das Thema angemessen darstellen.118 Spichals 

Untersuchung zeigt darüber hinaus, dass der Staat Israel sowie die Schoah in Schulbüchern 

wenig thematisiert werden. Deren Thematisierung sei allerdings von Belang, da der 

Nahostkonflikt im engen Zusammenhang zum gegenwärtigen Antisemitismus stehe. Die 

 
114 Vgl. JULIA SPICHAL, Vorurteile gegen Juden im christlichen Religionsunterricht. Eine qualitative 

Inhaltsanalyse ausgewählter Lehrpläne und Schulbücher in Deutschland und Österreich (Arbeiten zur 

Religionspädagogik 57), Göttingen 2015; zugleich: Wien, Univ. Diss. 2014, 235. 
115 Vgl. SPICHAL, Vorurteile gegen Juden im christlichen Religionsunterricht, 210. 
116 Vgl. ebd., 212-213, 216. 
117 Vgl. ebd., 220-222. 
118 Vgl. ebd., 223-225. 



 

32 

 

Schoah werde dabei nur unter ethischen Aspekten thematisiert. Die Mitschuld christlicher 

Kirchen werde aber nur unzureichend thematisiert.119 Wie zuvor Fiedler und Rothgangel in 

ihren Analysen herausgestellt haben, stellt auch Spichal fest, dass die jüdische Geschichte 

zwischen 70 n. Chr. und der Schoah nicht berücksichtigt wird. Dadurch werde das jüdische 

Leben in diesem Zeitraum verkürzt und nicht in seiner Vielfalt dargestellt.120 

Neben den genannten Forschungsarbeiten liegen weitere neuere Veröffentlichungen vor, die 

unter anderem die Darstellung des Judentums in Schulbüchern für den christlichen 

Religionsunterricht beleuchten.  

So beschreibt Joachim Willems am Beispiel der Thematisierung des Islam in einem 

Schulbuch, die Konstruktion von (jüdisch) Anderen*. Im Zuge dessen werden weitere 

Otheringprozesse angestoßen, die sich meist in stereotypisierenden Zuschreibungen 

äußern.121 Im Rahmen des interreligiösen Lernens werde die andere Religion* oft als 

Negativfolie für das Christentum genutzt. Diese Problematik der verkürzten Darstellung des 

Judentums leiste Vorurteilen Vorschub.122 

Claus Peter Sajak veröffentlichte erst kürzlich die Ergebnisse seiner Untersuchung von 

Schulbüchern für den Religionsunterricht.  

Hinsichtlich der untersuchten evangelischen Schulbücher verzeichnet Sajak, dass „[w]eder 

fehlerhafte Darstellungen, Abwertungen noch klischeebeladene Stereotypisierungen in den 

Schulbüchern zu finden [sind].“123 Sajak legt dar, dass klassische Vorurteile in den 

Schulbüchern kritisch reflektiert werden und zum Umdenken anregen. Darüber hinaus 

werden brisante Themen wie beispielsweise der Nahostkonflikt oder der 

Nationalsozialismus explizit angesprochen, wobei das Judentum nicht in eine Opferrolle 

gedrängt werde, sondern eine eigenständige Größe darstelle. Stereotypisierende 

Darstellungen sowie Verkürzungen würden nur in Form marginaler Fehler oder latenter 

Ungenauigkeiten vereinzelt sichtbar.124   

Die Ergebnisse der untersuchten katholischen Schulbücher zeigen, dass weitere Religionen 

insgesamt heterogen dargestellt werden. Dies geschieht vor allem in der Oberstufe nicht 

mehr in Form von inszenierten Dialogen oder Begegnungen, sondern anhand authentischer 

 
119 Vgl. ebd., 226-227. 
120 Vgl. ebd., 228. 
121 Vgl. hierzu Kapitel 2. 
122 Vgl. WILLEMS, Judentum und Islam, 149-161. 
123 CLAUß PETER SAJAK, Die Buchreligionen im Religionsbuch. Eine Untersuchung zur Darstellung von 

Judentum, Christentum und Islam in zugelassenen Unterrichtswerken für den Religionsunterricht. In: 

MOUHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das 

interreligiöse Lernen (Religiöse Bildung kooperativ 1), Göttingen 2022, 172. 
124 Vgl. ebd., 172-174. 



 

33 

 

Quellen sowie Glaubenszeug*innen. Des Weiteren werden Judentum und Christentum meist 

hinsichtlich ihrer gemeinsamen Wurzeln dargeboten und gesondert bei der Thematisierung 

von Jesus miteinander in Beziehung gesetzt. Insgesamt stellt Sajak heraus, dass das 

Judentum angemessen dargestellt wird.125 

Betrachtet man die Veröffentlichungen von Willems und Sajak, fällt auf, dass der 

muslimisch-christliche Dialog zunehmend Beachtung findet, wenn es um den trialogischen 

Dialog geht. Demnach liegen keine aktuelleren Arbeiten allein zum Judentum vor. Bernd 

Schröder meint, das Forschungsdesiderat sei der Tatsache geschuldet, dass die Begegnung 

mit Jüd*innen nicht alltäglich ist. Jüd*innen stellen in Deutschland eine zahlenmäßige 

Minderheit dar, im Gegensatz zu Muslim*innen, die deutlich zahlreicher vertreten sind. Aus 

empirischer Sicht scheint das Interesse in der Religionspädagogik am jüdisch-christlichen 

Dialog eher gering. Er betont dahingehend aber auch, dass die Schoah Grund für die 

Marginalisierung des Judentums in Deutschland sei. Daher müsse das Verhältnis zwischen 

Judentum und Christentum auch in der Religionspädagogik von zentraler Bedeutung sein 

und das Judentum aufgrund der Verwurzelung des Christentums im Judentum nicht nur als 

eine weitere Weltreligion thematisiert werden.126 

Aufgrund der fehlenden aktuellen Forschungsarbeiten mit dem Fokus auf der qualitativen 

Inhaltsanalyse von Schulbüchern hinsichtlich der Fragestellungen, wie das Judentum sowie 

das jüdisch-christliche Verhältnis dargestellt wird und inwieweit infolgedessen 

Otheringprozesse angestoßen werden, untersucht diese Arbeit sechs aktuelle Schulbücher 

für den katholischen sowie evangelischen Religionsunterricht in NRW. Dabei schließt diese 

Arbeit an vorherige Forschungen von Fiedler und Spichal an, die ebenfalls die Darstellung 

des Judentums und des jüdisch-christlichen Verhältnisses untersuchten. Abgrenzend dazu 

erfolgt die Analyse aber anhand eines kleineren Korpus. Darüber hinaus knüpft die 

vorliegende Arbeit an das Forschungsvorhaben von Joachim Willems an, der sich mit 

Otheringprozessen im Religionsunterricht auseinandersetzte. Anders als bei Willems wird 

in dieser Arbeit jedoch auf einen größeren Analysekorpus zurückgegriffen. 

Die theoretischen Überlegungen aus Kapitel 2 und der Forschungsstand aus Kapitel 3 sollen 

nun zusammengeführt werden und die eingangs aufgeführten Forschungsfragen der 

vorliegenden Arbeit präzisieren. Darüber hinaus sollen konkrete Forschungshypothesen für 

die weiterführende Untersuchung entwickelt werden.  

 
125 Vgl. ebd., 179-180, 183. 
126 Vgl. BERND SCHRÖDER, Praktische Theologie und Religionspädagogik im Gespräch mit dem Judentum? 

Bilanzierende und perspektivische Überlegungen. In: PrTh 39 (2004), H. 4, 280, 283. 



 

34 

 

Die eingangs entwickelte Fragestellung „Wie wird das Judentum sowie das jüdisch-

christliche Verhältnis in aktuellen Schulbüchern für den christlichen Religionsunterricht 

dargestellt“ soll in der Analyse unter zweierlei Gesichtspunkten betrachtet werden. Folglich 

gliedert sich das „wie“ innerhalb der Fragestellung in eine angemessene oder eine verkürzte, 

einseitige oder falsche Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses. Die zweite Fragestellung dieser Arbeit muss nicht weiter präzisiert werden. 

Aufgrund der theoretischen Grundlegung und den Ergebnissen vorheriger Forschungen 

ergeben sich folgende Forschungshypothesen der beiden Forschungsfragen dieser Arbeit. 

Erste Hypothese: Die Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses hat sich seit den Resultaten der Vorgängerstudien zu einer überwiegend 

angemessenen Darstellung entwickelt. Die verkürzte, einseitige oder falsche Darstellung 

erfolgt nur in Form marginaler Fehler oder latenter Ungenauigkeiten. 

Zweite Hypothese: Trotz einer überwiegend angemessenen Darstellung des Judentums 

sowie des jüdisch-christlichen Verhältnisses werden inhärente Prozesse des Othering auch 

bei einer vermeintlich angemessenen Darstellung ersichtlich, vor allem im Zuge des 

Interreligiösen Lernens. 

Im Folgenden Kapitel soll das methodische Vorgehen skizziert werden. 

6. Methodisches Vorgehen 

Hinsichtlich der Thematik dieser Arbeit wird das methodische Vorgehen der qualitativen 

Inhaltsanalyse nach Mayring127 gewählt, da eine allein quantitativ ausgerichtete Analyse nur 

einen Bruchteil des Gehalts interpretieren kann. Demnach enthält diese Arbeit sowohl 

quantitative als auch qualitative Arbeitsweisen. Begründet wird dieses methodische 

Vorgehen mit der Komplexität des Forschungsgegenstands. Die Mischung beider 

Arbeitsweisen soll verschiedene Perspektiven einbeziehen, sodass qualitative und 

quantitative Ergebnisse miteinander verglichen und aufeinander bezogen werden können. 

Somit wird versucht, den Untersuchungsgegenstand umfangreicher und 

mehrperspektivischer zu erfassen.128 Um einer Beliebigkeit entgegenzuwirken, wird das 

Material systematisch mit Hilfe theoriegeleiteter Kategorien analysiert. Dadurch sind die 

Gütekriterien der Objektivität, Reliabilität und Validität gewährleistet. Dabei hat die 

Validität Vorrang vor der Reliabilität, da die theoretische Stringenz bei der qualitativen 

 
127 PHILIPP MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken (Pädagogik), 11., aktualisierte 

und überarb. Aufl., Weinheim u.a. 2010. 
128 Vgl. UDO KUCKARTZ, Mixed Methods. Methodologie, Forschungsdesigns und Analyseverfahren 

(Lehrbuch), Wiesbaden 2014, 52-54. 



 

35 

 

Inhaltsanalyse unabdingbar ist. Auf Grundlage theoretischer Konzepte wird ein 

Kategoriensystem erstellt. Hierbei wird einerseits zwischen induktiver 

Kategorienentwicklung unterschieden. Diese beinhaltet das Ableiten von Kategorien aus 

dem Material, das nicht auf theoretischen Konzepten basiert. Andererseits wird zwischen 

deduktiver Kategorienanwendung unterschieden. Diese werden vorab theoriegeleitet auf das 

Material hin entwickelt.129 

Anhand der folgenden Abbildung 1 soll das methodische Vorgehen dieser Arbeit 

veranschaulicht werden: 

 

Abbildung 1: Ablaufmodell strukturierender Inhaltsanalyse (allgemein) 130
 

Hinsichtlich der Forschungsfragen sind als Analyseeinheit Textstellen zu definieren, die die 

Themen „Darstellung des Judentums“ sowie „Darstellung des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses“ beinhalten. Darüber hinaus sollen auch Textstellen der Schulbücher als 

Analyseeinheit festgelegt werden, die die Themen nicht explizit thematisieren, eine 

 
129 Vgl. ebd., 11, 49-51, 83. 
130 Entnommen aus: MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse, 93. 



 

36 

 

Erwähnung aufgrund der Thematik aber zu erwarten wäre. Dabei gelten syntaktische 

Einheiten als kleinste Kodiereinheit.  

Wie aus Abbildung 1 entnommen werden kann, verwendet Mayring die Begriffe 

Strukturierungsdimension (2. Schritt) und deren Ausprägungen (3. Schritt). In der 

vorliegenden Arbeit werden die Strukturierungsdimensionen vereinfacht Oberkategorien 

und deren Ausprägungen Unterkategorien genannt. 

Schritt 2 und 3 erfolgen in dieser Arbeit zum einen in Anlehnung an das Kategoriensystem 

von Julia Spichal, das ursprünglich von Peter Fiedler entwickelt wurde. Zum anderen werden 

auch theoretische Überlegungen in den Prozess der Kategorienbildung und -definition 

einbezogen. Hinsichtlich der Fragestellungen dieser Arbeit werden die Kategorien dabei in 

einem Operationalisierungsprozess auf das Material hin entwickelt. Innerhalb der 

qualitativen Inhaltsanalyse ist es von besonderer Wichtigkeit, dass das Kategoriensystem 

hinsichtlich der Fragestellung theoriegeleitet entwickelt wird. Fiedler setzt für seine Analyse 

folgendes Verständnis voraus: 

1. daß dem Judentum das (auch anderen Weltreligionen zugebilligte) Recht zusteht, im 

katholischen Religionsunterricht sachgemäß dargestellt zu werden. Dies erfordert, es als 

eigenständige lebendige Größe zur Geltung kommen zu lassen. […];  

2. daß das Christentum in einer exklusiven Beziehung zum Judentum steht, die seine 

Beziehungen zu anderen (Welt-)Religionen wesentlich übersteigt. Die Behandlung des 

Judentums im katholischen Religionsunterricht ist für das christliche Selbstverständnis von 

größter Wichtigkeit.131 

Daraus leiten sich in dieser Arbeit die aufgestellten Oberkategorien „Darstellung des 

Judentums“ und „Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses“ ab. Fiedler leitet aus 

diesem Vorverständnis neben den Oberkategorien dieser Arbeit zusätzlich die Oberkategorie 

„Jesu Judesein“ als eigenständige Oberkategorie ab. Diese wird in dieser Arbeit mit der 

Kategorie „Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses“ verknüpft, da sein Judesein 

konstitutiv für das Verhältnis zwischen Judentum und Christentum ist. Die Gliederung der 

beiden Oberkategorien in ihre jeweiligen Unterkategorien erfolgt thematisch in Anlehnung 

an Fiedlers bzw. Spichals Unterkategorien sowie weiteren theoretischen Überlegungen. Für 

das Erkenntnisinteresse sind jedoch nicht alle Kategorien relevant, die die Autor*innen 

aufführen. Deshalb dienen, die im Analysekorpus tatsächlich angesprochenen Themen, als 

Orientierung, welche Kategorien für diese Arbeit relevant sind. Das Kategoriensystem deckt 

nur eine Auswahl thematischer Analyseeinheiten ab. Aufgrund des Umfangs dieser Arbeit 

werden Schwerpunkte gelegt, die sich aus dem Analysekorpus ergeben. Dabei soll die 

 
131 FIEDLER, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht, 36. 



 

37 

 

Möglichkeit der induktiven Kategorienentwicklung aus dem untersuchten Material aber 

nicht ausgeschlossen werden.  

Die Formulierung von Definitionen (Schritt 4) der einzelnen Unterkategorien basiert 

ebenfalls auf dem Kategoriensystem von Fiedler bzw. Spichal und auf weiteren 

theoretischen Überlegungen, sodass es möglich l, die Textbestandteile der Analyseeinheiten 

präzise einer Kategorie zuzuordnen. In der vorliegenden Arbeit dienen Zitate aus den 

Textstellen der Schulbücher als Ankerbeispiele, die einer Kategorie besonders zutreffend 

zugeteilt werden können. Kommt es zu Zuordnungsproblemen, werden Kodierregeln 

formuliert, die eine Zuordnung begründen.  

Aus den Schritten 5, 6 und 7 entsteht der finale unten aufgeführte Kodierleitfaden (Tabelle 

1), der als Analyseinstrument dient. Bei der Ergebnisaufbereitung (Schritt 8) werden die 

Analyseergebnisse deskriptiv aufgeführt und anschließend im nachfolgenden Kapitel 5 unter 

Einbezug der theoretischen Grundlegungen diskutiert. 

Der Analysekorpus setzt sich insgesamt aus sechs aktuellen Schulbüchern zusammen, 

jeweils drei für den katholischen sowie evangelischen Religionsunterricht in NRW. Es 

handelt sich um folgende Schulbücher für die Sekundarstufe Ⅰ und ⅠⅠ: 

Für den katholischen Religionsunterricht: 

➢ Leben gestalten 1 (Sekundarstufe Ⅰ)132 

➢ Vernünftig glauben (Sekundarstufe ⅠⅠ)133 

➢ Sensus Religion (Sekundarstufe ⅠⅠ)134 

Für den evangelischen Religionsunterricht: 

➢ Moment mal! 1 (Sekundarstufe Ⅰ)135 

➢ Moment mal! 2 (Sekundarstufe Ⅰ)136 

➢ Kursbuch Religion (Sekundarstufe ⅠⅠ)137 

 
132 MARKUS TOMBERG (Hg.), Leben gestalten 1. Unterrichtswerk für den katholischen Religionsunterricht, 

Stuttgart 2020. 
133 WOLFGANG MICHALKE-LEICHT/ CLAUß PETER SAJAK (Hg.), Vernünftig glauben. Arbeitsbuch für den 

katholischen Religionsunterricht, Braunschweig 2020. 
134 RITA BURRICHTER/ JOSEF EPPING (Hg.), Sensus Religion. Vom Glaubenssinn und Sinn des Glaubens, 

München 2013. 
135 BÄRBEL HUSMANN/ RAINER MERKEL (Hg.), Moment mal! Evangelische Religion 1, Stuttgart-Leipzig 2020. 
136 BÄRBEL HUSMANN/ RAINER MERKEL (Hg.), Moment mal! Evangelische Religion 2, Stuttgart-Leipzig 2021. 
137 VEIT-JAKOBUS DIETERICH/ HARTMUT RUPP (Hg.), Kursbuch Religion. Sekundarstufe ⅠⅠ. Arbeitsbuch für 

den Religionsunterricht in der Oberstufe, Stuttgart 2021. 



 

38 

 

Die qualitative Inhaltsanalyse erfolgt mit dem Programm MAXQDA, das Anfang der 

1990er-Jahre an der FU Berlin von Udo Kuckartz entwickelt wurde.138 

 

 

Tabelle 1:Kodierleitfaden139 

Kategorie Definition Anker-

beispiele 

Kodierregeln 

Oberkategorie 1: 

Darstellung 

Judentum 

   

Unterkategorien zu 

1: 

   

1. Tora (jüdische 

Tradition) 

1.1 Wird 

angemessen 

dargestellt 

1.2 Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch 

dargestellt 

1.1  

➢ Hebräische Bibel und 

Talmud als grundlegende 

Schriften genannt? 

➢ Betonung, dass nicht nur der 

Glaube, sondern das Tun 

und (gutes) Handeln für 

Jüd*innen wichtig sind? 

➢ Wird die Auslegungsvielfalt 

genannt? 

➢ Lernen der Tora als Weg 

und Ziel jüdischen Lebens 

1.2 

➢ Erfolgt eine Torakritik 

(„Gesetz“ im negativen 

Sinn)? 

➢ Wird die Tora als 

Einengung/drückende Last 

dargestellt? 

1.1 
➢ „Im 

Judentum 

hat sich von 

Beginn an 

eine Kultur 

der 

Auslegung 

eingebürgert

, bei der 

verschiedene

, auch 

einander 

widersprech

ende 

Auslegunge

n im Talmud 

gesammelt 

wurden.“140 

1.2 
➢ „Die Thora 

enthält viele 

Vorschriften 

und Regeln. 

[…]“141 

1.1 Wird 

codiert, wenn 

die Tora nicht 

im 

Zusammenha

ng mit dem 

Christentum 

thematisiert 

wird; sonst 

Codierung 

„Heilige 

Schrift" 

2. Israel 

2.1 Wird 

angemessen 

dargestellt 

2.1 Wird Israel auch als 

spirituelle Heimat für Jüd*innen 

thematisiert? 

2.2  

2.1 
➢ „[…] Das 

war umso 

schlimmer, 

als doch 

Staat und 

 

 
138 Vgl. MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse, 113. 
139 Methodisch in Anlehnung an: MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse, 106f.; Inhaltlich in Anlehnung an: 

BERNSTEIN, Antisemitismus an Schulen in Deutschland, 239-241; EDERBERG GESA/ EDERBERG NILS, 

Jüdische Bildung in Deutschland. Judentum leben in Familie, Synagoge und Schule (Grundschule Religion 

30), Seelze-Velber 2010, 11; ERLBAUM, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen 

Religionsunterricht thematisiert werden?, 129-136; FIEDLER, das Judentum im katholischen 

Religionsunterricht, 47-80; SCHRÖDER, Judentum, 113-138; SPICHAL, Vorurteile gegen Juden im christlichen 

Religionsunterricht, 294-297. 
140 Moment mal! 2, 93. 
141 Leben gestalten 1, 46. 



 

39 

 

2.2 Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch 

dargestellt 

➢ Wird Israel nur als 

konfliktträchtiger Ort 

(Nahostkonflikt) 

thematisiert? 

➢ Werden „Judentum“ und 

„Staat Israel“ gleichgesetzt? 

➢ Wird „Israelkritik“ geübt? 

Land das 

‚gelobte 

Land‘ 

waren, das 

als Gottes 

Geschenk 

verstanden 

wurde.“142 

3. Gottesname 

3.1 Wird 

angemessen 

dargestellt 

3.2 Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch 

dargestellt 

3.1 Gottesname ist JHWH 

3.2 Gottesname 

fälschlicherweise Jehowa oder 

Jahwe 

3.1 
➢ „Den 

Eigennamen 

Gottes […] 

sprechen 

Jüdinnen 

und Juden 

aus Respekt 

nicht aus. Im 

Laufe der 

Zeit sind 

deshalb 

verschiedene 

Lesarten 

entstanden 

[…]. Die 

inzwischen 

selten 

verwendetet 

Form 

Jehowa 

entstand im 

Mittelalter 

aus einem 

Missverstän

dnis.“143 

 

4. Pluralität 

4.1 Wird 

angemessen 

dargestellt 

4.2 Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch 

dargestellt 

4.1  

Wird die Pluralität des 

Judentums/jüdischer 

Lebenswirklichkeit 

angesprochen, indem bspw.: 

➢ verabsolutierende Aussagen 

vermieden werden und 

stattdessen Aussagen wie 

„Nach jüdischer Tradition 

wird dreimal am Tag 

gebetet“ 

➢ oder konkrete Geschichten 

erzählt werden wie „Jakobs 

Großmutter ist gestorben. 

Jakobs Vater geht im 

Trauerjahr zu den drei 

täglichen Gebeten in die 

Synagoge, um das Kaddisch 

zu sagen…“ 

4.1 
➢ „In Rachels 

Familie wird 

der Schabbat 

auf 

traditionelle 

Weise 

begangen. 

Rachel 

erzählt: 

[…].“144 
4.2 
➢ „Sieht 

geheimnisvo

ll aus: die 

hebräische 

Schrift. Wer 

sich mit der 

jüdischen 

Religion 
beschäftigt, 

begegnet ihr 

4.2 

Wird codiert, 

wenn Aspekte 

allgemein und 

nicht im 

deutschen 

Kontext 

zutreffen; 

ansonsten 

Codierung 

„Jüd*innen in 

Deutschland“ 

 
142 Moment mal! 2, 144. 
143 Leben gestalten 1, 223. 
144 Ebd., 38. 



 

40 

 

➢ Werden authentische Texte 

von „echten“ Jüd*innen 

verwendet? 

4.2  
➢ Wird das 

Judentum/Jüd*innen 

einseitig/homogen oder 

anhand von Stereotypen 

dargestellt, indem bspw. 

verabsolutierende Aussagen 

wie „Der Jude betet dreimal 

am Tag“ gemacht werden? 

➢ Werden fiktive Texte 

verwendet, die Jüd*innen 

zugeschrieben werden, um 

jüdischen Leben (meist 

klischeehaft) darzustellen 

➢ Werden Adjektive wie 

„geheim“, „seltsam“, 

„fremd“ usw. bei der 

Beschreibung des 

Judentums o. jüdischer 

Praktiken verwendet? 

immer 

wieder.“145 

5. Jüd*innen in 

Deutschland 

5.1 Wird 

angemessen 

dargestellt 

5.2 Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch 

dargestellt 

5.1  

➢ Werden Jüd*innen als 

zugehörig dargestellt (seit 

1700 Jahren bis heute)? 

➢ Wird erwähnt, dass die 

Schoah Grund dafür ist, dass 

Jüd*innen eine 

zahlenmäßige Minderheit in 

Deutschland sind? 

➢ Wird hinsichtlich der 

jüdischen Geschichte nicht 

nur die Schoah, sondern 

auch die Emanzipation bzw. 

Blütezeit des deutschen 

Judentums thematisiert? 

➢ Wird angemessen an die 

Schoah erinnert? 

➢ Wird die Vielfalt jüdischen 

Lebens in Deutschland 

thematisiert? 

5.2 

➢ Werden Jüd*innen als 

„fremd“, „anders“, „nicht-

zugehörig“ dargestellt? 

5.1 
➢ „Informiert 

euch, ob es 

in eurem 

Umfeld eine 

jüdische 

Gemeinde 

gibt und 

interviewt - 

wenn 

möglich – 

Juden zu 

ihrem 

Glauben und 

ihrer 

Lebensweise

.“146 

5.2 
➢ „Hebräische 

Wörter bei 

uns“147 

5.2 

Wird codiert, 

wenn Aspekte 

explizit im 

deutschen 

Kontext 

zutreffen; 

ansonsten 

Codierung 

„Pluralität“ 

 
145 Ebd., 36. 
146 Moment mal! 1, 51. 
147 Leben gestalten 1, 37. 



 

41 

 

➢ Werden Jüd*innen in 

Deutschland bei der 

Einführung in das Thema 

Judentum allein als Opfer 

im Kontext der Schoah 

dargestellt („negative“ 

Grundstimmung)? 

➢ Wird die Vielfalt jüdischen 

Lebens in Deutschland nicht 

hinreichend thematisiert? 

6. 

Doppelcharakter 

als Religion und 

Volk 

6.1 Wird 

angemessen 

dargestellt 

6.2 Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch 

dargestellt 

6.1 Wird erwähnt, dass 

Judentum auch als Lebensform, 

Ethnie und Kultur beschrieben 

werden kann? 

6.2 Wird das Judentum nur als 

Religion dargestellt? 

6.1 
➢ „[…] Denn 

insbesondere 

das 

Judentum 

hat seit 

seinen 

biblischen 

Ursprüngen 

ein 

Selbstverstä

ndnis als 

Religion und 

Volk 

zugleich 

entwickelt.“
148 

 

Oberkategorie 2: 

Darstellung jüdisch-

christliches 

Verhältnis 

   

Unterkategorien zu 

2: 

   

1. Jesu Judesein 

1.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

1.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

1.1 

➢ Wird erwähnt, dass Jesus 

Jude war und als Jude gelebt 

hat? 

1.2 

➢ Wird Jesu Judesein nicht 

erwähnt? 

1.1 
➢ „Jesus selbst 

war Jude. 

Daher hat er 

alle 

jüdischen 

Feste […] 

gefeiert. Am 

Abend vor 

seinem Tod 

hat er mit 

den Jüngern 

zusammen 

den 

Sederabend 

gefeiert.“149 

➢ „Der Jude 

Jesus von 

Nazaret“150 

Wird codiert, 

wenn Jesu 

Judesein nicht 

im Kontext 

seiner 

Auseinanders

etzung mit 

Pharisäern 

thematisiert 

wird; sonst 

Codierung 

„Verhältnis 

Jesu zu 

Pharisäern“ 

2. Verantwortung 

für Jesu Tod 

2.1 2.1  

 
148 Sensus Religion, 38. 
149 Leben gestalten 1, 45. 
150 Ebd., 77. 



 

42 

 

2.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

2.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

➢ Wird erwähnt, dass die 

neutestamentlichen 

Passionsdarstellungen keine 

Tatsachenberichte sind? 

➢ Wird erwähnt, dass nicht 

„die Juden“ oder jüdische 

Gruppen für Jesu Tod 

verantwortlich sind, sondern 

Pontius Pilatus 

Hauptverantwortlicher ist? 

2.2 

➢ Wird nicht deutlich 

herausgestellt, dass die 

neutestamentlichen 

Passionsdarstellungen keine 

Tatsachenberichte sind? 

➢ Werden „die Juden“ oder 

jüdische Gruppen als für 

Jesu Tod verantwortlich 

dargestellt? 

➢ Wird die 

Auseinandersetzung Jesu 

mit Pharisäern in einen 

Kausalzusammenhang/Anei

nanderreihung der Kapitel 

mit Jesu Verhaftung und 

Passion gesetzt? 

➢ „DAS 

JÜDISCHE 

VOLK trägt 

keine Schuld 

am Tode 

Jesu.“151 

➢ „Etwa im 

Jahr 30 

wurde Jesus 

in Jerusalem 

[…] von den 

Römern zum 

Tode 

verurteilt 

und 

gekreuzigt. 

[…]“152 

2.2 
➢ „Jesu 

gewaltsamen 

Tod 

überliefern 

Josephus, 

Tacitus […] 

und Mara 

[…] (und die 

Rabbinen), 

wobei der 

Römer allein 

Pilatus, 

Mara (und 

die 

rabbinischen 

Quellen) 

allein die 

Juden, 

Josephus 

vermutlich 

die Römer in 

Kooperation 

mit den 

jüdischen 

Autoritäten 

verantwortli

ch 

macht.“153  

3. Jesu Ethik 

3.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

3.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

3.1 Wird dargestellt, dass 

➢ ethische Forderungen Jesu 

von alttestamentlich-

jüdischen Voraussetzungen 

aus zu verstehen sind? 

➢ Jesu Ethik jüdische 

Parallelen aufweist? 

➢ Nächstenliebe/Feindesliebe 

nicht nur christliche 

Botschaften sind? 

3.1 
➢ „‘Auge für 

Auge, Zahn 

für Zahn‘: 

Jesus 

erinnert hier 

an das 

Talionsrecht 

der 

Hebräischen 

Bibel. Die 

 

 
151 Kursbuch Religion, 133. 
152 Moment mal! 1, 73. 
153 Kursbuch Religion, 124. 



 

43 

 

➢ sich Jesu zu als Sündern 

geltende Israeliten wandte? 

➢ die sittlichen Weisungen der 

Tora (Dekalog, Gottes-, 

Nächsten- und Feindesliebe) 

für Christ*innen bleibende 

Verbindlichkeit besitzen? 

3.2 

➢ Wird Nächstenliebe als 

christliche Botschaft 

kolportiert? 

➢ Wird das Judentum als 

Negativfolie verwendet (z. 

B. alttestamentarischer 

Rachegott)? 

➢ Wird Jesus als jüdischer 

Prophet dargestellt? 

Regel wird 

oft als brutal 

beurteilt. 

Das ist ein 

Missverstän

dnis. Denn 

sie richtet 

sich an den 

Täter. Er 

sollte seine 

Tat 

wiedergutma

chen und 

den Schaden 

vollständig 

ersetzen. So 

sorgte der 

Rechtssatz 

dafür, dass 

die Gewalt 

nicht 

zunahm. 

[…]“154 
3.2 
➢ „Stellen Sie 

[…] dar, was 

Bultmann 

meint, wenn 

er sagt, dass 

Jesu 

Verkündigu

ng ‚Protest 

gegen die 

jüdische 

Gesetzlichke

it‘ ist.“155 

4. Verhältnis Jesu 

zu Pharisäern 

4.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

4.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

4.1 

➢ Wird Jesu Judesein im 

Kontext seiner 

Auseinandersetzung mit 

Pharisäern sowie seine 

geistige Nähe zu ihnen 

benannt? 

➢ Werden Differenzen als 

Theologie befördernd 

beschrieben? 

➢ Werden Gemeinsamkeiten 

wie die Heilung Israels 

durch Buße und Umkehr 

herausgestellt? 

➢ Wird die Polemik gegen 

Pharisäer reflektiert (Sitz im 

Leben neutestamentlicher 

Texte)? 

4.2 

4.1 
➢ „Er predigte 

und tat 

nichts, was 

Widerstand 

oder Hass 

der Pharisäer 

hervorrufen 

musste. 

Seine Kritik 

ihnen 

gegenüber 

unterscheide

t sich in 

nichts von 

ihrer 

Selbstkritik. 

Wenn er 

sich für den 

Messias 

hielt, dann 
geschah es 

Wird codiert, 

wenn Jesu 

Judesein 

ausschließlich 

im Kontext 

seiner 

Auseinanders

etzung mit 

Pharisäern 

thematisiert 

wird; sonst 

Codierung 

„Jesu 

Judesein“ 

 
154 Moment mal! 2, 83. 
155 Sensus Religion, 164. 



 

44 

 

➢ Werden die unter 4.1 

aufgeführten Aspekte 

(teilweise) nicht 

berücksichtigt? 

➢ Wird Jesu Zuwendung als 

barmherzig dargestellt, 

während die pharisäische 

Lehre als ausgrenzend 

beschrieben ist? 

in Erfüllung 

jüdischer 

Hoffnungen 

und konnte 

kein Grund 

für eine 

prinzipielle 

Spannung 

zwischen 

ihm und 

dem 

Judentum 

werden.“156 

5. Paulus 

5.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

5.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

5.1 

➢ Wird die Heidenmission als 

Hintergrund für die 

paulinischen Aussagen vom 

‚Ende des Gesetzes‘ 

ausdrücklich erwähnt? 

➢ Wird verdeutlicht, dass 

Paulus die Toraobservanz 

nicht grundsätzlich in Frage 

stellt, sondern aussagen 

möchte, dass Heiden die 

Zeichen des Bundes, d.h. 

vor allem die Beschneidung, 

aber auch die Speisegebote 

und das Sabbatgebot nicht 

übernehmen müssen? 

➢ Ist neben den paulinischen 

Aussagen zum ‚Ende des 

Gesetzes‘ auch die 

bleibende Verwurzelung von 

Christentum und Judentum 

in Röm 9–11 aufgeführt? 

5.2  

Wird der Eindruck vermittelt, 

die paulinische Rede vom ‚Ende 

des Gesetzes‘ bedeutet, 

dass das Judentum eine Religion 

der Werkgerechtigkeit und der 

lebensfeindlichen 

Gesetzesobservanz sei, von der 

der Glaube an Jesus Christus als 

barmherziges Geschenk Gottes 

befreit habe? 

 

 

 

6. 

Feste/Gottesdienst/

Liturgie 

6.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

6.1 

Werden die Verwurzelung und 

Verbindungslinien zwischen 

jüdischen und christlichen 

Festen/Gottesdienst/Liturgie 

6.1 
➢ „Das 

Pessachfest 

ist eine 

Wurzel der 

katholischen 

 

 
156 Vernünftig glauben, 269. 



 

45 

 

6.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

herausgestellt? Z. B. bei diesen 

Themen: 

➢ Feste (Ostern, Pfingsten) 

➢ Sonntag – Sabbat  

➢ Eucharistiefeier – Pessach 

Mahl 

6.2 

➢ Werden die Verwurzelung 

und Verbindungslinien nicht 

herausgearbeitet? 

➢ Wird der Eindruck 

vermittelt, dass die 

christliche Übernahme des 

religiösen Gehalts und/oder 

neue Sinngebung das 

Jüdische außer Kraft setzt? 

Eucharistief

eier […].157“ 

7. Heilige Schrift 

7.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

7.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

7.1 

➢ Werden Bezüge auf die 

Hebräische Bibel im 

Zweiten Testament 

gemacht? 

➢ Wird vom „Ersten“ statt 

vom „Alten“ Testament 

gesprochen 

➢ Wird dem Ersten Testament 

aus christlicher Sicht auch 

die Bedeutung als „Wort 

Gottes“ zugeschrieben? 

7.2 

➢ Wird das Erste Testament 

allein aus christlicher 

Perspektive 

betrachtet/vereinnahmt? 

➢ Wird der Eindruck 

vermittelt, das Zweite 

Testament habe das Erste 

Testament überboten? 

➢ Wird das gegenseitige 

Verhältnis von 

Ersten/Zweiten Testament 

als abwertend bestimmt 

(bspw. als Gesetz und 

Gnade/Evangelium)? 

7.1 
➢ „Christinnen 

und Christen 

bezeichnen 

die beiden 

Hauptteile 

der Bibel 

traditionell 

als das Alte 

und das 

Neue 

Testament. 

Man kann 

aber auch 

das Erste 

und das 

Zweite 

Testament 

dazu sagen. 

Damit macht 

man 

deutlich, 

dass das 

Alte 

Testament 

nicht veraltet 

ist, sondern 

zuerst da 

war.“158 

Wird codiert, 

wenn die 

Heilige 

Schrift 

zwischen 

Christentum 

und Judentum 

ins Verhältnis 

gesetzt wird; 

sonst 

Codierung 

„Tora 

(jüdische 

Tradition)“ 

8. Schema 

„Alter/Neuer 

Bund“ 

8.1 Wird 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

8.1 Wird erwähnt, dass  

➢ die einmal gegebene 

Heilszusage für Israel nicht 

durch die Aussagen vom 

„Neuen Bund“ bestritten 

wird 

8.1 
➢ „Gottes 

Bund mit 

ihnen gilt 

fort. Er ist 

nicht durch 

den neuen 

 

 
157 Leben gestalten 1, 44. 
158 Moment mal! 1, 114. 



 

46 

 

8.2 Wird nicht 

(angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt 

➢ auch die Ablehnung des 

Christusglaubens Gottes 

Erwählung und seine 

Heilszusage nicht zunichte 

gemacht hat 

8.2 

➢ Werden die unter 8.1 

aufgeführten Aspekte nicht 

genannt? 

➢ Erfolgt eine Abwertung des 

„Alten Bundes“ bzw. des 

Judentums? 

Bund in 

Jesus 

Christus 

ersetzt 

worden!“159 
8.2 
➢ „[…] Er 

setzt einen 

Bedeutungs

wandel des 

biblischen 

Begriffs 

‚neuer 

Bund‘ […] 

voraus: 

Dieser 

bezeichnet 

nicht mehr 

die erhoffte 

Erneuerung 

der alten 

Bundesschlü

sse mit 

Israel durch 

Gott, 

sondern die 

Abwertung 

des ‚alten‘ 

Bundes und 

seine 

Beerbung 

und 

Überbietung 

durch die 

Kirche 

[...].“160 

Oberkategorie 3: 

Sonstiges 

Unterkategorien zu 

3: 

1.1 Positives 

1.2 Negatives 

1.1 Positive Auffälligkeiten 

1.2 Negative Auffälligkeiten 

 Wird codiert, 

wenn ein 

Textbestandte

il nicht 

eindeutig zu 

einer anderen 

Kategorie 

zugeordnet 

werden kann 

                                                                                                                                               

7. Darstellung der Ergebnisse 

Im Folgenden sollen die Ergebnisse der durchgeführten Schulbuchanalyse deskriptiv 

dargestellt werden. Dabei werden einige ausschlaggebende Beispiele hinzugezogen, die 

exemplarisch näher erläutert werden. Die beschriebenen Codierungen erfolgten 

theoriegeleitet und können anhand der Kategoriendefinitionen von Tabelle 1 nachvollzogen 

 
159 Leben gestalten 1, 50. 
160 Kursbuch Religion, 156. 



 

47 

 

werden. Da nicht alle Unterkategorien der Oberkategorien, die im Kodierleitfaden (Tabelle 

1) aufgeführt sind, bei der Darstellung berücksichtigt werden können, werden Schwerpunkte 

gesetzt. Diese ergeben sich zum einen aus der erhöhten Frequenz von Codierungen 

bestimmter Kategorien und zum anderen daraus, dass sie zur Beantwortung der 

Fragestellungen dieser Arbeit zielführend sind. Aufgrund des Umfangs der Ergebnisse 

werden diese zunächst entlang der untersuchten Schulbücher gegliedert und abschließend 

noch einmal in Gänze betrachtet. Anschließend werden die Ergebnisse hinsichtlich der 

aufgestellten Fragestellungen bzw. Forschungshypothesen im darauffolgenden Kapitel 8 

unter Einbezug der theoretischen Grundlegungen diskutiert. Dabei werden auch 

Codierungen, die in der Analyse deskriptiv dargelegt wurden, differenzierter betrachtet und 

hinsichtlich der erfolgten Codierung diskutiert. 

7.1 Leben gestalten 1 

 

 

Abbildung 2: Darstellung des Judentums in "Leben gestalten 1" 

In Abbildung 2 sind alle Unterkategorien der Oberkategorie 1 „Darstellung des Judentums“ 

nach ihrer jeweiligen Frequenz innerhalb des Schulbuchs „Leben gestalten 1“ aufgelistet. 

Am häufigsten mit 37,7% kam die Codierung der Unterkategorie „Pluralität“ in ihrer 

Untergliederung in „Wird angemessen dargestellt“ vor. Im Vergleich dazu ist festzustellen, 

dass die Untergliederung der Kategorie „Pluralität“ (Wird verkürzt, einseitig o. falsch 

dargestellt)“ mit 19,5% am dritt häufigsten codiert wurde. Demnach bietet sich ein direkter 

Vergleich beider Untergliederungen der Kategorie „Pluralität“ anhand expliziter Beispiele 

aus des Analysekorpus „Leben gestalten 1“ an.  



 

48 

 

Beispielsweise wird zu dem Thema Schabbat folgende Erzählung angeführt:  

„In Rachels Familie wird der Schabbat auf traditionelle Weise begangen. Rachel erzählt: […]“.161 

Die zitierte Textstelle wurde als „Wird angemessen dargestellt“ codiert, da die Vermittlung 

des Judentums im Religionsunterricht in Form konkreter Geschichten wie im angeführten 

Beispiel vollzogen wird. Es handelt sich um einen Einzelfall. Jüd*innen werden demnach 

nicht als homogene Gruppe, sondern in deren Vielfalt dargestellt. 

Unter dem Thema „Glauben – ganz alltäglich“162 erfolgen einige Erläuterungen, in denen 

Formulierungen wie „Beim Betreten und Verlassen der Wohnung berühren viele Juden die 

Mesusa mit den Worten: […]“163 oder wie „Gebetet wird mindestes dreimal am Tag“164 als 

„Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ codiert. Die Codierung wurde auf diese Weise 

vorgenommen, da Ausdrücke wie „viele Juden“ im Gegensatz zu „die Juden“ nicht 

verabsolutierend sind. Formulierungen im Passiv wurden dementsprechend auch als „Wird 

angemessen dargestellt“ codiert, da bei Passivkonstruktionen die Handlung als solche im 

Fokus steht, nicht das Agens. Demnach werden Passivformen dann verwendet, wenn die 

handelnde Person nicht explizit genannt werden soll.165 

Eine weitere eindeutige Codierung der Kategorie „Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ 

lässt sich bei dem Thema „Menschen in Palästina zur Zeit Jesu“166 feststellen. Die 

Doppelseite zu diesem Thema wird wie folgt eingeleitet: 

Viele Juden hatten mit der Besetzung ihres Landes durch die Römer große Probleme. Die 

verschiedenen Gruppen, die damals in Israel lebten, hatten jeweils eigene Erwartungen und 

Vorstellungen von einem guten Leben und einer besseren Welt. Auch ihre Erwartungen und 

Vorstellungen vom Messias unterschieden sich sehr.167 

Daraufhin erfolgt die Vorstellung der verschiedenen jüdischen Strömungen wie Pharisäer, 

Sadduzäer, Zeloten etc. Da die Beschreibung der einzelnen Gruppierungen immer anhand 

„konkreter“ Anhänger*innen erfolgt, wurden diese Textstellen als „Pluralität (Wird 

angemessen dargestellt)“ codiert.168  

Im Vergleich zu der Anzahl codierter Segmente als „Pluralität (Wird angemessen 

dargestellt)“, mit 65,9%, betragen die Codierungen als „Pluralität (Wird verkürzt, einseitig 

o. falsch dargestellt)“ 34,1%. Gegensätzlich zu der Zuordnung der zuvor erläuterten 

 
161 Leben gestalten 1, 38. 
162 Ebd., 40.  
163 Ebd. 
164 Ebd.  
165 Vgl. https://www.duden.de/sprachwissen/sprachratgeber/Das-Passiv [Letzter Zugriff: 06.07.2022]. 
166 Leben gestalten 1, 84. 
167 Ebd. 
168 Vgl. ebd., 84-85. 



 

49 

 

Passivkonstruktionen als „angemessene Darstellung“ wurden auf derselben Doppelseite 

Formulierungen mittels man-Konstruktionen als „Pluralität (Wird verkürzt, einseitig o. 

falsch dargestellt)“ codiert, da das Indefinitpronomen man auch verallgemeinernd für eine 

bestimmte Personengruppe verwendet wird.169 Dementsprechend werden Jüd*innen/das 

Judentum mit einer derartigen Formulierung als undefinierte homogene Gruppe dargestellt.  

Anhand der folgenden Ausschnitte aus dem analysierten Schulbuch „Leben gestalten 1“ 

können weitere eindeutige Zuordnungen zur Kategorie „Pluralität (Wird verkürzt, einseitig 

o. falsch dargestellt)“ aufgezeigt werden: 

 

Abbildung 3: Das Wort Schalom170 

Des Weiteren befinden sich auf derselben Seite Formulierungen wie:  

„Fremde Gewohnheiten, fremde Ausdrücke, fremde Sprache, fremde Riten: Bei Präsentationen zum Judentum 

[…] sind die an der Tagesordnung.“171 

Hinsichtlich der thematisierten Speisegebote im Kapitel zum Judentum wird in einer 

Aufgabenstellung Folgendes erwähnt: 

„Die Speisegebote wirken auf viele Nichtjuden kompliziert und merkwürdig.“172 

Abbildung 3 sowie die zitierten Textstellen wurden als Kategorie „Pluralität (Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch dargestellt)“ codiert, da Adjektive wie „fremd“ und „merkwürdig“ bei der 

Beschreibung des Judentums oder jüdischer Praktiken verwendet werden und hierdurch 

Jüd*innen als nicht-zugehörig dargestellt werden. Die Beispiele wurden zur Kategorie 

„Pluralität“ und nicht zur Kategorie „Jüd*innen in Deutschland“ zugeordnet, da die 

aufgezeigten Aspekte nicht explizit im Bezug zu Deutschland stehen, sondern allgemein 

genannt werden. 

 
169 Vgl. https://www.duden.de/rechtschreibung/man_jemand_irgendeiner_irgendeine [Letzter Zugriff: 

06.07.2022]. 
170 Entnommen aus: Leben gestalten 1, 234. 
171 Ebd. 
172 Ebd., 41. 



 

50 

 

Wie ebenfalls der Abbildung 2 entnommen werden kann, wurde im analysierten Schulbuch 

„Leben gestalten 1“ mit 22,1% am zweithäufigsten die Codierung der Kategorie „Jüd*innen 

in Deutschland (Wird angemessen dargestellt)“ vorgenommen. 

Beispielhaft kann hier die Projektseite des Schulbuchs angeführt werden, die zu Beginn eines 

jeden Kapitels vorkommt und ein Projekt vorschlägt, das begleitend zum Kapitel erarbeitet 

werden kann.173 Auf dieser Projektseite zu Beginn des Kapitels zum Judentum geht es um 

eine Spurensuche zum Judentum in Deutschland. Auf der einen Seite wird dabei die jüdische 

Geschichte in Deutschland hinsichtlich der Schoah thematisiert. Auf der anderen Seite wird 

aber nicht ausschließlich an die Schoah erinnert, sondern auch die Emanzipation bzw. 

Blütezeit des deutschen Judentums angesprochen. Zudem wird auf weitere Spuren jüdischen 

Lebens wie Straßennamen in Deutschland verwiesen. Eine Hinweisbox auf derselben 

Projektseite fasst die Intention des Projekts nochmals zusammen. Dort heißt es: 

„In diesem Projekt lernst du …  

…wie lebendig das Judentum in Deutschland ist.  

…dass Spuren des Judentums auch in deiner Stadt zu finden sind. […]“174 

Demzufolge sind einige Kriterien erfüllt, die zu einer Codierung der Kategorie „Jüd*innen 

in Deutschland (Wird angemessen dargestellt)“ führen. Auch auf weiterführenden Seiten des 

Kapitels regen Aufgabenstellungen dazu an, die Vielfalt jüdischen Lebens ins Deutschland 

bspw. hinsichtlich jüdischer Feste zu entdecken.175 Des Weiteren wurden auch 

Textbestandteile zu dieser Kategorie codiert, die für Antisemitismus in Deutschland 

sensibilisieren, da er Teil jüdischen Lebens in Deutschland ist.176 Darunter fallen zum 

Beispiel Aufgabenstellungen wie: 

„Heute kommt es immer wieder zu judenfeindlichen Straftaten in Deutschland. Sammle Zeitungsausschnitte, 

recherchiere im Internet und suche darin nach Gründen für solches Verhalten.“177 oder „Die Wörter ‚Jude‘ 

und ‚Opfer‘ werden auf manchen Schulhöfen oder in Internetforen als Schimpfwort gebraucht. Nimm dazu 

kritisch Stellung!“178 

Im Vergleich dazu erfolgte lediglich eine Codierung der Kategorie „Jüd*innen in 

Deutschland (Wird einseitig, verkürzt o. falsch dargestellt)“. Hierbei handelt es sich um den 

Textbestandteil „Hebräische Wörter bei uns“179. Durch den Ausdruck „bei uns“ wird 

 
173 Vgl. ebd., 35. 
174 Ebd. 
175 Ebd., 45, 49. 
176 Vgl. Kapitel 4. 
177 Leben gestalten 1, 51. 
178 Ebd.  
179 Ebd., 37. 



 

51 

 

suggeriert, dass die hebräische Sprache, die mit dem Judentum in Verbindung gebracht wird, 

fremd ist und demnach das Judentum oder Jüd*innen nicht zu uns* gehören. 

Aus Abbildung 2 kann weiterhin entnommen werden, dass die Kategorien „Doppelcharakter 

als Religion und Volk (Wird angemessen dargestellt)“ 2,6% und die Kategorie „Israel (Wird 

verkürzt, einseitig o. falsch dargestellt)“ 1,3% der Codierungen ausmachen. Im Gegensatz 

dazu wurde die Kategorie „Israel (Wird angemessen dargestellt)“ gar nicht codiert. Die 

restlichen Unterkategorien der Oberkategorie „Darstellung des Judentums“ im Schulbuch 

„Leben gestalten 1“ werden aufgrund des begrenzten Umfangs dieser Arbeit nicht weiter 

thematisiert. 

 

Abbildung 4:Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in „Leben gestalten 1“ 

In Abbildung 4 sind alle Unterkategorien der Oberkategorie 2 „Darstellung des jüdisch-

christlichen Verhältnisses“ nach ihrer jeweiligen Frequenz innerhalb des Schulbuchs „Leben 

gestalten 1“ aufgelistet. Am häufigsten mit 18,2% erfolgte die Codierung der 

Unterkategorien „Jesu Judesein (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ und 

„Feste/Gottesdienst/Liturgie (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“. Im Vergleich 

dazu ist die jeweilige Untergliederung der Kategorie „Jesu Judesein (Wird nicht 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ gar nicht codiert worden. Anhand der Codierungen 

zeigt sich demnach, dass im Schulbuch „Leben gestalten 1“ angemessen erwähnt wird, dass 

Jesus Jude war und als Jude gelebt hat. Der direkte Vergleich der Analyseergebnisse der 

Untergliederungen der Kategorie „Feste/Gottesdienst/Liturgie“ zeigt, dass diese zu 80% als 

„angemessen“ codiert wurde. Die Kategorien „Heilige Schrift“ sowie „Schema ‚Alter/Neuer 

Bund‘“ wurden ausschließlich in deren jeweiligen Untergliederungen „Wird (angemessen) 



 

52 

 

ins Verhältnis gesetzt“ codiert. Hinsichtlich der Kategorie „Verantwortung für Jesu Tod 

(Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ wurde eine einzige Codierung 

vorgenommen. Der codierte Textbestandteil beinhaltet die Verurteilung durch den „Hohen 

Rat der Juden“180 und die anschließende Hinrichtung Jesu durch die Römer181 und wurde 

codiert, da die Mitschuld am Tod Jesu suggeriert wird. Im Vergleich zu Codierungen der 

Untergliederung in „Verantwortung für Jesu Tod (Wird (angemessen) ins Verhältnis 

gesetzt)“ thematisieren die codierten Textbestandteile, dass die neutestamentlichen 

Passionsdarstellungen keine Tatsachenberichte sind sowie den Gottesmordvorwurf als 

„schlimmstes Vorurteil“182 gegen Jüd*innen.183  

Abschließend fällt auf, dass die Kategorie „Jesu Verhältnis zu Pharisäern“ in keiner ihrer 

Untergliederung, damit also gar nicht codiert wurde. 

7.2 Vernünftig glauben 

 

 

Abbildung 5: Darstellung des Judentums in „Vernünftig glauben“ 

In Abbildung 5 sind alle Unterkategorien der Oberkategorie 1 „Darstellung des Judentums“ 

nach ihrer jeweiligen Frequenz innerhalb des Schulbuchs „Vernünftig glauben“ aufgelistet. 

Am häufigsten mit 45,3% erfolgte die Codierung der Unterkategorie „Pluralität“ in ihrer 

Untergliederung in „Wird angemessen dargestellt“. Im Vergleich dazu kann Abbildung 5 

 
180 Leben gestalten 1, 66. 
181 Vgl. ebd. 
182 Vgl. Leben gestalten 1, 50. 
183 Vgl. ebd., 50, 60, 67. 



 

53 

 

entnommen werden, dass die Untergliederung der Kategorie „Pluralität“ (Wird verkürzt, 

einseitig o. falsch dargestellt)“ mit 18,8% am zweithäufigsten codiert wurde. Demnach bietet 

sich ein direkter Vergleich beider Untergliederungen der Kategorie „Pluralität“ anhand 

expliziter Beispiele des Analysekorpus „Vernünftig glauben“ an. Im direkten Vergleich liegt 

die Codierungshäufigkeit der Kategorie „Pluralität“ (Wird angemessen dargestellt)“ bei 

70,7%, was 29 Codierungen entspricht. Die Codierungshäufigkeit der Kategorie „Pluralität“ 

(Wird verkürzt, einseitig o. falsch dargestellt)“ beträgt 29,3%, was 12 Codierungen 

entspricht. 

Eine Großzahl von Codierungen der Kategorie „Pluralität“ (Wird angemessen dargestellt)“ 

wurde vorgenommen, weil das Schulbuch „Vernünftig glauben“ eine Vielzahl an 

authentischen jüdischen Quellen aufweist. Darunter der orthodoxe Rabbiner Julien Chaim 

Soussan sowie Yitzhak Ehrenberg oder liberale Autoren wie Walter Homolka.184 

Die folgende Abbildung 6 soll exemplarisch als Codierung der Kategorie „Pluralität“ (Wird 

verkürzt, einseitig o. falsch dargestellt)“ im Schulbuch „Vernünftig glauben“ herangezogen 

werden. 

 

Abbildung 6: Weltkarte religiöse Konfessionen 185 

Die Grafik zeigt die religiösen Konfessionen verschiedener Länder. Dabei fällt auf, dass das 

Judentum innerhalb der Legende im Gegensatz zum Christentum, Islam und Buddhismus 

homogen dargestellt wird. Zusätzlich taucht das Judentum auf der Karte farblich nur in Israel 

auf. Dadurch wird die Pluralität des Judentums verkürzt dargestellt und wurde deshalb der 

Codierung „Pluralität“ (Wird verkürzt, einseitig o. falsch dargestellt)“ zugeordnet. 

 
184 Vgl. Vernünftig glauben, 401, 422, 426. 
185 Entnommen aus: Vernünftig glauben, 449. 



 

54 

 

Die Codierungshäufigkeit der Kategorie „Jüd*innen in Deutschland“ beträgt sowohl für die 

Untergliederung „Wird angemessen dargestellt“ als auch für „Wird verkürzt, einseitig o. 

falsch dargestellt“ 4,7%. Die Ambivalenz der Ergebnisse dieser Kategorie lässt sich auch 

anhand exemplarischer Codierungen aufzeigen. 

So heißt es beispielsweise in einer Aufgabenstellung in „Vernünftig glauben“: 

„Prüfen Sie mit Blick auf die in Deutschland wichtigen Religionsgemeinschaften (Katholische Kirche, 

Evangelische Landeskirchen, Judentum und Islam), in welchem Maße diese den Kriterien entsprechen, die 

Lehmann für einen ernsthaften Dialog fordert.“186 

Dieser Textbestandteil wurde als „Jüd*innen in Deutschland“ (Wird angemessen 

dargestellt)“ codiert, da das Judentum als eine wichtige Religionsgemeinschaft in 

Deutschland benannt wird und damit auch als zugehörig ausgewiesen ist. 

Im Gegensatz dazu wurde der folgende Textbestandteil codiert, da dieser Jüd*innen als 

Andere* darstellt, demnach als nicht-zugehörig, denn der Titel des Beitrags des orthodoxen 

Rabbiners Yitzhak Ehrenberg aus Berlin lautet: 

„Die Perspektive der Anderen: Koschere Handys“187 

Auffällig ist, dass die Kategorie „Doppelcharakter als Religion und Volk“ in keiner ihrer 

Untergliederung und damit gar nicht codiert wurde. 

Die folgende Abbildung 7 stellt alle Unterkategorien der Oberkategorie 2 „Darstellung des 

jüdisch-christlichen Verhältnisses“ nach ihrer jeweiligen Frequenz innerhalb des Schulbuchs 

„Vernünftig glauben“ dar.  

 
186 Vernünftig glauben, 137. 
187 Ebd., 426. 



 

55 

 

 

Abbildung 7: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in „Vernünftig glauben“ 

Am häufigsten mit 32,8% erfolgte die Codierung der Unterkategorie „Jesu Judesein“ in ihrer 

Untergliederung in „Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“. Gegensätzlich dazu ist die 

jeweilige Untergliederung der Kategorie „Jesu Judesein (Wird nicht (angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt)“ gar nicht codiert worden. 

An zweiter Stelle, mit 16,4% bzw. zehn Codierungen, ist die Kategorie „Jesu Ethik (Wird 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ aufgelistet. Verglichen dazu ist die Untergliederung 

der Kategorie „Jesu Ethik (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ einmal codiert 

worden. Im Schulbuch „Vernünftig glauben“ wird die Ethik Jesu demnach zu 90,9% 

hinsichtlich ihrer jüdischen Parallelen „angemessen in Verhältnis gesetzt“.  

Außerdem fällt auf, dass auch die Kategorie „Verantwortung für Jesu Tod“ durchweg in 

ihrer Untergliederung „Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ codiert wurde. 

Exemplarisch hierfür kann das folgende Beispiel angeführt werden, das eine eindeutige 

Codierung erlaubt. Hinsichtlich der gegenwärtigen Forschungslage zur Frage nach den 

Gründen, die zur Hinrichtung Jesu führten, heißt es in „Vernünftig glauben“: 

[…] Der Prozess gegen Jesus war ein römisches Gerichtsverfahren. Nicht eine jüdische Instanz, 

sondern der römische Statthalter Pontius Pilatus hat Jesus von Nazaret zum Tode verurteilt und 

hinrichten lassen. Das Todesurteil erging im Namen des ‚Imperium Romanum‘, nicht im Namen 

des jüdischen Volkes. […] Es ist nicht das Volk der Juden, das Jesus zu Tode brachte. Jesus 

wurde ein Opfer der Hohepriester, die ihn auslieferten, und des römischen Statthalters Pilatus, 

der ihn verurteile und hinrichten ließ. […] Die ‚Machthaber dieser Welt‘ also haben den ‚Herrn 

der Herrlichkeit‘ gekreuzigt (1 Kor 2,8), nicht das jüdische Volk.188 

 
188 Vernünftig glauben, 240. 



 

56 

 

Eine weitere Auffälligkeit zeigt sich bei der Kategorie „Feste/Gottesdienst/Liturgie“. 

Diese wurde lediglich einmal in ihrer Untergliederung „Wird nicht (angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt“ codiert. Diese Codierung wurde vorgenommen, weil bei einer 

Erläuterung des Hintergrundes des Eucharistieverständnisses dessen Verwurzelung im 

Pessach Mahl keine Erwähnung findet und somit die Eucharistiefeier nicht ins 

Verhältnis zum jüdischen Pessach Mahl gesetzt ist.189 

7.3 Sensus Religion 

 

Abbildung 8: Darstellung des Judentums in "Sensus Religion" 

Abbildung 8 zeigt, dass „Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ in „Sensus Religion“ mit 

53,7% am häufigsten codiert wurde. Im Gegensatz dazu wurde „Pluralität (Wird nicht 

angemessen dargestellt)“ gar nicht codiert. Demnach wurde das Judentum in „Sensus 

Religion“ durchweg in seiner Vielfalt dargestellt. Dies veranschaulicht der folgende 

Textbestandteil exemplarisch für das gesamte Schulbuch, in dem es zu Beginn des Kapitels 

„Gemeinsame Suche nach Wahrheit – Religionen im Dialog“190 heißt: 

[…] Auf den folgenden Doppelseiten wird es um konkrete Ansichten und bestimmte 

Glaubenstraditionen aus den großen Weltreligionen gehen. Dabei ist zu bedenken, dass sich 

beispielsweise nicht ‚das‘ Judentum […] darstellen lässt. Vielmehr gibt es gewisse verbindliche 

inhaltliche Grundelemente […], die ihrerseits wiederum verschieden interpretiert und gelebt 

werden. Deshalb kommen auf den entsprechenden Doppelseiten einzelne Vertreter der 

Weltreligionen zu Wort, jeweils exemplarisch für eine unter vielen Innenansichten. Der 

Eigenwert jeder dieser Stimmen ist zu beachten, nicht zuletzt im Blick auf gegenseitige Toleranz, 

die wechselseitige Übernahme fremder Perspektiven und den gemeinsamen Dialog. Denn 

 
189 Vgl. ebd., 299. 
190 Sensus Religion, 34. 



 

57 

 

gerade ein Dialog wird immer zwischen konkreten Gesprächspartnerinnen und 

Gesprächspartnern geführt.191 

Mit 14,6% ist die Kategorie „Doppelcharakter als Religion und Volk“ in ihrer 

Untergliederung „Wird angemessen dargestellt“ an zweiter Stelle der meistcodierten 

Kategorien. Diese Frequenz lässt sich auf die Doppelseite mit dem Titel „Religion oder 

Volk? – Eine jüdische Stimme“192 zurückführen, auf der der orthodoxe Jude Jeshajahu 

Leibowitz seine Sicht auf das jüdische Selbstverständnis als Religion und Volk darlegt.193 

Damit wird der Doppelcharakter als Religion und Volk in „Sensus Religion“ durchweg 

angemessen dargestellt, wie auch die Ergebnisse aus Abbildung 8 zeigen, denn 

„Doppelcharakter als Religion und Volk (Wird nicht angemessen dargestellt)“ wurde 

keinmal codiert. 

Die Kategorie „Gottesname“ wurde im direkten Vergleich ihrer Untergliederungen zu 

71,4%, was fünf Codierungen entspricht, als „Wird nicht angemessen dargestellt“ codiert. 

„Wird angemessen dargestellt“ hingegen nur zweimal, also 28,6%. Die Codierungen 

„Gottesname (Wird nicht angemessen dargestellt)“ erfolgten, da die Textbestandteile alle 

den Gottesnamen „Jahwe“ beinhalten. 

Auffällig ist zudem, dass die Kategorie „Israel“ gar nicht codiert wurde. 

 

Abbildung 9: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Sensus Religion" 

Wie Abbildung 9 entnommen werden kann, wurde die Kategorie „Jesu Judesein (Wird 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ in „Sensus Religion“ mit 34,5% am häufigsten 

 
191 Ebd. 
192 Ebd., 38. 
193 Vgl. ebd. 



 

58 

 

codiert. Im Vergleich dazu ist die jeweilige Untergliederung der Kategorie „Jesu Judesein 

(Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ gar nicht codiert worden. Anhand der 

Codierungen zeigt sich folglich, dass im Schulbuch „Sensus Religion“ Jesu Judesein und 

sein jüdisches Leben „angemessen“ erwähnt wird. 

Mit 20,7% wurde die Kategorie „Jesu Ethik (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ am 

zweithäufigsten codiert. Direkt danach folgt deren weitere Untergliederung „Jesu Ethik 

(Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ mit 17,2%. Im direkten Vergleich beider 

Untergliederungen der Kategorie „Jesu Ethik“ lässt sich demnach feststellen, dass die 

Untergliederungen „Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ sechsmal und „(Wird nicht 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ fünfmal codiert wurden. Demnach bietet sich ein 

direkter Vergleich beider Untergliederungen der Kategorie „Jesu Ethik“ anhand expliziter 

Beispiele aus dem Analysekorpus „Sensus Religion“ an. 

So heißt es beispielsweise: 

Der Stifter des Christentums […] befestigte […] mit aller Kraft die Tora Mosis, denn keiner 

unserer Weisen hat mit größerem Nachdruck die ewige Verbindlichkeit der Gotteslehre betont 

und bestätigt; andererseits erwies er den Heiden eine große Wohltat […], indem er die 

Abgötterei abschaffte, sie vom Götzendienst befreite und sie zu den sieben Noachidischen 

Geboten verpflichtete. […] Er versuchte in der Tat, sie zu vervollkommnen mittels einer 

Morallehre, die noch viel schwerer ist als die Tora Mosis.194 

Der zitierte Textbestandteil wurde als „Jesu Ethik (Wird (angemessen) ins Verhältnis 

gesetzt)“ codiert, denn die ethischen Forderungen Jesu sind hier von alttestamentlich-

jüdischen Voraussetzungen aus zu verstehen und das jüdische Toraverständnis wird nicht 

als Negativfolie für die Lehre Jesu verwendet. 

Die als „Jesu Ethik (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ codierten Segmente 

wurden codiert, da sie (implizit) suggerieren, dass Jesus ein jüdischer Prophet ist, wie 

beispielsweise bei den Überschriften „Jesus als jüdischer Lehrer und Prophet“195 oder 

„Jesus – Prophet und Messias Israels“196. 

Die Kategorien „Verantwortung für Jesu Tod (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ 

sowie „Schema ‚Alter/Neuer Bund‘ (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ machen 

jeweils 6,9% der Codierungen der Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses aus, 

was jeweils zwei codierten Segmenten entspricht. Die Kategorien „Verantwortung für Jesu 

Tod (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“, „Verhältnis Jesu zu Pharisäern (Wird 

 
194 Sensus Religion, 188. 
195 Ebd., 166. 
196 Ebd. 



 

59 

 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“, „Paulus (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ 

und „Feste/Gottesdienst/Liturgie (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ wurden 

jeweils einmal codiert, was 3,4% aller Codierungen entspricht. Die restlichen 

Untergliederungen in „Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ und die gesamte 

Kategorie „Heilige Schrift“ wurden gar nicht codiert. 

7.4 Moment mal! 1 

 

Abbildung 10: Darstellung des Judentums in "Moment mal! 1" 

Abbildung 10 veranschaulicht die Codierungshäufigkeiten der Oberkategorie „Darstellung 

des Judentums“ im Schulbuch „Moment mal! 1“. 50% der codierten Segmente wurden als 

„Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ codiert. Auffällig ist, dass „Pluralität (Wird nicht 

angemessen dargestellt)“ mit 23,4% am zweithäufigsten codiert wurde. Im direkten 

Vergleich beider Untergliederungen wurde die Kategorie „Pluralität“ zu 68,1% als „Wird 

angemessen dargestellt“ und zu 31,9% als „Wird nicht angemessen dargestellt“ codiert. Wie 

bereits exemplarisch aus dem Schulbuch „Leben gestalten 1“ veranschaulicht wurde, wurden 

ebenso in „Moment Mal! 1“ Textbestandteile als „Wird nicht angemessen dargestellt“ 

codiert, die beispielsweise die Beschreibung jüdischer Praktiken mittels man-

Konstruktionen beschreiben (vgl. dazu Kapitel 7.1). Des Weiteren erfolgten weitere 

Codierungen derselben Art, da Formulierungen gewählt wurden, die das 

Judentum/Jüd*innen homogen darstellen. So heißt es beispielsweise: „Deshalb feiern Juden 

am Samstag (Schabbat) diesen Ruhetag.“197 oder „Juden richten sich nach der Torah, in der 

viele Bestimmungen für das Alltagsleben enthalten sind.“198 

 
197 Moment mal! 1, 23. 
198 Ebd., 80. 



 

60 

 

Im Gegensatz dazu gibt es auch eindeutige Codierungen, die zeigen, dass jüdisches Leben 

in „Moment mal! 1“ angemessen dargestellt wird. In einem Infokasten zum Judentum als 

Weltreligion heißt es unter anderem: 

„Es gibt sehr unterschiedliche Strömungen im Judentum: Sogenannte orthodoxe Juden halten stärker an der 

Tradition fest und legen die Torah eher streng aus. Die liberalen Strömungen gehen freier mit überlieferten 

Texten und Regeln um.“199  

Darüber hinaus veranschaulicht die folgende Abbildung 11 plurale Ansichten jüdischer 

Jugendliche über ihre Religion. Da hier konkrete Geschichten von verschiedenen 

Jugendlichen über ihren Alltag erzählt werden, wurde sie als „Pluralität (Wird angemessen 

dargestellt)“ codiert. 

 

Abbildung 11: Jüdische Jugendliche über ihre Religion200 

Mit 14,1% wurde „Jüd*innen in Deutschland (Wird angemessen dargestellt)“ in „Moment 

mal! 1“ am dritthäufigsten codiert. Aus Abbildung 10 lässt sich zudem entnehmen, dass 

„Jüd*innen in Deutschland (Wird nicht angemessen dargestellt)“ gar nicht codiert wurde. 

Demnach wurden Jüd*innen in Deutschland in „Moment mal! 1“ durchweg „angemessen“ 

dargestellt. Auf einer Doppelseite, auf der es um jüdische Feste im Allgemeinen geht, wird 

in einer der Aufgabenstellungen beispielsweise auf das Begegnungsprojekt „Meet a Jew“201 

verwiesen.202 Die Aufgabenstellung wurde als „Jüd*innen in Deutschland (Wird 

angemessen dargestellt)“ codiert, da die Möglichkeit eröffnet wird, die Vielfalt und 

Realitäten des Judentums in Deutschland durch Begegnungen mit „echten“ Jüd*innen 

 
199 Moment mal! 1, 51. 
200 Entnommen aus: Moment mal! 1, 67. 
201 https://www.meetajew.de/ [Letzter Zugriff: 09.07.2022]. 
202 Vgl. Moment mal! 1, 105. 



 

61 

 

kennenzulernen. Des Weiteren wird unter dem Titel „Wie leben jüdische Jugendliche 

heute?“203 zum einen angemessen an die Schoah erinnert, indem die 

Sicherheitsvorkehrungen an jüdischen Schulen thematisiert werden. Zum anderen wird der 

„Jewrovision“, der größte jüdische Gesangs- und Tanzwettbewerb Deutschlands und 

Europas, vorgestellt.204 Die gesamte Seite wurde als „Jüd*innen in Deutschland (Wird 

angemessen dargestellt)“ codiert, da sowohl angemessen an die Schoah erinnert wird als 

auch die Vielfalt jüdischen Lebens in Deutschland thematisiert wird. 

Zuletzt zeigt Abbildung 10, dass die Kategorie „Israel“ in „Moment mal! 1“ gar nicht codiert 

wurde. 

Im Folgenden sollen anhand von Abbildung 12 die Codierungshäufigkeiten der 

Oberkategorie „Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses“ in „Moment mal! 1“ 

beschrieben werden. 

 

Abbildung 12: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Moment mal! 1" 

Am häufigsten mit 37,9% erfolgte die Codierung der Unterkategorie „Jesu Judesein (Wird 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“. Im Gegensatz dazu ist die jeweilige Untergliederung 

der Kategorie „Jesu Judesein (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ gar nicht 

codiert worden.  

An zweiter Stelle mit 20,7% steht die Kategorie „Feste/Gottesdienst/Liturgie (Wird 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“. Im direkten Vergleich mit der Untergliederung „Wird 

 
203 Ebd., 66. 
204 Vgl. ebd. 



 

62 

 

nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ werden Verbindungslinien sowie die 

Verwurzelung, z. B. zwischen Sonntag und Schabbat, zu 75% „angemessen ins Verhältnis 

gesetzt“. 25% der codierten Segmente der Kategorie „Feste/Gottesdienst/Liturgie“ wurden 

dagegen als „Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ codiert. Beispielhaft dafür 

kann folgende Formulierung angeführt werden: 

„In christlicher Umgebung gibt es Juden, die ‚Weihnukka‘ feiern. Erkläre, was sich dahinter verbirgt, und 

nenne mögliche Gründe.“205  

Der zitierte Textbestandteil wurde codiert, da der Eindruck vermittelt wird, dass der 

christliche religiöse Gehalt den jüdischen außer Kraft setzt. 

An dritter Stelle mit 13,8% steht die Kategorie „Heilige Schrift (Wird (angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt)“. Exemplarisch kann hier folgender codierter Textbestandteil angeführt 

werden: 

„Christinnen und Christen bezeichnen die beiden Hauptteile der Bibel traditionell als das Alte 

und das Neue Testament. Man kann aber auch das Erste und das Zweite Testament dazu sagen. 

Damit macht man deutlich, dass das Alte Testament nicht veraltet ist, sondern zuerst da war.“206 

Der zitierte Textbestandteil wurde als „Heilige Schrift (Wird (angemessen) ins Verhältnis 

gesetzt)“ codiert, da auf die Bedeutung vom Ersten/Alten Testament verwiesen wird. 

Auffällig ist, dass die Kategorie „Jesu Ethik“ in ihrer Untergliederung „Wird nicht 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ 6,9% der codierten Segmente ausmacht. Die 6,9% 

entsprechen zwei Codierungen. Die beiden Codierungen erfolgten, da zum einen durch das 

Gleichnis vom barmherzigen Samariter das Judentum als Negativfolie für die positive 

Hervorhebung der barmherzigen christlichen Botschaft dient und zum anderen Jesus als 

jüdischer Prophet dargestellt wird.207  Die Untergliederung „Jesu Ethik (Wird (angemessen) 

ins Verhältnis gesetzt)“ macht hingegen nur 3,4% der codierten Segmente aus, was einer 

Codierung entspricht. In diesem codierten Textbestandteil wird Nächstenliebe wiederum 

auch als jüdische Botschaft herausgestellt.208 

Als weitere Auffälligkeit geht aus Abbildung 12 hervor, dass sowohl die Kategorien „Israel“ 

als auch „Schema ‚Alter/Neuer Bund‘“ gar nicht codiert wurden. 

 
205 Moment mal! 1, 59. 
206 Ebd., 114. 
207 Vgl. ebd., 84, 86. 
208 Vgl. ebd., 84. 



 

63 

 

7.5 Moment mal! 2 

Anhand der folgenden Abbildung 13 sollen die vereinzelten Codierungshäufigkeiten der 

Oberkategorie „Darstellung des Judentums“ in „Moment mal! 2“ beschrieben werden. 

 

Abbildung 13: Darstellung des Judentums in "Moment mal! 2" 

Die Kategorie „Tora (jüdische Tradition)“ wurde sechsmal in ihrer Untergliederung „Wird 

angemessen dargestellt“ codiert und entspricht mit 27,3% der meistcodierten Unterkategorie 

der Oberkategorie „Darstellung des Judentums“ in „Moment mal! 2“. Die Untergliederung 

„Tora (jüdische Tradition) (Wird nicht angemessen dargestellt)“ wurde hingegen gar nicht 

codiert. 

22,7% der Codierungen erfolgten in der Kategorie „Jüd*innen in Deutschland (Wird 

angemessen dargestellt)“. Die Untergliederung derselben Kategorie „Wird nicht 

angemessen dargestellt“ ergibt 9,1% der codierten Segmente. Eine exemplarische 

Aufgabenstellung lautet beispielsweise: 

„Gestalte ein Gespräch zwischen einem jüdischen und muslimischen Jugendlichen zu der Frage dieser 

Doppelseite.“209 

Der zitierte Textbestandteil wurde als „Jüd*innen in Deutschland (Wird nicht angemessen 

dargestellt)“ codiert, weil sich unter den Schüler*innen der Klasse oder in der gesamten 

Schule auch jüdische Schüler*innen befinden könnten und daher nicht zwingend ein fiktives 

Gespräch inszeniert werden müsste. Dementsprechend werden Jüd*innen als nicht-

 
209 Moment mal! 2, 115. 



 

64 

 

zugehörig dargestellt und die Vielfalt jüdischen Lebens in Deutschland wird nicht 

hinreichend thematisiert. 

Im Gegensatz dazu können exemplarische Codierungen angeführt werden, die eindeutig als 

„Jüd*innen in Deutschland (Wird angemessen dargestellt)“ codiert wurden. So wird 

einerseits die „Drei-Religionen-Grundschule“ in Osnabrück vorgestellt und der gemeinsame 

Schulalltag jüdischer, christlicher und muslimischer Schüler*innen beschrieben.210 

Andererseits werden die Schüler*innen in einer Aufgabenstellung dazu aufgefordert zu 

recherchieren, was unter dem „Mitzvah Day“ (Mitzwah Tag) zu verstehen ist.211 Beide 

Textbestandteile wurden codiert, da diese Jüd*innen in Deutschland als zugehörig darstellen 

und die Vielfalt jüdischen Lebens in Deutschland thematisiert wird. 

Anhand von Abbildung 13 fällt auf, dass die Kategorie „Pluralität“ in ihren jeweiligen 

Untergliederungen „Wird angemessen dargestellt“ sowie „Wird nicht angemessen 

dargestellt“ gleichsam 13,6% der Codierungen ausmacht. Dies entspricht jeweils drei 

codierten Segmenten. Die Ambivalenz der Ergebnisse dieser Kategorie lässt sich auch 

anhand exemplarischer Codierungen aufzeigen. Die Codierungen als „Wird nicht 

angemessen dargestellt“ erfolgten, da Jüd*innen anhand verabsolutierender Formulierungen 

homogen dargestellt wurden. So heißt es zum Beispiel: 

„Juden fasten an verschiedenen Tagen.“212 oder „[…] Juden halten Schweine für unreine Tiere und essen 

diese deshalb nicht.“213 

Im Gegensatz dazu zeigt der folgende Textbestandteil die eindeutige Codierung als 

„Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ und die Ambivalenz der Ergebnisse. So heißt es 

an anderer Stelle:  

„[…] Es gibt in fast allen Ländern Geschäfte, die koschere Produkte verkaufen. Manche Juden richten sich 

strikt, andere überhaupt nicht nach diesen Vorschriften.“214 

Zudem wurde die Kategorie „Israel“ in ihrer Untergliederung „Wird angemessen 

dargestellt“ codiert. Deren Codierungshäufigkeit von 4,5% entspricht einem codierten 

Segment. So heißt es in „Moment mal! 2“: 

„[…] Nachdem 722 v.Chr. das Nordreich Israel als eigener Staat untergegangen war und dann 

587 v.Chr. das Südreich Juda mitsamt dem Zentralheiligtum in Jerusalem von der Landkarte 

verschwand, gab es für das antike Judentum kein entsprechendes Staatsgebilde mehr. Das war 

 
210 Vgl. Moment mal! 2, 126. 
211 Vgl. ebd., 157. 
212 Ebd., 121. 
213 Ebd., 127. 
214 Ebd., 183. 



 

65 

 

umso schlimmer, als doch der Staat und Land das ‚gelobte Land‘ waren, das als Gottes Geschenk 

verstanden wurde.“215 

Der zitierte Textbestandteil wurde dementsprechend codiert, da Israel als spirituelle Heimat 

für Jüd*innen thematisiert wird. 

Im Folgenden sollen anhand von Abbildung 14 die vereinzelten Codierungshäufigkeiten der 

Oberkategorie „Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses“ in „Moment mal! 2“ 

beschrieben werden. 

 

Abbildung 14: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Moment mal! 2" 

Aus Abbildung 14 geht hervor, dass die Kategorie „Jesu Ethik“ (Wird (angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt“ am häufigsten codiert wurde und 50% der Codierungen ausmacht. Da 

„Jesu Ethik“ (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ überhaupt nicht codiert 

wurde, wurde das jüdisch-christliche Verhältnis hinsichtlich der Thematik Jesu Ethik 

durchweg „angemessen dargestellt“. Am zweithäufigsten wurde die Kategorie 

„Feste/Gottesdienst/Liturgie (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ codiert, was 

21,4% der Codierungen beträgt. Darauf folgen die Kategorien „Verhältnis Jesu zu Pharisäern 

(Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“, „Paulus (Wird (angemessen) ins Verhältnis 

gesetzt)“ und „Jesu Judesein (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ mit jeweils 7,1%. 

Die Kategorie „Schema ‚Alter/Neuer Bund‘ (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis 

gesetzt)“ ist ebenfalls mit 7,1% vertreten, was einem codierten Segment entspricht. Dort 

heißt es: 

 
215 Ebd., 144. 



 

66 

 

 

Abbildung 15: Das Babylonische Exil216 

Der Textbestandteil (Abbildung 15) wurde entsprechend codiert, da lediglich die Hoffnung 

auf die Versöhnung mit Gott thematisiert wird, diese aber nicht explizit erwähnt und somit 

offengelassen wird. Der Bund Gottes mit dem Volk Israel wird somit verkürzt dargestellt. 

Die restlichen Kategorien wurden gar nicht codiert, wie Abbildung 14 zeigt. 

7.6 Kursbuch Religion 

 

Abbildung 16: Darstellung des Judentums in "Kursbuch Religion" 

Abbildung 16 zeigt, dass die Kategorie „Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ 47,2% 

der Codierungen der Oberkategorie „Darstellung des Judentums“ in „Kursbuch Religion“ 

ausmacht. Die meisten der 17 codierten Segmente wurden als eben diese Kategorie codiert, 

da häufig authentische jüdische Quellen verwendet werden, darunter der orthodoxe Rabbiner 

Julien Chaim Soussan oder Israel M. Lau, Oberrabbiner der Stadt Tel Aviv.217 Zudem wurde 

die Kategorie „Pluralität (Wird nicht angemessen dargestellt)“ mit 11,1% am dritthäufigsten 

codiert. Davon erfolgte beispielsweise eine derartige Codierung, da zur Vermittlung des 

Judentums hinsichtlich Informationen bezüglich der Tora ein nichtjüdischer Autor als Quelle 

genutzt wird.218 

 
216 Entnommen aus: Moment mal! 2, 144. 
217 Vgl. Kursbuch Religion, 279. 
218 Vgl. ebd., 161. 



 

67 

 

Die Kategorie „Jüd*innen in Deutschland (Wird angemessen dargestellt)“ wurde zweimal 

codiert, was 5,6% aller Codierungen der Oberkategorie „Darstellung des Judentums“ in 

„Kursbuch Religion“ entspricht. Diese beiden Textbestandteile wurden wegen der 

angemessenen Erinnerung an die Schoah codiert.219 „Jüd*innen in Deutschland (Wird nicht 

angemessen dargestellt)“ wurde einmal codiert und macht 2,8% aus. Die erfolgte Zuordnung 

soll anhand der folgenden Abbildung 17 veranschaulicht werden. Diese zeigt die 

Religionszugehörigkeiten der Bevölkerung Deutschlands im Jahr 2018. Das Segment 

(Abbildung 17) wurde als „Jüd*innen in Deutschland (Wird nicht angemessen dargestellt)“ 

codiert, weil das Judentum lediglich in der Fußnote zur aufgeführten Nennung „Sonstige 

christl. Gemeinschaften“ mit weiteren Religionen wie dem Buddhismus und Hinduismus 

aufgelistet wird. Damit ist das Judentum als nicht-zugehörig dargestellt. 

 

Abbildung 17: Religionszugehörigkeiten in Deutschland (2018)220 

 

Wie Abbildung 16 zuletzt entnommen werden kann, wurden die Kategorien „Israel“ und 

„Doppelcharakter als Religion und Volk“ nicht codiert. 

 
219 Vgl. ebd., 94, 272. 
220 Entnommen aus: Kursbuch Religion, 202. 



 

68 

 

Die folgende Abbildung 18 stellt die Codierungshäufigkeiten der Unterkategorien der 

Oberkategorie „Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses“ in „Kursbuch Religion“ 

dar. 

 

Abbildung 18: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Kursbuch Religion" 

Mit 30,4% bildet die Kategorie „Jesu Ethik (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ den 

Großteil der Codierungen ab. Mit 13% folgen die Kategorien „Verantwortung für Jesu Tod 

(Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“, „Jesu Judesein (Wird (angemessen) ins 

Verhältnis gesetzt)“ sowie „Heilige Schrift (Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“. 

Auffällig ist, dass darauf die Kategorie „Verantwortung für Jesu Tod (Wird nicht 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ mit 8,7% folgt, was zwei Codierungen entspricht. 

Deren gegensätzliche Untergliederung der Kategorie in „Wird (angemessen) ins Verhältnis 

gesetzt“ wurde dreimal codiert. Die Textbestandteile wurden als „Verantwortung für Jesu 

Tod (Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt)“ codiert, da die Auslieferung Jesu an 

die Römer durch den jüdischen Hohen Rat thematisiert wird, dabei die alleinige 

Verantwortung an Jesu Tod durch Pontius Pilatus nicht explizit genannt wird und dadurch 

die Mitschuld des jüdischen Volkes an Jesu Tod implizit dargestellt wird. So heißt es dort: 

„[…] Es war vermutlich dieser brisante Hintergrund, der den jüdischen Hohen Rat den Beschluss fassen ließ, 

Jesus an die Römer auszuliefern, um die Gefahr einer Strafaktion gegen das eigene Volk abzuwenden […].“221 

Weiterhin heißt es: 

[…] Jesu gewaltsamen Tod überliefern Josephus, Tacitus [römischer Historiker, um 100] und 

Mara [=Mara Bar Serapion, syrischer Philosoph, 1. Jh.?] (und die Rabbinen), wobei der Römer 

allein Pilatus, Mara (und die rabbinischen Quellen) allein die Juden, Josephus vermutlich die 

Römer in Kooperation mit den jüdischen Autoritäten verantwortlich macht.222 

 
221 Kursbuch Religion, 123. 
222 Ebd., 124. 



 

69 

 

Die zitierten Textstellen wurden als „Verantwortung für Jesu Tod (Wird nicht (angemessen) 

ins Verhältnis gesetzt)“ codiert, da zum einen die alleinige Verantwortung für Jesu Tod und 

zum anderen die Mitschuld jüdischer Autoritäten durch außerchristliche Quellen 

thematisiert wird. 

Des Weiteren kann Abbildung 18 entnommen werden, dass die Kategorie „Schema 

‚Alter/Neuer Bund‘“ jeweils in deren Untergliederung einmal codiert wurde und 4,3% aller 

Codierungen entspricht.  

Die Kategorien „Feste/Gottesdienst/Liturgie“ sowie „Paulus“ wurden in „Kursbuch 

Religion“ gar nicht codiert. 

7.7 Gesamtschau 

Abschließend soll eine Gesamtschau der Ergebnisse des gesamten Analysekorpus erfolgen. 

Die folgende Abbildung 19 zeigt die Anzahl der Codierungen der einzelnen Kategorien der 

Oberkategorie „Darstellung des Judentums“ des gesamten Schulbuchkorpus. 

 

Abbildung 19: Darstellung des Judentums insgesamt 

Mit 133 Codierungen wurde die Kategorie „Pluralität (Wird angemessen dargestellt)“ am 

häufigsten codiert. Im Gegensatz dazu wurde dieselbe Kategorie 48-mal als „Wird nicht 

angemessen dargestellt“ codiert. Exemplarisch kann folgender Textbestandteil aus dem 

Schulbuch „Leben gestalten 1“ angeführt werden: 

„Sprecht über die Situation zwischen Beni und seiner Mutter. Was fällt euch auf? Was bedeutet Erew Pessach? 

Sucht dazu zunächst nach Hinweisen (z. B. Wörtern, Verhaltensweisen usw.), an denen ihr festmachen könnt, 

dass Benis Familie jüdisch ist.“223 

 
223 Leben gestalten 1, 34. 



 

70 

 

Die zitierte Textstelle wurde entsprechend codiert, da suggeriert wird, dass Jüd*innen an 

einer bestimmten Wortwahl oder Verhaltensweise festzumachen sind. Dadurch werden sie 

hier als sichtbar anders* und somit auch als fremd* dargestellt. 

Die Kategorie „Pluralität“ wurde im gesamten Schulbuchkorpus dennoch zu 73,5% als 

„Wird angemessen dargestellt“ codiert. Einschlägige Beispiele dafür wurden bereits in den 

einzelnen Schulbuchbetrachtungen ausführlich dargeboten. 

Die Kategorie „Jüd*innen in Deutschland“ wurde insgesamt 41-mal als „Wird angemessen 

dargestellt“ und siebenmal als „Wird nicht angemessen dargestellt“ codiert. 

Veranschaulichende Beispiele für beide Untergliederungen wurden ebenfalls bereits in den 

einzelnen Schulbuchbetrachtungen aufgeführt und finden darum an dieser Stelle keine 

weitere Erwähnung. 

Die Kategorie „Doppelcharakter als Religion und Volk“ wurde lediglich in deren 

Untergliederung „Wird angemessen dargestellt“ codiert. So heißt es beispielsweise in 

„Leben gestalten 1“: 

„[…] Wozu sie Mitglied der jüdischen Gemeinde werden soll? Ich werde dir sagen, wozu. Weil das Judentum 

dein Zuhause ist. Selbst wenn du abkommst von der Religion, und das wirst du wahrscheinlich früher oder 

später, kennst du deine Wurzeln.“224 

Anhand von Abbildung 19 fällt auf, dass die Kategorie „Israel“ jeweils zweimal als „Wird 

angemessen dargestellt“ und „Wird nicht angemessen dargestellt“ codiert wurde. In 

„Vernünftig glauben“ findet sich beispielsweise: 

„[…] [J]enen Messias, dessen kommen Israel nach wie vor erhofft […].“225 

Der zitierte Textbestandteil wurde als „Wird nicht angemessen dargestellt“ aufgrund der 

Wortwahl „Israel“ codiert, die für das Judentum stehen soll, aber auch als Staat Israel 

verstanden werden könnte. Demnach würde das Judentum mit dem Staat Israel gleichgesetzt 

werden. Hinsichtlich der Untergliederung „Israel (Wird angemessen dargestellt)“ soll auf 

das Beispiel aus dem Schulbuch „Moment mal! 2“ verwiesen werden, das bereits zuvor 

dargestellt wurde (vgl. hierzu Kapitel 7.5). 

 
224 Ebd., 47. 
225 Vernünftig glauben, 222. 



 

71 

 

 

Abbildung 20: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses insgesamt 

Abbildung 20 zeigt die Anzahl der Codierungen der einzelnen Kategorien der Oberkategorie 

„Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses“ des gesamten Schulbuchkorpus. 

Mit 53 Codierungen wurde die Kategorie „Jesu Judesein“ am häufigsten sowie 

ausschließlich als „Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ codiert. Dies trifft außerdem 

auf die Kategorie Jesu Verhältnis zu Pharisäern“ zu, die ausschließlich siebenmal als „Wird 

(angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ codiert wurde. 

Insgesamt erfolgten 171 Codierungen als „Wird (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“ und 

29 Codierungen als „Wird nicht (angemessen) ins Verhältnis gesetzt“. Veranschaulichende 

Beispiele wurden bereits in vorherigen Kapiteln dargeboten. 

Zuletzt sollen anhand von Abbildung 21 „positive“ und „negative“ Auffälligkeiten 

aufgezeigt werden, die keiner der beiden anderen Oberkategorien zugeordnet werden 

können, aber hinsichtlich der Fragestellung dieser Arbeit von Bedeutung sind. 

 

Abbildung 21: Sonstige Auffälligkeiten insgesamt 

Insgesamt wurden 72,4% der sonstigen Codierungen als „Positiv“ codiert. Darunter fällt 

beispielsweise eine Aufgabenstellung aus dem Schulbuch „Vernünftig glauben“: 



 

72 

 

„Informieren Sie sich über das Schalke FanFeld in Gelsenkirchen […] und andere ungewöhnliche 

Beerdigungsstätten und -formen. Schreiben Sie eine Stellungnahme aus christlicher (oder ihrer eigenen) 

Perspektive.“226 

Eine entsprechende Codierung wurde vorgenommen, weil die Formulierung „aus 

christlicher (oder ihrer eigenen) Perspektive“ sowohl die Möglichkeit einschließt, dass im 

christlichen Religionsunterricht auch Schüler*innen weiterer Religionen anwesend sein 

können als auch die Tatsache, dass nicht alle christlichen Schüler*innen automatisch die 

christliche als ihre Perspektive vertreten.227 

Weitere einschlägige Beispiele betreffen eine Sensibilisierung hinsichtlich des Phänomens 

Antisemitismus, die bei der Thematisierung des Judentums angeführt wird.228 Darüber 

hinaus gibt es „positive“ Codierungen, auf die aufgrund des begrenzten Umfangs dieser 

Arbeit nicht weiter eingegangen werden kann. 

Als „Negativ“ wurden insgesamt 27,6% der sonstigen Codierungen codiert. Beispielhaft 

kann hierfür die folgende Aufgabenstellung aus „Vernünftig glauben“ angeführt werden: 

„In den christlichen Kirchen ist die Frage umstritten, ob Mission gegenüber Juden ‚erlaubt‘ sei. Geben Sie ein 

(theologisches) Statement ab […].“229 

Der zitierte Textbestandteil wurde codiert, da die Mission gegenüber Jüd*innen seit Nostra 

aetate kein Anliegen der katholischen Kirche darstellt und somit nicht umstritten ist.230   

Des Weiteren gab es Auffälligkeiten hinsichtlich der Thematisierung von Antisemitismus, 

für den zwar sensibilisiert wird, dieser dabei aber auf andere, wie hier auf den Irak, 

verschoben wird und dadurch als Phänomen in Deutschland implizit ausklammert.231 So 

heißt es in „Kursbuch Religion“: 

Der Religionswissenschaftler und Antisemitismusbeauftragte […], Michael Blume, berichtet über Gespräche 

im Irak: Im Irak war ich ganz massiv damit konfrontiert, dass Leute gesagt haben: […] ‚Der Kalif al-Bagdhadi 

sei ein jüdischer CIA-Agent namens Simon Eliott, und der ganze Islamische Staat sei vom israelischen Mossad 

[…]‘. Das ist ja das absolut Gefährliche. Wenn Antisemiten keine Juden haben, dann erfinden sie sich 

welche.232 

Weitere Textbestandteile wurden als „Negativ“ codiert, da das Judentum/Jüd*innen implizit 

anhand von Stereotypen dargestellt werden. So heißt es beispielsweise in „Moment mal! 1“: 

 
226 Vernünftig glauben, 367. 
227 Vgl. Kapitel 2.2. 
228 Vgl. hierzu bspw.: Kursbuch Religion, 272-273. 
229 Vernünftig glauben, 329.  
230 Vgl. Kapitel 3.3. 
231 Vgl. Kapitel 4. 
232 Kursbuch Religion, 273. 



 

73 

 

„Überall da, wo sich Juden ansiedelten, errichteten sie alsbald eine Synagoge […].“233  

Der zitierte Textbestandteil stellt Jüd*innen hier anhand des Stereotyps des „Heimatlosen 

Wanderers“234 dar. Weitere weniger ausschlaggebende Beispiele können aufgrund des 

begrenzten Umfangs dieser Arbeit nicht weiter ausgeführt werden. 

8. Diskussion der Ergebnisse 

Im Folgenden sollen die Analyseergebnisse hinsichtlich beider Fragestellungen und 

Forschungshypothesen bezüglich der Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-

christlichen Verhältnisses diskutiert werden. Im Anschluss daran soll betrachtet werden, 

inwiefern die Darstellungen mögliche Otheringprozesse anregen, Vorurteilen gegenüber 

Jüd*innen Vorschub geleistet wird oder sogar antisemitische/antijüdische Tendenzen zu 

erkennen sind.  

8.1 Darstellung des Judentums 

Die zuvor beschriebenen Ergebnisse der Analyse zeigen, dass das Judentum in den 

analysierten Schulbüchern überwiegend angemessen dargestellt wird. Dennoch gibt es 

Auffälligkeiten, die Verbesserungsbedarf anzeigen und im Folgenden näher erläutert werden 

sollen. 

Vor allem in den Schulbüchern für die Sekundarstufe Ⅰ könnte die Darstellung jüdischer 

Feiertage, Riten usw. vielfältiger sein, um das Judentum/Jüd*innen angemessener in ihrer 

Pluralität darzustellen. Diese Anmerkung bezieht sich vor allem auf die dargestellten 

Ergebnisse der Analyse aus den Schulbüchern „Leben gestalten 1“ und „Moment Mal! 1“. 

Hier wurden Passivkonstruktionen als „Wird angemessen dargestellt“ und man-

Konstruktionen als „Wird nicht angemessen dargestellt“ codiert. Zunächst soll die vermutete 

positive Intention der Schulbuchautoren herausgestellt werden, verabsolutierende Aussagen 

das Judentum betreffend durch derartige Formulierungen vermeiden zu wollen. Dennoch 

stellen auch gewählte Passivkonstruktionen, die aus bereits genannten Gründen als 

angemessen codiert wurden, das Judentum/Jüd*innen nicht ausreichend in ihrer Pluralität 

dar. Alternativ könnten explizite Aussagen wie „Nach jüdischer Tradition wird dreimal am 

Tag gebetet“ oder konkrete Geschichten wie „Jakobs Großmutter ist gestorben. Jakobs Vater 

geht im Trauerjahr zu den drei täglichen Gebeten in die Synagoge, um das Kaddisch zu 

sagen…“ genutzt werden.235 Die Darstellung des Judentums anhand konkreter Geschichten 

 
233 Moment mal! 1, 62. 
234 Vgl. Kapitel 4. 
235 Vgl. EDERBERG/ EDERBERG, Jüdische Bildung in Deutschland, 11. 



 

74 

 

erfolgt auch bereits in Teilen, wie in der Darstellung der Ergebnisse der Analyse der 

vereinzelten Schulbücher „Leben gestalten 1“, „Moment mal! 1“ und „Moment mal! 2“ 

bereits veranschaulicht wurde. Dringende Überarbeitung bedürfen allerdings 

Formulierungen, die Adjektive wie „geheim“, „seltsam“, „fremd“ usw. bei der Beschreibung 

des Judentums oder jüdischer Praktiken beinhalten. Derartige Beschreibungen sind 

problematisch, weil sie Vorurteilen gegenüber Jüd*innen Vorschub leisten und Jüd*innen 

anhand von Stereotypen dargestellt werden, die antijüdische Tendenzen aufweisen können. 

Denn durch die Beschreibung des Judentums oder jüdische Praktiken als fremd* oder 

seltsam* beschrieben werden, werden Jüd*innen nicht nur als nicht-zugehörig* dargestellt, 

sondern auch stereotype Vorstellungen bestärkt, wie „Juden als Fremde/Andere“, „Juden als 

Heimatlose Wanderer“ oder „Juden als Blutkultanhänger“.236 Aus den Schulbuchanalysen 

gehen etwaige Darstellungen des Judentums oder jüdischer Praktiken als fremd* oder 

rastlos* sowie die Beschreibung der Schächtung und jüdische Speisegebote als seltsam* 

hervor, die die genannten Stereotype vermitteln. Durch die Konstruktion von Fremdheit 

erfolgen Differenzkonstruktionen, die Jüd*innen als Andere* darstellen. Derartige 

Sprachformen haben zur Folge, dass Jüd*innen zu „Exemplaren/Objekten“ gemacht werden. 

Diese Objektivierung von und durch Herrschaft, die durch Otheringprozesse vollzogen wird, 

werden hieran sichtbar. Jüd*innen werden als Andere* unter Bedingungen der eigenen, also 

der christlichen, positionellen Superiorität hervorgebracht.237 

Die analysierten Schulbücher für die Sekundarstufe ⅠⅠ fallen vor allem hinsichtlich 

authentischer Quellen jüdischer Autoren positiv auf, wodurch das Judentum/Jüd*innen in 

Vielfalt anhand konkreter innerjüdischer Perspektiven dargestellt werden. Zudem wurden 

ethische Themen wie beispielsweise „Die Würde des Ungeborenen im Judentum“238 aus 

jüdischer Sicht betrachtet. Dabei ist auffällig, dass meist orthodoxe, vereinzelt liberale 

Vertreter*innen zu Wort kommen und chassidische Quellen verwendet werden. Hier wird 

bereits ein Großteil der gegenwärtigen Strömungen des Judentums dargestellt. Kritisch ist 

allerdings ein Beispiel aus dem Schulbuch „Kursbuch Religion“, in dem der amerikanisch-

jüdische Religionswissenschaftler Daniel Boyarin seine Sicht auf den Juden Jesus als den 

Messias beschreibt. Problematisch an der Expertenmeinung ist, dass Jesus nicht grundlegend 

als Messias abgelehnt wird und diese Positionierung nicht als persönliche ausgewiesen ist. 

So entsteht der Eindruck, es handele sich um eine Mehrheitsmeinung.239 Somit könnte die 

 
236 Vgl. Kapitel 4. 
237 Vgl. Kapitel 2. 
238 Vernünftig glauben, 422-423. 
239 Vgl. Kursbuch Religion, 126. 



 

75 

 

dort vertretende Meinung als allgemeingültig für das Judentum aufgefasst werden, wodurch 

die bleibende Differenz zwischen Christentum, das in Jesus den Messias sieht und dem 

Judentum, das Jesus nicht als den Messias anerkennt und diesen noch erwartet, verschleiert. 

Hier ist eine Überarbeitung der Quellenauswahl oder das Hinzufügen eines aufklärenden 

Hinweises bezüglich der erläuterten Problematik ratsam, um das Judentum nicht verkürzt 

oder sachlich falsch darzustellen. Das genannte Beispiel zeigt, wie verkürzte Darstellungen 

Praktiken des Othering anstoßen können. In diesem Fall sind Dominanzstrukturen im 

Hinblick auf die Superiorität des Christentums zu erkennen, da das Judentum durch dessen 

verkürzte Darstellung nicht als eigene Größe, sondern dem Christentum unterlegen 

dargestellt wird. Derartige Dominanzstrukturen werden auch anhand von Abbildung 17 

deutlich, auf die an dieser Stelle aber nicht noch einmal näher eingegangen werden soll.  

In Bezug auf „Jüd*innen in Deutschland“ wurde bereits herausgestellt, dass diese in den 

analysierten Schulbüchern fast ausschließlich angemessen dargestellt werden. An dieser 

Stelle können besonders die Schulbücher „Moment mal! 1“ und „Moment mal! 2“ gewürdigt 

werden, da sie auf Projekte wie „Meet a Jew“ oder den „Mitzvah Day“ aufmerksam machen. 

Damit wird zum einen jüdisches Leben in Deutschland hinreichend in seiner Vielfalt 

thematisiert und zum anderen werden durch derartige Anregungen Begegnungen mit 

„echten“ Jüd*innen angestoßen. Hierdurch wird Schüler*innen die Möglichkeit geboten, 

Jüd*innen persönlich kennenzulernen, ihnen Fragen zu stellen und damit Vorurteilen 

entgegenzuwirken.240 Darüber hinaus wird die Schoah in allen Schulbüchern thematisiert, 

wobei das Judentum nicht in eine Opferrolle gedrängt wird, sondern als eigenständige Größe 

dargestellt ist. Positiv hervorgehoben ist hier das Schulbuch „Leben gestalten 1“, das 

hinsichtlich der jüdischen Geschichte nicht nur die Schoah, sondern auch die Emanzipation 

bzw. Blütezeit des deutschen Judentums thematisiert. Gleichzeitig ist aber anzumerken, dass 

das Lehrwerk mit der Schoah in das Thema „Judentum“ einführt und folglich mit einer 

„negativen“ Grundstimmung eingestiegen wird, die u.a. Jüd*innen schon zu Beginn als 

Opfer im Kontext der Schoah dargestellt. Allerdings muss hierbei wiederum zwischen der 

angemessenen Erinnerung an die Schoah differenziert werden, da das Schulbuch bekanntlich 

Jüd*innen nicht ausschließlich als Opfer darstellt, sondern die augenscheinliche Intention 

verfolgt, die Vielfalt jüdischen Lebens in Deutschland darzustellen.241 Trotz der 

überwiegend angemessenen Darstellung von Jüd*innen in Deutschland gibt es vereinzelte 

Textbestandteile, die problematisch sind. Exemplarisch kann hierfür die Überschrift 

 
240 Vgl. Kapitel 3.3. 
241 Vgl. Leben gestalten 1, 35. 



 

76 

 

„Hebräische Wörter bei uns“242 angeführt werden. Durch den Ausdruck „bei uns“ wird 

suggeriert, dass die hebräische Sprache, die mit dem Judentum in Verbindung gebracht wird, 

fremd ist und demnach das Judentum oder Jüd*innen grundsätzlich als fremd* 

gekennzeichnet und einer Wir-Gruppe* gegenübergestellt wird. Aus dem Kontext und der 

Konzeption der Schulbuchseite kann vermutet werden, dass die Thematisierung der 

Integration hebräischer Wörter ins Deutsche eine Zugehörigkeit vermitteln soll. Durch den 

Ausdruck „bei uns“ wird aber erst recht Differenz konstruiert.243  Aufgrund dieser 

Konstruktion von Gruppenzugehörigkeiten und Fremdheit werden Otheringprozesse 

angestoßen. Das kann nochmals an einem weiteren Beispiel verdeutlicht werden, indem 

Jüd*innen explizit Andere* genannt werden. In „Vernünftig glauben“ wird unter dem Titel 

„Die Perspektive der Anderen: Koschere Handys“244 eine orthodoxe Ansicht bezüglich der 

strengen Nutzung von Smartphones thematisiert.245 In Verbindung des Titels mit dem Inhalt 

des Materials wird das Bild gezeichnet, dass Jüd*innen streng religiös und unmodern leben. 

Jüd*innen werden damit im Hinblick auf den gesellschaftlichen Diskurs von Digitalisierung 

und auf die vermehrte Nutzung von Smartphones zu Anderen* gemacht. In Abgrenzung 

dazu wird die eigene Identität, also die der christlich geprägten Mehrheitsgesellschaft, 

behauptet. Implizit werden an diesem Beispiel auch die für Prozesse des Othering typischen 

Gegensatzpaare sichtbar, da hier das Bild von jüdisch/streng-unmodern* und 

christlich/liberal-modern* suggeriert wird. Ähnlich verhält es sich bei einem 

Textbestandteil, der eigentlich als „Jüd*innen in Deutschland (Wird angemessen 

dargestellt)“ codiert wurde, und zwar bei der bereits näher erläuterten Vorstellung der „Drei-

Religionen-Grundschule“ in Osnabrück.246 Warum deren Vorstellung in „Moment mal! 2“ 

als „Wird angemessen dargestellt“ codiert wurde, wurde bereits bei der Darstellung der 

Analyseergebnisse erläutert. In diesem Beispiel sind dennoch Dominanzstrukturen, 

Differenzkonstruktionen und stereotypisierende Zuschreibungen erkennbar. Im Gegensatz 

zu christlichen Schüler*innen werden jüdische und muslimische Schüler*innen als 

„religiöser“ dargestellt, und zwar durch Sätze wie „Kippa und Kopftuch gehören für die 

Kinder dort zum Alltag“ oder „Die Mädchen und Jungen an ihrer Schule schätzten es, wenn 

manche Mitschüler religiös lebten, erklärt Jöring. ‚Kippa und Kopftuch sind hier 

ausdrücklich erwünscht.‘“ Es wird der Eindruck vermittelt, alle Jüd*innen trügen eine 

Kippa. Dadurch wird suggeriert, dass jüdische Schüler*innen augenscheinlich „religiöser“ 

 
242 Vgl. ebd., 37. 
243 Vgl. ebd. 
244 Vernünftig glauben, 426. 
245 Vgl. ebd. 
246 Hier und im Folgenden: Moment mal! 2, 126. 



 

77 

 

sind als die gegenübergestellte Gruppe der „moderneren“ christlichen Schüler*innen. Des 

Weiteren erfolgt im Allgemeinen eine implizite Konstruktion von Gruppenzugehörigkeiten 

in jüdische, christliche oder muslimische Schüler*innen. Darüber hinaus werden 

Otheringprozesse sichtbar, indem ‚[j]eder seine eigene Religion [kennenlernt], um sich dann 

mit den anderen über ihre auszutauschen‘. Des Weiteren erklärt die Schulleiterin Birgit 

Jöring: „Es sei aber auch klar, dass im Schwimm- und Sportunterricht Mädchen und Jungen 

gemeinsam unterrichtet würden und dass alle teilzunehmen hätten. ‚Und wer 

Weihnachtslieder nicht mitsingen will, muss das nicht. Aber wir erwarten, dass er 

respektvoll zuhört.‘“ An dieser Aussage wird abermals deutlich, dass nicht-christliche 

Religionen als Negativfolie verwendet werden. Es wird scheinbar davon ausgegangen, dass 

der gemeinsame Sport- oder Schwimmunterricht für jüdische oder muslimische 

Schüler*innen aufgrund ihrer Religion ein Problem darstellt. Hierdurch werden sie im 

Gegensatz zur modernen* christlichen Religion als unmodern* und streng* degradiert.  

Überdies deuten sich im Mitsingen von Weihnachtsliedern auf der einen Seite 

Dominanzstrukturen an, weil es um die Teilnahme an der christlichen Dominanzkultur geht. 

Auf der anderen Seite wird im Erwähnen des respektvollen Zuhörens der Weihnachtslieder 

suggeriert, dass dies von nicht-christlichen Schüler*innen nicht automatisch erwartet werden 

könne. Dadurch entsteht der Eindruck, dass nicht-christliche Schüler*innen weniger 

respektvoll mit weiteren Religionen umgehen als christliche Schüler*innen. Hieran wird 

auch die Perspektive erkennbar, dass sich vor allem nicht-christliche Schüler*innen im 

Schulalltag in die christliche Kultur integrieren müssten. Das Beispiel vermittelt zudem, dass 

es an normalen* Schulen keine Jüd*innen gibt, wodurch die Vielfalt jüdischen Lebens in 

Deutschland verschleiert wird. Zuletzt zeigt das Beispiel, dass es vor allem beim 

interreligiösen Lernen zu Otheringprozessen kommt. Differenz kann nämlich auch erzeugt 

werden, indem beständig die Notwendigkeit betont wird, die Fremdheit* einer Person, 

Kultur oder Religion erklären zu müssen. Hier lernen die christlichen Schüler*innen den 

angemessenen Umgang mit Fremden*. Sie tragen zur Integration in die christliche 

Dominanzkultur bei, indem die zuvor als fremd* markierten ausgegrenzten nicht-

christlichen Schüler*innen wieder in die Gesellschaft aufgenommen werden. Die 

Beschreibung der „Drei-Religionen-Grundschule“ in Osnabrück erweckt den Eindruck einer 

„Pädagogisierung des Fremden“. Dabei wird deutlich, dass Religion ein zentrales 

Differenzkriterium darstellt, das essentialistisch sowie ontologisch aufgefasst wird. Das 

äußere Erscheinungsbild bleibt dabei zentral, wie hier an dem Aspekt der Kippa deutlich 

wird. Individuen werden somit Symptom eines kollektiven Körpers und fungieren als 

Exemplar einer Gattung. Anhand dieses Beispiels zeigt sich, wie wichtig eine selbstreflexive 



 

78 

 

Überprüfung interreligiöser Bildung und deren enthaltenen Mechanismen der 

Objektivierung, Exklusion und Macht ist.247 

Abschließend soll hinsichtlich Jüd*innen in Deutschland ein Textbestandteil aus 

„Vernünftig glauben“ angeführt werden, der Tendenzen des sekundären Antisemitismus 

aufweist. Dort geht es unter dem Titel „Kirche als qualitative und kreative Minderheit“248 

um die Zukunft des christlichen Europas, das prognostisch durch die Säkularisierung in 

Zukunft zu einer Minderheit werde. Zuletzt zieht der Autor einen Vergleich mit dem 

Judentum. Dort heißt es: 

„Man denke nur an die Bedeutung des Judentums für die moderne westliche Kultur. Wir sollten deshalb nicht 

über abnehmende Zahlen lamentieren. Nicht die Quantität, sondern die Qualität und damit die Identität 

entscheiden.“249 

In dem zitierten Textbestandteil erfolgt sowohl die Relativierung der Schoah als auch die 

der Täterschaft durch die Mitschuld des Christentums, indem das an Größe verlierende 

europäische Christentum mit dem Judentum innerhalb Europas gleichgesetzt wird. Hier wird 

zum einen der Prozess der Säkularisierung mit dem der Schoah gleichgesetzt und zum 

anderen dadurch die Tatsache verschleiert, dass sie den Grund darstellt, weswegen 

Jüd*innen vor allem in Deutschland, aber auch in ganz Europa, eine zahlenmäßige 

Minderheit bilden.250 

Auch die Kategorie „Tora (jüdische Tradition)“ wird überwiegend angemessen dargestellt. 

Unter den vereinzelten Codierungen, die als „Wird nicht angemessen dargestellt“ codiert 

wurden, bietet sich allen voran eine aus dem Schulbuch „Kursbuch Religion“ an, die eine 

kritische Betrachtung aufgrund antisemitischer Tendenzen erfordert. Inhaltlich geht es um 

die übergeordnete Frage: „Ist die Beschneidung von Juden aus religiösen Gründen zu 

akzeptieren?“251 Als Material wird hierzu ein Kommentar vom Journalisten Jochen Bittner 

herangezogen, in dem er die im Jahr 2012 festgelegte Beschneidungserlaubnis kommentiert. 

Dabei würdigt der Autor zunächst die religiöse Bedeutung der Beschneidung im Judentum, 

äußert aber im weiteren Verlauf Kritik gegenüber Beschneidungen: 

[…] Bittner schildert dann aber mehrere Einzelfälle von Traumatisierungen und 

schwerwiegenden Verletzungen bei Beschneidungen. Er kommt dann zu folgendem Ergebnis: 

Die geltende Beschneidungserlaubnis folgt […] einer falschen Abwägung. Sie räumt religiösen 

Überzeugungen einen zu hohen Rang gegenüber staatlich garantierten Freiheiten ein. Denn 

 
247 Vgl. Kapitel 2.1 und 2.2. 
248 Vernünftig glauben, 286. 
249 Ebd., 287. 
250 Vgl. Kapitel 4. 
251 Kursbuch Religion, 257. 



 

79 

 

wenn es das Erziehungsrecht erlaubt, einen hochsensiblen Teil des Körpers – sogar ohne 

fachgerechte Betäubung – abzuschneiden, mit welchem Recht will der Staat dann, um nur ein 

Beispiel zu nennen, muslimische Eltern zwingen, ihre Töchter am Sportunterricht teilnehmen zu 

lassen?252 

In Bittners Kommentar werden implizit Stereotype von Jüd*innen aufgegriffen, die 

antisemitische Facetten als Ausprägung eines gegenwärtigen Antisemitismus aufweisen 

können. Äußerungen gegen die Beschneidung müssen in den historischen Kontext gesetzt 

werden und es muss insbesondere auf traditionelle antijudaistische Aspekte hingewiesen 

werden. Problematisch an der Aussage ist der kritische Moment bezüglich des Abschneidens 

eines hochsensiblen Körperteils ohne Betäubung. Dadurch werden Jüd*innen in Folge ihrer 

religiösen Praktiken als grausam und inhuman dargestellt. Damit einhergehend werden 

antijüdische Stereotype wie „Juden als das Böse“, „Juden als Blutkultanhänger“ oder aber 

auch aufgrund der medizinischen Komponente im weiteren Sinne als 

„Krankheitsüberträger“ aufgegriffen.253 Kritische Äußerungen sollten natürlich trotzdem 

erlaubt sein und müssen nicht zwangsläufig antisemitisch sein. Das genannte Beispiel weist 

jedoch auf die Gefahr hin, dass eine sachliche Beschneidungsablehnung zu antisemitischen 

Tendenzen führen kann. Deswegen muss bei der dazugehörigen Aufgabenstellung, in der 

die Schüler*innen einen Leserbrief zu diesem Thema verfassen sollen, für die Thematik 

sensibilisiert werden. Auf diese Weise kann eine sachliche Kritik etwa durch die 

Schüler*innen oder aber durch die Lehrkraft gelingen.  

Hinsichtlich des Phänomens von Antisemitismus kann positiv hervorgehoben werden, dass 

in den analysierten Schulbüchern an verschiedenen Stellen dafür sensibilisiert wird. 

Dennoch ist auffällig, dass gegenwärtiger Antisemitismus in Deutschland oftmals auf andere 

Gruppen verschoben wird. Eine derartige Verschiebung dient als Instrument, sich selbst 

nicht mit dem Problem des gegenwärtigen Antisemitismus auseinandersetzen zu müssen 

oder diesen in der Eigengruppe zu normalisieren.254 In „Moment mal! 2“ heißt es in einem 

Textbeitrag zu „Antisemitismus heute“255 zum Beispiel:  

[…] Etwa 90 Prozent der Straftaten seien dem rechtsradikalen Umfeld zuzurechnen. Bei 

muslimischen Tätern seien es zumeist Menschen, die schon länger in Deutschland lebten. ‚Viele 

von ihnen gucken arabische Sender, in denen ein fatales Bild von Israel und Juden vermittelt 

wird.‘256 

Hier wird eine Verschiebung auf Nationalsozialisten sowie Muslime sichtbar. Im Gegensatz 

dazu wird in „Leben gestalten 1“ auf Antisemitismus als Thema an Schulen aufmerksam 

 
252 Ebd. 
253 Vgl. Kapitel 4. 
254 Vgl. ebd. 
255 Moment mal! 2, 123. 
256 Ebd. 



 

80 

 

gemacht, indem beispielsweise eine kritische Stellungnahme der Schüler*innen zur 

Verwendung der Wörter „Jude“ und „Opfer“ als Schimpfwort auf Schulhöfen gefordert 

wird.257 Diese Aufgabenstellung kann würdigend hervorgehoben werden, weil sie auf 

Antisemitismus im direkten Umfeld von Schüler*innen aufmerksam macht, dafür 

sensibilisiert und zum Umdenken anregt. 

Israel wird lediglich in seiner Bedeutung als spirituelle Heimat für Jüd*innen thematisiert 

und weder als konfliktträchtiger Ort noch hinsichtlich des Nahostkonflikts. Die insgesamt 

geringe Anzahl der Codierungen der Kategorie „Israel“ kann daher positiv bewertet werden, 

da Israel als konfliktträchtiger Ort sowie der Nahostkonflikt nicht Gegenstand des 

Religionsunterrichts sein sollte.258  

Hinsichtlich der Darstellung des Judentums gibt es zahlreiche weitere Beispiele, die den 

Umfang dieser Arbeit bei weiterer Ausführung aber übersteigen würden. Insgesamt kann 

aber festgehalten werden, dass vereinzelte als „Nicht angemessen“ codierte Segmente 

durchaus problematisch sind und eine dringende Überarbeitung erfordern. Zudem bergen 

auch manche als „Wird angemessen dargestellt“ codierte Segmente prekäre Tendenzen, die 

durch stereotypisierende Zuschreibungen Vorurteilen gegenüber Jüd*innen Vorschub 

leisten, Otheringprozesse anstoßen oder aber sogar antisemitische/antijüdische Tendenzen 

aufweisen. 

Vergleicht man die Ergebnisse dieser Arbeit mit denen vorheriger Arbeiten, dann wird 

sichtbar, dass die Ergebnisse dieser Arbeit teilweise denen von Sajak widersprechen. Denn 

es handelt sich nicht nur um latente Ungenauigkeiten, sondern um durchaus fehlerhafte 

Darstellungen, Abwertungen und klischeebeladene Stereotypisierungen in den 

Schulbüchern, die eine dringende Überarbeitung bedürfen. An die Ergebnisse von Willems 

knüpfen die Ergebnisse dieser Arbeit im Hinblick auf das Auftreten von Otheringprozessen 

innerhalb von Schulbüchern für den Religionsunterricht an. Spichals Ergebnis, dass der Staat 

Israel sowie die Schoah in Schulbüchern zu wenig thematisiert werden, kann lediglich 

hinsichtlich der Thematik Israel bestätigt werden. Dies wurde zuvor aber nicht als 

problematisch herausgestellt. Da die Thematisierung des Staates Israel aber von Belang sei, 

da der Nahostkonflikt im engen Zusammenhang zum gegenwärtigen Antisemitismus stehe, 

soll an dieser Stelle darauf verwiesen werden, dass Israel als Staat durchaus in der 

Sekundarstufe ⅠⅠ thematisiert werden könnte, um dem gegenwärtigen Antisemitismus in 

 
257 Vgl. Leben gestalten 1, 51. 
258 Vgl. Kapitel 3.3. 



 

81 

 

Form einer „Israelkritik“ entgegenzuwirken. Die Schoah werde dabei nur unter ethischen 

Aspekten thematisiert und die Mitschuld christlicher Kirchen werde nur unzureichend 

thematisiert, so Spichal.259 Dem kann teilweise zugestimmt werden, da die Mitschuld in dem 

vorliegenden Analysekorpus nur sporadisch benannt wird. 

8.2 Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses 

Die zuvor beschriebenen Ergebnisse der Analyse zeigen, dass auch das jüdisch-christliche 

Verhältnis in den analysierten Schulbüchern überwiegend angemessen dargestellt wird. 

Dennoch gibt es Auffälligkeiten, die Verbesserungsbedarf anzeigen und im Folgenden näher 

erläutert werden sollen. 

Insgesamt kann positiv herausgestellt werden, dass das Judentum nicht nur im Zuge der 

Thematisierung der Weltreligionen Beachtung findet, sondern sich als roter Faden durch die 

Schulbücher zieht, was dem besonderen Verhältnis zwischen Judentum und Christentum 

gerecht wird. Gerade in der Oberstufe werden anstelle von inszenierten Dialogen oder 

Begegnungen vermehrt authentische jüdische Quellen sowie Glaubenszeug*innen 

eingesetzt. Des Weiteren werden Judentum und Christentum meist in Bezug auf ihre 

gemeinsamen Wurzeln dargestellt und gesondert bei der Thematisierung von Jesus 

miteinander in Beziehung gesetzt.  

Hinsichtlich vereinzelter Kategorien werden Verkürzungen in Form marginaler Fehler oder 

latenter Ungenauigkeiten gelegentlich sichtbar. Darüber hinaus gibt es aber auch Aspekte, 

die dringend überarbeitet werden müssen, da sie stereotype Vorurteile gegenüber Jüd*innen 

fördern. Zudem fällt auf, dass gerade in den Schulbüchern für die Sekundarstufe ⅠⅠ der Fokus 

auf den muslimisch-christlichen Dialog gelegt wird und vermehrt der Buddhismus und 

Hinduismus thematisiert werden. 

Bezogen auf den jüdisch-christlichen Dialog soll noch einmal näher auf das bereits 

veranschaulichte Beispiel im Hinblick auf die Mission gegenüber Jüd*innen in der Kategorie 

„Sonstiges (Negatives)“ (vgl. hierzu Kapitel 7.7) eingegangen werden. Die erfolgte Aussage 

ist sachlich falsch und birgt die Gefahr, das Judentum nicht als eigenständige Größe 

anzusehen. Hier ist eine dringende Überarbeitung erforderlich, da der Mission gegenüber 

Jüd*innen eine klare Absage erteilt werden muss.  

Bezüglich vereinzelter Codierungen der Kategorie „Verantwortung für Jesu Tod“ bedarf es 

einer Überarbeitung, da sowohl die alleinige Verantwortung als auch die Mitschuld explizit 

 
259 Vgl. Kapitel 4 und 5. 



 

82 

 

oder implizit geäußert wird. Dies birgt die Gefahr, antijüdischen Stereotypen wie „Juden als 

Christusmörder“260 Vorschub zu leisten. 

Die Kategorie „Jesu Ethik“ sowie „Paulus“ bergen einzelne Aspekte, die das Judentum als 

Negativfolie verwenden, wodurch Jesus und somit das Christentum positiv hervorgehoben 

wird. Hierdurch werden auch im Hinblick auf das jüdisch-christliche Verhältnis 

Otheringprozesse sichtbar, in denen durch Abgrenzung zum Judentum die eigene, 

überlegenere* Identität des Christentums behauptet wird und zugleich christliche 

Dominanzstrukturen offengelegt werden. 

Hinsichtlich der Verbindungslinien und Verwurzelung der Kategorie 

„Feste/Gottesdienst/Liturgie“ werden diese zwar in Kapiteln, in denen es explizit um das 

Judentum geht, herausgearbeitet. In Kapiteln, die ausschließlich christliche Feste etc. 

thematisieren, werden die Verbindungslinien und deren Verwurzelung nicht in jedem Fall 

explizit herausgestellt. Dies muss nicht zwangsläufig negativ bewertet werden, da diese 

ansonsten im Gesamtkontext häufig behandelt werden. Ein weiterer Grund könnte die 

didaktische Reduzierung sein, die eine ausführlichere Verhältnisbestimmung nicht zulässt. 

Dennoch erfolgte eine Codierung, die aufgrund von hinweisenden Dominanzstrukturen 

kritisch zu betrachten ist. Dabei handelt es sich um die in den Ergebnissen präsentierte 

Aufgabenstellung aus „Moment mal! 1“, die von Jüd*innen handelt, die in christlicher 

Umgebung „Weihnukka“ feiern, und die Schüler*innen mögliche Gründe dafür nennen 

sollen.261 Auch wenn durch die gesamte Seite des genannten Schulbuchs die Ähnlichkeiten 

zwischen dem christlichen Weihnachtsfest und dem jüdischen Chanukka herausstellt 

werden, verdeutlicht die Aufgabenstellung nicht, dass eine Art Assimilation der 

zahlenmäßigen Minderheit von Jüd*innen in Deutschland an die christliche Dominanzkultur 

ein Grund für das Feiern von „Weihnukka“ darstellt. Gleichzeitig kann das Beispiel als 

Darstellung säkularer Jüd*innen in Deutschland betrachtet werden kann. Dennoch dürfen 

die Dominanzstrukturen und die vermittelte christliche Superiorität nicht aufgrund von 

Gemeinsamkeiten der Feste verschleiert werden.  

Die Darstellung der Verwurzelung des Christentums im Judentum ist vielseitig erkennbar 

und wird insbesondere anhand der Heiligen Schrift herausgestellt. Insgesamt sind dabei 

Bemühungen erkennbar, das Erste Testament als Heilige Schrift des Judentums zu würdigen. 

Es gibt lediglich vereinzelte Stellen, in denen das Erste Testament aus christlicher Sicht 

 
260 Vgl. Kapitel 4. 
261 Vgl. Leben gestalten 1, 59. 



 

83 

 

vereinnahmt wird oder aber auch das Zweite Testament als Überbietung des Ersten 

Testaments dargestellt wird, die überarbeitet werden müssen.  

Auch hinsichtlich des Schemas „Alter/Neuer Bund“ gibt es vereinzelte Textbestandteile, die 

überarbeitet werden müssen. Diese bergen die Gefahr, die Annahme zu transportieren, die 

Kirche habe das Volk Israel als Volk Gottes ersetzt.  

Zuletzt soll hier noch eine problematische Aufgabenstellung aus „Vernünftig glauben“ 

aufgeführt werden, indem Otheringmechanismen des Different-machens angestoßen 

werden. Die Aufgabenstellung lautet:  

„Diskutieren Sie mit Mitschülerinnen und Mitschülern, die nicht der christlichen Religion angehören, welche 

Vorstellung diese vom Anspruch der verschiedenen Religionen haben.“262 

Hierbei werden Schüler*innen weiterer Religionen als Expert*innen ihrer Gruppe 

herausgestellt und aufgefordert, zu ihrer* Religion Stellung zu nehmen. Diese erzeugte 

Begegnung als Form interreligiösen Lernens ist kritisch, da Schüler*innen nichtchristlicher 

Religionen meist in der zahlenmäßigen Minderheit sind und somit in die Lage gedrängt 

werden, als Repräsentant*innen zu fungieren. Was als „Chance“ intendiert sein mag, dient 

dem Zweck, ihre vorurteilsbeladenen Mitschüler*innen aufzuklären. Durch derartige 

Praktiken werden die fremden* Schüler*innen instrumentalisiert und fungieren als Medium 

der Aufklärung der eigentlichen* Rezipient*innen dieses Lernarrangements, die christliche 

Schülerschaft. Hier erfolgt eine Objektivierung der Anderen* als native informant. Die 

Problematik dahinter wird ersichtlich, wenn man die Tatsache einbezieht, dass christliche 

Schüler*innen in ihrer jeweiligen Konfession unterrichtet werden und damit überfordert sein 

dürften, als Expert*innen des christlichen Verständnisses zu agieren. Ebenso kann nicht 

vorausgesetzt werden, dass Schüler*innen weiterer Religionen dazu in der Lage sind. An 

diesem Beispiel wird ersichtlich, wie didaktische Entscheidungen und stereotypisierende 

Zuschreibungen miteinander verbunden sind. Andersreligiöse* werden hier als fremden* zu 

erkundenden Gegenstand des Unterrichts gemacht.263 Darüber hinaus besteht die 

Problematik, dass sich Schüler*innen als Jüd*innen „outen“ müssten, wovor viele jüdische 

Schüler*innen Angst haben, da es im Rahmen der Thematisierung von Religionen im 

Unterricht häufig zu antisemitischen Erfahrungen oder Äußerungen kommt.264 

 
262 Vernünftig glauben, 121. 
263 Vgl. Kapitel 2.1. 
264 Vgl. Kapitel 4. 



 

84 

 

Vergleicht man die Ergebnisse dieser Arbeit mit den Arbeiten von Fiedler, Rothgangel und 

Spichal, dann ist eine Verbesserung hinsichtlich der Darstellung des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses sichtbar. Die Ergebnisse dieser Arbeit zeigen, dass dieses überwiegend 

angemessen dargestellt wird. Besonders positiv kann dafür die Darstellung des Verhältnisses 

Jesu zu Pharisäern genannt werden. Pharisäer werden entsprechend nicht als Negativfolie 

verwendet und vielmehr als Jesu „Gesprächspartner“265 betitelt. Es werden lediglich 

vereinzelte Ambivalenzen innerhalb der Kategorien sichtbar, die einer Überarbeitung 

bedürfen, um Vorurteile gegenüber Jüd*innen nicht zu bestärken. Insgesamt wird das 

Verhältnis zwischen Judentum und Christentum positiv dargestellt, sodass die Spaltung des 

Christentums vom Judentum nicht als Wurzel des Jüd*innenhasses dient. 

Betrachtet man abschließend noch einmal die Forschungsfragen und -hypothesen, kann 

festgehalten werden, dass das Judentum sowie das jüdisch-christliche Verhältnis 

überwiegend angemessen und es nur vereinzelt verkürzt, einseitig oder falsch dargestellt 

wird. Dabei sind aber einige Aspekte kritisch zu betrachten, da sie stereotype Vorurteile und 

sogar antisemitische Tendenzen aufweisen. Infolgedessen kann die erste Hypothese dieser 

Arbeit aufgrund der gennannten problematischen Anteile anhand der dargestellten 

Analyseergebnisse nur zum Teil bestätigt werden. Inwiefern Prozesse des Othering bei der 

Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-christlichen Verhältnisses erfolgen, wurde in 

diesem Kapitel ausführlich dargelegt. Die zweite Hypothese kann bestätigt werden, da 

anhand der Analyseergebnisse offengelegt wird, dass auch vermeintlich angemessene 

Darstellungen des Judentums sowie des jüdisch-christlichen Verhältnisses inhärente 

Prozesse des Othering bergen. Dies kann insbesondere im Rahmen interreligiösen Lernens 

aufgezeigt werden.  

Insgesamt kann anhand der vorliegenden Arbeit aufgezeigt werden, dass Schulbücher eine 

Art Eigengewicht haben, indem sie didaktisches Agieren vorstrukturieren. Demnach gehen 

von ihnen selbst Gegebenheiten im Lernprozess aus. Als Ausblick dieser Arbeit steht daher 

die fächerübergreifende Lehrer*innenprofessionalisierung im Fokus. Prozesse des Othering 

können nur bewältigt werden, wenn sie erkannt, untersucht und kritisch reflektiert werden. 

Eine kritische Selbstreflexivität der Lehrer*innen hinsichtlich subjektiver Vorurteile sowie 

die Metareflexivität religionsunterrichtlicher Praxis können dazu beitragen, 

Otheringprozesse aufzudecken und somit anfanghaft zu vermeiden.266 

 
265 Moment mal! 1, 80. 
266 Vgl. GRÜMME, Praxeologie, 179, 186-187. 



 

85 

 

9. Reflexion des Forschungsprozesses 

Im Folgenden soll eine Methodenreflexion sowie eine Reflexion des gesamten 

Forschungsprozesses vorgenommen werden. 

Die Anwendung der Methode der Qualitativen Inhaltsanalyse nach Mayring stellte zunächst 

eine Herausforderung dar, weil sie zuvor weitgehend unbekannt war. Der unerfahrene 

Umgang könnte demnach zu methodischen Fehlern geführt haben. Auch der umfangreiche 

Analysekorpus könnte in der Anwendung der Methode zu Konzentrationsfehlern geführt 

haben. Der Analysekorpus wurde lediglich anhand eines gesamten Durchgangs analysiert. 

Aufgrund des Umfangs wurde kein zweiter Durchgang vorgenommen. Dieser wäre bei einer 

einzelnen Forschenden aber durchaus sinnvoll, um methodische Fehler zu vermeiden. Durch 

den zeitlich begrenzten Rahmen war ein zweiter Analysedurchgang nicht möglich. Die 

Codierungen konnten insgesamt nur stichprobenartig überprüft werden, was zu Fehlern oder 

zur Verfälschung geführt haben könnte. Im Hinblick auf das Kategoriensystem stellte sich 

die Erkenntnis heraus, dass es einerseits zu differenziert war. Aus diesem Grund kam es zu 

Zuordnungsschwierigkeiten, die auch nicht anhand von Kodierregeln vermieden werden 

konnten. Andererseits war das Kategoriensystem nicht differenziert genug und hätte in noch 

engerer Verzahnung mit dem untersuchten Material erstellt werden müssen. Dies gestaltete 

sich aber als schwierig, da es Ziel war, eine möglichst große Anzahl an Themen der 

verschiedenen Sekundarstufen aufzugreifen. Demnach wäre es für zukünftige 

Forschungsvorhaben sinnvoll, die Analyse explizit auf vereinzelte Klassenstufen zu 

reduzieren und das Kategoriensystem hinsichtlich entwicklungspsychologischer Aspekte 

der Zielgruppe der ausgewählten Schulbücher anzupassen, um so präzisere Ergebnisse zu 

erhalten. Mit dem Ziel einen möglichst breitgefächerten Korpus zu untersuchen, bildet das 

angefertigte Kategoriensystem dieser Arbeit einen Querschnitt der behandelten Themen der 

verschiedenen Sekundarstufen ab, wobei während der Analyse dennoch Schwerpunkte 

gesetzt wurden. 

Hinsichtlich der Gütekriterien konnte keine Reliabilitätsprüfung erfolgen, da es sich um eine 

einzelne Forschende handelte. Um methodische Ungenauigkeiten bei der Überschneidung 

von Kategorien aufgrund von Zuordnungsproblemen zu vermeiden, ordnete die Forschende 

Codierungen immer theoriegeleitet zu, wodurch Validität gewährleistet werden sollte. 

Validität hat bei der Qualitativen Inhaltsanalyse grundlegend Vorrang vor der Reliabilität, 

da qualitative Forschung hauptsächlich theoriegeleitet erfolgt. Denn solange theoretische 



 

86 

 

Stringenz bewahrt wird, sind kleine methodische Ungenauigkeiten akzeptabel.267 Das 

Gütekriterium der Objektivität wurde durch die Forschende überwiegend anhand der 

theoretischen Stringenz gewährleistet. Dennoch muss angeführt werden, dass bei der 

Fragestellung bezüglich der Otheringprozesse ein selektiver Blick mit vermehrt „negativem“ 

Fokus in der Untersuchung des Materials erfolgte, weshalb „negative“ Auffälligkeiten mehr 

beachtet wurden als „positive“. Trotz dessen zeigen die Analyseergebnisse aber deutlich, 

dass „Positives“ schließlich doch häufiger codiert wurde als „Negatives“ und sich daher um 

eine authentische Darstellung und Objektivität bemüht worden ist. 

Mit Blick auf die aufgestellten Kategorien fiel während der Analyse auf, dass eine 

Gewichtung einzelner Kategoriendefinitionen sinnvoll wäre, um noch differenziertere 

Ergebnisse zu erhalten. Es erfolgten Codierungen, die mehr und weniger ausschlaggebend 

sind. Das verwendete Kategoriensystem dieser Arbeit reichte aber dennoch aus, um einen 

ersten Überblick hinsichtlich der Forschungsfragen zu erhalten. Bei der Erstellung des 

Kategoriensystems griff die Forschende auch auf ausgewählte Fachliteratur jüdischer 

Autor*innen zurück, um deren Perspektive zu berücksichtigen. Darüber hinaus wäre der 

Einbezug von Jüd*innen während des Forschungsprozesses sinnvoll, vor allem bei 

Zuordnungsschwierigkeiten oder inhaltlichen Problemen. Folglich wäre es für zukünftige 

Forschungsvorhaben wünschenswert, in engerer Kooperation mit Jüd*innen zu arbeiten. 

Denn gerade die Grenze fachwissenschaftliche Kenntnisse sowie die mangelnde Erfahrung 

der Forscherin mit der Methode, führten während des Forschungsprozesses an manchen 

Stellen zu Schwierigkeiten und Unsicherheiten.  

Deutliche Grenzen der Methode kamen im Rahmen der Fragestellung zum Vorschein, 

inwiefern durch die erfolgte Darstellung des Judentums und des jüdisch-christlichen 

Verhältnisses Otheringprozesse angestoßen werden. Dies lässt sich an einigen Beispielen 

der Analyseergebnisse sowie deren Diskussion aufzeigen. Textbestandteile, die anhand des 

Kodierleitfadens als „Wird angemessen dargestellt“ codiert wurden, weisen dennoch 

Otheringmechanismen auf. Hier zeigt sich, wie komplex das Phänomen Othering ist. Um 

Otheringprozesse zu dechiffrieren, muss oftmals „zwischen den Zeilen“ gelesen werden. 

Folglich können Otheringkonzepte nur schwerlich operationalisiert werden. Die Methode 

samt Kategoriensystem eignete sich demnach gut, um die Darstellung des Judentums und 

des jüdisch-christlichen Verhältnisses zu untersuchen und weniger, um Otheringprozesse 

aufzudecken. Im Hinblick auf die Fragestellung um das Konzept des Othering wäre es 

 
267 Vgl. MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse, 50-51. 



 

87 

 

zudem sinnvoll, nicht nur die Schüler*innenausgaben der Schulbücher zu betrachten, 

sondern auch die dazugehörigen Lehrer*innenausgaben zu den Schulbuchreihen zu 

untersuchen, da diese Kommentare zum (didaktischen) Umgang mit den Materialien 

enthalten können. Derartige Kommentare könnten auf mögliche Otheringprozesse 

hinweisen und für eine grundlegende Sensibilität bei Lehrkräften sorgen. Dadurch kann 

Otheringmechanismen entgegengewirkt werden, die durch Lehrer*innen unbewusst 

angestoßen werden. Eine weitere Grenze der Methode stellt die Codierung nicht 

vorhandener Aspekte dar. Aspekte, die nicht vorzufinden waren, konnten entsprechend nicht 

codiert werden. So wird die erwähnte Verwurzelung des Christentums im Judentum 

beispielsweise codiert, wenn diese ausdrücklich erwähnt wird. Wird diese nicht ausdrücklich 

erwähnt, kann dies zwar der didaktischen Reduktion geschuldet sein, jedoch können auch 

nicht erwähnte Aspekte auf Problematiken hinweisen, die durch die gewählte Methode nicht 

erfasst werden konnten.  

Die Thematiken rund um Otheringtheorien, Israel, Erscheinungsformen des Antisemitismus 

sowie die fachwissenschaftliche Expertise hinsichtlich der jüdischen Religion und deren 

Praktiken sind sehr komplex und setzen viel Erfahrung sowie eine ausgeprägte 

Sensibilisierung für die Thematik voraus. So wurde die Forschende auch erst während des 

Forschungsprozesses und dessen Vorbereitung sensibilisiert, wodurch weitere Aspekte oder 

Auffälligkeiten womöglich nicht erkannt wurden.   

Dennoch eignete sich die Methode im Rahmen dieser Arbeit, da sie eine qualitative Sichtung 

des untersuchten Materials ermöglichte. Die Forscherin konnte sich intensiv mit den 

analysierten Schulbüchern auseinandersetzen, sodass insgesamt eine erfolgreiche Analyse 

durchgeführt werden konnte und zusätzlich die Sensibilität der Forscherin für die Thematik 

gefördert wurde. In Bezug auf die vorliegenden Rahmenbedingungen sowie auf das 

Forschungsinteresse dieser Arbeit kann diese zum Großteil dadurch legitimiert werden, dass 

diese in einem hohen Maß zur Lehrer*innenprofessionalisierung der Forscherin beigetragen 

hat. Darüber hinaus sollen die Ergebnisse dieser Arbeit künftige, vertiefende 

Forschungsvorhaben sowie eine Überarbeitung der analysierten Schulbücher anstoßen und 

dementsprechend genutzt werden. 

10. Fazit 

In der vorliegenden Arbeit sollte untersucht werden, wie das Judentum sowie das jüdisch-

christliche Verhältnis in aktuellen Schulbüchern für den christlichen Religionsunterricht 

dargestellt wird und inwiefern anhand dieser Darstellungen Prozesse des Othering erfolgen 

oder angestoßen werden. Diesbezüglich wurde eingangs die Hypothese aufgestellt, dass die 



 

88 

 

Darstellungen überwiegend angemessen erfolgen und nur einige marginale Fehler oder 

Ungenauigkeiten zu finden sein werden. Die weitere Hypothese wurde aufgestellt, dass 

inhärente Prozesse des Othering auch bei einer vermeintlich angemessenen Darstellung 

ersichtlich werden, vor allem im Zuge des interreligiösen Lernens. 

Die Analyse zeigt, dass in den Schulbüchern versucht wird, das Judentum und insbesondere 

auch jüdisches Leben in Deutschland in seiner Vielfalt darzustellen. Zudem wird der 

Doppelcharakter des Judentums als Religion und Volk in ausgewählten Schulbüchern 

differenziert thematisiert. Alle Schulbücher thematisieren die Schoah angemessen, wobei 

das Judentum nicht in eine Opferrolle gedrängt, sondern auch als eigenständige Größe 

dargestellt wird. Die wenigen Ergebnisse bezüglich des Themas rund um Israel sind sehr 

ambivalent. Deswegen bedarf es hinsichtlich dieser Thematik einer Überarbeitung. 

Innerhalb der Fachliteratur bestehen zur Thematisierung von Israel als konfliktträchtigen Ort 

konträre Meinungen. Als Kompromiss bietet sich an, Israel in den unteren Schulstufen 

überwiegend als spirituelle Heimat für Jüd*innen zu thematisieren. Mit steigendem Alter 

kann der Nahostkonflikt aber im Religionsunterricht reflektiert betrachtete werden, um 

israelbezogenen Antisemitismus entgegenzuwirken. 

Die Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses erfolgt ebenfalls überwiegend 

angemessen. Die Verwurzelung des Christentums im Judentum wird in den untersuchten 

Schulbüchern hinreichend und angemessen thematisiert. Darüber hinaus werden Judentum 

und Christentum gesondert bei der Thematisierung von Jesus miteinander in Beziehung 

gesetzt. Im Besonderen fällt auf, dass das Verhältnis Jesu zu Pharisäern durchweg 

angemessen thematisiert wird und diese nicht als Negativfolie für die Botschaft Jesu 

verwendet werden. Die restlichen Kategorien weisen lediglich vereinzelte Verkürzungen 

auf. Das neuralgische Thema der Verantwortung für Jesu Tod weist in einigen Schulbüchern 

allerdings kritische Textstellen auf, in denen nicht deutlich herausgestellt wird, dass die 

damaligen jüdischen Gruppierungen nicht für den Tod Jesu verantwortlich sind. Hier ist 

dringend eine Überarbeitung notwendig, da ansonsten stereotype Vorurteile wie „Juden als 

Christusmörder“ weiter tradiert werden, die womöglich auch auf heutige Jüd*innen 

übertragen werden können. Insgesamt kann die erste Hypothese dieser Arbeit aufgrund 

problematischer Tendenzen nur zum Teil bestätigt werden. 

Hinsichtlich der zweiten Fragestellung dieser Arbeit zeigt die Analyse, dass nicht nur in der 

Darstellung des Judentums sowie des jüdisch-christlichen Verhältnisses, die vereinzelt als 

verkürzt, einseitig oder falsch eigestuft wird, Prozesse des Othering sichtbar werden. Denn 

auch in vermeintlich angemessenen Darstellungen, insbesondere im Zuge interreligiösen 



 

89 

 

Lernens, werden Otheringprozesse aufgedeckt. Als ein ausschlaggebendes Beispiel dafür sei 

an dieser Stelle nochmals auf die „Drei-Religionen-Grundschule“ verwiesen. Die 

Analyseergebnisse legen dar, wie komplex Otheringprozesse sind und wie verdeckt sie im 

Hintergrund erfolgen können. Besonders paradox ist dabei die Tatsache, dass sie häufig im 

Rahmen des interreligiösen Lernens vollzogen werden, das eigentlich zu einem toleranten 

und respektvollen Miteinander verschiedener Religionen beitragen soll und Andere in ihrem 

Anderssein* anerkannt werden sollen. Die Ergebnisse dieser Arbeit zeigen hingegen, dass 

durch die Konstruktion von Gruppenzugehörigkeiten und Fremdheit Praxen der 

Objektivierung performativ als relationale Operation unter Bedingungen der christlichen 

positionellen Superiorität erfolgen. Hierbei werden Jüd*innen zu Anderen* gemacht, um die 

eigene christliche Identität zu behaupten. Derartige Objektivierungspraktiken machen 

Jüd*innen zu „Exemplaren“, wodurch das Anderssein des Anderen* als Voraussetzung von 

Respekt und Toleranz alles andere als gewürdigt wird. Darüber hinaus wird in den 

untersuchten Schulbüchern versucht, für Antisemitismus zu sensibilisieren. Dennoch lassen 

sich auch antisemitische und antijudaistisch Tendenzen und Anteile ausfindig machen, die 

dringend überarbeitet werden müssen. Dementsprechend kann die zweite Hypothese anhand 

der Analyseergebnisse bestätigt werden. 

Insgesamt wird anhand dieser Arbeit ersichtlich, dass Schulbücher trotz jeweiliger 

Zulassungsverfahren nicht frei von Fehlern und Verzerrungen sind. Hierbei wird die 

Verantwortung der jeweiligen Lehrer*innen deutlich. Prozesse des Othering können nur 

bewältigt werden, wenn sie erkannt, untersucht und kritisch reflektiert werden. Eine kritische 

Reflexivität der Lehrer*innen hinsichtlich religionsunterrichtlicher Praxis kann dazu 

beitragen, Otheringprozesse aufzudecken und somit anfanghaft zu vermeiden. Darüber 

hinaus ist aber auch die kritische Selbstreflexivität ausschlaggebend, da Lehrer*innen nicht 

frei von subjektiven Vorurteilen sind, auch, wenn diese der eigenen Intention der Toleranz 

widersprechen, prägen sie das eigene unterrichtliche Handeln maßgeblich mit. Allein die 

kritische Selbstreflexion von Lehrer*innen unter dem Gesichtspunkt vorherrschender 

Strukturen sowie der eigenen Verstrickung in diese eröffnet die Möglichkeit zur Kritik und 

Dekonstruktion von Othering und der Bekämpfung von Antisemitismus im 

Religionsunterricht. Die vorliegende Arbeit soll demnach den Anstoß geben, die Thematik 

dieser Arbeit als wesentliches Element der Professionalisierung der 

Religionslehrer*innenbildung zu fordern. 

Der christliche Religionsunterricht hat sich als ein Ort herausgestellt, der Prozesse des 

Othering und antisemitische sowie antijüdische Vorurteile aufweist und fördern kann. Da 



 

90 

 

diese Problematik abermals aufgedeckt wurde, sollte sie nun bekämpft werden. Dabei dient 

der christliche Religionsunterricht immer noch als Chance, denn er ist allen voran ein Ort, 

der die radikale Solidarität Jesu mit Marginalisierten zum Leitbild hat. Damit hat jede*r 

christliche Religionslehrer*in die Pflicht, in die Nachfolge Jesu zu treten und für unsere 

Geschwister im Glauben einzustehen – zumal das Christentum dazu beigetragen hat, dass 

das Judentum und Jüd*innen bis heute Marginalisierung erfahren. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

91 

 

Literaturverzeichnis 

AHRENS, JEHOSCHUA, Auf dem Weg zu einer Partnerschaft: jüdische Perspektiven zum 

Christentum. In: Religion unterrichten, Jg. 3, Heft 1, Göttingen 2022. 

ALTMEYER, STEFAN u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten (Jahrbuch der 

Religionspädagogik 36), Göttingen 2020. 

BACH, ALISA, Mein jüdisches Leben in Deutschland – Positionsbestimmungen 1960-2020. 

In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten (Jahrbuch der 

Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 8-10. 

BERNSTEIN, JULIA, Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Analysen – 

Handlungsoptionen. Mit Online-Materialien, Weinheim 2020. 

DIES./ DIDDENS, FLORIAN, Antisemitismus an Schulen. Empirische Befunde (Zeitschrift für 

Pädagogik und Theologie 73(2)), Berlin-Boston 2021, 151-165. 

BURRICHTER, RITA/ EPPING, JOSEF (Hg.), Sensus Religion. Vom Glaubenssinn und Sinn des 

Glaubens, München 2013. 

CASTRO VARELA, MARÍA DO MAR/ DHAWAN, NIKITA, Postkoloniale Theorie. Eine kritische 

Einführung (Cultural studies 36), 2., komplett überarbeitete Aufl., Bielefeld 2015.  

CHERNIVSKY, MARINA/LORENZ, FRIEDERIKE, Antisemitismus im Kontext Schule. 

Deutungen und Umgangsweisen von Lehrerinnen an Berliner Schulen, Berlin 2020. 

DIETERICH, VEIT-JAKOBUS/ RUPP, HARTMUT (Hg.), Kursbuch Religion. Sekundarstufe ⅠⅠ. 

Arbeitsbuch für den Religionsunterricht in der Oberstufe, Stuttgart 2021. 

EDERBERG GESA/ EDERBERG NILS, Jüdische Bildung in Deutschland. Judentum leben in 

Familie, Synagoge und Schule (Grundschule Religion 30), Seelze-Velber 2010, 8-

11. 

ERLBAUM, SHILA, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen 

Religionsunterricht thematisiert werden? In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum 

und Islam unterrichten (Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 134. 

FAVA, ROSA, Die Neuausrichtung der Erziehung nach Auschwitz in der 

Einwanderungsgesellschaft. Eine rassismuskritische Diskursanalyse, Berlin 2015; 

zugleich: Hamburg, Univ. Diss. 2013. 

FIEDLER, PETER, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht. Analysen, 

Bewertungen, Perspektiven (Lernprozeß Christen Juden 1), Düsseldorf 1980. 

FREUDING, JANOSCH/ LINDNER, KONSTANTIN, Stereotype und Othering in religiösen 

Bildungsprozessen. Herausforderungen für die Religionslehrer*innenbildung. In: 

MOUHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. 

Herausforderungen für das interreligiöse Lernen (Religiöse Bildung kooperativ 1), 

Göttingen 2022, 89-106. 

GRÜMME, BERNHARD, Praxeologie. Eine längst überfällige Bereicherung für die 

Religionspädagogik (Theo-Web 20(1) 2021, 179-193. 

HOFF, GREGOR MARIA, Aktuelle christliche Perspektiven auf den Dialog zwischen Judentum 

und Christentum – eine katholische Perspektive. In: Religion unterrichten, Jg. 3, Heft 

1, Göttingen 2022, 15-19. 



 

92 

 

HOMOLKA, WALTER, „Eine erstaunliche Diversität von Orientierungen“ – zur Pluralität im 

gelebten Judentum in Deutschland. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und 

Islam unterrichten (Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 40-52. 

HUSMANN, BÄRBEL/ MERKEL, RAINER (Hg.), Moment mal! Evangelische Religion 1, 

Stuttgart-Leipzig 2020. 

DIES., Moment mal! Evangelische Religion 2, Stuttgart-Leipzig 2021. 

KUCKARTZ, UDO, Mixed Methods. Methodologie, Forschungsdesigns und Analyseverfahren 

(Lehrbuch), Wiesbaden 2014. 

LANGENHORST, GEORG, Trialogische Religionspädagogik. Interreligiöses Lernen zwischen 

Judentum, Christentum und Islam, Freiburg 2016. 

MAYRING, PHILIPP, Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken (Pädagogik), 11., 

aktualisierte und überarb. Aufl., Weinheim u.a. 2010. 

MECHERIL, PAUL/ THOMAS-OLALDE, OSCAR, Religion als Differenzierungsoption. Die 

Identifikation migrationsgesellschaftlicher Anderer. In: BERNHARD GRÜMME/ 

THOMAS SCHLAG/ NORBERT RICKEN (Hg.), Heterogenität. Eine Herausforderung für 

Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft (Religionspädagogik innovativ 

37), Stuttgart 2021, 110-123. 

DIES., Die Religion der Anderen. Anmerkungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. 

In: BIRGIT ALLENBACH/ URMILA GOEL/ MERLE HUMMRICH/ CORDULA WEISSKÖPPEL 

(Hg.), Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven (Religion – 

Wirtschaft – Politik 4), Zürich 2011, 35-66. 

MEYER, KARLO, Grundlagen interreligiösen Lernens, Göttingen 2019. 

MICHALKE-LEICHT, WOLFGANG/ SAJAK, CLAUß PETER (Hg.), Vernünftig glauben. 

Arbeitsbuch für den katholischen Religionsunterricht, Braunschweig 2020. 

MILLS, SARA, Der Diskurs. Begriff, Theorie, Praxis. Aus dem Englischen von Ulrich Kriest, 

Tübingen-Basel 2007. 

PETZEL, PAUL/ RECK, NORBERT (Hg.), Von Abba bis Zorn Gottes. Irrtümer aufklären – das 

Judentum verstehen, 2. Aufl., Ostfildern 2017. 

REUTER, JULIA, Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des 

Fremden, Bielefeld 2002; zugleich: Aachen, Techn. Hochsch. Diss. 2001. 

RIEGEL, CHRISTINE, Bildung – Intersektionalität – Othering, Bielefeld 2016. 

ROSENTHAL, GILBERT S./ HOMOLKA, WALTER, Das Judentum hat viele Gesichter. Eine 

Einführung in die religiösen Strömungen der Gegenwart, Aktual. Neuaufl., Berlin 

2014. 

ROTHGANGEL, MARTIN, Antisemitismus als religionspädagogische Herausforderung. Eine 

Studie unter besonderer Berücksichtigung von Röm 9-11 (Lernprozeß Christen 

Juden 10), Freiburg-Basel-Wien 1995; zugleich: München, Univ. Diss. 1993. 

SAJAK, CLAUß PETER, Die Buchreligionen im Religionsbuch. Eine Untersuchung zur 

Darstellung von Judentum, Christentum und Islam in zugelassenen 

Unterrichtswerken für den Religionsunterricht. In: MOUHANAD KHORCHIDE u.a. 

(Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das 

interreligiöse Lernen (Religiöse Bildung kooperativ 1), Göttingen 2022, 165-188. 

SCHRÖDER, BERND, Judentum, als Thema christlich verantworteter Bildung, WiReLex 2015. 



 

93 

 

DERS., Judentum. In: RAINER LACHMANN/ MARTIN ROTHGANGEL/ BERND SCHRÖDER (Hg.), 

Christentum und Religionen elementar. Lebensweltlich – theologisch – didaktisch 

(Theologie für Lehrerinnen und Lehrer 5), Göttingen 2011, 113-138. 

DERS., Praktische Theologie und Religionspädagogik im Gespräch mit dem Judentum? 

Bilanzierende und perspektivische Überlegungen. In: PrTh 39 (2004), H. 4, 280-285. 

SCHWARZ-FRIESEL, MONIKA/ REINHARZ, JEHUDA, Die Sprache der Judenfeindschaft im 21. 

Jahrhundert (Europäisch-jüdische Studien 7), Berlin-Boston 2013. 

SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.), Kommission für die religiösen 

Beziehungen zum Judentum: „Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung, die 

Gott ge-währt“ (Röm 11,29). Reflexionen zu theologischen Fragestel-lungen in den 

katholisch-jüdischen Beziehungen aus Anlass des 50-jährigen Jubiläums von Nostra 

aetate (Nr. 4) (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 203), Bonn 2016. 

SPICHAL, JULIA, Vorurteile gegen Juden im christlichen Religionsunterricht. Eine qualitative 

Inhaltsanalyse ausgewählter Lehrpläne und Schulbücher in Deutschland und 

Österreich (Arbeiten zur Religionspädagogik 57), Göttingen 2015; zugleich: Wien, 

Univ. Diss. 2014. 

TAYLOR, CHARLES, Ein säkulares Zeitalter. Aus dem Englischen von Joachim Schulte, 

Berlin 2012, 856-886. 

TOMBERG, MARKUS (Hg.), Leben gestalten 1. Unterrichtswerk für den katholischen 

Religionsunterricht, Stuttgart 2020. 

WILLEMS, JOACHIM, Judentum und Islam, interreligiöses Lernen und Othering im 

christlichen Religionsunterricht. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und 

Islam unterrichten (Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 149-161. 

WITTEN, ULRIKE, Inklusion und Religionspädagogik (Religionspädagogik innovativ 38), 

Stuttgart 2021. 

ZENTRALWOHLFAHRTSSTELLE DER JUDEN IN DEUTSCHLAND E.V. (Hg.), Mitgliederstatistik 

der jüdischen Gemeinden und Landesverbände in Deutschland 1990-2000 (Auszug), 

Frankfurt am Main 2001. 

DIES., Mitgliederstatistik der jüdischen Gemeinden und Landesverbände in Deutschland 

2021 (Langversion), Frankfurt am Main 2022. 

 

Internetquellen 

BEN-RAFAEL, ELIEZER/ STERNBERG, YITZHAK/ GLÖCKNER, OLAF, Juden und jüdische 

Bildung im heutigen Deutschland. 2010:  https://archive.jpr.org.uk/object-ger188 

[Letzter Zugriff: 26.05.2022]. 

https://www.cjcuc.org/2015/12/03/orthodoxe-rabbinische-erklarungzum-christentum/ 

[Letzter Zugriff: 30.05.2022]. 

https://www.duden.de/rechtschreibung/man_jemand_irgendeiner_irgendeine [Letzter 

Zugriff: 06.07.2022]. 

https://www.duden.de/sprachwissen/sprachratgeber/Das-Passiv [Letzter Zugriff: 

06.07.2022]. 

https://www.meetajew.de/ [Letzter Zugriff: 09.07.2022]. 



 

94 

 

https://www.n-tv.de/politik/Wie-der-Judenhass-zurueckkommt-article21323279.html 

[Letzter Zugriff: 31.05.2022]. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html [Letzter Zugriff: 30.05.2022]. 

MINISTERIUM FÜR SCHULE UND BILDUNG DES LANDES NORDRHEIN-WESTFALEN, 

Kernlehrplan für die Sekundarstufe Ⅰ im Fach Katholische Religionslehre NRW (Heft 

3403) 2019:  

https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/lehrplan/204/g9_kr_klp_3403_20

19_06_23.pdf [Letzter Zugriff: 01.08.2022]. 

ZENTRALRAT DER JUDEN IN DEUTSCHLAND/ KULTUSMINISTERKONFERENZ, Gemeinsame 

Erklärung des Zentralrats der Juden in Deutschland und der Kultusministerkonferenz 

zur Vermittlung jüdischer Geschichte, Religion und Kultur in der Schule. 

2016:  https://www.kmk-zentralratderjuden.de/gemeinsame-erklaerung/ [Letzter 

Zugriff: 18.07.2022]. 

 

Tabellenverzeichnis 

Tabelle 1: Kodierleitfaden ................................................................................................... 38 

 

Abbildungsverzeichnis 

Abbildung 1: Ablaufmodell strukturierender Inhaltsanalyse (allgemein) ........................... 35 

Abbildung 2: Darstellung des Judentums in "Leben gestalten 1"........................................ 47 

Abbildung 3: Das Wort Schalom ......................................................................................... 49 

Abbildung 4: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in „Leben gestalten 1“ .. 51 

Abbildung 5: Darstellung des Judentums in „Vernünftig glauben“ .................................... 52 

Abbildung 6: Weltkarte religiöse Konfessionen  ................................................................. 53 

Abbildung 7: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in „Vernünftig glauben“ 55 

Abbildung 8: Darstellung des Judentums in "Sensus Religion" .......................................... 56 

Abbildung 9: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Sensus Religion" ..... 57 

Abbildung 10: Darstellung des Judentums in "Moment mal! 1" ......................................... 59 

Abbildung 11: Jüdische Jugendliche über ihre Religion ..................................................... 60 

Abbildung 12: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Moment mal! 1" .... 61 

Abbildung 13: Darstellung des Judentums in "Moment mal! 2" ......................................... 63 

Abbildung 14: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Moment mal! 2" .... 65 

Abbildung 15: Das Babylonische Exil ................................................................................. 66 

Abbildung 16: Darstellung des Judentums in "Kursbuch Religion" ................................... 66 

Abbildung 17: Religionszugehörigkeiten in Deutschland (2018) ....................................... 67 

Abbildung 18: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses in "Kursbuch Religion“68 



 

95 

 

Abbildung 19: Darstellung des Judentums insgesamt ......................................................... 69 

Abbildung 20: Darstellung des jüdisch-christlichen Verhältnisses insgesamt .................... 71 

Abbildung 21: Sonstige Auffälligkeiten insgesamt ............................................................. 71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


