
 

 

 

  

Universität Paderborn 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Katholische Theologie 

 

 

Masterarbeit zum Thema: 

Das christlich-jüdische Verhältnis im Wandel.   

Eine ethnographische Studie im katholischen       

Religionsunterricht der Sekundarstufe I 

 

 

 

 

Zur Erlangung des Grades: Master of Education 

Verfasserin: Doreen Levenig 

Abgabedatum: 26.01.2023 

 

 

Erstgutachter: Prof. Dr. Jan Woppowa 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Dr. Oliver Reis 



 

 

Inhalt 

1. Einleitung ...................................................................................................................... 1 

2. Theoretische Grundlagen zum christlich-jüdischen Verhältnis .................................... 2 

2.1 Geschichtliche Darstellung des Verhältnisses von Judentum und Christentum 2 

2.1.1 Theologische Perspektive: Das Judentum als Wurzel des Christentums.... 3 

2.1.2 Die Entwicklung des Antisemitismus ......................................................... 4 

2.1.3 Die Geschichte des gemeinsamen Dialogs nach 1945 ................................ 7 

2.1.4 Der gemeinsame Dialog heute .................................................................... 9 

2.2 Das lebendige Judentum in Deutschland ......................................................... 10 

2.3 Die Rolle des Judentums im katholischen RU ................................................. 11 

2.3.1 Der geschichtliche Blick in den katholischen RU .................................... 12 

2.3.2 Das Judentum im katholischen RU heute ................................................. 12 

2.4 Der Umgang mit dem Judentum im RU .......................................................... 15 

2.4.1 Die Theorie des Otherings ............................................................................. 15 

2.4.2 Die religionsdidaktische Fragestellung dieser Arbeit .................................... 20 

3. Das Forschungsdesign ................................................................................................ 20 

3.1 Der ethnographische Zugang ................................................................................ 21 

3.2 Qualitative Inhaltsanalyse ................................................................................ 22 

3.2.1 Datenerhebungsverfahren ......................................................................... 23 

3.2.2 Beschreibung des Samples und des Kontextes ......................................... 23 

3.2.3 Aufbereitungsverfahren ............................................................................ 24 

3.2.4 Auswertungsverfahren .............................................................................. 24 

4. Analyse und Darstellung der Ergebnisse .................................................................... 25 

4.1 Die Ergebnisse der qualitativen Inhaltsanalyse ..................................................... 26 

4.2 Die dichten Beschreibungen ................................................................................. 40 

4.2.1 Die Entstehung des Christentums aus dem Judentum ................................... 41 

4.2.2 Das jüdisch-christliche Miteinander in unserer Geschichte .......................... 43 



 

 

4.2.3 Motive und Ausprägungen christlichen Antijudaismus................................. 47 

4.2.4 Umdenken nach Ausschwitz .......................................................................... 50 

4.2.5 Jüdisch-christliches Miteinander heute .......................................................... 56 

5. Diskussion ................................................................................................................... 59 

6. Reflexion des Forschungsprozesses ............................................................................ 61 

7. Fazit/Konsequenzen für eine überarbeitete Unterrichtsreihe ...................................... 63 

8. Literaturverzeichnis .................................................................................................... 68 

Anhang ............................................................................................................................ 71 

Die Unterrichtsreihe: „Aus einer Wurzel – das jüdisch-christliche Verhältnis im 

Wandel“ ....................................................................................................................... 71 

Die verwendeten Arbeitsblätter bzw. Bilder: .............................................................. 73 

Die schriftlichen Abgaben der Schüler:innen ............................................................. 85 

Der Kodierleitfaden ................................................................................................... 107 

 



1 

 

1. Einleitung  

Als in der ersten Unterrichtsstunde der Unterrichtsreihe „Aus einer Wurzel – Das christ-

lich-jüdische Verhältnis im Wandel“ im katholischen Religionsunterricht1 einer 9. Klasse 

auf die Frage: „Judentum – was habe ich damit zu tun?“, die folgende schriftliche Antwort 

gegeben wurde, hat sich die Brisanz des Themas dieser Arbeit deutlich herausgestellt: 

Ich persönlich habe nichts mit dem Judentum zu tun. Trotzdem verachte ich sie nicht, weil sie eine 

andere Religion haben, oder einmal wohlhabender gewesen sind, als meine Vorfahren im Chris-

tentum. Außerdem sehe ich keinen Grund darin, Juden zu verfolgen oder zu ermorden, nur weil 

sie ein eventuell besseres Leben führen.2 

Die Hintergründe und Entstehung der Vorurteile, Stereotypen und Ressentiments, die in 

dieser und weiteren Aussagen der Schüler:innen gegenüber dem Judentum auftreten, wer-

den in dieser Arbeit erforscht und erläutert. Dass das Verhältnis zwischen dem Judentum 

und den christlichen Religionen nicht dem entspricht, wie es gleichberechtigen Religi-

onsgemeinschaften zusteht, belegen fortlaufend durchgeführte Studien und Umfragen. 

Wie katholische Schüler:innen zu diesem Verhältnissen stehen und wie sie das Judentum 

vorrangig in ihrem RU wahrnehmen, spielt dabei eine entscheidende Rolle, da es nicht 

selten vorkommt, dass der Bezugspunkt im RU der einzige in ihrer Entwicklung bleibt. 

Nicht erst das Attentat in Halle am 09.10.2019 hat deutlich gemacht, dass Antisemitismus 

nach wie vor eine große Rolle in der Gesellschaft und insbesondere im Leben der Jüdin-

nen und Juden in Deutschland spielt. Auch die Verwendung antisemitischer Codes auf 

den Demonstrationen gegen die Corona-Maßnahmen zeigen, dass die Zeit der ungleichen 

Behandlung von Jüdinnen und Juden in Deutschland noch nicht abgeschlossen ist. Eine 

wichtige Maßnahme dabei ist die Aufklärung über Mythen, Vorurteile und Stereotypen 

gegenüber dem Judentum sowie über die Beziehung des Judentums zum Christentum in 

der Vergangenheit und Gegenwart. An der Schule, an der die zugrundeliegende Studie 

dieser Arbeit durchgeführt wurde, ist dazu die Unterrichtsreihe „Aus einer Wurzel – das 

jüdisch-christliche Verhältnis im Wandel“ entwickelt worden. Das Unterrichtsziel ist ei-

nerseits, dass die Schüler:innen die herausfordernde Vergangenheit der Beziehung der 

beiden Religionen beschreiben können, dass ihnen andererseits aber auch mit Blick auf 

die Gegenwart und Zukunft ein Perspektivwechsel zu den Jüdinnen und Juden ermöglicht 

wird und dass sie eine Dialogbereitschaft herstellen. Als Fragestellung bei der Beobach-

tung der Schüler:innen im Verlauf dieser Unterrichtsreihe hat sich dabei die Folgende 

 
1 Religionsunterricht im Folgenden abgekürzt durch RU 
2 Rechtschreibfehler in den originalen Texten der Schüler:innen werden übernommen. 



2 

 

ergeben: Wie gehen Schüler:innen mit dem Thema Judentum und dem jüdisch-christli-

chen Verhältnis im katholischen RU um? Diese soll im Verlauf dieser Arbeit mithilfe von 

Gesprächsskizzen aus mündlichen Beiträgen sowie einigen schriftlichen Abgaben der 

Schüler:innen mit Bezug auf die theologische und religionsdidaktische Sichtweise in 

Form einer dichten Beschreibung dargestellt werden. Zum Schluss wird nach der Refle-

xion des Forschungsprozesses die Unterrichtsreihe mit den Ergebnissen der dichten Be-

schreibung kritisch beleuchtet und es werden daraus Konsequenzen für eine überarbeitete 

Unterrichtsreihe formuliert. 

2. Theoretische Grundlagen zum christlich-jüdischen Verhältnis 

In folgenden Abschnitt wird zunächst das Verhältnis zwischen dem Judentum und Chris-

tentum aufgezeigt. Dabei wird zuerst aus theologischer Sicht das Judentum als Wurzel 

des Christentums vorgestellt. Anschließend wird die Geschichte des Antisemitismus mit-

hilfe unterschiedlicher Erscheinungsformen vom Beginn des Christentums bis in die Ge-

genwart aufzeigt. Daran anknüpfend wird der Wandel des Verhältnisses von Judentum 

und Christentum nach dem Zweiten Weltkrieg beschrieben und schließlich der Stand des 

gemeinsamen Dialoges heute vorgestellt. Daraufhin werden Zahlen und Fakten zum heu-

tigen Judentum in Deutschland dargestellt. Danach werden unter der Fragestellung dieser 

Arbeit weitere Begriffe und Konzepte aus der Religionsdidaktik, die für das Thema rele-

vant sind, aufgeführt. Schließlich wird die Rolle des Judentum im katholischen RU in der 

Vergangenheit und Gegenwart beschrieben, um die Entwicklung des Umgangs mit dem 

Judentum weiter zu erforschen. 

2.1 Geschichtliche Darstellung des Verhältnisses von Judentum und Christentum 

Zum Verständnis der Inhalte, die in der untersuchten Unterrichtsreihe thematisiert wer-

den, wird im Folgenden zunächst aus theologischer Sicht die Geschichte des Christen-

tums aus dem Judentum heraus dargestellt. Anschließend wird die Entwicklung des An-

tisemitismus anhand verschiedener Erscheinungsformen beschrieben, die sich geschicht-

lich begründen lassen. Daraufhin wird der Wandel der Beziehung der beiden Religionen 

nach dem Zweiten Weltkrieg durch verschiedene Veröffentlichungen der katholischen 

Kirche und ihren Amtsträgern erklärt und schließlich wird aus der Sicht der jüdisch-

christlichen Verhältnisbestimmung durch Hinzunahme von Aussagen jüdischer Schü-

ler:innen die heutige Situation aufgezeigt, in der sich Jüdinnen und Juden in Deutschland 

befinden. 



3 

 

2.1.1 Theologische Perspektive: Das Judentum als Wurzel des Christentums 

Der Beginn der Beziehung zwischen dem Judentum und den Christentum stellt aus theo-

logischer Perspektive zugleich auch den Beginn der Entstehung des Christentums dar. 

Aufgrund der Tatsache, dass sich das Christentum aus dem Judentum heraus entwickelt 

hat, sind die Religionen grundlegend miteinander verbunden. Insbesondere das Christen-

tum kann sich ohne das Judentum nicht erklären.3 Paulus selbst schreibt im Neuen Testa-

ment in einem seiner sogenannten Römerbriefe: „Nicht du trägst die Wurzel, sondern die 

Wurzel trägt dich“ (Röm 11,18). Damit erinnert er die junge christliche Gemeinde als 

Adressat des Briefes daran, dass das Judentum die Wurzel ihres Glaubens, der Grund 

ihrer Existenz und der Ausgangspunkt ihrer religiösen Glaubenssätze ist. Die Christ:innen 

berufen sich zum erheblichen Teil auf dieselben „religiösen Quellen“4, den fünf Büchern 

Moses im Alten Testament, die im Judentum zusammengefasst Tora genannt werden. 

Jesus Christus, der als Ursprung des Christentums gilt, stammt aus einer jüdischen Fami-

lie. Zeit seines Lebens befolgt er die Tora und handelt in ihrem Glauben5: „Er lehrt die 

Tora, er tut sie; sein Weg und Leben ist gelebte Tora“6, so eine Beschreibung seiner gläu-

bigen Lebenshaltung. In seinen Predigten spricht Jesus von dem „Gott Abrahams, Isaaks 

und Jakobs“7. Er sieht seine jüdische Abstammung damit als selbstverständlich an. Jesus 

Beziehung zum Judentum und seine Entstehung aus dem Judentum heraus beschreibt der 

Evangelist Matthäus als Zitat Jesu in Mt 5,17: „Denkt nicht, ich sei gekommen, um das 

Gesetz und die Propheten aufzuheben! Ich bin nicht gekommen, um aufzuheben, sondern 

um zu erfüllen“. Der Bund, den Gott mit Abraham in Gen 15 und dem Volk Israel 

schließt, wird im Neuen Testament durch Aussagen wie die zuvor Genannte nach der 

Ankündigung in Jer 31,31 bestätigt.8 In der Auslegung der Bibel wird deutlich, dass Gott 

durch den Bund mit dem Volk Israel „alle[n] Völkern Segen“9 bringen möchte. Die Ver-

knüpfung des Alten mit dem Neuen Bund impliziert eine Beziehung des Judentums mit 

 
3 Vgl. hierzu und zum Folgenden BERND SCHRÖDER, Judentum, als Thema christlich verantworteter Bil-

dung. In: https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/; 01.12.2022. 
4 JULIUS H. SCHOEPS, »Den anderen lieben, obwohl er anders ist«. In: KatBi 140 (2015), 95. 
5 Vgl. ANGELIKA STROTMANN, Der historische Jesus: eine Einführung, Paderborn 2015, 141. 
6 HANS HERMANN HENRIX, Judentum und Christentum. Gemeinschaft wider Willen, Kevelaer 2004, 133. 
7 ERICH ZENGER, Die Bibel Israels – Grundlage des christlich-jüdischen Dialogs. In: SIEGFRIED VON KOR-

TZFLEISCH/ WOLFGANG GRÜNBERG/ TIM SCHRAMM (Hg.), Wende-Zeit im Verhältnis von Juden 

und Christen, Berlin 2009, 20. 
8 Vgl. CHRISTOPH DOHMEN, „Juden und Christen stützen sich auf die Autorität desselben Buches“. In: 

HUBERT FRANKEMÖLLE (Hg.), Juden und Christen im Gespräch über „Dabru emet – Redet Wahr-

heit“, Paderborn-Frankfurt am Main 2005, 81. 
9 GUIDO BALTES, Jesus, der Jude und die Missverständnisse der Christen, Marburg an der Lahn 2015, 166. 



4 

 

dem Christentum, die untrennbar ist und in Abhängigkeit steht.10 Missverstandene Deu-

tungen wie die Ablösung des Judentums durch das Christentum können damit theologisch 

widerlegt werden. 

2.1.2 Die Entwicklung des Antisemitismus 

Zur Darstellung der Geschichte der Beziehung des Judentums mit dem Christentum ge-

hört auch die „ca. 2000 Jahre alte Tradition“11 des Antisemitismus. Seit der Entstehung 

des Christentums wird Antisemitismus gelebt und von Jüdinnen und Juden erfahren. Mo-

tive seitens des Christentums beginnen mit der den Jüdinnen und Juden vorgehaltenen 

Ungläubigkeit, weil sie Jesus nicht als Sohn Gottes und Messias anerkennen oder mit dem 

Vorwurf, dass Jesus von Personen des Judentums gekreuzigt worden ist. Die Soziologin 

Julia Bernstein unterscheidet neun Erscheinungsformen des Antisemitismus, die die Au-

tor:innen Koch und Müller in ihrem Aufsatz „Antisemitismus und antisemitismuskriti-

sche Bildungsarbeit“12 wiedergeben. Die Differenzierung der Ausprägungen macht eine 

Darstellung der zeitlichen Entwicklungen des Antisemitismus möglich. Die verschiede-

nen Erscheinungsformen13 beziehen sich nicht nur auf christlich geprägte Phänomene, 

das Christentum gilt jedoch bei jeder dieser Formen „als Wurzelgrund des Antisemitis-

mus“.14 Die Unterscheidung ist aufgrund der Entwicklung der Gesellschaft und der Glo-

balisierung möglich. Die verschiedenen Erscheinungsformen werden im Folgenden skiz-

ziert, da sie sich zu Äußerungen der Schüler:innen während der Unterrichtsbeobachtung 

zuordnen lassen und damit eine Kategorisierung und ggf. eine Erklärung der Aussagen 

ermöglichen. 

Als erstes ist der Antijudaismus zu nennen, der seit der Antike existiert und weit verbrei-

tete Vorurteile, Verschwörungstheorien o.ä. gegenüber Jüdinnen und Juden inkludiert.15 

Beispiele von Verleumdungen, die durch das Christentum entstanden sind, sind die Ab-

lösung des Judentums durch das Christentum aufgrund des neu geschlossenen Bundes 

und die damit einhergehende verlorene Daseinsberechtigung des Judentums oder Vor-

würfe wie die des Gottes- bzw. Christusmordes.16 Die negative Haltung gegenüber dem 

 
10 Vgl. ZENGER, Die Bibel Israels, 84. 
11 GERDA E.H. KOCH/ RAINER MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit. In: 

MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen 

für das interreligiöse Lernen, Göttingen 2022, 65. 
12 Vgl. ebd., 65-85. 
13 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 67-71. 
14 Ebd., 67. 
15 Vgl. ebd. 
16 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 72f. 



5 

 

Judentum entwickelte sich demnach aufgrund von Vorwürfen und Lügen, die Christ:in-

nen gegenüber den Jüdinnen und Juden erhoben, die aus heutiger Sicht falsch und hetze-

risch sind. Auf diesem Feindbild aufbauend entwickelten sich die weiteren Erscheinungs-

formen des Antisemitismus, die aufgrund der Hetzjagd entstanden, die über Jahrhunderte 

durch das Christentum weitergeführt wurde. Die Machtposition der Kirche wurde dazu 

genutzt, dass sich diese Haltung nicht änderte. Deshalb konnte sich gegen Ende des 19. 

Jahrhunderts der moderne Antijudaismus entfalten,17 der die Mythen über die Anhä-

nger:innen des Judentums wissenschaftlich belegen wollte. Ein Beispiel ist die Zuschrei-

bung, dass Jüdinnen und Juden eine Disposition zum Kapitalismus hätten, was ihnen un-

gerechterweise Macht und Geld einbringen würde. Ganz aktuell sind die Verschwörungs-

theorien während der COVID-19-Pandemie zu nennen, bei denen Jüdinnen und Juden 

„als Urheber*innen oder Profiteur*innen der Pandemie und damit als allmächtig und böse 

imaginiert“18 werden. Der rassistische Antisemitismus hingegen bestimmt die „naturge-

mäße Andersartigkeit“19 der Jüdinnen und Juden, die biologisch in der Wesenheit der 

Gläubigen festgeschrieben sei. Aus dieser Haltung heraus entstanden zum Beispiel ent-

menschlichte oder tierähnliche Darstellungen von Personen jüdischen Glaubens. Auch 

die christlichen Kirchen beteiligten sich am rassistischen Antisemitismus. Bekannte Bei-

spiele sind erstens die Statuen von „Ecclesia und Synagoga“ an Kirchenportalen aus dem 

13. Jahrhundert, bei denen die Ecclesia durch Krone, Kelch und Lanze als siegreich de-

monstriert wird, währenddessen die Synagoga mit einer Binde vor den Augen, gesenkter 

Körperhaltung und gebrochener Lanze als Verliererin der Ecclesia gegenübersteht.20 Als 

zweites Beispiel sind die Reliefs der sogenannten „Judensau“ aus demselben Jahrhundert 

zu nennen, die auch heute noch über Kirchenportalen zu finden sind. Sie signalisieren 

Spott gegenüber der koscheren Essrituale des Judentums. Ergänzt wurden mittlerweile 

Erklärtafeln, die auf die Geschichte der Statuen hinweisen und sich von der Abwertung 

der Jüdinnen und Juden distanzieren.21 Im nationalsozialistischen Antisemitismus werden 

 
17 Vgl. ebd., 67. 
18 JULIA BERNSTEIN/ FLORIAN DIDDENS, Antisemitismus an Schulen. Forschungsbefunde und Hand-

lungsoptionen. In: MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. 

Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, Göttingen 2022, 29. 
19 KOCH/ MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit, 68. 
20 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 73. 
21Vgl. ULRICH KHUON, BGH-Urteil zur „Judensau“. Antisemitische Darstellung darf bleiben. In:  

https://www.deutschlandfunkkultur.de/urteil-zur-antisemitischen-darstellung-judensau-100.html; 

10.11.2022. 



6 

 

die Juden als Gefahr gegenüber der überlegenen „arischen Rasse“22 beschrieben, die ver-

nichtet werden müssten. Die Größe der Schuld, die das Christentum und insbesondere die 

Vertreter:innen der christlichen Kirchen unter anderem aus Selbstschutz während der Zeit 

des Nationalsozialismus durch Schweigen und Wegschauen auf sich geladen haben,23 ist 

nicht auszumachen, sodass bei dieser Erscheinungsform erneut ein Bezug zum Christen-

tum hergestellt werden kann. Die Entwicklung bezüglich dieses Themas wird im nächsten 

Kapitel beschrieben. Der islamische Antisemitismus als fünfte Erscheinungsform enthält 

antisemitische Zuschreibungen wie „Kindermörder Israel“24, die an religiöse Motiven wie 

der Ritualmordlegende aus dem Christentum angeknüpft sind. Im Krypto-Antisemitismus 

wird in der Kommunikation mit anderen Menschen über das Judentum und ihren Anhä-

nger:innen eine Abgrenzung geschaffen, die zu begründen versucht wird. Ein Beispiel ist 

die Aussage: „Ich habe nichts gegen Juden, aber […].“25 Wird die jahrhundertelang an-

dauernde Verfolgung der Jüdinnen und Juden abgeschwächt, negiert oder als abgeschlos-

sen bezeichnet und/oder geht damit die Forderung einher, die Schoah nicht mehr zu the-

matisieren, so ist das dem sekundären Antisemitismus zuzuordnen. Neben der direkten 

Verurteilung der Jüdinnen und Juden kommt es auch zu Ablehnung und Verleumdungen 

gegenüber dem Staat Israel mit teilweise denselben oder ähnlich gehaltlosen Gründen. 

Dies wird dann israelbezogener Antisemitismus genannt. Als letzte Erscheinungsform ist 

der Philosemitimus zu nennen, der Jüdinnen und Juden insgesamt unhinterfragte positive 

Eigenschaften zuschreibt, die jedoch nicht auf alle Gläubigen zutreffen und damit erneut 

zu Ablehnung führen können, wenn Personen des Judentums ihnen nicht entsprechen. 

Insgesamt kann bezüglich der Erscheinungsformen festgehalten werden, dass das Chris-

tentum seit Beginn seiner Entstehung anfänglich aus Abgrenzungsgründen, später auf-

grund von Machterhalt und Schuldabwehr, das Judentum deformiert und drangsaliert hat. 

Das hat dazu geführt, dass die Feindseligkeiten gegenüber den Jüdinnen und Juden in der 

Gesellschaft auf weitere Phänomene übertragen wurden. Koch und Müller fassen den 

Umgang mit dem Judentum seit der Entstehung des Christentums wie folgt zusammen: 

„Ganz nach Belieben waren Juden mal geduldet, mal gewünscht, mal vertrieben, verfolgt 

 
22 KOCH/ MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit, 68. 
23 Vgl. MARTIN KRAPF, Kein Stein bleibt auf dem anderen. Die christliche Schuld am Antisemitismus, 

Neukirchen-Vluyn 1999, 38. 
24 KOCH/ MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit, 69. 
25 Ebd., 69. 



7 

 

oder ermordet – sie gehörten nie ganz dazu, wurden als Fremde, als Andersartige oder als 

Bedrohung angesehen, selten als Bereicherung.“26 

2.1.3 Die Geschichte des gemeinsamen Dialogs nach 1945  

Die verheerendsten Auswirkungen des Antisemitismus entwickelten sich während des 

Zweiten Weltkrieges durch den Nationalsozialismus. Sechs Millionen Juden starben wäh-

rend des Holocausts. Die Rolle der katholischen Kirche in dieser Zeit wird bis heute ver-

sucht einzuordnen. Konzentriert werden kann sich dabei auf aktiv agierende Einzelper-

sonen, die der katholischen Kirche angehörten, veröffentlichte Worte der Bischöfe in den 

Hirtenbriefen oder auf das, was seitens der Kirche nicht thematisiert, verurteilt oder ge-

fordert wurde. Nach dem Ende des Krieges kam es zu einer Wende des Verhältnisses des 

Christentums zu anderen Religionen. Unterdessen es vor der Zeit der Nationalsozialisten 

kaum „Ansätze zu einem christlich-jüdischen Dialog“27 gab, wird seit dieser Zeit eine 

gemeinsame Debatte der Glaubensgemeinschaften für mehr Verständnis und Toleranz 

angestrebt. Im Folgenden werden die katholischen Stellungnahmen nach dem Ende des 

Zweiten Weltkrieges dargelegt, die über die Rolle der Kirche als Ganzes in der Zeit des 

Holocausts sprechen und die eine positive Veränderung bezüglich der Beziehung zum 

Judentum anstreben. In diesem Zusammenhang wird als wichtiger Akteur im Wandel der 

katholischen Sicht der ehemalige Papst Johannes Paul II. mit eingebracht. 

52 Tage nach der Rekapitulation der deutschen Wehrmacht edierten die Bischöfe aus 

Köln einen gemeinsamen Hirtenbrief, der ihre Erschütterung über die Taten der Natio-

nalsozialisten sowie ihre Dankbarkeit für das Ende des Krieges ausdrückt.28 Auffällig in 

diesem Schreiben ist, dass das Judentum sowie die Jüdinnen und Juden nicht explizit er-

wähnt werden, sondern dass stattdessen von der Vernichtung einer „Volkschaft“29 ge-

sprochen wird. Erst vier Jahre später erwähnt der Bischof von Berlin in einem Hirtenwort 

die „Ausrottung der Juden“.30 Anlass seiner Wortwahl ist der weiter vorhandene Antise-

mitismus in der Gesellschaft, dem er versucht entgegenzuwirken. Es dauert weitere zwölf 

 
26 Ebd., 74. 
27 JOSEF FOSCHEPOTH, Vor 50 Jahren: Die Gründung der Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammen-

arbeit. In: HANS ERLER/ ANSGAR KOSCHEL (Hg.), Der Dialog zwischen Juden und Christen. Ver-

suche des Gesprächs nach Ausschwitz, Frankfurt-New York 1999, 173. 
28 Vgl. zum gesamten Absatz ANSGAR KOSCHEL, Katholische Stellungnahme. In: HANS ERLER/ ANSGAR 

KOSCHEL (Hg.), Der Dialog zwischen Juden und Christen. Versuche des Gesprächs nach Aus-

schwitz, Frankfurt-New York 1999, 155-159. 
29 Ebd., 155. 
30 Ebd., 157. 



8 

 

Jahre bis 1961 erstmals in einem Gebet über die theologische Beziehung des Christen-

tums zum Judentum gesprochen wird: „In einer Wir-Form wird eine Mitschuld der Chris-

ten in Deutschland bekannt; von Schweigen, Unterlassen und (Mit-)Tun ist die Rede.“31 

Eine öffentliche Erklärung bleibt jedoch weiterhin aus.  

Die Erneuerung des Verhältnisses der beiden Religionen kann erst die im Zweiten Vati-

kanischen Konzil abgeschlossene Erklärung „Nostra Aetate“ im Jahr 1965 einleiten.32 In 

Artikel 4 sind folgende Festsetzungen entscheidend:33 Das Volk Israel wird als Wurzel 

der Kirche und als bleibend erwählt angesehen und in dieser Funktion entsprechend the-

ologisch gewürdigt. Das Christentum ist mit dem Judentum verbunden, nicht zuletzt des-

halb, weil Maria, Jesus, die Apostel und die ersten Christen Jüdinnen und Juden waren. 

Der Kollektivschuld der Jüdinnen und Juden am Tode Jesu wird sich widersetzt. Gegen-

seitige Einblicke und Gunst der Glaubensgemeinschaften werden durch den Dialog und 

die Forschung gefördert. Jegliche Form des Antisemitismus wird missbilligt. Was in der 

Erklärung noch offenbleibt, ist eine kritische Aufarbeitung des christlich motivierten An-

tijudaismus, die Formulierung eines kirchlichen Schuldbekenntnisses, die Würdigung des 

lebendigen Judentums, eine ablehnende Haltung gegenüber der eingetretenen Erfüllung 

der Verheißung des Alten Testaments durch das Neue Testament, eine Verurteilung der 

Judenmission sowie eine Erneuerung des Umgangs mit Israel.34 

Als jemand, der sich diesen Kritikpunkten stellte und sie umzusetzen versuchte, ist Papst 

Johannes Paul II. zu nennen. Bereits 1980 spricht er vom „niemals gekündigten Bund“ 

Gottes mit den Jüdinnen und Juden. Sechs Jahre später setzt er seine Worte in die Tat um, 

indem er als erster Papst die Synagoge in Rom besucht35 und in einer Rede vor Ort die 

Gläubigen „als »unsere bevorzugten […] älteren Brüder«“36 betitelt. 1998 wird unter Jo-

hannes Paul II. das zehn Jahre lang erarbeitete Dokument „We remember: Reflection on 

 
31 Ebd., 159. 
32 Vgl. ebd., 161. 
33 Vgl. hierzu und zum Folgenden ANDREAS RENZ, Die Juden und die katholische Kirche. In: KatBi 140 

(2015), 87. 
34 Vgl. ebd., 87f. 
35 Vgl. KARL-JOSEF KUSCHEL, Juden Christen Muslime. Herkunft und Zukunft, Düsseldorf 2007, 33. 
36 Vgl. STEFAN LOOS, Trotz der Irritationen. Es gibt keine Weg zurück. In: SIEGFRIED VON KORTZFLEISCH/  

WOLFGANG GRÜNBERG/ TIM SCHRAMM (Hg.), Wende-Zeit im Verhältnis von Juden und Christen, 

Berlin 2009, 351. 



9 

 

the Shoah“ veröffentlicht.37 Es beinhaltet die Entstehung des Christentums aus dem Ju-

dentum und beschreibt Beispiele von schuldhaften Verhalten von Christ:innen gegenüber 

Jüdinnen und Juden. Weiterhin fehlt eine eindeutige Formulierung über die Schuld, die 

die Institution Kirche trägt. So ein Schulbekenntnis, eingeschlossen einer Vergebungs-

bitte, spricht Papst Johannes Paul II. zwei Jahre später, am 12.03.2000, am ersten Fasten-

sonntag, aus.38 Anschließend realisiert er seine Versprechungen durch ein Treffen zum 

gemeinsamen Dialog und zur Erinnerung mit Vertreter:innen der jüdischen Gemeinde in 

Israel.39 

2.1.4 Der gemeinsame Dialog heute  

Und heute? Der gemeinsame Dialog läuft weiter an. Erinnerungen an die gewaltsame 

Vergangenheit werden zusammen aufrechterhalten. Gesellschaften für christlich-jüdische 

Zusammenarbeit haben durch gemeinsame Feste und Feierstunden das Ziel, „das Ver-

ständnis, die Zusammenarbeit und den religiösen Dialog zwischen Juden und Christen“40 

zu fördern. Ein wichtiger Beitrag ist die Anpassung der Inhalte des katholischen RUs, der 

beispielsweise den Dialog zwischen dem Judentum und dem Christentum als explizite 

Unterrichtsreihe formuliert, um den Schüler:innen das Verhältnis der beiden Religions-

gemeinschaften nahezubringen und die Notwendigkeit einer Verbindung offenzulegen. 

Als Rückschritt einzuordnen ist die Erlaubnis für die katholischen Traditionalisten der 

Durchführung der Karfreitagsbitte mit der Formulierung „Oremus et pro Judaeis“ im Jahr 

2009 durch Papst Benedikt XVI., die aufgrund der Herabwürdigung der Jüdinnen und 

Juden im Zweiten Vatikanischen Konzil verboten wurde.41 Die Aufarbeitung der Vergan-

genheit und die Durchsetzung des gleichberechtigen Umgangs der beiden Religionen 

dauert also weiter an. 

In Deutschland wird mit der Gründung des „Zentralrats der Juden“ 1950 der jüdischen 

Gemeinde gegenüber der Bundesregierung eine Stimme gegeben, die sich für ihre Inte-

ressen stark macht.42  So ist die Bundesregierung zum Beispiel seit dem 27.01.03, dem 

Holocaust-Gedenktag, vertraglich mit dem Zentralrat der Juden dazu verpflichtet, sich für 

 
37Vgl. hierzu und zum Folgenden ERNST LUDWIG EHRLICH, Der christlich-jüdische Dialog aus jüdischer 

Perspektive. In: HUBERT FRANKEMÖLLE (Hg.), Juden und Christen im Gespräch über „Dabru emet 

– Redet Wahrheit“, Paderborn-Frankfurt am Main 2005, 211. 
38 Vgl. HENRIX, Judentum und Christentum, 75. 
39 Vgl. ebd., 77. 
40 https://gcjz-berlin.de/; 16.11.2022. 
41 Vgl. SCHOEPS, »Den anderen lieben, obwohl er anders ist«, 92.  
42 Vgl. zum gesamten Abschnitt https://www.bmi.bund.de/DE/themen/heimat-integration/staat-und-reli-

gion/juedische-gemeinschaft/juedische-gemeinschaft-node.html; 18.11.2022. 



10 

 

ein gleichberechtigtes Miteinander des Judentums und des Christentums einzusetzen. 

Dazu zählen neben jährlichen Abgaben von 13 Millionen Euro auch die Unterstützung 

der Aufrechterhaltung und des Baus von Kulturstätten des Judentums sowie die Erweite-

rung von Sicherheitsmaßnahmen vor jüdischen Einrichtungen. Seit dem 01.05.18 wurde 

zudem „das Amt des Beauftragten der Bundesregierung für jüdisches Leben in Deutsch-

land und den Kampf gegen Antisemitismus“43 eingeführt. 

Ein Beispiel eines Projekts, das der Zentralrat der Juden in Deutschland zur Möglichkeit 

der Begegnung und des gemeinsamen Dialogs ins Leben berufen hat, ist „Meet a Jew“. 

Das Motto hierbei lautet: „Miteinander statt übereinander reden“.44 In persönlichen Tref-

fen erzählen Jüdinnen und Juden über ihr jüdisches Leben und repräsentieren in indivi-

dueller Art und Weise ihre Religion. Darüber hinaus ist eine Website erstellt worden, die 

zu Unterrichtszwecken genutzt werden kann und auf der digital junge Jüdinnen und Juden 

kennengelernt werden können. Anschließend wird durch Impulsfragen Aspekte des jüdi-

schen Lebens im eigenen Leben gesucht und übertragen. So können die Schüler:innen 

Gemeinsamkeiten und Unterschiede feststellen und durch das Judentum auch ihre eigene 

Religion besser kennenlernen. 

2.2 Das lebendige Judentum in Deutschland  

Die Notwendigkeit des Dialogs ist nicht nur durch die gemeinsame theologische Ge-

schichte des Christentums mit dem Judentum unabdingbar, sondern auch die Entwicklung 

der jüdischen Gemeinschaften in der Welt macht eine Begegnung aufgrund des Nebenei-

nanderlebens der Religionen erforderlich. Während vor dem Holocaust 1933 im Deut-

schen Reich ca. 560.000 Jüdinnen und Juden lebten,45 waren es im Jahr 1950 lediglich 

ca. 15.000 in der Bundesrepublik. Die Gründung des Zentralrats der Juden 1950 hatte 

sich u.a. zum Ziel gesetzt, die jüdische Gemeinschaft in Deutschland wieder aufzubauen. 

Durch die Zuwanderung von mehr als 215.000 jüdischen Migrant:innen seit 1990 aus der 

ehemaligen Sowjetunion ist die jüdische Gemeinschaft in Deutschland zur drittgrößten in 

Europa geworden und zählt aktuell ca. 95.000 Mitglieder. 

 
43 Ebd. 
44 https://www.zentralratderjuden.de/angebote/begegnung-dialog/meet-a-jew/; 18.11.2022. 
45 Vgl. zum gesamten Abschnitt https://www.bmi.bund.de/DE/themen/heimat-integration/staat-und-reli-

gion/juedische-gemeinschaft/juedische-gemeinschaft-node.html; 18.11.2022. 



11 

 

Als jüdische Schüler:innen 2015 nach ihrem Gefühl der Wahrnehmung des Judentums in 

Deutschland befragt werden, gibt es bezüglich des Ziels eines gemeinsamen Dialogs er-

nüchternde Antworten. Eine Schülerin gibt an, dass es nur „ganz ganz selten“46 Interesse 

oder Neugierde Andersgläubiger an ihrer Religion gäbe. Eine andere Schülerin nennt als 

Grund für den weiterhin vorhandenen Antisemitismus Unwissenheit, bei dem ihrer Mei-

nung nach Begegnungen helfen würden, die aber zu selten stattfinden würden.47 Darüber 

hinaus würden Jüdinnen und Juden heute weiterhin als Opfer des Zweiten Weltkrieges 

angesehen und nicht als Mitglieder einer lebendigen Glaubensgemeinschaft.48 Auf die 

Schlussfrage, was die Befragten den Leser:innen sagen möchten, antwortet eine jüdische 

Person: „Die sollen wissen, dass wir keine Aliens sind“.49 Die Auszüge des Interviews 

zeigen, dass bezüglich der Wahrnehmung des Judentums durch die Nichtjüdinnen und 

Nichtjuden in Deutschland noch Arbeit und Entwicklung notwendig ist, damit die leben-

dige Glaubensgemeinschaft der Jüdinnen und Juden in ihrer Pluralität und Vielfalt ent-

sprechend ernstgenommen wird.  

Von „dem“ Judentum als Ganzheit zu sprechen ist ebenso verkürzt wie in anderen Glau-

bensgemeinschaften. Eine Studie aus dem Jahr 2010 hat ergeben, dass sich von ca. 1200 

befragten Jüdinnen und Juden inner- und außerhalb der jüdischen Gemeinschaft 13,2% 

als ultra-/ orthodox, 22,3% als liberal, 32,2% als traditionell, aber nicht religiös gebunden, 

und 32,3% als säkular, also offiziell Jüdin oder Jude sind, aber sich selbst als nichtreligiös 

bezeichnen.50 Damit versteht sich mehr als die Hälfte der befragten Jüdinnen und Juden 

als nicht religiös (gebunden), was wiederum als gelebte Pluralität nicht dem Mehrheits-

bild des Judentums entspricht wie es in der Gesellschaft vertreten wird. 

2.3 Die Rolle des Judentums im katholischen RU 

Die Rolle des Judentums im katholischen RU hat eine Geschichte, die verschiedene Ent-

wicklungen in sich trägt. Es wird sich im Folgenden auf die Zeit nach dem Zweiten Welt-

krieg und ihre Entwicklung bis heute bezogen und anschließend wird ein Blick auf die 

Thematisierung des Judentums im katholischen RU im Lehrplan aus dem Jahr 2019 ge-

worfen. 

 
46 MATTHIAS BAHR, »Wir sind keine Aliens«. In: KatBi 140 (2015), 85. 
47 Vgl. ebd. 
48 Ebd., 86. 
49 Ebd. 
50 Vgl. WALTER HOMOLKA, »Eine erstaunliche Diversität von Orientierungen« - zur Pluralität im gelebten 

Judentum in Deutschland. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten 

(Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 42. 



12 

 

2.3.1 Der geschichtliche Blick in den katholischen RU  

Die Entwicklung der Darstellung des Judentums wie es heute im katholischen RU statt-

findet, zeichnet sich durch einen langen Prozess und Wandel aus. Viele Jahre hat der RU 

„an den Jüdinnen und Juden große Schuld auf sich geladen“.51 Personen jüdischen Glau-

bens wurden „über viele Generationen als verstockte Unmenschen dargestellt, die wegen 

dem Mord an Jesus zu Recht bestraft worden seien, und deren Religion vorüber sei“.52 

Die Ritualmordlegende ist eines der wiederkehrenden Motive des christlichen Antijuda-

ismus. Weitere Beispiele wurden bereits thematisiert und können auch als Tonus des 

früheren RUs betrachtet werden. Nach dem Zweiten Weltkrieg ist die Sicht auf das Ju-

dentum mit den Erinnerungen der Schoah verbunden, sodass die Präsentation des Juden-

tums als eigenständige und lebendige Religion für die Menschen missverständlich und 

befremdlich wirkte.53 Die Darstellung als gleichwertige Religion entstand erst nach einem 

Umdenken in den 60er und 70er Jahren.54 Entscheidend auf dem Weg der Festlegung des 

Judentums als Inhalt des RUs wie es heute ist, war unter anderem dass das bereits vorge-

stellte Dogma „Nostra Aetate“. Durch die Darstellung des Judentums als Ursprung des 

Christentums und als gleichwertige Religion, mit der ein gemeinsamer Dialog als Ziel 

gilt, kann im RU ab jetzt eine Haltung des Friedens und Respekts gegenüber Jüdinnen 

und Juden unterrichtet werden. Das Schuldbekenntnis des Papstes im Jahr 2000 ermög-

licht schließlich „eine kritische Aufarbeitung des christlich motivierten Antijudaismus“,55 

sodass das Christentum und die Rolle der Kirche während der Verbrechen gegenüber den 

jüdischen Gläubigen eingeordnet werden können und die Gründe für die gewaltsamen 

Entwicklungen nachvollziehbarer werden.  

2.3.2 Das Judentum im katholischen RU heute  

In diesem Abschnitt wird nun auf die Thematisierung des Judentums im katholischen RU 

heute geschaut, indem die Rolle des Judentums im Kernlehrplan analysiert wird. Dies ist 

neben der Darlegung der Entwicklung des Umgangs mit dem Judentum auch deshalb 

sinnvoll, da bei der Auswertung der Aussagen der Schüler:innen betrachtet werden kann, 

ob sie diese treffen, weil sie sie bereits aus dem RU in den Jahrgangsstufen zuvor kennen 

 
51 ANTON BUCHER, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht, In: GEORG LANGER/ GREGOR MA-

RIA HOFF, Der Ort des Jüdischen in der katholischen Theologie, Göttingen 2009, 156. 
52 Ebd. 
53 Vgl. MATTHIAS BAHR/ REINHOLD BOSCHKI, »Nostra Aetate« religionspädagogisch lesen. In: KatBi 140 

(2015), 103. 
54 Vgl. STEPHAN LEIMGRUBER, Von der Verketzerung zum Dialog: Darstellung und Behandlung der Juden 

im christlichen Religionsunterricht, In: https://www.jstor.org/stable/241667652; 01.12.2022. 
55 RENZ, Die Juden und die katholische Kirche, 87f. 



13 

 

oder ob es sich um ihre eigene Meinung handelt. Zu erwähnen ist, dass es sich um den 

Kernlehrplan aus dem Jahr 2019 für den Abiturjahrgang G9 handelt, da es sich bei der 

beobachteten Klasse um den ersten Jahrgang handelt, der wieder im G9 System sein Abi-

tur machen wird und dies dem Modell entspricht, das in Zukunft durchgeführt wird. 

Zu den Aufgaben und Zielen des Faches katholische Religion gehört unter anderem, dass 

den Schüler:innen „die Fähigkeit zu einem verantwortlichen Umgang mit […] anderen 

Religionen und Weltanschauungen“56 erteilt wird und sie Toleranz und Akzeptanz ge-

genüber diesen Religionen zeigen. Dies geschieht, indem sie die Glaubenspraxen anderer 

Religionen kennenlernen,57 und sie sich so in Ansätzen „in andere Lebens- und Erlebens-

weisen“58 einfühlen können. Zudem soll ihnen auf diese Weise die Möglichkeit gegeben 

werden, „ihre eigenen religiösen und moralischen Überzeugungen [zu] prüfen, ggf. [zu] 

revidieren und weiter[zu]entwickeln“.59 

Der Lehrplan der Sekundarstufe I unterteilt sich in die Kompetenzbereiche und Inhalts-

felder des Faches bis zum Ende der Erprobungsstufe und bis zum Ende der Sekundarstufe 

I. In beiden Phasen ist das Judentum Inhalt des Faches. Hervorzuheben ist, dass das Ju-

dentum in zweifacher Sicht thematisiert wird. Zum einen wird die Beziehungsgeschichte 

des Christentums und Judentums thematisiert. In dieser Phase wird das Judentum als die 

Wurzel des Christentums dargestellt. Außerdem wird Jesus als Jude vorgestellt und die 

Fragen der frühchristlichen Entwicklung aus dem Judentum heraus werden behandelt. 

Zum anderen „gilt es, das Judentum – analog zum Islam, Buddhismus u.a. – als Religion 

[…] verständlich zu machen“.60 Hierbei geht es um grundlegendes Wissen über die jüdi-

sche Lebenspraxis und die Vielfalt des lebendigen jüdischen Lebens, aber auch um die 

Entwicklung des Judentums. Hervorgehoben wird außerdem für das Verständnis des 

Selbstverständnisses der Jüdinnen und Juden das „Alleinstellungsmerkmal des Juden-

tums […] als politisch-nationale Größe bzw. als »Volk«“,61 das sich aufgrund der ver-

gangenen Geschehnisse ausgebildet hat. 

 
56 https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/lehrplan/204/g9_kr_klp_3403_2019_06_23.pdf; 

01.12.2022, 8. 
57 Vgl. ebd., 8. 
58 Ebd., 10. 
59 Ebd., 9. 
60 SCHRÖDER, Judentum, als Thema christlich verantworteter Bildung, 24. 
61 Ebd. 



14 

 

Es gibt insgesamt sieben Inhaltsfelder, in denen zwei das Judentum thematisieren. Das 

erste Inhaltsfeld ist „Jesus, der Christus“ und das zweite „Weltreligionen im Dialog“.62  

Bezüglich des ersten Inhaltsfeldes wird in den jüngeren Klassen Jesus als gläubiger Jude 

und aus christlicher Sicht der im Alten Testament angekündigte Messias vorgestellt.63 Bei 

Klassen am Ende der Sekundarstufe I wird aus religiöser, politischer und gesellschaftli-

cher Sicht  „das Konfliktpotenzial der Botschaft Jesu“64 behandelt, bei der insbesondere 

der Tod Jesu als „Konsequenz seines Lebens“65 herausgestellt wird und damit eine 

Schuldzuschreibung seines Todes gegenüber den Jüdinnen und Juden seiner Zeit ausge-

schlossen wird. Hinzu kommt, dass die Begriffe „Messias“ und „Christus“ als „Glaubens-

aussagen“66 verstanden werden sollen und damit eine Differenz zum Judentum ausge-

räumt wird und eine Annäherung zu den Personen möglich ist, die Christus nicht als die-

sen verstehen.  

Im zweiten oben genannten Inhaltsfeld geht es um die Thematisierung von Weltreligio-

nen, bei der das Judentum neben dem Christentum und dem Islam vorgestellt wird. Der 

inhaltliche Schwerpunkt der jüngeren Klassen ist dabei der Glaube und die Lebensgestal-

tung von Anhänger:innen dieser Religionen.67 Die Schüler:innen informieren sich über 

die jüdischen Rituale und Handlungen sowie über die Beziehung der Religionen zueinan-

der und wie sie sich in diesen Beziehungskonstellationen jeweils entwickelt haben. Dabei 

wird die gemeinsame Abstammung von Abraham festgelegt. Der Fokus auf „die gemein-

same Wurzel“68 wird im gleichen Inhaltsfeld im späteren RU vertieft und die Entwicklung 

des christlich-jüdischen Verhältnisses in der Geschichte wird beschrieben.69 Dabei sollen 

die Schüler:innen die „Spuren jüdischer Kultur und Geschichte“70 in ihrer Umgebung 

untersuchen. Zudem werden im Zusammenhang mit der Erläuterung der Erscheinungs-

formen des Antisemitismus die „Notwendigkeit und Bedeutung des interreligiösen Dia-

logs für ein friedliches Miteinander in der Gesellschaft“71 hervorgehoben. Es kann bereits 

 
62 Vgl. https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/lehrplan/204/g9_kr_klp_3403_2019_06_23.pdf;  

01.12.2022, 21-24. 
63 Vgl. ebd., 21f. 
64 Ebd., 30. 
65 Ebd. 
66 Ebd., 30. 
67 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 24. 
68 Ebd., 33. 
69 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
70 Ebd. 
71 Ebd. 



15 

 

an dieser Stelle gesagt werden, dass sich die erforschte Unterrichtsreihe auf dieses In-

haltsfeld bezieht. 

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die Schüler:innen des katholischen RU das Ju-

dentum einerseits als geschwisterliche Religion kennenlernen sollen, aus der das Chris-

tentum entstanden ist und der auch Jesus angehörte, und ihnen andererseits das lebendige 

Judentum als vom Christentum losgelöste Religion mit eigenen Glaubensansätzen und 

Traditionen nahegebracht werden soll. Beabsichtigt wird eine respektvolle und wertschät-

zende Perspektive des Christentums auf das Judentum mit dem Ziel, einen gemeinsamen 

Dialog durch Wertschätzung und Interesse herzustellen. 

2.4 Der Umgang mit dem Judentum im RU 

Wie es sein kann, dass bei den Schüler:innen abwertende und negative Aussagen über 

das Judentum und seinen Mitgliedern wie die in der Einleitung beschriebene und weitere 

entstehen, soll in diesem Absatz geklärt werden. Dazu werden Begriffe und Konzepte 

vorgestellt, die zu unwahren oder herabwürdigenden Ansichten gegenüber jüdisch gläu-

bigen Menschen führen, und woraus Prozesse entstehen, die als problematisch zu bewer-

ten sind. Im Anschluss daran wird die zugrundeliegende Fragestellung dieser Arbeit vor-

gestellt, die aus der theoretischen Grundlage im Umgang mit dem Judentum im RU re-

sultiert und die die Prozesse, die im RU bei der Thematisierung des Judentums ablaufen, 

hinterfragt. 

2.4.1 Die Theorie des Otherings 

Bei der Beobachtung des Umgangs der Schüler:innen mit dem Judentum und dem jü-

disch-christlichen Verhältnis kann auf Konzepte zurückgegriffen werden, die auf solchen 

Beobachtungen in der Gesellschaft und im RU aufbauen. Nicht selten sind dabei Domi-

nanzstrukturen zu finden, die oft unbewusst in interreligiösen Lernprozessen mit einspie-

len.72 Diese Strukturen können zu einer Haltung der Hierarchie und Überlegenheit führen, 

die die Schüler:innen unbemerkt in sich tragen. In diesem Abschnitt werden Hintergründe 

vorgestellt, die diese Einstellung hervorbringen können. Da sind zum einen „unbemerkte 

Differenzkonstruktionen“73 zu nennen. Diese entstehen zum Beispiel durch die Formu-

lierung oder die Initiierung von „Begegnungen“ mit anderen Religionen oder durch die 

 
72 Vgl. JOACHIM WILLEMS, Judentum und Islam, interreligiöses Lernen und Othering im christlichen Reli-

gionsunterricht In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten (Jahrbuch der 

Religionspädagogik 36), Göttingen 2020, 159. 
73 JANOSCH FREUDING/ KONSTANTIN LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen. 

Herausforderungen für die Religonslehrer*innenbildung. In: MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), 



16 

 

„Vorstellung“ oder das „Kennenlernen“ einer anderen Religion.74 Implizit wird dadurch 

eine unnatürliche Trennung hervorgerufen, die so in der Lebenswelt der Schüler:innen 

nicht stattfindet. Aus diesem Grund benötigen die Begegnungen „didaktische Reflexio-

nen“75 über Sprache und Ausdrucksformen, damit das Kennenlernen nicht zu einer Ab-

wendung führt. Darüber hinaus spielt Religion im Leben junger Menschen eine zuneh-

mend geringere Rolle,76 sodass nicht davon ausgegangen werden kann, dass die Religion, 

zu der sich die Jugendlichen offiziell bekennen, ihnen wahrlich vertrauter ist als die, die 

sie „verstehen wollen“. Als weitere Form wird die „Vorstrukturierung interreligiöser und 

weltanschaulicher Bildungsprozesse durch den Weltreligionsbegriff“77 bezeichnet. Diese 

trifft auf das Judentum insofern zu, als dass es durch die Zuordnung als Weltreligion als 

relevant und wichtig zu kennen bewertet wird, währenddessen kleinere Religionen be-

deutungslos und das Wissen über sie als nutzlos erscheint. Weiterhin wird die „fremd 

machende Theoriebildung“78 genannt, die die Gegenüberstellung verschiedener Religio-

nen beinhaltet. Die „fremde“ Religion, die es kennenzulernen gilt, wird von den Schü-

ler:innen dabei einerseits als persönlich irritierend wahrgenommen und andererseits 

durch gesellschaftliche und institutionelle Einordnung als ihrer Welt nicht-zugehörig re-

gistriert. Zum anderen sind Strukturen der „untergründig tradierte[n] Dispositive“79 der 

Ausgrenzung zu beobachten, die sich vor allem in der Sprechweise über Religionen be-

merkbar machen. Mit inbegriffen sind dabei zum Beispiel die unbewusste Verwendung 

von rassistischen Wörtern, die Übernahme von Stereotypen gegenüber Religionsmitglie-

dern oder in Bezug auf das Judentum „die Reduktion des Judentums auf eine Religion 

der »Verfolgung«, des »Holocausts« sowie die damit einhergehende Nichtberücksichti-

gung jüdischen Lebens in der BRD nach 1945/90“.80 

Aufgrund der zuvor vorgestellten Strukturen, mit denen Schüler:innen in der Auseinan-

dersetzung mit dem Judentum und weiteren Religionen konfrontiert werden, kommt es 

zu verschiedenen Umgangsformen mit dieser Differenz und Fremdheit, die auf unter-

schiedliche Weise einen Prozess der Zuschreibung und Ablehnung beinhalten können. 

 
Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, Göt-

tingen 2022, 92. 
74 Vgl. hierzu und zum gesamten Absatz ebd., 92-97. 
75 BAHR, »Nostra Aetate« religionspädagogisch lesen, 101. 
76 Vgl. MATHIAS ALTBERT u.a. (Hg.), Jugend 2019. Eine Generation meldet sich zu Wort, Weinheim-Basel-

Beltz 2019, 151ff. 
77 FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 94. 
78 Ebd., 95. 
79 Ebd., 96. 
80 Ebd., 97. 



17 

 

Als erste Form ist dabei von einer „Abgrenzung“81 zu sprechen. Das Judentum wird als 

fremde Religion vorgestellt und damit von den Schüler:innen auch als diese wahrgenom-

men. Der Fokus liegt auf den Unterschieden der Glaubensgemeinschaften und um sich 

auf die eigene Religion zu konzentrieren, werden differente Zuschreibungen beider Glau-

bensformen gemacht. Der Politikwissenschaftler Huntington beschreibt dieses Verhalten 

wie folgt: „»Wir wissen wer wir sind, wenn wir wissen wer wir nicht und gegen wen wir 

sind«“.82 Diese Markierung anderer Gruppen und Gemeinschaften wird in der Religions-

didaktik als „Othering“83 bezeichnet. Die im vorherigen Absatz vorgestellten Strukturen 

werden „Otheringstrukturen“84 genannt. Othering bringt eine Kennzeichnung zum Aus-

druck, die Fremdheit und Vertrautheit zugleich bedeutet. In dem Sprechen über „die“ 

Anderen wissen alle Beteiligten, wer mit „den“ Anderen gemeint ist und wer zu dieser 

Zuschreibung dazugehört. Das Wissen und der Grund ihrer „Andersheit“ ist in diesem 

Denken bekannt und akzeptiert. Religiöse Othering-Prozesse machen sich im RU auf Sei-

ten der Schüler:innen im Sprechen und Schreiben über andere Religionen bemerkbar, auf 

Seiten der Lehrer:innen und des Materials können im Vorstellen anderer Religionen oder 

in der Vermittlung zweier Glaubensgemeinschaften unbewusst Kennzeichnungen einer 

Wir- und Ihr-Gruppe hergestellt werden.85 Dies suggeriert bei den Schüler:innen, dass die 

Unterschiede der Religionen wichtiger wären als ihre Gemeinsamkeiten, weshalb von den 

Religionslehrkräften eine fortlaufende Reflexion der eigenen Haltung und getätigter Aus-

sagen vonnöten ist, um Othering-Prozesse wahrzunehmen und entsprechend zu reagieren. 

Um die Schilderungen und Erklärungen der Schüler:innen während der Unterrichtsreihe 

einordnen zu können, erfolgt nun eine Begriffsbestimmung, was die verschiedenen For-

men der Abgrenzungen betrifft.86 Da ist zunächst die Haltung des „Vorurteils“87 zu nen-

nen. Vorurteile sind in jedem Weltbild eines Menschen kollektiv vorhanden und dienen 

dazu, sich Struktur und Orientierung zu verschaffen. Sie können sowohl positive als auch 

 
81 Vgl. GERT PICKEL, Stereotype und Vorurteile als Herausforderung für das interreligiöse Lernen. In: 

MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen 

für das interreligiöse Lernen, Göttingen 2022, 14ff. 
82 PAUL MECHERIL/ OSCAR THOMAS-OLALDE, Die Religion der Anderen. In: BRIGIT ALLENBACH u.a. (Hg.), 

Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven, Zürich 2011, 42. 
83 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 46ff. 
84 FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 92. 
85 Vgl. WILLEMS, Judentum und Islam, interreligiöses Lernen und Othering im christlichen Religionsunter-

richt, 149-151. 
86 Vgl. hierzu und zum gesamten Abschnitt PICKEL, Stereotype und Vorurteile als Herausforderung für das 

interreligiöse Lernen, 14ff. 
87 Ebd., 15. 



18 

 

negative Erwartungen beinhalten. Die Denkmuster können jedoch ferner zu einer ableh-

nenden Haltung gegenüber bestimmten Gruppen führen, die auf Annahmen beruhen, die 

durch stigmatisierenden Zuschreibungen entstanden sind. Vorurteile resultieren aus „Ste-

reotypen“.88 Diese werden als „kognitive Strukturen, die unser Wissen, unsere Überzeu-

gungen und Erwartungen über eine Gruppen von Menschen entfalten“,89 definiert. Ist eine 

Merkmalszuschreibung einer Gruppe aufgrund einer erfahrungsbezogenen Übereinstim-

mung mit einer Minderheit erfolgt, können diese Stereotype auf andere Gruppenmitglie-

der übertragen werden, was dann in Vorurteilen mündet. Die Herausforderung im Um-

gang mit Stereotypen und Vorurteilen besteht darin, dass sie aufgrund einer einzelnen 

Erfahrung getroffen sein können und dann meist stabil sind und das Denken und Handeln 

der Menschen stark beeinflussen.90 In Beziehung zu Vorurteilen sind „Ressentiments“91 

zu nennen. In dieser Bezeichnung sind die negativen Gefühle der Person, die sich dieser 

Abgrenzung bedient, bedeutsam.92 Eigene Unsicherheit und Schwächegefühle gegenüber 

einer anderen Gruppe führen zu Ablehnung und Verunglimpfung anderer. Folge solcher 

Ressentiments können die Formulierung von Verschwörungstheorien oder Dominanzver-

halten innerhalb der Gesellschaft sein, die zu Antisemitismus führen. Bezieht sich die 

Ablehnung auf eine „kulturell oder sozial benachteiligte Gruppe oder Minderheit und 

schlägt es in diskriminierende Handlungen um, dann spricht man […] von Rassismus“.93 

Insbesondere die stark negativen Othering-Prozesse sind oft latent im eigenen Denken 

verankert und werden dann unbewusst ausgelebt.94 Deshalb ist es wichtig zu betonen, 

dass die Einordnung der Aussagen der Schüler:innen als Vorurteil, Ressentiment usw. 

nicht bedeutet, dass die Jugendlichen in ihrer individuellen Denkweise diese Stereotypen, 

Abgrenzungen o.ä. in sich tragen und sie vertreten, sondern dass es sich oftmals um eine 

„kollektive Einstellung“ 95 handelt, die unhinterfragt übernommen wird. Im RU ist es des-

halb wichtig, dass Lehrkräfte gezielt geschult werden, Stereotype, Vorurteile, Ressenti-

ments und Rassismus zu erkennen, um diese Haltungen entsprechend einzudämmen. 

 
88 Ebd., 16. 
89 Ebd. 
90 Vgl. FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 89. 
91 PICKEL, Stereotype und Vorurteile als Herausforderung für das interreligiöse Lernen, 17. 
92 Vgl. ebd. 
93 Ebd. 
94 Vgl. HENRIK SIMOJOKI u.a., Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Religionspädagogische Klärungen 

und Anregungen für interreligiöses und religionskooperatives Lernen. In: MOIHANAD KHORCHIDE 

u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das interreligiöse Ler-

nen, Göttingen 2022, 227. 
95 PICKEL, Stereotype und Vorurteile als Herausforderung für das interreligiöse Lernen, 16. 



19 

 

Im Kontext der Dominanzstrukturen sind ebenfalls die vier „Religionserschießungsmodi“ 

nach Karlo Meyer zu nennen, die sich im Kontext der Diskussion um interreligiöses Ler-

nen für Sensibilität im Umgang mit Differenz und Dominanzverhältnisse aussprechen.96 

Als erstes ist der Blickwinkel der „religionswissenschaftlichen Forscher:innen“97 einzu-

nehmen, indem die Schüler:innen die Abgrenzungen und Stereotypen erkennen, die durch 

Ignoranz und Desinteresse an anderen Religionen entstehen. Es geht dabei um einen Per-

spektivwechsel, bei dem die Möglichkeiten der Religionsausübung und dem Sprechen 

über Religion aus der Sicht der Betroffenen gesehen werden. Beim zweiten Punkt steht 

„existenzielles Denken“ im Vordergrund, indem sich mit der spirituellen Praxis der Gläu-

bigen anderer Religionen beschäftigt wird und sie mit Einbezug der eigenen Wünsche 

und Sehnsüchte ausgeführt werden. Als drittes ist eine Thematisierung der Othering-Pro-

zesse während der Begegnung mit anderen Religionen wichtig, damit die anderen Gläu-

bigen nicht zu „den anderen“ gemacht werden. In der Funktion der „Brückenmanager:in-

nen“ werden die Schüler:innen sensibel in ihrer Ausdrucksweise und dem Sprechen über 

andere Glaubensgemeinschaften. Das vierte Erschließungsmodi beinhaltet als „globale:r 

Akteur:in“ die Schärfung des eigenen Bewusstseins gegenüber gesellschaftlicher Pro-

zesse und die Förderung des Engagement der Schüler:innen für die Gleichberechtigung 

aller Religionen. 

Vorzustellen sind bezüglich des Umgangs der Schüler:innen mit anderen Religionen 

ebenfalls die „Stile interreligiöser Verhandlungen“ nach Streib.98 Sie geben unterschied-

liche Formen der Behandlung fremder Religiosität wieder. Die Zuordnung der einzelnen 

Stile ist angelehnt an das Stufenmodell des Glaubens nach Fowler. Im ersten Stil wird das 

Fremde als fremd und angsteinflößend wahrgenommen, was zu Abwehr und Rückzug 

führen kann. Sie wird kleineren Kindern zugeschrieben, ist aber zum Beispiel im Umgang 

mit dem Thema Tod und Sterben auch bei Erwachsenen vorzufinden. Als zweites wird 

die eigene Denkweise bzw. in diesem Kontext die eigene Religiosität als alternativlos 

angesehen und es entsteht eine feindselige Furcht vor dem anderen. Der dritte Stil bein-

haltet eine „Schönwetterkollaboration“99. Das bedeutet, dass eine Zusammenarbeit mit 

einer anderen Religion stattfinden kann, jedoch mit einer Abwehrhaltung durchgeführt 

 
96 Vgl. WILLEMS, Judentum und Islam, interreligiöses Lernen und Othering im christlichen Religionsunter-

richt, 160. 
97 Die vier Begriffe der Religionserschließungsmodi sind entnommen aus: KARLO MEYER, Grundlagen in-

terreligiösen Lernens, Göttingen 2019, 189. 
98 Vgl. zum gesamten Abschnitt MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 295-297. 
99 Ebd., 297. 



20 

 

wird, die nicht auf einen gleichberechtigten Dialog aus ist. Als vierter Stil ist die „refle-

xive Assimilation oder Abgrenzung“100 zu nennen. Hier sind die Schüler:innen bereit, 

sich auf einen Dialog einzulassen, bei dem dann jedoch kontinuierlich die eigene Denk-

weise dargelegt wird und die Unterschiede zwischen den Religionen betont werden. In 

dem fünften und letzten Stil wird die andere Glaubensform als Herausforderung angese-

hen und es wird eine Neugierde geweckt. Sie wird auch als „Idealstil“101 bezeichnet, da 

in ihr eine andere Religion hinsichtlich ihres Mehrwerts betrachtet wird und eine Bezie-

hung hergestellt wird. Wichtig ist zu erwähnen, dass sich die Stile nicht mit Voranschrei-

ten des Alters stufenweise verändern, sondern dass das Erreichen eines höheren Stils zum 

Beispiel im RU durch offene Kommunikation und die Möglichkeit der Fragestellung der 

Schüler:innen gefördert werden kann. 

2.4.2 Die religionsdidaktische Fragestellung dieser Arbeit  

Die zuvor vorgestellten Begriffe und Konzepte beziehen sich auf den Umgang von Schü-

ler:innen mit Differenz und Fremdheit in Form der jüdischen Religion und des Verhält-

nisses dieser Religion zum Christentum, dem die Schüler:innen angehören. Um zu unter-

suchen, ob sich diese Prozesse und Strukturen auch in der beobachteten Schulklasse wie-

derfinden, wurde die Unterrichtsreihe mit der Fragestellung untermauert, die auch dieser 

Arbeit zugrunde liegt: Wie gehen Schüler:innen mit dem Thema Judentum und dem jü-

disch-christlichen Verhältnis im katholischen RU um? Aus dieser Frage ableitend wurden 

Wegmarker in Form von Arbeitsaufträgen und Fragestellungen entwickelt, die während 

der Unterrichtsreihe von den Schüler:innen bearbeitet wurden, und die zur Beantwortung 

der Frage beitragen. Sie werden in der dichten Beschreibung vorgestellt und analysiert. 

3. Das Forschungsdesign 

In diesem Kapitel erfolgt die Vorstellung des Forschungsdesigns. Es besteht zum einen 

aus der Auswertung der Forschungsfragen, die zu Beginn und am Ende der Unterrichts-

reihe von den Schüler:innen schriftlich beantwortet wurden. Die inhaltsanalytische Aus-

wertung der Antworten orientiert sich dabei an der qualitativen Inhaltsanalyse nach Ma-

yring. Zum anderen wurde ein ethnographischer Zugang gewählt, der Unterrichtsbe-

obachtungen und Aussagen der Beteiligten als dichte Beschreibung wiedergibt. Es kann 

 
100 Ebd. 
101 Ebd., 296. 



21 

 

deshalb von einem Mixed-Method-Ansatz gesprochen werden, bei dem die beiden Un-

tersuchungen „erst auf Ebene der Ergebnisse in Beziehung gesetzt werden“.102 Es wird 

zunächst der ethnographische Ansatz in der Unterrichtsforschung dargestellt, dessen Er-

kenntnisse in Form der dichten Beschreibung präsentiert werden. Als Grundlage dienen 

dabei sowohl Unterrichtsbeobachtungen, die in Form von Gedächtnisprotokollen ange-

fertigt wurden, als auch Bearbeitungen der Schüler:innen. Im Anschluss erfolgt dann die 

Vorstellung des Analyse- und Auswertungsverfahren der qualitativen Inhaltsanalyse. 

3.1 Der ethnographische Zugang 

Für die Unterrichtsbeobachtung wurde die Ethnographie ausgewählt, die eine teilneh-

mende Beobachtung beinhaltet. Ziel ist eine Beschreibung des Unterrichtsgeschehens mit 

bestmöglicher Präzision, einer vollumfänglichen Gesamtübersicht über die Situation und 

als Folge eine Verallgemeinerungsfähigkeit der Ergebnisse.103 Die Beobachtung ist so 

geplant, dass das vertraute Unterrichtsgeschehen aus den Augen eines Fremden und als 

unbekannte Kultur betrachtet wird.104 Dies wurde in dieser Arbeit gewährleistet, indem 

die Beobachterin den Religionskurs zuvor nicht kannte und deshalb ohne vorherige 

Kenntnisse über die Schüler:innen in die Beobachtung starten konnte. Da die dichte Be-

schreibung jedoch auf „Selektions-, Rekonstruktions- und Interpretationsprozesse[n]“105 

ruht, ist sie außerdem als „Produkt der schriftstellerischen Tätigkeit eines Kulturforschen-

den“106 zu verstehen. 

Um bei der Analyse der Beobachtungen einen umfassenden Blick auf die Situationen zu 

erlangen, ist es elementar, dass die Mitschriften, die während der Unterrichtsstunde an-

gefertigt werden, detailliert und übersichtlich sind sowie die Möglichkeit zur Übertragung 

auf andere Schulklassen bieten.107 Die Breite der Beobachtungen kann erreicht werden, 

indem während der Unterrichtsstunde zunächst Stichpunkte angefertigt werden, die an-

 
102 CARINA CARUSO, Das Praxissemester von angehenden Lehrkräften. Ein Mixed-Methods-Ansatz zur Ex-

ploration ausgewählter Effekte, Paderborn 2019, 152. 
103 Vgl. GEORG BREIDENSTEIN, Ethnographisches Beobachten. In: HEIKE DE BOER/ SABINE REH (Hg.), Be-

obachtung in der Schule – Beobachten lernen, Wiesbaden 2012, 31. 
104 Vgl. ebd., 40ff. 
105 BARBARA FRIEBERTSHÄUSER/ SOPHIA RICHTER, Dichte Beschreibung. In: RALF BOHNSACK/ MICHAEL 

MEUSER/ ALEXANDER GEIMER, Hauptbegriffe Qualitativer Sozialforschung, Stuttgart 2018, 42. 
106 Ebd., 43. 
107 Vgl. zum gesamten Abschnitt BREIDENSTEIN, Ethnographisches Beobachten., 41f. 



22 

 

schließend durch ein Gedächtnisprotokoll ausgeweitet werden. Dadurch, dass die Schü-

ler:innen in ihrer natürlichen Lebenswelt beobachtet werden, wird versucht, ihre Perspek-

tive auf den Unterricht einzunehmen.  

Die Unterrichtsreihe beinhaltet an gezielten Stellen konkrete Aufgaben- und Fragestel-

lungen, die die Schüler:innen bearbeiten sollen. Die Beobachtung findet jedoch kontinu-

ierlich statt, da mit dem sogenannten Feldzugang108 verschiedenste Eindrücke und Er-

kenntnisse gesammelt werden können, die über die geplanten Beobachtungen hinausge-

hen. Der Aufenthalt an der Schule diente lediglich dem Zweck der Forschung für diese 

Arbeit, sodass direkt ein analysierender Blick auf den Unterricht gegeben war. Durch die 

intensive Auseinandersetzung mit Studien zum Verhältnis vom Judentum mit dem Chris-

tentum vor der Durchführung der Unterrichtsreihe, konnten besondere und auffallende 

Verhaltensweisen ausgemacht und festgehalten werden. 

Nach der theoretischen und empirischen Untersuchung wurden die Ergebnisse der Unter-

richtsbeobachtung sowie der Bearbeitungen der Schüler:innen gebündelt und aufgearbei-

tet. Anschließend werden sie als dichte Beschreibung analytisch und literarisch in die 

Arbeit miteinfließen.109 Der/Die Lesende soll dabei die Möglichkeit erhalten, sich direkt 

in das Geschehen hineinversetzen zu können. Die Beschreibungen der Unterrichtssituati-

onen sind hierbei dicht mit den Daten aus der Literatur sowie den Ergebnissen der Aus-

wertungen verwoben. 

3.2 Qualitative Inhaltsanalyse 

Als weiteres Forschungsdesign ist die qualitative Inhaltsanalyse zu nennen, die sich auf 

die Bearbeitungen der Schüler:innen bezieht. In Anlehnung an Philipp Mayring erfolgt 

eine strukturierende qualitative Inhaltsanalyse mit induktiver Kategorienbildung.110 Dazu 

wird im Folgenden das Datenerhebungsverfahren vorgestellt, die Entstehung, Planung 

und Durchführung der Forschungsfragen wiedergegeben und anschließend das Aufberei-

tungs- und Auswertungsverfahren präsentiert.  

 
108 Vgl. hierzu und zum Folgenden SABINE BOLLIG/ MARC SCHULZ, Ethnographie. In: https://www.bibel-

wissenschaft.de/wirelex/das-wissenschaftlich-religionspaedagogische-lexikon/wirelex/sach-

wort/anzeigen/details/ethnografie/ch/23446a375d4ff939af5832953b48aa06/; 01.12.2022. 
109 Vgl. hierzu und zum Folgenden FRIEBERTSHÄUSER/ RICHTER, Dichte Beschreibung, 41f. 
110 Vgl. PHILIPP MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse: Grundlagen und Techniken, 13., überarb. Aufl.,  

Weinheim 2022, 65. 



23 

 

3.2.1 Datenerhebungsverfahren 

Vor der Planung der Unterrichtsreihe wurden Studien zum Umgang von christlichen 

Schüler:innen mit dem Judentum und zu der Rolle des Judentums im katholischen RU 

gesichtet. Diese haben dann zur Forschungsfrage dieser Arbeit geführt, die mithilfe der 

fünf Fragen zu Beginn und zum Ende der Unterrichtsreihe beantwortet werden soll. Die 

Unterrichtsreihe ist einerseits angelehnt an das Schulcurriculum der Schule, an der die 

Forschung durchgeführt wurde, andererseits ist sie unter dem Einschub von bestimmten 

Wegmarkern entstanden, die zu Forschungszwecken konzipiert und ausgewertet werden. 

Schriftliche Aufgaben bearbeiten die Schüler:innen auf einem separaten Arbeitsplatt. Sie 

werden anonym eingesammelt. Bei Fragen im Unterrichtsgespräch werden die Antworten 

der Schüler:innen stichwortartig mitgeschrieben. Im Anschluss an die Unterrichtsstunden 

werden zudem Gespräche mit der Lehrkraft über Auffälligkeiten während der Stunden 

geführt, die dann als Gedächtnisprotokoll festgehalten werden. 

Die Formulierung der Fragen eröffnet den Schüler:innen einen Blick auf die bevorste-

hende Unterrichtsreihe.111 Der Einstieg macht „die Relevanz des Lerngegenstands“112 für 

die Schüler:innen sichtbar und darüber hinaus können sie die Bedeutung in ihren Antwor-

ten hinterfragen. Zudem wird das Interesse der Schüler:innen geweckt, da sie einige Fra-

gen ggf. nicht beantworten können oder Unsicherheit bezüglich der Richtigkeit ihrer Ant-

worten besteht. Aufgrund der Aktualität des Themas können sie die bereits erlernten Un-

terrichtsinhalte mit ihrer persönlichen Wahrnehmung in der Gesellschaft vernetzen. 

Durch den ähnlichen Aufbau der Fragen, die zunächst nur durch die Fragewörter ausge-

tauscht werden, kann Irritation bei den Schüler:innen hervorgerufen werden, die sie als 

herausfordernd wahrnehmen, da es um eine genaue Überlegung geht, was mit dem jewei-

ligen Fragewort gemeint ist. Das steigert die Konzentration und sie kommen „ins Den-

ken“.113 Durch die zusätzliche Durchführung am Ende der Unterrichtsreihe kann die Ent-

wicklung zwischen der Prä- und Posterhebung festgestellt werden. 

3.2.2 Beschreibung des Samples und des Kontextes 

Die Unterrichtsreihe erstreckt sich über neun Wochen im Zeitraum vom 17.11.22 bis zum 

12.12.22. Sie wird montags in der wöchentlichen Doppelstunde von 9:35 - 11:10 Uhr mit 

 
111 Vgl. hierzu und zum gesamten Absatz RUDOLF ENGLERT/ SEBASTIAN ECK. R-A-D-E-V. Religionsun-

terrichtliche Lehrstücke im Praxistest, Bad Heilbrunn 2021, 142f. 
112 RUDOLF ENGLERT/ SEBASTIAN ECK. R-A-D-E-V. Religionsunterrichtliche Lehrstücke im Praxistest, Bad 

Heilbrunn 2021, 141. 
113 Ebd., 143. 



24 

 

einer fünfminütigen Pause von 10:20 - 10:25 Uhr im katholischen RU einer neunten 

Klasse durchgeführt. In dem Kurs sind 22 katholische Schüler:innen. Im Vorfeld wird 

eine Einverständniserklärung verteilt, die die Teilnahme der Schüler:innen an der Studie 

erlaubt. 20 der 22 Schüler:innen geben hierzu eine positive Rückmeldung. Die Beobach-

terin kennt die Schüler:innen zuvor nicht. 

Die Themen der einzelnen Unterrichtsstunden entsprechen den inhaltlichen Akzentset-

zungen, die in der Fachkonferenz der Schule vereinbart wurden. Es werden für vier Sit-

zungen schriftliche Aufgaben vorbereitet, die von der Verfasserin dieser Arbeit einge-

sammelt und ausgewertet werden. Darüber hinaus werden zwei Wahrnehmungsfragen für 

zwei Unterrichtsgespräche formuliert, bei denen die Schüler:innen sich begründet äußern 

sollen. Die Kompetenzüberprüfung besteht aus der Erarbeitung und Vorstellung einer 

Präsentation, bei dessen Vortrag ebenfalls auf gezielte Verhaltensweisen geschaut wird. 

Die Beobachtung hat sich insgesamt über die ganze Unterrichtsreihe erstreckt. 

3.2.3 Aufbereitungsverfahren 

Das Aufbereitungsverfahren bezüglich der schriftlichen Abgaben der Schüler:innen fin-

det durch das Abtippen der Texte statt. Durch Schriftabgleich konnten die Antworten 

anonym zugeordnet werden. Sie sind im Anhang dieser Arbeit alphabetisiert dargestellt 

zu finden. Die Unterrichts- und Gesprächsskizzen werden im Anschluss an die Unter-

richtsstunden ebenfalls am Computer festgehalten und durch ein Gedächtnisprotokoll er-

weitert. Sie sind Teil der dichten Beschreibung. 

3.2.4 Auswertungsverfahren 

Als Auswertungsverfahren wurde nach Mayring in Ansätzen die strukturierende qualita-

tive Inhaltsanalyse mittels Kategorienbildung gewählt.114 Bezüglich der Grundformen 

des Interpretierens wurden insbesondere die Strukturierung und die Zusammenfassung 

aufgrund der Häufigkeit bestimmter Aussagen und Verhaltensweisen als Kodierregeln 

genutzt.115 Der Kodierleitfaden ist im Anhang dieser Arbeit zu finden. Daraus wurden 

dann induktiv Kategorien gebildet, die sich zum Teil auch so in der Literatur zu diesem 

Thema wiederfinden und sich auf die Forschungsfragen beziehen lassen. Die Kategorien 

 
114 Vgl. zum gesamten Abschnitt MAYRING, Qualitative Inhaltsanalyse, 64-69. 
115 Vgl. ebd., 100f. 



25 

 

können sowohl auf die schriftlichen als auch auf die mündlichen Beiträge der Schüler:in-

nen angewandt werden. Als Interpretation der Ergebnisse folgt im nächsten Kapitel die 

qualitative Inhaltsanalyse.  

4. Analyse und Darstellung der Ergebnisse 

Zu Beginn der Analyse und Darstellung der Ergebnisse ist die Erkenntnis festzuhalten, 

dass eine Unterrichtsreihe einerseits präzise und durchdacht geplant werden kann, ande-

rerseits jedoch von Faktoren der Institution Schule abhängt, die nicht beeinflussbar sind. 

So dauert die für sieben Wochen angesetzte Unterrichtsreihe „Aus einer Wurzel – das 

christlich-jüdische Verhältnis im Wandel“ letztendlich neun Wochen und umfasst damit 

den Zeitraum vom 17.10.2022 bis zum 12.12.2022. Die Unterrichtsstunden finden mon-

tags von 9:35 Uhr bis 10:20 Uhr mit einer fünfminütigen Pause und von 10:25 Uhr bis 

11:10 Uhr statt. Das erste Treffen mit der Religionslehrkraft des Kurses ergab sich am 

08.09.2022 von 14:15 Uhr bis 16:30 Uhr. Hierbei wurde zunächst die Einverständniser-

klärung der Eltern für das Einsammeln der anonymen Arbeitsaufträge der Schüler:innen 

inhaltlich festgelegt, sodass sie in der nächsten Woche verteilt werden konnte und bis zur 

ersten Unterrichtsstunde am 17.10.2022 unterschrieben vorlag. Bei einer Anzahl von 22 

Schüler:innen konnten 20 Erklärungen eingesammelt werden, da zwei Schüler:innen 

keine Erklärung abgaben. In  dem ersten Gespräch wurde darüber hinaus die Unterrichts-

einheit auf sieben Wochen festgelegt, was 14 Unterrichtsstunden von 45 Minuten ent-

spricht. In dem Zusammenhang wurden zudem die einzelnen Themen und Inhalte der 

Stunden vereinbart. Orientiert wurde sich dabei am schulinternen Curriculum der Schule. 

In der Unterrichtsreihe wurden nach Rücksprache mit Herrn Prof. Dr. Woppowa soge-

nannte Wegmarker gesetzt, die zum Erkenntnisgewinn bezüglich der Fragestellung dieser 

Arbeit beitragen sollen. Sie beinhalten Wahrnehmungsfragen und Arbeitsaufträge, die 

von den Schüler:innen in Form eines Unterrichtsgesprächs oder als schriftliche Aufgabe 

bearbeitet werden. Um diese Wegmarker herum, entwickelte die Lehrkraft dann im Laufe 

der Zeit die vollständige Unterrichtsreihe. Aufgrund von Unterbrechungen wie durch In-

formationsveranstaltungen für die Schüler:innen, Probleme mit der Internetverbindung, 

einen Raumwechsel oder einem Krankheitsausfall der Lehrkraft musste die Unterrichts-

reihe wöchentlich angepasst und um vier Unterrichtsstunden verlängert werden. Die Un-

terrichtsreihe sowie verwendete Arbeitsblätter und Arbeitsaufträge sind im Anhang dieser 

Arbeit zu finden. 



26 

 

4.1 Die Ergebnisse der qualitativen Inhaltsanalyse 

Zu Beginn der Unterrichtsreihe wird nach der Vorstellung meiner Person und dem Hin-

tergrund des Forschungsprojektes eine Folie angeworfen mit dem Titel „Aus einer Wur-

zel – das jüdisch christliche Verhältnis im Wandel“. Darunter ist ein Bild vom Davidstern 

und ein Kreuz abgebildet. Der Lehrer erklärt, dass dies der Name der Unterrichtsreihe ist, 

die sie in den nächsten Wochen begleiten wird und dass er diese mit mir zusammen ent-

wickelt hat. Eine Schülerin fragt daraufhin irritiert in den Raum: „Wurzel?“. Die Lehr-

kraft nimmt diese Äußerung nicht wahr, jedoch zeigt sie, dass die Schüler:innen aufmerk-

sam und interessiert sind. Es scheint für sie spannend zu sein, Teil einer Forschung zu 

sein. Der Lehrer geht zur nächsten Folie über, die den Titel „Forschungsfragen“ trägt. 

Darunter steht folgender Arbeitsauftrag: 

Im Folgenden werden euch fünf Fragen zum Thema unserer Unterrichtsreihe „Aus einer Wurzel 

– das jüdisch-christliche Verhältnis im Wandel“ nacheinander vorgestellt.  

1. Murmelphase (1 Minute) 

Tauscht euch mit eurem Nachbarn über die Frage aus. 

2. Einzelarbeit (4 Minuten) 

a) Schreibe die Frage auf deinen Zettel. 

b) Beantworte die Frage schriftlich in ganzen Sätzen. Berücksichtige dabei dein Vorwissen und 

die Inhalte der Murmelphase. 

Hinweis: Im Verlauf der Stunde werden die Zettel von Frau Levenig für das Forschungsprojekt 

eingesammelt. → Bitte KEINEN NAMEN aufschreiben! 

Die gleiche Folie wird in der letzten Sitzung der Unterrichtsreihe erneut angeworfen nur 

mit geändertem Titel „Forschungsfragen zum Abschluss der Reihe“. 

Im Folgenden werden die Fragen nacheinander vorgestellt und die Antworten der Schü-

ler:innen miteinander verglichen. Während der Auswertung wurden aufgrund der Häu-

figkeit bestimmter Aussagen Kategorien gebildet, die nacheinander dargestellt werden. 

Zudem werden die Aussagen der Schüler:innen zu Beginn der Unterrichtsreihe mit denen 

am Ende der Einheit verglichen. Durch Schriftabgleich können die Antworten zugeordnet 

werden. Zu erwähnen ist, dass in der ersten Unterrichtsstunde eine Schülerin und in der 

letzten Sitzung sechs Schüler:innen krankheitsbedingt fehlen. Von sieben Schüler:innen 

lässt sich deshalb kein Lernfortschritt beobachten. Im Anhang sind die Antworten der 

Schüler:innen in Form von Buchstaben zugeordnet. Bei den fehlenden Texten ist ein ent-

sprechender Vermerk hinzugefügt worden. 

Die erste Frage lautet: „Judentum – Was ist das?“. Da es sich um die erste Frage handelt 

und die Schüler:innen nicht wissen, was im Anschluss weiter gefragt wird, kann davon 



27 

 

ausgegangen werden, dass sie zunächst das notieren, was ihnen zum Judentum einfällt 

und der Fokus bei der Beantwortung nicht darauf liegt, was sich auf das Fragewort „was“ 

bezieht. Während der Murmelphase kann beobachtet werden, dass diese voll ausgenutzt 

wird und die Schüler:innen ihren Sitznachbar:innen ihr jeweiliges Wissen über das Ju-

dentum wiedergeben. Es scheint viele Unklarheiten zu geben, was Äußerungen wie „Ah 

ne, das waren doch Baptisten, oder?“ deutlich machen. Es geht in der Murmelphase pri-

mär darum, die Informationen, die den Jugendlichen zu der Frage einfallen, mit den Sitz-

nachbar:innen abzuklären. Während der Schreibphase gibt es weiterhin unsichere Blicke 

nach rechts und links, um zu schauen, was die Mitschüler:innen schreiben. Etwa die 

Hälfte der Klasse benötigt die vier Minuten Schreibzeit, die andere Hälfte ist schon ein 

bis zwei Minuten zuvor fertig. 

Als erste Kategorie wird in den Antworten der Schüler:innen die Darstellung des Juden-

tums als verfolgte Religion erkannt. Von 19 Aussagen beinhalteten 10 eine Verbindung 

zum Zweiten Weltkrieg. Diese gruppenbezogene Zuschreibung kann damit als stabil ein-

geordnet werden und ist als erste stereotype Zuordnung zu bestimmen, die das Denken 

und Handeln der Schüler:innen beeinflusst.116 Die genauen Beschreibungen gehen über 

neutrale und verharmlosende Beschreibungen wie „Das Judentum war sehr lange Zeit 

unerwünscht“ oder „eine Religion die zu Zeiten des 2. Weltkrieges nicht anerkannt 

wurde“ zu genaueren Wiedergaben der Geschehnisse wie „Die Juden wurden im zweiten 

Weltkrieg gehätzt und verfolgt, nur weil die dem Judentum angehörig waren“. Diese Aus-

sagen geben den Eindruck wieder, dass Jüdinnen und Juden in der Gesellschaft vorder-

gründig als Opfer des Zweiten Weltkrieges wahrgenommen werden, was auch jüdische 

Schüler:innen bestätigen.117 Darüber hinaus geben religionspädagogischen Forschungen 

an, dass Assoziationen, die Schüler:innen mit dem Judentum herstellen, „Leiden, Verfol-

gung [und] Opferdasein“118 sind. Werden die Antworten der Schüler:innen  aus der ersten 

Woche mit denen aus der letzten Unterrichtsstunde zu dieser Frage verglichen, taucht dort 

das Wort „Verfolgung“ nur in einer Antwort auf. Der Fokus der Beschreibungen des Ju-

dentums liegt nicht mehr auf der Unterdrückung. Es werden Fachbegriffe wie „Holo-

caust“ oder „Antisemitismus“ genannt, die eine adäquate Darstellung der Geschehnisse 

und des Umgangs mit dem Judentum wiedergeben und nicht verharmlosend wirken. 10 

 
116 Vgl. FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 89. 
117 Vgl. BAHR, »Wir sind keine Aliens«, 86. 
118 Bahr, »Nostra Aetate« religionspädagogisch lesen, 103. 



28 

 

der 14 Antworten gehen auf das lebendige Judentum ein, das auf „der ganzen Welt“ ver-

breitet und „vielseitig in eigenen Bräuchen“ ist. Das zuvor untergründig tradierte Dispo-

sitive der Reduzierung des Judentums als verfolgte Religion, die heute keine Relevanz 

mehr hat, konnte damit in Ansätzen korrigiert werden. 

Die zweite Kategorie umfasst die Entstehung des Christentums aus dem Judentum. Bei 

der Beschreibung, was das Judentum ist, betonen dies in der ersten Unterrichtsstunde 3 

der 22 Schüler:innen. Die Schüler:innen fokussieren sich bei der Beschreibung auf die 

Unterschiede im Judentum durch Formulierungen wie „Bei den Juden ist es so, dass 

[…]“. Als Othering-Struktur kann hier von einer Fremdmachung des Judentums gespro-

chen werden, die dazu dient, die eigene Identität als Christ:innen zu stabilisieren.119 

Durch diese Sprachform werden die Jüdinnen und Juden zu „Exemplare[n]“120 gemacht 

und nicht als individuelle Subjekte angesehen. Am Ende der Unterrichtsreihe schreiben 

bezüglich der ersten Frage 9 von 14 Schüler:innen von der Abstammung des Christen-

tums vom Judentum. Eine weitere Antwort beschreibt, dass das Judentum „große Ge-

meinsamkeiten mit den Christen“ habe. Die gemeinsame Geschichte scheint den Schü-

ler:innen wichtig zu betonen zu sein. Der Fokus liegt nicht mehr auf der Abgrenzung, 

sondern auf der gemeinsamen Entstehung. 

Die dritte Kategorie bezieht sich auf den Juden Jesus. Die Person Jesus ist im Kernlehr-

plan Thema im RU der jüngeren Klasse,121 sodass die Schüler:innen die religiöse Her-

kunft Jesu bereits kennen. Aufgrund dieser Tatsache lässt sich die höhere Anzahl an Ant-

worten wie „Jesus war Jude“ (6) im Vergleich zum Ende der Unterrichtsreihe (1) erklären. 

Zudem wird die Abstammung Jesu aus dem Judentum nach der zweiten Woche der Un-

terrichtseinheit nicht erneut aufgegriffen, sodass dieses Wissen bei den Schüler:innen in 

den Hintergrund geraten sein kann. 

Bezüglich der vierten Kategorie, die Darstellungen der religiösen Traditionen im Juden-

tum, lässt sich ebenfalls eine Veränderung feststellen. Dass der Fokus der Schüler:innen 

zu Beginn der Unterrichtsreihe auf den Unterschieden lag und während der Unterrichts-

reihe die Gemeinsamkeiten in den Vordergrund gerieten, wurde bereits erwähnt. Beson-

 
119 Vgl. FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 89. 
120 MECHERIL/ THOMAS-OLALDE, Die Religion der Anderen, 49. 
121 Vgl. https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/lehr-

plan/204/g9_kr_klp_3403_2019_06_23.pdf; 01.12.2022, 21. 



29 

 

ders lässt sich dies in der Hervorhebung der besonderen Behandlung der religiösen Tra-

ditionen im Judentum feststellen. In der ersten Sitzung werden bezüglich der Religions-

ausübung Aussagen getroffen wie „Die Juden haben viele Gesetze an denen sie sich hal-

ten müssen“ oder beim Vergleich der Vorschriften im Judentum und im Christentum: 

„Jedoch muss man hierzu sagen, dass diese im Judentum strenger sind“. Weitere Stich-

punkte sind: „Besondere Regeln“ und „Lange Haare, Zöpfe, Hüte, schwarze Kleidung“. 

Diese Beschreibungen beinhalten alle Stereotype, die den Jüdinnen und Juden Merkmale 

zuschreiben, die nicht auf die Gesamtheit der Gläubigen zutreffen. Es wird eine 

„Norm“122 beschrieben, die bestimmte Eigenschaften auf eine gesamte Gruppe überträgt, 

die als Einheit gezeigt wird und deren Darstellung aus Vorurteilen und Fremdmachungen 

besteht. Der Grund dieser Zuschreibungen kann u.a. in den Lehrmaterialien des RUs ge-

funden werden, da Jüdinnen und Juden dort „häufig […] als (ultra-)orthodox dargestellt 

werden [und] die Lebensrealität von Juden hierzulande […] kaum vermittelt wird“.123 Die 

Notwendigkeit der Durchführung dieser Unterrichtsreihe wird an dieser Stelle abermals 

bestätigt. Am Ende der Unterrichtsreihe werden die Bräuche des Judentums als „vielsei-

tig“ beschrieben, was eine positive Würdigung beinhaltet, die bei der Formulierung 

„strenger“ fehlt. Darüber hinaus werden Gemeinsamkeiten festgehalten durch Sätze wie 

„Das Judentum hat ähnlich wie das Christentum, Traditionen und Bräuche“ oder „Sie hat 

in vielen Ritualen den gleichen Sinn wie im Christentum“. Es wird deutlich, dass die 

Schüler:innen nicht mehr mit dem Blick einer fremden Religion, die sie beschreiben sol-

len, an die Frage herantreten, sondern dass sie versuchen, in der Beschreibung die Zuge-

hörigkeit und die Verbindung zum Christentum miteinfließen zu lassen. Darüber hinaus 

erkennen sie die Vielfalt und Pluralität innerhalb des Judentums und zwischen den Jüdin-

nen und Juden an. 

Das lebendige Judentum als fünfte Kategorie wird in der ersten Woche von vier Schü-

ler:innen in der Form angesprochen, dass das Judentum als „eine der drei Weltreligionen“ 

erklärt wird. Zwei weitere Jugendliche beschreiben, dass das Judentum „überall auf der 

Welt verbreitet ist“. Die Kennzeichnung als Weltreligion kann dem Merkmal des Othe-

rings als Vorstrukturierung interreligiöser und weltanschaulicher Bildungsprozesse 

 
122 FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 90. 
123 SHILA ERLBAUM, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen Religionsunter-

richt thematisiert werden? In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Islam unterrichten. 

Jahrbuch der Religionspädagogik Band 36, Göttingen 2020, 130. 



30 

 

durch den Weltreligionsbegriff zugeordnet werden. Das Judentum wird über die Zuord-

nung als Weltreligion wahrgenommen und aus diesem Grund als relevant angesehen. 

Diese Einordnung bleibt in der letzten Stunde vorhanden, indem 6 der 14 Schüler:innen 

die Kennzeichnung „eine der drei Weltreligionen“ benennen und 4 weitere das Judentum 

als „weit verbreitet“ ansehen. Ein eindeutiger Bezug zu der heutigen Gemeinschaft der 

Jüdinnen und Juden bleibt bei Beantwortung dieser Frage aus. Dies kann eine Folge der 

Konzeption des RUs sein, wie Rita Burrichter beobachtet:  

Gelegentlich fällt mir auf, dass es in […] religionspädagogischen Zusammenhängen die Tendenz 

gibt, das Judentum lediglich historisierend vorzustellen: als »Wurzel« des Christentums, als Be-

zugsreligion Jesu. Die »Blüten« des jüdischen Lebens in der Gegenwart, die Vielfalt der religiösen 

Prägungen und Lebensstile kommen so nicht in den Blick.124 

Die Folge einer solchen Darstellung des Judentums zeigt sich in den Antworten der Schü-

ler:innen insofern als dass sie zu Beginn der Unterrichtsreihe vermehrt auf die Entstehung 

des Christentums aus dem Judentum sowie die Vorstellung Jesus als Jude eingehen und 

über das moderne Judentum nicht berichtet wird. Ein religionsdidaktischer Grundsatz, 

der diesem Vorgehen entgegensteht, lautet: „Positive und lebensbejahende Begegnung 

mit dem Judentum heute ermöglichen“.125 Dieser soll als Kerngedanke in die Unterrichts-

reihe mit einfließen. 

Die zweite Frage „Judentum – Wer ist das?“ löst in der ersten Unterrichtsstunde zunächst 

Irritationen aus. Ein erster Kommentar nach dem Lesen lautet: „Hä? Das habe ich schon 

geschrieben!“. Ein anderer: „Ich schreibe einfach »Siehe oben«!“. Dennoch schreibt auch 

hier jede:r etwas auf, wenn die vier Minuten Schreibzeit auch nur von vier bis sechs Schü-

ler:innen vollständig ausgenutzt wird. Am Ende der Unterrichtsreihe sind die Schüler:in-

nen weniger interessiert, da sie die Fragen schon kennen, sodass während der Murmel-

phase auch über andere Themen außerhalb der Unterrichtsinhalte gesprochen wird. Die 

volle Schreibzeit wird von keiner Person benötigt. 

Bezüglich der ersten Kategorie sind bei der zweiten Frage keine Auffälligkeiten zu er-

kennen, da sich in der ersten Unterrichtsstunde zwei Antworten auf die Beschreibung der 

Jüdinnen und Juden als verfolgte Gläubige bezogen wird und dies bei der letzten Unter-

richtsstunde eine Antwort ist. Statt auf die Jüdinnen und Juden einzugehen, die während 

des Zweiten Weltkrieges verfolgt und getötet wurden, wird in der letzten Stunde von der 

Gefahrenlage aus der Sicht der lebendigen Jüdinnen und Juden berichtet: „[Sie] fühlen 

 
124 RITA BURRICHTER, Editorial. In: KatBi 140 (2015), 79. 
125 BAHR, »Nostra Aetate« religionspädagogisch lesen, 104. 



31 

 

sich bedroht; fühlen sich teilweise auch diskriminiert“. Eine weitere Antwort, die dieser 

Kategorie zugeordnet werden kann, ist die Folgende: „Antisemitismus gibt es noch heute. 

Viele Juden leben ein ganz normales Leben“. Die Aussagen machen deutlich, dass die 

Schüler:innen die gegenwärtig vorhandene Bedrohung und Abneigung gegenüber Perso-

nen jüdischen Glaubens wahrnehmen und sie dennoch die Gläubigen nicht auf die Rolle 

der Anhänger:innen dieser besonderen Religion reduzieren, sondern dass sie sie darüber 

hinaus als vollwertige Mitglieder der Gesellschaft wahrnehmen. Der Perspektivwechsel 

ist vor allem durch die Videos des Begegnungsprojektes „MeetaJew“, welches an späterer 

Stelle vorgestellt wird, gelungen. Durch die Einordnung des Projektes am Ende der Un-

terrichtsreihe ist es den Schüler:innen während der Beantwortung der Fragen am Ende 

präsent. 

Die veränderte Wahrnehmung machen auch die Antworten bezüglich Kategorie vier deut-

lich. Während in der ersten Unterrichtseinheit besonders die Regeln und Traditionen des 

Judentums betont werden, liegt der Fokus am Ende der Reihe auf der Darstellung der 

Normalität eines jüdischen Lebens: „Nicht jeder Jude feiert alle Traditionen mit, manche 

feiern nur die großen Feiertage“ ist dazu eine Antwort. Eine weitere Antwort auf die Frage 

nach dem „Wer“ im Judentum lautet: „Normale Menschen, die eben anders glauben“. Die 

Konzentration auf die „besondere“ Religiosität der Jüdinnen und Juden ist abgeschwächt 

und die Schüler:innen haben Gemeinsamkeiten in dem Ausleben der Religiosität ent-

deckt. Aufgrund des Erkennens der ähnlichen Verbindung zu ihrer Religion, bezeichnen 

sie die Gläubigen nun als „normal“ wie auch die im vorherigen Absatz zitierte Aussage 

zeigt. Dass den Menschen jüdischen Glaubens diese Normalität zuvor nicht zugesprochen 

wurde, kann in Ansätzen der Kategorie des Antisemitismus, der ausdrücklich rassistisch  

ist, zugeordnet werden, da den Jüdinnen und Juden durch ihre „Nicht-Normalität“ eine 

„naturgemäße Andersartigkeit“126 unterstellt wird. Da die Schüler:innen die Angehörigen 

des Judentums jedoch nicht explizit als diese betiteln, sondern sie lediglich am Ende der 

Unterrichtsreihe schließlich als „normal“ bezeichnen, ist diese Einordnung einzugrenzen. 

Dennoch ist festzuhalten, dass die Jugendlichen die Menschen des Judentums zuvor nicht 

als „normal“ bezeichnet haben, sodass der rassistische Antisemitismus möglicherweise 

hintergründig in die Gedanken der Schüler:innen mit eingeflossen ist. Linder und Freu-

ding grenzen die Stereotypisierungen in solche Äußerungen als „subtil“127 ein, da die 

 
126 KOCH/ MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit, 68. 
127 FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 91. 



32 

 

damit einhergehenden Ausgrenzungspraxen „von der verursachenden Person z. T. weder 

intendiert noch bemerkt werden“.128 

Eine Auffälligkeit in den Antworten der Schüler:innen zu Beginn der Unterrichtseinheit 

auf die zweite Frage ist die Betonung, dass Jüdinnen und Juden „meist angesehene Leute“ 

oder „wohlhabend“ „waren“. Die Stereotypen „angesehen“ und „wohlhabend“ beschrei-

ben die sechste Kategorie. Die Problematik des Verbes „waren“ ist bereits hervorgehoben 

worden, da der Bezug zum lebendigen Judentum fehlt. Es kann einerseits so gedeutet 

werden, dass es laut dieser Person heute keine Jüdinnen und Juden mehr gibt oder dass 

die lebendigen Jüdinnen und Juden nicht mehr „angesehen“ und „wohlhabend“ sind. Eine 

weitere Aussage, die der sechsten Kategorie zugeordnet werden kann, leitet aus dem ge-

nannten Stereotypen einen Grund für die Verfolgung des Judentums ab: „Sie waren meist 

sehr wohlhabende Leute, was die Christen nicht akzeptieren wollten. Das führte dazu, 

dass sie von allen verachtet wurden“. Es entsteht eine kritische Haltung gegenüber dem 

Judentum aufgrund von „historische[n] und soziologische[n] »Fakten«“129, die die Schü-

ler:innen für sich als wahr annehmen. Diese Zuschreibung der Verbindung der Gläubigen 

des Judentums mit dem Kapitalismus wurde im theoretischen Teil dieser Arbeit als mo-

derner Antijudaismus vorgestellt und ist zwingend zu thematisieren. Ein möglicher Um-

gang mit dieser und den vorherigen Äußerungen in anonymisierten Antworten wird im 

letzten Kapitel, den Konsequenzen dieser Arbeit für eine überarbeitete Unterrichtsreihe, 

vorgestellt. Damit soll den Schüler:innen an dieser und an weiteren Stellen dieser Arbeit 

nicht unterstellt werden, dass sie antijudaistische oder antisemitistische Ansichten oder 

Züge in sich tragen, sondern es soll dargelegt werden, dass es ohne Aufklärung weiterhin 

antijudaistische Stereotypen in der Gesellschaft gibt. Dass eine Klärung im RU sinnvoll 

und zielführend ist, zeigt die Tatsache, dass es in der letzten Unterrichtseinheit keine sol-

cher Aussagen in der Beantwortung der zweiten Frage gibt. 

Nach dem Lesen der dritten Frage „Judentum – Wo ist das?“ sind die Schüler:innen in 

der ersten Woche belustigt und raten, welche Frage wohl als nächstes kommt. Sie sind 

interessiert und aufmerksam. Als gegen Ende der Murmelphase die meisten Gespräche 

eingestellt sind, in einer Gruppe aber noch das das Stichwort „Israel“ fällt, sind einige 

zustimmende Worte wie „Ah jau!“ oder „Stimmt!“ aus anderen Gruppen zu hören. Das 

erklärt unter anderen, warum von den Schüler:innen vermehrt der Bezug zu Israel und 

 
128 Ebd. 
129 MECHERIL/ THOMAS-OLALDE, Die Religion der Anderen, 44. 



33 

 

Jerusalem beschrieben wird. Während der Schreibphase wirken sie dennoch irritiert, da 

nur wenige Jugendliche direkt anfangen zu schreiben und bereits nach zwei Minuten die 

meisten Schüler:innen fertig sind. In der letzten Unterrichtsstunde versucht die Lehrkraft 

die Schüler:innen durch lobende Worte und das Versprechen, am Ende der Stunde Süßig-

keiten zu bekommen, zu motivieren. Dies bewirkt, dass die Jugendlichen sich alle wäh-

rend der Murmelphase austauschen und anschließend konzentriert die Frage beantworten. 

Bezüglich der ersten Kategorie beziehen sich die Schüler:innen in der ersten Unterrichts-

einheit bei dieser Frage nicht erneut auf die Verfolgung der Jüdinnen und Juden, jedoch 

wird am Ende der Unterrichtsreihe in 6 von 14 Antworten darauf eingegangen, indem so 

die geringe Anzahl an Mitgliedern des Judentums im Vergleich zu der Zeit vor dem Zwei-

ten Weltkrieg und im Vergleich zu anderen Ländern erklärt wird. In beiden Stunden wird 

erwähnt, dass das Judentum auf der Welt weit verbreitet ist, jedoch wird zu Beginn der 

Einheit wie im vorherigen Absatz beschrieben ein starker Bezug zu Israel bzw. Jerusalem 

als Entstehungsort des Judentums hergestellt. 13 der 21 Antworten geben an dieser Stelle 

Israel als „Hauptstützpunkt“ oder „Hauptstadt“ des Judentums an. Die Formulierungen 

sind sachlich und wertfrei, sodass kein wie Bernstein ihn bei der Thematisierung des Lan-

des Israels bereits beobachtet hat, israelbezogener Antisemitismus in den Aussagen er-

kennbar ist. 

Als Weiterführung der fünften Kategorie, die Wahrnehmung des lebendigen Judentums, 

lassen sich bei den Antworten auf diese Frage Aussagen bezüglich des Judentums in der 

Umgebung zuordnen. Während bei den ersten Abgaben das Judentum „in vielen verschie-

denen Ländern und Städten“ oder „auf der Ganzen Welt überall ein bisschen“ eingeordnet 

wird, betonen die Schüler:innen am Ende darüber hinaus das jüdische Leben in z oder x: 

„In z gibt es auch ein paar jüdische Familien […]“ oder „In x130 gibt es auch einen Juden-

Friedhof“. Das Lernziel, dass die Schüler:innen das Judentum in ihrer Umgebung ken-

nenlernen, konnte somit in der Form erreicht werden, dass sie es wahrnehmen und sich 

daran erinnern. 

Die vierte Frage „Judentum – Was haben Christen damit zu tun?“ bietet mehr Gesprächs-

stoff unter den Schüler:innen. In der Murmelphase der ersten Unterrichtseinheit werden 

meist Begriffe und Geschehnisse aus dem Zweiten Weltkrieg genannt. Es werden Fragen 

 
130 In dieser Arbeit wurden alle genannte Städtenamen aufgrund der Anonymisierung entfernt. 



34 

 

gestellt, da sich die Jugendlichen bei einigen Ereignissen nicht sicher sind, ob die Ge-

schehnisse so stattgefunden haben wie sie sie in Erinnerung haben. Den Schüler:innen 

scheint es wichtig zu sein, dass das, was sie schreiben, korrekt ist. Fast jede:r schreibt bis 

zum Ende der vierten Minute der Schreibzeit. Dieses Schreibverhalten bestätigt sich auch 

in der letzten Unterrichtseinheit. In der Murmelphase werden jedoch weniger Fragen ge-

stellt, sondern es werden Unterrichtsinhalte aus der Unterrichtsreihe wiederholt, die sich 

die Jugendlichen gegenseitig vorschlagen. 

Die erste Kategorie kann bei dieser Frage in beiden Unterrichtsstunden gefunden werden. 

Zu Beginn beziehen 11 von 22 Schüler:innen das Verhältnis vom Judentum und Chris-

tentum mit den Verfolgungen der Jüdinnen und Juden im Zweiten Weltkrieg mit ein. 

Wortwörtlich wird ihre Beziehung als „sehr angespannt“ beschrieben. In den weiteren 

Äußerungen finden jedoch Verkürzungen statt, da einige Schüler:innen Aussagen wie 

diese treffen: „Juden wurden von Christen erschossen“ oder „Während des zweiten Welt-

krieges wurden die Juden von den Christen verfolgt und in Konzentrationslagern ermor-

det“. Die Gräueltaten werden in diesen und weiteren Antworten als Akt der Christ:innen 

dieser Zeit beschrieben. Eine weitere Meldung benennt die Geschehnisse „einen Krieg 

zwischen Juden und Christen“. Dass es unter den Nationalsozialisten viele Christ:innen 

gab,131 ist ein Fakt, jedoch entstand der Zweite Weltkrieg nicht explizit durch das Chris-

tentum oder war ein Krieg zwischen den beiden Religionen. Auch in der letzten Stunde 

wird mehrfach von „Konflikte[n]“ und „grausame[n] Ereignisse[n]“ zwischen den Reli-

gionen gesprochen und dass Christ:innen Jüdinnen und Juden „zu Unrecht“ „verfolgt“ 

und „bekämpft“ haben. Diese Einordnung bezieht sich jedoch nicht nur auf die Zeit im 

Zweiten Weltkrieg, sondern geht darüber hinaus. Es werden Verfolgungen aufgrund der 

Gottesmordlegende und Konflikte im Mittelalter beschrieben und es werden Bezüge zur 

gesamten Vergangenheit der Beziehung der beiden Religionen hergestellt. Problematisch 

ist, dass in einigen Aussagen geschichtliche Ereignisse nicht korrekt oder im falschen 

Zusammenhang dargestellt werden. Ein Beispiel ist die folgende Antwort:  

In der Vergangenheit gab es viele grausame Ereignisse zwischen Juden und Christen. Gerade im 

zweiten Weltkrieg wurden viele Juden von Christen getötet. Aber auch schon im Mittelalter waren 

Juden ziemlich verhasst von den Christen. Doch eigentlich sind Juden und Christen sehr gleich, 

denn sie glauben an denselben Gott, feiern sehr ähnliche Feiertage und das wichtigste, sie sind 

genauso wie Christen. Sie sind genau so Menschen wie alle anderen. Juden und Christen haben 

 
131 Vgl. KRAPF, Kein Stein bleibt auf dem anderen, 35. 



35 

 

die selben Wurzeln – sie glauben beide an Gott. Auch die Feiertage haben Gewisse Überschnei-

dungspunkte. Die Juden wurden im Holocaust von den Christen verfolgt. Jedoch war das auch 

schonmal andersherum. 

In dieser Äußerung wird mit der annehmbaren Beschreibung der Verfolgung der Jüdinnen 

und Juden durch die Christ:innen begonnen. Im Anschluss werden die Gemeinsamkeiten 

der beiden Religionen beschrieben und es wird hervorgehoben, dass alle Menschen gleich 

sind. Diese überspitzte Betonung der „Gleichheit“ der Anhänger:innen der beiden Glau-

bensgemeinschaften ist in Anlehnung an den Philosemitismus nach Bernstein insofern als 

kritisch einzuordnen, als dass es entscheidende und identitätsstiftende Unterschiede in 

den beiden Religionen gibt, die jeweils für die Jüdinnen und Juden und für die Christ:in-

nen wichtig und funktional sind. Ein zu starker Fokus auf die Gleichheit der Religionen 

verkürzt diese Differenzen und kann wiederum zu Konflikten führen. Es können Erwar-

tungen an die Mitglieder des Judentums entstehen, die diese nicht erfüllen können oder 

erfüllen wollen und als Folge können sich erneut negative Zuschreibungen entwickeln.132 

Konfliktreich sind zudem die letzten beiden Sätze der Antwort, die sich erneut auf die 

gewaltvolle Vergangenheit der beiden Religionsgemeinschaften beziehen. Da sie das be-

reits beschriebene Thema erneut aufgreifen, ist anzunehmen, dass sie nachträglich ergänzt 

wurden. Die Verfolgung der Christ:innen durch Jüdinnen und Juden in der Vergangenheit 

ist nicht mit dem Völkermord zu vergleichen, der während des Zweiten Weltkrieges 

durch die Nationalsozialisten geschehen ist. Einerseits ist das Ausmaß der Verfolgung 

während der Schoah mit keinem geschichtlichen Ereignis zu vergleichen, das den 

Christ:innen durch das Judentum zugestoßen ist und andererseits wird in dieser Antwort 

das Verbrechen auf die Anhänger:innen des Christentums übertragen, wobei dies nicht 

gesamtübergreifend der Fall ist. Soll das Geschehen einer Gruppe oder einer Gemein-

schaft zugeteilt werden, dann sind an dieser Stelle die Nationalsozialisten zu nennen. Bei 

der Besprechung der Antworten der Schüler:innen im Unterrichtsgespräch ist an dieser 

Stelle von der Lehrkraft genau auf die Formulierungen und Ausdrücke zu achten, um 

Verkürzungen und problematische Aussagen zu erkennen und zu thematisieren. Koch 

und Müller geben in diesem Zusammenhang folgenden Leitsatz: „Es gilt also: genau hin-

sehen – konkret benennen – sorgfältig unterscheiden“.133 

 
132 Vgl. KOCH/ MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit, 71. 
133 Ebd. 



36 

 

Die Kategorie zwei ist bei der Beantwortung dieser Frage erwartungsgemäß häufig anzu-

finden: In der ersten Stunde betonen 13 von 22 Schüler:innen die Entstehung des Chris-

tentums aus dem Judentum. 5 Schüler:innen ergänzen in diesem Zusammenhang bezüg-

lich Kategorie drei, dass auch Jesus Jude war. In der letzten Unterrichtsstunde gibt jede:r 

Schüler:in an, dass das Christentum aus dem Judentum entstanden ist bzw. dass sie „die 

selben Wurzeln“ haben. 4 Schüler:innen geben erneut an, dass Jesus Jude war. Ein:e 

Schüler:in schreibt in der ersten Unterrichtseinheit: „Die Juden waren immer etwas mehr 

angesehen als die Christen“. Gründe oder Belege dafür werden nicht angefügt. In der 

letzten Stunde wird diese Aussage geändert zu: „Für Christen waren die Juden oft die 

Sündenböcke“. Die Schüler:innen haben ihre Ausführungen der ersten Stunde nicht wie-

der gelesen, sodass sie sich nicht darauf beziehen können. Dennoch kann an dieser Stelle 

von einem Perspektivwechsel gesprochen werden. Eine andere Antwort lautete in der 

ersten Stunde: „Das Judentum ist halt der Ursprung für unsere (meine) heute Religion das 

Christentum gewesen. […] Ich persönlich habe wenig mit dem Judentum selbst zu tun, 

dennoch verachte ich sie nicht“. Am Ende heißt es: „Es wurden viele Juden getötet und 

das Christentum war später die bessere Religion. Heute leben sie zusammen, ganz nor-

mal, jedoch werden Juden immer noch etwas diskriminiert“. Auffällig ist in der ersten 

Formulierung das Verb „verachten“. In Ansätzen lässt sich diese Formulierung dem 

Krypto-Antisemitismus zuordnen, da die Betonung, dass die Jüdinnen und Juden von der 

Person nicht verachtet werden, die Frage aufwirft, warum die Überlegung, dass Angehö-

rige des Judentums verachtet werden, allgemein aufkommt. Die Haltung dieses Schü-

lers/dieser Schülerin hat sich insofern geändert, als dass er nun das gemeinsame Zusam-

menleben der beiden Religionen sieht, jedoch scheinen wie bereits an anderer Stelle er-

sichtlich auch dieser Person der Zusammenhang und die Hintergründe zum Zweiten 

Weltkrieg nicht klar zu sein, denn die Folge der Massenmorde an den Jüdinnen und Juden 

war nicht, dass das Christentum „die bessere Religion“ war. Ob hier eine oberflächliche 

Bearbeitung mit den Fragen, den Inhalten der Unterrichtsreihe insgesamt oder eine kol-

lektiv hierarchisierende Einstellung zum Judentum vorliegt, die unhinterfragt Formulie-

rungen wie „verachten“ oder die Abstufung des Judentums beinhalten, lässt sich nicht 

sagen. Es ist jedoch festzuhalten, dass bei diesem Schüler/dieser Schülerin die Vorurteile 



37 

 

sich in Ressentiments bis hin zu Antisemitismus gewandelt haben, da eine negative Hal-

tung gegenüber einer markierten, anderen Gruppe vorhanden ist.134 Dazu sei auch an die-

ser Stelle gesagt, dass die Person deshalb kein Antisemit oder judenfeindlich ist, sondern 

dass er/sie diese Einstellung vermutlich unbewusst in sich trägt. Deshalb müssen den an-

tisemitischen Gedankengängen pädagogische Interventionsmaßnahmen folgen, weil in 

vielen Fällen „Stereotype und Vorurteile kulturell präformiert sind und sich in biogra-

phisch eingebetteten Sozialisierungsprozessen ausgebildet und verfestigt haben“,135 wes-

halb sie schwerer zu entschlüssen sind. 

Bezüglich der vierten Kategorie, der Darstellung der Traditionen im Judentum, kann fest-

gehalten werden, dass zu Beginn drei Mal gesagt wird, das Judentum hätte „strengere“ 

Regeln als das Christentum. Diese Umgangsform kann als Ressentiment bezeichnet wer-

den, da mit „strenger“ zumeist eine negative bzw. ablehnende Haltung ausgedrückt wird. 

Darüber hinaus wird dem Christentum eine Weiterentwicklung aus dem Judentum heraus 

mit „modernere[n] Ansichten“ zugeschrieben oder das Christentum wird als „Weiterfüh-

rung des Judentums“ deklariert. Die Behauptungen der Ablösung des Judentums durch 

das Christentum sind mindestens antijudaistisch einzuordnen. Positiv hervorzuheben ist 

an dieser Stelle, dass diese Äußerungen am Ende der Unterrichtseinheit nicht wiederholt 

werden und dass die Antwort sich gewandelt hat zu: „[Beide Religionen] wollen die glei-

chen Werte vermitteln (nur durch andere Rituale)“. Die sachliche Darstellung der Unter-

schiede und der Fokus auf die Gemeinsamkeiten vermittelt hier eine objektive und wert-

freie Perspektive. Die problematische Betonung der Gleichheit der Religionen in einigen 

Aussagen wurde bereits thematisiert. Bezüglich ihrer Beziehung lautet eine Antwort, dass 

„Freundschaften und Beziehungen zwischen Juden und Christen“ entstehen, da sie alle in 

der gleichen Gesellschaft leben und ein ähnliches Leben führen. Die Fokussierung von 

den differenten Traditionen und Bräuchen im Judentum ist bezüglich der Darstellung des 

Verhältnisses von Judentum und Christentum auf die Hervorhebung der Gemeinsamkei-

ten gewechselt. Die Hierarchie wird nicht mehr postuliert. 

Auf die fünfte Frage: „Judentum – Was habe ich damit zu tun?“ reagiert ein Schüler mit 

dem ersten Impuls: „Gar nichts!“. Ein anderer ergänzt: „Ich kenn‘ kein‘!“. In der 

Schreibphase sind einige Schüler:innen bereits nach wenigen Sekunden fertig. Da ihnen 

die vier Minuten Schreibzeit dann aber doch lang vorkommen zu scheinen, ergänzen sie 

 
134 Vgl. PICKEL, Stereotype und Vorurteile als Herausforderung für das interreligiöse Lernen, 16f. 
135 SIMOJOKI u.a., Stereotype – Vorurteile – Ressentiments, 227. 



38 

 

nach längerem Überlegen einige Sätze. Die Jugendlichen wissen, dass es sich hierbei um 

die letzte Frage handelt, weshalb einige von ihnen die restliche Schreibzeit nutzen, um 

ihren Zettel mit Farben zu verzieren oder ihre Texte Korrektur zu lesen. Nur wenige Schü-

ler:innen nutzen die Schreibzeit voll aus. Ähnliches Verhalten zeigt sich in der letzten 

Woche. Die Hälfte der Klasse ist nach zwei Minuten Schreiben fertig, teilweise werden 

ein bis zwei Sätze nachgeschoben. 

Der zuvor beschriebene erste Impuls spiegelt sich auch in den Antworten der Schüler:in-

nen wider und kann der fünften Kategorie zugeordnet werden. 11 der 22 Aussagen bein-

halten, dass Jugendlichen „nichts“ mit dem Judentum zu tun hätten oder dass sie keine 

Jüdinnen und Juden kennen würden. Dieses Verhalten lässt Dominanzstrukturen erken-

nen, da dem Judentum und seinen Mitgliedern die Bedeutung für und den Einfluss auf 

die Gesellschaft abgesprochen wird. Darüber hinaus gibt es Antworten wie „Keine Ah-

nung“ oder „Schulthema“. Einen persönlichen Bezug der Schüler:innen zum Judentum 

schließen sie  damit aus. Die Ansicht, dass das Judentum nur durch die Thematisierung 

im RU eine Relevanz für die Schüler:innen hat, kann als Folge der Vorstrukturierung 

interreligiöser und weltanschaulicher Bildungsprozesse durch den Weltreligionsbegriff 

interpretiert werden, indem die Jugendlichen anerkennen, dass die Einordnung des Ju-

dentums als Weltreligion die Religion dazu qualifiziert, dass sie im RU thematisiert wird. 

Aufgrund dieser Zuschreibung wird ein „Verstehenwollen“136 dieser Gemeinschaft aner-

kannt, welches in Bezug auf „Nicht-Weltreligionen“ nicht besteht. Ihr Einfluss auf das 

Leben der Schüler:innen bleibt jedoch auf diese Einordnung begrenzt. Die Veränderung 

nach der Unterrichtsreihe besteht darin, dass die Jugendlichen ihre Antworten durch For-

mulierungen wie „keinen direkten Kontakt“ oder Aussagen wie „[Ich] persönlich kenne 

ich keine Juden“ relativieren. Sie begründen eine „kleine“ Verbindung mit dem Judentum 

damit, dass aus dieser Religion das Christentum entstanden ist oder dass es in der Umge-

bung der Schüler:innen „auch einige Juden gibt“. Darüber hinaus werden die „Stolper-

steine“ als Verbindungsmerkmal genannt, an denen die Jugendlichen in ihrem Alltag vor-

beigehen und sie dadurch an das Judentum erinnert werden. Ob diese Beschreibung der 

Bedeutung des Judentums in der heutigen Gesellschaft gerecht wird, ist an dieser Stelle 

nicht zu bewerten. Dennoch kann gesagt werden, dass die Schüler:innen durch die Inhalte 

 
136 FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 95. 



39 

 

der Unterrichtsreihe Verbindungspunkte zu Jüdinnen und Juden gefunden haben, die 

ihnen zuvor nicht bewusst waren. 

Anstatt der Verneinung der Beziehung zum Judentum geben 6 andere Schüler:innen in 

der ersten Unterrichtsstunde an, dass der Bezug zur jüdischen Religion darin bestehe, dass 

sie ihrer eigenen ähnelt und dass diese aus dem Judentum entstanden ist und sie deshalb 

in ihrer Rolle als Christ:innen etwas mit dem Judentum zu tun haben (Kategorie 2). Diese 

Argumentation ändert sich auch nach der Unterrichtseinheit nicht, jedoch wird zudem die 

Wichtigkeit der Verbindung der beiden Religionen ergänzt: „Ich darf die Vergangenheit 

nicht vergessen und trage eine Mitverantwortung, dass Juden nicht mehr unterdrückt oder 

verfolgt werden, sodass sie in Gleichberechtigung leben können“. Diese Ansichten gehen 

über die Kategorie 2 in Kategorie 5 über, sodass festzuhalten ist, dass die Kategorien nicht 

trennscharf voneinander losgelöst betrachtet werden können. Wichtig an dieser Stelle ist 

die Betonung der Schüler:innen der Bedeutung des gleichberechtigten Umgangs der bei-

den Religionen miteinander und der gemeinsamen Zusammenarbeit in der Umsetzung. 

Eine problematische Aussage ist die Folgende:  

Im Endeffekt habe ich immer noch nichts mit dem Judentum zu tun. Es gehört zwar zu meiner 

Vergangenheit, aber nicht zu meiner Gegenwart. Meine Vorfahren haben die Juden wie Dreck 

behandelt. OB jetzt im Mittelalter oder im zweiten Weltkrieg, oder irgendwo dazwischen. Es tut 

mir leid! Und trotzdem denke ich, dass ich persönlich nichts mit dem Judentum zu tun habe. Meine 

Wurzeln entstehen daraus, und trotzdem ist das Christentum nun eine eigene Religion. 

Zunächst kann die Formulierung „wie Dreck behandelt“ als sekundären Antisemitismus 

eingeordnet werden, indem die Verfolgung abgeschwächt wird. Der Ausruf „Es tut mir 

leid“ mit der Nachfolge „Und trotzdem denke ich“ scheint einen indirekten Appell zu 

beinhalten, die Vergangenheit nicht mehr zu thematisieren und zu akzeptieren, dass es 

keine Verbindung zwischen dem Judentum und den Christentum mehr gibt. Darüber hin-

aus verleugnet die Ablehnung, dass das Judentum zu ihrer/seiner Gegenwart gehöre, das 

lebendige Judentum und die gegenwärtige Beziehung zwischen den beiden Religionen. 

Die Unterrichtsziele dieser Unterrichtsreihe konnten bei dieser Person nicht erreicht wer-

den. Werden an dieser Stelle die Stile interreligiöser Verhandlung nach Streib hinzuge-

zogen, kann das Statement der Person dem ersten bis zweiten Stil zugeordnet werden. Die 

abwehrende Haltung gegenüber dem Judentum durch die Betonung, dass er/sie nichts mit 

dem Judentum zu tun habe, zeigt, dass die Religion weiterhin als fremd wahrgenommen 

wird. Ob das Judentum auch wie dem Stil zugeschrieben, als angsteinflößend registriert 

wird, ist nicht zu sagen, weshalb auch eine Zuordnung in den zweiten Stil möglich ist, bei 



40 

 

dem nur die eigene Religion akzeptiert wird und gegenüber anderen Glaubensgemein-

schaften eine feindliche Abneigung besteht. Die Feindseligkeit kann an dieser Stelle 

durch die Art der Formulierungen in Ansätzen wahrgenommen werden. 

Nach der Durchführung der Forschungsfragen erkundigt sich der Lehrer in der ersten 

Unterrichtseinheit nach dem Wohlergehen der Schüler:innen während der Beantwortung. 

Es gibt sowohl positive als auch negative Rückmeldungen. Positiv wird zum einen er-

wähnt, dass man angefangen habe „darüber nachzudenken, worum es bei dieser Unter-

richtsreihe gehen könnte“, also ein erstes Interesse geweckt wird. Zum anderen wird ge-

sagt, dass es „super“ gewesen sei, weil „das Thema wegen unserer Vergangenheit wich-

tig“ ist. Kritikpunkte sind einerseits, dass das „Verhältnis Zeit Murmelphase und Zeit 

Schreibzeit zu kurz beziehungsweise lang“ waren und andererseits, dass sich die Antwor-

ten der Schüler:innen bei den Fragen gedoppelt hätten. Negativ erwähnt wird, dass es 

langweilig gewesen sei, weil die Person „mit dem Thema nichts zu ha[t] und nichts dar-

über weiß“. Für die letzte Unterrichtsstunde werden die Fragen sowie die Zeiteinteilungen 

dennoch so gelassen, um eine Vergleichbarkeit der Antworten der Schüler:innen zu ga-

rantieren. Aus Zeitgründen ist keine Bewertung der Schüler:innen nach der Beantwortung 

der Fragen möglich gewesen. 

4.2 Die dichten Beschreibungen 

Im Folgenden werden nun dichte Beschreibungen vorgestellt, die sich auf einzelne Un-

terrichtsszenen während der Unterrichtsreihe beziehen. Sie wurden im Vorfeld mit der 

Religionslehrkraft ausgemacht und sind nach Absprache mit Herrn Prof. Dr. Woppowa 

als Wegmarker in die Unterrichtsreihe mit eingeflossen. Sie sind im Anhang in der Dar-

stellung der Unterrichtsreihe rot markiert. Die Äußerungen werden darüber hinaus auf die 

zuvor vorgestellten Antworten der Schüler:innen im Kontext der Forschungsfragen bezo-

gen, um die erkannten Stereotypen oder Formen des Antisemitismus zu untermauern, sie 

zu erklären oder um einen Wandel in der Haltung deutlich zu machen. 

Der Religionskurs der Jahrgangsstufe neun setzt sich zusammen aus zwölf katholischen 

Schülerinnen und zehn katholischen Schülern. Der Klassenraum besteht mit Blick auf die 

Tafel links aus einer Fensterfront von acht Fenstern und rechts sind entlang der Wand 

Plakate aus Projekten unterschiedlicher Unterrichtsfächer aufgehangen. Rechts neben der 

Tafel ist ein Smartboard angebracht. In den neun Doppelstunden finden zwei Doppel-



41 

 

stunden im Computerraum statt und in den sieben Wochen im Klassenraum gibt es un-

terschiedliche Tischzusammensetzungen, die Gruppentische, gerade Reihen sowie die 

Kombination aus zwei langen Tischreihen entlang der Fensterfront bzw. der Wand ge-

genüber mit angrenzenden Tischen Richtung Tafel beinhalten. Eine eindeutige Sitzplatz-

zuordnung kann deshalb nicht angegeben werden. Was jedoch auffallend bei jeder dieser 

Zusammensetzungen ist, ist, dass an den Tischen nur gleichgeschlechtliche Schüler:innen 

zusammensitzen.  

4.2.1 Die Entstehung des Christentums aus dem Judentum 

In der zweiten Woche der Unterrichtsreihe wird nach der Besprechung des Beobach-

tungsauftrages zum Film „Schalom und Hallo“ das Bild von Sieger Köder „Stammbaum 

Jesu“ angeworfen. Es wird im ersten Schritt von den Schüler:innen beschrieben, anschlie-

ßend diskutiert, welche Aussage das Bild vermittelt und im letzten Schritt sollen die Schü-

ler:innen in Partnerarbeit Titel, die zu dem Bild passen würden, sammeln. Während des 

Unterrichtsgesprächs sind die Jugendlichen aufmerksam und gehen auf viele Details des 

Bildes ein. Mit den Sitznachbar:innen wird überlegt, welche Personen dargestellt werden 

könnten. Im Plenum erkannt werden anhand der Kennzeichen Mose, David, Jesus und 

Maria. Auf Abraham, Jakob, Josef und Johannes kommen die Schüler:innen nicht. Be-

züglich der Aussage des Bildes leitet die Lehrkraft durch gezielte Nachfragen nach der 

Anordnung der Figuren dazu ein, dass das Bild die Entstehung des Christentums aus dem 

Judentum verdeutlichen soll. Die Jugendlichen akzeptieren und übernehmen diese Hal-

tung. In der zweiten Unterrichtsstunde wird dann das Arbeitsblatt „Das Christentum ist 

aus dem Judentum hervorgegangen“ behandelt. Währenddessen das Textpuzzle von den 

Schüler:innen durch Nummerierung schnell in die richtige Reihenfolge gebracht wird, 

dauert die Besprechung des Verses Röm 11,18 länger. Auf dem Arbeitsblatt steht: „Pau-

lus schreibt an die Christen in Rom: »Du sollst wissen: Nicht du trägst die Wurzel, son-

dern die Wurzel trägt dich. (Röm 11,18).«“ Der darauf bezogene Arbeitsauftrag lautet: 

„Erläutere anschließend in deinem Heft, was Paulus damit über das Verhältnis zwischen 

Judentum und Christentum aussagen will“. Als die Aufgabe im Unterricht besprochen 

wird, ist die erste Meldung eines Jugendlichen: „Die Christen sind von den Juden quasi 

abhängig, weil ohne das Judentum wäre das Christentum gar nicht entstanden“. Der Leh-

rer fragt daraufhin nach, was mit „abhängig“ gemeint ist, worauf die Antwort ist: „Also 

die Christen sollten quasi dankbar sein gegenüber den Juden“. Diese Äußerung nickt die 

Lehrkraft ab und nimmt eine weitere Person dran. Er/sie sagt: „Die Christen meinen ja 



42 

 

quasi, dass sie die Besseren sind“. Auf diese Aussage reagiert der Lehrer mit einem ver-

ärgerten Gesichtsausdruck, einem Kopfschütteln sowie der Entgegnung: „Das ist ja 

Quatsch“. Einige Schüler:innen schauen sich überrascht und irritiert über diese Reaktion 

an, was durch ein Schulterzucken einer Schülerin und ein Stirnrunzeln eines Schülers 

unterstrichen wird. Nachfragen oder Anmerkungen stellt jedoch niemand. Die Meldung 

wird von keiner Person im Raum weiter thematisiert, stattdessen stellt die Lehrkraft die 

Frage: „Wie gehe ich mit meinen Wurzeln um, wenn ich Teil der Zweige bin?“. Eine 

Person meldet sich mit der Antwort: „Ich versuche alles für die zu tun, weil ich ohne die 

nicht leben würde“. Die Besprechung des Bibelverses ist damit abgeschlossen. Als ich 

den Lehrer nach der Unterrichtsstunde auf die zweite Aussage anspreche, erwidert er, 

dass er diese auch nicht verstanden habe und deshalb mit der nachfolgenden Frage ver-

sucht habe, das Gespräch wieder „in die richtige Richtung zu lenken“. Er ergänzt, dass er 

dies auch bei der Diskussion über die Aussage des Bildes habe tun müssen, da die Schü-

ler:innen die Anordnung der Figuren nicht interpretieren konnten. An dieser Stelle ist zu 

sagen, dass es sich bei der zweiten Äußerung um eine antijudaistische und antisemitische 

Anschauung handelt, in der das Christentum gegenüber dem Judentum überhöht wird. 

Die Gründe für die Behauptung sind nicht bekannt, jedoch wären sie hierbei dringend zu 

hinterfragen gewesen. Ob und warum diese Aussage aufgrund des thematisierten Bildes 

getroffen wurde, wird im Kapitel „Konsequenzen für eine überarbeitete Unterrichtsreihe“ 

noch diskutiert werden. Die Antwort der Lehrkraft „das ist ja Quatsch“ ist den Schüler:in-

nen an dieser Stelle keine Hilfe, sie lernen in dem Moment höchstens, dass falsche Aus-

sagen von der Lehrkraft abgewunken werden. Es wäre an dieser Stelle die Aufgabe des 

Lehrers gewesen, zu erklären, dass in diesem Satz ein antisemitisches Weltbild steckt, 

welches nicht der Absicht der Person entsprechen muss, jedoch als antisemitisch einzu-

ordnen ist und deshalb hinterfragt und diskutiert werden muss.137 Die Problematik in der 

Meldung scheint den anderen Jugendlichen ebenfalls nicht klar zu sein, da sich von ihnen 

niemand zu der hierarchisierenden Position äußert. Im Vergleich zu den beiden anderen 

Meldungen, die inhaltlich in die Richtung gehen, die der Interpretation des Verses zuge-

sprochen wird, wäre eine Einsicht der Person möglich gewesen, indem sich die Mitschü-

ler:innen zu der Aussage hätten äußern können. Darüber hinaus sind in den Antworten 

auf die Forschungsfragen ebenfalls hierarchisierende Äußerungen gefallen, sodass die 

Thematisierung dieser Haltung auch für andere Schüler:innen vonnöten gewesen wäre. 

 
137 Vgl. BERNSTEIN/ DIDDENS, Antisemitismus an Schulen, 46. 



43 

 

Dass diese Einstellungen sich geändert haben, zeigt die bereits vorgestellte Beobachtung, 

dass in der letzten Stunde keine solcher Aussagen mehr in den Antworten der Jugendli-

chen zu finden sind. 

4.2.2 Das jüdisch-christliche Miteinander in unserer Geschichte 

In der dritten Woche haben die Schüler:innen Zeit, eine PowerPoint Präsentation über das 

Judentum in der Umgebung zu erstellen. Die genaue Aufgabenstellung lautet: 

Jüdisch-christliches Miteinander in unserer Geschichte 

Spuren jüdischen Lebens in der Umgebung 

Aufgabe: Erarbeitet eine sieben- bis zehnminütige Präsentation zum jüdischen Leben in x/y/z.138 

Recherchiert hierzu im Internet und verwendet zusätzlich mindestens eine weitere gedruckte (Se-

kundär-) Quelle für eure Präsentation.  

Haltet eure Ergebnisse in geeigneter Weise fest (z.B. Powerpoint, Plakat, …). 

Während der Bearbeitungszeit werden die fünf Kleingruppen, die aus drei bis fünf Schü-

ler:innen bestehen, von mir gefragt, ob ihnen das jüdische Leben zum Teil aus ihren Hei-

matdörfern bekannt vorkommt oder ob die Informationen neu für sie sind. In zwei Grup-

pen ist die jüdische Gemeinde insofern bekannt gewesen, als dass sie die jüdischen Fried-

höfe in x oder y kennen oder dass sie wissen, dass in x an dem Ort ein Denkmal steht, „wo 

die Synagoge abgebrannt ist“. Sie geben zudem an, dass sie keinen Kontakt zu diesen 

Gemeinden haben oder dass „allen […] das klar [ist], dass das da ist, aber man […] jetzt 

nicht drüber [spricht]. Das ist eher so im Hintergrund“. Wie bereits in Kategorie fünf 

herausgestellt wurde, kennen die Schüler:innen weder Jüdinnen und Juden, noch scheinen 

sie von sich aus kein Interesse an oder einen Bezug zu der gegenwärtigen jüdischen Ge-

meinschaft zu haben. Dies stimmt mit der Beobachtung einer jüdischen Schülerin über-

ein, dass Andersgläubige nur „ganz ganz selten“139 Interesse an ihrer Religion zeigen. 

Umso bedeutender ist die Thematisierung des lebendigen Judentums im RU. 

Während der Vorstellung der Präsentationen in der vierten Woche wurden von der Ver-

fasserin dieser Arbeit Notizen angefertigt zu der Art und Weise, wie die Schüler:innen 

das jüdische Leben präsentieren. In der Analyse dieser Protokolle wird geschaut, ob sich 

die Stereotypen aus der ersten Sitzung wiederholen oder ob sie sich durch die Themati-

sierung des Judentums als Wurzel des Christentums in den vorherigen Unterrichtsstunden 

 
138 Die Bezugnahme der drei Städte erfolgt durch die Zuordnung der Buchstaben x, y und z. 
139 BAHR, »Wir sind keine Aliens«, 85. 



44 

 

und die Beschäftigung mit dem lebendigen Judentum in der Umgebung der Jugendlichen 

bereits geändert haben.  

Die erste Präsentation wird von zwei Mädchen und zwei Jungen gehalten. Sie ist inhalt-

lich gut gefüllt und es wird deutlich, dass die Schüler:innen die Aufgabe ernst nehmen 

und dass sie sich mithilfe von Karteikarten auf die Präsentation vorbereitet haben. Die 

Gruppe stellt die Geschichte des Judentums in x anhand von Statistiken der Mitglieder 

der Gemeinschaft vor. Dabei wird von „dieser Gemeinde“ und „den Juden“ gesprochen. 

Es lässt sich eine fremd machende Theoriebildung erkennen, indem die jüdische Ge-

meinde als eine fremde Gemeinschaft vorgestellt und der eigenen Religion gegenüberge-

stellt wird, die die Schüler:innen in ihrem Alltag sonst nicht betrifft. Es werden deutliche 

Abgrenzungen geschaffen. Die Darstellungen des heutigen Judentums beziehen sich auf 

den jüdischen Friedhof und das Denkmal zur abgebrannten Synagoge. Mit der Äußerung 

„Nach 1945 gab es dann keine Juden mehr in x, das passt auch ziemlich gut zum Zweiten 

Weltkrieg“ wird der Eindruck erweckt, dass es keine lebenden Jüdinnen und Juden mehr 

in x gibt. Die untergründig tradierte Dispositive wird hier durch die Nichtberücksichti-

gung des lebendigen Judentums deutlich. Die Art und Weise, wie über das Judentum ge-

sprochen wird, kann dem Stil der „Schönwetterkollaboration“140 zugeordnet werden. Die 

Jugendlichen beschäftigen sich zwar mit der jüdischen Religion, treten ihr jedoch mit 

einer Abwehrhaltung entgegen, die zu keiner gleichberechtigten Haltung gegenüber Jü-

dinnen und Juden führt. Dieses Verhalten kann eine Folge von Desinteresse oder Ignoranz 

gegenüber anderen Religionsgemeinschaften sein. Die Absicht, dass die Schüler:innen 

den Blickwinkel der religionswissenschaftlichen Forscher:innen einnehmen und so in 

dem Sprechen über die Religion Sensibilität und Interesse für das Leben von Jüdinnen 

und Juden in der Umgebung entwickeln, konnte an dieser Stelle nicht zum Ziel führen. 

Die Struktur des Otherings ist bei der dritten Präsentation ebenfalls zu finden. Im Inhalts-

verzeichnis lautet der fünfte Punkt: „Das Ende des Judentums in y“. Bei der Vorstellung 

dieser Folie beginnt die Schülerin wie folgt: „Kommen wir zum Ende des Judentums in 

y. Alle Juden wurden im Prinzip vergast oder sind geflohen. Im Prinzip wurden Juden ab 

1941 weggebracht und heute gibt es keine Juden mehr in y“. Die Präsentation endet an 

dieser Stelle. Laut dieser Darstellung ist das jüdische Leben in y nicht mehr vorhanden. 

 
140 MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 297. 



45 

 

Diese Vorstellungen von nicht-jüdischen Schüler:innen bestätigt sich in Studienergebnis-

sen, dass „das jüdische Leben in Deutschland […] vielen von ihnen nicht bekannt“141 ist. 

Interessant ist, dass in der Gruppe zwei, die zuvor ihre Informationen vorgestellt haben, 

ebenfalls das jüdische Leben in y thematisiert wird. Diese Gruppe stellt jedoch zudem 

den 1988 gegründeten „Verein Judentum in y e.V.“ vor, der unter anderem 2011 Stolper-

steine als Erinnerung an die getöteten Menschen jüdischen Glaubens aufstellte. Ob derzeit 

Jüdinnen und Juden in y leben, lässt sich nach der einfachen Recherche der Schüler:innen 

nicht herausfinden, da hierzu keine Statistiken im Internet vorhanden sind, sodass bezüg-

lich dieser Informationen keine absichtliche Ignoranz gegenüber den Anhänger:innen des 

Judentums unterstellt werden darf. Dennoch kann die Darstellung des Judentums nicht 

im Jahr 1941 enden und die Nicht-Thematisierung des jüdischen Vereins ist zu kommen-

tieren. In der Feedback-Runde nach der Vorstellung der dritten Präsentation wird hierzu 

weder von den Schüler:innen noch von der Lehrkraft eine Anmerkung gemacht, sodass 

die beiden inhaltlich schwerpunkmäßig anders gesetzten Präsentationen nebeneinander 

stehen bleiben, obwohl es dort Gesprächsbedarf gäbe. 

In der vierten Präsentationen, die von vier Schüler:innen gehalten wird, die auch im sons-

tigen Unterricht als eifrig und fleißig beschrieben werden können, wird das jüdische Le-

ben in z vorgestellt. Nach der geschichtlichen Darstellung der Entwicklung des Judentums 

bis zum Zweiten Weltkrieg wird die heutige jüdische Gemeinde mit 60 Mitgliedern vor-

gestellt. Von ihnen wird berichtet, dass sie „ein gutes Verhältnis zu Nicht-Juden haben 

[wollen]. Also die wollen keinen Streit“. Damit wird die jüdische Gemeinde positiv als 

offen und friedvolle Gemeinschaft beschrieben. Darüber hinaus wird der Glaubensgarten 

und der jüdische Friedhof in z als Zeugnisse jüdischen Lebens bekannt gemacht. Bei die-

sen Schüler:innen scheint im Sinne des fünften Stils nach Streib142 ein Interesse und Neu-

gierde geweckt worden zu sein, sich mit dem Judentum zu beschäftigen und die Voraus-

setzungen für einen gemeinsamen und gleichberechtigten Dialog als gut zu bewerten. 

Die fünfte Präsentation ist schwer zu bewerten, da sie von drei Schülern angefertigt 

wurde, die sich unter Ankündigung nur wenig mit der Aufgabe auseinandergesetzt haben 

und die ihren Vortrag durch ihr eigenes Gelächter fortlaufend unterbrechen müssen. In-

haltlich geben auch sie die lebendige jüdische Gemeinschaft in z wieder. Bei der Ausfüh-

rung der geschichtlichen Entwicklung wird der Stichpunkt „1622 mussten Juden 30.000 

 
141 BETTINA REICHMANN, Unterrichtsmaterialien zum Thema Judentum. In: KatBi 140 (2015), 121. 
142 Vgl. MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 296. 



46 

 

Taler zahlen“ genannt. In der Feedback-Runde fragt die Lehrkraft die Gruppe nach Ver-

mutungen, warum diese Zahlungen von den Jüdinnen und Juden gemacht werden muss-

ten. Ein Schüler antwortet: „Ja, also die Juden waren ja früher ziemlich reich und die 

mochten die ja auch nicht und dann mussten die das bestimmt machen“. Die Lehrkraft, 

mit der ich vor der Sitzung über die Auswertung der Forschungsfragen gesprochen habe 

und ihn unter anderem auf den in der Klasse vorherrschenden modernen Antijudaismus 

durch die den Jüdinnen und Juden unterstellte Disposition zum Kapitalismus hingewiesen 

habe,143 scheint daraufhin verunsichert, wie er mit dieser Antwort umgehen soll. Er erwi-

dert: „Ja, ich weiß nicht. Also der hat bestimmt nichts gegen die Juden gehabt, sondern 

der wollte den Juden vielleicht auch nur ein weiteres Existieren ermöglichen, eben mit 

dieser hohen Abgabesteuer“. Mit „er“ ist der damalige Adelsherr gemeint. Den Eindruck, 

den der Lehrer in diesem Moment auf mich macht, ist der, dass er in erster Linie keine 

Aussage treffen möchte, die in jeglicher Form antijudaistisch oder antisemitisch gedeutet 

werden könnte, er selbst aber auch keine Erklärung für die Zahlungen hat. Eine alternative 

Handlungsoption wäre gewesen, den Vorurteil, Jüdinnen und Juden wären „ziemlich 

reich“ gewesen, an dieser oder mit anschließender Vorbereitung an späterer Stelle zu the-

matisieren, da die Schüler:innen ihn anscheinend als kollektive Ansicht übernommen ha-

ben und ihn unhinterfragt wiedergeben. Dadurch können die Jugendlichen in anderen Zu-

sammenhängen für diese oder ähnliche Ressentiments sensibel werden und in ihrer Funk-

tion als Brückenmanager:innen gestärkt werden, indem sie auf ihre und andere Aus-

drucksweisen während des Sprechens über andere Religionen achten und weitere Perso-

nen auf (un-)bewusst verwendete Stereotypen hinweisen können. 

Nach den Präsentationen wird am Smartboard eine weiße Folie mit schwarzer Schrift und 

der Frage „Wo habt ihr Diskriminierung von Juden wahrgenommen?“ angezeigt. Sie soll 

als Einstiegsfrage in die Thematisierung des Reliefs „Judensau“ dienen und gleichzeitig 

für diese Arbeit das Vorwissen der Schüler:innen in Bezug auf Antijudaismus und Anti-

semitismus aufzeigen. Die Jugendlichen sollen eine Minute lang in Partnerarbeit über die 

Frage diskutieren, bevor sie im Plenum besprochen wird. In der Minute wird sich viel 

ausgetauscht und im Anschluss melden sich fünf Schüler:innen. Vier geben an, dass sie 

keine Diskriminierung von Jüdinnen und Juden wahrnehmen bzw. wahrgenommen ha-

ben. Die erste Begründung lautet dabei, dass die Person „auch keine Juden“ kennt, weil 

es „in kleinen Dörfern und Städten […] jetzt auch nicht so [ist], eher in größeren Städten“. 

 
143 Vgl. KOCH/ MÜLLER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bildungsarbeit, 67. 



47 

 

Warum es diesen Unterschied gäbe, wird nicht belegt oder von den anderen Schüler:innen 

hinterfragt. Die zweite Begründung ist: „Nach dem Zweiten Weltkrieg haben jetzt viele 

verstanden, dass die Juden ja nichts gemacht haben“. Diese Aussage erweckt den An-

schein als würde die Diskriminierung der Jüdinnen und Juden von dieser Schülerin/die-

sem Schüler nicht nur nicht wahrgenommen, sondern als gäbe es darüber hinaus auch 

nach dem  Ende des Zweiten Weltkrieges keine Diskriminierung gegenüber Gläubigen 

des Judentums mehr. Dass diese Behauptung nicht der Tatsache entspricht, wurde zuvor 

in verschiedenen Kapiteln dieser Arbeit deutlich gemacht. Im Unterricht wird die Be-

obachtung nicht weiter besprochen bzw. korrigiert. Die dritte und vierte Meldung über 

die Nichtwahrnehmung der Diskriminierung von Jüdinnen und Juden wird nicht begrün-

det und auch von Seiten der Lehrkraft nicht gebeten zu begründen. Als letzte Äußerung 

kommt: „Ich glaube, wenn man Jude selbst ist, bekommt man das noch eher mit, dass da 

noch Sprüche fallen“. Diese Aussage, die über die eigene Wahrnehmung hinaus geht und 

dem Blickwinkel der religionswissenschaftlichen Forscher:innen zugeordnet werden 

kann, beinhaltet einen Perspektivwechsel, der in der Frage so nicht direkt gefordert, aber 

in diesem Zusammenhang wichtig und hilfreich ist, jedoch aufgrund des Stundenendes 

von vielen Schüler:innen nicht mehr gehört und auch von der Lehrkraft nicht weiter kom-

mentiert wird. Es wird erneut deutlich, dass die Gedanken der Schüler:innen, die Poten-

zial für ein inhaltlich wertvolles Unterrichtsgespräch haben, zunächst von der Lehrkraft 

erkannt und als ertragreich herausgestellt werden müssen, sie darüber hinaus aber auch 

an die Rahmenbedingungen des RUs und dem Schulsystem insgesamt geknüpft sind, so-

dass diese gewinnbringenden Ansichten oft verloren gehen. 

4.2.3 Motive und Ausprägungen christlichen Antijudaismus 

In der fünften Woche werden an die Wahrnehmungsfrage anknüpfend Motive und Aus-

prägungen des christlichen Antijudaismus besprochen. Belegt wird dies an einem Bei-

spiel von christlichem Antijudaismus, dem Relief „Judensau“. Es wurde bereits in der 

Woche zuvor durch das Arbeitsblatt „Ein Relief provoziert einen Skandal“ kenngelernt. 

Die Aufgabe zu dem Text lautete: „Lies den Text und erkläre mit eigenen Worten, inwie-

fern das Relief umstritten ist“. In der Arbeitsphase wurden dann die problematischen As-

pekte und die daraus resultierenden Beleidigungen der Jüdinnen und Juden durch diese 

Darstellung thematisiert. Die Erklärungen wurden am Ende der Stunde mündlich im Ple-

num besprochen. In dieser Woche startet die Lehrkraft die Stunde mit einer Bildanalyse 

eines Fotos der „Judensau“. Anschließend wird das Arbeitsblatt, „Was es mit dem Relief 



48 

 

auf sich hat“ verteilt und bearbeitet. Die Schüler:innen haben Schwierigkeiten bei der 

Einordnung von Luthers Schrift sowie der Bewertung der Bodenplatte aus dem Jahr 1988. 

Bei der Besprechung im Plenum versucht die Lehrkraft deshalb durch gezielte Fragestel-

lungen die Schüler:innen zu unterstützen. Die Jugendlichen wirken verunsichert und es 

gibt viele zusätzliche Gespräche mit den Sitznachbar:innen, bei denen vor allem Schul-

terzucken und Aussagen wie „Ey, keine Ahnung“ zu beobachten sind. Einige Schüler:in-

nen scheinen zudem genervt zu sein, da aggressive Untertöne und lautes Stöhnen heraus-

zuhören sind. Es findet ein ungewolltes Frage-Antwort-Spiel statt, indem der Lehrer eine 

Frage in den Raum stellt, die den Schüler:innen helfen soll, sich dann jedoch maximal 

zwei Schüler:innen melden, und so kein gemeinsames Ergebnis erfasst werden kann. Dar-

über hinaus lauten die Fragen der Lehrkraft zum Beispiel „Wer kann mal sagen, warum 

die Schrift 1543 völliger Quatsch war?“ oder „Haltet ihr die Bodenplatte mit dieser Er-

läuterung für ausreichend, um das Relief zu erklären?“. Sie beinhalten bereits eine Be-

wertung bzw. geben vor, in welche Richtung die Antworten der Jugendlichen gehen sol-

len. Dies hat zur Folge, dass die Schüler:innen sich keine eigene Meinung bilden können 

und am Ende eine gelenkte Position zu dem Relief bereits feststeht. Weder die Schüler:in-

nen noch die Lehrkraft machen am Ende der ersten Unterrichtsstunde einen zufriedenen 

Eindruck. 

In der zweiten Unterrichtsstunde wird zunächst ein etwa dreiminütiger Bericht über die 

Gerichtsverhandlungen bezüglich des Abrisses des Reliefs aus dem Jahr 2022 gezeigt. 

Darin wird die Meinung der Kirche aufgrund des geschichtlichen Wertes und die Mei-

nung dort lebender Jüdinnen und Juden aufgrund der Beleidigung gezeigt. Als Lösungs-

vorschlag gibt ein Ankläger an, das Relief in ein jüdisches Museum zu bringen, um die 

Erinnerung an die Geschichte des Judentums nicht zu vergessen, aber das Gefühl der Jü-

dinnen und Juden von Ausgrenzung und Diffamierung zu unterbinden. Im Anschluss wird 

eine weitere für diese Arbeit konzipierte Aufgabe vorgestellt: 

Die „Judensau“ an der Stadtkirche Wittenberg – In Stein gemeißelter Ausdruck von christli-

chem Antijudaismus?! 

Hat die Kirche genug getan, um sich zu distanzieren?  Liegt nach wie vor eine Beleidigung vor? 

Verfasse einen Leserbrief an die lokale Zeitung in Wittenberg. Erörtere darin aus diener Sichtweise, 

ob die Darstellung der sogenannten „Judenssau“ noch zeitgemäß ist und wie damit verfahren werden 

sollte. 

Berücksichtige dabei auch die Inhalte der vergangenen Unterrichtsstunden. 

Hinweis: Bitte schreibe deinen Leserbrief auf einem separaten Papier, damit es für das Forschungs-

projekt eingesammelt werden kann. 



49 

 

Die Aufgabe baut auf den Inhalten der vergangen Unterrichtsstunden auf und soll die 

Meinungen der anwesenden Schüler:innen widerspiegeln. Durch die Beschäftigung mit 

einem realen Konflikt, das verschiedene Perspektiven und Argumente zusammenbringt, 

soll das Erschließungsmodi der globalen Akteurs/der globalen Akteurin eingenommen 

werden. Es können 20 Leserbriefe eingesammelt und analysiert werden. Durch die ge-

lenkte Gesprächsführung der Lehrkraft, die in einer eindeutigen Haltung zu dieser geplant 

offenen Fragestellung mündet, sowie der Vorstellung des plausiblen Lösungsvorschlages 

durch den Ankläger ist jedoch mit keinen pluralen oder differenzierten Positionen der 

Schüler:innen zu rechnen. Die Begründungen der Schüler:innen werden deshalb im kur-

zem Umfang und nicht wie anfänglich geplant kategoriengeleitet vorgestellt. Stattdessen 

wird auf die genaue Wortwahl und die Gedanken, die über die Problematik des Reliefs 

hinausgehen, geschaut. 

Zunächst kann gesagt werden, dass bis auf ein Leserbrief, sich alle anderen Schüler:innen 

für die Entfernung des Reliefs aussprechen. Sie erkennen alle den geschichtlichen Wert 

der Darstellung, empfinden die Abbildungen gegenüber den Jüdinnen und Juden jedoch 

als „unverschämt“, „diskriminierend“ oder „beleidigend“. Der eine Leserbrief, der die 

Plastik als „nicht schlimm“  oder „sogar gut“ empfindet, sieht den Vorteil der Darstellung 

in der Erinnerung daran „wie schlimm die Menschen damals mit den Juden umgegangen 

sind“. Die Auswirkungen auf der Leben der heutigen Jüdinnen und Juden thematisiert 

er/sie in seiner/ihrer Begründung nicht. Wie schon an anderen Stellen in der Unterrichts-

reihe erkannt, liegt hier eine untergründig tradierte Dispositive vor, die die Plastik auf 

ihr Erinnerungspotenzial reduziert und die Auswirkungen auf und die Gefühle von dem  

lebendigen Judentum nicht berücksichtigt. 

Als Lösungsvorschlag für den Umgang mit dem Relief wird von 12 der 20 Personen der 

Vorschlag übernommen, die „Judensau“ in ein Museum zu übergeben. Darüber hinaus 

kommt als ein weiterer Vorschlag, dass „die Kirche [sich] sofort bei allen Juden entschul-

digen [muss] und bestens noch eine große Summe an jüdische Organisationen geben 

[muss]“. Diese:r Verfasser:in sieht die Schuld, die mit der „Judensau“ verbunden ist, 

demnach bei der Kirche und ihren Anhänger:innen. Die Kritik an der Mahntafel zu dieser 

Darstellung, die die Lehrkraft im Unterrichtsgespräch stark hervorgehoben hat, wird in 

den Briefen ebenfalls von 9 der 20 Schüler:innen wiederholt. Darüber hinaus übernehmen 

vier der Schüler:innen die Beobachtung der Verhöhnung des Gottes der Jüdinnen und 

Juden, der auch dem der Christ:innen entspricht, die die Lehrkraft zuvor erklärt hat. 



50 

 

Zu diskutieren sind die Aussagen von sieben Schüler:innen, die „Judensau“ sei „nicht 

mehr zeitgemäß“ bzw. das Relief passt „absolut nicht mehr in die heutige Zeit“. Diese 

Formulierungen erwecken den Eindruck, als ob das Relief zu einer früheren Zeit einmal 

zeitgemäß gewesen wäre, was es durch die Einordnung als rassistischen Antisemitismus 

durch das Christentum nicht war.144 Die Darstellung war von Beginn an problematisch. 

Die Wortwahl „nicht mehr zeitgemäß“ wird damit begründet, dass „in den 1930er/40ern 

[…] der gesamte Staat antisemitisch war“. Die Schüler:innen schränken das Relief damit 

auf den nationalsozialistischen Rassismus ein, erkennen aber die Tragweite über die Dis-

kriminierung in dieser Zeit hinaus nicht. Ihre Einordnung passt nicht zu der Tatsache, 

dass das Relief im 13. Jahrhundert errichtet wurde und es bereits zu dieser Zeit als anti-

semitischen Akt zu bewerten ist. Vier weitere Schüler:innen erklären ebenfalls mit dem 

Bezug zum Nationalsozialismus die „Judensau“ als gefährlich, da die Plastik die Juden-

feindlichkeit der Nationalsozialisten unterstützt habe und weiterhin dafür „ausgenutzt 

werden“ könne. Der Verweis zum Christentum respektive den christlichen Kirchen fehlt 

dabei. Im Anschluss wird der von ihnen behauptete Wandel damit erklärt, dass wir „in 

einem Land [leben], das sich gegen Judenhass einsetzt“ und die Statue deshalb abgenom-

men werden müsse. Eine andere Erklärung für die nicht mehr zeitgemäße Plastik lautet, 

dass das Relief ausdrücke, „dass sie [gemeint sind die in Wittenberg lebenden Jüdinnen] 

die Stadt verlassen sollen“. Die Absicht des Reliefs, Menschen jüdischen Glaubens aus 

der Stadt zu vertreiben, kann als Interpretation des Schülers/der Schülerin angesehen wer-

den. 

4.2.4 Umdenken nach Ausschwitz 

In der sechsten Woche der Unterrichtsreihe ist am Ende der Unterrichtsstunde nach der 

Thematisierung der Vergebungsbitte des Papstes als Wegmarker die Frage „Warum hälst 

du das Schulbekenntnis für (un-)wichtig?“ vorgesehen. Dazu wird eine Minute mit den 

Sitznachbar:innen diskutiert, bevor die Meinung der Schüler:innen im Plenum bespro-

chen wird. Sechs Schüler:innen melden sich zu der Frage und vier bewerten das Schul-

bekenntnis des Papstes im Jahr 2000 für „wichtig“, eine Person für „gut“ und eine weitere 

empfindet das Geschehen als „ein bisschen wenig, wenn man sich für das entschuldigt, 

was da alles vorgefallen ist“. Eine weitere Äußerung merkt an, dass „nur weil der Papst 

was sagt, bringt den Juden das auch nichts“. Die Schüler:innen erkennen die Bedeutung 

des Bekenntnisses insbesondere durch die Person des Papstes an, sehen darüber hinaus 

 
144 Vgl. ebd., 68. 



51 

 

aber auch die Notwendigkeit noch mehr als eine Entschuldigung gegenüber den Jüdinnen 

und Juden zu tun, damit diese den „Christen verzeihen können“. Die erste Meldung zieht 

aus der Begründung die Wichtigkeit der Erklärung des Papstes folgenden Schluss: 

„Wichtig, weil der Papst als christlich wichtige Person und dann von so einer Person von 

Brüderlichkeit zu sprechen, dann kommt das Thema zur Ruhe“. An dieser Stelle wäre 

eine Nachfrage, was mit „zur Ruhe kommen“ gemeint ist, sinnvoll oder eine Frage, was 

an dieser Formulierung problematisch ist, damit die Schüler:innen eine Sensibilität für 

das Sprechen über das den Holocaust und die Auswirkungen für das lebendige Judentum 

entwickeln. In der Äußerung wird ein sekundärer Antisemitismus deutlich, der der Person 

vermutlich nicht bewusst ist und deshalb zwingend zu hinterfragen ist. Da die Schüler:in-

nen sich gegenseitig drannehmen ohne auf die vorherigen Meldungen einzugehen, wird 

diese Aussage jedoch nicht weiter thematisiert. Die vierte Person spricht sich bei der Er-

klärung der Wichtigkeit des Schuldbekenntnisses „für das Nicht-Vergessen“ aus, sieht als 

Folge also eine gegenteilige Konsequenz. Allerdings wird auch das nicht erkannt und 

weiter besprochen. Die unterschiedlichen Meinungen der Schüler:innen machen deutlich, 

dass in ihren Gedanken viel Potenzial für ausführliche Diskussionen steckt und dass dabei 

zunächst in der Funktion der religionswissenschaftlichen Forscher:innen und im Verlauf 

durch den Blickwinkel der Brückenmanager:innen auf eine genaue Wortwahl geachtet 

und diese hinterfragt werden kann, dazu aber eine aufmerksame und sensible Wahrneh-

mung der Lehrkraft vonnöten ist, die durch die Störfaktoren und die unterschiedlichen 

Einflüsse auf den Unterricht aber nicht konsequent geleistet werden kann. 

In der siebten Woche wird das Thema „jüdisch-christliches Miteinander heute“ bespro-

chen. Dazu beschäftigen sich die Schüler:innen mit der Kampagne „jüdisch-#beziehungs-

weise-christlich“, indem sie sich zu zweit mit einem Thema wie zum Beispiel „Pessach 

bzw. Ostern“ auseinandersetzen und sie anschließend anhand der Plakate auf der Inter-

netseite die „Klasse über die Inhalte der jüdisch-christlichen »Beziehung« informier[en]“. 

Aufgrund der Recherchemöglichkeiten finden diese Unterrichtsstunden im Computer-

raum statt. Die Arbeit am Computer macht den Jugendlichen Spaß, sie sind engagierter 

als in anderen Unterrichtsstunden und zeigen mehr Einsatz. Die Inhalte der Plakate über-

nehmen sie teilweise wortwörtlich, jedoch bereitet es einigen Gruppen Probleme, sie auf 

die Darstellung der Beziehung der beiden Religionen zu übertragen. Während der Vor-

stellung der Ergebnisse suchen die Schüler:innen mehrfach lediglich Gemeinsamkeiten 

der beiden Religionen und ihren Traditionen, um eine Verbindung zu erkennen. An dieser 



52 

 

Stelle ist es wichtig zu betonen, dass es auch nennenswerte und wichtige Unterschiede 

gibt, die die Beziehung nicht einschränken, sondern beispielsweise produktiv für einen 

Austausch sein können. Ziel der Übung war es, Anhaltspunkte für einen Dialog heraus-

zustellen und diese Punkte haben die Jugendlichen in den Gemeinsamkeiten gefunden.  

Am Ende der Unterrichtsstunde sollen die Schüler:innen Gründe für einen gemeinsamen 

Dialog zwischen Personen jüdischen und christlichen Glaubens in Gruppenarbeit in Form 

eines Placemats formulieren. Diese Aufgabe wurde ebenfalls zuvor konzipiert, um zu 

schauen, wie stark bei der Bearbeitung die bisherigen Lernergebnisse miteinfließen und 

um einen ersten Lernvorschritt herauszukristallisieren. Aufgrund von Verzögerungen 

durch den Raumwechsel und anfänglichen Internetproblemen ist die Einzelarbeitsphase 

auf zwei Minuten und die Gruppenarbeitsphase auf fünf Minuten begrenzt worden. Der 

dritte Punkt, die Besprechung im Plenum, soll in der nächsten Woche nachgeholt werden, 

findet krankheitsbedingt jedoch erst zwei Wochen später statt.  Die Aufgabe wurde am 

Smartboard auf einer Power-Point-Folie wie folgt angezeigt: 

Warum sollten Juden und Christen miteinander Dialog führen?          

Sammelt Gründe für den genannten Dialog. 

Placemat – drei Arbeitsphasen: 

1) Einzelarbeit: Jedes Teammitglied arbeitet für sich an der Fragestellung.  

2) Gruppenarbeit: Stellt euch eure Notizen und Ergebnisse gegenseitig vor und entscheidet ge-

meinsam, welche Punkte als Gemeinschaftsergebnis notiert werden.  

3) Plenum: Vorstellen der Gemeinschaftsergebnisse. 

Die Ergebnisse der Gruppenarbeitsphase sind Bündelungen aus den Einzelarbeitsphasen, 

sodass als Gemeinschaftsergebnis Stichpunkte aus den eigenen Bearbeitungen übernom-

men wurden. Die Ergebnisse der dritten Phase werden an späterer Stelle vorgestellt. Es 

gibt vier Gruppen mit jeweils vier Schüler:innen. Die Notizen der Teammitglieder lassen 

sich in drei Kategorien einordnen und werden im Folgenden so vorgestellt: 

Die erste Kategorie ist angelehnt an die vorherige erste Kategorie und beinhaltet bei die-

ser Aufgabe die Begründung der Notwendigkeit des Dialoges aufgrund der gewaltvollen 

und leidvollen Vergangenheit. 10 der 16 Schüler:innen nennen diesen Grund. Auffällig 

ist, dass in der vierten Gruppe dieser Punkt gar nicht thematisiert wird. Unterschiede gibt 

es in den ersten drei Gruppen, wie mit der Vergangenheit umgegangen werden soll. Die 

Verben, die sich auf das Wort „Vergangenheit“ beziehen, sind „vergessen“, „ausdisku-

tieren“, „klären“ (zwei Mal), „abschließen“ und „abhaken“. Die Verben „ausdiskutieren“ 

und „klären“ fordern einen weiteren Dialog über die vergangenen Geschehnisse ein und 



53 

 

können damit als positiv gedeutet werden, da sie eine fortlaufende Thematisierung der 

Schoah beinhalten. Negativ gedeutet können sie jedoch im Anschluss zum Ziel haben, 

dass die Vergangenheit im Anschluss „ausdiskutiert“ und „geklärt“ ist. Dieses Ziel schei-

nen auch die Wörter „vergessen“, „abschließen“ und „abhaken“ zu haben. In ihnen steckt 

die Forderung, den Holocaust nicht weiter zu besprechen. Dieser Gedanke ist in der Un-

terrichtsreihe schon an verschiedenen Stellen aufgekommen und ist erneut dem sekundä-

ren Antisemitismus zuzuordnen, da er die Bedeutung der Schoah für das lebendige Juden-

tum nicht anerkennt und die weiterhin stattfindenden Auswirkungen auf das heutige Le-

ben ignoriert. Im Gemeinschaftsergebnis wird zusammenfassend in der ersten Gruppe 

„Vergangenheit klären“ genannt, auf dem zweiten Placemat steht „Vergangenheit ab-

schließen“ und in der dritten Gruppe entscheiden sich die Schüler:innen für die Formu-

lierung „Aufarbeitung von Verbrechen“. In der Unterrichtsstunde zwei Wochen später 

kommen in der dritten Arbeitsphase diese Unterschiede zur Sprache. Zu Beginn sollen 

sich die Schüler:innen in ihren Gruppen zusammensetzen und fünf Minuten lang die 

Gründe für einen gemeinsamen Dialog auf Grundlage ihres Placemats wiederholen. Eine 

Gruppe meldet sich und stellt als Ergebnis vor: „Wir haben drei Gründe. Erstes haben die 

Religionen Gemeinsamkeiten, zweitens, um die Geschichte zu vergessen und drittens, um 

ins Gespräch zu kommen“. Daraufhin fragt die Lehrkraft nach: „Die Geschichte verges-

sen?“. Die Schülerin erklärt: „Nicht vergessen in dem Sinne, aber nicht mehr wütend 

aufeinander sein, weil ich kann nichts für die Taten von früher“. Im Verlauf des Unter-

richtsgespräches meldet sich eine weitere Gruppe und gibt als Erklärung an: „Die Ver-

gangenheit ausblenden und auf das Hier und Jetzt konzentrieren“. Erneut hakt die Lehr-

kraft nach: „Das läuft doch in Gefahr, den Holocaust zu verleugnen?“. Die Person führt 

aus: „Jetzt nicht verleugnen, aber klären, dass wir keine Nazis sind. In der Schule sollte 

es weiter thematisiert werden“. Eine letzte Äußerung in die Richtung lautet: „Wir sollten 

über die Vergangenheit reden, damit das abgeschlossen ist und man zusammen in die 

Zukunft blicken kann“. Die drei Äußerungen und ihre Erklärungen bezüglich des Ver-

gessens bzw. Ausblendens bzw. Abschließens der Vergangenheit sind als problematisch 

einzuordnen, auch wenn die Ausführungen darauf schließen, dass sich dahinter kein an-

tisemitisches Gedankengut der Schüler:innen verbirgt. Sie nennen als Grund für die For-

derung des Vergessens o.ä., dass dann eine friedliche Grundlage herrscht, sodass 

„Freundschaften entsteh[en]“ können oder die „Beziehung verbesser[t]“ werden kann. 

Umso wichtiger ist deshalb das Nachfragen der Lehrkraft, das die Jugendlichen für ihre 



54 

 

Wortwahl sensibilisieren soll und im Sinne der Religionserschließungsmodi zu Brücken-

manager:innen wachsen lässt. Dadurch, dass es trotz zweimaligen Einhakens des Leh-

rers, trotzdem noch eine dritte Meldung gibt, die dem sekundären Antisemitismus zuzu-

ordnen ist, scheinen die Schüler:innen die Problematik hinter diesen Formulierungen 

nicht verstanden oder angenommen zu haben. Sie scheinen den Perspektivwechsel, den 

die Lehrkraft durch die Nachfragen anstrebt, nicht zu vollziehen. Diese Haltung kann 

nach den Stilen interreligiöser Verhandlungen nach Streib dem zweiten Stil zugeordnet 

werden,145 da nur eine einseitige Sichtweise angenommen und vertreten wird. Eine Er-

weiterung des Blickwinkels auf andere Religionen sollte hier weiterhin angestrebt wer-

den.  

Die zweite Kategorie stimmt mit der vorherigen zweiten Kategorie überein, indem die 

Schüler:innen die Entstehung des Christentums aus dem Judentum als Grund heranzie-

hen, um die Gemeinsamkeiten der beiden Religionen herauszustellen. In den Einzeler-

gebnissen gibt es Formulierungen wie „verwandte Religion“, „verschieden und doch 

gleich“ oder „damit sie merken, dass sie eigentlich sehr viel gemeinsam haben“. Das Ver-

hältnis der beiden Religionen ist den Schüler:innen inzwischen klar geworden und sie 

sehen darin Potenzial, eine gute Verbindung aufzubauen. „Freundschaft“ als Folge wird 

von fünf Schüler:innen aus drei verschiedenen Gruppen genannt. Dennoch wird nicht 

versucht, die beiden Religionen zu vereinnahmen, wie das bei der Vorstellung der Plakate 

zunächst zu erkennen war, indem das Judentum und das Christentum als gleich heraus-

gestellt werden. Die Jugendlichen sehen die Unterschiede in den beiden Religionen und 

sie bewerten sie als gut und wichtig, um „Inspiration vom anderen zu holen“ oder „um 

die Kultur und Traditionen der anderen kennenzulernen“. Im Unterrichtsgespräch gibt 

eine Person als Grund an, um „von der anderen Religion zu lernen“. Die Haltungen der 

Schüler:innen in diesen Aussagen kann als wertschätzend und interessiert eingeordnet 

werden und ist dem fünften Stil nach Streib, dem „Idealstil“146 zuzuordnen, indem die 

andere Religion als spannend und herausfordernd wahrgenommen wird. Da diese Kate-

gorie eine andere Sichtweise und Haltung der Schüler:innen zeigt als die erste, die Aus-

sagen jedoch zusammen vorgestellt werden, könnte an dieser Stelle durch den Blickwin-

kel der religionswissenschaftlichen Forscher:innen nachgefragt werden, was die Äuße-

rungen für unterschiedliche Gedanken und Gefühle bei den Gläubigen des Judentums 

 
145 Vgl. MEYER, Grundlagen interreligiösen Lernens, 295. 
146 Ebd, 296. 



55 

 

auslösen können und was sie zur Folge haben. Dadurch könnten die Schüler:innen ihre 

eigene Ignoranz in der ersten Kategorie und ihre positive Offenheit und Wertschätzung 

in der zweiten Kategorie erkennen und so erneut sensibilisiert werden im Sprechen von 

und über andere Religionen. 

Als weitere, siebte Kategorie beschreiben die Schüler:innen als Grund für einen gemein-

samen Dialog die Verbesserung des Verhältnisses von Judentum und Christentum heute. 

Die Kategorie kann als Vermittlung bzw. als Übergang von der ersten zur zweiten Kate-

gorie angesehen werden. Die Schüler:innen sehen in der Kommunikation die Möglichkeit 

„gemeinsam Probleme zu lösen“, „sich gegenseitig besser zu verstehen“ und „Vorurteile 

gegenüber einander […] ab[zu]schaff[en]“. Ihr Stil der interreligiösen Verhandlung geht 

über eine Dialogbereitschaft, in der lediglich die eigene Sichtweise vorgetragen wird (Stil 

4),147 hinaus, indem die Jugendlichen bereit sind, Inhalte und Denkweisen der anderen 

Religion anzunehmen und sich damit auseinanderzusetzen. Dies entspricht erneut dem 

fünften und angestrebten Stil.148 Im Unterrichtsgespräch wird ausgeführt, dass das Juden-

tum und das Christentum sich so „gegenseitig anerkennen und […] Probleme lösen kön-

nen“ und ihre „Beziehung verbesser[t]“ werden kann. Die Jugendlichen sehen demnach, 

dass das Verhältnis zwischen dem Judentum und dem Christentum noch nicht dem ent-

spricht, wie es bei gleichberechtigten und verwandten Religionen sein soll, erkennen je-

doch im gemeinsamen Dialog das Potenzial, dieses zu erreichen. Als nächster Schritt 

könnte eine Schärfung dieser Position im Sinne der globalen Akteur:innen folgen, was 

durch eine eigene Aktion oder Initiative der Schüler:innen umgesetzt werden kann. Zu 

der siebten Kategorie gehört auch der Stichpunkt in dem Gemeinschaftsergebnis der drit-

ten Gruppe: „Hass beenden“. Die Schüler:innen sehen demzufolge noch Hass zwischen 

den Religionen und sehen ihn als Grund für ein gemeinsames Gespräch. Die Lehrkraft 

fasst am Ende der Besprechung zusammen: „Wir sollten weiterhin sensibel sein. Es gibt 

eine besondere Verantwortung für uns Christen. Als Gesellschaft insgesamt müssen wir 

aufeinander aufpassen“. Er betont dabei explizit die gewissenhafte Rolle der Christ:innen, 

die ihnen im Umgang mit dem Judentum zuteilwird und dass die Vergangenheit weiterhin 

wichtig ist, damit wir daraus lernen und darauf achten, dass sich Vergangenes nicht wie-

derholt. Dieser Appell geht jedoch durch das Herunterfahren der Computer und das Zu-

sammenpacken der Unterrichtsmaterialien unter, da nur wenige Schüler:innen noch nach 

 
147 Vgl. ebd. 
148 Vgl. ebd., 297. 



56 

 

vorne zur Lehrkraft schauen und bereits einige Gespräche mit den Sitznachbar:innen 

stattfinden. Erneut können das Stundenziel und das Gemeinschaftsergebnis durch die 

Rahmenbedingungen, die in der Institution Schule vorherrschen, nicht zusammen erfasst 

und verinnerlicht werden. 

4.2.5 Jüdisch-christliches Miteinander heute 

Auf den Ergebnissen aufbauend ist die achte Unterrichtswoche so geplant gewesen, dass 

in der ersten Unterrichtsstunde das Thema „Interreligiöser Dialog“ durch das Projekt 

„MeetaJew“ besprochen wird und in der zweiten Unterrichtsstunde die Forschungsfragen 

als Abschluss beantwortet werden. Durch den Krankheitsausfall des Lehrers und weiteren 

Lehrkräften an der Schule, konnte dies so nicht stattfinden. In beiden Unterrichsstunden 

wird sich deshalb mit dem Projekt beschäftigt, indem die drei Vorstellungsvideos der 

Jüdinnen und Juden in der ersten Stunde angeschaut und besprochen werden und in der 

zweiten Stunde zwei Videos aus der Reihe „Häufig gestellte Fragen“ angesehen werden. 

Aufgrund des Lehrermangels an dem Tag findet eine Nebenraumaufsicht statt und die 

beauftragte Lehrkraft bittet mich, die Aufgaben selbst zu stellen und zu besprechen. 

Durch den Vertretungsunterricht sind die Schüler:innen belustigt und unkonzentriert, so-

dass ein produktiver Austausch schwierig ist. Die weiblichen Jugendlichen beschäftigen 

sich mit den Inhalten, die männlichen Beteiligten versuchen währenddessen ihre Grenzen 

auszutesten, indem sie zum Beispiel im Klassenraum umherlaufen und sich gegenseitig 

vom Stuhl schubsen. Die Schülerinnen reagieren darauf zunächst mit schüchternem Ki-

chern, sind nach einer Zeit jedoch genervt und versuchen die Schüler zu ermahnen. Auf-

grund dieser Bedingungen ist das Gedächtnisprotokoll zu dieser Woche verkürzt und bie-

tet keine Inhalte für diese Arbeit. 

In der neunten Woche greift die Lehrkraft das Projekt „MeetaJew“ als Wiederholung auf, 

indem er die Frage stellt: „Was ist vom Konzept »MeetaJew« hängen geblieben?“. Die 

Besprechung des Projektes ist ursprünglich nicht als Teil dieser Arbeit geplant gewesen, 

die Aussagen der Schüler:innen werden jedoch an dieser Stelle vorgestellt, da sie in die 

Antworten der Jugendlichen auf die Forschungsfragen miteinfließen und durch diese er-

klärt werden können. Zunächst ist festzuhalten, dass den Schüler:innen zu Beginn gesagt 

wird, dass es sich um die letzte Einheit aus dieser Unterrichtsreihe handelt und dass es 

die letzte Stunde ist, die sich auf die Forschungsarbeit bezieht, sodass sie sich „noch ein-

mal richtig anstrengen sollen“. Aufgrund dieses Appells des Lehrers ergeben sich auf 

seine Fragen viele Wortmeldungen. Die Schüler:innen zeigen sich insgesamt konzentriert 



57 

 

und aufgeschlossen. Es finden kaum Einzelgespräche statt und alle hören der Lehrkraft 

zu und versuchen mitzudenken, um eine Wortmeldung geben zu können. 

Die Aussagen der Schüler:innen können in die vorherigen Kategorien eingeteilt werden. 

Bezüglich der Darstellung des Judentums als verfolgte Religion ist festzuhalten, dass dies 

nicht mehr vorkommt, da sich die Jüdinnen und Juden in den Videos nicht als diese prä-

sentieren. Eine Person gibt in ihrer Meldung an, dass Menschen jüdischen Glaubens auf-

grund des erlebten Antisemitismus zu politisch Aktiven werden können und sich dagegen 

einsetzen. Er/Sie bezieht sich dabei explizit auf den gegenwärtigen Antisemitismus und 

das moderne Judentum. Eine weitere Äußerung dieser Art lautet: „Denen ist Gleichbe-

rechtigung wichtiger, weil sie öfter Kritik zu spüren bekommen“. Zu hinterfragen wäre 

an dieser Stelle, ob in den meisten Fällen, bei denen Jüdinnen und Juden negativ darge-

stellt oder behandelt werden, von „Kritik“ gesprochen werden kann oder ob diese Erleb-

nisse nicht durch drastischere Formulierungen angemessen dargestellt werden. Weiterhin 

findet ein Othering-Prozess durch das Wort „denen“ statt, weil nicht aufgrund einer Aus-

sage einer einzelnen Person jüdischen Glaubens, die sich selbst als politisch aktiv be-

zeichnet, gesagt werden kann, dass die Gesamtheit der Jüdinnen und Juden Gleichberech-

tigung in der Form wichtig ist, wie die Person in dem Video es für sich betont. Dieser 

Prozess lässt sich durch die Situation erklären, dass sich die Schüler:innen aktiv in ihrer 

Rolle als Christ:innen mit gezielt betonten Jüdinnen und Juden auseinandersetzen und so 

eine unbemerkte Differenzkonstruktion hergestellt wird, die eine unnatürliche Trennung 

zwischen den Personen aus dem Video und den Jugendlichen entstehen lässt. Dennoch 

kann positiv hervorgehoben werden, dass der Schüler/die Schülerin die Ungleichbehand-

lung von Jüdinnen und Juden wahrnimmt und artikuliert. Dies verdeutlicht auch eine wei-

tere Aussage: „Sie erwähnen vor anderen erst spät, dass sie Juden sind“. Dass die Jugend-

lichen erkennen, dass die Zugehörigkeit zum Judentum weiterhin eine „Besonderheit“ 

darstellt und dass Jüdinnen und Juden sich kontinuierlich Sorgen machen müssen, wie 

die Gesprächspartner:innen auf ihre Religionsgemeinschaft reagieren, hat einen Perspek-

tivwechsel erfordert und kann als Konsequenz als globale Akteur:innen dazu führen, dass 

die Jugendlichen sich für Gleichberechtigung einsetzen, um dieses Verhaltensweisen än-

dern zu können. 

Zu der Darstellung der Traditionen im Judentum als vierte Kategorie geben die Schü-

ler:innen an, dass ihnen in Erinnerung geblieben ist, dass die vorgestellten Personen jü-

dischen Glaubens „nicht so krass jüdisch“ gewesen seien, was sie „von Juden jetzt nicht 



58 

 

so“ kannten. Dies zeigt auch das im Theorieteil vorgestellte Forschungsergebnis, dass 

nicht einmal die Hälfte der befragten Jüdinnen und Juden sich selbst als religiös bezeich-

nen würden.149 An dieser Stelle wäre interessant zu erfahren, von welchen Jüdinnen und 

Juden sie das in der Form nicht kannten, da zuvor mehrfach angegeben wurde, dass die 

Jugendlichen keine Personen jüdischen Glaubens kennen. Es kann davon ausgegangen 

werden, dass die Schüler:innen die Vorstellungen von streng religiösen Jüdinnen und Ju-

den als Stereotyp übernommen haben150 und es hier als Vorurteil zum Ausdruck kommt. 

Eine weitere Meldung gibt an, dass die Überraschung darin beständen hätte, dass „[man] 

als Jude […] nicht direkt religiös [ist]. Man kann es selbst entscheiden und nicht alle 

Regeln werden eingehalten“. Das Judentum, welches zu Beginn der Unterrichtsreihe 

durch seine „strengen Regeln“ und „vielen Gesetze“ definiert wurde, hat durch die Vor-

stellung lebendiger Anhänger:innen der Glaubensgemeinschaft bei den Schüler:innen ein 

erweitertes Bild erzeugt. Das zeigt auch folgende Aussage: „Ich hätte bei denen nicht 

gedacht, dass das Juden sind. Das waren Menschen wie wir auch“.  

Die Wahrnehmung des lebendigen Judentums als fünfte Kategorie zeigt die zuletzt vor-

gestellte Aussage, aber auch die Beobachtung einer Person, dass von den drei Jüdinnen 

und Juden aus den Videos „jeder andere Ansichten“ hatte und dass von ihnen „nicht jeder 

gleich ist“, sondern „manche […] mehr religiös [sind und] manche weniger“. Diese Plu-

ralität innerhalb des Judentums ist wichtig zu erkennen, um das jüdische Leben nicht zu 

verkürzen und um weitere Gemeinsamkeiten zum Christentum zu sehen, die als Ansatz 

für einen Dialog dienen können. Auch die Meldung „Der zweite Mann war irgendwie in 

der Politik beteiligt. Das zeigt, egal, was man glaubt, man hat dieselben Rechte“, zeigt, 

dass es für die Schüler:innen besonders zu sein scheint, wenn Politiker:innen dem Juden-

tum angehören und dass es für sie erst durch die Thematisierung während der Unterrichts-

reihe selbstverständlich geworden ist. Eine weitere Äußerung bezüglich einer neuen Er-

kenntnis ist, dass das lebendige Judentum im Leben der Christ:innen eine Rolle spielen 

kann, wie in folgender Aussage deutlich wird: „Es hat mich überrascht, dass Juden an 

Weihnachten zu christlichen Freunden gehen und dass an Schabbat auch andere Freunde 

dabei sind“. Durch die mehrfach wiederholte Tatsache, dass die Schüler:innen in ihrem 

privaten Umfeld keinen Kontakt zu Jüdinnen und Juden haben, existierte in ihrer Vorstel-

 
149 Vgl. HOMOLKA, »Eine erstaunliche Diversität von Orientierungen« - zur Pluralität im gelebten Judentum 

in Deutschland, 42. 
150 Vgl. FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 97. 



59 

 

lung nicht die Möglichkeit, dass religiöse Feste auch religionsübergreifend gefeiert wer-

den, da Christ:innen und Personen jüdischen Glaubens diese Feiertage als Freund:innen 

zusammen verbringen möchten. 

5. Diskussion 

In der nachfolgenden Diskussion werden anhand der Kategorien die Auffälligkeiten und 

wichtigsten Punkte blockweise zusammengefasst. Durch diese Systematisierung wird auf 

die Gesamtheit der dichten Beschreibung geschaut, um die Ergebnisse zu bündeln. 

Die erste Kategorie beinhaltet die Darstellung des Judentums als verfolgte Religion. Zu 

Beginn der Unterrichtsreihe werden die Jüdinnen und Juden als Personen aus der Ver-

gangenheit und als Opfer des Zweiten Weltkrieges beschrieben. Dies bestätigte sich wäh-

rend der Unterrichtsreihe, indem ihre Geschichte in den Präsentationen der Schüler:innen 

als „abgeschlossen“ dargestellt wird. Die Jugendlichen transportieren untergründig tra-

dierte Dispositive und zeigen durch verharmlosende Beschreibungen einen sekundären 

Antisemitismus. Diese Haltung wandelt sich vor allem nach den letzten Unterrichtsstun-

den, indem sie am Ende der Einheit eine passende Beschreibung der Geschehnisse aus 

der Vergangenheit wiedergeben und indem sie darüber hinaus das lebendige Judentum 

thematisieren. Sie betonen die Wichtigkeit der Kenntnis über die Geschichte des Juden-

tums und des gemeinsamen Vorgehens gegen Antisemitismus. 

Die zweite Kategorie, die Entstehung des Christentums aus dem Judentum, ist den Schü-

ler:innen bereits in der ersten Unterrichtsreihe wichtig, da sie diese Beziehung bereits aus 

ihrem vergangenen RU kennen, und die Betonung dieser Abstammung auch in der letzten 

Unterrichtsstunde stattfindet. Begleitet wird diese Beschreibung jedoch fortlaufend von 

Othering-Strukturen der Abgrenzung durch Vergleiche der beiden Religionen. Am Ende 

der Einheit wird wertschätzend ergänzt, dass die beiden Glaubensgemeinschaften sich 

gegenseitig inspirieren können und die Gläubigen voneinander lernen können. 

Die Hervorhebung der jüdischen Herkunft von Jesus Christus wird von vielen Schüler:in-

nen zu Beginn der Unterrichtseinheit gemacht. Zum Schluss ist diese Beschreibung wenig 

zu finden, da sie auch im Unterricht nicht mehr pointiert wird. Diese Erkenntnis zeigt, 

dass die inhaltliche Akzentsetzung, die Lehrer:innen in ihrem Unterricht setzen, von den 

Schüler:innen wahrgenommen und übernommen wird und dass neue Inhalte dazu führen 

können, dass bereits erlernte Inhalte in den Hintergrund geraten. 



60 

 

Ein weiterer Wandel ist in der vierten Kategorie, der Darstellung der religiösen Traditio-

nen im Judentum, zu erkennen. In der ersten Sitzung sind Stereotypen in den Aussagen 

der Schüler:innen zu erkennen, die sich in Vorurteile äußern, wie zum Beispiel die Be-

hauptung, dass das Judentum eine „strengere“ Religion sei. Diese Zuschreibungen wer-

den so oder in ähnlicher Form im Verlauf der Unterrichtsreihe an verschiedenen Stellen 

wiederholt und können durch die negative Haltung auch als Ressentiment bezeichnet wer-

den. Eine positive Würdigung der Bräuche des Judentums findet schließlich in der letzten 

Sitzung nach der Auseinandersetzung mit den Plakaten der Kampagne „#jüdischbezie-

hungsweise-christlich“ statt, indem Gemeinsamkeiten und Unterschiede in den Traditio-

nen der beiden Religionen erkannt und wertschätzend dargestellt werden. 

Bezüglich der fünften Kategorie, der Thematisierung des lebendigen Judentums, kann 

gesagt werden, dass dies zu Beginn der Unterrichtseinheit nicht vorzufinden ist, da die 

Schüler:innen zwar von dem Judentum als „Weltreligion“ sprechen, jedoch nicht auf die 

lebendige Gemeinschaft eingegangen wird. Diese Haltung wurde als fremd machende 

Theoriebildung und als Vorstrukturierung interreligiöser und weltanschaulicher Bil-

dungsprozesse durch den Weltreligionsbegriff bezeichnet, da die Einordnung als „Welt-

religion“ unhinterfragt übernommen und wiedergegeben wird, ohne zu bedenken, was 

dann zu dieser Religion gehört, zum Beispiel eine moderne Gemeinde. Ein erster Impuls 

bietet die Recherche zum Judentum in der Umgebung der Schüler:innen. In der vorletzten 

Woche bekommen die Jugendlichen darüber hinaus ein Bild von der lebendigen Gemein-

schaft des Judentums durch die Vertretung der drei jungen Jüdinnen und Juden. Dies 

spiegelt sich wiederum in den Antworten der letzten Sitzung wider, indem die lebendige 

Religionsgemeinschaft und ihr Verhältnis zum Christentum beschrieben wird. 

Die Stereotypen „angesehen“ und „reich“, die die sechste Kategorie beinhalten, können 

im Verlauf der Unterrichtsreihe gemindert werden. An verschiedenen Stellen der Unter-

richtsgespräche sind jedoch Möglichkeiten verloren gegangen, in denen der von Bern-

stein definierte Krypto-Antisemitismus durch Impulse der Lehrkraft von den Schüler:in-

nen hinterfragt und aufgearbeitet werden können. Meiner Einschätzung nach wurden die 

genannten Vorurteile und Ressentiments von den Jugendlichen kollektiv und unhinter-

fragt übernommen, hätten als diese jedoch stärker eingeordnet und erklärt werden müs-

sen. 



61 

 

Zur siebten Kategorie, dem Verhältnis des Christentums mit dem Judentum aktuell, wird 

erst am Ende der Unterrichtseinheit etwas gesagt. Es wird beschrieben, dass sich die Be-

ziehung der beiden Religionen verbessert habe, sie zusammen an ihrem Verhältnis arbei-

ten und dass diese Zusammenarbeit wichtig ist. Bei der Arbeit mit dem Placemat wird die 

Möglichkeit gesehen, dass „Freundschaften“ zwischen den Religionen aufgebaut werden 

können und dass die beiden Gemeinschaften sich gegenseitig „inspirieren“ können. Diese 

positive Hervorhebung des gemeinsamen Dialogs konnte während der Unterrichtsreihe 

erreicht werden. 

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die Schüler:innen des katholischen RUs zu 

Beginn der Unterrichtsreihe vermehrt Stereotype und Ressentiments in sich getragen ha-

ben, die sie vermutlich kollektiv und unbewusst übernommen haben. Nach der Unter-

richtseinheit konnten diese im gewissen Maße offengelegt und korrigiert werden. Dies 

wurde insbesondere durch die Auseinandersetzung mit dem modernen Judentum erreicht. 

6. Reflexion des Forschungsprozesses 

Im Folgenden wird der qualitative Forschungsprozess der Unterrichtsbeobachtung der 

Klasse sowie der Auswertung der Aussagen der Schüler:innen auf quantitativer Ebene 

mithilfe der von Mayring definierten Gütekriterien reflektiert. Diese Kriterien sind die 

Verfahrensdokumentation, die argumentative Interpretationsabsicherung, die Regelge-

leitetheit, die Nähe zum Gegenstand, sowie die kommunikative Validierung und die Tri-

angulation.151 

Die detaillierte Verfahrensdokumentation soll die Nachvollziehbarkeit des Forschungs-

prozesses garantieren. Aufgrund der spezifischen Untersuchungsgegenstände sind die 

Methodenauswahl, die Differenzierung der Dokumentation sowie die Auswertung der 

Ergebnisse genau festgehalten.152 Die Verfahrensdokumentation kann in dieser Arbeit als 

positiv gewertet werden, da die Unterrichtsreihe mit ihren Arbeitsaufträgen und Unter-

richtsmaterialien vorliegt, die untersuchten Aufgaben der Schüler:innen eingesammelt 

wurden und zu jeder Unterrichtsstunde Gedächtnisprotokolle angefertigt wurden. Eine 

Einschränkung ergibt sich lediglich durch nicht vorhandenen Tonaufnahmen während der 

beobachteten Unterrichtsgespräche, die von der Schulleitung nicht genehmigt wurden, 

 
151 Vgl. PHILIPP MAYRING, Einführung in die qualitative Sozialforschung. Eine Anleitung zum qualitativen 

Denken, 6. Auflage, Weinheim-Basel 2016, 144 ff. 
152 Vgl. zum gesamten Abschnitt ebd. 



62 

 

sodass während der Mitschriften durch die Verfasserin dieser Arbeit womöglich einzelne 

Aspekte verloren gegangen sind. Die dichte Beschreibung als Präsentationsmedium ge-

währleistet, dass weitere Informationen, die zum Beispiel das Unterrichtsgespräch beein-

flusst haben, mit aufgenommen und mitbedacht werden. Durch die ethnographische Dar-

stellung findet sich der Leser/die Leserin im Geschehen wieder und kann sich in die ana-

lysierten Situationen hineinversetzen. Dies garantiert zudem die Erfüllung eines weiteren 

Kriteriums, die Nähe zum Gegenstand. Die Schüler:innen befinden sich in ihrem Klas-

senraum und werden von ihrem Religionslehrer mit bekannten Arbeitsaufträgen und Ma-

terialien unterrichtet. Damit wird keine künstliche Situation geschaffen. Darüber hinaus 

ist die Regelgeleitetheit zu erwähnen, die durch die Orientierung an dem Vorgehen qua-

litativer Forschung sowie an den Beispielen anderer ethnografischer Untersuchungen ge-

währleistet wird. Abgesichert sind die Interpretationen durch den Vergleich mit For-

schungsergebnissen aus der Literatur, die im Theorieteil vorgestellt wurden. Triangula-

tion als viertes Kriterium wird in der dichten Beschreibung gesichert durch die Verbin-

dung der Informationsquellen der schriftlichen Aufgaben der Schüler:innen, der Unter-

richtsbeobachtung sowie den Informationen aus der Literatur. Da die Datenquellen zu-

dem von unterschiedlichen Verfasser:innen stammen und verschiedene Theorieansätze 

genutzt wurden, die ungleiche Erkenntnisinteressen zum Ziel hatten, ergibt das Spektrum 

an Ergebnissen im Theorieteil verschiedene Perspektiven. Zu bemängeln wäre an dieser 

Stelle, dass ausführlichere Interviews mit der Lehrkraft nach den jeweiligen Unterrichts-

stunden oder nach der Unterrichtsreihe noch eine weitere Perspektive auf die Aussagen 

der Schüler:innen sowie dem Unterrichtsgeschehen insgesamt gegeben hätten. Die kur-

zen Gespräche vor und nach den Stunden über bisherige Auffälligkeiten oder Erkennt-

nisse meinerseits wurden lediglich als Gedächtnisprotokoll angefertigt und können Lü-

cken beinhalten. Diese Kritik hat zur Folge, dass die argumentative Interpretationsabsi-

cherung als weiteres Kriterium nur eingeschränkt als erfüllt angesehen werden kann.153 

Durch keine eindeutige Stellungnahme der Lehrkraft auf die Beobachtungen und Analy-

sen, kann die Interpretation lediglich mit der Literatur und unter dem Eindruck der Ver-

fasserin dieser Arbeit geschehen. Deshalb können ggf. weitere Einflussfaktoren oder Hin-

tergründe, die die Schüler:innen in ihren Aussagen und Einstellungen beeinträchtigt ha-

ben, nicht berücksichtigt werden. In diesem Zusammenhang ist auch die kommunikative 

 
153 Vgl. zum gesamten Abschnitt ebd. 



63 

 

Validierung zu erwähnen, die nicht voll erfüllt wurde, da die Ergebnisse mit den beo-

bachteten Schüler:innen nicht diskutiert wurden. Da es lediglich eine Beobachterin gab, 

können subjektive Eindrücke und Interpretationen eine Rolle gespielt haben, die den Aus-

sagen der Schüler:innen nicht gerecht werden und zu denen sie Stellung bezogen hätten. 

Angerissen wurde dieses Kriterium während der Unterrichtsgespräche durch das Nach-

fragen der Lehrkraft bei problematischen Aussagen der Jugendlichen, jedoch ist dies nicht 

immer der Fall gewesen.  

Insgesamt kann gesagt werden, dass die Forschungsmethode der Ethnographie drei der 

sechs allgemeinen Gütekriterien qualitativer Forschung voll erfüllt, die erweiterbare Do-

kumentation der Gespräche mit der Lehrkraft jedoch zu einer besseren Bewertung geführt 

hätte, sodass zwei Kriterien nur zum Teil erfüllt wurden. Das Kriterium der kommunika-

tiven Validierung ist aus zeitlichen Gründen nicht möglich gewesen, hätte die Ergebnisse 

jedoch weiter erklären können. Diese Arbeit ist summa summarum als sinnvoll und aus-

sagekräftig zu bewerten und ihre Ergebnisse können als realistisch und authentisch ange-

sehen werden. 

7. Fazit/Konsequenzen für eine überarbeitete Unterrichtsreihe 

Als Fazit sollen in diesem Kapitel die Ergebnisse dieser Arbeit als Konsequenzen für eine 

Überarbeitung der Unterrichtsreihe zusammengefasst werden. Dabei wird auf einzelne 

Materialien geschaut, bestimmte Akzentsetzungen hinterfragt und Möglichkeiten ausge-

lotet, wie mit dem Wissen nach dem Schreiben dieser Arbeit über die aufgezeigten Ste-

reotypen der Schüler:innen gegenüber dem Judentum und seinen Anhänger:innen ziel-

führender und aufrichtiger umgegangen werden kann. Dazu wird entlang der Unterrichts-

reihe geschaut, an welchen Stellen die Schüler:innen fragwürdige, vorurteilsbehaftete,  

antijudaistische oder antisemitische Aussagen getätigt haben und es werden Überlegun-

gen angestellt, was der Auslöser dieser Einstellungen gewesen sein kann und wie solche 

thematisiert und problematisiert werden können. 

In der zweiten Woche wird die problematische Aussage eine:r Schüler:in getroffen, dass 

„die Christen meinen […], dass sie die Besseren sind“. Die Äußerung erfolgt nach der 

Besprechung des Bildes „Stammbaum Jesu“ von Sieger Köder und dem Vers Röm 11,18. 

Auslöser kann an dieser Stelle das thematisierte Bild gewesen sein. Durch verschiedene 

Merkmale zeigt es Dominanzstrukturen, die als Überordnung des Christentums gegen-

über dem Judentum gedeutet werden können: Zum einen ist das Bild unten dunkel und 



64 

 

wird nach oben immer heller, was als Lichtblick in Richtung Jesus Christus oder als im 

Dunkeln stehend, als Unwissenheit Abrahams als Verkörperung des Judentums gedeutet 

werden kann. Unterstrichen wird diese Deutung damit, dass alle Identitätsfiguren des Ju-

dentums nach oben schauen. Damit wird die kirchliche Substitutionslehre bis hin zum 

Antijudaismus durch die Ablösung des Judentums durch das Christentum gezeigt und wi-

derspricht damit den Inhalten von Nostra Aetate Art. 4, wonach das jüdische Volk als 

bleibend erwählt anerkannt wird.154 Als Lehrkraft ist es wichtig zu erkennen, dass das 

Bild diese Ansichten ebenfalls transportieren kann und dass er/sie es zur Sprache bringt. 

Dies kann durch einen Verweis auf den Aufbau des Bildes oder die Anordnung der Hel-

ligkeiten geschehen. Es muss kritischer mit diesem Bild gearbeitet werden, gerade weil 

die Schüler:innen zu Beginn der Unterrichtsreihe in ihren Antworten solche Dominanz-

strukturen aufgemacht haben und sie dann durch dieses Bild darin bestätigt werden kön-

nen. Freuding und Lindner zitieren in einem ähnlichen Zusammenhang Eva Stögbauer, 

um die Verantwortung des RU und der Lehrkraft hervorzuheben: 

Der Religionsunterricht selbst bestimmt »in einem gewissen Maße, mit welchen Impressionen und 

Bildern einer Religion Schüler/innen nach Hause gehen. Dementsprechend sind inhaltliche Auf-

bereitung ebenso wie Medien und Materialen zu ›fremden‹ Religionen kritisch zu betrachten und 

auf die von ihnen ausgehenden Bilder und Stereotype hin zu befragen«.155 

Eine Frage, um zu der Doppeldeutigkeit des Bildes zu gelangen, könnte lauten: „Einer-

seits sagt der Maler, das Judentum sei die Wurzel des Christentums und es seien Ge-

schwister-Religionen, aber was wird hier mit diesem Bild eigentlich zum Ausdruck ge-

bracht?“. Mit dieser Herangehensweise wird ein weiterer Zugang geöffnet, der im Theo-

rieteil zu dem Religionserschließungsmodi der religionswissenschaftlichen Forscher:in-

nen nach Karlo Meyer zugeordnet wurde, indem die Schüler:innen einen Perspektivwech-

sel vollziehen und ggf. selbst Stereotype und Vorurteile erkennen, die nach der Betrach-

tung des Bildes entstehen können. In diesem Zusammenhang werden die Jugendlichen 

darüber hinaus darin geschult, Bilder generell auf verschiedene Interpretationen zu hin-

terfragen und sie kritisch zu prüfen. Die Merkmale, die die Hierarchie verdeutlichen, kön-

nen während der Unterrichtsreihe dann an späterer Stelle erneut aufgegriffen werden, 

wenn es um die Darstellungen der Ecclesia und Synagoga sowie der Skulptur Twins geht. 

 
154 Vgl. RENZ, Die Juden und die katholische Kirche, 87. 
155 FREUDING/ LINDNER, Stereotype und Othering in religiösen Bildungsprozessen, 91. 



65 

 

Zu überdenken ist weiterhin in der fünften Woche die Hinführung zu der Aufgabe der 

Positionierung mit ausführlicher Begründung zum Relief „Judensau“ in Form eines Le-

serbriefes für eine Lokalzeitung. Die verwendeten Arbeitsblätter sind entnommen aus der 

Zeitschrift „Judenfeindschaft – Was hab‘ ich damit zu tun?“156 und gehören in eine grö-

ßere Unterrichtsreihe, die sich intensiv mit den Hintergründen der Plastik auseinander-

setzt. Die veröffentlichte Einheit endet damit, dass ein Rollenspiel über eine Gerichtsver-

handlung stattfindet und die Schüler:innen verschiedene Rollenkarten erhalten und ent-

sprechend verschiedene Positionen einnehmen. Beteiligt sind insgesamt zwölf Personen 

(Richter:innen, ein Kläger, ein Rechtsanwalt, Vertreter:innen der Stadt und der Kirche, 

eine Kunsthistorikerin, eine Theologin und ein Touristikmanager). Durch die verschiede-

nen Argumente der Rollen wird den Schüler:innen ein breites Spektrum an Meinungen 

zu der Entfernung des Reliefs vorgeführt, sodass sie aus diesen auswählen können und 

dann in ihren verfassten Leserbriefen selbst einen begründeten Standpunkt einnehmen 

können. Der Grund, der gegen dieses Vorgehen spricht und der bei der Vorbereitung der 

Unterrichtsreihe zur Entscheidung gegen das Rollenspiel geführt hat, ist der zeitliche Um-

fang, der die Vorbereitung, Durchführung und Besprechung dieses Vorhabens umfassen 

würde. Die gekürzte Version, die in der durchgeführten Unterrichtsreihe verwendet 

wurde, hat jedoch dazu geführt, dass eine einseitige Meinung entstanden ist.  

Als weiterer Kritikpunkt an der Unterrichtsreihe ist das Arbeitsblatt „Woher kommt die 

Judenfeindlichkeit?“ zu nennen. In der dichten Beschreibung wurde es nicht thematisiert, 

da es von der Lehrkraft miteingebracht wurde und deshalb nicht für die Analyse bestimmt 

war. Da es jedoch Teil der Unterrichtsreihe ist und problematische Punkte beinhaltet, wird 

es an dieser Stelle kritisch beleuchtet. Die wichtigsten und entscheidendsten Kritiken wer-

den im Folgenden vorgestellt. Auf dem Arbeitsblatt wird der rassistische Antisemitismus 

vom allgemeinen und christlichen unterschieden. Bezüglich des rassistischem Antisemi-

tismus wird als Beispiel genannt, dass „Arier und Germanen an oberster, Farbige, India-

ner und Juden an unterster Stelle“ stehen. Diese Begriffe werden unhinterfragt verwendet 

und ohne Anführungszeichen gesetzt. Den Schüler:innen wird damit der Eindruck er-

weckt, als wären dies geläufige Worte, die problemlos verwendet werden können. Dar-

über hinaus wird gesagt, dass es den christlichen Antisemitismus gäbe, „seit das Chris-

tentum Staatsreligion wurde“. Das ist insofern nicht korrekt, als dass im Kapitel 2.1.2 

 
156 Vgl. hierzu und zum Folgenden HARTMUT LENHARD, Art. Skandal in Wittenberg?!. In: Religion 5-10 

38 (2020), 29-36. 



66 

 

bereits herausgestellt wurde, dass der christliche Antisemitismus auch schon im Neuen 

Testament vorhanden ist. Weiterhin wird erklärt, dass Antisemitismus „heute in den we-

nigsten Fällen durch persönliche Begegnungen mit Juden zustande[kommt]. Bei der Ab-

neigung gegenüber Juden handelt es sich also um Vorurteile“. Diese Aussage wider-

spricht den Erfahrungen von Jüdinnen und Juden, die Antisemitismus in persönlichen 

Begegnungen erfahren und relativiert die Problematik, die mit der Auseinandersetzung 

mit dem Antisemitismus einhergeht, der sich nicht aufgrund fehlender persönlicher Be-

gegnungen entwickelt hat bzw. weiterhin entwickelt. Zudem ist die Bestimmung der For-

men des Antisemitismus bei den „falschen Vorwürfen“ auf dem Arbeitsblatt „Verun-

glimpfungen gegenüber Juden“ auf seine Sinnhaftigkeit zu hinterfragen. Die Wortwahl 

„Verunglimpfung“ und „falsche Vorwürfe“ sind überdies verkürzt. Die Aufzählung der 

kritischen Punkte an diesen Arbeitsblättern könnten noch weiter gehen, sollen an dieser 

Stelle aber erstmal reichen, da es in der Beobachtung nicht entscheidend war. Generell ist 

der Einsatz dieser Arbeitsblätter zu überdenken. 

Es kann bezüglich der Unterrichtsreihe insgesamt gesagt werden, dass es eine breitere 

Auswahl an aktivierenden Herangehensweisen der Schüler:innen geben müsste, um das 

Interesse der Jugendlichen zu wecken und um verschiedene Perspektiven zu ermöglichen. 

Mit dem Religionserschließungsmodi der religionswissenschaftlichen Forscher:innen 

geht es darum, Othering-Strukturen offenzulegen und erkennbar zu machen sowie Hand-

lungsoptionen für ein besseres Verhältnis der beiden Religionen zu erarbeiten und Infor-

mationen über das Judentum in der Umgebung der Schüler:innen zu recherchieren. Eine 

Möglichkeit wäre die Vorstellung einiger anonymer Antworten auf die Forschungsfragen 

aus der ersten Woche am Ende der Unterrichtseinheit. Dies können Aussagen sein, die 

Stereotypen wie die Beschreibung der Jüdinnen und Juden als „wohlhabend“ und „ange-

sehen“ oder Ressentiments wie der Darstellung des Judentums als „streng“ oder „veraltet“ 

beinhalten. Darüber hinaus können Formulierungen wie „Die Juden waren …“ gezeigt 

werden und die Schüler:innen sollen dann diskutieren, ob und wenn ja, warum solche 

Äußerungen problematisch sind. Daran anknüpfend können die Heranwachsenden in der 

Funktion der Brückenmanager:innen dann selbst Stereotype und Vorurteile in Materia-

lien oder Äußerungen identifizieren und für ein gerechtes und respektvolles Sprechen 

über andere Religionen sensibilisiert werden. Für die Unterrichtsreihe generell kann ge-

sagt werden, dass problematische Aussagen der Schüler:innen vermehrt thematisiert und 



67 

 

diskutiert werden sollten, damit sie diese reflektieren und ggf. revidieren oder sie zumin-

dest erklären können. Dabei ist Sensibilität und besondere Aufmerksamkeit der Lehrkraft 

gefordert, Othering-Prozesse wahrzunehmen und problematische Aussagen zu erkennen. 

Als Reaktion sollten keine abwehrenden oder abwertenden Antworten der Lehrperson 

erfolgen, sondern durch die Bitte, die Äußerung genauer zu erklären oder sich Feedback 

von den Mitschüler:innen zu dieser Meinung einzuholen, können solche Aussagen zu-

sammen reflektiert werden. Wird den Jugendlichen die Problematik der Othering-Pro-

zesse und die Auswirkung für die Jüdinnen und Juden bewusst, kann ihr Engagement für 

die Gleichbehandlung aller Religionen gefördert werden. Eine weitere Möglichkeit, diese 

Haltung zu erreichen, ist das Ziel der Lehrkraft, den Umgang der Schüler:innen mit an-

deren Religionen in die Verhaltensweisen des fünften Stils interreligiöser Verhandlungen 

nach Streib zu bringen. In dem Fall würden die Jugendlichen anderen Glaubensformen 

herausfordernd und neugierig entgegentreten und den Versuch starten, voneinander zu 

lernen. Als Beispiel ist das Projekt „MeetaJew“ zu nennen, das während der Unterrichts-

reihe ansatzweise thematisiert wurde und bereits in diesem Rahmen positiven Einfluss 

auf die Einstellungen der Heranwachsenden hatte. Durch ein reales Begegnungstreffen 

mit Personen des Judentums könnte eine stärkere Verbindung und Betroffenheit der 

Schüler:innen hergestellt werden, sie hätten die Möglichkeit in einen gemeinsamen Aus-

tausch zu treten und durch beispielsweise einen gemeinsamen Gottesdienst könnten die 

Jugendlichen selbst aktiv ein gemeinsames Fest gestalten.  



68 

 

8. Literaturverzeichnis 

ALTBERT, MATHIAS u.a. (Hg.), Jugend 2019. Eine Generation meldet sich zu Wort, 

Weinheim-Basel-Beltz 2019. 

BAHR, MATTHIAS, »Wir sind keine Aliens«. In: KatBi 140 (2015), 82-86. 

DERS./ BOSCHKI, REINHOLD, »Nostra Aetate« religionspädagogisch lesen. In: KatBi 140 

(2015), 101-105. 

BALTES, GUIDO, Jesus, der Jude und die Missverständnisse der Christen, Marburg an 

der Lahn 2015. 

BERNSTEIN, JULIA/ DIDDENS, FLORIAN, Antisemitismus an Schulen. Forschungsbefunde 

und Handlungsoptionen. In: MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – 

Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, 

Göttingen 2022, 29-50. 

BOLLIG, SABINE/ SCHULZ, MARC, Ethnographie. In: https://www.bibelwissen-

schaft.de/wirelex/das-wissenschaftlich-religionspaedagogische-lexi-

kon/wirelex/sachwort/anzeigen/details/ethnogra-

fie/ch/23446a375d4ff939af5832953b48aa06/; 01.12.2022. 

BREIDENSTEIN, GEORG, Ethnographisches Beobachten. In: HEIKE DE BOER/ SABINE REH 

(Hg.), Beobachtung in der Schule – Beobachten lernen, Wiesbaden 2012, 27-44. 

BUCHER, ANTON, Das Judentum im katholischen Religionsunterricht, In: GEORG LAN-

GER/ GREGOR MARIA HOFF, Der Ort des Jüdischen in der katholischen Theolo-

gie, Göttingen 2009, 144-156. 

BURRICHTER, RITA, Editorial. In: KatBi 140 (2015), 79. 

CARUSO, CARINA, Das Praxissemester von angehenden Lehrkräften. Ein Mixed-Me-

thods-Ansatz zur Exploration ausgewählter Effekte, Paderborn 2019. 

CRESWELL, J. W. (2009), Research design. Qualitative, quantitative, and mixed me-

thods approaches, 3. Auflage. Los Angeles: SAGE Publications. 

DOHMEN, CHRISTOPH, „Juden und Christen stützen sich auf die Autorität desselben Bu-

ches“. In: HUBERT FRANKEMÖLLE (Hg.), Juden und Christen im Gespräch über 

„Dabru emet – Redet Wahrheit“, Paderborn-Frankfurt am Main 2005, 67-88. 

EHRLICH, ERNST LUDWIG, Der christlich-jüdische Dialog aus jüdischer Perspektive. In: 

HUBERT FRANKEMÖLLE (Hg.), Juden und Christen im Gespräch über „Dabru e-

met – Redet Wahrheit“, Paderborn/Frankfurt am Main 2005, 201-214. 

ENGLERT, RUDOLF/ECK, SEBASTIAN. R-A-D-E-V. Religionsunterrichtliche Lehrstücke 

im Praxistest, Bad Heilbrunn 2021. 

ERLBAUM, SHILA, Wie wollen Jüdinnen und Juden im evangelischen und katholischen 

Religionsunterricht thematisiert werden? In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Ju-

dentum und Islam unterrichten. Jahrbuch der Religionspädagogik Band 36, Göt-

tingen 2020, 129-136. 

FOSCHEPOTH, JOSEF, Vor 50 Jahren: Die Gründung der Gesellschaften für christlich-jü-

dische Zusammenarbeit. In: HANS ERLER/ ANSGAR KOSCHEL (Hg.), Der Dialog 



69 

 

zwischen Juden und Christen. Versuche des Gesprächs nach Ausschwitz, Frank-

furt-New York 1999, 173-183. 

FREUDING, JANOSCH/ LINDNER, KONSTANTIN, Stereotype und Othering in religiösen Bil-

dungsprozessen. Herausforderungen für die Religonslehrer*innenbildung. In: 

MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. 

Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, Göttingen 2022, 89-106. 

FRIEBERTSHÄUSER, BARBARA/ RICHTER, SOPHIA, Dichte Beschreibung. In: RALF 

BOHNSACK/ ALEXANDER GEIMER/ MICHAEL MEUSER (Hg.), Hauptbegriffe Qua-

litativer Sozialforschung, Opladen-Toronto 2018, 41-44. 

HENRIX, HANS HERMANN, Judentum und Christentum. Gemeinschaft wider Willen, 

Kevelaer 2004. 

HOMOLKA, WALTER, »Eine erstaunliche Diversität von Orientierungen« - zur Pluralität 

im gelebten Judentum in Deutschland. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Juden-

tum und Islam unterrichten (Jahrbuch der Religionspädagogik 36), Göttingen 

2020, 40-52. 

KHUON, ULRICH, BGH-Urteil zur „Judensau“. Antisemitische Darstellung darf bleiben, 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/urteil-zur-antisemitischen-darstellung-ju-

densau-100.html; 10.11.2022. 

KOCH, GERDA E.H./ MÜLLER, RAINER, Antisemitismus und antisemitismuskritische Bil-

dungsarbeit. In: MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – 

Ressentiments. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, Göttingen 

2022, 65-85. 

KOSCHEL, ANSGAR, Katholische Stellungnahme. In: HANS ERLER/ ANSGAR KOSCHEL 

(Hg.), Der Dialog zwischen Juden und Christen. Versuche des Gesprächs nach 

Ausschwitz, Frankfurt-New York 1999, 151-169. 

KRAPF, MARTIN, Kein Stein bleibt auf dem anderen. Die christliche Schuld am Antise-

mitismus, Neukirchen-Vluyn 1999. 

KUSCHEL, KARL-JOSEF, Juden Christen Muslime. Herkunft und Zukunft, Düsseldorf 

2007. 

LENHARD, HARTMUT, Art. Skandal in Wittenberg?!. In: Religion 5-10 38 (2020), 29-36. 

LEIMGRUBER, STEPHAN, Von der Verketzerung zum Dialog: Darstellung und Behand-

lung der Juden im christlichen Religionsunterricht, In: 

https://www.jstor.org/stable/241667652; 01.12.2022. 

LOOS, STEFAN, Trotz der Irritationen. Es gibt keine Weg zurück. In: SIEGFRIED VON 

KORTZFLEISCH/ WOLFGANG GRÜNBERG/ TIM SCHRAMM (Hg.), Wende-Zeit im 

Verhältnis von Juden und Christen, Berlin 2009, 349-352. 

MAYRING, PHILIPP, Einführung in die qualitative Sozialforschung. Eine Anleitung zum 

qualitativen Denken, 6. Auflage, Weinheim-Basel 2016. 

DERS., Qualitative Inhaltsanalyse: Grundlagen und Techniken, 13., überarb. Aufl., 

Weinheim 2022. 



70 

 

MECHERIL, PAUL/ THOMAS-OLALDE, OSCAR, Die Religion der Anderen. In: BIRGIT AL-

LENBACH u.a. (Hg.), Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspekti-

ven, Zürich 2011, 35-68. 

MEYER, KARLO, Grundlagen interreligiösen Lernens, Göttingen 2019. 

PICKEL, GERT, Stereotype und Vorurteile als Herausforderung für das interreligiöse Ler-

nen. In: MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressenti-

ments. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, Göttingen 2022, 13-28. 

REICHMANN, BETTINA, Unterrichtsmaterialien zum Thema Judentum. In: KatBi 140 

(2015), 121-124. 

RENZ, ANDREAS, Die Juden und die katholische Kirche. In: KatBi 140 (2015) 87-91. 

SCHOEPS, JULIUS H., »Den anderen lieben, obwohl er anders ist«. In: KatBi 140 (2015), 

82 – 96. 

SCHRÖDER, BERND, Judentum, als Thema christlich verantworteter Bildung. In: 

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/, 01.12.2022. 

SIMOJOKI, HENRIK u.a., Stereotype – Vorurteile – Ressentiments. Religionspädagogi-

sche Klärungen und Anregungen für interreligiöses und religionskooperatives 

Lernen. In: MOIHANAD KHORCHIDE u.a. (Hg.), Stereotype – Vorurteile – Ressen-

timents. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen, Göttingen 2022, 226-

237. 

STROTMANN, ANGELIKA, Der historische Jesus: eine Einführung, Paderborn 2015. 

WILLEMS, JOACHIM, Judentum und Islam, interreligiöses Lernen und Othering im christ-

lichen Religionsunterricht In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Judentum und Is-

lam unterrichten (Jahrbuch der Religionspädagogik 36,) Göttingen 2020, 149-

161. 

ZENGER, ERICH, Die Bibel Israels – Grundlage des christlich-jüdischen Dialogs. In: 

SIEGFRIED VON KORTZFLEISCH/ WOLFGANG GRÜNBERG/ TIM SCHRAMM (Hg.), 

Wende-Zeit im Verhältnis von Juden und Christen, Berlin 2009, 15-35. 

https://gcjz-berlin.de/; 16.11.2022. 

https://www.zentralratderjuden.de/angebote/begegnung-dialog/meet-a-jew/; 18.11.2022. 

https://www.bmi.bund.de/DE/themen/heimat-integration/staat-und-religion/juedische-

gemeinschaft/juedische-gemeinschaft-node.html; 18.11.2022. 

https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/lehr-

plan/204/g9_kr_klp_3403_2019_06_23.pdf; 01.12.2022. 

  



71 

 

Anhang 

Die Unterrichtsreihe: „Aus einer Wurzel – das jüdisch-christliche Verhältnis im 

Wandel“ 

1. 17.10.22: Lernausgangslage 

- 3. Stunde: Forschungsfragen: 1 Minute Murmelphase, 4 Minuten Einzelarbeit: 

 „Judentum – Was ist das?“; „Judentum – Wo ist das?“; „Judentum – Wer ist das?“; 

„Judentum – Was haben Christen damit zu tun?“; „Judentum – Was habe ich damit 

zu tun?“  

- 4. Stunde: Wiederholung zu jüdischen Traditionen: Film „Schalom und Hallo“ 

(2021) (Ausschnitt: 00:00 – 39:00). 

https://www1.wdr.de/mediathek/av/video-schalom-und-hallo-100.html.  

‣ Arbeitsauftrag: „Notiert, welche jüdischen Traditionen im Film vorgestellt werden 

und welche Aussagen über das christlich-jüdische Verhältnis getroffen werden“. 

2. 24.10.22: Entstehung des Christentums aus dem Judentum – Nicht du trägst die 

Wurzel, sondern die Wurzel trägt dich (Röm 11,18)  

- 3. Stunde: AB „Was hat denn das Christentum mit dem Judentum zu tun?“ (Bild 

„Stammbaum Jesu“ von Sieger Köder) 

- 4. Stunde: AB „Das Christentum ist aus dem Judentum hervorgegangen“ (Röm 11,18) 

3. 31.10.22: Jüdisch-christliches Miteinander in unserer Geschichte 

- 3. + 4.  Stunde: Präsentationen zum jüdischen Leben in der Umgebung 

‣ „Erarbeitet eine sieben- bis zehnminütige Präsentation zum jüdischen Leben in der 

Umgebung. Recherchiert hierzu im Internet und verwendet zusätzlich mindestens 

eine weitere gedruckte (Sekundär-) Quelle für eure Präsentation“.  

‣ Frage in den Kleingruppen: „Kanntet ihr die Orte und die Infos schon oder sind sie 

neu?“ 

4. 07.11.22: Jüdisch-christliches Miteinander in unserer Geschichte + Motive und Aus-

prägungen christlichen Antijudaismus 

- 3. Stunde: Vorstellen der Präsentationen  

‣ Beobachtungen zur Art & Weise wie präsentiert wird (Gedächtnisprotokoll) 

- 4. Stunde: christlicher Antijudaismus 

‣ Einstieg: Wo habt ihr Diskriminierung von Juden wahrgenommen? (Gedächt-

nisprotokoll). Aufgabe: Tauscht euch mit eurem Nachbarn über die Frage aus (1 

Minute Murmelphase). Anschließender Austausch in der Klasse. 

‣ Vorstellung „Judensau“ 

Einstieg: Foto „Judensau“-Relief an der Wittenberger Stadtkirche (Hendrik 

Schmidt). Unterrichtsgespräch: 1. Beschreiben lassen, 2. Erklären lassen, 3. Ver-

mutungen: „Worin könnte das Problem bestehen?“ 

AB: „Ein Relief provoziert einen Skandal“ 

5. 14.11.22: Motive und Ausprägungen christlichen Antijudaismus + Umdenken nach 

Ausschwitz 

- 3. Stunde: Vertiefung „Judensau“ (AB: „Was es mit dem Relief auf sich hat“) 



72 

 

- 4. Stunde: Positionierung mit ausführlicher Begründung: Hat die Kirche genug getan, 

um sich zu distanzieren? Liegt nach wie vor eine Beleidigung vor? 

‣ https://www.ardmediathek.de/video/mittagsmagazin/streit-um-wittenberger-juden-

sau/das-erste/Y3JpZDovL2Rhc2Vyc3RlLm-

RlL2FyZC1taXR0YWdzbWFnYXppbi8xZGFhN-

GIxMC1jYWM4LTRmZjMtYWM2MS1hYmI5NmY5MzliZWI; 05.01.2023. 

‣ Verfasse einen Leserbrief an die lokale Zeitung in Wittenberg. Erörtere darin aus 

deiner Sichtweise, ob die Darstellung der sogenannten „Judenssau“ noch zeitge-

mäß ist und wie damit verfahren werden sollte. Berücksichtige dabei auch die In-

alte der vergangenen Unterrichtsstunden. 

6. 21.11.22: Umdenken nach Ausschwitz 

- 3. Stunde: Formen des Antijudaismus/Antisemitismus (AB: „Woher kommt die Ju-

denfeindlichkeit?“ + AB „Verunglimpfungen gegenüber Juden“) 

- 4. Stunde: Vergebungsbitte des Papstes im Jahr 2000 

‣ Einstieg: Bild des Papstes vor der Klagemauer. Unterrichtsgespräch: 1. Beschrei-

ben lassen, 2. „Was könnte der Grund dafür sein, dass der Papst an der jüdischen 

Klagemauer in Jerusalem steht und seine Klagen dort lässt?“ 

‣ Auszug aus der Vergebungsbitte vorstellen 

‣ Warum hälst du das Schuldbekenntnis für (un-)wichtig? → Gedächtnisprotokoll 

7. 28.11.22: jüdisch-christliches Miteinander heute 

- 3. Stunde: Neubestimmung des Verhältnisses von Christen und Juden am Beispiel 

„Ecclesia“ und „Synagoga“, mit anschließender Vorstellung der Skulptur „Twins“ 

‣ Nach dem Vorstellen durch die Lehrkraft: Aufgabe „Vergleicht die Darstellungen 

von Ecclesia und Synagoga miteinander. Welche Aussagen über das Verhältnis 

von Christentum und Judentum lassen sich anhand der Skulpturen treffen“. 

- 4. Stunde: Kampagne #jüdisch-beziehungsweise-christlich:  

‣ Aufgabe: „Recherchiert über das euch zugewiesene Thema, indem ihr jeweils die 

Kurzfassung der jüdischen und christlichen Stimme lest, diese miteinander ver-

gleicht und in Bezieht setzt, das dazugehörige Plakat erschließt, sodass ihr anhand 

des jeweiligen Plakats eure Klasse über die Inhalte der jüdisch-christlichen „Bezie-

hung“ informieren könnt.“ Themen: 1) Pessach bzw. Ostern, 2) Bar Mitzwa bzw. 

Firmung, 3) Schabbat bzw. Sonntag, 4) Namensgebung bzw. Namenstag 

‣ Placemat: Warum sollten Juden und Christen miteinander Dialog führen? Sammelt 

Gründe für den genannten Dialog  

1) Einzelarbeit: Jedes Teammitglied arbeitet für sich an der Fragestellung.  

2) Gruppenarbeit: Stellt euch eure Notizen und Ergebnisse gegenseitig vor und ent-

scheidet gemeinsam, welche Punkte als Gemeinschaftsergebnis notiert werden.  

3) Plenum: Vorstellen der Gemeinschaftsergebnisse 

8. 05.12.22: interreligiöser Dialog (Vertretungsunterricht) 

- 3. Stunde: Internetseite „MeetaJew“ (Videos von Joelle, Jessi und Igor. AB: „Meet a 

jew“ von Joelle. Die Fragen zur Person für Jessi und Igor übernommen. Die weiter-

führende Frage „Überlege …“ erfolgt am Ende der 4. Stunde) 



73 

 

- 4. Stunde: Internetseite „MeetaJew“ (Videos „Häufig gestellte Fragen“ – Arbeits-

auftrag: „Was überrascht euch?“. Aufgabe vom AB Joelle: „Überlege: Was ist nötig, 

damit sich alle Menschen in Deutschland sicher fühlen können?“) 

9. 12.12.22: interreligiöser Dialog  

- 3. Stunde: Besprechung des Placemats sowie der Inhalte der Vertretungsstunde 

(„MeetaJew“) 

- 4. Stunde: Forschungsfragen: 1 Minute Murmelphase, 4 Minuten Einzelarbeit: 

 „Judentum – Was ist das?“; „Judentum – Wo ist das?“; „Judentum – Wer ist das?“; 

„Judentum – Was haben Christen damit zu tun?“; „Judentum – Was habe ich damit 

zu tun?“  

 

Die verwendeten Arbeitsblätter bzw. Bilder: 

1. 17.10.2022: 

 

Quelle des Bildes: https://www.erzbistum-paderborn.de/wp-content/uplo-

ads/sites/6/2021/10/210122_Plakatkampagne_juedisch_christlich_Header-aspect-ratio-

4-1.jpg; 13.12.2022. 

 

 

 

 

 



74 

 

2. 24.10.2022: 

AB „Was hat denn das Christentum mit dem Judentum zu tun?“ 

 

Entnommen aus: WOLFRAM EILERTS (Hg.), Kursbuch Religion elementar: ein Arbeits-

buch für den Religionsunterricht im 9/10 Schuljahr, Stuttgart 2006, 144. 

Hinweis: Es wurde lediglich das Bild am Smartboard angeworfen und die Arbeitsaufträge 

1 – 6 im Unterrichtsgespräch besprochen. Aufgabe 7 im Anschluss in Partnerarbeit. 



75 

 

AB: „Das Christentum ist aus dem Judentum hervorgegangen:“ 

 

Das Textpuzzle ist entnommen aus: WOLFRAM EILERTS (Hg.), Kursbuch Religion ele-

mentar: ein Arbeitsbuch für den Religionsunterricht im 9/10 Schuljahr, Stuttgart 2006, 

145. 

Hinweis: Die beiden Aufgaben entsprechen den Aufgaben 1 und 2 aus dem Kursbuch und 

wurden von der Lehrkraft separat in das Arbeitsblatt hinzugefügt. Das Zitat aus der Auf-

gabe 3 aus dem Kursbuch wurde separat im Unterrichtsgespräch ohne das Arbeitsblatt 

besprochen. 

 



76 

 

3. 31.10.2022 

 

4. 07.11.2022: 

 

Quelle des Bildes: https://www.lto.de/recht/nachrichten/n/bgh-vizr17220-wittenberger-

judensau-darf-bleiben-beleidigung-antisemitismus/; 05.01.2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 

 

AB: „Ein Relief provoziert einen Skandal“: 

 

 
Aufgabe: 

Lies den Text und erkläre mit eigenen Worten, inwiefern das Relief umstritten ist. 

 

 

Der Text des ABs ist entnommen aus: HARTMUT LENHARD, Art. Judenfeindschaft – Was 

hab‘ ich damit zu tun?, Religion 5-10 38 (2020), 29. 

Die Arbeitsaufträge wurden entfernt und von der Lehrkraft eigens hinzugefügt. 

 

 

 

 



78 

 

5. 14.11.2022: 

AB: „Was es mit dem Relief auf sich hat“: 

 

Aufgaben: 

1. Wie deutest du das Relief? Berücksichtige dabei, dass das Relief vor Luthers 

Schrift (1543) und der Überschrift (1570) nicht mit dem Gottesnamen verbunden 

war. Es gibt also zwei Deutungen, eine für die Zeit vor und eine nach Luther. 

Fasse deine Deutungen jeweils in einem Satz zusammen. 

2. Die Bodenplatte ist mit einem komplizierten Text versehen. Übersetze ihn so, dass 

jeder Besucher ihn verstehen kann. 



79 

 

Der Text des ABs ist entnommen aus: HARTMUT LENHARD, Art. Judenfeindschaft – Was 

hab‘ ich damit zu tun?, Religion 5-10 38 (2020), 30. 

Die Arbeitsaufträge wurden entfernt und von der Lehrkraft eigens hinzugefügt. 

 

6. 21.11.2022: 

AB: „Woher kommt die Judenfeindlichkeit?“: 

 



80 

 

 

Entnommen aus: WOLFRAM EILERTS (Hg.), Kursbuch Religion elementar 9/10: ein Ar-

beitsbuch für den Religionsunterricht im 9/10 Schuljahr, Stuttgart 2006, 146f. 

 

 

 



81 

 

AB: „Verunglimpfungen gegenüber Juden“: 

 

Entnommen aus: WOLFRAM EILERTS (Hg.), Kursbuch Religion elementar 9/10: ein Ar-

beitsbuch für den Religionsunterricht im 9/10 Schuljahr. Lehrmaterialien, Stuttgart 2009, 

250. 

 

 



82 

 

Papst Benedikt XVII. an der Klagemauer im Jahr 2000: 

  

Quelle des Bildes: https://www.herder-institut.de/blog/2020/12/20/johannes-paul-ii-und-

solidarnos/; 05.01.2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 

 

7. 28.11.2022: 

Straßburger Münster, um 1320: Ecclesia und Synagoga 

  

Quelle des ersten  Bildes: https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Stras-

bourg_Cath%C3%A9drale_Notre_Dame_statue_de_l%27Eglise.jpg; 05.01.2023. 

Quelle des zweiten Bildes: https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:ND_strasb_synago-

gue.jpg; 05.01.2023. 

 

Twins Ecclesia und Synagoga Zwillingsstatue von Johan Tahon in Hannover 2017: 

 

Quelle des Bildes: https://www.kirchliche-dienste.de/arbeitsfelder/judentum/Eccle-

sia-und-Synagoga0; 05.01.2023. 



84 

 

8. 05.12.2022: 

AB: „Meet a Jew – Joelle“ 

 

Angelehnt an: https://www.meetajew.de/wp-content/uploads/2021/08/Meet-a-Jew-Ar-

beitsblatt_Joelle.pdf; 05.01.2023. 

 

9. 12.12.2022 



85 

 

Die schriftlichen Abgaben der Schüler:innen 

1.  17.10.2022 

Die Forschungsfragen: 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

a. Eine Religion die von Jesus abstammt. → Jesus gehörte zu dem Judentum. 

Wurden früher in Deutschland vertrieben. Ihre Gebetsorte wurden mehrmals ange-

zündet. & glauben an Gott. 

b. Das Judentum ist eine eigene Religion, die es schon sehr lange gibt. Früher war sie 

nicht erwünscht und viele Juden wurden umgebracht. Heute ist es aber egal welche 

Religion man hat. Bei den Juden ist es so, dass sie nicht in die Kirche oder Moschee 

gehen. Sie haben sozusagen eine „eigene Kirche“ wo die Männer einen Kreis auf dem 

Kopf tragen. 

c. Es ist eine Religion. Man geht nicht in die katholische oder evangelische Kirche oder 

in die Mosche. Die Manschen die an den Judentum glauben tragen eine Art Hut. Der 

Judentum war sehr lange Zeit unerwünscht aber jetzt ist er erlaubt. 

d. Judentum ist eine Religion, welche wie die Christen einen Ort zum „beten“ haben, 

hier die Synagoge. Diese Religion ist auf der ganzen Welt verbreitet und vertreten. 

e. Das Judentum hat wie das Christentum nur einen Gott. Die Juden glauben nicht das 

Jesus der Sohn Gottes ist. Sie erwarten den Sohn Gottes, der die Menschen retten soll. 

Die Juden haben viele Gesetze an denen sie sich halten müsse. Um zu beten gehen sie 

in die Synagoge. Die Männer müssen immer ein kleines Käpchen tragen. 

f. Das Judentum ist eine der drei Weltreligionen (Islam; Christentum; Judentum). Die 

Juden beten in der Synagoge. Außerdem sind die Juden der „Grundstein“ der Chris-

ten. Sie glauben ebenfalls an Gott, haben jedoch eine etwas andere Entstehungsge-

schichte. Auch Jesus war ein Jude. Die Juden wurden im zweiten Weltkrieg gehätzt 

und verfolgt, nur weil die dem Judentum angehörig waren. Das Judentum hat eine 

lange und vielseitige Geschichte. Es gibt viele Regeln die die Juden befolgen müssen. 

g. Das sind die, die von Nazis verfolgt wurden. Außerdem sind das die, die zu Zeit Jesu 

seine Jünger waren. Jesus war glaube ich auch einer. 

h. Das Judentum ist eine der drei Weltreligionen, Christentum, Islam und das Judentum. 

Das Christentum und das Judentum haben eine gemeinsame Herkunft. Die Juden, also 

die Anhänger des Judentums wurden viele Jahre durch die deutsche Regierung ver-

folgt. Ihr Gotteshaus nennt sich Synagoge und die Männer tragen eine Kippa. Ihr Mit-

telpunkt der Welt ist Jerusalem mit dem alten Tempel und der Klagemauer. 

i. Das Judentum ist eine Religion wie das Christentum. Jesus gehörte damals auch dem 

Judentum an. Generell kann man sagen, dass das Judentum dem Christentum ähnelt, 

denn es wird an den gleichen Gott geglaubt, Gotteshäuser gibt es in beiden Religionen 

(d.h. im Christentum Kirchen und im Judentum Synagogen) und es gibt Regeln an die 

sich die Gläubigen halten müsse. Jedoch muss man hierzu sagen, dass diese im Ju-

dentum strenger sind. 



86 

 

j. Eine Religion. Wichtiges Buch → Tora. Synagoge → Tragen von „Mützen“. Sehr 

alte Religion. Viele Gläubige sind in Israel. Glauben, dass der Messias noch nicht 

gekommen ist. Weltreligion. Lange Haare, Zöpfe, Hüte, schwarze Kleidung. Wurden 

über viele Jahrhunderte hinweg verfolgt, vor allem in Europa. Essen kein Schwein. 

Sabbat. Kalender. Abrahamitische Religion. 

k. Eine Religion die zu Zeiten des 2. Weltkrieges nicht anerkannt wurde. Sie wurden 

verfolgt und umgebracht. Zur heutigen Zeit eine der 3. Weltreligion. 

l. Eine Religion. Hauptsächlich in Israel vertreten. Aber auch überall in anderen Län-

dern. Besondere Regeln. Beten in Synagogen. Eine der Weltreligionen. 

m. Die Juden glauben ebenfalls wie die Christen an Gott. Es ist auch eine weitere Reli-

gion. Das Judentum ist einer der ältesten Religionen die s gibt. Einer der drei Weltre-

ligionen. 

n. Der Gott heißt Jahwe. Es ist außerdem die älteste Welt Religion. Das jüdische Got-

tesbuch/ Gottestext ist fast identisch mit dem alten Testament. Die Gotteshäuser hei-

ßen Synagogen. 

o. Die älteste der drei Weltreligionen. Dort heißt Gott Jahwe. Sollen von Gott auserwählt 

sein. Tempel in Jerusalem zerstört. Gotteshaus Synagoge. 

p. Das Judentum ist eine Art des Glaubens welche von vielen Leuten genutzt wird. 

q. Das Judentum ist eine Religion, die sich wie das Christentum auch, mit Gott beschäf-

tigt. Das Judentum ist älter als das Christentum, wurde aber von den Christen verach-

tet. So kam es dazu, dass die Juden im zweiten Weltkrieg in Arbeitslager kamen und 

zum Beispiel vergast wurden. 

r. Es ist eine Religion. Früher wurde sie gejagt. Jesus gehörte dem Judentum an. Sie 

glauben an den dreiteiligen Gott.  

s. Das Judentum ist eine Religion, die überall auf der Welt verbreitet ist und den Ur-

sprung des Christentums bildet. Im Judentum wird nur an den einzigen Gott (Messias) 

geglaubt und das Gebetshaus der Religion wird Synagoge genannt. 

t. krankgemeldet 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

a. Jesus war Jude. Die Juden glauben an den heiligen Geist und Gott. 

b. Das Judentum ist eine Religion die an den heiligen Geist, Jesus und Gott auf der Erde 

als Menschen glaubt. 

c. Die Menschen im Judentum glauben an einen dreiteiligen Gott. An den Gott, an Jesus 

als Mensch der unter uns ist und an den heiligen Geist. 

d. Juden. Menschen, die dieser Religion angehören. 

e. Das sind Menschen, die an einen Gott glauben. Es gibt viele Juden, da es zu den drei 

Weltreligionen gehört. 

f. Das ist eine Gemeinschaft von Gleichgläubigen Juden. Sie glauben an Gott. Jesus war 

ein Jude. Juden sind eine der Drei-Weltreligionen. Sie wurden früher verfolgt.  

g. Siehe oben [Das sind die, die von Nazis verfolgt wurden. Außerdem sind das die, die 

zu Zeiten Jesu seine Jünger waren. Jesus war glaube ich auch einer.] 



87 

 

h. Die Juden sind eine der größten Religionsgemeinschaften der Welt. Der Kronleuchter 

mit den sieben Tagen wird am Sabbat, Samstag angezündet. Ihr Erkennungszeichen 

ist der Stern. 

i. Menschen die dem Judentum angehören sind Juden. Sie glauben an Gott, verehren 

ihn, beten ihn an und vertrauen auf ihn. In den Gotteshäusern treten sie in Kontakt mit 

ihm, wobei Männer eine art Kappe tragen müssen. AN alle Regeln die sie sich halten 

müssen, stehen in der Thora, der jüdischen heiligen Schrift. 

j. Menschen, die sich zum Judentum bekennen und/oder aus jüdischen Familien stam-

men. Menschen aus aller Welt. Besonders verbreitet in Israel, USA, Russland. Pries-

ter. Teilweise Strenggläubige, z.B. in New York. 

k. Juden sind anhänger eine Religion die während des 2. Weltkriegs verfolgt wurden. 

l. Menschen, die an die Religion glauben. Juden. 

m. Es wahren meist angesehene Leute. Nachdem das Judentum gegründet wurde, nannte 

man sie „Juden“. Es waren Menschen die zu Gott nalteten [?] und an Wunder glaub-

ten. 

n. Das Judentum besteht aus allen ihren Anhängern. Die Anhänger beten zu Jahwe un-

teranderem durch die Priester in den Tempeln und Synagogen. 

o. Früher hießen sie das Volk Israels. Heute leben viele Juden in Israel, sind aber auf 

allen Kontinenten. 

p. Die Anhänger des Judentums nennt man Juden. 

q. Die Juden beten, wie die Christen auch, Gott an. Sie waren meiste sehr wohlhabende 

Leute, was die Christen nicht akzeptieren wollten. Das führte dazu, dass sie von allen 

verachtet wurden. 

r. Das Judentum besteht aus den Juden, die die Gemeinde bilden. Jesus war ebenfalls 

ein Teil dieser Gemeinde. 

s. Das Judentum wird überall auf der Welt vertreten, allerdings ist Israel das populärste 

Land des Judentums, da dort es am weitesten verbreitet ist. 

t. krankgemeldet 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 3: „Judentum – Wo ist das?“ 

a. Juden beten in Synagogen. Und ist ein Jerusalem dem heutigen Israel entstanden. Ju-

den leben heute aber in vielen verschiedenen Ländern und Städten. 

b. Judentum ist auf der Welt überall ein bisschen verbreitet. Zum beten gehen sie in so 

genannte Synagogen. Entstanden ist das Judentum im heutigen Israel. 

c. Die Gottesdienste werden in Sinagogen durchgeführt. Der Judentum entstand in Je-

rusalem und er ist mittleweile weit verbreitet. 

d. Am populärsten ist Israel für das Judentum. Verbreitet über der ganzen Welt. Der Ort 

zum „beten“ ist die Synagoge, welche es eigentlich auch überall befindet. 

e. Der Judentum entstand in Israel. Dort leben die meisten Juden. Die größte Synagoge 

war in Israel. Außerdem gibt es dort eine Klagemauer, wo sie beten und ihre Sorgen 

mit ihrem Gott teilen. Diese steht in Jerusalem. 



88 

 

f. Das Judentum ist auf der ganzen Welt verbreitet. Der „Hauptstütztpunkt“ ist Israel, 

da dort die Religion „geboren“ wurde. Die Religion ist sehr vielseitig mit Synagogen 

in allen größen. In Israel befindet sich außerdem noch eine Klagemauer – dort können 

Zettel mit Sorgen und Klagen in die Ritzen zwischen die Mauer gesteckt werden. Dort 

sind diese bei Gott. 

g. Jerusalem und verteilt in Ländern wie Deutschlang, Frankreich, Spanien, Groß Brita-

nien etc. 

h. Jerusalem ist für sie der Mittelpunkt der Welt. Die Religion an sich wird auf der gan-

zen Welt ausgeübt. Sie beten in Synagogen aus der Thora. Juden pilgern zum alten 

Tempel und zur Klagemauer in Jerusalem. Israel ist das Land. 

i. Die Gotteshäuser im Judentum sind die Synagogen. Dort treffen viele Juden zusam-

men um Gottesdienste zu feiern oder zu Beten. Das Judentum ist weltweit verbreitet, 

dennoch sind die meisten in Israel. Der Tempel und die Klagemauer in Jerusalem sind 

für Juden zentral und eine Pilgerreise muss mindestens einmal im Leben gemacht 

werden. 

j. Israel, USA, Russland. Überall. Strenggläubige Gemeinschaften, z.B. Jerusalem und 

New York. Überall. Synagogen. Messen. Judenvereinigungen 

k. Es ist in Jerusalem „entstanden“, hat sich aber überall „verbreitet“, weil man für einen 

Glauben nicht in einen bestimmten Land/bestimmten Ort seien muss. 

l. Überall auf der Welt. Vermehrt in den USA, Russland und Israel. 

m. Das Judentum wurde in Israel in Jerusalem gegründet. Mit der Zeit hat sich das Ju-

dentum verbreitet und ist schon jetzt auf der ganzen Welt bekannt. 

n. Das Judentum ist überall, also bei jedem Anhänger. Deswegen ist es auf der ganzen 

Welt/Universum, weil da das Judentum ist wo ihr Anhänger ist. Ihr Zentrum ist in 

Jerusalem in Israel. 

o. Universum → beobachtbares Universum → super Cluster → Cluster → Milchstraße 

→ Sonnensystem → Planet Erde → auf allen Kontinenten → viele in Israel 

p. Die Feier des Judentums findet in Synagogen statt. 

q. Das Judentum hat seine „Hauptstadt“ in Jerusalem (Israel), wo viele Juden auch bis 

heute noch leben, nachdem sie aus anderen Ländern vertrieben worden waren. 

r. Das Judentum entstand im heutigen Israel. Heutzutage gibt es fast weltweit Juden. 

Juden beten in einer Synagoge (das ist so ähnlich, wie die christliche Kirche). 

s. Der Ursprung des Judentums ist die Region rund um Israel, da es dort entstanden ist 

und verbreitet wurde. So war Jesus, der im heutige Israel lebte ebenso Jude, da eine 

verbreitete Religion meist ortsabhängig war, je nach dem welcher Religion der Kö-

nig/Herrscher einer bestimmten Region folgte. 

t. krankgemeldet 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 4: „Judentum – Was haben Christen damit zu tun?“ 

a. Das Christentum ist sozusagen aus dem Judentum entstanden bzw. die beiden Religi-

onen haben die selben Wurzeln. Ebenfalls glauben beide Religionen an Jesus und 

Gott. 



89 

 

b. Das Judentum hat sich mit der Zeit aus dem christlichen Glauben entwickelt. Als es 

dann zum zweiten Weltkrieg kam waren alle gegen die Juden und taten alles um sie 

zu vernichten. 

c. Im zweiten Weltkrieg und um die Zweit des zweiten Weltkrieg wurden die Juden von 

den Christen gefolltert und getötet. Heutzutage ist deren Streit nicht mehr so extrem 

oder gar nicht mehr da. 

d. Es gab einen Krieg zwischen Juden und Christen. Die Juden wurden von den Christen 

dominiert, vertrieben und getötet, die meisten mussten also in Nachbarländer fliehen. 

e. Das Christentum entstand aus dem Judentum. Denn Jesus war ein Jude, wie damals 

alle. Die Jünger erzählten dann über Jesus und so bildeten sie eine neue Religion. 

Leider gab es jedoch viele Konflikte zwischen Juden und Christen. Es fing damit an, 

dass die Juden die zu Christen wurden sie von dem Judentum abwanten. Dies fanden 

die Juden natürlich schlecht. Aber selbst noch im zweiten Weltkrieg gab es Konflikte. 

Denn dort wurden viele vergaßt. 

f. Die Christen sind aus den Juden entstanden, jedoch führten sie trotzdem viele Kriege 

und Kämpfe. Einerseits um Jerusalem und wem es zusteht, andererseits auch, welche 

Religion „die richtige“ ist. Als die Juden die Christen verfolgt haben, hatten die Chris-

ten ein Verständigungszeichen, den Fisch, welcher heute immernoch als ein christli-

ches Symbol gilt. Auch die Christen haben die Juden verfolgt, nämlich im 2. Welt-

krieg. Das hatte jedoch keinen richtigen Grund. Die NSDAP brauchte vermutlich ein-

fach einen „Sündenbock“. Zumindenst kamen Juden in KZ (Konzentrations; Bzw. 

Arbeitslager) wo sie für unteranderem die Christen arbeitete. Oftmals wurden sie auch 

vergast und getötet. 

g. Die Christen sind zur Zeit Jesu enstanden. Sie haben sich damals aus den Juden ge-

bildet. 

h. Das Christentum entstand aus dem Judentum. Lange Zeit haben die Christen die Ju-

den verfolgt und getötet (im 2. Weltkrieg). Beide Religionen haben denselben Gott. 

Außerdem beten beide in Gotteshäusern und beide haben eine heilige Schrift. Die 

Juden haben jedoch strengere Regeln und andere Feste. In der Zeit, wo bei uns Weih-

nachten liegt, liegt bei den Juden Chanukka. Beispielsweise haben sie auch das Lich-

terfest. 

i. Das Judentum ist genau wie das Christentum auch eine Religion. Beide zählen zu den 

drei größten Weltreligionen. Das Christentum ist aus dem Judentum entstanden. Wäh-

rend des zweiten Weltkrieges wurden die Juden von den Christen verfolgt und in 

Konzentrationslager ermordet. Das Verhältnis ist also sehr angespannt. Dadurch dass 

beide Religionen gleiche Wurzeln haben gibt es viele Gemeinsamkeiten. Gotteshäu-

ser exestieren in beiden Religionen, alle glauben an Gott und heilige Schriften sind 

exentensiell. Jesus war auch Jude. 

j. Christen haben Juden verfolgt und diskriminiert. Ähnlicher Glaube. Christentum aus 

Judentum entstanden. Haben in Vergangenheit viel mit Juden interagiert, weil viele 

Juden in Europa. Banken, Kreditinstitute, Finanzen generell. Schmuck. Auch heute 

noch wichtig, z.B. in Politik und Wirtschaft → Israel starker Partner der USA, vor 

allem militärisch 



90 

 

k. Christen sind durch Juden entstanden, es ist sozusagen eine Anwandlung des Juden-

tums 

l. Christen verfolgten die Juden. Ähnlicher Glaube. Jesus war Jude. Juden wurden von 

Christen erschossen. 

m. Die Christen glauben ebenso an Gott und es ist eine weitere Religion. Die Juden wa-

ren immer etwas mehr angesehen als die Christen und deshalb mochten die Christen 

die Juden nicht. Sie haben aber eine ähnliche Religion und sie haben ebenfalls eine 

„heilige Schrift“. Die Juden waren etwas Strenger mit ihrer Religion. 

n. Jesus war Jude. Außerdem sind das alte Testament der Christen und die jüdische Got-

tesschrift fast identisch. Dann haben die Christen jüdische Bräuche übernommen. 

Also ist das Christentum eigentlich eine Weiterführung des Judentums. 

o. Jesus und seine Jünger waren Juden und auch die ersten Christen waren Juden. Das 

Christen hat sich aus dem Judentum entwickelt und Traditionen übernommen. Zudem 

ist das alte Testament der Bibel die Gottesschrift der Juden. 

p. Es gab in früheren Zeiten gewisse aueinandersetzungen. 

q. Sie beten wiegesagt den gleichen Gott an und haben jeweils ihre heilige Schriften (die 

Christen die Bibel und die Juden den Koran). Sie beiden haben bestimmte Orte, wo 

sie ihre Gottesdienste abhalten. Jedoch sind die Juden etwas strenger mit ihren regeln, 

wie, dass sie kein Schweinefleisch essen dürfen, als die Christen. 

r. Das Christentum entstand aus dem Judentum. Sie haben sich zur damaligen Zeit wei-

terentwickelt und „modernere“ Ansichten gehabt. Somit haben Juden- und Christen-

tum dieselben Wurzeln. Das Christentum hat somit auch den Glauben an den treitei-

ligen Gott übernommen. 

s. Der Judentum bildet mit dem Islam und dem Christentum die drei Religionen, die aus 

oder mit Abrahams Söhnen entstanden sind. Genaugenommen ist der Christentum aus 

dem Judentum hervorgegangen. Beide Religionen glauben an den dreifaltigen Gott 

und sind sich teils recht ähnlich, jedoch hatte der Judentum im letzten Jahrhundert 

keineswegs eine positive Vergangenheit. 

t. krankgemeldet 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 5: „Judentum – Was habe ich damit zu tun?“ 

a. Ich habe nicht viel bis gar nichts mit der Religion zu tun. Meine Religion hat zwar 

ähnlichkeiten mit dem Judentum. Doch ich persönlich kenne auch nicht viel des Ju-

dentums. 

b. Ich habe meiner Meinung nach nichts mit dem Judentum zu tun. Ich bin zwar christ-

lich aber was damals geschehen ist, damit habe ich nichts am Hut. 

c. Meine Religion also der Christentum hat viele Ähnlichkeiten mit dem Judentum aber 

ich als Person eher nicht. Ich glaube das der Christentum und der Judentum in ca. den 

gleichen Ländern dran geglaubt wird. 

d. Schulthema 

e. Ich habe gar nichts mit dem Judentum zu tun. Da ich niemanden kenne der Judentum 

angehört. Ich finde es nicht schlimm wen jemand Jude wär, da er ja nur einen anderen 



91 

 

Glauben hätte. Jedoch finde ich, man sollte über die Konflikte mit den Christen gegen 

die Juden wissen. Da dies zu unsere Deutschen-Geschichte dazu gehört und es sich 

nicht wiederholen sollte. 

f. Ich bin Christ also stamme ich von den Juden ab. Dadurch, dass wir aber eine katho-

lische Schule sind sind wenige wenn nicht sogar gar keine Juden auf unserer Schule. 

Auch außerhalb kenne ich keine Juden. Jedoch gehören wir als Christen zu der Ge-

schichte der Juden und die Juden zu unserer. Wenn es die Juden nicht gegeben hätte, 

wären die Christen nicht so wie heute oder es gäbe sie gar nicht. Und auch die Juden 

wären nicht so wie sie heute sind. Kennen, tue ich persönlich niemanden  der dem 

Judentum angehörig ist. 

g. An sich habe ich nichts mit dem Judentum zu tun, da ich kein Jude bin. Trotz dessen 

vielleicht aber auch doch ein wenig, da ich ja ein Christ bin, weil ich ja getauft wurde. 

h. Ich denke, dass ich auf den ersten Blick nichts mit dem Judentum zu tun habe, doch 

ich bin Christin, also ist meine Religion aus dem Judentum entstanden. Also war es 

auch meine Religion, welche die Juden verfolgt hat. Dennoch denke ich, dass ich 

persönlich nichts mit dem Judentum zu tun habe. Die Juden gehören zu unserer Ge-

schichte. 

i. Das Judentum ist halt der Ursprung für unsere (meine) heute Religion das Christen-

tum gewesen. In der Schule lernen wir viel über das Judentum hat sich das Verhältnis 

verbessert und man ein Verständnis für andere Religionen bekommt damit nicht noch-

mal wie damals im Krieg Menschen verfolgt und bis zum tode gefoltert wurden nur 

weil sie an eine andere Religion glauben. Da aber nur theoretisches Wissen gelehrt 

wird ist diese relativ schwierig. Ich persönlich habe wenig mit dem Judentum selbst 

zu tun, dennoch verachte ich sie nicht. 

j. Judentum hatte Einfluss auf Kultur. Verantwortung wegen Vergangenheit. Auch 

heute noch wirtschaftliche und politische Beziehungen. Es gibt auch Juden in DE. 

Jüdischen Essen und Traditionen. Politische Konflikte, die in den Nachrichten gezeigt 

werden. 

k. Direkt habe ich nix mit dem Judentum zu tun, aber ich bin seit meiner Geburt (Taufe) 

in einer Religion die vom Judentum abgeleitet wurde. → so habe ich nur in direkt was 

mit dem Judentum zu tun. 

l. Keine Ahnung 

m. Durch das Judentum ist das Christentum entstanden. Es ist eine andere Religion mit 

manchen ähnlichkeiten. 

n. Ich habe eine Religion die aus dem Judentum entstanden ist. 

o. Ich gehöre einer ähnlichen Religion an. 

p. Gar nix. 

q. Ich persönlich habe nichts mit dem Judentum zu tun. Trotzdem verachte ich sie nicht, 

weil sie eine andere Religion haben, oder einmal wohlhabender gewesen sind, als 

meine Vorfahren im Christentum. Außerdem sehe ich keinen Grund darin, Juden zu 

verfolgen oder zu ermorden, nur weil sie ein eventuell besseres Leben führen. 

r. Ich persönlich habe nichts mit dem Judentum zu tun. Ich kenne keine Juden, auch 

sind keine Synagogen hier in meiner Umgebung. Der einzige Kontakt den ich zum 

Judentum habe, ist in der Schule, wo ich grundlegend die Religion kennenlerne. 



92 

 

s. Da ich Christ bin, gehöre ich eine verwandten Religion des Judentums an. 

t. krankgemeldet 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

 

2. 24.10.2022 

3. 31.10.2022 

4. 07.11.2022 

 

5. 14.11.2022: 

Die Leserbriefe: 

a. Liebe Leser der Wittenburger Lokalzeitung, in diesem Leserbrief möchte ich einmal 

über die Plastik der „Judensau“ reden. Zuerst einmal möchte ich Ihnen meine Mei-

nung zu dem Relief mitteilen. Ich persönlich empfinde dieses als unverschämt, und 

denke das es in dieser Form nicht zu Schau gestellt werden sollte. Es beleidigt zudem 

ja nicht nur die Juden, sondern gleichzeitig auch deren bzw. unseren Gott. Es müsste 

abgerissen werden, und eventuell in ein jüdisches Museum gebracht werden. 

b. Sehr geehrte Redaktion der Wittenbergertageszeitung. Sie hatten vor einigen Tagen 

einen Bericht über die „Judensau“, welche in der Stadtkirche Wittenberg ist. Ich bin 

der Meinung man sollte etwas verändern aber die Judensau nicht abreißen oder kaputt 

machen. In einem Interview meinte der Pastor dieser Kirche, dass man es dran lässt 

um an die Geschichte zu Erinnern. Ich denke auch man sollte die Plastik dran lassen 

um daran zu Erinnern was damals falsch gelaufen ist. Man sollte jedoch einen großen 

und gut verständlichen Text darunter anbringen oder ähnliches, sodass jeder aufge-

klärt wird warum antisemitismus falsch ist. So wird man über die Geschichte aufge-

klärt und gleichzeitig wird gezeigt das die Kirche sich vom Antisemitismus distan-

ziert. Manche sagen jetzt, dass es schon einen solchen Text gibt aber dieser ist sehr 

unverständlich geschrieben worden. Also werden viele ihn nicht verstehen und so 

wird der Antijudaismus nicht gestoppt. Ich hoffe ich konnte irgendwas bewirken. Vie-

len Dank. 

c. Sehr geehrte Redaktion, in diesem Brief möchte ich ihnen meine Meinung zur „Ju-

densau“ und die Diskussion darüber darlegen. Zur Frage, ob die „Judensau“ noch 

zeitgemäß sei, sage ich, dass dies auf keinen Fall der Fall oder geschweige den sein 

dürfe. Denn wir sind nicht mehr in den 1930er/40ern, wo der gesamte Staat antisemi-

tisch war, sondern leben in einem Land, das sich gegen Judenhass einsetzt. Auch 

wenn es leider immer antisemitismus gibt und Juden es auch in ihrem Alltag erleben, 

passt ein eindeutig stark Antisemitisches Relief nicht mehr in unsere Zeit. Dadurch, 

müsste das Relief eigentlich schon seit Jahren oder Jahrzehnten abgenommen und 



93 

 

meiner Meinung nach vernichtet werden müssen. Doch scheint die Kirche von Wit-

tenberg diesen Umstand entweder nicht zu sehen oder nicht zu verstehen. Dies zeigt 

unsinnige Argumentation der Kirche, die das Relief hängen lassen will um an die 

schlimmen Taten zu erinnern. Dafür habe sie auch eine „Gedenktafel“ in den Boden 

eingelassen. Das ist für mich absoluter Blödsinn, da erstens die vermeintliche Ge-

denktafel mit einem Text versehen ist, der kaum verständlich und zudem noch leicht 

falsch zu verstehen ist. Zweitens ist es absoluter Schwachsinn, gleichzeitig an ? zu 

gedenken, aber dann doch die Juden auf abscheuliche Art zu beleidigen. Also finde 

ich, dass das Relief umgehend abgenommen und zerstört werden sollte. Dazu muss 

sich die Kirche sofort bei allen Juden entschuldigen und bestens noch eine große 

Spende an jüdische Organisationen geben. Mit freundlichen Grüßen 

d. Sehr geehrte Redaktion der Wittenberger lokal Zeitung, in diesem Brief möchte ich 

mich auf die Plastik „Judensau“ beziehen, denn meine Meinung nach ist diese Gottes, 

wie auch Judenfeindlich. Angefangen bei dem 13. Jahrhundert, gab es an über 30 

verschiedenen Orten solche Plastiken (ähnliche) Im 15. Jahrhundert wurde dann diese 

auf 8 Meter Höhe versetzt und mit einer Überschrift verseht, welche den Namen Got-

tes beinhaltet und somit höhnent gegenüber Juden ist, da dieser Name für sie nur um-

schrieben werden darf. Die Kirche unterhahm dann nur eine Stellungsnahme/Distan-

zierung, nach zahlreichen Protesten in Form eine Bodenplatte. Zusammengefasst 

möchte ich also sagen, dass diese Plastik nicht zeitgemäß ist und man diese dringend 

entfernen sollte. 

e. Sehr geehrte Redaktion der Zeitung XYZ, im folgenden beziehe ich mich auf die Re-

portage des Ard und werde nun meine Meinung zu dem Thema formulieren. In der 

Reportage beziehen Sie sich auf die Pro- und Contra Seiten der geforderten Entfer-

nung der Judensau. Meiner Meinung nach sollte die Plastik entfernt werden, da sie 

wie auch in Ihrem Beitrag beschrieben, stark judenfeindlich ist. Man könnte nun sa-

gen, das es nicht abgenommen werden darf, da es trotz der negativen Ereignisse wich-

tig für unsere Geschichte sei. Allerdings ist die Plastik eine strikte Beleidigung für 

Juden und im 20. Jahrhundert auch als Verleumdung von Nationalsozialisten genutzt 

wurde, sodass die Plastik eine klare und verbundere Repräsentation zum Nationalso-

zialismus herstellt, welcher nicht öffentlich bzw. in keinem Fall vertreten oder gezeigt 

werden darf. Hakenkreuze sind verboten, daher sollte Darstellung es auch sein. Ich 

hoffe das diese Anfeindung zukünftig mehr thematisiert wird und appelliere daher an 

die Stadt Wittenberg, die Plastik schnellstmöglich zu enfehrnen. 

f. Sehr geehrte Redaktion, hier mit möchte ich mich auf das Relief in Wittenberg bezie-

hen. Es geht darum, dass wie ich finde, dieses Relief abgehängt werden sollte. In 

diesem Text will ich mich genau darauf beziehen und Sie überzeugen ein Verfahren 

gegen das Relief zu erstellen. Ich bin der Meinung, dass das Relief eine Beleidigung 

gegen die Juden ist. Es unterstützte die Nationalsozialisten, welche solche zur Hetze, 

Verleumdung, Demütigung und Bedrohung von Juden benutzten. Dies sollte heutzu-

tage nicht mehr unterstützt werden, da dies, nicht nur bei Juden, viel Empörung und 

Abscheu auslöst. Ich unterstütze die Petition gegen das Relief. Es sollte abgehangen 

werden. Ich verstehe die Meinung der Kirche, dass dies ein Teil der Geschichte ist 

und man dies nicht vergessen sollte. Jedoch ist eine katolische Kirche ein falscher Ort 



94 

 

für sowas und sollte deshalb in einem Museum ausgestellt werden. Zusammenfassend 

bin ich dafür, dass das Relief abgehängt werden soll. Es ist eine Beleidigung gegen 

Juden – „Judensau“ und sollte nur in einem Museum ausgestellt werden. Mit freund-

lichen Grüßen anonyme/r Schreiber/in 

g. Sehr geehrte Redaktion, ich beziehe mich hiermit auf den Artikel des 29.3.2019 in 

der neuen Westfälischen. Ich möchte mich zu dem Relief der Kirche in Wittenberg 

äußern. Es geht darum ob dieses Judenfeindliche Relief abgebracht und in ein Mu-

seum umverfrachtet werden sollte. Meiner Meinung nach sollte genau das passieren. 

Es stimmt, dass dieses Relief einen historischen Wert hat und wichtig für die Vergan-

genheit ist, jedoch gehört soetwas in einer Sicht in ein Museum. Ich halte es ebenso 

für wichtig, dass darüber gesprochen wird um jüngeren Generationen die Vergangen-

heit näher zu bringen, aber ein solches Schaubild vermittelt einen falschen Wert und 

könnte ebenfalls als Pilgerstellt für Neo-Narzis und ggf. Rechtsradikale ausgenutzt 

werden Der erste Schritt in die richtige Richtung ist die Bodenplatte die vor dem Re-

lief eingelassen ist, jedoch ist diese in meinen Augen viel zu kompliziert verfasst. Ich 

sehe es als einen Angriff und eine Aufhetzung auf die Juden, vorallem wenn dies in 

der Öffentlichkeit hängt. Für mich gehört es in ein Museum, denn dort kann es auch 

zur Geltung gebracht werden und ein umfassender, besser formulierter und informa-

tiver Text dazu beigestellt werden. Mit freundlichen Grüßen 

h. Liebe Leser/innen. Ich möchte mich in diesem Leserbrief zu dem Fall der „Judensau“ 

äußern. Ich persönlich finde es nicht schlimm das die Plastik dort angebracht ist. Ich 

finde es sogar gut da es an die frühere Zeit erinnert und zeigt wie schlimm die Men-

schen damals mit den Juden umgegangen sind. 

i. Liebe Leser*innen der lokalen Zeitung in Wittenberg, in diesem Text möchte ich 

Ihnen erklären, wieso die „Judensau“ eher weg kommen sollte. Meiner Meinung 

könnte diese eher in ein (Geschichts-)Museum verfrachtet werden. Die sogenannte 

„Judensau“ ist eine Beleidigung hingegen den Juden, da die Sau als unrein gehalten 

wird. Außerdem wird in der Tafel gezeigt wie Menschen die Sau anfässt und in das 

Hinterteil des Tieres geschaut wird. Die gilt gegenüber den Juden sehr unhöflich und 

beleidigend. Hinzuzufügend ist das als Überschrift der unsagbare Name von Gott ge-

schrieben ist wobei das Judentum spezifisch angesprochen wird. Falls man dies den-

noch hängen lassen würde, sollte man wenigstens eine verständliche Erklärung anfü-

gen, da man aus einer Sau saugenden Menschen und etwas unerzifferbaren Schrift 

nicht wirklich viel erkennen kann. Ich hoffe, dass sie nun entweder eine neue Mei-

nung haben oder sich meiner hinzuziehen können. Mit freundlichen Grüßen, 

j. Liebe Leserinnen und Leser, in diesem Leserbrief möchte ich euch über die Judensau 

Plastik in Wittenberg informieren. Zunächst möchte ich einmal erklären, dass es frü-

her schon als Gotteslästerung für Juden galt. Da ich selbst gläubige Jüdin bin finde 

ich es Diskriminierend, diese Abbildung zu sehen wenn ich dort vorbei laufe. Ich 

würde mir wünschen, dass die Plastik weggemacht wird. Ich glaube ich kann für alle 

Juden zusammensprechen, dass es uns in gewisser Weise auch unterdrückt. Deswe-

gen haben schon einige von uns versucht in einer Gerichtsverhandlung für die Freiheit 

der Juden zu stimmen. Da dies aber ohne Erfolg bis lang passiert ist, würden wir uns 

freuen wen Sie uns unterstützen würden. Um uns zu helfen können sie am nächsten 



95 

 

Sonntag ins Einkaufszentrum kommen wo wir unsere Gemeinschaft vertreten und 

auch Sie unterschreiben können. Wir freuen uns auf Euch! 

k. Sehr geehrte Leser/innen der Zeitung in Wittenberg. Ich möchte mich in diesem Brief 

auf das Judenfeindliche Relief an der Schlosskirche Wittenberg eingehen. Ich finde 

es ist den Juden gegenüber nicht fair dieses Relief dort hängen zulassen. Ich könnte 

es sehr gut verstehen wenn manche Juden sich z.B. deswegen gegen Wittenberg als 

Wohnsitz entscheiden. Allerdings finde ich das dass kein Kriterium für einen Wohn-

sitz sein muss. Der Krieg ist seit Jahren vorbei und seitdem gibt es auch nur noch 

kaum Judenfeintliche Attaken und ich finde es schlimm das eine Kirche dabei mit-

macht sie immernoch schlecht zu machen. Außerdem ist der Spruch über dem Relief 

eindeutig Gotteslästerung und da die Christen und die Juden den gleichen Gott haben 

beleidigen sie damit auch ihren eigenen Gott. Ich finde auch nicht das es reicht eine 

Bodenplatte zu entwerfen die auf die getöteten Juden hinweisen den nur weil sie auf 

dem Boden auf die hinweisen heißt es nicht das es damit gerechtfertigt ist.  Ich und 

ich denke viele Juden würden sich darüber freuen wenn dieses Relief entfernt werden 

würde. Mit freundlichen Grüßen 

l. Liebe Leserinnen und Leser der Zeitung Wittenberg, in diesem Text möchte ich auf 

den Artikel zum Relief an der Stadtkirche Wittenberg eingehen. Ich denke nicht das 

die Darstellung „Judensau“ noch zeit gemäß ist. Ich kann die Juden die für die ab-

schaffung der Darstellung sind nachvollziehen. Es ist diskriminierent und verurteilent 

auch noch in der heutigen Zeit. Den Punkt der Kirche, dass das Relief zur Geschichte 

gehört, begründet nur das die Darstellung in ein Museum gehört, wo die Darstellung 

ebenfalls Aufmerksamkeit bekommt. Ich kann die Kirche in keinerlei nachvollziehen, 

da die darunter verfasst Erklärung auch für ihren Gott beleidigent ist. Demnach bin 

ich für die Entfernung des Reliefs. 

m. Liebe Leser und Leserinnen, immernoch hängt die Judensau in 8 metern höhe an der 

Schlosskirche Wittenberg. Warum dies geändert werden sollte, lesen sie im folgenden 

Text. Erstens ist es nicht mehr zeitgemäß. Natürlich sollte man nicht vergessen, was 

in der Vergangenheit mit den Juden passiert ist, jedoch ist es meiner Meinung nach 

falsch, es ein in Stein gemeißelten Ausdruck von christlichen Antijudaismus an einer 

Kirchen, die sehr viel besucht ist auszuhängen. Zwar ist eine kurze Erläuterung auf 

der Bodenplatte zu sehen, aber es ist viel zu kurz, um die ganze Geschichte und Situ-

ation zu verstehen. Außerdem ist es viel zu kompliziert verfasst worden, sodass man 

es nur schwierig deuten kann. Ebenfalls ist das Plastik eine Gotteslästerung für die 

jüdischen Menschen und drückt aus, dass sie die Stadt verlassen sollen, was absolut 

nicht mehr in die heutige Zeit passt. Besser wäre es, wenn das Relief in einem Mu-

seum hängen würde. Dort würde es nicht in Vergessenheit geraten, die Geschichte 

wird ausdrücklich beschrieben und niemand fühlt sich dadurch beleidigt oder ver-

nachlässigt. Somit wären alle Seite zufrieden gestellt. Falls ihr derselben Meinung 

seid, steht auf und tut etwas dafür, dass es nichtmehr dort hängt. Anonym 

n. Die Judensau ist wichtig, um an die frühere Diskriminierung und Unterdrückung der 

Juden zu erinnern und davor zu warnen, dass so etwas nie wieder passieren sollte. 

Allerdings sollte dies nicht an einer so öffentlichen Stelle, wie an einer Kirche ge-



96 

 

schehen, sondern eher in einem Museum. Wenn ich Jude wäre, würde ich nicht wol-

len, dass ich jeden Tag, wenn ich durch die Stadt gehe daran erinnert werden, welche 

schlimmen Sachen früher mit Juden passiert sind. Dabei hilft auch keine Bodenplatte. 

In einem Museum könnte ich mir das Relief bewusst ansehen und es hätte die Funk-

tion eines Mahnmals. Dort gibt es auch mehr Möglichkeiten über die Geschichte auf-

zuklären. Auch wenn die Judensau einen geschichtlichen Wert hat, heißt es nicht, dass 

es dadurch nicht mehr beleidigend ist.  

o. Sehr geehrte Leser/innen, im folgenden Text befasse ich mich mit dem „Judenau“ 

Relief an der Stadtkirche Wittenberg. Das Relief wurde 1280 an der Kirche ange-

bracht und stellte damals eine judenfeindliche Aussage dar. Nach Luther wurde das 

Relief auch noch zur Gotteslästerung für Juden. Die Nationalsozialisten nutzten das 

Schimpfwort „Judensau“ zur Demütigung und Bedrohung von Juden und deren Ver-

wandten. Viele Menschen verabscheuen das Relief und wollen, dass es entfernt wird. 

Mehr als eine erläuternde Bodenplatte, wurde aber nicht gemacht. Ich denke, dass das 

Relief entfernt und in ein Museum gebracht werden sollte, da es mehr als Judenfeind-

lich ist. Auch wenn es ein Stück Geschichte ist, ist es kein Grund die Plastik für alle 

sichtbar an der Stadtkirche hängen zu lassen. Man könnte mit etwas Aufwand die 

Plastik aus dem Stein entfernen und in ein Museum ausstellen. Denn dort ist es in 

Ordnung, wenn Dinge, die nicht wirklich richtig sind, aus geschichtlichen Gründen 

auszustellen. Da hilft auch die Bodenplatte nicht. 

p. Sehr geehrte Zeitung Wittenberg, Ich möchte mich in diesem Leserbrief mit dem wei-

teren Verfahren der sogenannten „Judensau“ auseinandersetzen. Momentan wird 

stark darüber diskutiert, ob man dieses Relief abnehmen soll. Ich bin dafür, da die 

Judenfeindlichkeit nicht mehr exestieren darf. Außerdem ist der Schriftzug auch ein 

Wiederspruch gegen die Christen, denn wir alle verehren den selben Gott und deshalb 

handelt es sich hier um Gottesläserung. Wir machen uns sogar über unseren Gott lus-

tig, da wir ihn mit Schweinen in Verbindung setzen. Ein Gegenargument ist zwar, 

dass das Relief einen sehr Geschichtlichen Hintergrund hat, das rechtfertig aber keine 

Gotteslästerung und Beleidigungen gegen im Grunde alle Bewohner der Stadt. Ich 

hoffe dieser Leserbrief hat ihre Meinung gegenüber dieses Reliefs etwas verändert. 

Mit freundlichen Grüßen 

q. Liebe Leserinnen und Leser, in diesem Brief soll es um das Relief „Judensau“ an 

unserer Wittenberger Stadtkirche gehen. Ist diese Plastik noch zeitgemäß und hat die 

Kirche bereits genug getan, um die Judensau zu erklären? Ich denke, dass dieses Re-

lief schon lange nicht mehr zeitgemäß ist, und dass, diese abgeschafft werden sollte. 

Auch wenn es zur Geschichte gehört und daran gedacht werden sollte, sollte diese 

sogenannte „Judensau“ in ein Museum gebracht werden, da es eben zur Vergangen-

heit gehört und wir unsere Gegenwart und Zukunft gestalten wollen. Wenn man die-

ses Relief ansieht, ohne den Text zu lesen, kommt es so rüber, dass andere, außenste-

hende denken, die Wittenberger verhälten sich antisemitisch. Also, stimmt ihr mir zu, 

dass die Plastik „Judensau“ nicht mehr unsere sonst so wunderschöne Kirche schmü-

cken sollte, dann steht auf und erhebt eure Stimme! 



97 

 

r. Sehr geehrte Leser/innen der lokalen Zeitung in Wittenberg, in diesem Leserbrief be-

ziehe ich mich auf das Thema der Darstellung der „Judensau“ und wie damit verfah-

ren werden sollte. Die sogenannte „Judensau“ in ein Relief an der Kirche in Witten-

berg, die ein Schwein zeigt, dass Kinder säugt und eine erwachsene Person, die dem 

in den A**** blickt. Meiner Meinung nach ist diese Plastik sehr unverschämt und 

Judenfeindlich, da die Juden als Regelbrecher dargestellt werden und mit der Über-

schrift, die im Jahre 1570 dazu gekommen ist, auch eine Gotteslästerung für jüdische 

Menschen ist. Da wir Christen an den gleichen Gott wie die Juden glauben, wird auch 

er beleidigt. Ich denke, dass das Relief von der Kirche entfernt werden sollte und nur 

noch in einem Museum betrachtet werden sollte, da jeder Jude der Tag ein Tag aus 

dieses Relief sieht und sich belästigt und angegriffen fühlt. Der Informationstext er-

klärt zwar die Situation, dennoch ließt ihn nicht jeder durch. Die Verhasstung der 

Juden ist längst Vergangenheit und sollte nicht täglich in Erinnerung gerufen werden. 

Hakenkreuze sind auch verboten also sollte auch das Relief entfernt werden. Da das 

gesamte Thema sehr wichtig ist und sollte thematisiert werden aber nur in einem Mu-

seum. Mit freundlichen Grüßen 

s. Sehr geehrte lokale Zeitung in Wittenberg, in diesem Brief möchte ich über das an 

der Kirche in Stein gemeißelter Ausdruck „Judensau“ aufmerksam machen. Das so-

genannte „Judensau“ an der Stadtkirche soll an die Zeit der Juden erinnern und welche 

Probleme sie in der Stadt hatten. Meiner Meinung nach, sollte man das Relief in ein 

Jüdisches-Museum bringen. Da es eine Beleidigung für alle Juden ist und auch für 

deren Gott, den sie als sehr heilig verehren. Ich finde außerdem, wenn man ein ersten 

Blick auf das Relief sieht, versteht man nicht den Zusammenhang. Man muss sich erst 

damit außeinander setzen um es zu verstehen. Wenn man dann in ein Jüdisches Mu-

seum geht, wird dort immer alles erklärt und man versteht den Hintergrund. Ich hoffe 

das Sie jetzt nun eine andere Meinung haben bzw. ein anderes Bild davon haben. Mit 

freundlichen Grüßen 

t. Liebe Leser der Wittenburg lokal Zeitung, Wie die meisten von ihnen bestimmt mit-

bekommen haben, hat sich ein älterer Herr gegen die „Judensau“ eingesetzt. Diese ist 

an der Kirche zufinden und wir von Juden als beleidigung angesehen. Manche Men-

schen sind jedoch nicht der Meinung. Ich persönlich finde die Meinung der Juden, 

dass die „Judensau“ als Beleidigung gegen ihren Gott und sie selber angesehen wird 

komplett nachvollziehbar. Jedoch verstehe ich die andere Seite, die für die „Judensau“ 

ist auch. Da sie als ein Stück Geschichte angesehen wird. Deswegen bin ich der Mei-

nung die „Judensau“ gehöhrere in ein Museum und nicht an eine Städtische Kirche, 

wo auch Juden die sich dadurch beleidigt fühlen, sie frei zugänglich für Juden sind, 

wobei sie diesen Ort nicht unbedingt vermeiden können. Daher hoffe ich das diese in 

relativ naher Zeit entfernt wird, aber in einem Museum hoffentlich noch frei zugäng-

lich ist.  

u. Keine Einverständniserklärung 

v. Keine Einverständniserklärung 

 

6. 21.11.2022 



98 

 

 

7. 28.11.2022: 

Die Placemats: Warum sollten Juden und Christen miteinander Dialog führen? Sammelt 

Gründe für den genannten Dialog. 

- Damit sie einen Einblick in die jeweils andere Religion kriegen 

Damit neue Freundschaften entstehen, denn solche verbinden uns 

Es gibt andererseits keinen Grund, warum sie es nicht tun sollten 

Damit wir unsere gegeneinander hetzende Vergangenheit vergessen und zusammen 

arbeiten 

- Wieso nicht? 

Damit sie die Vergangenheit ausdiskutieren können 

Damit sie nicht streiten 

Einblick in Religion 

Freundschaft 

- Damit sie nicht streiten und alles im Chaos endet 

Damit sie sich gegenseitig verständigen können und über die Probleme sprechen, die 

sie untereinander haben 

- Damit sie merken, dass es keinen Grund gibt, sich gegenseitig zu kritisieren 

Damit sie merken, dass sie eigentlich sehr viel gemeinsam haben 

Damit vielleicht eine Freundschaft entsteht, welche beiden Seiten helfen würden 

Vergangenheit zu klären 

➔ sich nicht mehr kritisieren 

Vergangenheit klären 

Freunde werden und helfen 

Gemeinsamkeit erkennen 

- haben den gleichen Ursprung 

ähnliche Rituale 

beiden haben einen Ort zum beten 

- sie läsen dialog führen um Probleme etc. zu lösen 

- um gemeinsam Probleme zu lösen 

um die Vergangenheit zu klären 

sich entschuldigen für das was passiert ist 

in der Zukunft gemeinsam stärker zu sein 

Inspiration vom anderen holen 

- weil die Religionen ähnlich sind mit ähnlichen Festen 

weil die Christen die Juden zu unrecht schlecht behandelt haben 

➔ haben den gleichen Ursprung 

ähnliche Rituale/Feste 

Vergangenheit abschließen 

Probleme klären 

Bessere Kommunikationen zwischen den Religionen 



99 

 

Gegenseitig aushelfen und inspirieren 

- um sich gegenseitig besser zu verstehen 

damit sich vergangene Diskriminierung nicht wiederholt 

um friedlich miteinander zu leben 

um die Kultur und Traditionen der anderen kennenzulernen 

- verwandte Religionen 

Beziehung verbessern 

Menschen sind Menschen und müssen reden 

Um sich für die Verbrechen zu entschuldigen 

- da die Religionen viele Ähnlichkeiten haben 

die beiden Religionen sind verwandt 

um ihre Beziehung zu verbessern 

um eine Freundschaft aufzubauen 

trotz verschiedener Religionen sind sie trotzdem alle Menschen 

- um sich gegenseitig besser zu verstehen 

um die Vergangenheit abzuhaken 

um wieder zusammenzufinden 

um den gegenseitigen Hass zu beenden 

➔ verwandte Religionen 

Beziehung verbessern 

Aufarbeitung von Verbrechern 

Gegenseitig besser kennenlernen 

Hass beenden 

- verschieden und doch gleich 

Gemeinsamkeiten in der Religion 

Gemeinsame Erlebnissen schaffen 

- da sie keine Unterschiede an sich aufweisen, deshalb könnten sie theoretisch einen 

Dialog führen 

Sie sind alle normale Menschen 

- Um Unklarheiten zu besprechen 

Um über ihre Ansichten zu sprechen 

- Leben in einer Gemeinschaft → müssen miteinander klar kommen 

Vorurteile gegenüber einander sollten abgeschafft werden → kann nur in einem Ge-

spräch passieren 

Sind alle nur Menschen → können Freundschaften bilden, etc. 

➔ Alle Menschen sind gleich → Unterschiede sind normal 

 

8. 05.11.2022 

 

9.  12.12.2022: 

Die Forschungsfragen: 



100 

 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

a. Das Judentum ist eine der Religionen (Glaubensgemeinschaften), welche durch Ab-

raham entstanden sind. Sie hat Ähnlichkeiten mit dem Christentum, ist aber ebenso 

vielseitig in eigenen Bräuchen. Seit anbeginn des Judentums wurde die Religion oft-

mals unterdrückt, trotzdem ist sie weit verbreitet. 

b. krankgemeldet 

c. krankgemeldet 

d. Judentum hat den gleichen Ursprung wie beim Christentum. Judentum ist aber schon 

älter. Sie feiern ihre Feste häufig wegen dem gleichen Punkt wie die Christen aber sie 

haben nicht die gleichen Traditionen. Im Alter von 12-13 werden Juden als vollwär-

tige Juden angesehen. In Deutschland sind Juden nicht sehr stark verbreitet. Der 

Christentum entstand aus den Judentum. Sie glauben an Gott. 

e. Ist eine Glaubensgemeinschaft/Religion, welche auf der ganzen Welt vertreten ist. 

Das Judentum hat ähnlich wie das Christentum, Traditionen und Bräuche. 

f. Ein Glaube, welche an einen Gott glaubt. Sie haben eine große Gemeinsamkeit mit 

den Christen. Das Judentum gehört zu den drei Weltreligionen. 

g. Eine Glaubensgemeinschaft, wie die der Christen, es gibt stark Gläubige und weniger 

Gläubige. Sie haben ebenfalls regeln an die sie sich halten müssen/sollen. 

h. Es ist eine Religion, die den Ursprung des Christentums bildet. Sie ist in Deutschland 

durch ihre Vergangenheit nicht viel verbreitet, die viel Antisemitismus beinhaltete. 

Sie hat in viele Ritualen den gleichen Sinn wie im Christentum, jedoch werden sie 

anders gefeiert. Es werden Feste, wie Pessach gefeiert. Die Hochzeit spielt eine große 

Rolle. Sie glauben an Gott. 

i. Das Judentum ist eine der drei größten Religionen. Die Mensch die in der Gemeinde 

leben, werden als „Juden“ bezeichnet. Sie haben eigene Traditionen. 

j. Das Judentum ist eine Religion, die sich wie das Christentum auch, mit Gott befasst. 

Sie wruden schon seit dem Mittelalter zu unrecht aus der Gemeinschaft ausgestoßen, 

werden aber mittlerweile wieder in einem langsamen Prozess wieder aufgenommen. 

k. krankgemeldet 

l. krankgemeldet 

m. Eine Weltreligion, aus der das Christentum entstanden ist. 

n. Es ist eine Religion, aus der das Christentum entstanden ist. Heute nicht mehr so viele 

Juden, vor allem in Europa durch den Holocaust. Eine der großen Weltreligion. Nur 

auf der Erde vorhanden (vermutlich). 

o. Es ist die Religion aus dem das Christentum entstanden ist. Es gehört zu den drei 

großen Religionen (Islam, Christentum, Judentum), ist dafür jedoch ziemlich klein, 

weil es viele Verfolgungen gab und Juden vertrieben worden sind. Nur Menschen 

können jüdisch sein. 

p. krankgemeldet 

q. Eine Religion aus der das Christentum entstanden ist. Es gibt viele Gemeinsamkeiten, 

zum Beispiel der Gott an den man glaubt, das alte Testament, die Gebote und andere 

Regeln. In einigen Sachen gibt es unterschiede, wie koscheres Essen oder der Sabbat. 

Wie man in die Religion aufgenommen wird ist auch anders. 



101 

 

r. Dem Judentum gehören die Juden an. Die Juden sehen das Judentum als ihre Religion 

an und glauben das, was in der Thora, ihrer heiligen Schrift, geschrieben wurde. Die 

Juden haben auch wie wir Christen ein Gotteshaus, die Synagoge, dort beten sie ihren 

Gott an und können ihm näher treten. 

s. Einer der drei Weltreligionen; Schabbat ist ein heiliger Tag; Abraham ≠ Jesus; Glau-

ben an einen Gott; Ursprungsreligion der Christen 

t. Eine Gemeinde, die sich mit dem Christentum ähnelt. Das kommt daher, dass das 

Christentum aus dem Judentum stammt. Sie haben eigene Feste die ebenfalls dem 

Christentum ähnlich sind. 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

a. Das Judentum besteht aus einer hohen Zahl an Glaubensanhängern, die oftmals in den 

Glauben hineingeboren wurden. Die Anhänger sind überall auf der Welt verteilt. 

Wichtig im Judentum sind ebenso Rabbiner, welche eine Priesterrolle im Glauben 

einnehmen. 

b. krankgemeldet 

c. krankgemeldet 

d. Die Juden glauben an Gott und sie sind nicht sehr stark verbreitet in Deutschland. 

Nicht jeder Jude feiert alle Traditionen mit, manche feiern nur die großen Feiertage. 

Meistens ist die Religion nur ein Teil ihres Lebens und nicht alles in ihrem Leben und 

so möchten sie auch gesehen werden von anderen Menschen. 

e. Das Judentum besteht aus vielen Gläubigen, welche entweder in die Religion reinge-

boren sind, oder zum Juden geworden sind. 

f. Eine Gemeinschaft, welche aus vielen unterschiedlichen Menschen bestehen. Sie be-

ten, feiern und gehen zusammen in die Synagoge. 

g. Menschen, die gläubig sind, und sich in einer Gemeinschaft zusammentun. 

h. Das Judentum besteht aus den Juden. Mansche Juden sind sehr religiös, aber es gibt 

auch welche, die nur die wichtigsten Feste feiern. Sie sind genau so, wie alle anderen 

Menschen (Gleichberechtigung) und meistens ist die Religion nur ein Teil deren Le-

bens, bestimmt aber nicht alles, was sie tun. 

i. Es sind Menschen, die zu einer Gemeinde (einer Religion) beitreten. Sie werden als 

Juden bezeichnet.  

j. Das Judentum besteht aus gläubigen Menschen, aus denen dann schließlich das Chris-

tentum entstand. Der Glaube entstand im übrigen in dem Land Israel in der Stadt Je-

rusalem. 

k. krankgemeldet 

l. krankgemeldet 

m. Juden, also Leute, die an das Judentum glauben. Man kann direkt als Jude geboren 

werden oder man tritt später der Religion bei. 

n. Ein Teil einer Spezies, die im Sonnensystem auf dem Planeten Erde lebt: sogenannte 

Menschen. Sie glauben an Gott (Jawe). 

o. Es sind alle gläubigen Menschen. Also Juden und Leute die an Gott (Jahwe) glauben. 



102 

 

p. krankgemeldet 

q. Gläubige auf der ganzen Welt. Durch Verfolgung und Unterdrückung haben sie sich 

rund um den Globus verteilt, ähnlich wie Sinti und Roma. Juden wurden in der Ver-

gangenheit für allerlei Verbrechen beschuldigt. Antisemitismus gibt es noch heute. 

Viele Juden leben ein ganz normales Leben. Es gibt in Städten wie Jerusalem auch 

streng orthodoxe. 

r. Generell sind die meisten Juden sehr gläubig und beten mehrmals am Tag und feiern 

alle Feiertage strikt nach ihren Vorschriften. Auch sonstige Regeln im Alltag werden 

fast immer eingehalten. [Anmerkung: diese Schülerin war in der Woche zuvor, als 

das Projekt „MeetaJew“ vorgestellt wurde, nicht da. Nach den Vorstellungsvideos der 

drei Jüd:innen haben viele Schüler:innen des Kurses solch eine Aussage revidiert.] 

s. Juden → Gläubige der Religion; normale Menschen, die eben anders glauben; Män-

ner müssen eine Kippa tragen; fühlen sich bedroht; führen sich teilweise auch diskri-

miniert (werden) 

t. Die Personen, die dem Judentum beitreten nennt man Juden. Es ist eine Gemeinde. 

Sie glauben ebenso auch an einen Gott und ähneln sich sehr stark mit den Leuten aus 

dem Christentum. 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 3: „Judentum – Wo ist das?“ 

a. Das Judentum ist auf der Welt weit verbreitet. Das Land mit der meisten jüdischen 

Population ist Israel, in welchem sich auch die wichtigste Pilgerstätte für Juden be-

findet oder der goldene Tempel. 

b. krankgemeldet 

c. krankgemeldet 

d. Seit dem Krieg sind Juden nicht mehr so weit verbreitet in Deutschland. In z gab es 

früher eine Sinagoge die wurde aber kurz vor zweiten Weltkrieg abgebrannt. Jetzt 

gibt es einen Treffpunkt für Juden in z. In x gibt es auch einen Juden-Friedhof. Die 

meisten Juden leben in Israel. Außerdem gibt es in ganz Deutschland Stolpersteine 

die an die gefallenen Juden im Krieg errinnern sollen. 

e. Das Judentum ist weltweit verbreitet, doch die meisten Juden halten sich in Israel auf 

und am bekanntesten ist dort die Stadt Jerusalem für das Judentum. 

f. Heutzutage sind Juden auf der ganzen Welt zufinden. In der USA gibt es viele. In 

Deutschland gibt es eher wenig, denn durch den zweiten Weltkrieg sind viele ausge-

wandert. 

g. Überall auf der Welt verbreitet, früher (1939-1945) nicht so sehr in Deutschland ver-

breitet durch den Holocaust. 

h. Die meisten Juden leben in Israel, da wo auch der Ursprung der Religion ist. Sie beten 

in Synagogen. In Kreis z gibt es auch ein paar jüdische Familien, aber nicht so viele 

wegen der Vergangenheit. In z gibt es keine Synagoge, aber eine Betshaus der Juden 

und Stolpersteine als Erinnerung an den 2. Weltkrieg. Es gibt auch in x noch einen 

alten jüdischen Friedhof.  



103 

 

i. Die Juden sind auf der ganzen Welt verteilt. Die Religion ist in Israel entstanden. 

Außerdem beten sie in Synagogen. 

j. Das Judentum bildete sich in Israel, dessen heilige Stadt Jerusalem ist und verteilte 

sich dann von dort auf die gesamte Welt. Es gibt zwar auch Länder wie Deutschland, 

das die Juden beim Versuch, in diesem Leben zu Leben gestört und schließlich ver-

trieben, gefoltert und ermordet hat, aber einige Länder ließ sie sich ihre Kultur in dem 

jeweiligen Land aufbauen. 

k. krankgemeldet 

l. krankgemeldet 

m. Überall auf der Welt, also auch in z und in der Umgebung. Größtenteils aber in Israel. 

n. Überall wo Menschen leben, die an das Judentum glauben (vermutlich Erde). Viele 

sind in Israel, da sie aus Europa großtenteils durch die Nazis verjagt oder getötet wur-

den. Auf allen Kontinenten gibt es Juden (auch Atlantis?). 

o. Es ist bei jedem Juden/bei jedem der an Gott glaubt. Es ist besonders in Synagogen, 

heiligen Orten wie die Klagemauer und in sonstigen Religiösen Orten. 

p. krankgemeldet 

q. Soweit ist weiß ist das Judentum nur in Israel dominierende Religion. Sonst gibt es 

überall auf der Welt jüdische Minderheiten. Zum Beispiel in Europa, Russland und 

den USA. 

r. Entstanden ist das Judentum in Jerusalem, jedoch flohen sie nach der Zerstörung des 

Tempels in verschiedene Teile bzw. Orte der Erde. So kamen sie auch nach Deutsch-

land. Mittlerweile sind Juden überall auf der Welt angesiedelt und üben dort ihren 

Glauben aus. 

s. Mittelpunkt: Israel (Jerusalem), Standpunkt der Klagemauer → wurde zerstört → 

Kampf und Streit mit den Muslimen um Israel; Synagoge → deren Gotteshaus; leben 

vereinzelt auch in Deutschland; wurden aber im 2. Weltkrieg verjagt 

t. Das Judentum ist einer der 3 größten Religionen, weshalb es eigentlich weltweit ver-

teilt ist. Am meisten ist es dennoch in Israel verteilt, da das Judentum dort auch ent-

standen ist. Hinzugefügt beten sie in Synagogen. 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 4: „Judentum – Was haben Christen damit zu tun?“ 

a. Das Judentum ist eine der drei Religionen, welche durch Abraham entstanden sind 

(Judentum, Christentum, Islam). Daher sind sich Judentum und Christentum teilweise 

ähnlich, da das Christentum gewissermaßen aus dem Judentum hervorgegangen ist. 

Ein weiterer Aspekt ist, dass das Judentum in der Geschichte immer wieder vom 

Christentum zu Unrecht geschändigt wurde, da es Vorurteile gegen die Religionen 

gab. Diese deckten sich mit mehr Aufklärung allerdings immer weiter auf (Heutzu-

tage). 

b. krankgemeldet 

c. krankgemeldet 

d. Im zweiten Weltkrieg haben Christen gegen Juden gekämpft und dadurch sind viele 

Juden gestorben. Das Christentum ist durch den Judentum entstanden. Heute gibt es 



104 

 

Kampagnen für den Zusammenhalt von Juden und Christen. Außerdem feiern sie oft 

die gleichen Dinge nur mit verschiedenen Traditionen. Bei beiden werden Kinder im 

alter von 12-15 komplett in der Religion aufgenommen. 

e. In der Vergangenheit gab es zwischen beiden Religionen viele Konflikte, am bekann-

testen ist der grausame Holocaust aus der vergangenen Zeit. Doch eigentlich sind Ju-

dentum und Christentum gar nicht so unterschiedlich, sie sind sogar verwandte Reli-

gionen. Aber vorallem spielten die Christen in der Vergangenheit eine große und vor-

allem schlechte Rolle im Leben der Juden. 

f. In der Vergangenheit gab es viele grausame Ereignisse zwischen Juden und Christen. 

Gerade im zweiten Weltkrieg wurden viele Juden von Christen getötet. Aber auch 

schon im Mittelalter waren Juden ziemlich verhasst von den Christen. Doch eigend-

tlich sind Juden und Christen sehr gleich, denn sie glauben an denselben Gott, feiern 

sehr ähnliche Feiertage und das wichtigste, sie sind genauso wie Christen. Sie sind 

genau so Menschen wie alle anderen. 

g. Juden und Christen haben die selben Wurzeln – sie glauben beide an Gott. Auch die 

Feiertage haben Gewisse Überschneidungspunkte. Die Juden wurden im Holocaust 

von den Christen verfolgt. Jedoch war das auch schonmal andersherum. 

h. Das Christentum entstand aus den Judentum. Deshalb glaubten auch beiden an Gott 

und wollen die gleichen Werte vermitteln (nur durch andere Rituale). In der Vergan-

genheit (2. Weltkrieg etc.) waren sie Feinde, aber heute wollen sie sich wieder näher 

kommen, durch Statuen und Zeichen oder Kampagnen (#beziehungsweise), die aus-

drücken sollen, dass wir alle irgendwie gleich sind und aufeinander aufbauen. 

i. Aus dem Judentum ist das Christentum entstanden. In der Vergangenheit hatten sie 

viel Streit. Die Juden waren angesehender als die Christen, dass gefiehl ihnen nicht. 

Deshalb beschuldigten die Christen die Juden für manche Sachen, wobei sie gar nicht 

schuldig waren. Es wurden viele Juden getötet und das Christentum war später die 

bessere Religion. Heute leben sie zusammen, ganz normal jedoch werden Juden im-

mer noch etwas diskriminiert. 

j. Die Christen stammten ausschließlich aus dem Glauben der Juden. Sie glauben an 

denselben Gott und das erste Testament stammt auch ursprünglich von den Juden. 

k. krankgemeldet 

l. krankgemeldet 

m. Das Christentum ist aus dem Judentum entstanden. Jesus war ebenfalls ein Jude und 

Christen haben Juden verfolgt. Auch in der Vergangenheit wie im Mittelalter hatten 

Juden und Christen Konflikte. Sie mussten in einem extra Bereich außerhalb der Stadt 

wohnen. Für Christen waren die Juden oft die Sündenböcke. So konnten sie den Juden 

die Pest in die Schuhe schieben.  

n. Das Christentum ist aus dem Judentum entstanden. Jesus, seine Jünger und viele der 

Ersten Christen waren Juden. Manche Christen glauben, die Juden seien für Jesus Tod 

verantwortlich (eigentlich die Römer). Eine wichtiger Pilgerstätte der Christen (Jesu 

Grab) liegt in Jerusalem, wo auch die wichtigste Pilgerstätte der Juden (Klagemauer) 

steht. 

o. Das Christentum ist aus dem Judentum entstanden. Daher ist es sehr eng miteinander 

verbunden. Jedoch haben Christen Juden schon häufig vertrieben und verfolgt, weil 



105 

 

sie unter anderem dachten, dass die Juden Jesus umgebracht haben. Außerdem war 

Jesus Jude. 

p. krankgemeldet 

q. Das Christentum ist aus dem Judentum entstanden. Der Ur-Vater Abraham ist bei 

beiden Religionen gleich. Juden und Christen lebten in der Vergangenheit bis heute 

miteinander. Früher haben sich Christen und Juden gegenseitig bekämpft. Vor allem 

Juden haben dabei großen Schaden genommen. 

r. Das Judentum ist genau wie das Christentum eine der drei großen Weltreligionen. 

Juden begegnen uns immer wieder im Alltag – egal ob in der Schule, auf der Arbeit 

oder im Supermarkt. Es entstehen Freundschaften oder Beziehungen zwischen Juden 

und Christen und darüberhinaus liegen die Wurzeln unseres Christentums im Juden-

tum. Auch Jesus war Jude. 

s. Das Judentum ist die Ursprungsreligion der Christen; Ein gemeinsamer Gott; Christen 

jagten die Juden im Mittelalter und auch später noch. Die Juden waren in der Vergan-

genheit immer diejenigen, die Schuld an allem Unheil waren. Im Zweiten Weltkrieg 

wurden die Juden von den Christen und besonders von der Partei NSDAP getötet. In 

den eroberten Gebieten der Nationalsozialisten starben 6 Mio. Juden im Holocaust; 

kein gutes Verhältnis 

t. Das Christentum entstand quasi aus dem Judentum. Generell waren Juden früher mehr 

angesehen, weshalb es zu einem Streit und Krieg kam. Die Christen ähneln sich den 

Juden sehr stark. Sie haben zwar andere Feste, (zumindest andere Namen) dennoch 

sind sie sich ziemlich ähnlich zu den Festen aus dem Judentum. 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

Frage 5: „Judentum – Was habe ich damit zu tun?“ 

a. Da es in meinem Umfeld keine Juden gibt, habe ich keinen direkten Kontakt zu An-

hängern des Judentums. Allerdings ist meine Religion mit dem Judentum verbunden, 

was meinen Glauben theoretisch damit zu tun haben lässt. Der Cousin meiner Oma 

schrieb ein Buch über das Judentum in x, jedoch war er oder ist wie auch kein anderer 

in meiner Familie dem Judentum angehörig. 

b. krankgemeldet 

c. krankgemeldet 

d. Meine Religion also das Christentum beruht auf dem Judentum und damit habe ich 

schon ähnlichkeiten mit den Kindern im Judentum. In meiner Stadt leben auch Juden. 

Außerdem sehe ich häufiger die Stolpersteine in meiner Stadt und dann denke ich an 

die Juden die gestorben sind. Zum Schluss möchte ich genauso wie die Juden nicht 

nur über meine Religion gesehen werden. Und ich lerne darüber in der Schule. Ich 

bin auch gegen antisemitismus so wie die Juden. 

e. In meinem direkten Umfeld gibt es keine Juden, ich habe also keinen Kontakt mit 

dem Judentum. Doch meine Religion in veralteten Zeiten schon, wie bereits zuvor 

erklärt. 

f. Ich selbst habe nicht viel mit dem Judentum zu tun, da ich niemanden kenne, der Jude 

ist. Man spricht in der Schule über den Glauben. 



106 

 

g. Ich persönlich habe nichts mit dem Judentum zu tun, jedoch meine Religion schon. 

Denn wir haben alle denselben Stamm. 

h. Meine Religion stammt vom Judentum ab. Hier im Umkreis gibt es auch einige Juden, 

jedoch kenne ich keinen von ihnen. Aber in der Schule beschäftige ich mich mit der 

Religion und unserer Vergangenheit. Manchmal werde ich auch im Alltag auf das 

Judentum aufmerksam, wenn ich die Stolpersteine sehe. Außerdem bin ich auch ge-

gen Antisemitismus. 

i. Aus dem Judentum ist meine Religion entstanden. Manche Traditionen haben wir 

übernommen, die ich mit meiner Familie feier. 

j. Nichts, außer, dass mein Glaube davon abstammt. 

k. krankgemeldet 

l. krankgemeldet 

m. Juden leben in den gleichen Städten wie wir. 

n. Immernoch nichts. Ich kenne keine Juden, in meinem Heimatdorf gibt es keine Juden. 

Außer das meine Religion aus dem Judentum entstanden ist. 

o. Ich kenne keine Juden in meinem Umfeld, daher habe ich nicht viel mit ihnen zu tun. 

Meine Religion ist aus dem Judentum entstanden, wodurch man eine kleine Verbin-

dung hat. 

p. krankgemeldet 

q. Ich darf die Vergangenheit nicht vergessen und trage eine Mitverantwortung, dass 

Juden nicht mehr unterdrückt oder verfolgt werden, sodass sie in Gleichberechtigung 

leben können. Persönlich kenne ich keine Juden. 

r. Ich persönlich habe wenig mit zu tun, da in meinem Dorf keine Juden leben, keine 

Synagogen gebaut sind oder ich sonst mit Juden in der Schule in Kontakt trete. Ich 

habe also keinen direkten Bezug zum Judentum. Trotzdem liegen ja die Wurzeln des 

Christentums im Judentum. Also habe ich indirekt auch etwas mit dem Judentum zu 

tun. Auch lernt man in der Schule oder im Internet viele über Juden und deren Le-

bensweise. Man kennt also doch viel die anderen Religionen und expliziet das Juden-

tum, aber ich habe keinen konkreten Bezug zur Realität. 

s. Im Endeffekt habe ich immer noch nichts mit dem Judentum zu tun. Es gehört zwar 

zu meiner Vergangenheit, aber nicht zu meiner Gegenwart. Meine Vorfahren haben 

die Juden wie Dreck behandelt. Ob jetzt im Mittelalter oder im zweiten Weltkrieg, 

oder irgendwo dazwischen. Es tut mir leid! Und trotzdem denke ich, dass ich persön-

lich nichts mit dem Judentum zu tun habe. Meine Wurzeln entstehen daraus, und 

trotzdem ist das Christentum nun eine eigene Religion. 

t. Wir Menschen sind alle verschieden, dennoch schaffen wie es miteinander aus zu 

kommen. Auch Juden leben mit uns und da die Vergangenheit nicht gerade gut war, 

darf das nicht nocheinmal passieren. Auch meine Religion stammt aus dem Judentum 

und daher ähneln sich meine Festtage auch mit denen aus dem Judentum. 

u. keine Einverständniserklärung 

v. keine Einverständniserklärung 

 

 



107 

 

Der Kodierleitfaden 

Kategorie Ankerbeispiele Kodierregel 

Kategorie 1: 

Die Darstel-

lung des Ju-

dentums als 

verfolgte 

Religion 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Wurden früher in Deutschland ver-

trieben“ (a) 

- „Der Judentum war sehr lange Zeit 

unerwünscht, aber jetzt ist es er-

laubt“ (c) 

- „Das sind die, die von Nazis ver-

folgt wurden“ (g) 

- „Eine Religion die zu Zeiten des 2. 

Weltkrieges nicht anerkannt 

wurde. Sie wurden verfolgt und um-

gebracht“ (k) 

- „wurde von den Christen verachtet. 

So kam es dazu, dass die Juden im 

zweiten Weltkrieg in Arbeitslager 

kamen und zum Beispiel vergast 

wurden“ (q) 

- „Früher wurden sie gejagt“ (r) 

Letzte Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Seit anbeginn des Judentums 

wurde die Religion oftmals unter-

drückt“ (a) 

- „Sie ist in Deutschland durch ihre 

Vergangenheit nicht viel verbreitet, 

die Antisemitismus beinhaltete“ (h) 

- „Sie wurden schon seit dem Mittel-

alter zu unrecht aus der Gemein-

schaft ausges0toßen“ (j) 

- „Heute nicht mehr so viele Juden, 

vor allem in Europa durch den Holo-

caust“ (n) 

- „Weil es viele Verfolgungen gab 

und Juden vertrieben worden sind“ 

(o) 

 

1. Stunde: 

- 10/19 Aussagen bezie-

hen sich auf das Ju-

dentum als verfolgte 

Religion 

- Verfolgung einge-

grenzt auf den Holo-

caust 

 

Letzte Stunde: 

- Verfolgung taucht nur 

einmal auf 

- Fachbegriffe wie Anti-

semitismus und Holo-

caust 

- Einordnung der Ver-

folgung beginnt nicht 

erst im Zweiten Welt-

krieg 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

- „Das ist eine Gemeinschaft von 

Gleichgläubigen Juden. […] Sie 

wurden früher verfolgt.“ (f) 

 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

- „fühlen sich bedroht; fühlen sich 

teilweise auch diskriminiert“ (s) 

- „Antisemitismus gibt es noch 

heute. Viele Juden leben ein ganz 

normales Leben“ (q) 

1. Stunde: 

- 1 Antwort 

 

Letzte Stunde: 

- Betonung der vergan-

genen sowie gegen-

wärtigen Gefahrenlage 

für Jüdinnen und Ju-

den 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 3: „Judentum – Wo ist das?“ 

- „Ist in Jerusalem dem heutigen Is-

rael entstanden“ (a) 

- „Der „Hauptstützpunkt“ ist Israel, 

da dort die Religion „geboren“ 

wurde“ (f) 

- „Das Judentum hat seine „Haupt-

stadt“ in Jerusalem“ (q) 

- „das Judentum ist wo ihr Anhänger 

ist“ (n) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 3: „Judentum – Wo ist das?“ 

- „Seit dem Krieg sind Juden nicht 

mehr so verbreitet in Deutschland“ 

(d) 

- „In Deutschland gibt es eher wenig, 

denn durch den zweiten Weltkrieg 

sind viele ausgewandert“ (f) 

- „nicht so sehr in Deutschland ver-

breitet durch den Holocaust“ (g) 

- „überall auf der Welt jüdische Min-

derheiten“ (q) 

1. Stunde: 

- 13/22 starker Bezug 

zu Israel bzw. Jerusa-

lem 

 

Letzte Stunde: 

- 6/14 Aussagen be-

gründen die geringe 

Anzahl lebender Jü-

dinnen und Juden be-

stimmten Ländern 

durch den Holocaust 

1. Unterrichtsstunde:  

Frage 4: „Judentum – Was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Heutzutage ist deren Streit nicht 

mehr so extrem oder gar nicht mehr 

da“ (c) 

- „Es gab einen Krieg zwischen Ju-

den und Christen“ (d) 

- „Juden wurden von Christen er-

schossen“ (l) 

- „Während des zweiten Weltkrieges 

wurden die Juden von den Christen 

verfolgt und in Konzentrationslagern 

ermordet“ (i) 

- „Das Verhältnis ist also sehr ange-

spannt“ (i) 

Letzte Unterrichtsstunde:  

Frage 4: „Judentum – Was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Ein weiterer Aspekt ist, dass das 

Judentum in der Geschichte immer 

wieder vom Christentum zu Un-

recht geschändigt wurde, da es Vor-

urteile gegen die Religion gab“ (a) 

- „In der Vergangenheit gab es viele 

grausame Ereignisse zwischen Ju-

den und Christen“ (f) 

- „Auch in der Vergangenheit wie im 

Mittelalter hatten Juden und Chris-

ten Konflikte“ (m) 

- Aber auch schon im Mittelalter wa-

ren Juden ziemlich gehasst von den 

Christen“ (f) 

1. Stunde: 

- 11/22 betonen beim 

Verhältnis der beiden 

Religion die Verfol-

gung der Jüdinnen und 

Juden im Zweiten 

Weltkrieg 

- Schuld wird den 

Christ:innen zuge-

schrieben 

- unterschiedlich drasti-

sche Darstellung der 

Vergangenheit 

 

Letzte Stunde: 

- es werden Gründe ge-

sucht 



108 

 

- „Es gab in früheren Zeiten gewissen 

auseinandersetzungen“ (p) 

- Beschreibung geht 

über die Zeit des Nati-

onalsozialismus hin-

aus 

Woche 7:  „Warum sollten Juden und Christen miteinander Dialog führen? 

- „Vergangenheit vergessen“ 

- „ausdiskutieren“ 

- „Vergangenheit klären“ 

- „abschließen“ 

- „abhaken“ 

- „Aufarbeitung von Verbrechen“ 

- 10/16 begründen die 

Notwendigkeit des Di-

aloges mit der gewalt-

vollen und leidvollen 

Vergangenheit, jedoch 

sind die verwendeten 

Verben zu hinterfra-

gen  

Kategorie 2: 

Die Entste-

hung des 

Christen-

tums aus 

dem Juden-

tum 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Bei den Juden ist es so, dass“ (b) 

- „Die Menschen die an den Juden-

tum glauben …“ (c) 

- „Das Christentum und das Judentum 

haben eine gemeinsame Herkunft“ 

(h) 

- „Generell kann man sagen, dass das 

Judentum dem Christentum ähnelt, 

[…] jedoch muss man hierzu sagen, 

dass diese [gemeint sind die Regeln] 

im Judentum strenger sind“ (i) 

- „Ursprung des Christentums“ (s) 

Letzte Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Judentum hat den gleichen Ur-

sprung wie beim Christentum. Ju-

dentum ist aber schon älter“ (d) 

- „Es ist eine Religion aus dem das 

Christentum entstanden ist“ (o) 

- „Es gibt viele Gemeinsamkeiten“ 

(q) 

- „Eine Gemeinde, die sich mit dem 

Christentum ähnelt. Das kommt da-

her, dass das Christentum aus dem 

Judentum stammt“ (t) 

 

1. Stunde: 

- 3/22 Aussagen bezie-

hen sich auf die Ent-

stehung des Christen-

tums aus dem Juden-

tum 

- Fokus auf den Unter-

schieden 

 

Letzte Stunde: 

- 9/14 Aussagen be-

schreiben die christli-

che Herkunft aus dem 

Judentum 

- Fokus auf Gemein-

samkeiten 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Das Christentum ist sozusagen aus 

dem Judentum entstanden bzw. 

die beiden Religionen haben die sel-

ben Wurzeln“ (a) 

- „Die Christen sind aus den Juden 

entstanden“ (f) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Das Judentum ist eine der drei Reli-

gionen, welche durch Abraham ent-

standen ist […]. Daher sind sich Ju-

dentum und Christentum teilweise 

ähnlich, da das Christentum gewis-

sermaßen aus dem Judentum her-

vorgegangen ist“ (a) 

- „Juden und Christen haben die sel-

ben Wurzeln“ (g) 

1. Stunde: 

- 13/22 betonen die Ent-

stehung des Christen-

tums aus dem Juden-

tum  

 

Letzte Unterrichtsstunde: 

- 14/14 Aussagen  

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 5: „Judentum – „Was habe ich da-

mit zu tun?“ 

- „Meine Religion hat zwar Ähnlich-

keiten mit dem Judentum. Doch …“ 

(a) 

- „Ich bin Christ also stamme ich von 

den Juden ab“ (f) 

- „Ich denke, dass ich auf den ersten 

Blick nichts mit dem Judentum zu 

tun habe, doch ich bin Christin, also 

ist meine Religion aus dem Juden-

tum entstanden“ (h) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 5: „Judentum – „Was habe ich da-

mit zu tun?“ 

- „Ich darf die Vergangenheit nicht 

vergessen und trage eine Mitver-

antwortung, dass Juden nicht mehr 

unterdrückt oder verfolgt werden, 

sodass sie in Gleichberechtigung 

leben können“ (q) 

- „Außerdem bin ich gegen Antisemi-

tismus“ (h) 

- „Denn wir haben alle denselben 

Stamm“ (g) 

1. Stunde: 

- 6/22 Bezug durch 

Ähnlichkeiten und der 

Entstehung des Chris-

tentums aus dem Ju-

dentum 

 

Letzte Stunde: 

- Betonung der Wich-

tigkeit der Beziehung 

der beiden Religionen 

Woche 7:  „Warum sollten Juden und Christen miteinander Dialog führen? 

- „verwandte Religion“ 

- „verschieden und doch gleich“ 

- „damit sie merken, dass sie eigentlich sehr viel gemeinsam haben“ 

- „Freundschaft“ 

- „Inspiration vom anderen holen“ 

- „um die Kultur und die Traditionen der anderen kennenzulernen“ 

- Notwendigkeit des Di-

aloges aufgrund der 

Entstehung des Chris-

tentums aus dem Ju-

dentum 



109 

 

- „um von der anderen Religion zu lernen“ - gemeinsamer Dialog 

aufgrund der Gemein-

samkeiten und Unter-

schiede! (voneinander 

lernen) 

Kategorie 3: 

Der Jude Je-

sus 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Jesus gehörte zum Judentum“ (a) 

- „Jesus war glaube ich auch einer“ 

(g) 

- „Jesus gehörte damals auch dem Ju-

dentum an“ (i) 

Letzte Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

 

1. Stunde: 

- 6/22 Aussagen 

- Betonung der religiö-

sen Herkunft Jesu 

 

Letzte Stunde: 

- kein Bezug 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Jesus war ein Jude“ (e) 

- „Jesus und seine Jünger waren Ju-

den und auch die ersten Christen 

waren Juden“ (o) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Jesus war ebenfalls ein Jude“ (m) 

- „Jesus, sein Jünger und viele der 

Ersten Christen waren Juden“ (n) 

- „Auch Jesus war Jude“ (r) 

1. Stunde: 

- 5/22 Aussagen Bezug 

zu Jesus (und eine 

Aussage zu seinen 

Jüngern) 

 

Letzte Stunde: 

- 4/14 Aussagen  

Kategorie 4: 

Die Darstel-

lung der reli-

giösen Tra-

ditionen im 

Judentum 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Die Menschen die an den Judentum 

glauben tragen eine Art Hut“ (c) 

- „Die Juden haben viele Gesetze an 

denen sie sich halten müssen“ (e) 

- „viele Regeln“ (f) 

- „Jedoch muss man hierzu sagen, 

dass diese im Judentum strenger 

sind“ (i) 

- „Lange Haare, Zöpfe, Hüte, 

schwarze Kleidung“ (j) 

Letzte Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Sie [gemeint ist die jüdische Glau-

bensgemeinschaft] hat Ähnlichkei-

ten mit dem Christentum, ist aber 

ebenso vielseitig in eigenen Bräu-

chen“ (a) 

- „Sie hat in vielen Ritualen den glei-

chen Sinn wie im Christentum, je-

doch werden sie anders gefeiert“ (h) 

- „Sie haben eigene Feste die eben-

falls dem Christentum ähnlich sind“ 

(t) 

1. Stunde: 

- das Judentum definiert 

anhand strenger Re-

geln oder spezielle 

Kleidung 

- Stereotype der Ultra-

orthodoxen Jüdinnen 

und Juden werden be-

dient 

 

Letzte Stunde: 

- positive Würdigung 

- Gemeinsamkeiten 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

- „Die Menschen im Judentum glau-

ben an einen dreiteiligen Gott“ (c) 

- „In den Gotteshäusern treten in Kon-

takt mit ihm [gemeint ist Gott], wo-

bei Männer eine art Kappe tragen 

müssen“ (i) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

- „Nicht jeder Jude feiert alle Traditi-

onen mit, manche feiern nur die gro-

ßen Feiertage“ (d) 

- „Normale Menschen, die eben an-

ders glauben“ (s) 

1. Stunde: 

- ungenaue Beschrei-

bung der jüdischen 

Traditionen und Glau-

benssätze 

 

Letzte Stunde: 

- Betonung der Norma-

lität jüdischen Lebens 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – Was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Die Juden haben strengere Regeln 

und andere Feste“ (h) 

- „ Also ist das Christentum eine Wei-

terführung des Judentums“ (n) 

- „[Das Christentum hat] sich zur da-

maligen Zeit weiterentwickelt und 

„modernere“ Ansichten gehabt“ (r) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – Was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „wollen die gleichen Werte vermit-

teln (nur durch andere Rituale)“ (h) 

- „Heute leben sie zusammen, ganz 

normal jedoch werden Juden immer 

noch etwas diskriminiert“ (i) 

- „Freundschaften oder Beziehun-

gen zwischen Juden und Christen“ 

(r) 

1. Stunde: 

- Betonung der strenge-

ren Regeln 3 Mal 

- Christentum moderner 

- Ablösung des Juden-

tums durch das Chris-

tentum 

 

Letzte Stunde: 

- Fokus auf Gemein-

samkeiten und Bezie-

hung 

Kategorie 5: 

Das leben-

dige Juden-

tum 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Das Judentum ist eine der drei 

Weltreligionen“ (f) 

Letzte Unterrichtsstunde 

Frage 1: „Judentum – Was ist das?“ 

- „Das Judentum gehört zu den drei 

Weltreligionen“ (f) 

- „eine Weltreligion“ (m) 

- „weit verbreitet“ (a) 

1. Stunde: 

- 6/22 Weltreligionszu-

ordnung 

 

Letzte Stunde: 



110 

 

- „Das Judenteum ist eine Religino, 

die überall auf der Welt verbreitet 

ist“ (s) 

- 10/14 nennen den Be-

griff Weltreligion o. 

weit verbreitet 

1. Unterrichtsstunde 

Frage 3: „Judentum – Wo ist das?“ 

- „Juden leben heute aber in vielen 

verschiedenen Ländern und Städ-

ten“ (a) 

- „Judentum ist auf der Welt überall 

ein bisschen verbreitet“ (b) 

- „überall auf der Welt“ (l) 

- „auf der ganzen Welt bekannt“ (m) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 3: „Judentum – Wo ist das?“ 

- „In z gibt es auch ein paar jüdische 

Familien“ (h) 

- „In x gibt es auch einen Juden-

Friedhof“ (d) 

- „Überall auf der Welt, also auch in 

z und in der Umgebung“ (m) 

1. Stunde: 

- Betonung der Verbrei-

tung des Judentums 

auf der ganzen Welt 

 

Letzte Stunde: 

- Bezug zum Judentum 

in der Umgebung der 

Schüler:innen 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 5: „Judentum – Was habe ich da-

mit zu tun?“ 

- „Ich habe nicht viel bis gar nichts 

mit dem Judentum zu tun“ (a) 

- „gar nichts“ (p) 

- „Auch außerhalb kenne ich keine 

Juden“ (f) 

- „Keine Ahnung“ (l) 

- „Schulthema“ (d) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 5: „Judentum – Was habe ich da-

mit zu tun?“ 

- „keinen direkten Kontakt“ (a) 

- „In meiner Stadt leben auch Juden“ 

(d) 

- „Ich sehe häufiger die Stolpersteine 

in meiner Stadt und dann denke ich 

an die Juden“ (d) 

- „Juden leben in den gleichen Städ-

ten wie wir“ (m) 

1. Stunde: 

- 11/22 sehen keine 

Verbindung zum Ju-

dentum 

- Reduzierung auf Un-

terrichtsthema 

 

Letzte Stunde: 

- Wahrnehmung des Ju-

dentums in der Gesell-

schaft  

Kategorie 6: 

Die Be-

schreibung 

von Jüdin-

nen und Ju-

den als „an-

gesehen“ 

oder „wohl-

habend“ 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

- „Es wahren meist angesehene 

Leute“ (m) 

- „Sie waren meist sehr wohlha-

bende Leute, was die Christen nicht 

akzeptieren wollten. Das führte 

dazu, dass sie von allen verachtet 

wurden“ (q) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 2: „Judentum – Wer ist das?“ 

1. Stunde: 

- Betonung der Stereo-

typen „angesehen“ 

und „wohlhabend“ 

- Prädikat in der Ver-

gangenheitsform 

 

Letzte Stunde: 

- keine Aussagen 

1. Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – Was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Es fing damit an, dass die Juden die 

zu Christen wurden sich von dem 

Judentum abwanten. Das fanden 

die Juden natürlich schlecht“ (e) 

- „Die Juden waren immer etwas 

mehr angesehen als die Christen“ 

(m) 

- „Sie [gemeint sind die ersten 

Christ:innen] haben sich zur damali-

gen Zeit weiterentwickelt und „mo-

dernere“ Ansichten gehabt“ (q) 

Letzte Unterrichtsstunde: 

Frage 4: „Judentum – Was haben Chris-

ten damit zu tun?“ 

- „Für Christen waren die Juden oft 

die Sündenböcke“ (f) 

- „Es wurden viele Juden getötet und 

das Christentum war später eine bes-

sere Religion. Heute leben sie zu-

sammen, ganz normal, jedoch wer-

den Juden immer noch etwas diskri-

miniert“ (i) 

1. Stunde: 

- Abwertung des Juden-

tums durch das Chris-

tentum 

 

Letzte Stunde: 

- Perspektivwechsel? 

Kategorie 7: 

das heutige 

Verhältnis 

von Juden-

tum und 

Christentum 

Woche 7:  „Warum sollten Juden und Christen miteinander Dialog führen? 

- „gemeinsam Probleme lösen“ 

- „sich gegenseitig besser zu verstehen“ 

- „Vorurteile gegenüber einander abschaffen“ 

- „ihre Beziehung verbessern“ 

- „Hass beenden“ 

- Grund für einen ge-

meinsamen Dialog ist 

die Zusammenarbeit 

für eine friedvolle Zu-

kunft 

 

 


