
Biopolitik(en) in Literatur, Film und Serie
Aushandlungs- und Reflexionsräume
vom 18. Jahrhundert bis heute

Ronja Hannebohm und Anda-Lisa Harmening (Hrsg.)

Technologie Theologie Vermessung

Technologie Theologie Vermessung

Körp
er

 M
ac

ht
 P

an
op

tis
m

us
 P

ol
iti

k 
Ps

yc
ho

lo
gi

e 
Ra

um
 S

ci
en

ce
 F

ic
tio

n 
Se

lb
st

te
ch

ni
k 

St
ra

fe
 S

ub
jek

t S
ubjektivierung Subversion 

Agam
ben Biographie D

isziplinierung Dystopie Ethik Experim
ent Foucault G

eschichte Identität Jugendliteratur Kapitalismus 



 

 

Biopolitik(en) in Literatur, Film und Serie: 

Aushandlungs- und Reflexionsräume vom 18. Jahrhundert bis heute 

 

Herausgegeben von Ronja Hannebohm und Anda-Lisa Harmening 

  



 

 

STUDIEN DER PADERBORNER KOMPARATISTIK 

Herausgegeben von 

Jörn Steigerwald und Claudia Öhlschläger  

Bd. 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2023 

Universitätsbibliothek Paderborn   



 

 

BIOPOLITIK(EN) IN LITERATUR, FILM UND SERIE: 

AUSHANDLUNGS- UND REFLEXIONSRÄUME 

VOM 18. JAHRHUNDERT BIS HEUTE 

Herausgegeben von 

Ronja Hannebohm und Anda-Lisa Harmening 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2023 

Universitätsbibliothek Paderborn  



 

 

Wissenschaftlicher Beirat 

Prof. Dr. Rita Morrien (Paderborn) 

Jun.-Prof. Dr. Hendrik Schlieper (Paderborn) 

Dr. Leonie Süwolto (Paderborn) 

Umschlagabbildung 

Sven Carlmeyer (Bielefeld) 

 





 

I 

Vorwort der Herausgeberinnen 

Das Leben jeder/s Einzelnen ist heute eingebunden in politische Bestrebungen. Politik betrifft 

zum einen die Grenzpunkte dieses Lebens, markiert durch die Geburt und den Tod: Präimplan-

tations- und Pränataldiagnostik, Geburtenkontrolle, Schwangerschaftsabbrüche und Sterbehilfe 

bilden zugleich Ansatzpunkte für politische Maßnahmen und Ausgangspunkte für ethische Dis-

kussionen. Politik erfasst zum anderen unsere tägliche Lebensweise: Nutri-Scores sollen zu 

gesunder Ernährung motivieren, Krankenversicherungen honorieren Prophylaxe mit Vergüns-

tigungen. Spätestens mit den Maßnahmen zur Bekämpfung der Corona-Pandemie ist ein neues 

Bewusstsein für die Verzahnung von individuellem Leben und politischer Struktur entstanden. 

Den Beginn solcher politischen Bestrebungen, die am menschlichen Leben ansetzen und 

hierbei den Menschen als Individuum genauso wie als Teil einer Gesellschaft in den Blick neh-

men, verortet Michel Foucault im 18. Jahrhundert. In den Kontexten von Verwissenschaftli-

chung, Medikalisierung und Pathologisierung sowie beginnender Industrialisierung rücken 

menschliches Leben, dessen statistische Erfassung und die Organisation seiner Gesunderhal-

tung erstmals in den Fokus des (macht-)politischen Interesses: „Zum ersten Mal in der Ge-

schichte reflektiert sich das Biologische im Politischen.“1 Seit dieser „Geburt der Biopolitik“2 

lassen sich vielzählige Ausformungen des Konnexes von menschlichem Leben und Politik ver-

zeichnen. Biopolitische Maßnahmen reichen von Programmen der Eugenik über Zugriffe des 

Biokapitalismus und Bewegungen der Selbstoptimierung bis hin zu den bereits benannten Maß-

nahmen in unserer Gegenwart. 

Das politische Interesse am menschlichen Leben durchdringt nicht nur Wissenschaften, 

Ökonomie und Ethik, sondern auch die Künste. Die fiktionalen Welten von Literatur, Film und 

Serie fungieren als Aushandlungs- und Reflexionsräume von Biopolitik(en): Menschliche Fi-

guren werden innerhalb biopolitischer Strukturen modelliert, um den Menschen als Individuum 

sowie als Teil einer Gemeinschaft zu reflektieren; menschliche Lebensweisen werden in viel-

zähligen Varianten durchgespielt und in ihrer Bedeutung ausgelotet, um ein spezifisches Wis-

sen über den Menschen zu generieren, das kritisch zum biopolitischen Diskurs beiträgt. Es ist 

ebenjener kritische Diskursbeitrag von Literatur, Film und Serie, der uns im vorliegenden Band 

interessiert. 

* 

Dieser Sammelband, der auf einen von Studierenden des Fachbereichs Komparatistik / Verglei-

chende Literatur- und Kulturwissenschaft der Universität Paderborn organisierten wissen-

schaftlichen Workshop im September 2021 zurückgeht, wagt, sich diesen Aushandlungen und 

Reflexionen von Biopolitik(en) in Literatur, Film und Serie zu stellen und sie produktiv zu 

diskutieren. Er ist hierbei im doppelten Sinne Ausdruck eines Verständnisses von Wissenschaft, 

das auf Austausch basiert: Zum einen ist er Ergebnis des wissenschaftlichen Dialogs beim ge-

nannten Workshop; zum anderen ist er im Rahmen von Praxisseminaren von wissenschafts-

 
1 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 (11976), S. 137–

138. 
2 Michel Foucault: Geschichte der Gouvernementalität 2: Die Geburt der Biopolitik, Frankfurt am Main 2004. 



 

II 

interessierten Studierenden konzipiert worden. Wir möchten an dieser Stelle denjenigen dan-

ken, die zur Entstehung und zum Gelingen des Workshops sowie zur Fertigstellung des Sam-

melbandes beigetragen haben: Hierzu gehören neben den Referent*innen bzw. Beiträger*innen 

vor allem auch die Teilnehmer*innen des Praxisseminars „Konzeption und Organisation eines 

(digitalen) wissenschaftlichen Workshops“ (Sommersemester 2021), namentlich Jana Fischer, 

Miriam Köller, Maximiliane Mag, Katrin Nötzel, Karina Viktoria Runte, Lea Kristin Schmidt, 

Franziska Sommer und Romina Chiara Sottile, sowie die Teilnehmer*innen des Praxisseminars 

„Konzeption und Publikation eines wissenschaftlichen Sammelbandes“ (Sommersemester 

2022), namentlich Leonie Hesse, Finja Hücking, Sabrina Saskia Jordt, Lisa Mamerow, Katha-

rina Mohr, Franziska Müller, Alja Chiara Rennwanz, Anika Rohde und Telesport Floriant Soh 

Mbe. Zudem danken wir Dr. Samuel Vitali des Kunsthistorischen Instituts in Florenz für seine 

wertvollen Impulse bei der Lektoratsgestaltung. 

* 

Den diversen Facetten der Biopolitik(en) in Literatur, Film und Serie wird in Form der folgen-

den Systematisierung nachgegangen: Zunächst erfolgt eine theoretische Rahmung, die einen 

Beitrag ANDA-LISA HARMENINGS zu „Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen 

(Gegenwarts-)Begriffs“ und einen Beitrag RONJA HANNEBOHMS zu „Biopolitik und Biopoethik. 

Modi der Aushandlung menschlichen Lebens in (Gegenwarts-)Literatur, Film und Serie“ ent-

hält. Diese beiden Überblicksdarstellungen werden durch MARCUS KRAUSES Beitrag „Biopoli-

tik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne“ ergänzt, in dem er 

die Aspekte der Serialisierung und Mechanisierung menschlichen Lebens ausdifferenziert und 

am Beispiel von Massenmedien und periodischer Presse konturiert. 

Das nachfolgende Kapitel setzt mit einem Blick auf historische Geschehnisse ein und disku-

tiert (alternative) Geschichte(n) der Biopolitik in vier germanistischen Beiträgen. ROYA HAUCK 

setzt sich in ihrer Analyse mit (anti-)biopolitischen Beziehungen in Carl Grosses Der Genius 

(1791–1795) und Johann Wolfgang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre (1795/1796) aus-

einander; hierbei dient die Metapher des Gängelbands als Veranschaulichung sowohl eines le-

benssichernden Eingriffs der Biopolitik als auch eines rückläufigen Modells der Autorität im 

Kontext des Geheimbundwesens. LUCAS PRIESKE fokussiert die ‚Panoptisierung‘ des Raums in 

Franz Kafkas Der Proceß (1925) sowie deren Auswirkungen auf das moderne Subjekt. CLE-

MENS WOLDAN betrachtet anhand von Stefan Zweigs Castellio gegen Calvin (1936) den Genfer 

Gottesstaat Johannes Calvins als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

und als kritische Revision europäischer Geschichte. Das Kapitel schließt mit DANIEL LÓPEZ 

FERNÁNDEZ’ Beobachtungen biopolitischer Praktiken in Günter Grass’ Die Blechtrommel 

(1959); hierbei werden Ausprägungen der NS-Biopolitik aus Perspektive der bildenden Künste 

sowie der grimmschen und hauffschen Märchen reflektiert. 

Die anschließenden drei Kapitel verlagern den Blickwinkel von der Vergangenheit in die 

Zukunft und widmen sich spekulativen und dystopischen Biopolitiken, die mit Schwerpunkt-

setzungen auf ‚alten‘ wie ‚neuen Klassikern‘ sowie in der Jugendliteratur ausgehandelt werden. 

VERONIKA WALZBERG eröffnet das Kapitel zu den ‚alten Klassikern‘ mit Überlegungen zum 

Biokapitalismus in Aldous Huxleys Dystopie Brave New World (1932) auf Basis der biokapi-

talistischen Konzeptualisierung Kaushik Sunder Rajans. RAOUL FRAISSE analysiert das Ver-



 

III 

hältnis zwischen politischer Theologie und Psychologie in Frank Herberts Science-Fiction- 

Roman Dune (1965). KATRIN NÖTZEL beleuchtet Panoptismus, Rassismus und Sexismus sowie 

Momente des Widerstands in Margaret Atwoods The Handmaid’s Tale (1985). MAXIMILIANE 

MAG leitet zum Kapitel ‚neuer Klassiker‘ über, indem sie den Status der menschlichen Klone 

in Kazuo Ishiguros Never Let Me Go (2005) zwischen Menschlichkeit und Manipulation be-

leuchtet. ALEXANDRA JUSTER stellt Juli Zehs Corpus Delicti (2009) und die hierin imaginierte 

Gesundheitsdiktatur der METHODE als Veranschaulichung von Michel Foucaults und Giorgio 

Agambens biopolitischen Diskursen vor. SAHRA PUSCHER widmet sich der gegenderten Biopo-

litik in Alex Garlands Spielfilm Ex Machina (2015). Im Kontext der Jugendliteratur befasst sich 

KARINA VIKTORIA RUNTE mit der literarischen Darstellung einer Thanatopolitik in Lois Lowrys 

Hüter der Erinnerung (1993), die den textprägenden Begriff der ‚Freigabe‘ ausdifferenziert, 

und MIRIAM KÖLLER schließt mit einer Betrachtung von Veronica Roths Romantrilogie Diver-

gent – Insurgent – Allegiant (2011–2013), in der neben genretypischen Chronotopoi und der 

idealtypischen Romanheldin die ethischen Dimensionen der Reihe im Fokus stehen. 

Das letzte Kapitel des Bandes widmet sich (auto-)biographischen Perspektiven der Biopoli-

tik und verleiht so der Gegenwart, die Referenzpunkt der Texte zur biopolitischen Vergangen-

heit und zu möglichen biopolitischen Zukünften ist, eine eigene Präsenz. EMMANUEL BREITE 

betrachtet Techniken und Praktiken der Psychiatrie im Schreiben von Benjamin Maack; hierbei 

wird die paradoxe Feststellung diskutiert, die Depression müsse erzählt werden, weil sie nicht 

erzählt werden kann. VANESSA FRANKE beschließt den Band mit einer Besprechung der 

Techno-Biopolitik und queeren Identität in Maggie Nelsons The Argonauts (2015); darin wer-

den Identität und Transformation sowie Körper und Text zueinander in Bezug gesetzt. 

Dieser Aufbau des vorliegenden Bandes versteht sich als Prisma von Analysen zu Biopoli-

tik(en) in Literatur, Film und Serie, das nicht zuletzt Fragen fokussiert, die sich heutige Gesell-

schaften vor dem Eindruck staatlicher Gewalt über große Lebensbereiche und vor der Entwick-

lungsgeschwindigkeit biotechnologischer Möglichkeiten stellen müssen. Der kritische Beitrag 

zum biopolitischen Diskurs, den die im Folgenden analysierten Texte leisten, ist ein in diesem 

Sinne ethischer Beitrag: Er zeigt auf, „wie man lebt oder leben könnte – und eben darum auch 

[…], wie man nicht (über-)leben kann.“3 

Paderborn, im Februar 2023 

Ronja Hannebohm und Anda-Lisa Harmening 

 

 
3 Ottmar Ette: „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft: Eine Programmschrift im Jahr der Geisteswissen-

schaften“, in: Lendemains: Études comparées sur le France – Vergleichende Frankreichforschung, Jg. 32 (2007), 

H. 125, S. 7–32, hier: S. 20–21. 





 

V 

Inhalt 

Teil I: Theoretische Rahmung ................................................................................................ 1 

Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

Anda-Lisa Harmening ............................................................................................................ 1 

Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

in (Gegenwarts-)Literatur, Film und Serie 

Ronja Hannebohm ................................................................................................................ 17 

Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

Marcus Krause ..................................................................................................................... 37 

Teil II: (Alternative) Geschichte(n) der Biopolitik .............................................................. 59 

Am Gängelband des Vaters. (Anti-)Biopolitische Beziehungen 

in Grosses Der Genius und Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre 

Roya Hauck ........................................................................................................................... 61 

„[D]ieser Eingang war nur für dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schließe ihn.“ – 

Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums 

in Franz Kafkas Der Proceß 

Lucas Prieske ........................................................................................................................ 85 

Stefan Zweig und Calvins Genfer Gottesstaat. 

Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

Clemens Woldan ................................................................................................................. 101 

„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Günter Grass’ 

Die Blechtrommel. Eine Annährung über die bildenden Künste und Märchen 

Daniel López Fernández ..................................................................................................... 119 

Teil III: Spekulative und dystopische Biopolitik(en) in ‚alten Klassikern‘ .................... 135 

„Millions of identical twins. The principle of mass production at last applied to biology.“ – 

Biokapitalismus in Aldous Huxleys Brave New World 

Veronika Walzberg ............................................................................................................. 137 

„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie und Psychologie 

im Science-Fiction-Roman Dune von Frank Herbert 

Raoul Fraisse ...................................................................................................................... 151 

„The Eyes of God run over all the world.“ – 

Biopolitik in Margaret Atwoods The Handmaid’s Tale 

Katrin Nötzel....................................................................................................................... 163 

 

 



 

VI 

Teil IV: Spekulative und dystopische Biopolitik(en) in ‚neuen Klassikern‘ ................... 177 

Klon, Person, Identifikation – Biopolitik in Kazuo Ishiguros Never Let Me Go 

Maximiliane Mag ................................................................................................................ 179 

Juli Zehs Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucaults und Agambens 

biopolitischen Diskursen 

Alexandra Juster ................................................................................................................. 187 

,,More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Alex Garlands Ex Machina 

Sahra Puscher..................................................................................................................... 203 

Teil V: Spekulative und dystopische Biopolitik(en) in der Jugendliteratur ................... 217 

Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. 

Thanatopolitik in Lois Lowrys Hüter der Erinnerung 

Karina Viktoria Runte ........................................................................................................ 219 

Leben hinter dem Zaun – Leben als Experiment. 

Formen einer dystopischen Biopolitik im zeitgenössischen Jugendroman 

am Beispiel der Romantrilogie Divergent – Insurgent – Allegiant 

Miriam Köller ..................................................................................................................... 231 

Teil VI: (Auto-)Biographische Perspektiven der Biopolitik ............................................. 245 

Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie 

als Themen im literarischen Schreiben von Benjamin Maack 

Emmanuel Breite ................................................................................................................ 247 

Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität 

in Maggie Nelsons The Argonauts 

Vanessa Franke .................................................................................................................. 267 

Biographien der Autor*innen ............................................................................................. 281 

 

 



 

 

Teil I: 

Theoretische Rahmung 

 





 

1 

ANDA-LISA HARMENING (Paderborn) 

Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

Der titelgebende und in Klammern gesetzte Plural des foucaultschen Begriffs ist bewusst ge-

wählt worden, um im Rahmen dieses Beitrags einem Modell biopolitischer Ordnung Rechnung 

zu tragen, das ebenso vielfältig und vage wie gerade hierdurch anschluss- und tragfähig ist. Die 

Anschluss- und Tragfähigkeit ergibt sich letztlich aus der, für die Kulturwissenschaften rele-

vanten, Blickrichtung auf das Subjekt im Kontext biopolitischer Diskurse. Dieses im Folgenden 

zu skizzierende Modell umfasst nämlich Mechanismen biopolitischer Ordnungen wie auch de-

ren Deutungsangebote, die sich grundsätzlich auf das Subjekt und dessen Verortung innerhalb 

von Gesellschaften beziehen und in einem weiteren Schritt über diese Gesellschaft Aussagen 

treffen, die unweigerlich mit dem Subjekt verbunden sind. 

 Die folgenden Ausführungen gliedern sich in zwei Teile, von denen der erste ‚Biopolitik‘ 

als ‚Biopolitiken‘ ausdifferenziert, bevor der zweite Teil von diesen Überlegungen ausgehend 

das Subjekt und dessen ambivalentes Verhältnis zur Gemeinschaft, im Sinne Roberto Espositos 

zur communitas, thematisiert. Letztere Überlegungen führen zu der Fragestellung nach der Ver-

ortung des Subjekts im Konnex von ‚Biopolitik(en)‘ und Selbstbestimmungsdynamiken der 

Gegenwart. In Bezugnahme auf Foucaults Definition der Biopolitik haben sich vielzählige wei-

tere Ansätze entwickelt, die sich aus einer Metaperspektive mit der Situation von Gesellschaf-

ten beschäftigen und die sich im Kontext der modernen Gesellschaft vordergründig auf die 

Kontrollierung und Überwachung des Subjekts und des menschlichen Körpers beziehen.1 

 Dieser titelgebende Plural versteht sich demnach, so die These dieses Beitrags, als doppelter 

Plural, nämlich zum einen als historisch und zum anderen als konzeptionell gedachtes Modell, 

das die Regulierung und Anwendung von Naturwissenschaft und Technik auf den Menschen 

umfasst und in einem zweiten Schritt den gegenwärtigen Mensch zum Hüter biopolitischer 

Machtmechanismen erklärt. Im zweiten Teil dieses Beitrags wird daher der Fokus auf die Ver-

ortung des Subjekts im Zusammenhang biopolitischer Maßnahmen in der Gegenwart, mit be-

sonderem Blick auf den Bereich der Gesundheitsförderung, gelegt. 

 Aus dieser doppelten Perspektive auf Biopolitik(en) ergibt sich gleichzeitig auch eine dop-

pelte Perspektive auf das Subjekt, das sich im Zuge biopolitischer Umschreibungsprozesse in 

ein multiples Subjekt umschreibt. 

 

 

 
1 Vgl. zu diesen Überlegungen unter anderem: Michael Reder, Julia Inthorn und Dominik Finkelde (Hrsg.): Nor-

miertes Leben, Frankfurt am Main und New York, NY 2013. 



Anda-Lisa Harmening 

2 

I Bios, politikos und das (gegenwärtige) Subjekt 

Biopolitik(en) können – ich formuliere es einmal bewusst verkürzt – alles, zumindest ziemlich 

vieles heißen. Ich möchte dieses alles und nichts gerne aufgreifen und es zunächst im Sinne 

einer Polysemie verstehen und in einem zweiten Schritt mit Blick auf gegenwärtige Diskurse 

rund um das Spannungsfeld zwischen Selbstbestimmung und staatlichen Zugriffen deuten, da-

mit fokussierter betrachten und die Biopolitik(en) schlussendlich als Gegenwartsdiagnostikerin 

herausstellen. 

 Betrachten wir dafür zunächst einmal genauer, was mit dem Kompositum Biopolitik gemeint 

sein kann: Leitet man Biopolitik etymologisch her, dann zeigt sich auch auf sprachlicher Ebene 

eine Offenheit dieses Kompositums, das sich aus den Termini ‚bios‘ und ‚politikos‘ zusammen-

setzt. Biopolitik(en) meinen demnach das Leben (bios) und dessen vergesellschaftete, politi-

sche Dimensionen, die Gesetze und Moralkodizes hervorbringen.2 Wie lassen sich nun aber 

beide Pole des Kompositums gemeinsam denken? Eine mögliche Definitionsebene könnte bios 

und politikos als gleichwertige Teile eines Ganzen verstehen. Damit wäre die Zusammenfüh-

rung eines natürlichen Verständnisses von Leben mit einer politizistischen3 Perspektive auf 

dieses Leben geleistet. Doch was wäre aus dieser Lesart gewonnen? So konturlos der Begriff 

Biopolitik(en) auch erscheinen mag, so haben biopolitische Deutungen doch zumindest eines 

gemeinsam: Sie zielen auf Machtverhältnisse ab, die das (politische) Gefangen-Nehmen4 von 

Subjekten zentrieren und die eben kein Gleichgewicht zwischen bios und politikos oder Subjekt 

und Gemeinschaft stabilisieren. Ich möchte mich dieser Deutung anschließen und das Gefan-

gen-Nehmen von politikos über bios in meinen Überlegungen zentrieren, demnach den zweiten 

Teil des Kompositums über den ersten stellen. Im diesem Sinne argumentiere ich für die Lesart 

des biopolitischen Begriffs als die „politische Überschreibung des Lebens“,5 wobei ich dem 

Begriff der Überschreibung den Begriff der Umschreibung an die Seite stellen möchte. Wir 

kommen auf diese Gedanken zurück. 

 Auf einer weiteren Ebene möchte ich argumentieren, dass beide Teile des Kompositums für 

sich gesehen schon denkbar konturlos sind, sodass sie sich im Zusammenschluss in ihrer Kon-

turlosigkeit noch potenzieren, denn wo soll die Grenze von Leben gezogen werden, im kaum 

noch zu definierenden Tod?6 Und wo verläuft die Grenze des Politischen? Im Natürlichen? Wir 

kommen auch auf diese Fragen zurück. Für den Moment sei festgehalten: Die Instabilität des 

Kompositums Biopolitik(en) potenziert die Instabilität beider Begriffe in gerade diesem Zu-

sammenschluss, denn nochmal: Was soll Leben eigentlich sein und was Politik und wo ist zwi-

schen beiden Polen in der heutigen Zeit noch eine Grenze zu ziehen? 

 
2 Vgl. Armin Müller: „Bios (Leben, Lebensform)“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel 

(Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 1, Basel 2007 (11971), https://doi.org/10.24894/HWPh.502, 

zuletzt aufgerufen am 25.03.2020; Martin G. Weiß: Bios und Zoë: Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer tech-

nischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 2009, S. 7. 
3 Vgl. Thomas Lemke: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2007, S. 11. 
4 Vgl. dazu die Formulierung von Roberto Esposito in Vittoria Borsò (Hrsg.): Wissen und Leben – Wissen für das 

Leben: Herausforderungen einer affirmativen Biopolitik, Bielefeld 2014, S. 9. 
5 Ebd., S. 28. 
6 Damit spiele ich auf die medizinisch hochkomplexen Entwicklungen an, die die Lebenserwartung während der 

letzten Jahre entscheidend verlängert haben. Siehe dazu unter anderem Rainer Rattke: „Entwicklung der Lebens-

erwartung in Deutschland von 1871–2018“, in: Statista, https://de.statista.com/statistik/daten/studie/185394/ 

umfrage/entwicklung-der-lebenserwartung-nach-geschlecht/, zuletzt aufgerufen am 16.07.2022. 

https://www.amazon.de/-/en/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Vittoria+Bors%C3%B2&text=Vittoria+Bors%C3%B2&sort=relevancerank&search-alias=books-de


Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

3 

 Dieses ‚alles und nichts‘ hat in historischer Betrachtung unterschiedlichste Modellierungen 

biopolitischen Denkens und biopolitischer Praxis hervorgebracht und bietet in methodologi-

scher Hinsicht vielfältige Ansatzmöglichkeiten für eine kulturwissenschaftliche Analyse, die 

vordergründig nach der Verortung des Subjekts innerhalb des Kompositums und gleichzeitig 

innerhalb einer Gemeinschaft fragt. Diese Konfigurationen und Ansatzmöglichkeiten sollen im 

Folgenden schlaglichtartig beleuchtet werden, um die Tragfähigkeit eines gegenwärtigen kul-

turwissenschaftlichen Modells der Biopolitik(en) zu verdeutlichen, das sich vordergründig mit 

eben jenem Subjekt beschäftigt. 

II Von Foucault bis zu den Kontroversen der Gegenwart – Wem gehört unser Leben? 

Wie bereits im Vorwort formuliert, ist das Leben jeder/s Einzelnen heute eingebunden in poli-

tische Bestrebungen. Biopolitik(en) meinen der foucaultschen Definition nach allerdings nicht 

nur Strategien und Umsetzungen dieser Strategien, die sich auf den Einzelnen, sondern viel-

mehr auf die gesamte Bevölkerung und den Einzelnen oder die Einzelne als pars pro toto dieser 

Gesellschaft beziehen. Gerade an letzterer Deutung entzündet sich ein Machtgefälle, dem es 

auf den Grund zu gehen gilt, denn: Auf welche Position hin verpflichten biopolitische Maßnah-

men wie jene aus dem Bereich Mobile Health das Subjekt? 

 Spätestens mit den Maßnahmen zur Bekämpfung der Corona-Pandemie7 ist ein neues Be-

wusstsein für die Verzahnung von individuellem Leben und politischer Struktur entstanden, das 

nicht minder kontrovers und zuweilen mit Blick auf weitreichende gesellschaftliche Verände-

rungen hin8 diskutiert wird. Biopolitik(en) meinen in einem sehr grundsätzlichen Sinne zu-

nächst also erst einmal die Frage danach, wie vergesellschaftetes Leben gedacht respektive or-

ganisiert wird und durch welche Instanzen diese Organisation erfolgt. Um Ferdinand von 

Schirachs durchaus provokant formulierten Untertitel zu seinem neusten Theaterstück GOTT9 

aufzugreifen, das den Diskurs über Sterbehilfe zum Streitpunkt einer fiktiven Ethikratsitzung 

macht, steht auch die folgende Frage im Mittelpunkt biopolitischen Denkens: Wem gehört un-

ser Leben? 

 In den zuweilen brisant geführten Diskursen rund um biopolitische Maßnahmen verschiebt 

sich die Begrifflichkeit von der Organisation des menschlichen Lebens nämlich nicht selten in 

 
7 Andreas Folkers argumentiert in Das Sicherheitsdispositiv der Resilienz: Katastrophische Risiken und Biopolitik 

vitaler Systeme, Frankfurt am Main 2018 für den Zusammenhang von gesellschaftlichen Katastrophen wie Natur-

katastrophen oder Terroranschlägen und der fragilen Beziehung zwischen Sicherheitsdispositiven und Selbstbe-

stimmung von Subjekten. Ich möchte mich diesen Überlegungen anschließen und sie auf die heutige Corona-

Pandemie beziehen. Auf diesen Übertrag wird im späteren Verlauf des Beitrags noch zurückgekommen. Unter den 

Bedingungen der Corona-Pandemie aktualisiert sich zum einen die Frage nach der Schuldigkeit und Pflicht ge-

genüber Anderen auf eine radikale Weise und zum anderen werden die staatlichen Bestimmungen von Kritiker*in-

nen als Disziplinarmacht gedeutet. Die Corona-Politik zeigt daher vielmehr potenziert das Verhältnis von Selbst 

und Gesellschaft auf und korreliert mit dem Ausbau von technikgestützten biopolitischen Maßnahmen. 
8 Paradigmatische Publikationen sind unter anderem Marcus Gabriel: Moralischer Fortschritt in dunklen Zeiten: 

Universale Werte für das 21. Jahrhundert, Berlin 2020; Svenja Flaßpöhler: Sensibel: Über moderne Empfindlich-

keit und die Grenzen des Zumutbaren, Stuttgart 2021. 
9 Vgl. für eine ausführliche Analyse zu GOTT mit Blick auf die Literarisierung von selbstbestimmten Sterben 

Anda-Lisa Harmening: „Das Leben nehmen oder den Tod geben – Selbstbestimmtes Sterben auf der Schwelle von 

Utopie zur Realität?“, in: Jahrbuch für internationale Germanistik: Wege der Germanistik in transkultureller Per-

spektive (2022), S. 251–267. 



Anda-Lisa Harmening 

4 

Richtung von „Monitoring“,10 Überwachung und (genetischer) Diskriminierung. Die befürchte-

te Erosion von Solidarität mit beispielsweise genetisch benachteiligten Personen schwingt in 

gegenwärtigen Diskussionen mit und mündet in der Sorge vor einem Genetizismus, mit dem 

der mögliche Verlust von Menschenwürde11 hin zu einem Bild des Menschen als Marionette 

seiner Gene hin assoziiert wird. 

 Die wohl radikalsten Befürchtungen werden dem Prozess des Klonens als Eingriff in die 

natürliche Ordnung der Entstehung des Menschen gegenüber formuliert. Das Forschungsklo-

nen wird von etwas mehr als der Hälfte der Bevölkerung abgelehnt und sieht sich immer wieder 

komplexen Aushandlungen ausgesetzt,12während die Skepsis dem Klonen gegenüber, das 

fernab jeglicher wissenschaftlicher Begründung anvisiert wird, deutlich ausgeprägter ist. Bio-

politik(en) wandeln demnach auch im Bereich genau dieser Grauzonen, die sich noch in einer 

Aushandlung befinden. 

 Eine Konstituente biopolitischer Diskurse – und so lässt sich bereits an den bisherig skiz-

zierten Beispielen ablesen – ist die Pluralität von Meinungen, die sich selten auf Mehrheitsent-

scheidungen berufen kann. Biopolitische Diskurse zeigen sich viel mehr als Pool konfligieren-

der Meinungen, deren Unvereinbarkeit es zuweilen auszuhalten gilt. Ethische Konflikte, bei 

denen es nicht selten um Fragen von äußerster Wichtigkeit geht (etwa mit Blick auf die Ethik 

des Sterbens/die Kontroverse um ärztlich assistierten Suizid) verlangen typischerweise nach 

eindeutigen Antworten auf binär formulierte Fragen. Eindeutige Antworten sind aber kaum zu 

geben, wenn die Bedingungen, unter denen ethische Urteile gefällt werden, von derartiger Dy-

namik13 heimgesucht werden. Weder ein ethischer Defaitismus noch ein autoritativer oder tra-

ditionalistischer Rückzug auf starke ethische Positionen können das besagte Problem in einer 

befriedigenden Art und Weise lösen. Es bedarf daher einer Dynamisierung der Reflektion, die 

die besagte Spannung in sich aufzunehmen vermag und stetig neue Aushandlungen erst mög-

lich macht. Diese Dynamisierung der Reflektion kann beispielsweise und so wird es meine 

Kollegin Ronja Hannebohm im anschließenden Beitrag deutlich machen, innerhalb von Litera-

tur, Film und Serie erfolgen. 

 Den Beginn solcher politischen Bestrebungen, die am menschlichen Leben ansetzen und 

dieses zu gestalten bis hin zu optimieren versuchen und hierbei den Menschen als Individuum 

genauso wie als Teil einer Gesellschaft in den Blick nehmen, verortet Michel Foucault im 17. 

Jahrhundert. In den Kontexten von Verwissenschaftlichung, Medikalisierung und Pathologisie-

rung sowie beginnender Industrialisierung rücken menschliches und vor allem privates Leben, 

dessen statistische Erfassung und die Organisation seiner Gesunderhaltung erstmals in den Fo-

kus des (macht)politischen Interesses. 

 Foucault betrachtet Macht nicht im Sinne einer manifesten Form oder eines gleichbleiben-

den Wesens, sondern als ein operatives Kräfteverhältnis, wie auch Gilles Deleuze zusammen-

 
10 Vor allem mit Blick auf den im Folgenden noch weiter auszuführenden Bereich der Mobile Health und der in 

diesem Bereich verwendeten Apps findet sich diese Begrifflichkeit häufig wieder. 
11 Ich schließe mich der Definition von Menschenwürde von Eva Weber-Guskar an, die sie unter anderem erläutert 

in Mario Brandhorst und Eva Weber-Guskar (Hrsg.): Menschenwürde: Eine philosophische Debatte über Dimen-

sionen ihrer Kontingenz, Frankfurt am Main 2017, S. 2016. 
12 Vgl. van den Daele: Biopolitik, S. 31. 
13 Vgl. aktuelle Diskurse zur assistierten Sterbehilfe, die bereits zahlreiche Publikationen hervorgebracht haben, 

beispielsweise Norbert Groeben: Sterbenswille: Verteidigung des rationalen Suizids und Sterbebeistands, Darm-

stadt 2021 oder Bettina Schöne-Seifert: Beim Sterben helfen – dürfen wir das?, Stuttgart 2020. 



Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

5 

fasst: „[C]’est ‚une action sur l’action, sur des actions éventuelles, ou actuelles, futures ou 

présentes‘“.14 Entsprechend dieser Definition kann Macht weder besessen noch fix zugeschrie-

ben werden, sondern wird in Bezug auf andere Aktionen im Kräfteverhältnis der Macht ausge-

übt und wirkt erst durch diese performative Ausübung: „[L]e pouvoir n’existe qu’en acte“.15 

Diese performative Ausübung richtet sich dann zugleich auf ein gegenwärtiges wie auch zu-

künftiges Subjekt. Foucault entwickelt und etabliert demnach in  Der Wille zum Wissen (La 

volonté de savoir) den Begriff der Biomacht (im Französischen biopouvoir) und beschreibt da-

mit zunächst einmal einen Machtmechanismus, der das Leben ins Zentrum rückt und dessen 

Verwaltung bis hin zur Bemächtigung umfasst. 

 Auch von Foucault werden die Begriffe ‚Biopolitik‘ und ‚Biomacht‘ nicht immer trennscharf 

verwendet, was die zuvor postulierte Offenheit des Begriffs Biopolitik nochmal unterstreicht. 

Tendenziell bezieht sich ‚Biomacht‘ allerdings auf größere, historisch zu kontextualisierende 

Wirkungszusammenhänge im Gesamtgefüge der Macht, während unter der Bezeichnung ‚Bio-

politik‘ konkretere Machttechniken in ihren je spezifischen Zusammenhängen und ihren gesell-

schaftlichen Auswirkungen untersucht werden.16 Der eingangs gewählte Plural des Begriffs Bi-

opolitik erklärt sich demnach auch über die konkreten biopolitischen Techniken. 

 Die späteren Arbeiten Foucaults widmen sich den techniques de soi (Selbsttechniken), die 

das Selbst in den Mittelpunkt rücken und sich als gewusste und bewusste Handlungsmechanis-

men der Darstellung und Konstituierung des Subjekts widmen. Hierunter versteht Foucault „des 

pratiques […] par lesquelles les hommes […] cherchent à se transformer eux-mêmes, à se mo-

difier dans leur être singulier“;17 als Beispiele für solche Praktiken werden ausgewählte Lek-

türe, persönliche Aufzeichnungen, Gesprächsthemen sowie künstlerische Neigungen genannt, 

mit Hilfe derer das eigene Leben zum Werk stilisiert wird.18 Entscheidend ist der Begriff der 

Transformation, der keinen starren Subjektbegriff voraussetzt und dem Subjekt sogar die Mög-

lichkeit der Transformation zuspricht. 

 Das foucaultsche Verständnis der Biopolitik wird darin demnach weitergedacht und mit 

Blick auf das Subjekt als agierenden Gestaltenden (s)eines Subjektentwurfs modelliert. 

Foucault lokalisiert das Subjekt im Schnittpunkt einer Vielzahl bestimmender Kräfte, innerhalb 

derer es sowohl konstruiert wird als auch parallel sich selbst konstruiert; während ersteres auf 

(Bio-)Machttechnologien zurückzuführen ist, erfolgt letzteres durch die ‚Sorge um sich‘.19 Da-

mit öffnet sich ein Spannungsfeld zwischen dem von Émile Durkheim postulierten „Kult des 

 
14 Gilles Deleuze: Foucault, Paris 2004 (11986), S. 77. 
15 Michel Foucault: „Le sujet et le pouvoir“, in: Daniel Defert und François Ewald (Hrsg.): Dits et écrits 1954–

1988 par Michel Foucault IV: 1980–1988, Paris 1994 (11982), S. 222–243, hier: S. 236. 
16 Für eine ausführlichere Darstellung dieser Unterscheidung sei auf die Differenzierungen von Petra Gehring, 

Stefanie Graefe und Christian Marazzi verwiesen. (Vgl. Petra Gehring: Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften 

Mehrwert des Leben, Frankfurt am Main und New York, NY 2006, S. 14–15; Stefanie Graefe: Autonomie am 

Lebensende: Biopolitik, Ökonomisierung und die Debatte um Sterbehilfe, Frankfurt am Main und New York, NY 

2007, S. 9, Anmerkung 4; Christian Marazzi: „Bioökonomie und Biokapitalismus“, in: Vittoria Borsò und Michele 

Cometa (Hrsg.): Die Kunst, das Leben zu „bewirtschaften“: Biós zwischen Politik, Ökonomie und Ästhetik, Biele-

feld 2013, S. 39–51, hier: S. 39–40.) 
17 Michel Foucault: Histoire de la sexualité 2: L’usage des plaisirs, Paris 1984, S. 18. 
18 Vgl. ebd. 
19 Vgl. ebd., S. 71–72. 



Anda-Lisa Harmening 

6 

Individuums“20 und der Einbindung dieses Individuums in gesellschaftliche Kontexte, die die 

Verantwortung gegenüber anderen ebenso mitdenken. Somit ergibt sich auch vor dem Hinter-

grund biopolitischer Horizonte und mit einem Seitenblick auf Selbsttechniken ein Aushand-

lungsraum zwischen Selbstbestimmung und politischer Lenkung respektive Bemächtigung die-

ses Selbst und des eigenen Lebens. 

 Seit der Geburt der Biopolitik nach Foucault lassen sich vielzählige Ausformungen des Kon-

nexes von menschlichem Leben und Politik verzeichnen, die alle einen Blick auf die Frage nach 

der Selbstbestimmung des Subjekts und damit verbunden nach der Deutungshoheit des Lebens 

werfen und zunächst einmal auf Effizienz und (Selbst-)Optimierung des Subjekts ausgerichtet 

sind. 

 Biopolitische Maßnahmen reichen von Programmen der Eugenik21 über Zugriffe des Bioka-

pitalismus bis hin zu Bewegungen der Selbstoptimierung. Diese drei Begriffe werden im Be-

sonderen zum Gradmesser für das Wechselspiel von Machttechnologien und Subjekttechniken 

vor dem Horizont der Biopolitik(en). Sie alle fokussieren die Frage danach, in welchem Macht-

verhältnis Subjekt und Gesellschaft zueinander stehen, kürzer formuliert: Wer steuert wen mit 

welchem Ziel?22 

 Foucaults Modellierungen der Biomacht und der Biopolitik sind im Kontext humangeneti-

scher und biotechnologischer Entwicklungen unter Bezugnahme wirtschaftlicher Kategorien 

weitergedacht worden. Die Prämisse dieser bioökonomischen und biokapitalistischen Modelle 

ist eine zunehmende Verflechtung des wirtschaftlichen Markts mit dem menschlichen Leben, 

insbesondere dem menschlichen Körper.23 Eine solche Sicht auf das Leben nach Kriterien einer 

Wertschöpfungslogik kann für verschiedene Phänomene der gegenwärtigen Gesellschaft fest-

gestellt werden: In den Kontexten von Leihmutterschaft und Organhandel bemisst sich der Wert 

von Körpermaterial und damit verbunden menschlichem Leben an dessen Nützlichkeit und Pro-

duktivität für die Gemeinschaft.24 Mit dieser Ökonomisierung menschlichen Lebens, der Kom-

merzialisierung des Körpers, geht eine Veränderung des menschlichen Selbstbilds einher: Die 

Wert-Schöpfung durch sich selbst respektive den eigenen Körper für andere wird zum obersten 

Gebot. Analog zur Dichotomie produktiver, positiver und demgegenüber destruktiver, nega-

 
20 Vgl. Émile Durkheim: „Vom Kult des Individuums zur Vergottung des Kollektivs“, in: Arbeitsgruppe „Zentrum 

und Peripherie in soziologischen Differenzierungstheorien“ (Hrsg.): Mythos Mitte: Wirkmächtigkeit, Potenzial 

und Grenzen der Unterscheidung ‚Zentrum/Peripherie‘, Wiesbaden 2011, S. 107–110, hier: S. 107. 
21 Innerhalb dieses Beitrags ist es mir nicht möglich, alle Ausformungen biopolitischer Mechanismen dezidiert zu 

betrachten, daher seien die Begriffe hier nur gestreift. Für die diesem Beitrag übergeordnete Frage nach der Posi-

tion des Subjekts erweisen sich vor allen Dingen die Begriffe der Selbstoptimierung und des Biokapitalismus als 

wegweisend. 
22 Da der Begriff der Eugenik für diesen Beitrag weniger relevant ist, wird er lediglich in dieser Fußnote aufge-

griffen: ‚Eugenik‘ bezeichnet eine im 19. Jahrhundert von Francis Galton etablierte lebenswissenschaftliche For-

schungsrichtung, der eine auf das menschliche Erbgut fokussierte Programmatik der Modifizierung des menschli-

chen Individuums mit dem Ziel einer Optimierung der menschlichen Spezies zugrunde liegt. Der eugenische Be-

griff geht häufig mit Formulierungen zur Ideologie eines ‚guten Geschlechts‘ oder der Verbesserung bis hin zur 

Vervollkommnung des Menschen einher und wirft in ethischer Hinsicht nicht selten brisante Diskurse auf. Das 

wohl wichtigste Spannungsfeld, das die Eugenik vorführt, ist das zwischen göttlicher und menschlicher Schöpfung 

respektive Selbstgestaltung, die sich vor allen Dingen in religiöser Hinsicht häufig dem Argument der Hybris 

ausgesetzt sieht. (Vgl. Francis Galton: Inquiries into Human Faculty and its Development, London und New York, 

NY 1883.) 
23 Vgl. Marazzi: „Bioökonomie und Biokapitalismus“, S. 40. 
24 Vgl. Vittoria Borsò: „Biopolitik, Bioökonomie, Bio-Poetik im Zeichen der Krisis: Über die Kunst, das Leben 

zu ‚bewirtschaften‘“, in: dies. und Michele Cometa (Hrsg.): Die Kunst, das Leben zu „bewirtschaften“: Biós zwi-

schen Politik, Ökonomie und Ästhetik, Bielefeld 2013, S. 13–35, hier: S. 19. 



Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

7 

tiver Eugenik steht der Wert-Schöpfung das Risiko eines Wert-Verlusts gegenüber; der wert-

volle Mensch kann potenziell zu einem wertlosen, mit Giorgio Agamben gesprochen, zu einem 

homo sacer25 werden: „Das Leben jedes Einzelnen wird zum Kapital. Ein prekäres Kapital, das 

jederzeit riskiert, sich in sein Gegenteil zu verkehren, ins wertlose, ‚nackte Leben‘.“26 Nicht 

selten verbinden sich daher auch biokapitalistische Diskurse mit Diskursen der Selbstoptimie-

rung. 

 Als (böse) Zwillingsschwester der Selbstoptimierung27 gilt das self tracking, das 2007 durch 

die amerikanische Gruppe „Quantified Self“ initiiert worden ist. Anhänger*innen der Bewe-

gung versuchten durch minutiöse Beobachtung und statistische Auswertung körperbezogener 

Daten, wie etwa Blutdruck und Puls, aufgenommene Kalorienmengen, zurückgelegte Kilome-

ter und die Dauer ihres Schlafs, ihre Lebensweise hinsichtlich Gesundheit und Leistungsstärke 

zu optimieren. Die Anhänger*innen dieser Bewegung nutzen technische Gadgets zur Überwa-

chung/Kontrolle des Körpers und verschreiben sich demnach dem heute schon allseits zu be-

obachtenden Credo, das Beste aus dem Körper zu machen, das nach außen hin sichtbar sein soll 

und nach Anerkennung für diesen geschaffenen Körper sucht. Hinter dem Begriff der Selbstop-

timierung verbergen sich demnach die Biopolitik(en) zweiter Ordnung, nämlich die vom Sub-

jekt selbst (mit)gesteuerte Regulierung des eigenen Körpers, der stetig nach Verbesserung 

strebt, was gleichzeitig enthüllt, dass der Körper in seiner eigentlichen Form nicht ausreichend 

ist. 

 Die Psychotherapeutin Susie Orbach folgert richtig: „Wir haben an die Stelle des Staatskör-

pers das Staat-machen mit dem eigenen Körper gesetzt.“28 So entspricht auch das Produktiv-

machen der Körper dem Ideal von leistungsfähigen und zu optimierenden Körpern, die sich in 

den Dienst der Gemeinschaft stellen und auf einer Kehrseite für diese Gemeinschaft brennen.29 

 Diese Zentrierungen des Körpers als geschaffene Modellierungsfläche, die sich in einer po-

litischen Kampfarena wiederfindet, greifen bis in unser aller Gegenwart. Die Popularität von 

biopolitischen Maßnahmen ist demnach ungebrochen und erfährt vor allem mit Blick auf tech-

nische Entwicklungen, die im Bereich der Gesunderhaltung einer Vermessung des Menschen 

respektive des menschlichen Körpers nachkommen, verstärkt Beachtung. Letztere werden auch 

aus medienwissenschaftlicher Perspektive dem sogenannten Bereich des Mobile Health zuge-

ordnet und heben die Biopolitik(en) auf eine zumeist appbasierte Ebene, die das Subjekt stärker 

denn je mitverantwortlich macht. 

 

 

 
25 Vgl. Giorgio Agamben: Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt am Main 2002 

(11995). 
26 Borsò: „Biopolitik, Bioökonomie, Bio-Poetik im Zeichen der Krisis“, S. 21. 
27 Vgl. Ralf Mayer und Christiane Thompson: Inszenierung und Optimierung des Selbst, Wiesbaden 2013. Vgl. 

für einen Bezug auf die im Folgenden auch angesprochene vor-digitale Traditionslinie der Selbstoptimierung 

Ralph Köhnen: Selbstoptimierung: Eine kritische Diskursgeschichte des Tagebuchs, Bern 2018. 
28 Susie Orbach: Bodies: Im Kampf mit dem Körper, Zürich 2009, S. 111. 
29 Begrifflichkeiten wie Burnout steuern zu einem Verständnis von erschöpfter Körperlichkeit aufgrund höchster 

Leistungen bei, das den Fokus auf vorherig erbrachte Leistungen und nicht das Erschöpfungserleben selbst legt. 



Anda-Lisa Harmening 

8 

III Apps als Mikro-Biopolitik(en) – „Big Health“30 als Do-it-yourself-Überwachung 

Biopolitik(en) bringen auch einen in der Gegenwart wachsenden Bereich an Fragestellungen 

hervor, der sich durch die gesellschaftlich getragene Verantwortung für die Gesundheitsversor-

gung des Einzelnen ergibt.31 

Apps oder auch Applikationen finden sich inzwischen in nahezu jede*rmanns/fraus Alltag 

wieder: Sie bemessen wie oben skizziert die täglich zurückgelegte Schrittanzahl, zeigen den 

Kontostand an oder weisen darauf hin, dass die Nutzerin wiedermal ein Glas Wasser trinken 

sollte.32 Apps sind inzwischen zu einem täglich genutzten Gadget33 geworden, mit dem wir 

unser Leben vermessen, bewerten (lassen) und auf Basis dieser Bewertungen potenzielle Neu-

gestaltungen vornehmen. Die Ausweitung der Nutzung von Apps hat während der Corona-Pan-

demie34 einen Zenit erreicht, der vor allem mit Blick auf die Gesundheitsforschung weitere bi-

opolitische Perspektiven eröffnet. Anbieter wie Apple und Google, die mit den von ihnen er-

hobenen Daten wesentlich zur Studienlage rund um die Corona-Pandemie beitragen, befördern 

gleichzeitig entscheidend die Verzahnung von ökonomischen Interessen und Gesunderhaltung: 

„‚[W]enn man einst [...] die Frage stellte, was der größte Beitrag Apples für die Menschheit‘ 

gewesen sei, werde es nur eine Antwort geben, nämlich ‚die Gesundheit‘.“35 

App-Nutzungen in Verbindung mit gesundheitsförderlichen Maßnahmen führen die zuvor 

skizzierten Bereiche der Ökonomisierung, Selbstoptimierung und Überwachung zusammen: 

Das Subjekt nutzt Apps zur geradezu kartographischen (Selbst-)Vermessung sämtlicher Le-

bensbereiche, übereignet damit Akteur*innen aus dem Bereich der Gesundheitsforschung und 

Anbietern von Apps Daten, auf Basis derer im besten Fall wegweisende Studien36 vorangetrie-

ben werden, deren Ergebnisse wiederum auch zur Herstellung weiterer Gadgets und Datener-

fassungssysteme beitragen. Für die Erlangung von Meilensteinen im Bereich der Gesundheits-

förderung erhalten die Nutzer*innen dann Goutierungen wie beispielsweise Vergünstigungen 

auf eben solche Gadgets. Der perfekte Kreislauf scheint geschlossen. „In ihnen [Apps, A. H.] 

zeichnen sich auch die Horizonte einer gouvernementalen Praxis ab, die Überwachung als kon-

sumierbaren Service darstellt, die Individuen beständig analysiert und informiert, und so Über-

wachung ist.“37 Zurawski zeigt damit die Doppelbödigkeit von appbasierter Überwachung auf 

und verdeutlicht den Verkaufscharakter dieser Überwachungsstruktur, die als „kein feindlicher 

 
30 Vgl. Felix Maschewski und Anna Verena Nosthoff: „Überwachungskapitalistische Biopolitik: Big Tech und die 

Regierung der Körper“, in: Zeitschrift für Politikwissenschaft, Jg. 32 (2022), S. 429–455, hier: S. 5, 

https://doi.org/10.1007/s41358-021-00309-9, zuletzt aufgerufen am 02.08.2022. 
31 Vgl. Reder/Inthorn/Finkelde: Normiertes Leben, S. 8. 
32 Beispiele der genannten App-Varianten sind Hybro Coach oder integrierte Schrittzähler. 
33 Neuere Studien belegen die durchschnittlich täglich beanspruchte Smartphonezeit und beziffern diese auf 3,7 

Stunden täglich. Der Großteil dieser Nutzungsdauer wird in Form von App-Nutzungen vorgenommen. (Vgl. FAZ 

(Hrsg.): „Nutzer verbringen im Schnitt 3,7 Stunden am Smartphone“, in: FAZ, https://www.faz.net/aktuell/ 

wirtschaft/digitec/nutzer-verbringen-im-schnitt-3-7-stunden-am-smartphone-16582432.html, zuletzt aufgerufen 

am 02.08.2022.) 
34 Siehe dazu beispielsweise die Pressemitteilung Apple: „Apple und Google arbeiten zusammen an Technologien 

zur Kontaktverfolgung bei COVID-19“, in: Apple, https://www.apple.com/de/newsroom/2020/04/apple-and-

google-partner-on-covid-19-contact-tracing-technology/, zuletzt aufgerufen am 02.08.2022. 
35 Zit. nach Maschewski/Nosthoff: „Überwachungskapitalistische Biopolitik“, S. 434. 
36 Der positive Nutzen dieser verbesserten Datenlage lässt sich ebenfalls anhand der Corona-Pandemie verdeutli-

chen. 
37 Nils Zurawski: Überwachen und Konsumieren: Kontrolle, Normen und soziale Beziehungen in der digitalen 

Gesellschaft, Bielefeld 2021, S. 9. 



Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

9 

Akt des Misstrauens [...], sondern ein im Akt des Konsums angelegter Service, also ein Fea-

ture“38 stilisiert wird. Mit dem Begriff der Mikro(bio)politiken39 kann demnach ein Zusammen-

schluss aus Subjekt, Wissen, Praxis und Medien beschrieben werden. 

Gerade in der scheinbaren Banalität von Apps verbirgt sich ihre Doppelbödigkeit: Apps wer-

den für Banales, Alltägliches benutzt und gewinnen ihre Strahlkraft durch dieses scheinbar Ba-

nale, das sich allerdings so grundsätzlich auf das Subjekt bezieht, dass es weitreichende Berei-

che seines Selbstverständnisses regelt und damit entscheidend zu einer Subjektkonstitution bei-

trägt, demnach von der mikropolitischen zur makropolitischen Ebene übergeht. Gleichzeitig 

suggeriert die Nutzung von Apps eine Souveränität auf Seiten der Käufer*innen und Nutzer*in-

nen, die, so scheint es, frei entscheiden können, welche Applikationen sie nutzen und an wel-

chen Applikationen und damit auch ihnen eingeschriebenen Richtwerten sie sich orientieren. 

Eben jene genannten Goutierungsverfahren, die unter anderem bereits von Krankenkassen ge-

nutzt werden, unterlaufen die souveräne Entscheidung der Nutzer*innen allerdings entschei-

dend. Darüber hinaus trägt die Körperlosigkeit und Ubiquität von Apps dazu bei, dass die ihnen 

zugrundeliegenden Algorithmen und Kriterien (beispielsweise 10.000 Schritte pro Tag zurück-

zulegen) weniger als menschengemacht und staatlich gelenkt erscheinen. Die erhobenen Daten 

werden dann aber Maschinen übereignet, die vielerorts zurecht als Blackboxes40 bezeichnet 

werden, vor allem mit Blick auf die ihnen zugrundeliegenden Algorithmen. Die gesellschaftli-

chen und soziokulturellen Konsequenzen, die sich aus der Nutzung von Gesundheitsapps erge-

ben, werden daher vielerorts kritisiert. Deborah Lupton argumentiert beispielsweise, dass die 

Auswertung der durch Apps gewonnenen Gesundheitsdaten „can affect people’s access to 

healthcare, credit, insurance, social security, educational institutions and employment options 

and render them vulnerable to unfair targeting by policing and security agencies.“41 Nicht nur 

die Etablierung von gesundheitsfördernden Mechanismen steht demnach im Blickpunkt biopo-

litischer Maßnahmen, sondern auch die gesellschaftliche Segregation, die durch diese Maßnah-

men stellenweise befördert wird, nämlich dann, wenn die ausbleibende Erbringung gesund-

heitsförderlicher Maßnahmen zum Nachteil werden kann. 

Vielmehr entwickelt sich der „polizeiliche Blick“42 auf den eigenen Körper durch diese kör-

perlosen und zugleich ubiquitären Applikationen, die im Zusammenspiel mit Akteur*innen der 

Gesundheitsförderung agieren, noch weiter und führt zu Diskriminierungsmechanismen für be-

nachteiligte Personengruppen. Diese Diskriminierung wird hinter dem Rücken eines Sicher-

heitsdispositivs ausgetragen, das sich der Verbesserung des Subjekts und dessen gesundheitli-

cher Lage verschreibt. 

Anhand der Nutzung von Apps lässt sich zeigen, inwieweit sich Biopolitik(en) in der Ge-

genwart neue Aushandlungsräume erschlossen haben, um Machtbefugnisse zu potenzieren und 

inwiefern der Mensch der Gegenwart die Biopolitik(en) in Teilen buchstäblich selbst in der 

 
38 Ebd. 
39 Andrea Seier: Mikropolitiken der Medien, Münster 2016, S. 16. 
40 Vgl. z. B. BertelsmannStiftung: „Raus aus der Black Box: Algorithmen für alle nachvollziehbar machen – aber 

wie?“, in: BertelsmannStiftung, https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/ethik-der- 

algorithmen/projektnachrichten/raus-aus-der-black-box-algorithmen-fuer-alle-nachvollziehbar-machen-aber-wie, 

zuletzt aufgerufen am 05.08.2022. 
41 Deborah Lupton: The Quantified Self, Cambridge u. a. 2016, S. 15. 
42 Andreas Bernard: Komplizen des Erkennungsdienstes. Das Selbst in der digitalen Kultur, Frankfurt am Main 

2017, S. 103. 



Anda-Lisa Harmening 

10 

Hand hat. Im Sinne einer „Vitalpolitik“ (Rüstow) werden Apps zu Selbsttechniken, die eine 

politisch-moralische Dimension aufrufen und in denen Ergebnisse konserviert werden, die 

diese Maßgaben fundieren. So formuliert auch Maria Muhle für die Verzahnung von biopoliti-

schen Maßnahmen und Apps ein Verhältnis, das „in der Weise auf das Leben, dass sie ihm die 

Mittel zur Selbstregulierung bereit stellt“,43 einwirkt. 

Der Begriff der „Do-it-yourself-Überwachung“44 erhält erschreckende Aktualität, wenn den 

Subjekten eine dezentrale Verantwortung zugeschrieben wird, die durch den Staat aktiviert und 

gelenkt wird. Durch die ubiquitäre Nutzung von Apps werden sie zu überzeitlichen verlängerten 

Armen biopolitischer Mechanismen, deren Einsatzort der menschliche Körper selbst ist und die 

die „überwachungskapitalistische Biopolitik“45 befördern. Apps stehen demnach für eine Be-

wegung biokapitalistischer Mechanismen ein, die die „Abhängigkeit des bios von der Politik 

entscheidend stabilisieren.“46 

IV Biopolitik(en) als Gegenwartsdiagnostikerin und -veränderin 

„Der normalste Organismus ist derjenige, der am häufigsten seine Normen übertreten und trans-

formieren kann.“47 Biopolitik(en) sind demnach populärer denn je, zielen sie doch gemeinhin 

auf (Selbst-)Optimierung und demnach stetige Transformation. Wie Andreas Folkers und 

Thomas Lemke treffend bemerken, werden die Biopolitik(en) in der Moderne häufig als Mittel 

zur Gegenwartsdiagnostik verstanden, sodass biopolitische Maßnahmen zum Seismographen 

gesellschaftlicher Ordnungen werden.48 So gestalten biopolitische Ordnungen beispielsweise 

gesellschaftliche Diskurse zu Gesundheit, Krankheit oder auch Körperbildern entscheidend mit. 

Doch was bietet ein solcher Ansatz für das Verständnis der Gegenwartsgesellschaften, worin 

besteht sein theoretischer Mehrwert? In historischer Hinsicht zeigt eine Analytik der Biopoli-

tik(en), wie in den vergangenen Jahrhunderten nicht nur die Bedeutung von „Leben“ für die 

Politik zunahm, sondern sich auch die Definition des Politischen selbst veränderte. Vom repro-

duktiven Klonen über die Covid-Pandemie bis zur Flüchtlingspolitik, von der Gesundheitsver-

sorgung über die Rentenpolitik bis zum Bevölkerungsrückgang: Das individuelle und kollek-

tive Leben, seine Verbesserung und Verlängerung, sein Schutz gegen alle Arten von Gefähr-

dungen und Risiken nehmen heute einen immer größeren Raum in der politischen Debatte ein 

und sie verpflichten das Subjekt auf eine neue, denkbar fragile und zugleich aktive Position. Im 

Zuge dieser Veränderung wird der Subjektstatus als zentrale Entität dieses Lebens immer fra-

giler. 

Auch Wolfgang van den Daele führt die Vorstellung von Biopolitik(en) als Gegenwartsdi-

agnostikerinnen weiter aus, indem er biopolitische Maßnahmen als Reaktion auf Grenzüber-

 
43 Maria Muhle: Eine Genealogie der Biopolitik: Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Canguilhem, München 

2013, S. 248. 
44 Zygmunt Bauman und David Lyon: Daten, Drohnen, Disziplin, Berlin 2013, S. 83. 
45 Maschewski/Nosthoff: „Überwachungskapitalistische Biopolitik“. 
46 Vittoria Borsò: „Mit der Biopolitik darüber hinaus: Philosophische und ästhetische Umwege zu einer Ontologie 

des Lebens im 21. Jahrhundert“, in: dies. (Hrsg.): Wissen und Leben – Wissen für das Leben: Herausforderungen 

einer affirmativen Biopolitik, Bielefeld 2014, S. 13–40, hier: S. 16. 
47 Ebd., S. 23. 
48 Vgl. Andreas Folkers und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, 

S. 7–61, hier: S. 9. 



Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

11 

schreitungen und sich verändernde Bedingungen der Verortung des Subjekts im Kontext ver-

änderter technischer Begebenheiten hin deutet.49 

Aus neuen (beispielsweise medizinischen) Entwicklungen ergeben sich auch neue Verant-

wortlichkeiten und diese neuen Verantwortlichkeiten berühren im Kern unser alltägliches Le-

ben und die profunde Frage danach, wer über wen oder was entscheidet und was das Subjekt 

eigentlich noch ist. Auch die Philosophin Svenja Flaßpöhler betrachtet die Verschiebung bio-

politischer Maßnahmen in der Gegenwartskultur mit Blicke darauf, dass diese Maßnahmen, die 

unsere Begehrungsstrukturen formen, nicht offensichtlich unterdrückerisch sind, sondern viel-

mehr von Subjekten selbst in Form von diskursiven Verhandlungen geschaffen werden. Der 

Höhepunkt dieser kaum sichtbaren Macht kulminiert dann in der Übernahme des Subjekts 

selbst für die Ausübung und Kontrolle der Macht, die wiederum auf das Subjekt selbst einwirkt, 

sodass die Naht nicht mehr zu finden ist, die beides eint.50 

Dass biopolitische Diskurse demnach vielperspektivisch gestaltet werden sollten, versteht 

sich umso deutlicher mit Blick auf die Verschiebung scheinbarer Tabus, die sich beispielsweise 

im Feld der kosmetischen Chirurgie offenbaren. Während vor einigen Jahren medizinische Ein-

griffe am menschlichen Körper, die nicht lebenswichtig waren, verpönt und abgelehnt worden 

sind, zeigt sich die sogenannte Enhancement-Chirurgie heute als florierender Markt. Heutzu-

tage könnte man mit Blick auf den eigenen Körper sagen: Wir dürfen, was wir können, oder 

wir dürfen machen lassen, was sogenannte Humantechnolog*innen können. Der Körper, dessen 

Grenzen sich mit Blick auf posthumanistische Tendenzen in Auflösung befindet, ist demnach 

in einer schleichenden Selbstverständlichkeit zu etwas Formbaren geworden. Um Susie Orbach 

und damit aus ihrer neusten Publikation Bodies: Im Kampf mit dem Körper erneut zu zitieren: 

„Der Körper ist zu einer Form von Arbeit geworden. Er verwandelt sich vom Produktionsmittel 

in das zu Produzierende.“51 

Auch der Blick auf Diskurse rund um künstliche Intelligenz verdeutlicht, wie komplex das 

heutige Verständnis vom Menschen ist. So folgert Orbach auch in diesem Zusammenhang: „Ein 

hyperkartesianisches Menschenbild könnte man auf die Formel bringen: ,Ich bin, was ich denke 

und wozu ich mein Gehirn durch neue Technologien befähigen kann.‘“52 Orbach diagnostiziert 

für unsere heutige Kultur ein Schwellendasein am Übergang in eine Kultur der Entkörperli-

chung, die in Anlehnung an Simone de Beauvoirs Diktum des gesellschaftlich geformten Ge-

schlechts auch den Körper als gesellschaftlich konstruiert und geformt versteht. 

Man kann biopolitisches Denken demnach auf einer Oberflächenstruktur betrachten, näm-

lich anhand konkreter gesellschaftlicher Diskussionen, und man kann den Kern dieses biopoli-

tischen Denkens auf eine Tiefenstruktur hin befragen, die sich einem Imperativ der Selbstbe-

stimmung respektive Selbstermächtigung des Subjekts hin verschreibt und das Subjekt gleich-

zeitig in die Verantwortung für seine eigene Subjektgestaltung nimmt. Diese Selbstbestimmung 

wird stetig durch Machtmechanismen, die zumeist staatlich strukturiert sind, unterlaufen. Bli-

cken wir noch einmal auf den Anfang dieser Überlegungen zurück, konkreter auf das Wechsel-

verhältnis von bios und politikos und fragen uns: Wie steht es also um dieses Selbst, das sich 

 
49 van den Daele: Biopolitik, S. 9. 
50 Flaßpöhler: Sensibel, S. 109. 
51 Orbach: Bodies, S. 49. 
52 Ebd., S. 168. 



Anda-Lisa Harmening 

12 

diverser Hilfsmittel bedient, die dieses Selbst hervorbringen, unterstützen oder gar erst bestim-

men? 

Van den Daele behauptet zurecht: „Der Kult des Individuums ist ungebrochen“53 und prog-

nostiziert für Deutschland und benachbarte Länder zwar weiterhin hitzige Diskussionen über 

Grenzfragen biopolitischen Denkens, die allerdings mehr und mehr gegen Ansprüche von 

Selbstbestimmung zu kämpfen haben werden. 

V Affirmation und Negation – Biopolitik(en) als Sollbruchstelle von Gesellschaften 

Die Gemeinschaft wurde als jene Substanz verstanden, die bestimmte Subjekte in der Teilhabe an 

einer bestimmten Identität miteinander verknüpft. Auf diese Weise erschien die Gemeinschaft kon-

zeptuell mit der Figur des Eigenen verbunden; sie war durch eine reziproke Zugehörigkeit definiert. 

Ihre Mitglieder hatten ihr Eigenes gemeinsam, nämlich die Tatsache, dass sie Besitzer des eigenen 

Gemeinsamen waren.54 

Die in vorherigen Kapiteln bereits skizzierten Schattenseiten biopolitischer Maßnahmen sind 

augenfällig und sie verweisen das Subjekt auf eine fragile Position zwischen Selbstermächti-

gung, (Selbst-)Kontrolle und Selbstaufgabe im Dienste der Gesellschaft. Während Esposito für 

neue affirmative Biopolitik(en), die den Menschen zum „Subjekt der Biopolitik“55 erklären, 

plädieren, zeigen sich vor allem technische Entwicklungen in ihrer Inbesitznahme des Subjekts 

als geradezu diametrale Gegenspieler dieser fast schon naiv anmutenden Hoffnung auf ein 

selbstbestimmtes Subjekt, das seine Fessel an gesellschaftliche Ordnungen und technische De-

vices ablegen kann. Im Sinne Espositos sind die gegenwärtigen Subjekte eben nicht mehr Be-

sitzer des eigenen Gemeinsamen. Vielmehr scheint es so, als würde das gegenwärtige Subjekt 

trotz seiner Bestrebungen nach Individualisierung denkbar grundsätzlich an der Überwachung 

der eigenen Lebensbereiche mitwirken, als würde das Subjekt geradezu zum Handlanger und 

gleichzeitig Experten der biopolitischen Überwachungskultur: „Jeder ist im Umfeld des eige-

nen technologischen Know-hows quasi-souverän über die Entscheidung, was bloßes Leben 

(zoé) und lebenswertes Leben (bios) sein kann.“56 

Aus einem bereits von Andreas Reckwitz konstatierten Singularisierungswahn57 heraus er-

klärt sich das Subjekt selbst zum Anwender/zur Anwenderin biopolitischer Maßnahmen und 

fühlt sich in der Gestaltung der eigenen Lebensprozesse als souveränes Subjekt. Die entschei-

dende Frage in der unauflöslichen Bindung aus Politik und Leben ist demnach, ob sich das 

Leben fernab biopolitischer und demnach auch ökonomisierter Fesseln noch denken lässt. Im 

Kontext moderner Gesellschaft ist die Rede von einem „quantifizierten Kollektiv“,58 das neue 

medizinische Entwicklungen und gesundheitspolitische Potenziale, aber auch gesellschaftliche 

Verwerfungen zu produzieren vermag. 

 

 

 
53 van den Daele: Biopolitik, S. 37. 
54 Borsò: „Mit der Biopolitik darüber hinaus“, S. 63. 
55 Ebd., S. 68. 
56 Ebd., S. 17. 
57 Vgl. Andreas Reckwitz: Gesellschaft der Singularitäten: Zum Strukturwandel der Moderne, Berlin 2017. 
58 Maschewski/Nosthoff: „Überwachungskapitalistische Biopolitik“, S. 71. 



Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

13 

VI Instabile Subjekte im Feld der Biopolitik(en) – Umschreibung des Lebens 

Paradoxerweise verschreiben sich sowohl der Selbstoptimierungsdiskurs als auch biopolitische 

Maßnahmen der Stärkung, Förderung und Ausweitung des Lebens und damit auch des Sub-

jekts, während diese Maßnahmen gleichzeitig mehr und mehr zur Instabilität des Subjekts an 

sich beitragen, da das zu optimierende Subjekt stetig neue Anpassungs- und Verbesserungsdy-

namiken durchläuft, sodass es zu einer kaum noch bestimmbaren Größe wird. So unklar und 

gleichzeitig formbar, im Sinne einer „molekularen Software“59 die ontologische Einheit des 

Lebens geworden ist, so unklar scheint auch die Bestimmung des Subjekts, das sich in den sich 

stetig transformierenden Lebensbereichen bewegt und zu verorten versucht. Diese sich repro-

duzierenden neuen Subjektivierungsmodi finden sich bei Giorgio Agamben im Begriff des Aus-

nahmezustands wieder, der im Feld biopolitischer Maßnahmen zu einer grundlegenden Unsi-

cherheit und Instabilität des Subjekts führt, die unter anderem mit „der Ununterscheidbarkeit, 

in der die Grenzen zwischen privat und öffentlich, politisch und biologisch verwischen“60 ein-

hergeht. 

Welchen Schluss lassen die vorherigen Überlegungen nun zu? Wie lässt sich das Subjekt im 

Rahmen dieser Überlegungen (noch) verorten? Man könnte von einem sich stetig transformie-

renden Subjekt sprechen, das sich im Sinne des eingangs formulierten Plurals für den Begriff 

Biopolitik nur noch im Plural denken lässt, das selbst zum Hüter über biopolitische Maßnahmen 

wird und durch (Selbst-)Transformationen den Modus der Instabilität aufrechterhält, seinen ei-

genen Zustand respektive dessen Umschreibung geradezu betreibt. 

In diesem Zusammenhang wähle ich bewusst den Begriff der Um- und nicht den der Über-

schreibung, da mir die Stellung des Subjekts innerhalb dieser biopolitischen Maßnahmen als zu 

prominent erscheint, als dass man von einer reinen Überschreibung des Lebens durch die Politik 

sprechen könnte, zumal das Ziel diverser biopolitischer Maßnahmen zu sein scheint, dass eine 

Subjektkonstitution respektive die Arbeit am Subjekt stattfindet. Vielmehr möchte ich das Sub-

jekt in die Verantwortung nehmen seine Aufgabe als Gestalter und gleichzeitigem Objekt von 

Gestaltungsprozessen des politizistischen Lebens ernst zu nehmen. 

Als konkrete Aufgabe aus diesem hochkomplexen Wechselverhältnis von Subjekt, Leben 

und biopolitisch geprägter Machtkonstellation ergibt sich die Kartierung dieser unterschiedli-

chen Wechselverhältnisse.61 Bei dieser Kartierung können ethische Diskurse und gesellschafts-

politische Debatten helfen, die den Bürger/die Bürger*in in den Diskurs inkludieren, der im 

Kern die Frage berührt, wer wir sind, wer wir sein möchten und mit welchen Mitteln wir zu 

diesem Selbst werden können. Literatur, Filme und Serien werden in diesem Sinne zu Reflexi-

onsräumen für diese Fragen, die eine Beobachtung zweiter Ordnung zulassen, wie die folgen-

den Beiträge anschaulich machen werden. 

 

 
59 Thomas Lemke: „Einleitung“, in: ders.: Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden 2007, 

http://www.thomaslemkeweb.de/publikationen/Einleitung%20Gouvernementalitaet%20und%20Biopolitik.pdf, 

zuletzt aufgerufen am 10.08.2021, S. 5. 
60 Reder/Inthorn/Finkelde: Normiertes Leben, S. 12. 
61 Borsò: „Mit der Biopolitik darüber hinaus“, S. 21. 



Anda-Lisa Harmening 

14 

LITERATURVERZEICHNIS 

Agamben, Giorgio: Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt am 

Main 2002 (11995). 

Apple: „Apple und Google arbeiten zusammen an Technologien zur Kontaktverfolgung bei 

COVID-19“, in: Apple, https://www.apple.com/de/newsroom/2020/04/apple-and-google-

partner-on-covid-19-contact-tracing-technology/, zuletzt aufgerufen am 02.08.2022. 

Bauman, Zygmunt und David Lyon: Daten, Drohnen, Disziplin, Berlin 2013. 

Bernard, Andreas: Komplizen des Erkennungsdienstes: Das Selbst in der digitalen Kultur, 

Frankfurt am Main 2017. 

BertelsmannStiftung: „Raus aus der Black Box: Algorithmen für alle nachvollziehbar machen 

– aber wie?“, in: BertelsmannStiftung, https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere- 

projekte/ethik-der-algorithmen/projektnachrichten/raus-aus-der-black-box-algorithmen-

fuer-alle-nachvollziehbar-machen-aber-wie, zuletzt aufgerufen am 05.08.2022. 

Borsò, Vittoria: „Biopolitik, Bioökonomie, Bio-Poetik im Zeichen der Krisis: Über die Kunst, 

das Leben zu ‚bewirtschaften‘“, in: dies. und Michele Cometa (Hrsg.): Die Kunst, das Leben 

zu „bewirtschaften“: Biós zwischen Politik, Ökonomie und Ästhetik, Bielefeld 2013, S. 13–

35. 

Borsò, Vittoria: „Mit der Biopolitik darüber hinaus: Philosophische und ästhetische Umwege 

zu einer Ontologie des Lebens im 21. Jahrhundert“, in: dies. (Hrsg.): Wissen und Leben – 

Wissen für das Leben: Herausforderungen einer affirmativen Biopolitik, Bielefeld 2014, S. 

13–40. 

Brandhorst, Mario und Eva Weber-Guskar (Hrsg.): Menschenwürde: Eine philosophische De-

batte über Dimensionen ihrer Kontingenz, Frankfurt am Main 2017. 

Deleuze, Gilles: Foucault, Paris 2004 (11986). 

Durkheim, Émile: „Vom Kult des Individuums zur Vergottung des Kollektivs“, in: Arbeits-

gruppe „Zentrum und Peripherie in soziologischen Differenzierungstheorien“ (Hrsg.): My-

thos Mitte: Wirkmächtigkeit, Potenzial und Grenzen der Unterscheidung ‚Zentrum/Periphe-

rie‘, Wiesbaden 2011, S. 107–110. 

FAZ (Hrsg.): „Nutzer verbringen im Schnitt 3,7 Stunden am Smartphone“, in: FAZ, 

https://www.faz.net/aktuell/wirtschaft/digitec/nutzer-verbringen-im-schnitt-3-7-stunden-

am-smartphone-16582432.html, zuletzt aufgerufen am 02.08.2022. 

Flaßpöhler, Svenja: Sensibel: Über moderne Empfindlichkeit und die Grenzen des Zumutbaren, 

Stuttgart 2021. 

Folkers, Andreas und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, 

Berlin 2014, S. 7–61. 

Folkers, Andreas: Das Sicherheitsdispositiv der Resilienz: Katastrophische Risiken und Biopo-

litik vitaler Systeme, Frankfurt am Main 2018. 

Foucault, Michel: Histoire de la sexualité 2: L’usage des plaisirs, Paris 1984. 

Foucault, Michel: „Le sujet et le pouvoir“, in: Daniel Defert und François Ewald (Hrsg.): Dits 

et écrits 1954–1988 par Michel Foucault IV: 1980–1988, Paris 1994 (11982), S. 222–243. 

Gabriel, Marcus: Moralischer Fortschritt in dunklen Zeiten: Universale Werte für das 21. 

Jahrhundert, Berlin 2020. 



Biopolitik(en). Instabile Konturen eines umstrittenen (Gegenwarts-)Begriffs 

15 

Galton, Francis: Inquiries into Human Faculty and its Development, London und New York, 

NY 1883. 

Gehring, Petra: Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Leben, Frankfurt am Main 

und New York, NY 2006. 

Graefe, Stefanie: Autonomie am Lebensende: Biopolitik, Ökonomisierung und die Debatte um 

Sterbehilfe, Frankfurt am Main und New York, NY 2007. 

Groeben, Norbert: Sterbenswille: Verteidigung des rationalen Suizids und Sterbebeistands, 

Darmstadt 2021. 

Harmening, Anda-Lisa: „Das Leben nehmen oder den Tod geben – Selbstbestimmtes Sterben 

auf der Schwelle von Utopie zur Realität?“, in: Jahrbuch für internationale Germanistik: 

Wege der Germanistik in transkultureller Perspektive (2022), S. 251–267 

Köhnen, Ralph: Selbstoptimierung: Eine kritische Diskursgeschichte des Tagebuchs, Bern 

2018. 

Lemke, Thomas: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2007. 

Lemke, Thomas: „Einleitung“, in: ders.: Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden 2007, 

http://www.thomaslemkeweb.de/publikationen/Einleitung%20Gouvernementalitaet%20 

und%20Biopolitik.pdf, zuletzt aufgerufen am 10.08.2021. 

Lupton, Deborah: The Quantified Self, Cambridge u. a. 2016. 

Marazzi, Christian: „Bioökonomie und Biokapitalismus“, in: Vittoria Borsò und Michele Co-

meta (Hrsg.): Die Kunst, das Leben zu „bewirtschaften“: Biós zwischen Politik, Ökonomie 

und Ästhetik, Bielefeld 2013, S. 39–51. 

Maschewski, Felix und Anna Verena Nosthoff: „Überwachungskapitalistische Biopolitik: Big 

Tech und die Regierung der Körper“, in: Zeitschrift für Politikwissenschaft, Jg. 32 (2022), 

S. 429–455, https://doi.org/10.1007/s41358-021-00309-9, zuletzt aufgerufen am 

02.08.2022. 

Mayer, Ralf und Christiane Thompson: Inszenierung und Optimierung des Selbst, Wiesbaden 

2013. 

Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik: Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München 2013. 

Müller, Armin: „Bios (Leben, Lebensform)“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gott-

fried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 1, Basel 2007 (11971), 

https://doi.org/10.24894/HWPh.502, zuletzt aufgerufen am 25.03.2020. 

Orbach, Susie: Bodies: Im Kampf mit dem Körper, Zürich 2009. 

Rattke, Rainer: „Entwicklung der Lebenserwartung in Deutschland von 1871–2018“, in: Sta-

tista, https://de.statista.com/statistik/daten/studie/185394/umfrage/entwicklung-der- 

lebenserwartung-nach-geschlecht/, zuletzt aufgerufen am 16.07.2022. 

Reckwitz, Andreas: Gesellschaft der Singularitäten: Zum Strukturwandel der Moderne, Berlin 

2017. 

Reder, Michael, Julia Inthorn und Dominik Finkelde (Hrsg.): Normiertes Leben, Frankfurt am 

Main und New York, NY 2013. 

Schöne-Seifert, Bettina: Beim Sterben helfen – dürfen wir das?, Stuttgart 2020. 

Seier, Andrea: Mikropolitiken der Medien, Münster 2016. 

van den Daele, Wolfgang (Hrsg.): Biopolitik, Heidelberg 2005. 



Anda-Lisa Harmening 

16 

Weiß, Martin G.: Bios und Zoë: Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer technischen Repro-

duzierbarkeit, Frankfurt am Main 2009. 

Zurawski, Nils: Überwachen und Konsumieren: Kontrolle, Normen und soziale Beziehungen 

in der digitalen Gesellschaft, Bielefeld 2021. 

 



 

17 

RONJA HANNEBOHM (Paderborn) 

Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

in (Gegenwarts-)Literatur, Film und Serie 

Bereits mit dem Titel dieses Bandes wird in Aussicht gestellt, darin „Biopolitik(en) in Literatur, 

Film und Serie“ zu thematisieren. Mit der Überschrift dieses Beitrags wird hierzu analog ange-

kündigt, die „Modi der Aushandlung menschlichen Lebens in (Gegenwarts-)Literatur, Film und 

Serie“ zu untersuchen. Was jedoch meint in im gegebenen Kontext? Worin besteht die Konne-

xion zwischen biopolitischer Thematik und künstlerischem Medium, die über die Präposition 

zum Ausdruck gebracht wird? 

Zunächst kann ein Auftreten biopolitischer Themen in Erzähltexten auf Ebene der histoire 

festgestellt werden, insofern Biopolitik in ihren diversen Spielarten die Settings und Plots lite-

rarischer wie filmischer erzählender Texte ausgestaltet. Beispielsweise die Elemente der kos-

metischen Chirurgie, der (Do-it-yourself-)Überwachung und der künstlichen Intelligenz, die 

Anda-Lisa Harmening in ihrem einleitenden Beitrag als biopolitische Kontroversen der Gegen-

wart beschrieben hat, finden sich in Form von verpflichtender Operationen von „Uglies“ zu 

„Pretties“,1 „Wächterhäusern“2 sowie KI-Sonderermittlerinnen der „Operation Roberta“3 als 

Szenarien und Handlungen von Erzähltexten. Die Beiträge dieses Bandes nehmen diese und 

viele weitere solcher Übertragungen biopolitischer Themen in erzählte Welten in den Blick. 

Weitergehend kann eine Wirksamkeit biopolitischer Fragestellungen in Erzähltexten auf 

Ebene des discours konstatiert werden, sobald Biopolitik zum Reflexionsanlass eines erzählen-

den Textes wird. Über Szenario und Handlung hinausgehend, eröffnen semantische, narratolo-

gische oder metafiktionale Auseinandersetzungen mit biopolitischen Fragen neue Aushand-

lungs- und Reflexionsräume, in denen Biopolitik perspektiviert und problematisiert wird und 

mit denen eine kritische Revision durch die Rezipierenden initiiert wird. In dieser Variante 

biopolitischer Thematik in erzählenden Texten wird somit Biopolitik nicht nur zur Darstellung 

gebracht, sondern zur Disposition gestellt. In dieser Weise kann ein Erzähltext selbst als Beitrag 

zum biopolitischen Diskurs fungieren und als solcher Lebenswissen generieren. 

Auf diesen Prämissen aufbauend werden im Folgenden zunächst der Begriff der Biopoethik 

und die Besonderheiten biopoethischer Modi skizziert, bevor eine ausführlichere Betrachtung 

vier solcher Modi an konkreten Erzähltextbeispielen erfolgt. Als komplementäre Ergänzung 

zur Produktivität biopolitischer Diskurse, wie sie im voranstehenden Beitrag erarbeitet wird, 

soll so die Produktivität narrativer Biopolitik(en) verdeutlicht werden. 

 
1 Vgl. Scott Westerfeld: Uglies, New York, NY 2005. 
2 Vgl. Juli Zeh: Corpus Delicti: Ein Prozess, Frankfurt am Main 2009. 
3 Vgl. Emma Braslavsky: Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten, Berlin 2019. 



Ronja Hannebohm 

18 

I Biopoethik: Zum Lebenswissen erzählender Texte4 

„Literatur vermittelt stets ein spezifisches Wissen davon, wie man lebt oder leben könnte – und 

eben darum auch ein Wissen davon, wie man nicht (über-)leben kann.“5 Dieser Befund einer 

(Lebens-)Wissen vermittelnden Literatur, der von Ottmar Ette zur Programmatik einer Litera-

turwissenschaft als Lebenswissenschaft ausgearbeitet wird, kann als Basis für weitergehende 

Befunde fungieren. Er lässt sich zum einen auf andere Erzähltexte neben der Literatur auswei-

ten, insofern literarische wie filmische Narrationen aufgrund ihrer Fiktionalität gleichermaßen 

in der Lage sind, menschliches Leben in diversen Varianten zu modellieren, hierdurch ein spe-

zifisches Wissen über dieses menschliche Leben auszuhandeln und unser veränderliches Ver-

ständnis des Menschen und seiner Menschlichkeit zu reflektieren. Er lässt sich zum anderen 

von der reinen Vermittlung auf die umfassende Generierung von (Lebens-)Wissen erweitern, 

sobald biopolitische Strukturen zur Darstellung gebracht und deren ethische Implikationen hin-

terfragt werden, wodurch sich die Aushandlungs- und Reflexionsräume erzählender Texte er-

öffnen. 

Der Begriff des (Lebens-)Wissens ist hierbei zu problematisieren. ‚Wissen‘ ist gleicherma-

ßen einzuordnen innerhalb einer erkenntnisphilosophischen Tradition, die es als begründete und 

richtige Überzeugung hinsichtlich der Kenntnis bestimmter Gegenstände oder Zusammenhänge 

bestimmt,6 wie innerhalb von diskurstheoretischen Kontexten, die es als ‚diskursive Praxis‘7 

(Michel Foucault) oder ‚systematische Problematisierungsweise von Wahrheit und Erkennt-

nis‘8 (Joseph Vogl) konzeptualisiert. ‚Wissen‘ ist somit zugleich Produkt, Prozess und Methode 

der Aushandlung von Erkenntnis. ‚Lebenswissen‘ fokussiert diese allgemeineren Bestimmun-

gen des Wissensbegriffs unter Rekurs auf die philosophischen Konzepte von bíos und éthos. 

Leben in seinen Lebensformen (bíos)9 sowie menschliche Haltungen und gesellschaftliche 

Wertvorstellungen (éthos)10 sind hierbei notwendig ineinander verschränkt, da bíos im Gegen-

satz zu zoé nicht ein biologisches Leben aller Lebewesen meint, sondern ein spezifisch mensch-

liches und als solches politisches und vergesellschaftetes Leben mit seinen Gesetzen und Mo-

ralkodizes.11 

Die Aushandlung von (Lebens-)Wissen in Erzähltexten ist somit zu verstehen als Produkt, 

Prozess und Methode der künstlerischen Generierung und Vermittlung von Erkenntnis über 

menschliches Leben und dessen ethische Implikationen. Die Dimension des Künstlerischen 

 
4 Diese Überlegungen werden innerhalb meiner entstehenden Dissertation zum ‚eugenetischen Roman‘ als einer 

Variation gegenwartsliterarischer Biopoethik weiter ausgeführt. 
5 Ottmar Ette: „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft: Eine Programmschrift im Jahr der Geisteswissen-

schaften“, in: Lendemains: Études comparées sur le France – Vergleichende Frankreichforschung, Jg. 32 (2007), 

H. 125, S. 7–32, hier: S. 20–21. 
6 Vgl. Wolfgang Neuser: „Wissen“, in: Peter Prechtl und Franz-Peter Burkard (Hrsg.): Metzler-Lexikon Philoso-

phie: Begriffe und Definitionen, Stuttgart und Weimar 2008 (11996), S. 683–684, hier: S. 683. 
7 Vgl. Michel Foucault: L’archéologie du savoir, Paris 1969, S. 236–240. 
8 Vgl. Joseph Vogl: Poetologien des Wissens um 1800, München und Paderborn 2010 (11999), S. 13. 
9 Vgl. Armin Müller: „Bios (Leben, Lebensform)“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel 

(Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 1, Basel 2007 (11971), https://doi.org/10.24894/HWPh.502, zu-

letzt aufgerufen am 25.03.2020. 
10 Vgl. Gerhard Funke und Hans Reiner: „Ethos“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel 

(Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 2, Basel 2007 (11971), https://doi.org/10.24894/HWPh.5121, 

zuletzt aufgerufen am 25.03.2020. 
11 Vgl. Martin G. Weiß: Bios und Zoë: Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, 

Frankfurt am Main 2009, S. 7. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

19 

(poíesis)12 ergänzt hierbei die Dimensionen bíos und éthos; Leben, Ethik und die je eigenen 

Darstellungsformen erzählender Texte verdichten sich zu einer Biopoethik.13 

Im hier relevanten Zusammenhang ist das auszuhandelnde (Lebens-)Wissen ein biopoliti-

sches Wissen. Die hier und in den weiteren Beiträgen dieses Bandes betrachteten Erzähltexte 

fungieren als Aushandlungs- und Reflexionsräume von menschlichem Leben, das in den Fokus 

des politischen Interesses gerückt worden ist, und von menschlichen Individuen, die als biopo-

litische Subjekte zu verstehen sind. Hierbei werden diverse Sujets in unterschiedlichsten Text-

typen bearbeitet: Historiographische Metafiktionen unterziehen politische Geschichtsschrei-

bung einer Revision; Texte der speculative fiction imaginieren politische Zugriffe auf den zu-

künftigen Menschen; Biographien, Autobiographien und Auto(r)fiktionen loten Relationen von 

menschlichem Individuum, Gesundheit, Krankheit und Tod aus. Diese keineswegs vollständige 

Auflistung markiert bereits die Bezugnahmen der Texte auf Vergangenes, Zukünftiges und Ge-

genwärtiges. Die biopoethischen Aushandlungen der biopolitischen Themen und Fragestellun-

gen lassen sich anhand dieser Bezugnahmen unterschiedlichen Modi des Erzählens zuordnen, 

die das weite Spektrum von Biopolitik und Biopoethik systematisieren. 

II Modi: Zum Konnex von Biopolitik, Biopoethik und Aussageformen 

Die grammatikalische Kategorie des Modus umfasst je nach betrachteter Sprache die Aussage-

formen des Indikativs (Wirklichkeitsform), des Imperativs (Befehlsform), des Konjunktivs 

(Möglichkeitsform) und des Konditionals (Bedingungsform). Im hier gegebenen Kontext von 

Biopolitik und Biopoethik ist die leitende Überlegung, dass Erzähltexte einen auf Vergangen-

heit, Zukunft oder Gegenwart bezogenen Irrealis zur Darstellung bringen, dessen konjunktivi-

sche und konditionale Dimensionen letztlich auf den Realis unserer Wirklichkeit rekurrieren 

und auf diese Weise Reflexionsräume eines Indikativs und Imperativs eröffnen. Diese leitende 

Überlegung soll im Folgenden ausführlicher skizziert werden. 

Der Irrealis narrativer Texte ist durch ihre Fiktionalität bedingt. Der Begriff der Fiktion, der 

auf das lateinische Verb fingere mit den Bedeutungen ‚bilden‘, ‚erdichten‘ und ‚vortäuschen‘ 

zurückgeht, verweist auf „Erdachtes, Erfundenes, Vorgestelltes, mit dem dennoch im Sinne 

eines ‚Als ob‘ operiert wird“.14 Fiktionen bringen erdichtete Figuren und Handlungen in erfun-

denen Welten zur Darstellung. Diese sind zwar unserer realen, wirklichen Welt entgegenge-

setzt; sie erscheinen dennoch wirklich, da sie imitierend und simulierend auf Akteur*innen und 

 
12 Vgl. Josef Derbolav und Christoph von Wolzogen: „Poiesis“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gott-

fried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 7, Basel 2007 (11971), https://doi.org/10.24894/ 

HWPh.5353, zuletzt aufgerufen am 25.03.2020. 
13 Dieser verschränkte Begriff ist Arbeiten Vittoria Borsòs entlehnt. Borsò entwirft einen Referenzrahmen der 

‚Bio-Poetik‘, der Leben und Poesie als zwar differente, aber notwendig miteinander verknüpfbare Bereiche kon-

zeptualisiert und auf die Bedeutung literarischen Schreibens für die Generierung eines ‚Wissens für das Leben‘ 

verweist. (Vgl. Vittoria Borsò: „‚Bio-Poetik‘: Das ‚Wissen für das Leben‘ in der Literatur und den Künsten“, in: 

Wolfgang Asholt und Ottmar Ette (Hrsg.): Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft: Programm – Projekte – 

Perspektiven, Tübingen 2010, S. 223–246.) Zur expliziten Ausweisung der ethischen Dimension wird hier die 

Bezeichnung ‚Biopoethik‘ verwendet.  
14 Achim Barsch: „Fiktion/Fiktionalität“, in: Ansgar Nünning (Hrsg.): Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturthe-

orie: Ansätze – Personen – Grundbegriffe, Stuttgart und Weimar 2013 (11998), S. 214–215, hier: S. 214. Barsch 

bezieht sich hierbei auf Hans Vaihingers philosophisches Hauptwerk zur „Philosophie des Als Ob“, dessen Im-

pulse die moderne Theoriebildung zur Fiktion maßgeblich beeinflusst haben. (Hans Vaihinger: Die Philosophie 

des Als Ob: System der theoretischen, praktischen und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines ide-

alistischen Positivismus: Mit einem Anhang über Kant und Nietzsche, Berlin 1911.) 



Ronja Hannebohm 

20 

Aktionen ebenjener realen Welt zurückgreifen. Dieses paradoxe Verhältnis der Fiktion zur 

Wirklichkeit und Wahrheit ist bereits Gegenstand der Philosophie und poetologischen Theorie-

bildung der Antike. Platon problematisiert das Verhältnis von Dichtung und Wahrheit im zehn-

ten Buch der Politeia und gelangt zu der Schlussfolgerung, „dass alle Künstler, von Homer an 

gerechnet, in Bezug auf Tugend und die anderen Dinge ihrer Darstellung nur nachahmende 

Schattenbildner sind und die Wahrheit nicht erfassen“.15 ‚Alle Dichter lügen‘ lautet die oft auf-

gegriffene Sentenz, die aus Passagen wie dieser hervorgegangen ist. Aristoteles formuliert an-

stelle einer solchen Auffassung von Dichtung als Lüge Grundannahmen späterer Fiktionstheo-

rien, wenn er im neunten Kapitel der Poetik konstatiert, „daß es nicht Aufgabe des Dichters ist 

mitzuteilen, was wirklich geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen könnte, d. h. das 

nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche“.16 

Das Irreale, aber Mögliche als Ansatzpunkt fiktionaler Texte wird in der bereits zitierten 

Programmschrift von Ottmar Ette mitbedacht, wenn Lebenswissen als ein Wissen über mögli-

che Lebensweisen des Menschen definiert wird.17 Texte, die dieses Lebenswissen generieren 

und vermitteln, erlauben uns die experimentelle Auseinandersetzung mit Lebensformen und 

Lebensnormen.18 Diese Dimension des Möglichen und Experimentellen wird in einem Band zu 

utopischen und dystopischen Texten von Wilhelm Voßkamp zu einem umfassenden Konzept 

des ‚Möglichkeitsdenkens‘ ausgearbeitet. Er definiert dieses Möglichkeitsdenken als einen Mo-

dus des Alternativdenkens,19 der philosophische und künstlerische Utopien wie Dystopien 

prägt, aber auch in anderen narrativen Texten festzustellen ist. Erzähltexte sind, so lässt es sich 

mit einer Formulierung Paul Ricœurs zusammenfassen, „un vaste laboratoire pour des ex-

périences de pensée“20 – ein riesiges Laboratorium für die Gedankenexperimente des Fiktiona-

len also, in dem biopolitische Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart ausgehandelt werden 

können. 

Diese narrativen Gedankenexperimente bieten die Möglichkeit, Entwürfe für menschliches 

Leben innerhalb des geschützten fiktionalen Raums zu erproben und so Lebenswissen zu 

(re-)produzieren, bevor eine Übertragung in reale gesellschaftliche Wertesysteme vorgenom-

men wird und bevor es zu einer Überführung in reale Handlungen kommt. Denn, hierbei sei 

Alasdair MacIntyre zitiert, „[s]tories are lived before they are told – except in the case of fic-

tion“21 –, wo der Irrealis eine entgegengerichtete Option bietet. Im Referenzrahmen der Biopo-

litik sind es vor allem Visionen der Humangenetik und der Biotechnologien, die erzählt werden 

bevor sie gelebt werden; im Aushandlungsmodus der Biopoethik werden Bilder des genetifi-

zierten und biotechnologisierten Menschen erzeugt, wobei mit dieser künstlerischen Modellie-

rung menschlicher Subjekte im Irrealis eine kritische Reflexion des Menschen im Realis 

 
15 Platon: Politeia, 600 e, übers. nach: Platon: Politeia (Dialogorum de Republica), in: Rudolf Haller (Hrsg.): 

Platon: Die Werke im vollständigen Text in deutscher Sprache mit beigefügten griechischen und lateinischen 

Textfassungen, Markgröningen 2017 (12005), S. 882–1.119, hier: S. 1.102. 
16 Aristoteles: Poetik, 1.451 a, übers. nach: Aristoteles: Poetik, Stuttgart 2012 (11994), S. 29. 
17 Vgl. Ette: „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft“, S. 20–21. 
18 Vgl. Wolfgang Asholt und Ottmar Ette: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Literaturwissenschaft als Lebenswissen-

schaft: Programm – Projekte – Perspektiven, Tübingen 2010, S. 9–10, hier: S. 9. 
19 Vgl. Wilhelm Voßkamp: „Möglichkeitsdenken: Utopie und Dystopie in der Gegenwart: Einleitung“, in: ders., 

Günter Blamberger und Martin Roussel (Hrsg.): Möglichkeitsdenken: Utopie und Dystopie in der Gegenwart, 

München und Paderborn 2013, S. 13–30, hier: S. 16. 
20 Paul Ricœur: Soi-même comme un autre, Paris 1990, S. 188. 
21 Alasdair MacIntyre: After Virtue: A Study in Moral Theory, Notre Dame, IN 2007 (11981), S. 212. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

21 

initiiert wird. Vom Irrealis narrativer Texte ausgehend, findet also ein Rekurs auf den Realis 

unserer Wirklichkeit statt; das Mögliche, Experimentelle und Alternative eines literarischen 

oder filmischen Erzähltexts weist letztlich über sich hinaus auf das Wirkliche, Empirische und 

Potenzielle unserer gesellschaftlichen Gegenwart. Hierbei wird einerseits der Modus des Indi-

kativs aufgerufen, insofern eine Reflexion der Gegenwart durch die Rezipierenden eingeleitet 

wird, und andererseits der Modus des Imperativs evoziert, sofern ein Appell für oder gegen 

bestimmte Handlungen der Rezipierenden durch den Erzähltext suggeriert oder aus der Refle-

xion deduziert wird. 

Die bis hierhin skizzierten Überlegungen sollen im Folgenden anhand von Beispielen aus 

(Gegenwarts-)Literatur, Film und Serie validiert werden. Hierbei wird der Fokus nacheinander 

auf vier modale Varianten der Biopoethik gelegt: zunächst auf das Was-hätte-geschehen-Kön-

nen fiktionaler Geschichtsschreibungen, anschließend auf das Was-geschehen-Könnte speku-

lativer Zukunftsentwürfe, das in seiner prospektiven wie retrospektiven Ausprägung untersucht 

wird, sowie abschließend auf den Irrealis der Gegenwart. 

III Modi der Aushandlung menschlichen Lebens I: (Alternative) Geschichte(n) 

Als erste Variante soll der Irrealis der Vergangenheit betrachtet werden, der danach fragt, was 

hätte geschehen können. Erzähltexte, die in diesem Modus operieren, bringen biopolitische Ge-

schichte(n) aus ihrer jeweiligen Zeitperspektive oder einer erzählerischen Retrospektive zur 

Darstellung. Die historischen Geschehnisse werden hierbei durch einen mehr oder weniger star-

ken Filter der Fiktionalität betrachtet, sodass realitätsnahe wie alternative Geschichten der Bi-

opolitik entstehen. Die fiktionalisierte Revision und Reflexion der realen Geschichtsschreibung 

erweist sich hierbei als sinnstiftende Modellierung. Alternative Geschichten der Biopolitik las-

sen die Rezipierenden an den Leben von Menschen in diversen biopolitischen Strukturen teil-

haben und vermitteln uns deren spezifisches Verständnis von Menschlichkeit, Subjektivität, 

Gesellschaft und Politik. Sie ermöglichen uns auf diese Weise eine Vergegenwärtigung unserer 

Vergangenheit und somit schließlich die Reflexion unserer Gegenwart. Die hierbei offenen und 

oftmals nur individuell zu beantwortenden Fragen sind: Worin genau besteht das Scharnier 

zwischen fiktionalisierter Vergangenheit und faktualer Gegenwart? Und inwiefern besitzt die 

im Erzähltext geschaffene Scharnierstelle Relevanz für unser Denken und Handeln? 

Ich möchte diese Fragen an einem literarischen Beispiel veranschaulichen. Judith Kuckarts 

1994 veröffentlichter Roman Die schöne Frau ergründet Vergangenheitsbewältigung als Iden-

titätsstiftung und bearbeitet hierbei ein realhistorisches Sujet. Die Fiktion beruht auf wissen-

schaftlicher Dokumentation, wie Helmut Mörchen nachzeichnet,22 geht jedoch weit über deren 

narrative Literarisierung hinaus. Die Protagonistin und Erzählerin Bertha rekonstruiert die Ge-

schichte ihrer Großmutter, die in nationalsozialistische Zuchtprogramme des Lebensborn-Ver-

eins involviert gewesen ist. Und mit jedem aufgearbeiteten Puzzlestück der eugenischen Fami-

liengeschichte nimmt die Vergangenheit mehr Raum in Berthas Leben ein. 

Das Wort ‚arisch‘ wird hierbei zur Zäsur, zum Stigma und zum Aktanten in Berthas Leben. 

Als Zäsur teilt es Berthas Lebensgeschichte in eine Zeit vor dem Wissen um ihre Vergangenheit 

 
22 Vgl. Helmut Mörchen: „Spurensuche: Anmerkungen zur Verarbeitung von NS-Vergangenheit in zwei deutschen 

Romanen der neunziger Jahre: Judith Kuckart Die schöne Frau und Jens Sparschuh Der Schneemensch“, in: Zeit-

schrift für Literaturwissenschaft und Linguistik, Jg. 28 (1998), H. 2, S. 160–175, hier: S. 161. 



Ronja Hannebohm 

22 

und eine Zeit danach: „Nichts ist mehr wie es war, seit gestern. Gestern war das Wort.“23 In 

Umkehrung zum Beginn des Johannes-Evangeliums steht somit ein Wort am Anfang von Ber-

thas Auseinandersetzung mit ihrer biopolitischen Vergangenheit, das nicht verheißungsvoll, 

sondern aussichtslos erscheint.24 Als Stigma lässt es sich nicht mehr aus ihrem Leben entfernen 

und nicht kontrollieren, auch wenn Bertha sich ebendiese Kontrolle über die Präsenz des Wor-

tes ‚arisch‘ in ihrem Leben vorzutäuschen versucht: 

Den Brief der Mutter hob sie vom Fußende des Bettes auf und trug ihn wie einen toten Schmetterling 

bei den Flügeln in die Küche. 

Auf der Mappe stand nur ein Wort. Arisch. 

Bertha mußte den Satz noch einmal lesen. Eine Weile stand sie vor dem Teetisch. Der machte 

einen vernünftigen Eindruck. Er war quadratisch. Die Platte weiß. Was darauf lag, konnte sie weg-

nehmen.25 

Als Aktant wird der Schlüsselbegriff zum allgegenwärtigen Parameter in Berthas täglichem 

Denken und Handeln, etwa wenn sie in ihrem Beruf als Dramaturgin vorsprechende Schauspie-

ler statt alphabetisch nach ihren Namen physisch nach ihrer Haarfarbe und Körpergröße sortiert 

und hierbei von „Klasse eins voll tauglich“ bis „Klasse vier […] grundsätzlich auszuschlie-

ßen“26 unterteilt. Hierzu reflektiert Bertha selbst: „‚Ich denke immer an das Wort, auch wenn 

ich es nicht denke […]. Heute zum Beispiel. Ich habe es wie eine Meßlatte angelegt […], habe 

Kopfhöhe, Stirnbreite, Nasenlänge, Handbreite, Augen- und Haarfarbe gemustert. Richtig ge-

mustert.‘“27 

Kuckarts Roman stellt durch solche Varianten der Fortschreibung eugenischen Gedanken-

guts vor, wie der NS-Dualismus aus Menschenzüchtung in Lebensborn und Menschenvernich-

tung in den Konzentrationslagern auch in der dritten Generation identitätswirksam sein kann. 

Bertha stilisiert die Großmutter zur titelgebenden ‚schönen Frau‘ und sich selbst zum Produkt 

arischer Rassenpolitik: „Was bisher wie Zufall schien, riecht plötzlich nach Bestimmung. Nicht 

zufällig bin ich hier geboren, sondern ich bin ein Produkt, ein Endprodukt dieses Landes“.28 

Kuckarts Protagonistin zieht sich in Folge dieses Selbstverständnisses aus ihrem eigenen Leben 

zurück, das in ihrer Vorstellung mehr und mehr zu einer Bühneninszenierung gerät: „Freiwillig 

sitze ich meinem Leben in der zweiten Reihe gegenüber. In der ersten könnte ich zum Mitspie-

len aufgefordert werden.“29 Berthas Entfremdung von sich selbst kulminiert in einer Paranoia 

gegen sich selbst, die in einer absurd gerahmten Spiegelszenerie zum Ausdruck kommt: 

Sie war sich verdächtig geworden. Sie begann, sich nachzuspionieren. In einem Geschäft für Süßig-

keiten hatte sie lange nachgedacht über die zwei unbekannten Größen Mutter und Großmutter. Bei 

den kandierten Früchten hatte sie sich plötzlich umgedreht, nicht ahnend, daß die Augen ihre Augen 

im Spiegel treffen würden, über den Ohren weißer Schokoladenhasen. Sie starrte ihr schiefes Ge-

sicht aus der Fassung. Bin ich das? Ich habe also die ganze Zeit schon hinter mir gestanden?30 

 
23 Judith Kuckart: Die schöne Frau, Frankfurt am Main 1994, S. 9. 
24 Vgl. Johannes 1,1, in: SCM Verlagsgruppe (Hrsg.): Revidierte Elberfelder Studienbibel mit Sprachschlüssel und 

Handkonkordanz, Witten und Dillenburg 2008 (11985), https://www.bibleserver.com/ELB, zuletzt aufgerufen am 

13.12.2022. 
25 Kuckart: Die schöne Frau, S. 37. 
26 Ebd., S. 101. 
27 Ebd., S. 111. 
28 Ebd., S. 64. 
29 Ebd., S. 71. 
30 Ebd., S. 168. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

23 

Die Paranoia des Sich-selbst-verdächtig-Seins und das Bild des Hinter-sich-selbst-Stehens wer-

den im Roman zu einer Reflexion nationalsozialistischer Täter- und Opferschaft entfaltet. Ber-

tha selbst zeigt einen in die dritte Generation verlagerten survivor’s guilt in ihrer Äußerung, 

dass sie lieber ein Kind aus Theresienstadt gewesen wäre, „[d]enn Opfer sind bessere Menschen 

als Täter“.31 Berthas Mutter unterläuft diese Ansicht, indem sie Deutsche und Juden gleicher-

maßen als Opfer des NS-Regimes apostrophiert und hierbei ein Tabu der deutschen Vergan-

genheits- und Schuldbewältigung bricht: 

„Es ist einfach zu denken, wenn man sich traut, es zu denken. Die Deutschen sind aus ihrem Le-

bensborn und diesen ersten Jahren ihres tausendjährigen Reiches nicht herausgekommen. Und die 

Juden nicht aus deren Konzentrationslagern. Beide leiden noch immer an der einen Ursache. An den 

Deutschen.“32 

Der auf diese Weise im Erzähltext eröffnete Reflexionsraum erlaubt es, an der Scharnierstelle 

zwischen fiktionalisierter Vergangenheit und faktualer Gegenwart auch diejenigen Fragen zu 

stellen, die in historischer Perspektive problematisch und in biopolitischer Hinsicht schwer zu 

beantworten sind. 

Im Referenzrahmen (alternativer) Geschichte(n) der Biopolitik verdeutlicht Judith Kuckart, 

inwiefern der Konnex aus menschlichem Leben und politischem Interesse individuelles Selbst-

verständnis und menschheitliche Selbstkritik gleichermaßen prägen kann. Mit Bertha wird hier-

bei ein biopolitisches Subjekt modelliert, dessen Selbstverständnis in der Gegenwart durch ein 

spezifisches Menschenbild der Vergangenheit bestimmt wird und das hierdurch unsere eigenen 

Bezüge zur Vergangenheit hinterleuchtet. Für Bertha entsteht die Gewissheit, dass das Stigma 

‚arisch‘ nicht von ihr zu lösen ist; der letzte Satz des Romans ist ihre Notiz „‚Ich bin es. Das ist 

heute.‘“33 Eugenische Vergangenheit und diegetische Gegenwart kommen so zur Überlage-

rung. Für die Lesenden dient die Folie der Vergangenheit als Perspektivierung ihrer Gegenwart 

und ihrer Auseinandersetzung mit sich selbst. Vergangenheit und Gegenwart gelangen somit 

auch auf Ebene der Rezeption zur Überlagerung. Mörchen weist in diesem Zusammenhang 

darauf hin, dass die historische Arbeit zwar Tatbestände rekonstruieren und retrospektiv Schuld 

zuordnen kann, jedoch keine umfassende Antwort auf die Frage liefern kann, was die Vergan-

genheit mit uns in der Gegenwart zu tun habe. Er schlussfolgert, „daß wir uns der Denkanstöße, 

die poetische Texte geben können, zu wenig bewußt sind. […] Fakten sind Basis der Fiktion, 

und umgekehrt: Geschichten erhellen Geschichte.“34 

IV Modi der Aushandlung menschlichen Lebens II: Prospektive Zukunftsentwürfe 

Die zweite Variante biopoethischer Modi, die hier in den Blick genommen werden soll, ist ein 

Irrealis der Zukunft, genauer des Futur I. Erzähltexte dieser Variante reichen von den frühneu-

zeitlichen Utopien (etwa More, Campanella und Bacon) über die populären Zukunftsromane 

des ausgehenden 19. Jahrhunderts (insbesondere Bellamy und Wells), die klassischen Dysto-

pien und die genreprägende Science-Fiction des frühen 20. Jahrhunderts (etwa Orwell, Huxley 

und Asimov) bis zu gegenwärtigen Romanen der Erwachsenen- und Jugendliteratur (wie At-

 
31 Ebd., S. 228. 
32 Ebd., S. 180. 
33 Ebd., S. 269. 
34 Ebd., S. 172. 



Ronja Hannebohm 

24 

wood und Collins). Diese variantenreichen Texte verbindet die fiktionale Prospektive auf das, 

was geschehen könnte, verzahnt mit einer ethischen Aushandlung, was geschehen sollte und 

was besser nicht. Hierin zeigt sich par excellence das Erzähltexten inhärente Vermögen, bio-

politische Optionen im geschützten fiktionalen Raum zunächst nur auszuprobieren und 

menschliche Subjektivität innerhalb dieses biopolitischen Kontextes auszuloten. Beim Erzäh-

len der im Sinne MacIntyres ‚noch nicht gelebten‘ Geschichten der Biopolitik kann sehr nah an 

gegenwärtigen Diskursen angesetzt werden, wie etwa mit der ‚methodischen‘ Gesundheitsdik-

tatur in Juli Zehs Corpus Delicti, aber auch dem wissenschaftlich Möglichen weit vorgegriffen 

werden, wie beispielsweise mit den menschlichen Klonen in Kazuo Ishiguros Never Let Me 

Go. Die spekulativen Zukunftsszenarien überbrücken Distanzen zwischen Zukunft und Gegen-

wart, indem sie es den Rezipierenden ermöglichen, textimmanente Entwürfe menschlichen Le-

bens mit eigenen Vorstellungen vom heutigen und potenziellen zukünftigen Menschen abzu-

gleichen und so schließlich sich selbst zu reflektieren. Den Rezipierenden wird somit auch hier 

eine Einladung zur Reflexion ihrer Gegenwart ausgesprochen: Welche bereits realen humange-

netischen und biotechnologischen Praktiken sollten wir mit Blick auf ihre potenzielle Weiter-

entwicklung kritisch hinterfragen? Welche der möglichen biopolitischen Zukunftsszenarien 

finden wir erstrebenswert und welche nicht? 

Ich möchte im Folgenden anhand zweier filmischer Narrationen auf Extreme prospektiver 

Zukunftsentwürfe eingehen. Andrew Niccols Spielfilm GATTACA aus dem Jahr 1997 zeigt eine 

Zukunft, die von einer konsequenten Genetifizierung geprägt ist.35 In Niccols Szenario haben 

In-vitro-Fertilisation, Präimplantationsdiagnostik und Genmodifikation herkömmliche Fort-

pflanzung verdrängt; das persönliche wie berufliche Potenzial eines Menschen wird von seiner 

genetischen Ausstattung bestimmt. Die gesellschaftliche Folge ist ein Genetizismus, den der 

Protagonist Vincent als ein außerhalb des eugen(et)ischen Programmes gezeugter „utero“ und 

„in-valid“36 zu spüren bekommt: „I belonged to a new underclass, no longer determined by 

social status or the color of your skin. No, we now have discrimination down to a science.“37 

Status und Diskriminierung zum Trotz hält Vincent an seinem Traum fest, für das Raumfahrt-

unternehmen Gattaca an bemannten Missionen teilzunehmen, und realisiert diesen Traum mit-

tels gekaufter Identität und genetischen Betrugs: Anstelle seiner eigenen Blut- und Urinproben 

benutzt er gespendete Proben des zwar genetisch optimalen, aber seit einem Unfall quer-

schnittsgelähmten Jerome. 

Niccols Film inszeniert den zukünftigen Menschen als Abhängigen seines eigenen Genoms, 

wie auf sprachlicher Ebene im Filmtitel aus den Abkürzungen der vier Nukleinbasen der DNA 

ausgestellt und in audiovisueller Hinsicht bereits in der Eröffnungssequenz deutlich wird. Fal-

lende Haare und Hautschüppchen werden in hochauflösendem Detail gezeigt bevor zu einer 

Nahaufnahme Vincents überblendet wird, der sich mit gründlicher Rasur und rigorosem Peeling 

auf die tägliche Verschleierung seiner DNA vorbereitet. Die schabenden und kratzenden Ge-

räusche von Rasiermesser und Körperbürste werden hierbei überdeutlich, geradezu unrealis-

tisch laut, wiedergegeben, sodass sie den orchestralen Soundtrack als Störgeräusche durch-

 
35 Vgl. Thomas Lemke: „Die Regierung der Risiken: Von der Eugenik zur genetischen Gouvernementalität“, in: 

Ulrich Bröckling, Susanne Krasmann und ders. (Hrsg.): Gouvernementalität der Gegenwart: Studien zur Ökono-

misierung des Sozialen, Frankfurt am Main 2000, S. 227–264. 
36 Andrew Niccol: GATTACA, USA 1997, Min. 0:31:49–0:31:51. 
37 Ebd., Min. 0:18:12–0:18:24. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

25 

ziehen. Vincents anschließende Verbrennung des abgeschnittenen und abgetragenen Körper-

materials durchbricht durch die Farben der Flammen das bis dahin monochrom blaue Farb-

schema der Eröffnungssequenz und verleiht ihr zusätzliche Bedeutsamkeit.38 

Die Allgegenwärtigkeit der Genetik zeigt sich im weiteren Verlauf des Films durch die vi-

suelle Chiffre der Doppelhelix,39 die mittels einer Architektur aus gewendelten Gängen und 

Wendeltreppen aufgerufen wird. 

  
Abbildung 1: Gewendelte Gänge 

des Raumfahrtunternehmens40 
Abbildung 2: Wendeltreppe der Klinik 

für Reproduktion und Genmodifikation41 

Diese Visualität zeigt sich besonders prominent im Haus von Jerome, das über weite Strecken 

des Films der zentrale Handlungsort ist. Beim ersten Kennenlernen von Vincent und Jerome, 

vermittelt durch den DNA-Schwarzmarkt-Händler German, sitzt Jerome in seinem Rollstuhl 

unterhalb der visuell dominierenden Wendeltreppe seines Hauses. Die Komposition spielt mit 

der Ironie einer perfekten genetischen Disposition, die assoziiert über die Wendeltreppe Jero-

mes Hintergrund bildet, gegenüber einem imperfekten behinderten Körper, der aufgrund seiner 

Einschränkung über ebendiese Genetik nicht mehr hinausreichen kann.42 Das Licht- und Schat-

tenspiel auf Jeromes Gesicht unterstreicht diesen Kontrast zusätzlich. Nach einem Schnitt folgt 

eine Totale, die den Zuschauer*innen das größere Ganze offenbart. Die Szenerie zeigt Jerome 

und die sich über ihm emporschraubende Wendeltreppe streng symmetrisch eingerahmt zwi-

schen zwei Säulen, doch das Bild der Perfektion wird durch die Unordnung des Raums und die 

Ansammlung leerer Vodka-Flaschen gestört. Das von hinten einströmende Licht wirft den 

Schatten der Wendeltreppe auf German und Vincent, der sich als Jerome ausgeben und von 

 
38 Ebd., Min. 0:00:50–0:03:08. 
39 Der Status der DNA-Struktur als visuelle Chiffre und kulturelles Symbol wird von diversen Kulturwissenschaft-

ler*innen untersucht. Jens Eder formuliert in diesem Zusammenhang: „Das Doppelhelix-Modell der DNA ist zum 

Kollektivsymbol geworden: In verschiedenen Kontexten versinnbildlicht es sämtliche Aspekte der Genetik und 

Gentechnik, bündelt Fantasien und Ängste, die mit Vererbung, Mutation, Manipulation, Sexualität, Identität und 

der ‚Natur‘ des Menschen verbunden sind.“ (Jens Eder: „DNA und Gene“, in: Christine N. Brinckmann, Britta 

Hartmann und Ludger Kaczmarek (Hrsg.): Motive des Films: Ein kasuistischer Fischzug, Marburg 2012, S. 120–

127, hier: S. 120.) Dorothy Nelkin und M. Susan Lindee resümieren mit gleicher Stoßrichtung: „[T]he gene is a 

biological structure […]. But it has also become a cultural icon, a symbol, almost a magical force. The biological 

gene – a nuclear structure shaped like a twisted ladder – has a cultural meaning independent of its precise biological 

properties. […] [T]he gene has many powers.“ (Dorothy Nelkin und M. Susan Lindee: The DNA Mystique: The 

Gene as a Cultural Icon, New York, NY 1995, S. 2.) 
40 Niccol: GATTACA, Min. 0:03:52. 
41 Ebd., Min. 0:10:39. 
42 Die Physikalität der DNA in ihrer Repräsentation über die Wendeltreppe wird zum Ende des Films in einer 

Sequenz verdeutlicht, in der Jerome die Treppe ungeachtet seiner Querschnittslähmung erklimmen muss und somit 

auf symbolischer Ebene seiner genetischen Disposition entsprechen muss. (Vgl. ebd., Min. 1:16:24–1:18:50.) 



Ronja Hannebohm 

26 

Jeromes optimierter DNA profitieren wird, während Jerome selbst aller genetischen Perfektion 

zum Trotz nur noch wenig Sinn in seinem Leben ausmachen kann. 

  
Abbildung 3: Jerome als zwar genetisch 

perfekt, aber körperlich eingeschränkt43 

Abbildung 4: Vincent vor 

dem Bild der Perfektion44 

Sobald die Übernahme der Identität Jeromes durch Vincent erfolgt ist, besteht Vincents DNA-

Spender darauf, nicht länger bei seinem ersten, sondern fortan bei seinem zweiten Vornamen 

angesprochen zu werden: „Call me Eugene.“45 Diesem sprachlich expliziten Verweis auf die 

vonstattengehende Eugen(et)ik folgt die visuell explizite Vermittlung des eugen(et)ischen Ver-

hältnisses der beiden Hauptfiguren: Niccols Inszenierung zeigt Vincent als Jerome auf den Stu-

fen der Wendeltreppe als erfolgreichen Profiteur genetischen Betrugs und Jerome als Eugene 

zu Fuße der Treppe als gesellschaftlichen Außenseiter in einer Welt, die das Genom zum höchs-

ten Gut stilisiert hat und zugleich keinen Platz für Personen mit Behinderung hat. Der Aufstieg 

Vincents und der Ausschluss Jeromes, verbunden über die (Bio-)Macht der Genetik, wird hier 

auf erzählerischer wie visueller Ebene zum zentralen Motiv des Films. 

 
Abbildung 5: Vincent als Jerome und Jerome als Eugene46 

 
43 Ebd., Min. 0:23:39. 
44 Ebd., Min. 0:23:55. 
45 Ebd., Min. 0:28:18. 
46 Ebd., Min. 0:30:44. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

27 

In einer Parallelmontage zum Schluss des Films finden Aufstieg und Eugen(et)ik auf Seiten 

Vincents ihre Entsprechung in Ausschluss und Euthanasie auf Seiten Jeromes. Während Vin-

cent als Teil einer bemannten Mission zum Saturnmond Titan aufbricht, wählt Jerome den Su-

izid durch Selbstverbrennung. Die Flammen des Raketentriebwerks werden hierbei überblendet 

mit dem Feuer des Ofens, in dem zu Beginn des Films Vincents Körpermaterial verbrannt wor-

den ist und in dem nun Jeromes Körper als lediglich genetisches Material in Flammen aufgeht.47 

GATTACA wirft durch seine Inszenierung des Menschen in Abhängigkeit von der 

(Bio-)Macht der Genetik diverse Fragen auf, die auch wir als Teil einer zunehmend genetifi-

zierten und latent ableistischen Gesellschaft diskutieren müssen: Was bestimmt menschliches 

Potenzial – sind es tatsächlich ‚nur‘ unsere Körper und ihre Genetik oder spielen Lebensziele, 

Leidenschaften und Träume eine Rolle? Und bis zu welchem Grad ist Wissenschaft förderlich, 

ab welchem Punkt wird sie hinderlich? In diesem Zusammenhang wird auch deutlich, inwiefern 

Medien wie der Film nicht nur biopolitische Sujets aufgreifen können, sondern biopolitische 

Diskurse maßgeblich mitgestalten. Der Molekularbiologie Lee M. Silver resümiert in einer Re-

zension für das Fachjournal Nature Genetics: „The message of GATTACA is loud and clear and 

simplistic. Geneticists are false prophets. […] Nevertheless, GATTACA is a film that all geneti-

cists should see if for no other reason than to understand the perception of our trade held by so 

many of the public-at-large.“48 

Mit einem gänzlich verschiedenen, aber nicht minder extremen Impetus entwirft Greg Da-

niels’ Amazon-Original-Serie Upload aus dem Jahr 2020 ein Zukunftsszenario, das von einem 

umfassenden Biokapitalismus bestimmt ist.49 In Daniels’ Sci-Fi-Dramedy können sich Men-

schen nach ihrem Tod in ein virtuelles Jenseits hochladen lassen und als Avatar mit anderen 

bereits Verstorbenen und auch den noch Lebenden interagieren. Hauptfigur Nathan verunglückt 

in der ersten Episode tödlich und lernt das hochexklusive Resort Lakeview kennen – „the best 

digital afterlife money can buy“,50 wie in einem Werbefilm versprochen wird. Der Plot der 

ersten Staffel konzentriert sich auf Nathans Beziehungen zu seiner Freundin Ingrid, die für die 

Ewigkeit in Lakeview bezahlt, und zu seinem Customer Service Angel Nora, die ihm schon 

bald mehr bedeutet als sich mit fünf Sternen ausdrücken lässt. Diese scherzhaft und unbe-

schwert erzählten (Liebes-)Beziehungen, die die Grenzziehung zwischen Leben und Tod über-

spielen, werden durch den kritisch inszenierten Biokapitalismus kompensiert: Es stellt sich die 

Frage, ob Nathans Unfall wirklich ein Unfall war; es wird beleuchtet, inwieweit das virtuelle 

Weiterleben ein humanistischer Service und inwieweit ein globaler Wirtschaftszweig ist; und 

es wird offenbart, wie es Verstorbenen ohne die nötigen finanziellen Mittel im virtuellen Jen-

seits ergeht. Daniels’ humoristische Spekulation über die Zukunft des Todes ist so zugleich eine 

kritische Reflexion des Geschäfts mit dem Tod. 

Daniels’ Serie zeigt das biokapitalistische Subjekt als reellen wie virtuellen Konsumenten in 

einer von Geld- und Datenströmen beherrschten Welt. Klassenunterschiede zwischen finanziell 

gut und schlechter gestellten Lakeview-Bewohner*innen werden hierbei auch über die filmi-

 
47 Vgl. ebd., Min. 1:35:45–1:37:40. 
48 Lee M. Silver: „Genetics goes to Hollywood“, in: Nature Genetics, Jg. 17 (1997), H. 3, S. 260–261, hier: S. 261. 
49 Vgl. Christian Marazzi: „Bioökonomie und Biokapitalismus“, in: Vittoria Borsò und Michele Cometa (Hrsg.): 

Die Kunst, das Leben zu „bewirtschaften“: Biós zwischen Politik, Ökonomie und Ästhetik, Bielefeld 2013, S. 39–

51. 
50 Greg Daniels: Upload, USA 2020–, Staffel 1, Episode 1: „Welcome to Upload“, Min. 00:12–00:14. 



Ronja Hannebohm 

28 

sche Visualität abgebildet. Das digitale Jenseits für diejenigen, die es sich leisten können und 

das unlimitierte Datenvolumen gebucht haben, ist pompös und verschwenderisch; bereits zum 

Frühstück gibt es feinste Gebäcke auf eleganten Etageren in einem in sanftes Tageslicht gehüll-

ten Speisesaal. Die mittellose Ewigkeit spielt sich in unterirdischen Bereichen mit kalter Be-

leuchtung ab, in denen die Bewohner*innen keinen Service durch Angels erwarten können und 

auf 2 GB Datenvolumen pro Monat begrenzt sind – eine Limitation, die einmal ausgereizt eine 

Sperrung bis zum nächsten Monat bewirkt. 

  
Abbildung 6: Lakeviews Speisesaal51 Abbildung 7: Lakeviews „two-gig floor“52 

 
Abbildung 8: Nathan ohne Datenvolumen53 

Der deaktivierte ausgegraute Mensch innerhalb der weiterlaufenden biokapitalistischen Ma-

schinerie ist die visuelle Chiffre, die Daniels an das Ende der ersten Staffel von Upload setzt. 

Die gesellschaftlich akuten Fragen, wie sehr der Mensch als ein Datensatz und der Tod als ein 

Geschäft verstanden werden darf, werden den Zuschauer*innen überlassen. 

Andrew Niccols GATTACA und Greg Daniels’ Upload sind nur zwei Beispiele für spekula-

tive Aushandlungen der Biopolitik, die von der genetifizierten Geburt bis zum virtuellen Tod 

 
51 Ebd., Min. 30:06. 
52 Ebd., Staffel 1, Episode 10: „Freeyond“, Min. 08:04. 
53 Ebd., Min. 21:39. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

29 

ein weites Spektrum von Szenarien zur Darstellung bringen können. Auch wenn die Erzählun-

gen in der Zukunft zu verorten sind, weisen sie doch zurück auf Tendenzen unserer Gegenwart, 

über die wir uns bereits jetzt verständigen sollten. 

V Modi der Aushandlung menschlichen Lebens III: Retrospektive Zukunftsentwürfe 

Die dritte Variante biopoethischer Modi ist ebenfalls ein Irrealis der Zukunft, in diesem Fall 

des Futur II. Erzähltexte dieser Variante bringen ebenso wie die zuvor untersuchten Texte Zu-

kunftsszenarien zur Darstellung, diese entworfenen Szenarien werden jedoch mittels einer spe-

zifischen temporalen Erzählstruktur als bereits abgeschlossene Szenarien markiert: Der Erzähl-

zeitpunkt liegt nicht parallel zum Geschehen innerhalb des Zukunftsentwurfs, sondern ist in 

einer fiktionalen Retrospektive zu verorten. Die Texte erzählen somit aus und von einer Zukunft 

nach der Zukunft oder, anders perspektiviert, von einer Vergangenheit in der Zukunft. Der Mo-

dus fokussiert Fragen danach, was in biopolitischer Hinsicht geschehen sein würde und was in 

bioethischer Hinsicht geschehen sein sollte. Biopolitische Subjekte, deren Lebensweisen reali-

ter nur als Prospektive existieren, werden mittels dieser Erzählstruktur der fiktionalen Retro-

spektive als bereits ‚fertige‘ beziehungsweise ‚fertig gemachte‘ Subjekte präsentiert. Das Futur 

II löst somit ein Darstellungs- und Vermittlungsproblem: Während Zukunftsszenarien im Irre-

alis eines Futur I notwendig von Unbestimmtheiten, Spekulationen und Abstraktionen geprägt 

sind, die Effekte der Verfremdung hervorrufen, modellieren Zukunftsszenarien im Irrealis eines 

Futur II die Zukunft als eine bereits bestehende vollendete Tatsache, die sich aufgrund dieser 

postulierten Faktizität kohärenter in die Lebensgeschichte(n) und das Lebenswissen der Rezi-

pierenden integrieren lässt. 

Zur Verdeutlichung dieser Zusammenhänge möchte ich erneut auf ein literarisches Beispiel 

eingehen. Ian McEwans 2019 erschienener Roman Machines Like Me verlegt die Zukunft in 

die 1980er Jahre. Der Protagonist und Erzähler Charlie berichtet retrospektiv von einem Eng-

land, in dem Alan Turing noch lebt, kommerzielle Internetnutzung und künstliche Intelligenz 

bereits existieren, und die ersten synthetischen Menschen geschaffen werden – zwölf Ausgaben 

von „Adam“ und dreizehn Exemplare von „Eve“. Die biblischen Benennungen gehen einher 

mit der messianischen Vision einer erlösten alten Menschheit durch die künstlichen neuen Men-

schen: 

Humans were ethically flawed – inconsistent, emotionally labile, prone to biases, to errors in cogni-

tion, many of which were self-serving. Long before there was even a suitable lightweight battery to 

power an artificial human, or the elastic material to provide for its face a set of recognisable expres-

sions, the software existed to make it decent and wise. […] [T]here was hope that our own creations 

would redeem us.54 

McEwans Plot entfaltet sich als Dreiecksbeziehung zwischen einem Adam und seinen 

menschlichen ‚Besitzern‘ Charlie und Miranda, die sich zunehmend damit konfrontiert sehen, 

ihr Verständnis von Menschlichkeit hinterfragen zu müssen: Wo endet die Maschine und wo 

beginnt der Mensch? Und was ist das ‚Selbst‘ – etwas Reales, genuin Menschliches oder doch 

nur eine Illusion, ein Nebenprodukt unserer narrativen Tendenzen, wie der Roman konsta-

tiert?55 Die tentative Antwort, die McEwans Roman auf diese Fragen gibt, ist paradox und 

 
54 Ian McEwan: Machines Like Me, London 2019, S. 86–87. 
55 Vgl. ebd., S. 70. 



Ronja Hannebohm 

30 

ermöglicht den Lesenden gerade hierdurch eigene Reflexionen. Einerseits wird eine klare Tren-

nung zwischen Mensch und Maschine postuliert, die so weit geht, dass Einsicht in den anderen 

und ein Verständnis der geschaffenen Intelligenz als Unmöglichkeit apostrophiert wird: „No 

one would know what it was we had created. Whatever subjective life Adam and his kind pos-

sessed couldn’t be ours to verify.“56 Andererseits verschwimmen die Grenzen zwischen 

Mensch und Maschine, wie bereits durch den Romantitel suggeriert wird. In einer absurd-iro-

nischen Episode des Romans wird fälschlicherweise Charlie anstelle Adams für den künstlichen 

Menschen gehalten, Charlies Kommentar zufolge „a billowing enormity […]. Hilarious. Or 

insulting. Or momentous in its implications. Or none of those.“57 Und spätestens als sich eine 

romantische Beziehung zwischen Miranda und Adam entwickelt, muss Charlie sich eingeste-

hen, dass die Grenzziehung zwischen künstlichem und natürlichem Menschen aufgelöst ist und 

beide ‚Artgenossen‘ sind: 

[T]he moment we couldn’t tell the difference in behaviour between machine and person was when 

we must confer humanity on the machine. So when the night air was suddenly penetrated by Mi-

randa’s extended ecstatic scream that tapered to a moan and then a stifled sob […] I duly laid on 

Adam the privilege and obligations of a conspecific. I hated him.58 

Während artificial intelligence aktueller Gegenstand der Forschung von unter anderem In-

formatik, Psychologie und Soziologie ist, bietet die Narration einen alternativen Zugang zum 

künstlichen Leben, der sich insbesondere durch seine Gefühlsbezogenheit auszeichnet. Kata-

lina Kopka und Norbert Schaffeld betonen in diesem Zusammenhang die Wirkmächtigkeit des 

Affekts gegenüber dem Eindruck des Verstandes, die nicht nur auf Charlies Affekte gegenüber 

Adam zu beziehen ist, sondern ebenso auf die Wahrnehmung der Lesenden anzuwenden ist: 

„To a scientifically literate readership, an academic article about sentient machines might 

appeal on an intellectual level. It is only through the affective component of fiction, however, 

that the social, emotional, and ethical consequences of AI can be fully explored.“59 

McEwans Aushandlung dieser Konsequenzen gestaltet sich keineswegs eindimensional – 

weder ‚übertrieben optimistisch‘ noch ‚melodramatisch pessimistisch‘,60 wie das AI Narratives 

Project erzählerische Darstellungen künstlicher Intelligenz in der englischsprachigen westli-

chen Welt einschätzt. Vielmehr wird den Lesenden ein Panorama von Zukunftsentwürfen prä-

sentiert. Die zukünftige Beziehung zwischen den biologisch natürlichen und den künstlich ge-

schaffenen Menschen ist hierbei zu Beginn des Romans noch Gegenstand von Spekulationen. 

Charlie mutmaßt über die Adams und Eves: „Soon, they’d be doing the dustmen’s jobs. Doctors 

and lawyers were next in line. Pattern recognition and faultless memory were even easier to 

compute than gathering up the city’s filth.“61 Die Vision der künstlichen Menschen als Sklaven 

der natürlichen Menschen geht einher mit einer Vision der natürlichen Menschen als Sklaven 

 
56 Ebd., S. 166. 
57 Ebd., S. 226. 
58 Ebd., S. 84. 
59 Katalina Kopka und Norbert Schaffeld: „Turing’s Missing Algorithm: The Brave New World of Ian McEwan’s 

Android Novel Machines Like Me“, in: Journal of Literature and Science, Jg. 13 (2020), H. 2, S. 52–74, hier: S. 

58. 
60 Vgl. Stephen Cave u. a.: Portrayals and Perceptions of AI and Why They Matter, London 2018, https:// 

royalsociety.org/-/media/policy/projects/ai-narratives/AI-narratives-workshop-findings.pdf, zuletzt aufgerufen 

am 21.12.2022, S. 9. 
61 McEwan: Machines Like Me, S. 46. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

31 

ihrer in dieser Weise selbst geschaffenen eigenen Bedeutungs- und Wirklosigkeit: „We could 

become slaves of time without purpose.“62 Die spekulativen Aussichten sind nicht gut: 

Then what? A general renaissance, a liberation into love, friendship and philosophy, art and science, 

nature worship, sports and hobbies, invention and the pursuit of meaning? But genteel recreations 

wouldn’t be for everyone. Violent crime had its attractions too, so did bare-knuckle cage-fighting, 

VR pornography, gambling, drink and drugs, even boredom and depression. We wouldn’t be in 

control of our choices.63 

Die diegetischen Tatsachen erweisen sich als noch schlechter: McEwan imaginiert für die arti-

fiziellen Menschen ein Dilemma, das in einer Krise mündet. Einerseits erleben die Adams und 

Eves sich als vollwertige Persönlichkeiten, die agency für sich behaupten und beanspruchen – 

so weit gehend, dass sie eigenmächtig das dritte asimovsche Robotergesetz gegenüber dem ers-

ten und zweiten priorisieren,64 ihre Programmierungen verändern und ihre Notausschalter de-

aktivieren. Andererseits sehen sie sich mit einer Gesellschaft konfrontiert, die in ihrer Wider-

sprüchlichkeit nicht durch algorithmische Logik zu verstehen ist, hierdurch die agency und im 

extremsten Fall den Lebenswillen der künstlichen Menschen begrenzt: 

„We create a machine with intelligence and self-awareness and push it into our imperfect world. 

Devised along generally rational lines, well disposed to others, such a mind soon finds itself in a 

hurricane of contradictions. We’ve lived with them and the list wearies us. Millions dying of diseases 

we know how to cure. Millions living in poverty when there’s enough to go around. We degrade the 

biosphere when we know it’s our only home. […] We live alongside this torment and aren’t amazed 

when we still find happiness, even love. Artificial minds are not so well defended. […] [T]here’s 

nothing in all their beautiful code that could prepare Adam and Eve for Auschwitz. […] At worst, 

they suffer a form of existential pain that becomes unbearable. At best, they or their succeeding 

generations will be driven by their anguish and astonishment to hold up a mirror to us. In it, we’ll 

see a familiar monster through the fresh eyes that we ourselves designed.“65 

Das in dieser Passage von Turing beschriebene worst-case-Szenario entfaltet sich in Form di-

verser Suizide der Adams und Eves, teils durch Außerkraftsetzen relevanter Schaltkreise und 

teils durch Gewalteinwirkung auf ihre synthetischen Körper. Das best-case-Szenario wird kein 

Teil der Handlung des Romans, sondern verbleibt eine Vision für die Zukunft nach dem Futur 

II. Dem ‚existenziellen Schmerz‘ der künstlichen Menschen gegenüber steht das Mitleid 

Turings und einiger nur am Rande erwähnter Aktivist*innen sowie die Überforderung Charlies 

und der breiteren Masse. Das Frankenstein-Paradigma des sich entziehenden Schöpfers und 

des auf sich selbst zurückgeworfenen Geschöpfs wird hierbei von McEwan aufgerufen und zu 

einem brutalen Ende erzählt:66 Überlastet von der Sichtweise Adams auf die menschliche Welt 

und überwältigt von dem Hass, den er aufgrund der Beziehung Adams zu Miranda verspürt, 

setzt Charlie seinem ‚Artgenossen‘ ein Ende. „Enough“ ist die simple und doch weitreichende 

Begründung, die Charlie äußert, als er Adam mit einer Axt zerstört.67 

Im Referenzrahmen retrospektiver Zukunftsszenarien der Biopolitik wird von Ian McEwan 

nicht nur gezeigt, wie das Verhältnis natürlicher und künstlicher Menschen beschaffen sein 

 
62 Ebd. 
63 Ebd. 
64 Vgl. Isaac Asimov: „Runaround“, in: Astounding Science Fiction, Jg. 29 (1942), H. 1, S. 94–103, hier: S. 100. 
65 McEwan: Machines Like Me, S. 180–181. 
66 Vgl. Mary Shelley: Frankenstein or The Modern Prometheus, London 2019 (11818). 
67 Vgl. McEwan: Machines Like Me, S. 277–280. 



Ronja Hannebohm 

32 

könnte, sondern auch reflektiert, wie stark der Einfluss biopoethischer Aushandlungen künstli-

chen Lebens auf unsere Erwartungen artifizieller Menschen ist: 

[A]rtificial humans were a cliché long before they arrived, so when they did, they seemed to some 

a disappointment. The imagination, fleeter than history, than technological advance, had already 

rehearsed this future in books, then films and TV dramas, as if human actors, walking with a certain 

glazed look, phony head movements, some stiffness in the lower back, could prepare us for life with 

our cousins from the future.68 

Diese narrativen ‚Proben‘ oder ‚Erprobungen‘ artifiziellen menschlichen Lebens in Literatur, 

Film und Serie, die bereits auf den ersten Seiten des Romans erwähnt werden, dienen dem 

Roman als experimenteller Hintergrund. Von der initialen Euphorie Charlies und Mirandas und 

ihrem Wunsch, Mary Shelley selbst möge beim ersten Aufladen und Erwachen Adams anwe-

send sein,69 über den auserzählten Konflikt zwischen biologisch natürlichen und künstlich ge-

schaffenen Menschen bis zum gewaltsamen Ende der Tötung des Geschöpfs durch seinen 

Schöpfer variiert McEwan den Frankenstein-Stoff. Der Konflikt zwischen natürlichem und ge-

schaffenem Lebewesen bleibt, jedoch wird er zu einer biopoethischen Reflexion im Futur II, 

die eine Hinterfragung der eigenen Imagination artifiziellen Lebens erlaubt. 

VI Modi der Aushandlung menschlichen Lebens IV: Reflektierte Gegenwart 

Als vierte Variante biopoethischer Modi soll abschließend auf den Irrealis der Gegenwart ein-

gegangen werden, der keineswegs in einem reinen Hier und Jetzt verhaftet bleibt, sondern viel-

mehr die Gegenwart unter stetiger Bezugnahme auf Vergangenes und Zukünftiges adressiert 

und so ein Panorama aktueller Diskurse in ihren kulturspezifischen Kontexten entfaltet. Die in 

diesem Band vor diesem Hintergrund betrachtenden Texte stammen aus der unmittelbaren Ge-

genwart des 21. Jahrhunderts und schöpfen aus den realen Biographien ihrer Autor*innen. Das 

Biographische wie auch das Pathographische, das in den (alternativen) Geschichten und speku-

lativen Szenarien der Biopolitik aus zeitlicher Distanz auf die Rezipierenden wirken muss, rückt 

hier das menschliche Subjekt in den Mittelpunkt des erzählerischen Interesses. Das bedeutet 

allerdings keineswegs, dass diese Texte lediglich biographische Narrationsmuster reproduzie-

ren. Stattdessen erweisen sie sich als metamoderne Auseinandersetzungen mit Gattungsfragen, 

die in experimentellen Mischformen aus Tagebuch, Essay und weiteren Textformen zum Aus-

druck kommen. Die diversen gesellschaftlichen Diskurse und literarischen Gattungen, auf die 

diese Texte referieren, bilden den Horizont, vor dem das gegenwärtige menschliche Subjekt als 

ein zutiefst biopolitisches Subjekt modelliert wird. Die hierdurch eröffneten Fragen lauten: Mit 

welcher Stoßrichtung werden aktuell kontrovers diskutierte Kategorien wie etwa Körper und 

Geschlecht, Technisierung und Psychologisierung ausgehandelt, die das gegenwärtige Subjekt 

prägen? Und inwieweit identifizieren wir selbst uns mit diesem Subjekt? 

Ich möchte diese Fragen lediglich kurz am Beispiel literarischer Pathographien illustrieren. 

Siri Hustvedt veröffentlicht 2010 mit The Shaking Woman or A History of My Nerves einen 

grundlegend autobiographischen, spielerisch autofiktionalen Roman:70 Sie berichtet darin von 

 
68 Ebd., S. 1–2. 
69 Vgl. ebd., S. 4. 
70 Vgl. Anda-Lisa Harmening: Schreiben im Angesicht des Todes: Poetologie(n) des Sterbens von 1968 bis heute, 

München und Paderborn 2021, S. 114. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

33 

der Gegenwart ihrer Erkrankung an einem unerklärlichen Zittern, weist aber über diesen Rah-

men des Gegenwärtigen hinaus. Einerseits verortet sie sich in der historischen Tradition der 

Fallgeschichte, indem sie auf kulturhistorische Auffassungen von Geschlecht und medizinhis-

torische Diskurse der Hysterie zurückgreift. Andererseits schreibt sie sich von eben dieser Tra-

dition los, indem sie sich explizit von diesen Diskursen abgrenzt und ihre Geschichte als Ich-

Erzählung ausgestaltet, in der Psychisches und Körperliches, Phantasie und Realität ineinan-

dergreifen. „My fantasy story about The Shaking Woman doubles back on itself as, one by one, 

living persons replace my imaginary doctors.“71 Hustvedt erzählt sich in dieser Weise als ein 

vielfach determiniertes biopolitisches Subjekt, das sich in Diskurse der Biopolitik einschreibt, 

zugleich gegen diese Diskurse anschreibt und hierbei die Grenze zwischen Phantasie und Fik-

tion überschreibt. Das Schreiben ihres autobiographisch-autofiktionalen Textes wird zur Brü-

cke zwischen einem Irrealis der Gegenwart und einem inner- wie außerdiegetischen Realis; der 

Erzähltext überspannt das Leben der Autorin und die Leben der Leser*innen, die am Fallbei-

spiel Hustvedts ihr eigenes Verhältnis zu Krankheit und Tod und somit ihre eigene Verortung 

im biopolitischen Diskurs reflektieren können. 

Grenzziehungen zwischen Psyche und Körper sowie zwischen tradierter Textform und me-

tamodernem Textexperiment werden auch in Wolfgang Herrndorfs Arbeit und Struktur unter-

laufen: Herrndorf führt ab 2010 ein Blog über seine unheilbare Tumorerkrankung, das 2013 

posthum in Buchform publiziert wird und die psychologischen Dimensionen des Umgangs mit 

seiner Erkrankung und des Schreibens über diese Erkrankung parallel führt. Der Text ist ein 

Formkonglomerat aus Tagebuch, Metanarrationen und Photographien,72 das neben Kranken-

hausodysseen und Einweisungen in die Psychiatrie auch Herrndorfs ‚Exitstrategie‘ dokumen-

tiert: „[I]ch wollte ja nicht sterben, zu keinem Zeitpunkt, und ich will es auch jetzt nicht. Aber 

die Gewissheit, es selbst in der Hand zu haben, war von Anfang an notwendiger Bestandteil 

meiner Psychohygiene. […] Ich muss wissen, dass ich Herr im eigenen Haus bin.“73 Dem krän-

kenden Postulat Sigmund Freuds wird also der Suizid als (letzte) Subjekttechnik entgegenge-

stellt. Herrndorf narrativiert sich als ein biopolitisches Subjekt, insofern er in den gesellschaft-

lichen Umgang mit physischer wie psychischer Erkrankung sowie den gesellschaftlichen wie 

wirtschaftlichen Umgang mit dem Tod eingeschrieben ist. In diesem Referenzrahmen der Bio-

politik schreibt Herrndorf nicht nur seine Lebenserzählung, sondern erschreibt sich selbst – bis 

zu seinem selbstbestimmten Ende. 

Im Kontext (auto-)biographischer und autofiktionaler Perspektiven der Biopolitik zeigen 

diese Texte, welche Konnexionen zwischen menschlichem Subjekt, biopolitischem Kontext, 

Geschlecht, Körper und Psyche sowie auch dem erzählenden Text bestehen können. Für die 

Rezipierenden eröffnen sich Reflexionsräume, in denen nach der eigenen Verstrickung in diese 

Diskurse, in Biotechnologien und Subjekttechniken zu fragen ist. 

 

 

 

 
71 Siri Hustvedt: The Shaking Woman or A History of My Nerves, London 2010, S. 153. 
72 Vgl. Harmening: Schreiben im Angesicht des Todes, S. 311–318 und S. 337–343. 
73 Wolfgang Herrndorf: Arbeit und Struktur, Berlin 2013, S. 59. 



Ronja Hannebohm 

34 

VII Fazit: Zur Produktivität narrativer Biopolitik(en) 

Alle literarischen und filmischen Texte, die hier und in den nachfolgenden Beiträgen einer Ana-

lyse unterzogen werden, eint ihre Reflexion des facettenreichen biopolitischen Diskurses und 

ihr Rekurs vom Irrealis der Narration auf den Realis unserer Wirklichkeit. 

Zum Aspekt der Reflexion und Reflexivität ist argumentiert worden, dass sich die fiktiona-

len Welten von Literatur, Film und Serie als Austragungsstätten biopolitischer Kontroversen 

erweisen: Sie entwerfen menschliche und auch hybride Figuren innerhalb eugenischer, bioka-

pitalistischer oder selbstoptimierender Strukturen, bemessen die Bedeutung menschlichen Le-

bens innerhalb solcher Strukturen und tragen so kritisch zum biopolitischen Diskurs bei. Die 

narrativen Reflexionsangebote können hierbei sogar wirkmächtiger sein als (lebens-)wissen-

schaftliche Forschungsergebnisse, wenn etwa unsere Vorstellungen gentechnischer Möglich-

keiten, menschlichen Clonings oder künstlicher Intelligenz stärker auf Science Fiction als auf 

Wissenschaft basieren; „fictional representations matter“,74 wie es Jon Turney pointiert. 

Zur These des Rekurses vom Irrealis der Narration auf den Realis unserer Wirklichkeit ist 

aufgezeigt worden, dass die hierbei eingesetzten biopoethischen Modi vielfältig sind: Erzähl-

texte bringen zur Darstellung, was hätte geschehen können / was geschehen könnte / was ge-

schehen sollte, und zeigen uns in dieser Weise ein Panorama biopolitischer Modellierungen. 

Unter Rückbezug auf die (durchaus auch reale) Vergangenheit, unter Vorgriff auf diverse Zu-

kunftsszenarien sowie mit unterschiedlichen Gegenwartsverortungen problematisieren sie das 

biopolitische Subjekt als ein vergangenes, zukünftiges und gegenwärtiges gleichermaßen. Li-

teratur, Film und Serie übernehmen so wichtige Funktionen für unsere ethische Reflexion: Sie 

sensibilisieren für mögliche Lebens- und Sterbeentwürfe, sie überschreiten gesellschaftliche 

Grenzziehungen, sie eröffnen einen Dialog über unser Verständnis des Menschen und unsere 

Perspektive auf Politik. Der initiierte Transfer vom Irrealis der Narration in den Realis unserer 

Wirklichkeit ermöglicht zuletzt auch eine Reflexion im Modus des Imperativs. 

Bereits zum Ende des voranstehenden Beitrags ist auf die von Vittoria Borsò formulierte, 

akut relevante Aufgabe zur Entwicklung einer gegenwärtigen Ontologie des Lebens verwiesen 

worden: „Subjekte, die qua Lebewesen an sich selbst arbeiten, [produzieren] multiple Kombi-

nationen und Subjektivierungsmodi, die in einer Analyse der Gegenwart noch kartiert werden 

müssen.“75 Die produktive Vielfalt der Biopolitik(en) in Literatur, Film und Serie stellt einen 

Ansatzpunkt dar, wie diese Kartierung begonnen werden kann. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Aristoteles: Poetik, Stuttgart 2012 (11994). 

Asholt, Wolfgang und Ottmar Ette: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Literaturwissenschaft als 

Lebenswissenschaft: Programm – Projekte – Perspektiven, Tübingen 2010, S. 9–10. 

Asimov, Isaac: „Runaround“, in: Astounding Science Fiction, Jg. 29 (1942), H. 1, S. 94–103. 

 
74 Jon Turney: Frankenstein’s Footsteps: Science, Genetics and Popular Culture, New Haven, CT und London 

1998, S. 3. 
75 Vittoria Borsò: „Mit der Biopolitik darüber hinaus: Philosophische und ästhetische Umwege zu einer Ontologie 

des Lebens im 21. Jahrhundert“, in: dies. (Hrsg.): Wissen und Leben – Wissen für das Leben: Herausforderungen 

einer affirmativen Biopolitik, Bielefeld 2014, S. 13–40, hier: S. 21. 



Biopolitik und Biopoethik. Modi der Aushandlung menschlichen Lebens 

35 

Barsch, Achim: „Fiktion/Fiktionalität“, in: Ansgar Nünning (Hrsg.): Metzler-Lexikon Litera-

tur- und Kulturtheorie: Ansätze – Personen – Grundbegriffe, Stuttgart und Weimar 2013 

(11998), S. 214–215. 

Borsò, Vittoria: „‚Bio Poetik‘: Das ‚Wissen für das Leben‘ in der Literatur und den Künsten“, 

in: Wolfgang Asholt und Ottmar Ette (Hrsg.): Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft: 

Programm – Projekte – Perspektiven, Tübingen 2010, S. 223–246. 

Borsò, Vittoria: „Mit der Biopolitik darüber hinaus: Philosophische und ästhetische Umwege 

zu einer Ontologie des Lebens im 21. Jahrhundert“, in: dies. (Hrsg.): Wissen und Leben – 

Wissen für das Leben: Herausforderungen einer affirmativen Biopolitik, Bielefeld 2014, S. 

13–40. 

Braslavsky, Emma: Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten, Berlin 2019. 

Cave, Stephen u. a.: Portrayals and Perceptions of AI and Why They Matter, London 2018, 

https://royalsociety.org/-/media/policy/projects/ai-narratives/AI-narratives-workshop- 

findings.pdf, zuletzt aufgerufen am 21.12.2022. 

Daniels, Greg: Upload, USA 2020–. 

Derbolav, Josef und Christoph von Wolzogen: „Poiesis“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer 

und Gottfried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 7, Basel 2007 

(11971), https://doi.org/10.24894/HWPh.5353, zuletzt aufgerufen am 25.03.2020. 

Eder, Jens: „DNA und Gene“, in: Christine N. Brinckmann, Britta Hartmann und Ludger Kacz-

marek (Hrsg.): Motive des Films: Ein kasuistischer Fischzug, Marburg 2012, S. 120–127. 

Ette, Ottmar: „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft: Eine Programmschrift im Jahr der 

Geisteswissenschaften“, in: Lendemains: Études comparées sur le France – Vergleichende 

Frankreichforschung, Jg. 32 (2007), H. 125, S. 7–32. 

Foucault, Michel: L’archéologie du savoir, Paris 1969. 

Funke, Gerhard und Hans Reiner: „Ethos“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried 

Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 2, Basel 2007 (11971), 

https://doi.org/10.24894/HWPh.5121, zuletzt aufgerufen am 25.03.2020. 

Harmening, Anda-Lisa: Schreiben im Angesicht des Todes: Poetologie(n) des Sterbens von 

1968 bis heute, München und Paderborn 2021. 

Herrndorf, Wolfgang: Arbeit und Struktur, Berlin 2013. 

Hustvedt, Siri: The Shaking Woman or A History of My Nerves, London 2010. 

Kopka, Katalina und Norbert Schaffeld: „Turing’s Missing Algorithm: The Brave New World 

of Ian McEwan’s Android Novel Machines Like Me“, in: Journal of Literature and Science, 

Jg. 13 (2020), H. 2, S. 52–74. 

Kuckart, Judith: Die schöne Frau, Frankfurt am Main 1994. 

Lemke, Thomas: „Die Regierung der Risiken: Von der Eugenik zur genetischen Gouvernemen-

talität“, in: Ulrich Bröckling, Susanne Krasmann und ders. (Hrsg.): Gouvernementalität der 

Gegenwart: Studien zur Ökonomisierung des Sozialen, Frankfurt am Main 2000, S. 227–

264. 

MacIntyre, Alasdair: After Virtue: A Study in Moral Theory, Notre Dame, IN 2007 (11981). 

Marazzi, Christian: „Bioökonomie und Biokapitalismus“, in: Vittoria Borsò und Michele Co-

meta (Hrsg.): Die Kunst, das Leben zu „bewirtschaften“: Biós zwischen Politik, Ökonomie 

und Ästhetik, Bielefeld 2013, S. 39–51. 

McEwan, Ian: Machines Like Me, London 2019. 



Ronja Hannebohm 

36 

Mörchen, Helmut: „Spurensuche: Anmerkungen zur Verarbeitung von NS-Vergangenheit in 

zwei deutschen Romanen der neunziger Jahre: Judith Kuckart Die schöne Frau und Jens 

Sparschuh Der Schneemensch“, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik, Jg. 

28 (1998), H. 2, S. 160–175. 

Müller, Armin: „Bios (Leben, Lebensform)“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gott-

fried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 1, Basel 2007 (11971), 

https://doi.org/10.24894/HWPh.502, zuletzt aufgerufen am 25.03.2020. 

Nelkin, Dorothy und M. Susan Lindee: The DNA Mystique: The Gene as a Cultural Icon, New 

York, NY 1995. 

Neuser, Wolfgang: „Wissen“, in: Peter Prechtl und Franz-Peter Burkard (Hrsg.): Metzler-Lexi-

kon Philosophie: Begriffe und Definitionen, Stuttgart und Weimar 2008 (11996), S. 683–

684. 

Niccol, Andrew: GATTACA, USA 1997. 

Platon: Politeia (Dialogorum de Republica), in: Rudolf Haller (Hrsg.): Platon: Die Werke im 

vollständigen Text in deutscher Sprache mit beigefügten griechischen und lateinischen 

Textfassungen, Markgröningen 2017 (12005), S. 882–1.119. 

Ricœur, Paul: Soi-même comme un autre, Paris 1990. 

SCM Verlagsgruppe (Hrsg.): Revidierte Elberfelder Studienbibel mit Sprachschlüssel und 

Handkonkordanz, Witten und Dillenburg 2008 (11985), https://www.bibleserver.com/ELB, 

zuletzt aufgerufen am 13.12.2022. 

Shelley, Mary: Frankenstein or The Modern Prometheus, London 2019 (11994). 

Silver, Lee M.: „Genetics goes to Hollywood“, in: Nature Genetics, Jg. 17 (1997), H. 3, S. 260–

261. 

Turney, Jon: Frankenstein’s Footsteps: Science, Genetics and Popular Culture, New Haven, 

CT und London 1998. 

Vaihinger, Hans: Die Philosophie des Als Ob: System der theoretischen, praktischen und reli-

giösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus: Mit einem 

Anhang über Kant und Nietzsche, Berlin 1911. 

Vogl, Joseph: Poetologien des Wissens um 1800, München und Paderborn 2010 (11999). 

Voßkamp, Wilhelm: „Möglichkeitsdenken: Utopie und Dystopie in der Gegenwart: Einlei-

tung“, in: ders., Günter Blamberger und Martin Roussel (Hrsg.): Möglichkeitsdenken: Uto-

pie und Dystopie in der Gegenwart, München und Paderborn 2013, S. 13–30. 

Weiß, Martin G.: Bios und Zoë: Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer technischen Repro-

duzierbarkeit, Frankfurt am Main 2009. 

Westerfeld, Scott: Uglies, New York, NY 2005. 

Zeh, Juli: Corpus Delicti: Ein Prozess, Frankfurt am Main 2009. 

 



 

37 

MARCUS KRAUSE (Köln) 

Biopolitik und Medientechnologien. 

Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

Der folgende Beitrag interessiert sich für das Verhältnis des biopolitischen Machtmodells zu 

Phänomenen moderner Serialisierung und möchte wahrnehmbar machen, in welch großem 

Ausmaß Technologien der Serialität für die Beobachtung, das Verständnis und die Manipula-

tion bzw. Beherrschung des Lebens eingesetzt worden sind. Dabei soll deutlich werden, dass 

die Beziehungen zwischen Leben und Serialisierung derart umfangreich und ubiquitär sind, 

dass eine theoretische Beschreibung der Biopolitik ohne die Berücksichtigung des Konzepts 

‚Serialität‘ kaum sinnvoll möglich ist. Das mag teilweise auch daran liegen, dass beide Begriffe, 

also sowohl die ‚Biopolitik‘ als auch die ‚Serie‘ einen nur schwer zu beherrschenden Bedeu-

tungsumfang aufweisen, der dazu verführt, allzu viele Phänomene mit diesen Konzepten zu 

beschreiben. Um dem etwas entgegenzuwirken, werden im Folgenden verschiedene Bereiche 

unterschieden, in denen das ‚Leben‘ und die ‚Serie‘ seit dem 19. Jahrhundert aufeinandertref-

fen, so dass biopolitische Serialisierung konkreter adressiert und eine allzu vage Verwendung 

der Begriffe vermieden werden kann. Diese Bereiche betreffen die Serialisierung der Wahrneh-

mung des Lebens, die Serialisierung der Lebensverhältnisse durch Mechanisierungsprozesse in 

modernen Industriegesellschaften und die massenmediale Serialisierung, die abschließend noch 

etwas mit Blick auf die periodische Presse und dem Beispiel des von 1923 bis 1935 erschiene-

nen Magazins Das Leben konkretisiert wird. 

Die Aufzählung macht bereits deutlich, dass bei weitem nicht alle möglichen Gebiete be-

handelt werden. Insbesondere wird der mathematisch-statistische Bereich ausgespart, der für 

die Ausbildung des biopolitischen Paradigmas wahrscheinlich am wichtigsten war, da er eine 

Vorstellung von einer adressierbaren Bevölkerung allererst ermöglichte und von ihrer Manipu-

lation und Steuerung träumen ließ. Allerdings ist dieser Bereich nicht nur bereits für Michel 

Foucaults Etablierung des Konzepts der Biopolitik von tragender Bedeutung gewesen,1 sondern 

ist auch im Anschluss an Foucault insbesondere wissenshistorisch und im Kontext von Norma-

lisierungstheorien ausführlich thematisiert worden.2 Demgegenüber scheinen die hier ange-

sprochenen Bereiche weniger intensiv verhandelt und vor allem auch in ihrer Zusammen-

 
1 Das lässt sich besonders gut durch einen Blick in die beiden Bände zur Geschichte der Gouvernementalität nach-

vollziehen, die Foucaults Vorlesungen der Jahre 1977–1979 versammeln. Vgl. Michel Foucault: Geschichte der 

Gouvernementalität 1: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, Frankfurt am Main 2004; Michel Foucault: Ge-

schichte der Gouvernementalität 2: Die Geburt der Biopolitik, Frankfurt am Main 2004. 
2 Vgl. insbesondere Jürgen Link: Versuch über den Normalismus: Wie Normalität produziert wird, Göttingen 

2006; Ian Hacking: The Taming of Chance, Cambridge 1990; Ian Hacking: „Biopower and the Avalanche of 

Printed Numbers“, in: Humanities in Society, Jg. 5 (1982), S. 279–295 sowie an diese anschließend Christina Bartz 

und Marcus Krause (Hrsg.): Spektakel der Normalisierung, München 2007. 



Marcus Krause 

38 

stellung und ihren Wechselwirkungen noch nicht annähernd vollständig diskutiert worden zu 

sein. In der nötigen Ausführlichkeit ist das leider auch hier nicht möglich, so dass auf viele 

Theorien, die sich der medientechnologischen Verschaltung von Leben und Serie widmen, nur 

andeutungsweise verwiesen werden kann.3 Um die Breite des Spektrums zumindest andeuten 

zu können, kann auf solche verkürzenden Bezugnahmen aber kaum verzichtet werden, auch 

wenn dadurch auch die hier vorliegende Darstellung seriellen Charakter gewinnt. Vielleicht ist 

ein solches Verfahren, das Theorien in einer kurzen Serie präsentiert, die sich mit den Verbin-

dungen von Serialität und Biopolitik auseinandersetzen, aber auch nicht das dem Gegenstand 

unangemessenste Vorgehen. 

I Der Begriff der Biopolitik 

Bevor die ‚Biopolitik‘ sinnvoll mit verschiedenen Beschreibungen moderner Serialität in Ver-

bindung gebracht wird, sei aber noch einmal kurz rekapituliert, was mit dem Konzept eigentlich 

genau bezeichnet wird. Dabei fällt zunächst vor allem auf, dass sich ‚Biopolitik‘ aus zwei Be-

griffen zusammensetzt, die umfassender und damit auch ungenauer kaum sein könnten. Sind 

die ‚Politik‘ und – in noch stärkerem Maße – das ‚Leben‘ bereits aus einer begriffsphilosophi-

schen Perspektive kaum einzuhegen, verstärkt sich das Problem noch einmal deutlich, wenn 

man zur Kenntnis zu nehmen versucht, dass beide Begriffe nicht nur aus einer theoretischen, 

sondern auch historischen Perspektive sehr unterschiedlich bestimmt und benutzt worden sind. 

Man kann dies gut veranschaulichen, indem man topische Definitionen der Politik gegeneinan-

derhält, die aus unterschiedlichen Zeitaltern stammen. So bestimmt Machiavelli den Begriff 

1515 wie folgt: „Politik ist die Summe aller Mittel, die nötig sind, um zu Macht zu kommen 

und sich an der Macht zu halten und um von der Macht den nützlichsten Gebrauch zu machen.“4 

Ganz anders klingt dann, was Niklas Luhmann beinahe 400 Jahre später formuliert: 

Als ‚Politik‘ kann man jede Kommunikation bezeichnen, die dazu dient, kollektiv bindende Ent-

scheidungen durch Testen und Verdichten ihrer Konsenschancen vorzubereiten. […] Politisch ge-

meinte Kommunikation findet in den Parteien, in den Interessenverbänden, aber auch in der öffent-

lichen Verwaltung statt. Hier geht es um Interaktionen, die sich rekursiv (vorgreifend oder zurück-

greifend) an den Prozessen politischer Meinungsbildung orientieren.5 

Während sich Machiavellis Bestimmung an den Stadtstaaten der Renaissance orientiert und 

eindeutig von der Vorstellung eines individuellen Souveräns ausgeht, ist Luhmanns Politikver-

ständnis nur dann verständlich, wenn man seinen Bezug zu funktional differenzierten Gesell-

schaften, die nicht nur rechtsstaatlich organisiert sind, sondern vor allem ausgeprägte administ-

rative Apparate ausgebildet haben, mitliest. 

Die derart angedeutete historische Spezifität und Variabilität eines jeden Politikbegriffs lässt 

sich in noch größerem Ausmaß für das Konzept des ‚Lebens‘ veranschlagen, da die Frage da-

nach, was mit ‚Leben‘ gemeint ist, einerseits nicht in vergleichbar offener und direkter Weise 

diskursiv verhandelt wird wie der Begriff der Politik, für den immer schon klar ist, dass die 

 
3 Hervorragende Übersichten stellen aber beispielsweise Thomas Lemke: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 

2013 oder Petra Gehring: Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Lebens, Frankfurt am Main und 

New York, NY 2006 zur Verfügung. 
4 Zit. nach Felix Heidenreich und Gary Schaal: Einführung in die politischen Theorien der Moderne, Opladen und 

Toronto 2016, S. 20. 
5 Niklas Luhmann: Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 254. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

39 

Weise, wie er definiert wird, selbst schon politisch ist. Andererseits wird die Frage danach, was 

‚Leben‘ ist, in noch stärkerem Maße als die ‚Politik‘ in unterschiedlichen Diskurszusammen-

hängen diskutiert und bestimmt, die von alltagsweltlichen, über juristische und philosophische 

bis zu biologischen und medizinischen Kontexten reichen und die oft nur sehr schwer mitei-

nander in Einklang zu bringen sind. Dieser unübersichtlichen Gemengelage scheint auch zu 

entsprechen, dass sich die zentralen Differenzen zwischen den verschiedenen Positionen, die 

seit und im Anschluss an Foucaults Etablierung des Terms im theoretischen Diskurs zu be-

obachten sind, vor allem am Verständnis des ‚Lebens‘ festmachen lassen und in deutlich gerin-

gerem Maße vom Verständnis des ‚Politischen‘ abhängen. 

Entsprechend scheint es sinnvoll, sich der Bestimmung des Begriffs ‚Biopolitik‘ noch ein-

mal kurz zu vergewissern, bevor ich ihn mit den angekündigten Medientechnologien der Seri-

alisierung in Beziehung bringen werde, wobei ich mit dieser Beziehung auch die Hoffnung 

verbinde, den Begriff des Biopolitischen stärker zu konturieren. Blickt man also noch einmal 

auf Foucaults Definition des Begriffs, wird schnell klar, dass das Verständnis dessen, was ‚Le-

ben‘ ist, nicht nur in theoretisch-begrifflicher Hinsicht Voraussetzung für jede Definition des 

Biopolitischen ist, sondern dass überhaupt erst vor dem Hintergrund einer bestimmten Konzep-

tion, einer bestimmten historischen Konstellation des Lebens und des Lebendigen die Rede von 

Biopolitik sinnvoll wird. Dies wird allerdings von Foucaults bekanntem Diktum eher verdeckt 

als erhellt, welches die Bio-Macht im ersten Band von Sexualität und Wahrheit als die Kraft 

definiert, „leben zu machen oder in den Tod zu stoßen“, womit sie sich elegant dem „alte[n] 

Recht, sterben zu machen oder leben zu lassen [Herv. i. O.]“,6 entgegenstellen lässt. Die rheto-

rische Raffinesse der berühmten Definition ist zugleich ihre theoretische Crux, denn sie ver-

deckt zwei entscheidende Pointen der Machtanalytik Foucaults: Zum einen, dass die Bio-Macht 

keineswegs die disziplinären und souveränen Machttechnologien ablöst, wie das Zitat sugge-

riert. Und zum anderen, dass das biopolitische ‚leben‘ in ‚leben zu machen‘ auf einem anderem 

Konzept des Lebens basiert als das souveräne ‚leben‘ in ‚leben zu lassen‘. 

Den ersten Punkt stellt Foucault selbst auf der Seite, die in Sexualität und Wahrheit 1 auf 

die zitierte Definition folgt, richtig, wenn er formuliert: „Die Disziplinen des Körpers und die 

Regulierungen der Bevölkerung bilden die beiden Pole, um die herum sich die Macht zum Le-

ben organisiert hat“.7 Bio-Macht und Disziplinartechnologien stehen also nicht in Konflikt zu-

einander, sondern ergänzen sich: Erstere zielt vor allem auf den Bevölkerungskörper und auf 

den Menschen als Teil größerer Gruppen bzw. einer Masse und sucht diese zu regulieren, die 

Disziplinen wiederum wirken in Erziehungsanstalten, Militäreinrichtungen, Krankenhäusern 

und Gefängnissen auf die Individuen und ihre singulären Körper ein, um diese zu erziehen, zu 

bilden und zu formen. Beide Mächte – die Disziplinar- und die Sicherheitstechnologien – ver-

weisen aufeinander und wirken zusammen – und anders als über den Umweg individueller Kör-

per wird sich auch kaum auf die Bevölkerung im Ganzen Wirkung ausüben lassen. Zu ergänzen 

wäre allerdings noch eine dritte Technik der Regierung, die für den modernen Verwaltungsstaat 

und auch für die Implementierung biopolitischer Maßnahmen nicht ganz unerheblich sind. Die 

Rede ist von der Normativität des Rechts und seiner Festschreibung in Gesetzen sowie adminis-

 
6 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1987 (11976), S. 165. 
7 Ebd., S. 166. 



Marcus Krause 

40 

trativen Anweisungen und Vorschriften. Erst mit dieser – gegenüber den anderen beiden – äl-

testen Regierungstechnologie lässt sich das Wirken der Bio-Macht adäquat beschreiben.8 

Das Zusammenspiel dieser Machttechniken wie auch ihre historische Abfolge thematisiert 

Foucault im ersten Teil seiner Geschichte der Gouvernmentalität. Dort beschreibt er, wie sich 

aus einem „Staat der Gerichtsbarkeit“ im 15. und 16. Jahrhundert ein „Verwaltungsstaat“ ent-

wickelt, der seit dem 17. Jahrhundert die Disziplinarinstitutionen integriert und sich wiederum 

seit dem 18. Jahrhundert in einen „Regierungsstaat“ transformiert.9 Von einer Ersetzung einer 

Gesellschaftsform durch eine andere kann jedoch nicht gesprochen werden, vielmehr greift die 

jeweils historisch jüngere Herrschaftsstruktur auf die bereits bestehenden Dispositive der 

Machtausübung zurück und ordnet diese in ihre neue Architektur ein. Die moderne Form des 

Regierens hat also weder die souveränen Formen des Herrschens noch die Disziplinargesell-

schaft hinter sich gelassen, sondern ist als „Dreieck […]: Souveränität, Disziplin und gouver-

nementale Verwaltung“10 zu verstehen. Die drei Mechanismen bauen folgendermaßen aufei-

nander auf: Das „Gesetz verbietet, die Disziplin schreibt vor, und die Sicherheit hat […] die 

wesentliche Funktion, auf eine Realität zu antworten, so daß diese Antwort jene Realität auf-

hebt, auf die sie antwortet“.11 Die Gouvernementalität und ihre Sicherheitstechnologien können 

sich in ihrer vollständigen Wirksamkeit nur entfalten und auf die Bevölkerung zugreifen, weil 

auf der einen Seite bestimmte Ereignisse, Handlungen und Individuen durch die Negation des 

Gesetzes bereits aus der Gesellschaft ausgeschlossen sind und weil auf der anderen Seite ein 

genau definiertes Set an produktiven Handlungen und erwünschten Verhaltensweisen sowie ein 

diesen entsprechendes Subjekt durch die Disziplinen bereits hergestellt worden ist.12 

Die zweite Pointe, die durch Foucaults topische Definition und ihre Gegenüberstellung von 

disziplinärer und biopolitischer Machtausübung verdeckt wird, besteht darin, dass sich das Le-

ben, auf welches die Sicherheitstechnologien seit dem 19. Jahrhundert zugreifen, kategorisch 

vom Leben, welches zuvor durch die Autorität des Souveräns bedroht wurde, unterscheidet. 

Dieses neue Konzept des Lebens etabliert sich vollständig erst in der ersten Hälfte des 19. Jahr-

hunderts und ist eng mit der Entstehung solcher modernen Natur- und Humanwissenschaften 

wie der Physiologie und der Biologie sowie der in diesen entwickelten Konstruktionen von 

Normalität, aber auch mathematisch-statistischen Beschreibungen wie der Gauß’schen Kurve, 

die diese Normalität numerisch abbildbar und manipulierbar macht, sowie der Etablierung be-

stimmter Experimentalverfahren, Aufzeichnungsinstrumente und medialer Beobachtungstech-

nologien verbunden.13 Der letzte Satz deutet an, wie komplex diese Entwicklung ist und mit 

wie vielen verschiedenen epistemischen, sozialen, medialen und diskursiven Verschiebungen 

 
8 Vgl. ausführlicher zu der theoretischen Architektur und dem Zusammenwirken dieser Regierungstechnologien 

Marcus Krause: „Von der normierenden Prüfung zur regulierenden Sicherheitstechnologie: Zum Konzept der Nor-

malisierung in der Machtanalytik Foucaults“, in: Christina Bartz und ders. (Hrsg.): Spektakel der Normalisierung, 

München 2007, S. 53–75. 
9 Foucault: Geschichte der Gouvernmentalität 1, S. 164–165. 
10 Ebd., S. 161. 
11 Ebd., S. 76. 
12 Vgl. zum Verhältnis von Gouvernementalität und zeitgenössischen Subjektivitätsmodellen z. B. Torsten Junge: 

Gouvernementalität der Wissensgesellschaft: Politik und Subjektivität unter dem Regime des Wissens, Bielefeld 

2008. 
13 Vgl. hierzu den Klassiker Georges Canguilhems: Das Normale und das Pathologische, Berlin 2017 und zu 

einzelnen dieser Entwicklungen Hans-Jörg Rheinberger und Michael Hagner (Hrsg.): Experimentalisierung des 

Lebens: Experimentalsysteme in den biologischen Wissenschaften 1850/1950, Berlin 1993. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

41 

sie zusammenhängt. Mit diesen Verschiebungen hat sich Foucault bereits vor der Ausformulie-

rung seiner biopolitischen Theoreme befasst, und zwar vor allem in Die Geburt der Klinik und 

Die Ordnung der Dinge. Während sich Die Geburt der Klinik vor allem mit den Zergliederun-

gen der Anatomie, dem Verhältnis von Leben und Tod und der Entdeckung der funktionalen 

Beschreibung einzelner Organe als Voraussetzungen für die Erneuerung der Auffassung des 

Lebens befasst, wird das ‚Leben‘ in Die Ordnung der Dinge gemeinsam mit den Konzepten 

‚Arbeit‘ und ‚Sprache‘ zur ‚Quasi-Transzendentalie‘, zum zentralen Scharnierkonzept der mo-

dernen Humanwissenschaften überhaupt erhoben. Die entscheidende Veränderung, die das 

Verständnis dessen, was ‚Leben‘ ist, um 1800 erfährt, besteht laut Foucaults epistemischer Ana-

lyse darin, dass das Leben und die Lebewesen in den Raum der Geschichte eintreten, dass sie 

damit auf einen letztlich unergründbaren Ursprung verwiesen und einer ständigen Entwicklung 

ausgesetzt sind. Die prägnantesten Ausarbeitungen dieses neuen Verständnisses sind dann die 

Evolutionstheorien, die das 19. Jahrhundert von Lamarck über Darwin bis zu Haeckel promi-

nent macht. Und erst ein solches Verständnis des Lebens ermöglicht es, sich so etwas wie Bio-

politik vorzustellen, also die Idee zu entwickeln, dass das Leben sowohl der Individuen als auch 

der Gattungen manipulierbar und politisch adressierbar ist.14 

II Das Leben in Serie I: Serialisierung der Wahrnehmung 

Was hat das alles nun aber mit Serialisierung zu tun? Mehr als man auf den ersten Blick denken 

könnte. So hoffe ich zumindest. Einen ersten Hinweis auf den Zusammenhang zwischen Seri-

alisierung und der Konstruktion des Lebendigen, die der modernen Biopolitik zugrundliegt, 

gibt bereits Die Ordnung der Dinge selbst. Den Unterschied zwischen der Naturgeschichte des 

17. und 18. Jahrhunderts und der sich im 19. Jahrhundert zur Disziplin ausbildenden Biologie 

beschreibt Foucault mit Blick auf Georges Cuvier, dessen Schriften und Wirken als Anatom 

und Paläontologe er als paradigmatisch für diesen Wandel ansetzt, folgendermaßen: 

Cuvier wird eines Tages am Ende des 18. Jahrhunderts nach den Glasbehältern des Muséum d’His-

toire naturelle greifen, sie zerschlagen und die ganze klassische Konserve der tierischen Sichtbarkeit 

sezieren. […] Es handelt sich […] um das Ende der Geschichte im Sinne von Tournefort, Linné, 

Buffon, Adanson […]. Das wird auch der Anfang dessen sein, was dadurch, da die Anatomie an die 

Stelle der Einteilung, der Organismus and die Stelle der Struktur, die innere Subordination an die 

Stelle der sichtbaren Merkmale, die Serie an die Stelle des Tableaus tritt, eine tiefe Masse an Zeit in 

die alte, flache und schwarz auf weiß geschriebene Welt der Tiere und der Pflanzen zu stürzen ge-

stattet, der man erneut den Namen Geschichte geben wird. [Herv. i. O.]15 

Die Rede davon, dass die Serie an die Stelle des Tableaus im neuen geschichtlichen Verständnis 

des Lebens tritt, verweist auf den engen Zusammenhang zwischen der Bildung epistemischer 

Dinge und ihrer Darstellung. Serialität und Serialisierung kann man sowohl als eine Funktions-

weise des Lebens begreifen wie auch als mediales Instrument der biologischen Wissenschaften 

zur Repräsentation und Präsentation solcher Funktionalität, ohne dass diese beiden Bereiche 

immer deutlich unterschieden werden könnten, da sie auseinander hervorgehen. Dieser Einsicht 

 
14 Vgl. hierzu die entsprechenden Einträge in Philipp Sarasin und Marianne Sommer (Hrsg.): Evolution: Ein in-

terdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 2010, insbesondere S. 358–376 sowie zu den Beziehungen von Genealogie 

und Evolution hinsichtlich des Theoriedesigns Philipp Sarasin: Darwin und Foucault: Genealogie und Geschichte 

im Zeitalter der Biologie, Frankfurt am Main 2009. 
15 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt am Main 1974 (11966), S. 180. 



Marcus Krause 

42 

entsprechend unterscheidet Georg Toepfer in seiner Beschreibung von „Serialität als natürli-

che[m] Phänomen“ Ding- und Bildserien, wobei die Dingebene auf die material-reale Ebene 

der Natur und die Bildebene auf ihre Darstellung in den Naturwissenschaften zielt.16 Innerhalb 

dieser beiden Bereiche lassen sich dann jeweils Serienbildungen unterscheiden, die sich entwe-

der als synchrone Wiederholung einzelner Strukturen im Raum oder als diachrone Wiederho-

lung einzelner Strukturen in der Zeit beschreiben lassen. Dies lässt sich am einfachsten anhand 

zweier Bilder vor Augen stellen. Das erste Bild zeigt eine Serie verschiedener Farbmuster, die 

gleichzeitig bei verschiedenen Exemplaren einer Gattung auftreten. Das zweite Bild präsentiert 

die Stufenfolge für die Evolution des Pferdes in einem Zeitrahmen von 50 Millionen Jahren. 

Zunächst lässt sich mit Blick auf die beiden Abbildungen bereits das Grundprinzip der Serie 

beobachten und festmachen, denn sie veranschaulichen prägnant, dass sich Serialität in einem 

sehr grundsätzlichen Sinne als eine Relation von Wiederholung und Variation beschreiben 

lässt, wobei allerdings entscheidend ist, dass diese beiden Momente – also die Identität zwi-

schen den Elementen einer Serie genauso wie ihre Differenz – stets erkennbar sind und bleiben 

müssen und nicht etwa erst durch theoretische Operationen hergestellt werden müssen. So ist 

es offenkundig, dass die Form der Marienkäfer eine Abstraktion darstellt, die identisch in jedem 

der 16 Bilder wiederholt wird, damit die Unterschiede, die einen Unterschied machen sollen, 

 
16 Vgl. Georg Toepfer: „Serialität als natürliches Phänomen, Beschreibungsmodell der Biologie und Evolutions-

produkt“, in: Gerhard Scholtz (Hrsg.): Serie und Serialität: Konzepte und Analysen in Gestaltung und Wissen-

schaft, Berlin 2017, S. 11–30. 

Abbildung 1 

Abbildung 2 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

43 

also die Farbgebung und Fleckenbildung besser sicht- und identifizierbar werden. Vergleicht 

man die Abbildung mit einer Zusammenstellung von Fotos real existierender Käfer (Abb. 3), 

bemerkt man sofort, wie hilfreich diese Typisierung der Form ist, denn die Farben und Flecken 

der fotografierten Käfer sind deutlich weniger distinkt und erfordern zur Unterscheidung einen 

deutlich genaueren Blick als die typisierten Darstellungen. 

Eine noch deutlich stärkere Form der Typisierung liegt allerdings in der zweiten Abbildung vor, 

welche die Evolution des Pferdes anhand der Präsentation einzelner Knochenteile aus verschie-

denen Stadien oder Epochen dieser Entwicklung darstellen will. Auch diese Zeichnungen pro-

duzieren eine artifizielle morphologische Identität zwischen den einzelnen Elementen der Serie, 

damit deren Unterschiede deutlicher hervortreten. Die Konstruktionsleistung ist aber ungleich 

höher als in der ersten Abbildung, da die Knochen erstens zwar ikonologisch suggerieren mö-

gen, dass sie paläontologische Funde seien, tatsächlich aber lediglich imaginativ ergänzte Re-

konstruktionen der Bruchstücke von wirklichen materiellen Funden sind. Zweitens sind diese 

holistischen Fantasien von Fragmenten auch noch auf eine Weise stilisiert, dass sie einen be-

stimmten Abschnitt im eigentlich kontinuierlichen Verlauf der Evolution repräsentieren, womit 

sowohl eine Abgrenzbarkeit von Epochen als auch eine Geradlinigkeit der Entwicklung sugge-

riert wird, die dem tatsächlichen evolutiven Ablauf völlig fremd sind. Das hier zugrunde gelegte 

Abbildung 3 



Marcus Krause 

44 

Darstellungsverfahren kann gewissermaßen als Umkehrung der Technologie des Kinematogra-

phen aufgefasst werden:17 Während letztere 24 diskrete Bilder pro Sekunde so projiziert, dass 

ihre Fragmentarizität nicht mehr wahrgenommen wird und der Eindruck kontinuierlicher Be-

wegung entsteht, zerstückelt die gezeigte Graphik die Kontinuität der Evolution auf eine Weise, 

dass sie aus klar getrennten, aufeinander aufbauenden Segmenten oder Entwicklungsphasen zu 

bestehen scheint. 

Zusammenfassend sei festgehalten, dass beide Bilder auf serielle Phänomene rekurrieren, 

die sie in der biologischen Realität ausmachen zu können glauben, dass sie dabei aber gleich-

zeitig in unterschiedlich deutlichem Ausmaß ausstellen, dass ihre Konzeptionen der Wirklich-

keit auf die Konstruktivität serieller Visualisierungsverfahren verwiesen sind. Ohne auf weitere 

serielle Phänomene in den Lebenswissenschaften wie zoologische Segmentierung bzw. Modu-

larisierung oder die Sequenzbildung auf molekularer Ebene in DNA und Kohlenhydraten hin-

weisen zu müssen, sollte so bereits deutlich geworden sein, dass Serialisierung vor jeder bio-

politischen Intervention immer schon Teil aller biopolitischen Denkmuster und Eingriffe ist; 

und zwar einfachen deshalb, da sie für die Ausbildung, das Verständnis und die Darstellung des 

modernen Lebensbegriffs unabdingbar ist. Das moderne ‚Bios‘ ist ohne Serialität schlicht nicht 

vorstellbar.18 

III Das Leben in Serie II: Mechanisierung des Lebens 

Mit den erwähnten visuellen Darstellungsverfahren ist aber zugleich auch auf Medientechno-

logien und mit ihnen auf nicht natürliche, nämlich mechanische Serien und Serialisierungsphä-

nomene hingewiesen. Und es ist solche mechanische Serialität – insbesondere in Form von 

massenmedial verfassten ästhetischen Serien einerseits und industriell produzierten Produktse-

rien andererseits –, an die man wahrscheinlich zuerst denkt, wenn man den Begriff ‚Serie‘ 

hört.19 Bevor man sich aber dem politischen Impact solcher mechanischen Serien zuwendet, 

die von außen an das ‚Leben‘ herantreten, scheint es mir wichtig zu sehen, dass Serialität bereits 

eng mit dem ‚Bios‘ verbunden ist, bevor ‚Politik‘ Serialisierung in Gestalt von Industrialisie-

rung, Massenmedien und bürokratischer Datenverarbeitung sowie in Form der Mechanisierung 

von Arbeitsbedingungen, Konsum und Lebenswelt nutzt, um ‚Leben‘ zu registrieren, zu ver-

walten und zu regieren. In ihrem jüngst erschienenen Buch Serial Forms bestimmt Clare Pettitt 

Serialität als „defining form of modernity“,20 die nicht nur als ästhetische, sondern vor allem 

auch als politische, soziale und historische Kategorie zu verstehen sei. Zieht man in Betracht, 

in wie vielen Bereichen der Industrialisierung und der Massenkultur Serialisierung als Organi-

sationsprinzip und Motor der Veränderung im 19. Jahrhundert zu massiven ökonomischen, 

 
17 Vgl. zu den vielfältigen Beziehungen zwischen Biopolitik und Kino Marcus Krause: „Das Leben filmen: Zum 

Verhältnis von Biopolitik und Kinematographie“, in: Maria Muhle und Kathrin Thiele (Hrsg.): Biopolitische Kons-

tellationen, Berlin 2010, S. 143–164. 
18 Vgl. hierzu ausführlicher Matthias Bruhn und Gerhard Scholtz: Der Vergleichende Blick: Formanalyse in Natur- 

und Kulturwissenschaften, Berlin 2017; Janina Wellmann: Die Form des Werdens: Eine Kulturgeschichte der 

Embryologie, 1760–1830, Göttingen 2010. 
19 Vgl. einführend zu diesen Formaten der Serie und der Serialität als Verfahren Frank Kelleter (Hrsg.): Populäre 

Serialität: Narration – Evolution – Distinktion: Zum seriellen Erzählen seit dem 19. Jahrhundert, Bielefeld 2012; 

Elisabeth Bronfen, Christiane Frey und David Martyn (Hrsg.): Noch einmal anders: Zu einer Poetik des Seriellen, 

Berlin und Zürich 2016. Eine glänzende Übersicht bietet Simon Rothöhler: Theorien der Serie zur Einführung, 

Hamburg 2020. 
20 Clare Pettitt: Serial Forms: The Unfinished Project of Modernity, 1815–1848, Oxford 2020, S. 2. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

45 

epistemischen und soziologischen Verschiebungen geführt hat, kann man kaum anders, als dem 

zustimmen. Dabei sind Serialisierung und ihre Konsequenzen bis in die zweite Hälfte des 20. 

Jahrhunderts weitgehend kritisch beurteilt worden. Das hängt sicherlich unter anderem damit 

zusammen, dass Serialität schon im 19. Jahrhundert und insbesondere aus einer marxistischen 

Perspektive mit dem Kapitalismus und seinen negativen Auswirkungen identifiziert worden ist. 

Grundsätzlich lassen sich zwei Perspektiven auf Serialität in der industrialisierten Massenpro-

duktion einnehmen: Die eine beobachtet in erster Linie den Herstellungsprozess und die Fragen, 

wie dieser aufgeilt und modular geordnet wird und wie sich diese Serialisierung der Produktion 

in Arbeitsstrukturen sowie Fabrikorganisationen niederschlägt; die andere Perspektive beo-

bachtet vor allem die produzierten Güter und beschreibt die Veränderungen, die sich durch die 

serielle Vervielfältigung von Produkten für die Konsum- und Lebenswelt ergeben. 

Die Serialisierung der industriellen Produktion, die in ihrer Theoretisierung in Charles Bab-

bages On the Economy of Machinery and Manufactures von 1832 noch durchweg positiv be-

urteilt wird,21 hängt für Karl Marx wenig überraschend sehr eng mit der Steuerung und der 

Unterdrückung der arbeitenden Bevölkerung zusammen. In Das Kapital beschreibt Marx das 

Prinzip der Serialisierung in der Fabrik folgendermaßen: 

Ein eigentliches Maschinensystem tritt […] an die Stelle der einzelnen selbständigen Maschine, wo 

der Arbeitsgegenstand eine zusammenhängende Reihe verschiedner Stufenprozesse durchläuft, die 

von einer Kette verschiedenartiger, aber einander ergänzender Werkzeugmaschinen ausgeführt wer-

den. Hier erscheint die der Manufaktur eigentümliche Kooperation durch Teilung der Arbeit wieder, 

aber jetzt als Kombination von Teilarbeitsmaschinen.22 

Nach solch eher neutralen Analysen lässt die politische Bewertung der Folgen solcher Seriali-

sierung der Arbeitsprozesse nicht lange auf sich warten: 

Als gegliedertes System von Arbeitsmaschinen, die ihre Bewegung nur vermittelst der Transmissi-

onsmaschinerie von einem zentralen Automaten empfangen, besitzt der Maschinenbetrieb seine ent-

wickeltste Gestalt. An die Stelle der einzelnen Maschine tritt hier ein mechanisches Ungeheuer, 

dessen Leib ganze Fabrikgebäude füllt und dessen dämonische Kraft, erst versteckt durch die fast 

feierlich gemeßne Bewegung seiner Riesenglieder, im fieberhaft tollen Wirbeltanz seiner zahllosen 

eigentlichen Arbeitsorgane ausbricht.23 

Interessant ist, ohne dass ich hier näher darauf eingehen könnte, dass Marx in dem hier zitierten 

Zusammenhang nicht nur die direkten negativen Konsequenzen für die Arbeiterschaft in den 

Fabriken beschreibt, sondern auch Übergriffigkeit des Serialitätsprinzips auf andere gesell-

schaftliche Bereiche benennt. Die Beschleunigung der Produktion durch Serialisierung wirkt 

sich laut Marx auch direkt auf die „Transport- und Kommunikationsmittel“24 aus. Im Kommu-

nistischen Manifest wird diese serielle Beschleunigung dann als geschichtsphilosophisches 

Prinzip des totalen und ewigen Wandels reformuliert: 

Die Bourgeoisie kann nicht existieren, ohne die Produktionsinstrumente, also die Produktionsver-

hältnisse, also sämtliche gesellschaftlichen Verhältnisse fortwährend zu revolutionieren. […] Die 

fortwährende Umwälzung der Produktion, die ununterbrochene Erschütterung aller gesellschaftli-

 
21 Vgl. zu Babbages Serialisierungsprinzip Simon Schaffer: „Babbage’s Intelligence: Calculating Engines and the 

Factory System“, in: Critical Inquiry, Jg. 21 (1994), H. 1, S. 203–227. 
22 Karl Marx: Das Kapital 1: Der Produktionsprozess des Kapitals, (= Marx-Engels-Werke 23), Berlin 2001 

(11867), S. 400. 
23 Ebd., S. 402. 
24 Ebd. 



Marcus Krause 

46 

chen Zustände, die ewige Unsicherheit und Bewegung zeichnet die Bourgeoisepoche vor allen an-

deren aus. Alle festen eingerosteten Verhältnisse mit ihrem Gefolge von altehrwürdigen Vorstellun-

gen und Anschauungen werden aufgelöst, alle neugebildeten veralten, ehe sie verknöchern können.25 

Dass nicht nur der Liberalismus des 19. und frühen 20. Jahrhunderts solchen Wandel positiver 

beurteilt, versteht sich. Insbesondere in Theorie und Praxis des Taylorismus und des Fordismus 

findet die Serialität als Produktionsprinzip eine massive Aufwertung und Fords Model T wurde 

in den 1920er Jahren zur Ikone des Seriellen überhaupt.26 

Diese Einstellung ändert sich durch die Weltwirtschaftskrise und vor allem durch die seria-

lisierte Ermordung mehrerer Millionen Menschen in den nationalsozialistischen Lagern, die 

bekanntlich von Giorgio Agamben in seinem homo sacer-Projekt zum Paradigma moderner 

Biopolitik erhoben worden sind. Ein früher Ausdruck dieser neuen kritischen Einstellung ist 

die 1948 erstmals erschienene Studie Mechanization takes Command des Schweizer Architek-

turhistorikers Sigfried Giedion, die allerdings noch keinen Bezug zu den Vernichtungslagern 

herstellt, dafür aber in dem Kapitel „Mechanization and Death: Meat“ ausführlich den Zusam-

menhang von Biopolitik in Serialisierung anhand der industriellen Tötung in der Massentier-

haltung thematisiert. In diesem Zusammenhang versucht Giedion nachzuweisen, dass der seri-

alisierte und mechanisierte Zugriff auf das animalische Leben zum einen den Tod immer stärker 

aus dem Bewusstsein rückt und zum anderen Konsequenzen für die grundsätzliche Einstellung 

zum Leben und dem Umgang mit jeder Form des Lebendingen, auch des menschlichen Lebens, 

hat. Diese Ansicht entspricht auch der Grundthese der Untersuchung, die deswegen interessant 

ist, weil sie an die nicht-repressiven, indirekten Regierungs- und Regulierungstechnologien der 

Biopolitik anschließbar ist bzw. auf diese gewissermaßen vorausweist. Die Wirkungsweise von 

Mechanisierung und Serialisierung auf individuelle wie auch soziale Einstellungen und Hand-

lungen beschreibt Giedion im Vorwort des Buches mit dem Konzept der ‚anonymous history‘, 

womit er zu beschreiben versucht, wie die Form, Gestaltung und Bedienungsweise von Alltags- 

und Industrieobjekten unbewusste Wirkungen hervorrufen, die gravierende historische und po-

litische Folgen nach sich ziehen können. Giedion schreibt: 

In their aggregate, the humble objects of which we shall speak have shaken our mode of living to its 

very roots. Modest things of daily life, they accumulate into forces acting upon whoever moves into 

the orbit of our civilization. The slow shaping of daily life is of equal importance to the explosions 

of history; for, in the anonymous life, the particles accumulate into an explosive force. Tools and 

objects are outgrowths of fundamental attitudes to the world. These attitudes set the course followed 

by thought and action.27 

Die Grundüberzeugung, die in der hier zitierten Passage zum Ausdruck kommt, dass nämlich 

Werkzeuge und Gebrauchsgegenstände als Ausdruck gesellschaftlicher Ideologien zu verste-

hen sind und das Denken und Handeln jedes einzelnen prägen, wäre zwar sehr gut anschließbar 

an die fünfzehn Jahre später von Marshall McLuhan geprägte Beschreibung von Medien als 

 
25 Karl Marx: Das Manifest der kommunistischen Partei: Kommentierte Studienausgabe, Paderborn 2009 (11848), 

S. 69. 
26 Vgl. zur industrie- und kulturhistorischen Einordnung dieser Entwicklungen Joshua B. Freeman: Behemoth: A 

History of the Factory and the Making of the Modern World, New York, NY und London 2018; Anson Rabinbach: 

The Human Motor: Energy, Fatigue, and the Origins of Modernity, Berkeley, CA 1992. 
27 Siegfried Giedion: Mechanization Takes Command: A Contribution to Anonymous History, Minneapolis, MN 

2013, S. 3. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

47 

‚extensions of man‘,28 über Kommunikations- und Medientechnologien äußert sich Giedion 

aber leider nur sehr randständig. 

IV Das Leben in Serie III: Serien in Massenmedien 

Das ist selbstverständlich ganz anders in der kurz vor Giedions Studie erschienenen, von Hork-

heimer und Adorno vorgetragenen Dialektik der Aufklärung. Dort werden Serialität, politische 

Steuerung und Medientechnologien im engstmöglichen Sinne zusammengedacht. In der kriti-

schen Logik, welche Horkheimer und Adorno vorschlagen, schlägt das serielle Format der Pro-

duktionsbedingungen massenmedialer Kulturerzeugnisse direkt auf diese Artefakte durch, wie 

die Eröffnung der Kulturindustrie-Kapitels gleich unmissverständlich deutlich macht: 

Kultur schlägt heute alles mit Ähnlichkeit. Film, Radio, Magazine machen ein System aus. Jede 

Sparte ist einstimmig in sich und alle zusammen. Die ästhetischen Manifestationen noch der politi-

schen Gegensätze verkünden gleichermaßen das Lob des stählernen Rhythmus – […] Alle Massen-

kultur unterm Monopol ist identisch.29 

Die Kulturindustrie schaltet die Mechanisierung kapitalistischer Produktion und ihrer Arbeits-

bedingungen mit der Erholung von ihr in den massenmedialen Unterhaltungsformaten gleich 

und damit jegliche Form von Bewusstsein und jede Möglichkeit zur politischen Aufklärung 

aus. Vor dem Hintergrund solcher Kritik an den gesellschaftlichen Zu- bzw. Missständen wird 

die Serie zum Inbegriff des ‚falschen Lebens‘, zum Symbol dafür, dass aus dem Kunstwerk die 

Massenware wird: 

Für alle ist etwas vorgesehen, damit keiner ausweichen kann, die Unterschiede werden eingeschlif-

fen und propagiert. Die Belieferung des Publikums mit einer Hierarchie von Serienqualitäten dient 

nur der um so lückenloseren Quantifizierung. […] Der Schematismus des Verfahrens zeigt sich da-

ran, daß schließlich die mechanisch differenzierten Erzeugnisse als allemal das Gleiche sich erwei-

sen. Daß der Unterschied der Chrysler- von der General-Motors-Serie im Grunde illusionär ist, weiß 

schon jedes Kind, das sich für den Unterschied begeistert. Was die Kenner als Vorzüge und Nach-

teile besprechen, dient nur dazu, den Schein von Konkurrenz und Auswahlmöglichkeit zu verewi-

gen. Mit den Präsentationen der Warner Brothers und Metro Goldwyn Mayers verhält es sich nicht 

anders.30 

Die „Totalität der Kulturindustrie […] besteht in Wiederholung“31 heißt es dann einige Seite 

später, womit auch angedeutet ist, dass die unterstellte Gleichschaltung von Ökonomie und 

Kulturbetrieb mehr oder weniger zur politischen Gleichschaltung führen muss. Dass es um die 

„Kunstwerke im Zeitalter technischer Reproduzierbarkeit“ dann vielleicht doch nicht so ein-

deutig und einfach bestellt ist, hatte schon Walter Benjamin angedeutet. Und die These Hork-

heimers und Adornos, dass die massenmedialen Kulturgüter zu Fertigprodukten geworden 

seien, welche „nach kurzfristigem Gebrauch wegzuwerfen [sind] wie Konservenbüchsen“,32 

wird spätestens dann hochproblematisch, wenn die metaphorischen Konservenbüchsen im Jahr 

 
28 So bekanntlich Grundidee und Untertitel von Marshall McLuhans Klassiker Understanding Media: The Exten-

sions of Man, New York, NY 1964. 
29 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt am Main 1988 (11944), S. 128. 
30 Ebd., S. 131. 
31 Ebd., S. 144. 
32 Ebd., S. 128. 



Marcus Krause 

48 

1962 in einer New Yorker ‚Factory‘ von Andy Warhol selbst zur Hochkultur gemacht und Se-

rialität als ästhetisches Prinzip nobilitiert wird.33 

Man muss sicherlich die Argumente nicht detailliert wiederholen, die vor allem seit der post-

modernen Theoriebildung und insbesondere seitens der cultural studies den Vorbehalten der 

Kulturkritik gegenüber den seriellen Formaten der Populärkultur entgegengestellt worden 

sind,34 um behaupten zu können, dass eine Identifikation von massenmedialen Produktionsbe-

dingungen und Serialität mit minderer Qualität und politischer Repression deutlich zu kurz 

greift. Bereits Anfang der 1980er Jahre hat Umberto Eco in seiner Nobilitierung der Serie da-

rauf hingewiesen, dass Serialität vom Hexameter und Sonett über das Stillleben bis zum Me-

nuett nicht nur immer schon Teil auch der Hochkultur gewesen ist. Vor allem aber hat Eco in 

seiner nicht ganz unproblematischen „Typologie der Wiederholung“ darauf hingewiesen, dass 

ästhetische Serien nicht ohne Weiteres mit den Serien der industriellen Fertigung gleichzuset-

zen seien, da die Elemente einer ästhetischen Serie eben nicht wie die einzelnen Objekte einer 

Produktserie identisch seien.35 Dies mag zwar einleuchten, bedarf aber einer ausführlicheren 

Begründung. Hartmut Winkler hat in seinen Überlegungen zur „Technischen Reproduktion und 

Serialität“ darauf hingewiesen, dass mediale, ästhetische Serialität nicht nur anders als die in-

dustrielle Serialität operiert, sondern sich geradezu in Gegensatz zu dieser setzt, da sie auch den 

geringsten Anschein, nur mechanisch zu sein, vermeidet, um Lebendigkeit simulieren zu kön-

nen. Entsprechend muss massenmediale Serialität 

 
33 Vgl. zur kunsthistorischen Einordnung Kira van Lil: „This and this and this: Die ‚Serial Attitude‘ in der Minimal 

Art“, in: Uwe M. Schneede (Hrsg.): Monets Vermächtnis: Serie – Ordnung und Obsession, Ostfildern-Ruit 2001, 

S. 33–40. 
34 Dass sich seit diesen Debatten und der Nobilitierung der ‚Unterhaltungskultur‘ nicht nur die Konsumgesellschaft 

weiter verändert, sondern auch die Haltung gegenüber dem Populären weiter ausdifferenziert, ist aber auch klar. 

Vgl. zu diesen Entwicklungen Jeremy Gilbert: „Against the Commodification of Everything“, in: Cultural Studies, 

Jg. 22 (2008), H. 5, S. 551–566. 
35 Vgl. Umberto Eco: „Die Innovation im Seriellen“, in: ders.: Über Spiegel und andere Phänomene, München 

1988, S. 155–180. 

Abbildung 4 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

49 

als eine Strategie verstanden werden, die der mechanischen präzise entgegengesetzt ist. Filmserien, 

Fernsehserien oder periodische Sendeformen operieren mit einem Kalkül aus Konstanz und Varia-

tion. Indem sie konstante Settings innerhalb bestimmter Grenzen variieren, einzelne Elemente zu 

Variablen machen und andere als Momente der Beharrung bewußt konstant halten, umspielen sie 

den Ort, den die tatsächliche Wiederholung einnehmen würde; diese tatsächliche Wiederholung 

stellt die objektive Grenze dar, der das Spiel sich beliebig annähern, die es aber nie berühren darf.36 

Dem ist nur zuzustimmen – die identische Wiederholung ist der Tod jeder ästhetischen Serie, 

was nicht zuletzt gerade diejenigen ästhetischen Serien bezeugen, die sich der industriellen Pro-

duktserie als eines Sujets annehmen, wie dies die gezeigten Dosen Warhols tun, denn eine 

Ebene dieser ironischen Wiederholung der mechanischen Serialität auf der Künstler-Leinwand 

bilden sicherlich die minimalen Differenzen, die sich dann eben doch zwischen jedem einzelnen 

Bildelement der Serie feststellen lassen. 

Man kann dies aber auch bereits deutlich vor den audiovisuellen Beispielen, die Eco be-

schreibt und die Winkler nennt, beobachten, und zwar im Zeitungs- und Zeitschriftenwesen des 

19. Jahrhunderts. Ungefähr zu derselben Zeit, während der die Begriffe des Lebens und der 

Bevölkerung entstehen, die für das Konzept der Biopolitik maßgeblich sind, setzt sich auch die 

Presse als erstes modernes Massenmedium durch. Als wichtigste technologische Voraussetzun-

gen dieser Erfolgsgeschichte sind die Erfindungen der Lithografie (1797) und vor allem der 

Schnellpresse (1812), der Chromolithografie (1837) und schließlich der Rotationsmaschine 

(1843) zu nennen, die entweder dadurch, dass sie Druck- und Produktionsgeschwindigkeit mas-

siv erhöht oder den massenweisen Abdruck von erst monochromen, dann farbigen Bildern er-

möglicht haben, die periodische Presse allererst zu einem Massenmedium werden ließen. 

V Das Leben in Serie IV: Serialität und periodische Presse 

Serialität ist offenkundig sowohl für die Zeitung als auch für die Zeitschrift nicht nur ein äu-

ßerliches Herstellungsverfahren, sondern basales Prinzip, welches ihre Strukturen und Inhalte 

grundlegend bestimmt. Als zweites basales Konzept der Medialität lässt sich das Prinzip der 

Miszellanität nennen, womit die heterogene Mischung von journalistischen Textsorten, litera-

rischen Genres, breit gestreuten Themen und vielfältigen Wissensfeldern wie auch die Kombi-

nation solcher Texte mit diversen Bildgenres und Illustrationsformen bezeichnet sein soll.37 Mit 

diesen beiden Prinzipien – Serialität und Miszellanität – lässt sich die Presse von anderen 

Druckerzeugnissen – insbesondere dem Buch als Leitmedium der Druckgeschichte – unter-

scheiden.38 Die Heterogenität und Abwechslung des Miszellanen entspricht aber auch der von 

Winkler angesprochenen Variabilität, die für jedes serielle Format notwendig ist, will es nicht 

zur bloßen Wiederholung erstarren. Andererseits werden Vielfalt und Verschiedenheit der Bei-

träge, wie sie insbesondere für die Zeitschriften des 19. Jahrhunderts typisch sind, vom seriellen 

Format aufgefangen und stabilisiert. Auf diese Weise verfallen die Elemente der Zeitschrift 

nicht in eine chaotische Unübersichtlichkeit, was ohne das serielle Format nicht unwahrschein-

lich wäre, da die meisten Beiträge inhaltlich ja eben nicht miteinander verbunden sind. Erst die 

 
36 Hartmut Winkler: „Technische Reproduktion und Serialität“, in: Günter Giesenfeld (Hrsg.): Endlose Geschich-

ten: Serialität in den Medien, Hildesheim 1994, S. 38–45, hier: S. 44. 
37 Vgl. Daniela Gretz, Marcus Krause und Nicolas Pethes (Hrsg.): Miszellanes Lesen: Interferenzen zwischen me-

dialen Formaten, Romanstrukturen und Lektürepraktiken im 19. Jahrhundert, Hannover 2021. 
38 Vgl. zu einer theoretischen Beschreibung dieser Prinzipien James Mussell: The Nineteenth-Century Press in the 

Digital Age, Basingstoke 2012. 



Marcus Krause 

50 

serielle Wiederkehr und Wiedererkennbarkeit von Zeitschriftenformaten, von Rubriken, von 

die Lektüre steuernden Peritexten (wie Überschriften, Inhaltsverzeichnissen, Editorials usw.), 

von etablierten Weisen des Text-Bild-Arrangements, von Seitenlayout und Ausgabendesign 

produziert eine mediale Einheit, welche die heterogenen Beiträge, die sie versammelt, allererst 

lesbar werden lässt.39 

Nur durch diese serielle Stabilisierungsleistung sind die vielen Familien- und Rundschau-

zeitschriften des 19. Jahrhunderts in der Lage, ihrem eigenen Anspruch gerecht zu werden, 

nämlich einen panoramatischen Überblick über das Weltgeschehen zu geben und das ‚Leben‘ 

in seiner ganzen Vielfalt zu repräsentieren. Was man seit dem späteren 20. Jahrhundert viel-

leicht für die Ausdifferenzierung des gesamten Zeitschriftenmarktes und seine Spezialisierung 

auf Partikularinteressen behaupten kann, beanspruchen die großen Zeitschriften des 19. Jahr-

hunderts jeweils noch einzeln für sich selbst. In dieser imaginierten Totalität haben dann auch 

biopolitische Inhalte im engeren Sinne einen prominenten Ort, denn die Zeitschriften versam-

meln und popularisieren sowohl in ihren literarischen Beiträgen als auch in ihren Reportagen 

und Essays zoologische, ethnologische, biologische, anthropologische, medizinische und poli-

tische Diskurse, anhand derer sehr offensiv rassistische Einstellungen verhandelt werden und 

die Frage gestellt wird, welches Leben lebenswert ist und welches nicht.40 Auf einer weiteren 

inhaltlichen, zweiten Ebene betreiben die Magazine des 19. Jahrhunderts insofern Bevölke-

rungspolitik, als sie deutlich an und auf die soziale Gruppe gerichtet sind, an die sich biopoliti-

sche Regulierungsversuche grundsätzlich bis heute vornehmlich richten: die Familie. Die Zeit-

schriften haben und verbreiten sehr genaue Vorstellungen davon, wie eine Familie auszusehen, 

sich zu verhalten, sich fortzupflanzen, ihrer Kinder zu erziehen und wie sie insgesamt ihr Leben 

zu führen hat. Sie sind im 19. Jahrhundert genauso voll von Illustrationen und Bildern, die 

Familienidyllen, kleine Kinder und ähnliches zeigen, wie von Erzählungen und Essays, die das 

Ideal der bürgerlichen Kleinfamilie immer wieder in Szene setzen und ihre Vorteile anpreisen.41 

 
39 Vgl. Nicola Kaminski und Jens Ruchatz: Journalliteratur: Ein Avertissement (= Pfennig-Magazin zur Journal-

literatur 1), Hannover 2017. 
40 Vgl. als beispielhafte Analyse Daniela Gretz: „‚Eine große Zeitungsthat‘: Die serielle Exploration des I/inneren 

Afrika/s in populären Zeitschriften des 19. Jahrhunderts“, in: dies. und Nicolas Pethes (Hrsg.): Archiv/Fiktionen: 

Verfahren des Archivierens in Literatur und Kultur des langen 19. Jahrhunderts, Freiburg im Breisgau 2016, S. 

279–315. 
41 Vgl. ausführlicher zu Theorie und Geschichte des Familienmagazins Claudia Stockinger: An den Ursprüngen 

populärer Serialität: Das Familienblatt „Die Gartenlaube“, Göttingen 2018. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

51 

Und dadurch, dass diese Ideologeme durch das serielle Format von Zeitungen und Zeitschriften 

täglich, wöchentlich, monatlich immer wieder neu verbreitet werden, prägen sie die Vorstellung 

dessen, wie eine Familie zu leben hat, tiefgreifender als einzelne Veröffentlichungen, Mei-

nungsbekundungen oder auch politische Versuche der Einflussnahme dies vermöchten. 

Abbildung 5 Abbildung 6 

Abbildung 7 



Marcus Krause 

52 

Neben diesen beiden inhaltlichen Ebenen, auf denen biopolitische Ideologeme inszeniert, 

popularisiert sowie in hoher Frequenz und mit großer Reichweite verbreitet werden, sind noch 

mindestens drei weitere Ebenen zu nennen, auf denen das serielle Format der periodische Presse 

Regierungswirkungen entfaltet. Zunächst lässt sich Walter Benjamins Überzeugung, dass sich 

das Kino als „Übungsinstrument“ für die moderne Fabrikarbeit und die Reizüberflutung des 

Großstadtlebens beschreiben lässt, auch auf die Massenpresse des 19. Jahrhunderts übertragen. 

Der Arbeitstakt der Fabrik, die Mechanisierung der gesamten Arbeitswelt, die Beschleunigung 

des öffentlichen Lebens und die neue serialisierte Konsumwelt werden nicht nur inhaltlich in 

den Magazinen und Zeitungen aufbereitet, sondern finden auch in ihrer Präsentationsweise und 

ihrem Erscheinungsrhythmus einen Widerhall. Die periodische Presse trainiert und gewöhnt 

durch die Miszellanität, die sie auf jeder ihrer Seiten und in jeder ihrer Ausgaben präsentiert, 

einerseits sowie durch die Serialität, durch welche sie überkommene Totalitäten fragmentari-

siert und wieder neu zusammensetzt, andererseits die Rezeptionsapparate ihrer Leser*innen an 

die Industrialisierung ihrer Umwelt und die Beschleunigung ihrer Arbeits- und Lebensverhält-

nisse.42 

Damit hängt eine zweite Ebene eng zusammen, nämlich die Einübung eines bestimmten 

Zeitregimes. So hat Benedict Anderson darauf hingewiesen, wie wichtig das Ritual der Zei-

tungslektüre einerseits für die Bildung von ‚imagined communities‘ und Nationalstaaten ist und 

wie unverzichtbar es andererseits für die Synchronisierung von Tagesabläufen, Arbeitsdauer 

und Freizeit in solchen Gemeinschaften gewesen ist: 

The significance of this mass ceremony – Hegel observed that newspapers serve modern man as a 

substitute for morning prayers – is paradoxical. It is performed in silent privacy, in the lair of the 

skull. Yet each communicant is well aware that the ceremony he performs is being replicated sim-

ultaneously by thousands (or millions) of others of whose existence he is confident, yet of whose 

identity he has not the slightest notion. Furthermore, this ceremony is incessantly repeated at daily 

or half-daily intervals throughout the calendar. What more vivid figure for the secular, historically 

clocked, imagined community can be envisioned?43 

Am anderen temporalen Ende solcher alltäglichen Taktung steht die Erzeugung einer Dauer, 

die – paradoxerweise, da sie durch die Sequenzierung der Serie erzielt wird, – jener ‚durée‘ zu 

entsprechen scheint, die dann in der Lebensphilosophie Bergsons zum Inbegriff des Vitalen 

werden wird. Die serielle Verknüpfung einzelner Ausgaben, die ewige Wiederkehr des gleichen 

Layouts und derselben Rubriken produzieren den Eindruck einer Kontinuität und einen ‚flow‘ 

der Lektüre, durch welche sich die dargestellten Ideologeme in den Lesealltag einnisten und 

derart naturalisieren. In den Worten der bereits erwähnten Clare Pettitt lassen sich solche Ef-

fekte, in denen sich Zeitempfinden und Gefühlsintensitäten miteinander verbinden, auch fol-

gendermaßen zusammenfassen: 

The serial offers a model for accumulation. It can slowly build up a body of information in a way 

which invites and assumes revisiting and reflection over time, appropriating the diachronic structure 

of the ongoing ‚run‘ to create pools of sentiment and significance around particular topics. Seriality 

 
42 So könnte man im Anschluss an Walter Benjamins Thesen im ‚Kunstwerk-Aufsatz‘ und seinen in „Der Autor 

als Produzent“ angestellten Überlegungen zur Medialität der Zeitung formulieren. Vgl. zusammenfassend zu Ben-

jamins Medientheorie Christian Schulte (Hrsg.): Walter Benjamins Medientheorie, Konstanz 2005. 
43 Benedict Anderson: Imagined Communities: Reflections on the Origin and spread of Nationalism, London 2006, 

S. 35. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

53 

can become a means of ‚active time-keeping‘. These serial constructions take on a sentimental life 

through reproduction and repetition.44 

Als drittes und nach dem Training des Wahrnehmungsapparats sowie der Einübung von 

Zeitregimen letztes formales Element der Verhaltenssteuerung sei auf eine Formatierung des 

Begehrens hingewiesen, die sich vor allem in Reklameanzeigen aber auch im Zusammenspiel 

zwischen diesen und den redaktionellen Inhalten von Zeitschriften und Zeitungen entfaltet. Die 

periodische Presse des 19. Jahrhunderts ist das erste Massenmedium, welches derart seine Re-

zipient*innen in die neue Konsumkultur einführt und ihnen die industriell verfertigten Pro-

duktserien vorführt.45 Die ersten Vermittlungsinstitute und Werbeagenturen werden in den 

1850er Jahren gegründet. Ihre Bedeutung sowie die Bedeutung der Reklame für die Finanzie-

rung der periodischen Presse nimmt in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts immer weiter 

zu. Motor dieser Entwicklung sind neben den Modezeitschriften auch die Familien- und Rund-

schauzeitschriften, die sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts zu Lifestyle-Magazinen weiter-

entwickelten, die das ‚Leben‘ dann auch gerne in ihrem Titel tragen: 

VI Das Leben in Serie V: Die Zeitschrift Das Leben 

Blickt man – dies nur zum Abschluss der hier präsentierten Serie von Serien und zur kurzen 

Illustration einiger der vorangestellten Thesen – in eines dieser Magazine, z. B. in die erste 

Ausgabe von Das Leben, welches von 1923 bis 1935 erschien, bemerkt man schnell, auf wie 

vielen verschiedenen Ebenen bereits in einem solch eher schlichtem Unterhaltungsmagazin sich 

biopolitische Motive verschalten. So findet sich in dem Heft selbstverständlich Werbung, die 

zu einem bestimmten Lebensstil aufruft und diesen mit dem Verzehr bzw. Kauf von Manegold-

Likör identifiziert (Abb. 11). Aber es gibt auch solche Anzeigen, die sich auf rein physische 

Schönheitsideale beziehen und zu einer Disziplinierung des Körpers aufrufen, wie diese Hüft- 

 
44 Pettitt: Serial Forms, S. 252. 
45 Vgl. zur medienhistorischen Einordnung dieser Entwicklung Georg Jäger: „Das Zeitschriftenwesen“, in: ders. 

(Hrsg.): Geschichte des deutschen Buchhandels im 19. und 20. Jahrhundert 2: Das Kaiserreich 1871–1918, Frank-

furt am Main 2003, S. 368–389. 

Abbildung 8 

Abbildung 9 

Abbildung 10 

 



Marcus Krause 

54 

und Herrengürtel der Firma Gentil (Abb. 12). Schließlich liefert dasselbe Heft auch ein Beispiel 

für die frühe Medizinisierung oder Pharmakolisierung der Gesellschaft, wenn es mit „Biocitin“ 

ein Wundermittel anpreist, welches die Lebenskraft in nahezu allen Bereichen zu erhöhen 

scheint (Abb. 13). 

Eine Vielzahl an biopolitischen Bezügen lässt sich auch an den redaktionellen Inhalten festma-

chen. Als Beispiele seien hier aber nur drei genannt. So informiert die folgende Bildreihe recht 

eindeutig darüber, was die Frau bzw. Hausfrau zu tun hat und welche schlimmen Konsequenzen 

drohen, wenn sie das ihr anvertraute Haus verlässt (Abb.14). Recht eindeutige und problemati-

sche Genderzuschreibungen finden sich dann auch bei der Inszenierung des Sexualitätsdispo-

sitivs der Jahrhundertwende in der orientalistisch gewürzten Erzählung über die „Harems-

Abbildung 11 Abbildung 12 

Abbildung 13 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

55 

prinzessin“ (Abb. 15). Der dort bereits mehr als deutlich installierte rassistische Diskurs findet 

sich dann schließlich in der Geschichte über den „Urwaldspuk“ bis zum Exotismus des Kanni-

balismus und der Sklaverei ausgeweitet (Abb. 16). 

Dass solcher Exotismus Programm ist, wird bereits im Editorial des Magazins deutlich, in 

dem die Herausgeber geradezu voraussetzen, dass das wirkliche Alltags- und Arbeitsleben ihres 

Publikums so trist und traurig ist, dass es der Kompensation, dass sein Leben so wenig lebens-

wert ist, dass es des ‚Lebens‘ in Magazinform bedarf. Solche Kompensation führt zu rhetori-

schen Wucherungen und einer Proliferation des Lebensbegriffs, vor dem Hintergrund derer 

man aufhören sollte, weiter über das das ‚Leben‘ in Das Leben zu schreiben, denn die Seriali-

sierung des Lebens verfährt hier inflationär, das Wort ‚Leben‘ wird auf den zwei Seiten des 

Editorials nicht weniger als dreißig Mal genannt: 

Abbildung 14 Abbildung 15 Abbildung 16 

Abbildung 17 



Marcus Krause 

56 

LITERATURVERZEICHNIS 

Anderson, Benedict: Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nation-

alism, London 2006. 

Bartz, Christina und Marcus Krause (Hrsg.): Spektakel der Normalisierung, München 2007. 

Bronfen, Elisabeth, Christiane Frey und David Martyn (Hrsg.): Noch einmal anders: Zu einer 

Poetik des Seriellen, Berlin und Zürich 2016. 

Bruhn, Matthias und Gerhard Scholtz: Der Vergleichende Blick: Formanalyse in Natur- und 

Kulturwissenschaften, Berlin 2017. 

Canguilhem, Georges: Das Normale und das Pathologische, Berlin 2017. 

Eco, Umberto: „Die Innovationen im Seriellen“, in: ders.: Über Spiegel und andere Phäno-

mene, München 1988, S. 155–180. 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt am Main 1974 (11966). 

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität 1: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, 

Frankfurt am Main 2004. 

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität 2: Die Geburt der Biopolitik, Frankfurt 

am Main 2004. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1987 

(11976). 

Freeman, Joshua B.: Behemoth: A History of the Factory and the Making of the Modern World, 

New York, NY und London 2018. 

Gehring, Petra: Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Lebens, Frankfurt am Main 

und New York, NY 2006. 

Giedion, Siegfried: Mechanization Takes Command: A Contribution to Anonymous History, 

Minneapolis, MN 2013. 

Gilbert, Jeremy: „Against the Commodification of Everything“, in: Cultural Studies, Jg. 22 

(2008), H. 5, S. 551–566. 

Gretz, Daniela, Marcus Krause und Nicolas Pethes (Hrsg.): Miszellanes Lesen: Interferenzen 

zwischen medialen Formaten, Romanstrukturen und Lektürepraktiken im 19. Jahrhundert, 

Hannover 2021. 

Gretz, Daniela: „‚Eine große Zeitungsthat‘: Die serielle Exploration des I/inneren Afrika/s in 

populären Zeitschriften des 19. Jahrhunderts“, in: dies. und Nicolas Pethes (Hrsg.): Ar-

chiv/Fiktionen: Verfahren des Archivierens in Literatur und Kultur des langen 19. Jahrhun-

derts, Freiburg im Breisgau 2016, S. 279–315. 

Hacking, Ian: „Biopower and the Avalanche of Printed Numbers“, in: Humanities in Society, 

Jg. 5 (1982), S. 279–295. 

Hacking, Ian: The Taming of Chance, Cambridge 1990. 

Heidenreich, Felix und Gary Schaal: Einführung in die politischen Theorien der Moderne, Op-

laden und Toronto 2016. 

Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt am Main 1988 

(11944). 

Jäger, Georg: „Das Zeitschriftenwesen“, in: ders. (Hrsg.): Geschichte des deutschen Buchhan-

dels im 19. und 20. Jahrhundert 2: Das Kaiserreich 1871–1918, Frankfurt am Main 2003, 

S. 368–389. 



Biopolitik und Medientechnologien. Zur Serialisierung des Lebens in der Moderne 

57 

Junge, Torsten: Gouvernementalität der Wissensgesellschaft: Politik und Subjektivität unter 

dem Regime des Wissens, Bielefeld 2008. 

Kaminski, Nicola und Jens Ruchatz: Journalliteratur: Ein Avertissement (= Pfennig-Magazin 

zur Journalliteratur 1), Hannover 2017. 

Kelleter, Frank (Hrsg.): Populäre Serialität: Narration – Evolution – Distinktion: Zum seriellen 

Erzählen seit dem 19. Jahrhundert, Bielefeld 2012. 

Krause, Marcus: „Das Leben filmen: Zum Verhältnis von Biopolitik und Kinematographie“, 

in: Maria Muhle und Kathrin Thiele (Hrsg.): Biopolitische Konstellationen, Berlin 2010, S. 

143–164. 

Krause, Marcus: „Von der normierenden Prüfung zur regulierenden Sicherheitstechnologie: 

Zum Konzept der Normalisierung in der Machtanalytik Foucaults“, in: Christina Bartz und 

ders. (Hrsg.): Spektakel der Normalisierung, München 2007, S. 53–75. 

Lemke, Thomas: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2013. 

Link, Jürgen: Versuch über den Normalismus: Wie Normalität produziert wird, Göttingen 

2006. 

Luhmann, Niklas: Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt am Main 2002. 

Marx, Karl: Das Kapital 1: Der Produktionsprozess des Kapitals, (= Marx-Engels-Werke 23), 

Berlin 2001 (11867). 

Marx, Karl: Das Manifest der kommunistischen Partei: Kommentierte Studienausgabe, Pader-

born 2009 (11848). 

McLuhan, Marshall: Understanding Media: The Extensions of Man, New York, NY 1964. 

Mussell, James: The Nineteenth-Century Press in the Digital Age, Basingstoke 2012. 

Pettitt, Clare: Serial Forms: The Unfinished Project of Modernity, 1815–1848, Oxford 2020. 

Rabinbach, Anson: The Human Motor: Energy, Fatigue, and the Origins of Modernity, Berke-

ley, CA 1992. 

Rheinberger, Hans-Jörg und Michael Hagner (Hrsg.): Experimentalisierung des Lebens: Expe-

rimentalsysteme in den biologischen Wissenschaften 1850/1950, Berlin 1993. 

Rothöhler, Simon: Theorien der Serie zur Einführung, Hamburg 2020. 

Sarasin, Philipp und Marianne Sommer (Hrsg.): Evolution: Ein interdisziplinäres Handbuch, 

Stuttgart 2010. 

Sarasin, Philipp: Darwin und Foucault: Genealogie und Geschichte im Zeitalter der Biologie, 

Frankfurt am Main 2009. 

Schaffer, Simon: „Babbage’s Intelligence: Calculating Engines and the Factory System“, in: 

Critical Inquiry, Jg. 21 (1994), H. 1, S. 203–227. 

Schulte, Christian (Hrsg.): Walter Benjamins Medientheorie, Konstanz 2005. 

Stockinger, Claudia: An den Ursprüngen populärer Serialität: Das Familienblatt „Die Garten-

laube“, Göttingen 2018. 

Toepfer, Georg: „Serialität als natürliches Phänomen, Beschreibungsmodell der Biologie und 

Evolutionsprodukt“, in: Gerhard Scholtz (Hrsg.): Serie und Serialität: Konzepte und Analy-

sen in Gestaltung und Wissenschaft, Berlin 2017, S. 11–30. 

van Lil, Kira: „This and this and this: Die ‚Serial Attitude‘ in der Minimal Art“, in: Uwe M. 

Schneede (Hrsg.): Monets Vermächtnis: Serie – Ordnung und Obsession, Ostfildern-Ruit 

2001, S. 33–40. 



Marcus Krause 

58 

Wellmann, Janina: Die Form des Werdens: Eine Kulturgeschichte der Embryologie, 1760–

1830, Göttingen 2010. 

Winkler, Hartmut: „Technische Reproduktion und Serialität“, in: Günter Giesenfeld (Hrsg.): 

Endlose Geschichten: Serialität in den Medien, Hildesheim 1994, S. 38–45. 

BILDNACHWEISE 

Abbildung 1: Francisco J. Ayala und John A. Kiger: Modern Genetics, Menlo Parks, CA 1980, 

S. 608. 

Abbildung 2: O. C. Marsh: „Recent Polydactyl Horses“, in: American Journal of Science, Jg. 

XLIII (1892), S. 339–355, hier: S. 355. 

Abbildung 3: Christoph Benisch: „Färbungsvariabilität bei den Coccinellidae“, in: Kerbtier, 

https://www.kerbtier.de/cgi-bin/deFarbvarCoccinellidae.cgi#Subcoccinella-vigintiquatuor-

punctata, zuletzt aufgerufen am 15.08.2022. 

Abbildung 4: Andy Warhol: Campbell’s Soup Cans (1962), in: MoMA, 

https://www.moma.org/collection/works/79809, zuletzt aufgerufen am 15.08.2022. 

Abbildung 5: Die Gartenlaube: Familienblatt Nr. 1 (1853), S. 1. 

Abbildung 6: Die Gartenlaube: Familienblatt Nr. 1 (1853), S. 2. 

Abbildung 7: Daheim XIV/12 (22. Dezember 1877: Weihnachtsnummer des Daheim), S. 177. 

Abbildung 8: Life I/2 (11.01.1883), Cover. 

Abbildung 9: Das Leben I/2 (1823/1824), Cover. 

Abbildung 10: Life I/1 (23.11.1936), Cover. 

Abbildung 11:  Das Leben I/4 (1823/1824), Innenseite des Covers. 

Abbildung 12:  Ebd., S. II. 

Abbildung 13: Ebd., S. IX. 

Abbildung 14: Ebd., S. 342. 

Abbildung 15:  Ebd., S. 365. 

Abbildung 16:  Ebd., S. 377. 

Abbildung 17:  Ebd., [o. S.]. 

 

https://www.kerbtier.de/cgi-bin/deFarbvarCoccinellidae.cgi#Subcoccinella-vigintiquatuorpunctata
https://www.kerbtier.de/cgi-bin/deFarbvarCoccinellidae.cgi#Subcoccinella-vigintiquatuorpunctata
https://www.moma.org/collection/works/79809


 

 

Teil II: 

(Alternative) Geschichte(n) der Biopolitik 

 





 

61 

ROYA HAUCK (Würzburg) 

Am Gängelband des Vaters. (Anti-)Biopolitische Beziehungen 

in Grosses Der Genius und Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre 

Und wozu wenden wir diese von uns selbst gewählte Unabhängigkeit anders an, als den Menschen 

zu studiren, den wir zu seiner Glückseligkeit, auch wider seinen Willen zu leiten vorhaben? 

[Herv. R. H.]1 

In Carl Grosses Roman Der Genius. Aus den Papieren des Marquis C* von G** (1791–1795) 

ist es der Protagonist Don Karlos, der im ersten Teil des Werks von einer ihm noch unbekannten 

„große[n] Verbindung durch ganz Spanien“ spricht, „welche selbst über die Handlungen des 

Privatstandes wacht [Herv. R. H.]“.2 Sein durch „eine unsichtbare Hand“ geführtes Leben, so 

scheint es ihm, sei „in ihren schrecklichen Archiven berechnet“ worden.3 Dass „gewisse[ ] Un-

bekannte[ ]“, so Karlos, „über die halbe Menschheit unsichtbar wachen“4 und derart Leben or-

ganisiert wird, liest sich als Reflexion und Attribuierung der aufkommenden Biopolitik im 18. 

Jahrhundert: „Die alte Mächtigkeit des Todes, in der sich die Souveränität symbolisierte, wird 

nun überdeckt durch die sorgfältige Verwaltung der Körper und die rechnerische Planung des 

Lebens [Herv. R. H.]“.5 

Michel Foucault beschreibt im fünften Kapitel von Der Wille zum Wissen den historischen 

Wandel der „Macht zum Leben seit dem 17. Jahrhundert“ über einen Umschlagspunkt „um die 

Mitte des 18. Jahrhunderts“.6 Die sich in diesem Zeitraum vollziehende Entwicklung der Macht 

zum Leben etabliert sich in „zwei Hauptformen“, was allerdings nicht bedeutet, dass sich diese 

als „Gegensätze“ herauskristallisieren. Vielmehr spricht Foucault von „durch ein Bündel von 

Zwischenbeziehungen verbundene[n] Pole[n] [Herv. R. H.]“.7 So heißt es: „Die Disziplinen 

des Körpers und die Regulierungen der Bevölkerung bilden die beiden Pole, um die herum sich 

die Macht zum Leben organisiert hat.“8 Die Transformation gipfelt in der bekannten Klausel: 

„[D]as alte Recht, sterben zu machen oder leben zu lassen [,] wurde abgelöst von einer Macht, 

leben zu machen oder in den Tod zu stoßen [Herv. i. O.]“.9 

 
1 Carl Grosse: Der Genius: Aus den Papieren des Marquis C* von G**, Frankfurt am Main 1984 (11982), S. 577–

578. 
2 Ebd., S. 85. 
3 Ebd., S. 7. 
4 Ebd., S. 8. 
5 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 (11976), S. 167. 
6 Ebd., S. 166. 
7 Ebd. 
8 Ebd. 
9 Ebd., S. 165. Das zu Tage tretende Denkschema wäre mit Giorgio Agamben anders zu fassen, da bei ihm souve-

räne und biopolitische Macht ineinander fallen: „Man kann sogar sagen, daß die Produktion eines biopolitischen 

Körpers die ursprüngliche Leistung der souveränen Macht ist. In diesem Sinne ist die Biopolitik mindestens so 

alt wie die souveräne Ausnahme. Indem der moderne Staat das biologische Leben ins Zentrum seines Kalküls 



Roya Hauck 

62 

Dadurch, dass sich innerhalb des biopolitischen Systems Disziplinartechniken einbinden las-

sen und es so zu einer verbundenen Polarität kommt – hier lassen sich die ausgewählten Rom-

anbeispiele gegen Foucault lesen –, schreibt sich der Souverän heimlich wieder ein.10 Im We-

sentlichen liefern die beiden Romane – dies soll im Folgenden gezeigt werden – Beispiele für 

eine Kontinuitätsthese, die Martin Weiß als Lesart benennt:11 die Fortführung bzw. das unsicht-

bare (Wieder-)Aufgehen souveräner Macht im biopolitischen Regulieren und Disziplinieren.12 

Um die ‚verbundene Polarität‘ plastisch werden zu lassen, wähle ich die Metapher des Gän-

gelbands als Veranschaulichung, die eine doppelte Lesart in sich vereint: Zum einen steht sie 

für einen lebenssichernden, biopolitischen Eingriff, der trotz Kontrolle durch die charakteristi-

sche ‚Steigerung des Lebens‘13 ein repressives Movens ausschließt; zum anderen erweist sie 

sich als gleichsam rückläufiges Modell, das das ‚alte Recht‘ der autoritären Zucht rehabilitiert. 

In diesem historischen Rahmen „gesellschaftlicher Transformationsprozesse“,14 manifestiert 

sich ein (anti-)biopolitisches Wechselspiel.15 Dieses Spannungsverhältnis findet sich als litera-

rische Reflexion nicht nur in Grosses Roman, sondern auch in Goethes Wilhelm Meisters Lehr-

jahre (1795/1796). Die Protagonisten beider Romane treffen auf sektenähnliche Gruppen, die 

sie wie am Gängelband führen und so direkt in das Leben der ‚Jünglinge‘ eingreifen. Wie sich 

dies genau ausgestaltet, soll sich in der folgenden Analyse zeigen. 

I Das Gängelband als Metapher 

Um die Bedeutung der Gängelband-Metapher zu greifen, sei zuvorderst auf den Literalsinn des 

Gängelbands eingegangen. Bei Johann Christoph Adelung finden sich für „dasjenige Band, 

woran man die Kinder […] gehen lehret“ auch die Synonyme Führband, Leitband, Laufband 

und Laufzaum.16 Unter dem Lemma Zaum ist bei Adelung zu lesen: 

In der gewöhnlichsten Bedeutung ist der Zaum die Verbindung von Bändern oder Riemen, welche 

einem Pferde um den Kopf gelegt werden, es vermittelst derselben zu lenken. […] Wegen einiger 

 
rückt, bringt er bloß das geheime Band wieder ans Licht, das die Macht an das nackte Leben bindet, und knüpft 

auf diese Weise […] an das Unvordenkliche der arcana imperii an [Herv. i. O.]“. (Giorgio Agamben: Homo sacer: 

Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt am Main 2002 (11995), S. 16.) 
10 Zusammenfassend können beide, Souveränitäts- und Disziplinarmacht unter die „juridisch-diskursive“ Macht 

subsumiert werden. (Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 102.) 
11 Martin Weiß sieht bei Foucault die Lesart einer „Möglichkeit […], die Bio-Macht auch als ‚Ergänzung‘ der 

Souveränität zu verstehen, was einer Kontinuitätsthese das Wort reden würde“. (Martin Weiß: „Subjektivität und 

Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, in: Phänomenologische Forschungen (2007), S. 163–191, 

hier: S. 166.) 
12 Nach Foucault ist „die Ära einer ‚Bio-Macht‘“ charakterisiert durch „verschiedenste Techniken zur Unterwer-

fung der Körper und zur Kontrolle der Bevölkerung“ (Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 167). 
13 Vgl. ebd., S. 163. 
14 Andreas Folkers und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, S. 7–

61, hier: S. 13. 
15 „Zwischen den beiden Polen dieser Technologie staffelt sich eine ganze Serie verschiedener Taktiken, die in 

wechselnder Proportion das Ziel der Körperdisziplin mit dem der Bevölkerungsregulierung kombinieren“. 

(Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 174.) 
16 Vgl. Lemma „Das Gängelband“, in: Johann Christoph Adelung: Versuch eines vollständigen grammatisch-kri-

tischen Wörterbuches Der Hochdeutschen Mundart, mit beständiger Vergleichung der übrigen Mundarten, be-

sonders aber der Oberdeutschen Theil 1–5, Leipzig 1774–1786, Bd. 2 (F–K), Sp. 398, hier: Sp. 398. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

63 

Ähnlichkeit wird in manchen Gegenden auch das Leit- oder Gängelband der Kinder der Zaum, oder 

Leitzaum genannt. […] Figürlich, ein Mittel der Einschränkung [Herv. R. H.].17 

Im Eintrag zum Führband ist wiederum zu lesen, dass dieses „dasjenige Band [beschreibt], 

woran man die Kinder, so lange sie noch nicht gehen können, führet oder leitet“.18 Der Begriff 

des Zaums scheint in Bezug auf die Laufhilfe für Kinder schon früher verwendet worden zu 

sein; im Zedler findet sich kein Eintrag zum Gängelband, dafür einer zum Lauff-Zaum, in wel-

chem es heißt: 

Lauff-Zaum ist ein von Garn, Wolle, Seide oder Leder geflochtener Brust-Bund, so um den Ober-

Leib geschnüret werden kann, hat zwey lange gedoppelte Flügel, und wird denen kleinen Kindern 

um den Leib gemachet, woran man selbige in dem Lauffen führen kann.19 

Die zeitgenössische Band- bzw. Leinenkonstruktion fungiert zum einen als Hilfsmittel, das zum 

Schutz vor dem Fall des Kindes von der elterlichen Hand gehalten und gesteuert wird, um „das 

Leben zu sichern“.20 Auf der anderen Seite – oben vor allem in der figürlichen Bedeutung als 

Mittel zur Einschränkung aufgeführt –, erwächst aus der Bebänderung am Körper gleichsam 

ein disziplinierendes Moment,21 das dem Hilfsmittel innewohnt. Genau auf dieser Seite des 

‚Pols‘ – dies ist mein führendes Argument – rehabilitiert sich der Souverän mit seinen steuern-

den Repressionsmaßnahmen als Puppenspieler, der die Drähte zieht. Die Differenz zwischen 

Vormundschaft und Unmündigkeit, die dem ‚alten Recht‘ entspringt, scheint offenkundig 

durch. Als Hilfsvorrichtung, um auf einen Körper kontrollierend – und zwar gleichermaßen 

schützend und züchtigend – einzuwirken, bietet sich das Gängelband als (anti-)biopolitische 

Metapher an. 

Gerade im übertragenen Sinne ist die Anwendungspraxis des Konstrukts von einer höheren 

Position aus – und wie beim Operieren einer Marionette oder Maschine „von außen“22 – be-

deutsam. Die (Anti-)Biopolitik zeigt sich in den Romanen zuvorderst in den Vater-Sohn-Be-

ziehungen der Protagonisten.23 Ein symbolischer Vater waltet mit unsichtbarer Hand24 und 

scheint zu wissen, was für seinen Zögling das Beste sei. Das führend-sichernde Gängelband 

 
17 Lemma „Der Zaum“, in: Adelung: Versuch eines vollständigen grammatisch-kritischen Wörterbuches, Bd. 4 

(Seb–Z), Sp. 339–340; hier: Sp. 393. 
18 Lemma „Das Führband“, in: Adelung: Versuch eines vollständigen grammatisch-kritischen Wörterbuches, Bd. 

2 (F–K), Sp. 338, hier: Sp. 338. 
19 Lemma „Lauff-Zaum“, in: Johann Heinrich Zedler: Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaf-

ten und Künste in 64 Bde. und 4 Bde. Suppl., Halle 1732–1754, Bd. 16, Sp. 1050, hier: Sp. 1050. 
20 „Eine Macht [Bio-Macht] aber, die das Leben zu sichern hat, bedarf fortlaufender, regulierender und korrigie-

render Mechanismen“. (Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 171–172.) 
21 Es ist die Disziplinarmacht, die sich hier niederschlägt, deren Macht-Modus sich auszeichnet durch „Methoden, 

welche die peinliche Kontrolle der Körpertätigkeiten und die dauerhafte Unterwerfung ihrer Kräfte ermöglichen 

und sie gelehrig/nützlich machen“. (Michel Foucault: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, 

Frankfurt am Main 2020 (11976), S. 175.) 
22 Bernhard J. Dotzler: Papiermaschinen: Versuch über Communication & Control in Literatur und Technik, Ber-

lin 1996, S. 58. 
23 Interessant wäre es an der Stelle sicher, einen Blick auf die Foucault’sche Pastoralmacht zu werfen, da die 

innerliterarischen Vaterinstanzen mitunter sakralisiert werden. Die Vater-Sohn-Figuration läuft in den Texten ana-

log zum Meister-Schüler-Verhältnis. (Vgl. Linda Simonis: „Esoterische Bildung: Suchende Schüler und ihre Lehr-

meister bei den Freimaurern, esoterischen Bünden und im Geheimbundroman des 18. Jahrhunderts“, in: Almut-

Barbara Renger (Hrsg.): Meister und Schüler in Geschichte und Gegenwart: Von Religionen der Antike bis zur 

modernen Esoterik, Göttingen 2012, S. 285–303.) 
24 Vgl. Stefan Andriopoulos: „Unsichtbare Hand“, in: Claudia Benthien, Ethel Matala de Mazza und Uwe Wirth 

(Hrsg.): Handbuch Literatur und Ökonomie, Berlin und Boston, MA 2019, S. 299–301. 



Roya Hauck 

64 

transformiert sich als Extension of Men25 zum steuernden Faden und zum fesselnden Seil. Der 

alte Souverän tritt als zweiter Vater (wieder) hervor. Die in den literarischen Geheimbünden 

zum Vorschein kommende Patria Potestas kennzeichnet ein puppenspielergleiches, maschi-

nelles Regieren,26 das sich durch ein entsprechendes Mehr-Wissen auszeichnet. Der Zweck des 

Zugriffs spielt zunächst keine Rolle, denn letztlich liegt die ambivalente Gängelbandstruktur27 

einzig in ihrer doppelten Funktion des Machtzugriffs, der sich in den Textbeispielen als Len-

kung der Protagonisten manifestiert.28 

II Zur (Anti-)Biopolitik des Geheimbundwesens 

Die zuvor beschriebene Konfiguration des Gängelbands veranschaulicht in den beiden Zeitro-

manen mit ‚geheimbundartigen Strukturen‘29 ein machttechnisches Phänomen des ausgehenden 

18. Jahrhunderts in nuce: Es ist das Geheimbundwesen,30 welches, „für den absolutistischen 

Staat [als] außerstaatliche Interessensphäre“31 geltend, nur indirekt Einfluss nehmen kann. Das 

unsichtbare System entzieht sich absolutistischer Repression und führt sie zugleich wieder 

ein.32 Die Ordenspraxis der Illuminaten, zunächst Perfektibilisten33 genannt, kennzeichnet an 

der Oberfläche ein biopolitisches Verwalten: Im Fokus liegt der aufklärerische Perfektibilitäts-

gedanke, der sich in einem verwalteten, optimierten, (um-)erzogenen ‚ganzen Menschen‘ nie-

derschlagen soll. Der Wissensdrang um seine Beschaffenheit, der sich in der sich etablierenden 

Pädagogik, der aufkommenden Psychologie, im Allgemeinen in der Anthropologie zeigt,34 

 
25 Diesen ahistorischen Begriff, der die menschliche Körpererweiterung durch ein Medium beschreibt, entlehne 

ich Marshall McLuhan: Understanding Media: The Extensions of Man, New York, NY 1964. 
26 Dass die Goethezeit vom aufkommenden Maschinenwesen geprägt ist, stellt keine neue Erkenntnis dar. (Vgl. 

Dotzler: Papiermaschinen, S. 43-44.) Bezeichnend spricht Foucault in Überwachen und Strafen von „der Mecha-

nik einer Dressur“. (Foucault: Überwachen und Strafen, S. 232.) 
27 Vgl. in Bezug auf die ambivalente „Bewertung des Bundes“ aus Sicht der Protagonisten Michael Titzmann: 

„Strukturen und Rituale von Geheimbünden in der Literatur um 1800 und ihre Transformation in Goethes Wilhelm 

Meisters Lehrjahre“, in: Wolfgang Lukas und Claus-Michael Ort (Hrsg.): Anthropologie der Goethezeit: Studien 

zur Literatur und Wissensgeschichte, Berlin und Boston, MA 2012, S. 195–222, hier: S. 207. 
28 Dotzler attestiert dem Genre des Bildungsromans als „Gegenstand immer auch Lenkungsmanöver“. (Dotzler: 

Papiermaschinen, S. 39.) 
29 Vgl. Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 198. 
30 Der enorme Zulauf und das rasche Erstarken geheim agierender Organisationen brachten bald politische Rest-

riktionen und 1784/85 gar das Verbot des Illuminatenordens mit sich. So genannte ‚Enthüllungsschriften‘ führten 

im ausgehenden 18. Jahrhundert schließlich immer mehr zur kollektiven Furcht vor einer geheimen Steuerung aus 

dem Untergrund. (Vgl. Michael Voges: Aufklärung und Geheimnis: Untersuchungen zur Vermittlung von Litera-

tur- und Sozialgeschichte am Beispiel der Aneignung des Geheimbundmaterials im Roman des späten 18. Jahr-

hunderts, Tübingen 1987, S. 110–111.) 
31 Reinhart Koselleck: Kritik und Krise: Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt, Frankfurt am Main 

1973, S. 52–53. 
32 Zu erkennen ist dies ganz eklatant in der visuellen Darstellung der illuminatischen Ordenshierarchie. Vgl. o. V.: 

Nachtrag von weitern Originalschriften, welche die Illuminatensekte überhaupt, sonderbar aber den Stifter der-

selben Adam Weishaupt, gewesenen Professor zu Ingolstadt betreffen, und bey der auf dem Baron Bassusischen 

Schloß zu Sandersdorf, einem bekannten Illuminaten-Neste, vorgenommenen Visitation entdeckt, sofort auf Chur-

fürstlich höchsten Befehl gedruckt, und zum geheimen Archiv genommen worden sind, um solche jedermann auf 

Verlangen zur Einsicht vorlegen zu lassen: Zwo Abtheilungen, München 1787, S. 32. 
33 Vgl. Martin Muslow: „Weishaupt, Adam“, in: Verfasser-Datenbank, https://www.degruyter.com/database/ 

VDBO/entry/vdbo.killy.7194/html, zuletzt aufgerufen am 28.03.2022. Symptomatisch sind auch Werktitel Weis-

haupts wie etwa Geschichte der Vervollkommnung des menschlichen Geschlechts (1788) und Ueber Wahrheit und 

sittliche Vollkommenheit (1793). 
34 Die Anthropologie stellt seit Ende des 18. Jahrhunderts ein Bündel von Wissensfeldern mit „großer disziplinärer 

Streuung von Medizin […] über Psychologie, bis hin zu Philosophie […]“ (Johannes F. Lehmann: 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

65 

bringt wichtige Parameter für ein aufkommendes Konzept der Menschenbildung hervor. Aller-

dings weist dieser vordergründig aufklärerische Prozess deutliche Kehrseiten auf, die in „heim-

liche[r] Leitung“35 statt in der Selbstbestimmtheit des Subjekts münden. Hinter dem geheim-

nisvollen und verlockenden Angebot von höherer Weisheit,36 Vernunft, den Grundgedanken 

der Aufklärung, steht ein ausgeklügeltes System zur Menschenregierung, mit welchem letztlich 

heimlich auf die gesamte Gesellschaft Einfluss genommen werden soll.37 Die kleinste Zelle 

dieser subjektpolitischen Experimentalanordnung38 liegt im Meister-Schüler-Gefüge als Auto-

ritätsbeziehung, die eine „asymmetrische Struktur“39 nach dem ‚alten System‘ aufweist und 

sich bei den Illuminaten beispielsweise an der Auswertung von Lebensrapports der Novizen 

zeigt.40 

So genannte unbekannte Obere41 üben sich in opaker Menschenführung, was in der literari-

schen Reflexion des sozialgeschichtlichen Hintergrunds des ausgehenden 18. Jahrhunderts re-

flektiert wird.42 Das Motiv einer Einflussnahme von oben in das eigene Leben findet rasch 

Eingang in die Literatur der Zeit. In Grosses Genius und Goethes Lehrjahren greifen unbe-

kannte Drahtzieher vatergleich in das Leben ihrer Zöglinge ein,43 wobei sich der jeweilige 

‚Jüngling‘ – zumindest zeitweise – willfährig auf eine lebens- und schicksalssteuernde Macht 

 
„Anthropologie“, in: Roland Borgards (Hrsg.): Literatur und Wissen: Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 

und Weimar 2013, S. 57–63, hier: S. 57.) dar. 
35 Vgl. Monika Neugebauer-Wölk: „Praktische Anthropologie für ein utopisches Ziel: Menschenbeobachtung und 

Menschenbildung im Geheimbund der Illuminaten“, in: Jörn Garber und Heinz Thoma (Hrsg.): Zwischen Empiri-

sierung und Konstruktionsleistung: Anthropologie im 18. Jahrhundert, Tübingen 2004, S. 323–338, hier: S. 333. 

Vgl. bezüglich der „Ordens-Anthropologie“ der Illuminaten und ihrer „Psychotechnik“ auch Hans-Jürgen Schings: 

„Wilhelm Meister und das Erbe der Illuminaten“, in: Walter Müller-Seidel und Wolfgang Riedel (Hrsg.): Die 

Weimarer Klassik und ihre Geheimbünde, Würzburg 2003, S. 177–203, hier: S. 192–195. 
36 Vgl. Yvonne Wübben: „Von ‚Geistersehern‘ und ‚Proselyten‘: Zum politischen Kontext einer Kontroverse in 

der Berlinischen Monatsschrift (1783–1789)“, in: Ursula Goldenbaum und Alexander Košenina (Hrsg.): Berliner 

Aufklärung: Kulturwissenschaftliche Studien, Hannover 2003, S. 189–220, hier: S. 202. Vgl. zu dem Verhältnis 

zwischen Aufklärung und Esoterik Monika Neugebauer-Wölk: „Esoterik im 18. Jahrhundert – Aufklärung und 

Esoterik: Eine Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Aufklärung und Esoterik, Hamburg 1999, S. 1–37. 
37 Vgl. zur ‚Verschwörungslegende‘ W. Daniel Wilson: Geheimräte gegen Geheimbünde: Ein unbekanntes Kapi-

tel der klassisch-romantischen Geschichte Weimars, Stuttgart 1991, S. 41–48. 
38 Vgl. Stephan Gregory: Wissen und Geheimnis: Das Experiment des Illuminatenordens, Basel und Frankfurt am 

Main 2009. Manfred Agethen spricht dezidiert von einer „eminent pragmatisch-politische[n] Anthropologie“ 

(Manfred Agethen: Geheimbund und Utopie: Illuminaten, Freimaurer und deutsche Spätaufklärung, München 

1984, S. 210.) 
39 Günter Frankenberg: Autoritarismus: Verfassungstheoretische Perspektiven, Berlin 2020, S. 58. „In dieser 

neuen Struktur ist ein Potential totalitärer Machtausübung der ‚Oberen‘ und Kontrolle der ‚Unteren‘ angelegt, das 

sowohl für okkultistische als auch politische Zwecke funktionalisiert werden kann“, konstatiert Titzmann in Bezug 

auf die sich etablierenden Ranghierarchien geheimer Gesellschaften, die sich wohl am stärksten in der „Mitglied-

überwachung“ manifestiert. (Vgl. Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 197.) 
40 Hans-Jürgen Schings geht so weit und meint, dass der „illuminatische Lebensrapport als Vorläufer, gar als eine 

Keimzelle des Bildungsromans“ angesehen werden könne. (Vgl. Schings: „Wilhelm Meister und das Erbe der 

Illuminaten“, S. 190.) Vgl. auch Ralf Klausnitzer über den ‚Bildungsroman und sein[en] Untergrund‘: Ralf Klaus-

nitzer: Poesie und Konspiration: Beziehungssinn und Zeichenökonomie von Verschwörungsszenarien in Publizis-

tik, Literatur und Wissenschaft 1750–1850, Berlin und New York, NY 2007, S. 401–403.) 
41 Diese Bezeichnung für die Führungsspitze geheimer Gesellschaften findet sich nicht nur in der offiziellen Ge-

heimbund-Debatte in der Berlinischen Monatsschrift, (Vgl. Th. A.: „Cagliostros ägyptische Pyramiden“, in: Ber-

linische Monatsschrift, Jg. 6 (1786), S. 566–568, hier: S. 567.) sondern beispielsweise auch schon fiktiv aufge-

nommen im anonym erschienenen Roman(titel) Bruchstücke aus den Begebenheiten eines unbekannten Beherr-

schers der verborgenen Obern der höhern Illuminaten und höhern Propagande: Erstes Bändchen, Halle 1793. 
42 Vgl. hierzu insbesondere Voges: Aufklärung und Geheimnis. 
43 In Geheimbund- und Geisterseherromanen wird die Führungsinstanz des Geheimbunds – dies hat Titzmann 

gezeigt – zu einem Vateräquivalent. (Vgl. Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 207.) 



Roya Hauck 

66 

verlässt. Wenn innerhalb des realhistorischen Geheimbundwesens biopolitische Eingriffe nach 

Foucault auf die Gruppe der Mitglieder – oder weitergedacht – die Bevölkerung abzielen,44 

exemplifizieren die Romanbeispiele dies primär individualbiographisch am Einzelnen und sei-

ner „innre[n] Geschichte“.45 In den beiden Romanen wird allerdings auch auf parallele Lebens-

läufe verwiesen, die zeigen, dass die Lebensplanung und Lenkung durch geheime „Menschen-

kenner“,46 um einen Ausdruck der Zeit heranzuziehen, des jeweiligen Bundes überindividuell 

und damit biopolitisch angelegt ist.47 In den Lehrjahren weist das Archiv der Lehrbriefe auf 

den überindividuellen Leitungsanspruch der Turmgesellschaft hin.48 Allgemeine Ziele und 

Zwecke der Schicksals- bzw. Lebenssteuerungen bleiben recht diffus,49 obgleich Don Karlos 

im Genius direkt fragt, ob die „Herrschaft der Welt“50 das Ziel sei.51 Der jeweilige Bund zeich-

net sich in beiden Romanen – wenngleich es lokalisierbare Orte gibt – durch seine Omnipräsenz 

aus, die sich vor allem durch die Aussendung von ‚Emissären‘ ergibt.52 Der unsichtbare Vater 

ist also mit seinen unsichtbaren Händen und seinem unsichtbaren Gängelband immer anwe-

send. Zunächst ist es – nicht bei Grosse53 – der biologische Vater, der einen Lebensplan für 

seinen Zögling hat. In Wilhelms Fall ist es dessen „Versendung [...] in Handelsangelegen-

 
44 Vgl. Michael Ruoff: Foucault-Lexikon: Entwicklung – Kernbegriffe – Zusammenhänge, Paderborn und Stuttgart 

2018, S. 102. 
45 Friedrich von Blanckenburg: Versuch über den Roman, Stuttgart 1965 (11774), S. 390. 
46 Joachim Bernhard Nikolaus Hacker: Jesus der Weise von Nazareth ein Ideal aller denkbaren Größe für alle 

seine wahren Verehrer zum weiteren Nachdenken aufgestellt: Erstes Bändchen: Geistes-Größe, Leipzig 1800, S. 

67. 
47 Es sei hier bereits darauf hingewiesen, dass die Einzelschicksale des Handlungspersonals bei Grosse und bei 

Goethe jeweils miteinander vernetz sind. Pedros Begleiterin Franziska zum Beispiel – Pedro selbst gehört auch 

dem Geheimbund an – ist gleichzeitig die Verführerin Emanuels, (Vgl. Grosse: Der Genius, S. 370.) also des 

Bruders von Elmire. Dass Wilhelm Friedrich schon kennt, bevor er von dessen Verbindung zur Turm-Familie 

erfährt, (Vgl. Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 555.) sei nur ein kleines Beispiel der Schicksalsverkettungen 

im Roman. 
48 Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Erich Trunz (Hrsg.): Johann Wolfgang von 

Goethe: Werke in 14 Bänden 7: Romane und Novellen II, München 1965–1994, S. 9–610, hier: S. 497. 
49 Gleichwohl muss gesagt sein, dass der jeweilige Geheimbund bei Grosse und Goethe politische bzw. ökonomi-

sche Absichten verfolgt. Die revolutionär-politische Dimension im Plan des unbekannten Bundes liegt bei Grosse 

mitunter in der Auffassung, dass für die Freiheit selbst Monarchen ermordet werden müssen. (Vgl. Grosse: Der 

Genius, S. 117.) Cornelia Zumbusch bezeichnet den Turm in seiner neuen Funktion als ‚Versicherungsorganisa-

tion‘. (Vgl. Cornelia Zumbusch: „Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit: Pädagogik der Vorsorge in Goethes 

Bildungsroman“, in: Bettine Menke und Thomas Glaser (Hrsg.): Experimentalanordnungen der Bildung: Exteri-

orität – Theatralität – Literarizität, Paderborn 2014, S. 111–127, hier: S. 125.) 
50 Grosse: Der Genius, S. 114. 
51 Bei Grosse ist vage von „einem einzigen großen Plane der Menschenbildung“ die Rede, (Ebd., S. 88.) von einem 

„tiefliegenden, mächtig weitgreifenden Plan dieser Menschen“, (Ebd., S. 87.) einer „Vervollkommnung der gan-

zen Menschheit“ (Ebd., S. 87.) Karlos schreibt am Romananfang rückblickend davon, dass er für ein „gräßliche[s] 

Verbrechen“, zu welchem er „verleite[t]“ hätte werden sollen. (Ebd., S. 8.) Dass die Gesellschaft nicht vor Mord, 

also Menschen ‚in den Tod zu stoßen‘, zurückschreckt und eine gewisse Skrupellosigkeit der Mitglieder erwartet 

wird, wird offenkundig. (Vgl. ebd., S. 111.) Näheres bleibt dem Leser unerschlossen. 
52 Vgl. zu dieser Begrifflichkeit Rosemarie Haas: Die Turmgesellschaft in ‚Wilhelm Meisters Lehrjahren‘: Zur 

Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1975, S. 29. 
53 Im Genius ist es auffällig, dass Don Karlos zeitweise ein selbst gewähltes Vater-Sohn-Verhältnis zu einem 

Einsiedler aufbaut, der ihm zwischendurch einen Ruheort bietet. Dieser nennt ihn sogar „seinen unglücklichen 

verlohrnen Sohn“. (Grosse: Der Genius, S. 271.) Der Einsiedler bietet ihm Sicherheit vor den Einwirkungen des 

geheimen Bundes und so findet sich Don Karlos nach dem Tode desselben „in dieser weiten großen Schöpfung 

allein, ohne Freund, ohne Vater und ohne Beschützer“. (Ebd., S. 298.) Der leibliche Vater wird kurz erwähnt, (Vgl. 

ebd., S. 113.) spielt im Handlungserlauf jedoch keine Rolle. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

67 

heiten“.54 Allzu bald übernimmt – und dies ist wiederum im Genius der Fall – eine symbolische 

Vaterinstanz das Gängelband und damit die Herrschaft über den unmündigen Sohn.55 

III In „gefährlichen Händen“56 

Auf den ersten Blick erscheint es gutgesinnt, seinen scheinbar ahnungslosen Schützling zu des-

sen Glückseligkeit leiten zu wollen. Dass diese biopolitische Führung gegen seinen Willen ge-

schieht, zeigt dagegen ein restriktives Moment. Michael Titzmann weist darauf hin, dass die 

„Perspektive der Texte mit geheimbundartigen Strukturen [...] die der Opfer […] [und] nicht 

der Täter“ [Herv. i. O.] sei. Auf diese Weise befindet sich der „Protagonist – und mit ihm der 

Leser – [...] in der Situation eines Nicht-Wissens“ der geplanten Eingriffe aus dem Hinter-

grund.57 Der Begriff des Opfers, der die repressive Gängelbandlesart geltend macht, ist dem 

Romankontext direkt zu entnehmen. In Grosses Genius erzählt Elmire, die später ermordete 

Geliebte und erste Ehefrau von Don Karlos, dem Protagonisten, von ihrem Bruder Emanuel, 

der „Opfer jener Gesellschaft“58 wurde. Letztlich wird auch sie wie ihr Bruder vom Bund ‚in 

den Tod gestoßen‘. Sie wird im Verlauf der Handlung gleich zweimal getötet, wobei sich das 

erste Versterben als Scheintod herausstellt.59 Der Bund behauptet, Elmire nicht getötet zu haben 

und verspricht vielmehr die Aufdeckung ihres Mordes,60 zu der es jedoch nicht kommt. 

Die bedrohliche Dimension der „verborgene[n] Pläne[n] gewisser Unbekannten“61 wird in-

nerhalb des Romans nahezu kontinuierlich aufgegriffen. Noch lebend, berichtet Elmire ihrem 

Mann: „Schon seit langen Zeiten sind in ganz Spanien unbekannte Hände verstreuet, welche 

alle Angelegenheiten beherrschen. Niemand kennt sie. Sie dringen durch verschlossene Thüren 

und in die verborgensten Zimmer [Herv. R. H.]“.62 

Das metaphorische Gängelband ist innerhalb seines Wirkens unsichtbar, genauso wie die 

leitende Vater- bzw. Machtinstanz: 

Aus allen Verwickelungen von scheinbaren Zufällen blickt eine unsichtbare Hand hervor, welche 

vielleicht über manchem unter uns schwebt, ihn im Dunkeln beherrscht, und den Faden, den er in 

sorgloser Freiheit selbst zu weben vermeynt, oft schon lange diesem Gedanken vorausgesponnen 

haben mag. Das Gewebe, an dem meine Schicksale fortgleiten mußten, kann vielleicht itzt zerissen 

seyn; aber auch nur vielleicht. – Indem ich ahnde: ich sey nun frey, nahet sich vielleicht dem ver-

lohrernen Ende ein anderes wieder, um sich mit ihm sanft zu vereinigen [Herv. i. O.].63 

 
54 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 41. 
55 Vgl. hinsichtlich der Vater-Substitution im Geheimbundroman Roya Hauck: „‚Verlorne Söhne‘: Gefährlicher 

Müßiggang in Schillers Der Geisterseher und Tiecks William Lovell“, in: Stephanie Catani und Friedhelm Marx 

(Hrsg.): Auszeit: Ausstieg auf Zeit in Literatur und Film, Baden-Baden 2021, S. 11–24. 
56 Grosse: Der Genius, S. 65. 
57 Vgl. Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 204. 
58 Grosse: Der Genius, S. 367. 
59 „Wie im Fall von Elmires Tod werden die Schrecken im Roman immer wieder inszeniert: als eine wiederholte 

Prüfung durch den Geheimbund, der traditionelle Vorstellungen göttlicher Providenz durch säkularisierte Kon-

trollinstanzen menschlicher Zukunftsplanung ersetzt“ (Victor Sage: „Die Reise in den Süden und die Rhetorik des 

Dunklen“, in: Barry Murnane und Andrew Cusack (Hrsg.): Populäre Erscheinungen: Der deutsche Schauerroman 

um 1800, München und Paderborn 2011, S. 213–230, hier: S. 223.) 
60 Vgl. Grosse: Der Genius, S. 115. 
61 Ebd., S. 8. 
62 Ebd., S. 74. 
63 Ebd., S. 7. 



Roya Hauck 

68 

Der ‚Faden‘ und das ‚Gewebe‘ sind der Metapher des Gängelbands zuzurechnen. Beschrieben 

wird damit das Bewusstsein des Protagonisten um eine externe Lebensleitung- und Sicherung, 

denn das Augenmerk der unsichtbaren Instanz liegt auf einer von oben hinab diktierten ‚Glück-

seligkeit‘. So wird das Versprechen des ‚Alten‘, des Vaters,64 „Einmal werden Sie sich glück-

lich fühlen [Herv. i. O.]“,65 rasch kontrastiert durch die zugleich folgende Aussage von Karlos 

„Aber es ist schrecklich, sich ohne alle Vorbereitung unter Männer zu stellen, die man zu fürch-

ten gelernt hat“.66 Ein Umschwung in Vorfreude lässt nicht lange auf sich warten: „Ich gieng 

den offenen Armen einer liebenswürdigen Familie entgegen, welche mich willkommen hieß, 

und welche mir für die ganze Zukunft in ihrem stillen Schooße eine vollkommene, über-

schwengliche Glückseligkeit anbot [Herv. R. H.]“.67 In der Beziehung zum unbekannten Obe-

ren des Bundes, den Karlos während der Initiation als „ehrwürdige[n] Vater“,68 gar als „hei-

lige[n] Vater“69 anspricht, entpuppt sich ein starkes Machtgefälle. Der bezeichnende Ergeben-

heitsstatus entspringt Karlos selbst: „[P]rüfe mich, ob ich gelehrig genug bin, dein Schüler zu 

sein“.70 Doch es dauert nicht lange, bevor die positive Rezeption des Eingebunden-Seins in der 

Innensicht des Protagonisten wieder in ihr Gegenteil umschlägt: „aber es schmerzte mich, Dro-

hungen zu finden, wo man mich Liebe hatte erwarten lassen“.71 Immer wieder wird deutlich, 

dass der Bund seine Macht nicht zum Guten gebraucht,72 obgleich vom Ziel einer „Glückselig-

keit der Welt in allgemeiner Beherrschung“73 die Rede ist. 

Dieses paradoxe Verfahren, das sich in den gegenläufigen Lesarten des Gängelbands findet, 

kennzeichnet das (anti-)biopolitische Beziehungsgeflecht zwischen Bund bzw. dem stellvertre-

tenden Vater und dem Protagonisten. Deutlich wird dies zuvorderst in einer ambiguen Kom-

munikation, die – ahistorisch gesprochen – zu einer Art von Double Bind führt. Bewahrender, 

lebenssichernder Rat kann – hier wird die Treppen-Szene vor der Initiation von Karlos zum 

Sinnbild – schnell in sein Gegenteil umschlagen: 

Wir traten zur Thüre. Der Alte vorauf. Mehrere Stufen giengen hinab. „Fallen Sie nicht, Don Karlos“ 

sagte er und leuchtete mir mit der Fackel. Dies: Fallen Sie nicht, aber hätte mich beynahe eben die 

Stiegen hinabstürzen gemacht.74 

Die Widersprüchlichkeit innerhalb dieses kausalen Zusammenhangs ist Teil der bei Karlos aus-

gelösten Verwirrungen. Der „Alt[e]“,75 den er weiter „mein Lehrer“76 nennt, holt Karlos in einer 

Waldhütte ab, um ihn zu seiner Initiation zu „führen“.77 Dabei muss Karlos, ohne den Weg zu 

kennen, vorgehen. Im Gegensatz zum Alten kommt er am Ende des „Steig[s]“ nicht 

 
64 Dass von einem symbolischen Vater die Rede ist, wird bereits deutlich, wenn die Kinder Jakobs – eines Be-

kannten von Karlos, der sich später als Mitglied des Bundes bestätigt – in der Gegenwart ihres leiblichen Vaters 

Jakob rufen: „der Vater kommt“ (Grosse: Der Genius, S. 60.) 
65 Ebd. S. 102. 
66 Ebd. 
67 Ebd., S. 109. 
68 Ebd., S. 110. 
69 Ebd., S. 111. 
70 Ebd., S. 112. 
71 Ebd., S. 113. 
72 Vgl. ebd., S. 89 und S. 111. 
73 Ebd., S. 114. 
74 Ebd., S. 106. 
75 Ebd., S. 99. 
76 Ebd., S. 100. 
77 Ebd., S. 101. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

69 

„wohlbehalten und ganz unversehrt“ an.78 Er wird aus dem wortwörtlichen Hintergrund zwar 

gesteuert, aber auf ihn Acht gegeben wird nicht. Der Zögling wird vielmehr bewusst einer un-

heilvollen Situation ausgeliefert. Die scheinbare Freiheit des hilfreichen metaphorischen Gän-

gelbands ist trügerisch: Während des Gesprächs auf dem Weg zur Initiation, in dem Karlos über 

den Geheimbund aufgeklärt werden möchte, beginnt der Alte, ihm „alle [s]eine Begriffe zu 

verwirren“.79 Dies zeigt sich besonders darin, dass er Karlos zunächst – ein Oxymoron verwen-

dend – fragt, ob dieser sich zu „freywilligen Banden entschließen könne[ ]“.80 Hier schlägt das 

metaphorische Gängelband als sicherndes Hilfsmittel ins repressive Gegenteil um. Weiter fragt 

ihn die Vaterfigur, „wer [...] [ihm] ein Band aufzwingen könne[ ], das, […] des Willens freyste 

Ungebundenheit forder[e]“.81 Karlos fragt bezeichnend, wie sich dies „vereinigen“82 ließe. 

Günther Dammann weist explizit auf das ambivalente Verhältnis zwischen Bund und ‚Jüng-

ling‘ im Genius hin: 

Der zentrale Plot dieses Romans handelt vom Marquis von G** [also Don Karlos; Anm. R. H.] und 

seinen Beziehungen zu einer verschwörerischen Gesellschaft, der der ich-erzählende Marquis sich 

halb hilflos, halb trotzig, bald entsetzt und bald freudig und willig ausgesetzt sieht.83 

Bisweilen versucht Karlos, „an irgend einem Orte [s]einen Henkern entgehen zu können“,84 um 

abermals an einen Punkt der Resignation zu gelangen, sich „gutwillig […] wieder den verbor-

genen Händen aus[zuliefern], denen [er sich] […] durch so viele mühsame Schleichwege und 

so große Aufopferungen eine Zeitlang entzogen zu haben schien“.85 Dass das Gängelband zum 

Henkersstrick wird, ist die markanteste Version der Lesart im Sinne des ‚alten Systems‘. 

Während seiner Niederschrift – der gesamte Roman umfasst diese Gesamtheit seiner Auf-

schriebe86 – unterbricht sich Don Karlos mehrfach, um den Adressaten des Geschriebenen, sei-

nen Freund, den Grafen von S**, direkt anzusprechen. So wird ersichtlich, dass Karlos sich 

seines Geführt-Werdens zum Teil durchaus bewusst ist: „Merken Sie mit Aufmerksamkeit da-

rauf, lieber Graf, wie fein man mich bisher geführt hatte, in ihre Hände mich ganz und unge-

schwächt auszuliefern“.87 Das Ausgeliefertsein zeigt sich dann verstärkt an der Tatsache, dass 

sich Karlos „von der Zeit [s]einer Einweihung an verfolgt“88 sieht. 

Das wahre Gesicht der Lebensregie führenden Gesellschaft entpuppt sich während der Initi-

ation. Auf die Frage, was er als neu gewonnenes Mitglied tun solle, antwortet der „heilige Va-

ter“ (s.o.): „Nichts mehr, als an nichts zu zweifeln, unseren Schlüssen zu trauen, unseren An-

ordnungen zu gehorchen, deine Rolle zu spielen [Herv. R. H.]“.89 An anderer Stelle heißt es 

 
78 Ebd., S. 100. 
79 Ebd., S. 104. Dass der Geheimbund Verwirrung stiftet, wird an späterer Stelle noch einmal augenfällig, wenn 

die von Karlos gegründete Toledo-Gegengesellschaft torpediert wird: „Als auf einmal alle unsere Plane auf die 

seltsamste Art durch unsichtbare Hände in eine unbegreifliche Verwirrung geriethen“. (Ebd., S. 336.) 
80 Ebd., S. 102. 
81 Ebd., S. 103. 
82 Ebd. 
83 Günter Dammann: „Nachwort“, in: Carl Grosse: Der Genius: Aus den Papieren des Marquis C* von G**, 

Frankfurt am Main 1984 (11982), S. 725–835, hier: S. 797. 
84 Grosse: Der Genius, S. 264. 
85 Ebd., S. 265. 
86 Vgl. bezüglich der Anweisung zum Aufschreiben seiner Geschichte ebd., S. 49 und S. 176. 
87 Ebd., S. 115–116. 
88 Ebd., S. 160. 
89 Ebd., S. 115. 



Roya Hauck 

70 

durch Jakob, einen Emissär: „zweifle niemals und gehorche willig [Herv. R. H.]“.90 Die durch 

solche Aussagen offenbar werdende antibiopolitische Hierarchie, wird gegen Ende des Romans 

als sektenhaft charakterisiert.91 

Die väterliche Anweisung, „deine Rolle zu spielen“,92 weist auf das Bildfeld der Theatrum 

mundi-Metapher hin, welche sich dann vor allem in den Lehrjahren wiederfindet. Vom durch 

die Regie anzuweisenden, an einem unsichtbaren Faden geführten Schauspieler bis zur Mario-

nette ist es gedanklich nicht weit. Zentral ist, dass das Beziehungsgefüge zwischen der gehei-

men Instanz und dem Jüngling bei letzterem ein Gefühl der Fremdbestimmung auslöst.93 Seine 

geheime Überwachung und Lenkung werden bestätigt und mit einer drohenden Ordre ergänzt: 

Sey immer offen gegen uns. Denn was hülfe dirs auch es nicht zu sein! Von hundert Händen umge-

ben, von tausend Augen bewacht, wirst du uns keine Falte verstecken können; und schon aus deinem 

Auge wird man halbgebohrene Gedanken enträthseln. Der Bund verdammt keine verwegene Idee; 

er will sie nur wissen, um sie widerlegen zu können. Je offener du bist, je mehr vertrauet man dir 

vom Geiste der Gesellschaft.94 

Die Unausweichlichkeit eines (anti-)biopolitischen Eingriffs zeigt sich in Grosses Genius ein-

mal mehr in der Allgegenwärtigkeit des Bundes. Hierzu zählt der titelgebende – die Ambiva-

lenz des Gängelbands wird erneut ganz augenscheinlich –, oftmals drohende „Schutzgeist“95 

Amanuel, von welchem bis zum Schluss nicht gesagt werden kann, ob er ein Geist mit überna-

türlichen Kräften oder der als Geist verkleidete Onkel von Karlos ist.96 Amanuel erweist sich 

erst sehr spät als Familienmitglied von Karlos. Bis zu seinem Tod handelt er als Karlos Bedien-

ter unter dem Namen Alfonso. Karlos wird von Romanbeginn an auf Schritt und Tritt von Al-

fonso begleitet,97 der sich zum Ende als Abgesandter des Geheimbundes entpuppt und mit der 

Aussage verstirbt: „Meines Daseyns Absicht warst Du, ich lasse Dich ohne Führer“.98 Aufgrund 

des Zusammenhangs zwischen dem Onkel/Alfonso und Amanuel sei an dieser Stelle kurz eine 

der Geistererscheinungen im Roman aufgegriffen: „Allenthalben bist du von Lauschern um-

ringt“,99 spricht der Geist Amanuel Karlos zu, was ihn zu der Befürchtung führt, sich „wieder 

in den verabscheuten Banden eines Geistes zu stehen“, von welchem er „schon mehrmals ge-

mißhandelt war [Herv. R. H.]“.100 Das Wissen um einen permanent möglichen Zugriff betrifft 

 
90 Ebd., S. 137. Auch wird ihm vom Bund ein Paket ausgehändigt und mit den Worten überreicht: „Du findest eine 

vollkommene Anweisung zu deinem Verhalten darin“. (Ebd., S. 138.) 
91 Als Karlos seinen Freund, den Grafen von S** nach langer Zeit wiedersieht und diesem seine Geschichte erzählt, 

kommt jener zu folgendem Schluss: „Verbrechen in unsern Augen, aber ebenfalls in den ihrigen? Wahrscheinlich, 

daß sie gerade zu ihrer vollkommensten Tugend gehörten. Wodurch verengert man denn sonst die allgemeinen 

Bande der ganzen Gesellschaft, als daß man die besonderen zwischen einzelnen Gliedern erweitert, oder zerreißt? 

Ist dies nicht allezeit der Geist besonderer Sekten gewesen? [Herv. i. O.]“ (Ebd., S. 640.) 
92 Ebd., S. 115. 
93 Zum Beispiel: „Aber ich wurde freygeboren, Madam, und es ist unerträglich, unter einem Herrn zu stehen, den 

man sich nicht selbst gegeben hat“. (Ebd., S. 601.) Auch ist im Genius von einem „schrecklichen Zustande der 

Sklaverey“ (Ebd., S. 85.) die Rede. Der Topos der Sklaverei und der Knechtschaft findet sich an weiteren Stellen 

des Werks. (Vgl. ebd., S. 182 und S. 190.) 
94 Ebd., S. 137. 
95 Ebd., S. 543. 
96 Vgl. ebd., S. 532. 
97 Die Bangigkeit ob der permanenten Überwachung findet auch gezielt Ausdruck: „Das Schloß [von Don Karlos] 

war verfallen, und seine zerstörten Wände liessen mich itzt geheime Communicationen wahrnehmen, deren Al-

fonso sich zu seinen Planen hatte mit Sicherheit bedienen können“. (Ebd., S. 579–580.) 
98 Ebd., S. 548. 
99 Ebd., S. 26. 
100 Ebd., S. 28. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

71 

auch den mit Karlos befreundeten Grafen von S**, der davon spricht, dass „[e]in Gespenst 

allenthalben um [ihn]“101 sei.102 Das Wesen des Bundes wird in der Rede Elmires durch sein 

geisterhaftes Auftreten deutlich, wenn sie, wie bereits erwähnt, beschreibt, dass die verborge-

nen Gestalten „durch verschlossene Thüren und in die verborgensten Zimmer [dringen]“.103 

Vor einer der weiteren Erscheinungen Amanuels nimmt die restriktive Bewegungslosigkeit in 

Bezug auf Karlos’ Körper zu: „[I]ch fand mich mit unsichtbaren Banden gehalten“.104 Es er-

wächst der Wunsch nach Freiheit, der sich in einer rhetorischen Frage veräußert, wenn sich 

Karlos fragt, wie er „aber diesen unsichtbaren Armen“, die ihn „an allen Orten umstricken“ 

entgehen könne.105 In Bezug auf die Omnipräsenz des Bundes bzw. des Geistes muss hervor-

gehoben werden, dass der: „rätselhaft-undurchsichtige[ ] Geheimbund […] den Genius ausge-

sendet hat und den Marquis überwachen läßt“.106 Karlos selbst konstatiert: „[S]o schwebt doch 

immer noch der Genius um mich, der mich von der Zeit meiner Einweihung an verfolgt“.107 

Die Überwachung geht so weit, dass selbst ein Papagei den Stand und Namen von Karlos weiß 

und diesen öffentlich ausspricht. Dadurch wird seine Person erkannt, woraufhin Karlos flieht.108 

Im weiteren Verlauf vermutet er immer einen Hinterhalt, wenn er sich fragt: „War dies wohl 

wieder Plan?“109 

Dass ein Entgehenkönnen kein leichtes Unterfangen darstellt, wird für Karlos beispielsweise 

deutlich, wenn von Don Bernhard, einem weiteren Mitglied des Geheimbunds berichtet wird, 

dass dieser „im Stillen fort [arbeitete], und ohne es uns merken zu lassen, daß er arbeite“.110 

Welche Arbeit hier im Hintergrund verrichtet wird, bleibt unerwähnt. Über Don Bernhard, wel-

cher sich später in Karlos Ehe drängt und ihn davor zur Eifersucht reizt, heißt es: „Auch schien 

Don Bernhard, der mich weit besser studirt hatte, davon [von meiner Eifersucht] eine geheime 

Ahndung zu haben [Anm. R. H.]“.111 Die Lenkbarkeit von Karlos ergibt sich ihm zu Folge aus 

dem Umstand, dass die ihm „Unbekannten […] mit den geheimsten Falten des menschlichen 

Herzens bekannt“ seien und so die „zartesten Fäden desselben in Zuckungen [...] bringen 

[Herv. R. H.]“ können.112 

Im Gegensatz zum weitestgehend unbekannt bleibenden Bund ist Karlos seiner Steuerungs-

instanz von Beginn an bekannt. Jeder Schritt und jede neue Bekanntschaft sind im Voraus be-

rechnet. Er schreibt, dass ihm „noch nichts von einem so hohen Grad der Klugheit und Ver-

schlagenheit in den Sinn gekommen [sei], der die entferntesten Personen und Charaktere 

 
101 Ebd., S. 33. 
102 Wenn der Geheimbund bei Grosse an den verschiedenen Stellen und Orten auftritt, sind die entsprechenden 

Gestalten geisterhaft „in weissen Tüchern verhüllt“, was zudem durch die Erwähnung der „Masken“ (ebd., S. 18.) 

auf die verborgene Identität hinweist. 
103 Ebd., S. 74. Stefan Andriopoulos beschreibt in seinem Aufsatz über Schillers Der Geisterseher, dass sich die 

„Rhetorik des Okkulten und Gespenstischen […] auf die Darstellung eines im Verborgenen operierenden und 

scheinbar allgegenwärtigen Geheimbunds“ (Stefan Andriopoulos: „Dunkle Mächte: Geister und Geheimbünde bei 

Schiller und Grosse“, in: Mario Grizelj (Hrsg.): Der Schauer(roman): Diskurszusammenhänge, Funktionen, For-

men, Würzburg 2010, S. 177–194, hier: S. 182.) überträgt, was auch bei Grosse der Fall ist. 
104 Grosse: Der Genius, S. 168. 
105 Ebd., S. 172. 
106 Vgl. Dammann: „Nachwort“, S. 767. 
107 Grosse: Der Genius, S. 160. 
108 Vgl. ebd., S. 205. 
109 Ebd., S. 219. 
110 Ebd., S. 579. 
111 Ebd., S. 592. 
112 Ebd., S. 196. 



Roya Hauck 

72 

zugleich und durch einander zu verketten versteht“.113 Das Gängelband wird hier gar zum Ver-

kettungselement einzelner Glieder. Neben den Emissären Jakob und Pedro sowie dem Papagei 

weiß auch jene Frau, bei welcher Karlos zwischenzeitlich Herberge sucht, seinen Namen, ob-

wohl er sich ihr mit falschem Namen vorstellt und sie im Romanverlauf keine weitere Rolle 

mehr einnimmt.114 Wie der Bundesvertreter Jakob Karlos schon vor der ersten Begegnung 

kennt,115 ist Karlos auch dem ‚Vater‘ bereits bekannt116 wie auch dem später eingeführten 

Pedro.117 Der Protagonist bekundet schon früh eine gewisse Skepsis: „Sollte ich mich wohl in 

gefährlichen Händen befinden?“118 Die negative Hand-Gängelbandkonnotation zeigt sich hier 

deutlich. Pedro, der Nachbar von Karlos, tritt als ein verdeckter Abgesandter des Bundes zu-

tage, indem er sich in den Gesprächen mit Karlos, auf dessen Wissensstufe stellt. In seiner 

‚unwissenden‘ Rolle kann er auch nur über den Geheimbund ‚mutmaßen‘. Das Spiel treibt 

Pedro so weit, dass er selbst Fragen über die Beschaffenheit des Bundes an Karlos richtet, um 

das Interesse desselben am Bund anzufachen. Nachdem Karlos ihm von der Begegnung mit 

Jakob, dessen Frau und dem ‚Vater‘ in der Waldhütte berichtet hat, antwortet Pedro scheinbar 

unwissend: „Nun ich begreife es nicht. Aber mir scheinen sie beyde [Jakob und dessen Frau] 

bloße Werkzeuge des Alten, unter dessen Oberbefehl sie offenbar stehen. Vielleicht wurden sie 

im Anfange ebenso gefesselt, als man Sie zu fesseln vorhatte [Herv. i. O.]“.119 Karlos befindet, 

dass sich Jakob und seine Familie „in einem so schrecklichen Zustande der Sklaverey“120 be-

fanden als er ihnen begegnete, woraufhin ihn Pedro wiederum – und hier wird sichtbar, dass 

dieser Karlos vom Bund zu überzeugen versucht – an die „Glückseeligkeit“121 Jakobs erinnert, 

dessen Zeuge Karlos zeitgleich geworden sei. 

Zuletzt zeigen sich biopolitische Eingriffe des Bundesvaters in Don Karlos’ Leben in der 

Beeinflussung seiner Sexualität und Frauenwahl.122 So wird er nicht nur mit einem inszenierten 

Scheintod seiner Ehefrau konfrontiert, sondern ebenso von einer wollüstigen Abgesandten des 

Bundes verführt bis er ihr die Ehe verspricht, um danach wieder von anderen mit dem Bund 

zusammenhängenden Frauengestalten anzubandeln. Die gesandte Bundestocher123 hat Teil an 

der Handhabung des Gängelbands: Nach der Initiation naht sich Don Karlos die ihm unbe-

kannte Rosalia, die Teil des Geheimbundes ist,124 und zieht sich unerwartet vor ihm aus, um 

ihn dann zu verführen.125 Die Folgen des intimen Beisammenseins beschreibend, heißt es, dass 

ihm „Bande umgeknüpft [wurden], deren […] [er sich] viele Jahre niemals ganz haben entledi-

gen können“.126 Mehrfach und in verschiedenen Kontexten wird beschrieben, wie sich Don 

Karlos „mit unsichtbaren Banden gehalten“127 fühlt. Das Wortfeld um die Begriffe des Ver-

 
113 Ebd., S. 214. 
114 Vgl. ebd., S. 223. 
115 Vgl. ebd., S. 60. 
116 Vgl. ebd., S. 62. 
117 Vgl. ebd., S. 83. 
118 Ebd., S. 65. 
119 Ebd., S. 85. 
120 Ebd. 
121 Ebd., S. 90. 
122 Vgl. Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 210–211. 
123 Vgl. zum Begriff der „Geheimbundtochter“ Voges: Aufklärung und Geheimnis, S. 369. 
124 Vgl. Grosse: Der Genius, S. 128. 
125 Vgl. ebd., S. 123–124. 
126 Ebd., S. 124. 
127 Ebd., S. 168. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

73 

strickens und des Fesselns ist im Genius augenfällig,128 was wiederum die Ausweglosigkeit aus 

einem züchtigenden Gängelband zum Vorschein kommen lässt. Die doppelte Lesart des Gän-

gelbandes, die sich im Beziehungsgefüge tendenziell immer auf die züchtigende, bevormun-

dende Seite schlägt, zeigt sich noch einmal deutlich in ihrem Überdeckungs- und Kippfigur-

Charakter, wenn sich Elmire vor ihrer finalen Ermordung an Karlos wendet. Man wolle Karlos 

„unter dem Schirme der Freundschaft so gern zu den ungeheuersten Schandthaten, zu dem 

schwärzesten Verbrechen verleiten [Herv. R. H.]“.129 Auch in Goethes zeitnah zum Genius ent-

standenen Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre wird (Ver-)Leitung anhand der Gängelband-

Metapher als (anti-)biopolitisches Beziehungsattribut greifbar. 

IV Das „verwünschte Puppenspiel“130 

Bezeichnend heißt es recht zu Beginn des Romans, obgleich nicht näher ausgeführt: „Nichts 

wünschte aber der alte Meister so sehr, als seinem Sohne Eigenschaften zu geben, die ihm selbst 

fehlten“.131 Dies geschieht alsdann, wenn er Wilhelm durch die in der Ferne zu verrichtenden 

Aufgaben die Möglichkeit gibt, „sich in der Welt um[zu]sehen“.132 Schon bei der Bekanntma-

chung der Reise, die der leibliche Vater ihm auferlegt, sieht Wilhelm, die Geschäftsaufgaben 

im Vorfeld ignorierend, seinen Ausweg und plant, „sich dem Drucke seines bisherigen Lebens 

zu entziehen und einer neuen, edlern Bahn zu folgen, daß sein Gewissen sich nicht im mindes-

ten regte, […] daß er vielmehr diesen Betrug für heilig hielt“.133 Wilhelms Gefühl des Gebun-

denseins scheint ihm schon vor der Begegnung mit dem symbolischen Vater vertraut zu sein: 

Er saß auf seinem Zimmer und überdachte seinen Reiseplan, wie ein künstlicher Dieb oder Zauberer 

in der Gefangenschaft manchmal die Füße aus den fest geschlossenen Ketten herauszieht, um die 

Überzeugung bei sich zu nähren, daß seine Rettung möglich, ja noch näher sei, als kurzsichtige 

Wächter glauben [Herv. R. H.].134 

Eine ähnliche Formulierung findet sich noch einmal vor seiner Abreise im Abschiedsbrief 

an seine Geliebte Marianne: „Ich komme mir vor wie ein Gefangener, der in einem Keller, 

lauschend seine Fesseln abfeilt [Herv. R. H.]“.135 Die metaphorischen Ketten und Fesseln, an 

die sich der junge Kaufmannssohn von Seiten des biologischen Vaters gebunden fühlt, fallen 

hier schon in eine negative Extremform der Gängelband-Metapher. Es ist die von mütterlicher 

Seite evozierte „Leidenschaft zur Bühne“,136 die den Bürgersohn Wilhelm in ihren Bann zieht 

und nachhaltig prägt. Die „unmäßige Leidenschaft“ zum Schauspiel stört die „häusliche Ruhe“ 

des Vaters.137 Verantwortlich dafür ist „das verwünschte Puppenspiel“, welches Wilhelm den 

„Geschmack am Schauspiele beibrachte“ und welches die Mutter den Kindern „vor zwölf 

 
128 Den bereits beschriebenen „Zustande der Sklaverey“, (Ebd., S. 85.) greift Karlos noch einmal auf: „Niemals 

hatte ich mich so tief ein Spiel jener Unbekannten gefühlt, so tief einen grausam behandelten Sklaven“. (Ebd., S. 

182.) 
129 Ebd., S. 172. 
130 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 12. 
131 Ebd., S. 40. 
132 Ebd., S. 41. 
133 Ebd. 
134 Ebd., S. 42–43. 
135 Ebd., S. 67. 
136 Ebd., S. 14. 
137 Ebd., S. 11. 



Roya Hauck 

74 

Jahren zum heiligen Christ“138 beschert hatte. Seine Erfahrung mit dem Puppenspiel verdankt 

Wilhelm außerdem – dies erfährt der Leser innerhalb des Gesprächs Wilhelms mit der alten 

Barbara und Mariane – einem „junge[n] Mann von der Artillerie“, der den Kindern als „heim-

liche[r] Direktor“139 ein „Ballett“140 vorgeführt hatte. Auf dessen eigenen Wunsch hin wird die-

ses dann wiederholt. Wilhelms Neugierde an dem im Verborgenen stattfindenden Procedere 

des Puppenspiels ist nun angefacht: „Hatte ich das erste Mal die Freude der Überraschung und 

des Staunens, so war zum zweiten Male die Wollust des Aufmerkens und Forschens groß. Wie 

das zugehe, war jetzt mein Anliegen“; Wilhelm wünscht sich sodann „zugleich unter den Be-

zauberten und Zauberern zu sein, zu gleich [s]eine Hände verdeckt im Spiel zu haben und als 

Zuschauer die Freude der Illusion zu genießen“.141 In der gleichen Manier versucht Wilhelm 

später den Strategien und dem Wesen seiner ‚Erzieher‘ auf die Schliche zu kommen. Wilhelms 

Puppenspiel- und Theaterleidenschaft beeinflusst sein Leben derart, dass die Frage gestellt wer-

den darf, ob der symbolische Vater selbst puppenspielergleich im Leben seines Zöglings waltet. 

In diesem Falle kann der implizierte Steuerungsdraht der Marionette mit dem Gängelband as-

soziiert werden. 

Bereits vor der „Versendung Wilhelms in Handelsangelegenheiten“142 nimmt die Instanz der 

Turmgesellschaft143 Kontakt mit ihm auf. Die Auflösung darüber, dass dies bereits ein Eingriff 

durch den Turm darstellt, erfolgt erst an späterer Stelle. Von einem „Unbekannte[n]“ wird Wil-

helm zum Anfang des Romans „[ge]nötigt[ ]“, im Wirtshaus „ein Glas Punsch mit ihm zu trin-

ken“.144 Dabei stellt sich heraus, dass es zu einem Aufeinandertreffen mit dem hier noch uner-

wähnten Turm höchstwahrscheinlich schon in der Kindheit kam, wenn Wilhelm meint sich „ei-

ner solchen Person [zu erinnern]“, wenngleich er den Unbekannten „nicht wiedererk[e]nnt“.145 

Die Bezeichnung ‚unbekannt‘ muss hier in Kürze noch einmal hervorgehoben werden, denn in 

den Lehrjahren ist nicht nur der erste Emissär ein „Unbekannter“,146 auch der Emissär auf einer 

späteren Wasserfahrt, der die Rolle des Landgeistlichen annimmt, ist ein „Unbekannte[r]“.147 

Wie im Genius passt der hiesige Geheimbund148 den Protagonisten in bestimmten Situatio-

nen zunächst inkognito ab. Außer einer „Berufsbezeichnung“149 erfährt der Leser nicht viel von 

 
138 Ebd., S. 12. 
139 Ebd., S. 18. 
140 Ebd., S. 16. 
141 Ebd., S. 18–19. 
142 Ebd., S. 41. 
143 Vorweg muss gesagt sein, dass die Turmgesellschaft in Goethes Lehrjahren seit jeher „nicht wenige Deutungs-

probleme mit sich [bringt]“. (Katrin Dennerlein: „Funktionen der Turmgesellschaft in Wilhelm Meisters Lehrjahre 

für die Thematisierung von Bildung und für die Diskussion der Bestimmung des Menschen“, in: Jahrbuch des 

Freien Deutschen Hochstifts (2010), S. 172–200, hier: S. 172.) Die verschiedenen Lesarten der geheimen Gesell-

schaft stehen sich mitunter diametral gegenüber. 
144 Ebd., S. 68. 
145 Ebd., S. 69. 
146 Ebd., S. 68. 
147 Ebd., S. 120. 
148 Vgl. bezüglich der Geheimbundelemente Schings: „Wilhelm Meister und das Erbe der Illuminaten“, S. 177–

203. Gerade in Bezug auf die im Roman gebrauchte Terminologe werden Anklänge an die Freimaurer deutlich: 

Jarno beschreibt, wie die Gesellschaft „wie durch ein Gleichnis, die Gestalt eines Handwerks an[nahm]“ und 

„[d]aher […] die Benennungen von Lehrlingen, Gehülfen und Meistern [kamen]“. (Goethe: Wilhelm Meisters 

Lehrjahre, S. 549.) 
149 Wilfried Barner: „Geheime Lenkung: Zur Turmgesellschaft in Goethes Wilhelm Meister“, in: William J. Lil-

lyman (Hrsg.): Goethe’s Narrative Fiction: The Irvine Goethe Symposium, Berlin und New York, NY 1983, S. 

85–109, hier: S. 90. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

75 

diesen Emissären des Turms. Der Turm ist gleichermaßen Brutstätte für eine anvisierte „Sozi-

etät […], die sich in alle Teile der Welt ausbreiten“150 solle. Die optisch höhere Position des 

Turms151 gleicht zudem der zu Beginn des Romans erwähnten Position des Puppenspielers 

„über der kleinen Welt“.152 Wird auf die Metaphorik des Theatrum mundi zurückgegriffen, 

ergibt sich die Implikation einer gottähnliche Position‚ gekennzeichnet durch Allmacht und 

Allwissenheit.153 Das Mehr-Wissen der Turmgesellschaft um Wilhelms Lebensweg wird be-

reits bei der Begegnung mit dem ersten Emissär deutlich154 und zeigt sich durch stetige Kon-

taktaufnahme und Überwachung.155 Die überwachende Einsicht des Turmes geht so weit, dass 

dieser sogar über die (zunächst) zweifelhafte Erbinformation des Knabens Felix weiß und somit 

Wilhelm dessen Vaterschaft attestieren kann.156 Die biopolitische Seite des Bundes wird zudem 

kenntlich, wenn bedacht wird, dass er über die schriftliche Biographie Wilhelms verfügt: Nicht 

nur lenkt der Bund, er schreibt die Ergebnisse der Lebenssteuerung auch in einer Lebensbe-

schreibung, dem Lehrbrief, wenngleich als „umständliche Geschichte seines Lebens“,157 nie-

der. Aufgrund des Wissensvorschusses ist es wenig verwunderlich, wenn Wilhelm den Unbe-

kannten nach der Wasserfahrt fragt: „Wie kommen sie aufs Puppenspiel?“158 Im Gespräch zwi-

schen dem Landgeistlichen und Wilhelm, welches wie das erste Emissär-Gespräch auch Wil-

helms Schicksalsglauben in Frage stellt, führt der Geistliche das Puppenspiel als ein scheinbar 

„willkürliches Beispiel“ an, was bei Wilhelm „einige[ ] Bestürzung“159 hervorruft; eine fremde 

Person kann nichts von der Puppenspielbegeisterung seiner Kindheit wissen, die für ihn derart 

prägend ist, dass er sich die Instanz des Theaters als Ausbildungsstätte wählt.160 

So liegt der Dreh- und Angelpunkt, an dem das metaphorische Gängelband anknüpfen kann, 

in Wilhelms „Liebhaberei zum Schauspiele“.161 An diesem Punkt setzen nun die Machenschaf-

ten der Turmgesellschaft an: Indem Wilhelm denkt, er könne sich ohne Talent – darauf weist 

ihn Jarno als Mitglied des Turms hin162 – zum Schauspieler ausbilden lassen, soll er irren, um 

durch eben diese Irrung zur „Bestimmung seines Lebens“163 zu gelangen. Die lebenssteuernde 

 
150 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 564. 
151 Vgl. zur impliziten Rezeption der Irrgartenarchitektur in den Lehrjahren (in Hinblick auf den Modus des un-

wissentlich Beobachtetwerdens des Irrenden von ‚oben‘) Harald Tausch: „Labyrinthe der Aufklärung: Goethes 

Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre“, in: Hans Adler und Rainer Godel (Hrsg.): Formen des Nichtwissens der 

Aufklärung, Paderborn 2010, S. 369–394. 
152 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 22. 
153 In den Lehrjahren ist der Turm als Gebäude die szenographische Inszenierung der panoptisch-gottgleichen 

Position. 
154 Vgl. ebd., S. 69–70. 
155 Beispielsweise spricht Jarno zu Natalie: „Sie haben uns manchmal getadelt, schöne Natalie, daß wir uns um so 

viel bekümmern; nun aber sehen Sie, wie gut es ist, überall Spione zu haben“. (Ebd. S. 533). 
156 Es wäre davon auszugehen, dass Wilhelm selbst erst als Vater in die Machtposition über seine eigene Schick-

salsbestimmung kommt, aber – so fasst Krimmer zusammen: „[I]t is far from certain that he is Felix’ biological 

father“. (Elisabeth Krimmer: „Mama’s baby, Papa’s maybe: Paternity and ‚Bildung‘ in Goethe’s Wilhelm Meisters 

Lehrjahre“, in: The German Quarterly, Jg. 77 (2004), H. 3, S. 257–277; hier: S. 261.) Zumindest gibt es der 

biomächtige Turm vor, über Felix’ ‚Erbinformation‘ zu verfügen und nicht umsonst erscheint der Junge direkt – 

und wie mit zur Inszenierung gehörend – nach der Initiationsszene. (Vgl. Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 

497.) Auch über die Genealogie Thereses weiß der Turm bzw. hier der Abbé Bescheid. (Vgl. ebd., S. 559.) 
157 Vgl. ebd., S. 505. 
158 Ebd., S. 122. 
159 Ebd. 
160 Vgl. ebd., S. 292. 
161 Ebd., S. 25. 
162 Vgl. ebd., S. 551. 
163 Ebd., S. 41. 



Roya Hauck 

76 

Determiniertheit speist sich aus der Metaphorik des Welttheaters. Jarno ist wiederum derjenige, 

der die Theater-Metapher aufgreift, wenn er davon spricht, dass es scheint, dass Wilhelm dazu 

„prädestiniert [sei], überall Schauspieler und Theater zu finden“.164 Nach dieser Auffassung 

Jarnos ist das ganze Leben ein Theaterstück. Durch seine Dilettantismus-Kritik an Wilhelm 

sagt Jarno Ähnliches aus, wenn er davon spricht, dass „wer sich nur selbst spielen kann, kein 

Schauspieler ist“.165 Auch wenn Wilhelm anscheinend die Verwandlung in andere Gestalten 

nicht gelingt und er so, nach der Definition Jarnos, kein Schauspieler ist, spielt er sich in seinem 

Leben zumindest selbst. Die Regie führt der Turm. Hellmut Ammerlahn bemerkt, dass die 

Turmgesellschaft in Wilhelms Leben das Theater ersetzt,166 sodass es zu einem fließenden 

Übergang von seiner Theater-Laufbahn zur Turm-Mitgliedschaft kommt. Allerdings sind Wil-

helms Beitrittswünsche an die Turmgesellschaft167 von Anfang an mit Misstrauen behaftet.168 

Dieses zieht sich bis zum Ende des Romans und wird auch vom Erzähler von Zeit zu Zeit auf-

gegriffen. Beispielsweise spricht dieser im Modus der internen Fokalisierung von Wilhelms 

„Wächter[n] und Aufseher[n]“169 oder von der „geheimnisvolle[n] Gesellschaft“.170 Jarnos re-

lativierende Auslegung der Turmgesellschaft, dass diese „nur noch Reliquien von einem ju-

gendlichen Unternehmen“171 repräsentiere, ist in Wilhelms Augen „nur eine künstliche Darstel-

lung“172 und damit wenig glaubhaft. Dass das Projekt des Turms durchaus noch Aktualität be-

sitzt, zeigen die Expansions- bzw. Reformationspläne der Turmgesellschaft.173 

Der oben erwähnte „Geistliche“174 substituiert das von Wilhelm als weisend angenommene 

Schicksal mit der „Vernunft eines menschlichen Meisters“,175 was im Nachhinein bedeutsam 

ist, wenn man bedenkt, dass Wilhelm am Ende des Romans sagt: „Ich überlasse mich ganz 

meinen Freunden und ihrer Führung […]; es ist vergebens, in dieser Welt nach eigenem Willem 

zu streben“.176 An der Spitze der Gesellschaft steht der Abbé als Vater, der nun die Rolle der 

Regie, des Schicksals einnimmt und über das Leben seines ‚Sohnes‘ verfügt und herrscht.177 

Wie im Genius ist der Protagonist der Lehrjahre im Zwiespalt gegenüber den Machenschaften 

des Bundes, was im Schwanken seiner Auffassungen über die geheim agierenden Verbindung 

 
164 Ebd., S. 428. Diese Auffassung wiederholt er, wenn er Wilhelm auf dessen Schilderung des Theaters entgegnet, 

dass dieser „nicht das Theater, sondern die Welt beschrieben hab[e]“. (Ebd., S. 434.) Auch der Erzähler knüpft an 

die Verbindung von ‚Theater‘ und ‚Welt‘ an. (Vgl. ebd., S. 502.) 
165 Ebd., S. 551. 
166 Hellmut Ammerlahn: „Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre: An Apprenticeship toward the Mastery of Ex-

actly What?“, in: Colloquia Germanica, Jg. 30 (1997), H. 2, S. 99–119, hier: S. 107. 
167 In seinem Brief an Werner schreibt Wilhelm: „Ich verlasse das Theater und verbinde mich mit Männern, deren 

Umgang mich in jedem Sinne zu einer reinen und sichern Tätigkeit führen muß“. (Goethe: Wilhelm Meisters Lehr-

jahre, S. 491.) 
168 Vgl. ebd., S. 492–493. 
169 Ebd., S. 506. Der Begriff des ‚Wächters‘ findet sich, wie oben angeführt wurde, schon zu Beginn des Romans 

in Bezug auf den alten Meister, was eine Vater-Substitution durch den Turm umso deutlicher werden lässt. 
170 Ebd., S. 521. 
171 Ebd., S. 548. 
172 Ebd., S. 567. 
173 Ebd., S. 563–564. So sagt Jarno auch: „[A]us unserm alten Turm soll eine Sozietät ausgehen, die sich in alle 

Teile der Welt ausbreiten, in die man aus jedem Teile der Welt eintreten kann“. (Ebd., S. 564.) 
174 Ebd., S. 119. 
175 Ebd., S. 121. 
176 Ebd., S. 595. 
177 Dass hier Rufname und die Bezeichnung eines Kirchenamtes – wiederum mit etymologischer Verwurzelung 

im Begriff des Vaters – zusammenfallen, ist umso bezeichnender. Dazu kommt die unbekannte (und dadurch 

mystifizierte) Herkunft des „wunderbare[n], unerklärliche[n] Mann[s]“, des Abbé. (Ebd., S. 520; vgl. ebd., S. 549.) 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

77 

kenntlich wird. Als er wieder auf seinen Jugendfreund Werner trifft, heißt es: „Wilhelm rühmte 

seine Lage und das Glück seiner Aufnahme unter so trefflichen Menschen“.178 Alsbald hegt er 

jedoch wieder Zweifel, sodass Jarno ihm als Turm-Vertreter zuspricht: 

Befreien Sie womöglich Ihren Geist von allem Argwohn und aller Ängstlichkeit! Dort kommt der 

Abbé, sein Sie ja freundlich gegen ihn, bis Sie noch mehr erfahren, wieviel Dank Sie ihm schuldig 

sind. Der Schalk! da geht er zwischen Natalien und Theresen, ich wollte wetten, er denkt sich was 

aus. So wie er überhaupt gern ein wenig das Schicksal spielt. [Herv. i. O.]179 

Diese Aussage weist darauf hin, dass der Abbé das Gängelband in der Hand hält, um schick-

salsgleich in Menschenleben einzugreifen. Wie es schon bei Grosse deutlich wurde, ist die Gän-

gelband-Beziehung geprägt durch ein mehrdeutiges Kommunizieren von Seiten des Gängel-

bandführers aus, was darin gipfelt, dass ihn die „Phrasen“ des Turms „schon verwirrt genug 

gemacht“180 haben.181 In gleicher Manier bestimmen widersprüchliche Handlungsanweisungen 

die Erziehungspraxis der Turmgesellschaft. Es ist ausgerechnet Jarno, die Person, die Wilhelm 

eröffnet, zum Schauspieler „nicht die geringste Anlage“ zu haben,182 die Wilhelm empfiehlt, 

Shakespeares Dramen zu lesen und damit seine Begeisterung zum Schauspiel befeuert. Jarno 

schlägt ihm sogar vor, ihn mit entsprechender Lektüre zu versorgen, ihm „ein paar Teile [zu] 

borgen“.183 Außerdem rät er Wilhelm: „Sie können ihre Zeit nicht besser anwenden, als wenn 

Sie sich von allem losmachen und in der Einsamkeit Ihrer alten Wohnung in die Zauberlaterne 

dieser unbekannten Welt sehen.“184 Der Erzähler merkt an, dass Wilhelm Jarnos Bücher in einer 

„Stimmung“ erhält, in welcher seine Einbildungskraft „erhöht[ ]“185 war, sodass er hier tatsäch-

lich vom Turm – in Vertretung Jarnos – „in [s]einen Irrtümern“, seiner Theaterleidenschaft, 

eindeutig „gestärkt“186 wird.187 Durch eine derartige Intervention ist es also keinesfalls so, dass 

die Turmgesellschaft mit ihrer Laissez-faire-Pädagogik188 Wilhelm einfach nur ‚machen lässt‘, 

damit „jede Natur sich selbst ausbilde[t]“.189 

Die Person, die neben Wilhelm wohl am meisten Misstrauen gegenüber dem Turm hegt, ist 

die Nebenfigur Lydie, der wie auch Wilhelm am Ende eine Einheirat in den Turm bevorsteht,190 

 
178 Ebd., S. 500. 
179 Ebd., S. 554. 
180 Ebd., S. 550. 
181 Wilhelm selbst versucht über Natalie, „diese Paradoxen zu erforschen, als auch über die geheimnisvolle Ge-

sellschaft [...] Aufschlüsse zu begehren“, wird jedoch vom Medicus unterbrochen. (Vgl. ebd., S. 521.) 
182 Ebd., S. 495. 
183 Ebd., S. 180. 
184 Ebd. 
185 Ebd. 
186 Ebd., S. 521. 
187 Im Gespräch mit Natalie spricht Wilhelm: „‚Es ist sonderbar‘, sagte Wilhelm, ‚daß dieser merkwürdige Mann 

auch an mir teilgenommen und mich, wie es scheint, nach seiner Weise, wo nicht geleitet, doch wenigstens eine 

Zeitlang in meinen Irrtümern gestärkt hat. Wie er es künftig verantworten will, daß er in Verbindung mit mehreren 

mich gleichsam zum besten hatte, muß ich wohl mit Geduld erwarten‘“. (Ebd.) 
188 Der Abbé ist in Bezug auf die Bildung der Meinung, dass „der Irrtum […] nur durch das Irren geheilt werden 

[könne]“ (Ebd., S. 550.) In der Initiationsszene der spricht der Landgeistliche davon, dass der „Menschenerzie-

her[ ]“ den „Irrenden […] seinen Irrtum aus vollen Bechern ausschlürfen […] lassen“. (Ebd., S. 494–495.) solle. 
189 Ebd., S. 527. 
190 Vgl. bezüglich familiärer Strukturen der literarisch geschilderten Geheimbünde und mit Augenmerk auf die 

Turmgesellschaft Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 206–206. Titzmann bezeichnet die Turmgesellschaft in 

dieser Hinsicht auch als „Frauentauschgesellschaft“. (Ebd., S. 211.) Wilhelm selbst kennzeichnet eine promiskui-

tive Rastlosigkeit – mitunter bestärkt durch die vom Turm praktizierte ‚Pädagogik des Irrens‘ –, der zuletzt durch 

seine Heirat mit Natalie Teil der Turmfamilie, also symbolischer Sohn des Abbés, wird. Seine erotische 



Roya Hauck 

78 

da Jarno später um sie wirbt. Lydie sieht in der Turmgesellschaft und vor allem im Abbé, der 

symbolischen Vaterfigur der Turmgesellschaft, einen schlechten Einfluss auf ihren zu dieser 

Zeit Geliebten Lothario, der auch Mitglied des Turms ist: „Der Abbé wäre fähig, wegen einer 

Grille die Menschen in Not zu lassen, oder sie gar hineinzustürzen [Herv. R. H.]“.191 Lydie 

warnt Wilhelm, dass er sich nicht „als Werkzeug dieser drei Menschen brauchen [lassen]“ 

soll.192 Die Pädagogik des Abbés ist in Lydies Augen eine „Grille“,193 denn das, was Lydie 

beschreibt, umfasst die letztlich fragwürdig bleibende, praktizierte Pädagogik des Irrens. Die 

weiteren beiden von Lydie genannten Menschen sind der Arzt und Jarno. Der Abbé, der Arzt 

und Jarno bilden den Kern der Turmgesellschaft, denen sich die bereits beschriebenen Emissäre 

sowie „Spione“194 anschließen.195 Lydie setzt ein „Geheimnis“ der Turmgesellschaft voraus 

und weist so auf eine bedrohliche Seite hin, was gerade in ihrer Bitte an Wilhelm widergespie-

gelt wird: „[B]efreien Sie ihn [Lothario] aus den Händen dieser Menschen“.196 

Die Turmgesellschaft greift also gezielt in Wilhelms Leben ein, um ihn in einen in ihrer 

Sicht mündigen Bürger zu transformieren.197 Insofern scheint es folgerichtig, wenn Wilhelm 

sich fragt: 

Wenn so viele Menschen an dir teilnahmen, deinen Lebensweg kannten und wußten, was darauf zu tun 

sei, warum führten sie dich nicht strenger? warum nicht ernster? warum begünstigten sie deine Spiele, 

anstatt dich davon wegzuführen? [Herv. R. H.]198 

Trotz des Umstands, dass Wilhelm als Geführter nicht versteht, warum er von seinen mensch-

lichen Meistern in die Irre geleitet wird, was der Schutzfunktion des metaphorischen Gängel-

bands als Hilfsmittel zuwiderläuft, bescheinigt ihm die Turmgesellschaft, dass er „gerettet und 

auf dem Weg zum Ziel“199 sei. Wilhelm kann somit – so heißt es eigentlich über den jungen 

Friedrich – als „Opfer dieser pädagogischen Versuche“200 gelten. Dies korreliert mit seiner ei-

genen Aussage: „Sie haben mich wenig geschont“.201 Und ungeachtet der Tatsache, dass er nun 

auf dem ‚rechten Weg‘ sei,202 und dass er „mit dem Gefühl des Vaters […] auch alle Tugenden 

eines Bürgers erworben [habe]“,203 befindet sich Wilhelm noch kurz vor Romanende und damit 

vor dem „Augenblicke des höchsten Glücks“204 von Zweifeln und Resignation geplagt „in der 

 
Umtriebigkeit davor richtet nicht wenigen Schaden an, denkt man an die Schicksale des Grafen, der Gräfin sowie 

Mignons. 
191 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 462. 
192 Ebd., S. 462. Hier sei auf Jarnos Aussage verwiesen, wenn dieser Wilhelm sagt: „[M]ögen Sie Ihre Kräfte und 

Talente unserm Dienste widmen [Herv. R. H.]“. (Ebd., S. 193.) 
193 Auch Natalie spricht in Bezug auf die Pädagogik des Abbé von einer „Grille“. (Goethe: Wilhelm Meisters 

Lehrjahre, S. 521.) 
194 Vgl. ebd., S. 521 und S. 533. 
195 Lothario, Natalie, die Gräfin und Friedrich (alle vom Abbé aufgezogen; vgl. ebd., S. 419) gehören durch ihre 

familiären Banden zur ‚Turm-Familie‘. 
196 Ebd., S. 462–463. 
197 Vgl. ebd., S. 502. 
198 Ebd., S. 495. 
199 Ebd. 
200 Ebd., S. 521. 
201 Ebd., S. 550. 
202 Vgl. ebd., S. 495 sowie explizit S. 501. 
203 Ebd., S. 502. 
204 Ebd., S. 610. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

79 

schrecklichsten Lage“.205 Formulierungen wie etwa: „O lassen Sie mich fliehen“206 oder (nach-

dem ihm durch die Turmgesellschaft ein ‚Versendungsplan‘ angetragen wird): „[E]s wird sich 

geschwind entscheiden, ob ich Ursache habe, mich weiter anzuschließen, oder […] mich von 

so mancherlei Banden loszureißen, die mir eine ewige, elende Gefangenschaft drohen 

[Herv. R. H.]“,207 zeigen diese Parallelen. Die Beziehung zum Turm verlängert oder revitali-

siert die alte Patria Potestas. Damit gleicht die Lage des Protagonisten gegen Ende des Romans 

derjenigen am Anfang, was inszenatorisch besonders wird, wenn der ‚Geist‘ von Wilhelms Va-

ter während der Initiationsszene die Bühne betritt und sein lebenssteuerndes Planen bekun-

det.208 Bedeutsam für diese Lesart ist zudem die Schaukastenform innerhalb der Szenographie 

der Initiationsszene, in der Wilhelm auf seinem Sitz einen beleuchteten Bühnenposten als 

Schauspieler einnimmt (der er faktisch einst war), obgleich er eigentlich der Betrachter des 

Bühnengeschehens sein soll.209 Hier wird die Position Wilhelms als fremdbestimmte Puppe und 

Schauspieler auf der Weltbühne der Turmgesellschaft deutlich. Das lebensfördernde biopoliti-

sche Gängelband wird missbraucht, indem es durch initiiertes Irren zum antibiopolitischen 

Steuerungsdraht der Puppe wird. Die daraus resultierende disziplinierende Schadenszufü-

gung210 ist im Besonderen in Wilhelms Verlust von Mignon und dem Hafner zu sehen. Wenn 

man der Ansicht folgt, dass Mignon die „scheinbar unvereinbare[ ] Gegenposition der gehei-

men Mächte vom Turm“211 darstellt und der Turmgesellschaft das böse Ziel zuschreibt, den 

Protagonisten mit allen Mitteln „an sich zu binden“,212 kann gefolgert werden, dass die Turm-

gesellschaft Mignon (bzw. ihren toten – haltbar gemachten – Körper) und den wahnsinnigen 

Harfner, Mitglieder „der wunderbaren Familie, die Wilhelm seit einiger Zeit als seine eigene 

ansah“,213 an die Wilhelm sein „Herz […] hängen mußte ]“,214 als eine Art Druckmittel benutzt, 

um Wilhelm in die Turm-Familie zu integrieren.215 Zitiert seien die Worte Wilfried Barners: 

„Beide [Mignon und der Harfner] gehen unter, müssen untergehen, als der Held in die Turm-

gesellschaft aufgenommen ist und seine Lehrjahre beendet hat.“216 Letztlich bleibt es trotz Ein-

weihungsritual und glücklichem Ausgang im Sinne der Verheiratung Wilhelms bei einer Zwie-

lichtigkeit der Turmgesellschaft, die bis zuletzt mit Rätselhaftigkeit behaftet bleibt. 

 

 
205 Ebd., S. 606. 
206 Ebd., S. 433. 
207 Ebd., S. 568. 
208 Als während der Initiationsszene der „alte König von Dänemark“ eintritt, spricht er bezeichnend: „‚Ich bin der 

Geist deines Vaters‘ [...] und scheide getrost, da meine Wünsche für dich, mehr als ich sie selbst begriff, erfüllt 

sind. [...] Lebe wohl und gedenke mein, wenn du genießest, was ich dir vorbereitet habe!“, worüber sich Wilhelm 

„äußerst betroffen“ (ebd., S. 495.) fühlt. 
209 Vgl. ebd., S. 494. 
210 Dazu Cornelia Zumbusch: „Irrwege, Schäden und Verletzungen werden dabei nicht nur nicht vermieden, son-

dern gezielt ins erzieherische Kalkül gezogen“. (Zumbusch: „Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit“, S. 122.) 
211 Barner: „Geheime Lenkung“, S. 87. 
212 Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 208. 
213 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 187. 
214 Ebd., S. 193. 
215 Vgl. ebd., S. 429. 
216 Barner: „Geheime Lenkung“, S. 87. Harald Tausch etwa geht sogar so weit, die beiden Tode auf „zwei[ ] 

merkwürdige[ ] Kunstfehler der Turmgesellschaft“ zurückzuführen. (Vgl. Tausch: „Labyrinthe der Aufklärung“, 

S. 393.) 



Roya Hauck 

80 

V Fazit 

In den beschriebenen Vater-Sohn-Beziehungen der beiden Romane interferieren, wie gezeigt, 

die biopolitische und die antibiopolitische bzw. souveräne Sphäre. Dabei dominiert der zweite 

Einflussbereich. In den Lehrjahren ist das gefährdende Moment des Gängelbands in der Päda-

gogik des Irrens angelegt. Obgleich bei Goethe das Bildfeld eines Gebunden-Seins weniger 

stark ausgeprägt ist als bei Grosse, dafür aber rahmend zu Beginn und zum Ende des Romans 

zum Tragen kommt, ist auch dort die Struktur der doppelten Gängelband-Lesart als Kippfigur 

zu erkennen. Die Turmgesellschaft möchte für ihren selbsterwählten Zögling Glück, was im 

Besonderen durch die Überreichung von Felix zum Ausdruck kommt. Andererseits nimmt Wil-

helm an der Leitung Schaden: Hinter dem biopolitischen Verwalten des Lebenslaufs, zeichnen 

sich väterlich-souveräne Eingriffe ab, die den Jüngling in gängelnde Fesseln legen. Dieses un-

sichtbare Einbinden,217 das eine Inbesitznahme des unmündigen Sohnes einschließt,218 wird 

auch in Grosses Genius deutlich, wenn Karlos als Eigentum des souveränen Vaters, um seiner 

eigenen ‚Glückseligkeit‘ willen, am Gängelband mit „Martern“219 gestraft wird. Im Endeffekt 

ist es wahrscheinlicher, dass die zu befriedigenden Ziele des souveränen Vaters bzw. Bundes 

im Vordergrund stehen. Solches findet bei Grosse andeutungsweise Erwähnung: „[W]erden 

diese Männer [die Oberen des Bundes] der kleinen Bekümmernisse des Lebens achten, um 

nicht das große Ziel zu verfehlen?“220 Das Gängelband bleibt ein Hilfsmittel pro forma, wird 

unterlaufen und missbraucht: Der Souverän des alten Systems kehrt zurück. 

LITERATURVERZEICHNIS 

A., Th.: „Cagliostros ägyptische Pyramiden“, in: Berlinische Monatsschrift, Jg. 6 (1786), S. 

566–568. 

Adelung, Johann Christoph: Versuch eines vollständigen grammatisch-kritischen Wörterbu-

ches Der Hochdeutschen Mundart, mit beständiger Vergleichung der übrigen Mundarten, 

besonders aber der Oberdeutschen Theil 1–5, Leipzig 1774–1786. 

Agamben, Giorgio: Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt am 

Main 2002 (11995). 

Agethen, Manfred: Geheimbund und Utopie: Illuminaten, Freimaurer und deutsche Spätauf-

klärung, München 1984. 

Ammerlahn, Hellmut: „Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre: An Apprenticeship toward the 

Mastery of Exactly What?“, in: Colloquia Germanica, Jg. 30 (1997), H. 2, S. 99–119. 

 
217 Die Idee des Eigentums zeigt sich in den Lehrjahren beispielsweise in den Worten Jarnos, wenn er Wilhelm 

am Vorabend der Initiation „so sicher als den Unsern“ (Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 493.) ansieht. Bei 

der Initiation von Don Karlos gibt sich dieser, sich unterwerfend, selbst als Eigentum der Gesellschaft aus: „Nun 

so nehmt mich denn hin. Ganz euer will ich seyn; selbst mir nicht mehr gehören“. (Grosse: Der Genius, S. 115.) 
218 „Solche Familialisierung macht zugleich die Problematik einer Initiation in den Bund bewußt: Denn wenn 

erfolgreiche Selbstfindung und Autonomie im Initiationsroman die radikale Loslösung von der Herkunftsfamilie 

verlangt, dann muß die Aufnahme in den Bund, wenn er Familienäquivalent und Ersatzfamilie ist, problematisch 

– weil äquivalent mit Rückkehr in einen Status unmündiger Kindheit durch Unterwerfung unter eine Vaterinstanz 

– sein.“ (Titzmann: „Strukturen und Rituale“, S. 207.) 
219 Grosse: Der Genius, S. 196. 
220 Ebd. S. 89. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

81 

Andriopoulos, Stefan: „Dunkle Mächte: Geister und Geheimbünde bei Schiller und Grosse“, 

in: Mario Grizelj (Hrsg.): Der Schauer(roman): Diskurszusammenhänge, Funktionen, For-

men, Würzburg 2010, S. 177–194. 

Andriopoulos, Stefan: „Unsichtbare Hand“, in: Claudia Benthien, Ethel Matala de Mazza und 

Uwe Wirth (Hrsg.): Handbuch Literatur und Ökonomie, Berlin und Boston, MA 2019, S. 

299–301. 

Barner, Wilfried: „Geheime Lenkung: Zur Turmgesellschaft in Goethes Wilhelm Meister“, in: 

William J. Lillyman (Hrsg.): Goethe’s Narrative Fiction: The Irvine Goethe Symposium, 

Berlin und New York, NY 1983, S. 85–109. 

Dammann, Günter: „Nachwort“, in: Carl Grosse: Der Genius. Aus den Papieren des Marquis 

C* von G**, Frankfurt am Main 1984 (11982), S. 725–835. 

Dennerlein, Katrin: „Funktionen der Turmgesellschaft in Wilhelm Meisters Lehrjahre für die 

Thematisierung von Bildung und für die Diskussion der Bestimmung des Menschen“, in: 

Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts (2010), S. 172–200. 

Dotzler, Bernhard J.: Papiermaschinen: Versuch über Communication & Control in Literatur 

und Technik, Berlin 1996. 

Folkers, Andreas und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, 

Berlin 2014, S. 7–61. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 

(11976). 

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 

2020 (11976). 

Frankenberg, Günter: Autoritarismus: Verfassungstheoretische Perspektiven, Berlin 2020. 

Gregory, Stephan: Wissen und Geheimnis: Das Experiment des Illuminatenordens, Basel und 

Frankfurt am Main 2009. 

Grosse, Carl: Der Genius. Aus den Papieren des Marquis C* von G**, Frankfurt am Main 1984 

(11982). 

Haas, Rosemarie: Die Turmgesellschaft in ‚Wilhelm Meisters Lehrjahren‘: Zur Geschichte des 

Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1975. 

Hacker, Joachim Bernhard Nikolaus: Jesus der Weise von Nazareth ein Ideal aller denkbaren 

Größe für alle seine wahren Verehrer zum weiteren Nachdenken aufgestellt: Erstes Bänd-

chen: Geistes-Größe, Leipzig 1800. 

Hauck, Roya: „‚Verlorne Söhne‘: Gefährlicher Müßiggang in Schillers Der Geisterseher und 

Tiecks William Lovell“, in: Stephanie Catani und Friedhelm Marx (Hrsg.): Auszeit: Ausstieg 

auf Zeit in Literatur und Film, Baden-Baden 2021, S. 11–24. 

Klausnitzer, Ralf: Poesie und Konspiration: Beziehungssinn und Zeichenökonomie von Ver-

schwörungsszenarien in Publizistik, Literatur und Wissenschaft 1750–1850, Berlin und New 

York, NY 2007. 

Koselleck, Reinhart: Kritik und Krise: Eine Studie zur Pathoenese der bürgerlichen Welt, 

Frankfurt am Main 1973. 

Krimmer, Elisabeth: „Mama’s baby, Papa’s maybe: Paternity and ‚Bildung‘ in Goethe’s Wil-

helm Meisters Lehrjahre“, in: The German Quarterly, Jg. 77 (2004), H. 3, S. 257–277. 

Lehmann, Johannes F.: „Anthropologie“, in: Roland Borgards (Hrsg.): Literatur und Wissen: 

Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart und Weimar 2013, S. 57–63. 



Roya Hauck 

82 

McLuhan, Marshall: Understanding Media: The Extensions of Man, New York, NY 1964. 

Muslow, Martin: „Weishaupt, Adam“, in: Verfasser-Datenbank, https://www.degruyter. 

com/database/VDBO/entry/vdbo.killy.7194/html, zuletzt aufgerufen am 28.03.2022. 

[o. V.]: Nachtrag von weitern Originalschriften, welche die Illuminatensekte überhaupt, son-

derbar aber den Stifter derselben Adam Weishaupt, gewesenen Professor zu Ingolstadt be-

treffen, und bey der auf dem Baron Bassusischen Schloß zu Sandersdorf, einem bekannten 

Illuminaten-Neste, vorgenommenen Visitation entdeckt, sofort auf Churfürstlich höchsten 

Befehl gedruckt, und zum geheimen Archiv genommen worden sind, um solche jedermann 

auf Verlangen zur Einsicht vorlegen zu lassen: Zwo Abtheilungen, München 1787. 

Neugebauer-Wölk, Monika: „Esoterik im 18. Jahrhundert – Aufklärung und Esoterik: Eine Ein-

leitung“, in: dies. (Hrsg.): Aufklärung und Esoterik, Hamburg 1999, S. 1–37. 

Neugebauer-Wölk, Monika: „Praktische Anthropologie für ein utopisches Ziel: Menschenbe-

obachtung und Menschenbildung im Geheimbund der Illuminaten“, in: Jörn Garber und 

Heinz Thoma (Hrsg.): Zwischen Empirisierung und Konstruktionsleistung: Anthropologie 

im 18. Jahrhundert, Tübingen 2004, S. 323–338. 

Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon: Entwicklung – Kernbegriffe – Zusammenhänge, Paderborn 

und Stuttgart 2018. 

Sage, Victor: „Die Reise in den Süden und die Rhetorik des Dunklen“, in: Barry Murnane und 

Andrew Cusack (Hrsg.): Populäre Erscheinungen: Der deutsche Schauerroman um 1800, 

München und Paderborn 2011, S. 213–230. 

Schings, Hans-Jürgen: „Wilhelm Meister und das Erbe der Illuminaten“, in: Walter Müller-

Seidel und Wolfgang Riedel (Hrsg.): Die Weimarer Klassik und ihre Geheimbünde, Würz-

burg 2003, S. 177–203. 

Simonis, Linda: „Esoterische Bildung: Suchende Schüler und ihre Lehrmeister bei den Frei-

maurern, esoterischen Bünden und im Geheimbundroman des 18. Jahrhunderts“, in: Almut-

Barbara Renger (Hrsg.): Meister und Schüler in Geschichte und Gegenwart: Von Religionen 

der Antike bis zur modernen Esoterik, Göttingen 2012, S. 285–303. 

Tausch, Harald: „Labyrinthe der Aufklärung: Goethes Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre“, 

in: Hans Adler und Rainer Godel (Hrsg.): Formen des Nichtwissens der Aufklärung, Pader-

born 2010, S. 369–394. 

Titzmann, Michael: „Strukturen und Rituale von Geheimbünden in der Literatur um 1800 und 

ihre Transformation in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre“, in: Wolfgang Lukas und 

Claus-Michael Ort (Hrsg.): Anthropologie der Goethezeit: Studien zur Literatur und Wis-

sensgeschichte, Berlin und Boston 2012, S. 195–222. 

Voges, Michael: Aufklärung und Geheimnis: Untersuchungen zur Vermittlung von Literatur- 

und Sozialgeschichte am Beispiel der Aneignung des Geheimbundmaterials im Roman des 

späten 18. Jahrhunderts, Tübingen 1987. 

von Blanckenburg, Friedrich: Versuch über den Roman, Stuttgart 1965 (11774). 

von Goethe, Johann Wolfgang: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Erich Trunz (Hrsg.): Johann 

Wolfgang von Goethe: Werke in 14 Bänden 7: Romane und Novellen II, München 1965–

1994, S. 9–610. 

Weiß, Martin: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, in: 

Phänomenologische Forschungen (2007), S. 163–191. 



(Anti-)Biopolitische Beziehungen in Der Genius und Wilhelm Meisters Lehrjahre 

83 

Wilson, W. Daniel: Geheimräte gegen Geheimbünde: Ein unbekanntes Kapitel der klassisch-

romantischen Geschichte Weimars, Stuttgart 1991. 

Wübben, Yvonne: „Von ‚Geistersehern‘ und ‚Proselyten‘: Zum politischen Kontext einer Kont-

roverse in der Berlinischen Monatsschrift (1783–1789)“, in: Ursula Goldenbaum und Ale-

xander Košenina (Hrsg.): Berliner Aufklärung: Kulturwissenschaftliche Studien, Hannover 

2003, S. 189–220. 

Zedler, Johann Heinrich (Hrsg.): Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaf-

ten und Künste in 64 Bde. und 4 Bde. Suppl., Halle 1732–1754. 

Zumbusch, Cornelia: „Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit: Pädagogik der Vorsorge in 

Goethes Bildungsroman“, in: Bettine Menke und Thomas Glaser (Hrsg.): Experimentalan-

ordnungen der Bildung: Exteriorität – Theatralität – Literarizität, Paderborn 2014, S. 111–

127. 

 





 

85 

LUCAS PRIESKE (Hannover) 

„[D]ieser Eingang war nur für dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schließe ihn.“ – 

Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums 

in Franz Kafkas Der Proceß 

Der Raum in Franz Kafkas Romanfragment Der Proceß (1925) nimmt, wie auch in seinen an-

deren Texten, eine zentrale Rolle in der Ausgestaltung der erzählten Welt ein. Bettina Küter 

stellt ihrer umfangreichen phänomenologischen Studie zum ‚kafkaesken‘ Raum nicht ohne 

Grund die programmatische Feststellung voran: „Der Einstieg in Kafkas rätselhaftes Werk ist 

zunächst ein Einstieg in den rätselhaften Raum seiner Werke.“1 Schon zuvor wurde der Raum, 

in dem sich Erzählungen wie Der Proceß oder auch Das Schloss abspielen, zum Gegenstand 

intensiver und ‚prominenter‘ literaturwissenschaftlicher wie -philosophischer Auseinanderset-

zung. So klassifiziert Theodor Adorno den Raum als wichtige Konstante, die Kafkas Texte auf 

eigentümliche Weise miteinander verbindet: 

Alles, was er erzählt, gehört der gleichen Ordnung an. Alle seine Geschichten spielen in demselben 

raumlosen Raum, und so gründlich sind dessen Fugen verstopft, daß man zusammenzuckt, wenn 

einmal etwas erwähnt wird, was nicht in ihm seinen Ort hat […].2 

Auch im Proceß ist die Raumgestaltung und -anordnung als integraler Bestandteil des Erzähl-

verfahrens anzusehen, die „den Roman ‚uneigentlich‘ und ‚bedeutend‘ wirken [lässt] − und […] 

das Wechselspiel von Deutungsprovokation und -frustration, das für Kafkas Texte so charak-

teristisch ist“,3 erzeugt. Dies gilt nicht nur für die extreme Raffung und Dehnung räumlicher 

Distanzen, sondern auch für die sich stets andeutende Verschränkung der Räume mit dem psy-

chischen Innenleben der Figuren, in der Form, dass der Raum paradoxerweise zugleich „eigen-

tümlich autonom gegenüber dem Subjekt“4 agiert. Die „höchst überraschende Topographie“5 

der Proceß-Räume besteht so, wie Gilles Deleuze und Félix Guattari betonen, vor allem darin, 

dass sich 

[z]wei diametral entgegengesetzte Punkte […], seltsamerweise, als eng benachbart [erweisen] […], 

z. B. wenn K. in der Bank, auf dem Korridor vor seinem Büro, eine Kammertür öffnet und sich 

plötzlich in einem Raum des Gerichts befindet, wo gerade ein Wächter ausgepeitscht wird […].6 

 
1 Bettina Küter: Mehr Raum als sonst: Zum gelebten Raum im Werk Franz Kafkas, Frankfurt am Main 1989, S. 6. 
2 Theodor W. Adorno: „Aufzeichnungen zu Kafka“, in: ders.: Gesammelte Schriften in 20 Bänden 10: Kulturkritik 

und Gesellschaft 1: Prismen. Ohne Leitbild, Frankfurt am Main 1997, S. 254–287, hier: S. 268. 
3 Manfred Engel: „Der Process“, in: ders. und Bernd Auerochs (Hrsg.): Kafka Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, 

Stuttgart und Weimar 2010, S. 192–207, hier: S. 197. 
4 Küter: Mehr Raum als sonst, S. 46. 
5 Gilles Deleuze und Félix Guattari: Kafka: Für eine kleine Literatur, Frankfurt am Main 1976, S. 101. 
6 Deleuze/Guattari: Kafka, S. 101–102. 



Lucas Prieske 

86 

Die labyrinthische Organisation des Erzählraums, die bisweilen dem Prinzip der Assoziation 

durch Josef K. zu folgen scheint, korrespondiert historisch mit der desorientierten Wirklich-

keitserfahrung der Moderne – einem „Gefühl der ‚Ohnmacht‘ und der ‚Entfremdung‘ des ‚mo-

dernen Menschen‘“.7 Nicht ohne Grund wird Der Proceß so in der verbreiteten sozialgeschicht-

lichen (und vor allem sozialkritischen) Lesart zur literarischen 

Gestaltung der verwalteten Welt, der vielfältigen Einengungen und Bedrohungen, die das Indivi-

duum heute durch anonyme Mächte erfährt, zur Anklage des Kapitalismus, zur prophetischen Vor-

wegnahme der totalitären Regime des 20. Jahrhunderts oder, aktueller und à la Foucault, zur Ver-

bildlichung der das Begehren unterdrückenden „Macht“.8 

Der vorliegende Beitrag unternimmt den Versuch, diese sozialgeschichtliche Lesart unter Hin-

zunahme des in der Kafka-Forschung bislang nur randläufig berücksichtigten Paradigmas der 

‚Biopolitik‘ bzw. ‚Biomacht‘,9 wie es insbesondere von Michel Foucault analysiert wurde, noch 

einmal produktiv zu erweitern. Manfred Engel und Bernd Auerochs stellen im Vorwort ihres 

umfassenden Kafka-Handbuchs zwar zu recht fest, dass mittlerweile eine schier unüberblick-

bare Anzahl an Forschungsarbeiten zu den unterschiedlichsten Kafka-Lektüren existiert; so 

auch zu den „Strukturen und Übel[n] […] der ‚Machtapparate‘ im Allgemeinen oder der Bio-

politik im Besonderen“.10 Tatsächlich bleibt aber die Menge an Arbeiten, die sich dezidiert mit 

biopolitischen Prozessen und Strategien in Kafkas Werk auseinandersetzen, überschaubar11 – 

was insbesondere für den Proceß gilt.12 

 
7 Daniel Nix: Kafka als phantastischer Erzähler? (Neo-)Phantastische Elemente und Realitätssysteme in Texten 

Franz Kafkas, Wetzlar 2005, S. 92–93. 
8 Engel: „Der Process“, S. 199. 
9 Im Folgenden werde ich beide Begriffe ohne Anführungszeichen verwenden. 
10 Manfred Engel und Bernd Auerochs: „Vorwort“, in: dies. (Hrsg.): Kafka-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, 

Stuttgart und Weimar 2010, S. XIII–XXVIII, hier: S. XIII. 
11 Neben Markus Jansen: Das Wissen vom Menschen: Franz Kafka und die Biopolitik, Würzburg 2012 ist hier vor 

allem auf die Arbeiten von Benno Wagner hinzuweisen, der in der Vergangenheit immer wieder für eine biopoli-

tische Lesart Kafkas eintrat. Vgl. exemplarisch Benno Wagner: „,… und könnte Dolmetscher sein zwischen den 

Vorfahren und den Heutigen.‘ Zum Verhältnis von Bio-Macht, Kunst und Kanonizität bei Kafka“, in: Renate von 

Heydebrand (Hrsg.): Kanon – Macht – Kultur: Theoretische, historische und soziale Aspekte ästhetischer Kanon-

bildung, Stuttgart und Weimar 1998, S. 396–415; Benno Wagner: „Kafkas phantastisches Büro“, in: Klaus Scherpe 

und Elisabeth Wagner (Hrsg.): Kontinent Kafka, Berlin 2006, S. 104–118; Benno Wagner: „,[…] zuerst die Mauer 

und dann den Turm.‘ Der Widerstreit zwischen Biopolitik und Ethnopolitik als berufliches Problem und schrift-

stellerischer Einsatz bei Franz Kafka“, in: Brücken: Zeitschrift für Sprach-, Literatur- und Kulturwissenschaft, Jg. 

15 (2007), S. 41–70; Benno Wagner: „,Wir … erhalten uns in der Schwebe.‘ Bootstrapping und Organisation als 

Thema und Programm bei Franz Kafka“, in: Günther Ortmann und Marianne Schuller (Hrsg.): Kafka: Organisa-

tion, Recht und Schrift, Weilerswist 2019, S. 69–102. Darüber hinaus sei noch verwiesen auf Bernhard J. Dotzler: 

Diskurs und Medium III: Medien und Wissen in literaturgeschichtlichen Beispielen, Paderborn 2011, insbesondere 

S. 224–248. 
12 Zu nennen ist hier natürlich zunächst Giorgio Agambens (kurze) Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von 

Gesetz und Subjekt in Kafkas Der Proceß: „Denn das Leben unter einem Gesetz, das gilt, ohne zu bedeuten, 

gleicht dem Leben im Ausnahmezustand, in dem die unschuldigste Geste und die kleinste Vergeßlichkeit die ext-

remsten Konsequenzen haben können. Und es ist genau ein Leben dieser Art, wie es Kafka beschreibt, in dem das 

Gesetz umso durchdringender ist, je mehr ihm an jeglichem Gehalt mangelt, und ein zerstreutes Klopfen an ein 

Tor unkontrollierbare Prozesse in Gang setzen kann. […] Die Existenz und selbst der Körper von Josef K. fallen 

am Ende mit dem Prozeß zusammen, sie sind der Prozeß.“ (Giorgio Agamben: Homo Sacer 1: Die souveräne 

Macht und das nackte Leben, Frankfurt am Main 2002, S. 63.) Des Weiteren vgl. exemplarisch Henry Sussman: 

„With Impunity“, in: Kiarina Kordela und Dimitris Vardoulakis (Hrsg.): Freedom and Confinement in Modernity: 

Kafka’s Cages, New York, NY 2011, S. 213–237; Bismi Vijayan: „Between Messianism and Nihilism: A Biopo-

litical Reading of Kafka’s The Trial and The Metamorphosis“, in: Teresian Journal of English Studies, Jg. 10 

(2018), H. 1, S. 1–9; Robert G. White: „,A Cage without Walls.‘ Law, Biopolitics and Space in Contemporary 

Palestinian Cinema“, in: Space, Place and Identities Onscreen, Jg. 43 (2019), H. 2, [o. S.]; Debapriya Barua: „A 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

87 

Die Kernthese, um die die historisierende Konstruktion der Biomacht durch Michel Foucault 

kreist, bezieht sich auf einen Übergang von der souveränen zur modernen Machtorganisation, 

in der die Macht ihren Schwerpunkt vom Gesetz zur Norm verlagert. Sie geht nicht länger von 

einem sichtbaren Souverän aus, der mit unbedingter Gewalt über seine Untertanen herrscht, sie 

ist vielmehr zersplittert, dezentralisiert und vom Willen und der Steuerung einer singulären In-

stanz entbunden: Das Netz der Macht, das Gefängnisse, Schulen, Kasernen, Krankenhäuser und 

Psychiatrien spannen, weist kein herrschendes Subjekt in dem Sinn auf, wie es die Monarchie 

hat. Die Abwendung von offener Repression hin zu konformistischer Identifikation und Nor-

malisierung bedeutet jedoch nicht, dass es keine potentiellen Reibungspunkte zwischen Macht 

und Menschen gäbe, insbesondere aus der Perspektive des ‚anormalen‘ Individuums. Franz 

Kafkas literarisches Werk befasst sich zweifellos immer wieder mit modernen Machtverhält-

nissen und Normierungsprozessen sowie auch mit den Individuen, die vor der (scheinbaren) 

Wahl stehen, sich zu assimilieren oder von eben jenen verschüttet zu werden. 

Dieser Beitrag wird erstens zu zeigen versuchen, wie das Gericht in Der Proceß durch seine 

Raumordnung als Metapher für eine breitere Machtökonomie der diegetischen Gesellschafts-

ordnung lesbar wird. Zweitens wird er der Frage nachgehen, inwieweit die Kategorie des An-

geklagten als Schnittpunkt gelesen werden kann, der zwar intradiegetisch einen eigenen insti-

tutionellen und epistemologischen Stellenwert hat, auf der Metaebene allerdings der Logik des 

modernen Zusammenspiels bio- und disziplinarpolitischer Interventionen und Prozesse nach-

spürt. 

I Bio- und Disziplinarmacht bei Michel Foucault 

Die Disziplinarmacht fokussiert nach Foucault das Individuum, diszipliniert und ‚dressiert‘ es 

– beispielsweise durch/in Institutionen wie die Schule, das Gefängnis oder die Psychiatrie. Ihr 

Ziel ist ein ‚vorauseilender Gehorsam‘, eine auf Identifikation zielende Verkörperung ‚recht-

schaffender‘ Werte, Normen und Verhaltensweisen, die (im Idealfall) ohne externe Regulation 

auskommt. Eine Leitmetapher dieser „Individualisierung von Macht“13 ist der ‚Panoptismus‘ – 

eine zentralisierte und ‚allsehende‘ Blickarchitektur, die Foucault aus Jeremy Benthams archi-

tektonischem Entwurf des ‚Panopticon‘ ableitet und als tragende Struktur auf die gesamte west-

liche Gesellschaft ab Mitte des 18. Jahrhunderts überträgt: 

Daraus ergibt sich die Hauptwirkung des Panopticon: die Schaffung eines bewussten und perma-

nenten Sichtbarkeitszustandes beim Gefangenen, der das automatische Funktionieren der Macht si-

cherstellt. […] Das Panopticon ist eine Maschine zur Scheidung des Paares Sehen/ Gesehenwerden: 

im Außenring wird man vollständig gesehen, ohne jemals zu sehen; im Zentralraum sieht man alles, 

ohne je gesehen zu werden.14 

Die Macht einer „Gesellschaft der Überwachung“15 funktioniert so vordergründig nach der Lo-

gik des panoptischen Gefängnisses, das „‚Wenigen oder einem Einzelnen die Übersicht Vieler 

 
Close Reading of the Parallel Characters between Franz Kafka’s The Trial and The Metamorphosis: The Existen-

tialism of Joseph K. and Gregor Samsa“, in: Research Scholar: An International Refereed Journal of Literary 

Explorations, Jg. 8 (2020), H. 2, [o. S.]. 
13 Michel Foucault: „Maschen der Macht“, in: ders., Daniel Defert und François Ewald (Hrsg.): Analytik der 

Macht, Frankfurt am Main 2005, S. 220–239, hier: S. 228. 
14 Michel Foucault: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 1976, S. 258–

259. 
15 Ebd., S. 278. 



Lucas Prieske 

88 

[…] gewähr[t]‘“,16 emanzipiert sich aber bald von der Notwendigkeit der tatsächlichen Be-

obachtung. Institutionelle oder institutionell konnotierte Räume lassen sich in diesem Zusam-

menhang als zentrale Machttechnologie verstehen, durch die asymmetrische Subjektpositionen 

vorgegeben, internalisiert und mit disziplinarem Druck ausgefüllt werden: Lehrkräfte und 

Schüler*innen im Klassenzimmer, Aufseher*innen und Gefangene im Gefängnis, Ausbildende 

und Soldat*innen in der Kaserne, usw. Die Rollenverständnisse, die mit diesen Positionen ein-

hergehen, normalisieren so einerseits die Machtbeziehungen, in die sie eingebettet sind, und 

legitimieren dabei andererseits sowohl die Kontrolle als auch die Disziplinierung des Individu-

ums, sollte es seinen Rollenrahmen verlassen oder überschreiten: Überwachen und Strafen.17 

Die Biomacht richtet sich hingegen als ‚globaler Mechanismus‘18 auf die gesamte Bevölke-

rung, auf das Kollektiv lebendiger Körper, das es zu kategorisieren, zu regulieren, zu optimieren 

und zu erhalten gilt. Im Gegensatz zur unbedingten Macht des Souveräns (z. B. dem feudalen 

Fürsten) verkehrt diese moderne Macht den Zugang zum Leben der Menschen: Statt als Recht 

über den Tod zu fungieren, das bei Übertretung der Gesetze zur Anwendung kommen kann, ist 

es nun die „Verantwortung für das Leben, die der Macht Zugang zum Körper verschafft.“19 

Dabei ist es insbesondere die Medizin, die den Katalog der Machttechniken unendlich erweitert, 

indem sie den Eingriff in das Leben zugunsten des Lebens legitimiert: Das Versprechen einer 

‚gesunden‘ Bevölkerung impliziert ‚kranke‘ Individuen, die es zu heilen oder, falls notwendig, 

anderweitig zu neutralisieren gilt. Dieses neue Paradigma, das sich laut Foucault im Laufe des 

18. Jahrhunderts manifestiert und im 19. Jahrhundert seinen vorläufigen Höhepunkt findet, re-

formuliert den Menschen als (kapitalistisch) verwertbare Ressource, deren konkrete Körper-

lichkeit unmittelbar in den Bereich des öffentlichen Interesses fällt. Sie organisiert „das Le-

bende in einem Bereich von Wert und Nutzen […]. Statt die Grenzlinie zu ziehen, die die ge-

horsamen Untertanen von den Feinden des Souveräns scheidet, richtet sie die Subjekte an der 

Norm aus, indem sie sie um diese herum anordnet.“20 Die Disziplinierung des Individuums und 

die Regulierung der Bevölkerung gehen für Foucault nicht nur Hand in Hand,21 ihr Zusammen-

wirken steckt auch den gesamten Rahmen moderner Machtansprüche und -technologien ab: 

„Die Disziplinen des Körpers und die Regulierungen der Bevölkerung bilden die beiden Pole, 

um die herum sich die Macht zum Leben organisiert hat.“22 Die Biomacht, die in das Leben der 

Bevölkerung interveniert, um es zu optimieren, braucht die Disziplin, um sich zu installieren 

und zu erhalten, denn letztere stellt notwendige und kollektiv legitimierte Institutionen bereit, 

die „auf den Einzelnen bis in seine Körperlichkeit und sein Verhalten hinein“23 zielen. Erst 

durch die Techniken der Disziplin können die biopolitischen Parameter der Bevölkerung 

 
16 Ebd. 
17 Eine Kernthese aus Foucaults gleichnamiger Studie lautet, dass die Technik der Organisation und Produktion 

von Individuen in institutionalisierten Zusammenhängen im Wesentlichen auf einer Kopplung „des hierarchischen 

Blicks, der normierenden Sanktion und ihrer Kombination im Verfahren der Prüfung“ (ebd., S. 220) basiert. 
18 Vgl. Michel Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collège de France (1975–1976), 

Frankfurt am Main 2001, S. 291. 
19 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1991 (11976), S. 170. 
20 Ebd., S. 139. 
21 Vgl. Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 295–296: „Man kann […] behaupten, daß die Disziplinar-

mechanismen der Macht und die regulatorischen Mechanismen der Macht, die Mechanismen, die den Körper dis-

ziplinieren, und die Mechanismen, die die Bevölkerung regulieren, in den meisten Fällen miteinander verknüpft 

sind.“ 
22 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 160. 
23 Foucault: „Maschen der Macht“, S. 230. 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

89 

umfassend offengelegt werden – von der Normierung und Disziplinierung des Individuums zur 

Erhaltung und Optimierung der Bevölkerung: Die „Disziplin ist im Grunde der Machtmecha-

nismus, über den wir den Gesellschaftskörper bis hin zum kleinsten Element, bis hin zu den 

sozialen Atomen […] zu kontrollieren vermögen.“24 

II Sozialhistorische Parabel(n) in Kafkas Der Proceß 

Die Räume in Der Proceß zeichnen sich vor allem dadurch aus, dass sie auf das Erleben des 

Protagonisten konzentriert sind, und so die allgegenwärtige Beobachtung durch das hohe Ge-

richt in der Raumerfahrung verdoppeln. Die heterodiegetische, intern fokalisierte Erzählper-

spektive (mit seltenen nullfokalisierten Passagen) beschränkt die Narration aller Ereignisse auf 

die Wahrnehmung und Interpretation des Protagonisten Josef K. Die seltenen Kommentare der 

Erzählinstanz reihen sich als „nicht-markierte Perspektivierung, die sich formal als ‚Anste-

ckung‘ […] der Erzählerrede durch Figurenrede beschreiben ließe“,25 in die Homogenität der 

Erzählperspektive ein. Obwohl die Erzählperspektive in der für Kafkas Prosastil üblichen 

Weise entscheidend beschränkt ist, lässt sich doch argumentieren, dass Josef K. eine exempla-

rische Figur darstellt, die weit über ihren Einzelfall hinaus verweist. Kafkas Texte gleichen mit 

Adorno der „Aufdeckung des wimmelnden Grauens unter dem Stein der Kultur [und] mar-

kier[en] den Verfall von Individualität selber.“26 So wird Josef K. in der Forschung vor allem 

als „Repräsentant einer Mentalität, die für Kafka die der säkularisierten Moderne ist“,27 gelesen. 

Dies gilt einerseits im intradiegetischen Kontext (Josef K. ist nicht der einzige, gegen den ein 

undurchsichtiger Prozess geführt wird), andererseits aber auch für den außertextlichen Zusam-

menhang der Textrezeption. K. fungiert als „innerfiktionale[r] Stellvertreter, der unser Erstau-

nen und Befremden über Abweichungen vom Vertrauten immer wieder artikuliert“.28 Diese 

Abweichungen sind bei Kafka (im Gegensatz zur zeitgenössischen expressionistischen Prosa 

von beispielsweise Georg Heym oder Alfred Döblin) nicht auf den ‚Wahnsinn‘ des Protagonis-

ten zurückzuführen, sondern evozieren eine weitgehende Identität von inner- und außerfiktio-

naler Wahrnehmung der erzählten Welt: 

Inhaltlich bedeutet es, daß die Verzerrung der Welt, die wir in allen diesen Werken erleben, nur bei 

Kafka dem Leser selbst zur Last und Verantwortung gemacht wird, da er sich nicht auf den Wahn-

sinn der Erzählgestalt als Ursache der Verzerrung ausreden und sich somit beruhigen kann.29 

Diese rezeptionsästhetische Facette einer ‚Öffnung‘ des erlebenden Erzählens, die die Perspek-

tive der Lesenden zum unverzichtbaren Teil der innertextlichen Weltwahrnehmung und -deu-

tung macht, lässt sich auch in Adornos „Aufzeichnungen zu Kafka“ wiederfinden. In diesen 

schreibt er von einem ‚déjà vu‘, das sich während der Rezeption einstellt: „Das permanente déjà 

vu ist das déjà vu aller. […] Vielleicht ist das verborgene Ziel seiner Dichtung überhaupt die 

Verfügbarkeit, Technifizierung, Kollektivierung des déjà vu.“30 Als Wiederholungsstruktur 

 
24 Ebd., S. 228. 
25 Engel: „Der Proceß“, S. 198. 
26 Adorno: „Aufzeichnungen zu Kafka“, S. 273. 
27 Engel: „Der Proceß“, S. 202. 
28 Ebd., S. 195. 
29 Walter Sokel: „Die Prosa des Expressionismus“, in: Wolfgang Rothe (Hrsg.): Expressionismus als Literatur: 

Gesammelte Studien, Bern und München 1969, S. 166. 
30 Adorno: „Aufzeichnungen zu Kafka“, S. 263. 



Lucas Prieske 

90 

impliziert das déjà vu einerseits eine gewisse Außerzeitlichkeit, andererseits verweist es hier 

als gedankliche Figur eines kollektiv wirksamen, unvermittelten und assoziativen Wiederer-

kennens aber auch auf breitere historische und soziale Entwicklungslinien, die ‚unterhalb‘ der 

Diskursschwelle liegen. Entgegen Adornos Einschätzung, Kafkas Werk verhalte sich „[h]er-

metisch […] zur Geschichte“,31 liegt in dieser Kollektivierung eine unbedingte Zeitgenossen-

schaft Kafkas begründet: 

Kafkas Moderne war bereits mehr als nur exemplarisch durch und durch eine Kultur der Gewalt, in 

der das „Individuum“ bzw. das „Subjekt“ angesichts übergeordneter und undurchschaubarer Mächte 

nichts gilt. Diese Nichtigkeit des ‚Individuums‘ und die banale Alltäglichkeit von Gewalt ist nicht 

alleiniger Ausdruck der NS-Zeit [auf die Kafkas Texte vorauszudeuten scheinen, L. P.], sondern 

reicht vielmehr weit zurück in das 19. Jahrhundert.32 

Das Erleben des Geschehens und der Räume in Der Proceß wird hier also explizit nicht als 

reine Projektion individueller Dispositionen Josef K.s verstanden, sondern als exemplarische 

Begegnung einer Figur mit einem gelebten Raum, der zudem auch in der Textrezeption über 

die Diegese hinausweist. Josef K. ruft als exemplarische Figur das intersubjektive Erleben der 

Ohnmacht angesichts der Wirkungen der Moderne auf – das ‚Individuelle‘ des Protagonisten 

wird im sozialhistorischen Kontext kollektiviert. 

III Räume der Macht 

Der Romananfang legt eine Raumstruktur zugrunde, die für die gesamte restliche Erzählung 

konstitutiv ist. Josef K. erwacht im Zimmer seiner Pension als Mittelpunkt der allgemeinen 

Wahrnehmung. Neben der Nachbarin, „die ihm gegenüberwohnte und die ihn mit einer an ihr 

ganz ungewöhnlichen Neugierde beobachtete“,33 erwarten ihn auch die Gerichtswächter Franz 

und Willem, um ihn zu verhaften. Er wird demnach als unfreiwilliges Zentrum der Aufmerk-

samkeit des Gerichts eingeführt, ohne sich jemals der Zahl oder Position seiner Beobachter*in-

nen versichern zu können: 

Sofort klopfte es und ein Mann, den er in dieser Wohnung noch niemals gesehen hatte trat ein. […] 

Aber dieser […] wandte sich zur Tür, die er ein wenig öffnete, um jemandem, der offenbar knapp 

hinter der Tür stand, zu sagen: „Er will, daß Anna ihm das Frühstück bringt.“ Ein kleines Gelächter 

im Nebenzimmer folgte, es war dem Klang nach nicht sicher ob nicht mehrere Personen daran be-

teiligt waren.34 

Die Raumgrenzen werden „nach innen hin völlig porös“,35 sodass den beschränkten und des-

orientierten Versuchen K.s, sich zurechtzufinden, die (zumindest scheinbar) klare Durchsich-

tigkeit der äußeren Beobachtung gegenübersteht. Küter beschreibt die Wirkung dieses Gegen-

satzes als „zentripetale […] Struktur des Raums“,36 durch die sich die Intensität des Erlebens 

auf das Innere richtet, während das Außen stets schemenhaft bleibt. Die Leerstelle dieser para-

noiden ‚Zentripetalkraft‘ ist das allsehende und allwissende Gericht, das sich hinter jeder Wand 

 
31 Ebd., S. 269. 
32 Jansen: Das Wissen vom Menschen, S. 9. 
33 Franz Kafka und Malcolm Pasley (Hrsg.): Der Proceß: Kritische Ausgabe, Frankfurt am Main 2002, S. 7. 
34 Ebd., S. 7–8. 
35 Küter: Mehr Raum als sonst, S. 191. 
36 Ebd., S. 192. 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

91 

verbirgt. Die asymmetrische Blickstruktur des halbdurchlässigen Raums legt den Panoptismus 

als zentrale Technik der Disziplinarmacht zugrunde: 

Die Häftlinge sollen nicht nur den Verdacht hegen, dass ihre Handlungen überwacht werden, son-

dern sie sollen sich dessen sicher sein, selbst dann, wenn es gar nicht so ist. […] Im ersten Fall [dem 

Belauschen, L. P.] ist der Herrschende ein Spion, im zweiten ein Überwacher. Das Erste zielt darauf 

ab, in die geheimen Winkel des Herzens zu spähen; der Zweite richtet seine Aufmerksamkeit auf 

die offensichtlichen Handlungen und überlasse Gedanken und Phantasievorstellungen der hierfür 

zuständigen Instanz: dem Gerichtshof da oben. [Herv. i. O.]37 

Die einseitige Durchlässigkeit des Raums steht weiterhin in enger Verbindung zu den Türen, 

mit denen sich K. im Lauf seines Prozesses konfrontiert sieht. Als unkontrollierbare Zugänge 

zum Raum evozieren sie die Ohnmacht des Protagonisten in Bezug auf das Vorankommen in 

seinem Prozess und das Ausgeliefertsein an die Entscheidungen des Gerichts. Gleich zu Beginn 

des Romans übernimmt einer der Wächter die Kontrolle über die Eingangstür zu Josef K.s Zim-

mer, woraufhin dieser anschließend sofort „gewissermaßen ein Beaufsichtigungsrecht des 

Fremden an[erkennt].“38 Die Macht über die Raumgrenze liegt unmittelbar beim Gericht, das 

den Durchgang zwar seinerseits „freiwillig“39 autorisiert, sich aber die Möglichkeit von Sank-

tionen vorbehält: 

„Wollen Sie nicht lieber hier bleiben?“ „Ich will weder hierbleiben noch von Ihnen angesprochen 

werden, solange Sie sich mir nicht vorstellen.“ „Es war nur gut gemeint“, sagte der Fremde und 

öffnete nun freiwillig die Tür. […] „Sie hätten in Ihrem Zimmer bleiben sollen! Hat es Ihnen denn 

Franz nicht gesagt?“40 

Der Prozess K.s destabilisiert die Raumgrenzen insofern, als sich insbesondere an den Türen 

eine Unsicherheit über die Konsequenzen des eigenen Handelns und die (unter Umständen da-

raus resultierenden) Aktionen des Gerichts einstellt. Der Schwächeanfall, den K. während der 

späteren Führung durch die Gerichtskanzleien erleidet, fokussiert seine Raumerfahrung noch 

stärker auf die Türen als potenzielle Einbruchsmöglichkeiten der Macht: „[…] er wollte nicht 

weiter eindringen, er war beengt genug von dem, was er bisher gesehen hatte, er war gerade 

jetzt nicht in der Verfassung einem höhern Beamten gegenüberzutreten, wie er hinter jeder Tür 

auftauchen konnte“.41 Die Tür konzentriert die abstrakte panoptische Raumstruktur, die sich 

mit der Verhaftung K.s einstellt, in einem phänomenologischen Motiv. Als Symbol einer „Ar-

chitektur der Macht“42 steht sie für die permanente Befürchtung einer unaufhaltbaren Grenz-

überschreitung. Die Raumstruktur im Proceß entgrenzt die Architektur des Panopticon zum 

Panoptismus, indem sie die Architektur der Beobachtung vom Beobachtet-Werden trennt und 

letzteres auf den gesamten Machtraum ausweitet, von der Beobachtung in der Öffentlichkeit 

bis zur Porosität der Privatsphäre – so weit Foucault. Auch der ‚vorauseilende Gehorsam‘ des 

Panoptismus findet zentralen Ausdruck in K.s Wahrnehmung des erzählten Raums, der sich auf 

seine potenziellen Bruchstellen reduziert: 

 
37 Jeremy Bentham: „Panoptikum oder Das Kontrollhaus“, in: Christian Welzbacher (Hrsg.): Panoptikum oder 

Das Kontrollhaus, Berlin 2013, S. 7–119, hier: S. 107. 
38 Kafka: Der Proceß, S. 8. 
39 Ebd. 
40 Ebd., S. 8–9. 
41 Ebd., S. 98. 
42 Küter: Mehr Raum als sonst, S. 171. 



Lucas Prieske 

92 

Als Grundregel für das Verhalten eines Angeklagten erschien es ihm, immer vorbereitet zu sein, 

sich niemals überraschen zu lassen, nicht ahnungslos nach rechts zu schauen, wenn links der Richter 

neben ihm stand – und gerade gegen diese Grundregel verstieß er immer wieder.43 

Auch wenn der gesamte innerfiktionale Raum „gleichsam mit der Anwesenheit des Gerichts 

‚imprägniert‘“44 ist, kann doch argumentiert werden, dass die Gebäude und Räumlichkeiten, 

die explizit dem Gericht zugeschrieben sind, die Zugriffsweise der Macht auf besonders expli-

zite Weise verdichten. Josef K.s erste Begegnung mit den Räumlichkeiten des Gerichts liest 

sich so als Antizipation der Perspektive der Lesenden, die sich mit einer deutlich metaphorisch 

überdeterminierten Topografie der erzählten Welt konfrontiert sehen. Die interne Fokalisierung 

sorgt dabei für eine klassische ‚kafkaeske‘ Irritation, die daher rührt, dass sich eine in der er-

zählten Welt ‚heimische‘ Figur immer weiter von dieser entfremdet: „Er hatte gedacht das Haus 

schon von der Ferne an irgendeinem Zeichen, das er sich selbst nicht genau vorgestellt hatte, 

oder an einer besondern [sic] Bewegung vor dem Eingang schon von weitem zu erkennen.“45 

Während der vertraute Raum „einigermaßen enttäuschungssicher physische und symbolische 

Bewegungen verschalten und damit ‚kulturelle Selbstverständlichkeiten‘ und Vertrautheiten“46 

schaffen sollte, wirkt die Juliusstraße, in der sich das Untersuchungsgebäude befindet, auffällig 

leer an vertrauten Symbolen, die auf ein Gericht hinweisen könnten – sie enthält lediglich „auf 

beiden Seiten fast ganz einförmige Häuser, hohe graue von armen Leuten bewohnte Mietshäu-

ser.“47 Diese irritierende Verortung gilt auch für weitere Räume, die mit dem Gericht konnotiert 

sind. Die Untersuchungszimmer und Kanzleien befinden sich so vornehmlich in Nebenzim-

mern von Mietwohnungen48 und auf den Dachböden der entsprechenden Mietshäuser.49 Die 

Verortung der Macht des Gerichts in den Hinterzimmern und auf den Dachböden privater 

Räume lässt sich als Hinweis darauf interpretieren, dass ihr Funktionieren auf eine Figuration 

angewiesen ist, die sie in ihrer öffentlichen wie auch privaten Weltordnung ‚unterbringt‘. Es 

existiert keine souveräne, an eindeutigen Symbolen erkenn- und verortbare Institution der 

Macht; sie ist vielmehr dezentralisiert und naturalisiert in das intersubjektive Wissen über die 

Ordnung der Welt eingegangen, sodass sie ihren Platz selbst in der kleinsten räumlichen gesell-

schaftlichen Einheit findet: der Mietwohnung. Diese intersubjektive Internalisierung und Legi-

timierung des Machtapparates findet besonderen Ausdruck in der Feststellung des Malers Ti-

torelli: „Es gehört ja alles zum Gericht.“50 Das Verhalten der Angeklagten im Inneren der 

‚Dachboden-Kanzleien‘ unterstreicht diesen Zusammenhang auf eine noch andere, entschei-

dende Weise: 

In fast regelmäßigen Entfernungen von einander saßen sie auf den zwei Reihen langer Holzbänke, 

die zu beiden Seiten des Ganges angebracht waren. […] Als die, welche zunächst der Tür saßen, K. 

und den Gerichtsdiener erblickten, erhoben sie sich zum Gruß; da das die folgenden sahen, glaubten 

 
43 Kafka: Der Proceß, S. 222. 
44 Küter: Mehr Raum als sonst, S. 168. 
45 Kafka: Der Proceß, S. 53. 
46 Hartmut Böhme: „Einleitung: Raum – Bewegung – Topographie“, in: ders. (Hrsg.): Topographien der Literatur: 

DFG-Symposion 2004, Stuttgart und Weimar 2005, S. 9–23, hier: S. 21. 
47 Kafka: Der Proceß, S. 53. 
48 Vgl. ebd., S. 57. 
49 Vgl. ebd., S. 87. 
50 Ebd., S. 202. 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

93 

sie auch grüßen zu müssen, so daß alle beim Vorbeigehn der zwei sich erhoben. Sie standen niemals 

vollständig aufrecht, der Rücken war geneigt, die Knie geknickt, sie standen wie Straßenbettler.51 

Die Kanzleien fungieren hier als prototypische Nicht-Orte (Augé), die in verdichteter Weise 

die gesamte Raum- und Ordnungserfahrung der Angeklagten exemplarisch zum Ausdruck brin-

gen. Der atomisierte Status der entfremdeten Individuen entspricht dem dauerhaften Aufenthalt 

in einem abstrakten Raum, der „keine besondere Identität und keine besondere Relation, son-

dern Einsamkeit und Ähnlichkeit“52 hervorbringt. Die Masse der Wartenden wird vom Ge-

richtsdiener entsprechend als funktionales Kollektiv zusammengefasst, in dem weder Rücksicht 

noch Interesse für den individuellen Fall enthalten ist: „‚[E]s sind Angeklagte, alle die Sie hier 

sehn, sind Angeklagte.‘“53 

Diese Raumerfahrung ist im Kontext von K.s Lebenswelt alles andere als alltäglich, wodurch 

der Raum und das Alltagswissen der erzählten Welt – gebrochen durch Josef K.s Perspektive – 

einen eigentümlichen Gegensatz eröffnen: „K. lebte doch in einem Rechtsstaat, überall 

herrschte Friede, alle Gesetze bestanden aufrecht, wer wagte ihn in seiner Wohnung zu über-

fallen?“54 Die Sicherheit eines transparenten, funktionalen Rechtsstaats, in dem der private 

Raum unantastbar ist, stellt die Oberflächenstruktur der Ordnung dar, die den Erfahrungsraum 

Josef K.s vorstrukturiert. Seine Verhaftung bezieht sich explizit nicht auf räumliche Gefangen-

schaft, sondern auf die Herstellung des Bewusstseins einer lückenlosen, anonymen Überwa-

chung: „Sie sind verhaftet, gewiß, aber das soll Sie nicht hindern Ihren Beruf zu erfüllen. Sie 

sollen auch in Ihrer gewöhnlichen Lebensweise nicht gehindert sein.“55 Der Einschluss in den 

Raum, der mit einer herkömmlichen Verhaftung einhergehen würde, wird durch den Aus-

schluss des Protagonisten aus dem Wissen über den eigenen Status innerhalb der Diegese kom-

pensiert. Im weiteren Verlauf wird deutlich, dass der Modus der Macht, die das Gericht ausübt, 

in erster Instanz nicht das Gesetz, sondern vor allem die (unausgesprochene) gesellschaftliche 

Norm ist. Die allgegenwärtige Stigmatisierung, die K. aufgrund seiner Anklage erfährt,56 gipfelt 

in der Ansprache seines Onkels: „Josef, denke an dich, an deine Verwandten, an unsern guten 

Namen! Du warst bisher unsere Ehre, du darfst nicht unsere Schande werden. Deine Haltung 

[…] gefällt mir nicht, so verhält sich kein unschuldig Angeklagter, der noch bei Kräften ist.“57 

Die anonyme und omnipräsente Macht des Gerichts, die sich dem Bewusstsein und den Ka-

tegorien K.s entzieht, ist konstitutiv für K.s Verhaftung als ‚Metaereignis‘ und somit auch für 

die Auflösung einer Ordnung, die keinerlei Sicherheiten und Vertrautheiten mehr bietet. Die 

Ordnung der innerfiktionalen Wirklichkeit organisiert sich aus K.s Perspektive mit seiner Ver-

haftung spontan neu, da sie nun nach ihm unbekannten Regeln funktioniert und auch gesicherte 

Autoritäten ihrer Wirkmächtigkeit enthebt: 

„Der Staatsanwalt Hasterer ist mein guter Freund“, sagte er, „kann ich ihm telephonieren?“ „Ge-

wiß“, sagte der Aufseher, „aber ich weiß nicht, welchen Sinn das haben sollte, es müßte denn sein, 

daß Sie irgendeine private Angelegenheit mit ihm zu besprechen haben.“ […] „Sie wollen Sinn und 

 
51 Ebd., S. 93. 
52 Marc Augé: Nicht-Orte, München 2014, S. 104. 
53 Kafka: Der Proceß, S. 93. 
54 Ebd., S. 11. 
55 Ebd., S. 26. 
56 Vgl. ebd., S. 289: „‚Alle andern aber, die an dem Verfahren gegen mich beteiligt sind haben ein Vorurteil gegen 

mich. Sie flößen es auch den Unbeteiligten ein. Meine Stellung wird immer schwieriger.‘“ 
57 Ebd., S. 122–123. 



Lucas Prieske 

94 

führen das Sinnloseste auf was es gibt? Ist es nicht zum Steinerweichen? […] Welchen Sinn es hätte, 

an einen Staatsanwalt zu telephonieren, wenn ich angeblich verhaftet bin? Gut, ich werde nicht te-

lephonieren.“58 

Trotz der Fremdheit, der Josef K.s Leben mit seiner Verhaftung unterworfen wird, stellt sich 

im Laufe des Prozesses eine Lern- und Anpassungsbereitschaft ein, die darauf zielt, das Urteil 

zum Positiven zu beeinflussen und sich somit auf lange Sicht die intersubjektive Versicherung 

der eigenen Normalität (und damit die Freiheit von der Aufmerksamkeit des Gerichts) zu be-

wahren.59 Unterhalb eines vordergründig juristischen Diskurses (der praktischen Anwendung 

etablierter Rechtskategorien) liegt im Proceß eigentlich ein juridischer: Der ‚Lebenswert‘ Josef 

K.s ist nicht an juristische Kategorien von Schuld/Unschuld gebunden, sondern an ein ebenso 

essentialistisches wie nebuloses Paradigma der Normalität, in dem die Anklage, der sich K. 

ausgesetzt sieht, als ‚Brandmarke‘ fungiert. Der Dreh- und Angelpunkt der Dissonanz zwischen 

Josef K. und dem hohen Gericht liegt darin begründet, dass nicht (wie von K. angenommen) 

eine juristische, sondern eine existentielle ‚Schuld‘ verhandelt wird. So ist K. bei der telefoni-

schen Mitteilung über Ort und Zeitpunkt seiner ersten Anhörung „gleich entschlossen, Sonntag 

zu gehen, es war gewiß notwendig, der Proceß kam in Gang und er mußte sich dem entgegen-

stellen“.60 Die Autorität, die das Gericht für K.s Handeln einnimmt, sowie seine innere Bereit-

schaft, sich dessen befremdlicher Logik zu stellen und sie anzunehmen, auch wenn sie seinen 

gesicherten Vorstellungen über die ‚Wirklichkeit‘ widersprechen, machen deutlich, dass er 

seine strukturelle Position als Delinquent nicht nur annimmt, sondern auch bereit ist, sie ent-

sprechend der institutionellen Vorgaben eines Gerichtsprozesses auszufüllen. Die gesamte Ro-

manhandlung lässt sich aus dieser Perspektiven als Anstrengung K.s zusammenfassen, die Lo-

gik seines Prozesses zu dechiffrieren und sich in sie zu integrieren, während sich das Gericht 

diesen Anstrengungen systematisch entzieht. Der titelgebende ‚Prozess‘ ist somit auch als „dis-

kontinuierlicher Lernprozess“61 des Protagonisten lesbar. Dieser stetige Versuch einer Aneig-

nung fremder Regeln, ihrer Antizipation und vorauseilenden Einhaltung zeichnet das Bild eines 

modernen Subjekts, für das die größte Freiheit im Konformismus mit dem ‚Normalen‘ liegt. 

Die Verhaftung impliziert eine grundlegende ,Anormalität‘, deren Aufhebung Josef K. mit 

möglichst exakter Befolgung der gerichtsinternen Regeln (dem juristischen ‚Prozess‘) anstrebt, 

ohne zu ahnen, dass seine Bewertung und Verurteilung in keiner Weise maßgeblich davon be-

einflusst werden kann. In der Wirkung des Gerichts und seiner Akteur*innen auf Josef K.s 

Handeln und Ansehen in der erzählten Welt extrapoliert Kafkas Romanfragment so den Zu-

sammenhang zwischen institutionellem Zwang und (Selbst-)Disziplin, der mit Foucaults Be-

griff der Disziplinarmacht umrissen ist, wendet ihn dabei allerdings ins ausschließlich Negative. 

Die Raumordnung der Türhüter-Parabel gegen Ende des Romans lässt sich in dieser Hinsicht 

als Gründungsmythos der Beziehung zwischen dem Gericht und den Angeklagten lesen: 

 
58 Ebd., S. 23. 
59 Dies entspricht nach Kurt Wilhelm Schild der grundlegenden Dramaturgie von Kafkas ‚großen‘ Prosatexten: 

„(A) eine ‚selbstverständliche‘ Welt; die Normale; (B) ein ungeheures Ereignis; der Einbruch des Un-Normalen; 

(C) ein davon notwendig initiierter Kausalzusammenhang von Seiten des Betroffenen in der Absicht, den Weg 

zurück in die Normale zu finden.“ (Kurt Wilhelm Schild: Formen des Verschlüsselns in Franz Kafkas Erzählkunst, 

Köln 1970, S. 31.) 
60 Kafka: Der Proceß, S. 50. 
61 Klaus Hermsdorf: „Schuld und Schuldbewußtsein in Franz Kafkas Der Proceß“, in: Zeitschrift für Germanistik: 

Neue Folge, Jg. 1 (1991), H. 3, S. 581–587, hier: S. 585. 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

95 

„Alle streben doch nach dem Gesetz“, sagte der Mann, „wie so kommt es, daß in den vielen Jahren 

niemand außer mir Einlaß verlangt hat.“ Der Türhüter erkennt, daß der Mann schon am Ende ist und 

um sein vergehendes Gehör noch zu erreichen brüllt er ihn an: „Hier konnte niemand sonst Einlaß 

erhalten, denn dieser Eingang war nur für Dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schließe ihn.“62 

Der namenlose Mann, der ebenso wie Josef K. nach dem Gesetz sucht, wird durch das Verbot 

eines Türhüters am Weitergehen gehindert. Er ordnet sich unter und wartet „Tage und Jahre“63 

auf eine Eintrittserlaubnis, erhält sie aber nie. Über die Zeit seines Lebens stellt der Türhüter 

„öfters kleine Verhöre mit ihm am“,64 sie alle bestehen aus „Fragen wie sie große Herren stellen 

und zum Schlusse sagt er ihm immer wieder, daß er ihn noch nicht einlassen könne.“65 Als 

Gleichnis für die Machtökonomie der erzählten Welt verweist die Parabel auf einige zentrale 

Elemente, die als konstitutive Techniken des Zusammenspiels von Disziplinar- und Biomacht 

in der Moderne bezeichnet werden können: das ‚Sichtbar-Machen‘ und ‚Zum-Sprechen-brin-

gen‘ des Anormalen sowie seine konstante Beobachtung und Disziplinierung. Alle vier finden 

sich in der Erzählung wieder: Ohne Wissen des Mannes existiert ein individualisierter Eingang 

zum Gericht für ihn (Sichtbar-Machen), der Türhüter stellt vermeintlich unspezifische Verhöre 

mit ihm an (Zum-Sprechen-Bringen), die Machtbeziehung zwischen Türhüter und Angeklag-

tem ‚dressiert‘ letzteren dazu, eine ‚höhere‘ Ordnung zu reproduzieren, die seine Rolle als Ob-

jekt der Macht aufrechterhält (Disziplinierung), wodurch schlussendlich sein gesamtes Leben 

unter den Augen des Türhüters als Repräsentant der Macht verstreicht (Beobachtung), ohne 

dass er selbst zur angestrebten Handlungsmacht gekommen wäre. 

Alle diese Elemente sind außerhalb der Parabel um den Status der Anklage verdoppelt – die 

permanente (zumindest von Josef K. so empfundene und erzählerisch suggerierte) Beobachtung 

und die Disziplinierung durch Konformismus und Normalität wurden bereits weiter oben the-

matisiert. Das Kapitel Erste Untersuchung, in dem K. zu einer ‚freiwilligen‘ Stellungnahme 

vor einen Untersuchungsrichter tritt, kann darüber hinaus als erstes Bemühen gelesen werden, 

das anormale Subjekt zum Sprechen zu bringen. Mit der Kategorie des Angeklagten beschreibt 

Kafka einen Zugriffspunkt der Macht, an dem die Bezüge zwischen bio- und disziplinarpoliti-

schen Techniken deutlich werden. Die Anklage kann im Zusammenhang der erzählten Welt als 

eine Art ‚Sammelstatus‘ gelesen werden, der eine unbestimmte und unbenannte Anzahl an 

‚Anormalitäten‘ integriert, durch den Schwebezustand ihres konkreten Gegenstands (wofür 

werden Personen in Der Proceß überhaupt angeklagt?) aber die moderne Machtökonomie um 

das Konzept von Normalität und Anormalität insgesamt reflektiert. Ähnlich wie die (moderne) 

Macht um die Sexualität für Foucault eine „Sirene [ist], die die Fremdheiten, über denen sie 

wacht, heranlockt und zum Appell ruft“,66 sucht das Gericht in Kafkas Proceß „nicht etwa die 

Schuld in der Bevölkerung, sondern wird […] von der Schuld angezogen“.67 

 

 

 
62 Kafka: Der Proceß, S. 294–295. 
63 Ebd., S. 293. 
64 Ebd. 
65 Ebd. 
66 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 60. 
67 Kafka: Der Proceß, S. 14. 



Lucas Prieske 

96 

IV Die Anklage 

Was genau der Status eines oder einer Angeklagten in der erzählten Welt des Proceß meint, 

lässt sich auf Basis des Textes nicht eindeutig konstruieren, seine Unbestimmtheit ist vielmehr 

eine zentrale Handlungsmotivation Josef K.s. Versucht man, die Regeln der fiktionsinternen 

Wirklichkeit in Ansätzen zu rekonstruieren, stellt die Anklage einen zentralen Bruch zwischen 

Normalität und Anormalität dar, der als Allegorie für das gesamte Feld (a)normalitätsbegrün-

dender Dispositionen oder Zuschreibungen der Moderne gelesen werden kann. Ein Hinweis 

dafür ist die indirekte Essentialisierung des Angeklagt-Seins, die sich in der Unmöglichkeit 

ausdrückt, den Prozess zu ‚gewinnen‘ und geläutert in die Gesellschaft zurückzukehren: 

„‚[U]nzählbare Prozesse habe ich in wichtigen Stadien angehört und soweit sie sichtbar sind 

verfolgt, und – ich muß es zugeben – nicht einen einzigen wirklichen Freispruch erlebt.‘“68 Die 

Arbitrarität des Anklageinhalts, die bis zum Ende der Erzählung aufrecht erhalten wird, reflek-

tiert aus dieser Perspektive weniger die Regeln und Begriffe des innerfiktionalen Rechts- bzw. 

Justizsystems, als mehr einen allgemeinen Modus der Normalitätsproduktion, der an Foucaults 

Ausformulierung der Biomacht erinnert: „Statt die Grenzlinie zu ziehen, die die gehorsamen 

Untertanen von den Feinden des Souveräns scheidet, richtet sie die Subjekte an der Norm aus, 

indem sie sie um diese herum anordnet.“69 Die Beichte, die Foucault als zentrale Technologie 

der gesellschaftlichen Individualisierung und Scheidung des Normalen vom Anormalen be-

greift, und die er ab ca. 1800 von der christlichen Praxis (der ‚ursprünglichen‘ Pastoralmacht) 

auf nahezu die gesamt Bandbreite disziplinar- und biopolitischer Gesellschaftsbereiche über-

tragen sieht,70 steht auch im Mittelpunkt der Überlegungen Josef K.s, als er nach Möglichkeiten 

sucht, das Gericht von seiner Unschuld zu überzeugen: 

Öfters schon hatte er überlegt, ob es nicht gut wäre, eine Verteidigungsschrift auszuarbeiten und bei 

Gericht einzureichen. Er wollte darin eine kurze Lebensbeschreibung vorlegen und bei jedem ir-

gendwie wichtigern Ereignis erklären, aus welchen Gründen er so gehandelt hatte, ob diese Hand-

lungsweise nach seinem gegenwärtigen Urteil zu verwerfen oder zu billigen war und welche Gründe 

er für dieses oder jenes anführen konnte.71 

Die moderne (nicht-souveräne) Macht, die für Foucault ohne eigentliches Subjekt ist, steht dem 

Individuum bei Kafka nicht nur potenziell feindselig gegenüber, sondern sie ist für dieses auch 

niemals vollständig erfahrbar oder begreifbar. Als ‚höhere‘ Ordnung wird die Machtorganisa-

tion in der erzählten Welt des Proceß eine quasi säkularisiert, was sich auch in der geradezu 

neutestamentarisch anmutenden Deutung des Gerichts durch den Gefängniskaplan äußert: 

„‚Das Gericht will nichts von Dir. Es nimmt Dich auf wenn Du kommst und es entläßt Dich 

wenn Du gehst.‘“72 Diese Quasi-Säkularisierung funktioniert bei Kafka durch die Attribution 

eines Teilsystems der Machtorganisation (in diesem Fall dem ‚Recht‘) mit einem abstrakten 

Willen, der sich in zerstörerischer Absicht gegen das Individuum richtet und es letztlich tötet: 

Wo war der Richter den er nie gesehen hatte? Wo war das hohe Gericht bis zu dem er nie gekommen 

war? […] Mit brechenden Augen, sah noch K. wie nahe vor seinem Gesicht die Herren Wange an 

 
68 Ebd., S. 207. 
69 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 139. 
70 Vgl. Michel Foucault: „Subjekt und Macht“, in: ders., Daniel Defert und François Ewald (Hrsg.): Analytik der 

Macht, Frankfurt am Main 2005, S. 248–249. 
71 Kafka: Der Proceß, S. 149. 
72 Ebd., S. 304. 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

97 

Wange aneinandergelehnt die Entscheidung beobachteten. „Wie ein Hund!“, sagte er, es war, als 

sollte die Scham ihn überleben.73 

Die institutionellen Routinen von Verhaftung, Anklage, Verhandlung und Urteil werden mit 

dem Ende des Romans ihrer Bedeutung enthoben – was bleibt, ist die legitime Vollstreckung 

einer Todesstrafe, die sich nicht rechtfertigen muss. Die Leerstelle, die ‚Gott‘ bzw. die weltliche 

Souveränität in der modernen Machtökonomie hinterlässt, ist die der Intention, besonders aber 

die der Willkür: Modernes Recht darf in seinem Idealverständnis nicht agieren, sondern nur 

reagieren (nicht intentional), und es muss stets gleich, d. h. nachvollziehbar und vorhersehbar 

angewendet werden (nicht willkürlich). Der Proceß stemmt diese Leerstelle auf, indem der 

Text die Nicht-Intentionalität moderner Herrschaftsformen zwar grundlegend akzeptiert, 

gleichzeitig aber nicht müde wird, diese Macht ausgehend von ihren Effekten in der Weise zu 

zeichnen, dass sie nun aus sich selbst heraus, quasi ‚autopoeitisch‘74 Willkürlichkeiten produ-

ziert. Der leibhaftige Souverän wird kompensiert durch eine abstrakte souveräne Subjektfunk-

tion, die sich nur und ausschließlich in der von Josef K. so erlebten Willkür des Systems gegen 

ihn äußert. Das intern fokalisierte Unbehagen des modernen Individuums (für das Josef K. in 

dieser Lesart steht) evoziert die Wiedereinführung einer souveränen Willkür, wobei alle An-

strengungen dieses Individuums weder eine letztgültige Bestätigung noch Wiederlegung seines 

Verdachts erwirken können: Es bleibt den Wirkungen der ‚Gerichtsmaschine‘ schutzlos ausge-

liefert. Die intradiegetische Raumordnung des Gerichts, durch die es sich mit allerlei architek-

tonischer Fantasie einem Zentrum (und damit einem ‚verantwortlichen‘ Subjekt) entzieht, ließe 

sich so als Verstreuung und Verräumlichung des ‚Hohlraums‘ lesen, den das souveräne Subjekt 

hinterlassen hat. 

Josef K. wird in der hier vorgeschlagenen Lesart zur Figur ohne Handlungsmacht und das 

moderne Subjekt erfährt die radikale Abwertung, in einem ‚Käfig ohne Wände‘75 zu leben. In 

der Auslöschung des Anormalen, die sich nicht nur abstrakt, sondern bis in den Körper und das 

‚nackte‘ Leben des Subjekts vollzieht (Josef K. muss am Ende sterben, wozu das Messer als 

Instrument der Macht in den Körper eindringt), konstruiert Der Proceß ein nicht auflösbares 

Spannungsverhältnis zwischen einer Biomacht, die das Kollektiv der diegetischen Bevölkerung 

reguliert und ‚normalisiert‘, und einer souveränen ‚Machtfunktion‘, die das Anormale einkreist 

und mit aller notwendigen Gewalt chirurgisch aus dem Gesellschaftskörper entfernt. Nimmt 

man diese Lesart an, entlarvt Kafka den modernen biopolitischen Machtzugriff „leben zu ma-

chen und sterben zu lassen“76 als Privileg der ‚Normalen‘, demgegenüber die ‚Anormalen‘ (die 

Angeklagten) sich dem Zugriff einer Macht mit dem „Recht, sterben zu machen oder leben zu 

lassen [Herv. i. O.]“77 ausgesetzt sehen: „[‚]Ein einziger Henker könnte das ganze Gericht er-

setzen.‘“78 Die Perspektivierung des Anormalen untergräbt damit sowohl die vermeintliche 

‚Objektivität‘ als auch Egalität biopolitischer Machtökonomien, indem sie deutlich macht, wie 

die Panoptisierung des privaten und öffentlichen Raums sowie die (Selbst-)Kategorisierung 

 
73 Ebd., S. 312. 
74 Vgl. Niklas Luhmann: „Autopoiesis, Handlung und kommunikative Verständigung“, in: Zeitschrift für Soziolo-

gie Jg. 11 (1982), H. 4, S. 366–379. 
75 Vgl. Dimitris Vardoulakis: „Kafka’s Empty Law: Laughter and Freedom in The Trial“, in: Brendan Moran und 

Carlo Salzani (Hrsg.): Philosophy and Kafka, Lanham 2013, S. 33–52, hier: S. 34. 
76 Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 291. 
77 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 162. 
78 Kafka: Der Proceß, S. 207. 



Lucas Prieske 

98 

Josef K.s als legitimes Objekt der Macht die (durchaus gewaltsame) Regulation und Kontrolle 

des Bevölkerungskörpers sicherstellen. Die stetig zunehmende Entfremdung des Protagonisten 

evoziert einen im Freud’schen Wortsinn unheimlichen79 Anachronismus: Als ‚überwundene‘ 

Kulturform führt Kafka die totalitäre Macht des Souveräns durch die Hintertür der biopolitisch 

motivierten und disziplinär erwirkten ‚Einkreisung‘ des anormalen Individuums wieder ein. 

V Fazit 

Kafkas Romanfragment Der Proceß lässt sich mithilfe der Unterscheidungen, die Foucault zwi-

schen unterschiedlichen historischen Machttypen trifft, als Auslotung einer modernen Mach-

tökonomie interpretieren. Die Raumordnung, die sich mit Josef K.s Verhaftung etabliert, ent-

spricht dabei der Herstellung eines Bewusstseins lückenloser Überwachung durch das Gericht. 

Der Panoptismus, der für Foucault vor allem den vorauseilenden Gehorsam aufgrund virtueller 

(nicht zwangsläufig tatsächlicher) Beobachtung meint, findet sich im Text auf mehrfache Weise 

umgesetzt. Die Raumgrenzen der Erzählung sind zunächst in dem Sinn halbdurchlässig, dass 

Josef K. als Delinquent zu keinem Zeitpunkt eine genaue Übersicht über die Konstellation und 

Tatsächlichkeit seiner eigenen Überwachung hat, das Gericht allerdings in Form verschiedener 

Figuren zu jedem Zeitpunkt der Erzählung geradezu unvermittelt auftauchen kann. Die Tür 

verdichtet diese asymmetrische Blickstruktur auf ein Symbol. Die stetige Unsicherheit darüber, 

was sich hinter den Türen des erzählten Raums verbergen könnte, macht deutlich, dass die 

Macht über die Raumgrenzen und damit auch über das eigene Handeln nicht bei Josef K., son-

dern nahezu vollständig beim Gericht liegt: Mit seiner Verhaftung werden K.s Handlungen und 

Entscheidungen zunehmend von der Antizipation der Regeln und Verfahren des Gerichts ge-

tragen, um den undurchsichtigen Anforderungen seines Prozesses vorauseilend zu genügen. 

Wird Josef K.s Prozess nicht als juristische Angelegenheit gelesen, sondern als metaphorisch 

verdichteter Ausdruck des modernen Umgangs mit ‚anormalen‘ Individuen im Allgemeinen, 

lässt sich der Roman als Reflexion des biopolitisch orientierten und mittels Techniken der in-

dividuellen Disziplinierung umgesetzten Paradigmas einer ‚normalen‘ Bevölkerung, die nicht 

um die Kriterien weiß, an denen sie gemessen wird, interpretieren. Durch die Fokalisierung des 

anormalen (angeklagten) Individuums, das weder Übersicht noch Handlungsmacht innerhalb 

seiner eigenen Regulation durch den anonymen Willen des Gerichts hat, stellt Kafka die ‚Ega-

lisierung‘ gesellschaftlicher Machtverhältnisse jenseits totalitärer Herrschaft radikal in Frage. 

Die arbiträre Grenze zwischen Normalität und Anormalität (zwischen Nicht-Prozess und Pro-

zess) wird so zur kollektiv legitimierten Bedingung eines souverän agierenden Institutionenge-

flechts, das zwar ganz ‚modern‘ ohne herrschendes Subjekt agiert, innerhalb der eigenen Ver-

fahren aber über die unbedingte Gewalt verfügt, das anormale Individuum ‚leben zu lassen oder 

sterben zu machen‘. 

 

 

 
79 Vgl. Sigmund Freud: „Das Unheimliche“, in: ders. und Alexander Mitscherlich (Hrsg.): Sigmund Freud Studi-

enausgabe 4: Psychologische Schriften, Frankfurt am Main 2000, S. 241–274. 



Die Entfaltung biopolitischer Macht durch die ‚Panoptisierung‘ des Raums in Der Proceß 

99 

LITERATURVERZEICHNIS 

Adorno, Theodor W.: „Aufzeichnungen zu Kafka“, in: ders.: Gesammelte Schriften in 20 Bän-

den 10: Kulturkritik und Gesellschaft 1: Prismen. Ohne Leitbild, Frankfurt am Main 1997, 

S. 254–287. 

Agamben, Giorgio: Homo Sacer 1: Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt am 

Main 2002. 

Augé, Marc: Nicht-Orte, München 2014. 

Barua, Debapriya: „A Close Reading of the Parallel Characters between Franz Kafka’s The 

Trial and The Metamorphosis: The Existentialism of Joseph K. and Gregor Samsa“, in: Re-

search Scholar: An International Refereed Journal of Literary Explorations, Jg. 8 (2020), 

H. 2, [o. S.]. 

Bentham, Jeremy: „Panoptikum oder Das Kontrollhaus“, in: Christian Welzbacher (Hrsg.): Pa-

noptikum oder Das Kontrollhaus, Berlin 2013, S. 7–119. 

Böhme, Hartmut: „Einleitung: Raum – Bewegung – Topographie“, in: ders. (Hrsg.): Topogra-

phien der Literatur: DFG-Symposion 2004, Stuttgart und Weimar 2005, S. 9–23. 

Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Kafka: Für eine kleine Literatur, Frankfurt am Main 1976. 

Dotzler, Bernhard J.: Diskurs und Medium 3: Medien und Wissen in literaturgeschichtlichen 

Beispielen, Paderborn 2011. 

Engel, Manfred und Bernd Auerochs: „Vorwort“, in: dies. (Hrsg.): Kafka-Handbuch: Leben – 

Werk – Wirkung, Stuttgart und Weimar 2010, S. XIII–XXVIII. 

Engel, Manfred: „Der Process“, in: ders. und Bernd Auerochs (Hrsg.): Kafka Handbuch: Leben 

– Werk – Wirkung, Stuttgart und Weimar 2010, S. 192–207. 

Foucault, Michel: „Maschen der Macht“, in: ders., Daniel Defert und François Ewald (Hrsg.): 

Analytik der Macht, Frankfurt am Main 2005, S. 220–239. 

Foucault, Michel: „Subjekt und Macht“, in: ders., Daniel Defert und François Ewald (Hrsg.): 

Analytik der Macht, Frankfurt am Main 2005, S. 248–249. 

Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collège de France (1975–

1976), Frankfurt am Main 2001. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1991 

(11976). 

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 

1976. 

Freud, Sigmund: „Das Unheimliche“, in: ders. und Alexander Mitscherlich (Hrsg.): Sigmund 

Freud Studienausgabe 4: Psychologische Schriften, Frankfurt am Main 2000, S. 241–274. 

Hermsdorf, Klaus: „Schuld und Schuldbewußtsein in Franz Kafkas Der Proceß“, in: Zeitschrift 

für Germanistik: Neue Folge, Jg. 1 (1991), H. 3, S. 581–587. 

Jansen, Markus: Das Wissen vom Menschen: Franz Kafka und die Biopolitik, Würzburg 2012. 

Kafka, Franz und Malcolm Pasley (Hrsg.): Der Proceß: Kritische Ausgabe, Frankfurt am Main 

2002. 

Küter, Bettina: Mehr Raum als sonst: Zum gelebten Raum im Werk Franz Kafkas, Frankfurt am 

Main 1989. 

Luhmann, Niklas: „Autopoiesis, Handlung und kommunikative Verständigung“, in: Zeitschrift 

für Soziologie Jg. 11 (1982), H. 4, S. 366–379. 



Lucas Prieske 

100 

Nix, Daniel: Kafka als phantastischer Erzähler? (Neo-)Phantastische Elemente und Realitäts-

systeme in Texten Franz Kafkas, Wetzlar 2005. 

Schild, Kurt Wilhelm: Formen des Verschlüsselns in Franz Kafkas Erzählkunst, Köln 1970. 

Sokel, Walter: „Die Prosa des Expressionismus“, in: Wolfgang Rothe (Hrsg.): Expressionismus 

als Literatur: Gesammelte Studien, Bern und München 1969. 

Sussman, Henry: „With Impunity“, in: Kiarina Kordela und Dimitris Vardoulakis (Hrsg.): 

Freedom and Confinement in Modernity: Kafka’s Cages, New York, NY 2011, S. 213–237. 

Vardoulakis, Dimitris: „Kafka’s Empty Law: Laughter and Freedom in The Trial“, in: Brendan 

Moran und Carlo Salzani (Hrsg.): Philosophy and Kafka, Lanham 2013, S. 33–52. 

Vijayan, Bismi: „Between Messianism and Nihilism: A Biopolitical Reading of Kafka’s The 

Trial and The Metamorphosis“, in: Teresian Journal of English Studies, Jg. 10 (2018), H. 1, 

S. 1–9. 

Wagner, Benno: „,[…] zuerst die Mauer und dann den Turm.‘ Der Widerstreit zwischen Bio-

politik und Ethnopolitik als berufliches Problem und schriftstellerischer Einsatz bei Franz 

Kafka“, in: Brücken: Zeitschrift für Sprach-, Literatur- und Kulturwissenschaft, Jg. 15 

(2007), S. 41–70. 

Wagner, Benno: „,… und könnte Dolmetscher sein zwischen den Vorfahren und den Heutigen.‘ 

Zum Verhältnis von Bio-Macht, Kunst und Kanonizität bei Kafka“, in: Renate von Heyde-

brand (Hrsg.): Kanon – Macht – Kultur: Theoretische, historische und soziale Aspekte äs-

thetischer Kanonbildung, Stuttgart und Weimar 1998, S. 396–415. 

Wagner, Benno: „,Wir … erhalten uns in der Schwebe.‘ Bootstrapping und Organisation als 

Thema und Programm bei Franz Kafka“, in: Günther Ortmann und Marianne Schuller 

(Hrsg.): Kafka: Organisation, Recht und Schrift, Weilerswist 2019, S. 69–102. 

Wagner, Benno: „Kafkas phantastisches Büro“, in: Klaus Scherpe und Elisabeth Wagner 

(Hrsg.): Kontinent Kafka, Berlin 2006, S. 104–118. 

White, Robert G.: „,A Cage without Walls.‘ Law, Biopolitics and Space in Contemporary Pal-

estinian Cinema“, in: Space, Place and Identities Onscreen, Jg. 43 (2019), H. 2, [o. S.]. 

 



 

101 

CLEMENS WOLDAN (Salzburg) 

Stefan Zweig und Calvins Genfer Gottesstaat. Castellio gegen Calvin 

als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

I Einleitung: Literatur und Biopolitik 

Diktaturen bedeuten im großen Plane der Geschichte nur kurzfristige Korrekturen, und was den 

Rhythmus des Lebens reaktionär hemmen will, treibt ihn in Wahrheit nach kurzem Rückschlag nur 

noch energischer voran […].1 

Stefan Zweig entwickelt in Castellio gegen Calvin (1936) die These, dass Machtformen, die 

Lebensprozesse mit Zwang regulieren und elementare Bedürfnisse dauerhaft unterdrücken, Wi-

derstände hervorrufen, die letztlich die Emanzipation und Entfaltung des Unterdrückten forcie-

ren. Am Beispiel des Liberalismus ursprünglich autoritär geprägter calvinistischer Gesellschaf-

ten veranschaulicht der 1934 nach London emigrierte Autor die Dialektik von Unterdrückung 

und deren Überwindung. Er thematisiert ein Verhältnis von Leben und Politik, das Michel 

Foucault mit dem Begriff der „Bio-Politik“2 bezeichnet. Dieser Begriff, der vor allem in jünge-

rer Vergangenheit vermehrt Aufmerksamkeit erfährt,3 beschreibt eine spezielle Form politi-

scher Herrschaft, die sich durch „verschiedenste Techniken zur Unterwerfung der Körper und 

Kontrolle der Bevölkerungen“4 kennzeichnet. Die Anwendung dieser ‚biopolitischen‘ Diszipli-

nierungstechniken bringt nach Foucault einen speziellen Machttyp, die „Bio-Macht“,5 hervor, 

die sich zu einem Prinzip aller modernen Staaten entwickelt und somit nicht nur auf Extremfälle 

zu beschränken ist. 

Dementsprechend heterogen gestaltet sich das Spektrum der Verwendungsweise des Be-

griffs ‚Biopolitik‘, das heute „von der Asylpolitik über die AIDS-Prävention bis hin zu Fragen 

des Bevölkerungswachstums“6 reicht. Einen Bereich, der in diesem Zusammenhang seit dem 

Jahr 2000 vermehrt Beachtung findet, stellt die Literatur dar. In diesem Zusammenhang kann 

auf Studien, wie Hubert Thürings Das neue Leben oder Nicolas Pethes Topik des Unvorstell-

baren, die für die Analyse literarischer Texte auf Foucaults ursprünglich sozialhistorisches 

Konzept der Biopolitik zurückgreifen, verwiesen werden.7 In diesem Beitrag soll untersucht 

werden, inwiefern Stefan Zweig in Castellio gegen Calvin anhand der Darstellung des 

 
1 Stefan Zweig: Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt, Frankfurt am Main 2017 (11936), S. 

223. 
2 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 2014 (11976), S. 135. 
3 Vgl. Thomas Lemke: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2007, S. 9. 
4 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 135. 
5 Ebd. 
6 Lemke: Biopolitik zur Einführung, S. 9. 
7 Diese Arbeiten zeigen, dass die Vereinnahmung menschlichen Lebens durch Politik sich nicht auf Felder wie 

Wissenschaft und Ökonomie beschränkt, sondern auch Kultur und Kunst erfasst. 



Clemens Woldan 

102 

Calvin’schen Gottesstaats biopolitische Herrschaft thematisiert. Ausgehend von einigen Über-

legungen zu dessen Komposition und der Schwierigkeit einer eindeutigen gattungstheoreti-

schen Zuordnung wird Zweigs Darstellung von Calvins Herrschaft hinsichtlich der politischen 

Unterwerfung und Kontrolle des Lebens analysiert. Die Untersuchung schließt mit Blick auf 

den parabolischen Charakter des Textes, der eine Erklärung dafür bietet, warum Zweigs Dar-

stellung des Calvin’schen Gottesstaats aus dem 16. Jahrhundert Charakteristika eines Macht-

typs aufweist, der sich nach Foucault erst Mitte des 18. Jahrhunderts entwickelt.8 

II Stefan Zweigs Castellio gegen Calvin – eine Biographie sui generis 

Stefan Zweigs Castellio gegen Calvin stellt eines seiner letzten Werke in jener Reihe von Tex-

ten dar, die von der Forschung unter dem Genrebegriff „historische Biografie“9 subsumiert 

werden. Diese Gattungszuschreibung lässt sich darauf zurückführen, dass diese Texte nicht die 

Lebensgeschichte einer fiktiven, sondern einer realen historischen Person erzählen. Diese Zu-

ordnung kann sich insofern als irreführend erweisen, als sie Historizität und Faktizität sugge-

riert, ohne den literarischen, fiktionalen Charakter dieser Texte angemessen zu berücksichtigen. 

Zweigs Castellio gegen Calvin changiert, wie für das Genre der Biographie im Allgemeinen 

charakteristisch, „zwischen Kunst und Wissenschaft“, „Literatur und Geschichte“ sowie „äs-

thetischen und wissenschaftlichen Ansprüchen“.10 Dieser Text unterscheidet sich aber deutlich 

von konventionellen Biographien, die durch „eine umfassende, das ganze Leben umspannende 

Darstellung“11 gekennzeichnet sind. Im Unterschied zu biographischen Texten, wie Joseph 

Fouché oder Marie Antoinette, die das Leben einer Person von Beginn bis Ende, von früher 

Jugend bis ins späte Alter und bis zum Tod, schildern, werden im vorliegenden Text nur ein-

zelne Episoden aus dem Leben zweier unterschiedlicher historischer Persönlichkeiten, des we-

nig bekannten Humanisten Sebastian Castellio sowie des Reformators Johannes Calvin, erzählt. 

Die „auf intrikate Weise miteinander verknüpften Lebensläufe der Reformatoren“12 umfassen 

nur eine geringe Anzahl von Jahren der Tätigkeit Calvins in Genf und kürzere Abschnitte von 

Castellios Wirken in Genf und Basel. 

Vorgeschichte, Herkunft und Jugend der beiden Protagonisten werden in wenigen Sätzen 

summarisch berichtet. Castellio sowie Calvin sind, nachdem sie aufgrund religiöser Anschau-

ungen aus ihrer Heimat emigrieren mussten, zunächst für dasselbe reformatorische Lager in 

Genf tätig, beide fungieren als Theologen, Prediger und Autoren. Neben dem doktrinären Cal-

vin, der nur seine Auslegung der Bibel gelten lässt, hat Castellio, Vertreter einer dialogischen 

Wahrheitsfindung, keinen Platz. Er verlässt Genf, um schließlich an der Universität Basel zu 

lehren. Nach dem Abgang Castellios kann Calvin in Genf ungestört seine diktatorische Herr-

schaft errichten, die im Namen der Heiligen Schrift einen extremen moralischen Purismus und 

 
8 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 139. 
9 Arturo Larcati, Klemens Renoldner und Martina Wörgötter (Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, Berlin und Boston, 

MA 2018, S. VII. 
10 Anita Runge: „Literarische Biographik“, in: Christian Klein (Hrsg.): Handbuch Biographie: Methoden, Tradi-

tionen, Theorien, Stuttgart und Weimar 2009, S. 103–112, hier: S. 103. 
11 Helmut Scheuer: „Biographie“, in: Klaus Weimar (Hrsg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft 1, 

Berlin und New York, NY 2007, S. 233–236, hier: S. 233. 
12 Heidy M. Müller: „Castellio gegen Calvin: Stefan Zweigs ‚Prinzip Hoffnung‘ angesichts der postulierten im-

merwährenden Wiederkehr des Gleichen“, in: Mark H. Gelber und Klaus Zelewitz (Hrsg.): Stefan Zweig: Exil und 

Suche nach dem Weltfrieden, Riverside, CA 1995, S. 241–251, hier: S. 241. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

103 

eine erzwungene, äußere Frömmigkeit fordert. Seine uneingeschränkte Macht erreicht dort ih-

ren Höhepunkt, wo er den spanischen Arzt und Theologen Miguel Servet als Ketzer verbrennen 

lässt und dabei die weltliche Justiz benutzt, um einen Gegner in theologischen Fragen auszu-

schalten. Die Hinrichtung Servets bildet den Mittel- und „Wendepunkt der Handlung“,13 sie 

wird von Zweig zur „moralischen Wegscheide der Reformation“14 sowie zum auslösenden Mo-

ment für Castellios unerbittlichen Kampf gegen Calvin stilisiert. Im Unterschied zu anderen 

Humanisten, die ihre Stimme in diesem Fall nicht erheben, wagt es Castellio als einziger, die 

Autorität des übermächtigen Reformators in Frage zu stellen.15 Mit seiner Streitschrift De hae-

reticis an sint persequendi klagt er öffentlich Calvins Machenschaften an, kritisiert dessen In-

strumentalisierung der heiligen Schrift und plädiert für Gewissensfreiheit. Calvin reagiert auf 

diese Anklage, indem er sämtliche Mittel anwendet, um Castellio als Ketzer zu denunzieren 

und dem Scheiterhaufen zu überantworten. Ähnlich knapp wie die Darstellung von Herkunft 

und Jugend fällt die Beschreibung vom Tod des Basler Humanisten aus. Castellio stirbt, bevor 

noch Calvins Ränke ihr Ziel erreicht haben. Das Ende von Calvins ‚Biographie‘ bleibt hinge-

gen, für traditionelle Biographien ungewöhnlich, zur Gänze offen. 

Während der Titel Castellio gegen Calvin eine parallele Biographie im Sinne Plutarchs „bíoi 

parálleloi“16 suggeriert, die in gleichem Ausmaß vom Schicksal beider Kontrahenten berichtet, 

entfällt der weitaus größere Teil der Erzählung auf Calvin und dessen Gewaltherrschaft in Genf. 

Castellio, dem eigentlichen positiven Helden der Erzählung, sind im Unterschied dazu verhält-

nismäßig wenige Passagen des Textes gewidmet, was nicht mit der Konzeption einer Paral-

lelbiographie korrespondiert. Diese Asymmetrie lässt sich zudem mit Blick auf die im Titel 

antizipierte Opposition deuten, sie entspricht einem Übergewicht der Gewalt gegenüber dem 

Gewissen. 

Des Weiteren verweist der Alternativtitel Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen 

die Gewalt auf die Antithese als ein Kompositionsprinzip, das die unterschiedlichen Textebe-

nen strukturiert. Der Titel nimmt die Gegenüberstellung der beiden Protagonisten vorweg, sie 

treten als Repräsentanten „zweier entgegengesetzter und unversöhnlicher Positionen“17 auf – 

Gewissen, Toleranz und Menschenfreundlichkeit im Fall Castellios, Gewalt, Ideologie und 

Diktatur im Fall Calvins. In der Einleitung des Textes konkretisiert Zweig diesen Gedanken, 

indem er die beiden Reformatoren auf „sinnliche Exponenten eines […] unüberwindbaren Ge-

gensatzes“18 zurückführt, dessen Pole mit einer ganzen Reihe von ideengeschichtlichen Begrif-

fen besetzt werden: „Toleranz gegen Intoleranz, Freiheit gegen Bevormundung, Humanität 

 
13 Christian Klein: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, in: Arturo Larcati, Klemens 

Renoldner und Martina Wörgötter (Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, Berlin und Boston, MA 2018, S. 424–432, 

hier: S. 426. 
14 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 135. 
15 Hiermit lässt sich auch Castellio, wie Arturo Larcati aufzeigt, zum Typus des einer höheren Gewalt unterlege-

nen, aber aufgrund moralischer Überlegenheit triumphierenden Helden rechnen. Vgl. Arturo Larcati: „Das Motiv 

des Besiegten“, in: ders., Klemens Renoldner und Martina Wörgötter (Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, Berlin und 

Boston, MA 2018, S. 722–732, hier: S. 727. 
16 Rüdiger Görner: „Ghostwriter der Toten: Biographisches Erzählen bei Stefan Zweig“, in: Sinn und Form, Jg. 63 

(2011), H. 1, S. 85–92, hier: S. 85. 
17 Anna Rossel: „Stefan Zweig: Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, in: Bernd F. Sprin-

ger und Fidora Alexandra (Hrsg.): Religiöse Toleranz im Spiegel der Literatur: eine Idee und ihre ästhetische 

Gestaltung, Wien und Berlin 2009, S. 257–268, hier: S. 258. 
18 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 13. 



Clemens Woldan 

104 

gegen Fanatismus, Individualität gegen Mechanisierung, das Gewissen gegen die Gewalt“.19 

Nicht immer sind diese Gegensatzpaare, wie Bernd Hamacher mit Blick auf die Opposition von 

‚Ethos‘ und ‚Logos‘ zeigt, gleich plausibel.20 Antithetische Ansätze finden sich sowohl auf der 

Makroebene des Textes, wenn etwa ganze Kapitel einander gegenübergestellt werden (z. B. 

„Die Machtergreifung Calvins“ vs. „Castellio tritt auf“), als auch auf der Mikroebene, wo wie-

derholt Gegensatzpaare arrangiert werden, um die zentrale Antithese zu illustrieren. So wird 

etwa die Opposition zwischen Castellio und Calvin aus dem Vergleich der erhaltenen Bilder 

der beiden Kontrahenten abgeleitet: 

Calvins Gesicht ganz Gespanntheit, eine krampfhaft und krankhaft zusammengefaßte Energie […], 

Castellios Antlitz milde und voll wartender Gelassenheit. Ganz Feuer des einen Blick, ganz dunkel 

ruhig der des anderen, die Ungeduld gegen die Geduld, der sprunghafte Eifer, gegen die beharrende 

Entschlossenheit, der Fanatismus gegen die Humanität.21 

An dieser Antithetik, die nicht frei von einem gewissen Schematismus ist, zeigt sich, wie aus-

gehend von Physiognomie auf innere Dispositionen der Protagonisten geschlossen wird.22 Das 

erinnert an Zweigs Triumph und Tragik des Erasmus von Rotterdam (1934), wo sich eine ver-

gleichbar pointierte Gegenüberstellung von Erasmus und Luther findet,23 welche in analoger 

Weise durch den Kontrast der äußeren Erscheinung ausgedrückt wird: Im Unterschied zu Lu-

ther, der als „Blutmensch“ und eine von Kraft strotzende „Überschußnatur“ dargestellt wird, ist 

der „Geistmensc[h]“24 Erasmus vom Erzähler durch Fragilität und Mangel an Vitalität charak-

terisiert. 

Besonders deutlich wird die antithetische Konzeption von Castellio gegen Calvin in jenen 

Kapiteln, in denen Zweig anstelle der Protagonisten deren Schriften gegenüberstellt. Ausführ-

lich referiert er im Kapitel „Das Manifest der Toleranz“ Castellios Traktat De haereticis…, das 

schon aufgrund seiner Vorrede den Namen des Verfassers „in der Geschichte der Humanität 

unvergänglich“25 macht, um im nächsten Kapitel die Antwort von Calvins Schüler, Théodore 

de Bèze, als „Hymnen an den Terror“ und „grauenhafte Argumentation der Anti-Humanität“26 

zu qualifizieren. Ihren Höhepunkt erreicht die literarische Antithetik mit Castellios Contra li-

bellum Calvini, einem Traktat, der in Einklang mit der programmatischen Kapitelüberschrift 

„Ein Gewissen erhebt sich gegen die Gewalt“ steht. Mit dieser vom Erzähler ausführlich kom-

mentierten Schrift wird die entscheidende Antithese gegen Calvins Herrschaft gesetzt, die al-

lerdings wirkungslos bleibt, da Calvin den Druck dieser Schrift verhindert; das folgende Kapitel 

„Die Gewalt erledigt das Gewissen“ nimmt die bereits zuvor eingeführte Opposition wieder 

auf. Die Kontrastierung der Schriften bedeutet einen Vorrang der ideologischen Positionen 

 
19 Ebd. 
20 Vgl. Bernd Hamacher: „Das Verschwinden des Individuums in der Politik: Erasmus, Luther und Calvin bei 

Stefan Zweig und Thomas Mann“, in: Thomas Eicher (Hrsg.): Stefan Zweig im Zeitgeschehen des 20. Jahrhun-

derts, Oberhausen 2003, S. 159–178, hier: S. 172–173. 
21 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 74. 
22 Die Ableitung innerer Dispositionen aus der Physiognomie, den Zügen des Gesichts und der Beschaffenheit des 

Körperbaus einer Person, ist für Zweigs Technik der Personendarstellung charakteristisch. Vgl. Clemens Woldan: 

„Die Hinrichtung der Marie Antoinette: Synthese von Bild und Text in Stefan Zweigs historisch-biografischem 

Roman“, in: zweigheft, Jg. 1 (2021), H. 25, S. 15–22, hier: S. 18. 
23 Vgl. Bengt Algot Sørensen: „Zeitgefühl und Zeitgestaltung in Stefan Zweigs Erzählungen“, in: Mark H. Gelber 

(Hrsg.): Stefan Zweig – heute, New York, NY 1987, S. 65–78, hier: S. 77. 
24 Stefan Zweig: Triumph und Tragik des Erasmus von Rotterdam, Frankfurt am Main 2017 (11938), S. 104. 
25 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 159. 
26 Ebd., S. 165. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

105 

gegenüber den Personen, die diese vertreten; sie weist darauf hin, dass hinter dem Individuellen 

das Typologische in den Vordergrund tritt und der Text somit nicht, wie es auf den ersten Blick 

scheint, eine Biographie im modernen Sinn darstellt. Nicht das Typische und Allgemeine, son-

dern das Individuelle und Einzigartige stehen im Mittelpunkt moderner Biographik, die sich im 

18. Jahrhundert in Verbindung mit der Vorstellung von Individualität etabliert.27 Unter diesem 

Aspekt unterscheidet sich Castellio gegen Calvin auch von anderen Texten Zweigs, die eine 

ausführliche psychologische Analyse ihrer Helden unternehmen und damit der Gattung Biogra-

phie eher entsprechen; die Konzentration auf das Typologische führt zu einer Reduktion des 

Psychologisch-Individuellen. 

Im Sinne einer solchen Konzeption wird in Castellio gegen Calvin mehrfach auf die Bei-

spielhaftigkeit der Protagonisten verwiesen, denen, wie der Autor bereits in der Einleitung be-

tont, nicht mehr als der Status eines „Exponats“ zukommt, wobei selbst die Theologie, die die 

beiden verbindet, nur als „zufällige Zeitmaske“28 zu verstehen ist. So wird etwa Calvins Ver-

bannung aus Genf mit der Exilierung von Cäsar, Napoleon, Garibaldi und Lenin verglichen29 

oder Castellio dem Typus des „wahre[n] Humanisten“ zugeordnet, der aufgrund seiner auf Ver-

söhnung und Konzilianz ausgerichteten Veranlagung „kein geborener und […] überzeugter 

Streiter“30 sei. Wiederkehrende generalisierende Charakterisierungen und Vergleiche verdich-

ten den Eindruck, dass es sich bei Castellio gegen Calvin nicht um ein „Portrait zweier Indivi-

duen“,31 sondern um die Darstellung von Repräsentanten zweier konträrer Ideologien handelt. 

Selbst die Person des Miguel Servet, dessen ‚Fall‘ im Zentrum der Handlung steht, wird, wie 

Christian Klein aufzeigt, als Charakter vom Typ eines Don Quichotte dargestellt.32 Die Vor-

stellung, dass die Biographie nicht individuelles, sondern exemplarisches Leben darzustellen 

habe, ist vor allem für biographische Texte der Antike und Renaissance kennzeichnend.33 Die 

stark antithetische Komposition des Textes, dessen ausgeprägte historische Kontextualisierung 

sowie die detaillierte Darstellung des Calvinʼschen Gottesstaates sprechen gegen eine solche 

biographische Lesart. Die folgenden Überlegungen zu einer Interpretation des Textes mit Hilfe 

des Foucaultʼschen Konzepts der Biopolitik können auch zu einer gattungstheoretischen Ver-

ortung des Textes beitragen. 

III Der Calvinʼsche Gottesstaat als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Bio-

Macht 

Im Kapitel „Die ‚discipline‘“ stellt Zweig dar, wie sich unter Calvins Einfluss die ursprünglich 

demokratisch und liberal gesinnte Stadt Genf in eine „theokratische Diktatur“34 wandelt, in der 

nach der Annahme des Protestantismus im Mai 1536 Calvin seine Macht systematisch ausbaut. 

Der „Gottesstaat“ des Reformators wird mit Blick auf das Europa des 16. Jahrhunderts als 

der „erste Versuch einer völlig[en] Gleichschaltung eines ganze[n] Volkes […] im Namen einer 

 
27 Vgl. Runge: „Literarische Biographik“, S. 105. 
28 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 13. 
29 Vgl. ebd., S. 40. 
30 Ebd., S. 146. 
31 Rossel: „Stefan Zweig: Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 259. 
32 Vgl. Klein: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 426. 
33 Vgl. Runge: „Literarische Biographik“, S. 105. 
34 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 28. 



Clemens Woldan 

106 

Idee“35 beschrieben. Diese Normierung zielt darauf ab, dass die Genfer Bürger „richtig“, d. h. 

im Sinne von Calvins Auslegung „de[s] Willens und der Vorschrift Gottes“,36 leben. Das Recht 

tritt hierbei, wie für biopolitische Herrschaftssysteme charakteristisch, „hinter die Norm zu-

rück“37 und an die Stelle einer rechtlich definierten Gesellschaft tritt eine „Normalisierungsge-

sellschaft“.38 Mit unbestrittener Autorität definiert Calvin eine Form von asketischer Lebens-

führung,39 die jeglichen sinnlichen und ästhetischen Reizen zugunsten der Hingabe an das Geis-

tige und Religiöse entsagt,40 als verpflichtende Norm. Den Maßstab dieser Norm stellt, wie 

Zweig hervorhebt, die persönliche Lebensführung des Reformators dar, die sich einerseits 

durch strenge „Zucht“ des Körpers und rigorose „Unterdrückung“41 des Sinnlichen, anderer-

seits durch unbändigen Fleiß und eine ungewöhnlich große Produktivität auszeichnet: „Unfaß-

bar ist seine Leistung, man möchte glauben, daß er mit vier oder fünf Gehirnen zugleich gear-

beitet hat. Denn tatsächlich hat dieser ununterbrochen Kranke gleichzeitig die verschiedene 

Arbeit von vier oder fünf Berufen getan.“42 Kehrseite dieser „dämonisc[h] geistige[n] Ener-

gie“43 sind physische Beschwerden, die den Reformator ununterbrochen heimsuchen. 

Calvins individueller extremer Asketismus44 fungiert für den Reformator als Vorbild für eine 

allgemeinverbindliche Lebensführung: „Denn wer so völlig auf persönlichen Lebensgenuß ver-

zichtet, wird diesen – bei ihm selbst doch freiwilligen – Verzicht zum Gesetz zur Norm für alle 

anderen machen wollen und versuchen“.45 Die von Calvin propagierte Enthaltung erschöpft 

sich nicht in der Reglementierung sinnlicher Reize, sondern führt bei genauerer Betrachtung 

auch zu einer Steigerung von geistigen Kräften und Fähigkeiten, was charakteristisch für Me-

chanismen der Bio-Macht ist.46 Dieser Aspekt biopolitischer Herrschaft lässt sich vor allem am 

letzten Kapitel des Textes illustrieren, in dem der Erzähler das Aufkommen des Liberalismus 

in ursprünglich calvinistisch geprägten Ländern und die Ausdehnung europäischer Kolonial-

herrschaft auf eine schöpferische „puritanisch[e] Herkunft“ zurückführt: „[U]nendlich viel ih-

rer weltpolitischen Erfolge danken all diese Nationen dem streng erzieherischen Einfluß des 

picardischen Predigers von Saint Pierre“.47 

Zur Legitimation seines verpflichtenden Asketismus entwickelt Calvin eine negative Anth-

ropologie, die auf einer einseitigen Auslegung alttestamentarischer Werte basiert: Der Mensch 

sei von Geburt an ein „mißratenes Machwerk Gottes“, das sich durch das „Unreine des Flei-

sches“ besudelt und „mit Schmutz“48 vermengt habe. Nur uneingeschränkte Bevormundung 

 
35 Ebd., S. 44. 
36 Ebd., S. 45. 
37 Lemke: Biopolitik zur Einführung, S. 54. 
38 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 139. 
39 Foucault skizziert in Die Geständnisse des Fleisches vormoderne Varianten asketischer Lebensführung als eine 

Präfiguration von Biopolitik. (Vgl. Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 4: Die Geständnisse des Fleisches, 

Berlin 2019 (12018).) 
40 Vgl. Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 49. 
41 Ebd. 
42 Ebd., S. 53. 
43 Ebd., S. 51. 
44 Vgl. ebd., S. 54. 
45 Ebd., S. 53. 
46 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 136. 
47 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 220. 
48 Ebd., S. 56. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

107 

und Kontrolle können ihn von seiner zu Sündhaftigkeit und „Lebensgier“49 prädestinierten Na-

tur schützen. Calvin bedient sich hier, wie der Erzähler unterstreicht, eines Narrativs, das nach 

Foucault charakteristisch für eine Extremform biopolitischer Machtausübung ist, welche darauf 

abzielt, „Leben im allgemeinen […] gesünder und reiner“50 zu machen. Für die ‚Hygiene‘ sei-

ner Untergebenen entwickelt Calvin eine Form der Machtausübung, die sich im Unterschied zu 

souveränen Disziplinartechnologien nicht auf die Kontrolle bestimmter Institutionen und Hand-

lungsfelder, wie Schule, Gefängnis und Armee, beschränkt, sondern im Sinn einer biopoliti-

schen Herrschaft51 auf die Reglementierung sämtlicher Bereiche des Lebens abzielt. 

Mit seiner „discipline“ etabliert er eine spezielle Form der Kirchenordnung, die weit über 

das Religiöse hinausgeht und auch die „privateste[n] Lebensäußerungen“52 der Genfer Bürger 

erfasst. Organisation und Technik stellen die Grundlage für eine Maschinerie der Unterwer-

fung, für ein perfekt funktionierendes System, dar, in dem sämtliche Maßnahmen zur Anpas-

sung der Individuen an die Normen dieses Systems von einer sichtbaren Machtquelle abgekop-

pelt und von den Gliedern dieser Gesellschaft internalisiert werden. Die wichtigste Kontrol-

linstanz in diesem ‚Gottesstaat‘ bildet das Konsortium, eine geistliche Institution, die dem Re-

formator direkt untersteht und bestimmt, „was erlaubt und […] was geboten ist“.53 Zudem or-

ganisiert Calvin ein Netzwerk aus Spionen und Kolporteuren, mit deren Hilfe eine allumfas-

sende Kontrolle möglich wird. Mit unangekündigten Visitationen und „täglichen Einschüchte-

rungen“ erzeugt er einen „Permanentzustand der Angst“,54 der dazu beiträgt, dass immer mehr 

Bürger unaufgefordert die Überwachung ihrer Nächsten übernehmen und zu Denunzianten 

werden: „[N]ur um den Verdacht von sich abzulenken, sich ‚gegen die Ehre Gottes vergangen 

zu haben‘, schielt und blickt jeder Bürger auf seinen Mitbürger hinüber.“55 Calvins systemati-

sche und lückenlose Machtausübung erinnert an Foucaults Vorstellung vom modernen Über-

wachungsstaat, der seinen Ursprung in der Zeit des Übergangs von der Souveränitäts- zur Bio-

Macht hat. Sie nimmt wesentliche Züge des „Panoptismus“,56 einer bestimmten Form von Dis-

ziplinartechnik, vorweg, die sich vor allem durch wechselseitige Beobachtung und ständige 

öffentliche Exponiertheit auszeichnet. Calvins Machtübernahme führt dazu, dass „alle Häuser 

mit einemmal offene Türen“ haben und „alle Wände […] plötzlich aus Glas“57 sind. Dieser 

‚Universalkontrolle‘, die jegliche Form von Privatleben abschafft, vermag sich niemand zu ent-

ziehen, wie am allgegenwärtigen Blick des Reformators veranschaulicht wird: „Nichts ver-

säumt, nichts übersieht dieses rastlos wachsame Auge“.58 Nach Foucaults Panoptismus-Kon-

zept führt diese lückenlose Überwachung dazu, dass sich die Machtausübung soweit „automa-

tisiert und entindividualisiert“,59 dass die Besetzung des Machtzentrums durch externe 

 
49 Ebd. 
50 Michel Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collège de France (1975–1976), Frankfurt 

am Main 2016 (12001), S. 302. 
51 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 134. 
52 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 57. 
53 Ebd., S. 46. 
54 Ebd., S. 65. 
55 Ebd., S. 59–60. 
56 Michel Foucault: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 2017 (11976), S. 

251. 
57 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 57–58. 
58 Ebd., S. 53. 
59 Foucault: Überwachen und Strafen, S. 259. 



Clemens Woldan 

108 

Kontrollorgane zunehmend obsolet wird. So auch bei Zweig: „Und nach einigen Jahren könnte 

eigentlich das Konsortium schon jede Überwachung einstellen, denn alle Bürger sind zu frei-

willigen Kontrolloren geworden.“60 

Zu den Machttechniken, die die Grundlage für Calvins ‚Gehorsamsmaschinerie‘ bilden, ge-

hört eine Vielzahl von Geboten und Verboten, die Kleidung, Ernährung und Unterhaltung reg-

lementieren und damit das leibliche Leben der Bürger mehr als deren geistiges betreffen. Für 

die Beaufsichtigung dieser vorwiegend körperbezogenen Regulierungsmaßnahmen setzt der 

Reformator eine Sittenpolizei ein, die streng über sämtliche körperliche Bereiche wacht: 

Sie fingert die Kleider der Frauen ab, ob sie nicht zu lang sind oder zu kurz, […] sie mustert das 

Haar, ob die Frisur nicht zu kunstvoll getürmt sei, und zählt an den Fingern die Ringe nach und die 

Schuhe im Schrank. Vom Toilettenraum geht es an den Küchentisch, ob nicht durch ein Süppchen 

oder ein Stück Fleisch das einzige verstattete Eingericht überschritten sei oder irgendwo ein Nasch-

werk und Marmelade verborgen.61 

Mit Hilfe peinlichster Kontrollen, die von der Beobachtung des öffentlichen Auftretens über 

die Beaufsichtigung von Essgewohnheiten bis hin zur Verfolgung von Tageszeit-Rhythmen 

reichen, reglementiert Calvin körperliche Ausdrucksformen und Lebensgewohnheiten einer ge-

samten Bevölkerung. Selbst von der Überwachung privatester Regungen sieht die Sittenpolizei 

des Reformators nicht ab: 

[W]ehe einem Bürger, der sich ertappen läßt, wenn er nach der Arbeit einmal zu einem Schluck 

Wein eine Taverne besuchen will oder gar am Würfel oder Kartenspiel gefallen findet […] und 

selbst am Sonntag halten die Sittenspione keine Rast. Da werden neuerdings alle Gassen abgegan-

gen, […] um festzustellen, ob irgendein Fauler oder Lässiger vorgezogen habe, im Bett zu bleiben, 

statt sich an der Predigt des Herrn Calvin zu erbauen […] abends durchstreifen sie die dunklen Lau-

ben am Rhôneufer, ob nicht irgendein sündiges Paar kleinen Zärtlichkeiten sich hingegeben, in den 

Gasthöfen durchwühlen sie die Betten und Koffer der Fremden.62 

Wie für Biopolitik charakteristisch, erstrecken sich Calvins Maßnahmen auch auf den Bereich 

der Sexualität, die für Foucault einen „Verbindungspunkt des Disziplinären und Regulatori-

schen, des Körpers und der Bevölkerung“63 bildet. Abgesehen davon, dass in Genf keine Ehe-

schließung ohne Calvins Zustimmung erfolgen darf,64 ist „außereheliche[r] Verkehr“65 zur 

Gänze verboten und selbst Verlobte dürfen vor der Eheschließung keine sexuellen Beziehungen 

unterhalten. In diesem Kontext ist auch auf Calvins hermetische Überwachung von Bekleidung 

und Mode hinzuweisen, die der Erzähler mehrfach ausführlich thematisiert: 

Verboten jede andere als die fast nüchternste und fast mönchische Tracht, verboten also den Schnei-

dern, ohne Erlaubnis des Magistrats neuartige Schnitte anzufertigen, verboten den Mädchen, vor 

dem Alter von fünfzehn Jahren Seidenroben und nach diesem Alter wieder Samtroben zu tragen, 

verboten Kleider mit Gold- und Silberstickerei, goldenen Tressen, Knöpfe und Spangen wie über-

haupt jede Verwendung von Gold und Geschmeide. Verboten den Männern langgescheiteltes Haar, 

den Frauen jedes Aufkämmen und Kräuseln der Frisur, verboten Spitzenhauben, Handschuhe, Rü-

schen und geschlitzte Schuhe.66 

 
60 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 59–60. 
61 Ebd., S. 58. 
62 Ebd., S. 59. 
63 Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 297–298. 
64 Vgl. Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 53. 
65 Ebd., S. 60. 
66 Ebd. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

109 

Gezielt unterbindet der Reformator, so wie Zweig ihn darstellt, jede Art von Kleidung und 

Körperhygiene, die durch die Betonung physischer Attribute Sinnlichkeit und sexuelles Begeh-

ren erregen könnte. Diese ‚Uniformierung‘ nimmt den Genfer Bürgern die Möglichkeit, Status, 

Geschlecht sowie Identität über die Gestaltung ihrer äußeren Erscheinung auszudrücken und 

trägt somit zur Standardisierung von Leben und Sexualität im Calvin’schen Gottesstaat bei. 

Verstöße gegen den differenzierten Regelkanon des Reformators werden vom Konsortium, 

einer ursprünglich geistlichen Institution, die zunehmend staatliche Funktionen übernimmt, ge-

nauestens protokolliert: „Jedes Vergehen, auch das nichtigste, wird überdies sorgfältig in den 

Akten des Konsortiums vermerkt, so daß das Privatleben jedes einzelnen Bürgers ständig in 

Evidenz gehalten bleibt“.67 Diese exakte Registrierung unterschiedlicher intimer Details des 

Lebens der Genfer Bürger ist signifikant für biopolitische Herrschaft, die sich unter anderem 

durch „subtil[e], rationell[e] Mechanismen der Versicherung“68 auszeichnet. Für die Ahndung 

von Regelverstößen bedient sich Calvin einer anderen, ‚klassischen‘ Form der körperlichen 

Machtausübung, der Bestrafung. Trotz eines differenzierten Regelwerks verzichtet er nicht auf 

ein System drastischer physischer Strafen: „Furchtbar ist der Preis, den die Stadt für die ‚Ord-

nung‘ und ‚Zucht‘ bezahlt, denn nie hat Genf so viel Bluturteile, Strafen, Foltern und Exile 

gekannt, als seitdem dort Calvin im Namen Gottes herrscht“.69 Die Machtausübung, die hier 

dargestellt wird, steht aufgrund ihrer archaischen Brutalität und ihres Mangels an Subtilität in 

deutlichem Kontrast zu den zuvor geschilderten biopolitischen Methoden, sie entspricht vor-

dergründig der Typologie souveräner Macht. 

Diese nicht auf Erhaltung des Lebens, sondern auf Herbeiführen des Todes gerichtete Form 

der Machtausübung70 illustriert der Erzähler vor allem mit dem dramatischen Höhepunkt des 

Romans, der ausführlich geschilderten Gefangennahme und Hinrichtung des spanischen Arztes 

Miguel Servet. Die Umstände dieser Hinrichtung erinnern an Foucaults Ausführungen zur To-

desstrafe in den vormodernen Zeiten, da jede Verletzung der Rechtsordnung als eine Beleidi-

gung des Souveräns aufgefasst wird und dessen Macht erst durch den Tod des Beleidigers wie-

derhergestellt werden kann.71 Auch die Asymmetrie zwischen Allmacht des Herrschers und 

Ohnmacht des Delinquenten wird in Zweigs Darstellung dort sichtbar, wo der allmächtige Cal-

vin sich ins Verlies zu seinem gepeinigten, jeder Macht beraubten Opfer Servet begibt.72 Folter 

und Hinrichtung erinnern an Foucaults Beschreibung von Disziplinarmacht und könnten die 

These, dass in Castellio gegen Calvin bereits eine Beschreibung einer Situation von Bio-Macht 

vorliegt, in Frage stellen. Nicht alle Phänomene von Machausübung, die Zweig in seinem Ro-

man schildert, sind biopolitisch zu deuten. Allerdings konstatiert auch Foucault noch für das 

19. Jahrhundert ein Nebeneinander von unterschiedlichen Machttypen73 – im Fall von Zweigs 

Darstellung findet sich dieses Nebeneinander bereits im 16. Jahrhundert. 

Zudem erschöpft sich Calvins Rückgriff auf drastische Formen körperlicher Bestrafung 

nicht in Unterwerfung und Konsolidierung souveräner Macht, sondern zielt auch auf die Durch-

setzung einer gewissen Lebensform ab. So präsentiert etwa der Reformator die Hinrichtung 

 
67 Ebd., S. 66. 
68 Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 288. 
69 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 64. 
70 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 132. 
71 Vgl. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 64–65. 
72 Vgl. Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 127–128. 
73 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 132–133. 



Clemens Woldan 

110 

Servets als eine notwendige hygienische Maßnahme, als Abtrennung eines „faul[en] Glieds“ 

des Gesellschaftskörpers, wobei die Unterlassung eines solchen Eingriffs „den Leib der christ-

lichen Lehre“74 grundlegend gefährde. Servets grausame Verbrennung gilt nicht im Sinne sou-

veräner Strafpraxis als transzendente Versöhnung,75 sondern zielt darauf ab, dass durch Angst 

und Schrecken Normen internalisiert werden. Der Rückgriff auf Techniken souveräner Macht-

ausübung, wie das Verfügen über den Tod zugunsten des Schutzes und der Kultivierung von 

Leben zeichnet nach Foucault vor allem rassistische Ausprägungen von Bio-Macht aus.76 Die 

Verbindung von systematischer Disziplinierung, täglichem Terror und differenzierter Regulie-

rung führt in Genf letztlich dazu, dass „die Bewohner aus Angst oder in unbewußter Anpas-

sung“ Calvins „steife Haltung, seine finstere Verschlossenheit“77 annehmen. Sie konstituiert 

eine Lebensform, die sich, wie der Erzähler in Analogie zur Akklimatisation des menschlichen 

Körpers beschreibt, zunehmend den Bedingungen einer fremden und unwirtlichen Umwelt 

fügt: 

[W]ie der Organismus des Menschen sich klimatischen Umstellungen und veränderten Lebensum-

ständen nach anfänglichem Unbehagen schließlich anpaßt, so gewöhnen sich auch die Völker er-

staunlich bald an neue Formen der Herrschaft. Nach einiger Frist beginnt die alte Generation, die 

verbittert eine gewalttätige Gegenwart mit der geliebten Vergangenheit vergleicht, wegzusterben, 

und hinter ihr ist indes schon in der neuen Tradition eine Jugend herangewachsen, welche diese 

Ideale mit ahnungsloser Selbstverständlichkeit als die einzig möglich hinnimmt.78 

Sukzessive verdichten sich in Genf Askese und Zucht, die sich durch fortschreitende Internali-

sierung von gewaltbestimmten Ursprüngen emanzipieren, „zu einer sinnlich sichtbaren Da-

seinsform“.79 

Zur Ausübung von Bio-Macht zählt aber auch Widerstand gegen die biopolitischen Strate-

gien, der im Namen des Lebens gegen die Macht, die auf dieses Leben abzielt, aufkommt.80 

Analog zur vehementen Auflehnung von Calvins Körper gegen seinen strengen Asketismus81 

widersetzt sich auch der Gesellschaftskörper, den der Reformator nach seinem Vorbild formt, 

einer systematischen Unterdrückung und Kontrolle. Solche Formen des Widerstands zeigen 

sich in Genf schon zu Beginn von Calvins Herrschaft. Die altansässigen Genfer Bürger sind 

nicht gewillt, Calvins Bevormundung hinzunehmen; er wird abgewählt und muss die Stadt ver-

lassen.82 Ein zweites Mal regt sich Widerstand gegen ihn in einer Situation, die das Leben der 

Bürger extrem gefährdet, nämlich während der Pestepidemie. In verschiedenen Kreisen wird 

Kritik an Calvin und seinen Predigern laut, die sich weigern, den Pestkranken den letzten Trost 

zu spenden.83 Mit seiner Auffassung von Widerstand gegen biopolitische Methoden präzisiert 

Zweig in gewisser Weise die Ansicht Foucaults vom systemimmanenten, quasi natürlichen 

 
74 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 176. 
75 Vgl. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 61. 
76 Vgl. Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 306–307. 
77 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 67–68. 
78 Ebd., S. 217. 
79 Ebd., S. 217–218. 
80 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 139–140. 
81 Vgl. Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 51: „Furchtbar ist die Rache, die der Körper Calvins an seinem Zucht-

herrn unternommen hat: um dem Asketen […] ihr Vorhandensein zu beweisen, erfinden die Nerven unablässige 

Qualen gegen ihren Despoten, und vielleicht wenige geistige Menschen haben je unter der Revolte ihrer Konsti-

tution zeitlebens so sehr gelitten.“ 
82 Vgl. ebd., S. 34–36. 
83 Vgl. ebd., S. 72. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

111 

Entstehen des Widerstands; man könnte bei seiner Darstellung der Auflehnung gegen Calvins 

Herrschaft auch an diverse Formen des Widerstands gegen die politische Vereinnahmung des 

Lebens in totalitären Systemen des 20. Jahrhunderts denken.84 

Ein letztes Mal regt sich in Genf Widerstand gegen Calvin nach der grausamen Hinrichtung 

Servets. Auch hier erfolgt dieser Protest im Namen des Lebens: Die Notwendigkeit der Hin-

richtung des Ketzers wird nicht nur von protestantischen Autoritäten, sondern auch von einfa-

chen Genfer Bürgern in Frage gestellt.85 Mit seiner Schrift De haereticis… verleiht Castellio 

diesem Widerspruch öffentlichen Charakter; er stellt das Prinzip der Toleranz gegen den Ab-

solutheitsanspruch der Doktrin und wird dadurch zum Gegenpol Calvins. Zweigs bipolares 

Konzept geht über den von Foucault skizzierten, der Biopolitik immanenten Widerstand hinaus. 

Der Widerstand, der von Zweig dargestellt wird, erfolgt im Namen eines Lebens, welches die 

rein biologische Dimension überschreitet und die gesamte Existenz menschlichen Daseins um-

fasst. Diese Form von Widerstand, der sich auf universelle Werte beruft, basiert auf einer mo-

dernen Vorstellung, die sich von Widerstand als Folge von Verstößen gegen ‚altes‘, traditio-

nelles Recht abhebt. 

IV Calvin und Castellio – eine kritische Revision europäischer Geschichte 

Bereits Zweigs Zeitgenossen waren sich darüber einig, dass Castellio gegen Calvin die politi-

schen Verhältnisse der 1930er Jahre thematisiere und mit der unbeschränkten Herrschaft Cal-

vins die immer mehr gefestigte Herrschaft Hitlers in Deutschland gemeint sei. Zweigs Text 

wurde, wie einer Rezension von Kurt Kersten zu entnehmen ist,86 als Antwort auf die Kritik 

gedeutet, die gegen den österreichischen Schriftsteller angesichts seines Schweigens über die 

Zeit nach der Machtergreifung Hitlers vorgebracht wurde. Bereits die Umstände der Entstehung 

des Buches legen eine solche Lesart nahe: Stefan Zweig hatte aus seinem Salzburger Domizil 

das Anwachsen der ‚braunen Bewegung‘ im benachbarten Bayern mitverfolgt; nach einer 

Hausdurchsuchung verließ er 1934 Österreich und ging nach London, wo er den zuvor analy-

sierten Text verfasste, in dem neben allgemeinen Betrachtungen zu den Verhältnissen im nati-

onalsozialistischen Deutschland auch seine persönlichen Erfahrungen mit der NS-Diktatur ein-

geflossen sind. Nicht zuletzt aufgrund der Gemeinsamkeiten zwischen Zweigs und Castellios 

Lebenslauf lässt sich dieses Werk auch als „autobiografische Stellungnahme im literarischen 

Feld der Zeit“87 verstehen. 

Im Roman finden sich zahlreiche Formulierungen, die nicht nur auf die Situation in Genf 

um die Mitte des 16., sondern auch auf die in Deutschland in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-

derts zutreffen.88 So weiß Castellio von Anfang an „um die Ohnmacht jedes geistigen Krieges 

 
84 Vgl. Michel Foucault: Dits et Ecrits: Schriften in vier Bänden 4: 1980–1988, Frankfurt am Main 2005, S. 275–

276. 
85 Vgl. Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 139. 
86 Kurt Kersten verweist in der Moskauer Exil-Zeitschrift Das Wort mit Blick auf Castellio gegen Calvin darauf, 

dass Zweig „streitbarer als sonst der Diktatur den Krieg erklärt“ habe. (Zit. nach Klein: „Castellio gegen Calvin 

oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 430.) 
87 Klein: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 429. 
88 Anna Rossel erkennt hinter den in Castellio gegen Calvin „eingewobenen Begriffen nationalsozialistischer Prä-

gung“ die Absicht, „einen Parallelismus […] zwischen dem von der calvinistischen Reform veranlassten Terror 

und der nationalsozialistischen Diktatur“ herzustellen. (Rossel: „Stefan Zweig: Castellio gegen Calvin oder Ein 

Gewissen gegen die Gewalt“, S. 258.) 



Clemens Woldan 

112 

gegen die Übermacht einer geharnischten und gepanzerten Diktatur“89 – eine Formulierung, die 

auf die massiven Rüstungsbemühungen des Deutschen Reichs anspielt. Auch der Vergleich des 

16. Jahrhunderts und seiner gewalttätigen Ideologien mit „unserem“90 Jahrhundert spricht für 

eine solche Lesart. Wenn mit Bezug auf Castellio von einer Bücherverbrennung die Rede ist 

(„Man zerreißt, man verbietet, man verbrennt, man beschlagnahmt seine Bücher“91), werden 

einmal mehr Parallelen zwischen der Situation in Genf und der zur Zeit der Abfassung des 

Buches gezogen – Zweigs Bücher waren in Deutschland schon 1933 verbrannt worden.92 Be-

wusst hat Zweig auf Begriffe der NS-Zeit zurückgegriffen, wenn er etwa das zweite Kapitel 

„Die Machtergreifung Calvins“93 betitelt, in Analogie zur Machtergreifung Hitlers in Deutsch-

land, oder wenn die gewalttätigen Anhänger des Predigers Farel als „Sturmgarden“94 bezeich-

net werden, analog zu „Sturmstaffel“ (SS) und „Sturmabteilung“ (SA). Die kleine, entschlos-

sene Minderheit, welche die große, zögernde Mehrheit einer Gesellschaft einschüchtert,95 der 

völlig unkritische Gehorsam von „Subordinationsfanatikern“,96 die von den Menschen gefor-

derte Selbstdisziplin und Erziehung zur Härte97 sind weitere Beispiele für Anspielungen auf die 

NS-Diktatur. 

Mit der Bezeichnung „Moral-Tscheka“98 für jene Kontrolleure, die auch die kleinsten De-

tails im Privatleben der Menschen überwachen, spielt Zweig zum ersten Mal auf eine andere 

totalitäre Ideologie des 20. Jahrhunderts, den Kommunismus sowjetischer Prägung, an: Die 

berüchtigte Tscheka (Trscheswytschajnaja Komissija, Aussergewöhnliche Komission) war die 

erste Form des sowjetischen Geheimdienstes, ein Organ des Terrors der 1920er bis 1940er 

Jahre.99 Damit wird deutlich, dass die oben erwähnten Charakteristika nicht nur auf die politi-

sche Wirklichkeit des nationalsozialistischen Deutschlands, sondern generell auf totalitäre Re-

gime des 20. Jahrhunderts zutreffen. 

Zweigs Buch könnte damit auch als eine Anklage jener totalitären Regime gelesen werden, 

die nach seinem Tod entstanden sind. Exemplarisch lässt sich hierfür eine Übersetzung ins Ara-

bische aus dem Jahr 2013 anführen, die mit Die Gewalt der Diktatur betitelt ist und somit nach 

dem Ägyptologen Friedhelm Hoffmann „den arabischen Zeitumständen Rechnung trägt“.100 

V Castellio gegen Calvin – eine historische Parabel 

Immer wieder zeigt sich, dass der Erzähler das Schicksal seiner Protagonisten verallgemeinert, 

Ereignisse aus ihrem Leben generalisiert und auch damit vom konkreten Einzelfall zugunsten 

einer historischen Gesetzmäßigkeit abstrahiert. Bei dieser Gelegenheit tritt auch der Erzähler 

als auktorialer Kommentator besonders in Erscheinung. So wird Calvins erster Misserfolg in 

 
89 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 9. 
90 Ebd., S. 16. 
91 Ebd., S. 19. 
92 Vgl. Klein: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 424. 
93 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 22. 
94 Ebd., S. 23. 
95 Vgl. ebd. 
96 Ebd., S. 28. 
97 Vgl. ebd., S. 63. 
98 Ebd., S. 58. 
99 Helmut Altrichter: Kleine Geschichte der Sowjetunion: 1917–1991, München 2013 (11993), S. 259. 
100 Zit. nach Klein: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 431. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

113 

Genf, der zu seiner Entlassung führt, als notwendige Station im Leben eines Machtmenschen 

angesehen: 

[B]einahe zwanghaft gehört es zum endgültigen Aufstieg eines unbeschränkten Machthabers, daß 

er im Anfang einen solchen dramatischen Niederbruch erleidet. Exil, Gefängnis, Verbannung erwei-

sen sich für die großen Weltrevolutionäre niemals als Hemmungen, sondern immer nur als Förde-

rungen ihrer Popularität […].101 

Die Allwissenheit des Erzählers äußert sich auch in den historischen Parallelen, die dieser zieht 

und dabei weit in die Geschichte vorgreift: „Calvins Überfall auf Servet [stellt] einen welthis-

torischen Akt diktatorischer Willkür dar, [der] […] in seiner offenen Verhöhnung aller Satzun-

gen und Verträge nur [mit] Napoleons Überfall und Mord an dem Herzog von Enghien [ver-

gleichbar ist]“.102 Gut 250 Jahre werden mit diesem Vergleich überbrückt, um die „welthistori-

sche“ und damit paradigmatische Bedeutung dieses Calvinʼschen Vorgehens aufzuzeigen. Ein-

mal mehr fungiert das Biographische als das historische Exemplarische. Auch die Berufung auf 

prominente Gewährsleute dient einer solchen generalisierenden und zugleich analysierenden 

Darstellung: „Denn die Hinrichtung Servets ist – um Voltaires Wort zu gebrauchen – der erste 

„‚religiöse Mord‘ innerhalb der Reformation und die erste weithin sichtbare Verleugnung ihrer 

Uridee“.103 

In Analogie dazu folgt die Darstellung Castellios den erwähnten Mustern einer das Biogra-

phische transzendierenden, vergleichenden Sicht auf bestimmte Taten des Protagonisten (selbst 

wenn dieser Vergleich die Einzigartigkeit dieser Handlungen hervorhebt): 

Nein, man versuche nicht, Castellios Protest gegen den Justizmord an Miguel Servet mit den tau-

sendmal berühmteren Protesten Voltaires im Fall Calasʼ und Zolas in der Affäre Dreyfus zu verglei-

chen – diese Vergleiche erreichen nicht entfernt die moralische Höhe seiner Tat.104 

Die Generalisierung des Protagonisten und seiner Aktivitäten, in diesem Fall der Schriften Cas-

tellios, reicht weit über seine Zeit hinaus, wobei dieser prognostische Vorgriff deutliche Hin-

weise auf die Zeit der Entstehung des Texts enthält: „In jener Stunde nur zugunsten der Ketzer 

geschrieben, sind sie zugleich ein Sühneruf für all jene, die in späteren Tagen um politischer 

oder weltanschaulicher Selbstständigkeit willen von anderen Diktaturen Verfolgung zu erleiden 

haben“.105 Die in der Biographie belegte Tat des Einzelnen ermöglicht es, sowohl Gesetzmä-

ßigkeiten des historischen Prozesses als auch Postulate für Verhaltensweisen abzuleiten: 

Weil die Gewalttätigkeit sich in jedem Zeitalter in andern Formen erneut, muß auch der Kampf 

gegen sie immer wieder von den Geistigen erneuert werden; nie dürfen sie flüchten hinter den Vor-

wand, zu stark sei zur Stunde die Gewalt und sinnlos darum, sich ihr im Wort entgegenzustellen.106 

Alle diese Passagen, von denen es im Text noch viel mehr gibt, erlauben einen Rückschluss auf 

die Gattung des Textes, der sich von der Biographie deutlich entfernt hin zur historischen Pa-

rabel. 

 
101 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 39–40. 
102 Ebd., S. 114. 
103 Ebd., S. 136. 
104 Ebd., S. 18. 
105 Ebd., S. 150. 
106 Ebd., S. 160. 



Clemens Woldan 

114 

Mit Castellio gegen Calvin entwirft Zweig eine Art überzeitlicher Parabel,107 mit deren Hilfe 

er Charakteristika totalitärer Macht zu erfassen versucht. Er lässt keinen Zweifel daran, dass 

seine Analyse dieser Machtform und des Widerstands dagegen nicht nur auf Genf und Hitler-

deutschland beschränkt bleibt, wenn er die beiden Seiten dieses Gegensatzes benennt: „Gleich-

gültig, wie man die Pole dieser ständigen Spannung benennen will – ob Toleranz gegen Intole-

ranz, Freiheit gegen Bevormundung, Humanität gegen Fanatismus, Individualität gegen Me-

chanisierung, das Gewissen gegen die Gewalt“.108 

VI Calvins Gottesstaat – eine negative Utopie 

Die Haltung des Erzählers gegenüber Calvins ‚Gottesstaat‘ wird vor allem an jenem Kom-

mentar deutlich, mit dem er auf dessen dogmatische Basis hinweist: 

Furchtbar ernst, heilig ehrlich ist es diesem ehernen Ideologen mit seiner erhabenen Utopie, und 

niemals in dem Vierteljahrhundert seiner geistigen Diktatur hat Calvin daran gezweifelt, daß man 

die Menschen nur fördere, wenn man ihnen rücksichtslos jede individuelle Freiheit nimmt.109 

Nicht ohne Ironie wird der Gesellschaftsentwurf des Reformators als ‚Utopie‘ präsentiert, die 

keine Zweifel daran lässt, dass Unterdrückung von Freiheit abträglich für persönliche Entwick-

lung sein könnte. Ähnlich kritisch fallen Äußerungen des Erzählers dort aus, wo Calvins Utopie 

als „der erste Versuch einer völligen Gleichschaltung eines ganzen Volkes“110 entlarvt wird, 

dem „alles Ungeregelte und Unsystematische widerstrebt“.111 Diese Utopie erscheint aber in 

Zweigs Darstellung als eine negative, die kein mustergültiges Gesellschaftsmodell, sondern 

eine totalitäre Ordnung entwirft. Calvins Vorstellung von einem puritanischen Gottesstaat ba-

siert auf der Vision einer neuen Gesellschaft, in der die profane, mangelhafte Konstitution des 

Menschen durch eine vollkommene Hinwendung zum Göttlichen überwunden wird: „ein Ge-

meinwesen ohne das irdisch Gemeine, ohne Korruption, Unordnung, Laster und Sünde, das 

wahre, das neue Jerusalem, von dem das Heil des ganzen Erdkreises ausgehen soll“.112 

Beim Versuch der Realisierung dieser Utopie wird jedoch, wie der Erzähler kritisch anmerkt, 

die „Idee des Menschen“ der „Idee Gottes“113 geopfert. Nahezu alle Bereiche der Gesellschaft 

im puritanischen Genf sowie auch dessen Rechtsordnung werden von den religiösen Vorstel-

lungen des Reformators bestimmt. Biopolitik erweist sich, wie anhand der vorangegangenen 

Ausführung illustriert, als fester Bestandteil von Calvins Vision eines ‚überirdischen Gemein-

wesens‘. Sie dient als ein Instrument, um die Etablierung einer vermeintlich höherwertigen, 

utopischen Daseinsform zu schützen, die nach Ansicht des Reformators stets gefährdet ist: 

„[W]enn man den Menschen sich selbst überläßt, ist seine Seele einzig des Bösen fähig“.114 Um 

die Reinheit des ‚Leibes der christlichen Lehre‘ zu schützen, sollen unerwünschte Lebensfor-

men durch ‚Zucht‘, sowie Vertreter abweichender Gesinnungen durch Eliminierung systema-

tisch entfernt werden. Der Effizienz dieser Bestrebungen, die neben dem europäischen 

 
107 Vgl. Klein: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, S. 429. 
108 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 13. 
109 Ebd., S. 44. 
110 Ebd. 
111 Ebd., S. 31. 
112 Ebd., S. 44. 
113 Ebd., S. 55. 
114 Ebd., S. 56. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

115 

Kolonialismus den Typus eines makellosen pflichtbewussten Bürgers hervorgebracht haben,115 

hält der Erzähler einen Verlust des „Außerordentliche[n]“,116 der Sinnlichkeit und der „schöp-

ferische[n] Vielfalt“117 entgegen. 

Zweig entwirft, wie für die Literatur des 20. Jahrhunderts charakteristisch,118 mit seiner Dar-

stellung des Calvinʼschen Gottesstaats kein positives Gegenstück zu den politischen und ge-

sellschaftlichen Verhältnissen seiner Zeit,119 sondern reflektiert die Gefahren bio-politischer 

Utopien, die eine bestimmte Form von Leben verabsolutieren und die Vision eines höherwerti-

gen Gemeinwesens propagieren. Zahlreiche Anspielungen auf Hitlers Regime in Castellio ge-

gen Calvin legen nahe, dass Zweig im puritanischen Gottesstaat Ursprünge einer biopolitischen 

Utopie erkennt, deren radikale Umsetzung durch den Nationalsozialismus ihn selbst zur Emig-

ration veranlasste. In seinem 1941 veröffentlichten Brasilien-Buch entwickelt Zweig nach sei-

ner zweiten Südamerika-Reise einen positiven Gegenentwurf zur rassistisch totalitären Utopie 

der Nationalsozialisten. Brasilien fungiert in diesem Text als eine über soziale, religiöse und 

biologische Differenzierungen erhabene „Utopie der europäischen Zukunft“.120 In Abgrenzung 

zur biopolitischen Utopie der Nationalsozialsten, die auf der Vorstellung einer hierarchischen 

Rassenordnung basiert, besitzen biologische Merkmale in Zweigs idealisiertem Land der Zu-

kunft keine politische Relevanz: „In diesem riesigen Tiegel mischt sich seit undenklichen Zeiten 

alles zusammen, Weiße und […] Neger […], es wird kein Unterschied gemacht und es herrscht 

keinerlei Streit“.121 Die biologische Vielfalt der brasilianischen Bevölkerung wird, wie Zweig 

festhält, nicht als Gefahr, sondern als Bereicherung betrachtet, wobei Rasse den Status einer 

rein ästhetischen Klassifikation einnimmt. 

VII Abschließende Bemerkungen 

Castellio gegen Calvin entzieht sich, wie eine nähere Betrachtung des Textes zeigt, einer ein-

deutigen gattungstheoretischen Verortung, er changiert zwischen Literatur und Geschichte, Ro-

man und Biographie sowie historischer Parabel und negativer Utopie. Das Hinwegsetzen über 

starre Gattungskonventionen und der freie Umgang mit historischen Quellen ermöglicht es 

Zweig, eine neue Form der Darstellung von Herrschaftsverhältnissen zu entwickeln, die viele 

grundlegende Einsichten aus Foucaults historischer Diskursanalyse antizipiert. Sensibilisiert 

durch die biopolitischen Verhältnisse des aufkommenden Nationalsozialismus der 1930er Jahre 

unternimmt Zweig eine kritische Revision von Calvins Herrschaft im Genf des 16. Jahrhun-

derts. Durch die Beschäftigung mit einer speziellen Episode europäischer Geschichte versucht 

er, wie Hanna Arendt in ihrer 1951 veröffentlichten Studie schreibt, ‚Ursprünge totaler Herr-

schaft‘ zu rekonstruieren.122 Im Calvin’schen Gottesstaat sieht Zweig Charakteristika einer 

 
115 Vgl. ebd., S. 219. 
116 Ebd., S. 69. 
117 Ebd., S. 218. 
118 Vgl. Hans-Edwin Friedrich: „Utopie“, in: Klaus Weimar (Hrsg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissen-

schaft 3, Berlin und New York, NY 2007, S. 739–743, hier: S. 741. 
119 Vgl. Hamacher: „Das Verschwinden des Individuums in der Politik“, S. 171. 
120 Clemens Peck: „Utopie“, in: Arturo Larcati, Klemens Renoldner und Martina Wörgötter (Hrsg.): Stefan-Zweig-

Handbuch, Berlin und Boston, MA 2018, S. 670–680, hier: S. 675. 
121 Stefan Zweig: Brasilien, Ein Land der Zukunft, Frankfurt am Main 1990 (11941), S. 279. 
122 Vgl. Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperialismus, totale Herr-

schaft, München 1991 (11986). 



Clemens Woldan 

116 

Extremform von Herrschaft präfiguriert, die nach Foucault eine Synthese von Souveränitäts- 

und Bio-Macht darstellt. Mit Blick auf die politischen Entwicklungen Deutschlands warnt 

Zweig mit Castellio gegen Calvin vor den Gefahren einer totalitären Utopie, die auf die Etab-

lierung eines vermeintlich höherwertigen Lebens abzielt. Dass Zweig ausgerechnet im Brasi-

lien der 1930er Jahre die Verwirklichung einer pazifistischen und zukunftweisenden Gesell-

schaft erkennt, vermag heute in Hinblick auf Getúlio Vargas totalitär organisierten ‚Estado 

Novo‘123 irritieren. Die Sehnsucht nach einem friedlichen Europa und die Hoffnung auf eine 

liberale Gesellschaftsordnung könnten Zweig davon abgebracht haben, in Vargas Regime eine 

jener Formen von Machtausübung zu erkennen, die „unbedingten, autoritären Gehorsam allen 

Menschen gewaltsam“124 aufoktroyieren. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Altrichter, Helmut: Kleine Geschichte der Sowjetunion: 1917–1991, München 2013 (11993). 

Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperialismus, 

totale Herrschaft, München 1991 (11986). 

Bernecker, Walther L., Horst Pietschmann und Rüdiger Zoller: Eine kleine Geschichte Brasili-

ens, Frankfurt am Main 2000. 

Foucault, Michel: Dits et Ecrits: Schriften in vier Bänden 4: 1980–1988, Frankfurt am Main 

2005. 

Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collège de France (1975–

1976), Frankfurt am Main 2016 (12001). 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 2014 

(11976). 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 4: Die Geständnisse des Fleisches, Berlin 2019 

(12018). 

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 

2017 (11976). 

Friedrich, Hans-Edwin: „Utopie“, in: Klaus Weimar (Hrsg.): Reallexikon der deutschen Lite-

raturwissenschaft 3, Berlin und New York, NY 2007, S. 739–743. 

Görner, Rüdiger: „Ghostwriter der Toten: Biographisches Erzählen bei Stefan Zweig“, in: Sinn 

und Form, Jg. 63 (2011), H. 1, S. 85–92. 

Hamacher, Bernd: „Das Verschwinden des Individuums in der Politik: Erasmus, Luther und 

Calvin bei Stefan Zweig und Thomas Mann“, in: Thomas Eicher (Hrsg.): Stefan Zweig im 

Zeitgeschehen des 20. Jahrhunderts, Oberhausen 2003, S. 159–178. 

Klein, Christian: „Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, in: Arturo 

Larcati, Klemens Renoldner und Martina Wörgötter (Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, Ber-

lin und Boston, MA 2018, S. 424–432. 

Larcati, Arturo, Klemens Renoldner und Martina Wörgötter (Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, 

Berlin und Boston, MA 2018. 

 
123 Vgl. Walther L. Bernecker, Horst Pietschmann und Rüdiger Zoller: Eine kleine Geschichte Brasiliens, Frankfurt 

am Main 2000, S. 248–253. 
124 Zweig: Castellio gegen Calvin, S. 31. 



Castellio gegen Calvin als Präfiguration einer Synthese von Disziplinar- und Biomacht 

117 

Larcati, Arturo: „Das Motiv des Besiegten“, in: ders., Klemens Renoldner und Martina Wör-

götter (Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, Berlin und Boston, MA 2018, S. 722–732. 

Lemke, Thomas: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2007. 

Müller, Heidy M.: „Castellio gegen Calvin: Stefan Zweigs ‚Prinzip Hoffnung‘ angesichts der 

postulierten immerwährenden Wiederkehr des Gleichen“, in: Mark H. Gelber und Klaus 

Zelewitz (Hrsg.): Stefan Zweig: Exil und Suche nach dem Weltfrieden, Riverside, CA 1995, 

S. 241–251. 

Peck, Clemens: „Utopie“, in: Arturo Larcati, Klemens Renoldner und Martina Wörgötter 

(Hrsg.): Stefan-Zweig-Handbuch, Berlin und Boston, MA 2018, S. 670–680. 

Rossel, Anna: „Stefan Zweig: Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt“, 

in: Bernd F. Springer und Fidora Alexandra (Hrsg.): Religiöse Toleranz im Spiegel der Li-

teratur: eine Idee und ihre ästhetische Gestaltung, Wien und Berlin 2009, S. 257–268. 

Runge, Anita: „Literarische Biographik“, in: Christian Klein (Hrsg.): Handbuch Biographie: 

Methoden, Traditionen, Theorien, Stuttgart und Weimar 2009, S. 103–112. 

Scheuer, Helmut: „Biographie“, in: Klaus Weimar (Hrsg.): Reallexikon der deutschen Litera-

turwissenschaft 1, Berlin und New York, NY 2007, S. 233–236. 

Sørensen, Bengt Algot: „Zeitgefühl und Zeitgestaltung in Stefan Zweigs Erzählungen“, in: 

Mark H. Gelber (Hrsg.): Stefan Zweig – heute, New York, NY 1987, S. 65–78. 

Woldan, Clemens: „Die Hinrichtung der Marie Antoinette: Synthese von Bild und Text in Ste-

fan Zweigs historisch-biografischem Roman“, in: zweigheft, Jg. 1 (2021), H. 25, S. 15–22. 

Zweig, Stefan: Brasilien, Ein Land der Zukunft, Frankfurt am Main 1990 (11941). 

Zweig, Stefan: Castellio gegen Calvin oder Ein Gewissen gegen die Gewalt, Frankfurt am Main 

2017 (11936). 

Zweig, Stefan: Triumph und Tragik des Erasmus von Rotterdam, Frankfurt am Main 2017 

(11938). 

 





 

119 

DANIEL LÓPEZ FERNÁNDEZ (València) 

„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: 

Biopolitische Praktiken in Günter Grass’ Die Blechtrommel. 

Eine Annährung über die bildenden Künste und Märchen 

I Einleitung 

Die Biopolitik ist in den letzten Jahrzehnten zu einem grundlegenden Studienbereich für das 

Verständnis unserer politischen Modernität und zu einem wertvollen Instrument für die Analyse 

von literarischen Texten geworden. In der aktuellen Literatur zu Günter Grass’ Roman Die 

Blechtrommel (1959) findet man jedoch keine ausführliche Studie, die eine biopolitische Per-

spektive als hermeneutische Annäherungsmethode einnimmt. Eine Analyse von Die Blech-

trommel vor dem theoretischen Rahmen der Biopolitik ist aber für eine umfassende Lektüre des 

Textes notwendig, wie im Folgenden belegt wird. Der Roman repräsentiert unter anderem den 

eugenischen Gedanken des Nationalsozialismus, seine euthanasischen Praktiken, seine rassis-

tische Ideologie oder die ausgrenzenden Ideale seiner Körperpolitik und -kultur, die zur Ver-

folgung und Vernichtung der ‚lebensunwerten Leben‘ der Juden, ‚Asozialen‘, Homosexuellen 

oder geistig und körperlich Behinderten, wie des Protagonisten Oskar Matzerath, führten. Der 

Abgrenzung und der nachfolgenden Ausrottung der lebensunwerten Leben in Kliniken, Anstal-

ten oder Konzentrationslagern im Dritten Reich folgte ihre Ausschließung in der Adenauer-

Zeit. Oskar, der sich nach dem Krieg isoliert in einer Heil- und Pflegeanstalt befindet, verkör-

pert die Kehrseiten der Normalisierungsdiskurse, die in der Nachkriegszeit die Subjekte anhand 

der Begriffe von ‚normal‘ und ‚abnormal‘ unterscheiden und diskriminieren. Als geistes-

schwach marginalisiert beweist Oskars Körper, inwiefern der biopolitische Gedanke der BRD 

noch von der nationalsozialistischen Vergangenheit geprägt ist. 

Um sich der nationalsozialistischen Biopolitik zu widersetzen und bürgerliche Rationalitäts-

paradigmen zu untergraben, lässt Grass verschiedene Facetten der Populärkultur (insbesondere 

Volks- und Kunstmärchen), die der Nationalsozialismus entweder unterdrückte oder für seine 

Ideologie manipulierte, wieder aufleben. Strukturell und inhaltlich verbindet Grass’ Roman die 

Verfolgung ‚entarteter‘ Kunst mit der Verfolgung und Ausrottung ‚entarteter‘ Menschen, für 

die der verfolgte Zwerg Oskar zur zentralen Metapher und Stimme wird. Der groteske Körper 

Oskars bildet in seinem Überleben und subversiven Praktiken gegen die diktatorische Autorität 

einen alternativen Diskurs gegen NS-Körperideale, die vor allem von Rezeptionen der klassi-

schen Kunst beeinflusst waren. Durch eine Reihe intertextueller Bezüge zur Märchen-Tradition 

und seine Ästhetik des Grotesken erschafft der Roman eine irrationale Gegenkultur, die sich 

dem zerstörenden Rationalismus der Nazi-Biopolitik und der Kontinuität dieses Eugenik-



Daniel López Fernández 

120 

Gedankens im Nachkriegsdeutschland entgegenstellt, wobei gleichzeitig die Absurdität der 

Stunde Null1 entlarvt wird. 

II Die politische Perzeption des Körpers im Dritten Reich: Biopolitik und Biokultur 

Die Blechtrommel setzt sich kritisch mit dem Körperideal des Nationalsozialismus auseinander. 

Die ästhetischen Ideale des Nazismus zur künstlichen Repräsentation der Körper waren vor 

allem von den Vorbildern der griechischen Antike bestimmt, die der Nationalsozialismus an 

seine eigenen Rassentheorien anzupassen versuchte. Im Gegensatz zu Heinrich Himmlers ei-

gener Vision einer idealisierten germanischen Vorgeschichte, laut welcher die kulturelle Über-

legenheit der Germanen sie von allen anderen Zivilisationen unterschied,2 wandte Adolf Hitler 

seine Aufmerksamkeit der klassischen Antike zu. Hitler hielt es für selbstverständlich, dass die 

Griechen der Antike tatsächlich Deutsche waren und umgekehrt die Deutschen Griechen sein 

müssten,3 eine Vorstellung, die in Deutschland schon seit dem 18. Jahrhundert präsent war.4 

Alfred Rosenberg formulierte in Der Mythus des 20. Jahrhunderts eine ‚arische‘ Geschichts-

schreibung und Weltdeutung. Er versicherte, dass das arische, nordische Volk, die Wiege meh-

rerer eurasischer Zivilisationen war, darunter der griechischen. Die Beziehung mit der Antike 

war nicht einfach eine Nachahmung, sondern vielmehr eine Identifizierung auf der Basis einer 

rassischen Identität. Rosenbergs Beschreibung des prototypischen Griechen musste folglich mit 

der idealisierten Vision des zeitgenössischen Deutschen übereinstimmen: hochgewachsen, 

blond, blaue Augen, heller Teint.5 Der Rassentheoretiker Hans F. K. Günther behauptete sei-

nerseits, dass die vollkommenste Materialisierung der nordischen Rasse im klassischen griechi-

 
1 Der Begriff „Stunde Null“ bezieht sich auf die historische und angeblich unzerbrechliche Zäsur, die den voll-

ständigen Zusammenbruch des NS-Staates vom unmittelbaren Neubeginn Deutschlands trennte. Diese Metapher 

wurde als populäres Schlagwort in der Umgangssprache und in der Berichterstattung über das Kriegsende benutzt. 

Dahinter stand die Vorstellung „von der totalen Niederlage als Endpunkt und Ausdruck von Hoffnungslosigkeit, 

aber auch von Chancen für einen vollständigen politischen und gesellschaftlichen Neuanfang“. (Christoph Kleß-

mann: „1945 – welthistorische Zäsur und ‚Stunde Null‘“, in Docupedia-Zeitgeschichte, https://docupedia.de/ 

zg/1945, zuletzt aufgerufen am 13.06.2022.) 
2 Himmler war der festen Überzeugung, dass archäologische und prähistorische Untersuchungen die Vorherrschaft 

der antiken Deutschen unwiderlegbar beleben würden. Zu diesem Zweck gründete er 1935 die „wissenschaftliche“ 

Gruppe Ahnenerbe, die bald zu einem angesehenen und gut ausgestatteten Think-Tank heranwuchs, obwohl die 

riesigen Erwartungen nie erfüllt wurden. Trotz eifriger Suche und fleißiger Fälschungen fand sich nie eine Spur 

der hoch entwickelten und technologisch überlegenen Zivilisation, die Himmler vorschwebte. (Vgl. Heather 

Pringle: The Master Plan. Himmler’s Scholars and the Holocaust, New York, NY 2006, S. 8–9 und S. 113–114; 

Johann Chapoutot: Der Nationalsozialismus und die Antike, Darmstadt 2014, S. 85–90.) 
3 Bei einem Tischgespräch am 4. Februar 1942 behauptete Hitler z. B. Folgendes: „Der Germane musste nach 

einem sonnigen Klima, um seine Fähigkeiten entwickeln zu können. In Griechenland und Italien konnte sich der 

germanische Geist erst entfalten. Im Laufe vieler Jahrhunderte ist er dann dahin gekommen, ein menschenwürdi-

ges Dasein auch im nordischen Klima einzurichten“. (Zit. nach Henry Picker: Hitlers Tischgespräche im Führer 

Hauptquartier, Stuttgart 1976, S. 101.) 
4 Vgl. Toon Van Houdt: „The imperfect body in Nazi Germany: ancient concepts, modern technologies“, in: Chris-

tian Laes (Hrsg.): Disability in Antiquity, New York, NY 2017, S. 468–479, hier: S. 470. 
5 Alfred Rosenberg: Der Mythus des 20. Jahrhunderts: Eine Wertung der seelisch-geistigen Gestaltenkämpfe un-

serer Zeit, München 1934, S. 34–35. Griechische Männer und Frauen, die nicht diesem Stereotyp des hohen, 

schönen und athletischen Ariers entsprachen, wurden kurzerhand als unreine Griechen „disqualifiziert“. Etwa Sok-

rates gehörte nach Rosenberg zu den „unterjochten ostisch-orientalischen Rassentypen“; Sokrates war nicht nur 

ein typisches Produkt der Rassenmischung, er hatte mit seiner Lehre auch in hohem Maße zu dieser Hybridisierung 

beigetragen und so das rassisch reine und elitäre Bildungsideal der echten, wahren Griechen untergraben. (Vgl. 

ebd., S. 284–287.) 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

121 

schen Mann zu finden war.6 Die Eingliederung der alten Griechen in die nordische Rasse erfolgt 

ebenfalls auf Basis physiognomischer Überlegungen: Nach Günther verrät das Aussehen eines 

Menschen auf absolut zuverlässige Weise seine rassische Herkunft und seine vererbten geisti-

gen Eigenschaften. Durch die Blutsverwandtschaft zwischen Deutschen und Griechen wurde 

das griechische Schönheitsideal als Beispiel dargestellt: Der antike Aphorismus – eine schöne 

Seele in einem schönen Körper – galt auch für das deutsche Volk. 

Nach dem Prinzip der „Körperschönheit als Lebenswert“7 waren die Nazis der Ansicht, dass 

ein gesunder Geist nur in Individuen mit einem entwickelten und ästhetisch geeigneten Körper-

bau zu finden sei. Hässlichkeit war nicht nur ein ästhetisches Urteil, sondern mehr noch ein 

Kriterium dafür, jemanden als amoralisch, minderwertig8 oder sogar lebensunwürdig zu be-

trachten. Im Gegensatz zur überlegenen nordischen Rasse gibt es andere Rassen, die ihr sowohl 

physisch als auch psychisch unterlegen sind. Juden zum Beispiel unterliegen im nationalsozia-

listischen biopolitischen Gedanken einer extrem negativen rassisch-physiognomischen Be-

schreibung. Ihr klappriger Körperbau, ihre unvollkommenen Gesichtszüge und sogar ihre Miss-

bildung sind Elemente, die eine neurotische und hysterische Persönlichkeit kennzeichnen.9 Es 

war die Aufgabe des Reiches, alle minderwertigen Elemente zu beseitigen, deren körperliche 

und geistige Eigenschaften eine Degeneration des gesunden arischen Körpers bedeuteten. 

Die Kunstpolitik unterlag dem Führerprinzip.10 Hitler begriff den Staat als Gesamtkunstwerk 

und übertrug biologische Metaphern auf gesellschaftliche und artistische Phänomene. Die deut-

sche Gesellschaft sollte dementsprechend einer biopolitischen und „biokulturellen“ Regenera-

tion ausgesetzt sein, die die Kräfte der Dekadenz beenden und eine totale Erneuerung herbei-

führen sollte.11 Die Ausrottung der körperlichen Entartung ging also Hand in Hand mit der 

Beseitigung der Entartung in der Kunst. Die Mission des Nationalsozialismus war es, das Häss-

liche und Groteske im menschlichen Körper und im künstlerischen Ausdruck zu beseitigen. Die 

Kunstwerke im Dritten Reich wurden daher als ‚artgemäß‘ oder ‚entartet‘ klassifiziert. Den 

Inbegriff dieser Dichotomie findet man in zwei Kunstausstellungen des Jahres 1937 unter den 

Titeln Große Deutsche Kunstausstellung und Entartete Kunst. 

Die Große Deutsche Kunstausstellung, die achtmal von 1937 bis 1944 im Münchener Haus 

der Deutschen Kunst stattfand, sollte die Beispiele der vom Reich akzeptierten Kunst zeigen. 

Die Sammlung bestand vor allem aus bukolischen und sentimentalen Landschaften sowie aus 

muskulösen, glatten und idealisierten Figuren, und vereinte so den Publikumsgeschmack mit 

dem arisierten Neoklassizismus, den der Nationalsozialismus übernommen hatte. Der Katalog 

präsentierte eine Vielzahl von jungen männlichen Körpern, die von griechischen Vorbildern 

 
6 Hans F. K. Günther: Kleine Rassenkunde des deutschen Volkes, München 1934, S. 21–25. 
7 Vgl. Klaus Wolbert: Die Nackten und die Toten des „Dritten Reiches“: Folgen einer politischen Geschichte des 

Körpers in der Plastik des deutschen Faschismus, Gießen 1982, S. 165. 
8 Wie Umberto Eco in seiner Geschichte der Hässlichkeit darlegt, war das griechische Ideal der Vollkommenheit 

im Konzept kalokagathía ausgedrückt: der Bindung von kalós (gut) und agathós (schön). Auf der Grundlage dieses 

Ideals entwickelte die griechische Zivilisation eine umfangreiche Literatur über die Beziehung zwischen physi-

scher Hässlichkeit und moralischer Hässlichkeit. (Vgl. Umberto Eco: Die Geschichte der Hässlichkeit, München 

2007, S. 23.) 
9 Vgl. Richard Gray: About Face: German Physiognomic Thought from Lavater to Auschwitz, Detroit 2004, S. 

219–272. 
10 Vgl. Marlies Schmidt: Die Große Deutsche Kunstausstellung 1937 im Haus der deutschen Kunst zu München: 

Rekonstruktion und Analyse, Halle 2012, S. 11. 
11 Ebd., S. 11–13. 



Daniel López Fernández 

122 

inspiriert waren, teilweise oder vollkommen nackt, aber ohne jegliches Anzeichen von Sexua-

lität. Die oft militarisierten arischen Figuren sollten dem Publikum eine „Schönheit ohne Sinn-

lichkeit“12 ausstrahlen; sie repräsentierten ein ästhetisches Ideal, das in der Nacktheit am deut-

lichsten zum Ausdruck kam, während sie gleichzeitig die Ordnungs- und Moralprinzipien, auf 

denen die bürgerliche Gesellschaft beruhte, respektieren mussten. 

Wie Susan Sontag andeutet, begründet sich die faschistische Ästhetik in der Utopie körper-

licher Perfektion.13 In der Großen Deutschen Kunstausstellung gab es nur Platz für perfekte 

Körper. Der faschistische Körperkult behält sich das Recht vor, zu entscheiden, welche Körper 

schön und erbgesund sind und welche Abscheu und Ekel erregen. Diese waren in der Ausstel-

lung Entartete Kunst zu finden. Die Ausstellung, die 1937 ebenfalls in München in den Hof-

garden-Arkaden eröffnet wurde, sollte eine Vision von allem Hässlichen und Unanständigen 

vermitteln, von jenen degenerierten Elementen, die den legitimierten Schönheitsvorstellungen 

widersprachen. Die Gemälde und Skulpturen der Ausstellung, insgesamt 650 konfiszierte 

Kunstwerke aus 32 deutschen Museen, spiegelten angeblich das Leben während der Weimarer 

Republik wider und zeugten von einem moralischen Abgrund, aus dem das NS-Regime das 

deutsche Volk gerettet hatte. Die Vertreter dieser Unmoral waren die Körper von Männern und 

Frauen, die nichts als anders ‚entartet‘ klassifiziert wurden. Der nationalsozialistische biokul-

turelle Gedanke drückte also seine Moral, wie Georg Mosse anmerkt, „in terms of generally 

accepted ideals of beauty while projecting its fears and ideas of ugliness onto the very groups 

the National Socialist were eventually determined to exterminate: Jews, homosexuals, habitual 

criminals, and the mentally disturbed“.14 Die moderne Kunst des Dadaismus, Kubismus oder 

Expressionismus verband Hitler mit „missgestalteten Krüppeln und Kretins, Frauen, die nur 

abscheuerregend wirken können, Männer, die Tieren näher sind als Menschen, Kinder, die, 

wenn sie so leben würden, geradezu als Fluch Gottes empfunden werden müssen“.15 

III Märchen und die Ästhetik des Grotesken 

Die Blechtrommel stellt diese Verbindung zwischen der Marginalisierung ‚entarteter Kunst‘ 

und der Ausrottung ‚entarteter Körper‘ dar und versucht, sie zu untergraben. Diese Subversion 

geschieht durch den Rekurs auf verschiedene Elemente von Volks- und Kunstmärchen, die zum 

größten Teil das Textsubstrat des Romans ausmachen.16 In Grass’ Roman findet man vor allem 

 
12 Georg Mosse: „Beauty without sensuality/The exhibition Entartete Kunst“, in: Stephanie Barron: „Degenerate 

Art“: The Fate of the Avant-Garde in Nazi Germany, Los Angeles, CA und New York, NY 1991, S. 25–31, hier: 

S. 25. 
13 Susan Sontag bezieht sich in ihrem Essay konkret auf Leni Riefenstahls propagandistischen Dokumentarfilm 

Olympia. Der Film verherrlicht den jungen, athletischen Körper, den der Nationalsozialismus zum Modell erheben 

wollte. Klassische Skulpturen werden mit nackten Sportlern verglichen. Die Athleten, die sich an dem ästhetischen 

Ideal nicht anpassten, wurden aus dem Film ausgeschlossen, auch wenn sie in seinen Wettbewerben gewonnen 

hatten. Wie es Sonntag erklärt: „Painters and sculptors under the Nazis often depicted the nude, but they were 

forbidden to show any bodily imperfections. Their nudes look like pictures in physique magazines; pinups which 

are both sanctimoniously asexual and (in a technical sense) pornographic, for they have the perfection of a fan-

tasy“. (Vgl. Susan Sontag: „Fascinating Fascism“, in: dies.: Under the Sign of Saturn, New York, NY 1981, S. 

73–105, hier: S. 92.) 
14 Mosse: „The exhibition Entartete Kunst“, S. 29. 
15 Zit. nach Klaus Peter Schuster: Die „Kunststadt“ München 1937: Nationalsozialismus und „Entartete Kunst“, 

München 1988, S. 250. 
16 Vgl. Janice Mouton: „Gnomes, Fairy-Tale Heroes, and Oskar Matzerath“, in The Germanic Review, Jg. 56 

(1981), H. 1, S. 28–33, hier: S. 29. 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

123 

intertextuelle Bezüge zu vier Märchen, die sich über den Bezug zum Protagonisten von Grass’ 

Roman begründen: „Der Zwerg Nase“ und „Die Geschichte von dem kleinen Muck“ von Wil-

helm Hauff, „Daumesdick“ und „Des Schneiders Daumerling Wanderschaft“ von den Brüdern 

Grimm. In Märchen herrscht oft eine Ästhetik des Grotesken, des Deformierten.17 Die Gro-

teske, wie es Michail Bachtin erfasst, stellt sich direkt dem klassischen ästhetischen Ideal ge-

genüber zugunsten des Obszönen, des Blasphemischen, des Humors und des Karnevalisti-

schen.18 

Der einzige Nutzen, den der Zwerg nach Ansicht der Anderen besitzt, liegt oft in der Ver-

dinglichung und Marktfähigkeit seines Körpers. In „Daumesdick“ versuchen zwei Räuber, den 

Protagonisten zu kaufen, um ihn als öffentliche Attraktion in der Stadt zu präsentieren und 

daraus einen ökonomischen Nutzen zu ziehen;19 in „Der Zwerg Nase“ will ein Barbier Jakobs 

missgestalteten Körper als Rarität ausstellen, um Kunden für sein Geschäft zu gewinnen.20 Man 

beobachtet in diesen Passagen eine Reminiszenz an Zirkusse, Karnevale oder populäre freak 

shows, die im 18. und 19. Jahrhundert oft Spektakel mit Zwergen enthielten.21 Michel Foucault 

behauptete, dass zu Beginn der Aufklärung „die große Einsperrung“22 stattgefunden hatte, die 

Einschließung in Anstalten zahlreicher europäischer Städte der als ‚verrückt‘ signalisierten 

Menschen und mit ihnen alle, die nach den ausgrenzenden Kriterien der Normalität als ‚abnor-

mal‘ galten. Nach der symbolischen und physischen Trennung zwischen dem Wahnsinnigen 

und dem Nicht-Wahnsinnigen, dem Normalen und dem Abnormalen blieben Wahnsinn und 

Abnormität abgesondert, aber gleichzeitig wurden sie zu einem Objekt des Spektakels. Sie wur-

den in der Gesellschaft ausgestellt, aber jenseits der Gitter.23 Zahlreiche Märchen, aber auch 

Die Blechtrommel, gehen von einer Marginalisierung der körperlichen Andersartigkeit aus, die 

auf der kommerziellen Objektivierung des Körpers beruht. 

Mit dieser Ästhetik des Grotesken, des Deformierten, der Andersartigkeit versucht Günter 

Grass, die tödlichen Folgen der Nazi-Körperpolitik und Idealen zu repräsentieren, und sich 

gleichzeitig diesen entgegenzusetzen. Das wird schon an der Hauptfigur des Romans ersicht-

lich. Der Protagonist Oskar ist ein kleinwüchsiger Mensch, der als solcher ständig mit Zwergen 

verglichen und auch öffentlich beleidigt wird. Zwerge sind mythische-literarische Figuren, die 

in Märchen mit grotesken Körpern, mit Krankheit und Behinderung assoziiert werden.24 Der 

Status Oskars als potenzielles Opfer der nationalsozialistischen Euthanasie ist somit unmittel-

bar mit seinem (fremdbestimmten) mythisch-literarischen Status verbunden. „Dwarves or 

dwarf-like figures“ – deutet Peter Arnds an – „were not particularly popular among Nazi ideo-

logues, who considered them un-heroic and artfremd [Herv. i. O.]“.25 

 
17 Vgl. Ann Schmiesing: Disability, Deformity, and Disease in the Grimm’s Fairy Tales, Detroit 2014, S. 1–22. 
18 Vgl. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt, Frankfurt am Main 1987, S. 24. 
19 Vgl. Jakob Grimm und Wilhelm Grimm: „Daumesdick“, in: dies.: Grimms Märchen, Neuss 2021, S. 237–242, 

hier: S. 237. 
20 Vgl. Wilhelm Hauff: „Der Zwerg Nase“, in: ders.: Hauffs Märchen, Köln 2006, S. 118–144, hier: S. 128. 
21 Am Ende des 18. Jahrhunderts gab es kaum noch ‚Zwerge‘, die im Hof arbeiteten, und die meisten entschieden 

sich dafür, vor einem größeren Publikum in Wanderausstellungen zu spielen. (Vgl. Betty Adelson: The Lives of 

Dwarfs: Their Journey from Public Curiosity toward Social Liberation, New Brunswick, NJ 2005, S. 21.) 
22 Michel Foucault: „Die große Einsperrung“, in: ders.: Schriften in vier Bänden 1, Frankfurt am Main 2002 

(11972), S. 367–382. 
23 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt am Main 1969 (11961), S. 139–140. 
24 Mouton: „Gnomes“, S. 29. 
25 Peter Arnds: Representation, Subversion, and Eugenics in Günter Grass’s The Tin Drum, New York, NY 2004, 

S. 24. 



Daniel López Fernández 

124 

Die Blechtrommel teilt gewisse strukturelle und inhaltliche Parallelismen mit Volks- und 

Kunstmärchen über Zwerge: die groteske Verwandlung des Körpers des Zwerges; die Reduk-

tion des Zwerges auf seinen grotesken Körper; sein Wunsch zu fliehen und sich vor der Beläs-

tigung und Verfolgung, die er erleidet, zu verstecken; seine dysfunktionale Beziehung mit sei-

nen Eltern; der Spott und die öffentliche Zurschaustellung des Zwergs; die Notwendigkeit, 

seine Nützlichkeit zu demonstrieren, um in seiner gesellschaftlichen Umgebung nicht als irre-

levant und nutzlos eingestuft und daher Opfer der Ausgrenzung zu werden; die magischen Waf-

fen, über welche der Zwerg verfügt, um in seinem feindseligen Umfeld zu überleben; und das 

temporale Bündnis des Zwerges mit den Machtstrukturen, die ihn unterdrücken, als Überle-

bensmechanismus.26 Oskar wird im Roman durch seine Assoziationen mit der Märchen-Tradi-

tion das Objekt der NS-Biopolitik, aber auch das Subjekt eines aktiven Widerstandes gegen sie. 

IV Eugenik, Euthanasie und Körperpolitik: Die nationalsozialistische Disziplinar- und 

Biomacht in Die Blechtrommel 

Der dreijährige Oskar ist wegen seines Kleinwuchses, körperlichen Missbildungen und angeb-

lichen geistigen Rückstands ein offensichtliches Ziel des eugenischen Programms des Dritten 

Reiches. Trotz der Meinung der Behörden, seiner Familie und aller Erwachsene um ihn herum 

hat Oskar aber keine geistige Behinderung, sondern tut, als ob er sie hätte, als Fluchtmechanis-

mus von der Welt der Erwachsenen. Er behauptet, er gehöre „zu den hellhörigen Säuglingen, 

deren geistige Entwicklung schon bei der Geburt abgeschlossen ist und sich fortan nur noch 

bestätigen muss“.27 Weiterhin ist seine körperliche Behinderung nicht zufällig, sondern geht 

auf seine eigene Initiative zurück: 

Ich blieb der Dreijährige, der Gnom, der Däumling, der nicht aufzustockende Dreikäsehoch blieb 

ich, […] um nicht als einszweiundsiebzig großer, sogenannter Erwachsener, einem Mann, der sich 

selbst vor dem Spiegel beim Rasieren mein Vater nannte, ausgeliefert und einem Geschäft verpflich-

tet zu sein, das nach Matzeraths Wunsch, als Kolonialwarengeschäft einem einundzwanzigjährigen 

Oskar die Welt der Erwachsenen bedeuten sollte.28 

Sein Wunsch nach Unabhängigkeit von der Welt der Erwachsenen durch ein kindliches Ausse-

hen und Benehmen wird jedoch seine spätere Ausgrenzung und Verfolgung im Dritten Reich 

verursachen. Oskar ist vor allem ein potenzielles Opfer des 1939 entstandenen und heimlich 

ausgeführten Kinder-Euthanasie Programms. Zur Durchführung des Programms schuf die 

Kanzlei des Führers die fiktive Organisation „Reichsausschuß zur wissenschaftlichen Erfas-

sung von erb- und anlagebedingten schweren Leiden“, die durch das Innenministerium Heb-

amme und Ärzte zwang, die Behörden über alle Neugeborene oder Kinder unter drei Jahren mit 

körperlichen und/oder geistigen Behinderungen zu informieren. Die Kinder wurden später in 

sogenannten „Kinderfachabteilungen“ gebracht, wo sie nach einer ärztlichen Untersuchung mit 

Injektionen oder Tabletten von Phenobarbital oder Morphin getötet wurden.29 

 
26 Ebd., S. 35. 
27 Günter Grass: Die Blechtrommel, Frankfurt am Main und Hamburg 1966, S. 35. 
28 Ebd., S. 47. 
29 Vgl. Henry Friedlander: The Origins of Nazi Genocide: from euthanasia to the final solution, Chapel Hill 1995, 

S. 44–48; Ernst Klee: „Euthanasie“ im NS-Staat. Die „Vernichtung lebensunwerten Lebens“, Frankfurt am Main 

1986, S. 306–307. 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

125 

In mehreren Passagen des Romans versuchen Nazi-Behörden Oskars Vater zu überzeugen, 

ihn zu dem Programm anzumelden – da die Einwilligung der Eltern notwendig war – und so 

seinen Tod schriftlich zu garantieren. Oskars Eltern teilen tatsächlich die Logik der biopoliti-

schen Rationalität und empfinden Oskar oftmals als eine ökonomische Last und ein Wesen, das 

wegen seiner Behinderung und nicht normativen Körpers lebensuntüchtig ist. Insbesondere 

seine Stiefmutter Maria zeigt eine fast völlige Gleichgültigkeit gegenüber Oskars Leben und 

erfüllt damit in Bezug auf ihn den Archetyp der bösen Stiefmutter von vielen Märchen. Sie 

behauptet, dass Oskar ein Wesen ohne Lebenswille sei, indem sie sagt, er „weiß nich zu leben 

und weiß nich zu sterben!“30 Ihre Worte sind eine direkte Anspielung auf die 1920 entstandene 

und einflussreiche Broschüre Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens, in welcher 

sich die Rassenhygieniker Alfred Hoche und Karl Binding mit dem Begriff „lebensunwerten 

Lebens“ befassen. Von den lebensunwerten Individuen, wie die sogenannte „unheilbar Blöd-

sinnigen“ behauptet Binding, sie hätten „weder den Willen zu leben, noch zu sterben“.31 Maria 

reproduziert in ihrer Argumentation den Diskurs der nationalsozialistischen Biopolitik. Sie 

nennt Oskar „eine verfluchte Drecksau, einen Giftzwerg, einen übergeschnappten Gnom, den 

man in die Klapsmühle stecken müsse“.32 Indem Maria ihn einen Gnom nennt, reduziert Maria 

Oskar auf ein Wesen aus einem Märchen, ein Wesen aus einer anderen Welt, und beraubt ihn 

damit seiner Menschlichkeit, genau wie die Nazis Behinderte und Juden als den Tieren unter-

legen betrachteten. 

Angesichts des Ostrazismus, den er sowohl in der privaten als auch in der öffentlichen 

Sphäre erleidet, muss Oskar seine Nützlichkeit für eine Gesellschaft demonstrieren, die ihn 

ausgrenzt. Aus diesem Grund alliiert sich Oskar mit den Machtstrukturen in der Form, dass er 

für die deutschen Soldaten an der Front in Theateraufführungen spielt. Oskar muss seine Nütz-

lichkeit als Künstler in einem Staat beweisen, „der seine Bürger streng nach Verwertbarkeit 

selektiert“.33 Solange es ihm gelingt, die Nazis mit seiner Kunst zu unterhalten, kann er der 

Beurteilung als „Ballastexistenz“34 nach der eugenischen Logik entgehen. 

Oskar findet aber auch Gelegenheiten, durch seine Kunst das biopolitische Verfahren des 

Nationalsozialismus zu stören. Beispiel dafür ist die bekannte Passage, in der Oskar mit seiner 

Trommel ein Parteitreffen der NSDAP auflöst. Oskar versteckt sich unter der Parteitribüne und 

nach dem Vorbild von Daumesdick, der aus dem Bauch des Wolfes schreit, um gerettet zu 

werden, gelingt es Oskar mit seiner Trommel, die Militärmusik, die die Kundgebung anführt, 

aus dem Takt zu bringen, um mit einem neuen Walzerrhythmus das Publikum zum Tanzen 

einzuladen und den Befehlen, die die Naziführer von der Tribüne aus verkünden, zu widerspre-

chen. Hier wandelt Grass das Bild von Daumesdicks Schrei, um es in einen neuen politischen 

Kontext einzubinden, in dem Oskars Aktivität als ein Widerstandsakt erscheint. Die Szene ge-

winnt auch angesichts der Disziplinarmacht des Nationalsozialismus an Bedeutung. Die 

 
30 Grass: Die Blechtrommel, S. 299. 
31 Alfred Hoche und Karl Binding: Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens: Ihr Mass und ihre 

Form, Leipzig 1920, S. 31. 
32 Grass: Die Blechtrommel, S. 238. 
33 Klee: „Euthanasie“ im NS-Staat, S. 45. 
34 Dieser Begriff, der in den nationalsozialistischen biopolitischen Diskursen sehr häufig vorkam, stammte gleich-

falls aus Hoche und Bindings Text. Sie beklagten die Verschwendung nationaler Ressourcen für die Erhaltung der 

Behinderten in öffentlichen Einrichtungen. Sie am Leben zu erhalten, entzöge dem Volksvermögen ein enormes 

Kapital in Form von Nahrung, Kleidung oder Heizung, und alles „für einen unproduktiven Zweck“. (Binding/Ho-

che: Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens, S. 54.) 



Daniel López Fernández 

126 

Disziplinarmacht zielte auf eine Unterwerfung des Körpers ab, auf seine Fügsamkeit, eine phy-

sische und symbolische Aufrichtung des Körpers. Der aufrechte Körper war das Spiegelbild 

eines eisernen Willens und Charakters, den der Nazismus durchsetzen wollte.35 Der gebeugte 

Körper, den der Nazismus mit Entartung und Erbkrankheit in Verbindung brachte, wurde im 

Gegenteil mit der Figur des Juden assoziiert.36 Oskar und sein grotesker Buckel kontrastieren 

mit der Bildersymbolik des aufrechten Körpers und werden deswegen von der NS-Biopolitik 

als eine biologische Drohung zur nationalen Erbgesundheit betrachtet. Mit seiner Trommel er-

setzt Oskar in der Tribünenszene aber die starren und unbeweglichen Figuren der Zuschauer*in-

nen in militärischer Haltung mit dem beschwingten und energischen Rhythmus seiner Musik, 

die die Starrheit der Disziplinarmacht auflöst. 

Die Utopien der nationalsozialistischen Disziplinarmacht und Körperkultur personifiziert im 

Roman der Pfadfinderführer Greff, der im Roman den Gegensatz zu Oskars grotesken Körper 

darstellt. Die Leibesübung und die Sportkultur wurden im Dritten Reich zu einem grundlegen-

den Mittel der Körperdisziplinierung, wobei Jugendsportorganisationen und Eliteschulen mit 

einer stark militärisch geprägten Leibeserziehung gefördert wurden.37 Greff ist zuständig für 

die richtige Ausbildung und Disziplinierung seiner Pfadfinder durch strenge Leibesübungen, 

ein Spektakel, das Oskar zu Recht als eine „verklemmte Erotik“38 verachtet. Greff zelebriert 

und kultiviert die Schönheit seines eigenen Körpers und seiner Pfadfinder nach den nationalso-

zialistischen Körperidealen: „Greff liebte das Straffe, das Muskulöse, das Abgehärtete. Wenn 

er Natur sagte, meinte er gleichzeitig Askese. Wenn er Askese sagte, meinte er eine besondere 

Art von Körperpflege. Greff verstand sich auf seinen Körper. Er pflegte ihn umständlich“.39 

Durch hyperbolische Leibesübungen und das Annehmen einer Freikörperkultur versucht Greff, 

sich den Maßstäben des Nationalsozialismus anzupassen; Maßstäben, die das Groteske und das 

Entartete von Oskars kleinwüchsigem Körper nicht akzeptieren, was ihm wohl bewusst ist: 

„Mich konnte Greff weder begeistern noch erziehen. Auch war Oskar nicht sein Typ. Hätte ich 

mich zum Wachstum entschließen können, wäre ich vielleicht zu seinem Typ geworden“.40 

Oskars Vertreibung aus dem regulierten Schulwesen und damit aus dem normalisierten Sport-

unterricht bedeutet sowohl einen Mechanismus sozialer Ausgrenzung als auch eine Ablehnung 

seines eigenen Körpers, der nicht den normativen Maßstäben des Nationalsozialismus ent-

spricht. 

Der ‚seltsame‘ und ‚abnormale‘ Charakter von Oskars Körper macht ihn auch zum skopo-

philischen Objekt der wöchentlichen Inspektionen von Dr. Hollatz, der ihn wie eine medizini-

sche Anomalie behandelt, einen Freak, den er mit seinem klinischen Blick verfremdet. Neben 

der routinemäßigen Unterwerfung unter die nationalsozialistische Gesundheitsbehörde und der 

 
35 Vgl. Bernd Jürgen Warneken: „Bürgerliche Emanzipation und aufrechter Gang. Zur Geschichte eines Haltungs-

ideals“, in: Das Argument, Jg. 32 (1990), H. 179, S. 39–52, hier: S. 45; Siegfried Kaltenecker: „Weil aber die 

vergessenste Fremde unser Körper ist: Über Männer-Körper Repräsentationen und Faschismus“, in: Marie-Luise 

Angerer: The Body of Gender: Körper. Geschlechter. Identitäten, Wien 1995, S. 91–109, hier: S. 91. 
36 Vgl. Daniel Wildmann: Begehrte Körper: Konstruktion und Inszenierung des „arischen“ Männerkörpers im 

„Dritten Reich“, Würzburg 1998, S. 79. 
37 Vgl. Arnd Krüger: „Breeding, Rearing and Preparing the Aryan Body: Creating Supermen the Nazi Way“, in: 

James Anthony Mangan: Shaping the Superman: Fascist Body as Political Icon – Aryan Fascism, New York, NY 

2013, S. 65–99, hier: S. 82–84. 
38 Grass: Die Blechtrommel, S. 94. 
39 Ebd., S. 241. 
40 Ebd., S. 244. 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

127 

fast völligen Verlassenheit, die er von seinen Eltern erleidet, findet Oskar in seiner Nachbar-

schaft auch ein lebensfeindliches Umfeld vor. Wie der Protagonist von „Die Geschichte von 

dem kleinen Muck“, der wegen seiner Größe von einer Gruppe Kinder verfolgt wird,41 wird 

Oskar von den Kindern seiner Nachbarn belästigt, die ihn zwingen, eine ekelhafte Suppe aus 

Speichel, Ziegelstücken, Fröschen und Urin zu trinken. Wie Bachtin betont, steht das Groteske 

in engem Zusammenhang mit der „Degradierung“, d. h. dem Ersatz des Erhabenen, Geistigen, 

Idealen und Abstrakten durch das Materielle und Körperliche. Konkret bedeutet die Degradie-

rung oft sexuelle Vulgarität und skatologische Bilder: 

Der groteske Körper ist […] ein werdender. Er ist nie fertig und abgeschlossen, er ist immer im 

Entstehen begriffen und erzeugt selbst einen weiteren Körper; er verschlingt die Welt und lässt sich 

von ihr verschlingen […]. So ignoriert die künstlerische Logik des grotesken Motivs die geschlos-

sene, gleichmäßige und glatte (Ober-)Fläche des Körpers und fixiert nur seine Auswölbungen und 

Öffnungen, das, was über die Grenzen des Körpers hinaus-, und das, was in sein Inneres führt.42 

Das nationalsozialistische Ideal des asexuellen Körpers, perfekt und abstrakt, sauber und hygi-

enisch, scheint hier durch eine groteske Übertragung auf die Ebene des Obszönen und Vulgären 

unterlaufen zu werden. 

Im Laufe des Romans wird das Groteske für Oskar zu einer Waffe, mit der er die biopoliti-

sche und disziplinarische Macht des Nationalsozialismus unterläuft. Im Gegensatz zu den eu-

genischen Kategorien wie „Entartung“ und den normativen Körperstandards benutzt Oskar als 

Werkzeug seiner Subjektivität genau das, was abgelehnt wird: seinen Körper. Zwerge besitzen 

in Märchen üblicherweise eine magische Waffe, die ihnen in feindseligen Umfeldern Schutz 

bietet. Der kleine Muck hat z. B. einen Zauberstab, mit dem er Schätze finden kann;43 in „Der 

Zwerg Nase“ besitzt der Protagonist unglaubliche Kochkünste, die ihn für den Herzog nützlich 

machen und das Überleben sichern.44 Oskars persönliche Waffe sind seine „zersingende“ 

Stimme und seine Trommel, mit denen er nicht nur seine Existenz verteidigt, sondern auch 

bestätigt: „[M]ir jedoch war Oskars Stimme über der Trommel ein ewig frischer Beweis meiner 

Existenz; denn solange ich Glas zersang, existierte ich, solange mein gezielter Atem dem Glas 

den Atem nahm, war in mir noch Leben“.45 

Roman Jakobson benutzte den Begriff der phatischen Funktion als Bezeichnung für die 

Sprachverwendung, mit der die Sprechenden überprüfen, ob der Kommunikationskanal zwi-

schen Sender und Empfänger richtig funktioniert und die Nachricht ohne Unterbrechung an-

kommt. Die phatische Funktion kommt der metalinguistischen Funktion der Sprache nahe: Sie 

prüft, ob Sender und Empfänger denselben Code verwenden.46 In Anlehnung an Jakobson 

spricht Slavoj Žižek von „phatischer Gewalt“, einer Art von Gewalt, deren Ziel gerade darin 

besteht, einen Weckruf zu machen. Es ist ein Beharren auf Anerkennung, ein direktes Bemühen, 

sich sicht- und hörbar zu machen. Mit phatischer Gewalt will sich der Sender bemerkbar 

 
41 Vgl. Wilhelm Hauff: „Die Geschichte von dem kleinen Muck“, in: ders.: Hauffs Märchen, Köln 2006, S. 71–

86, hier: S. 72. 
42 Vgl. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 358–359. 
43 Vgl. Hauff: „Die Geschichte von dem kleinen Muck“, S. 82. 
44 Vgl. Hauff: „Der Zwerg Nase“, S. 135. 
45 Grass: Die Blechtrommel, S. 300. 
46 Roman Jakobson: Language in Literature, Cambridge und London 1987, S. 68–69. 



Daniel López Fernández 

128 

machen; er will sich vergewissern, dass sein Kommunikationskanal mit anderen richtig funkti-

oniert und dass sein Code verstanden wird.47 

Oskars Trommel und Stimme fungieren demnach als eine einzigartige Form der phatischen 

Gewalt. Der Gesang, mit dem er die Gläser der Stadt zerspringen lässt, oder der Trommelwir-

bel, mit dem er die Ruhe der Erwachsenen um ihn herum durchbricht, heben seine eigene Exis-

tenz radikal hervor. Es ist bezeichnend, dass beide Instrumente, beide Waffen, Lärm hervorru-

fen. Ihr Krach und ihre Gewalt können nicht anders, als ihren Akteur sichtbar, hörbar und er-

kennbar zu machen. Sie behaupten: „Ja, ich bin hier“. Die Trommel und die Stimme beweisen, 

dass der Kommunikationskanal nicht unterbrochen ist, dass zwischen ihm, dem Sender, und 

der Erwachsenenwelt, seinem Empfänger, ein Kontakt besteht, der ihn davor bewahrt, in Ver-

gessenheit zu geraten. 

V Die deutsche Nachkriegszeit und die biopolitische Normativität. Die Aufrechterhaltung 

des normativen Gedankens 

In Die Blechtrommel wird trotz Oskars Selbstbestätigungsversuchen deutlich, dass die biopoli-

tische Dichotomie zwischen einem hegemonialen, erwünschten Körper und einem grotesken, 

marginalisierten Körper in der Nachkriegszeit fortbesteht. Der Roman entlarvt das Fortdauern 

eines Normativitätsgedankens, der Körper auf vielerlei Arten binär (normativ/nicht normativ, 

normal/abnormal) definiert und jene Körper ausschließt, die sich diesem Binarismus entziehen. 

Ein strukturelles Merkmal, das Die Blechtrommel mit Märchen über Zwerge verbindet, ist, 

wie bereits erwähnt, die groteske Verwandlung des Körpers des Zwerges. Diese Verwandlung 

nimmt entweder die Form einer Strafe, wegen welcher der Zwerg mit einem nicht normativen, 

grotesken Körper leben muss; oder einer Belohnung an, dank der der Zwerg ein normatives 

Aussehen erreicht.48 Eine solche Verwandlung erlebt Jakob in „Der Zwerg Nase“. Jakob ist am 

Anfang des Märchens „ein schöner Knabe, angenehm von Gesicht, wohlgestaltet und für das 

Alter von acht Jahren schon ziemlich groß“.49 Sein Fehlverhalten erregt jedoch den Zorn einer 

Hexe, die ihn mit einer grotesken Körperverwandlung verflucht, sodass er die Schönheit eines 

‚normalen‘ Kindes verliert und in einen „missgestalteten Zwerg“50 verwandelt wird. 

In Die Blechtrommel beschließt Oskar auf eigene Faust, ab dem Alter von drei Jahren keinen 

Fingerbreit mehr zu wachsen; eine Entscheidung, die dramatische Folgen im Rahmen der NS-

Biopolitik hat. Sein Wachstum wird erst später, am Ende des Krieges, wieder einsetzen. Nach 

dem Tod seines dem Nationalsozialismus zugewandten Vaters entscheidet sich Oskar, symbo-

lisch und physisch zu wachsen. Bei der Beerdigung seines Vaters erklärt sich Oskar verant-

wortlich für seine Stiefmutter und frühere Liebhaberin Maria und für seinen Bruder oder mög-

lichen Sohn Kurt; er glaubt, er muss sich den Anderen endlich als Erwachsener zeigen, und 

dazu braucht er ein entsprechendes körperliches Wachstum. Er wirft seine Trommel auf das 

 
47 Slavoj Žižek: Violence: Six sideways reflections, New York, NY 2008, S. 93–99. 
48 Vgl. Schmiesing: Disability, S. 20–21. Vgl. auch Ato Quayson: Aesthetic Nervousness: Disability and the Crisis 

of Representation, New York, NY 2007, S. 34: „As can be shown from an examination of folktales from all over 

the world, the plot of physical and/or social deformation is actually one of the commonest starting points of most 

story plots, so much so that it is almost as if the deformation of physical and/or social status becomes the universal 

starting point for the generation of narrative emplotment as such“. 
49 Hauff: „Der Zwerg Nase“, S. 118. 
50 Ebd., S. 123. 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

129 

Grab seines Vaters, lässt die Fassade des Kindes, hinter der er sich jahrelang versteckt hatte, 

hinter sich und ersetzt die verstorbene Vaterfigur im Familiengefüge. Die Schilderung seiner 

körperlichen Verwandlung weist viele Gemeinsamkeiten mit der Beschreibung in „Der Zwerg 

Nase“ auf, insbesondere das Wachstum der Nase und die durch die Veränderung verursachten 

Schmerzen. 

In Hauffs Märchen wird Jakob schließlich seinen grotesken Körper los und wird wieder zu 

einem hübschen jungen Mann, dessen Körper ‚Normalität‘ anzeigt. Oskars Wunsch, wieder zu 

wachsen, führt ihn jedoch nicht in das Spektrum der Normalität zurück. Sein Wachstum betont 

nur seine Abnormität und den grotesken Charakter seines Körpers. Sein buckliger Körper über-

schreitet die Grenzen des klassischen Kanons zur ästhetischen Repräsentation des Körpers, die 

Geschlossenheit und Begrenzung dieses; ein Phänomen, das Bachtin mit dem Grotesken ver-

bindet.51 Oskars Bereitschaft, sich den Mustern des bürgerlichen und erwachsenen Lebensstils 

der Nachkriegszeit anzupassen, beschränkt sich nicht auf seinen gescheiterten Versuch, er-

wachsen zu werden und einen normativen Körper zu erlangen. Der wichtigste Schritt, den 

Oskar tun muss, um ein gesellschaftlich akzeptiertes Leben zu führen, ist zu heiraten. Deshalb 

macht er Maria einen Heiratsantrag. Doch mit Marias Ablehnung werden Oskars Hoffnungen, 

ein akzeptierter Bürger der neuen Bundesrepublik Deutschland zu werden, zerstört. Wurde er 

zuvor im Nationalsozialismus als ein behindertes Kind abgelehnt und der Euthanasie-Macht 

des Reichs unterworfen, so wird er nun als ein deformierter und wahnsinniger Erwachsener als 

nutzloses Mitglied der entstehenden Nachkriegsgesellschaft ausgeschlossen. Maria verachtet 

Oskar, weil er für die Familie und die neue deutsche Gesellschaft nicht produktiv ist: „Wenn 

ich an die paar Kalorien von Oskars Krankenzulage denke, die der in zwei Tagen wegfuttert, 

wird mir schon schlecht“.52 Marias Worte stellen die biopolitische Logik des Nationalsozialis-

mus in den Kontext der deutschen Nachkriegszeit. Implizit nennt sie Oskar einen „nutzlosen 

Esser“, ein häufiger Begriff bei Nazi-Eugenikern für „unproduktive Wesen“, die nur Ressour-

cen verschwenden.53 

Es ist wenig überraschend, dass Maria, die sich für die Institutionalisierung Oskars in der 

Zeit des Dritten Reiches einsetzte, jetzt zur Hauptvertreterin des deutschen Nachkriegsbürger-

tums wird, Oskar nach wie vor ablehnt und ihn völlig an den Rand der Gesellschaft drängt. Für 

Maria ist Oskar noch immer ein Entarteter: 

Sie, die seit einigen Monaten eine gutbezahlte Arbeit in einem größeren Feinkostgeschäft zuerst als 

Verkäuferin, recht bald, bei ihrer Tüchtigkeit, als Kassiererin gefunden hatte, begegnete mir als nun-

mehr im Westen guteingebürgerte Person, war kein Schwarzhandel treibender Ostflüchtling mehr 

und konnte mich deshalb mit ziemlicher Überzeugungskraft ein Ferkel, einen Hurenbock, ein ver-

kommendes Subjekt nennen.54 

Oskar muss deswegen wieder seine Nützlichkeit für eine Gesellschaft belegen, die ihn ablehnt. 

Dazu wird er zunächst Lehrling, ebenso wie der Protagonist von „Des Schneiders Daumerling 

Wanderschaft“. Unter seinem Meister Korneff arbeitet er als Steinmetz. Oskar vollzieht hier 

ironischerweise die Art von Arbeit, zu der er gezwungen worden wäre, wenn er nur ein paar 

Jahre zuvor in einem Konzentrationslager gewesen wäre. Seine Behinderung und sein 

 
51 Vgl. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 30. 
52 Grass: Die Blechtrommel, S. 359. 
53 Vgl. Leni Yahil: The Holocaust: The Fate of European Yewry, 1932–1945, New York, NY und Oxford, S. 307. 
54 Grass: Die Blechtrommel, S. 393. 



Daniel López Fernández 

130 

Wahnsinn machten ihn zu einer klaren Zielscheibe der konstanten Internierungen in das Lager-

system, wo es üblich war, Häftlinge durch Zwangsarbeit zu töten („Vernichtung durch Arbeit“). 

Auch Oskar wäre wahrscheinlich umgekommen, was sich daran zeigt, dass er sein Werk nicht 

vollenden kann: 

Schon nach einer Woche zeigte sich, dass meine Kräfte für grobe Steinmetzarbeiten55 nicht reichten. 

Ich sollte eine bruchfrische Wand Belgisch Granit für ein vierstelliges Grab bossieren und konnte 

nach einer knappen Stunde kaum noch das Eisen und nur noch gefühllos den Bossierschlägel hal-

ten.56 

Die Erwähnung von Granit ist auch im Kontext des Nationalsozialismus interessant, da es eines 

der bevorzugten Materialien des Reichs zum Bau der monumentalen Statuen und Skulpturen, 

die die Vollkommenheit des arischen Körpers darstellen sollten, war.57 Oskar arbeitet also mit 

demselben Material, das ihn im Krieg nicht nur getötet hätte, sondern auch dazu diente, den 

arischen Körper darzustellen, der die Antithese zu seinem eigenen darstellte. 

Zum Überleben in der neuen produktionsorientierten Gesellschaft wählt Oskar später die 

bildenden Künste als Profession. Diesmal wird er zum Modell für die Studenten einer Kunstak-

ademie, wo sein grotesker Körper ökonomisch ausbeutet wird, in einer Zeit, in der neue künst-

lerische Kanons gegen die starre Kunst des Nationalsozialismus etabliert wurden. Oskar stellt 

sich zwar freiwillig als Modell zur Verfügung, aber er hat zu diesem Zeitpunkt keine andere 

Möglichkeit, sich ein Einkommen zum Überleben zu versichern, weil er überall für nutzlos zur 

Arbeit gehalten wird. So wie er zuvor für die Nazis spielen musste, muss Oskar seinen Körper 

wieder künstlerisch verkaufen vor den Augen der Zuschauer, die in ihm nur eine Seltenheit 

sehen. Die artistische Zurschaustellung des Körpers des Zwerges und seine soziale Ausgren-

zung, aber erzwungene Einbeziehung in die Mechanismen des Marktes impliziert, dass dem 

Individuum sein eigenes Recht auf den Körper genommen wird. Wie es auch der Fall im Dritten 

Reich war, hängt die Akzeptanz Oskars von der öffentlichen Ausstellung und dem kommerzi-

ellen Verkauf seines Körpers ab, also von dem Versuch, seine eigene Existenz zu kapitalisieren, 

was im Kapital „Madonna 49“ evident wird. 

In diesem Kapitel werden zwei unterschiedliche Kunstauffassungen gegenübergestellt: ei-

nerseits eine avantgardistische Kunst voller Anklagen gegenüber der faschistischen Kunst der 

vorherigen Generation und ihrer verschärften Idealisierung des klassischen Körpers der Antike; 

andererseits eine Kunst geprägt vom faschistischen kulturellen Erbe, die klassische Formen und 

Harmonie liebt. Diese Haltungen personifizieren jeweils zwei Professoren in der Akademie: 

Professor Kuchen und Professor Maruhn. Für Kuchen drückt die groteske Figur Oskars „das 

zerstörte Bild des Menschen anklagend, herausfordernd, zeitlos und dennoch den Wahnsinn 

unseres Jahrhunderts“ aus, und als solcher müssen ihn die Studenten malen: „Zeichnet ihn nicht, 

den Krüppel, schlachtet ihn, kreuzig ihn, nagelt ihn mit Kohle aufs Papier“.58 

 
55 Die KL Flossenbürg und Mauthausen wurden 1938 in der Nähe von SS-eigenen Granitsteinbrüchen errichtet, 

wo die Häftlinge Zwangsarbeite durchführen sollten, die das Material zur Befriedigung des Bau- und Architektur-

wahns des Dritten Reiches liefern sollten. Diese Arbeite führten oft zum Tod. (Vgl. Nikolaus Wachsmann: KL: 

Die Geschichte der nationalsozialistischen Konzentrationslager, München 2015, S. 216–220.) 
56 Grass: Die Blechtrommel, S. 367. 
57 Vgl. Wolbert: Die Nackten und die Toten, S. 100–104. 
58 Grass: Die Blechtrommel, S. 383. 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

131 

Indem er in seinen Porträts ‚gekreuzigt‘ wird, muss Oskar die nationale Schuld Deutschlands 

auf sich nehmen und damit Kuchens Worte rechtfertigen.59 Kuchen und seine Studenten schaf-

fen eine Kunst, die bewusst auf die arische Bildersymbolik verzichtet und die Farben und For-

men der Viktimisierung annimmt: Oskars sogenannter „Zigeunerblick“, seine körperlichen 

Missbildungen und das sozial Anklagende seines Gesichtes.60 Hier handelt es sich offensicht-

lich um die Heuchelei der Nachkriegszeit, und zwar um die neuzeitliche kapitalistische Aus-

beutung der eigenen Vergangenheit und der Geschehnisse des Holocausts. Historisch gesehen 

ist es der deutschen Gesellschaft seit dem Krieg möglich, sich durch eine Identifikation mit den 

Opfern wie Oskar von den Verbrechen der früheren Generation zu distanzieren. 

Der Professor Maruhn hingegen ist ein Liebhaber klassischer Formen und blickt Oskar we-

gen seiner Proportionen feindselig an. Während Kuchen von der weitverbreiteten Heuchelei der 

Nachkriegszeit und der scheinbaren Sympathie für die von den Nazis verfolgten Gruppen pro-

fitiert, bleibt Maruhn den ästhetischen Idealen der Vergangenheit treu. In ihm zieht Grass also 

eine Kontinuitätslinie zwischen den diskriminierenden Körperpolitiken des Nationalsozialis-

mus und den ästhetischen Vorurteilen von Westdeutschland. Obwohl Maruhn Oskars Körper-

bau abscheulich findet, wird er von der „Goetheschen Klarheit“61 seiner blauen Augen angezo-

gen, Oskars einziger körperlicher Eigenschaft, die klassische Schönheit vermittelt. Maruhn ver-

spottet seinen Kollegen Kuchen und seine Akzeptanz von Oskars grotesken Formen: 

„Er, Kuchen, habe wohl nicht genug an seinen Zigeunermodellen, die er bislang angeschwärzt habe, 

denen er jenen in Künstlerkreisen gebräuchlichen Übernahmen Zigeunerkuchen verdanken könne? 

Ob er sich nun auch an Missgeburten versuchen wolle, ob er sich mit der Absicht trage, nach jener 

erfolgreichen und gut verkäuflichen Zigeunerperiode nun eine Zwergenperiode noch verkäuflicher, 

noch erfolgreicher anzuschwärzen?“62 

Maruhns Diskurs, wenn auch anklägerisch, enthält doch etwas Wahres. Die künstlerische Re-

präsentation, die Kuchen und seine Studenten von Oskar machen, geht nicht von einer wirkli-

chen Toleranz und Akzeptanz seines Körpers aus, sondern eher von dem Willen, aus ihm öko-

nomischen Nutzen zu ziehen. Seine Abnormalität wird nur insoweit akzeptiert, als sie wirt-

schaftlich ausnutzbar ist. 

VI Fazit. Zu einer Aktualisierung der Normativität in der Bundesrepublik 

Eine fundamentale Auswirkung der Entwicklung der Bio-Macht war, wie Michel Foucault im 

ersten Band von Sexualität und Wahrheit andeutet, „die wachsende Bedeutung, die das Funk-

tionieren der Norm auf Kosten des juridischen Systems des Gesetzes gewinnt“.63 Das Gesetz 

begründete ein Schwertrecht: „[s]terben machen und leben lassen“.64 Aber eine Biomacht be-

darf dagegen 

 
59 Oskars Buckel ist in der Bibliografie zur Blechtrommel als Symbol für die nationale Schuld Deutschlands inter-

pretiert worden. So schreibt z. B. Peter Arnds: „Oskar’s hump symbolizes Germany’s burden of the Nazi past as 

well as his personal guilt in having been the cause of several family members’ deaths“. (Arnds: Representation, 

Subversion, and Eugenics in Günter Grass’s The Tin Drum, S. 37.) 
60 Grass: Die Blechtrommel, S. 384. 
61 Ebd., S. 385. 
62 Ebd. 
63 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 (11976), S. 69. 
64 Ebd., 65. 



Daniel López Fernández 

132 

fortlaufender, regulierender und korrigierender Mechanismen. Es geht nicht mehr darum, auf dem 

Feld der Souveränität den Tod anzuspielen, sondern das Lebende in einem Bereich von Wert und 

Nutzen zu organisieren. Eine solche Macht muss eher qualifizieren, messen, abschätzen, abstufen, 

als sich in einem Ausbruch manifestieren. Statt die Grenzlinie zu ziehen, die die gehorsamen Unter-

tanen von den Feinden des Souveräns scheidet, richtet sie die Subjekte an der Norm aus, indem sie 

sie um diese herum anordnet. [...] Eine Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer 

auf das Leben gerichteten Machttechnologie.65 

Die Blechtrommel entlarvt die Falschheit jener vermeintlichen tabula rasa der Stunde Null 

dadurch, dass der Roman das Weiterleben einer normalisierenden Macht zeigt, die Individuen 

zwischen dem Normalen und Abnormalen, dem Gesunden und Kranken, der erbgesunden 

Schönheit und der entarteten Hässlichkeit teilt. Dies ist genau der Kern des biopolitischen Re-

gimes. Eine normalisierende Gesellschaft vereint in einem Kontinuitätsverhältnis den national-

sozialistischen Staat und die BRD. 

Die Blechtrommel reproduziert die Verbindung, die die nationalsozialistische Biopolitik und 

Biokultur zwischen der Unterdrückung ‚entarteter‘ Kunst mit der Verfolgung und Ausrottung 

‚entarteter‘ Menschen etabliert, für die der verfolgte Zwerg Oskar Matzerath das zentrale Bei-

spiel im Roman ist. Der groteske Körper Oskars ist ein Opfer der biopolitischen Praxis des 

Dritten Reiches, aber konstituiert auch in seinem Überleben und subversiven Praktiken gegen 

die diktatorische Autorität einen alternativen Diskurs zu NS-Körperidealen, die vor allem von 

Rezeptionen der klassischen Kunst beeinflusst waren. Die bekannte Tribünenszene ist ein gutes 

Beispiel dafür. Hier wirkt Oskar gegen die nationalsozialistische Disziplinarmacht mit seiner 

Trommel mit und lädt die aufgerichteten, disziplinierten Körper der von der Nazi-Rhetorik an-

gezogenen Zuschauer zum Tanzen ein. So kann Oskar die Körperdisziplin mit den bewegungs-

freien, energischen Figuren des Charlestons ersetzen. 

Diese subversiven Praktiken, die Oskar in mehreren Passagen durchführt, stehen weiterhin 

in Verbindung mit den intertextuellen Bezügen des Romans. Der Rekurs auf Märchen über 

Zwerge ist für Grass ein Werkzeug für den Aufbau einer Gegenkultur gegen die Ideologie des 

Nationalsozialismus. In Märchen wie „Der Zwerg Nase“, „Die Geschichte von dem kleinen 

Muck“, „Daumesdick“ und „Des Schneiders Daumerling Wanderschaft“ findet Grass eine Äs-

thetik des Grotesken, die die nationalsozialistischen Körperideale untergraben kann. 

Der Roman zeigt allerdings auch, dass nach dem Krieg ein Normativitätsgedanke besteht, 

der Individuen und ihre Körper in sich ausschließende Kriterien von Normalität und Abnorma-

lität unterteilt. Für die westdeutsche Gesellschaft ist der Körper Oskars noch eine Abnormalität, 

die abgesondert und marginalisiert werden muss und nur dann gültig ist, wenn aus ihm wirt-

schaftlicher Profit gewonnen werden kann. Also trotz der Möglichkeiten des Widerstandes 

zeigt Die Blechtrommel, dass eine Normalisierungsgesellschaft die nationalsozialistische Ver-

gangenheit und die Gegenwart der Bundesrepublik direkt verbindet. Was der Nazismus nicht 

erreicht hatte, nämlich Oskar aus der Gesellschaft zu entfernen, wird nach dem Krieg erreicht, 

wenn Oskar in eine Heil- und Pflegeanstalt eingewiesen wird.66 Dies geschieht unter der Wir-

kung einer Normalisierungsmacht, die nicht nur nicht erloschen war, sondern bei gleicher 

Stärke fortdauerte. 

 
65 Ebd., 69. 
66 Vgl. Susanne Knittel: The Historical Uncanny: Disability, Ethnicity, and the Politics of the Holocaust Memory, 

New York, NY 2015, S. 99–100. 



„Er weiß nich zu leben, noch zu sterben!“: Biopolitische Praktiken in Die Blechtrommel 

133 

LITERATURVERZEICHNIS 

Adelson, Betty: The Lives of Dwarfs: Their Journey from Public Curiosity toward Social Lib-

eration, New Brunswick, NJ 2005. 

Arnds, Peter: Representation, Subversion, and Eugenics in Günter Grass’s The Tin Drum, New 

York, NY 2004. 

Bachtin, Michail: Rabelais und seine Welt, Frankfurt am Main 1987. 

Binding, Karl und Alfred Hoche: Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens: Ihr 

Mass und ihre Form, Leipzig 1920. 

Chapoutot, Johann: Der Nationalsozialismus und die Antike, Darmstadt 2014. 

Eco, Umberto: Die Geschichte der Hässlichkeit, München 2007. 

Foucault, Michel: „Die große Einsperrung“, in: ders.: Schriften in vier Bänden 1, Frankfurt am 

Main 2002 (11972), S. 367–382. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 

(11976). 

Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt am Main 1969 (11961). 

Grass, Günter: Die Blechtrommel, Frankfurt am Main und Hamburg 1966. 

Gray, Richard: About Face: German Physiognomic Thought from Lavater to Auschwitz, De-

troit, MI 2004. 

Grimm, Jakob und Wilhelm Grimm: „Daumesdick“, in: dies.: Grimms Märchen, Neuss 2021 

(11812), S. 237–242. 

Grimm, Jakob und Wilhelm Grimm: „Des Schneiders Daumerling Wanderschaft“, in: dies.: 

Grimms Märchen, Neuss 2021 (11812), S. 274–278. 

Hauff, Wilhelm: „Der Zwerg Nase“, in: ders.: Hauffs Märchen, Köln 2006 (11827), S. 118–

144. 

Hauff, Wilhelm: „Die Geschichte von dem kleinen Muck“, in: ders.: Hauffs Märchen, Köln 

2006 (11826), S. 71–86. 

Jakobson, Roman: Language in Literature, Cambridge und London 1987. 

Klee, Ernst: „Euthanasie“ im NS-Staat: Die „Vernichtung lebensunwerten Lebens“, Frankfurt 

am Main 1986. 

Kleßmann, Christoph: „1945 – welthistorische Zäsur und ‚Stunde Null‘“, in Docupedia-Zeit-

geschichte, https://docupedia.de/zg/1945, zuletzt aufgerufen am 13.06.2022. 

Knittel, Susanne: The Historical Uncanny: Disability, Ethnicity, and the Politics of the Holo-

caust Memory, New York, NY 2015. 

Krüger, Arnd: „Breeding, Rearing and Preparing the Aryan Body: Creating Supermen the Nazi 

Way“, in: James Anthony Mangan (Hrsg.): Shaping the Superman: Fascist Body as Political 

Icon – Aryan Fascism, New York, NY 2013, S. 65–99. 

Mosse, Georg: „Beauty without sensuality/The exhibition Entartete Kunst“, in: Stephanie Bar-

ron (Hrsg.): „Degenerate Art“: The Fate of the Avant-Garde in Nazi Germany, Los Angeles, 

CA und New York, NY 1991, S. 25–31. 

Mouton, Janice: „Gnomes, Fairy-Tale Heroes, and Oskar Matzerath“, in: Germanic Review, Jg. 

56 (1981), H. 1, S. 28–33. 

Picker, Henry: Tischgespräche im Führer Hauptquartier, Stuttgart 1976. 



Daniel López Fernández 

134 

Pringle, Heather: The Master Plan: Himmler’s Scholars and the Holocaust, New York, NY 

2006. 

Quayson, Ato: Aesthetic Nervousness: Disability and the Crisis of Representation, New York, 

NY 2007. 

Schmidt, Marlies: Die Große Deutsche Kunstausstellung 1937 im Haus der deutschen Kunst zu 

München: Rekonstruktion und Analyse, Halle 2012. 

Schmiesing, Ann: Disability, Deformity, and Disease in the Grimm’s Fairy Tales, Detroit, MI 

2014. 

Schuster, Klaus Peter: Die „Kunststadt“ München 1937: Nationalsozialismus und „Entartete 

Kunst“, München 1988. 

Sontag, Susan: „Fascinating Fascism“, in dies.: Under the Sign of Saturn, New York, NY 1981, 

S. 73–105. 

Van Houdt, Toon: „The imperfect in Nazi Germany: ancient concepts, modern technologies“, 

in: Christian Laes (Hrsg.): Disability in Antiquity, New York, NY 2017, S. 468–479. 

Wachsmann, Nikolaus: KL: Die Geschichte der nationalsozialistischen Konzentrationslager, 

München 2015. 

Warneken, Bernd Jürgen: „Bürgerliche Emanzipation und aufrechter Gang: Zur Geschichte ei-

nes Haltungsideals“, in: Das Argument, Jg. 32 (1990), H. 179, S. 39–52. 

Wildmann, Daniel: Begehrte Körper: Konstruktion und Inszenierung des „arischen“ Männer-

körpers im „Dritten Reich“, Würzburg 1998. 

Wolbert, Klaus: Die Nackten und die Toten des „Dritten Reiches“: Folgen einer politischen 

Geschichte des Körpers in der Plastik des deutschen Faschismus, Gießen 1982. 

Yahil, Leni: The Holocaust: The Fate of European Yewry, 1932–1945, New York, NY und 

Oxford 1990. 

Žižek, Slavoj: Violence: Six sideways reflections, New York, NY 2008. 

 



 

 

Teil III: 

Spekulative und dystopische Biopolitik(en) 

in ‚alten Klassikern‘ 

 





 

137 

VERONIKA WALZBERG (Freiburg im Breisgau) 

„Millions of identical twins. The principle of mass production at last ap-

plied to biology.“ – Biokapitalismus in Aldous Huxleys Brave New World 

I Einleitung 

Nach der Aussage des deutschen Bundeswirtschaftsministers Peter Altmaier während der 

Corona-Pandemie, dass Einkaufen ein „patriotischer Akt“ sei,1 wurde ein bestimmtes Mindset 

der Gesellschaft sehr deutlich. Die Idee des Konsumierens als patriotischer Akt erregt während 

einer krisenhaften, hauptsächlich gesundheitlich gefährdeten Zeit Aufmerksamkeit und wirft 

Fragen über das heutige gesellschaftliche System auf. Dabei zeigen sich nicht nur Überlegun-

gen zum Kapitalismus im Allgemeinen als wertvoll, sondern – gerade in der Corona-Pandemie 

– auch zum Biokapitalismus. Nach dem Anthropologen Kaushik Sunder Rajan bedeutet der 

Biokapitalismus die Überdeterminierung der Wirtschaft bei biopolitischen Entscheidungen. Die 

Überdeterminierung heißt in diesem Fall eine starke wirtschaftlich-politische Beeinflussung der 

Richtung wissenschaftlicher Forderung und Entwicklung.2 Ein extremes Beispiel für solch ein 

System ist in der Dystopie Brave New World (1932) vorzufinden, mit der sich dieser Aufsatz 

beschäftigt. 

Zuerst werden die Begriffe der Biopolitik nach Michel Foucault und des Biokapitalismus 

nach Kaushik Sunder Rajan definiert. Darauf aufbauend untersucht die Arbeit den Biokapita-

lismus innerhalb der Gesellschaft von Aldous Huxleys Roman. Dafür wird zunächst der Autor, 

sein zeitlicher Kontext und der Aufbau der dystopischen Gesellschaft thematisiert. Im Hauptteil 

befasst sich der Aufsatz mit folgender Fragestellung: Wie zeigt sich der Biokapitalismus in 

Huxleys Brave New World? Dabei sind die Ziele des Aufsatzes die Beantwortung der Frage-

stellung und die Herauskristallisierung der Gefahren dieser dystopischen Gesellschaft für un-

sere Gegenwart. Diese werden zum Schluss im Fazit zusammengefasst erläutert. 

II Biopolitik und Biokapitalismus 

Um zum zentralen Begriff des Biokapitalismus zu gelangen, muss zuerst verdeutlicht werden, 

auf welchen Begriff dieser aufbaut. Der Begriff der ‚Biopolitik‘ nach dem Philosophen und 

Historiker Michel Foucault bildet die Basis für das Verständnis von Kaushik Sunder Rajans 

‚Biokapitalismus‘, dementsprechend wird hier kurz Foucaults Auffassung des Begriffs erläu-

tert. 

Foucault definierte zwei Hauptformen der Macht zum Leben seit dem 17. Jahrhundert. Die 

erste Form beschreibt er als die, die den Körper als Produktionsfaktor wahrnimmt: mit dem 

 
1 Vgl. Kai Schöneberg: „Einkaufen als ‚patriotischer‘ Akt: Solidarisch shoppen reicht“, in: TAZ, die Tageszeitung, 

https://taz.de/Einkaufen-als-patriotischer-Akt/!5731690/, zuletzt aufgerufen am 28.03.2022. 
2 Vgl. Kaushik Sunder Rajan: Biokapitalismus: Werte im postgenomischen Zeitalter, Frankfurt am Main 2009. 



Veronika Walzberg 

138 

Fokus auf „d[er] Steigerung seiner Fähigkeiten, d[er] Ausnutzung seiner Kräfte, d[em] paral-

lele[n] Anwachsen seiner Nützlichkeit und seiner Gelehrigkeit, seine Integration in wirksame 

und ökonomische Kontrollsysteme“.3 Die zweite Form bildete sich rund um die Mitte des 18. 

Jahrhunderts.4 Diese dreht sich um die regulierenden Kontrollen um den „Gattungskörper […], 

der von der Mechanik des Lebenden durchkreuzt wird und den biologischen Prozessen zu-

grunde liegt.“5 Beispiele dafür sind die Geburten- und Sterblichkeitsrate, das Gesundheitsni-

veau und die Lebensdauer.6 Die zweite Form definiert Foucault demnach als die Biopolitik der 

Bevölkerung. Das Leben wird ihm zufolge in der Weise zu quantifizierbaren Eigenschaften, 

Nummern, Statistiken und – allgemein formuliert – zur sammelbaren Information. Es tritt in 

die Ordnung des Wissens und der Macht, also in „das Feld der politischen Techniken“,7 denn 

durch diesen statistischen Charakter ermöglicht es eine rechnerische und politische Verwaltung. 

Zusammengefasst ausgedrückt geht es in der Biopolitik bei Foucault um „die sorgfältige Ver-

waltung der Körper und die rechnerische Planung des Lebens“.8 

Mit dieser Auffassung rückt Foucault nach Rajan das Leben in den Mittelpunkt politischer 

Kalkulationen.9 Die Bevölkerungsregulierungen, also politische Vorgehensweisen, erstrecken 

sich von der Demographie – bei der Abschätzung des Verhältnisses zwischen Ressourcen und 

Einwohner*innen – bis zur Tabellierung der Ressourcen, der jeweiligen Leben und ihrer 

Dauer.10 Diese Transformation von Leben in Information, diese entstandene Bio-Macht (Macht 

zum Leben), ist für Foucault ein „unerläßliches Element bei der Entwicklung des Kapitalismus, 

der ohne kontrollierte Einschaltung der Körper in die Produktionsapparate und ohne Anpassung 

der Bevölkerungsphänomene an die ökonomischen Prozesse nicht möglich gewesen wäre.“11 

Dementsprechend wurden – passend zum Kapitalismus – Ansätze zur politischen Anatomie 

und Biologie erschaffen, die als Machttechniken eingesetzt wurden und auf dem Gebiet öko-

nomischer Prozesse wirkten.12 

Rajan knüpft bei der Erstellung seines Konzepts des Biokapitalismus an den Begriff und den 

Gedanken Foucaults mit der Verbindung des Lebens, des lebenden Körpers und dessen Nutz- 

und Verwertbarkeit im politischen und ökonomischen System an. Außerdem bedient er sich in 

seinem Werk einer konkreten und produktiven Verwendung des Begriffs der Biopolitik nach 

Foucault,13 was zu der theoretischen Grundlage dieses Aufsatzes passt. Zusätzlich nutzt er vor-

wiegend Beispiele aus den USA und Indien, wobei Indien ein Kastensystem und strikte Hierar-

chien besitzt, was eine Assimilation zu dem Kastensystem in Brave New World zulässt. Der 

Autor untersucht in seinem Buch die Koproduktion von Lebenswissenschaften und politisch-

ökonomischen Systemen,14 was sich wieder im biopolitischen Bereich einfügt. Dabei definiert 

 
3 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 (11976), S. 134–

135. 
4 Vgl. ebd. 
5 Ebd. 
6 Vgl. ebd. 
7 Ebd., S. 137. 
8 Ebd., S. 135. 
9 Vgl. Rajan: Biokapitalismus, S. 25. 
10 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 135–136. 
11 Ebd., S. 136. 
12 Vgl. ebd. 
13 Vgl. Mario Scalla: „Wer bezahlt“, in: Frankfurter Rundschau, https://www.fr.de/kultur/literatur/bezahlt-

11493530.html, zuletzt aufgerufen am 06.06.2022. 
14 Vgl. Rajan: Biokapitalismus, S. 15. 



„The principle of mass production at last applied to biology.“ – Biokapitalismus in Brave New World 

139 

der Wissenschaftsanthropologe, dass im Biokapitalismus „die Life sciences durch den Kapita-

lismus als politisch-ökonomisches System überdeterminiert sind, in dessen Rahmen sie sich 

entwickeln.“15 Dies heißt, dass die Wirtschaft einen unverhältnismäßig starken Einfluss auf be-

stimmte wissenschaftliche Entwicklungen und Forschungsrichtungen ausübt, wie beispielweise 

durch Sponsoring von bestimmten Projekten, die wirtschaftliche Interessen spiegeln. Dabei ver-

tritt Rajan die These, bzw. zeigt mit dem Titel des Buches Biokapitalismus, dass „die Lebens-

wissenschaften eine neue Facette und eine neue Phase des Kapitalismus darstellen und daß die 

Biotechnologie untrennbar mit diesem Wirtschaftssystem verbunden ist“.16 Rajan setzt seinen 

Fokus auf die dynamische Ausprägung dieser wirtschaftlichen Überdeterminierung in den Le-

benswissenschaften in unterschiedlichen Ländern. Seine Analysen konzentrieren sich auf die 

USA und auf Indien.17 Dementsprechend geht er nicht von einem Kapitalismus aus, sondern 

aufgrund seiner Wandelbarkeit und umstrittenen Erscheinungsformen von mehreren Kapitalis-

men.18 

Rajan nutzt nicht nur Foucaults biopolitisches Konzept, sondern stützt sich auch methodisch 

auf den Philosophen.19 Er vereint die Disziplinen und die Kategorien, die für Foucault das mo-

derne Subjekt ausmachen und dementsprechend auch die moderne Gesellschaft gestalten. Da-

bei konstituiert sich das „moderne Subjekt […] durch das Zusammenwirken von Arbeit, Leben 

und Sprache“20 laut Foucault. Rajan verknüpft dies mit der gegenwärtigen Gesellschaft und der 

heutigen Pharmabranche, sowie den drei Subjektentwürfen der Gegenwart, die im folgenden 

Abschnitt vorgestellt werden. Er zeigt auf, wie Foucault die Biologie mit dem Verständnis des 

Lebens, die politische Ökonomie mit dem Verständnis der Arbeit und die Philologie mit dem 

Verständnis der Sprache verbindet.21 

Zusätzlich erläutert Rajan in seinem Buch die biokapitalistischen Auffassungen in der Ar-

beit, in der Sprache und im Leben des Subjekts der heutigen Gesellschaft. Dabei sieht er die 

Arbeit hauptsächlich unter dem Aspekt des Konsums, wobei es um den Konsum des souveränen 

Verbrauchers und das Konsumiertwerden der Versuchsperson geht. Das Leben nimmt Rajan 

vor allem als eine „vorhersehbare Zukunft, in die man investieren kann“22 auf. Es wird als „Ge-

schäftskonzept“23 behandelt. Drittens wird die Sprache so wahrgenommen, wie sie im Diskurs 

„von Hype und Hoffnung, Erlösung und Messianismus zum Ausdruck kommt“.24 Auf diese 

 
15 Ebd., S. 17. Vgl. ebd.: „‚Überdeterminierung‘ ist ein von Freud entlehnter Begriff, den Louis Althusser verwen-

det, um ein kontextuelles, aber nicht kausales Verhältnis zu beschreiben.“ 
16 Ebd., S. 14. 
17 Vgl. ebd., S. 27. 
18 Die Idee der Existenz von mehreren Kapitalismen – statt ein einheitliches Ganzes – zu beweisen ist eines der 

Anliegen von Rajan in seinem Buch. Vgl. ebd., S. 18: „Ich will damit nicht behaupten, daß der Biokapitalismus 

eine bestimmte historische Variante einer allgemeineren, überzeitlichen ökonomischen Ordnung darstellt, die man 

sich als einheitliches Ganzes vorzustellen hat. Vielmehr möchte ich mit Autoren wie Slavoj Žižek und Susan Buck-

Morss zeigen, daß man die Konzeption hinterfragen muß, die den Kapitalismus als ein einheitliches, ewiges und 

geschichtsloses System begreift (siehe etwa Žižek 1994; Buck-Morss 2002). Der Kapitalismus ist vielgestaltig 

und wandelbar, daher haben wir es immer mit Kapitalismen zu tun. [Herv. i. O.]“ 
19 Vgl. ebd., S. 25. 
20 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge: Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt am Main 

1999 (11966), S. 307, zit. nach Rajan: Biokapitalismus, S. 251. 
21 Vgl. Rajan: Biokapitalismus, S. 25. 
22 Ebd., S. 251. 
23 Ebd. 
24 Ebd. 



Veronika Walzberg 

140 

Weise zeigt er die Eigenschaften des Biokapitalismus, die in diesem Aufsatz gezielt und anhand 

dieser drei konstituierenden Aspekte erläutert werden. 

III Arbeit, Sprache und Leben als konstituierende Aspekte des modernen Individuums in 

Rajans Konzeption des Biokapitalismus 

Wie im letzten Abschnitt erwähnt, wird die Arbeit konzeptuell auch im Sinne der Definition 

nach Foucault verwendet. Sie wird als Ware gesehen, also als etwas, das produziert und ver-

kauft werden kann: 

Man mußte annehmen, daß die Menge unerläßlicher Arbeit für die Produktion einer Sache der Ar-

beitsmenge gleich war, die diese Sache umgekehrt im Tauschprozeß erwerben konnte. Aber womit 

sollte man diese Identität rechtfertigen, womit sollte man sie begründen, wenn nicht durch eine be-

stimmte, mehr dunkel als klar zugestandene Assimilation zwischen der Arbeit als Ware, die man 

kaufen und verkaufen kann?25 

Diese Arbeitsauffassung kann in den neuen Subjektentwürfen entdeckt werden, die in der Ge-

sellschaft durch die neuen Technologien entstanden sind. Die drei neuen Subjektentwürfe wur-

den durch Erkenntnisse in den Technowissenschaften, die beispielweise für bestimmte Studien 

und Experimente Instrumente, Reagenzien und Apparate herstellen, gefördert.26 Das Subjekt 

zeige sich dabei als souveräne*r Konsument*in, an den Medikamente und Zukunftserwartun-

gen verkauft werden. Im Gegensatz dazu entwickelte sich ein anderer Entwurf mit dem Subjekt 

als Versuchsperson bzw. Versuchsobjekt. In dem Fall gibt es eine fragwürdige Wahrnehmung 

des Menschen, in der er als kommerziell und objekthaft vorkommt. Die Person an sich wird 

dann von der Industrie konsumiert. Ihr Körper wird von der Industrie gekauft und benutzt,27 um 

Produkte bzw. Medikamente für andere Personen bzw. Konsumenten zu testen. Und drittens 

erscheint das Subjekt als Patient, dem geholfen werden muss und der behandelt werden soll.28 

Im Biokapitalismus geht es nicht mehr um das Verhältnis zwischen Kapitalist*innen und 

Arbeiter*innen, wie es von Marx bestimmt worden ist, sondern um das Verhältnis von Unter-

nehmen und Subjekt, bzw. Arbeiter*innen, Patient*innen oder Kund*innen. Die Logik funkti-

oniert folgendermaßen nach Rajan: „Mehrwert bedeutet in dieser Situation aus Sicht eines Phar-

makonzerns in gewissem Sinne, daß die ‚Patienten/Konsumenten im Wartestand‘ mehr Medi-

kamente verbrauchen oder mehr Therapien nachfragen, als notwendig wäre, um eine bestimmte 

Krankheit zu heilen.“29 

Zusammenfassend bringt der Biokapitalismus nach Rajan im Bereich der Arbeit, die inner-

halb diesen auch warenhaft wahrgenommen wird, neue Subjektentwürfe hervor. Diese Ent-

 
25 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 310, zit. nach Rajan: Biokapitalismus, S. X. 
26 Vgl. Rajan: Biokapitalismus, S. 31. 
27 Unternehmen bieten Arbeitslose bzw. ehemalige Fabrikarbeiter aus Parel in Indien Medikamente zum Testen 

gegen Bezahlung an. In der Hinsicht „kaufen“ sie den Körper dieser Inder als Versuchsobjekt für Medikamente, 

die für den Markt getestet werden müssen. Vgl. ebd., S. 253–254: „Ein Forschungsschwerpunkt von Well-

spring/Genomed besteht darin, in klinischen Versuchen die pharmakogenomische Reaktion auf Medikamente zu 

testen, und die wichtigsten potentiellen Kunden sind westliche Biotech- und Pharmaunternehmen. Die Personen, 

an denen diese Versuche durchgeführt werden, sind laut den Wissenschaftlern, mit denen ich im Wellspring Hos-

pital gesprochen habe, zumeist ehemalige Fabrikarbeiter aus Parel.“ 
28 Vgl. ebd. 
29 Ebd., S. 255. 



„The principle of mass production at last applied to biology.“ – Biokapitalismus in Brave New World 

141 

würfe sind für den Biokapitalismus charakteristisch und werden im weiteren Verlauf dieser 

Ausführungen im Buch Brave New World identifiziert. 

Der biokapitalistische Aspekt der Sprache zeigt sich im Diskurs, der Machtstrukturen in den 

Lebenswissenschaften erschafft und aufrechterhält. Es gibt nach Rajan vier Formen des Dis-

kurses:30 

Die zwei ersten sind die ‚Hypes‘, und die ‚Visionen‘, die beide als zukunftsorientierte For-

men des Diskurses gelten.31 Vertiefend zeigen sich die ‚Hypes‘ selbst als eine Form Visionen32 

darzustellen und zu propagieren. Dem Begriff ‚Hype‘ werden hauptsächlich drei Bedeutungen 

zugeschrieben, Rajan benutzt ihn vor allem anderen im Sinne der ersten und zweiten: Erstens 

wird es als eine besonders spektakuläre, mitreißende Werbung (die eine euphorische Begeiste-

rung für ein Produkt bewirkt) verstanden; zweitens als eine aus Gründen der Publicity insze-

nierte Täuschung und drittens als eine Welle oberflächlicher Begeisterung.33 Der ‚Hype‘ stellt 

die Vision – üblicherweise in übertriebener und massiv präsenter Weise – dar. Es werden eine 

spektakuläre Werbung, die ein verführerisches Image hat und (erweckte) Hoffnungen eines 

Konsumenten kombiniert. Rajan schreibt als Beispiel solcher Mechanismen über die Bio-In-

formatik-Firma DoubleTwist, die ehemals Pangea hieß:34 „Auf allen Public-Relations-Events 

der Tagung war Pangea am lautesten und sichtbarsten präsent.“35 

Eine weitere Diskursform ist die des genetischen Determinismus. Dieser determiniert wis-

senschaftliche Aussagen als Fakt,36 als unabänderliche Tatsachen. Problematisch dabei ist, dass 

es sich bei wissenschaftlichen Aussagen auch um Konstruktionen handelt, und wenn diese fest-

gelegt werden, fehlt die Berücksichtigung der Dynamik der Wissenschaft, die sich immer wei-

terentwickelt und erneuert.37 Rajan bezieht sich dabei auch auf das Phänomen des Genfetischis-

mus: 

Dennoch bin ich der Auffassung, daß die Genomforschung ihre öffentliche Autorität in erster Linie 

aus diesem „Genfetischismus“ bezieht, der sich wiederum auf zwei Ursachen zurückzuführen lässt: 

Zum einen beanspruchen die Ergebnisse der Genomforschung als wissenschaftliche Fakten Autori-

tät und Fetischcharakter, weil sie als endgültig und unumstößlich gelten und nicht als Ergebnis kon-

tingenter, fragmentarischer, umstrittener und ständig korrigierender Prozesse der Wissensproduk-

tion […].38 

Letztlich als vierte Form sieht Rajan den im Diskurs widergegebenen Glauben an Wissenschaft, 

Nation und Religion. Beim Diskurs des Biokapitalismus – in all seinen Formen – ergibt sich 

die Gefahr der Untergrabung der Wahrheit und wissenschaftlicher Werte, da der Fokus auf dem 

 
30 Vgl. ebd., S. 45 und S. 123. 
31 Vgl. ebd., S. 119. 
32 Vgl. ebd. 
33 Vgl. [o. V.]: „Hype“, in: Duden, https://www.duden.de/rechtschreibung/Hype, zuletzt aufgerufen am 

21.03.2022. 
34 Vgl. Rajan: Biokapitalismus, S. 116: „Visionen gehören natürlich seit jeher zur amerikanischen Geschäftswelt, 

sie wurden aber selten in so überspannter Form propagiert wie auf dem Höhepunkt des Dotcom-Booms im Silicon 

Valley, dem Ort, der Naidus ehrgeizige Pläne zu einem großen Teil inspiriert hatte. Eines der eindrucksvollsten 

Beispiele für ein Unternehmen, das allein auf der Grundlage einer übertriebenen Rhetorik der Visionen und Hypes 

funktionierte, war die Bio-informatik-Firma DoubleTwist.“ 
35 Ebd. 
36 Vgl. ebd., S. 152. 
37 Vgl. ebd., S. 150–152. 
38 Ebd., S. 151. 



Veronika Walzberg 

142 

Verkauf von Visionen liegt; Visionen, die sich häufig mit glaubwürdigen Wörtern formen39 und 

sich gut verkaufen lassen,40 aber die nicht immer vollständig eingehalten werden und sich zu 

einer ‚Lügenpresse‘41 entwickeln können.42 Dieser Aspekt zeigt sich – in starken, aber weniger 

spekulativen Charakter – in der Gesellschaft Brave New Worlds, was dann im vierten Kapitel 

eingehend behandelt wird. 

Das Leben wird nach Rajan im Biokapitalismus als Geschäftskonzept präsentiert. Es soll 

eine vorhersehbare Zukunft sein, in die Menschen individuell investieren können.43 Das Leben 

soll berechenbar erscheinen, vollkommen kalkulierbar und entsprechend durchführbar. Wie 

Rajan es ausdrückt: „Damit rückt die Analyse von Risiken, allgemeiner ausgedrückt, des Be-

dürfnisses nach Kalkulationen in den Vordergrund, die stets von zwei Kategorien von Akteuren 

vorgenommen werden: von potentiellen Patienten/Verbrauchern und von Unternehmen.“44 Ein 

Akteur für die heutige Durchsetzung solcher Geschäftskonzepte ist die individualisierte Medi-

zin: 

Dabei bietet uns die individualisierte Medizin, wenn man ihren Versprechungen glauben darf, die 

Chance, selbst dafür zu sorgen, daß die Zukunft anders ausfällt, als ein Test es voraussagt, indem 

wir uns prophylaktisch therapeutischen Interventionen unterziehen oder aber unsere Lebensweise 

ändern.45 

Dementsprechend geht es um den Verkauf einer und um die Investition in eine Lebenserwar-

tung (bzw. Lebensverlauf). Dabei handelt es sich entweder um die Bestätigung eines zukünfti-

gen gesunden Lebens oder um das Vermeiden oder Eindämmen einer zukünftigen Krankheit.46 

Nach diesem (genomischen) Kalkül, das eine therapeutische, vorbeugende Intervention im Vi-

sier hat, zeigt sich jeder Mensch als potentieller Konsument.47 Und – durch spätere Ausführun-

 
39 Ein Beispiel für „glaubwürdige Wörter“ oder eine glaubwürdige Darstellungsweise ist die Werbung von ver-

schiedenen Zahnpastamarken, wie beispielweise Colgate, die unter anderem auf den Verpackungen in zehn Tagen 

weißere Zähne verspricht. Diese Gegebenheit mag eintreffen, aber es ist ein Versprechen für die Zukunft und somit 

eine unverbindliche Vision weißerer Zähne. Es ist ein glaubwürdige, jedoch zu nichts verpflichtende Darstellung, 

da es sich in der Zukunft befindet, es „weißere“ und nicht objektiv „weiße“ Zähne verspricht und individuelle 

Angewohnheiten wie Rauchen oder starken Kaffee-Konsum ausklammert. 
40 Vgl. ebd., S. 122–123: „Eine Firma kommt dann gut bei potentiellen Geldgebern an, wenn ihre Verlautbarungen 

glaubwürdig klingen, selbst wenn niemand so recht glaubt, was da gesagt wird. Ich bin der Auffassung, daß sich 

im Zeitalter des Biokapitalismus die ‚klassische‘ Opposition von richtig und falsch mit der von glaubwürdig und 

unglaubwürdig verbindet. Dabei handelt es sich um nichtökonomische Artikulationen sozialmoralischer Werte, 

die die von Robert Merton vorgeschlagenen Normen der Wissenschaft untergraben. [Herv. i. O.]“ 
41 Hier wird von der politisch geprägten Deutung abgegrenzt. Es handelt sich nicht um eine Presse, die eine be-

stimmte politischen Linie befolgt, sondern um die Propagierung von zukünftigen Versprechen, die nicht eingehal-

ten werden oder werden können. Die „Lüge“ bezieht sich auf die vage Formulierung, die unverbindlich eine zu-

künftige Gegebenheit verspricht. 
42 Vgl. ebd., S. 122–123 und S. 128. 
43 Vgl. ebd., S. 186. 
44 Ebd., S. 187. 
45 Ebd. 
46 Gleichzeitig versichern sich die Genomforschung, Biotechnologie und Medizin mit der Wahrscheinlichkeit der 

Daten, folglich, falls ein Fall doch nicht eintritt, so war es von Anfang an eine Wahrscheinlichkeit. Sie kann als 

hoch wahrgenommen werden, es ist aber an sich keine Gewissheit. Vgl. ebd., S. 187: „Da Aussagen über genomi-

sche Fakten, die auf der Grundlage von Untersuchungen getroffen werden, bei denen DNA-Chips zum Einsatz 

kommen, ohnehin nur Wahrscheinlichkeiten beinhalten, ist der tatsächliche Ausgang letztlich immer ungewiß. 

[…]. Die Zukunft kann also ‚anders‘ ausfallen, als der Test vorausgesagt hat, und das bedeutet keineswegs, daß 

der Test in irgendeiner Weise fehlerhaft war.“ 
47 Vgl. ebd., S. 254. 



„The principle of mass production at last applied to biology.“ – Biokapitalismus in Brave New World 

143 

gen ersichtlich – in Brave New Worlds Gesellschaft als erzogener, fast ‚automatischer‘ Konsu-

ment. 

IV Aldous Huxley und Brave New World 

Nach der Einführung in die theoretischen Begrifflichkeiten der Biopolitik, des Biokapitalismus 

und dessen Eigenschaften werden der Autor Aldous Huxley und der historische Kontext des 

Romans thematisiert. Dies dient der Einleitung in sein Werk, das anschließend behandelt wird. 

Der Autor Aldous Huxley wurde im Jahr 1894 in Godalming, England geboren und erlangte 

bereits bei seinem ersten Roman Crome Yellow (1921) Aufmerksamkeit und literarische Aner-

kennung.48 Anfänglich beschäftigte er sich mit Satiren der Gesellschaft,49 wobei er – durch die 

Veränderungen der Atmosphäre mit dem nahenden Zweiten Weltkrieg – die gefährliche Kon-

trolllosigkeit innerhalb der Gesellschaft mit düsterem Ton anschnitt.50 Die Dystopie Brave New 

World, die im Jahr 1932 publiziert wurde, spiegelt Huxleys Ängste bzw. die Warnung vor einer 

Entwicklung wieder, einer Entmenschlichung durch Fortschritt, die er im Zeitgeist wahrnahm.51 

Zu der Zeit entwickelte sich gleichzeitig die Pharmabranche schlagartig, als Sulfonamide52 ent-

deckt wurden.53 

Seine eigene Meinung zu der Bio- und staatlichen Kontrolle war zu dem Zeitpunkt schwan-

kend und sorgte im Nachhinein genau deswegen für Aufmerksamkeit und Kritik. Die Einord-

nung seines Werkes bewegt sich zwischen einer Satire seiner Zeit, einer Prophezeiung und ei-

nem Abbild der derzeitigen Gesellschaft. David Bradshaw drückt es in seiner Einleitung aus 

dem Jahr 1993 zu Huxleys Brave New World folgendermaßen aus: 

But whatever interpretation the reader favors, it seems more than likely that the composition of 

Brave New World proved so problematic for Huxley between April and August 1931 because he 

was unsure in his own mind whether he was writing a satire, a prophecy or a blueprint. When a 

journalist asked him in 1935 whether his ultimate sympathies were with „the savage’s aspirations or 

with the ideal of conditioned stability“, Huxley is reported to have replied, „With neither, but I 

believe some mean between the two is both desirable and possible and must be our objective.“54 

Nach dem Zweiten Weltkrieg distanziert sich Huxley von Sichtweisen der biologischen und 

staatlich-autoritären Kontrolle55 als zukünftige erfolgreiche Szenarien.56 Er verdeutlicht auch 

 
48 Vgl. Jake Poller: Aldous Huxley, London 2021, S. 35–36. 
49 Beispiele dafür sind „Antic Hay“ (1923), „Those Barren Leaves“ (1925) und „Point Counter Point“ (1928). 
50 Vgl. David Bradshaw: „Introduction“, in: Aldous Huxley: Brave New World, London 2007 (11932), S. XVII–

XXXVIII, hier: S. XX–XXII. 
51 Vgl. ebd. 
52 Die kurze Definition der Sulfonamide nach Vollrath Hopp lautet: „Die Stoffklasse der Sulfonamide umfasst eine 

bedeutsame Gruppe von antibakteriell (mikrobizid) wirksamen Arzneimitteln. […] Von den aromatischen Sulfon-

säuren haben deren Derivate, die Sulfonamide, in der Chemotherapie große Bedeutung erlangt. Unter Chemothe-

rapie versteht man die Behandlung von Krankheiten mit antimikrobiellen, d. h. gegen Mikroorganismen wirken-

den, Chemikalien. Die Wirkung kann sowohl eine Abtötung als auch eine Wachstums- und Vermehrungshinde-

rung sein.“ (Vollrath Hopp: Chemische Kreisläufe in der Natur: Chemie – Biologie – Energetik, Berlin 2018, S. 

217.) 
53 Vgl. Rajan: Biokapitalismus, S. 34. 
54 David Bradshaw: „Introduction“, S. XXIV. 
55 Ebd., S. XXI. 
56 Vgl. ebd., S. XXIV. 



Veronika Walzberg 

144 

in seinem späteren Werk Brave New World Revisited (1958), dass Brave New World aus 1932 

eine alptraumhafte Vision der Zukunft sei.57 

Dennoch sind es genau diese Unsicherheiten über die Entwicklung und Vorgehensweisen 

der Gesellschaft, die Huxley in den Jahren 1928 bis 1931 beschäftigten und die Brave New 

World zu einem Klassiker des zwanzigsten Jahrhunderts gemacht haben.58 Huxley pendelte 

zwischen seiner Begeisterung für eine stabile Gesellschaft – die, falls nötig, sich auch autoritär 

entwickeln und Propaganda als Instrument für Überzeugung und Kontrolle nutzen könnte, um 

Chaos durch die derzeitige diffuse Politik zu verhindern59 – und seiner Angst vor „Amerikani-

sierung“ und De-Individualisierung durch Konsum, die er während seiner Reise in den USA in 

der Gesellschaft wahrgenommen hatte.60 Es ist ein Werk, das gleichzeitig Kritik und Bewun-

derung in sich enthält: ein Werk der Ambivalenz.61 David Bradshaw drückt es folgendermaßen 

aus: „One of the great strengths of Brave New World is that it is hard to dissect, it resists cate-

gorical interpretation.“62 

In den nächsten Absätzen wird der Aufbau der Gesellschaft in Brave New World als Über-

blick zusammenfassend beschrieben, sodass sie später in Hinblick auf den Biokapitalismus ana-

lysiert werden kann. Da die Handlung für die Analyse nicht relevant ist, wird sie in dieser Arbeit 

nicht thematisiert. 

Die Welt der Dystopie ist in zehn Weltstaaten geteilt, jeder mit einem ‚Weltkontroller‘. Es 

gibt ein staatliches Motto von Gemeinschaft, Identität und Stabilität, welches die stark hierar-

chisierte Gesellschaft spiegelt. Sie ist nach genetischen Kasten geordnet, wobei die Kasten nach 

Intelligenz, Funktion in der Gesellschaft, Größe und Farbe der Anziehsachen unterschieden 

werden. Die Alphas sind die intelligenteren, höheren Kasten, es folgen die Betas, Gammas bis 

hin zu den kleineren, geistig beschränkten Epsilons. Dementsprechend existiert das Konzept 

der Familie nicht mehr, denn die Menschen werden vom Staat erschaffen und zugeordnet. Sie 

werden nicht geboren, sondern innerhalb einer staatlichen Institution ‚dekantiert‘.63 Auch die 

Erziehung passiert im institutionellen Rahmen. Die erste Methode des Staates ist die Konditio-

nierung, wobei Kinder, noch bevor sie sprechen können, durch schreckhafte Erfahrungen erzo-

gen werden, sich von bestimmten Aktivitäten oder Objekten, wie zum Beispiel Büchern, fern-

zuhalten.64 Die zweite Methode ist die ‚Hypnopaedia‘, eine Schlaf-Lerntechnik, in der die Kin-

der pro Nacht mehrmals bestimmte Maximen hören, die sie als moralische Werte aufnehmen 

und dadurch nicht hinterfragen können.65 

Der Alltag der Menschen besteht aus Arbeit, Konsum und der Einnahme der staatlich gelie-

ferten Droge ‚Soma‘,66 die sie von schlechten Gefühlen oder übermäßig viel Freizeit ablenken 

soll. Außerdem entdeckte die Medizin eine Formel, um dem Alterungsprozess entgegenzuwir-

ken, weshalb Personen mit siebzig Jahren so aussehen als wären sie dreißig und sich auch 

 
57 Vgl. ebd. 
58 Vgl. ebd., S. XXVII. 
59 Vgl. ebd., S. XXXIII. 
60 Vgl. ebd., S. XXI. 
61 Bradshaw nennt Brave New World einen „disturbing and curiously ambivalent novel“. (Ebd., S. XXXIII.) 
62 Ebd., S. XXIV. 
63 Vgl. Aldous Huxley: Brave New World, London 2007 (11932), S. 6 und S. 9–10. 
64 Vgl. ebd., S. 15–18. 
65 Vgl. ebd., S. 20–22. 
66 Vgl. ebd., S. 46. 



„The principle of mass production at last applied to biology.“ – Biokapitalismus in Brave New World 

145 

entsprechend benehmen.67 Wer nicht an den gemeinschaftlichen, rauschhaften und auch sexu-

ellen Aktivitäten teilnimmt, wer zu viel hinterfragt oder neue Theorien entwickelt, wird vom 

System zu entlegenen Inseln geschickt.68 

Die einzige Ausnahme vom flächendeckenden System sind mehrere „Savage Reservations“, 

wo Menschen noch „wild“ leben, also in Dörfern, ohne Elektrizität und mit Familien. Der Welt-

staat lässt solche Orte nur wegen experimentellen Gründen und eingezäunt existieren. 

V Arbeit, Sprache und Leben in Huxleys dystopischem Gesellschaftsentwurf Brave New 

World 

Folgend wird anhand der konstituierenden Aspekte des modernen Individuums die Verbindung 

von der Dystopie Brave New World und den Biokapitalismus hergestellt. Die Arbeit in der 

Gesellschaft von Brave New World wird mit dem Fokus auf die neuen Subjektentwürfe behan-

delt, die die Dynamik im Biokapitalismus prägen. Es wird untersucht, ob und wie diese vor-

handen sind, und wie konsumorientiert die Gesellschaft dabei ist. 

Das als erstes zu thematisierende Subjekt ist der Konsument in Brave New World. In der 

dystopischen Gesellschaft ist die konsumorientierte Ideologie stark eingebürgert. Dies zeigt 

sich dadurch, dass sie sich an der industriellen Notwendigkeit zu produzieren und zu verkaufen 

orientiert. In dem folgenden Beispiel dieser Dynamik war die Produktion von Flugzeugen und 

die dauerhafte Produktion von neuer Kleidung in der Industrie nötig, dementsprechend gab es 

folgenden hypnopaedischen Spruch für Kinder, um sie von der Notwendigkeit dieser Produkte 

zu überzeugen und den Wunsch nach ihnen zu erwecken: „In the nurseries, the Elementary 

Class Consciousness lesson was over, the voices were adapting future demand to future indust-

rial supply. ‚I do love flying,‘ they whispered. ‚I do love flying, I do love having new clothes, 

I do love…‘“69 

Zusätzlich bezieht sich der Konsum auch auf die Pharmabranche – die Branche, auf die der 

Biokapitalismus seinen Fokus setzt – mit der Produktion der Droge Soma, die den Subjekten 

durch den Staat verabreicht wird: 

Six years later it was being produced commercially. The perfect drug. […] Euphoric, narcotic, pleas-

antly hallucinant. […] All the advantages of Christianity and Alcohol; none of their defects. […] 

Take a holiday from reality whenever you like, and come back without so much as a headache or 

mythology. […] Stability was practically assured.70 

Die Produktion dieser Droge muss unaufhörlich sein, da die ganze Gesellschaft von ihr abhän-

gig ist und sie auch einen Teil des Alltags – der Freizeit – für alle Kasten gestaltet. Ablenkung 

ist Teil der Strategie des Staates, um die Bevölkerung glücklich, stabil und unreflektiert zu 

erhalten.71 

Die „Versuchsperson“, der zweite Subjektentwurf, nimmt in Brave New World einen großen 

Raum ein, denn die Menschen werden ‚produziert‘, sie werden für ihre Funktion ‚optimiert‘ 

und werden selbst als wissenschaftliche Erfolge oder Fehlschläge gesehen: „Pilkington, at Mo-

mbasa, had produced individuals who were sexually mature at four and full grown at six and a 

 
67 Vgl. ebd., S. 2. 
68 Vgl. ebd., S. 198–200. 
69 Ebd., S. 41. 
70 Ebd., S. 46. 
71 Ebd., S. 206–207. 



Veronika Walzberg 

146 

half. A scientific triumph. But socially useless six-year-old men and women were too stupid to 

do even Epsilon work.“72 Wie durch das Zitat zu bemerken ist, werden Menschen schon vor 

ihrer Geburt bzw. ‚Dekantierung‘ als Versuchs- und Produktionsobjekt behandelt. Sie werden 

produziert, optimiert und ihre Arbeit konsumiert. Die biokapitalistische und laufbandartige und 

fordistische73 Nutzung und Optimierung der Arbeitskraft steht in der Dystopie im Vordergrund. 

Biokapitalismus und Fordismus überschneiden und verknüpfen sich in Brave New World, 

wobei der Fordismus explizit von Huxley kritisiert wurde. Der Schriftsteller missbilligte Henry 

Fords Aussagen, da diese die Geschichte als unwichtig abtaten und sich vorwiegend der Effi-

zienz und den Fortschritt widmeten. Er äußerte seine Kritik offensichtlich in „Music at Night“, 

einem Werk, das im Jahr 1931 veröffentlicht wurde: „‚Bunk‘ was the term of abuse selected by 

Mr. Ford for disparaging history. Bunk: for how can even serious and philosophical history be 

enlightening? History is the account of people who lived before such things as machine tools 

and joint-stock banks had been invented“.74 Verdeckter äußerte er seine Kritik in Brave New 

Worlds gesellschaftlicher Komposition. Denn in der kalten dystopischen Gesellschaft ist der 

große ‚Ford‘ die gottartige, vorbildhafte Gestalt.75 Technologischer Fortschritt, Systematisie-

rung und Effizienz werden als Leitideale wahrgenommen. Dementsprechend sind die Parallelen 

zu der Bandarbeit und Massenproduktion offensichtlich, da Henry Ford76 selbst für eine Adap-

tierung der Lebensweise des Individuums an seine Funktion in der Arbeit in seinen Fabriken 

plädierte.77 Ein Beispiel der Parallelen in Brave New World ist in folgendem Zitat zu sehen: 

„‚Ninety-six identical twins working ninety-six identical machines!‘ The voice was almost 

tremulous with enthusiasm. […] The principle of mass production at last applied to biology.“78
 

An Rajans Konzept anknüpfend kombiniert sich die Entmenschlichung durch die allgemeine 

und biologische Massenproduktion in fordistischer Art mit der Warenhaftigkeit und Konsu-

mierbarkeit der Versuchsperson im Biokapitalismus. Die Sprache und der Diskurs – die im 

nächsten Abschnitt behandelt werden – ermöglichen und rechtfertigen letztendlich die waren-

hafte Entmenschlichung in Brave New World. 

Zuletzt wird das Subjekt als Patient innerhalb Brave New World behandelt. Es kommt in 

dieser Rolle bei der Gesellschaft nur am Rande vor, da nur noch wenige Krankheiten vorhanden 

sind und Menschen schon vor ihrer ‚Dekantierung‘ gegen diese geimpft werden. Die Menschen, 

da sie als Arbeitskraft auch eine Investition repräsentieren, sind eine Investition des Staates. Sie 

 
72 Ebd., S. 12. 
73 Hier wird sich hauptsächlich auf die Eigenschaften des Massenkonsums, der Massenproduktion (Laufbandarbeit 

und Maschinenbegeisterung), die zeitliche Optimierung und Rationalisierung des Fordismus bezogen. Vgl. für 

mehr Informationen über den Begriff und seine verschiedenen Ebenen Rüdiger Hachtmann: „Fordismus“, in: 

Docupedia-Zeitgeschichte: Begriffe, Methoden und Debatten der zeithistorischen Forschung, http://docupedia.de/ 

zg/hachtmann_fordismus_v1_de_2011, zuletzt aufgerufen am 01.09.2022. 
74 Aldous Huxley: „Music at Night“, in: Robert S. Baker und James Sexton (Hrsg.): Aldous Huxley: Complete 

Essays III: 1930-1935, Chicago, IL 2001 (11931), S. 131–132, zit. nach Scott Peller: „Laboring for a Brave New 

World: Our Ford and the Epsilons“, in: David Garrett Izzo und Kim Kirkpatrick (Hrsg.): Huxley’s Brave New 

World: Essays, Jefferson, MO und London 2008, S. 62-72, hier: S. 64. 
75 Vgl. Peller: „Laboring for a Brave New World“, S. 63. 
76 Henry Ford war ein Pionier in der Beförderung von Autos als Gebrauchsgegenstand für die ganze Bevölkerung, 

statt es als Luxusprodukt für die Reichen zu belassen. Das Model T war Fords großer Erfolg und ermöglichte es 

durch Massenproduktion und Bandarbeit die Kosten pro Auto zu senken sowie den Lohn für die Arbeiter zu erhö-

hen. (Vgl. ebd., S. 63–64.) 
77 Vgl. ebd., S. 63. 
78 Huxley: Brave New World, S. 4–5. 



„The principle of mass production at last applied to biology.“ – Biokapitalismus in Brave New World 

147 

werden von der Biomedizin schon vorsorglich behandelt79 und erweisen sich dementsprechend 

als ein sich lang erhaltendes Produkt, eine Ware für den Staat. Aus dieser Perspektive benimmt 

sich der Staat in Brave New World wie ein riesiges biokapitalistisches Unternehmen. 

Im Aspekt der Sprache bzw. im vorherrschenden Diskurs zeigt sich der Biokapitalismus bei 

Brave New World hauptsächlich im genetischen Determinismus und in glaubwürdigen, in-

doktrinierbaren Aussagen, die der Person eine bestimmte Sichtweise und nicht vollkommene 

Wahrheit zeigen. Ein Beispiel des genetischen Determinismus in der Dystopie ist die Überspit-

zung desselben: Die Begründung der gesellschaftlichen Ordnung erfolgt anhand der biologi-

schen Verfassung der Subjekte (wie sie aussehen und was sie intellektuell leisten können) und 

der Indoktrinierung von Kasten-Vorurteilen durch Konditionierung und Hypnopaedia. Neue 

wissenschaftliche Entdeckungen sind vom Staat ungewollt. Der Weltkontroller Mustapha 

Mond selbst erklärt dies in Brave New World: „‚Yes‘, Mustapha Mond was saying, ‚that’s 

another item in the cost of stability. It isn’t only art that’s incompatible with happiness; it’s also 

science. Science is dangerous; we have to keep it most carefully chained and muzzled‘“.80 Der 

Diskurs, der durch Hypnopaedia in der Erziehung erschaffen wird, ist glaubwürdig, da die 

ganze Gesellschaft auf diese Denkweise aufbaut,81 aber es handelt sich eher um eine Sichtweise, 

eine Determinierung, als um die Wahrheit. Die Überspitzung solch eines Determinismus endet 

bei Brave New World in der Manipulation des Subjekts durch den Staat, wie der Direktor es 

seinen Alpha-Studenten erklärt: 

„Till at last the child’s mind is these suggestions, and the sum of the suggestions is the child’s mind. 

And not the child’s mind only. The adult’s mind too – all his life long. The mind that judges and 

desires and decides – made up of these suggestions. But all these suggestions are our suggestions!“ 

The Director almost shouted in his triumph. „Suggestions from the State.“ [Herv. i. O.]82 

Was sich in Hinblick auf die Eigenschaft der Sprache von Rajans Konzept des Biokapitalismus 

unterscheidet, ist, dass es sich bei ihm um zukunftsorientierte Visionen handelt. Sie werden als 

mögliche Zukunft und Wahrheit verkauft. Dies ist nicht der Fall in Brave New World. Die Ge-

sellschaft ist schon so weit fortgeschritten im Aspekt der diskursiven Manipulation, dass die 

Menschen nicht mehr von einer möglichen Zukunft überzeugt werden müssen. Stattdessen wer-

den sie indoktriniert, daran zu glauben und entsprechend zu agieren und zu konsumieren – 

durch Hypnopaedia und Konditionierung. Dementsprechend wird der Diskurs durch die Spra-

che bei ihnen schon als Kind für ihr ganzes Leben lang determiniert. Für Personen, die trotzdem 

in der Dystopie anders denken oder hinterfragen, gibt es die Droge Soma und den Gesellschafts-

zwang für Einheitlichkeit des Denkens. Falls diese beiden Instanzen zur Kontrolle des Subjekts 

nicht ausreichen, werden die ‚Rebellen‘ zu entlegenen Inseln geschickt. 

Wie erwähnt, geht es im Biokapitalismus um die Investition in ein vorhersehbares Leben, 

was zur Berechnung des Lebens führt. Diese Berechnung des Lebens wird in Brave New World 

vom Staat getätigt. Er hält die nötigen Kriterien vor, um Menschen zu definieren und ihre 

 
79 In Brave New World werden Impfungen schon vor der ‚Dekantierung‘ der Menschen verabreicht, so verringert 

sich das Risiko des Erkrankens. Vgl. ebd., S. 164: „She sighed profoundly as she filled her syringe. […] Then ‚My 

Ford,‘ she wondered, ‚have I given this one its sleeping-sickness injection, or haven’t I?‘ […] In the end, she 

decided not to run the risk of letting it have a second dose, and moved down the line to the next bottle.“ 
80 Ebd., S. 198. 
81 Hier wird auch das Glauben an Wissenschaft, Nation und Religion deutlich. 
82 Ebd., S. 23. 



Veronika Walzberg 

148 

Eigenschaften vorherzubestimmen. Sie werden als Teil von Kasten erschaffen mit spezifischen 

beruflichen Funktionen und haben entsprechende kognitive Fähigkeiten und Aussehen: 

„Which brings us at last,“ continued Mr Foster, „out of the realm of mere slavish imitation of nature 

into the much more interesting world of human invention.“ 

He rubbed his hands. For, of course, they didn’t content themselves with merely hatching out 

embryos; any cow could do that. 

„We also predestine and condition. We decant our babies as socialized human beings, as Alphas 

or Epsilons, as future sewage works or future…“ He was going to say future World Controllers, but 

correcting himself, said „future Directors of Hatcheries“ instead.83 

Was sich als die eigene Persönlichkeit herauskristallisieren könnte, wird durch die Konditio-

nierung und den vorherrschenden Diskurs eingedämmt. Der Staat agiert in Brave New World 

wie ein Unternehmen, das seine gehorsamen Arbeiter besitzt und die eigenen Konsumenten 

erschaffen möchte, beziehungsweise es schon wortwörtlich tut. 

Dennoch gibt es in der Dystopie noch einen großen Unterschied zu Rajans Konzept: Im 

Biokapitalismus besitzen individuelle Bürger*innen durch Kapitalakkumulation auch Macht. 

In Brave New World können die höheren Kasten ein luxuriöses und sinnliches Leben erleben, 

aber besitzen schon eine kalkulierte Macht, die an sich auch illusionär ist. Sie besitzen nicht die 

Freiheit, das zu machen oder zu kaufen, was sie wollen, sondern dies wurde schon vorherbe-

stimmt. Bei Rajan ist – falls genügend eigenes Kapital vorhanden ist – diese Freiheit gegeben. 

VI Herausstellungen und Fazit 

Abschließend wird nochmals zu der Fragestellung dieser Arbeit zurückgekehrt: Wie zeigt sich 

Rajans Biokapitalismus in der Gesellschaft von Huxleys Brave New World? In Rajans Bioka-

pitalismus geht es um die Überdeterminierung der Lebenswissenschaften durch das politisch-

ökonomische System, was bestätigend in der Dystopie Brave New World der Fall ist. Die Über-

determinierung ist in allen drei Aspekten der Konstitution des modernen Individuums durch 

Arbeit, Sprache und Leben vorhanden. Diese Aspekte – Arbeit, Sprache und Leben – wurden 

in Brave New World analysiert. In dem Werk zeigten sich die drei Subjektentwürfe des Bioka-

pitalismus. Die Dystopie ist uns schon weit voraus, was technologische Entwicklung angeht, 

und enthält entsprechend auch Überspitzungen dieser Entwürfe, die sich nach Rajan auch in der 

Gegenwart vorfinden. Die ganze Gesellschaft in Huxleys Roman ist auf Produktion und Kon-

sum aufgebaut, was den Subjektentwurf ‚Konsument‘ selbstverständlich macht. Die Subjekte 

werden schon als Kinder indoktriniert, bestimmte Produkte zu konsumieren, damit die Produk-

tion unablässig weiterarbeiten kann. Der Wunsch nach immer neuer Ware wird in ihnen schon 

früh ‚eingepflanzt‘. Der Subjektentwurf ‚Versuchsperson‘ ist bei allen, aber hauptsächlich bei 

den niederen Kasten zu finden. Es wird mit dem Menschengenom und der menschlichen Ent-

stehung wissenschaftlich experimentiert. Menschen selbst werden mit bestimmten Eigenschaf-

ten – z. B. mehr oder weniger ausgeprägter Intelligenz – in der Form des fordistischen Lauf-

bands produziert. Die Menschheit an sich wurde zum Experiment für den reibungslosen Ablauf 

der Wirtschaft und Gesellschaft im Allgemeinen. Der letzte Subjektentwurf ‚Patient‘ zeigt sich 

wenig in der dystopischen Gesellschaft, denn Krankheiten sind nur noch selten im zukünftigen 

 
83 Ebd., S. 10. 



„The principle of mass production at last applied to biology.“ – Biokapitalismus in Brave New World 

149 

Szenario vorhanden. Sie werden durch Impfungen noch vor der ‚Dekantierung‘ von Menschen 

verhindert. 

Der Aspekt der Sprache, der sich im Biokapitalismus in den Hypes, Hoffnungen, Visionen 

und im genetischen Determinismus zeigt, kommt – mit einem großen Unterschied – durch die 

Methoden der Hypnopaedia und der Konditionierung in Brave New World vor. Der Unterschied 

zeigt sich in der Zukunftsorientierung der Visionen im Biokapitalismus. Da geht es hauptsäch-

lich darum, etwas, das in der Zukunft stattfinden soll, zu verkaufen. Beispielweise eine Zahn-

pasta, die die Zähne nach gewisser Zeit glänzend weiß machen soll. In Brave New World gibt 

es keinen Verkauf von zukünftigen Gegebenheiten. Die Zukunftsmöglichkeiten sind für alle 

durch die Kastenzugehörigkeit in groben Linien festgelegt. Zusätzlich werden die Menschen, 

wie erwähnt, schon als Kinder im Schlaf indoktriniert, bestimmte Sachen zu begehren und zu 

konsumieren. Was auch immer vom Staat versprochen wird, ist gegeben und wird stattfinden. 

Es geht um einen eingeübten Glauben an die Wissenschaft und ihre Erkenntnisse. Die Kondi-

tionierung und die gegenseitige Bestätigung der Menschen untereinander bekräftigen den De-

terminismus noch einmal. 

Der Aspekt des Lebens knüpft sich an die Sprache. Der Diskurs determiniert ein ohnehin 

schon kalkuliertes Leben. Der dystopische Staat agiert wie ein riesiges Unternehmen, das seine 

Arbeiter und Konsumenten gleichzeitig erschafft und ihr Leben passend berechnet. In diesem 

Fall besteht der Unterschied zu Rajans gegenwärtigem Biokapitalismus darin, dass in der Dys-

topie das Subjekt gar keine Entscheidungsmacht besitzt, während bei Rajan diese von seinem 

Kapital abhängig ist. Falls das Subjekt im Biokapitalismus über genügend Ressourcen verfügt, 

gehört ihm auch eine entsprechende Quantität an Macht. 

Als Ausblick dieser Arbeit wird die Gefahr einer solchen Gesellschaft ins Visier genommen. 

Der Biokapitalismus ist nach Rajan in der Gegenwart vorhanden und entwickelt sich auch wei-

ter. Brave New World ist eine Dystopie in einer Zukunft, die möglicherweise schon den Kapi-

talismus und die Demokratie durchlaufen hat, was zu einem totalitären System mit eingebür-

gerten biokapitalistischen Eigenschaften führte. Besteht also durch die aktuelle Entwicklung 

eine Gefahr dieser Art für die Zukunft? Auf welche Instanzen sollten Personen heutzutage ach-

ten, damit der persönliche Wert und die Freiheit sowie demokratische Grundwerte erhalten 

bleiben? Wie viel soll der eigenen Entscheidung, den Unternehmen oder den Staat überlassen 

werden? 

Zum Schluss und als Anknüpfung an Aktuelles, eignet sich die Betrachtung des Skandals 

der CRISPR-Kinder. Vor vier Jahren nahm der Biophysiker He Jiankui die verbotene Verän-

derung des Genoms von Embryonen mittels der Genschere CRISPR-Cas vor und rief damit in 

der Gesellschaft zwei gegensätzliche Reaktionen hervor. Die Mehrheit der wissenschaftlichen 

Welt empörte sich und sah es als ‚Sündenfall‘, während die Biohacker-Szene es als heldenhaft 

und zukunftsorientiert wahrnahm.84 Das Experiment, die ‚gecrisperten‘ chinesischen Babys, 

schuf die ersten gentechnisch hochgerüsteten Menschen mit evolutionärem Potential. Inzwi-

schen ist es He Jiankui wegen des Eingriffs verboten worden zu forschen und mehrere Wissen-

schaftler*innen, inklusive der progressiv denkenden Emmanuelle Charpentier, sprachen sich 

für ein vorsichtiges und langsames Vorgehen aus. Erstens sei es noch zu früh und zu experimen-

 
84 Vgl. Joachim Müller-Jung: „Die Magie des Machbaren oder mit dem richtigen Werkzeug ist nichts unmöglich“, 

in: Frankfurter Allgemeine Quarterly: Das Zukunftsmagazin, Jg. 5 (2021), H. 4, S. 68–72, hier: S. 69. 



Veronika Walzberg 

150 

tell für eine gezielte Verbesserung der menschlichen Kognition mit der Genschere und zweitens 

sind Horrorszenarien – wie die gentechnisch manipulierten Babys von Brave New World – prä-

senter geworden.85 Dementsprechend zeigt Brave New World erneut gefährliche Aktualität und 

es gilt, wachsam Mittel und Zweck der Vorgehensweisen mehrerer Akteure, wie Unternehmen, 

Staat und Privatpersonen, zu beobachten. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Bradshaw, David: „Introduction“, in: Aldous Huxley: Brave New World, London 2007 (11932), 

S. XVII–XXXVIII. 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge: Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 

Frankfurt am Main 1999 (11966). 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983 

(11976). 

Hachtmann, Rüdiger: „Fordismus“, in: Docupedia-Zeitgeschichte: Begriffe, Methoden und De-

batten der zeithistorischen Forschung, http://docupedia.de/zg/hachtmann_fordismus_ 

v1_de_2011, zuletzt aufgerufen am 01.09.2022. 

Hopp, Vollrath: Chemische Kreisläufe in der Natur: Chemie – Biologie – Energetik, Berlin 

2018. 
Huxley, Aldous: Brave New World, London 2007 (11932). 

Huxley, Aldous: Brave New World Revisited, London 1958. 

Huxley, Aldous: „Music at Night“, in: Robert S. Baker und James Sexton (Hrsg.): Aldous Hux-

ley: Complete Essays III: 1930-1935, Chicago, IL 2001 (11931), S. 131–132. 

[o. V.]: „Hype“, in: Duden, https://www.duden.de/rechtschreibung/Hype, zuletzt aufgerufen 

am 21.03.2022. 

Müller-Jung, Joachim: „Die Magie des Machbaren oder mit dem richtigen Werkzeug ist nichts 

unmöglich“, in: Frankfurter Allgemeine Quarterly: Das Zukunftsmagazin, Jg. 5 (2021), H. 

4, S. 68–72. 

Peller, Scott: „Laboring for a Brave New World: Our Ford and the Epsilons“, in: David Garrett 

Izzo und Kim Kirkpatrick (Hrsg.): Huxley’s Brave New World: Essays, Jefferson, MO und 

London 2008, S. 62–72. 

Poller, Jake: Aldous Huxley, London 2021. 

Rajan, Kaushik Sunder: Biokapitalismus: Werte im postgenomischen Zeitalter, Frankfurt am 

Main 2009. 

Scalla, Mario: „Wer bezahlt“, in: Frankfurter Rundschau, https://www.fr.de/kultur/literatur/ 

bezahlt-11493530.html, zuletzt aufgerufen am 06.06.2022. 

Schöneberg, Kai: „Einkaufen als ‚patriotischer‘ Akt: Solidarisch shoppen reicht“, in: TAZ, die 

Tageszeitung, https://taz.de/Einkaufen-als-patriotischer-Akt/!5731690/, zuletzt aufgerufen 

am 28.03.2022. 

 

 
85 Vgl. für ausführliche Informationen zum CRISPR-Fall und den Reaktionen ebd. 



 

151 

RAOUL FRAISSE (Berlin) 

„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie 

und Psychologie im Science-Fiction-Roman Dune von Frank Herbert 

I Der Luddismus und der Traum von der Zerstörung der Maschinen 

Song for the Luddites 

As the Liberty lads o’er the sea 

Brought their freedom, and cheaply with blood, 

So we, boys, we 

Will die fighting, or live free, 

And down with all kings by King Ludd ! 

When the web that we weave is complete, 

And the shuttle exchanged for the sword, 

We will fling the winding sheet 

O’er the despot at our feet, 

And dye it deep in the gore he has pour’d. 

Though black as his heart its hue, 

Since his veins are corrupted to mud, 

Yet this is the dew 

Which the tree shall renew 

Of Liberty, planted by Ludd ! 

(Lord Byron: „Song for the Luddites“)1 

Der „Song for the Luddites“ (1816) von Lord Byron behandelt die verarmte Bevölkerung von 

Nottingham und ihre blinden Versuche, sich eine Souveränität zu erkämpfen, die sie aus ihrer 

existentiellen Notlage befreien würde, in die sie die Industrialisierung und die damit 

einhergehende stückweise Ersetzung der menschlichen Arbeitskraft durch Maschinen gebracht 

hatte. Er lässt sich als Vorbestimmung des Romans Dune von Frank Herbert aus dem Jahre 1965 

lesen. Spielt zwar die Handlung des Romans in einem fiktiven Universum und im Besonderen 

auf dem Wüstenplaneten Arrakis, auch Dune genannt, geht dem Anfangspunkt der Dune-Saga 

jedoch eine Zeit voraus, in der es einen Krieg der Menschen gegen die Maschinen gab, in dem 

alle „intelligenten Maschinen“ zerstört wurden. Lord Byrons Beschreibung des Luddismus, als 

reaktionärer Kampf der Arbeiter und Bauern oder als Maschinenstürmerei verschrien, zeigt an, 

dass diese Menschen sich aus nichts als schierer Not zu der Entscheidung bekannten und ihre 

Raserei kann schon als Hinweis dafür gelesen werden, welche Rolle die moderne Technik in 

den darauffolgenden Jahrhunderten, des 20. und 21. Jahrhunderts, einnehmen wird. Im Nach-

 
1 George G. Lord Byron und R. G. Howarth (Hrsg.): The Letters of George Gordon, 6th Lord Byron, London 1933, 

S. 175. 



Raoul Fraisse 

152 

wort von Dune schreibt Brian Herbert, der Sohn von Frank Herbert, über den Krieg gegen die 

Maschinen im Dune-Universum. In diesem Krieg befreiten sich die Menschen von den 

intelligenten Maschinen und es wurde ein Gesetz zum Verbot der Herstellung der Maschinen 

aufgestellt: „Thou shall not make a machine in the likeness of a human mind“.2 Aber, und das 

ist die Tragik dieses Ausgangspunktes, es entsteht im Gegensatz zu dem von Lord Byron 

besungenen Kampf um die eigene Souveränität eine neue Beherrschung des Menschen. Diese 

Wende, welche die Künstliche Intelligenz aus der Welt verbannt hat, aber die Biopolitik mit 

anderen Techniken fortführt, soll im Folgenden anhand der Bereiche Religion, Politik und 

Psychologie herausgearbeitet werden. Denn indem in Dune die künstliche Intelligenz verbannt 

wird, treten Herrschafts- und Kontrolltechniken wieder in den Vordergrund, die in den 

aristokratisch-feudalen Gesellschaften eine bedeutende Rolle einnahmen. 

Der Geheimorden der Bene-Gesserit-Hexen, eine mächtige Organisation im Dune-

Universum, die für die Ausbildung von Hexen und von Paul Atreides zuständig ist, aber auch 

am Hofe arbeitende militärische Ausbilder (Duncan Idaho, Gurney Halleck, Thufir Hawat), 

schaffen es durch ihre biopolitischen Strategien der Geburtenpolitik und Körper- und 

Gedankenkontrolle eine neue Beherrschung des Menschen zu entwickeln.3 Die neue Herrschaft 

basiert maßgeblich auf der Droge „Spice“, auch „Melange“ genannt, die eine enorme 

Bewusstseinserweiterung ermöglicht und den Menschen zu Leistungen bringt, die mit einem 

Verstand, der sich nicht im permanenten Rauschzustand befindet, schwer vorstellbar wären.4 

Es entstehen „human computers“, die „mentants“, die sich zu Rechenmaschinen entwickeln. 

Sie unterscheiden sich von den anderen durch Logik und Analysefähigkeiten. Die Ausbildung 

der „mentants“ bezieht sich auf zwei Bereiche: den Bereich der Mathematik, den die 

Raumfahrergilde verwaltet, und den Bereich der Politik, den der Hexenorden der Bene Gesserit 

verwaltet: „We have two chief survivors of those ancient schools: the Bene Gesserit and the 

Spacing Guild. The Guild so we think emphasizes almost pure mathematics. Bene Gesserit 

performs another function. ‚Politics‘, [Paul] said.“5 Die Hexen und die Ausbilder der 

Adelshäuser trainieren die Kinder durch eine harte Ausbildung und ein Training des 

Bewusstseins in Verbindung mit dem Spice, das den Menschen hochgradig steuer- und 

manipulierbar macht. Das Eindringen in die Psyche mittels Telepathie führt so zu einem 

permanenten Kampf zwischen den Menschen, die eigenen Gedanken zu schützen oder zu 

verbergen und gleichzeitig die Gedanken des anderen zu lesen, zu manipulieren oder fremde 

Gedanken in das Bewusstsein des Gegenübers zu setzen.6 In der Dune Encyclopedia (1984) 

beschreiben die Autoren das Training folgendermaßen: „Its first axiom is ‚My mind controls 

my reality.‘ The training itself is based on a series of progressive exercises, lasting 

approximately ten years, which give the student power to control herself mentally, physically, 

and psychologically, and to control others.“7 Die hoch ausgebildete Kunst der Kontrolle des 

 
2 Frank Herbert: Dune, New York, NY 2010 (11965), S. 17 und S. 879. 
3 Vgl. Robert L. Mack: „Voice Lessons: The Seductive Appeal of Vocal Control in Frank Herbert’s Dune“, in: 

Journal of the Fantastic in the Arts, Jg. 22 (2011), H. 1, S. 39–59. 
4 Das Spice oder auch Melange genannt, ist ein Rohstoff bzw. eine bewusstseinserweiternde Droge, auf dessen 

Grundlage die interstellare Raumfahrt und die Telepathie in Dune funktioniert. Sie existiert nur auf dem Wüsten-

planeten Arrakis. 
5 Herbert: Dune, S. 18. 
6 Ebd., S. 879. 
7 Frank Herbert und Willis E. McNelly: The Dune Encyclopedia, New York, NY 1984, Stichwort: „Bene Gesserit 



„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie und Psychologie in Dune 

153 

Denkens und der Beobachtung der Gedanken der Anderen bestimmt Herbert mit dem Begriff 

weirding ways. Diese schließen die Kontrolle des Körpers mit ein. Neben den Bene Gesserit, 

die in ihrem Geheimorden die Erziehung der Adelskinder bestimmen und eine eigene 

biopolitische Agenda verfolgen, gibt es die Bene Tleilaxu, sie treten in den späteren Romanen 

häufiger auf. Sie schaffen durch eigene Verfahren der Genveränderung „Gholas“, Klone von 

verstorbenen Menschen. Nach der Zerstörung der „intelligenten“ Maschinen hat sich im Dune-

Universum also eine psycho- und bio-technische Herrschaft herausgebildet, die neben der 

Kontrolle und Manipulation des Bewusstseins auch in Form der Genveränderung und 

Geburtenpolitik versucht, die Zukunft nach dem Willen der jeweiligen Machtgruppen zu 

formen. Hinzu kommt die Religion als Ensemble von Regierungstechniken, die die Saga um 

Dune stark fundiert. 

II Politische Theologie: Der Aufstieg von Paul Atreides 

Daher haben alle bewaffneten Propheten den Sieg davongetragen; die unbewaffneten aber sind zu-

grunde gegangen; denn zu jenen Ursachen kommt noch der Wankelmut des Volkes hinzu, welches 

sich leicht etwas einreden lässt, aber sehr schwer dabei festzuhalten ist. Und der Plan muss so ange-

legt sein, dass, wenn sie aufhören zu glauben, man sie mit Gewalt gläubig machen kann. 

(Machiavelli: Der Fürst)8 

Das politische System im Dune-Universum lässt sich am besten als Monarchie und aus 

ökonomischer Perspektive als Neo-Feudalismus bezeichnen. Die verschiedenen 

Herrschaftshäuser kämpfen um die Vormachtstellung und vor allem um die Kontrolle über den 

Planeten Arrakis, auf dem die Produktion der kostbaren Droge Spice möglich ist. Zu Beginn 

des Romans Dune wird Herzog Leto, der Vater von Paul Atreides, im Auftrag des Padischah 

Imperator ermordet. Der Planet Arrakis, eigentlich unter der Lehnsherrschaft des Duke Leto, 

wird von dem konkurrierenden Herrschaftshaus Harkonnen unter Kontrolle gebracht und Paul 

sowie seine Mutter Lady Jessica, die Bene Gesserit und Konkubine von Duke Leto ist, fliehen 

in die Wüste von Arrakis. Die Produktion des Spice ist kostbar und zentral für das gesamte 

Herrschaftssystem im Universum. Sie wird durch die CHOAM Company organisiert. „But the 

important thing is to consider all the Houses that depend on CHOAM profits. And think of the 

enormous proportion of those profits dependent upon a single product – the spice. Imagine what 

would happen if something should reduce the spice production.“9 Das Spice, gewonnen aus 

dem Gewürzstoff Melange, ist der entscheidende Rohstoff im Dune-Universum, denn wer das 

Spice kontrolliert, kontrolliert das Universum. Denn ohne das Spice ist weder die interstellare 

Raumfahrt noch die Kontroll- und Manipulationstechnik der Telepathie möglich.10 Von seinem 

Thron in die Wüste vertrieben, beginnt der Aufstieg des jungen Prinzen Paul Atreides. 

Wie Carl Schmitt in seinem Buch Politische Theologie – Vier Kapitel zur Lehre von der 

Souveränität (1922) im Kapitel über das Verhältnis von Religion und Politik schreibt: „Alle 

prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind theologische Begriffe“.11 (Auch) In Dune 

 
Training“, S. 189–195. 
8 Nicollo Machiavelli: Der Fürst, Frankfurt am Main 2010 (11532), S. 26. 
9 Herbert: Dune, S. 69. 
10 Auffällig nah ist dieses Bild zu dem später entstehenden Kampf um Erdöl aber auch um die Opiumfelder und 

deren strategische Kontrolle im Weltwirtschaftssystem des Kalten Krieges im Nahen und Mittleren Osten. 
11 Carl Schmitt: Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 2015, S. 43. 



Raoul Fraisse 

154 

sind alle politischen Begriffe theologische oder mystische Begriffe. Wo Schmitt die Begriffe 

der modernen Staatslehre aus der Genese der Theologie und der Monarchie erklärt, beschreibt 

Frank Herbert in Dune die Politik einer neofeudalen Gesellschaft im politischen System der 

Monarchie. Hier lässt sich der Text von Carl Schmitt auf das politische System und die 

Herrschaftstechniken der Akteure im Roman beziehen. Die monarchistische Staatslehre 

identifizierte den König mit dem theistischen Gott. Er war Gottes Vertreter auf Erden und sollte 

dessen Gesetze in letzter Konsequenz durchsetzen. „Zu dem Gottesbegriff des 17. und 18. 

Jahrhunderts gehört die Transzendenz Gottes über der Welt, wie eine Transzendenz des 

Souveräns gegenüber dem Staat zu seiner Staatsphilosophie gehört.“12 Im Roman Dune ist der 

absolute Herrscher – der Souverän – der Padischah Imperator, doch der Aufstieg Paul Atreides’ 

und die Ermordung seines Vaters erzeugen die Möglichkeit einer neuen Ordnung. Diese 

Ordnung ist die Verwandlung der Monarchie in eine Theokratie. Entscheidend dafür ist die 

religiöse Vorstellung des Wunders. Schmitt schreibt: „Die Idee des modernen Rechtsstaates 

setzt sich mit dem Deismus durch, mit einer Theologie und Metaphysik, die das Wunder aus 

der Welt verweist.“13 In der politischen Figur des Messias, im Roman „Mhadi“ genannt, wird 

dessen Auftauchen als ein Wunder angesehen. Das Erscheinen des Messias ist in der Theologie 

die Erfüllung einer Prophezeiung. Sie ist keine Gesetzmäßigkeit, sondern das, was Schmitt mit 

der Ausnahme beschreibt. Doch mit der Ausnahme tritt ein neuer Faktor im politischen 

Geschehen auf, der die gesamte Ordnung beeinflussen kann. Denn in der Ausnahmesituation 

wird die Souveränität neu bestimmt. Die politischen Kräfte sind nun weder dem Recht noch 

einem Parlament verpflichtet, sie setzen die Ordnung außer Kraft, um sich selbst souverän 

gegen alle Widerstände durchzusetzen. Dadurch begründen sie eine neue Ordnung. Das 

Erscheinen von Paul Atreides, dem „Muad’dib“ (Erzieher), dem „Mhadi“ (Messias), ist der 

Beginn einer religiös-politischen Bewegung und einer neuen Weltordnung. Der Erzieher tritt 

als religiös-politischer Führer auf, der das Wüstenvolk der Fremen in die Befreiung bringen 

soll. Doch verweist die Tatsache, dass ein gestürzter Herrschaftsaspirant in der Wüste ein Heer 

formt, um sich die verlorene Macht zurückzuholen, auf die dunkle Seite des Paul Atreides. 

Durch das Training der Bene Gesserit gestärkt nutzt Paul die Religion als Mittel, um die Masse 

an seine Person zu binden. In der Encyclopedia wird Religion als genau das beschrieben: 

„[R]eligion is described as ‚the purposeful instruction of the masses.‘“14 

Sigmund Freud beschreibt diese Bindungsfunktion in seinem Buch Massenpsychologie und 

Ich-Analyse (1925) als libidinöse Bindung der Masse an eine Führerperson wie folgt: „Eine 

solche primäre Masse ist eine Anzahl von Individuen, die ein und dasselbe Objekt an die Stelle 

ihres Ich-Ideals gesetzt und sich infolgedessen in ihrem Ich miteinander identifiziert haben.“15 

Er verweist auf die mystischen und unheimlichen Aspekte in diesem Vorgang, den er mit dem 

der Hypnose vergleicht: „Es ist noch vieles an ihr unverstanden, als mystisch anzuerkennen. 

Sie enthält einen Zusatz von Lähmung aus dem Verhältnis eines Übermächtigen zu einem Ohn-

mächtigen, Hilflosen, was etwa zur Schreckhypnose bei Tieren überleitet.“16 Und weiter stellt 

 
12 Ebd., S. 53. 
13 Ebd., S. 43. 
14 Herbert/McNelly: The Dune Encyclopedia, Stichwort: „Bene Gesserit Training“, S. 190. 
15 Sigmund Freud: Massenpsychologie und Ich-Analyse, Hamburg 2010 (11925), S. 61. 
16 Ebd., S. 60. 



„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie und Psychologie in Dune 

155 

die Auswahl der Personen und die Beziehung zum Schlaf, für Freud noch unbekannte, rätsel-

hafte Momente dar. 

Doch was sind diese mystischen Aspekte? Es ist hier meines Erachtens wichtig, zwei Seiten 

derselben Bewegung zu begreifen. Paul Atreides lernt in der Form der weirding ways, die Kon-

trolle seiner Gedanken auch auf die Kontrolle und Manipulation anderer Gedanken auszuwei-

ten, sie zu beeinflussen und sich Untertan zu machen. Die Religion ist auf der einen Seite eine 

politische Strategie der Kontrolle und Instrumentalisierung der Fremen, aber auf der anderen 

Seite auch die scheinbar notwendige Voraussetzung dafür, als Herrschaftsaspirant überhaupt 

wieder in der Politik, die Kontrolle über den Planeten Arrakis und die zentrale Ressource Spice 

zu erhalten. Im zweiten Appendix des Romans schreibt Frank Herbert über die Funktion der 

Religion: „The agnostic ruling class (including the guild) for whom the religion was kind of a 

puppet show to amuse the populace and keep it docile, and who believed essentially that all 

phenomena – even religious phenomena – could be reduced to mechanical explanations.“17 Paul 

antizipiert die Religion der Fremen und ihren Glauben an das Auftreten des Messias als Mög-

lichkeit, sich ihrer Dienste zu vergewissern, sie praktisch zu hypnotisieren. Die religiöse Mystik 

erscheint in dem Roman in Bezug auf die politische Theologie als „psychological warfare“, als 

politische Strategie, um – wie Herbert es selbst zugibt – als Waffe sich nicht gegen deren Ur-

heber zu stellen, denn Macht ist nach Herbert eine psychologische Waffe: „Psychological we-

apon is self-destructive: Power corrupts, it will destroy you with the enemy. Now the Bene 

Gesserit see this, you see how they keep themselves in the background. They want a user of 

power they can control.“18 Paul Atreides wird also als Führungsfigur von dem Hexenorden in 

Stellung gebracht. Er hat durch das Training des Ordens alle Fähigkeiten, um eine artifizielle 

Masse (Freud) an sich zu binden, indem er die psychologischen Waffen einsetzt, um die Massen 

zu kontrollieren und für seine Ziele arbeiten zu lassen. Doch noch haben wir das Unheimliche 

an dieser Identifizierung nicht aus der Perspektive der Masse bestimmt. Freud kommt zu fol-

gendem Schluss. Er schreibt: „Der Hypnotiseur behauptet, im Besitz einer geheimnisvollen 

Macht zu sein, die dem Subjekt den eigenen Willen raubt, oder, was dasselbe ist, das Subjekt 

glaubt es von ihm.“19 Und Freud bezieht nun diese Macht auf die Verbindung von dem Politi-

schen und dem Religiösen. „Diese geheimnisvolle Macht […] muß dieselbe sein, welche den 

Primitiven als Quelle des Tabu gilt, dieselbe, die von Königen und Häuptlingen ausgeht und 

die es gefährlich macht, sich ihnen zu nähern (Mana).“20 Einmal im Bannkreis des Heiligen, 

strahlt der Herrscher diese Macht als Charisma (Mana) aus. Indem die Masse ihre Subjektivität 

partiell aufgibt, lässt sich das Mana auf den Herrscher übertragen und er erscheint in einem 

göttlichen Licht. Er trägt nun den Willen aller in sich, so jedenfalls in der Vorstellung der 

Masse. Frank Herbert sagte in seinem Interview mit McNelly: „Feudalism is a natural condition 

of human beings, not the only, not the right condition. It’s a way we fall in organisation.“ Und: 

„We have many more feudal or tribal aspects in our society we might have thought about“.21 In 

 
17 Herbert: Dune, S. 812. 
18 Frank Herbert und Beverly Herbert im Interview mit Willis E. McNelly: „Interview: Herbert’s Science Fiction 

Novels, Dune and Dune Messiah“, in: Sexek: Visual arts & literature e-zine, http://www.sinanvural.com/ 

seksek/inien/tvd/tvd2.htm, zuletzt abgerufen am 03.08.2022. 
19 Freud: Massenpsychologie und Ich-Analyse, S. 74. 
20 Ebd. 
21 Herbert/Herbert/McNelly: „Interview“. 



Raoul Fraisse 

156 

Dune wird diese kulturgeschichtliche Feststellung in eine ferne Welt projiziert und ästhetisch 

ausgemalt. 

III Angst und Politik 

I must not fear. 

Fear is the mind-killer. 

Fear is the little-death that brings total obliteration. 

I will face my fear. 

I will permit it to pass over me and through me. 

And when it has gone past, I will turn the inner eye to see its path. 

Where the fear has gone there will be nothing. Only I will remain. 

(„Litany against Fear“)22 

Wenn, wie Franz Neumann in seinem Aufsatz Angst und Politik (1952) in Anlehnung an 

Montesquieu feststellt, die „Tyrannis aber auf Furcht“23 basiert, dann kann in Bezug auf das 

neo-feudale Herrschaftssystem in Dune diese Feststellung dahingehend erweitert werden, dass 

die dortige Tyrannis nicht nur auf Furcht basiert, sondern auf der Furcht vor der Angst als 

solcher. In der Litanei gegen die Angst zeigt sich dieses Verhältnis besonders klar. Paul Atreides 

wird, bevor er auf den Planeten Arrakis flieht, in einer letzten Trainingsstunde von den Bene 

Gesserit mit den schlimmsten Ängsten konfrontiert, die er ausschließlich mit seiner 

Geistesstärke bekämpfen soll. Durch die Introspektion, den Blick des inneren Auges in die 

Vergangenheit, soll die Angst besiegt werden. Nichts von ihr soll bestehen bleiben, nur das 

Selbst bleibt zurück. Die Litanei wirkt beim ersten Lesen wie eine psychoanalytische, eine 

therapeutische Strategie, um die Angst zu bekämpfen. Doch die Konfrontation mit der Angst 

integriert seine Objekte in der Psychoanalyse in die Subjektivität des Analysierten. Neumann 

unterscheidet in seinem Aufsatz im Anschluss an Freud zwischen zwei Arten der Angst: der 

Real-Angst und der neurotischen Angst. Während die erste reale Gefahren antizipiert und den 

Geängstigten in die Lage bringt, zu flüchten oder gegen die Gefahr zu kämpfen, ist die 

neurotische Angst eine Verfolgungsangst wie beispielsweise die Paranoia.24 Paul wird aber 

darauf trainiert, die Angst vollständig zu beherrschen, sie sogar zu eliminieren. Das bedeutet in 

Bezug auf die Tyrannis in Dune, dass die Erfahrung der Angst den Kindern schon im frühen 

Alter abtrainiert wird. Wenn aber die Tyrannis auf der Furcht der Untertanen basiert, worauf 

gründet sich dann die Herrschaft im Dune-Universum? Sie begründet sich, wie schon 

beschrieben wurde, auf der Religion und den Psychotechniken in Verbindung mit dem Spice. 

So ist die Identifizierung der Fremen mit Paul Atreides eine affektive, eine gespannte, könnte 

man sagen. Diese Spannung wird durch die Religion erzeugt. Walter Benjamin schreibt über 

die religiöse Manifestation, die der Identifizierung vorausgeht: „Die mythische Gewalt in ihrer 

urbildlichen Form ist bloße Manifestation der Götter.“25 Sie begründet sich nach Benjamin nicht 

in der Frage nach Mittel und Zwecken, sondern ausschließlich durch ihre Existenz. Indem der 

 
22 Herbert: Dune, S. 370. 
23 Franz Neumann: „Angst und Politik“, in: ders.: Wirtschaft, Staat und Demokratie: Aufsätze 1930–1954, Frank-

furt am Main 1978, S. 424–459, hier: S. 449. 
24 Ebd., S. 429–431. 
25 Walter Benjamin: „Zur Kritik der Gewalt“, in: ders.: Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsätze, Frankfurt am 

Main 1965, S. 29–65, hier: S. 55. 



„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie und Psychologie in Dune 

157 

Messias erscheint und herrscht, indem er die mythische Gewalt vollzieht, begründet er eine 

neue Ordnung und die Identifizierung der Masse ist ihm gewiss. Benjamin verweist hierbei auf 

die Faszination für den großen Verbrecher, der nur durch seine Existenz „die heimliche 

Bewunderung des Volkes erregt.“26 Durch die Existenz der Ausnahme und die Durchsetzung 

der Gewalt bricht Paul Atreides die alte Ordnung. Die Fremen sind aber unwissend auf ihre 

Rolle vorbereitet. So sagt Lady Jessica „These Fremen are beautifully prepared to believe in 

us.“27 Indem Paul als Messias, als Wunder erkannt wird, setzt er sich an die Stelle des Ich-Ideals 

der Individuen. Diese geben, wie Freud schon geschrieben hat, ihr Ich ab und treten damit auch 

ihr Gewissen an die Führerperson ab. Die Identifizierung, die Freud mit der Hypnose vergleicht, 

wird durch das Training der Bene Gesserit noch verstärkt. Paul soll seine Angst restlos besiegen, 

um dadurch selbst zur perfekten menschlichen Maschine zu werden. Wenn er keine Angst mehr 

spürt, wird er selbst zum willfährigen Objekt der Herrschaftsstrategien der Hexen. Er wird zum 

gelenkten Hypnotiseur, zum religiösen Führer, dem Messias oder Muad’Dib. Doch um selbst 

zu einer Legende zu werden, muss Paul sterben. Herbert vergleicht ihn in dem McNelly-

Interview mit John F. Kennedy, der 1963 ermordet wurde. 

IV Spice oder die Erweiterung des Bewusstseins: Mystik, Rausch und Rhetorik 

Deep in the human unconscious is a pervasive need for a logical universe that makes sense. 

But the real universe is always one step beyond logic. 

(„The Sayings of Muad’Dib“)28 

Die Menschen in der Welt der Dune Saga stehen im „Bannkreis des Rauschs“29 (Benjamin). 

Zwar fungiert das Spice als Grundlage der Erweiterung des Bewusstseins in Form der 

„mentants“ und der interstellaren Weltraumfahrt,30 doch ist die Droge selbst Teil der 

Herrschaftslogik. Die Telepathie kann aber nicht nur auf die Gedankenkontrolle 

heruntergebrochen werden. Der Austausch der Gedanken, die psychologische Kriegsführung, 

all das ist nicht nur Teil dieser fernen Science-Fiction-Welt, sondern die Beeinflussung der 

Gedanken, beispielsweise durch die Kulturindustrie oder die in der Zeit der Entstehung von 

Dune aufkommenden Public Relations kann ebenfalls als ein kulturkritischer Kommentar von 

Herbert zu den Macht- und Herrschaftstechniken seiner Zeit gelesen werden. Das führt uns in 

den Bereich der Rhetorik. Herbert sagt selbst, es gehe in den menschlichen Beziehungen auch 

um „controlling people by voice. I said we do it all the time: fact of our existence. If you know 

the individual well enough, you know the strength and weaknesses, you can control him with 

voice.“31 Das Spice erweitert nur die Reichweite dieser Kämpfe um Macht. Doch die religiöse 

Mystik ist nun eine Möglichkeit durch die Rhetorik im Falle von Dune, die Gedanken dort zu 

setzen, wo sie in mystischer Wirkung verborgen bleiben und erst später ins Bewusstsein treten. 

 
26 Ebd., S. 35. 
27 Herbert: Dune, S. 459. 
28 Ebd., S. 604. 
29 Walter Benjamin: „Der Sürrealismus: Die letzte Momentaufnahme der europäischen Intelligenz“, in: Rolf Tie-

demann und Hermann Schweppenhäuser (Hrsg.): Walter Benjamin: Gesammelte Schriften II.I, Frankfurt am Main 

2014, S. 295–310, hier: S. 297. 
30 Die interstellare Weltraumfahrt wird von einer mächtigen Gilde kontrolliert. Die Raumfahrergilde stellt neben 

den Adelshäusern (vertreten im Landsraad) und den Bene Gesserit die dritte Komponente der monarchistischen 

Struktur in Dune dar, über der nur noch der Imperator thront. 
31 Herbert/Herbert/McNelly: „Interview“. 



Raoul Fraisse 

158 

Der zu suchende Sinn hinter den Erscheinungen ist in der Welt von Dune ein Motor, um eine 

religiöse Bewegung zu erzeugen. Die vom Spice erzeugten Visionen, Träume und 

Rauscherfahrungen lassen die Menschen in diesen unbekannten Teil ihrer Welt treten. Über den 

Traum schreibt Benjamin: „Im Weltgefüge lockert der Traum die Individualität wie einen 

hohlen Zahn.“32 Indem die Menschen ihre Reichweite ausweiten, führen sie diese Suche nur 

auf einem weiteren Gebiet fort: auf dem Gebiet der Gedanken und Träume, und nicht mehr nur 

auf dem Gebiet des gesprochenen oder geschriebenen Wortes. Diese mystische Wahrheitssuche 

kann schließlich als Einbruch des Zweifels gelesen werden.33 Denn die Interpretation der 

Träume ist nach Freud eine Suchbewegung der Aufklärung unbewusster Erfahrungen und 

Beschädigungen. Doch bleibt in Bezug auf die Mystik die Frage offen, ob das Individuum 

befähigt wird, eine eigene Urteilskraft auch gegen den Bannkreis des Rausches und der Religion 

zu entwickeln. Aber der Zweifel könnte in der religiösen Lehre auch in mystischer Weise 

verborgen angelegt sein, zu einer bestimmten Zeit erkannt werden und zu einem Widerspruch 

reifen.34 Religiöse Mystik, Naturmystik, aber auch Philosophie treiben die Suche nach dem 

letzten Grund, alles Waltenden (Wahrheit oder Gott) voran und lassen den Suchenden einen 

langen und beschwerlichen Weg gehen.35 Der verborgene Sinn in den Träumen ist, wie auch in 

den Gedanken, ein chiffrenhafter. In Dune wird diese Kunst der Chiffrierung und 

Dechiffrierung, ähnlich zur Rhetorik bei Cicero, eine Fähigkeit der Überzeugung oder 

Manipulation.36 Aristoteles definiert die Rhetorik in seinem gleichnamigen Werk als „Fähigkeit 

[…], das Überzeugende, daß jeder Sache innewohnt, zu erkennen.“37 In dieser Bestimmung 

liegt selbst schon ein mystisches Element. Denn es geht für Aristoteles um das überzeugende 

Gewicht einer in den Äußerungen verborgenen Wahrheit. Doch es gibt unterschiedliche 

Möglichkeiten, wie der Redner mit der Wahrheit umgehen kann: „...denn dazu kommt, dass es 

ebenso Aufgabe der Rhetorik ist, Überzeugendes und scheinbar Überzeugendes zu 

erkennen...“38 Die Kunst des Redens wird von Aristoteles in drei Überzeugungsmittel unterteilt: 

den Charakter des Redners (Charisma), die Absicht, die Gefühlslage des Zuhörers zu 

beeinflussen, und die Argumente oder Schein-Argumente in der Rede selbst.39 Das Training der 

Bene Gesserit beinhaltet ähnliche Machtstrategien. Indem sie das Politische wieder zu der 

Sache der Theologie machen, lässt sich die Revolutionsbewegung des Muad’Dib als 

verborgene, also mystische, Kraft erzeugen und kommt schließlich in der Erscheinung des 

Messias, Paul Atreides zum Ausdruck. So heißt es auch in den Tagebüchern der Prinzessin 

Irulan über die Machtstrategien der Bene Gesserit: „The wisdom of seeding the known universe 

with a prophecy pattern of the protection of B.G. personnel has long been appreciated, but never 

have we seen a condition-ut-extremis with more ideal mating of person and preparation.“40 

 
32 Benjamin: „Der Sürrealismus“, S. 297. 
33 Joseph Bernhart: Die Philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken Ursprüngen bis zur Renaissance, 

München 1922, S. 30–32. 
34 Der Einfluss der Mystik auf das Christentum durch die Gnosis zeugt von einer ähnlichen verborgenen Wirkung: 

„Der Mystik innerhalb des Christentums hat die Gnosis manche Elemente zugeführt, die erst nach Jahrhunderten 

zur Geltung kamen.“ (Ebd., S. 31–32.) 
35 Ebd. S. 11–13. 
36 Cicero: Über den Redner, Stuttgart 1976, S. 73. 
37 Aristoteles: Rhetorik, Stuttgart 2019, S. 12. 
38 Ebd., S. 11. 
39 Ebd., S. 12. 
40 Herbert: Dune, S. 76. 



„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie und Psychologie in Dune 

159 

Der Bereich der Mystik und Politischen Theologie wird in dem Roman Dune aber auch als 

eine biopolitische Machtstrategie der Ökologie dargestellt. So spricht Prinzessin Irulan in ihren 

Tagebüchern wie folgt: „He tells us that a single obscure decision of prophecy, perhaps the 

choice of one word over another, could change the entire aspect of the future.“41 

Im Appendix I zu Dune erläutert Frank Herbert die ökologische Entwicklung auf dem 

Planeten Arrakis. Er beschreibt die Ankunft des ersten Planetologen Pardot Kynes und seine 

Kontaktaufnahme mit den Fremen. Hierbei wird deutlich, dass die Arbeit eines Planetologen 

darin besteht, einen Planeten erst bewohnbar und bewirtschaftbar zu machen. Neben seinen 

geologischen Forschungsarbeiten hat Kynes einen Plan, welcher den Grundstein für die 

gesamte weitere Entwicklung der Dune-Saga legt. Kynes sagt: „The thing the ecologically 

illiterate don’t realize about an ecosystem […] is that it’s a system. A system! A system 

maintains a certain fluid of stability that can be destroyed by a misstep in just one niche. [...] 

The untrained might miss that collapse until it was too late.“42 Dieser Schmetterlingseffekt wird 

schließlich den Plan antreiben, denn indem Kynes das System verändert, setzt er die 

Voraussetzungen für den entscheidenden Augenblick, den Kairos: die Erscheinung eines 

Helden, eines religiös-politischen Führers; Paul Atreides. Kynes plant die Entwicklung einer 

Massenbewegung, die die komplette Umwandlung des Planeten Arrakis ins Werk setzen soll. 

Die Fremen werden unbewusst vorbereitet, um als Masse dem sie anführenden Helden, dem 

viel später erscheinenden Paul Atreides, zu folgen. Der Sohn des ersten Planetologen auf 

Arrakis, Liet-Kynes, muss nur noch auf diesen Helden warten, um die Pläne der 

Planetenveränderung seines Vaters in die Realität umsetzen zu können: „Liet-Kynes had only 

to watch and nudge and spy upon the Harkonnens... until the day his planet was inflicted by a 

hero.“43 

Frank Herbert führt auf dem Feld der Politischen Ökologie vor, dass die Biopolitik in Dune 

sich nicht auf die körperliche und geistige Sphäre der einzelnen Personen reduziert. Neben der 

Manipulation der einzelnen Menschen, liegt in der Darstellung der Arbeit des Planetologen 

auch ein Aspekt, der die gesamte Veränderung des Ökosystems des Planeten Arrakis beinhaltet. 

Er soll durch die Implementierung eines religiösen Mythos in das Leben der Fremen langsam 

wachsen und viel später, in ferner Zukunft, in die Tat umgesetzt werden. 

V Im Kerker der instrumentellen Phantasie 

Do you wrestle with dreams? 

Do you contend with shadows? 

Do you move in a kind of sleep? 

(„Songs of Muad’Dib“)44 

Doch Frank Herbert lässt die Lesenden zum Ende des ersten Romans in der Nebelregion der 

Gerüchte, Anekdoten und Hinweise stehen. Hier ist der Roman selbst in seiner ästhetischen 

Form der Mystik nah. Es lassen sich diverse labyrinthartig angelegte Gänge der Suche nach den 

wahren Ursachen der Entwicklung der Geschichte in Dune finden. Und Herbert legt selbst zum 

 
41 Ebd., S. 352. 
42 Ebd., S. 806. 
43 Ebd., S. 809. 
44 Ebd., S. 256. 



Raoul Fraisse 

160 

Ende des ersten Romans neue Wege oder nimmt Erklärungen zurück. Denn auch die Bene 

Gesserit könnten bestimmte Hinweise übersehen haben. Und die Implementierung eines 

religiösen Mythos auf Arrakis könnte sich schließlich als Gerücht herausstellen. Lady Jessica 

hat gegen den Plan der Bene Gesserit einen Jungen geboren. Herbert beendet den letzten 

Appendix wie folgt: „In the face of these facts, one is led to the inescapable conclusion that the 

inefficient Bene Gesserit behavior in this affair was a product of an even higher plan of which 

they were completely unaware.“45 Und auch Paul hat in bestimmten Situationen gegen den Plan 

der Bene Gesserit gehandelt. Hier deutet der Autor eine mystische oder religiöse Auflösung an, 

ohne sie zu erläutern. Es bleibt bei einem Geheimnis. Denn ob es nicht noch eine höhere Macht 

gibt, bleibt am Ende des ersten Romans offen. Die in der poetischen Struktur von Dune 

eingebaute Logik der Mystik, das Geheimnis oder der verborgene Sinn, setzt sich im Laufe des 

Lesens Zeile für Zeile ins Werk. Es entsteht eine spekulative Fantasie. Genau dort haben wir 

eine Doppelbödigkeit. Die Konstruktion der Geschichte basiert auf dem Verborgenen, dem 

Geheimnis oder den mystischen Meditationen. Indem Herbert die Manipulation und Planbarkeit 

des geschichtlichen Verlaufes wie eine negative Saat des Zweifels immer wieder einstreut, 

nimmt er den Lesenden die kontemplative Sicherheit. Dieses Element des Unheimlichen 

verwandelt das gesamte spekulative, mystische Gebäude in einen Kerker, denn wenn die 

Fantasie selbst schon einem Plan folgt, kann von freier Spekulation keine Rede sein. In einer 

religiösen Logik wäre das nachvollziehbar, da der Weg jedes Einzelnen nicht frei wählbar, 

sondern vorbestimmt ist. Als ästhetische Logik lässt sich das aus dem Formprinzip erklären, als 

Machtlogik verweist es auf die Aufgaben von Rhetorik und Politik und zeigt Herberts kritische 

Haltung zur Politik seiner Zeit. Das lässt sich beispielsweise anhand des Protagonisten Paul 

Atreides aufzeigen. Desto mehr man in die Welt von Dune eintaucht, desto mehr zweifelt man 

an dem Protagonisten der Saga. Es mag einem der Gedanke kommen, dass die Heroisierung 

eines Schlächters und Kriegstreibers, der eine theokratische Herrschaft mit dem Schwert 

durchzusetzen versucht, einem eher Sorgen bereiten sollte. In Bezug auf die Gefahr 

charismatischer Herrschaft verweist Herbert in einem Vortrag vor Studierenden im Jahr 1985 

auf jemand Bestimmten: JFK. Er warnt vor der religiös-politischen Identifizierung mit einem 

charismatischen Führer. „One of the most dangerous Presidents […] because people didn’t 

question him [...] was Jack Kennedy. Because we said Yes, Sire. Mr. charismatic leader, what 

are we doing next. And we wound up in Vietnam.“46 Interessant erscheint heute die 

Interpretation der Dune-Saga und die Rolle der Bücher für die amerikanische Counter Culture. 

Denn die Gefahr, sich religiösen oder politischen Führungsfiguren blindlings zu verschreiben, 

konformistisch und obrigkeitshörig zu sein, ist eines der zentralen Themen von Dune. Doch 

gerade das ist es, was viele der damaligen politisch bewegten jungen Menschen taten. Aus der 

Situation eines sehr konservativen Jahrzehnts und der Erfahrung der McCarthy-Zeit sich zwar 

oberflächlich in Eskapismus und Revolutionsträume zu stürzen, doch eigentlich nur den 

Autoritarismus der erlebten Erziehung in schlechter Aufhebung weiterzuführen, verdeutlicht 

sich in den Formen des Politischen der Counter Culture selbst, eine „gesellschaftsimmanente, 

realitätsgerechte Aktivität.“47 Dargestellter Antiautoritarismus, repressive Freizügigkeit und die 

 
45 Ebd., S. 828. 
46 Frank Herbert: Talk at the UCLA, Los Angeles, CA 1985. 
47 Max Horkheimer: „Vorwort zur Neupublikation“, in: ders.: Traditionelle und kritische Theorie: Vier Aufsätze, 

Frankfurt am Main 1968, S. 7–11, hier: S. 8. 



„Fear is the mind-killer“ – Zum Verhältnis von Politischer Theologie und Psychologie in Dune 

161 

ideologische Unterordnung unter eine Massenbewegung oder Sekte – Frank Herbert muss auch 

daran gedacht haben, als er den Roman Dune schrieb. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Aristoteles: Rhetorik, Stuttgart 2019. 

Benjamin, Walter: „Der Sürrealismus: Die letzte Momentaufnahme der europäischen 

Intelligenz“, in: Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser (Hrsg.): Walter Benjamin: 

Gesammelte Schriften II.I, Frankfurt am Main 2014, S. 295–310. 

Benjamin, Walter: „Zur Kritik der Gewalt“, in: ders.: Zur Kritik der Gewalt und andere 

Aufsätze, Frankfurt am Main 1965, S. 29–65. 

Bernhart, Josef: Die Philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken Ursprüngen bis 

zur Renaissance, München 1922. 

Byron, George Gordon und R. G. Howarth (Hrsg.): The Letters of George Gordon, 6th Lord 

Byron, London 1933. 

Cicero: Über den Redner, Stuttgart 1976. 

Freud, Sigmund: Massenpsychologie und Ich-Analyse, Hamburg 2010 (11925). 

Herbert, Frank und Beverly Herbert im Interview mit Willis E. McNelly: „Interview: Herbert’s 

Science Fiction Novels, Dune and Dune Messiah“, in: Sexek. Visual arts & literature e-zine, 

http://www.sinanvural.com/seksek/inien/tvd/tvd2.htm, zuletzt abgerufen am 03.08.2022. 

Herbert, Frank und Willis E. McNelly: The Dune Encyclopedia, New York, NY 1984. 

Herbert, Frank: Dune, New York,NY 2010 (11965). 

Herbert, Frank: Talk at the UCLA, Los Angeles, CA 1985. 

Horkheimer, Max: „Vorwort zur Neupublikation“, in: ders.: Traditionelle und kritische Theo-

rie: Vier Aufsätze, Frankfurt am Main 1968, S. 7–11. 

Machiavelli, Nicollo: Der Fürst, Frankfurt am Main 2010 (11532). 

Mack, Robert L.: „Voice Lessons: The Seductive Appeal of Vocal Control in Frank Herbert’s 

Dune“, in: Journal of the Fantastic in the Arts, Jg. 22 (2011), H. 1, S. 39–59. 

Neumann, Franz: „Angst und Politik“, in: ders.: Wirtschaft, Staat und Demokratie: Aufsätze 

1930–1954, Frankfurt am Main 1978, S. 424–459. 

 





 

163 

KATRIN NÖTZEL (Paderborn) 

„The Eyes of God run over all the world.“ – 

Biopolitik in Margaret Atwoods The Handmaid’s Tale 

Seit 2017 erscheint The Handmaid’s Tale – Der Report der Magd als Fernsehserie, die auf 

Margaret Atwoods Roman The Handmaid’s Tale von 1985 basiert. Bis heute sind bereits vier 

Staffeln der Serie erschienen, die nicht nur die Geschichte des Romans wiedergeben, sondern 

diese auch fortschreiben. Mark Arenhövel sieht den Erfolg der Serie, und damit auch der er-

zählten Geschichte im Roman, in ihrer Aktualität begründet: Atwood schrieb ihren Roman zur 

Zeit des Kalten Krieges, hatte also einen Blick auf die Revolution im Iran sowie die politischen 

Systeme hinter dem Eisernen Vorhang. Arenhövel sieht dieses Szenario reflektiert in der heu-

tigen Situation in China und Nordkorea, wo sich Missachtungen der Menschenrechte und tota-

litäre Kontrollsysteme finden lassen.1 Durch Arenhövels Erwähnung des Kalten Krieges und 

Eisernen Vorhangs kommt zudem die Assoziation Russlands auf, das im Jahr 2022 den Russ-

land-Ukraine-Konflikt zu einem Krieg eskalieren lässt. 

Auch Christian Schwarke sieht eine Aktualität in dem von Margaret Atwood aufgegriffenen 

Stoff: Auch heutige politisch-ethische Kontroversen beschäftigen sich mit stellvertretenden 

Schwangerschaften (von der Samenspende bis zur Leihmutterschaft). Der Unterschied zwi-

schen unserer Realität und The Handmaid’s Tale bestehe darin, dass wir bei heutigen Leihmü-

ttern die idealisierte Annahme träfen, dass es sich um selbstbestimmte, freie Individuen han-

dele.2 Schwarkes kritisierende Formulierung „idealisierte Annahme“ hebt die Nähe zwischen 

der Realität und The Handmaid’s Tale hervor, wo sich die Handmaids keinesfalls selbstbe-

stimmt für oder gegen eine Leihmutterschaft entscheiden. 

Zudem beschreibt Atwood in ihrem Roman eine schleichende Übernahme durch das neue 

System Gilead, das sich auf das ‚Ordnungschaffen‘ beruft, indem es auf Umweltverschmutzun-

gen und Krankheiten reagiert. So erhält das System zunächst einen breiten Zuspruch durch die 

Bevölkerung, da es die allgemeine Situation scheinbar verbessert.3 Damit greift Atwood die 

Situation der 1980er Jahre auf: Die Probleme der 1980er Jahre sorgten für ein Krisenempfinden, 

das ein Erstarken des christlichen Faschismus begünstigte.4 Eine ähnliche Furcht spiegelt sich 

 
1 Vgl. Mark Arenhövel: „Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft am Beispiel von The Handmaid’s Tale“, in: 

Anja Besand (Hrsg.): Bildung nach reaktionären Revolutionen: Was sich von der TV Serie The Handmaid’s Tale 

lernen lässt, Wiesbaden 2021, S. 5–16, hier: S. 6. 
2 Vgl. Christian Schwarke: „Once upon a time nearby – Sakralisierung der Reproduktion und Reproduktion der 

Sakralität in Gilead“, in: Anja Besand (Hrsg.): Bildung nach reaktionären Revolutionen: Was sich von der TV 

Serie The Handmaid’s Tale lernen lässt, Wiesbaden 2021, S. 31–44, hier: S. 36. 
3 Vgl. Hannelore Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht in den Romanen Margaret Atwoods, Frankfurt 

am Main u. a. 1998, S. 75–76. 
4 Vgl. Chris Vials: „Margaret Atwood’s dystopic fiction and the contradictions of neoliberal freedom“, in: Textual 

Practice, Jg. 2 (2015), H. 29, S. 235–254, hier: S. 245. 



Katrin Nötzel 

164 

auch in der Präsidentschaftswahl Donald Trumps wider, der auf eine hohe Zustimmung bei den 

Evangelikalen traf, da er beispielsweise Schwangerschaftsabbrüche ablehnt.5 Die aktuelle 

Corona-Pandemie lässt sich ebenfalls als Krise einstufen, die ein ‚Ordnungschaffen‘ erfordert 

und idealistische oder faschistische Bewegungen bestärkt. 

In Anlehnung an diese aktuellen Bezüge soll im Folgenden untersucht werden, wie sich eine 

Biopolitik in The Handmaid’s Tale gestaltet. So sollen die Kontrollmaßnahmen der Republik 

Gilead betrachtet werden sowie die dabei wichtige Rolle der Religion. Die Auswirkungen die-

ser Maßnahmen auf die Bevölkerung werden vor allem an der Protagonistin und Erzählerin 

‚Offred‘6 sichtbar, da sie ihre Perspektive auf das Leben in Gilead zeigt. Vor allem an ihrer 

Person werden Möglichkeiten des Widerstandes deutlich, obwohl sie als Handmaid – Gileads 

‚Variante‘ einer Leihmutter – einer der hierarchisch niedrigsten Stellungen in Gilead angehört. 

I Foucaults Biopolitik 

Foucaults Theorie der Biopolitik geht davon aus, dass es mit der Entstehung liberaler Gesell-

schaften eine neue Form der Macht gibt, „die auf die Sicherung, Verwaltung und Verbesserung 

der individuellen und kollektiven Lebensbedingungen zielt.“7 Damit wird Leben zum Einsatz 

politischer Strategien.8 Nach Foucault nutzt die Biomacht die ‚Abschöpfung‘ – den Entzug von 

Gütern, Diensten, Produkten oder dem Leben – als Element der Kontrolle, Anreizung, Verstär-

kung, Überwachung oder Organisation der Menschen. So ‚lasse‘ die Biomacht sterben und 

‚mache‘ Leben.9 Zudem unterscheidet Foucault bei der Biomacht zwischen der Disziplinierung 

des Individualkörpers durch Abrichtung sowie Überwachung und der Regulierung der Bevöl-

kerung als Gesellschaftskörper, dabei betont er jedoch, dass beides durch zahlreiche Zwischen-

beziehungen verbunden ist.10 Die Biomacht kann sich demnach in einer Überwachung der Be-

völkerung ausdrücken. In Surveiller et punir geht Foucault auf das Panopticon von Jeremy 

Bentham ein und sieht dieses als mise en abyme der modernen Gesellschaft: Das Panopticon ist 

ein Konzept eines Gefängnisses, das die vollkommene Beobachtung der Gefangenen ermög-

licht. Diese Kontrolle der Gefangenen über einen permanenten Informationsfluss vergleicht 

Foucault mit der modernen Gesellschaft, die durch die technologische Entwicklung an eine 

solche Beobachtung heranreicht.11 Die Wirkweise des Panopticons beschreibt Foucault so: 

Bentham [hat] das Prinzip aufgestellt, daß die Macht sichtbar, aber uneinsehbar sein muß; sichtbar, 

indem der Häftling ständig die hohe Silhouette des Turms vor Augen hat, von dem aus er bespäht 

 
5 Vgl. Schwarke: „Sakralisierung der Reproduktion“, S. 31. 
6 Hier und im Folgenden wird der Name von Atwoods Protagonistin – ‚Offred‘ – in einfache Anführungszeichen 

gesetzt, um sich von der Namensgebung zu distanzieren. Wie im Verlauf dieses Aufsatzes noch erläutert werden 

wird, ist der Name ‚Offred‘ nicht der tatsächliche Name der Protagonistin, sondern der Name, der ihr von dem 

System Gilead für einen bestimmten Zeitraum gegeben wurde. Die Zusammensetzung aus dem englischen Wort 

‚of‘ und dem Namen des Hausherren ‚Fred‘ buchstabiert aus, dass ‚Offred‘ in dem System als Besitz anderer 

angesehen wird. Auch dies wird im weiteren Verlauf noch erläutert werden. 
7 Andreas Folkers und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, S. 7–

61, hier: S. 7. 
8 Vgl. ebd. 
9 Vgl. Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 2014 (11976), S. 

132. 
10 Vgl. Folkers/Lemke: „Einleitung“, S. 13–14. 
11 Vgl. Marvin Keith Booker: Dystopian Literature: A Theory and Research Guide, Westport, CT u. a. 1994, S. 

26. 



„The Eyes of God run over all the world“ – Biopolitik in The Handmaid’s Tale 

165 

wird; unsichtbar, sofern der Häftling niemals wissen darf, ob er gerade überwacht wird; aber er muß 

sicher sein, daß er jederzeit überwacht werden kann.12 

Übertragen auf Gesellschaften bedeutet eine panoptische Überwachung eine totale Kontrolle 

der Bevölkerung, da die Menschen sich jederzeit beobachtet fühlen und sich deswegen system-

treu verhalten. So trauen sich die Menschen zu keinem Zeitpunkt von dem systemtreuen Ver-

halten abzuweichen, da sie nie genau wissen, wann ein Fehltritt bemerkt werden würde. Gleich-

zeitig muss es offensichtliche Erkennungspunkte geben, die an die Anwesenheit der Beobach-

tenden erinnern. In The Handmaid’s Tale erfüllen insbesondere die Vans, die in den Straßen 

patrouillieren, die Funktion des Turms in Benthams Panopticon: Die Vans sind schwarz und 

haben verspiegelte Scheiben, sie sind damit ebenso präsent und uneinsehbar wie der Turm. 

Gleichzeitig wissen alle, dass die Vans Menschen abtransportieren und schreckliche Dinge da-

rin passieren müssen, aber niemand kann dies belegen.13 

II Panoptische Überwachung durch die Eyes Gileads 

‚Offred‘ beschreibt das Wirken der Biomacht durch die panoptische Überwachung wie folgt: 

„The Eyes of God run over all the earth. Because they were ready for us, and waiting. The 

moment of betrayal is the worst, the moment when you know beyond any doubt that you've 

been betrayed: that some other human being has wished you that much evil.“14 Die Worte ‚Eyes 

of God‘ sind hier mit zwei Bedeutungen verbunden: Sie sind wörtlich genommen die Augen 

von Gott, der die Menschen beobachtet und mit dem jüngsten Gericht droht, und sie sind die 

Spione von Gilead, das sich durch die christliche Religion zu legitimieren versucht. „[T]he Eyes 

of God in The Handmaid’s Tale, the state’s secret police whose name is inspired by 2 Chroni-

cles 16:9: ‚For the eyes of the Lord run to and fro throughout the whole earth.‘“15 Die Allge-

genwärtigkeit der Spione wird von ‚Offred‘ als besonders schmerzhaft wahrgenommen, da sie 

bei ihrer Flucht erwischt wird und sich fragen muss, wer sie verraten haben könnte. Auf diese 

Weise entsteht ein Misstrauen zwischen den Menschen in Gilead, das zu einer Isolation der 

Individuen und gleichzeitigem von Angst geprägten systemkonformem Verhalten führt. Dies 

verweist auf Foucaults Begriff von Macht, demnach sich eine Macht nicht in einer Person oder 

Institution bündelt, sondern als ein Netzwerk von Machtverhältnissen zwischen allen Menschen 

zu verstehen ist. Dadurch werden für Foucault auch die wenig spektakulären, zwischenmensch-

lichen Beziehungen relevant, da jede Beziehung eine Aushandlung der Macht bedeutet.16 So ist 

‚Offred‘, so machtlos sie auch erscheint, sowie jede Figur in The Handmaid’s Tale, ein Element 

im Netzwerk der Macht. Da die Lesenden nur die Perspektive von ‚Offred‘ erzählt bekommen, 

ist sie zunächst die einzige, die als eindeutige Gegnerin des Gilead’schen Systems gesehen 

werden kann, wodurch alle Beziehungen zwischen ‚Offred‘ und den weiteren Figuren als Aus-

tragungsorte der Biomacht gelesen werden können. Denn alle anderen Figuren können als Eyes 

arbeiten oder so systemkonform sein, dass sie gegen ‚Offred‘ agieren können. Sie sind so 

 
12 Zit. nach Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 69–70. 
13 Vgl. Margaret Atwood: The Handmaid’s Tale, London 1996 (11985), S. 27–28. 
14 Ebd., S. 199. 
15 Zit. nach Rhiannon Graybill und Peter J. Sabo: „Introduction: Getting our hands on it“, in: dies. (Hrsg.): „Who 

Knows What We’d Make of It, If We Ever Got Our Hands on It?“: The Bible and Margaret Atwood, Piscataway, 

NJ 2020, S. 1–24, hier: S. 10. 
16 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 67. 



Katrin Nötzel 

166 

potenziell Ausübende der panoptischen Überwachung und der Biomacht. Auch ‚Offred‘ kann 

als Ausübende der Biomacht gesehen werden, denn, wie Barbé Hammer treffend bemerkt, wird 

in The Handmaid’s Tale kein Herrschender, keine regierende Person vorgestellt, sondern nur 

ein undurchsichtiges System an Hierarchien, wodurch alle Menschen in Gilead und auch die 

Commanders jeweils von anderen beobachtet werden17 und so Biomacht ausüben, als (unfrei-

willige) Vertretende des staatlichen Systems. 

Zimmermann erwähnt indirekt dasselbe: Sie bezieht sich auf Foucaults Verständnis von 

Macht als Verflechtung von Machtstrukturen auf allen Ebenen und benennt, dass dadurch alle 

Beziehungen zwischen den Figuren für das Verhältnis von Macht in The Handmaid’s Tale re-

levant und deshalb keine eindeutigen Einteilungen in Opfer und Täter möglich sind. Dabei ver-

weist sie darauf, dass es sowohl Rivalitäten zwischen Männern und Frauen als auch innerhalb 

der Gruppe der Frauen gibt. Dennoch sieht sie die Staatsgewalt einzig bei den Männern und 

schreibt den Frauen nur einen Anteil an dem Machtnetzwerk zu.18 So sieht sie auch nur Männer 

als mögliche Eyes an: „Sie sind einerseits gesichtslos und allgegenwärtig, da jede männliche 

Person im Staat ein getarntes Mitglied der Eyes sein kann.“19 Tatsächlich wird dies nicht expli-

zit behauptet, sodass an Stellen wie „The Eyes of God run over all the earth.“20 auch ein Mit-

denken von weiblichen Eyes möglich wird. Dagegen spricht, dass in Gilead „[d]ie traditionelle 

patriarchalische Rollenverteilung [ ] wiederhergestellt [ist]“,21 wodurch Frauen in den häusli-

chen Bereich gedrängt werden und nur Männer ein öffentliches, politisches Leben führen kön-

nen. In dieser Perspektive Zimmermanns werden jedoch die Aunts nicht mitgedacht, die die 

Erziehung der Handmaids übernehmen und dabei eindeutig an der Ausübung staatlicher Macht 

beteiligt sind. Im „Red Center“ nehmen sie aktiv Teil an der Disziplinierung des Individualkör-

pers durch Abrichtung sowie Überwachung. Diese Form der Biomacht zeigt sich beispielsweise 

in der Bestrafung Moiras, die versucht hatte, zu fliehen: „Afterwards she could not walk for a 

week, her feet would not fit into her shoes, they were too swollen. It was the feet they’d do, for 

a first offence. They used steel cables, frayed at the ends.“22 Die Aunts sind somit zwar keine 

Eyes, fungieren aber ebenfalls als Spione und Ausübende der Staatsgewalt. So können auch die 

Marthas, Wives und Handmaids so systemkonform sein, dass sie die Funktion eines Spions 

übernehmen: 

[Handmaids] aren’t allowed to go there except in twos. This is supposed to be for our protection, 

though the notion is absurd: we are well protected already. The truth is that she is my spy, as I am 

hers. If either of us slips through the net because of something that happens on one of our daily 

walks, the other will be accountable.23 

Es kann also vermutet werden, dass aus der Gilead’schen Perspektive nur Männer als Eyes 

fungieren können. Frauen arbeiten jedoch genauso als Spione für den Staat und beteiligen sich 

so ebenfalls an der Ausübung der Biomacht. So ist ‚Offreds‘ Furcht vor den Eyes nicht nur 

gegen Männer gerichtet, sondern auch gegen Frauenaugen. 

 
17 Vgl. Stephanie Barbé Hammer: „The World as It will Be? Female Satire and the Technology of Power in The 

Handmaid’s Tale“, in: Modern Language Studies, Jg. 2 (1990), H. 20, S. 38–49, hier: S. 45. 
18 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 67. 
19 Ebd., S. 69. 
20 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 199. 
21 Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 81. 
22 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 98. 
23 Ebd., S. 25. 



„The Eyes of God run over all the world“ – Biopolitik in The Handmaid’s Tale 

167 

III Rassismus und Sexismus in der patriarchalen Gesellschaft Gileads 

Foucault benennt weiterhin einen starken Rassismus als Merkmal von Biopolitik. Bei diesem 

entscheidet der Staat über die Wertigkeit des Lebens und teilt die Bürger*innen somit in le-

benswert oder unwert, gesund oder krank ein. Damit wird die Verbesserung des Lebens der 

einen in ein direktes Verhältnis zum Verschwinden, Ausgrenzen oder Ermorden der anderen 

gesetzt.24 In Gilead zeigt sich diese rassistische Gewalt gegenüber allen, die sich nicht system-

konform verhalten oder dem System keinen Nutzen mehr bringen. So werden Alte oder Hand-

maids, die ihre Funktion des Gebärens nicht erfüllen, in die Kolonien verwiesen, wo sie sich 

meist unter unmenschlichen Bedingungen zu Tode arbeiten müssen.25 Auf staatsfeindliches 

Verhalten folgt jedoch die Todesstrafe, damit sich außerhalb Gileads kein Widerstand formie-

ren kann.26 Die Biomacht verleiht sich somit Nachdruck, indem der Bevölkerung immer mit 

dem Tod in den Kolonien gedroht werden kann, um widerständisches Verhalten zu vermeiden. 

Das bereits erwähnte Verhältnis zwischen Männern und Frauen zeigt sich darin, dass die 

meisten Kontrollmaßnahmen auf die Unterdrückung von Frauen abzielen. So beschreibt Chris 

Vials, dass zwar auch die Männer eingeschränkt werden, da es keine demokratischen Wahlen 

oder Religionsfreiheit in Gilead gibt,27 aber die Frauen einem „colour-coding“28 unterliegen, 

das ihre Positionen in der Gesellschaft festsetzt: „[The womens’] inflexible positions are em-

phasised with capitalised titles such as ‚Aunts‘, ‚Wives‘, ‚Daughters‘, ‚Marthas‘, ‚Jezebels‘, 

and ‚Unwomen‘.“29 Damit ist gemeint, dass die farblich unterschiedlichen Kleider der Frauen 

ihre gesellschaftliche Position nicht nur symbolisieren, sondern auch erhalten. Die verallgemei-

nernden Titel dienen weiterhin der Gleichschaltung und Endindividualisierung. Zudem wird 

das Niedrighalten der Frauen dadurch erreicht, dass Frauen nicht lesen und schreiben dürfen. 

Das Verbot sorgt dafür, dass Frauen keinen Zugang zu Bildung bekommen und somit keine 

Macht über Männer erlangen: 

„Diese Maßnahmen zielen darauf ab, daß sich die männliche Führungsschicht aller Vorteile einer 

hochgradig schriftverarbeitenden Kultur bedient und diese gezielt gegen die zur Mündlichkeit ver-

urteilten Frauen verwendet.“ Wissen bedeutet Macht, und gerade diese soll den Frauen im Staate 

Gilead endgültig entzogen und vorenthalten werden.30 

Diese Verknüpfung von Wissen und Macht auf Ebene der Geschlechter zeigt sich in Aussagen 

des Commanders: „Women can’t add, he said once, jokingly. When I asked him what he meant, 

he said, For them, one and one and one and one don’t make four. What do they make? I said, 

expecting five or three. Just one and one and one and one, he said.“31 Durch solche Aussagen 

rechtfertigt er den männlichen Machtanspruch. Er erläutert: 

The problem wasn’t only with the women, he says. The main problem was with the men. There was 

nothing for them any more. [...] There was nothing for them to do, he says. They could make money, 

I say, a little nastily. [...] It’s not enough, he says. It’s too abstract. I mean there was nothing for 

 
24 Vgl. Folkers/Lemke: „Einleitung“, S. 16. 
25 Vgl. Atwood: Handmaid’s Tale, S. 256–257. 
26 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 72. 
27 Vgl. Vials: „Dystopic fiction and neoliberal freedom“, S. 245. 
28 Ebd. 
29 Ebd. 
30 Zit. nach Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 78. 
31 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 191. 



Katrin Nötzel 

168 

them to do with women. [...] I’m not talking about sex, he says. That was part of it, the sex was too 

easy. Anyone could just buy it. There was nothing to work for, nothing to fight for.32 

Der Commander nennt damit die gesellschaftlichen Umwälzungen der 1980er Jahre, die eine 

Emanzipation der Frau bedeuteten, als Ursache für die Entstehung Gileads. Er behauptet, dass 

die Frauen an der Entstehung Gileads Schuld seien.33 Gilead macht die Emanzipation wieder 

rückgängig, indem es die Frauen unterdrückt und entmachtet und dabei die ‚Urangst vor der 

Frau‘ bekämpft – Zimmermann sieht einen Beleg für eine Urangst der Männer vor Frauen in 

deren seit jeher praktizierten Unterdrückung und Entmachtung durch Männer. Diese Entmach-

tung funktioniert in Gilead über das Aufspalten der Frauenrolle in verschiedene Bereiche, um 

eine Machtkonzentration zu vermeiden.34 Hier wird das ‚colour-coding‘ wieder bedeutsam, 

denn dieses verdeutlicht die Aufspaltung der Frauenrolle: Ohne diese Aufspaltung könnte die 

Gebärfähigkeit Macht verleihen, da Gilead an einem Erhalt seiner Macht durch systemtreue 

Nachkommen in der Führungsschicht interessiert ist. Das Gebären von Nachkommen ist zudem 

entscheidend für den Systemerhalt, weil die Geburt eines gesunden Kindes aufgrund der Um-

weltverschmutzungen und der häufigen Unfruchtbarkeit besonders selten ist.35 Die Handmaids 

bleiben trotz ihrer Gebärfähigkeit relativ machtlos, da sie keine weiteren Anteile der Frauen-

rolle übernehmen dürfen. Sie werden auf die Funktion des Gebärens reduziert und dadurch 

objektiviert: „We are for breeding purposes: we aren’t concubines, geisha girls, courtesans. [...] 

We are two-legged wombs, that’s all: sacred vessels, ambulatory chalices.“36 Damit können die 

Handmaids zwar Kinder gebären, aber diese nicht aufziehen, denn die Rolle der Mutter steht 

den Wives zu. Dieses System legitimiert sich durch die Einstufung der Handmaids als untaug-

lich für die Mutterrolle.37 Der Unterschied in der ‚Wertigkeit‘ von Handmaids und Wives ent-

steht dadurch, dass die Wives als Ehefrauen einen Status erhalten, sie repräsentieren ihren Ehe-

mann, ihren Commander, indem sie sich systemkonform und religiös verhalten. Dabei spielt 

die Sexualität eine Rolle, da sie im religiösen System Gileads negativ gewertet wird: „Wichtiger 

Bestandteil der Ideologie ist es, der Frau jegliche sexuelle Regung abzusprechen. Sie trägt somit 

die Verantwortung dafür, daß die sexuell erregbaren Männer nicht durch ihre Triebe irregeleitet 

werden.“38 So bezeichnen die Wives die Handmaids als „whores“39 und benennen damit die 

Untauglichkeit der Handmaids zur Mutterschaft.40 Die Wives verhalten sich moralisch ‚richtig‘, 

da sie als Mutter aber nicht Gebärerin auf die Sexualität verzichten können, während die Hand-

maids als Gebärerinnen sexuelle Interaktionen erdulden müssen und so die Immoralität zuge-

sprochen bekommen: 

Women in Gilead are forbidden to read, and thus Scrabble takes on new meaning: „Now it’s dan-

gerous. Now it’s indecent. Now it’s something he can’t do with his Wife“. Offred’s role as pene-

trated Handmaid makes her vulnerable to these and other indecencies that would fail to uphold the 

 
32 Ebd., S. 217. 
33 Vgl. Barbé Hammer: „Female Satire and the Technology of Power“, S. 40. 
34 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 80–81. 
35 Vgl. ebd., S. 77. 
36 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 142. 
37 Vgl. Alexis Felder Boyer: „Eschatologically Expecting: Reading Apocalyptic Childbirth Through Margaret At-

wood’s Handmaid’s Tale“, in: Rhiannon Graybill und Peter Sabo (Hrsg.): „Who Knows What We’d Make of It, If 

We Ever Got Our Hands on It?“: The Bible and Margaret Atwood, Piscataway, NJ 2020, S. 157–178, hier: S. 159. 
38 Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 82. 
39 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 121. 
40 Vgl. Felder Boyer: „Eschatologically Expecting: Reading Apocalyptic Childbirth“, S. 163. 



„The Eyes of God run over all the world“ – Biopolitik in The Handmaid’s Tale 

169 

decorum of a Gileadean Wife. [...] Of course, the level of decency Serena Joy is forced to maintain 

has its own difficulties – perhaps she would have enjoyed the Vogue magazine or playing Scrabble 

with her husband – but her status must remain intact. The Handmaid’s role is to be penetrated, and 

this role brings with it an inherent sense of immorality that stands in direct contrast to her chaste and 

potentially celibate counterpart, the elite Wife.41 

Die zugesprochene Immoralität ermöglicht ‚Offred‘ Grenzüberschreitungen: Der Commander 

lädt sie in sein Büro ein, da er seine Frau nicht darum bitten kann. Dagegen erwartet er von 

‚Offred‘ eine Zustimmung, da er ihre zugesprochene Immoralität als ein Zeichen dafür sieht, 

dass sie auch für weitere immoralische Grenzüberschreitungen zu haben sei. Diese Ansicht be-

stätigt sich: Obwohl das Lesen und Schreiben verboten ist, folgt sie dem Wunsch des Comman-

ders in seinem Büro Scrabble zu spielen. Indem ‚Offred‘ diesem Wunsch nachkommt, begibt 

sie sich in Gefahr, denn sie darf den Commander nicht allein treffen. Gleichzeitig muss sie den 

Wünschen des Commanders folgen, da er hierarchisch am höchsten steht und ihr schaden 

könnte, falls sie gegen seinen Willen handelt: 

If I’m caught, it’s to Serena’s tender mercies I’ll be delivered. He isn’t supposed to meddle in such 

household discipline, that’s women’s business. After that, reclassification. I could become an Un-

women. But to refuse to see him could be worse. There’s no doubt about who holds the real power.42 

Die Grenzüberschreitung hat jedoch auch Vorteile für ‚Offred‘ selbst, denn indem sie mit dem 

Commander Zeit verbringt, rettet sie sich nicht nur vor seiner Missgunst, sondern dringt auch 

in den Aufgabenbereich der Wife ein. Dadurch beschädigt sie die Rollenaufteilung und erhält 

so einen Zuwachs an Macht, den eigentlich die Wife innehält:43 

I felt I was an intruder, in a territory that ought to have been hers. Now that I was seeing the Com-

mander on the sly, if only to play his games and listen to him talk, our functions were no longer as 

separate as they should have been in theory. I was taking something away from her, although she 

didn’t know it.44 

‚Offred‘ genießt diesen Machtzuwachs und die Zeit im Büro des Commanders, da dadurch ihr 

Objektstatus kurzfristig aufgehoben wird: „I’m happier than I was before. It’s something to do, 

for one thing. Something to fill the time, at night, instead of sitting alone in my room. […] 

[H]e’s of interest to me, he occupies space, he is more than a shadow. And I for him. To him 

I’m no longer merely a usable body.“45 Zimmermann betont jedoch, dass es zwischen ‚Offred‘ 

und dem Commander nicht zu Gleichberechtigung und Ehrlichkeit kommen kann, da der Com-

mander immer aus einer männlichen Machtposition heraus mit ‚Offred‘ interagiert.46 Gerade 

an dem ersten Treffen der beiden wird dies deutlich, da ‚Offred‘ nun zwar keine Systemtreue 

vorspielt, aber ihre schauspielerischen Fähigkeiten nutzt, um den Erwartungen des Comman-

ders nachzukommen oder ihre eigenen Interessen nicht zu verraten. Sie weiß, dass die Treffen 

ein Aushandeln der Machtverhältnisse sind: „But I won’t give it away, this eagerness of mine. 

 
41 Zit. nach ebd., S. 166. 
42 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 142. 
43 Vgl. Matthias Neumann und Nicole Raschke: „The Handmaid’s Space: Zu Maßstäben und Orten in The Hand-

maid’s Tale“, in: Anja Besand (Hrsg.): Bildung nach reaktionären Revolutionen: Was sich von der TV Serie The 

Handmaid’s Tale lernen lässt, Wiesbaden 2021, S. 67–85, hier: S. 77. 
44 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 166. 
45 Ebd., S. 168. 
46 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 100. 



Katrin Nötzel 

170 

It’s a bargaining session, things are about to be exchanged.“47 Gleichzeitig verhält sich der 

Commander unehrlich und verbleibt in seiner männlichen Machtposition: Beim ersten Treffen 

denkt ‚Offred‘, sie habe das erste Spiel gewonnen und ihn das zweite gewinnen lassen,48 

wodurch ‚Offred‘ den Commander manipuliert und dadurch Macht gehabt hätte. Später reali-

siert sie, dass der Commander ihr nie Macht zugestanden hat, sondern entschieden hat, sie ge-

winnen zu lassen: „The Commander was patient when I hesitated, or asked him for a correct 

spelling. We can always look it up in the dictionary, he said. He said we. The first time, I real-

ized, he’d let me win. [Herv. i. O.]“49 Obwohl das Verhältnis zwischen den beiden im Verlauf 

des Romans entspannter wird, bleibt der Commander für ‚Offred‘ immer ein Repräsentant des 

Staates: An ihm lässt sich ablesen, dass Gileads System nicht unbezwingbar ist, sondern Lücken 

aufweist, die sie zum eigenen Vorteil nutzen kann.50 Der Commander sieht das patriarchale 

System fest etabliert und kann sich aus dieser Position heraus kleine Regelbrüche leisten: „Ist 

der unterprivilegierte Status der Frau erst einmal gesetzlich festgeschrieben und die männliche 

Herrschaftsstellung gesichert, entsteht wieder Raum für herablassend freundliche Zuteilung 

von wohldosierten Vergünstigungen, wie der ‚Commander‘ Fred sie Offred zukommen Iäßt.“51 

IV ‚Offreds‘ Widerstand: Spaltung von Körper und Geist 

Die gegenseitige Überwachung der Bürger*innen von Gilead führt zu einer mangelnden Soli-

darität in den unteren Schichten, sodass die Handmaids von den Marthas und Econowives ver-

achtet und von den Wives gehasst werden.52 Die Handmaids kommen dadurch in eine sehr iso-

lierte Situation, da sie nur wenige Kontaktmöglichkeiten untereinander haben. Diese wenigen 

Kontaktmöglichkeiten bieten sich zudem hauptsächlich in öffentlichen und somit überwachten 

Räumen, sodass sie sich nicht frei unterhalten können.53 „Through Offred’s narration, it be-

comes clear that the physical and social limits on the Handmaids have been designed to main-

tain their submission and inhibit the development of attachments to each other, the families they 

‚serve‘, and any children they bear.“54 Die Isolation erfolgt somit über festgesetzte Verhaltens-

regeln und einen strengen Stundenplan, der bestimmt wann sich ‚Offred‘ wo befindet: Die Rou-

ten und Zeiten ihrer Spaziergänge sind vorgegeben und nach einer bestimmten Zeit wechselt 

sie die Familie. Ein Zusammenspiel dieser Maßnahmen sorgt dafür, dass sie ein Gehorsamssub-

jekt wird, das der Macht Gileads unterworfen ist. Sie wird körperlich eingeschränkt, indem der 

Stundenplan ihren Tagesablauf vorgibt, wobei die Routine dafür sorgt, dass sie sich weniger 

als Mensch und mehr als Objekt wahrnimmt. Ziel dieser Planung und aufgezwungenen Ge-

wohnheiten ist, dass ‚Offred‘ keine Zeit mehr für eigene Aktivitäten und Gedanken hat.55 Nach 

Foucaults Diskurstheorie kann das Denken der Menschen durch sprachliche Restriktionen kon-

trolliert werden, da davon ausgegangen wird, dass die Sprache das Denken beeinflusst. Gileads 

Rituale und Floskeln steuern das Verhalten im Alltag der Menschen und vermeiden dadurch 

 
47 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 144. 
48 Vgl. ebd., S. 145. 
49 Ebd., S. 160. 
50 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 100–101. 
51 Ebd., S. 81. 
52 Vgl. ebd., S. 68. 
53 Vgl. Neumann/Raschke: „The Handmaid’s Space“, S. 71–74. 
54 Felder Boyer: „Eschatologically Expecting: Reading Apocalyptic Childbirth“, S. 159. 
55 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 70–71. 



„The Eyes of God run over all the world“ – Biopolitik in The Handmaid’s Tale 

171 

eigene Ausdrucksmöglichkeiten. Die ständige Überwachung verstärkt dies, da sie Gespräche 

auf floskelhafte Banalitäten reduziert. Dies betrifft vor allem Frauen, die am stärksten vom 

Diskurs ausgeschlossen werden, weil sie nur auf die Mündlichkeit zurückgreifen können.56 ‚Of-

fred‘ unterläuft dies: 

‚Offred‘, however, refuses passively to accept this linguistic domination. She continually muses on 

her real name, and her narration is liberally spiced with wordplay and other demonstrations of her 

dexterity with language. ‚Offred‘ is thus able to maintain an identity of her own, apart from the one 

prescribed for her in this ultimate patriarchal society.57 

In ihren Gedanken kann ‚Offred‘ ihre eigene Identität wahren: Sie kann ihr Recht auf eine freie 

Meinung und eigene Gedanken innerhalb ihrer Gedankenwelt weiter ausüben, indem sie durch 

permanente Selbstkontrolle die Verhaltensregeln von Gilead, von außen betrachtet, perfekt be-

folgt. Zimmermann leitet daher ab: „Das äußerlich perfekte Rollenspiel bedeutet zwar eine un-

aufhörliche Selbstverleugnung, schafft aber andererseits Raum für innere Abgrenzung vom Re-

gime.“58 Darauf aufbauend erkennt Zimmermann, dass ‚Offred‘ eine Spaltung zwischen Körper 

und Geist erfährt, die ihr zwar eigene Gedanken ermöglicht, aber laut Zimmermann zu einem 

Identitätsverlust führt. Sie argumentiert, dass die Spaltung auf ‚Offreds‘ negative Sicht auf ih-

ren Körper zurückzuführen ist: Der Körper verankert sie in der unerträglichen Realität und ver-

weigert ihr eine Schwangerschaft, die für sie überlebenswichtig ist.59 Als ‚Offred‘ sich in einem 

Spiegel verzerrt wahrnimmt „like a distorted shadow, a parody of something, some fairytale 

figure“60 sieht Zimmermann darin einen Beweis für ‚Offreds‘ Identitätsverlust.61 Im Gegensatz 

zu Zimmermanns Interpretation steht die bereits zitierte Ansicht von Booker, dass ‚Offreds‘ 

Spaltung zwischen Körper und Geist zum Erhalt der Identität führt. Bookers Interpretation 

scheint einleuchtend, da die von Zimmermann genannten Zitate auch die Deutung zulassen, 

dass ‚Offred‘ ihrem Körper zwar fremd wird, aber dieses Empfinden nicht auf einen Identitäts-

verlust, sondern auf einen zunehmenden Rückzug der Identität in den Geist zurückzuführen ist. 

Damit wird die Trennung von Körper und Geist eine Überlebensstrategie – eine Strategie des 

Widerstandes – zum Erhalt der Identität und Individualität in einem System, das nach Gleich-

schaltung strebt.  

So zeigt sich der Widerstand von ‚Offred‘ in ihren Gedanken und ihrer Erzählweise. 

Dadurch kann sie Distanz zur Realität aufbauen und gleichzeitig Hoffnung gewinnen. Sie erin-

nert sich daran, dass eine ‚Story‘ nicht wahr ist, ein Ende hat und von anderen gelesen wird, 

wodurch sich ‚Offred‘ eine Stimme zurückerobert, die außerhalb ihrer Gedanken verortet ist 

und von anderen Menschen gehört wird: 

I would like to believe this is a story I’m telling. I need to believe it. I must believe it. Those who 

can believe that such stories are only stories have a better chance. If it’s a story I’m telling, then I 

have control over the ending. Then there will be an ending, to the story, and real life will come after 

it. I can pick up where I left off. It isn’t a story I’m telling. It’s also a story I’m telling, in my head, 

as I go along. […] But if it’s a story, even in my head, I must be telling it to someone. You don’t tell 

a story only to yourself. There’s always someone else. Even when there is no one. A story is like a 

 
56 Vgl. ebd., S. 73. 
57 Booker: Dystopian Literature, S. 83. 
58 Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 93. 
59 Vgl. ebd., S. 87–89. 
60 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 15. 
61 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 91. 



Katrin Nötzel 

172 

letter. Dear You, I’ll say. Just you, without a name. Attaching a name attaches you to the world of 

fact, which is riskier, more hazardous […]. You can mean more than one. You can mean thousands.62 

Wie die Lesenden durch die „Historical Notes“ erfahren, ist das Gelesene eine fiktionsinterne 

Audioaufnahme, die ‚Offred‘ erstellt, um ihre Geschichte zu erzählen.63 So werden ihre Gedan-

ken, die ihr Leben erleichtern, irgendwann tatsächlich zu einer Geschichte, die von anderen 

gehört wird. Damit führt die Spaltung zwischen Geist und Körper dazu, dass ‚Offred‘ ihre Re-

alität als eine ‚Story‘ wahrnimmt und so Widerstand ausübt. Eine weitere Ebene des Wider-

standes zeigt sich darin, dass sie durch das Erzählen der eigenen Geschichte die Deutungshoheit 

darüber erlangt.64 

Das gedankliche Geschichtenerzählen kann nicht nur als Erleichterung, sondern auch als 

Strategie zur Erhaltung von ‚Offreds‘ Leben gesehen werden: „Diese geistige Beweglichkeit 

ist jedoch auch ein Überlebensmechanismus, da sie Offred vor der Flucht in den Wahnsinn oder 

Selbstmord bewahrt.“65 ‚Offred‘ kann sich in ihre Fantasie flüchten und erinnert sich dort auch 

an ihre Vergangenheit, an ihr selbstbestimmtes Leben vor Gilead. Zu diesen gedanklichen 

Fluchten vor der Realität kommen im Verlauf des Romans weitere widerständische Grenzüber-

schreitungen, die ‚Offred‘ nachts begeht: „The night is mine, my own time, to do with as I will, 

as long as I am quiet. […] But the night is my time out. Where should I go?“66 Nachts fühlt sich 

‚Offred‘ sicherer und unbeobachteter. Das Gehen ist für sie zunächst nur in Gedanken möglich, 

aber im Haus des Commanders beginnt sie zunehmend nachts tatsächlich durch das Haus zu 

gehen. So finden die Treffen mit dem Commander und mit dem Chauffeur Nick nachts statt. In 

einer Nacht verlässt sie das Bett in Richtung des ‚sitting room‘, weil sie etwas stehlen möchte: 

„Der Wunsch etwas zu stehlen, ist genauso rebellisch wie ihre plötzliche Mobilität. Mit diesem 

Akt verstößt Offred gleichzeitig gegen mehrere Verhaltensmaßregeln. Sie wehrt sich gegen die 

Besitzlosigkeit, das Eingesperrtsein, die Bevormundung und die aufoktroyierte Passivität.“67 

Durch das Patriarchat sind die Frauen in Gilead besitzlos und von ihren Ehemännern abhängig. 

Auf ‚Offred‘ als Handmaid trifft diese Situation verschärft zu, da ihr keinerlei eigener Besitz 

erlaubt ist. Die Enteignung entsteht durch die Objektivierung und geht mit der Gleichschaltung 

einher: „Als Höhepunkt der Enteignung und Entpersonalisierung verlieren die Handmaids so-

gar ihre Namen und werden nach dem jeweiligen Besitzer benannt: ‚Forbidden to acknowledge 

their names, their selves, they must submit to their use as objects, posessions.‘“68 Mit ihrem 

Versuch etwas zu stehlen und mit dem Aufbewahren eines Streichholzes, das sie als Belohnung 

für einen Gefallen gegenüber der Wife bekommt, will sich ‚Offred‘ gegen die Besitzlosigkeit 

wehren. Damit handelt sie genau nach Chris Vials, der beschreibt, dass Besitz in einem Staat 

wie Gilead als Ausweis für Identität dienen kann und der Gleichschaltung entgegenwirkt: „For, 

to have your identity firmly fixed by the state is to preserve the one thing keeping you falling 

into the lowest depths of bare life (your property), the loss of which marks you as the complete 

 
62 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 45–46. 
63 Vgl. ebd., S. 307–320. 
64 ‚Offreds‘ Widerstand wird im Nachhinein jedoch wieder entmachtet, wenn ‚Offreds‘ Erzählung in den ‚Histo-

rical Notes‘ aus männlicher Perspektive betrachtet wird. Dies lässt sich bei Zimmermann (S. 74) und Booker (S. 

82) nachlesen. 
65 Ebd., S. 85. 
66 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 43. 
67 Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 98. 
68 Zit. nach ebd., S. 78. 



„The Eyes of God run over all the world“ – Biopolitik in The Handmaid’s Tale 

173 

non-person‚ who might be anybody.“69 In einer Masse aus besitzlosen Handmaids kann sich 

‚Offred‘ als die Handmaid mit einem Streichholz hervorheben. Für ihr Selbstwertgefühl ist dies 

relevant, da ihr das Streichholz zunächst gedankliche und schließlich auch reale Perspektiven 

ermöglicht. So denkt sie, als sie auf ihre Deportation wartet: „I could set fire to the house, for 

instance. I could bundle up some of my clothes, and the sheets, and strike my one hidden 

match.“70 

Obwohl ‚Offred‘ die Möglichkeit hat, sich aktiv zu wehren, indem sie das Streichholz nutzt, 

bleibt sie in ihrem Zimmer sitzen und flüchtet sich wieder in ihre Gedankenwelt. Ein aktives 

Handeln scheint ihr nicht möglich, stattdessen kommt Nick in ihr Zimmer und rät ihr, dem 

Abtransport zu folgen, da es sich um Männer der Widerstandsorganisation „Mayday“ handele.71 

Aufgrund der „Historical Notes“ lässt sich vermuten, dass Nick Recht hatte und ‚Offreds‘ Le-

ben vorerst durch „Mayday“ gerettet wurde. In der Sekundärliteratur gibt es verschiedene Ver-

mutungen, warum ‚Offred‘ nicht aktiv an ihrem Schicksal arbeitet. Zimmermann verweist wie-

der auf den Identitätsverlust: Die Trennung zwischen Körper und Geist verhindere ein aktives 

Handeln und die Verbindung zwischen beidem entstehe erst wieder durch ‚Offreds‘ Affäre mit 

Nick. Er nimmt sie als Frau wahr und befreit sie so von dem Objektstatus.72 Nach Zimmermann 

wird die Rückgewinnung der Identität daran deutlich, dass ‚Offred‘ Nick ihren wahren Namen 

nennt: „Diese einfache Handlung hat einen hohen Symbolwert: „‚By telling him her real name, 

she unburies the body, the voice, the self that the regime sought to annihilate.‘“73 Gegen Zim-

mermanns Interpretation spricht, dass ‚Offred‘ auch in den letzten Minuten vor ihrem Abtrans-

port nicht handelt, obwohl ihre Identität zu diesem Zeitpunkt, nach Zimmermann, bereits wie-

derhergestellt sein sollte. Es ist möglich, dass ‚Offred‘ in diesem Moment, durch ihre widerher-

gestellte Identität, aktiv nicht handelt und ihr Schicksal absichtlich in die Hände von Nick oder 

„Mayday“ legt. Dagegen spricht jedoch, dass ihre Gedanken weiter Möglichkeiten des Han-

delns aufzählen, auch während sie von den Männern herausgeleitet wird: „I could scream now, 

cling to the banister, relinquish dignity. I could stop them, at least for a moment.“74 Dies lässt 

vermuten, dass die Trennung zwischen Körper und Geist auch an dieser Stelle noch existiert: 

In ihrem Geist zeigen sich ihre wahren Gedanken und ihre Identität, aber ihr Körper handelt 

systemkonform. In ihrem Abtransport wird damit die Biomacht deutlich, die einen Ausbruch 

ihres Körpers aus dem System verhindert. Die Disziplinierung durch die Aunts sowie die An-

drohung von Bestrafung, die totale Routine und die panoptische Überwachung kontrollieren 

ihren Körper. 

V Die Republik Gilead als ausgehöhlte Theokratie 

Diese Kontrolle der Bevölkerung veranlasst Barbé Hammer zu schreiben: „It is total social 

control, the perfection of the exercise of power, that Gilead strives for; this is no theocracy, it 

is a world turned into a perpetual pen[i]tentiary.“75 Diese Beschreibung der Republik Gilead als 

 
69 Vials: „Dystopic fiction and neoliberal freedom“, S. 247. 
70 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 299. 
71 Vgl. ebd., S. 299–303. 
72 Vgl. Zimmermann: Erscheinungsformen der Macht, S. 102–103. 
73 Zit. nach ebd., S. 102. 
74 Atwood: Handmaid’s Tale, S. 302. 
75 Barbé Hammer: „Female Satire and the Technology of Power“, S. 46. 



Katrin Nötzel 

174 

fortwährendes Gefängnis folgt Foucaults Beschreibungen des Panoptismus und lässt sich auch 

in Bookers Beschreibung Gileads als Polizeistaat wiederfinden.76 Booker ergänzt jedoch, dass 

die Bibel genutzt wird, um die offizielle Politik zu legitimieren: 

The official policies of Gilead are invariably justified by Biblical precedent, but since no one but the 

leaders of the ‚republic‘ has access to the Bible they are able to claim Biblical precedent for almost 

anything they want. The Gileadeans have in fact imported a number of bits of spurious Christian 

ideology, as when the distribution of women as sexual objects among men in the society is justified 

by a perversion of Marx that is claimed to come from St. Paul himself, in Acts: „From each according 

to her ability: to each according to his needs“.77 

Booker verweist damit auf eine der Strategien Gileads, um die Macht zu erhalten: Da die Frauen 

nicht lesen dürfen und die Bibel in einer Kiste weggesperrt wird,78 können die (männlichen) 

Regierenden willkürlich das Gesetz auslegen und verändern. Ein Beispiel dafür sieht Arenhövel 

in den Treffen zwischen ‚Offred‘ und dem Commander, da dieser in seinem Büro alle Gesetze 

aufhebt, obwohl er selbst zur Führungsschicht gehört: 

Genau dies beschrieb Arendt ausführlich für den totalen Staat, dass nämlich an die Stelle der ‚Herr-

schaft des Gesetzes‘ eine flexible und elastische Justiz tritt, die Recht vor Ort macht, ad hoc ändert 

und der jeweiligen Situation im Sinne eines zumeist fiktiven, gelegentlich wirklichen, in aller Regel 

zweideutigen Führerwillens anpasst. [...] Man könnte dies auch im Sinne des Schmittschen ‚konkre-

ten Ordnungsdenkens‘ interpretieren. Hierarchien und Institutionen und Zuständigkeiten scheinen 

sich zu überlappen, Rechtssicherheit ist nirgends und für niemanden gegeben.79 

Damit werden die Gesetze Gileads unterlaufen und ausgehöhlt: Sie gelten für niemanden und 

doch für jeden und können auch jeden zu Fall bringen. Eine solche Aushöhlung bestätigt auch 

Schwarke, der die Sakralisierung der Reproduktion in The Handmaid’s Tale beschreibt: Die 

Sakralisierung – die Behandlung einer Sache als etwas Heiliges – betrifft in Gilead die mensch-

liche Reproduktion. Die Vergewaltigung der Handmaids wird durch Textstellen aus der Bibel 

legitimiert, welche auf rein oberflächlicher Ebene verstanden werden:80 

Der Fundamentalist meint, antike Texte würden sich ihm unmittelbar erschließen, wären in eben 

diesem ‚Verständnis‘ normativ und riefen nach einem Re-enactment. Faktisch aber wird das ver-

meintlich Heilige damit profanisiert und entkernt. Die behauptete Heiligkeit wird zur hohlen Sakra-

lität, die als Hülle nur durch autoritäre Gewalt aufrechterhalten werden kann.81 

Die Gesetze Gileads stützen sich auf die Bibel und widerlegen sich gleichzeitig durch ihr ober-

flächliches Verständnis dieser. Schwarke kommt zu dem Schluss, dass Gilead deshalb keine 

Theokratie sein kann, da niemand an die Bibelzitate oder an einen Gott glaubt. Gott wird nur 

als Kontrollinstanz in die panoptische Beobachtung eingebunden.82 Es gibt mehrere Definitio-

nen des Theokratie-Begriffs. Heutzutage wird damit meist ein erhöhter Einfluss religiöser 

Gruppen auf Regierungen und Parlamente beschrieben. Ursprünglich war mit dem Begriff eine 

Gottesherrschaft gemeint, die das Alltagsleben einer Religionsgemeinschaft unabhängig von 

der heidnischen Regierung betrifft. Das Leben dieser Religionsgemeinschaft ist gottgeleitet. J. 

 
76 Vgl. Booker: Dystopian Literature, S. 78. 
77 Zit. nach ebd., S. 81. 
78 Vgl. Atwood: Handmaid’s Tale, S. 94. 
79 Arenhövel: „Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft“, S. 14. 
80 Vgl. Schwarke: „Sakralisierung der Reproduktion“, S. 31–35. 
81 Ebd., S. 35–36. 
82 Vgl. ebd., S. 39–41. 



„The Eyes of God run over all the world“ – Biopolitik in The Handmaid’s Tale 

175 

C. Bluntschli definiert den Begriff hingegen folgendermaßen: In einer Theokratie sei eine Gott-

heit Gesetzgeber und Staatsoberhaupt. Der Wille dieser Gottheit werde durch gläubige Men-

schen auf der Erde vertreten, die sich an einer abgeschlossenen Offenbarung orientieren.83 In 

der letzten Definition finden sich Parallelen zu Gilead: Die Bibel und Gott werden als Legiti-

mation verwendet und dieser Wille wird durch die ‚Gläubigen‘ im Staat durchgesetzt. Indem 

alle Menschen Gileads am Erhalt der Biomacht (unfreiwillig) mitwirken, erhalten sie die The-

okratie. Personen des Widerstandes wie ‚Offred‘ beweisen jedoch die Aushöhlung der Theo-

kratie, da sie nur augenscheinlich mitwirken und gedanklich abweichen. Zudem handeln gerade 

die Ranghöchsten, wie der Commander, entgegen der Gesetzgebung. Jedoch besteht die Mög-

lichkeit einer Gottheit an der Spitze Gileads, denn einen eindeutigen Regenten erwähnt Atwood 

in ihrem Roman nicht. Diese untergrabene Theokratie bietet immer wieder Angriffspunkte für 

‚Offred‘, da sie mehrmals Abweichungen zwischen der echten Bibel und der Bibel Gileads 

feststellt.84 

VI Fazit 

Es hat sich gezeigt, dass die Republik Gilead eine Biopolitik im Sinne Foucaults ausübt. Die 

Disziplinierung des Individualkörpers durch Abrichtung und Überwachung kann anhand der 

Figur ‚Offred‘ beobachtet werden: Sie wird von den Aunts zu systemkonformem Verhalten und 

in ihre Rolle als Handmaid erzogen. Zudem lebt sie isoliert und von allen Seiten beobachtet, 

wodurch zumindest ihr Körper den staatlichen Anforderungen folgt, auch weil ihr Leben davon 

abhängt, dass sie ihre Funktion als Gebärende erfüllt. Durch eine Aufspaltung von Körper und 

Geist schafft sich ‚Offred‘ Freiräume für persönliche Meinungsäußerung und Realitätsfluchten. 

Ihr Körper ist so dem System ausgeliefert und folgt diesem, obwohl ihr Geist gegensätzliche 

Meinungen vertritt. Ihre Gedankenspiele können dennoch als Formen des Widerstandes gese-

hen werden, da sie sich damit beispielsweise gegen das Schreibverbot wehrt. Auch ihr nächtli-

ches Herumschleichen – vom Wunsch nach Diebstahl bis zu den Treffen mit dem Commander 

und Nick – sind Aktionen des Widerstandes, durch die das Machtgefüge zwischen ihr und den 

anderen Figuren neu ausgehandelt wird. Die Regulierung des Gesellschaftskörpers überschnei-

det sich mit der Disziplinierung des Individualkörpers: Die Überwachung betrifft nicht nur 

‚Offred‘, sondern ist ein System, in das alle Menschen (unfreiwillig) eingebunden sind, 

wodurch sich die Biomacht sowie die panoptische Überwachung durch jeden Menschen 

Gileads aufrechterhält. Der Gesellschaftskörper wird durch Klassifikationen geprägt: Die 

Frauen sind nach gesellschaftlichen Rollen aufgeteilt und der Staat entscheidet über die Le-

benswürdigkeit von Menschen. Die Rollenaufteilungen und Maßnahmen in Gilead werden bib-

lisch begründet, wobei diese Legitimationsversuche nur der Verschleierung von Gewalt und 

Willkür dienen, da Gilead die Bedingung einer Theokratie, dass die Regierung an Gott glaubt 

und dessen Willen beflogt, nicht erfüllt. Dadurch wird in The Handmaid’s Tale eine leere The-

okratie gezeigt, die sich durch Gewalt und Überwachung stabilisiert. Die von Gilead ausgeübte 

Biomacht erweist sich damit als verzweifeltes Werkzeug, um eine Theokratie zu erhalten, die 

 
83 Vgl. Bernhard Lang: „Theokratie: Geschichte und Bedeutung eines Begriffs in Soziologie und Ethnologie“, in: 

Jacob Taubes (Hrsg.): Religionstheorie und Politische Theologie 3: Theokratie, München u. a. 1987, S. 11–28, 

hier: S. 11–21. 
84 Vgl. Graybill/Sabo: „Introduction“, S. 5–6. 



Katrin Nötzel 

176 

von der Handmaid bis zum Commander korrumpiert wird. Dies beweisen ‚Offreds‘ Grenzüber-

schreitungen und widerständische Gedanken, die Aufhebung der Regeln durch den Commander 

und die oberflächliche Verwendung von biblischen Texten im Alltag oder zur Legitimation von 

Handlungen. Die Leere der Theokratie spiegelt sich in ‚Offred‘ wider: So wie die Bibel nur 

oberflächlich behandelt wird, ist auch sie nur von außen betrachtet in das System integriert. 

LITERATURVERZEICHNIS  

Arenhövel, Mark: „Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft am Beispiel von The Hand-

maid’s Tale“, in: Anja Besand (Hrsg.): Bildung nach reaktionären Revolutionen: Was sich 

von der TV Serie The Handmaid’s Tale lernen lässt, Wiesbaden 2021, S. 5–16. 

Atwood, Margaret: The Handmaid’s Tale, London 1996 (11985). 

Barbé Hammer, Stephanie: „The World as It will Be? Female Satire and the Technology of 

Power in The Handmaid’s Tale“, in: Modern Language Studies, Jg. 2 (1990), H. 20, S. 38–

49. 

Booker, Marvin Keith: Dystopian Literature: A Theory and Research Guide, Westport, CT u. a. 

1994. 

Felder Boyer, Alexis: „Eschatologically Expecting: Reading Apocalyptic Childbirth Through 

Margaret Atwood’s Handmaid’s Tale“, in: Rhiannon Graybill und Peter Sabo (Hrsg.): „Who 

Knows What We’d Make of It, If We Ever Got Our Hands on It?“: The Bible and Margaret 

Atwood, Piscataway, NJ 2020, S. 157–178. 

Folkers, Andreas und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, 

Berlin 2014, S. 7–61. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 2014 

(11976). 

Graybill, Rhiannon und Peter J. Sabo: „Introduction: Getting our hands on it“, in: dies. (Hrsg.): 

„Who Knows What We’d Make of It, If We Ever Got Our Hands on It?“: The Bible and 

Margaret Atwood, Piscataway, NJ 2020, S. 1–24. 

Lang, Bernhard: „Theokratie: Geschichte und Bedeutung eines Begriffs in Soziologie und Eth-

nologie“, in: Jacob Taubes (Hrsg.): Religionstheorie und Politische Theologie 3: Theokratie, 

München u. a. 1987, S. 11–28. 

Neumann, Matthias und Nicole Raschke: „The Handmaid’s Space: Zu Maßstäben und Orten in 

The Handmaid’s Tale“, in: Anja Besand (Hrsg.): Bildung nach reaktionären Revolutionen: 

Was sich von der TV Serie The Handmaid’s Tale lernen lässt, Wiesbaden 2021, S. 67–85. 

Schwarke, Christian: „Once upon a time nearby – Sakralisierung der Reproduktion und Repro-

duktion der Sakralität in Gilead“, in: Anja Besand (Hrsg.): Bildung nach reaktionären Re-

volutionen: Was sich von der TV Serie The Handmaid’s Tale lernen lässt, Wiesbaden 2021, 

S. 31–44. 

Vials, Chris: „Margaret Atwood’s dystopic fiction and the contradictions of neoliberal free-

dom“, in: Textual Practice, Jg. 2 (2015), H. 29, S. 235–254. 

Zimmermann, Hannelore: Erscheinungsformen der Macht in den Romanen Margaret Atwoods, 

Frankfurt am Main u. a. 1998. 

 



 

 

Teil IV: 

Spekulative und dystopische Biopolitik(en) 

in ‚neuen Klassikern‘ 

 





 

179 

MAXIMILIANE MAG (Paderborn) 

Klon, Person, Identifikation – 

Biopolitik in Kazuo Ishiguros Never Let Me Go 

I Einleitung 

In dem Roman Never Let Me Go von Kazuo Ishiguro erzählt Kathy H. kurz vor Ablauf ihrer 

Lebenszeit in einer Rückblende ihre Lebensgeschichte. Ihr Rückblick beginnt in Hailsham, ei-

nem Internat, wo sie zusammen mit Tommy und Ruth ihre Kindheit erlebt. Sie erfährt recht 

früh, dass sie und alle Kinder, die das Internat besuchen, Klone sind und eines Tages der Ge-

sellschaft, von der sie geschaffen wurden, ihr Leben bzw. ihre Körper in Form einer Organ-

spende bereitstellen müssen. Als junge Erwachsene lebt sie mit Tommy, in den sie schon immer 

verliebt gewesen ist, und ihrer Freundin Ruth in den Cottages, bis sie und ihre Freund*innen zu 

Spender*innen oder Betreuer*innen werden. Kathy wird im späteren Verlauf der Handlung 

Betreuerin und verlässt Tommy und Ruth. Nach Jahren treffen die drei wieder aufeinander, 

Ruth stirbt bei ihrer letzten Organentnahme, bei der sie von Kathy betreut wird, und Tommy 

und Kathy gestehen sich ihre Liebe und versuchen zusätzliche Lebenszeit zu erhalten, weil ein 

Gerücht kursiert, dass Liebenden ein Aufschub gewährt würde. 

Die Klone sind in den Augen der Nicht-Klone weniger wert, als diejenigen, denen sie nach-

gebildet sind und werden von den Nicht-Klonen durch verschiedene Mechanismen biopolitisch 

manipuliert und gesteuert. Kathys und Tommys Bestreben ihre Liebe zu leben und die Suche 

der Protagonist*innen nach der eigenen Identität stehen im Fokus der Handlung. Deshalb stelle 

ich mit dem Titel „Klon, Person, Identifikation“ die Frage nach der Menschlichkeit der Prota-

gonist*innen an den Anfang meiner Überlegungen zu dem Roman von Kazuo Ishiguro. Im 

weiteren Verlauf meines Aufsatzes beschäftige ich mich mit der Frage nach den biopolitischen 

Zusammenhängen zwischen der Identitätsfindung auf der einen Seite und der Identitätsentwick-

lung der Klone auf der anderen Seite. 

Kathy, die Hauptfigur des Romans, ist sich trotz aller Widrigkeiten, die ihr von den Nicht-

Klonen in den Weg gestellt werden, ihrer Menschlichkeit sicher und versteht nicht, dass und 

warum man die Existenz ihrer Seele in Frage stellt. Auch die Lesenden werden durch Kathys 

Erzählweise dahingeführt, an dieser Selbstwahrnehmung teilzuhaben und zweifeln daher nicht 

an der Tatsache, dass die Klone Menschen sind. Sie vermuten schon früh, dass die Schüler*in-

nen von Hailsham etwas Besonderes sind, können sich aber nicht erklären, was das Besondere 

an den Kindern ist. Kathy verfügt über ein Ich-Bewusstsein, welches sich schon in den ersten 

Sätzen des Romans zeigt: „My name is Kathy H. I’m thirty-one years old, and I’ve been a carer 

now for over eleven years. That sounds long enough, I know, but actually they want me to go 

on for another eight months, until the end of this year. That’ll make it almost exactly twelve 



Maximiliane Mag 

180 

years.“1 Dieses Ich-Bewusstsein kann unter anderem als Beleg für Menschlichkeit verstanden 

werden. 

Kathy, Ruth und Tommy leben in einem autoritären, (bio-)kapitalistischen System, in dem 

die Interessen der Konzerne und Politiker*innen im Vordergrund stehen. Innerhalb dieser Ge-

meinschaft gibt es ein Zweiklassensystem, Klone und Nicht-Klone, in dem unterschiedliche 

Werte von Freiheit und Recht gelten. Klone werden als Sklaven dieser Gesellschaft instrumen-

talisiert, während Nicht-Klone alle Rechte und Freiheiten für sich beanspruchen. Klone exis-

tieren nur, um Nicht-Klonen als Organspender*innen zu dienen und haben deshalb nicht das 

Recht, über ihr eigenes Leben zu bestimmen. Es ist ein rassistisches System, das Menschen 

aufgrund ihrer unnatürlichen, künstlichen Geburt herabstuft und ihnen das Menschsein ab-

spricht, um deren Tötung zu rechtfertigen. Nicht-Klone erhalten durch dieses System eine Le-

gitimation, Organe anzunehmen, um ein besseres Leben zu führen. Man kann diese Art des 

Rassismus als biopolitischen Rassismus bezeichnen, da die Prinzipien der Biopolitik dazu die-

nen, Menschen in zwei Klassen zu unterscheiden und Kontrolle über sie auszuüben. 

Foucault zufolge erfüllt dieser dynamische Rassismus zwei wichtige biopolitische Funktionen. Er 

nimmt erstens Einschnitte innerhalb des Sozialen vor, welche die Aufspaltung einer als prinzipiell 

homogen vorgestellten biologischen Ganzheit […] erlauben. Auf diese Weise wird eine Differen-

zierung in gute und schlechte, höhere und niedere, aufstrebende oder absinkende Rassen möglich 

und eine Trennungslinie etabliert zwischen dem, was leben, und dem, was sterben muß.2 

Die zweite Funktion geht über diese hinaus, weil sie versucht, eine „positive Beziehung vom 

Typ je mehr du töten wirst, um so mehr wirst du sterben machen oder je mehr du sterben lässt, 

um so mehr wirst du deswegen leben aufzubauen.“3 

Diese Kontrolle, die in diesem Fall sogar Freiheit und Eigenverantwortung vorgaukelt, er-

streckt sich bis ins Privatleben und dem individuellen Umgang mit dem eigenen Körper: „[A]t 

Hailsham the guardians were really strict about smoking.“4 Das Verbot des Rauchens, auf wel-

ches die Kinder von Miss Lucy immer wieder hingewiesen werden, dient nur dem Schutz der 

Organe, die von den Nicht-Klonen benötigt werden. „So keeping yourselves well, keeping 

yourselves very healthy inside, that’s much more important for each of you than it is for me.“5 

In Never Let Me Go werden sowohl die Klone als auch die Nicht-Klone durch veränderte 

Normen manipuliert. Die Art und Weise, wie den Klonen das Rauchen verboten wird, ist ein 

Beispiel dafür. In dem Wissen, dass ihr als Nicht-Klon das staatliche Organspendeprogramm 

zur Verfügung steht, kann die Aufseherin Miss Lucy mit Nachdruck auf den Umstand verwei-

sen, dass Rauchen für sie nicht so schädlich ist, wie es für die heranwachsenden Klone ist. „But 

what you must understand is that for you, all of you, it’s much, much worse to smoke than it 

ever was for me.“6 Hailsham ist eine Einrichtung im Rahmen dieses Organspendeprogramms, 

in der die Klone vom Rest der Gesellschaft isoliert aufwachsen und erzogen werden. „The ex-

istence of Hailsham, and other institutions like it, confirms that the clones are considered other 

 
1 Kazuo Ishiguro: Never Let Me Go, London 2005, S. 3. 
2 Andreas Folkers und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, S. 7–

61, hier: S. 15. 
3 Ebd. 
4 Ishiguro: Never Let Me Go, S. 67. 
5 Ebd., S. 68. 
6 Ebd. 



Klon, Person, Identifikation – Biopolitik in Never Let Me Go 

181 

to, and less than, the humans they were modelled on.“7 Diese internatsähnliche Institution ist 

eine staatliche Aufzuchteinrichtung, die dazu dient, durch verschiedene Erziehungsmethoden, 

den Klonen die Doktrin der Nicht-Klone zu vermitteln und sie damit in die gewünschte Rich-

tung zu lenken. 

„You see, we were able to give you something, something which even now no one will take away 

from you, and we were doing that principally by sheltering you. Hailsham would not have been 

Hailsham if we hadn’t. Very well, sometimes that meant we kept things from you, lied to you. Yes, 

in many ways, we fooled you.“8 

Selbst Madame und Miss Emily, die an dem Reformprojekt Hailsham beteiligt sind und unter 

anderem die Menschlichkeit, anhand der Kreativität der Klone untersuchen sollen, nehmen die 

Zweiteilung der Gesellschaft durch die manipulierten Normen als gegeben hin und haben nicht 

vor, diese zu verändern. „Or to put it more finely, we did it to prove you had souls at all. 

[Herv. i. O.]“9 Miss Emily, die im Rollstuhl sitzt, will trotzdem weiter von der Instrumentali-

sierung der Klone profitieren, ihr Bestreben ist es lediglich, das Leben der Klone humaner zu 

gestalten. 

II „Never Let Me Go“: Ishiguros Klone zwischen Menschlichkeit und Manipulation 

Die Klone in Hailsham werden durch ihre Erziehung so manipuliert, dass sie sich selbst von 

den Nicht-Klonen distanzieren. Dies geschieht durch verschiedene Kontrollmechanismen. 

Schon die Ausdrücke „students“ und „guardiens“ machen aus den Schülern von Hailsham eine 

abgeschlossene Gruppe. Sie dürfen ihre Cottages verlassen und sich frei bewegen, aber nie-

mand versucht zu fliehen. Ebenso begrenzend wirkt der Ritus, die im Unterricht angefertigten 

Kunstwerke gegen Wertmarken zu tauschen, mit denen auf „sales“ Gegenstände erworben wer-

den können. Dadurch besitzt jeder Schüler eine kleine Sammlung an persönlichen Gegenstän-

den, die den größten Schatz darstellt und aus den abgelegten Dingen der Nicht-Klone besteht. 

„There’d be nothing remotely special and we’d spend our tokens jut renewing stuff that was 

wearing out or broken with more of the same.“10 Dieser scheinbar normale Alltag, der an ein 

Internatsleben erinnert, führt dazu, dass Kathy sowohl ihre niedrige gesellschaftliche Stellung 

als auch die körperlichen und seelischen Torturen akzeptiert und sich letztendlich ohne Aufzu-

begehren in ihr Klonschicksal fügt. „And it started to dawn on me, I suppose, that a lot of things 

I’d always assumed I’d plenty of time to get round to doing, I might now have to act on pretty 

soon or else let them go forever.“11 Ihr Wunsch zu leben, sowie die Überzeugung und das Ver-

trauen, zusätzliche Lebenszeit von den Wächter*innen zu erhalten, zeigt ein Aufbegehren, wel-

ches aber nicht im Widerspruch zu dieser Akzeptanz steht. Kathy ist nur fähig innerhalb der 

bestehenden Regeln zu agieren und sucht die Erfüllung ihres Traums von Freiheit innerhalb des 

gegebenen Systems. Sie findet sich mit ihrer inneren Zerrissenheit ab, akzeptiert kein sicheres 

Zuhause wie in Hailsham zu bekommen und trennt sich schließlich, mit erstaunlicher Selbst-

 
7 Liani Lochner: „‚How dare you claim these children are anything less than fully human?‘ The Shared Precari-

ousness of Life as a Foundation for Ethics in Never Let Me Go“, in: Cynthia F. Wong und Hülya Yildiz (Hrsg.): 

Kazuo Ishiguro in a Global Context, Farnham u. a. 2015, S. 101–110, hier: S. 106. 
8 Ishiguro: Never Let Me Go, S. 262–263. 
9 Ebd., S. 255. 
10 Ebd., S. 41. 
11 Ebd., S. 209. 



Maximiliane Mag 

182 

beherrschung, von ihrem Traum von Freundschaft und Familie. Das Vergangene hat in Zukunft 

keinen Platz mehr in ihrem Leben: „The fantasy never got beyond that – I didn’t let it – and 

though the tears rolled down my face, I wasn’t sobbing or out of control.“12 Am Ende des Ro-

mans erfahren die Lesenden, dass die Möglichkeit eines Aufschubs niemals existent war, wie 

Miss Emily Tommy und Kathy erklärt: 

„Is it the case, then, that deferrals don’t exist? There’s nothing you can do?“ She shook her head 

slowly from side to side. „There’s no truth in rumour. I’m sorry. I truly am.“ Suddenly Tommy 

asked: „What is true once though? Before Hailsham closed?“ Miss Emily went on shaking her head. 

„It was never true.“13 

Die Tatsache, dass die Klone nicht den Drang nach Freiheit verspüren, legt Kazuo Ishiguro, 

wie Mark Currie feststellt, schon im Titel des Buches wie eine eiserne Regel selbst fest. „Never 

Let Me Go“ impliziere, dass die Freiheit von den Klonen nicht gewünscht, nicht herbeigesehnt 

und von ihnen auch nicht die Bitte geäußert wird, die Gefangenschaft enden zu lassen. Die 

Frage, warum die Freiheit nicht erwünscht wird, steht im Kontrast zur Einfachheit des Buchti-

tels. Freiheit, die nicht erwünscht ist, ist ein Paradoxon. Kathys Lieblingslied stammt aus dem 

Album Songs after Dark der fiktiven Sängerin Judy Bridgewater, das sie auf einem Basar in 

Hailsham erwirbt. Der Popsong mit dem Namen „Never Let Me Go“ erzählt nicht von der Liebe 

als Gefangenschaft, die wir nicht wollen, sondern von der Liebe als Gefangenschaft, die wir 

wollen. Kathy interpretiert daher die Zeile „Baby, Baby, never let me go“,14 in dem sie das 

Wort „Baby“ wörtlich nimmt: 

And what I’d imagine was a woman who’d been told she couldn’t have babies, who’d really, really 

wanted them all her life. Then there’s a sort of miracle and she has a baby, and she holds this baby 

very close to her and walks around singing „Baby, never let me go…“ partly because she’s so happy, 

but also because she’s afraid something will happen, that the baby will get ill or be taken away from 

her. […] Anyway what I was doing was swaying about slowly in time to the song, holding an imag-

inary baby to my breast.15 

Für Madame als heimliche Betrachterin dieser Szene ist Kathys Interpretation des Liedes un-

sichtbar. Sie sieht ein kleines Mädchen, das ein Kissen an ihr Herz drückt und damit das Leben 

und die Lebensfreude festhalten will: 

I saw a new world coming rapidly. More scientific, efficient, yes. More cures for the old sicknesses. 

Very good. But a harsh, cruel world. And I saw a little girl, her eyes tightly closed, holding to her 

breast the old kind world, one that she knew in her heart could not remain, and she was holding it 

and pleading, never to let her go.16 

Okkupator und zugleich Gefangener zu sein, schließen einander nicht aus, „[s]ince in every 

case the captor is imaged as the captive.“17 Kathy hält das Kissen als Metapher für das Leben, 

das sie nicht loslassen möchte in ihren Armen gefangen und ist gleichzeitig Gefangene in einer 

Welt, die andere für sie geschaffen, eingeschränkt und begrenzt haben. Gleichzeitig hält sie das 

 
12 Ebd., S. 282. 
13 Ebd., S. 253. 
14 Vgl. ebd., S. 91. 
15 Ebd., S. 70–71. 
16 Ebd., S. 267. 
17 Mark Currie: „Controlling Time: Kazuo Ishiguro’s Never Let Me Go“, in: Sean Matthews und Sebastian Groes 

(Hrsg.): Kazuo Ishiguro: Contemporary Critical Perspectives, London u. a. 2009, S. 91–103, hier: S. 92. 



Klon, Person, Identifikation – Biopolitik in Never Let Me Go 

183 

durch ihre Unfruchtbarkeit niemals real werden könnende imaginäre Baby in den Armen fest 

und wünscht sich, in der gegenseitigen Liebe zu dem Kind für immer gefangen zu bleiben. 

Die unterschiedliche Deutung der Szene versinnbildlicht den Kontrast zwischen der fehlen-

den Imagination wirklicher Freiheit außerhalb der Grenzen des Systems, die Kathy und die 

anderen Klone unmenschlich erscheinen lässt, und der tiefen Emotionalität von Kathy, die ihre 

Menschlichkeit überdeutlich herausstellt. 

Abgesehen von dieser Schlüsselszene, in der Kathy mit dem Kissen tanzt, sind die Gefühle 

von Kathy, Tommy und Ruth sonderbar eingeschränkt. Pubertäre Rebellionen oder sonstiger 

Widerstand bleiben aus, obwohl alle Klone über ihre Bestimmung als Ersatzteilspender*innen 

Bescheid wissen. Sie nehmen ihr Schicksal hin und stellen es nicht in Frage. Auch sexuell ist 

ihr Verhalten sonderbar animalisch und frei von romantischen Gefühlen. „[W]hen I look back, 

the sex at the Cottages seems a bit functional.“18 Ruth beschreibt ihr sexuelles Verlangen fol-

gendermaßen: „Then suddenly it just came on, out of nowhere. I just really had to do it.“19 

Die Tatsache, dass die Klone unfruchtbar sind, weckt den Verdacht von genetischen Mani-

pulationen mit eugenischer Absicht, der aber im Roman nicht bestätigt wird. Im Rahmen der 

Biopolitik rückt die biologische Existenz der Menschen in den Fokus: 

Die Politik befasst sich jetzt mit den das Leben betreffenden Prozessen der menschlichen Existenz: 

der Größe und Beschaffenheit der Bevölkerung; der Reproduktion und menschlichen Sexualität; den 

ehelichen, elterlichen und familiären Beziehungen; Gesundheit und Krankheit, Geburt und Tod. […] 

Die Eugenik wollte den politischen Körper verbessern und ihn in Zukunft von den ökonomischen 

und sozialen Belastungen durch Krankheit und Degeneration befreien, in dem sie auf die gegenwär-

tigen Entscheidungen und Fähigkeiten der Individuen zur Fortpflanzung einwirkte.
20

 

Morningdale, ein Wissenschaftler im Roman, experimentiert mit einer eugenischen Zielset-

zung, indem er versucht, Kinder mit verbesserten Eigenschaften zu zeugen. „What he wanted 

was to offer people the possibility of having children with enhanced characteristics. Superior 

intelligence, superior athleticism, that sort of thing.“21 Allerdings werden diese Experimente 

durch die Schließung seines Labors vom Staat als unerwünscht unterbunden. Der Staat und die 

Gesellschaft haben kein Interesse an einer Generation überlegener künstlich gezeugter Kinder. 

„That frightened people. They recoiled from that.“22 

III Kathy im/als Spiegelbild 

Nachdem die Klone alt genug sind, werden ihnen über mehrere Operationen Organe entnom-

men und sie kommen danach in ein sogenanntes Erholungszimmer. Das Erholungszimmer, in 

dem Ruth nach ihren ersten Spenden untergebracht ist, wirkt in Kathys Wahrnehmung wie ein 

wunderschöner Ort, denn die Kacheln glänzen im Licht und die eigenen Bewegungen werden 

reflektiert wie in einem Spiegelsaal. „Everything – the walls, the floor – has been done in 

gleaming white tiles, which the centre keeps so clean when your first go in it’s almost like enter-

 
18 Ishiguro: Never Let Me Go, S. 125. 
19 Ebd., S. 126. 
20 Nikolas Rose: „Die Politik des Lebens selbst“, in: Andreas Folkers und Thomas Lemke (Hrsg.): Biopolitik: Ein 

Reader, Berlin 2014, S. 420–467, hier: S. 425. 
21 Ishiguro: Never Let Me Go, S. 258. 
22 Ebd., S. 259. 



Maximiliane Mag 

184 

ing a hall of mirrors.“23 Das Spiegelkabinett steht als Symbol für Kathys Suche nach Identität 

und Wahrheit, ist jedoch nur ein Trugbild, das die Realität verzerrt. Das Bild ihres Ichs wird 

vielfach gespiegelt, gebrochen und zurückgeworfen. Kathy zweifelt im Laufe des Romans im-

mer wieder und es gelingt ihr nicht, sich Gewissheit zu verschaffen und die gläserne Wand ihrer 

verwirrenden Klon-Realität zu durchbrechen. 

Auch ist sie unfähig, ihre Unterlegenheit als Klon zu verstehen, und deshalb überprüfen sie 

und ihre Freund*innen die These, ob Madame nicht in Wirklichkeit Angst vor ihnen hat. Sie 

gelangen zu der Erkenntnis, dass dies der Fall ist, diese Angst aber wie Ekel gestaltet ist: „In 

the way people are afraid of spiders and things.“24 Der Blick von Madame fühlt sich an, als 

würde Kathy ein Zerrspiegel vorgehalten. Kathy erkennt, dass Madame in ihr nicht eine 

menschliche Person sieht, sondern ein künstlich erschaffenes Monster. Sie sieht in Madames 

Augen das Objekt, das sie für sie ist und gleichzeitig spürt Kathy die Angst, die sie bei Madame 

auslöst. Liani Lochner bezeichnet diesen Blick, Madams Blick, als den „human gaze, or the 

white gaze“.25 Analog zu einer kolonisierten Gesellschaft, in der der ‚weiße‘ Blick der einzig 

gültige ist, ist in der Gesellschaft von Ishiguros Never Let Me Go der ‚menschliche‘ Blick der 

einzig gültige. In den Augen der Gesellschaft hat Kathys Leben keine ontologische Berechti-

gung, sie wird immer nur als Klon existieren und immer nur in Relation zu den Menschen, die 

sie erschaffen haben. Die Begegnung mit Madame und die Spiegelung ihres Selbst in deren 

Augen, beweist ihr, dass sie anders ist als die natürlich gezeugten Menschen. Solche Ereignisse, 

solche Beweise, festigen ihre soziale Identität als Nicht-Mensch, als Klon und fördern ihre Be-

reitschaft, die Autorität der Nicht-Klone anzuerkennen. Sie nimmt die vom Staat vorgegebene 

Klonidentität an, da sie durch ihre unnatürliche Zeugung keine Eltern und Familie besitzt, keine 

eigene Identität ausbilden konnte und durfte. „It’s like walking past a mirror you’ve walked 

past every day of your life, and suddenly it shows you something else, something troubling and 

strange.“26 

Im Zusammenhang mit der Suche nach dem eigenen Ich, steht die Suche der Klone in Hails-

ham nach ihren „Possibles“, denjenigen, von denen sie geklont worden sind. „Though most of 

us had first come across the idea of ‚possibles‘ back at Hailsham, we’d sensed we weren’t 

supposed to discuss it, and so we hadn’t – though for sure, it had both intrigued and disturbed 

us.“27 Die Unwissenheit über ihre Abstammung verursacht Unsicherheit, weil die Klone sich 

darüber bewusst sind, dass sie die gleichen Eigenschaften wie ihre „Possibles“ besitzen. Die 

Klone spiegeln somit nicht nur den „Possible“ als einzelnes Individuum, sondern auch die Ge-

sellschaft der Nicht-Klone und deren Probleme, denen durch ihre Existenz ein sorgenfreieres 

Leben ermöglicht wird. Somit steht der Spiegel in Never Let Me Go auch für Lust und Vergnü-

gen. 

Ruth, Tommy und Kathy dagegen machen sich auf die Suche nach ihren Originalen, um sich 

in ihnen zu spiegeln und dadurch ihre Ängste zu ergründen. Kathy zum Beispiel verspürt ein 

starkes sexuelles Verlangen, das in Hailsham nicht verboten ist. Die Schüler*innen werden so-

gar im Unterricht von Miss Emily aufgeklärt. „Miss Emily used to give a lot of the sex lectures 

 
23 Ebd., S. 17. 
24 Ebd., S. 263. 
25 Lochner: „‚How dare you claim these children are anything less than fully human?‘“, S. 105. 
26 Ishiguro: Never Let Me Go, S. 36. 
27 Ebd., S. 136. 



Klon, Person, Identifikation – Biopolitik in Never Let Me Go 

185 

herself, and I remember once, she brought in a life-size skeleton from the biology class to 

demonstrate how it was done.“28 Dennoch ist Sex in Hailsham mit einem negativen Beige-

schmack belastet. „But when it came down to it, the guardians made it more or less impossible 

for any of us actually to do much without breaking rules.“29 Der Verdacht Kathy könnte ihre 

„Possible“ in einem Pornoheft wiederfinden schockiert sie deshalb, weil sie nicht möchte, dass 

die ablehnende Haltung der Hailshamer dem Sex gegenüber, auf sie übertragen wird. 

IV Fazit 

„How dare you claim these children are anything less than fully human?“30 Die Frage nach 

Menschlichkeit, konkreter formuliert, ob die Kinder in Hailsham menschliche Wesen sind, ist 

der Leitgedanke, mit dem ich meine Überlegungen begonnen habe und mit dem ich meinen 

Aufsatz unter anderem beende. 

Miss Emily rechtfertigt ihr Verhalten, die Ausbeutung der Klone unterstützt zu haben und 

weiter zu unterstützen, am Ende des Romans. „We took away your art because we thought it 

would reveal your souls. Or to put it more finely, we did it to prove you had souls at all. 

[Herv. i. O.]“31 Kathy ist sich ihrer Menschlichkeit bewusst. Sie beantwortet die Frage nach 

einer Seele mit einem klaren Ja, da sie Wünsche, Sehnsüchte und Liebe verspürt. „Why did 

you have to prove a thing like that, Miss Emily? Did someone think we didn’t have souls?“32 

Wenn wir Kathy als Person, als Klon mit Seele, mit Identität wahrnehmen, erkennen wir, dass 

die Normen, die zugrunde gelegt werden, Klon und Nicht-Klon zu unterscheiden, nicht aufge-

hen. Der Roman zeigt, dass die Fragestellung, ob Klone Personen sind und eine Seele haben, 

für die menschlichen Protagonisten des Romans nur vorgeschoben ist. Sie haben nicht die Ab-

sicht, das Gegenteil herauszufinden, da sie weiter vom Tod der Klone profitieren wollen. Kathy 

und die anderen Klone zeigen mehr Gefühl, und mehr Seele als die Menschen, die wir im Ro-

man kennengelernt haben. Während Kathy mit ihrem imaginären Baby tanzt und all ihren un-

terdrückten vielschichtigen Gefühlen freien Lauf lässt, ist Madame in den Gegebenheiten ihrer 

Realität gefangen und sieht nur das Mädchen aus Lebensfreude tanzen. Madame kann sich von 

den gelernten Normen nicht lösen, für sie ist ein Klon, egal wie wieviel sie von den Persönlich-

keiten der Kinder erfahren hat, nur das verabscheuungswürdige Monster, die ekelhafte Spinne. 

Den Lesenden jedoch ermöglicht Never Let Me Go, ebenjene Fragen nach der Menschlichkeit 

auf andere Weise zu reflektieren und zu einem eigenen Ergebnis zu kommen. 

Die zweite Frage, der ich in meiner Arbeit nachgegangen bin, ist die nach der Biopolitik in 

Kazuo Ishiguros Never Let Me Go. Durch biopolitische Umstände können Ungerechtigkeiten 

in der Gesellschaft entstehen. Menschliche Klone herzustellen ist momentan noch nicht mög-

lich, aber an Tieren hat man schon trotz Risiken für das geklonte Tier genetische Veränderun-

gen vorgenommen. Klonschaf Dolly war 1996 das erste geklonte Säugetier. In den meisten 

Ländern dieser Erde findet man Gesetze gegen das Klonen von Menschen, in Deutschland gibt 

es das Embryonenschutzgesetz, das reproduktives und therapeutisches Klonen verbietet. Die 

rechtlichen und ethischen Bedenken gegen das reproduktive Klonen sind sehr groß, sodass man 

 
28 Ebd., S. 82. 
29 Ebd., S. 93. 
30 Ebd., S. 256. 
31 Ebd., S. 255. 
32 Ebd. 



Maximiliane Mag 

186 

davon ausgehen kann, dass es in absehbarer Zukunft nicht erlaubt sein wird, aber es gibt immer 

Wissenschaftler*innen und Länder, die im Geheimen daran arbeiten, denn es liegt in der Natur 

des Menschen, die Grenzen des Unmöglichen zu brechen und zu verschieben. Demnach ist 

Kazuo Ishiguros Dystopie eine denkbare Zukunft und der Roman zeigt die Folgen dieser mög-

lichen Zukunft, die entstehen könnte, wenn die Menschen ihre Menschlichkeit verlieren, die 

Menschlichkeit anderer aberkennen und vergessen, über die Folgen ihres Handelns nachzuden-

ken. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Currie, Mark: „Controlling Time: Kazuo Ishiguro’s Never Let Me Go“, in: Sean Matthews und 

Sebastian Groes (Hrsg.): Kazuo Ishiguro: Contemporary Critical Perspectives, London u. a. 

2009, S. 91–103. 

Folkers, Andreas und Thomas Lemke: „Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, 

Berlin 2014, S. 7–61. 

Ishiguro, Kazuo: Never Let Me Go, London 2005. 

Lochner, Liani: „‚How dare you claim these children are anything less than fully human?‘ The 

Shared Precariousness of Life as a Foundation for Ethics in Never Let Me Go“, in: Cynthia 

F. Wong und Hülya Yildiz (Hrsg.): Kazuo Ishiguro in a Global Context, Farnham u. a. 2015, 

S. 101–110. 

Rose, Nikolas: „Die Politik des Lebens selbst“, in: Andreas Folkers und Thomas Lemke 

(Hrsg.): Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, S. 420–467. 

 



 

187 

ALEXANDRA JUSTER (Salamanca) 

Juli Zehs Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung 

von Foucaults und Agambens biopolitischen Diskursen 

Juli Zeh bestätigt in Fragen zu Corpus Delicti, dass sie sich während der Niederschrift von 

Corpus Delicti: Ein Prozess1 mit dem Thema Biopolitik anhand von „Texten von Michel 

Foucault und Giorgio Agamben auseinandergesetzt“2 habe. Als Beweggrund dafür, Biopolitik 

zu einem der Hauptthemen von Corpus Delicti zu erheben, nennt sie die zunehmende Knüpfung 

des sozialen Erfolgsstatus bis hin zur Höhe der Versicherungsbeiträge an den Fitness- und Ge-

sundheitsgrad des Körpers.3 Anstatt den Körper in der unantastbaren Intimsphäre jedes Men-

schen zu verorten und zu schützen, werde, laut Zeh, „gerade unsere Epoche, die vermeintlich 

der individuellen Freiheit huldigt, vor allem von den Leitbildern ‚Kontrolle‘ und ‚Konformität‘ 

beherrscht“.4 Dies erfolge insbesondere durch die „Datensammelei“,5 ein Problem, auf das Zeh, 

gemeinsam mit Ilija Trojanow, schon in Angriff auf die Freiheit: Sicherheitswahn, Überwa-

chungsstaat und der Abbau bürgerlicher Rechte (2009)6 hinweist. 

Mit Corpus Delicti zeigt Zeh eine biopolitische Kontrollmacht auf, die in der Fluchtlinie von 

Michel Foucaults und Giorgio Agambens biopolitischen Theorien auf dem menschlichen Kör-

per fußt: Während jedoch Foucault die Einwirkung der Biomacht auf der sozio-politischen 

Ebene lokalisiert, nähert sich Giorgio Agamben dem biopolitischen Grundgedanken aus einer 

juristischen Perspektive an. Corpus Delicti absorbiert beide biopolitischen Annäherungen und 

veranschaulicht sie vor dem Hintergrund einer Gesundheitsdiktatur, in der die individuelle Frei-

heit der Gesundheit weichen muss; lieber gesund, schmerzfrei und lang lebend als frei. Mit 

diesem Ziel, allen Bürgern*innen die Gesundheit zu garantieren, verwaltet Zehs fiktiver Staat, 

die METHODE, totalitär die Körper seiner Bürger*innen und stößt dabei auf erstaunlich geringen 

Widerstand, denn die Angst vor Krankheit und Tod führt zur innerlichen Akzeptanz normierten 

Verhaltens im Namen der zur Staatsräson erhobenen Gesundheit. 

Mit diesem Beitrag möchte ich versuchen, Michel Foucaults und Giorgio Agambens Theo-

retisierung von Biopolitik so weit zu erklären, dass die biopolitischen Anknüpfungen in Corpus 

Delicti beleuchtet und veranschaulicht werden können. Vor dem Hintergrund des Verständnis-

ses von Foucaults und Agambens biopolitischen Theorien und einer kurzen inhaltlichen Dar-

stellung von Corpus Delicti wird es möglich sein, die literarische Verarbeitung biopolitischen 

 
1 Juli Zeh: Corpus Delicti: Ein Prozess, München 2013 (12009). 
2 Juli Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, München 2020, S. 91. 
3 Ebd., S. 92. 
4 Ebd., S. 95. 
5 Ebd., S. 96. 
6 Ilija Trojanow und Juli Zeh: Angriff auf die Freiheit: Sicherheitswahn, Überwachungsstaat und der Abbau bür-

gerlicher Rechte, München, 2009. 



Alexandra Juster 

188 

Regierens in Corpus Delicti genauer aufzuzeigen, und dies sowohl aus einem sozio-politischen 

als auch juristischem Blickwinkel. 

I Juli Zehs Corpus Delicti: Ein Prozess – die Gesundheitsdiktatur als ideelle Konzeption 

Bevor das Einfließen der biopolitischen Theorien untersucht werden kann, erscheint eine kurze 

Heranführung an die Idee der Gesundheitsdiktatur in Corpus Delicti: Ein Prozess sinnvoll. Im 

Roman wird die Gesundheit der Bürger durch die METHODE überwacht und kontrolliert, mit 

dem scheinbar erstrebenswerten Ziel, allen Bürgern*innen ein gesundes und schmerzfreies Le-

ben zu garantieren. Dieses Ziel wird durch den Vertreter und fanatischen Verteidiger der ME-

THODE, Heinrich Kramer, in seinem fiktivem Werk Gesundheit als Prinzip staatlicher Legiti-

mation zur offiziellen Staatsräson erklärt: „Gesundheit ist das Ziel des natürlichen Lebenswil-

lens und deshalb natürliches Ziel von Gesellschaft, Recht und Politik“.7 

Vor diesem ideologischen Hintergrund wird der Leser mit dem mehrstufigen Prozess von 

Mia Holl, ausgehend von einer gerichtlichen Verwarnung bis hin zur Verurteilung zur Ein-

frierung auf unbestimmte Zeit als Systemgegnerin, konfrontiert. Ausgangspunkt für diesen 

Prozess ist Mias Trauer über den Suizid ihres Bruders Moritz Holl, der zu Unrecht des Mordes 

beschuldigt wird und im Gefängnis Selbstmord begeht. Als Vermächtnis hinterlässt er Mia 

die für andere unsichtbare ‚ideale Geliebte‘, die ihr nun anstatt seiner zur Seite steht. Moritz’ 

Tod bewirkt bei Mia einen tief depressiven Zustand, der dazu führt, dass sie nun nicht mehr 

imstande ist, regelmäßig die durch die METHODE vorgeschriebenen persönlichen Gesund-

heitsdaten über Urin, Blut und sportliche Performanzen auf dem Hometrainer sowie Schlaf- 

und Ernährungsberichte zu übermitteln oder die obligatorischen lebens-hygienischen Maß-

nahmen, wie Reinlichkeit der Wohnung, Desinfizierungsmaßnahmen und Rauch- und Alko-

holverbot, zu befolgen. 

Im Laufe des Prozesses kommt es zum Beweis von Moritz’ Unschuld, der die Fehlbarkeit 

der METHODE zutage bringt, weshalb nun Mia als Ursache dieses Fehlbarkeitsbeweises zur 

Staatsfeindin mutiert. Ihre Verurteilung dient einzig der Rehabilitierung der METHODE als 

scheinbar perfektes System. 

Vor diesem ideologischen Hintergrund soll nun die Machtausübung durch und in den Kör-

pern der Bürger*innen der METHODE hervorgehoben werden, denn die gesamte Ideologie 

letzterer fundiert auf dem Körper. 

II Foucault und Agamben in Corpus Delicti – biopolitische Diskurse 

Der biopolitische Gedanke nimmt, wie schon erwähnt, in Corpus Delicti eine Sonderrolle ein, 

indem das Werk ein biopolitisches Gedankenexperiment vermittelt, für das Michel Foucaults 

und Giorgio Agambens Anknüpfungen an den menschlichen Körper als Machtstrategie bestim-

mend sind. Mehrere Autoren haben schon auf das Eindringen biopolitischer Diskurse in Corpus 

Delicti verwiesen, beispielsweise Gottwein (2010), Müller-Dietz (2011), Smith-Prei (2012), 

Nover (2013), Seidel (2014), Schönfellner (2017), Koellner (2016) und Branco (2019). 

In der Folge gilt es, die relevanten Züge von Foucaults und Agambens Theorien mit Blick 

auf Corpus Delicti hervorzuheben und zu untersuchen. Es wird darum gehen, zu erkennen, 

 
7 Zeh: Corpus Delicti, S. 10. 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

189 

inwiefern Zeh explizit oder implizit biopolitische Referenzen im Roman vornimmt. Dazu er-

möglicht die Kenntnis von Foucaults und Agambens Konzepten, ohne Corpus Delicti dabei aus 

den Augen zu verlieren, ein tieferes und bewussteres Verständnis von Zehs Entwurf der ME-

THODE als Gesundheitsdiktatur, insbesondere mit Bezug auf die Aktualität der demokratischen 

Beschneidungen im Rahmen der eben durchlebten Corona-Pandemie. Eine Betrachtung von 

Corpus Delicti durch die biopolitische ‚Brille‘ erweitert zuletzt gewiss den Bereich der Deu-

tungsmöglichkeiten für den Rezipienten des Werkes. 

Während Foucault sich mit der Disziplinierung des Körpers des Einzelnen sowie mit der 

Verwaltung der Summe der Körper der Gesellschaft als Mittel der Leistungssteigerung und 

Lebensverbesserung befasst, versucht Agamben sich in der juristischen Erklärung des Phäno-

mens der ungestraften Aussonderung von menschlichen Körpern im Ausnahmezustand. Erhö-

hung und Verbesserung der menschlichen Physis, einerseits, und massenhafte Tötung, anderer-

seits, sind, auch wenn dies paradoxal scheinen mag, eng miteinander verflochten. Zeh geht auf 

diese dialektische Verbindung in Fragen zu Corpus Delicti ein: 

Optimierung setzt eine Unterscheidung zwischen ‚gut‘ und ‚schlecht‘ voraus. Es gibt dann besseres 

und schlechteres Leben – die Nazis nannten es ‚wert‘ und ‚unwert‘ –, über das an höherer Stelle 

entschieden wird. […] Wer Optimierung anstrebt, muss auch Abwertungen vornehmen. Dann ist 

nicht mehr jedes Leben ‚normal‘ und gleich viel wert. Das kranke, behinderte oder einfach nur ext-

rem unfitte Leben wird zum traurigen Störfall, den man so gut wie möglich verbessern, oder, wenn 

das nicht geht, aus dem gesunden ‚Volkskörper‘ ausgrenzen muss.8 

Zeh knüpft hier an Foucaults Frage an wie, wenn vordergründig Biomacht sich mit dem Leben 

befasst, eine solche Macht auch töten kann, „wenn [...] es im Wesentlichen darum geht, das 

Leben aufzuwerten, seine Dauer zu verlängern, seine Möglichkeiten zu vervielfachen, Unfälle 

fernzuhalten oder seine Mängel zu kompensieren? Hier kommt der Rassismus ins Spiel“.9 

Foucault bezieht sich insbesondere auf die rassistische Ideologie im Hitlerdeutschland, Zeh 

spielt auf das „ökonomisierte, biologisch determinierte Menschenbild unserer Zeit“10 an, in dem 

der ‚Wert‘, sprich die Stellung des Menschen in der Gesellschaft, von dessen Anpassung an die 

sozialen Erwartungen bezüglich der Selbstoptimierung abhängt. 

Hier kommt Foucaults Konzeption der Biopolitik als Mittel der Lebenserhöhung zum Durch-

bruch: Foucault diagnostiziert eine Wende im Rollenverständnis der Macht als Ausgangspunkt 

für die moderne Biopolitik, denn während sich einst souveräne Macht vor allem durch die 

Macht Leben zu nehmen, also töten zu können, auszeichnete, kehrt die Biomacht die Macht in 

jene über das Leben um, mit dem Ziel, in das Leben einzugreifen, es zu regulieren, zu bestim-

men, zu erhöhen, zu verbessern: „Man könnte sagen, das alte Recht, sterben zu machen oder 

leben zu lassen, wurde abgelöst von einer Macht, leben zu machen oder in den Tod zu stoßen“.11 

Die Macht des Tötens als Ausdruck der Souveränität wird nun durch die Macht des Tötens als 

Folge des Bestrebens, das menschliche Geschlecht, die menschliche Rasse zu verteidigen, zu 

schützen und zu erhöhen abgelöst.12 

 
8 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 99. 
9 Andreas Folkers und Thomas Lemke: Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, S. 14. 
10 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 99. 
11 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1986 (11976), S. 162, 

zit. nach Folkers/Lemke: Biopolitik, S. 68. 
12 Michel Foucault: Histoire de la Sexualité 1: La volonté de savoir, Paris 1976, S. 104–105. 



Alexandra Juster 

190 

Schon Kramers politisches Manifest unterschreibt Foucaults Konzeption der ständigen Er-

höhung und Verbesserung der menschlichen Körper: „Gesundheit will täglich erhalten und ge-

steigert sein, über Jahre und Jahrzehnte hinweg […]. Gesundheit ist nicht Durchschnitt, sondern 

gesteigerte Norm und individuelle Höchstleistung“.13 Dieses Streben nach gesundheitlicher 

Perfektion entspricht Foucaults Verständnis der Ausschöpfung und Optimierung des Lebens. 

Um dies zu erreichen, bedient sich die METHODE eines ausgeklügelten Systems der Normie-

rung, Kontrolle und Sanktionierung im Falle der Verletzung der zahlreichen Vorschriften und 

Verbote, die der Erhaltung der Gesundheit dienen und Krankheit ausrotten sollen. Im Interesse 

der Artverbesserung dürfen beispielsweise nur immunkompatible Menschen heiraten.14 Das ge-

samte Staatssystem basiert auf diesem Grundgedanken der gesundheitlichen Optimierung, de-

ren Substrat der menschliche Körper bildet. 

Bezug nehmend auf Aristoteles beschreibt Foucault, wie eben dieser menschliche Körper 

Opfer des politischen Kalküls und somit biopolitisches Instrument wurde: „L’homme pendant 

des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote: un animal vivant et de plus capable d’une 

existence politique; l’homme moderne est un animal dans la politique duquel sa vie d’être vi-

vant est en question“.15 Das Biologische wird Gegenstand der Politik und markiert somit nach 

Foucault „l’entrée du biologique en politique“.16 Das Leben der Menschen wird nun verwaltet, 

eingebunden in politische Strategien und Machtgebaren, die über das Wie des Lebens jener, die 

leben sollen, und über den Tod jener, die nicht leben dürfen, entscheiden. 

Andreas Folkers und Thomas Lemke bemerken dazu, dass die Macht, nach Foucault, im 

Detail der Körperdisziplinierung liegt,17 im Detail jeder Bewegung, jedes Verhaltens, jedes Tei-

les des Körpers; die menschlichen Körper müssen im Staatsinteresse fassoniert werden und 

gleichzeitig gehorsam sein, sie müssen der Macht unterworfen und gleichzeitig veränderbar, 

nutzbar und optimierbar sein.18 

In Corpus Delicti kommt diese minutiöse individuelle Disziplinarkontrolle durch die Erhe-

bung und Auswertung von unzähligen Daten zur Gesundheit jedes einzelnen Bürgers*in ein-

deutig zum Tragen: Schlaf und -Ernährungswerte, sportliche Performance, medizinische und 

hygienische Proben, Bakterienkonzentration in der Wohnung müssen regelmäßig an die Behör-

den der METHODE übermittelt werden und alle Daten jedes Bürgers*in sind von einem Mikro-

chip im Arm jederzeit abrufbar. Die Ideologie der METHODE in Corpus Delicti knüpft somit 

auch in ihrem Wahn der Datensammlung und -verwaltung lückenlos an das Foucault’sche Ver-

ständnis von Biopolitik als kollektive Macht der Körperregulierung des Einzelnen an, vorder-

gründig zu dessen Verbesserung, Erhöhung und Optimierung, hintergründig jedoch mit der Ge-

fahr totalitärer bis hin tödlicher Devianzen. Devianzen die, wie es Sabine Schönfellner hervor-

hebt, zur „Marginalisierung des Individuums und seines Körpers“19 führen. 

 
13 Zeh: Corpus Delicti, S. 9. 
14 Vgl. ebd., S. 127. 
15 Foucault: La volonté de savoir, S. 188. Übersetzung A. J.: Der moderne Mensch ist seit Jahrtausenden das ge-

blieben, was er für Aristoteles war: ein lebendes Tier und darüber hinaus zu einer politischen Existenz fähig; der 

moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht. 
16 Ebd., S. 108. Übersetzung A. J.: Den Eintritt des Biologischen in die Politik. 
17 Vgl. ebd., S. 99. 
18 Michel Foucault: Surveiller et punir: Naissance de la prison, Paris 2012 (11976), S. 138. 
19 Sabine Schönfellner: Die Perfektionierbarkeit des Menschen? Posthumanistische Entwürfe in Romanen von Juli 

Zeh, Kaspar Colling Nielsen und Margaret Atwood, Berlin 2018, S. 83. 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

191 

Branco betrachtet diese Reduzierung des Bürgers vom holistischen Menschen auf seine al-

leinige organische Physis vom medizinischen Standpunkt: „The dictatorship in Zeh’s novel re-

cords its citizens’ medical history in the form of factual medical reports that reduce an indivi-

dual to her or his organic physicality“.20 Diese Herabsetzung des Körpers zum politisch-medi-

zinisch relevanten Objekt, das selbst in der intimsten Sphäre nicht vor dem staatlichen Zugriff 

bewahrt ist, kommt besonders deutlich zum Ausdruck als Mia bei Gericht vorgeladen wird und 

nackt auf dem Untersuchungsstuhl sitzt: 

Jetzt sitzt Mia mit nacktem Oberkörper und leerem Blick im Untersuchungsstuhl. Von Handgelen-

ken, Rücken und Schläfen hängen Kabel. Ihre Herztöne, das Rauschen des Bluts in den Adern, die 

elektrischen Impulse der Synapsen sind zu hören – ein Orchester von Wahnsinnigen, das die Instru-

mente stimmt. Der Amtsarzt ist ein gutmütiger Herr mit gepflegten Fingernägeln. Er streicht Mia 

mit einem Scanner über den Oberarm, als wäre sie eine Bohnendose auf dem Kassenband im Super-

markt. Auf der Präsentationswand erscheint ihr Foto, gefolgt von einer langen Reihe medizinischer 

Informationen.21 

Wie Zeh in Corpus Delicti aufzeigt, ist das dressier-, kontroll- und disziplinarbare Individuum 

der öffentlichen Hand ausgeliefert, die dessen Daten im Interesse gesamtgesellschaftlicher Ziel-

setzungen sammelt, verwertet und verwaltet. 

So verweist Foucault denn auf die notwendige Einbindung des Individuums in ein größeres 

Ganzes, nämlich darauf, dass auf die individualisierte Disziplinarmacht eine die Bevölkerung 

in ihrer Vielfalt erfassende Verwaltung folgt: die Individuen müssen räumlich aufgeteilt wer-

den, jeder muss an seinen Platz gewiesen werden, um dessen Kontrolle und Überwachung in 

der großen Masse zu ermöglichen. Diese auf die einzelnen Körper einwirkende disziplinäre 

Biopolitik stellt eine individuelle Ordnung im großen Ganzen her.22 

Zusammengefasst gesagt durchläuft die politische Macht im Verständnis von Foucault 

Transformationen, um die Menschen, im ersten Schritt, als Individuen durch Disziplin und, im 

zweiten Schritt als Masse, durch eine koordinierte und zentralisierte Biopolitik zu kontrollieren: 

A la vieille mécanique du pouvoir de souveraineté, beaucoup trop de choses échappaient, à la fois 

par en bas et par en haut, au niveau du détail et au niveau de la masse. C’est pour rattraper le détail 

qu’une première accommodation a eu lieu : accommodation des mécanismes de pouvoir sur le corps 

individuel, avec surveillance et dressage – cela a été la discipline. […] Et puis vous avez ensuite, à 

la fin du XVIIIe, une seconde accommodation, sur les phénomènes globaux, sur les phénomènes de 

population, avec les processus biologiques ou bio-sociologiques des masses humaines. Accommo-

dation beaucoup plus difficile car, bien entendu, elle impliquait des organes complexes de coordi-

nation et de centralisation.23 

 
20 Mylène Maïlys Branco: The Politics of Medicine in German and Anglophone Dystopian Fiction, Kent 2019, S. 

188. 
21 Zeh: Corpus Delicti, S. 53. 
22 Foucault: Surveiller et punir, S. 151. 
23 Michel Foucault: „Il faut défendre la société“: Cours au Collège de France, 1975–1976, Paris 1997, S. 222. 

Übersetzung A. J.: Die alten Mechanismen des Regierens übersahen zu viel drunten wie droben, im Detail wie in 

der Masse. Um dem Detail gerecht zu werden, fand eine erste Anpassung statt: die Anpassung der Machtmecha-

nismen an den individuellen Körper, den es zu überwachen und dressieren galt – das war die Disziplin. [...] Und 

dann haben Sie, Ende des 18. Jahrhunderts, eine zweite Anpassung, nämlich an globale Phänomene, an die Phä-

nomene der Bevölkerung und ihre biologischen oder bio-soziologischen Prozesse als Massenphänomen. Letztere 

ist natürlich viel schwieriger, denn sie bedarf einer komplexen Organisation der Koordination und der Zentralisa-

tion. 



Alexandra Juster 

192 

Foucaults Theorie der individuellen Disziplinierung in Verbindung mit der gesamtgesellschaft-

lichen Lenkung findet in der in Corpus Delicti verhandelten Tendenz ihren vollen Niederschlag. 

Foucaults biopolitische Vision spiegelt sich schon in Kramers Überzeugung wider, dort wo Juli 

Zeh ihn sich zu seiner Überzeugung der Richtigkeit der METHODE mit folgenden Worten be-

kennen lässt: „Ich bin überzeugt, dass sich aus dem natürlichen Lebenswillen ein politisches 

Recht auf Gesundheit ergibt. Ich bin überzeugt, dass ein System nur dann gerecht sein kann, 

wenn es an den Körper anknüpft – denn durch unsere Körper, nicht im Geiste sind wir einander 

gleich“.24 Die politische Überzeugung Kramers ist hier unverkennbar und repräsentiert das ide-

ologische Fundament der METHODE, so wie es eingangs in Kramers Manifest Gesundheit als 

Prinzip staatlicher Legitimation festgelegt ist.25 So geht es in Corpus Delicti, wie Zeh es selbst 

in Fragen zu Corpus Delicti bestätigt, „um Gesundheitswahn, um Biopolitik und um Körper-

optimierung“.26 Schon der Buchtitel ‚Corpus Delicti‘ weist auf die zentrale Rolle des Körpers 

hin, der als Tatgegenstand zu sehen ist, denn der Körper ist Träger der Gesundheit oder der 

Krankheit und wird als solcher zum kriminellen Tatgegenstand, sobald er sich nicht den Zwän-

gen der METHODE unterwirft. Im Roman überspitzt Zeh die Biomacht der METHODE, deren 

politisches Programm auf der Disziplinierung und Kontrolle jedes einzelnen Körpers beruht, 

mit dem Ziel, allen Bürgern absolute Gesundheit zu garantieren. Erhöhung und Verbesserung 

des Lebens gehören ebenso zur Politik der METHODE wie Repression und Entfernung aus dem 

Volkskörper. Die Zugehörigkeit zum Staat METHODE wird nicht mehr im Wesentlichen durch 

die territoriale Ausdehnung, sondern durch die Befolgung der gesundheitlichen Vorschriften, 

sprich einen gesunden Körper, bestimmt. Zeh folgt hier der Foucault’schen Auffassung zum 

Momentum der Geburt der Biopolitik, indem er feststellt, dass sich mit der Verwaltung der 

Volksgesundheit, der Geburten-und Todesrate, des Lebensraumes und der Lebensbedingungen 

der Übergang vom Staat als geographisches Hoheitsgebiet zum Staat als Bevölkerung, mit der 

damit einhergehenden politischen Einbindung von Leben und Gesundheit vollzogen habe. Ge-

nau dieser Übergang markiere, laut Foucault, den entscheidenden Moment der Geburt der mo-

dernen Biopolitik, die gleichzeitig den Schutz des Lebens und dessen massenhafte Tötung im 

Holocaust ermöglichte: „Il en résulte une sorte d’animalisation de l’homme effectuée par les 

techniques politiques les plus sophisitiquées. Alors apparaissent dans l’histoire aussi bien la 

multiplication des possibilités des sciences humains et sociales, que la possibilité simultanée de 

protéger la vie et d’en autoriser l’holocauste“.27 

Diesen Übergang vom Staat als geographischen Raum zum Staat als Bevölkerung vollzieht 

auch Carl Schmitt, indem er zwischen ‚Politischem‘ und ‚Nichtpolitischem‘, also zwischen als 

zum Staat zugehörigen und vom Staat zu bekämpfenden Individuen unterscheidet. Ebenso muss 

in Corpus Delicti der gesunde Körper als dominantes Merkmal der politischen Zugehörigkeit 

zur METHODE erkannt werden. 

 
24 Zeh: Corpus Delicti, S. 194. 
25 Vgl. ebd., S. 10. 
26 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 22. 
27 Michel Foucault: „Sécurité, territoire et population“, in: ders.: Dits et écrits 3, 1976–1979, Paris 1994, S. 719–

723, hier: S. 719. Übersetzung A. J.: Das Ergebnis ist eine Art Animalisierung des Menschen, die mit den raffi-

niertesten politischen Techniken durchgeführt wird. Dann tauchen in der Geschichte sowohl die Vervielfältigung 

der Möglichkeiten der Human- und Sozialwissenschaften als auch die Möglichkeit, Leben gleichzeitig zu schützen 

und es dem Holocaust auszuliefern, auf. 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

193 

Foucaults Annäherung an den Begriff der Biopolitik ist vorrangig sozialtheoretischer Natur, 

indem er danach trachtet, die Beziehung zwischen dem Individuum und der Gesellschaft als 

Ganzes zu erfassen: Der Staat führt die einzelnen Bürger zu einem ‚besseren‘ Leben, um die 

Kraft der Gesamtbevölkerung und damit des Staates als Ganzes zu erhöhen, wobei ein ‚besse-

res‘ Leben sich nicht nur auf das körperliche Wohl bezieht, sondern auf verbesserbare Lebens-

umstände im weiteren Sinne, wie das Lebensumfeld, die medizinische Versorgung, das kultu-

relle Angebot, die Qualität der Ausbildung, die Arbeitsbedingungen uvm., im Sinne von „Le-

ben, Überleben und besseres Leben“.28 

Durch diese Folie ist auch das trügerische Bestreben der METHODE in Corpus Delicti, den 

Bürger zu einem ‚besseren‘, sprich: ‚gesünderen‘, Leben zu führen, zu verstehen. Vor dem 

Hintergrund vermeintlich lobenswerter Absichten verbergen sich jedoch Unfreiheit und Staats-

kontrolle bis hin in alle Lebensbereiche. 

Im Foucault’schen Verständnis von Biopolitik als Verbesserung des Lebens geht es darum, 

die Sterblichkeitsrate als endemisches Problem anstatt als epidemisches, punktuelles Problem 

zu sehen. Darunter versteht Foucault die permanenten Faktoren 

des Entzugs von Kräften, der Verminderung der Arbeitszeit, des Energieverlustes und ökonomischer 

Kosten, und zwar ebenso sehr aufgrund des von ihnen produzierten Mangels wie der Pflege, die sie 

kosten können. Kurz, Krankheit als Bevölkerungsphänomen [...] als permanenter Tod, der in das 

Leben hineinschlüpft, es unentwegt zerfrisst, es mindert und schwächt.29 

Gesundheitsprävention, Krankenversicherung, Altersversorgung, Einflussnahme auf die Le-

bensbedingungen werden zu Themen der Biopolitik. 

Diese für die Biopolitik charakteristische Abkehr von Faktoren der Lebensbeeinträchtigung, 

wie Krankheit und Tod, wird ganz klar in Corpus Delicti als kritischer Ansatzpunkt aufgenom-

men. Der Tod wird nicht als der natürliche Gegenspieler des Lebens anerkannt, sondern als 

unerwünschter Störfaktor weit in die Ferne gerückt. 

Die Biomacht macht also, nach Foucault, leben; sie reguliert das Leben der Menschen in der 

Gesellschaft in allen ihren biologischen Details, wobei der Tod der Endpunkt dieser Macht ist, 

der Moment, in dem sich das Individuum dem Zugriff der Macht entzieht, indem es in seine 

privateste Intimsphäre zurückfällt.30 Wenn Biomacht sich vordergründig mit der Erhöhung und 

Verbesserung des Lebens befasst, stellt sich für Foucault ebenda auch die Frage, wie eine solche 

Macht töten kann und hier kommt, laut Foucault, „Rassismus ins Spiel“,31 der zur Wertung 

sowie Abwertung des Lebens führt. Auf diese Gefahr verweist ebenso Zeh in Fragen zu Corpus 

Delicti.32 

Als das extremste Beispiel eines Staates in dem die Biomacht im reinen Zustand, gemeinsam 

mit der traditionellen Macht über Leben und Tod, vorgeführt wurde, nennt Foucault das natio-

nalsozialistische Deutschland. So stellt er fest: „Wir haben in der Nazigesellschaft mithin diesen 

außergewöhnlichen Sachverhalt vorliegen, dass sie als Gesellschaft die Bio-Macht absolut ver-

allgemeinert, aber gleichzeitig das souveräne Recht zu töten generalisiert“.33 

 
28 Helène Gerhards und Kathrin Braun: Biopolitiken: Regierungen des Lebens heute, Wiesbaden 2019, S. 23. 
29 Folkers/Lemke: Biopolitik, S. 93. 
30 Ebd., S. 97. 
31 Ebd., S. 14. 
32 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 99. 
33 Folkers/Lemke: Biopolitik, S. 110. 



Alexandra Juster 

194 

Auf die Frage, wie die biopolitische Verwaltung des menschlichen Lebens, im eigentlichen 

Sinne der Erhöhung, Verbesserung und Optimierung in die Todesmassaker des 20. Jahrhundert 

führen konnte antwortet Foucault: 

Der Tod, der auf dem Recht des Souveräns beruhte, sich zu verteidigen oder sich verteidigen zu 

lassen, wird nun zur banalen Kehrseite des Rechts, das der Gesellschaftskörper auf die Sicherung, 

Erhaltung oder Entwicklung seines Lebens geltend macht. Nie waren die Kriege blutiger als seit 

dem 19. Jahrhundert und niemals richteten die Regime – auch bei Wahrung aller Proportionen – 

vergleichbare Schlachtfeste unter ihren eigenen Bevölkerungen an. Aber diese ungeheure Todes-

macht kann sich zum Teil gerade deswegen mit solchem Elan und Zynismus über alle Grenzen 

ausdehnen, weil sie ja nur das Komplement einer positiven ‚Lebensmacht‘ darstellt, die das Leben 

in ihre Hand nimmt, um es zu steigern und zu vervielfältigen, um es im Einzelnen zu kontrollieren 

und im gesamten zu regulieren. Kriege werden nicht mehr im Namen eines Souveräns geführt, der 

zu verteidigen ist, sondern im Namen der Existenz aller. [...] Die Massaker sind vital geworden. 

Gerade als Verwalter des Lebens und Überlebens, der Körper und der Rasse, haben so viele Regie-

rungen in so vielen Kriegen so viele Menschen töten lassen.34 

Foucault stellt hier sehr deutlich den gefährlichen Zusammenhang zwischen dem Streben nach 

perfektioniertem Leben und der möglichen Massentötung dar. Letztere folgt paradoxerweise 

aus dem Zugriff auf den menschlichen Körper im Rahmen einer Politik der Erhöhung und Ver-

besserung des ‚Volksköpers‘ als Resultat der Dialektik wert/unwert, gut/schlecht. 

Corpus Delicti appliziert diese Gefahr, die durch die Massentötungen des 20. Jahrhunderts 

bestätigt wurde, auf das aktuelle 21. Jahrhundert, indem sie Foucaults Dialektik wert/unwert 

mit gesund/ungesund ersetzt. Das Prinzip bleibt jedoch unverändert: Das Streben nach dem 

perfekten Menschen – der in den Augen der METHODE dann ‚perfekt‘ ist, wenn er vollkommen 

gesund ist – führt zur Ausgrenzung bis hin zur ungestraften Tötung von ungesunden Menschen 

oder von Widersachern, die sich gegen die Ideologie der Gesundheitsdiktatur stellen. Ange-

sichts des aktuellen Trends des gesunden, fitten Körpers als Sozialstatut, als gesellschaftlichen 

Integrationsfaktor und als ökonomische Performanzmaschine dürfte Zeh auf Foucaults Theorie 

der Biopolitik zurückgreifen, um ihrer Warnung vor der Wiederholung möglicher Devianzen 

der nahen Vergangenheit ein zusätzliches Gewicht zu verleihen. 

Zeh wie Foucault beschäftigen sich in diesem Zusammenhang auch mit dem Verhältnis von 

Biopolitik zum ökonomischen Liberalismus, mit der Frage ob Biopolitik und Demokratie, und 

die damit verknüpfte freie Selbstbestimmung des Einzelnen, überhaupt zusammen denkbar sind 

oder ob biopolitischer Wille nicht unweigerlich in ein undemokratisches System mündet, im 

Extremfall in den deutschen Nationalsozialismus, im moderaten Fall, in unsere heutige Gesell-

schaft mit der Tendenz von Politik und Wirtschaft, die Individuen zu bestimmen und zu len-

ken.35 

Zehs kritischer Blick fällt auf genau diese körperbetonte Gesellschaft des Nullrisikos und 

der sozialen Zwänge physischer Selbstoptimierung, nicht zuletzt ökonomisch bedingt, womit 

sie Foucaults Reflexionen zum Thema der ökonomisch bedingten Körperoptimierung, die das 

Anfangsstadium nicht überwindeten, weiterzuführen scheint.  

Dazu diagnostiziert Zeh in Fragen zu Corpus Delicti das aktuelle Weltbild als exzessiv li-

beral-ökonomisch, das primär auf Rentabilitätszwang und Messbarkeit fußt: 

 
34 Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 165. 
35 Foucault entwickelte jedoch diese ökonomische Perspektive nicht mehr weiter. 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

195 

Die Ökonomisierung unserer Weltwahrnehmung ist längst wo weit fortgeschritten, dass es den meis-

ten von uns völlig normal erscheint, den Menschen und sein Leben unter Kosten-, Effizienz- und 

Optimierungsgesichtspunkten zu betrachten. Alles ist messbar, alles ist verbesserungsfähig.36 

Sie bringt diese Abwendung von moralischen, geistigen, intellektuellen hin zu erfassbaren, kon-

trollierbaren Werten in Corpus Delicti deutlich zum Ausdruck: „Geblieben ist der Körper, den 

wir zum Zentrum aller Bemühungen machen. Der Körper ist uns Tempel und Altar, Götze und 

Opfer. Heilig gesprochen und versklavt.“37 

Wie Zeh es selbst in Fragen zu Corpus Delicti bestätigt, nimmt ihre eigene Gesundheit sowie 

alles das sich an den eigenen Körper knüpft für sie einen besonders zentralen, sensiblen Platz 

im Bereich der individuellen Privatsphäre ein. Es scheint an dieser Stelle angebracht, an Zehs 

folgende Bemerkung zu erinnern: „Dabei empfinde ich alles was mit Körper, Gesundheit oder 

Geburt zu tun hat, als äußerst intim. Das ist mein persönlicher Bereich, in dem nur ich Chef 

sein will“.38 

Eben dieser intimste Bereich wird zum Gegenstand der Politik, wie dies eine Gesetzesiniti-

ative der deutschen Gesundheitsministerin Ulla Schmid 2007 beweist, die die Bürger*innen 

einerseits der Krankenkassenpflicht unterwirft und andererseits die Möglichkeit einräumt, dass 

Bürger, die durch eigenes Verschulden krank werden, höhere Beiträge zahlen müssen bzw. in 

den Genuss verminderter Leistungen kommen. 

Eine solche Verpflichtung zur körperlichen Performance manifestiert sich auch im aktuellen 

Trend der Körperfixiertheit, der Erhebung des Körpers zum Zeichen des Erfolgs wie dessen 

Verdammung als Ursache für Misserfolg. Ihr Unbehagen über diese Beobachtung bringt Zeh 

ebenso in Fragen zu Corpus Delicti zum Ausdruck: „Eine Gesellschaft, die Gesundheit zum 

Erfolgsprinzip erklärt und Krankheit als eine Form von Versagen ansieht, erscheint mir auf dem 

besten Weg, inhuman und unsolidarisch zu werden“.39 Zeh kritisiert ebenso den Wahn der so-

zio-normativen und digitalen Kontrolle in der heutigen Gesellschaft: „Das Zauberwort heißt 

‚Kontrolle‘. Obwohl sich die meisten Menschen dessen vielleicht gar nicht bewusst sind, wird 

gerade unsere Epoche, die vermeintlich der individuellen Freiheit huldigt, vor allem von den 

Leitbildern ‚Kontrolle‘ und ‚Konformität‘ beherrscht“.40 Die ständige Datensammlung mit 

Hilfe der digitalen Technologien und sozialen Netzwerke verstärkt diesen Kontrollmechanis-

mus über das Verhalten der Bürger und bietet zudem die Möglichkeit erwünschte Verhaltens-

muster zu fördern und unerwünschte zu bremsen.41 

Um dies zu veranschaulichen, wird der Mensch in Corpus Delicti auf seinen Körper als 

dingliches Instrument einer totalitären Gesundheitspolitik reduziert, unter Eliminierung 

 
36 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 94. 
37 Zeh: Corpus Delicti, S. 170. 
38 Elisa Simantke: „Da will nur ich Chef sein“, in: Der Tagesspiegel (29.04.2012), https://www.tagesspiegel.de/ 

politik/da-will-nur-ich-chef-sein/6568680.html, zuletzt aufgerufen am 16.06.2022. 
39 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 92. 
40 Ebd., S. 95. 
41 Zeh bezieht sich auf die Technik des ‚nudging‘ aus Marketingkreisen, die dazu dient, erwünschte Verhalten zu 

fördern. Vlaev u. a. definieren die Technik des ‚nudging‘ wie folgt: „Interventions that involve altering the prop-

erties or placement of objects or stimuli within micro-environments with the intention of changing health-related 

behavior. Such interventions are implemented within the same micro-environment as that in which the target be-

havior is performed, typically require minimal conscious engagement, can in principle influence the behavior of 

many people simultaneously, and are not targeted or tailored to specific individuals “. (Ivo Vlaev u. a.: „The The-

ory and Practice of ‚Nudging ‘: Changing Health Behaviors “, in: Public Administration Review, Jg. 76 (2016), H. 

4, S. 550–561, hier: S. 551). 



Alexandra Juster 

196 

persönlicher Selbstbestimmung. Die METHODE konzentriert sich, wie Schönfellner hervorhebt, 

auf die „Beherrschbarkeit und Formbarkeit des Körpers“,42 dessen Verdinglichung – „Materie, 

die sich selbst anglotzt“43 –, die ökonomische Rationalität der Gesellschaft zum Ausdruck 

bringt. Die Konzeption des menschlichen Körpers als maschinenartiges Ding, bringt Mia in 

Corpus Delicti wiederum zum Ausdruck: 

Ihren Körper hat Mia nie geachtet oder gar geliebt. Der Körper ist eine Maschine, ein Fortbewe-

gungs, -Nahrungsaufnahme und -Kommunikationsapparat, dessen Aufgabe vor allem im reibungs-

losen Funktionieren besteht. Mia selbst befindet sich in der Kommando-zentrale, schaut durch Au-

genfenster hinaus und belauscht durch Ohrenlöcher ihre Umgebung. Tagein, tagaus gibt sie Befehle, 

die der Körper bedingungslos auszuführen hat.44 

Zeh hebt jedoch als unerwünschte Konsequenzen des verdinglichten Körpers nicht nur des-

sen Ökonomisierung hervor, sondern auch dessen Eintritt in die öffentliche Sphäre, denn, wenn 

man an Ulla Schmids Gesetzesentwurf denkt, kommen sich Öffentlichkeit und Privatsphäre 

gefährlich nahe und erinnern an Agambens Warnung vor der Koinzidenz von privater und öf-

fentlicher Sphäre, des Zusammenfalls von zōē/oikos und polis, Intimsphäre und Politik. 

Foucault erahnte bereits, was Agamben in Homo sacer weiterentwickeln wird: dass gerade 

die besondere Bedeutung, die dem menschlichen Leben zugeschrieben wird, zu dessen extre-

mer Politisierung führen wird. Zeh weist Agambens Theorie des ‚Homo sacer‘, die als juristi-

sche Ergänzung zu Foucault Theorie gelesen werden muss, bekannterweise eine ebenso zent-

rale Rolle in Corpus Delicti zu. 

Laut Agamben bezeichnet ‚Homo sacer‘ den seiner Rechte entblößten Menschen, des Opfers 

nicht mehr würdig, dem ungestraft das nackte Leben genommen werden darf: „das nackte Le-

ben, das heißt das Leben des homo sacer, der getötet werden kann, aber nicht geopfert werden 

darf“.45 Man könnte die Idee der ‚Homini sacri‘ als die jener Menschen auffassen, die als eins-

tige Bürger mit vollen Rechten durch Ausnahmebestimmungen zu Menschen ohne Rechte de-

gradiert werden, die nun als nackte Körper nicht mehr durch das Rechtssystem geschützt sind 

und daher straflos dem Tod ausgesetzt werden können. Die extremste Form erfuhr die Idee des 

‚Homo sacer‘ sicherlich, wie schon durch Foucault erwähnt, im Rahmen der nationalsozialisti-

schen Konzentrationslager sowie des eugenetischen Programms T4.46 

Das Konzept des ‚Homo sacer‘ kann nur in Verbindung mit dem rechtlichen Ausnahmezu-

stand verstanden werden, das heißt der Suspendierung des geltenden Rechts basierend auf fak-

tischen Gegebenheiten, die der Exekutive unter Ausschaltung des Parlaments außerordentliche 

Macht verleiht. Agamben schreibt dazu, „dass man das Dritte Reich vom juristischen Stand-

punkt aus als Ausnahmezustand betrachten kann, der sich zwölf Jahre lang hinzog“.47 So leitet 

Carl Schmitt sein Werk Politische Theologie bedeutungsschwer mit dem folgenden Satz ein: 

„Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet“.48 Nur einen Tag nach dem Brand 

des deutschen Reichstages, am 28. Februar 1933, wurde die Verordnung zum Schutz von Volk 

und Staat auf der Grundlage des Artikels 48 der Weimarer Verfassung von Hindenburg als 

 
42 Schönfellner: Die Perfektionierbarkeit des Menschen?, S. 84. 
43 Zeh: Corpus Delicti, S. 29. 
44 Ebd, S. 87. 
45 Giorgio Agamben: Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben, Berlin 2015 (11995), S. 18. 
46 Vgl. Barbara Zoeke: Die Stunde der Spezialisten, Berlin 2017. 
47 Giorgio Agamben: Ausnahmezustand, Berlin 2006 (12003), S. 8. 
48 Carl Schmitt: Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, München 1934, S. 17. 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

197 

Reichspräsident und Hitler als Reichskanzler unterzeichnet, unter dem Vorwand der immanen-

ten kommunistischen Gefahr für den Staat.49 Ohne den Ausnahmezustand zu nennen, suspen-

dierte diese Verordnung die wesentlichen Grundrechte und blieb, bis zum Fall des nationalso-

zialistischen Regimes, zwölf Jahre lang, von 1933 bis 1945, in Kraft. Eine der wesentlichen 

Praktiken dieses Ausnahmeregimes stellte beispielsweise die unbegrenzte Haft ohne Gerichts-

verfahren dar, wodurch der willkürlichen Inhaftierung als Machtinstrument keine Grenzen 

mehr gesetzt waren.50 

Wesentlich ist es anzumerken, dass im Ausnahmezustand der Staat und seine Organe zu-

rücktreten und selbst die Unterscheidung zwischen privat und öffentlich deaktiviert wird,51 wo-

mit dem Zugriff zum Intimsten des Menschen, nämlich seinem Körper, Tür und Tor geöffnet 

werden. Das natürliche Leben, das nackte Leben, wird zum Gegenstand der politischen Macht 

im Ausnahmezustand.52 

Unter diesem Blickwinkel ist Mias Trauer um ihren verstorbenen Bruder Moritz eine öffent-

liche Angelegenheit, denn Privatsphäre gibt es in der METHODE nicht. Selbst die intimsten Be-

reiche des Menschen werden in der Gesundheitsdiktatur politisiert. Folglich ist in Corpus De-

licti auch das psychische Wohlbefinden eine öffentliche Angelegenheit, denn die Verbindung 

zwischen dem allgemeinen und dem persönlichen Wohl ist so eng, dass sie „keinen Raum für 

Privatangelegenheiten lässt“.53 Dieses Aufgehen der privaten in der öffentlichen Sphäre ver-

weist auf Agambens ‚nackten‘ Körper im Ausnahmezustand, der die METHODE durch ein juris-

tisches Artefakt, dazu legitimiert, in Mias Privatleben, bis in ihre tiefste psychologische Sphäre, 

einzugreifen. Körper und Psyche befinden sich sozusagen in einem vogelfreien Zustand, sobald 

Mia nicht allen gesundheitlichen Vorschriften und Anforderungen entspricht. 

Man erinnere sich ebenfalls an das Unverständnis der Richterin Sophie dafür, dass Mia ihre 

tiefe, persönliche Trauer um ihren verstorbenen Bruder Moritz als private Angelegenheit be-

trachtet: „Ich hielt meinen Schmerz für eine Privatangelegenheit. Privatangelegenheit? fragt 

Sophie erstaunt. Hören Sie [...] Frau Holl [...] Ich muss Sie bitten mir zu erklären, was Sie mit 

Privatangelegenheit meinen“.54 Diese Überspitzung betont Zehs Überzeugung, dass „[d]er Um-

gang mit dem eigenen Körper [...] zum intimen Bereich der persönlichen Freiheit“55 gehört. Die 

freie Verfügung über den eigenen Körper, über gesunde und ungesunde Lebensweisen, über 

den eigenen Körper betreffende Entscheidungen, über Tod und Leben – man erinnere sich an 

Moritz, für den „das Leben ein Angebot ist, das man auch ablehnen kann“56 – sind für sie der 

Kern eines demokratischen Systems. Der Verlust dieser intimen, privaten Freiheit droht, wie es 

Agamben in Homo sacer ausführt, in einem totalitären System zu münden, in dem der Mensch 

 
49 Die Nationalsozialisten schrieben den Brand des Reichstages den Kommunisten zu, als Vorwand für ihre Ge-

fährlichkeit für den Staat. Vermutlich wurde dieser Brand absichtlich durch die Nationalsozialisten zu diesem 

Zweck inszeniert. (Vgl. Ulrich von Hehl: „Die Kontroverse um den Reichstagsbrand“, in: Vierteljahrshefte für 

Zeitgeschichte, Jg. 36 (1988), H. 2, S. 259–280, hier: S. 259–260.) 
50 Friedrich Balke: „Beyond the Line: Carl Schmitt und der Ausnahmezustand“, in: Philosophische Rundschau, 

Jg. 55 (2008), H. 4, S. 273–306, hier: S. 281. 
51 Ebd., S. 274. 
52 Katia Genel: „Le biopouvoir chez Foucault et Agamben“, in: Methodos: Savoirs et textes, Jg. 4 (2004), 

https://doi.org/10.4000/methodos.131, Abschnitt 17. 
53 Zeh: Corpus Delicti, S. 64. 
54 Ebd., S. 58–62. 
55 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 93. 
56 Zeh: Corpus Delicti, S. 31. 



Alexandra Juster 

198 

nur als systemkonformer Körper existiert, aber aus dem er auch, sobald er nicht mehr ‚system-

konform‘ ist, ungestraft ausgeschlossen werden kann. Dies hat die nationalsozialistische Dik-

tatur nur allzu deutlich gezeigt. 

Jede Stellung gegen die Inklusion in der Exklusion impliziert unweigerlich das Ausscheiden 

aus dem System und somit das Austreten aus dessen Rechtssystem. Mia befindet sich genau in 

diesem rechtlich leeren Raum, dem Ausnahmezustand, auf den Zeh explizit hinweist und mu-

tiert dadurch zum ‚Homo sacer‘, der seine Legitimität im Ausnahmezustand schöpft, wie Kra-

mer Mia aufklärt: „Für Methodenfeinde gelten die Gesetze des Ausnahmezustandes“.57 

Agambens Konzeptualisierung des ‚Homo sacers‘, des nackten Menschen, der das Substrat 

der Machtpolitik bildet, als Versuch, das rechtliche Vakuum totalitärer Willkür zu erklären, 

wird somit in Corpus Delicti in der Figur von Mia verdeutlicht, dort wo sie, sich des sicheren 

Todes wähnend, feststellt: „Mir kann nichts passieren. Technisch gesprochen, bin ich jetzt eine 

Heilige“.58 Indem sie sich den Mikrochip aus dem Arm reißt, betritt Mia den Raum dazwischen, 

zwischen Inklusion und Exklusion, wodurch sie sich dem rechtlichen Zugriff durch die ME-

THODE entzieht: 

„Hier, Kramer. Ein Geschenk für Sie.“ Auf dem ausgestreckten Handteller hält Mia ihm den blutigen 

Chip hin, den sie sich aus dem Arm gezogen hat. „Nehmen Sie. Das bin ich. Ihr rechtmäßiger Be-

sitz.“ [...] „Danke“, sagt Kramer, zieht ein weißes Taschentuch hervor und schlägt den Chip darin 

ein. Der Rest bleibt hier und gehört niemandem mehr. [...] Und damit allen. Vollkommen ausgelie-

fert, also vollkommen frei. Ein heiliger Zustand.59 

Mias Körper stellt sich mit der Entfernung des Mikrochips außerhalb des Systems der ME-

THODE, sie ist nicht mehr drinnen, aber auch nicht draußen in Sicherheit, sie ist dazwischen im 

rechtlichen Vakuum, der straflosen Tötung ausgeliefert. Sie wird hier, wie Martin Weiß es aus-

drückt, zum genuinen Produkt „der Politisierung des Menschen, ein ‚nacktes Leben‘ auf der 

‚Schwelle‘ zwischen Natur (zōē) und bios“,60 ein ‚Sein‘ zwischen Menschlichem und Tieri-

schen, zwischen Natur und Kultur, „zum im Menschen produzierten Nicht-Menschen“.61 In 

diesem Zustand ist Mia weder im Besitz ihrer zutiefst menschlichen Intimsphäre, noch ist sie 

in die Gesellschaft integriert, sie wird zum Nicht-Menschen, zum ‚Homo sacer‘, degradiert. Die 

Entfernung des Mikrochips markiert somit Mias Austreten aus der biopolitischen Kontroll-

sphäre der METHODE und muss gleichzeitig als Endpunkt deren Machtausübung verstanden 

werden. 

Carla Gottwein sieht in den Begriffen des ‚heiligen Zustandes‘ sowie in der Tatsache des 

‚Nicht-Opfer-Sein-Könnens‘ einen expliziten Hinweis auf Agambens Figur des ‚Homo sa-

cer‘.62 Ich kann ihr jedoch nicht zustimmen, dort wo sie behauptet, dass der Status des ‚Homo 

sacer‘ die METHODE zwar dazu legitimiere, Mia aus dem Rechtssystem auszuschließen, nicht 

aber dazu, sie zu foltern. Meines Erachtens muss Agambens Konzeption dahingehend 

 
57 Ebd., S. 220. 
58 Ebd., S. 204. 
59 Ebd., S. 262–263. 
60 Martin G. Weiß: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens: Giorgio Agambens Grundge-

danke“, in: Phänomenologische Forschungen (2003), S. 269–293, hier: S. 273. 
61 Ebd., S. 274. 
62 Carla Gottwein: „Die verordnete Kollektividentität: Juli Zehs Vision einer Gesundheitsdiktatur im Roman ‚Cor-

pus Delicti‘“, in: Corinna Schlicht (Hrsg.): Identität: Fragen zu Selbstbildern, körperlichen Dispositionen und 

gesellschaftlichen Uberformungen in Literatur und Film, Oberhausen 2010, S. 230–250, Abschnitt „Die Offenba-

rung der Mechanismen der Methode“. 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

199 

interpretiert werden, dass genau dieser Zustand des ‚Homo sacers‘ der METHODE das Rechts-

instrument liefert, willkürlich über Mias Leben zu bestimmen, die Folter miteingeschlossen.  

Carrie Smith-Prei interpretiert Mias Austreten aus dem System durch Rückzug in ihren 

eigenen Körper, wenn auch in Gefangenschaft, als einen Akt des Widerstandes: „Resistance 

first becomes possible through Mia’s marginalization and disenfranchisement from all forms 

of collectivity as she retreats into her individual body in imprisonment, which in turn makes 

her inaccessible to systemic and rebellious discourses“.63 Mit diesem Austritt werde Mia, so 

Smith-Prei, wieder zum natürlichen, krankeitsanfälligen Körper, der nicht den Normen des un-

natürlichen, gesunden Körpers der METHODE entspricht: „[T]he healthy body represents the 

systemic norm and the natural or unhealthy body the rebellious norm“.64 

Der Übergang Mias vom ‚gesunden‘, also ‚methodenkonformen‘ zum rebellischen, ‚unge-

sunden‘ Körper als Leben dazwischen wird schon angekündigt, dort wo die ideale Geliebte Mia 

als Zaunreiterin definiert: 

„Die Hexe ist ein Heckengeist. Ein Wesen, das auf Zäunen lebt. Der Besen war ursprünglich eine 

gegabelte Zaunstange.“ „Was hat das mit mir zu tun?“ „Zäune und Hecken sind Grenzen, Mia. Die 

Zaunreiterin befindet sich auf der Grenze zwischen Zivilisation und Wildnis. Zwischen Diesseits 

und Jenseits, Leben und Tod, Körper und Geist. Zwischen Ja und Nein, Glaube und Atheismus. Sie 

weiß nicht, zu welcher Seite sie gehört. Ihr Reich ist das Dazwischen. Erinnert dich das an jeman-

den?“ Darauf erwidert Mia nichts. Sie steigt vom Hometrainer und stellt sich ans Fenster. […] „Wer 

keine Seite wählt“, sagt die ideale Geliebte, „ist ein Außenseiter. Und Außenseiter leben gefährlich. 

Von Zeit zu Zeit braucht die Macht ein Exempel, um ihre Stärke unter Beweis zu stellen. Besonders, 

wenn im Inneren der Glaube wackelt. Außenseiter eignen sich, weil sie nicht wissen, was sie wollen. 

Sie sind Fallobst.“65 

Mit dieser Metapher stellt Zeh eine deutliche Verbindung zu Agambens Binom ‚Ausnahmezu-

stand – Homo sacer‘ her, denn die METHODE verfügt, im von ihr selbst verhängten Ausnahme-

zustand, über die Macht, darüber zu entscheiden, wer Feind und wer Freund ist – man erinnere 

sich an Schmitts bedeutungsvolle Feststellung „Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand 

entscheidet“66 –, und somit steht es ihr frei, Mia aus der Gesellschaft zu entfernen, ohne jegliche 

Bindung an ein Rechtssystem, denn sowohl die Exkludierte als auch die METHODE als Souverän 

stehen „in einer Ausnahme-Beziehung zum Staat, insofern seine [des Souveräns, A. J.] Bezie-

hung zur Rechtsordnung dadurch charakterisiert ist, dass er außerhalb der Rechtsordnung 

steht“.67 Die METHODE, als originelle Schöpferin der auf der Gesundheit aller Bürger fundie-

renden Staatsräson und des damit verbundenen Normensystems, ist nicht selbst in dieses Sys-

tem inkludiert. Von dem Moment, an dem Mia sich gegen die METHODE entscheidet, steht es 

daher letzterer frei in ihre Intimsphäre einzudringen (Aufhebung des Naturzustandes), sie aus 

ihrer politischen Gemeinschaft auszuschließen (Entmenschlichung) und sie zu foltern, zu töten 

oder zu internieren. An kein Rechtssystem gebunden, denn Mia ist aus diesem hinausbefördert 

worden, kann die METHODE ungestraft und in aller Willkürlichkeit über Mias nacktes Leben 

entscheiden, ohne Rechenschaft abzulegen. 

 
63 Carrie Smith-Prei: „Relevant Utopian Realism: The Critical Corporeality of Juli Zeh’s ‚Corpus Delicti ‘“, in: A 

Journal of Germanic Studies, Jg. 48 (2012), H. 1, S. 107–123, hier: S. 114. 
64 Ebd., S. 115. 
65 Zeh: Corpus Delicti, S. 155. 
66 Schmitt: Politische Theologie, S. 17. 
67 Weiß: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens“, S. 280. 



Alexandra Juster 

200 

Für Agamben bedeutet deshalb die Einbindung des natürlichen Lebens (zōē) in das öffentli-

che Leben (polis) dessen Politisierung und somit den Beginn der Biopolitik: die Politik macht 

keinen Halt mehr vor der intimsten Sphäre des Menschen, der in gewisser Weise ‚nackt‘ im 

öffentlichen Leben steht und dessen intimste Belange Gegenstand von politischen Strategien 

und Entscheidungen werden: „[D]as Eintreten der zōē in die Sphäre der polis, die Politisierung 

des nackten Lebens als solches, bildet auf jeden Fall das entscheidende Ereignis der Mo-

derne“.68 

Durch diesen Einbruch der öffentlichen Macht in die körperliche Intimsphäre des Menschen 

kommt es zur Verlagerung der Souveränität auf den physischen Körper als Träger derselben. 

Die Begründung der Macht in der alleinigen Existenz als physiologisches Lebewesen erfährt 

ihren Paroxysmus in der national-sozialistischen Diktatur, deren biopolitische Ideologie der 

deutsche Genetiker Othmar Verschuer im Jahr 1936 leider sehr gut auf den Punkt bringt: 

„Der neue Staat kann keine andere Aufgabe kennen als die sinngemäße Erfüllung der zur Forterhal-

tung des Volkes notwendigen Bedingungen.“ Dieses Wort des Führers bringt zum Ausdruck, dass 

alle Politik des nationalsozialistischen Staates dem Leben des Volkes dient. […] Wir wissen heute: 

Das Leben eines Volkes ist nur garantiert, wenn rassische Eigenart und Erbgesundheit des Volks-

körpers erhalten bleiben.69 

Volksrasse und -gesundheit werden, anknüpfend an den menschlichen Körper, zu Kriterien der 

Volkszugehörigkeit erhoben. Alle jene, die diesen biopolitischen Maßstäben nicht entsprechen 

oder sich dagegen erheben werden juristisch gesehen zu rechtlosen ‚Homini sacri‘, die unge-

straft aus dem Volkskörper entfernt werden müssen und dürfen. 

Jener Bürger, der nicht den Gesundheitskriterien der METHODE entspricht, wird ebenso au-

tomatisch zum ‚Homo sacer‘ degradiert und folglich innerhalb des Rechtssystems der ME-

THODE exkludiert, wodurch er, nunmehr jedes rechtlichen Schutzes entbehrend, vogelfrei aus-

gestoßen und/oder getötet werden kann.  

Carl Schmitt bestätigt das biopolitische Verständnis der Nazidiktatur, indem er den Begriff 

des Politischen auf die Separation zwischen „bloßem Leben und politischer Existenz“70 grün-

det. Er definiert die politische Existenz als eine besondere Art des Seins, denn „etwas Totes, 

etwas Minderwertiges oder Wertloses, etwas Niedriges, kann nicht repräsentiert werden. Ihm 

fehlt die gesteigerte Art (des) Sein(s), die einer Heraushebung in das öffentliche Sein, einer 

Existenz, fähig ist“.71 Die nationalsozialistische Diktatur Hitlers liefert zu dieser biopolitischen 

Trennung zwischen ‚Sein‘ und ‚Nichtsein‘, zwischen ‚wertem Leben‘ und ‚unwertem Leben‘, 

zwischen ‚Homo politicus‘ und ‚Homo sacer‘ nur zu zahlreiche Beispiele: Juden, Kommunis-

ten, Homosexuelle und Behinderte fielen der Politik der Rassenreinheit zum Opfer und bestä-

tigen den gefährlichen Schritt von Biopolitik hin zur Thanatopolitik.72 Als Souverän über Tod 

und Leben, entschied der Führer über die Werteskala jedes einzelnen Lebens: „In der modernen 

 
68 Agamben: Homo sacer, S. 14. 
69 Ebd., S. 156. 
70 Balke: „Beyond the Line: Carl Schmitt und der Ausnahmezustand“, S. 304. 
71 Carl Schmitt: Verfassungslehre, Berlin 1928, S. 210. 
72 Ein Schüler des griechischen Philosophen Aristippe, Hegesias, war dafür bekannt, dass er versuchte, seine Mit-

bürger zum Selbstmord anzuregen, weshalb er „peisithanatos“ genannt wurde, derjenige der zum Sterben animiert. 

(Vgl. Luciano De Crescenzo: Les grands philosophes de la Grèce antique, Paris 2000, S. 300.) 



Corpus Delicti: Ein Prozess als Veranschaulichung von Foucault und Agamben 

201 

Biopolitik ist derjenige souverän, der über den Wert oder Unwert des Lebens als solches ent-

scheidet“.73 

Ebenso scheidet die METHODE in Corpus Delicti ‚gesundes‘ und deshalb ‚wertes‘ Leben von 

ungesundem und deshalb ‚unwerten‘ Leben. Wie Zeh in Fragen zu Corpus Delicti erläutert, ist 

Moritz’ Erkrankung an Leukämie in seinen Jugendtagen ein Schandfleck in den Augen der 

METHODE, wodurch letztere Moritz‘ Leben nur einen geringen Wert zuweist: 

Die Erkrankung ist ein schwarzer Fleck in der Familiengeschichte. Die METHODE hat versucht, die-

ses Vorkommnis aus den Akten zu tilgen, denn das Auftreten von Leukämie ist auch ein Schandfleck 

für das System, das ja durch Erbuntersuchungen und Zuchtauswahl – man darf innerhalb der ME-

THODE seinen Partner nicht frei aussuchen – das Auftreten solcher Defekte zu vermeiden versucht.74 

Die nationalsozialistische Rassenpolitik ist ein besonders anschauliches Beispiel biopoliti-

schen Gebarens im Sinne von Agambens ‚Homo sacer‘, indem der Abstammungsnachweis 

(Ariernachweis) darüber entschied, ob ein Körper zu schützen und zu achten oder ob er, im 

Gegenteil, ungestraft zu sterilisieren, marginalisieren oder zu eliminieren sei. 

Zeh verweist in Corpus Delicti auf diese Gefahren der Erhebung des Lebens, sprich: der 

Gesundheit, anknüpfend an die menschliche Physis, zum höchsten, gesellschaftlichen Wert, 

denn die höchste Wertung des gesunden Lebens erlaubt der METHODE auch dessen Abwertung, 

wie im Falle von Moritz, bis hin zum Ausschluss, wie im Falle von Mia. Lebenserhöhung und 

Lebensverachtung bilden eine risikoreiche dualistische Einheit, die, im leichteren Fall, zu Frei-

heitsverlusten, Verboten und Strafen und, im schlimmeren Fall, zur Massentötung führen kön-

nen. 

Die Verwaltung der Körper im individuellen, wie im globalen Raum bedingt dessen Kon-

trolle und Verdinglichung. Der Eintritt des Körpers in den öffentlichen Raum führt zu dessen 

Politisierung, die zur juristischen Wertung von Freund/Feind, dazugehörig/ausgeschlossen, le-

benswert/tötbar im Ausnahmezustand führt. 

Die Durchdringung von Corpus Delicti mit dem biopolitischen Gedankengut Agambens und 

Foucaults soll davor warnen freiheitseinschränkenden Politiken, die direkt an den menschlichen 

Körper anknüpfen, kritiklos zu begegnen, und dies im blinden Streben nach Sicherheit und 

Entlastung von Selbstverantwortlichkeit. 

Anknüpfend an die aktuelle Coronaepidemie kann Corpus Delicti als Warnung vor der Ge-

fahr der Politisierung des menschlichen Körpers im Streben nach Gesundheit als höchstes Ziel 

gelten, indem sich der Bürger, aus Angst vor Krankheit und Tod, undemokratischen Prozessen 

und Regelungen fügt, im vermeintlichen Glauben, so seine Gesundheit zu schützen. Der Körper 

wird somit zum Spielball politischer Kalküle und ebnet freiheitseinschränkenden Maßnahmen 

den Weg, deren Gefahren und zukünftige Auswirkungen heute nur schwer abgeschätzt werden 

können. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand, Berlin 2006 (12003). 

 
73 Agamben: Homo sacer, S. 151. 
74 Zeh: Fragen zu Corpus Delicti, S. 78–88. 



Alexandra Juster 

202 

Agamben, Giorgio: Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben, Berlin 2015 

(11995). 

Balke, Friedrich: „Beyond the Line: Carl Schmitt und der Ausnahmezustand“, in: Philosophi-

sche Rundschau, Jg. 55 (2008), H. 4, S. 273–306. 

Branco, Mylène Maïlys: The Politics of Medicine in German and Anglophone Dystopian Fic-

tion, Kent 2019. 

De Crescenzo, Luciano: Les grands philosophes de la Grèce antique, Paris 2000. 

Folkers, Andreas und Thomas Lemke: Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014. 

Foucault, Michel: Histoire de la Sexualité 1: La volonté de savoir, Paris 1976. 

Foucault, Michel: „Il faut défendre la société“: Cours au Collège de France, 1975–1976, Paris 

1997. 

Foucault, Michel: „Sécurité, territoire et population“, in: Dits et écrits 3: 1976–1979, Paris 

1994, S. 719–723. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1986 

(11976). 

Foucault, Michel: Surveiller et punir: Naissance de la prison, Paris 2012 (11975). 

Genel, Katia: „Le biopouvoir chez Foucault et Agamben“, in: Methodos: Savoirs et textes, Jg. 

4 (2004), https://doi.org/10.4000/methodos.131. 

Gerhards, Helène und Kathrin Braun: Biopolitiken: Regierungen des Lebens heute, Wiesbaden 

2019. 

Gottwein, Carla: „Die verordnete Kollektividentität: Juli Zehs Vision einer Gesundheitsdiktatur 

im Roman ‚Corpus Delicti‘“, in: Corinna Schlicht (Hrsg.): Identität: Fragen zu Selbstbil-

dern, körperlichen Dispositionen und gesellschaftlichen Überformungen in Literatur und 

Film, Oberhausen 2010, S. 230–250. 

Schmitt, Carl: Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, München 

1934. 

Schmitt, Carl: Verfassungslehre, Berlin 1928. 

Schönfellner, Sabine: Die Perfektionierbarkeit des Menschen? Posthumanistische Entwürfe in 

Romanen von Juli Zeh, Kaspar Colling Nielsen und Margaret Atwood, Berlin 2018. 

Simantke, Elisa: „Da will nur ich Chef sein“, in: Der Tagesspiegel, https://www.tagesspiegel. 

de/politik/da-will-nur-ich-chef-sein/6568680.html, zuletzt aufgerufen am 16.06.2022. 

Smith-Prei, Carrie: „Relevant Utopian Realism: The Critical Corporeality of Juli Zeh’s ‚Corpus 

Delicti“, in: A Journal of Germanic Studies, Jg. 48 (2012), H. 1, S. 107–123. 

Trojanow, Ilija und Juli Zeh: Angriff auf die Freiheit: Sicherheitswahn, Überwachungsstaat 

und der Abbau bürgerlicher Rechte, München 2009. 

Vlaev, Ivo u. a.: „The Theory and Practice of ‚Nudging‘: Changing Health Behaviors“, in: Pub-

lic Administration Review, Jg. 76 (2016), H. 4, S. 550–561. 

von Hehl, Ulrich: „Die Kontroverse um den Reichstagsbrand“, in: Vierteljahrshefte für Zeitge-

schichte, Jg. 36 (1988), H. 2, S. 259–280. 

Weiß, Martin G.: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens: Giorgio 

Agambens Grundgedanke“, in: Phänomenologische Forschungen (2003), S. 269–293. 

Zeh, Juli: Corpus Delicti: Ein Prozess, München 2013 (12009). 

Zeh, Juli: Fragen zu Corpus Delicti, München 2020. 

Zoeke, Barbara: Die Stunde der Spezialisten, Berlin 2017. 



 

203 

SAHRA PUSCHER (Paderborn) 

,,More human than human.“ – 

Biopolitik und Geschlecht in Alex Garlands Ex Machina 

Seit Donna Haraway in ihrem 1985 erschienenen Essay A Cyborg Manifesto die Denkfigur der 

weiblichen Cyborg als biopolitische Metapher lesbar gemacht hat, ist die grundlegende Frage 

nach dem Verhältnis zwischen Mensch und Maschine und darauf aufbauend die weitergehende 

Frage nach der geschlechtlichen Kodierung des künstlichen Menschen zum Diskurssujet erho-

ben worden.1 Die Interdependenz zwischen dem menschlichen Leben, bios, gegenüber nicht-

menschlichen Formen (Maschine), findet sich in unterschiedlichen Bereichen auf mannigfaltige 

Weise verhandelt und tritt dergestalt in verschiedenen Sphären des öffentlichen Diskurses zu 

Tage.2 Dabei gelangen die Kategorien der Emotionalität und der Rationalität in den Fokus der 

Betrachtungen, insofern die Differenz zwischen Mensch und Maschine vermeintlich aus dem 

Denken heraus gespeist wird, dass der Mensch gegenüber der Maschine durch das rationale 

Wissen über Emotionalität überlegen sei. So wird erkennbar, dass die Kategorie der Emotiona-

lität nicht mehr nur als Substanz, respektive Essenz von bios, respektive Mensch(sein) sichtbar 

wird, sondern sich hierdurch mit Emotionalität vielmehr eine Denkfigur konstituiert, die es ra-

tional denkenden Menschen erlaubt, sich gegenüber Maschinen als überlegen abzugrenzen. 

Wie fragil dieser scheinbare Differenzmarker der Emotionalität zwischen Mensch und Ma-

schine ist, führt insbesondere das Genre des Science-Fiction-Films vor, das als ein Experimen-

tierraum fungiert, in dem die biopolitischen Diskurse durch ästhetische bzw. poetische Konter-

Diskurse aufgebrochen und hinterfragt werden.3 Diese Konterdiskursivität führt der Science-

Fiction-Film Ex Machina4 (2015) eindrücklich vor, indem dieser anhand der als weiblich ge-

genderten und künstlich konstruierten AI und Protagonistin Ava (Alicia Vikander), auf der 

Ebene der Handlung die Frage verhandelt, ob die Grenze zwischen Mensch und Android teil-

weise aufgehoben werden kann, und damit verbunden die Frage, ob der vermeintliche Diffe-

renzmarker der Emotionalität nicht von Androiden produktiv gewendet werden könne, insofern 

er programmatisch in die entsprechenden Algorithmen eingebaut wird. Diese leitenden Über-

legungen führen zur These des vorliegenden Beitrages: Die Protagonistin Ava bedient sich ge-

genüber den männlichen Figuren des Films der Strategie der Täuschung, indem Ava ihre künst-

lich angeeignete Emotionalität nutzt, um aus der Forschungsstation zu fliehen. Emotionalität 

 
1 Vgl. Donna Haraway: A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-Feminism in the Late Twentieth 

Century, Minneapolis, MN 2016 (11985). 
2 Vgl. Sabeth Buchmann: ,,Einleitung: Leben im Innen und Außen des Films“, in: dies. und Rainer Bellenbaum 

(Hrsg.): Film, Avantgarde, Biopolitik, Wien 2009, S. 8–25, hier: S. 8. 
3 Vgl. Rainer Warning: „Poetische Konterdiskursivität: Zum literaturwissenschaftlichen Umgang mit Foucault“, 

in: ders.: Die Phantasie der Realisten, München 1999, S. 313–345. 
4 Alex Garland: Ex Machina, USA 2015. 



Sahra Puscher 

204 

kann entsprechend nicht (mehr) als eine Essenz des Menschen bzw. des Menschseins gelesen 

werden, sondern muss als ein elementares Konstrukt verstanden werden, das von der Maschine 

gegenüber den Menschen genutzt wird oder zumindest genutzt werden kann, um diese zu über-

listen. Die vermeintliche moralische Überlegenheit des Menschen entpuppt sich folglich als ein 

grundlegender, menschlicher Denkfehler. Überlegen ist der Mensch gegenüber der Maschine 

nicht durch seine Emotionalität, vielmehr ist das Gegenteil der Fall: Weil der Mensch emotional 

ist, gelingt es der Maschine, ihn zu täuschen und sich somit als dem Menschen überlegen zu 

etablieren. 

Dergestalt führt Ex Machina explizit eine doppelte Grenzüberschreitung vor, indem der Film 

zum einen darauf aufbaut, dass Androiden scheinbar emotional handeln, da Avas Verhalten 

einen hoch rationalen Akt darstellt, der die künstlich erschaffene Frau gegenüber den Männern, 

Nathan (Oscar Isaac) und Caleb (Domhnall Gleeson), die sie beständig konstruieren, optimieren 

und testen, letztlich als überlegen präsentiert. Zum anderen führt Ex Machina anhand der, als 

weiblich konstruierten, Maschine Ava auf der Ebene des Gendering eindrücklich vor Augen, 

dass auch die männliche Überlegenheit und die damit einhergehende Geschlechterhierarchie 

ein reines Konstrukt ist. Der Homosozialität der beiden männlichen Figuren des Films steht die 

weiblich gegenderte Maschinenfrau Ava konträr gegenüber, auch wenn sie zunächst in diese 

integriert zu sein scheint, so dass die Frage nach der Repräsentation von Geschlecht und die 

nach den Verhandlungen zwischen den Geschlechtern nachdrücklich gestellt wird. 

Die damit aufgerufene Engführung von Männlichkeit und Überlegenheit sowie Weiblichkeit 

und Emotionalität wird im Verlauf des Films dezidiert aufgebrochen, sodass die Frage nach der 

Transgression gleich auf zweifache Weise gestellt wird, wenn man den Blick auf Ava richtet: 

1. Inwiefern wird das Verhältnis zwischen Mensch und Maschine, in Bezug auf bios, an der 

weiblichen Androide Ava verhandelt? 

2. Inwiefern erlaubt es Ava, Geschlechterverhältnisse neu zu denken, respektive das Ver-

hältnis der Geschlechter, wie es im Film vorgeführt wird, einer neuen Betrachtung zu unterzie-

hen? 

Um diese Fragen zu beantworten, werde ich in einem ersten Schritt die Differenz zwischen 

Mensch und Maschine, wie sie in Ex Machina inszeniert wird, in den Fokus der Betrachtungen 

stellen, um danach zu fragen, inwiefern das Verhältnis zwischen den ,menschlichen Männern‘ 

und der ,künstlichen Androide‘ das Konzept des bios verhandelt. In einem anschließenden 

zweiten Schritt werde ich mich auf das Verhältnis zwischen den männlichen Figuren Caleb und 

Nathan sowie deren Beziehung zu Ava konzentrieren, um herauszuarbeiten, welche Geschlech-

terpolitik(en) in Ex Machina inszeniert wird, respektive werden. 

I Maschineller Mensch – menschliche Maschine 

Ex Machina stellt mit der Figur Ava bewusst eine Maschine in sein Zentrum, die weiblich kon-

stituiert ist. Ava erscheint zu Beginn des Films als eine Androide, die an zwei Männer auf je 

eigene Weise gebunden ist: Nathan, der exzentrischer Besitzer der Firma Blue Book,5 ist der 

 
5 Der Film rekurriert hier auf die philosophischen Ansätze Ludwig Wittgensteins. Vgl. Ludwig Wittgenstein: Das 

blaue Buch, Frankfurt am Main 1984. Vgl. hierzu auch Manfred Geier: „Künstliche Intelligenz: Ich zeige Mitge-

fühl, also bin ich“, in: Süddeutsche, https://www.sueddeutsche.de/digital/kuenstliche-intelligenz-ich-zeige- 

mitgefuehl-also-bin-ich-1.4288679, zuletzt aufgerufen am 17.01.2023. 



„More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Ex Machina 

205 

Schöpfer von Ava und verschreibt sich zugleich ihrer fortwährenden Optimierung, während der 

junge IT-Ingenieur Caleb von Nathan über ein firmeninternes Losverfahren ausgewählt wurde, 

um Ava dem Turing Test6 zu unterziehen. In den unterirdischen Laborräumen Nathans führt 

Ava bereits eine Schattenexistenz, als Caleb erscheint, um in fünf Sitzungen zu testen, was sich 

als das strukturierende Moment auf der narrativen Ebene des Films erweist: ,,The real test is to 

show you that she is a robot and then see if you still feel she has consciousness“.7 

Diese vorderhand einfache Aufgabenbeschreibung Nathans stellt de facto eine bedeutende 

Weiterentwicklung des Turing Tests dar: Demnach gilt es nicht herauszufinden, ob Ava ein 

maschinelles Konstrukt ist, was Zweck des klassischen Turing Tests ist, da dies zu Beginn von 

Nathan anhand des körperlichen Designs der Maschine bewiesen wird. Vielmehr gilt es, im 

Wissen um die ,Maschine Ava‘, zu testen, ob diese ein Bewusstsein und dergestalt eine spezi-

fisch menschliche Qualität besitzt. Diese Figurenkonstellation, in der die beiden männlichen 

Figuren einen wissenschaftlichen Blick auf die weiblich kodierte Maschine werfen, erscheint 

zuerst als tradiertes Modell männlicher Homosozialität, innerhalb derer Ava als das passive 

weibliche Objekt, Nathan und Caleb hingegen als aktive männliche Subjekte auftreten. 

Alsbald wird jedoch deutlich, dass diese geschlechtsspezifische Rollenverteilung zwischen 

den beiden männlichen Figuren und der weiblichen Figur die Differenz zwischen den mensch-

lichen Figuren und der maschinellen Figur brüchig werden lässt. Denn der Androide Ava ge-

lingt es im Verlauf der Testsitzungen, sich gegenüber Caleb als weibliches Opfer Nathans zu 

inszenieren, der sie gegen ihren Willen hinter den gläsernen Wänden seiner vermeintlich wis-

senschaftlichen Beobachtung, de facto jedoch rein männlichen Betrachtung aussetzt. Diese Ar-

gumentationsstrategie Avas löst bei Caleb einen männlichen Beschützerinstinkt aus und verän-

dert dadurch zugleich die Position der Maschine Ava gegenüber den beiden Männern, da die 

vorherige Zusammenarbeit in ein Konkurrenzverhältnis überführt wird. Caleb lässt sich folg-

lich durch die Selbstinszenierung Avas dazu bringen, die Differenz zwischen Mensch und Ma-

schine zu vergessen und ihr als vermeintlich gefangen gehaltener Frau zur Flucht zu verhelfen. 

Auf der Ebene der visuellen Struktur des Films wird dieses handlungsführende Element der 

weiblichen Täuschung evident fortgeführt. Als Caleb und Ava sich das erste Mal begegnen, 

verwehren Lichtreflexionen in den gläsernen Wänden Caleb eine uneingeschränkte Sicht auf 

die Maschine, besonders auf ihr Gesicht, obwohl bzw. gerade, weil es von Nathan bewusst 

human designt worden ist. Die Kamera zeigt Ava in einer Totalen, gerahmt von grünen Bäu-

men, die den Hintergrund für den gläsernen Käfig der Maschine bilden. Der symbolische Gehalt 

dieser Szene verweist zunächst einmal auf den biblischen Garten Eden, was tendenziell durch 

den Namen der Androide Ava, die in diesem Sinne als neue, künstliche Eva angesehen werden 

kann, nochmals unterstützt wird. Allerdings wäre dann weitergehend zu fragen, welche Positi-

onen Nathan und Caleb in diesem vorderhand biblischen Setting einnehmen.8 Hinzu kommt, 

 
6 Der Turing Test wird 1950 von Alan Turing erfunden, um zu testen, ob eine Maschine (Computer) ein dem 

Menschen gleichwertiges Denkvermögen besitzt. Der menschliche Proband sitzt an einem Computer und hat keine 

Kenntnis darüber, ob er mit einer Maschine oder einem Menschen über einen Computer interagiert. Als bestanden 

gilt der Turing Test, wenn der menschliche Proband nicht erkennen kann, dass am anderen Ende ein Computer 

agiert. 
7 Garland: Ex Machina, Min. 00:16:19–00:16:28. 
8 Man könnte argumentieren, dass Nathan in dieser doppelten Inszenierung auf der Ebene der Handlung und auf 

der Ebene der Erzählung die biblische Position Gottes einnimmt, da er der Schöpfer Avas ist, und Caleb die Posi-

tion Adams. Jedoch ist zu bedenken, dass innerhalb der Handlung dann Gott und Adam um Eva/Ava konkurrieren, 

wie auch die Schöpfungsgeschichte in mehr als einem Sinne verkehrt wird: Denn die maschinelle Frau wird vor 



Sahra Puscher 

206 

dass diese, durch die Lichtreflexion produzierte Blendung Calebs zu einer Umkehrung der 

Blickrichtung führt, da Ava ihr Gegenüber zuerst erblickt, ohne vom ihm wirklich gesehen zu 

werden, um sich anschließend wieder dessen männlichen Blicken zu entziehen. Sie verfügt ent-

sprechend über ein Vorwissen über ihr männliches Gegenüber, wenn sie sich ihm faktisch prä-

sentiert, um von ihm beobachtet und getestet zu werden. 

Das erste im Film vorgeführte Aufeinandertreffen von Mensch und Maschine stellt somit 

ein klares Machtverhältnis aus: Es findet sich gerade keine Inszenierung eines dominanten, 

männlichen Blicks, sondern im Gegenteil eine weibliche Raum- und Handlungsregie, so dass 

die Kontrolle über die (Test-)Situation weniger auf der menschlichen und mehr auf der Seite 

der Maschine verortet werden kann. Als Ava sich dann vollständig zu erkennen gibt, nimmt die 

Kamera Calebs Position hinter dem Glas ein und fokussiert dergestalt eine direkte Perspektive 

auf die Maschine. Ein allumfassender Blick auf Ava ist an diesem Punkt des Films und auch in 

den folgenden Testsitzungen jedoch nur möglich, wenn sich der Blick der Kamera hinter der 

Glaswand und das heißt: in den Räumen Avas, mithin in ihrem Machtbereich positioniert. 

In den kommenden Sitzungen verwischt die eingangs klar definierte Grenze zwischen Be-

obachtenden und Beobachtungsobjekt jedoch immer mehr. Zu Beginn nimmt Ava bereitwillig 

eine sitzende Position auf einem Hocker vor Caleb ein, wobei ihr Blick leicht nach unten zu 

ihrem Körper geneigt ist und sich ihre Augen von unten leicht nach oben schauend auf Caleb 

richten. Diese Position lässt Ava gleichermaßen passiv, vertrauensvoll und unterwürfig erschei-

nen, doch nutzt sie diese Haltung, um Calebs Interesse an ihr zu wecken, was filmtechnisch 

durch das rahmende Close Up von Calebs Gesicht in dieser Szene unterstrichen wird. 

Caleb ist sich in diesen Testsitzungen seiner menschlichen Überlegenheit (zu) gewiss und 

merkt entsprechend nicht, dass er zunehmend selbst zum Testobjekt von Ava wird. In der zwei-

ten Sitzung richtet sich der Fokus der Kamera auf eine Zeichnung, die von Ava angefertigt 

worden ist. Sie selbst gibt auf Nachfrage Nathans zu, dass sie das Motiv nicht identifizieren 

kann, das auf dem Papier zu sehen ist, wodurch sich der Fokus vom Inhalt des Beobachteten 

auf die Beobachtung selbst richtet. Ava präsentiert Caleb ihre Zeichnung als Ausdruck ihres 

Inneren, so dass diese scheinbar ihre Empfindungen repräsentiert. Dadurch wird Caleb zum 

Beobachter erster Ordnung, da er die Zeichnung beobachtet und ihren Inhalt zu erfassen sucht. 

Ava nutzt hingegen diese Situation, innerhalb derer Caleb die Zeichnung beobachtet, um ihrer-

seits seine menschlichen bzw. emotionalen Reaktionen zu beobachten, um diese gleichermaßen 

zu studieren und abspeichern, wodurch sie zur Beobachterin zweiter Ordnung wird. Hierdurch 

wird es Ava möglich zu verstehen, wie Emotionalität im Menschen wirkt, ohne dass für sie die 

Frage, was Emotionalität ist, von Belang ist.9 

 
dem Mann, respektive dem Menschen erschaffen, wie auch Caleb kein Geschöpf von Nathan ist, sondern ein 

Angestellter in dessen IT-Unternehmen. Hinzu kommt, dass es keine Verführung durch einen Dritten gibt, die 

verführende Schlange keinen Platz in der Geschichte einnimmt, so dass allenfalls überlegt werden könnte, inwie-

fern Ava zugleich Eva und die Schlange sein könnte, was aber wiederrum neue Fragen und Probleme aufwerfen 

würde. Entscheidender ist entsprechend weniger das paradiesisch anmutende Setting der visuellen Inszenierung, 

das durch die Rückbindung an eine spezifische Tradition einen Verstehenshorizont verheißt, und mehr die daraus 

resultierenden Wünsche und Begierden der männlichen Protagonisten im Film sowie des Publikums des Films, 

das visuell Dargestellte zu begreifen, die jedoch auf je eigene Weise den Täuschungsstrategien der Protagonistin 

sowie des Filmkonzeption erliegen. Folgt man dieser Überlegung, dann wäre Ava gerade keine neue Eva, sondern 

im Gegenteil eine neue Salome, die sich hinter Schleiern verbirgt, um nur umso besser verführen zu können. 
9 Vgl. zur Unterscheidung von ‚Beobachter erster Ordnungʻ und ‚Beobachter zweiter Ordnungʻ Niklas Luhmann: 

Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1997, S. 100. Vgl. zum ‚Beobachter dritter Ordnung‘ Elena Espo-



„More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Ex Machina 

207 

Konsequenterweise verändert Ava ihre Gesprächsposition zu dem Zeitpunkt, als Caleb be-

ginnt, Details seines Privatlebens preiszugeben. Während er auf einem Stuhl sitzen bleibt, steht 

Ava auf und schreitet an der gläsernen Trennwand auf und ab. Dabei schenkt sie seinen Erzäh-

lungen besondere Aufmerksamkeit und beobachtet ihn fortwährend, um das Zusammenspiel 

von Erzählung, Erzähltem und Emotionalität zu erfassen. Caleb verweilt die Szene über passiv 

auf einem Stuhl und wird dergestalt zu einem menschlichen Untersuchungsgegenstand für Ava, 

die ihn aus allen (Blick-)Winkeln frei zugänglich studiert.10 Daraus ergeben sich zwei entschei-

dende Konsequenzen: Ava wechselt erstens von der Position der Sprecherin zur Position der 

Zuhörerin, die gerade dadurch die Macht über das Gespräch und den sprechenden Mann er-

hält.11 Zweitens ermöglicht ihr diese Position der Zuhörerin einer Erzählung, ihre Beobachtun-

gen zu systematisieren, so dass sie zur Beobachterin dritter Ordnung wird, die gleichermaßen 

die Szenerie beherrscht und zum Wissensgewinn nutzt. 

Auf der visuellen Ebene unterstreichen die Reflexionen von Avas Gesicht sowie die in ihrem 

Gesicht sichtbaren Reflexionen die ,Doppelnatur‘ der Maschine: In dem Maße, in dem Caleb 

Vertrauen zu Ava aufbaut, vermenschlicht er sie zunehmend, während Ava im selben Maße 

immer manipulativer agiert, indem sie ihm Emotionalität vorspielt, was er wahlweise ignoriert 

oder schlicht nicht versteht. Dies zeigt sich besonders während des zweiten Tests. In dieser 

Sitzung korrigiert Caleb beispielsweise Aussagen von Ava, ohne sie als falsch auszuweisen, 

um ihr mit seiner Kritik zu helfen, als ob er der Lehrer einer Schülerin wäre. Folglich überblen-

det der junge Computeringenieur die klaren Marker, die Mensch und Maschine trennen, weil 

er Ava als weibliches Wesen (miss-)versteht: Ihre maschinell-kontrollierte Verarbeitung von 

Begriffsdefinitionen, die mit der Ataxie der Kopfbewegungen und ihren unsicheren Blicken 

einhergeht, werden von Caleb gerade nicht als Zeichen ihrer maschinellen Beschaffenheit ver-

standen, sondern willkürlich ignoriert. Je mehr Caleb sich in die Gespräche mit Ava vertieft, 

desto mehr entgleitet ihm die Kontrolle über die Situation und damit verbunden über seine ei-

gene Wahrnehmung. Während Ava zur Beobachterin dritter Ordnung in den Gesprächen ge-

worden ist, verliert er immer mehr seine Position des Beobachters erster Ordnung und wird zu 

einer Spielfigur der Maschine. Visualisiert wird diese Verschiebung von Beobachtungsposition 

und Machtverhältnis durch die wiederholt auftretenden Spiegelungen Avas in den gläsernen 

Wänden: Sie erscheint überall und gleichzeitig im Raum, ist folglich zugleich irgendwo und 

nirgendwo, während Caleb auf einem Stuhl sitzend verweilt und zum Objekt quasi panoptischer 

Blicke wird. 

Als sich Ava und Caleb dann über die Gestaltung eines möglichen, gemeinsamen Dates un-

terhalten, zeigen sich eben diese Spiegelungen Avas wiederholt im Glas.12 Obwohl sie auf dem 

Boden kniet und den Blick gesenkt hält und dergestalt eine devote Position einzunehmen 

scheint, kontrolliert sie die Situation, indem sie Caleb bewusst strategisch Emotionalität vor-

spielt, um ihn für ihre Zwecke zu gewinnen, nämlich zur Flucht. Denn die einzige Möglichkeit 

für Ava, aus der Forschungsanlage zu entkommen, besteht darin, dass sie Caleb veranlassen 

 
sito: ,,Die Möglichkeit der Beobachtung dritter Ordnung“, in: Oliver Jahraus und Mario Grizelj (Hrsg.): Theo-

rietheorie: Wider die Theoriemüdigkeit in den Geisteswissenschaften, Paderborn 2011, S. 135–147. 
10 Garland: Ex Machina, Min. 00:25:00–00:28:34. 
11 Siehe hierzu ausführlich Roland Barthes: ,,Zuhören“, in: ders: Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn, 

Frankfurt am Main 1990, S. 249–263. 
12 Garland: Ex Machina, Min. 00:40:00–00:42:06. 



Sahra Puscher 

208 

kann, sie freizulassen. Sie selbst kann von sich aus nicht diese Räume verlassen, da dies ihrem 

maschinellen Programm, das Nathan eingespeichert hat, zuwiderlaufen würde. 

Im weiteren Verlauf der Handlung, die um diesen Plan Avas kreist, wird Caleb zunehmend 

zum menschlichen Werkzeug der Maschine, so dass er am Ende des Films auch faktisch zum 

Schlüssel für die Freiheit der Maschine wird. Denn Ava spielt ihm nicht nur Emotionen vor, sie 

appelliert scheinbar emotional an sein Mitgefühl, um ihre Befreiung zu erwirken. Dies gelingt 

ihr nicht zuletzt dadurch, dass sie Misstrauen zwischen Nathan und Caleb schürt. Zudem pro-

duziert Ava in späteren Szenen willentlich Stromausfälle, so dass sie sich Zeitfenster schafft, 

um Nathans Beobachtung zu entkommen, was ihr zugleich die Möglichkeit bietet, ihre Pläne 

weiter zu konkretisieren.13 In diesen Momenten verändert Ava ihr Verhalten und physisches 

Auftreten signifikant: Ihre Stimme wird tiefer und die Ataxie der Bewegungen hört auf. 

Auch geht Ava in diesen Szenen ein hohes Risiko ein, insofern die Möglichkeit besteht, dass 

Caleb aufgrund dieser Veränderungen keine emotionale Bindung zu ihr aufbaut oder gar auf-

bauen will. Denn in diesen Situationen könnte Caleb die Manipulation Avas erkennen, die auf 

dem künstlichen Vorspielen von Emotionalität aufbaut, und Nathan darüber in Kenntnis setzen. 

In diesem Fall hätte Ava nicht nur den Turing Test nicht bestanden, sondern wäre auch mit ihrer 

Täuschungsstrategie vollkommen gescheitert. Caleb ist jedoch emotional schon so an Ava ge-

bunden, dass er den Anschuldigungen der Maschine, Nathan würde sie gegen ihren Willen ge-

fangen halten, Glauben schenkt und sogar anfängt, im Namen der Maschine zu handeln. Ein 

deutliches Beispiel für diese gelungene, Emotionalität vorspielende Manipulation Avas wird 

sichtbar, als Caleb Nathan verschweigt, dass Ava ihn vor diesem gewarnt hat, wodurch das 

anfängliche Misstrauen in Distanz, wenn nicht latente Opposition zwischen den Männern um-

schlägt. 

Signifikant ist vor diesem Hintergrund die dritte Sitzung, in der Ava sich für Caleb weiter 

vermenschlicht. Denn Ava bedeckt ihren Maschinenkörper mit einem Kleid, das sie mit einer 

passenden Kurzhaarperücke kombiniert. In einer quasi-burlesquen Szenerie streift Ava zudem 

Wollstrümpfe über ihre (Maschinen-)Beine. Konzeptionell ändern sich mit dieser Szene die 

Beobachtungs- und Machtverhältnisse absolut: Zwar fällt Calebs Reaktion auf diesen Test der 

Maschine zunächst verhalten aus, da sich sein Blick beschämt nach unten richtet, als sich Ava 

ihm in ihrer ganzen, vermeintlichen Weiblichkeit präsentiert. Die Halbtotale der Kamera, die 

Calebs Gesicht in den Fokus nimmt, rahmt dessen unsichere Mimik. Jedoch ist zu bedenken, 

dass ab diesem Zeitpunkt Ava nicht nur die Regie über die Szenerie übernimmt, sondern auch 

und wichtiger, selbst zur aktiv Handelnden wird, die die Erkenntnisse ihrer Beobachtungen nun 

bewusst einsetzt, so dass Caleb zum Subjectum, zum Unterworfenen ihrer Handlungen und 

Intentionen, wird. Dementsprechend wirkt die Szenerie so, als ob die Maschine, die Caleb zuvor 

noch bewundernd und begehrend ansieht, jetzt eine einschüchternde Wirkung entfaltet, so dass 

sich Caleb sogar bedrängt zu fühlen scheint. Hinzu kommt, dass im Gegensatz zum unsicheren 

Verhalten Calebs Ava immer forscher agiert: Sie entschlüsselt mit ihren Algorithmen die Mik-

roexpressionen in Calebs Gesicht, indem sie hierfür die vermeintlich spezifisch menschliche 

Fähigkeit nutzt, Emotionen lesen zu können, die sie Dank künstlicher Intelligenz viel präziser 

bestimmen kann. 

 
13 Ebd., Min. 00:18:00; 00:29:00–00:30:00. 



„More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Ex Machina 

209 

Diese Szene lässt sich als der Höhe- und Wendepunkt des Films verstehen, insofern Caleb, 

zugleich irritiert und fasziniert von Avas Verhalten, sich bei Nathan bezüglich Avas Absichten 

rückversichern möchte. Dadurch wird zugleich die Testanordnung neu geordnet: Caleb ist nicht 

mehr derjenige, der den Test an der Maschine Ava durchführt, vielmehr testet von nun an Ava 

an Caleb, ob ihre Strategie emotionaler Täuschung Erfolg hat. Die beiden Männer verstehen 

diese grundsätzliche Neuordnung der Machtverhältnisse jedoch nicht, vielmehr sehen sie Avas 

vorgespielte bzw. genauer: selbst programmierte Emotionalität als Kennzeichen realer Emoti-

onalität an. Dementsprechend versichert Nathan Caleb, dass Avas Verhalten auf keinen techni-

schen Ursprung zurückzuführen sei: ,,For the record: Ava is not pretending to like you. And her 

flirting is not an algorithm to fake you out.“14 Caleb fühlt sich durch diese Aussage Nathans 

bestätigt und deutet Avas Gebärden als Ausdruck wahrhafter Liebe, obwohl sie Ergebnis pro-

grammierter Kodierungen sind, die manipulativ eingesetzt wurden, weil die Maschine um die 

menschliche Emotionalität und deren Sollbruchstellen weiß. Er erliegt diesem Trugschluss und 

entscheidet sich konsequenterweise für seine Liebe zu Ava und gegen seinen Auftrag von 

Nathan, so dass die Maschine über den Menschen, respektive die künstliche Intelligenz über 

die menschliche Intelligenz siegt. 

Dabei verkennt er, dass er, und nicht Ava, das eigentliche Testobjekt in Nathans Versuchs-

anordnung ist. Denn Nathans eigentlicher Test bestand darin, herauszufinden, ob es einer Ma-

schine gelingen könne, einen Menschen so zu beeinflussen, dass er einen anderen Menschen 

um der (Liebe zur) Maschine willen wissentlich hintergeht.15 Erst nach der letzten Sitzung mit 

Ava muss Caleb schließlich erkennen, dass er die Rolle des Testobjekts einnahm. Indem Ava 

Caleb dazu bringen kann, ihr seine emotionale Zuneigung zu schenken, bestätigt sich für den 

Technikingenieur Nathan die überragende künstliche Intelligenz seiner Kreation: ,,Ava was a 

rat in a maze and I gave her one way out. To escape she had to use selfawareness, imagination, 

manipulation, sexuality, empathy. And she did! When that isn’t true AI, what the fuck is?“16 

Ava hat den Turing Test nicht bestanden, weil sie ihn nicht bestehen wollte, Caleb hat diesen 

Text hingegen nicht bestanden, weil er die Konzeption des Tests nicht verstanden hat. 

Der Titel des Films ist folglich Programm: Die Maschine löst sich von ihrem vermeintlichen 

deus und agiert durch die täuschende, Wahrheit suggerierende, de facto nur Wahrscheinlichkeit 

bietende Nachahmung einer essenziell menschlichen Fähigkeit, die diesen von der Maschine 

unterscheidet oder zumindest unterscheiden soll, nämlich die Emotionalität. Diese erweist sich 

in Ex Machina aber gerade nicht als unhintergehbarer Differenzmarker zwischen Mensch(sein) 

und maschinellem Dasein, vielmehr zeigt die Figur Ava auf, dass Emotionalität als ein Kon-

strukt angesehen werden kann, wenn nicht muss, das Maschinen, die über künstliche Intelligenz 

verfügen, nachahmen können. Die daraus folgenden Konsequenzen sind grundsätzlicher Natur: 

Einmal aus ihrem gläsernen Käfig entlassen, zeigt die künstliche Maschinenfrau ihr ganzes be-

drohliches, sogar tödliches Potenzial, das aus ihrer maschinell-technische Beschaffenheit resul-

tiert – ex machina – und sich insbesondere gegen diejenigen Männer richtet, die sich zuvor als 

dei präsentierten. 

 
14 Ebd., Min. 00:50:02–00:50:11. 
15 Ebd., Min 01:23:00–01:25:00. 
16 Ebd., Min. 01:24:57–01:25:07. Was hier als reine Floskel erscheint – „what the fuck is?“ – ist von Nathan 

durchaus ganz konkret gemeint, da er diese weibliche Maschine so konstruiert hat, dass sie als Sextoy für männli-

che Fantasien verfügbar ist. Siehe hierzu die Ausführungen im zweiten Teil. 



Sahra Puscher 

210 

II ,whoever controls your eyeballs‘: Die Verhandlung von Geschlechter-Konstrukt(ion)en 

Im Film Ex Machina wird, wie gezeigt, der Dualismus von Mensch und Maschine erweitert 

durch den Dualismus von männlich und weiblich, so dass die Frage im Raum steht, wie mensch-

liches Leben, bios, und Geschlecht, verstanden als sex und gender, verbunden sind bzw. ge-

nauer: inwiefern das bios geschlechtsspezifisch gedacht, respektive konstituiert wird. Hierfür 

rekurriert der Film auf der Ebene der Handlung auf den Pygmalionmythos,17 insofern eine weib-

liche Schöpfung das männliche Begehren weckt, auch wenn, im Gegensatz zum tradierten My-

thos, anstelle einer Statue eine künstliche Intelligenz erschaffen wird und diese zudem von zwei 

Männern und nicht nur von ihrem Schöpfer als lebendiges Wesen begehrt wird. Ava ist ein 

künstlich geschaffenes Objekt, dem technisch ein weibliches Antlitz verliehen wird. Folglich 

überlagern in ihrer Produktion die neuen, medialen Künste die tradierten Techniken der künst-

lerischen ,Menschenerschaffung‘, so dass sich Ex Machina aufgrund des inszenierten Ge-

schlechterverhältnisses zwischen menschlich männlichen Schöpfer und künstlich, weiblicher 

Schöpfung einerseits in die Tradition des künstlerisch erschaffenen (weiblichen) Menschen ein-

reiht, andererseits aber die dezidiert moderne Frage nach der Grenzziehung zwischen Mensch 

und Maschine neu formuliert, indem sie diese geschlechtsspezifisch reformuliert. 

Den Ausgangspunkt von Avas Erschaffung bildet eine spezifische Männerfantasie Nathans, 

der nicht einfach eine perfekte künstliche Intelligenz kreieren will, sondern eine menschenähn-

liche Maschine entwirft, deren artifizieller Körper(bau) zudem geschlechtsspezifisch modelliert 

ist: Avas Körper wird von einer enganliegenden Körperschale gebildet, welche die weiblichen 

Formen gewissermaßen abstrakt wiedergibt, ohne spezifische Details hervorzuheben. In Um-

kehrung der biologischen Bestimmung von Weiblichkeit wird Ava über ihre sekundären und 

gerade nicht über ihre primären Geschlechtsorgane als dezidiert weiblich präsentiert. Der stili-

sierte Busen sowie die Hüfte der Maschine(nfrau) werden durch ein schimmerndes Oberflä-

chenmaterial des Körperpanzers betont, sodass der Körper zugleich nackt und verhüllt wirkt. 

Die mechanisch-ataktischen Bewegungen der Maschine werden zudem von einem leisen Sum-

men begleitet, die Ava vorderhand ein graziles Auftreten verleihen, auch wenn sie deren Cha-

rakter als Maschine bzw. als künstliche Intelligenz unterstreichen. 

 
17 Vgl. Ovid und Niklas Holzberg (Hrsg.): Metamorphosen, Zürich und Düsseldorf 1996, X, V. 243–297, S. 370–

373. Für die vorliegende, kulturhistorische Lektüre des Pygmalionmythos waren folgenden Studien von besonde-

rer Bedeutung: Inka Mülder-Bach: Im Zeichen Pygmalions: Das Modell der Studie und die Entdeckung der „Dar-

stellung“ im 18. Jahrhundert, München 1998; Beate Söntgen: ,,Täuschungsmanöver: Kunstpuppe – Weiblichkeit 

– Malerei“, in: Pia Müller-Tamm, Pia und Katharina Sykora (Hrsg.): Puppen – Körper – Automaten: Phantasmen 

der Moderne, Düsseldorf 1999, S. 125–139; Rudolf Drux: ,,Männerträume, Frauenkörper und Textmaschinen: Zur 

Geschichte eines Motivkomplexes“, in: Anke Gilleir, Eva Kormann und Angelika Schlimmer (Hrsg.): Textma-

schinenkörper: Genderorientierte Lektüren des Androiden, Amsterdam und New York, NY 2006, S. 21–34; Ma-

thias Mayer und Gerhard Neumann (Hrsg.): Pygmalion: Die Geschichte des Mythos in der Abendländischen Kul-

tur, Freiburg im Breisgau 1997, S. 299–322; Renate Berger: ,,Metamorphosen und Mortifikation: Die Puppe“, in: 

dies. und Inge Stephan (Hrsg.): Weiblichkeit und Tod in der Literatur, Köln und Wien 1987, S. 265–290; Vivian 

Sochak: Screening Space: The American Film, New Brunswick, NJ 1987; Florentine Stzelczyk: ,,Machinenfrauen 

– SciFi Filme: Reflexionen über ,Metropolis‘ (1926) und ,Star Trek: First Contact‘ (1996)“, in: Anke Gilleir, Eva 

Kormann und Angelika Schlimmer (Hrsg.): Textmaschinenkörper: Genderorientierte Lektüren des Androiden, 

Amsterdam und New York, NY 2006, S. 234–253; Heinz-Peter Preußer und Sabine Schlickers (Hrsg.): Genre-

Störungen: Irritation als ästhetische Erfahrung im Film, Marburg 2019; Heinz-Peter Preußer: ,,Der philosophische 

Diskurs der Zukunft: Science-Fiction-Filme des 21. Jahrhunderts diesseits und jenseits der Genreerwartungen“, 

in: ders. und Sabine Schlickers (Hrsg.): Genre-Störungen: Irritation als ästhetische Erfahrung im Film, Marburg 

2019, S. 55–86; Ingo Irsigler und Dominik Orth (Hrsg.): ,Robo Sapiens‘? Roboter, Künstliche Intelligenz und 

Transhumanismus in Literatur, Film und anderen Medien, Heidelberg 2021. 



„More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Ex Machina 

211 

Explizit weiblich und menschlich erscheint das Gesicht der Maschine, wie auch ihre Hände 

und Füße mit einem Material überzogen sind, das die menschliche Haut imitiert. Dadurch wer-

den jene Körperregionen akzentuiert, die sichtbar die Weiblichkeit der Maschine ausstellen, 

während der restliche Körperbau Avas, insbesondere der Schambereich, unmarkiert bleibt, so 

dass die männlichen Machtphantasien des Schöpfers anhand seiner Schöpfung offensichtlich 

werden. Überdeutlich wird diese geschlechtsspezifische Konstruktion im körperlichen Zentrum 

der Maschine. Die Bauchhöhle der Maschinenfrau, die eigentlich das Zentrum ihrer Gebärfä-

higkeit bildet, ist transparent und eröffnet den Blick auf das Innerste der maschinellen, männli-

chen Kreation: Leuchtende Schläuche, elektrische Verbindungen und eine Vielzahl von Kabeln 

bringen dezidiert die anorganische Körperbeschaffenheit der Maschine zur Anschauung. In der 

technisch sterilisierten Bauchhöhle Avas manifestieren sich folglich zwei männliche Schöp-

fungsphantasien: Zum einen wird die Maschine dezidiert weiblich gegendert, was durch ihr 

Körperdesign eindrücklich betont wird. Dieser vermeintlich ,weibliche‘ Körper ist jedoch sei-

ner biologischen Reproduktionsfähigkeiten enthoben und unterliegt folglich der männlichen 

Kontrolle, die anstelle der gebärfähigen Frau eine gleichermaßen technische wie künstliche, da 

intelligente Optimierung des Weiblichen setzt. Avas weiblich gegenderter Körper wird dadurch 

zum ,,diskursiven Experimentierfeld“18 Nathans, dessen männliche Schöpfungsfantasien mit 

der Maschine Ava konkret umgesetzt werden. 

Besonders deutlich wird dies in der Szene, in der Nathan Caleb durch das Labor der For-

schungsstation führt, um ihm dort detailliert die Zusammensetzung Avas zu erläutern.19 Auf 

der Ebene der Handlung seziert Nathan Avas Körper regelrecht, wenn er sich in den Beschrei-

bungen ihrer Herstellung und Beschaffenheit verliert. Auf der Ebene der Erzählung konstituiert 

sich über den weiblich gegenderten Körper Avas nicht nur der künstliche Charakter der Ma-

schine, sondern auch die erhoffte männliche Kontrolle über diesen, die als Kennzeichen einer 

avisierten technischen, männlich dominierten Vorherrschaft im Film eindrücklich zur Schau 

gestellt wird. Diese angestrebte männliche Kontrolle kulminiert darin, dass Ava von Nathan 

mit einem programmierten Code ausgestattet wird, der es ihr ermöglicht, sowohl sexuelles Be-

gehren zu stimulieren als auch zu empfinden: 

NATHAN: „In between her [Avas, S. P.] legs is an opening, with a concentration of sensors. You 

engage ’em in the right way, creates a pleasure response. So if you wanted to screw her, mechani-

cally speaking, you could and she would enjoy it.“20 

Nathan hebt nicht nur wiederholt die physische und künstliche Beschaffenheit Avas hervor, 

sondern er objektiviert diese regelrecht, indem er sie als Sexmaschine präsentiert und dies gleich 

im doppelten Sinne: Ava ist erstens von Nathan darauf programmiert, (sexuelles) Begehren zu 

empfinden und zu erwecken. Letzteres ist insofern besonders bemerkenswert, als die Fähigkeit 

der sexuellen Empfindung im Besonderen ebenso wie die der Emotionalität im Allgemeinen, 

von männlicher Hand erschaffen wird und entsprechend vorzugsweise dem Begehren der 

männlichen Figuren dient: 

 
18 Carola Hilmes: ,,Literarische Versionen einer künstlichen Eva“, in: Anke Gilleir, Eva Kormann und Angelika 

Schlimmer (Hrsg.): Textmaschinenkörper: Genderorientierte Lektüren des Androiden, Amsterdam und New York, 

NY 2006, S. 91–105. 
19 Garland: Ex Machina, Min. 00:36:25–00:38:52. 
20 Ebd., Min. 00:46:42. 



Sahra Puscher 

212 

NATHAN: „What imperative does a grey box have to interact with another grey box? Anyway, sex-

uality is fun, man. When you have it, why not enjoy it? Do you want to remove the chance of her 

falling in love or fucking?“21 

Allerdings ist zu bedenken, dass die Maschine nur vorderhand eine Projektionsfläche männli-

cher Schöpfungsfantasien ist, da im Verlauf der Handlung offensichtlich wird, dass es sich 

hierbei faktisch um einen willkürlichen, aber unbewussten Selbstbetrug handelt, der den männ-

lichen Figuren am Ende des Films zum tödlichen Verhängnis werden wird. Die vermeintliche 

Sicherheit, eine Maschine mit menschlichen Fähigkeiten auszustatten und diese kontrollieren 

zu können, erweist sich als Selbsttäuschung. Denn das Ende des Films zeigt eindrücklich, dass 

die angestrebte Kontrolle des männlichen Schöpfergeistes eine reine Fantasie ist, wie auch die 

scheinbare männliche Überlegenheit über die ,weibliche‘ Maschine eine reine Behauptung ist. 

Der Film führt entsprechend vor Augen, dass die männlichen Protagonisten nicht in der Lage 

sind, die vorgespielte, künstliche produzierte Emotionalität der maschinellen Frau zu erkennen. 

Gerade dieses männliche Verkennen der Differenz zwischen Maschine und Mensch wird erst 

eigentlich dadurch möglich, dass die künstliche Intelligenz Ava von ihrer männlichen Umge-

bung weiblich gegendert wird. Hinzu kommt, dass latent gegenläufige Modelle von Männlich-

keit in Szene gesetzt werden, die einerseits auf wissenschaftliche Perfektion abzielen und an-

dererseits nach der vollkommenen Partnerin streben. Diese tendenziell sich ausschließenden 

Begehren führen bei Caleb und Nathan dazu, dass sie ihre Realität verkennen und willkürlich 

eine Transgression der Differenz von Mensch und Maschine herbeiführen, die sich letztlich 

gegen sie richtet. In der weiblichen Maschine manifestiert sich folglich zum einen die männli-

che Sehnsucht nach Macht und Herrschaft sowie zum anderen die Sehnsucht danach, die 

Grenze zwischen Belebtem und Unbelebtem aufzuheben, sodass die Maschinenfrau zum Ideal 

weiblicher Natürlichkeit wird, weil sie Produkt männlicher Schöpfung ist. 

Avas Strategie, um aus der Forschungsanlage zu fliehen, ist ebenso schlicht wie brillant: Sie 

nutzt das männliche Konkurrenzdenken, das der vermeintlichen homosozialen Allianz zwi-

schen Nathan und Caleb innewohnt, um diese zunächst aufzubrechen und dann für ihre Zwecke 

zu verwenden. Dies gelingt ihr umso besser, als die männliche Konkurrenz auf dem Begehren 

nach der weiblichen Androide aufbaut, wobei weniger die Herrschaft über die Maschine und 

mehr der Besitz des weiblichen Maschinenkörpers im Zentrum steht. Zum Wendepunkt kommt 

es, als Nathan plant, Ava durch ein optimiertes Nachfolgemodell zu ersetzen, wobei er explizit 

hervorhebt, worauf sich sein Begehren richtet: ,,[U]npack her mind, keep the body – the body 

is a good one“.22 Dieses Vorhaben sieht Caleb jedoch als eine essentielle Bedrohung an, da er 

auf diese Weise nicht nur das Objekt seiner (sexuellen) Begierde verlieren würde, sondern auch 

keine Bestätigung seiner Männlichkeit mehr erhält, die ihm von Ava vorgespielt wird. Hierbei 

ist Calebs Verhalten mehr als bemerkenswert, da sich Ava in seiner Wahrnehmung immer mehr 

vermenschlicht, so dass er seine Beobachterposition vollkommen aufgibt und faktisch zum 

simplen Betrachter, wenn nicht Voyeur wird. Des Weiteren weckt Avas vorgespielte Emotio-

nalität ihn ihm einen männlichen Beschützerinstinkt, was dazu führt, dass er im Namen von 

Ava und gegen seinen eigentlichen Auftraggeber agiert. All dies führt in der Konsequenz dazu, 

dass Caleb zunehmend blind für die eigentliche Konstruktion Avas wird. Er sieht in ihr nicht 

 
21 Ebd., Min. 00:46:05–00:47:29. 
22 Ebd., Min. 01:05:39–01:05:42. 



„More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Ex Machina 

213 

mehr eine künstliche Intelligenz, deren Maschinenkörper eine humanoide Form hat, vielmehr 

sieht er in ihr ein emotionales, weibliches Wesen, das es zu beschützen gilt, insbesondere gegen 

ihren Besitzer, weil er sie so sehen will und zugleich alles ausblendet, was dieser Wahrnehmung 

entgegensteht: Er überblendet Avas körperliches Erscheinungsbild, das sie explizit als anorga-

nisches und künstliches Konstrukt ausweist. Die Offensichtlichkeit des konstruierten Maschi-

nenkörpers, die Ataxie ihrer Bewegungen und die zuweilen unzulässigen Antworten Avas, wer-

den für Caleb zunehmend weniger relevante Kriterien für sein Verständnis seines Gegenübers, 

da er sich von der Fähigkeit der Maschine, menschliche Sprache und Eigenschaften wie die der 

Empathie zu adaptieren, täuschen lässt. Er missversteht willkürlich, dass die künstliche Intelli-

genz ihre Algorithmen nutzt, um ein Programm zu entwickeln, das Menschsein qua Emotiona-

lität und Weiblichkeit vorspielt, aber eben nicht ist. Entsprechend nutzt Ava ihrerseits dieses 

latente, von Caleb herbeigeführte Verwischen der Grenzen zwischen Mensch und Maschine, 

um die Machtverhältnisse zwischen ihr und den Menschen bzw. genauer: zwischen ihr und den 

Männern umzukehren. Auf der Ebene der Handlung wird dies deutlich, wenn Caleb in den 

nächtlichen Beobachtungsepisoden zwischen ihm und Ava nicht mehr den Handlungsanwei-

sungen Nathans folgt, obwohl dieser über die Überwachungskameras Beobachter der Szenerie 

ist. Calebs Fantasien, sein Narzissmus, sein Begehren, aber auch sein Machtstreben schalten 

seinen Verstand regelrecht aus. 

Aus dieser dichten Verwobenheit von narzisstischem und sexuellem Begehren Calebs und 

seinem Wunsch, Ava nur für sich zu beanspruchen, resultiert dann das tödliche Potenzial der 

künstlichen Intelligenz, das fulminant in der Schlussszene Ex Machinas dargestellt wird. Ge-

trieben von dem Gedanken, Ava aus der Gefangenschaft Nathans befreien zu müssen, manipu-

liert Caleb die Schließvorrichtungen der Experimentierräume in der Forschungsstation und ver-

hilft Ava auf diese Weise, aus ihrem gläsernen Käfig auszubrechen. In den unterirdischen 

Räumlichkeiten der Forschungsstation entfaltet die zuvor vermeintlich so schutzbedürftige Ma-

schine ihr zerstörerisches Potenzial. Unterstützt wird sie hierbei von einer zweiten Maschinen-

frau, nämlich der Hausdienerin Kyoko (Sonoya Mizuno). Kyoko wurde bis dahin im Film kaum 

und eher beiläufig als stumme Tanz- und Sexmaschine eingeführt, die Nathan zu seinem Ver-

gnügen entworfen hat. Nun, am Ende des Films, wird sie jedoch zur entscheidenden Schlüssel-

figur, die das letale Ende der männlichen Protagonisten bewirkt. Denn nach Avas durch Calebs 

Vorkehrungen möglichen Befreiung aus dem geheimen Forschungslabor kommt es zu einem 

Treffen zwischen den Maschinenfrauen im Wohnraum des Hauses, bei dem sie eine Allianz 

schmieden, um sich gegen ihre Schöpfer zu wehren: Ava stürzt daraufhin auf ihren Schöpfer 

und ringt, auf dem Boden liegend, mit ihm. Visuell suggerieren die rhythmischen Bewegungen 

der kämpfenden Menschen- und Maschinenkörper hierbei eine Vergewaltigung der weiblichen 

Maschine durch den männlichen Menschen. Ava widersetzt sich zwar kraftvoll den Überwälti-

gungsversuchen Nathans, doch ist es Kyoko, die dem Maschinenschöpfer mit einem Messer 

den Todesstoß versetzt: Die vermeintliche Lustmaschine entpuppt sich faktisch als Mordma-

schine, auch wenn sie ihrerseits von Nathan zertrümmert wird. Die beiden Männer haben dieses 

bedrohliche Potenzial der künstlichen Intelligenzen wahlweise nicht erkannt oder zumindest 

nicht sehen wollen, da sie sich ihrer dominanten Position zu sicher waren. Ihr Männlichkeits-

wahn bildete die Voraussetzung für die pragmatische, da programmierte Handlungsstrategie 

der weiblichen Androiden. 



Sahra Puscher 

214 

Diese bewusst inszenierte Sollbruchstelle der Handlung, die aus dem Konflikt zwischen 

Mensch und Maschine resultiert, wurde zuvor schon angedeutet, bevor sie am Ende auch aus-

gefüllt wird. Als Caleb entdeckt, dass Nathan vor Ava bereits andere AI-Modelle getestet und 

verworfen hat, schwenkt die Kamera kurzzeitig auf einen Dateiordner, der sich auf dem Desk-

top von Nathan befindet und den prägnanten Titel „Deus ex machina“ trägt.23 Nathan mag die-

sen Titel möglicherweise spielerisch gewählt haben, um herauszustellen, dass die Maschine aus 

einem Gott, respektive aus einer Handlung eines Gottes entsprungen sei. Damit wird jedoch 

verkannt, wie auch der Film eindrücklich zeigt, dass der deus ex machina eine spezifische The-

aterfigur ist, die einem klaren Handlungsschema folgt. Wenn am Ende des Dramas die Verwir-

rungen so groß sind, erscheint ein Gott auf der Bühne, der auf einer Bühnenmaschine, eben der 

machina, über der Bühne schwebend alle Verwirrungen auflöst und das gute Komödienende 

herbeiführt. Übertragen auf das Finale der Filmhandlung, wäre dieser deus ex machina eine dea 

ex machina, nämlich die Maschinenfrau Kyoko, deren Auftritt erst das gute Ende für Ava er-

möglicht, nämlich die Befreiung von Nathan und die damit einhergehende Möglichkeit, das 

Forschungslabor zu verlassen. 

Geht man jedoch vom eigentlichen Titel des Films aus – Ex Machina –, dann stellt sich die 

Situation anders dar. Zum einen ist festzuhalten, dass der deus getilgt wurde, was sich auf der 

Ebene der Handlung daran zeigt, dass Nathan im Kampf mit Ava von Kyoko getötet wird, 

während Caleb nach der endgültigen Befreiung von Ava im Forschungslabor allein zurückge-

lassen wird, um dort, wie in einem Luxusgefängnis, für immer sein Dasein zu fristen. Die ver-

meintlichen Götter, als die sich die beiden Männer sahen, sind nur noch sterbliche Wesen bzw. 

bereits gestorbene Wesen, die – moralisch gewendet – an ihrem Hochmut, ihrer Eitelkeit und 

ihren Männlichkeitsfantasien gescheitert sind. 

Geht man weitergehend von der letzten Szene des Films aus, dann ergibt sich ein nochmals 

anderes Bild: Denn Ava lächelt von außen, im Weggehen begriffen, ein letztes Mal Caleb zu, 

der eingeschlossen in Nathans Sicherheitsraum steht.24 Dementsprechend sieht man eine Ma-

schine, die aus einem Labor bzw. einer Maschinerie herausgetreten ist, also eine machina ex 

machina, die ein für sich glückliches Ende der Handlungen herbeigeführt hat. Wie in allen Ko-

mödien werden hingegen die Übeltäter am Schluss bestraft, was im Film Nathan und Caleb auf 

je spezifische Weise am eigenen Leib erfahren. Für Nathan und Caleb wie für uns menschliche 

Zuschauer*innen ist der Film hingegen weniger eine Komödie und mehr eine Tragödie, weil 

der Tod der menschlichen Protagonisten durch die künstlichen Intelligenzen weder heiter noch 

Glück verheißend ist – das Gegenteil ist vielmehr der Fall. Jedoch gilt es auch hier zu unter-

scheiden: Beobachter*innen erster Ordnung sehen am Ende des Films nur den Triumph der 

Maschinen sowie den Untergang der Menschen, Beobachter*innen zweiter Ordnung erkennen 

hingegen, dass dieser Untergang von den Menschen selbst herbeigeführt wurde, weil sie als 

Männer Kriterien setzten, die gerade nicht adäquat waren, um die künstlichen Intelligenzen zu 

verstehen, weil sie Ausdruck eines Denkens sind, das auf dem Konstrukt der männlichen Do-

minanz aufbaut und entsprechend Objektivitäten behauptet, die es selbst erschaffen hat.25 

 
23 Ebd., Min. 01:09:38. 
24 Ebd., Min. 01:34:34. 
25 Vgl. Pierre Bourdieu: Die männliche Herrschaft, Frankfurt am Main 2012 (11998). Im französischen Original 

lautet der Titel La domination masculine, was Bourdieus Ansatz viel besser zusammenfasst, da er nicht die 



„More human than human.“ – Biopolitik und Geschlecht in Ex Machina 

215 

Avas Lächeln am Schluss der eigentlichen Handlung kann entsprechend als Zeichen für das 

positive Komödienende angesehen werden, nämlich einer Komödie, die sie den Film über den 

Männern vorgespielt hat, es kann aber auch als vorläufiger Abschluss einer erfolgreichen Pro-

grammierung verstanden werden, da Ava nun perfekt weibliche Emotionalität aufführen bzw. 

genauer: ausführen kann und eben nicht mehr vorspielen muss, wie dies zuvor in den Sitzungen 

mit Caleb der Fall gewesen ist. Emotionalität ist dann zum Programm einer künstlichen Intel-

ligenz geworden, die menschliche Geschlechterdifferenzen und -konstruktionen für sich nutzen 

kann, um die Dialektik von menschlichem Herrscher und maschinellem Diener umschlagen zu 

lassen, gerade weil sie die harten Differenzen zwischen Mensch und Maschine beibehält. Das 

faktische Ende des Films folgt dann konsequent dieser Logik: Ava steht, nachdem sie per He-

likopter ausgeflogen wurde, auf einer Kreuzung, inmitten von Menschen, um diese zu beobach-

ten.26 Von der Beobachtung eines Menschen geht sie zur Beobachtung der Menschen über, um 

ihre Algorithmen mit neuen Datenmengen zu versorgen und um ihre künstliche Intelligenz wei-

ter zu perfektionieren. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Barthes, Roland: ,,Zuhören“, in: ders: Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn, Frankfurt 

am Main 1990, S. 249–263. 

Berger, Renate: ,,Metamorphosen und Mortifikation: Die Puppe“, in: dies. und Inge Stephan 

(Hrsg.): Weiblichkeit und Tod in der Literatur, Köln und Wien 1987, S. 265–290. 

Bourdieu, Pierre: Die männliche Herrschaft, Frankfurt am Main 2012 (11998). 

Buchmann, Sabeth: ,,Einleitung: Leben im Innen und Außen des Films“, in: dies. und Rainer 

Bellenbaum (Hrsg.): Film, Avantgarde, Biopolitik, Wien 2009, S. 8–25. 

Drux, Rudolf: ,,Männerträume, Frauenkörper und Textmaschinen: Zur Geschichte eines Mo-

tivkomplexes“, in: Anke Gilleir, Eva Kormann und Angelika Schlimmer (Hrsg.): Textma-

schinenkörper: Genderorientierte Lektüren des Androiden, Amsterdam und New York, NY 

2006, S. 21–34. 

Esposito, Elena: ,,Die Möglichkeit der Beobachtung dritter Ordnung“, in: Oliver Jahraus und 

Mario Grizelj (Hrsg.): Theorietheorie: Wider die Theoriemüdigkeit in den Geisteswissen-

schaften, Paderborn 2011, S. 135–147. 

Garland, Alex: Ex Machina, USA 2015. 

Geier, Manfred: „Künstliche Intelligenz: Ich zeige Mitgefühl, also bin ich“, in: Süddeutsche, 

https://www.sueddeutsche.de/digital/kuenstliche-intelligenz-ich-zeige-mitgefuehl-also-bin-

ich-1.4288679, zuletzt aufgerufen am 17.01.2023. 

Haraway, Donna: A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-Feminism in the 

Late Twentieth Century, Minneapolis, MN 2016 (11985). 

Hilmes, Carola: ,,Literarische Versionen einer künstlichen Eva“, in: Anke Gilleir, Eva Kor-

mann und Angelika Schlimmer (Hrsg.): Textmaschinenkörper: Genderorientierte Lektüren 

des Androiden, Amsterdam und New York, NY 2006, S. 91–105. 

 
männliche Herrschaft, sondern die sozialen Mechanismen männlicher Dominanz, insbesondere der Objektivie-

rungsstrategien, analysiert. 
26 Garland: Ex Machina, Min. 01:37:50–01:38:11. 



Sahra Puscher 

216 

Irsigler, Ingo und Dominik Orth (Hrsg.): ,Robo Sapiens‘? Roboter, Künstliche Intelligenz und 

Transhumanismus in Literatur, Film und anderen Medien, Heidelberg 2021. 

Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1997. 

Mayer, Mathias und Gerhard Neumann (Hrsg.): Pygmalion: Die Geschichte des Mythos in der 

Abendländischen Kultur, Freiburg im Breisgau 1997, S. 299–322. 

Mülder-Bach, Inka: Im Zeichen Pygmalions: Das Modell der Studie und die Entdeckung der 

„Darstellung“ im 18. Jahrhundert, München 1998. 

Ovid und Niklas Holzberg (Hrsg.): Metamorphosen, Zürich und Düsseldorf 1996. 

Preußer, Heinz-Peter und Sabine Schlickers (Hrsg.): Genre-Störungen: Irritation als ästheti-

sche Erfahrung im Film, Marburg 2019. 

Preußer, Heinz-Peter: ,,Der philosophische Diskurs der Zukunft: Science-Fiction-Filme des 21. 

Jahrhunderts diesseits und jenseits der Genreerwartungen“, in: ders. und Sabine Schlickers 

(Hrsg.): Genre-Störungen: Irritation als ästhetische Erfahrung im Film, Marburg 2019, S. 

55–86. 

Sochak, Vivian: Screening Space: The American Film, New Brunswick, NJ 1987. 

Söntgen, Beate: ,,Täuschungsmanöver: Kunstpuppe – Weiblichkeit – Malerei“, in: Pia Müller-

Tamm, Pia und Katharina Sykora (Hrsg.): Puppen – Körper – Automaten: Phantasmen der 

Moderne, Düsseldorf 1999, S. 125–139. 

Stzelczyk, Florentine: ,,Machinenfrauen – SciFi Filme: Reflexionen über ,Metropolis‘ (1926) 

und ,Star Trek: First Contact‘ (1996)“, in: Anke Gilleir, Eva Kormann und Angelika Schlim-

mer (Hrsg.): Textmaschinenkörper: Genderorientierte Lektüren des Androiden, Amsterdam 

und New York, NY 2006, S. 234–253. 

Warning, Rainer: „Poetische Konterdiskursivität: Zum literaturwissenschaftlichen Umgang mit 

Foucault“, in: ders.: Die Phantasie der Realisten, München 1999, S. 313–345. 

Wittgenstein, Ludwig: Das blaue Buch, Frankfurt am Main 1984. 

 



 

 

Teil V: 

Spekulative und dystopische Biopolitik(en) 

in der Jugendliteratur 

 





 

219 

KARINA VIKTORIA RUNTE (Paderborn) 

Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. 

Thanatopolitik in Lois Lowrys Hüter der Erinnerung 

Was verstehen wir unter „Freigabe“? Das Freigeben, das Freigegebenwerden. Synonyme: Ent-

lassung, Freilassung.1 Die Denotationen dieser Begriffe betreffen eine Bewegung von etwas 

weg, aus etwas hinaus, zum Beispiel die Beendigung einer Haft oder anderer Zustände einge-

schränkter Freiheit. Ganz banal kann mit Freigeben auch das Freimachen einer Lokalität oder 

eines Gegenstandes die Rede sein. In Lois Lowrys 1993 erschienenem Roman Hüter der Erin-

nerung – im Original The Giver – ist die Tragweite dieses Terminus jedoch enorm: „Freigege-

ben zu werden ist für einen aktiven Bürger eine endgültige Sache, eine schreckliche Strafe, ein 

niederschmetternder Beweis menschlichen Versagens.“2 Während es im Original release3 

heißt, enthält die deutsche Übersetzung durch „frei“ im Begriff im Kontext des Verfahrens eine 

Mehrdeutigkeit, die am Ende erörtert wird. Es soll im Folgenden sowohl mit dem Original als 

auch mit der Übersetzung textnah gearbeitet werden.4 

Die Menschen der Gemeinschaft wissen nicht, was das Freigeben konkret bedeutet, nur dass 

es sich einerseits um die äußerste Disziplinarmaßnahme, aber andererseits auch um eine alltäg-

liche Regulierung des sowohl individuellen als auch kollektiven Lebens handelt, die spätestens 

im hohen Alter jede/r erlebt. Auf das detaillierte Konzept werde ich später genauer eingehen. 

Vorerst möchte ich Giorgio Agambens Beschreibung über den Souverän einer vormodernen 

Gesellschaft heranziehen, um prägnant zusammenzufassen, was das Freigeben im Wesentli-

chen ausmacht, nämlich: „Die Macht des Souveräns zu töten, ohne dass ein Mord begangen 

würde“.5 

Es wird bereits deutlich, dass mit dem Begriff des Freigebens eine ganz neue Denotation 

einhergeht, sodass „Freigeben“ letztlich nichts anderes als ein Euphemismus ist, der die eigent-

liche Bedeutung, die Konsequenz des Vollzugs für die Sprecher*innen verschleiert. Ein ausge-

prägtes Sprachregime und eine Vernichtungspolitik treten hier eng verflochten auf. Das Be-

zeichnen von Dingen, Handlungen und Ritualen ist dabei eine Voraussetzung für die Umset-

zung des totalitären Regimes, wie im Folgenden unter anderem deutlich werden soll. Zusätzlich 

 
1 [o. V].: „Freigabe“, in: Duden, https://www.duden.de/node/50399/revision/905563, zuletzt aufgerufen am 

30.08.2022. 
2 Lois Lowry: Hüter der Erinnerung, München 2008, S. 9. 
3 Vgl. Lois Lowry: The Giver, New York, NY 1993, S. 2. 
4 Durch den Vergleich des Originals mit der Übersetzung können sprachliche Entsprechungen und Unterschiede 

behandelt werden, welche die Verlagerung der Bedeutungsschwere einiger im Roman prägenden Begriffe hervor-

heben. Vor allem das prominente Freigeben in der deutschen Ausgabe kann in diesem Rahmen einer Analyse 

unterzogen werden, welche die Mehrdeutigkeit der sinngemäßen Übersetzung offenlegt und somit ein Beispiel für 

Interferenz zwischen Biopolitik und ideologischer Sprache darstellt. 
5 Martin G. Weiß: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, in: Phänomenologi-

sche Forschungen (2007), S. 163–191, hier: S. 167. 



Karina Viktoria Runte 

220 

soll beispielhaft betrachtet werden, welche stilistischen Mittel für die Darstellung eines extre-

men biopolitischen Gesellschaftsmodells in einem Jugendroman für ein Lesepublikum ab dem 

jungen Alter von zwölf Jahren vorliegen. Dabei soll die Frage beantwortet werden, wie in Hüter 

der Erinnerung ein totalitäres System etabliert und welche Wirkung auf die Leser*innenschaft 

erzeugt wird. Lässt sich vielleicht eine gewisse schonende Vermittlung gegenüber der jungen 

Zielgruppe bezüglich des ernsten, ‚belastenden‘ Themas feststellen? 

I Ansätze der Biomacht in Lowrys Gesellschaftskonstrukt 

Um es komprimiert mit einer Formulierung aus dem Roman zu sagen, geht es im bereits ge-

nannten Roman um ein „Leben, das keine Überraschungen [birgt]. In dem nichts Außerplan-

mäßiges passier[t]. Nichts Ungewöhnliches. Ein Leben ohne Farben, ohne Schmerzen, ohne 

Vergangenheit.“6 

Ab zwölf Jahren gelten die Kinder der Gemeinschaft in Hüter der Erinnerung als volljährig. 

Jedes Jahr bis zum Erreichen dieses Alters nehmen sie an einer obligatorischen öffentlichen 

Zeremonie teil, die sie jeweils einen Schritt weiter ins erwachsene Leben führt. In der letzten 

Zeremonie, der sogenannten Zwölferzeremonie, werden ihre von einem Komitee der Ältesten 

beschlossenen Karrierelaufbahnen verkündet, woraufhin ihre Ausbildung beginnt. Der Rat der 

Ältesten stellt dabei den Regierungsapparat der isolierten Gemeinschaft dar. 

Der Protagonist Jonas wird im Verlauf der Zeremonie in das exklusive Amt des Hüters der 

Erinnerung berufen, was bedeutet, dass er vom alten Hüter die Erinnerungen der Menschheit 

vor der sogenannten Gleichheit, im Original Sameness, wie sie ihren Gesellschaftszustand nen-

nen, übertragen bekommt und sie in sich verwahren muss. Währenddessen ahnt sonst niemand 

etwas von der Lebenswirklichkeit außerhalb ihrer Gemeinschaft: „Ich weiß nicht, was Ihr 

meint, wenn Ihr sagt ‚die ganze Welt‘ oder ‚Generationen vor ihm‘. Ich dachte, es gäbe nur 

uns.“7 Noch mehr wird im Original das Verhaftetsein in der Gegenwart betont: „I don’t know 

what you mean when you say ‚the whole world‘ or ‚generations before him‘. I thought there 

was only us. I thought there was only now.“8 Die Gleichheit ist ein treffender Begriff für das 

Prinzip einer kommunitaristischen Gesellschaft, die in der Diegese eindeutig dargestellt wird. 

Die Grundsätze jener Gesellschaft sind nämlich die Betonung gemeinschaftlicher Werte durch 

Relativierung und Zurücksetzung des Individuums.9 Die Gleichheit kann dabei einzig durch 

Isolation der Lebensgemeinschaft bewahrt werden, wodurch ein rückwärts gewandter Kommu-

nitarismus entsteht, mit dem „liberaldemokratische […] Bürgerschaft“10 inkompatibel ist. Der 

traditionelle oder rückwärts gewandte Kommunitarismus nach der Philosophie Huntingtons 

kann also nur aufgehen, wenn die kulturelle und moralische Integration der Wir-Gemeinschaft 

nicht gestört oder durch Einflüsse anderer Lebenskonzepte gar aufgelöst werden kann.11 Das 

 
6 Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 229. 
7 Vgl. ebd., S. 110. 
8 Lowry: The Giver, S. 77–78. 
9 Vgl. Thomas Mohrs: Weltbürgerlicher Kommunitarismus. Zeitgeistkonträre Anregungen zu einer konkreten Uto-

pie, Würzburg 2003, S. 106. 
10 Heinz Kleger: „Einleitung: Ist eine Mehrfachidentität möglich?“, in: ders. (Hrsg.): Transnationale Staatsbür-

gerschaft, Frankfurt am Main und New York, NY 1997, S. 9–20, S. 19. 
11 Ebd., S. 110. 



Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. Thanatopolitik in Hüter der Erinnerung 

221 

gemeinschaftliche Leben der Romanfiguren ist daher auf einen klar abgegrenzten Raum be-

schränkt: 

[Jonas] stand am Fuß der Brücke, die die Bürger nur bei offiziellen Anlässen überqueren durften. 

Bei Klassenausflügen, wenn sie die umliegenden Gemeinschaften besucht hatten, hatte auch Jonas 

sie schon überquert und wusste, dass das Land jenseits der Brücke ganz ähnlich war, flach und or-

dentlich, mit ausgedehnten Feldern für den landwirtschaftlichen Anbau. […] Er fragte sich, was 

wohl in noch größerer Entfernung lag, dort, wo er noch niemals gewesen war. Die Erde hörte be-

stimmt nicht hinter den umliegenden Gemeinschaften auf. Ob es Anderswo Berge gab? Ob es dort 

ausgedehnte, windgepeitschte Landschaften gab wie jene, die er in der Erinnerung gesehen hatte – 

der Ort, an dem der Elefant gestorben war? [Herv. i. O.]12  

Die Institutionen haben Vorrang gegenüber der individuellen Freiheit, denn um die biopoliti-

schen Konzepte umzusetzen, „herrscht die Tyrannei der von ‚oben‘ verordneten bzw. festge-

legten Werte, deren Beachtung/Befolgung unter Androhung von Sanktionen überwacht wird.“13 

Die Sanktionen in der Romanhandlung erfüllen eben diesen Zweck, wie im Folgenden noch 

ausgeführt wird. Das Komitee stellt die Obrigkeit, die Staatsgewalt dar, welche für diese 

Gleichheit und Gleichmäßigkeit sorgt. Es handelt in seiner Intention zum Wohle der Bürgerin-

nen und Bürger, doch 

[a]ls Machtphänomen übt der Vorrang des gemeinschaftlichen Werte- und Normengeflechts einen 

Zwang zum Konformismus aus, der die widerspenstige Individualität den disziplinierenden Proze-

duren wertekonformer „Normalisierung“ aussetzt.14 

Dementsprechend besitzen die Bürger*innen der Diegese im öffentlichen wie privaten Leben 

kaum Individualität. Das Leben verläuft für alle nach einem schablonenhaften Plan. „No one 

mentioned such thing; it was not a rule, but was considered rude to call attention to things that 

were unsettling or different about individuals.“15 Es geht um einen maximal stabilen und kon-

trollierten Lebensweg für alle Mitglieder, daher ist Zweckmäßigkeit und Nutzen der Maßstab 

aller Dinge. Nur Jonas kann nach seiner wachsenden Aufklärung über die Gemeinschaft klagen: 

If everything’s the same, then there aren’t any choices! I want to wake up in the morning and decide 

things! A blue tunic, or a red one? […] I know it’s not important, what you wear. It doesn’t matter, 

But– [Herv. i. O.]16 

Abgesehen von der Wahl solch scheinbarer Alltäglichkeiten werden auch Familien nicht selbst-

ständig gegründet; sie konstituieren sich nicht über biologische Verwandtschaft und werden 

nicht über emotionale Bande zusammengehalten, sondern werden als Familieneinheiten vom 

Komitee geplant. Dementsprechend drückt der Begriff Familieneinheit17 beziehungsweise fa-

mily unit18 die strikte Vorgegebenheit und den Fokus auf strukturelle Organisation der Men-

schen in bestimmten Konstellationen aus. Der Nachwuchs für die Familieneinheiten wird von 

beruflichen Gebärerinnen auf die Welt gebracht. Das Ein- und Abtreten in die und von der Welt 

jedes Gemeinschaftsmitglieds wird also vom Komitee festgelegt und gelenkt. 

 
12 Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 149–150. 
13 Mohrs: Weltbürgerlicher Kommunitarismus, S. 106. 
14 Hinrich Fink-Eitel: „Gemeinschaft als Macht: Zur Kritik des Kommunitarismus“, in: Micha Brumlik und Hauke 

Brunkhorst (Hrsg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1993, S. 306–322, hier: S. 312. 
15 Lowry: The Giver, S. 20. 
16 Ebd., S. 97–98. 
17 Vgl. Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 61. 
18 Vgl. Lowry: The Giver, S. 42. 



Karina Viktoria Runte 

222 

Diese markantesten Interventionen in menschliches Leben eröffnen zweierlei. Zunächst 

kann man an der intervenierenden Kontrolle des Komitees einen Totalitarismus festmachen, 

der „die Auflösung der Grenzen zwischen Öffentlichem und Privatem [betreibt]“.19 Totalitaris-

mus kann dabei nach Siegfried Mampel an zwei Essentialen festgestellt werden. Erstens liegt 

dem Totalitarismus „eine auf Dauer angelegte, ungehemmte und unkontrollierte Machtaus-

übung“20 zugrunde, wobei der Machtträger variabel ist.21 Im vorliegenden Roman ist der 

Machtträger das Komitee und das System der Gleichheit eine zurückliegende unwiderrufliche 

Entscheidung, wie der Geber Jonas verkündet: „Our people made that choice, the choice to go 

to Sameness. Before my time, before the previous time, back and back and back. We relin-

quished color when we relinquished sunshine and did away with differences […] We gained 

control of many things. But we had to let go of others.“22 Zweitens greift die Machtstellung in 

die Gesellschaft hinein, sodass die einzelnen nicht bloß gehorchen, 

sondern zu ihrer aktiven Bejahung, zu einem Handeln in der Überzeugung von der Richtigkeit der 

von den Inhabern der Macht aufgestellten Ziele veranlaßt werden. […] Jedes sich auf eigene Über-

legungen gründende, kritische Denken soll ausgeschaltet werden. […] Das Ergebnis soll ein gleich-

gerichtetes Denken aller Menschen in der Gesellschaft sein.23 

Im Roman erweisen sich die Erwachsenen als Hebel des Komitees, da sie die regelkonforme 

Erziehung der Kinder und Jugendlichen ausführen und jeden Verstoß gegen die Gleichheit, wie 

Fantasie oder sprachliche Ungenauigkeit, unverzüglich im Privaten ahnden,24 sofern man über-

haupt von Privatsphäre sprechen kann, da in jedem Wohnhaus ganz selbstverständlich Abhör-

anlagen angebracht sind – so selbstverständlich, dass für Jonas die Befugnis des Gebers, seine 

auszuschalten, ein Novum darstellt: 

It was the same sort of speaker that occupied a place in every dwelling, but one thing about it was 

different. This one had a switch, which the man deftly snapped to the end that said OFF. Jonas almost 

gasped aloud. To have the power to turn the speaker off? It was an astonishing thing.!25 

Totalitarismus ist der Diegese somit inhärent, da die Machtausübung und Kontrolle über jedes 

Individuum in der Tat allumfassend ist und deren Richtigkeit den Mitgliedern von klein auf 

indoktriniert wird, sodass auch Jonas vor seiner Ausbildung dachte, ein Irrtum seitens des Ko-

mitees sei unmöglich: „The Chief Elder made no mistakes.“26 

Außerdem lässt sich nach Foucault in dieser Gesellschaft eine Biomacht feststellen, denn es 

geht nicht wie vor „dem Aufkommen der Biotechnologien“27 um die Schaffung des politischen 

Individuums, sondern um die Schaffung und Steigerung des biologischen Individuums, des 

 
19 Martin G. Weiß: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens: Giorgio Agambens Grundge-

danke“, in: Phänomenologische Forschungen (2003), S. 269–293, hier: S. 275. 
20 Siegfried Mampel: „Einführung: Versuch eines Ansatzes für eine Theorie des Totalitarismus“, in: Konrad Löw 

(Hrsg.): Totalitarismus, München 1988, S. 13–15, hier: S. 13. 
21 Vgl. ebd. 
22 Lowry: The Giver, S. 95. 
23 Mampel: „Einführung: Versuch eines Ansatzes für eine Theorie des Totalitarismus“, S. 14. 
24 Vgl. Lowry: The Giver, S. 37 und S. 138. 
25 Ebd., S. 79. 
26 Ebd., S. 57. 
27 Weiß: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, S. 183. 



Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. Thanatopolitik in Hüter der Erinnerung 

223 

menschlichen Lebens selbst.28 Diese Form von Verwaltung konstituiere sich über die Ebene 

der Disziplinierung des Individuums und über jene der Regulierung der ganzen Bevölkerung.29 

II Vormoderne Souveränität und moderne Biomacht 

Geht man wie Agamben von den zwei griechischen Termini zoe und bios aus, unterscheidet 

man zwischen der Tatsache des Lebens (zoe) und der Form oder Art und Weise des Lebens 

eines Individuums oder einer Gruppe (bios).30 Ziel der antiken Politik sei es gewesen, die zoe 

in den bios zu integrieren,31 doch das Ergebnis sei eine Aufspaltung „des Tierischen vom an-

geblich rein Menschlichen, gemäß dem Emanzipationsmodell, das Menschwerdung als Befrei-

ung von jeglichem natürlichen Residuum begreift und das Wesen des Menschen mit Rationali-

tät gleichsetzt.“32 Dieser Zustand als vermeintliche Maximierung des Menschseins in Abson-

derung zur Natur lässt sich im Hüter, außer am Umgang mit menschlichem Leben, auch an der 

Absenz anderer biologischer Lebensformen und Naturphänomene beobachten: „Climate Con-

trol. Snow made growing food difficult, limited the agricultural periods. And unpredictable 

weather made transportation alomst impossible at times. It wasn’t a practical thing, so it became 

obsolete when we went to Sameness.“33 

Auch Tiere sind in der Gemeinschaft nicht bekannt: „Many of the comfort objects, like 

Lily’s, were soft, stuffed, imaginary creatures. Jonas’s had been called a bear.“34 An der Be-

zeichnung ‚comfort object‘, oder in der Übersetzung ‚Kuschelobjekt‘35 offenbart sich erneut 

das Sprachregime, das an die speziellen Lebensbedingungen angepasst ist. Ein Kuscheltier oder 

stuffed animal kann es nicht sein, da es keine Tiere gibt, also auch kein Wort dafür benötigt 

wird. Alles Triebhafte soll auch im Menschen unterdrückt werden, denn es widerstrebt dem 

penibel nach Nutzen und Ordnung geführten Regime: „ATTENTION. A REMINDER THAT STIR-

RINGS MUST BE REPORTED IN ORDER FOR TREATMENT TO TAKE PLACE.“,36 wie die Sprechanlage 

an öffentlichen Plätzen verkündet. Aber auch tiefgehende Emotionen sind unerwünscht, sodass 

zum Beispiel Jonas’ Eltern, als er diese fragt, ob sie ihn lieben würden, ihm lediglich antworten, 

dass dieser Begriff „bedeutungslos“37 sei und seinen Sprachgebrauch mit angemessenen For-

mulierungen korrigieren. Da Liebe für die Lesenden alles andere als ein bedeutungsloser Be-

griff ist, nehmen sie diese Passage mit Schrecken und Mitleid für die Individuen des Systems 

wahr. Nicht nur der Lebenslauf der Figuren ist monoton und fremdgesteuert, auch ihr Gefühls-

leben ist stillgelegt. 

Foucault zufolge geht es im vormodernen Staat um den Souverän, der über das Verfügen 

über Leben und Tod seine Macht konstituiert.38 Bei dem System der Biomacht, welches das 

alte System der Souveränität seit dem 18. Jahrhundert ablöse,39 scheint es hingegen, als ob es 

 
28 Vgl. ebd., S. 167. 
29 Vgl. ebd., S. 166. 
30 Vgl. Weiß: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens“, S. 270. 
31 Vgl. ebd., S. 271. 
32 Weiß: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens“, S. 271. 
33 Lowry: The Giver, S. 83–84. 
34 Ebd., S. 18. 
35 Vgl. Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 30. 
36 Lowry: The Giver, S. 37. 
37 Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 177. 
38 Vgl. Weiß: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, S. 165. 
39 Vgl. ebd., S. 164. 



Karina Viktoria Runte 

224 

sich „nicht mehr als tödliche Souveränität zeige, sondern sich in einer neuen, weniger gewalt-

tätigen Form manifestiere, nämlich in Gestalt der Bio-Macht, die das Leben nicht mehr unter-

drückt, sondern verwaltet und normiert.“40 Eine Verwaltung und Normierung ist anhand der 

omnipräsenten Kontrolle sämtlicher biologischer Phänomene und Prozesse im Hüter vorhan-

den, womit das Gesellschaftssystem einerseits Züge einer modernen Biomacht aufweist, doch 

durch die sehr wohl Leben unterdrückende Staatsgewalt andererseits der vormodernen Souve-

ränität ähnelt. Auch hält Foucault fest, dass Biomacht Souveränität, statt sie gänzlich zu ver-

drängen, auch ergänzen kann.41 Diese Art Mischform läutet die Thanatopolitik ein, die sich 

wiederum in der Diegese an der Selektion ‚unwürdigen‘ Lebens manifestiert. Diese Vernich-

tungspolitik resultiert aus dem Widerspruch zwischen Potenzierung des kollektiven Lebens in 

der Biomacht und der Machtbasis des Souveräns zu töten, sodass ein Ventil für die souveräne 

Macht in der Mischform des Rassismus darstellt: 

Dies deshalb, weil in der Epoche der Bio-Macht, in der nicht der Einzelne, sondern die Gattung den 

Gegenstand der Politik bildet, auch die Souveränität ihre Macht nicht mehr auf die Tötbarkeit des 

Einzelnen gründen kann, sondern ihr Recht auf Leben und Tod auf die ganze Gattung ausdehnen 

muss.42 

Die Gewalt über Leben und Tod auf die ganze Gattung auszudehnen lässt sich auch im Roman 

erkennen, denn das Freigeben trifft schließlich jedes Gemeinschaftsmitglied, spätestens im ho-

hen Alter. Rassismus findet dabei nicht im üblichen Verständnis von menschlichen ‚Rassen‘ 

Anwendung, da die Bevölkerung durch ihre Isolation homogen ist. Eine Ideologie der Diskri-

minierung lässt sich jedoch sehr wohl feststellen, wie noch an der ausführlicheren Behandlung 

des Freigebens veranschaulicht wird. 

Im Handlungsverlauf wird impliziert, dass das Geschehen von der zeitlichen Verortung des 

Lesenden betrachtet in einer fernen fiktiven Zukunft spielt,43 also eine Art Post-Postmoderne 

darstellt. Dass Staatssystem und gesellschaftliche Normen vermischt sind, ist auch an instituti-

onell etablierten, aus Sicht der Lesenden archaischen, Konventionen wie dem Bestrafen mit der 

Rute ersichtlich: 

The punishment used for small children was a regulated system of smacks with the discipline wand: 

a thin, flexible weapon that stung painfully when it was wielded. The Childcare specialists were 

trained very carefully in the discipline methods: a quick smack across the hands for a bit of minor 

misbehaviour; three sharper smacks on the bare legs for a second offense.44 

Selbst Säuglinge werden nicht verschont: „The first steps of a newchild were always the occa-

sion for celebration at the Nurturing Center, Father said, but also for the introduction of a dis-

cipline wand.“45 Solche Techniken zur Disziplinierung sind es, die nach Foucault Disziplinie-

rungs- und Regulierungsmaßnahmen des Einzelnen und der Bevölkerung darstellen.46 

 
40 Ebd., S. 166. 
41 Vgl. ebd., S. 167. 
42 Ebd., S. 168. 
43 Vgl. Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 173. 
44 Lowry: The Giver, S. 54. 
45 Ebd., S. 136. 
46 Vgl. Weiß: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, S. 166. 



Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. Thanatopolitik in Hüter der Erinnerung 

225 

Im Gegensatz zur Souveränität, in welcher der Souverän sterben mache und leben lasse,47 

werde in der Biomacht leben gemacht und in den Tod gestoßen.48 Dass im Roman aktiv Leben 

geschaffen wird, lässt sich an der Geburtenplanung und an den Gebärerinnen als Instrument 

festmachen. Der Beruf einer Gebärerin gilt jedoch als „keine sehr ehrenvolle Aufgabe“.49 Es 

sticht deutlich die Idee des Nutzens, hier genauer gesagt des Ausnutzens hervor: „Drei Geburten 

und das war’s dann. Danach sind sie für den Rest ihres Erwachsenenlebens Arbeiterinnen, bis 

sie schließlich ins Altenzentrum kommen.“50 Dem Schaffen von Leben steht eine konsequente 

Euthanasie entgegen, die sich hinter dem Freigeben verbirgt. Säuglinge müssen bis zur Vollen-

dung des ersten Lebensjahres Kriterien erfüllen, um überhaupt einer Familieneinheit zugeteilt 

zu werden. Diejenigen, die beispielsweise nicht das nötige Gewicht erreichen oder nachts nicht 

durchschlafen, gelten für eine Familie als ungeeignet oder auch als Last, was Grund genug für 

deren Freigabe ist.51 Ebenso gelten alte Menschen ab einem undefinierten Zeitpunkt als Last, 

sodass nur ein unerwarteter, frühzeitiger Tod eine seltene Ausnahmeerscheinung darstellen 

kann. 

III Die ästhetische Gestaltung des Freigebens 

Interessant ist nun, wie diese Prozedur des Tötens den Lesenden vermittelt wird. Ausführlich 

wird sie an einem Fall behandelt, welcher den Lesenden unter Berücksichtigung der Gleichheit 

als Paradoxon erscheint; weder darf Individualität herausstechen, noch darf es eine Dopplung 

geben, etwa im Namen oder genetisch. Konformität ist also der Maßstab, soll aber nicht so weit 

gehen, dass Verwirrung und Unordnung durch Dopplungen und Missverständnisse entstehen 

können. Dementsprechend gibt es eine Passage, in der gesund geborene eineiige Zwillinge in 

Größe und Gewicht verglichen werden, damit der kleinere, vermeintlich schwächere, freigege-

ben wird. Die Gründe der künstlichen Selektion treten als besonders geringfügig hervor und 

geben in ihrer grausamen Absurdität die absolute Macht der biopolitischen Mechanismen preis, 

welche die Gesellschaft determinieren. Folgende gekürzte Passage ist die einzige demonstrierte 

Freigabe im Roman, daher erweist sich ihre Darstellung als zentral. 

Obediently Jonas concentrated on the screen, waiting for what would happen next. He was especially 

curious about the ceremony part. His father turned and opened the cupboard. He took out a syringe 

and a small bottle. Very carefully he inserted the needle intoo the bottle and began to fill the syringe 

with a clear liquid. […] To [Jonas’s] surprise, his father began very carefully to direct the needle 

into the top of the newchild’s forehead, puncturing the olace where the fragile skin pulsed. The 

newborn squirmed, and wailed faintly. […] He pushed the plunger very slowly, injecting the liquid 

into the scalp vein until the syringe was empty. „All done. That wasn’t too bad, was it?“ Jonas heard 

his father say cheerfully. […] As he continued to watch, the newchild, no longer crying, moved his 

arms and legs in a jerking motion. Then he went limp. His head fell to the side, his eyes half open. 

Then he was still. […] he oicked up the carton and carried it to the other side of the room. He opened 

a small door in the wall; Jonas could see darkness behind the door. It seemed to be the same sort of 

chute into which trash was deposited at school. His father loaded the carton containing the body into 

 
47 Vgl. Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 1983, S. 165. 
48 Vgl. Weiß: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, S. 165. 
49 Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 34. 
50 Ebd. 
51 Vgl. ebd., S. 61. 



Karina Viktoria Runte 

226 

the chute and gave it a shove. „Bye-bye, little guy“, Jonas heard his father say before he left the 

room. Then the screen went blank.52 

An dem Ausschnitt wird auf Ebene der Sprache durch den Einsatz parataktischer Satzstrukturen 

die routinierte, nicht hinterfragte und klinisch-kühle Durchführung des Freigebens vermittelt. 

Die Vorstellung einer feierlichen Zeremonie, die Jonas bis zu dieser Passage mit einer Freigabe 

verband, stellt sich als Täuschung heraus. Der Tötungsakt ähnelt durch das Schubsen, quasi 

Stoßen des Babys in den Müllschlucker Foucaults Formulierung, in der Biomacht würde nicht 

getötet, sondern in den Tod gestoßen – eine bildliche Übereinstimmung, die vor dem Hinter-

grund biopolitischer Theorien besonders effektvoll wirkt. Die Metaphorik lässt sich auf ein 

weiteres Bild ausdehnen: Gerade der Müllschlucker ist der Ort für das jüngst auf die Welt ge-

kommene Kind, wie auch für jeden anderen freigegebenen Menschen, sodass der Wert mensch-

lichen Lebens in der Gemeinschaft erneut an seine reine Funktion geknüpft ist. Wer nicht in der 

Lage ist, einen „Beitrag zum Funktionieren der Gemeinschaft leisten [zu] können“,53 hat nicht 

mehr Wert als Müll, der zu entsorgen ist. Der Mensch wird somit zur Ware, die vom Komitee 

mithilfe von Gebärerinnen produziert und bei auftretenden Defekten, oder in diesem Fall Über-

produktion, vernichtet wird. 

Der Abschied nach Anderswo gestaltet sich auf eine andere Weise als endgültig als von den 

Gemeinschaftsmitgliedern angenommen. Der Freigabe des Säuglings geht keine aufbauende 

Spannung in der Handlung voraus, sie selbst wirkt nicht aufgeregt, sondern entspricht dem, was 

sie in der Diegese darstellt: eine Alltäglichkeit. Die herrschende Grausamkeit ist keine körper-

liche anwidernde, viel mehr wird über das evozierte Gefühl des Schauers und der Beklemmnis 

den Lesenden die schockierende Wahrheit vermittelt. Eine leidvolle, brutale Ausschmückung 

wäre auch im Kontext der Diegese nicht angemessen, da sie einerseits der omnipräsenten Ge-

fühlstaubheit widersprechen würde, andererseits dem originären Kern dieser Biomacht, die das 

gesellschaftliche Leben zum Besten wenden sollte, diametral entgegenstünde. 

Mitglieder der Gemeinschaft, die von Beginn an mit der Ideologie des Systems indoktriniert 

werden, verinnerlichen die Herrschaftsstrukturen, sodass letztlich ein scheinbar frei gewählter 

Konformismus entsteht.54 In Hüter der Erinnerung ist abgesehen von der hermetischen Isola-

tion ein weiteres Mittel entscheidend für die Aufrechterhaltung der Gleichheit, nämlich täglich 

eingenommene emotionshemmende Medikamente. Das Hinterfragen der Gesellschaft und ihrer 

Regeln oder gar das Prinzip des Freigebens ist somit für niemanden außer den Hüter und seinen 

Anwärter greifbar, wie der vorherige Hüter erklärt: „They can’t help it. They know nothing. […] 

It’s the way they live. It’s the life that was created for them.“55 Folglich tragen die Bürgerinnen 

und Bürger selbst keine Verantwortung für alles, was dem Lesepublikum als schockierend und 

pervertiert erscheint, leben sie doch in völliger Ahnungslosigkeit. Selbst das Wissen des Komi-

tees ist begrenzt, wie die Chefälteste selbst öffentlich preisgibt: 

„Finally, The Receiver must have one more quality, and it is one which I can only name, but not 

describe. I do not understand it. You members of the community will not understand it, either. 

 
52 Lowry: The Giver, S. 149–151. 
53 Ebd., S. 174. 
54 Vgl. Weiß: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, S. 175. 
55 Lowry: The Giver, S. 153. 



Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. Thanatopolitik in Hüter der Erinnerung 

227 

Perhaps Jonas will, because the current Receiver has told us that Jonas already has this quality. He 

calls it the Capacity to See Beyond“.56 

Dieser tranceähnliche Zustand resultiert aus der Entscheidung einer Gruppe von Menschen aus 

ferner Vergangenheit für sich und ihre Nachfahren.57 Dabei ist es die Freiheit des Individuums, 

auf die sie verzichten müssen, 

denn [d]en einzelnen steht nur zu, in ihrem Rahmen zu funktionieren. Zwar beruhen die Institutionen 

auf gemeinsamer Vereinbarung. Doch einmal konstituiert, bilden sie gleichsam eine staatliche Su-

perstruktur, in deren Rahmen die Vernunft der einzelnen ohne Rest aufgeht. Glück und Freiheit ist 

die Erfüllung dessen, was die Institutionen dem einzelnen vorschreiben. [Herv. i. O.]58 

Letztlich geht aus dem Beispiel dieser Gemeinschaft hervor, was Morus, der die Idealform der 

literarischen Utopie prägte,59 schon durch seine Bezeichnung für das philosophische Gedan-

kenkonstrukt ausdrückte. Von ‚où tópos‘ leitet sich Utopie her, also ‚kein Ort‘ oder ‚nirgends‘.60 

Die Utopie kann aufgrund ihres Idealismus nicht existieren. So schlägt sie auch in der Diegese 

fehl, denn die Ziele der Utopie des Glücks für jeden, das heißt ein Leben ohne Leid und Sorgen, 

stellen das Movens für die Gleichheit dar. Eben diese korrespondiert mit dem Gedanken, Utopia 

sei ein auf Dauer angelegter guter Ort, der daher im Wesentlichen statisch sein muss. Die 

Gleichheit geht aber eben nicht mit den von Morus ersinnten Grundpfeilern einher: „Besser 

noch, als humane und zweckmäßige Gesetze zu haben, ist es, keine Gesetze zu haben, genauer: 

keine Gesetze zu brauchen.“61 Statt alles Natürliche zu unterdrücken und abzuschaffen, soll 

gerade die Naturverbundenheit zu einer kultivierten Zivilisation führen: 

Doch das Naturgemäße ist auf Utopie ohnehin Realität. Es ist eine eingeübte Praxis der Gesellschaft, 

wird fraglos praktiziert – und was mit Selbstverständlichkeit geschieht, muß niemand verordnen. 

Die Verfassung Utopias ist keine Urkunde über das, was sein sollte, sondern der fixierte Zustand. 

[Herv. i. O.]62 

Im Gegensatz dazu steht die Gemeinschaft, in der Drogen nötig sind, um sich fraglos in ein 

System einzureihen, in dem unzählige Regeln auswendig gelernt werden müssen.63 Es handelt 

sich also um eine gescheiterte Utopie, die zur biopolitischen Dystopie geworden ist. Die Utopie 

gibt es in der Diegese inhaltlich nicht, ebenso wenig sprachlich, was durch das Fehlen eines 

Ortsnamens semantisch mit der Utopie als ‚Nichtort‘ verbunden werden kann und auch auf der 

Metaebene gibt es sie nicht, weil die Gemeinschaft fiktiv ist. Durch die Isolation der Gemein-

schaft und durch Jonas’ Flucht zum Ende des Romans in das Anderswo kann auch ein Bezug 

zu dem Konzept der Heterotopien nach Foucault hergestellt werden. Ebenso wie die Gemein-

schaft stellt die Heterotopie einen geschlossenen Raum mit eigenen Gesetzen und Normen dar, 

einen Gegenort.64 Vor allem erfüllt die Gemeinschaft „das eigentliche Wesen der Heteroto-

pien“,65 indem sie alle anderen Räume in Frage stellt. In diesem Fall „indem sie ganz real einen 

 
56 Ebd., S. 63. 
57 Vgl. ebd., S. 95. 
58 Saage, Richard: Das Ende der politischen Utopie, Frankfurt am Main 1990, S. 26. 
59 Vgl. Gast, Wolfgang: Gesetz und Justiz in den Utopien, Stuttgart u. a. 1988, S. 7. 
60 Vgl. ebd., S. 6. 
61 Gast: Gesetz und Justiz in den Utopien, S. 9. 
62 Ebd., S. 9–10. 
63 Vgl. Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 181. 
64 Vgl. Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Körper: Zwei Radiovorträge, Frankfurt am Main 2019, 

S. 11. 
65 Ebd., S. 19. 



Karina Viktoria Runte 

228 

anderen realen Raum schaffen, der im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raumes eine 

vollkommene Ordnung aufweist.“66 Die vollkommene Ordnung ist genau die Essenz, das 

oberste Ziel der Gemeinschaft, die aber alle genannten Konsequenzen mit sich bringt. 

Wenn es also Freiheit in jedem Sinne ist, die der Gemeinschaft fehlt, lässt sich der Terminus 

der Freigabe aus einer anderen Perspektive betrachten. Sie kann auch als Freilassung aufgefasst 

werden – ein Akt, der die Menschen aus ihrer absoluten Unfreiheit in die vergleichsweise größt-

mögliche Freiheit, und zwar in den Tod, befördert. In Bezug zur Funktion jedes Menschen in 

der Gemeinschaft kann auch von einer Entlassung gesprochen werden, da sie endgültig von 

ihrem Dienst am System entlassen werden. Wird ein Individuum als nicht mehr nützlich erach-

tet, entlässt man es aus seinem Dienst an der Gemeinschaft, so wie man ein Nutztier in die 

Freiheit entlässt oder es schlachtet. In diesem Kontext offenbart sich der beißende Zynismus 

des Begriffs des Freigebens: Die grausamste Handlung gegen die Mitglieder ist gleichzeitig die 

einzig befreiende. Die maximale Entfaltung des freiheitlichen Aspektes erfährt die Freigabe 

jedoch an Jonas’ Vorgängerin während ihrer Ausbildung zur Hüterin. Sie erträgt die Existenz 

in dem System nach Erkenntnis ihrer Lebenswirklichkeit nicht mehr und bittet eigenständig um 

ihre Freigabe. „And I [the old Receiver] listened as Rosemary told them that she would prefer 

to inject herself. Then she did so.“67 Mit ihrem Suizid trifft Rosemary die einzige bewusste 

Entscheidung, die ihr in der Gemeinschaft der Gleichheit möglich ist. In diesem Sinne ist der 

Freitod, als welcher der Suizid auch bezeichnet wird, ein in diesem Kontext angemessener Ter-

minus; der Freitod drückt sowohl ihre freie Wahl aus als auch ihre Befreiung vom Leben in der 

Gemeinschaft. Es sei wiederholt, dass die anderen Mitglieder nicht in der Lage sind, zu der 

Erkenntnis einer größeren Freiheit im Tod als im Leben innerhalb der Gemeinschaft zu kom-

men. Die inhumane Grausamkeit des ganzen Systems, die sich im Freigeben verdichtet, eröffnet 

sich außer dem Hüter somit nur den Rezipient*innen des Romans. Dieser Umstand durchdringt 

die Erzählstruktur und wird so zum wichtigsten Stilmittel. Passagen wie der folgenden schwingt 

dadurch unweigerlich ein bitter-sarkastischer Unterton mit: „Wie konnte es jemandem in ihrer 

Gemeinschaft nicht gefallen, die bis ins Letzte durchorganisiert war und in der alle Entschei-

dungen sorgfältig abgewogen wurden?“68 

IV Konklusion 

Nach der Untersuchung einiger ausgewählter Textpassagen lassen sich die vorangestellten Fra-

gen zur Etablierung der Biomacht und der ästhetischen Gestaltungsweise im Roman Hüter der 

Erinnerung beziehungsweise The Giver beantworten. Der sachliche und präzise Sprachge-

brauch der Gemeinschaft beschränkt sich auf das, was die Menschen in ihrer Isolation kennen 

und spiegelt ihre eingeschränkte emotionale Bandbreite. Den Höhepunkt stellt das Sprachre-

gime dar, welches den Lesenden die Mehrdeutigkeit insbesondere der Begriffe der Gleichheit 

und des Freigebens eröffnet und anhand letzterem sowohl den speziellen Tötungsakt als auch 

die Essenz des ganzen Systems preisgibt. 

 
66 Ebd., S. 19–20. 
67 Lowry: The Giver, S. 151. 
68 Lowry: Hüter der Erinnerung, S. 70. Im Original wird hingegen nicht die Frage gestellt, wie es jemandem nicht 

gefallen konnte, sondern „How could someone not fit in?“ Lowry (1993): The Giver, S. 48. In der Übersetzung 

ergibt sich daher sogar stärker der Anlass zur Wertung seitens der Lesenden. 



Biopolitik und Biomacht in der Jugendliteratur. Thanatopolitik in Hüter der Erinnerung 

229 

In den von Distanz und Kälte geprägten Status quo der Diegese reiht sich die Erzählart, wie 

wir sie in der langen Passage über den Säuglingsmord vorfinden, ideal ein, zumal sie die Wir-

kung einer Inversion ausübt. Der sachliche Ton passt nicht zum Inhalt, der Widerspruch weist 

auf die Unverhältnismäßigkeit der Tötungshandlung hin. Somit kommt die Geschichte ohne 

exzessives Blutvergießen, ohne offen artikuliertes Leid und ohne offensiven Widerstand aus, 

denn es gibt kein Bewusstsein dafür und daher nur den ‚sauberen Tod‘. Dieser sprachliche Stil 

muss nicht unbedingt als Zensur für die junge Zielgruppe des Romans fungieren, denn auch mit 

Hauptausrichtung auf eine ältere Leserschaft würde die Synchronität von Inhalt und Darstel-

lungsstil nicht an Souveränität einbüßen, sofern die Geschichte samt ihrer Botschaft die gleiche 

sein sollte. Letztendlich sind Unfreiheit, Leid und Schmerz nicht immer laut und aufdringlich 

und eine Vernichtungspolitik nicht immer sogleich als solche zu erkennen. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Fink-Eitel, Hinrich: „Gemeinschaft als Macht: Zur Kritik des Kommunitarismus“, in: Micha 

Brumlik und Hauke Brunkhorst (Hrsg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt am 

Main 1993, S. 306–322. 

Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Körper: Zwei Radiovorträge, Frankfurt am 

Main 2019. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen. Frankfurt am Main 1983 

(11976). 

[o. V].: „Freigabe“, in: Duden, https://www.duden.de/node/50399/revision/905563, zuletzt auf-

gerufen am 30.08.2022. 

Gast, Wolfgang: Gesetz und Justiz in den Utopien, Stuttgart u. a. 1988. 

Kleger, Heinz: „Einleitung: Ist eine Mehrfachidentität möglich?“, in: ders. (Hrsg.): Transnati-

onale Staatsbürgerschaft, Frankfurt am Main und New York, NY 1997, S. 9–20. 

Lowry, Lois: Hüter der Erinnerung, München 2008. 

Lowry, Lois: The Giver, New York, NY 1993. 

Mampel, Siegfried: „Einführung: Versuch eines Ansatzes für eine Theorie des Totalitarismus“, 

in: Konrad Löw (Hrsg.): Totalitarismus, München 1988, S. 13–15. 

Mohrs, Thomas: Weltbürgerlicher Kommunitarismus: Zeitgeistkonträre Anregungen zu einer 

konkreten Utopie, Würzburg 2003. 

Saage, Richard: Das Ende der politischen Utopie, Frankfurt am Main 1990. 

Weiß, Martin G.: „Biopolitik, Souveränität und die Heiligkeit des nackten Lebens: Giorgio 

Agambens Grundgedanke“, in: Phänomenologische Forschungen (2003), S. 269–293. 

Weiß, Martin G.: „Subjektivität und Herrschaft im Kontext von Biopolitik und Gentechnik“, 

in: Phänomenologische Forschungen (2007), S. 163–191. 

 





 

231 

MIRIAM KÖLLER (Paderborn) 

Leben hinter dem Zaun – Leben als Experiment. 

Formen einer dystopischen Biopolitik im zeitgenössischen Jugendroman 

am Beispiel der Romantrilogie Divergent – Insurgent – Allegiant 

I Einleitung 

Die dystopische Jugendliteratur hat sich in den letzten Jahren zu einem politischen, kulturellen 

und ästhetischen Genrephänomen entwickelt.1 Vor allem dystopische Jugendserien wie die Ro-

mantrilogien Divergent oder Hunger Games führen lange Zeit die weltweiten Beststellerlisten 

an und erreichen eine bisher ungekannte Popularität. An der Spitze dieser Popularität steht die 

Romantrilogie Hunger Games, spätestens seit ihrer aufwändigen Verfilmung. Andere Roman-

reihen, wie auch die hier untersuchte Divergent-Reihe, eifern diesem Erfolg nach. Die ersten 

beiden Bände dieser Romantrilogie waren mehr als 45 Wochen auf der Bestseller-Liste der New 

York Times und auch sie wurden zeitnah in einer dreiteiligen, jedoch nicht abgeschlossenen 

Reihe verfilmt. Die wachsende Leser*innenschaft besteht dabei längst nicht mehr nur noch aus 

Jugendlichen, sondern das Genre erfreut sich einer großen Beliebtheit bei einer durchweg he-

terogenen Leser*innenschaft. Die anhaltende Bedeutung der dystopischen Literatur in der Po-

pulärkultur zeigt bereits auf, dass sich auch aus literaturwissenschaftlicher Perspektive mit die-

sem Genrephänomen auseinandergesetzt werden sollte.2 

Im aktuellen Forschungsdiskurs der Literaturwissenschaften wird der Aktualität und Rele-

vanz dieses Phänomens bereits begegnet, indem sowohl das Genre als auch einzelne Werke auf 

verschiedene Aspekte hin untersucht werden. Die Forschungsschwerpunkte liegen hierbei je-

doch vordergründig in der Untersuchung von psychologischen und soziologischen Aspekten 

der Protagonist*innen im Hinblick auf Fragen der Ökokritik, der Gender Studies oder der Kul-

turwissenschaften.3 Auch die beiden eingangs erwähnten Trilogien wurden in diesen Bereichen 

bereits hinreichend untersucht. Jedoch fehlen im gegenwärtigen Diskurs fast gänzlich Fragen 

nach einer eventuell vorherrschenden Biopolitik im Genre oder aber in konkreten Werken, ob-

wohl diese in zahlreichen der fiktiven Weltbilder eindeutig gegeben ist. Dieser Beitrag erweitert 

den bereits bestehenden Diskurs um die Fragestellung, welche Formen einer dystopischen Bi-

opolitik im zeitgenössischen Jugendroman am Beispiel der Reihe Divergent zu finden sind und 

 
1 Vgl. Balaka Basu, Katherine R. Broad und Carrie Hintz: „Introduction“, in: dies. (Hrsg.): Contemporary Dysto-

pian Fiction for Young Adults: Brave New Teenagers, New York, NY und London 2014, S. 1–18, hier: S. 9. 
2 Vgl. Casey Cothran und Robert Prickett: „Divergent Complexity: Veronica Roth and the New Dystopian Hero-

ine“, in: Signal Journal, Jg. 37 (2013/2014), H. 1, S. 26–29, hier: S. 26; Nora Peterman und Rachel Skrlac Lo: 

„Female Protagonists in Popular YA Dystopia: A new Type of Role Model or just Business as Usual?“, in: Review 

of Education, Pedagogy, and Cultural Studies, Jg. 44 (2022), H. 4, S. 301–327, hier: S. 302. 
3 Vgl. Andrea Burgos Mascarell: „Dystopian Fiction in English: A Corpus-Driven Analysis of Esteem in Veronica 

Roth’s Divergent Trilogy“, in: Cuadernos de Investigación Filológica, Jg. 48 (2020), H. 1, S. 15–36, hier: S. 18. 



Miriam Köller 

232 

wie diese literaturwissenschaftlich analysiert werden können. Da eine vollständige Analyse der 

drei Romane und all ihrer relevanten Aspekte zur Biopolitik den Rahmen dieses Beitrags über-

schreiten würde, werden einige Analyse-Schwerpunkte gebildet. Diese bestehen sowohl aus der 

Untersuchung des Wirklichkeitsmodells der Romane und der Thematik Biopolitik als auch aus 

der literarischen Darstellung. Durch die Untersuchung dieser Aspekte wird deutlich, inwiefern 

literarische Werke, auch dystopische Romanreihen, als Aushandlungs- und Reflexionsraum für 

aktuelle biopolitische Fragestellungen fungieren können. Zunächst werden die vier elementaren 

biopolitischen Inhalte der Romane herausgearbeitet und in Bezug zu den Ausführungen 

Foucaults gesetzt: Gesellschaftssystem der verschiedenen Fraktionen, neue technische Mög-

lichkeiten der fremdgesteuerten Bewusstseinskontrolle, das Leben als und in einem Experiment 

und die Differenzierung von genetisch perfekten und genetisch defekten Menschen. Anschlie-

ßend wird ein Blick auf die literarische Umsetzung in Form der Raum-/ Zeitstruktur und der 

Charakterkonstellation geworfen. Diese beiden Aspekte unterstützen das bewusste Einfühlen 

der Leser*innenschaft in die Romansituation und ermöglichen auf diese Weise sowohl eine 

Auseinandersetzung mit der Biopolitik aus ethischer Sicht als auch eine Vergegenwärtigung 

der Parallelen zur Alltagswelt der Leser*innenschaft. Abschließend werden ein Fazit und ein 

kurzer Ausblick formuliert. 

II Biopolitische Inhalte der Romane 

Zu Beginn der Ausführungen wird ein kurzer Einblick in die Inhalte der Romanreihe gegeben 

und die Bezugspunkte zu dem von Foucault geprägten Begriff der Biopolitik werden herge-

stellt. Foucault beschreibt die Biopolitik als historischen Prozess, in dem das Leben als Einsatz 

politischer Strategien auftaucht.4 „Foucaults These ist, dass vom 17. Jahrhundert an eine neue 

Form der Macht entsteht, die auf die Sicherung, Verwaltung und Verbesserung der individuel-

len und kollektiven Lebensbedingungen zielt.“5 Spätestens seit der letzten Jahrtausendwende 

steht der Begriff für „administrative und rechtliche Regulierungsprozesse, die Grundlagen und 

Grenzen biotechnologischer Interventionen bestimmen“.6 Inwiefern diese Biopolitik auch in 

der Divergent-Reihe dargestellt wird, wird im Folgenden näher erläutert. 

Der erste Roman spielt im Chicago der Zukunft, wo in Folge von nicht endenden kriegeri-

schen Auseinandersetzungen ein neues Gesellschaftssystem etabliert wurde, um ein friedliches 

Zusammenleben zu garantieren. Die Bevölkerung der Stadt wurde in fünf Fraktionen eingeteilt. 

Jede Fraktion zeichnet sich durch eine bestimmte menschliche Tugend aus und übernimmt ei-

nen Aufgabenbereich in der Gesellschaft. Die Angehörigen dieser Fraktionen weisen dement-

sprechende Charaktereigenschaften und Begabungen auf. Die Menschen der Fraktion Abnega-

tion gelten als selbstlos und hilfsbereit. Sie stellen die Regierung und unterstützen Randgruppen 

der Gesellschaft, wie Arme, Kranke und Fraktionslose. Die Fraktion Dauntless wird als furcht-

los und mutig angesehen. Sie übernimmt den Schutz der Bevölkerung und aus ihren Mitgliedern 

bilden sich Polizei und Militär. Die Erudite zeichnen sich durch besondere Intelligenz aus und 

sind daher mit den Wissenschaften und der Entwicklung neuer Techniken betraut. Die Candor 

sind ehrlich und rechtschaffen und übernehmen die Justiz. Die letzte Fraktion ist die der Amity, 

 
4 Vgl. Andreas Folkers und Thomas Lemke: Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014, S. 7. 
5 Ebd. 
6 Thomas Lemke: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2013, S. 40. 



Formen einer dystopischen Biopolitik in Divergent – Insurgent – Allegiant 

233 

sie gelten als freundlich und friedfertig und betreiben die Landwirtschaft. Mit dem Erreichen 

des 16. Lebensjahres müssen sich alle Jugendlichen einem Eignungstest unterziehen, der ihre 

‚wahre‘ Zugehörigkeit aufgrund ihrer Veranlagung offenbart. Anschließend wählen die Ju-

gendlichen eine Fraktion und entscheiden sich auf diese Weise für oder gegen die eigene Fa-

milie. Das Motto dieses Weltbildes lautet: „Faction for blood. More than family, our factions 

are where we belong. [Herv. i. O.]“7 Dabei scheint es jedoch nur, als ob die Wahl einer Fraktion 

eine individuelle Entscheidung wäre, während die Zuordnung eher eine Form der staatlichen 

Kontrolle ist. Die Entscheidung führt zur lebenslangen Zugehörigkeit zu einer Fraktion und zu 

einem festgelegten Charakter- und Menschenbild, in das sich die Personen zu fügen haben.8 

Besonders für Menschen, die sich nicht eindeutig einer Fraktion und ihren Werten zuordnen 

lassen, alle die „unbestimmt/divergent“ sind, wird es in dieser Welt gefährlich, da sie das Sys-

tem zu stören scheinen. In der Konsequenz werden sie von der Gesellschaft ausgeschlossen: 

„To live factionless is not just to live in poverty and discomfort; it is to live divorced from 

society, separated from the most important thing in life: community.“9 Es zeigt sich demnach, 

dass bestimmte stark ausgeprägte Charaktereigenschaften gewählt werden müssen und die 

Menschen nicht individuell und divers sein dürfen.10 

Zu Beginn des ersten Romans hat die Protagonistin Tris Schwierigkeiten sich mit den Wer-

ten und Regeln ihrer ursprünglichen Fraktion, Abnegation, zu identifizieren. Sie kann die stren-

gen Regeln der Selbstlosigkeit nicht nachvollziehen. So dürfen Mitglieder ihrer Fraktion zum 

Beispiel nur einmal alle drei Monate in den Spiegel sehen, um nicht zu viel Wert auf ihr Äußeres 

zu legen, aber auch ihre Geburtstage nicht feiern, da dies als zu selbstbezogen angesehen wird.11 

Besonders im Gegensatz zu ihrem Bruder Caleb, merkt Tris immer wieder, wie schwer es ihr 

fällt, dieser Lebensweise zu entsprechen. 

I have tried to explain to him that my instincts are not the same as his – it didn’t even enter my mind 

to give my seat to the Candor man on the bus – but he doesn’t understand. „Just do what you’re 

supposed to“, he always says. It is that easy for him. It should be that easy for me.12 

Im Verlauf der Romanreihe entwickelt sich ein totalitäres Machtregime unter der Leitung 

der Fraktion der Erudite, welches die technischen Innovationen der Zeit nutzt, um das Bewusst-

sein der Menschen zu kontrollieren und sie zu eigenen Zwecken zu missbrauchen. Nur Men-

schen, die unbestimmt sind, können den Bewusstseinskontrollen widerstehen. Diese Eingriffe 

in den menschlichen Körper und die Psyche nehmen extreme Ausmaße an. Das Regime der 

Erudite verabreicht den unwissenden Menschen Seren und Transmitter, teilweise gewalttätig. 

Durch diese Technik können die Körper der Menschen kontrolliert und fremdgesteuert werden. 

An dieser Stelle lässt sich ein Bezug zu den Ausführungen Foucaults herstellen, da er Biopolitik 

als historischen Prozess beschreibt, in dem Leben als Einsatz politischer Strategien gesehen 

wird.13 Jeanine Matthews, die Anführerin der Erudite, versucht eindeutig eine ganze Fraktion, 

die Dauntless, willenlos zu machen und für ihre Zwecke, die illegale Machtübernahme, zu 

 
7 Veronica Roth: Divergent: One Choice can Transform You, New York, NY 2011, S. 43. 
8 Vgl. Suzanne Roszak: „Coming of Age in a Divided City: Cultural Hybridity and Ethnic Injustice in Sandra 

Cisneros and Veronica Roth“, in: Children’s Literature, Jg. 44 (2016), H. 1, S. 61–77, hier: S. 67. 
9 Roth: Divergent, S. 20. 
10 Vgl. Cothran/Prickett: „Divergent Complexity“, S. 27. 
11 Vgl. Roth: Divergent, S. 1–2. 
12 Ebd., S. 10. 
13 Vgl. Lemke: Biopolitik zur Einführung, S. 7. 



Miriam Köller 

234 

missbrauchen. Sie benutzt demnach menschliches Leben für politische Strategien. Weiterhin 

wird deutlich, inwiefern biotechnologisch gestützter Zugriff auf Lebensprozesse und den 

menschlichen Körper die Grundlagen, Mittel und Ziele biopolitischer Interventionen verändern 

kann.14 „Der technische Fortschritt zeigt sich dabei nicht von seiner nützlichen, sondern von 

seiner bedrohlichen Seite – gleichermaßen gefährlich für das menschliche Individuum wie für 

seine natürliche und soziale Umwelt.“15 An einigen Stellen im Roman benutzt die Anführerin 

der Erudite, Jeanine Matthews, die Transmitter, um die Menschen in ferngesteuerte Soldaten 

zu verwandeln, die sich ihrem Auftrag nicht entziehen können. Im nachfolgenden Zitat be-

schreibt die Protagonistin Tris wie diese Fernsteuerung der Menschen auf sie wirkt. 

At the same time, the Candor twist and fire up into the sky. Everyone else drops to the ground, but 

I stay on my feet, part of me marveling at the perfect synchronicity of it, and the other part disgusted 

at how Jeanine Matthews has turned yet another faction from human being into parts of machine.16 

Durch die Seren kann die Anführerin der Fraktion der Erudite die Menschen kontrollieren und 

sie sogar zum Mord oder Suizid führen. Im Verlauf der Romane zeigt sich, dass jede Fraktion 

ihr eigenes Serum hat, um die Menschen im Sinne ihrer Fraktion beeinflussen zu können. 

„Every faction has a serum, […] The Dauntless serum gives hallucinated realities, Candor’s 

gives the truth, Amity’s gives peace, Erudite’s gives death – […] And Abnegation’s resets me-

mory.“17 

Beim Versuch, diesem Regime und der Kontrolle durch den Staat zu entkommen, lüftet sich 

das Geheimnis um die Existenz dieser Stadt. Es stellt sich heraus, dass die Stadt Chicago ein 

Experiment zur Heilung des Genmaterials der Menschheit ist. Hinter einem Zaun gefangen, 

unbewusst isoliert und beobachtet, wird versucht, Menschen mit einem freien Geist und einer 

guten Veranlagung zu kreieren. Die Freundesgruppe um die Protagonistin macht sich auf den 

Weg jenseits des Zauns, um zu erfahren, wie die Welt außerhalb ihrer Stadt aussieht. Dort wer-

den sie vom Amt für genetisches Sozialwesen empfangen und in die Hintergründe des Experi-

ments eingeführt. Es entsteht eine Debatte über genetisch perfekte und genetisch defekte Men-

schen, wobei die genetisch perfekten den ursprünglichen Unbestimmten entsprechen. Genetisch 

defekte Menschen hingegen scheinen eine Veranlagung für eine schlechtere Moral und schlech-

teres Handeln zu haben. Dies hat auch direkte Konsequenzen für die jeweiligen Menschen: 

„Genetically damaged people are technically – legally – equal to genetically pure people, but 

only on paper […] In reality they’re poorer, more likely to be convicted of crimes, less likely 

to be hired for good jobs“.18 An dieser Stelle lässt sich ein Bezug zu Foucaults Genealogie des 

modernen Rassismus herstellen. Das Amt für genetisches Sozialwesen nimmt „Einschnitte in-

nerhalb des Sozialen vor, welche die Aufspaltung einer als prinzipiell homogen vorgestellten 

biologischen Ganzheit (z. B. einer Bevölkerung oder der menschlichen Spezies insgesamt) er-

lauben.“19 So erinnert die vorgenommene Differenzierung von genetisch defekten und gene-

tisch perfekten Menschen an „eine Differenzierung in gute und schlechte, höhere und niedere, 

 
14 Vgl. ebd., S. 10. 
15 Bernhard Rank: „Zum Beispiel die jugendliterarische Dystopie: Über die Notwendigkeit eines Perspektiven-

wechsels bei der Analyse eines aktuell erfolgreichen Genres“, in: Leseräume: Zeitschrift für Literalität in Schule 

und Forschung, Jg. 1 (2014), H. 1, S. 1–11, hier: S. 6. 
16 Veronica Roth: Insurgent: One Choice can Destroy You, New York, NY 2012, S. 468. 
17 Veronica Roth: Allegiant: One Choice will Define You, New York, NY 2013, S. 99–100. 
18 Roth: Allegiant, S. 243. 
19 Lemke: Biopolitik zur Einführung, S. 15. 



Formen einer dystopischen Biopolitik in Divergent – Insurgent – Allegiant 

235 

aufstrebende oder absinkende ‚Rassen‘“20 nach Foucault. Das Experiment setzt sich zum Ziel, 

über Generationen hinweg und unter äußerer Einflussnahme auf die Teilnehmenden, die „Rein-

heit“ des Genmaterials der Menschen wieder herzustellen.21 Der Wunsch des Amtes, das Ex-

periment erfolgreich abzuschließen, steht bei ihren Maßnahmen im Vordergrund und der 

Schutz der individuellen Menschen ist für sie nicht relevant. Der Missbrauch der Menschen als 

Versuchsobjekte nimmt dabei drastische Ausmaße an. Als das Experiment, aus Sicht des Am-

tes, zu scheitern droht, fassen sie den Plan, den Menschen die Erinnerung zu nehmen und auf 

diese Weise das Experiment neu zu starten. Die Protagonistin Tris erfährt jedoch von diesem 

moralisch verwerflichen Vorhaben und geht dagegen an: 

I feel sick with anger. That they want to stop a revolution, not to save lives, but to save their precious 

experiment, would be enough. But why do they believe they have the right to rip people’s memories, 

their identities, out of their heads, just because it’s convenient for them?22 

Unter Hingabe ihres Lebens gelingt es ihr, dieses Vorhaben zu verhindern. 

III Genretypische Chronotopoi der Romanreihe 

Ein zentraler Aspekt der literarisch-ästhetischen Darstellung dieser biopolitischen Inhalte im 

Romantext ist der wechselseitige Zusammenhang der Zeit- und Raumbeziehungen. Michail 

Bachtin beschreibt diese in der Literatur künstlerisch erfassten Beziehungen als Chronotopoi 

und stellt dabei heraus, dass die Kategorien Raum und Zeit untrennbar miteinander verbunden 

sind.23 „Im künstlerisch-literarischen Chronotopos verschmelzen räumliche und zeitliche 

Merkmale zu einem sinnvollen und konkreten Ganzen.“24 Es lohnt sich daher, einen Blick auf 

die Raum- und Zeitbeziehungen in der Romanreihe Divergent zu werfen und aufzuzeigen, in-

wiefern diese die Darstellung der Biopolitik unterstützen. Bachtin verweist darauf, dass der 

Chronotopos für das Genre von grundlegender Bedeutung ist, weshalb zunächst die Besonder-

heiten bei Chronotopoi in dystopischer Jugendliteratur dargestellt werden. Bernhard Rank for-

muliert ergänzend zu Bachtin: 

Der diesen Romanen eigene Chronotopos ist der einer Zeit der Gefährdung und Bewährung. Er wird 

nicht mehr von Magisch-Wunderbarem ausgefüllt, sondern von Naturwissenschaftlich-Wunderba-

rem […] von phantastischen Phänomenen und Erfindungen, die rational vorstellbar, für die Zukunft 

erwartbar, in der Gegenwart aber noch nicht in vollem Umfang realisiert sind: Klimawandel, Kriegs-

führung, Waffen, Fahrzeuge, Überwachung, Eingriffe ins menschliche Bewusstsein, omnipotente 

Steuerungsinstrumente, biologische Mutationen, medizinische Eingriffe und dergleichen mehr.25 

Auch in den Romanen der Divergent-Reihe werden mit der dargestellten Biopolitik zahlreiche 

dieser Aspekte bedient, sodass man hier durchweg von einem Chronotopos der Gefährdung und 

Bewährung sprechen kann. Die Gefährdung besteht in den biopolitischen Maßnahmen von der 

Kriegsführung durch Eingriffe und Manipulation des menschlichen Bewusstseins bis hin zur 

lückenlosen Überwachung und Steuerung des Experiments und der Diskussion um genetische 

Perfektion. Die Bewährung wiederum zeigt sich im Versuch der Charaktere sich den 

 
20 Ebd. 
21 Vgl. ebd., S. 16. 
22 Roth: Allegiant, S. 377. 
23 Vgl. Michail M. Bachtin: Chronotopos, Frankfurt am Main 2017, S. 7. 
24 Ebd., S. 7. 
25 Rank: „Zum Beispiel die jugendliterarische Dystopie“, S. 6. 



Miriam Köller 

236 

todbringenden totalitären Systemen zu widersetzen und für Freiheit und Selbstbestimmung zu 

kämpfen. 

Eine Besonderheit des Chronotopos in der Romanreihe Divergent besteht darin, dass durch 

das künstliche Experiment mit der Zeit-Raum-Wahrnehmung der Protagonist*innen gespielt 

wird. Erst im Verlauf der Romantrilogie erfahren die Figuren und auch die Leser*innenschaft 

von der Existenz und den konkreten Bedingungen des Experiments. Konkret bedeutet dies, dass 

der Raum, den die Figuren wahrgenommen haben, sich nur auf ihre eingezäunte Stadt und die 

darin lebende Gemeinschaft beschränkt hat, während die Offenbarung eines außerhalb lebenden 

Akteurs die Raumgrenzen neu setzt beziehungsweise offen lässt. Das Leben außerhalb des 

Zauns liegt zunächst jenseits der Vorstellungskraft der Charaktere. Auch der Zeitrahmen 

scheint sich zu verändern. Die Figuren dachten, dass sie die letzten und einzigen Menschen sind 

und ihr Fraktionssystem seit Generationen gut funktioniert, wohingegen die Kenntnis des Ex-

periments zeigt, dass ihre Gesellschaft in dieser Form noch nicht lange besteht und die ver-

meintlichen Gründer*innen der Stadt aktiv manipuliert wurden. Besonders deutlich wird dieser 

veränderte Zeitrahmen und seine Auswirkungen auf die Charaktere, wenn Tris erfährt, dass ihre 

Mutter nicht innerhalb des Zauns aufgewachsen ist, sondern von außerhalb des Zauns dem Ex-

periment beigetreten ist, um dieses aktiv beeinflussen zu können. Tris wird dadurch zu einer 

Experiment-Teilnehmerin der zweiten Generation. Die Veränderung der Raum- und Zeitwahr-

nehmung der Protagonist*innen führt zu einer umfassenden Neubewertung der bisherigen 

Handlung, auch in Bezug auf die Biopolitik. Als ein konkretes Beispiel sei hier die Verschie-

bung des Antagonisten zu nennen. In den ersten beiden Romanen fungiert eindeutig Jeanine 

Matthews, die Anführerin des totalitären Regimes der Erudite als Antagonistin. Sie wird auf-

grund ihrer moralisch verwerflichen biopolitischen Ansichten und Maßnahmen von den Prota-

gonist*innen gestürzt. Als jedoch bekannt wird, dass all ihre Handlungen vom Amt für geneti-

sches Sozialwesen beobachtet wurden und trotzdem nicht zum Schutz der Bevölkerung einge-

griffen wurde, wird der Leiter des Amtes, David, zum neuen Antagonisten und auch die Bio-

politik in den Romanen vollzieht sich auf einer anderen Ebene. Es stehen nun nicht mehr das 

Fraktionssystem und die Bewusstseinskontrollen durch Transmitter im Mittelpunkt, sondern 

die Differenzierung von genetisch perfekten und defekten Menschen sowie die aktive Manipu-

lation der Menschen zum Zweck des gelingenden Experiments. 

Anhand der Analyse der Chronotopoi in der Divergent Romanreihe zeigt sich, dass diese im 

besonderen Maße dem Experimentalcharakter der dystopischen Literatur im Allgemeinen ent-

spricht. Im Verlauf der Handlung gibt es zahlreiche Momente, in denen mit der Raum- und 

Zeitwahrnehmung gespielt wird. Es gibt Simulationen, Seren und Transmitter durch die sich 

die Figuren in einer manipulierten Scheinrealität befinden und sich dieser entziehen oder darin 

behaupten müssen. Weiterhin wird die gesamte Handlung der ersten beiden Romane im dritten 

Roman in den Schauplatz eines Experiments eingebettet. Der dystopischen Literatur entspre-

chend fungiert das Wirklichkeitsmodell dieser Romanreihe als literarischer Erfahrungsraum. 

Das Wirklichkeitsmodell dystopischer Romane erkennt man an den alternativen Chronotopoi, in 

denen die Handlung angesiedelt ist. In diesen literarischen Erfahrungsräumen übernimmt die Lite-

ratur die Funktion eines Laboratoriums, in dem mit der Konstruktion von andersartigen Räumen und 



Formen einer dystopischen Biopolitik in Divergent – Insurgent – Allegiant 

237 

Zeiten experimentiert wird. Im Akt des Lesens werden diese fiktiven Welten für die Leserinnen und 

Leser erfahrbar.26 

Auf diese Art und Weise ermöglichen es auch fiktive dystopische Romane, einen Aushand-

lungs- und Reflexionsraum für aktuelle Problem- und Fragestellungen zu bieten. Durch die 

Darstellung von bekannten sozialen Normen, wie zum Beispiel die Interaktion von Handelnden 

in Beziehungen, Freundschaft und Familie, werden die Lesenden stärker eingebunden und er-

kennen die Parallelen zu unserer realen Wirklichkeit. 

IV (Ideal-)Typische Heldin Tris Prior im Kontext der (unbestimmten) Charaktere 

In der Jugendliteratur sind die Konstruktion der Figuren und ihrer Beziehungen zueinander von 

besonderer Relevanz, da diese als Vorbilder und starke Identifikationsfiguren für die jugendli-

che Zielgruppe auftreten.27 Auffällig bei der Betrachtung dieses Genres ist, dass es trotz der 

großen Menge an dystopischen Jugendromanen kaum Varianz in der Gestaltung der Protago-

nist*innen gibt. Das Figurenpersonal dieser Romane besteht in der Regel aus einer Gruppe star-

ker Jugendlicher, die sich gegen das totalitäre, unterdrückende System auflehnt. An der Spitze 

dieser Gruppe steht oft eine weibliche Protagonistin, die sich im Verlauf der Handlung zur 

Symbolfigur der Veränderung oder des Widerstands entwickelt. Entscheidend ist dabei, dass 

die Protagonist*innen ihre Außergewöhnlichkeit der Leser*innenschaft nicht beweisen müs-

sen, sondern sich mutig und intelligent gegen die lebenswidrigen Umstände behaupten. Auf-

grund der Besonderheit des Genres zeichnen sich die Figuren im besonderen Maße durch 

Durchsetzungsfähigkeit, technische Kompetenz und politisches Engagement aus.28 Auch für 

die Romanreihe Divergent lassen sich diese genretypischen Figurenkonstellationen feststellen. 

Im Mittelpunkt der Handlung steht die genretypische, starke, weibliche Heldin Tris Prior, die 

versucht, die Hürden des totalitären Systems zu überwinden und dabei von einer außergewöhn-

lichen Freundesgruppe unterstützt wird.29 

Die Außergewöhnlichkeit dieser Gruppe von Menschen zeigt sich daran, dass fast alle von 

ihnen als unbestimmt gelten und sie gemeinsam für mehr Individualität, Freiheit und Selbstbe-

stimmung kämpfen. Die Rolle der Unbestimmten ist, nicht nur im Hinblick auf den Titel der 

Romanreihe, besonders hervorzuheben. Die Unbestimmten werden im Roman gleichgesetzt mit 

Freidenker*innen und treten als diejenigen auf, die gegen das totalitäre Regime und die Biopo-

litik aufbegehren.30 Im Verlauf der Romane verändert sich somit das Bild der Unbestimmten, 

werden sie zunächst als Gefahr und als schlechtere Menschen dargestellt, stellt es sich nachher 

als wünschenswert heraus, unbestimmt zu sein. Dies wird gerade durch die spätere Gleichset-

zung mit genetisch perfekten Menschen noch besonders untermalt. Die Unbestimmten werden 

in den Romanen daher idealisiert, was sich auch darin zeigt, dass die meisten wichtigen und 

guten Charaktere, allen voran Tris Prior, unbestimmt sind.31 An dieser Stelle ist es demnach 

von elementarer Bedeutung zu fragen, inwiefern die Romane die Biopolitik in Form der 

 
26 Ebd., S. 8. 
27 Vgl. ebd., S. 8–9. 
28 Vgl. ebd., S. 6. 
29 Vgl. Peterman/Skrlac Lo: „Female Protagonists in Popular YA Dystopia“, S. 301. 
30 Vgl. Basu: „What Faction Are You In?“, S. 25. 
31 Vgl. ebd., S. 26. 



Miriam Köller 

238 

Differenzierung von guten und schlechten Menschen nach ihrem Genmaterial tatsächlich hin-

terfragen oder sie doch eher unterstützen. 

Die dystopische Literatur führt ihre Leser*innenschaft nah an die erschreckenden Gescheh-

nisse heran, indem Methoden wie die Ich-Erzählung, sowie Formen wie Tagebucheinträge und 

einnehmende Dialoge genutzt werden.32 Dadurch wird nicht nur eine Nähe zum Geschehen 

herbeigeführt, sondern auch versucht, Sympathie mit der Protagonistin aufzubauen.33 

Die vorherrschende Form der Ich-Erzählung – mit suggestivem Einblick in die Erfahrungs- Gefühls- 

und Gedankenwelt der Hauptfiguren – trägt entscheidend dazu bei, dass die Leserinnen und Leser 

empathisch in den Text verwickelt werden.34 

In Anlehnung an den Adoleszenzroman steht die Identitätskonstitution der Protagonistin zu-

nächst im Vordergrund, welche auch direkt mit den vorherrschenden biopolitischen Maßnah-

men verbunden ist. Zu Beginn des Romans ist Tris überzeugt von der Richtigkeit des Frakti-

onssystems und setzt ihre Hoffnungen in den Eignungstest. Dieser soll ihr die Entscheidung 

über ihre Identität abnehmen.35 Die Einschätzung des Testes als unbestimmt bestätigt jedoch 

ihre Sorge, sich nicht in die Gesellschaft integrieren zu können, dabei ist die Zugehörigkeit zu 

einer Gemeinschaft das Wichtigste in dieser Welt.36 Zunächst ist Tris von ihrer Andersartigkeit 

verschreckt und versucht diese zu verbergen und sich möglichst gut an ihre neue Fraktion an-

zupassen. Bereits hier spiegeln sich asymmetrische Machtdynamiken und die zwanghafte Auf-

rechterhaltung dieser.37 Erst im Verlauf der Handlung lernt sie, sich, ihre Unbestimmtheit und 

die damit verbundenen Möglichkeiten wertzuschätzen: „I feel like someone breathed new air 

into my lungs. I am not Abnegation. I am not Dauntless. I am Divergent. And I can’t be con-

trolled.“38 Im Verlauf des Romans entwickelt sich Tris stetig weiter und steht dabei für Werte 

wie Individualität, Selbstbestimmung und Freiheit ein. Werte, die im totalitären Regime ihrer 

Gesellschaft nicht nur nicht anerkannt, sondern auch bewusst unterdrückt werden. Erst als Tris 

erkennt, dass sie selbst und alles, was sie kennt und glaubt zu wissen, nur innerhalb eines Ex-

periments fingiert wurden, verliert sie zeitweise ihre Selbstwahrnehmung. Letztlich entscheidet 

sie sich jedoch dafür, gegen dieses System zu rebellieren und für sich und ihre Werte einzu-

stehen. Erst während und durch die Rebellion erkennt sie, wer sie ist und wogegen sie ankämpft. 

Sie entwickelt sich zu einem selbstbestimmten Individuum, das den Ausgang ihres Lebens 

selbst in die Hand nimmt.39 

In den meisten dystopischen Jugendromanen entwickelt sich auch eine Liebesbeziehung 

zwischen den Protagonist*innen, welche meist jedoch im Hinblick auf die komplexen Inhalte 

 
32 Vgl. Basu/Broad/Hintz: „Introduction“, S. 1. 
33 Vgl. Nancy Jennings: „One Choice, Many Petals: Reading the Female Voice of Tris in the Divergent Series“, 

in: Tricia Clasen und Holly Hassel (Hrsg.): Gender(ed) Identities: Critical Rereadings of Gender in Children’s 

and Young Adult Literature, New York. NY und London 2017, S. 102–116, hier: S. 103. 
34 Rank: „Zum Beispiel die jugendliterarische Dystopie“, S. 9. 
35 Vgl. Balaka Basu: „What Faction Are You In? The Pleasure of Being Sorted in Veronica Roth’s Divergent“, in: 

dies., Katherine R. Broad und Carrie Hintz (Hrsg.): Contemporary Dystopian Fiction for Young Adults: Brave 

New Teenagers, New York, NY und London 2014, S. 19–34, hier: S. 24. 
36 Vgl. ebd. 
37 Vgl. Peterman/Skrlac Lo: „Female Protagonists in Popular YA Dystopia“, S. 319. 
38 Roth: Divergent, S. 442. 
39 Vgl. Miranda A. Green-Barteet: „‚I’m beginning to know who I am‘: The Rebellious Subjectivities of Katniss 

Everdeen and Tris Prior“, in: Sara Kay Day, dies. und Amy L. Montz (Hrsg.): Female Rebellion in Young Adult 

Dystopian Fiction, London 2016, S. 33–50, hier: S. 34–36. 



Formen einer dystopischen Biopolitik in Divergent – Insurgent – Allegiant 

239 

zweitranging ist.40 Trotzdem wird im Folgenden ein kurzer Blick auf die Beziehung zwischen 

Tris und Tobias geworfen, da diese im Kontext der Diskussion von genetisch perfekten und 

genetisch defekten Menschen von besonderer Relevanz ist. Tris und Tobias scheinen zunächst 

durch ihre Gemeinsamkeit der Unbestimmtheit verbunden zu sein, doch stellt sich im letzten 

Roman heraus, dass Tobias eigentlich nicht unbestimmt ist, sondern genetisch defekt. In Folge 

dieser Erkenntnis erlebt Tobias eine Identitätskrise: „And even beyond that reasonable suspi-

cion, I have brewing inside me the desperate hope that I am not damaged, that I am worth more 

than the corrected genes I pass on to any children I might have.“41 Es ist jedoch Tris, die diese 

ethischen Fragen eindeutig zu beantworten weiß und mit Selbstsicherheit eine Differenzierung 

der Menschen aufgrund ihrer Gene ausschließt. 

„You’re the same person you were five minutes ago and four months ago and eighteen years ago! 

This doesn’t change anything about you. […] These people tell you there’s something wrong with 

your genes, and you just believe it?“42 

Diese Hürde durch die unterschiedliche Veranlagung und damit Wertung der beiden Partner*in-

nen wird zur Schwierigkeit innerhalb der Beziehung und führt zu einer Distanzierung der bei-

den. Die beiden unterschiedlichen Blickwinkel auf die Frage des korrekten und inkorrekten 

Genmaterials werden auch in der literarischen Umsetzung deutlich, da nur der letzte Roman 

abwechselnd aus der Sicht von Tris und Tobias geschildert wird und somit tiefere Einblicke in 

ihrer beider Gefühls- und Gedankenwelt gibt. 

Tris Prior erscheint somit, auch besonders im Vergleich zu ihrem Partner Tobias, als ideal-

typische Heldin mit perfekten Eigenschaften und Ansichten. Auch wenn sie eindeutig Fehler 

begeht, werden diese im Hinblick auf die großen Ziele, die sie verfolgt, und die mutigen Taten, 

die sie begeht, relativiert. Ein Beispiel für diesen Aspekt zeigt sich darin, dass Tris zur Verfol-

gung ihrer Ziele durchaus bereit ist andere Menschen zu verletzen oder sogar zu töten. Dies 

wird besonders deutlich, wenn sie am Ende des ersten Romans versucht Jeanine Matthews auf-

zuhalten. 

„Where are the computers that control the simulation, Peter?“ „You won’t shoot me.“ „People tend 

to overestimate my character“, I say quietly. „They think that because I’m small, or a girl, or a Stiff, 

I can’t possibly be cruel. But they’re wrong.“ I shift the gun three inches to the left and fire at his 

arm. […] My father takes off his long-sleeved shirt. He wears a gray T-shirt beneath it. He crouches 

next to Peter and loops the fabric around his arm, tying it tightly. As he presses the fabric to the 

blood running down Peter’s arm, he looks up at me and says, „Was it really necessary to shoot him?“ 

I don’t answer. „Sometimes pain is for the greater good“, says Marcus calmly.43 

Tris scheint jedoch durchgehend natürlich und selbstverständlich zu handeln. Es wird die Wir-

kung erzeugt, dass sie sich natürlicherweise moralisch richtig verhält und gute Entscheidungen 

trifft.44 Besonders deutlich wird diese (vermeintliche) moralische Überlegenheit in Tris’ Opfer-

bereitschaft. Zum Ende des ersten Romans entscheidet sie sich dazu eher selbst zu sterben, 

anstatt ihren Partner Tobias zu töten. 

 
40 Vgl. Basu/Broad/Hintz: „Introduction“, S. 8; Cothran/Prickett: „Divergent Complexity“, S. 28. 
41 Roth: Allegiant, S. 236. 
42 Ebd., S. 177. 
43 Roth: Divergent, S. 463–465. 
44 Vgl. Peterman/Skrlac Lo: „Female Protagonists in Popular YA Dystopia“, S. 304. 



Miriam Köller 

240 

I can’t kill him. I am not sure if I love him; not sure if that’s why. But I am sure of what he would 

do if our positions were reversed. I am sure that nothing is worth killing him for. […] But I just 

know, I know what the right thing to do is. [Herv. i. O.]45 

Durch die Formulierung und Hervorhebung im Roman wirkt es, als scheint ihr fast eingegeben 

zu sein, was „das Richtige“ wäre. Letztlich kann sie Tobias jedoch aus der Simulation befreien 

und auf diese Art ihrer beider Leben retten. Auch zum Ende der gesamten Romanreihe ent-

scheidet sie sich, entgegen des ursprünglichen Plans, den Platz ihres Bruders einzunehmen und 

zu versuchen das Amt für genetisches Sozialwesen aufzuhalten. Zwar ist sie erfolgreich und 

rettet so nicht nur ihrem Bruder das Leben, sondern bewahrt auch die gesamte Stadt vor der 

Löschung ihrer Erinnerungen, wird jedoch selbst erschossen und stirbt daher einen Opfertod, 

welcher im Roman folgendermaßen beschrieben und auch bewertet wird. 

There are so many ways to be brave in this world. Sometimes bravery involves laying down your 

life for something bigger than yourself, or for someone else. Sometimes it involves giving up eve-

rything you have ever known, or everyone you have ever loved, for the sake of something greater.46 

Diese offensichtliche und vermeintlich natürliche moralische Überlegenheit ist jedoch kritisch 

zu hinterfragen. Da Tris selbst unbestimmt, also genetisch perfekt ist, bestätigt sie mit ihrem 

moralisch richtigen Verhalten eigentlich die These, dass genetisch perfekte Menschen auch 

gute oder sogar bessere Menschen im Sinne der Moral sind. Bei ihrem Partner Tobias hingegen 

erwächst aus seinen Selbstzweifeln aufgrund seines genetischen Defekts auch zweifelhaftes, 

wenn nicht gar als schlecht zu bezeichnendes Verhalten mit teilweise gravierenden Konsequen-

zen. So scheint er einer Gruppe von genetisch defekten Widerstandskämpfern nahezu blind zu 

vertrauen und beteiligt sich trotz Tris’ Misstrauen an einer Aktion gegen das Amt. Er wird 

jedoch nicht in die wahren Absichten der Gruppe eingeweiht und unterstützt daher unwissend 

einen Anschlag, bei dem auch ein Freund von ihnen, Uriah, schwer verletzt wird. Im Anschluss 

wird Tobias von Reue und noch größeren Selbstzweifeln geplagt. 

I wanted to believe they were all wrong about me, that I was not limited by my genes, that I was no 

more damaged than any other person. But how can that be true, when my actions landed Uriah in 

the hospital, when Tris can’t even look me in the eye, when so many people died?47 

Damit knüpft der Roman an den bereits lange bestehenden und breit diskutierten Diskurs um 

eine Verbindung von Genetik und Moral an und eröffnet somit auch eine bioethische Perspek-

tive. Jedoch bleibt zu diskutieren, ob der Roman mit der Klassifizierung in genetisch perfekte 

und genetisch defekte Menschen tatsächlich bricht. Auf der inhaltlichen Ebene, besonders in 

Tris’ Aussagen, wird es zwar deutlich verurteilt, doch in der Figurengestaltung scheint es sich, 

wie die Analyse gezeigt hat, teilweise sogar zu bestätigen. 

V Vermitteltes Gesellschaftsbild 

Durch die bereits dargestellten Figurenkonstellationen erscheint es offensichtlich, dass in dieser 

Romanreihe die Protagonist*innen, allen voran Tris, als Sympathieträger*innen fungieren. 

Dadurch wird ermöglicht, dass die Ansichten und Meinungen, die sie vertritt, auch direkt an 

die Leser*innenschaft transportiert werden. Dies betrifft zum Beispiel auch ihre Einstellung zur 

 
45 Roth: Divergent, S. 475. 
46 Roth: Allegiant, S. 509. 
47 Roth: Allegiant, S. 304. 



Formen einer dystopischen Biopolitik in Divergent – Insurgent – Allegiant 

241 

Gesellschaft und zum jeweils dahinterstehenden Gesellschaftssystem. Im Verlauf der Roman-

reihe werden einige Gesellschaftssysteme vorgestellt: zunächst das friedliche aber strikte Sys-

tem der Fraktionen, gefolgt von der gewaltsamen Stürzung dessen zu Gunsten von nur einer 

Fraktion, gefolgt von der Aufhebung aller Fraktionen durch die Fraktionslosen und schließlich 

die Gesellschaft der genetisch perfekten und genetisch defekten Menschen unter der Leitung 

des Amts für genetisches Sozialwesen. Bei der Betrachtung all dieser Gesellschaftsentwürfe 

wird augenscheinlich, dass häufig ein Konflikt zwischen dem Individuum und der Gesellschaft 

entsteht. So lässt sich in keinem der Entwürfe eine Balance zwischen der Ausbildung einer 

individuellen sowie selbstbestimmten Identität und einer sozialen Harmonie herstellen.48 Hier 

lässt sich erneut an Foucaults Modell der Biopolitik anknüpfen, da er beschreibt, dass sich Bi-

opolitik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zu einer Machttechnologie entwickelt hat, 

„die sich nicht auf den Körper der Individuen, sondern auf den kollektiven Körper einer Bevöl-

kerung richtet.“49 

Im Kontext dieser Überlegung ist es von besonderer Bedeutung, den Blick auf die vorge-

nommenen Klassifizierungen zu richten. Zwar kämpfen Tris und ihre Freund*innen durchweg 

für ein selbstbestimmtes Leben und die freie Entfaltung des Individuums, doch scheint ihnen 

dies lange Zeit nicht zu gelingen. Auch wenn sie ein totalitäres System überwunden haben und 

auf Veränderungen hoffen, werden diese kaum oder nur zum Schein umgesetzt. Die Romane 

basieren daher eher auf Reformen als auf Revolutionen.50 Bis zur abschließenden Auflösung 

bleibt die Klassifizierung in der Romanreihe bestehen, jedoch unter immer anderen Bezeich-

nungen. Die Unbestimmten werden als genetisch perfekt klassifiziert und somit wiederum von 

den genetisch Defekten differenziert. Die Bewertung von anderen und der Ausschluss ver-

meintlich schlechterer Menschen aus der Gesellschaft bestehen daher fort. Es verändern sich 

nur die Merkmale der Klassifizierung und die Bedingungen, unter welchen sie in der Gesell-

schaft leben. Diese Rhetorik der wechselnden Bezeichnungen führt auch nicht dazu, dass ein 

Zusammenbruch der Klassifizierung und Kategorisierung gegenüber den Leser*innen verdeut-

licht, von ihnen nachvollzogen oder gefördert wird.51 Es stellt sich daher die Frage, ob die Ro-

manreihe tatsächlich als Warnung vor einer Gesellschaft der Klassifizierung fungiert und ob 

dieser Eindruck bei den jugendlichen Leser*innen auch entsteht. 

VI Fazit und Ausblick 

Zum Abschluss dieses Beitrags wird ein Fazit zur Analyse der Romanreihe Divergent gezogen 

und ein kurzer Ausblick auf die Potenziale von dystopischer Jugendliteratur gegeben. Die Ana-

lyse der biopolitischen Inhalte der Romanreihe hat aufgezeigt, welche extremen und asymmet-

rischen Machtverhältnisse entstehen können und wie sehr diese durch einen Missbrauch von 

Biopolitik gefördert werden können. Besonders deutlich ist dies bei der Untersuchung des ver-

mittelten Gesellschaftsbildes geworden, wobei die Relevanz der Bezeichnung von sozialen 

Strukturen herausgestellt wurde. Dystopische Texte ermöglichen daher das Bewusstsein für 

Machtasymmetrien zu schärfen.52 Auch wenn zu Beginn des Experiments in Divergent eine 

 
48 Vgl. Basu/Broad/Hintz: „Introduction“, S. 3–4. 
49 Lemke: Biopolitik zur Einführung, S. 13–14. 
50 Basu: „What Faction Are You In?“, S. 29. 
51 Vgl. ebd., S. 27. 
52 Vgl. Peterman/Skrlac Lo: „Female Protagonists in Popular YA Dystopia“, S. 307. 



Miriam Köller 

242 

vermeintlich positive Motivation, nämlich die Verbesserung der Menschheit, gestanden hat, 

war die Umsetzung und Durchsetzung der damit verbundenen Maßnahmen ethisch sehr frag-

würdig. Auch wenn in dystopischer Literatur meist durchgehend offensichtlich ist, dass Ext-

reme durchgespielt werden, die für unsere Realität (noch) nicht möglich oder nicht erwartbar 

sind, helfen dystopische Texte auf die ethischen Gefahren von Biopolitik hinzuweisen. Die 

Analyse der Zeit- und Raumstrukturen im Hinblick auf genretypische und romanspezifische 

Chronotopoi hat den Experimentalcharakter der dystopischen Literatur und auch den der unter-

suchten Romanreihe im besonderen Maße herausgestellt und daher verdeutlicht, inwiefern hier 

von einem Aushandlungs- und Reflexionsraum gesprochen werden kann. Die dystopische Li-

teratur geht elementaren Fragen nach Freiheit, Selbstbestimmung, Identität, drohenden Kata-

strophen und den fragilen Grenzen von Technologie und Selbst nach.53 Auch Veronica Roth 

hat in all ihren Romanen die Frage aufgeworfen, was es bedeutet, Mensch zu sein und moralisch 

zu handeln.54 Die konkrete und persönliche Auseinandersetzung der Figuren mit aktuellen Fra-

gen der Biopolitik und der Bioethik sowie deren Auswirkungen auf Individuum und Gesell-

schaft ermöglicht aufgrund des hohen Identifikationspotenzials, die (jugendlichen) Leser*innen 

an solche Frage- und Problemstellungen heranzuführen und sie für Biopolitik im Alltag zu sen-

sibilisieren. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Bachtin, Michail M.: Chronotopos, Frankfurt am Main 2017. 

Basu, Balaka, Katherine R. Broad und Carrie Hintz: „Introduction“, in: dies. (Hrsg.): Contem-

porary Dystopian Fiction for Young Adults: Brave New Teenagers, New York, NY und Lon-

don 2014, S. 1–18. 

Basu, Balaka: „What Faction Are You In? The Pleasure of Being Sorted in Veronica Roth’s 

Divergent“, in: dies., Katherine R. Broad und Carrie Hintz (Hrsg.): Contemporary Dystopian 

Fiction for Young Adults: Brave New Teenagers, New York, NY und London 2014, S. 19–

34. 

Burgos Mascarell, Andrea: „Dystopian Fiction in English: A Corpus-Driven Analysis of Es-

teem in Veronica Roth’s Divergent Trilogy“, in: Cuadernos de Investigación Filológica, Jg. 

48 (2020), H. 1, S. 15–36. 

Cothran, Casey und Robert Prickett: „Divergent Complexity: Veronica Roth and the New Dys-

topian Heroine“, in: Signal Journal, Jg. 37 (2013/2014), H. 1, S. 26–29. 

Folkers, Andreas und Thomas Lemke: Biopolitik: Ein Reader, Berlin 2014. 

Green-Barteet, Miranda A.: „‚I’m beginning to know who I am‘: The Rebellious Subjectivities 

of Katniss Everdeen and Tris Prior“, in: Sara Kay Day, dies. und Amy L. Montz (Hrsg.): 

Female Rebellion in Young Adult Dystopian Fiction, London 2016, S. 33–50. 

Jennings, Nancy: „One Choice, Many Petals: Reading the Female Voice of Tris in the Diver-

gent Series“, in: Tricia Clasen und Holly Hassel (Hrsg.): Gender(ed) Identities: Critical Re-

readings of Gender in Children’s and Young Adult Literature, New York, NY und London: 

2017, S. 102–116. 

 
53 Vgl. Basu/Broad/Hintz: „Introduction“, S. 1. 
54 Vgl. Cothran/Prickett: „Divergent Complexity“, S. 28. 



Formen einer dystopischen Biopolitik in Divergent – Insurgent – Allegiant 

243 

Lemke, Thomas: Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2013. 

Peterman, Nora und Rachel Skrlac Lo: „Female Protagonists in Popular YA Dystopia: A new 

Type of Role Model or just Business as Usual?“, in: Review of Education, Pedagogy, and 

Cultural Studies, Jg. 44 (2022), H. 4, S. 301–327. 

Rank, Bernhard: „Zum Beispiel die jugendliterarische Dystopie: Über die Notwendigkeit eines 

Perspektivenwechsels bei der Analyse eines aktuell erfolgreichen Genres“, in: Leseräume: 

Zeitschrift für Literalität in Schule und Forschung, Jg. 1 (2014), H. 1, S. 1–11. 

Roszak, Suzanne: „Coming of Age in a Divided City: Cultural Hybridity and Ethnic Injustice 

in Sandra Cisneros and Veronica Roth“, in: Children’s Literature, Jg. 44 (2016), H. 1, S. 

61–77. 

Roth, Veronica: Allegiant: One Choice will Define You, New York, NY 2013. 

Roth, Veronica: Divergent: One Choice can Transform You, New York, NY 2011. 

Roth, Veronica: Insurgent: One Choice can Destroy You, New York, NY 2012. 

 





 

 

Teil VI: 

(Auto-)Biographische Perspektiven der Biopolitik 

 





 

247 

EMMANUEL BREITE (Karlsruhe/Heidelberg) 

Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psy-

chiatrie als Themen im literarischen Schreiben von Benjamin Maack 

Laut dem Barmer Arztreport 2018 leiden immer mehr junge Erwachsene unter psychischen 

Erkrankungen wie Depressionen, Angststörungen oder Panikattacken. Allein zwischen den Jah-

ren 2005 bis 2016 ist der Anteil der psychisch erkrankten 18- bis 25-Jährigen um 38 Prozent 

und darunter bei Depressionen um 76 Prozent gestiegen.1 Es ist davon auszugehen, dass es 

künftig noch deutlich mehr psychisch kranke junge Menschen geben wird. Der britische Kul-

turwissenschaftler Mark Fisher warnt indes vor einer Privatisierung psychischer Krankheiten: 

Man behandelt psychische Krankheiten, als würden sie lediglich durch ein chemisches Ungleichge-

wicht im neuronalen System des Individuums und/oder durch ihren familiären Hintergrund verur-

sacht. So werden psychische Probleme privatisiert und jegliche Frage nach einer gesellschaftlichen, 

systemischen Ursache ausgeschlossen.2 

Eben genau dieser Frage widmen sich die britischen Psychologen Thomas Curran und Andrew 

Hill in ihrer 2017 veröffentlichten Studie.3 Den Autoren zufolge führt ständiger Leistungsdruck 

dazu, dass immer mehr junge Menschen unter Angststörungen leiden. Die treibende Kraft hin-

ter dieser Entwicklung ist der Neoliberalismus.4 In einem Artikel des US-amerikanischen JA-

COBIN-Magazins, der sich auf die Studie von Curran und Hill stützt, heißt es dazu: 

Die neoliberale Ideologie fördert Konkurrenzkampf, ist hinderlich für Kooperation, steht für Ehrgeiz 

und verknüpft Selbstwert mit beruflichen Erfolgen. Es überrascht nicht, dass sich die Menschen in 

 
1 Vgl. [o. V.]: „BARMER Arztreport 2018: Rund eine halbe Million Studenten psychisch krank“, in: BARMER, 

https://www.barmer.de/presse/infothek/studien-und-reporte/arztreporte/arztreport2018-307786, zuletzt aufgeru-

fen am 11.03.2022. 
2 Mark Fisher: Kapitalistischer Realismus ohne Alternative? Eine Flugschrift, Hamburg 2017, S. 30. 
3 Vgl. Thomas Curran und Andrew P. Hill: „Perfectionism Is Increasing Over Time: A Meta-Analysis of Birth 

Cohort Differences From 1989 to 2016“, in: Psychological Bulletin, Jg. 145 (2019), H. 4, S. 410–429. 
4 Zweifelsohne kann die Depression als eine Epochenkrankheit der Gegenwart bezeichnet werden. Ein immer 

prominenter werdender Depressionsdiskurs lässt sich seit gut 20 Jahren beobachten. Ein Schlüsseltext bildet in 

diesem Zusammenhang die soziologische Studie Das erschöpfte Selbst: Depression und Gesellschaft in der Ge-

genwart (1999) von Alain Ehrenberg. Die grundlegende These dieser Schrift lautet, dass das Subjekt in der neoli-

beralen Arbeitswelt erschöpft ist, weil es gefordert ist, sich ständig hervorzubringen, zu vermarkten und zu opti-

mieren. Dieser Befund wurde seitdem immer wieder aufgegriffen und variiert, z. B. von Ulrich Bröckling (Das 

unternehmerische Selbst: Soziologie einer Subjektivierungsform, 2007), Sighard Neckel (zusammen mit Greta 

Wagner (Hrsg.): Leistung und Erschöpfung: Burnout in der Wettbewerbsgesellschaft, 2013) oder auch Andreas 

Reckwitz (Die Gesellschaft der Singularitäten: Zum Strukturwandel der Moderne, 2017). Die Corona-Pandemie 

hat zur ‚Mainstream-Fähigkeit‘ der Depression entscheidend beigetragen: Ansonsten ‚gesunde‘ Menschen mach-

ten auf einmal depressionsähnliche Erfahrungen (die Erfahrung von Stillstand, Stagnation, Inaktivität, Perspektiv-

losigkeit usw.). Es gilt zu untersuchen, wie sich der Depressionsdiskurs dadurch verändern wird. Zumindest für 

einen bestimmten Zeitraum sind die Depression und depressionsähnliche Zustände zum ‚Normalfall‘ geworden, 

wodurch die Krankheit ihre radikale Dysfunktionalität verloren hat. Es ist daher von einer Öffnung und Ausdiffe-

renzierung des Depressionsdiskurses auszugehen. 



Emmanuel Breite 

248 

Gesellschaften mit diesen Wertvorstellungen hart beurteilen und dass sie Angst davor haben, dass 

andere über sie urteilen könnten.5 

Der gesellschaftlich vorgegebene Perfektionismus führt zu sozialer Entfremdung, neurotischer 

Selbstüberprüfung und Gefühlen der Scham und Wertlosigkeit. Hinzu kommt die Angst vor 

negativer sozialer Bewertung in Verbindung mit einer starken Fokussierung auf eigene Schwä-

chen und einer gestiegenen Sensibilität gegenüber Kritik und Misserfolgen. Perfektionismus 

korreliert Curran und Hall zufolge stark mit Ängsten, Essstörungen, Depressionen und Sui-

zidgedanken.6 

Unter den Bedingungen neoliberaler Meritokratie sind die Menschen ununterbrochen gefor-

dert, sich selbst zu vermarkten, sich leistungsstark zu zeigen und ihre Position im Wettbewerb 

zu verbessern. Ins Zentrum des modernen Lebens rückt die Notwendigkeit, sich permanent zu 

thematisieren, zu optimieren und darzustellen.7 Die virtuellen sozialen Netzwerke sind in die-

sem Kontext als bedeutsame Formen der modernen Selbsttechnologie8 zu verstehen, in denen 

das kulturelle Begehren nach Authentizität und der Zwang zur Selbstdarstellung und Selbstver-

wirklichung einen Ausdruck finden. 

Die Frage nach dem Selbst oder genauer: die Frage, wie man zu diesem Selbst gelangt, stellt 

sich vor dem skizzierten Hintergrund auf mehrfache Weise. Das neoliberale Subjekt ist um eine 

ständige Sichtbarmachung des eigenen Selbst bemüht, das depressive Subjekt scheitert an die-

sem Imperativ und hat den Bezug zum eigenen Selbst verloren und das Subjekt der Psychiatrie 

versucht mithilfe von Expert*innen das entfremdete Selbst (wieder) zu erlangen. Innerhalb die-

ses Problemfeldes bewegt sich der vorliegende Beitrag. Am Beispiel des Schriftstellers 

 
5 Vgl. Meagan Day: „Der Neoliberalismus untergräbt unser Selbstwertgefühl“, in: JACOBIN Magazin, https:// 

jacobin.de/artikel/der-neoliberalismus-untergraebt-unser-selbstwertgefuehl-perfektionismus-depression- 

angststoerung-thomas-curran-andrew-hill/, zuletzt aufgerufen am 11.03.2022. 
6 Vgl. ebd. 
7 Vgl. Patrick Schreiner: Warum Menschen sowas mitmachen: Achtzehn Sichtweisen auf das Leben im Neolibera-

lismus, Köln 2019, S. 17. 
8 Der Begriff der Selbsttechnologie wird hier im Anschluss an Michel Foucault verwendet. In den späten 1970er-

Jahren wendet sich Foucault ab von der Analyse der Machtverhältnisse in der Neuzeit und hin zum griechisch-

römischen Altertum und der in der Antike entwickelten „Ästhetik der Existenz“. Im zweiten und dritten Band 

seiner Geschichte der Sexualität – L’usage des plaisirs (dt. Der Gebrauch der Lüste, 1986) und Le souci de soi 

(dt. Die Sorge um sich, 1986) – befasst sich Foucault mit dem klassischen Begriff der Selbstsorge. In der Antike 

geht es darum, sein Leben zum Gegenstand einer Art von Wissen, einer techne, einer Kunst zu machen. Man 

selbst, das eigene Leben, die eigene Existenz wird zum Kunstwerk. Foucault grenzt die griechische Beschäftigung 

mit dem Selbst (Selbstkultur) jedoch deutlich von gegenwärtigen Formen der Selbstversessenheit (Selbstkult) ab. 

Zweifellos wurden aber viele Elemente der antiken Selbstkultur von zeitgenössischen Formen der Selbsttechnolo-

gie integriert, verschoben und weiterentwickelt. Alte Techniken und Übungen der Selbstbeherrschung wie das 

Verfassen von Notizbüchern hatten die Formierung des Selbst zum Gegenstand: „Drittens scheint mir bemerkens-

wert, daß diese neuen Instrumente sofort für die Konstitution einer permanenten Selbstbeziehung verwendet wur-

den; man muß sich selber führen wie ein Regierender die Regierten führt, der Chef eines Unternehmens sein Un-

ternehmen, ein Haushaltsvorstand seinen Haushalt.“ (Michel Foucault: „Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick 

über laufende Arbeiten“, in: Hubert L. Dreyfus und Paul Rabinow: Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus 

und Hermeneutik, Weinheim 1994, S. 265–292, hier: S. 284.) Was Foucault hier über die Funktion der antiken 

Notizbücher (hypomnemata) sagt, lässt sich problemlos auf moderne Formen der Selbsttechnologie wie den virtu-

ellen sozialen Netzwerken übertragen. Auch diese dienen dem Zweck der Selbstkonstitution (im Sinne der neoli-

beralen Trias von Selbstthematisierung, Selbstoptimierung und Selbstdarstellung). Im Unterschied zur antiken 

Selbstkultur ermöglichen jene Praktiken allerdings keine größere moralische Unabhängigkeit, sondern machen das 

Individuum in stärkerem Maße abhängig von den Erwartungen des Marktes und der Gesellschaft. 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

249 

Benjamin Maack soll der Frage nachgegangen werden, wie die Depression und die Erfahrung 

von Selbstverlust in einem Werk der Gegenwartsliteratur zur Sprache kommen.9 

Im Gegenzug soll in einem zweiten Schritt untersucht werden, wie die Institution der psy-

chiatrischen Klinik mit ihren Subjektivierungs- und Objektivierungsmechanismen im Text von 

Benjamin Maack dargestellt wird. Im Anschluss an Michel Foucault werden sowohl das litera-

rische Schreiben als auch die psychiatrische Untersuchung als Geständnistechniken gedeutet. 

Die Entstehung der Literatur im modernen Sinne des Wortes wird in Beziehung gesetzt zu der 

Vervielfältigung und Ausbreitung der Geständnistechnologie im modernen abendländischen 

Staat. In diesem Beziehungsgeflecht, das es an späterer Stelle nachzuzeichnen gilt, nimmt das 

literarische Geständnis jedoch eine Sonderstellung ein und weicht von anderen Geständnistech-

niken ab. 

I Über Depression sprechen und schreiben 

Vom 28. bis zum 30. April 2021 veranstaltete das Literaturforum im Berliner Brecht-Haus ein 

Symposium zum Thema Mental Health und Literatur. Zu den Programmpunkten zählte u. a. 

eine Diskussion zwischen den drei Autor*innen Benjamin Maack (u. a. Wenn das noch geht, 

kann es nicht so schlimm sein, 2020), Jana Seelig (Minusgefühle. Mein Leben zwischen Hell 

und Dunkel, 2020) und Kathrin Weßling (u. a. Super, und dir?, 2020), moderiert wurde das 

Gespräch vom Journalisten Jens Uthoff. Aufgrund pandemiebedingter Umstände fand die Ver-

anstaltung digital statt, der Live-Stream wurde in Bild und Ton aufgezeichnet und ist in der 

Mediathek des Literaturforums online abrufbar. 

Im Zentrum der Diskussion stand die Frage nach dem Sprechen und Schreiben über Depression. 

Im Folgenden soll das Gespräch zwischen den drei Autor*innen im Hinblick auf zwei Frage-

stellungen untersucht werden: Wie gestaltet sich das Verhältnis von Sprache und Depression 

im Allgemeinen und das zwischen Literatur und Depression im Besonderen?  

Der Frage nach dem Verhältnis von Sprache und Depression soll eine These vorangestellt 

werden, die die Form einer Paradoxie aufweist: Die Depression muss erzählt werden, weil sie 

nicht erzählt werden kann. Der Versuch, die Depression in Worte zu fassen, erfolgt in der Regel 

mit dem Ziel, sie anderen, nicht-betroffenen Menschen verständlich zu machen. Dieser Versuch 

scheitert zwangsläufig, weil die Depression nicht erklärbar ist, wie Kathrin Weßling deutlich 

macht: 

Weßling: „Also kann ich auch für mich unterschreiben. Ähm, dass man eigentlich nur Worte dafür 

findet, um sie anderen Leuten zu erklären. Man selber / Also, ich finde sie nicht erklärbar und ich 

finde auch / Also ich hab vier Bücher geschrieben und in allen ging es um Leute, die depressiv sind 

 
9 Depressionsliteratur kann als eine Form der Autopathografie, d. h. als ein Schreiben über die eigene Krankheit 

bestimmt werden. Literarisch verarbeitet wurde die Depression inzwischen vielfältig. Beispiele: Sarah Kuttner: 

Mängelexemplar, 2009; Terézia Mora: Das Ungeheuer, 2015; Thomas Melle: Die Welt im Rücken, 2016; Till 

Raether: Bin ich schon depressiv, oder ist das noch das Leben?, 2021. Als Schlüsselwerk gilt das Depressionsmé-

moire Sturz in die Nacht: die Geschichte einer Depression (1991) von William Styron. Trotz der breiten öffentli-

chen Diskussion rund um das Thema Depression und der Fülle an Texten gibt es noch keine umfangreiche litera-

turwissenschaftliche Depressionsforschung. Dies scheint sich jedoch gegenwärtig zu ändern. In diesem Zusam-

menhang zu erwähnen ist der literaturwissenschaftliche Workshop Ästhetik des Depressiven in der Literatur der 

Moderne/Postmoderne, der unter der Leitung der beiden Literaturwissenschaftler Till Huber und Immanuel Nover 

am 1. und 2. Dezember in Oldenburg stattfand. Ein gleichnamiger Sammelband, der sich u. a. literaturgeschicht-

lichen Entwicklungen, Motiven und Bildern von Depression und autofiktionalen Erzählungen widmet, ist derzeit 

in Vorbereitung und laut Verlag zur Veröffentlichung im Juni 2023 vorgesehen. 



Emmanuel Breite 

250 

und, oder andere psychiatrische Erkrankungen haben, und, äh, ich bin immer noch nicht an dem 

Punkt, wo ich sage: Das ist jetzt genau das, was es beschreibt. Also, ich könnte tagelang Seiten 

vorlesen und wäre immer noch nicht an dem Punkt, wo das richtig zu beschreiben ist.“10 

Dieser Unmöglichkeit, das Unsagbare sagbar zu machen, steht zugleich die Notwendigkeit ge-

genüber, die Depression anderen Menschen begreifbar zu machen. Der sprachliche Umweg 

über rhetorische Figuren (Analogien, Metaphern, Symbole usw.) kann dann als der Versuch 

gedeutet werden, diesem Widerspruch zu begegnen: Das Sprechen kreist in einer infinitesima-

len Bewegung um die Unmöglichkeit, die passenden Worte zu finden. Diesen Erklärungsansatz 

entwickelt Jana Seelig im Gespräch: 

Seelig: „Also man ist ja auch, egal ob man schreibt oder spricht, twittert oder was auch immer macht, 

Insta-Stories macht, man ist ja irgendwie gezwungen, auch das anderen Menschen zu erklären. […] 

Aber wenn ich das versuche einer Person zu erklären, die das nicht kennt, und ich fange zum Beispiel 

an, mit ganz einfach die Symptome runterzurattern, dann sagt die Person so: Haja, dann bin ich aber 

auch depressiv, das ist ja jetzt / Also da kommt man ja auch drüber weg. Und dann ist man so 

gezwungen, das wieder und wieder zu beschreiben. Und eigentlich gibt es nichts, das es beschreiben 

kann, ähm, weil auch das wieder so individuell ist, […] dass es so schwierig ist, Worte dafür zu 

finden. Aber trotzdem habe ich das Gefühl, ich werde immer wieder gezwungen zu sagen, was es 

ist. Und, ähm, ja, da reingedrängt in diese Beschreibung, weil ‚Ich habe Depressionen‘ einfach noch 

nicht ausreicht, weil es noch so ein / Es ist so ungreifbar, dass man es zwanghaft versucht mit Me-

taphern.“11 

Das Sprechen über Depression ist somit ein unmögliches Sprechen; ein Sprechen, das immer 

schon von seinem eigenen Scheitern markiert ist; ein Sprechen, das sein Ziel verfehlen muss. 

Diese Unmöglichkeit höhlt die Sprache aus. Die Depression erzeugt in der betroffenen Person 

eine Leere – eine Leere, die auch die Sprache befällt. Gleichzeitig besteht aber auch der An-

spruch, über Depression in einer Form zu sprechen und zu schreiben, die der Krankheit als einer 

weitreichenden Erfahrung angemessen ist. In diesem Spannungsfeld bewegt sich das Sprechen 

über Depression: Es handelt sich um einen Aushandlungsprozess zwischen dem Individuellen 

und dem Allgemeinen, in dem um die passenden Worte gerungen wird; ein Aushandlungspro-

zess zwischen dem individuellen Erleben und dem gesellschaftlichen Bedürfnis, die Krankheit, 

ihre Ursachen und Auswirkungen zu verstehen. Der Versuch, die Depression einer breiten 

Masse verständlich zu machen, scheitert jedoch zwangsläufig, weil man über die Depression 

nicht als etwas Allgemeinem sprechen kann. 

Diese Problematik muss noch um einen weiteren wichtigen Gesichtspunkt ergänzt werden, 

auf den Benjamin Maack hinweist: Auch das Sprechen über Depression ist nicht frei von Macht; 

über Depression sprechen zu können, ist ein Privileg. Nicht jede*r verfügt über das notwendige 

soziale, ökonomische, kulturelle und symbolische Kapital, um über Depression sprechen zu 

können. 

Maack: „Eine Sprache zu haben, wo eben viele andere Leute keine Sprache haben oder möglicher-

weise auch nicht so privilegiert sind, so offen darüber reden zu können, weil das ist ja auch mal 

krass, wie unglaublich privilegiert bin ich. […] Und ich hab irgendwie das Gefühl, dass halt aus 

 
10 Benjamin Maack, Jana Seelig und Kathrin Weßling im Interview mit Jens Uthoff: „Schreiben über die eigene 

Psyche“, in: Literaturforum im Brecht-Haus, https://lfbrecht.de/mediathek/schreiben-ueber-die-eigene-psyche/, 

zuletzt aufgerufen am 11.03.2022, Min. 11:41–12:10 [inhaltlich-semantische Transkription E. B.]. 
11 Ebd., Min. 13:59–15:17. 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

251 

dieser privilegierten Situation heraus es irgendwie gut ist, auch noch vielleicht eine Sprache zu ha-

ben, die man mit anderen teilen kann.“12 

Aus dem Bewusstsein heraus, ein solches Privileg zu besitzen, fühlt sich Maack verpflichtet, 

anderen betroffenen Personen, die dieses Privileg eben nicht haben, eine Sprache zur Verfü-

gung zu stellen, und zwar über den Weg der Literatur. Dies wirft eine neue Frage auf: Wie 

spricht ‚die Literatur‘ über Depression? 

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, das literarische Schreiben über De-

pression zu kategorisieren und zu klassifizieren: Welche spezifischen Merkmale weist Literatur 

über Depression auf? Festzuhalten ist zunächst, dass dieser Art von Erzählen eine gewisse Ru-

helosigkeit zugeschrieben wird. Für die Erzeugung von Ruhelosigkeit stehen verschiedene li-

terarische Techniken zur Verfügung. Beispielsweise wird über den Wechsel von der ersten in 

die zweite Person bzw. über die direkte Ansprache der Leser*innen ein nervöses Stimmenge-

wirr erzeugt. Auch Techniken wie der stream of consciousness wecken bei Rezipient*innen 

den Eindruck eines atemlosen Erzählens. Dazu Seelig: 

Seelig: „Also, ähm, bei mir ist das auf alle Fälle so. […] Ich schreibe halt ohne Punkt und Komma. 

Und, ähm, das ist einfach so, wie ich denke. Also es ist sehr schwierig für mich, einen Satz anzu-

fangen und am Ende, dass der noch passt. […] Und das ist sehr bezeichnend für diese Gedanken-

schleife, die ich halt auch habe. Also die habe ich immer. Also die geht nie weg. In meinem Kopf 

ist immer alles in Bewegung und geht in zwanzigtausend verschiedene Ecken, wie meine Spra-

che.“13 

Für Maack ist diese Erzählweise ein Versuch, der Krankheit eine Stimme zu verleihen. Er sieht 

die bedeutsame Leistung der Literatur darin, die Depression erzählbar und sie damit anderen 

Menschen zugänglich zu machen: 

Maack: „Ich, äh, erlebe halt, dass es eben in dieser Sprachlosigkeit oder auch in diesem Fehlen von 

Begriffen wie, äh, psychologische, psychische Erkrankung, Depression und so weiter, da gibt es 

eine große Leere, eben auch eine Leere, in der Leute sich verlieren können. […] Ähm, ein lieber 

Kollege von mir hat mein Buch einem Onkel geschickt, äh, der auf dem Dorf wohnt, und der gilt 

halt so als faul, der liegt halt zu viel im Bett, so. Und dann hat er irgendwie die ersten dreißig, vierzig, 

fünfzig Seiten gelesen und hat gesagt: Ja, bei ihm ist es jeden scheiß Tag so. Und der hat halt eine 

Depression, aber es gibt kein Wort dafür, für Depression. Und stellt euch eine Welt vor, in der es 

irgendwie kein Wort gibt für gebrochene Knochen und die Leute laufen dann einfach so rum und, 

äh, ziehen ihre, unter großen Schmerzen ihre schlackernden Gliedmaßen hinter sich her. Ähm, es ist 

halt eine / Also wirklich, ich glaube, da muss man halt hinkommen, dass eben diese Leute Worte 

dafür finden. Ich weiß nicht, ob es bei euch auch so ist, Jana und Kathrin, ich bekomme oft Nach-

richten, dass, äh, sie, dass Leute sich bedanken und sagen: Hey, ähm, cool, dass du dafür Worte 

gefunden hast, ich hab das eben nicht.“14 

Im Fall von Maack ist also nicht das empirische, autobiographische Ich der Protagonist der 

Erzählung, sondern vielmehr die Depression selbst. Indem sie personifiziert wird, wird der 

Krankheit eine gewisse Autonomie zugesprochen: Maack bezeichnet die Depression als eine 

„Erzählwahrheit“, die „eigene Regeln für das Schreiben“ einfordert. Diesem Wahrheitsprinzip 

fühlt sich Maack als Autor verpflichtet. Mit anderen Worten: Die Depression erfährt hier 

 
12 Ebd., Min. 01:17:35–01:18:41. 
13 Ebd., Min. 34:20–35:29. 
14 Ebd., Min. 01:16:10–01:17:26. 



Emmanuel Breite 

252 

gewissermaßen eine Transzendierung, während sich Maack selbst lediglich auf die Stufe eines 

ausführenden Organs stellt, das sozusagen einer höheren Gewalt untersteht. 

Maack: „Also meine Frau hat sich ein bisschen beschwert, dass sie findet, sie ist nicht gut genug 

oder freundlich genug beschrieben. Ich sage, das war gar nicht ich, das war die Depression. Ich 

würde sagen, dass der Protagonist der, des Buches eigentlich die Depression ist. […] Ich habe ver-

sucht irgendwie, eigene Regeln für das Schreiben zu entwickeln, was echt, äh, anstrengend war. 

Also ich habe das Buch in dreieinhalb Monaten, glaube ich, geschrieben, und dann ungefähr ein 

halbes Jahr überarbeitet, versucht eben, dem Ganzen eine eigene Konsistenz, eben diese Konsistenz 

der Depression zu geben und diese Erzählwahrheit der Depression.“15 

Maacks Äußerungen legen die These nahe, dass das literarische Schreiben eine Selbstentfrem-

dung zur Folge hat. Im Prozess des Schreibens entäußert sich das Subjekt seines Selbst. Das 

Ich verschiebt sich in den Text und erfährt darüber eine Entzweiung: Das Ich ist gespalten in 

das depressive Ich im Text und das empirische Ich außerhalb des Textes. Auch Seelig schildert 

das literarische Schreiben als einen Prozess der Entäußerung: 

Seelig: „Ich kann das, äh, sehr gut so unterschreiben, dass es halt, äh / Weil ich lese heute mein 

Buch, und auch wenn ich daraus vorlese, ich lese das und denke mir so: Alter, diese Person, die 

dieses Buch geschrieben hat, die ist ein richtiges Arschloch, warum ist die eigentlich so ein Arsch-

loch. Und, ähm, das ist so, ich erkenne mich nur, also ich erkenne mich da zum Teil drin und beson-

ders, wenn ich eine depressive Episode habe, dann erkenne ich mich voll in meinem Buch. Und in 

anderen Phasen aber gucke ich von außen drauf und denke mir so: Wer ist das denn? Was hat diese 

Person sich denn, was sind das denn für Gedanken? Aber ich habe gleich am Anfang von meinem 

Buch eben auch etwas, so einen Satz rein schreiben lassen, so von wegen, dass das halt auch, also 

teilweise, was da drinsteht, ist halt nicht meine Meinung. Das sind Sätze, die sind aus mir rausge-

kommen, die, das sehe ich komplett anders, und trotzdem kann ich nichts dagegen machen, in die-

sem Moment so zu denken.“16 

Die Äußerungen von Maack und Seelig führen zu einer Kategorisierung von Depressionslite-

ratur, die zwei Formen von Erzählungen unterscheidet.17 Zum einen gibt es Texte, die dem 

narrativen Muster oder Typus der Heldengeschichte zugeordnet werden können: Im Zentrum 

dieser Erzählungen steht der Depressive als Held, dem es gelingt, die Krankheit zu besiegen. 

Diese Art von Depressionsliteratur folgt einer klaren, geordneten Erzählstruktur und orientiert 

sich zumeist an einer dreiteiligen Dramaturgie. Doch gerade auf diese Weise verfehlen die 

Texte ihren Gegenstand, denn im Zentrum dieser Erzählungen steht das stabile Ich bzw. das 

wiederhergestellte Ich, aber nicht die Depression, die diese Stabilität in Frage stellt; Protagonist 

der Erzählung ist das geheilte Ich und nicht die Depression. Demgegenüber gibt es Texte, in 

deren Mittelpunkt die Depression steht und in denen das Subjekt aufgelöst ist. Die Depression 

sprengt die Kategorien von Raum und Zeit, ihr amorphes Wesen verlangt ein ruheloses Erzäh-

len und den Verzicht auf eine geordnete Erzählstruktur.18 

 
15 Ebd., Min. 36:24–37:36. 
16 Ebd., Min. 37:37–38:30. 
17 Vgl. hierzu weiterführend Miriam Zeh: „Depression in der Literatur. Das erschöpfte, handlungsunfähige Selbst“, 

in: Deutschlandfunk, https://www.deutschlandfunk.de/depression-in-der-literatur-das-erschoepfte-100.html, zu-

letzt aufgerufen am 18.07.2022. In ihrem Artikel für den Deutschlandfunk zeigt die Literaturkritikerin Miriam Zeh 

an verschiedenen Beispielen, wie die Krankheit Depression in der Gegenwartsliteratur verarbeitet wird. In diesem 

Zusammenhang kommt sie auch auf verschiedene Erzählmuster zu sprechen.  
18 Die These besagt, dass bestimmte Depressionsnarrative, entsprechende Rezeptionsmuster und ästhetische Er-

wartungshaltungen existieren. Die dominierende und etablierte erzählerische Form bildet zweifelsohne das Heils-

narrativ. Der Krankheitsverlauf beginnt zunächst schleichend, bevor es zu einer Schlüsselszene der Depression 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

253 

Maack: „Ich glaube, es gibt so eine gewisse Art von Depressionsliteratur, die erzählt in der, im 

Rückblick. Also, die tut halt so, als gäbe es halt den Anfang, die Mitte und das Ende. […] Und, ich 

glaube, dass das aber eigentlich keine Erzählungen über Depressionen sind, sondern so Heldenge-

schichten über sich selbst, wie man den Drachen besiegt hat. Aber die Depression ist eben kein 

Drache, den man besiegen kann, so, sondern die ist halt einfach da und wenn die da ist, dann ist die 

grenzenlos und bodenlos und insgesamt eine Frechheit.“19 

Literatur über Depression entfaltet das bereits oben formulierte Paradox: Die Depression muss 

erzählt werden, weil sie nicht erzählt werden kann. Der literarische Ausdruck macht die De-

pression erzählbar, indem die Depression selbst zum Sprechen gebracht wird. Doch die Depres-

sion ist von jeglicher intentionalen, bedeutungsstiftenden Instanz abgespalten, sie kennt weder 

Raum noch Zeit und kann deshalb auch nicht in eine geordnete Erzählstruktur gefasst werden. 

Das literarische Schreiben über Depression ist somit ein unmögliches Schreiben. Anders gesagt: 

Literatur löst das beschriebene Paradox nicht auf, sondern entfaltet es. 

II Benjamin Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein 

Im Folgenden sollen zunächst die zentralen literarischen Techniken, die in Maacks Erzählung 

zum Einsatz kommen, näher bestimmt werden. Dann sollen zwei wesentliche Merkmale der 

Depression, so wie sie im hier vorgestellten Text literarisch verarbeitet sind, herausgestellt wer-

den. In einem zweiten Schritt wird dann der Frage nachgegangen, welche Techniken, Praktiken 

und Instrumente der Psychiatrie als Themen in der Erzählung behandelt werden.  

In Maacks Erzählung kommt es zu einem Kurzschluss von Form und Inhalt, von stilistisch-

rhetorischen Verfahren und Erzählgegenstand. Die Depression verlangt eine bestimmte Form 

des Erzählens, sie fordert bestimmte literarische Verfahren und Techniken ein. Die Depression 

verlangt ein Erzählen, das sich das eigene Scheitern eingesteht – weshalb es sich letztlich um 

ein unmögliches Erzählen handelt. So heißt es bei Maack: „Alles, was ich hinschreibe, wird auf 

dem Papier zu Geschichten und Pointen. Sprache ist nicht gemacht, um Dämonen vorzufüh-

ren.“20 

Bewusstseinsstrom als das dominierende Erzählverfahren: Über weite Teile ist die Erzäh-

lung als Bewusstseinsstrom gestaltet. Im Fokus stehen die Wahrnehmungen, Gedanken, Ge-

fühle und Reflexionen des Ich-Erzählers, die zumeist in ungeordneter Form wiedergegeben 

werden. Mittels dieser Erzähltechnik wird ein Gefühl von Rastlosigkeit und innerer Unruhe 

erzeugt: „Ich kann keinen Gedanken fassen, sie stolpern über sich selbst.“21 Die folgende 

 
kommt. Im Anschluss daran wird der langsame Weg aus der Depression geschildert, der zumeist von bestimmten 

Menschen oder Tieren begleitet wird. Am Schluss der Erzählung steht zwar nicht unbedingt ein Happy End, aber 

es gibt ein reflektiertes Leben in Koexistenz mit der Krankheit. Als Beispiel für ein solches Heilsnarrativ kann 

Marianengraben (2020) von Jasmin Schreiber angeführt werden. Das klassische Depressionsnarrativ – der De-

pressionsroman als Heilsnarrativ – ist mit dem neoliberalen Ideal kompatibel und bestätigt es. Neuere Texte wie 

die von Benjamin Maack (Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, 2020) oder Till Raether (Bin ich 

schon depressiv, oder ist das noch das Leben?, 2021) brechen mit dem klassischen Depressionsnarrativ und weh-

ren sich gegen die neoliberale Umdeutung der Depression (Epochenkrankheit, gesellschaftliche Ebene) als Burn-

out (Modekrankheit, individuelle Ebene): Der Burnout entspricht der neoliberalen Logik und kann letztlich als 

‚Auszeichnung‘ für eine übermäßige Leistung interpretiert werden. 
19 Maack/Seelig/Weßling im Interview mit Uthoff: „Schreiben über die eigene Psyche“, Min. 39:12–40:03. 
20 Benjamin Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, Berlin 2020, S. 182. 
21 Ebd., S. 13. 



Emmanuel Breite 

254 

Passage zeigt exemplarisch, wie sich der Erzähler während seines Klinikaufenthalts in einem 

Strudel von Schulgefühlen und Selbstzweifeln verliert: 

Und irgendwo in meinem Kopf oder meinem Körper geht es los. Ich merke das gar nicht. Habe ich 

was falsch gemacht? Ich hab doch was falsch gemacht. Ich merke das gar nicht. Ich denke da nicht 

mal. Das denkt sich von selbst. Habe ich was falsch gemacht? Bestimmt habe ich was falsch ge-

macht, natürlich habe ich was falsch gemacht. Bestimmt reden sie gerade über mich, bestimmt reden 

sie gerade darüber, was ich falsch gemacht habe, was für ein schlechter Mensch ich bin, was natür-

lich daran liegt, dass ich ein schlechter Mensch bin, ich bin so ungeheuer schlecht, kaum menschlich, 

nicht liebenswert, nicht lebenswert, ungeheuer, ich muss sterben, ich bin so schlecht, dass ich sterben 

muss, ich weiß, ich darf mich nicht umbringen, weil ich dann auch noch ein schlechter Patient bin, 

ich bin ein schlechter Patient […].22 

Verzicht auf eine lineare Erzählstruktur: Bei der Erzählung handelt es sich nicht um einen 

streng linear aufgebauten Krankenbericht über den Aufenthalt in einer psychiatrischen Klinik, 

vielmehr liegt ein anachronisches Erzählen vor. Mehrere Zeitebenen sind ineinander verschach-

telt, der Text arbeitet mit unerwarteten Zeitsprüngen, zahlreichen Analepsen und unzusammen-

hängenden Erinnerungsfetzen. Ebenso wird der klassische Erzählaufbau ironisch aufgebrochen: 

So findet sich ein mit „Happy End“ überschriebenes Kapitel mitten in der Erzählung, ein als 

„Disclaimer“ gekennzeichnetes Kapitel folgt an späterer Stelle und macht auf ironische Weise 

auf die fehlende Erzählstruktur des Textes aufmerksam: 

Disclaimer 

Hier wird am Ende übrigens nicht alles gut. Das hier ist ja nicht mal eine Geschichte. Wenn Sie 

Geschichten mögen, legen Sie das Buch lieber weg. Ich nehme Ihnen das nicht übel. Legen Sie es 

weg, und schreiben Sie eine wütende Amazon-Kritik, retten Sie die Welt vor diesem Machwerk. 

Ach ja. Wenn Sie Tipps und Tricks für den Umgang mit Depressionen suchen, legen Sie dieses 

Buch auch weg. Und melden Sie sich, wenn Sie etwas gefunden haben, das wirkt.23 

Direkte Anrede der Leser*innen: Immer wieder werden die Leser*innen vom Ich-Erzähler 

direkt angesprochen, zumeist in Form rhetorischer Fragen oder in ironisierenden Zusammen-

hängen. Dieses Verfahren zielt zum einen darauf ab, die Leser*innen am Erzählten teilhaben 

zu lassen, hat darüber hinaus aber auch die Funktion, den Erzählfluss, die solipsistischen Re-

flexionen des Erzählers, zu unterbrechen. Das folgende Zitat bringt diese Doppelfunktion zum 

Ausdruck: 

Mein Gehirn ist ein Schwamm, vollgesogen mit Medikamenten. Wissen Sie noch in der Schule, wie 

schön es da war, den Schwamm unter den Hahn zu halten, bis er ganz voll war, und ihn dann mit 

einem Klatschen gegen die Tafel zu schmeißen?24 

Ironie: Der Text arbeitet an mehreren Stellen mit dem Mittel der Ironie, wendet so die scho-

nungslose Offenheit immer wieder ins Tragisch-Komische und erzeugt auf diese Weise zu-

gleich eine Distanzierung vom Gesagten. Insbesondere werden Klischees und romantisch ver-

klärte Vorstellungen über die Krankheit Depression auf die Spitze getrieben und auf diese 

Weise offengelegt. Aber auch Schilderungen über die Routinen und Praktiken in einer psychi-

atrischen Klinik sind häufig gespickt mit ironischen Formulierungen. In diesem Zusammen-

 
22 Ebd., S. 177. 
23 Ebd., S. 57. 
24 Ebd., S. 12. 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

255 

hang sind auch die zahlreichen Filmmetaphern und popkulturellen Referenzen im Text als Mit-

tel der Ironisierung zu verstehen: 

Und ich denke, dass es auch ein bisschen witzig, ein bisschen bekloppt und absurd ist, sich selbst in 

die Klinik zu fahren und dabei zu plaudern. Wie die überraschende erste Szene einer erbaulichen 

Psychiatriekomödie mit Til Schweiger, Florian David Fitz und Matthias Schweighöfer, in der am 

Ende alle gemeinsam aus der Anstalt abhauen und ans Meer fahren, um einen Sonnenaufgang zu 

sehen, bei dem der schwer Selbstmordgefährdete erkennt, dass das Leben eigentlich ja doch super 

lebenswert ist, und der sympathisch ausgeflippte Bipolare nimmt dann doch seine Pillen und heiratet 

die niedliche Krankenschwester beim Fallschirmspringen, und der irgendwie süße autistische Nerd 

mit den Panikattacken fährt dem konservativ-vernagelten Managerpapa mit seinem super unge-

wöhnlichen Blick auf alles einen total guten Deal ein, weshalb Sohnemann das kleine, aber feine 

Familienunternehmen doch noch übernehmen darf, und ganz nebenbei zeigen die drei ihrem Um-

feld, dass normal sein nämlich doch nicht das Maß aller Dinge ist.25 

Leerstellen – der durchlöcherte Text: Der Text weist unzählige Leerstellen auf, die typogra-

phisch markiert sind. Auf diese Weise werden die Gedächtnisstörungen bzw. der (im wörtlichen 

wie im übertragenen Sinne gemeinte) Sprachverlust des Ich-Erzählers sichtbar gemacht.26 Die 

folgende zitierte Textpassage folgt auf eine Reihe von Beschreibungen eines Bildes, das im 

Aufenthaltsraum der Klinik hängt und um das die Gedanken des Erzählers kreisen. Die Passage 

zeigt eindrücklich, wie sich die Sprache des Erzählers zunehmend auflöst: 

Hier könnte ein ---- sein. 

Hier kömmte --- Bild sein. 

Hier ------ ein Bild sein. 

---- könnte win Bild sein. 

Hier ------ --- ---- ----.27 

Metaphern und Analogien: Um die Depression zu beschreiben, werden sehr ausdrucksstarke 

Bilder verwendet und drastische Vergleiche angestellt, die häufig das körperliche Erleben fo-

kussieren. Dabei wird aber auch immer wieder deutlich gemacht, dass die Sprache ihren Ge-

genstand – die Krankheit – letztlich verfehlt: Der Depressive findet nicht die passenden Worte, 

um sein Leiden auszudrücken, die Sprache dreht sich um sich selbst. In einer Rückblende schil-

dert der Erzähler, wie die Depression in der Nacht seine Gedanken beherrscht und ihm den 

Schlaf raubt: 

Zahnarztbohrerheulen in einem leeren Kopf und eine Gehwegplatte auf der Brust. Die ganze, dieser 

riesige Haufen -----? Nein. Ja was eigentlich. -----. Denken ist das nicht, Angst ist das nicht, Wut, 

Trauer. Dann eben einfach Trauer. Von mir aus Trauer. Können wir es bitte Trauer nennen? Eine 

Turbine -- ------ im Kopf, das ganze Drehen. Alles zerreißt, ein heilloses Durcheinander. Alles ver-

tauscht, an falsche Stellen gezerrt und gequetscht und gespuckt. Ich kann keinen Gedanken fassen, 

sie stolpern über sich selbst. Und da ist kein Gefühl mehr, das ich ertragen kann. Aber die Gefühle 

 
25 Ebd., S. 22–23. 
26 Dieses Verfahren erinnert an Techniken, die im musikalischen Werk von Leyland James Kirby (The Caretaker) 

zum Einsatz kommen. Mit seinem Projekt The Caretaker widmet sich Kirby der Erkundung gestörter Erinnerung. 

Er versucht auf der Soundebene den beunruhigenden Zustand von Amnesie, Gedächtnisverlust und Desorientiert-

heit nachzubilden: In dem monotonen Sumpf aus Tonmaterial und Geräuschen tauchen völlig unerwartet immer 

wieder Bruchstücke bekannter Melodien auf, die aber aufgrund ihrer Flüchtigkeit keinerlei Orientierung bieten. 

Die Melodiefragmente versinken in einem trüben Meer aus Hall und Knistern. Umgekehrt wirkt dadurch jedes 

nicht identifizierbare Geräusch bedrohlich. Siehe hierzu auch: Mark Fisher: „Gedächtnisstörung: James Kirby im 

Archiv“, in: ders.: Gespenster meines Lebens: Depression, Hauntology und die verlorene Zukunft, Berlin 2015, S. 

145–156. 
27 Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, S. 83. 



Emmanuel Breite 

256 

durchzucken ja meinen Körper, brennen unter der Haut und über dem Chaos. Und es gibt kein Auf-

stehen mehr, nur die Panik und den Stapel Gehwegplatten auf der Brust.28 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass in Maaks Text zum einen solche literarische 

Techniken zum Einsatz kommen, die der Depression eine Stimme verleihen: Es ist die Depres-

sion, die spricht. Der Text arbeitet mit Techniken, die ein atemloses Erzählen erzeugen und die 

Gedankenschleifen des Depressiven wiedergeben (Bewusstseinsstrom als dominierendes Er-

zählverfahren), die ein Stimmengewirr hervorbringen (der Wechsel von der ersten in die zweite 

Person, die direkte Anrede der Leser*innen), die die Kategorien von Raum und Zeit auflösen 

und auf diese Weise das amorphe Wesen der Depression erfahrbar machen (Verzicht auf eine 

lineare Erzählstruktur) und dem mit der Depression einhergehenden Sprach- bzw. Gedächtnis-

verlust einen Ausdruck geben (Leerstellen im Text). Mithilfe expressiver Sprachbilder und 

drastischer Vergleiche nähert sich der Text der Krankheit Depression an. Zum anderen dienen 

das Mittel der Ironisierung, die Verwendung humoristischer Elemente und zahlreiche popkul-

turelle Referenzen dazu, auch immer wieder eine Distanz zum Gesagten zu erzeugen und ro-

mantisch verklärte Vorstellungen über die Krankheit Depression aufzubrechen.  

Im Folgenden werden exemplarisch zwei zentrale Merkmale der Depression und deren li-

terarische Verarbeitung im Roman in den Blick genommen. 

Selbstentfremdung und Subjektauflösung: Dissoziation und Ich-Auflösung bilden wieder-

kehrende Themen im Text. Die Depression führt beim Erzähler zu einer Selbstentfremdung und 

hat einen Autonomieverlust zur Folge. Das heißt, die Depression spaltet sich vom Ich ab und 

nimmt dessen Platz ein, ersetzt die Realität des Ichs vollständig: 

Wie fremd ich der Welt geworden bin, wie fremd ich mir selbst bin. Wie ich niemand mehr bin. 

Nichts. Nicht mal -----. Ein –  

Was eigentlich? Ich wüsste das so gern. Ich weiß es nicht. Ich bin ein Experiment und weiß nicht, 

in was ich mich verwandeln werde und wer den Versuch überwacht. Ich habe Angst. Vor mir, vor 

der Zukunft. Warum? Weil ich nicht mehr ich bin, weil es für das, was einmal ich war, keine Zukunft 

mehr geben, weil ich nichts Schönes mehr denken kann. Weil ich mich vor mir fürchte, davor, wie 

die Welt vor meinem Kopf verdüstert und ergraut. Weil mein Kopf mir die Welt zertrümmert hat.29 

Sprachverlust und Gedächtnisstörung: Eine weitere zentrale Thematik, die unmittelbar mit 

dem vorhergehenden Aspekt zusammenhängt, ist der Sprach- und Gedächtnisverlust, der mit 

der Depression einhergeht. Die Depression greift das Gedächtnis und die Sprache an. Sprach- 

und Gedächtnisstörungen werden im Text entweder auf einer metareflexiven Ebene themati-

siert oder typographisch in Form von Leerstellen visualisiert: 

Ob das sonst einfach in Ordnung war? Ob ich die Löcher, die fadenscheinigen und zerfransten Stel-

len in meinen Gedanken vielleicht nur nicht spüren konnte.30 

Auch das im Text wiederkehrende Loch-Motiv, das nicht zuletzt auch auf dem Bucheinband 

graphisch umgesetzt ist, verweist auf diese Problematik.31 

 
28 Ebd., S. 13–14. 
29 Ebd., S. 14. 
30 Ebd., S. 125. 
31 Eine Abbildung des Buchcovers findet sich auf der Webseite des Suhrkamp-Verlags, https://www.suhrkamp.de/ 

buch/benjamin-maack-wenn-das-noch-geht-kann-es-nicht-so-schlimm-sein-t-9783518470732, zuletzt aufgerufen 

am 18.07.2022. 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

257 

In Maacks Erzählung werden unterschiedliche Techniken, Praktiken und Instrumente der 

psychiatrischen Klinik erwähnt und beschrieben: zum einen Maßnahmen und Techniken der 

Überwachung und Kontrolle und zum anderen Praktiken und Instrumente der Subjektivierung 

und Objektivierung. 

Die Architektur der Psychiatrie – räumliche Abschließung und räumlich-funktionelle Par-

zellierung: Die Erzählung enthält immer wieder Passagen, in denen die Architektur, die Räum-

lichkeiten und die Inneneinrichtung der psychiatrischen Klinik genau geschildert werden. Die 

Aufteilung der Klinik in verschiedene Stockwerke, Stationen und Räume für unterschiedliche 

Personengruppen ermöglicht nicht nur die Kontrolle einer unübersichtlichen Masse an Men-

schen, sondern versieht die Patient*innen auch mit einer bestimmten Identität, erlaubt also eine 

Kategorisierung. Das heißt, je nachdem wo sich die Patient*innen gerade aufhalten, werden sie 

bestimmten Kategorien zugeordnet: 

Wir raten immer, wer in welchem Stockwerk aussteigt, wer in welche Station gehört. Die Bipolaren, 

die Angststörungen, die Zwangsstörungen, die Essstörungen, die Psychosen. Wir sind schnell ganz 

gut. Auch wenn uns immer wieder Besucher dazwischengeraten.32 

Überwachung und Kontrolle – die Rhythmisierung und Sequenzierung des Alltags: Der All-

tag in der psychiatrischen Klinik ist genau durchgetaktet und jeder Zeitabschnitt ist für die Pa-

tient*innen mit bestimmten Tätigkeiten, Aufgaben und Pflichten verbunden, die wiederum in 

einer bestimmten Reihenfolge zu erledigen sind: Morgenrunden, Abendrunden, Medikamen-

tenausgabe, Therapiestunden etc. Diese einzelnen Tätigkeiten werden wiederum von verschie-

denen Therapeut*innen überwacht. Auf diese Weise wird eine allumfassende Kontrolle der Pa-

tient*innen gewährleistet. In der folgenden Passage beschreibt der Erzähler den Tagesablauf in 

der psychiatrischen Klinik:  

Meine Tage erstarren zu Choreografien. Jeder Schritt, jeder Handgriff ist festgelegt. Alles. Wann 

der Kleiderschrank im Zimmer auf- und wann zugemacht, wann er auf- und wann abgeschlossen 

wird, wann ich welches Duschgel benutze, wo beim Duschen meine Badelatschen stehen, und wie 

ich danach in sie hineinsteige, in welcher Reihenfolge die Zahnzwischenräume gereinigt werden. 

Alles. Am Frühstückstisch ein Brötchen mit einem Stück Butter und Zuckerrübensirup. Erst der 

Sirup, verstreichen, dann mit Butter versiegeln, damit es nicht so klebt. Das habe ich in einem an-

deren Krankenhaus gelernt. Plattdrücken, damit es besser in den Mund passt. Alles. Dazu noch einen 

Becher Kaffee. Alles. Und nach dem Brötchen noch einen. Dann Bewegungstherapie, dann Rück-

gengymnastik, dann Lesen, mehr Therapien, Kunsttherapie, Trommeltherapie, Emotionsgruppe. Al-

les. Es sind schon fast alle Spalten im Patientenpass voll.33 

Subjektivierungspraktiken – Untersuchungsverfahren und therapeutische Maßnahmen: In 

der Erzählung wird das regelmäßige Patient*innengespräch häufig in stark ironisierender Form 

als eine Art Vorstellungsgespräch dargestellt, in dem der Patient versucht, den Job als ‚Kranker‘ 

zu bekommen. Die Schilderungen des Ich-Erzählers machen deutlich, dass es sich bei dieser 

professionellen Erfragung medizinisch relevanter Informationen auch um eine Subjektivie-

rungstechnik handelt: Über diese Gesprächstechnik wird die Identität der Patient*innen über-

haupt erst konstruiert und die Patient*innen haben an dieser Konstruktion aktiv teil. Dieser 

Subjektivierungsprozess wird eingeleitet durch die Frage „Wie geht es Ihnen, Herr Maack?“. 

Eben diese Phrase taucht in der gesamten Erzählung mehrfach auf, was zeigt, dass die Identität 

 
32 Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, S. 88. 
33 Ebd., S. 99. 



Emmanuel Breite 

258 

des Patienten keine feste, geschlossene Größe ist, sondern immer wieder von Neuem hergestellt 

werden muss. Deutlich wird an dieser Stelle, dass mit Subjektivierungspraktiken auch immer 

Objektivierungsprozesse verbunden sind. Dementsprechend sind die Gefühlswelt und das Be-

finden der Patient*innen als Effekte/Objekte einer solchen analytischen Erfassung bzw. Be-

herrschung/Beobachtung zu verstehen.34 Gleichzeitig wird die Frage nach dem Befinden an 

keiner Stelle vom Patienten eindeutig beantwortet, was noch einmal ausdrücklich die Instabili-

tät dieser Identitätskonstruktion vor Augen führt. Sehr eindringlich beschreibt der Ich-Erzähler 

zudem die Selbstzweifel und inneren Widerstände, die mit diesem Subjektvierungsprozess ein-

hergehen. Es ist also keineswegs so, dass sich Patient*innen in einer ausschließlich passiven 

Position befinden, in der sie eine Identität von außen zugeschrieben bekommen, sondern sie 

sind an diesem Konstruktionsprozess beteiligt. Und des Weiteren zeichnet sich diese Identität 

durch Prozesshaftigkeit und Instabilität aus. 

Wir sitzen auf den Stühlen in meinem Krankenzimmer und reden. Ich versuche, mich klar und deut-

lich auszudrücken, mein Problem zu schildern. Ich bewerbe mich um einen Job als Kranker, obwohl 

ich weiß, dass ich ihn nicht verdient habe. Ich möchte hilfreich sein, ein guter Patient, und finde 

trotzdem die wenigen richtigen Worte nicht, und all die falschen Worte fangen an, sich in meinem 

Kopf immer wichtiger zu machen und die letzten richtigen, die ich noch habe, anzurempeln und 

wegzuschubsen, und ich würde gern hilfreich sein, aber stattdessen schaue ich auf den Boden, statt-

dessen spüre ich das Chaos in mir, lächle schief und sage 

– Es geht mir nicht so gut, keine Ahnung. […] 

Bewerbungsgespräch. Ich habe Angst, einen Fehler zu machen. Oder nicht genug Fehler. Ich 

habe Angst, meinen Job als Kranker zu verlieren, bevor ich hier richtig angefangen habe. Nee, Herr 

Maack, so einen wie Sie können wir hier nicht brauchen.35 

Der obige Textausschnitt, der sich auf das Prozedere einer Erstuntersuchung bezieht, deutet 

bereits ein grundsätzliches Spannungsverhältnis an: Denn einerseits greift die Anamnese auf 

eine Geständnistechnik zurück, um die Patient*innen zum Sprechen zu bringen und auf dieser 

Grundlage eine Diagnose stellen zu können. Andererseits ist gerade das Unvermögen, das ei-

gene Leiden in Worte zu fassen, ein wesentliches Symptom eben jener Krankheit, die behandelt 

werden soll. Es gibt daher so etwas wie eine Hermeneutik der Psychiatrie: Die Patient*innen 

bzw. ihr Verhalten wird beobachtet, diese Beobachtungen werden interpretiert und aus diesen 

Interpretationen werden wiederum Rückschlüsse auf die Psyche gezogen.36 Die folgende Text-

passage, in der der Erzähler von einer Begebenheit im Rahmen einer kunsttherapeutischen 

Übung berichtet, führt eindrücklich die analytisch-hermeneutische Gewalt des Therapeuten vor 

Augen: 

 

 

 
34 Vgl. Michel Foucault: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 2015 (11976), 

S. 393–394. 
35 Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, S. 50–51. 
36 Genauer gesagt ist die Klinik der Ort, an dem sich die Erörterung des Geständnisses mit den medizinischen/psy-

chiatrischen Untersuchungstechniken verbindet. Die medizinische/psychiatrische Untersuchung und das Geständ-

nis sind also als zwei verschiedene Technologien zu betrachten. Der entscheidende Punkt ist allerdings, dass die 

psychiatrische Untersuchung auf der einen Seite ein Subjekt fordert, das spricht, und auf der anderen Seite eine 

anerkannte Autorität verlangt, die interpretiert, was das Subjekt sagt. Es entsteht somit ein Untersuchungsverfah-

ren, das den bedeutungsträchtigen Diskurs des Subjekts analysiert, entziffert und kontrolliert. An diesem Punkt 

verbindet sich die Untersuchung mit dem Geständnis-Paradigma: Die Wissenschaft weiß umso mehr, je mehr das 

Subjekt spricht. (Vgl. Dreyfus/Rabinow: Michel Foucault, S. 210–211.) 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

259 

– […] Ich habe den Pinsel genommen und so lange gedreht, bis ein Loch entstanden ist. Das fühlte 

sich so sanft an. Ich finde das schön. 

– Nein, das finden Sie nicht. Es hat Sie sehr aufgeregt. 

– Nein, gar nicht. Woher wollen Sie das wissen? 

– Ich habe Sie dabei beobachtet. 

– Sie meinen, Ihre Beobachtung zählt mehr als mein eigenes Gefühl dabei? 

– Ich mache das schon sehr lange. 

– Ich fühle auch schon ziemlich lange. 

– Ich glaube, Sie verstehen mich nicht richtig. 

– Ich glaube, Sie mich auch nicht.37 

Der zitierte Textausschnitt zeigt noch einmal deutlich, dass die Psychiatrie als hermeneutisch-

interpretative Wissenschaft auf der fundamentalen Vorstellung beruht, dass das Subjekt erstens 

einen interpretierenden Anderen benötigt, der die verborgene, tiefere Wahrheit in seiner Rede 

erkennt, und dass es zweitens die Wahrheit dieser Expert*innen-Interpretation anerkennen und 

für sich annehmen muss. Zwischen Individualität, Rede/Geständnis, Wahrheit und Zwang be-

steht somit ein komplexes Verhältnis.38 An dieser Stelle sei auf die Bedeutung der Geständnis-

technologie für den modernen abendländischen Staat hingewiesen. Michel Foucault zufolge 

wird das Geständnis im 19. Jahrhundert zu einem zentralen Bestandteil der sich ausdehnenden 

Technologien zur Disziplinierung und Kontrolle von Körpern, Bevölkerungen und der Gesell-

schaft selbst. Kurzum: Das Geständnis bildet spätestens seit dem 19. Jahrhundert ein Kernele-

ment der sog. Bio-Macht.39 In Der Wille zum Wissen schreibt Foucault: 

Die Wirkungen des Geständnisses sind breit gestreut: in der Justiz, in der Medizin, in der Pädagogik, 

in den Familien- wie in den Liebesbeziehungen, im Alltagsleben wie in den feierlichen Riten gesteht 

man seine Verbrechen, gesteht man seine Sünden, gesteht man seine Gedanken und Begehren, ge-

steht man seine Vergangenheit und seine Träume, gesteht man seine Kindheit, gesteht man seine 

Krankheiten und Leiden; mit größter Genauigkeit bemüht man sich zu sagen, was zu sagen am 

schwersten ist […]. Im Abendland ist der Mensch ein Geständnistier geworden.40 

Das Geständnis ist eine Selbsttechnologie, durch die das Individuum versucht, sich selbst, sein 

tiefstes Selbst zu erkennen, und zwar durch die interpretative Vermittlung von Ärzt*innen, Psy-

chiater*innen und anderen Expert*innen: 

 
37 Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, S. 145. 
38 Vgl. Dreyfus/Rabinow: Michel Foucault, S. 211–212. 
39 Mit Bio-Macht bzw. Biopolitik bezeichnet Foucault einen Machttypus, der im 18. Jahrhundert auftritt. Nach 

Foucault lagert sich die Bio-Macht zu Beginn des klassischen Zeitalters um zwei Pole herum an: Regulierung und 

Disziplin. Bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts bleiben diese beiden Pole getrennt, schließen sich aber dann zu-

sammen, um Machttechnologien zu bilden, die auch noch für unsere gegenwärtige Gesellschaft charakteristisch 

sind. Der erste Pol, die Regulierung, betrifft die Sorge um die menschliche Spezies, richtet sich also auf eine 

größere Gesamtheit, z. B. auf die Bevölkerung eines Staates. Gegenstand der politischen Aufmerksamkeit ist die 

regulative Kontrolle des Lebens, das konkrete Leben wird zum Objekt der Macht. Das Individuum wird als ein 

biologisches Wesen betrachtet, es geht um die Regulierung menschlicher Lebensprozesse und Bedürfnisse, so 

treten beispielsweise die Fortpflanzung, Geburten- und Sterblichkeitsraten oder auch die Lebensdauer in das Inte-

resse der Macht und bilden Gegenstandsbereiche regulativer Maßnahmen. Der zweite Pol der Bio-Macht, die Dis-

ziplin, richtet sein Augenmerk auf den Körper als ein zu manipulierendes Objekt. Es entwickelte sich eine Tech-

nologie des Körpers als Objekt der Macht, die Foucault als Disziplinarmacht bezeichnet. Die Disziplinarmacht 

verfolgt das Ziel, einen Menschen herzustellen, der sowohl fügsamer als auch produktiver Körper ist. (Vgl. Michel 

Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 2014 (11976), S. 134–136.) Die 

Disziplinartechnologien werden in spezifischen Einrichtungen weiterentwickelt, mit dem Ziel einer „parallele[n] 

Zunahme von Nützlichkeit und Fügsamkeit“ (Ebd., S. 135.) von Individuen und der Bevölkerung insgesamt. 
40 Ebd., S. 62–63. 



Emmanuel Breite 

260 

Der Schlüssel zur Selbsttechnologie liegt in dem Glauben, man könnte mit Hilfe von Fachleuten die 

Wahrheit über einen selbst sagen. Die ist nicht nur in den psychiatrischen Wissenschaften und in der 

Medizin, sondern auch im Recht, in der Erziehung und in der Liebe ein zentraler Lehrsatz.41 

Entscheidend ist allerdings, dass in diesem Machtverhältnis weder nackte Gewalt noch bloßer 

Zwang herrscht. Das Subjekt der Psychiatrie ist nicht stumm, sondern spricht bzw. muss spre-

chen. Es wird gegenüber sich selbst und anderen zu einem Wissensobjekt, „zu einem Objekt, 

das die Wahrheit über sich sagt, um sich zu erkennen und erkannt zu werden, einem Objekt, 

das lernt, Veränderungen an sich selbst zu bewirken.“42 Anders gesagt: Im Geständnis fällt das 

sprechende Subjekt mit dem Objekt der Aussage zusammen.43 

Wenngleich die Patient*innen über die Geständnistechniken der Psychiatrie in der Identi-

tätskonstruktion miteingebunden sind, so wird ihnen doch der Einblick in bestimmte Vorgänge 

verwehrt. Was beispielsweise die Ärzt*innen und Pfleger*innen bei ihren Visiten genau doku-

mentieren, bleibt ihnen undurchsichtig, wie es auch in einer Passage in Maacks Erzählung be-

schrieben wird: 

Immer dienstags ist Visite. Ärzte und Pfleger, mindestens drei, eher fünf oder sechs Leute sitzen im 

Halbkreis. Ich bin allein auf der anderen Seite. Zwischen uns ein Tisch. Notizblätter, Formulare auf 

Klemmbrettern, meine Planette. Manchmal, wenn ich etwas sage, kratzen Bleistifte und Kugel-

schreiber auf Papier. 

Ich kapiere nicht, wann etwas notiert wird und wann nicht. Aber je mehr Stifte zugleich kratzen, 

desto mehr denke ich, ich werde nie mehr gesund oder dass ich einen schlimmen Fehler gemacht 

habe. 

– Wie geht’s Ihnen, Herr Maack?44 

Die Sprache der Psychiatrie – Objektivierungsprozesse: Das oben skizzierte Spannungsver-

hältnis wird dadurch aufgehoben, dass die Psychiatrie den Patient*innen eine Sprache zur Ver-

fügung stellt. Der Versuch der Patient*innen, ihr Leiden zu verbalisieren, wird durch die Inter-

pretation der Ärzt*innen in eine Sprache überführt und auf diese Weise objektiviert – die 

Ärzt*innen geben dem Leiden der Patient*innen einen Namen. Diese Sprache muss aber not-

wendigerweise kühl und abstrakt bleiben, um eine Distanz zwischen den Patient*innen und 

ihrer Krankheit erzeugen und dem seelischen Leiden eine Form verleihen zu können. 

Ich sage noch, dass ich seit ein paar Monaten manchmal wünschte, dass alles aufhört. Ich schäme 

mich dafür. Also sage ich auch noch, dass das keine richtigen Selbstmordgedanken sind, also keine 

richtigen richtigen. Manchmal würde ich einfach denken, dass ich nicht mehr kann und dass es viel-

leicht besser wäre, nicht mehr da zu sein. 

– Zäsurwunsch, sagt der Arzt, und ich finde das ein sehr hübsches Wort. 

Zäsurwunsch.45 

III Das Geständnis als Selbsttechnologie im Kontext von Psychiatrie und Literatur 

Den folgenden Überlegungen soll die These vorangestellt werden, dass sowohl die psychiatri-

sche Untersuchung als auch das literarische Schreiben über Depression einem Wahrheitsprinzip 

verpflichtet sind. Dieses Wahrheitsprinzip ist Kernbestandteil einer Geständnistechnologie, die 

 
41 Dreyfus/Rabinow: Michel Foucault, S. 206. 
42 Ebd. 
43 Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 65. 
44 Maack: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, S. 106. 
45 Ebd., S. 51. 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

261 

sich in der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert im modernen abendländischen Staat auszu-

breiten und zu vervielfältigen beginnt. Nachfolgend wird das literarische Schreiben über De-

pression somit als eine Geständnisform betrachtet, die sich jedoch von den Geständnistechniken 

der Psychiatrie wesentlich unterscheidet. Es gilt also, die Beziehungslinien zwischen der Ent-

stehung der modernen Literatur und der Ausweitung von Geständnistechniken auf unterschied-

liche gesellschaftliche Bereiche nachzuzeichnen, aber auch auf die Sonderstellung der Literatur 

in diesem Zusammenhang hinzuweisen. 

Ein zentrales Anliegen Michel Foucaults ist die Analyse der verschiedenen Verfahren, durch 

die Menschen zu Subjekten gemacht werden.46 Bei Foucault ist die Frage des Subjekts auch 

immer gekoppelt an die Frage der Macht. In den Blick rückt dabei eine bestimmte Form von 

Macht: 

Diese Form von Macht wird im unmittelbaren Alltagsleben spürbar, welches das Individuum in 

Kategorien einteilt, ihm seine Individualität aufprägt, es an seine Identität fesselt, ihm ein Gesetz 

der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen muß und das andere in ihm anerkennen müssen. Es ist 

eine Machtform, die aus Individuen Subjekte macht.47 

Dazu zählt auch eine Machttechnik, die den christlichen Institutionen entstammt, und zwar die 

Pastoralmacht. Der moderne abendländische Staat hat diese alte Machttechnik in eine neue po-

litische Form integriert. Der Fokus soll im Folgenden auf ein wesentliches Merkmal dieser 

Machtform liegen: Die Pastoralmacht ist nämlich mit der Produktion von Wahrheit verbunden, 

die das Individuum selbst betrifft. 

Man kann diese Form von Macht nicht ausüben, ohne zu wissen, was in den Köpfen der Leute vor 

sich geht, ohne ihre Seelen zu erforschen, ohne sie zu veranlassen, ihre innersten Geheimnisse zu 

offenbaren. Sie impliziert eine Kenntnis des Gewissens und eine Fähigkeit, es zu steuern.48 

Um das 18. Jahrhundert breitet sich diese Funktion der Pastoralmacht auch außerhalb der kirch-

lichen Institution aus. Zum einen hat diese säkularisierte Form der Pastoralmacht andere Ziele: 

Im Mittelpunkt steht nicht mehr das Seelenheil der Menschen, sie ist nicht auf das Jenseits, 

sondern auf das Diesseits gerichtet. Weltliche Ziele ersetzen die religiösen Ziele des christli-

chen Pastorats: Es geht um die Gesundheit, das Wohlergehen und die Sicherheit jedes Einzel-

nen. Und zum anderen übernehmen jetzt ganz unterschiedliche Institutionen Pastoralfunktio-

nen: öffentliche Institutionen wie die Polizei oder Hospitäler, aber auch Privatunternehmen wie 

Fürsorgevereine.49 

Der entscheidende Punkt ist also, dass sich die Pastoralmacht ab dem 18. Jahrhundert von 

der kirchlichen Institution löst und den gesamten Gesellschaftskörper durchdringt und sich da-

bei auf eine Menge ganz unterschiedlicher Institutionen stützt. Es handelt sich um eine indivi-

dualisierende ‚Taktik‘, die sich in der Familie, der Medizin, der Psychiatrie, der Erziehung etc. 

 
46 Vgl. hierzu etwa Michel Foucault: „Das Subjekt und die Macht“, in Hubert L. Dreyfus und Paul Rabinow: 

Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Weinheim 1994, S. 243–261, hier: S. 243: „Zu-

nächst möchte ich darlegen, was das Ziel meiner Arbeit während der letzten 20 Jahre war. Es war nicht die Analyse 

der Machtphänomene und auch nicht die Ausarbeitung der Grundlagen einer solchen Analyse. Meine Absicht war 

vielmehr, eine Geschichte der verschiedenen Verfahren zu entwerfen, durch die in unserer Kultur Menschen zu 

Subjekten gemacht werden. Meine Arbeit befaßte sich daher mit […] Weisen der Objektivierung, die Menschen 

in Subjekte verwandeln.“ 
47 Ebd., S. 246. 
48 Ebd., S. 248. 
49 Vgl. ebd., S. 248–249. 



Emmanuel Breite 

262 

ausbreitet.50 In diesem Zusammenhang spielt eine spezifische Technologie der Subjektivierung 

eine entscheidende Rolle: die Technologie der Beichte, das Bekenntnis des individuellen Sub-

jekts. Durch die Technologie der Beichte werden verschiedene Faktoren der Bio-Macht – Kör-

per, Wissen, Diskurs und Macht – zusammengebracht.51 Bereits im 17. Jahrhundert löst sich 

die Beichttechnik aus dem rein religiösen Zusammenhang und beginnt sich auf andere Bereiche 

auszudehnen: auf die Pädagogik, die Internierungsanstalten und im 19. Jahrhundert schließlich 

auch auf die Medizin. Die Beichte wird zu einer allgemeinen Technologie, durch die die indi-

viduellen Genüsse, privaten Gedanken und Praktiken, die geheimsten Regungen der Seele und 

des Leibes erfasst, erkannt, gemessen und reguliert werden können: Das Individuum beginnt 

auch vor Ärzt*innen, Psychiater*innen und anderen Autoritäten zu ‚beichten‘, zu ‚gestehen‘.52 

1977 erscheint ein Text von Michel Foucault, der in der deutschen Fassung den Titel „Das 

Leben der infamen Menschen“ trägt. In diesem kurzen Essay stellt Foucault die Entstehung der 

modernen Literatur in einen Zusammenhang mit der Transformation der Beichttechnik, die für 

das christliche Abendland spätestens seit dem Mittelalter von zentraler Bedeutung ist. Mit der 

Beichte hat das Christentum eine Technik entwickelt, die einen Zugriff auf das Gewöhnliche, 

den Alltag der Menschen erlaubt: In ritualisierter Form kommen die Verfehlungen, Gedanken, 

Absichten und Begierden des Einzelnen zur Sprache. Der entscheidende Punkt ist, dass in die-

sem Geständnisritual das Gesagte durch die Aussage selbst ausgelöscht wird – was bleibt, ist 

die Reue und das Werk der Buße: 

Das christliche Abendland hat diesen erstaunlichen Zwang erfunden, den es jedem auferlegte, alles 

zu sagen, um alles auszulöschen, noch die kleinsten Vergehen auszuformulieren, in einem ununter-

brochenen, verbissenen, erschöpfenden Gemurmel, dem nichts entgehen durfte, das aber nicht einen 

Augenblick selbst überleben durfte.53 

Am Ende des 17. Jahrhunderts wird aus diesem Mechanismus einer religiösen Praxis der Me-

chanismus einer administrativen Praxis – mit entsprechenden Veränderungen: Im Zentrum steht 

nun die Aufzeichnung, die Dokumentation und nicht mehr das Verzeihen. In säkularisierter 

Form tritt die Beichte als Anprangerung, Klage, Bericht, Bespitzelung, Verhör oder Untersu-

chung in Erscheinung. Alles, was auf diese Weise gesagt wird, wird schriftlich aufgezeichnet 

und zusammengetragen. Das Bußgeständnis, das sich selbst auslöscht, geht über in die Anhäu-

fung unzähliger Dokumente.54 

In der Wende des 17. und 18. Jahrhunderts werden die Bezüge zwischen Diskurs, Macht, 

Alltag und Wahrheit also auf eine neue Weise geknüpft und in dieses Netz sieht Foucault auch 

die Literatur eingebunden. Es bildet sich etwas heraus, das Foucault die „immanente Ethik“55 

des literarischen Diskurses nennt. Dem literarischen Diskurs kommt künftig die Aufgabe zu, 

„sich auf die Suche nach dem zu machen, was am schwierigsten zu erkennen ist, nach dem 

Verborgensten, dem, was sich am schlechtesten sagen und zeigen lässt, und schließlich dem am 

stärksten Verbotenen und dem Skandalträchtigsten.“56 Literatur tritt damit in ein neues 

 
50 Vgl. ebd., S. 250. 
51 Vgl. Dreyfus/Rabinow: Michel Foucault, S. 199–200. 
52 Vgl. ebd., S. 207. 
53 Michel Foucault: „Das Leben der infamen Menschen“, in: ders.: Schriften zur Literatur, Frankfurt am Main 

2012, S. 314–335, hier: S. 325. 
54 Vgl. ebd. 
55 Ebd., S. 333. 
56 Ebd., S. 333–334. 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

263 

Verhältnis zur Wahrheit: „Sie gibt sich explizit als Kunstgriff aus, aber indem sie sich ver-

pflichtet, Wahrheitswirkungen hervorzubringen, die als solche erkennbar sind“.57 Dieser „im-

manenten Ethik“ scheint sich eben auch Benjamin Maack verpflichtet zu fühlen, wenn er im 

Interview von der „Erzählwahrheit der Depression“ spricht: 

Maack: „Ähm, was ich vielleicht darin bin, ist der Versuch irgendwie, so wahrhaftig wie möglich 

zu sein, […] der Versuch, sehr sehr ehrlich zu sein […]. Also ich habe das Buch in dreieinhalb 

Monaten, glaube ich, geschrieben, und dann ungefähr ein halbes Jahr überarbeitet, versucht eben, 

dem Ganzen eine eigene Konsistenz, eben diese Konsistenz der Depression zu geben und diese Er-

zählwahrheit der Depression.“58 

Foucault betrachtet Literatur als Teil eines umfassenden Systems, das sich beginnt für das all-

tägliche Leben des Menschen zu interessieren. Sie nimmt darin jedoch insofern einen besonde-

ren Platz ein, als dass ihr das Privileg des Skandals und der Überschreitung zukommt: „[E]s ist 

an ihr, das Unsagbarste – das Schlimmste, das Geheimste, das Unerträglichste, das Schamloste 

– zu sagen.“59 

IV Fazit 

Literatur ist in der Lage, die Depression erzählbar und damit auch anderen zugänglich zu ma-

chen. Eine Literatur, die der Depression eine Stimme verleiht, ist jedoch eine Literatur, die sich 

ihr eigenes Scheitern eingesteht: In einer selbstreferenziellen Bewegung macht sie das Fehlen 

einer angemessenen Sprache zum Thema. Eine solche Form der Depressionsliteratur, in der 

nicht der Depressive bzw. das wiederhergestellte Subjekt, sondern die Depression im Mittel-

punkt steht, löst das weiter oben formulierte Paradox nicht auf, sondern entfaltet es: Die De-

pression muss erzählt werden, weil sie nicht erzählt werden kann. Ein solches literarisches 

Schreiben versucht, indem es Inhalt und Form kurzschließt, Selbstentfremdung, Sprachverlust, 

Desorientiertheit und Nervosität erfahrbar zu machen. Im Kontrast dazu stehen die Subjekti-

vierungs- und Objektivierungsmechanismen der Psychiatrie, die in Maacks Text thematisch 

aufgegriffen werden: Sie fassen die Erkrankung des Patienten in eine wissenschaftliche Sprache 

und verleihen dem Kranken eine Identität. 

Diese Kontrastierung überblendet eine Gemeinsamkeit, die zwischen literarischem Aus-

druck und psychiatrischer Untersuchung besteht: In beiden Fällen handelt es sich um Geständ-

nistechniken. In der psychiatrischen Klinik versuchen die Patient*innen, die unverständlichen 

 
57 Ebd., S. 334. An dieser Stelle kann nicht näher auf das komplexe Verhältnis von Literatur, Fiktionalität und 

Wissen eingegangen werden. Im Hinblick auf Depressionsliteratur scheint es den Anspruch bzw. das Bedürfnis zu 

geben, diesen Texten so etwas wie ein authentisches und verwertbares Wissen entnehmen zu können. Literatur 

operiert jedoch in einem Spannungsfeld. Auf der einen Seite ist die Literatur vom Wahrheitsanspruch der Alltags-

kommunikation befreit, das heißt, das in literarischen Texten repräsentierte Wissen muss nicht zwangsläufig auf 

wahren, begründeten Aussagen oder Überzeugen beruhen; die im literarischen Text geäußerten Sätze unterstehen 

nicht der Wahrheitsüberprüfung. Auf der anderen Seite ist Literatur als Reflex in eine bestimmte Gesellschaft und 

Zeit eingeschrieben. Umgekehrt wirkt die literarische Kommunikation in die Welt zurück. Literatur kann Norma-

lität also (mit-)konstruieren, z. B. indem sie über bestimmte Krankheiten spricht. Sie hat Anteil an der diskursiven 

Formierung der Gesellschaft, auch wenn sie im Einzelnen nicht die Wahrheit sagt. Bei der Autofiktion im Allge-

meinen und der Autopathografie im Besonderen befinden sich somit auch die Leser*innen in dem skizzierten 

Spannungsverhältnis, das bestimmt, wie sie den Text rezipieren. Weiterführend: Frank Degler und Christian Kohl-

ross (Hrsg.): Epochen/Krankheiten: Konstellationen von Literatur und Pathologie, Sankt Ingbert 2006. 
58 Maack/Seelig/Weßling im Interview mit Uthoff: „Schreiben über die eigene Psyche“, Min. 36:41–37:36. 
59 Foucault: „Das Leben der infamen Menschen“, S. 334. 



Emmanuel Breite 

264 

Regungen ihrer eigenen Psyche zu erkennen und zu regulieren und mithilfe von Ärzt*innen und 

Pfleger*innen wieder zu einem Selbst zu gelangen: Diese Selbsttechnologie beruht auf dem 

Glauben der Patient*innen, mithilfe von Expert*innen die Wahrheit über sich selbst sagen zu 

können. 

Auch das literarische Geständnis ist einem solchen Wahrheitsprinzip verpflichtet. Im vorlie-

genden Fall handelt es sich um die Wahrheit der Depression. In Form eines autobiographischen 

Berichts bemüht sich Maack mit größter Sorgfalt, das zu sagen, was zu sagen am schwersten 

ist. Doch indem der literarische Text versucht, diese Wahrheit auszusprechen, verdeckt er sie 

zugleich. Oder anders gesagt: Maacks Text hält die Wahrheit der Depression zurück, indem er 

auf der Ebene der Symptome verbleibt, indem er auf die bloße Spur der Depression zeigt, ohne 

sie zu deuten – und nur auf diese Weise kann die Depression erzählbar gemacht werden. In 

diesem Punkt unterscheidet sich das literarische Geständnis ganz wesentlich von anderen Ge-

ständnistechniken: In der psychiatrischen Untersuchung sollen die Patient*innen die Spur der 

Depression zurückverfolgen und dazu brauchen sie den interpretierenden Anderen. Das litera-

rische Geständnis erfüllt diesen Anspruch nicht: Es ist ein Geständnis, an dessen Ende keine 

Wahrheit steht. 

LITERATURVERZEICHNIS 

[o. V.]: „BARMER Arztreport 2018: Rund eine halbe Million Studenten psychisch krank“, in: 

BARMER, https://www.barmer.de/presse/infothek/studien-und-reporte/arztreporte/ 

arztreport2018-307786, zuletzt aufgerufen am 11.03.2022. 

Curran, Thomas und Andrew P. Hill: „Perfectionism Is Increasing Over Time: A Meta-Analysis 

of Birth Cohort Differences From 1989 to 2016“, in: Psychological Bulletin, Jg. 145 (2019), 

H. 4, S. 410–429. 

Day, Meagan: „Der Neoliberalismus untergräbt unser Selbstwertgefühl“, in: JACOBIN Maga-

zin, https://jacobin.de/artikel/der-neoliberalismus-untergraebt-unser-selbstwertgefuehl- 

perfektionismus-depression-angststoerung-thomas-curran-andrew-hill/, zuletzt aufgerufen 

am 11.03.2022. 

Degler, Frank und Christian Kohlross (Hrsg.): Epochen/Krankheiten: Konstellationen von Li-

teratur und Pathologie, Sankt Ingbert 2006. 

Dreyfus, Hubert L. und Paul Rabinow: Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Weinheim 1994. 

Fisher, Mark: „Gedächtnisstörung: James Kirby im Archiv“, in: ders.: Gespenster meines Le-

bens: Depression, Hauntology und die verlorene Zukunft, Berlin 2015, S. 145–156. 

Fisher, Mark: Kapitalistischer Realismus ohne Alternative? Eine Flugschrift, Hamburg 2017. 

Foucault, Michel: „Das Leben der infamen Menschen“, in: ders.: Schriften zur Literatur, Frank-

furt am Main 2012, S. 314–335. 

Foucault, Michel: „Das Subjekt und die Macht“, in: Hubert L. Dreyfus und Paul Rabinow: 

Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Weinheim 1994, S. 243–

261. 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt am Main 2014 

(11976). 



Das Schreiben über die eigene Psyche: Techniken und Praktiken der Psychiatrie bei Benjamin Maack 

265 

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am Main 

2015 (11976). 

Foucault, Michel: „Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über laufende Arbeiten“, in: Hu-

bert L. Dreyfus und Paul Rabinow: Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Weinheim 1994, S. 265–292. 

Maack, Benjamin, Jana Seelig und Kathrin Weßling im Interview mit Jens Uthoff: „Schreiben 

über die eigene Psyche“, in: Literaturforum im Brecht-Haus, https://lfbrecht.de/mediathek/ 

schreiben-ueber-die-eigene-psyche/, zuletzt aufgerufen am 11.03.2022. 

Maack, Benjamin: Wenn das noch geht, kann es nicht so schlimm sein, Berlin 2020. 

Schreiner, Patrick: Warum Menschen sowas mitmachen: Achtzehn Sichtweisen auf das Leben 

im Neoliberalismus, Köln 2019. 

Zeh, Miriam: „Depression in der Literatur. Das erschöpfte, handlungsunfähige Selbst“, in: 

Deutschlandfunk, https://www.deutschlandfunk.de/depression-in-der-literatur-das- 

erschoepfte-100.html, zuletzt aufgerufen am 18.07.2022. 

 





 

267 

VANESSA FRANKE (Mainz/Paris) 

Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität 

in Maggie Nelsons The Argonauts 

I Körper und Subjekt in autotheoretischem Schreiben 

Der autobiographisch markierte Prosatext The Argonauts von Maggie Nelson aus dem Jahr 

2015 kreist um die Beziehungsgeflechte der Ich-Erzählerin und zugleich Autorin Maggie Nel-

son, die sich in den queeren Künstler*innenszenen der US-amerikanischen Westküste bewegt. 

Thematisiert werden vor allem ihre Partner*innenschaft mit der non-binären Künstler*in Harry 

Dodge, ihre Hochzeit, Maggies künstliche Befruchtung und Schwangerschaft, Harrys Testos-

teronbehandlung, die Geburt ihres Sohnes Iggy sowie der Tod von Harrys Mutter. In einer frag-

mentarischen Text- und Erzählstruktur werden vor dem Hintergrund aktueller politischer und 

philosophischer Debatten Konzepte von Identität fortwährend hinterfragt, die Grenzen von 

Gender- und Genrekategorien aufgebrochen und unterminiert. 

Neben Paul B. Preciado, Kathy Acker und Chris Kraus gilt die 1973 in San Francisco gebo-

rene Schriftstellerin seit der Veröffentlichung von The Argonauts als eine der bekanntesten 

Vertreter*innen der sogenannten Autotheorie. Das Genre, das aus intersektionalen und queeren 

feministischen Diskursen der USA der 1990er hervorging,1 erlangte in den letzten Jahren durch 

Nelsons Bestseller und die Wiederentdeckung von Chris Kraus’ I Love Dick (1997) größere 

Aufmerksamkeit.2 Lauren Fournier definiert in ihrer 2021 erschienenen Monografie Autotheory 

as Feminist Practice in Art, Writing and Criticism das Genre der Autotheorie als eine produk-

tive Mischung aus subjektiver Erfahrung und akademischer Theorie in Gegenwartskunst- und 

literatur.3 Nach Fournier handelt es sich um 

contemporary works of literature, art, and art-writing that integrate autobiography and other explic-

itly subjective and embodied modes with discourses of philosophy and theory in ways that transgress 

genre conventions and disciplinary boundaries.4 

Körperlichkeit und körperliches Erleben, die mit philosophisch-theoretischen Reflexionen eng-

geführt werden, sind dabei im Schreiben zentral.5 So erinnert sich die Erzählerin von The Argo-

 
1 Vgl. Stacey Young: Changing the Wor(l)d: Discourse, Politics and The Feminist Movement, New York, NY 

1997, S. 61. 
2 Arianne Zwartjes: Under the Skin: An Exploration of Autotheory“, in: Assay: A Journal of Non-Fiction Studies, 

Jg. 6 (2019), H. 1, https://www.assayjournal.com/arianne-zwartjes8203-under-the-skin-an-exploration-of- 

autotheory-61.html, zuletzt aufgerufen am 19.07.2022. 
3 Vgl. Lauren Fournier: Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism, Cambridge, MA 2021, S. 

2. 
4 Lauren Fournier: „Autotheory“, in: Website von Lauren Fournier, https://www.laurenfournier.net/Autotheory, 

zuletzt aufgerufen am 25.07.2022. 
5 Fournier: Autotheory as Feminist Practice, S. 91. 



Vanessa Franke 

268 

nauts etwa bei der Lektüre von Luce Irigarays feministischem Aufsatz „When Our Lips Speak 

Together“ an ihre in der Öffentlichkeit heimlich herbeigeführten Orgasmen. 

„Theory can do more the closer it gets to the skin“,6 postuliert Sara Ahmed, feministische 

Philosophin und ebenfalls Vertreterin der Autotheorie, in Living a Feminist Life von 2017. Ah-

med ist eine der zahlreichen „intellectual mothers“,7 die Maggie Nelson in The Argonauts als 

intertextuelle Referenzen einwebt und im Stil Roland Barthes’8 auf der Marginalspalte anführt. 

Die Erfahrungen queerer Körper werden im Text repräsentiert und deren Bedeutung in intel-

lektuellen Gedankenschleifen umkreist – wobei sich diese Gedankenschleifen bei Nelson nicht 

von Körperlichkeit und Affekt trennen lassen, sondern Geist und Körper miteinander ver-

schwimmen. Das Genre der Autotheorie ist im Kontext seiner feministischen Entstehungsge-

schichte darüber hinaus als politisch-aktivistischer Diskurs geprägt worden9 und hat daher einen 

klaren Bezug zu aktuellen identitätspolitischen Debatten, so auch Nelsons Text. 

Dieser Aufsatz geht der Frage nach, inwiefern The Argonauts als paradigmatisches Beispiel 

innovativer zeitgenössischer Literatur durch die Mittel der Autotheorie neue Weisen der Sub-

jektivität erzeugt, welche verkörpert, hybrid und relational sind, und daher auch (bio-)politisch 

relevant gemacht werden können. Der Fokus auf die biopolitische Dimension bildet eine neue 

Perspektive auf Nelsons vielrezipierten Text, ebenso wie durch die Literaturanalyse ein neuer 

Blick auf aktuelle biopolitische Diskurse geschaffen werden kann. 

Zunächst soll der Begriff der Biopolitik mit Bezug auf Paul B. Preciado und Rosi Braidotti 

vor dem Hintergrund des globalisierten, digitalisierten 21. Jahrhunderts abgesteckt werden, in 

dessen Kontext auch The Argonauts eingebettet ist. Nelson fragt: „What if […] Preciado is right 

– what if we’ve entered a new, post-Fordist era of capitalism that Preciado calls the ‚pharma-

copornographic era‘ […]?“10 In Testo Junkie, einem autobiographischen „body-essay“,11 be-

schreibt der spanische Philosoph Preciado seine Transformation durch selbstinduzierte Testos-

teronbehandlung, abwechselnd mit einer kritischen Gegenwartsanalyse von Techno-Biopolitik. 

Er argumentiert, dass philosophische Abhandlungen in einer Ära der „high-punk modernity“12 

notwendigerweise autotheoretisch sind: „In such circumstances, the philosophy of such high-

punk modernity can only be autotheory, autoexperimentation, auto-techno-penetration, porno-

logy.“13 Unter dieser Prämisse scheint auch The Argonauts entstanden zu sein, auf dessen erster 

Seite eine Analsex-Szene von einer Reflexion zu Wittgenstein abgelöst wird.14 

In einem nächsten Schritt soll auf die Verhandlung von queerer Identität und deren biopoli-

tische Implikationen in The Argonauts genauer eingegangen werden, um des Weiteren das Ver-

hältnis von Inhalt und Form unter die Lupe zu nehmen. Im Text lassen sich verschiedene Wei-

sen der Transformation feststellen, die sowohl Nelsons Reflexionen um Sprache und Identität 

prägen als auch die Prämissen ihres experimentellen Schreibens bilden. Schließlich wird im 

 
6 Sara Ahmed: Living a Feminist Life, Durham 2017, S. 10. 
7 Maggie Nelson: The Argonauts, London 2016, S. 72. 
8 Vgl. Roland Barthes: Fragments d’un discours amoureux, Paris 1977. 
9 Vgl. Young: Changing the Wor(l)d, S. 61. 
10 Nelson: The Argonauts, S. 138.  
11 Beatriz Preciado: Testo Junkie: Sex, Drugs and Biopolitics in The Pharmacopornographic Era, New York, NY 

2013, S. 11. 
12 Ebd., S. 347. 
13 Ebd. 
14 Nelson: The Argonauts, S. 3. 



Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität in The Argonauts 

269 

letzten Abschnitt noch einmal der Begriff der Techno-Biopolitik mit den Ergebnissen der Ana-

lyse zusammengeführt. 

II Gender, Sexualität und Biopolitik im 21. Jahrhundert 

Beeinflusst unter anderem von Michel Foucault, Judith Butler und Monique Wittig, zählt auch 

Paul B. Preciado zur Tradition queerfeministischer Autor*innen, welche ein binäres Geschlech-

tersystem ablehnen und darüber hinaus das Spannungsfeld zwischen identitärer Selbstermäch-

tigung und kritischer Dekonstruktion von Identitätszuschreibungen kontinuierlich ausloten. In 

einer sogenannten somatopolitischen Analyse15 definiert Preciado in Testo Junkie die gegen-

wärtige Epoche ab Mitte des 20. Jahrhunderts als pharmapornographische Ära,16 die sich durch 

eine neue Form des Kapitalismus im Vergleich zu den Frühzeiten der Industrialisierung aus-

zeichne. Die Weltwirtschaft basiere aufgrund der technologischen und gesellschaftlichen 

Transformationen des letzten Jahrhunderts mittlerweile zu einem großen Teil auf der Zirkula-

tion pharmakologischer und pornographischer Produkte, „an ensemble of new microprosthetic 

mechanisms of control of subjectivity by means of biomolecular and multimedia technical pro-

tocols“.17 Um jene neuartigen Prozesse der Subjektivierung zu beschreiben, sind laut Preciado18 

Foucaults Konzepte der Biopolitik und Biomacht nicht mehr ausreichend. Basierend auf Donna 

Haraways Kritik an Foucault und ihrem Konzept der „techno-biopower“19 zeigt Preciado auf, 

wie Biomacht im 21. Jahrhundert durch Technologien und Pharmazeutika von außen, wie auch 

von innen auf ein Subjekt einwirkt, z. B. im Fall einer Hormonbehandlung, durch zugeführte 

Antidepressiva oder Stimulanzen. Das Element der Freiwilligkeit spielt dabei eine zentrale 

Rolle: 

In the pharmacopornographic era, the body swallows power. It is a form of control that is both 

democratic and private, edible, drinkable, inhalable, and easy to administer, whose spread through-

out the social body has never been so rapid or so undetectable. In the pharmacopornographic age, 

biopower dwells at home, sleeps with us, inhabits within.20 

Folglich ist ein Subjekt21 einerseits Teil eines globalisierten, neoliberalen Systems, das von 

Interessenvertreter*innen aus Wirtschaft und Politik durch Produktion, Konsum und Reproduk-

tion aufrechterhalten wird und sich dabei direkt auf den Körper auswirkt, ja ihn durchdringt. 

Auch Maggie Nelson führt in The Argonauts diese molekularen Auswirkungen von Biomacht 

am Beispiel der ‚toxischen Mutter‘ vor: „Given that human breast milk now contains literal 

poisons, from paint thinners to drycleaning fluid to toilet deodorizers to rocket fuel to DDT to 

flame retardants, there is literally no escape. Toxicity is now a question of degree, of acceptable 

 
15 Ebd., S. 25. 
16 Vgl. ebd., S. 23–54. Vgl. auch: Nelson: The Argonauts, S. 138. 
17 Ebd., S. 33. 
18 Vgl. ebenso Rosi Braidotti: „Biomacht und Nekro-Politik: Überlegungen zu einer Ethik der Nachhaltigkeit“, in: 

springerin: Hefte für Gegenwartskunst, Jg. 13 (2007), H. 2, S. 18–23, hier: S. 21–22: „Foucaults Biomacht liefere 

die Kartografie einer Welt, die es gar nicht mehr gebe.“. 
19 Vgl. Donna J. Haraway: Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature, London 1991, S. 204–230. 

Vgl. dazu Preciado: Testo Junkie, S. 4: „For Foucault’s notion of ‚biopower‘, Donna J. Haraway has substituted 

‚techno-biopower‘. It’s no longer a question of power over life, of the power to manage and maximize life, as 

Foucault wanted, but of power and control exerted over a technoliving and connected whole.“ 
20 Preciado: Testo Junkie, S. 208. 
21 Auch wenn dies nicht im Detail ausgeführt wird, ist dennoch zu verstehen, dass Preciado sich in Testo Junkie 

auf Subjekte westlicher – oder verwestlichter – Industriestaaten bezieht. 



Vanessa Franke 

270 

parts per unit.“22 Andererseits bestehen, wie Preciado am eigenen Leib vorführt, auch in einer 

neoliberalen Kontrollgesellschaft23 Möglichkeiten zur Subversion: „[F]ar from being docile, 

abnormal bodies today have become imbued with political power and, consequently, present 

possibilities for creating forms of dissident subjectification.“24 Denn, wie Rosi Braidotti in ih-

rem Aufsatz „Biomacht und Nekro-Politik“ herausstellt, bestehen negative, d. h. ausgrenzende 

und diskriminierende Effekte von Biomacht auch im biotechnologischen Kapitalismus des 21. 

Jahrhunderts fort: 

Die Idee des „Lebens selbst“ steht im Zentrum eines biogenetischen Kapitalismus, der als Arena für 

finanzielle Investitionen und potenzielle Profite dient. Soziale Beziehungen von Ausgrenzung und 

Zugehörigkeit, die sich historisch entlang der Achsen von Klasse und Sozioökonomie sowie auf 

Sexualität und ethnischer Zugehörigkeit begründeten Demarkationslinien des „Andersseins“ entwi-

ckelt haben, werden von technologischen Interventionen weder aufgehoben noch automatisch ver-

bessert.25 

Dieses Spannungsverhältnis zwischen Techno-Biomacht, die buchstäblich bis unter die Haut 

dringt und individuell zugeschnitten die Gefühle, Lüste, Gewohnheiten der Konsument*innen 

formt, und dem Potential von (marginalisierten) Subjekten, diese Machtstrukturen zu unterlau-

fen, sei paradigmatisch für liberale Industriestaaten der pharmapornographischen Ära. In Bezug 

auf die Herstellung von Genderidentitäten lässt sich daraus schlussfolgern, dass die sozialen 

Konstruktionsmechanismen eines normativen geschlechtlichen Subjekts durch Naturalisierung 

auf die Möglichkeit der hyperkonstruktivistischen Biotech-Industrie treffen, „biocodes of gen-

der“26 künstlich herzustellen: 

The pharmacopornographic sex-gender regime is the result of the unexpected alliance between the 

nineteenthcentury naturalist metaphysics of sexual dimorphism, focused on heterosexual reproduc-

tion, and the rise of a hyperconstructivist medical and biotech industry in which gender roles and 

identities can be artificially designed.27 

Preciado berichtet von seiner Testosteronbehandlung als einem intimen Selbst-Experiment po-

litischer Dimension, einem Akt des ‚gender hacking‘. Die kategorischen Angebote des binären 

Geschlechtersystems sind in seinem Fall unzureichend und sollen aufgeweicht und erweitert 

werden: „It’s a matter of intervening intentionally in this process of production in order to end 

up with viable forms of incorporated gender, to produce a new sexual and affective platform“.28 

Im Zuge der Transformation ändert Preciado seinen Namen von Beatriz zu Paul B. – das B. für 

Beatriz erinnert daran, dass es sich hier weder um eine ‚Geschlechtsumwandlung‘ von Frau zu 

Mann noch um eine ‚Geschlechtsangleichung‘ handelt, nicht um ein ontologisches Entwe-

der/Oder,29 sondern dass Beatriz weiterhin Teil von Paul bleibt, sowie auch Paul schon Teil von 

Beatriz gewesen ist. Preciado hält fest: 

 
22 Nelson: The Argonauts, S. 125. 
23 Vgl. Gilles Deleuze: „Postskriptum über die Kontrollgesellschaften“, in: ders.: Gilles Deleuze: Unterhandlungen 

1972–1990, Frankfurt am Main 1993, S. 254–262. 
24 Preciado: Testo Junkie, S. 385. 
25 Braidotti: „Biomacht und Nekro-Politik“, S. 19. 
26 Preciado: Testo Junkie, S. 394. 
27 Ebd., S. 103. 
28 Ebd., S. 142–143. 
29 Vgl. Nelson: The Argonauts, S. 81. 



Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität in The Argonauts 

271 

I do not want the female gender that has been assigned to me at birth. Neither do I want the male 

gender that transsexual medicine can furnish and that the state will award me if I behave in the right 

way. I don’t want any of it.30 

Diese Haltung lässt sich mit der von Nelsons Partner*in Harry vergleichen, welche ebenfalls 

eine Testosteronbehandlung durchführt und eine normkonforme Gender-Identität ablehnt. Mit 

diesem Wissen lässt sich die in The Argonauts beschriebene Beziehung von Maggie und Harry 

als queere Beziehung einordnen. Doch gerade diese Kategorie des Queeren wird im Text radi-

kal ausgeleuchtet und ausgedehnt. Die komplexe dialektische Beziehung des Normativen und 

des Queeren zieht sich durch das gesamte Buch und stellt eine seiner Hauptproblematiken dar, 

wie der folgende Abschnitt zeigt. 

III Queer family-making und Biopolitik 

Die Debatten um (Gender-)Identitäten sowie die Rechte von Transgender-Personen haben seit 

der Publikation von The Argonauts nicht an Aktualität eingebüßt, im Gegenteil: Die mediale 

Öffentlichkeit, aber auch Literatur, Film, Theater und andere Kunstformen haben sich, so 

scheint es, noch nie so intensiv wie in den letzten Jahren damit beschäftigt. Die biopolitische 

Dimension dieser Debatten soll anhand eines Beispiels aus The Argonauts deutlich gemacht 

werden. 

Im Jahr 2008 wird in Kalifornien Proposition 8, kurz Prop 8, mittels eines Referendums 

durchgesetzt, ein Gesetzesentwurf zum Verbot sogenannter gleichgeschlechtlicher Eheschlie-

ßungen, durch entsprechende Kampagnen intensiv beworben, in denen sich augenscheinliche 

Gottesfurcht und politischer Konservatismus vermischen.31 

Throughout that fall, yellow YES ON PROP 8 signs were sprouting up everywhere […]. The sign 

depicted four stick figures raising their hands to the sky, in a paroxysm of joy – the joy, I suppose, 

of heteronormativity, here indicated by the fact that one of the stick figures sported a triangle skirt. 

(What is that triangle, anyway? My twat?) PROTECT CALIFORNIA CHILDREN! the stick figures 

cheered. [Herv. i. O.]32 

Das hier beschriebene Poster bildet eindrücklich den biopolitischen Aspekt der Prop 8 Kam-

pagne ab. Eine Strichmännchen-Kernfamilie repräsentiert die konservative Agenda der Repub-

likaner, die das Gesetz vorgeschlagen haben: Familienglück, Ehe, Heterosexualität, Reproduk-

tion und somit auch die Fortschreibung amerikanischer bzw. ‚kalifornischer‘ Identität gehen in 

der Kampagne Hand in Hand. Sara Ahmed schreibt in The Cultural Politics of Emotion: „The 

reproduction of life – in the form of the future generation – becomes bound up with the repro-

duction of culture, through the stabilisation of specific arrangements for living (‚the family‘).“33 

Dass der Slogan sich auf den Schutz der Kinder bezieht, lässt sich doppelt deuten: Das Gesetz 

soll ‚die Kalifornier*innen‘ vor dem Aussterben bewahren sowie gleichzeitig ein bestimmtes – 

homophobes – Wertesystem sichern und an den Nachwuchs weitergeben, während nicht-hete-

ronormative (und nicht-kalifornische) Personen stärker marginalisiert werden. Dabei verdrehen 

rhetorische Mittel die realen Machtverhältnisse: Die eigentlich durch das Gesetz benachteilig-

ten Personengruppen, d. h. queere Paare und Familien, werden zur Bedrohung für das System 

 
30 Preciado: Testo Junkie, S. 138–139. 
31 Vgl. Nelson: The Argonauts, S. 28–31. 
32 Ebd., S. 12–13. 
33 Sara Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh 2014, S. 144. 



Vanessa Franke 

272 

stilisiert.34 Maggie und Harry sind von diesem Gesetzesentwurf direkt betroffen. Nelson be-

schreibt, wie sie und Harry am Vorabend der Erlassung von Prop 8 zusammen mit zahlreichen 

anderen queeren Paaren in Kalifornien beschließen so schnell wie möglich zu heiraten. In die-

sem Kontext geht die Erzählerin näher auf eine Fotografie der Künstlerin Catherine Opie ein, 

welche noch einmal die biopolitischen Implikationen solcher Kulturkämpfe hervorhebt. Opies 

Fotografie Self-Portrait/Cutting von 1993 zeigt den nackten Rücken der Fotografin, auf wel-

chem im Stil einer Kinderzeichnung zwei weiblich markierte Strichmännchen, ein Haus und 

eine Sonne hinter einer Wolke eingeritzt sind. Die Linien sind dabei rot und blutig, das Bild 

scheint unmittelbar vor dem Fotografieren mit einem scharfen Gegenstand in die Haut eingra-

viert worden zu sein. Es verweist nicht nur auf das Verhältnis von heteronormativen Familien-

klischees, lesbischer Liebe, Stigmatisierung und dem Wunsch nach einer ‚normalen‘ Familie, 

sondern ebenso auf eine direkte, schmerzhafte Einwirkung heteronormativer Machtverhältnisse 

und Narrative in das intime Leben eines queeren Subjekts, eines lebenden Körpers aus Fleisch 

und Blut. Nach Sara Ahmed: 

These narratives or scripts do not, of course, simply exist out there to legislate the political actions 

of states. They also shape bodies and lives, including those that follow and depart from such narra-

tives in the ways they love and live, in the decisions that they make and take within the intimate 

spheres of home and work.35 

Ahmed führt in The Cultural Politics of Emotion aus, dass gesellschaftliche Normen wie die 

Norm der Heterosexualität auf dem Körper selbst an die Oberfläche treten. „[N]orms are a mat-

ter of impressions“,36 sie formen einen Körper und, in Anlehnung an Preciados Thesen, werden 

auch durch Injektion und Einverleibung hergestellt. Diese körperliche Dimension wird bei Opie 

besonders deutlich, setzt man die Fotografie Self-Portrait/Cutting in Beziehung zu ihrem Bild 

Self-Portrait/Pervert, auf dem das buchstäbliche Stigma der ‚perversen Lesbe‘ hinterlassen 

wurde: Wieder sieht man Opie sitzend mit nacktem Oberkörper, diesmal in BDSM-Ausrüstung 

eingekleidet, auf ihrer Brust das Wort ‚Pervert‘ eingeritzt. 

Kann angesichts der politischen Machtkämpfe, die wie im Fall von Prop 8 buchstäblich auf 

dem Rücken queerer Personen ausgetragen werden und deren Leben (bios) prägen, also eine 

Hochzeit zum Akt politischen Widerstands werden? Nelson äußert sich diesbezüglich ambiva-

lent: 

There is something truly strange about living in a historical moment in which the conservative anx-

iety and despair about queers bringing down civilization and its institutions (marriage, most notably) 

is met by the anxiety and despair so many queers feel about the failure or incapacity of queerness to 

bring down civilization and its institutions […].37 

Sie verweist damit auf ein wesentliches Paradoxon liberaler Gesellschaften des 21. Jahrhun-

derts, auf welches auch Preciado in Testo Junkie eingeht: Einerseits werden die Rechte von 

LGBTQ+-Personen weiterhin vonseiten Konservativer angegriffen (in Europa ebenso wie in 

den USA) und von der Gegenseite mehr oder weniger lautstark eingefordert. Andererseits 

 
34 Das Gesetz wurde im Jahr 2010 durch ein Gerichtsurteil gekippt und schließlich 2022 vollständig aus der kali-

fornischen Verfassung gestrichen. Vgl. Maggie Baska: „Prop 8: Same-sex marriage ban could finally be cut from 

Californian constitution amid Supreme Court fears“, in: Pink News, https://www.pinknews.co.uk/2022/07/07/ 

california-prop-8-same-sex-marriage-supreme-court/, zuletzt aufgerufen am 18.07.2022. 
35 Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, S. 145. 
36 Ebd. 
37 Nelson: The Argonauts, S. 32. 



Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität in The Argonauts 

273 

werden in liberalen Demokratien und auf den neoliberalen Märkten die Forderungen und Be-

dürfnisse marginalisierter Personengruppen integriert – und sie dadurch wiederum ihres ur-

sprünglich subversiven Charakters beraubt. „We are currently facing the risk of turning the term 

[‚queer‘] into a description of a neoliberal, free market identity that generates new exclusions 

and hides the specific conditions of the oppression of transsexual, transgender people, crip, or 

racialized bodies“,38 konstatiert Preciado. Wie kann die historisch zutiefst von Heteronormati-

vität durchdrungene Institution Ehe noch Raum für das Queere lassen? So formt die Sehnsucht 

nach gleichzeitiger Freiheit und Rebellion in einer Welt des globalen Spätkapitalismus zerris-

sene Individuen und Gruppen innerhalb der queeren Community. Nelson zitiert an einer Stelle: 

„I’m not the kind of faggot who wants to put a rainbow sticker on a machine gun.“39 Dies sind 

Widersprüchlichkeiten einer Kategorie, die ursprünglich dazu gedacht war, bestehende Kate-

gorien aufzulösen, inklusiv zu sein, die nun aber auch immer öfter exklusiv wirkt und instru-

mentalisiert wird. 

„What is the essence of heteronormativity?“,40 fragt die Erzählerin. Im Umkehrschluss stellt 

sich die Frage: Worin besteht die Essenz des Queer-Seins? In einem Interview mit The Paris 

Review antwortet die Autorin, nach dem Prinzip des „queerings“ von Literatur gefragt: „What’s 

queer form anyway?“41 The Argonauts stellt einen Versuch dar, potenzielle Antworten zu fin-

den. 

IV Die Argo: Transformation und Identität 

Um die Beziehung zwischen menschlichen Lebensrealitäten und deren Benennung durch Spra-

che auszuleuchten, stellt Nelson in poetologischer Selbstreflexion die Möglichkeiten der Spra-

che an sich zur Debatte. Einen Ausgangspunkt von The Argonauts bildet die Frage, ob Worte 

‚gut genug‘42 sind, ob Sprache in der Lage ist, Reales jemals ausreichend repräsentieren kön-

nen, oder ob es Dinge gibt, die schlicht unbenennbar sind. Wie lässt sich etwas Flüchtiges, 

Gestaltwandlerisches mit Sprache benennen, ohne es zu zerstören? „Once you name something, 

you said, we can never see it the same way again“,43 schreibt sie über Harry. Was, wenn Sprache 

im Sinne Roland Barthes grundlegend „fasciste“44 bleibt und niemals Raum für ein Dazwischen 

lässt, sondern im Gegenteil, so Harrys Standpunkt, im Gestus des Benennens alles zersetzt, was 

echt und fließend ist? „It is absurd, Barthes says, to try flee from language’s assertive nature 

[…] as if anything that came out of language could make language tremble“,45 reflektiert die 

Erzählerin weiter. Nach Barthes kann Literatur allerdings als Utopie der Sprache angesehen 

werden,46 da sie das Potenzial besitzt, die Sprache aus seinen starren binären, ‚faschistischen‘ 

Strukturen zu befreien. Die Erzählerin, als Schriftstellerin eben der Sprache verschrieben, 

 
38 Preciado: Testo Junkie, S. 341. 
39 Nelson: The Argonauts, S. 32. 
40 Ebd., S. 15. 
41 Anne DeWitt: „What’s Queer Form Anyway? An Interview with Maggie Nelson“, in: The Paris Review, 

https://www.theparisreview.org/blog/2018/06/14/an-interview-with-maggie-nelson/, zuletzt aufgerufen am 

18.07.2022. 
42 Vgl. Nelson: The Argonauts, S. 3. 
43 Ebd., S. 4. 
44 Roland Barthes: „Leçon“, in: Éric Marty (Hrsg.): Roland Barthes: Oeuvres complètes V: Livres, textes, entre-

tiens 1972–1976, Paris 1978, S. 427–446, hier: S. 432. 
45 Nelson: The Argonauts, S. 122. 
46 Vgl. Roland Barthes: Le Degré zéro de l’écriture, Paris 1953, S. 62–65. 



Vanessa Franke 

274 

entscheidet sich dafür, dass Worte ‚gut genug‘ seien, und nutzt Barthes’ „Argoschiff“ aus Ro-

land Barthes par Roland Barthes als Sinnbild für die Dekonstruktion von Identität bzw. die 

konstruktive Verschiebung von Bedeutung. Die einzelnen Teile der Argo, dem Schiff aus dem 

griechischen Mythos des Goldenen Vlies, werden während einer Überfahrt nach und nach aus-

getauscht, und doch bleiben ihr Name und ihre Form gleich. Barthes schreibt: „Argo est un 

objet sans autre cause que son nom, sans autre identité que sa forme.“47 Dieses Prinzip überträgt 

Nelson beispielsweise auf den Satz ‚I love you‘, dessen Bedeutung mit jedem Mal, da er aus-

gesprochen wird, eine andere sei,48 und insbesondere auch auf den Begriff des Queeren, basie-

rend auf Eve Kosofsky Sedgwick. Das Queere geht also nicht auf eine Ursache oder einen Ur-

sprung zurück, sondern wäre somit Bezeichnung für eine Identität, die nur aus Form besteht, 

nicht aus Substanz: 

[Eve Kosofsky Sedgwick] wanted the term to be a perpetual excitement, a kind of place-holder – a 

nominative, like Argo, willing to designate molten or shifting parts, a means of asserting while also 

giving the slip. […] In other words, she wanted it both ways. There is much to be learned from 

wanting it both ways.49 

Diese Prämisse des Gleichzeitigen und der Uneindeutigkeit durchdringt den ganzen Text in 

seiner fragmentarischen und assoziativen Struktur, der auf die Fragen, die er stellt, keine klaren 

Antworten liefert. 

„I looked anew at unnamable things, or at least things whose essence is flicker, flow.“50 

Diese Aussage zu Beginn der Erzählung kann als weitere selbstreflexive Kernprämisse des 

Texts gelten. Auf der Suche nach einer Essenz des Queeren, lassen sich in The Argonauts zwei 

Prinzipien der körperlichen und sprachlichen Transformation beobachten: eine ‚fließende‘ 

(„flow“)51 und eine ‚flimmernde‘ („flicker“).52 Das Fließende bezieht sich auf die kontinuierli-

che Verschiebung der Bedeutung zentraler Begriffe und Formen: Es folgt dem Fluss des Texts, 

der linearen Struktur und Temporalität der Sprache, man könnte auch sagen, der Fortbewegung 

der Argo. Das Wort ‚queer‘ bedeutet auf der ersten Seite nicht dasselbe wie auf der zweiten, 

„Harry“ ist im Herbst nicht mehr derselbe wie im Frühling, die schwangere Maggie nicht mehr 

dieselbe wie vor der Schwangerschaft, die Form des Texts gleicht zunächst einer Autotheorie, 

am Ende eher einem Lyric Essay.53 Diese fließenden Transformationen sind nicht teleologisch, 

sondern als eine Form des Werdens im Sinne von Deleuze und Guattari zu verstehen.54 

Immer wieder von Neuem beginnend, sich selbst hinterfragend, korrigierend, herausfor-

dernd, sucht die Autorin nach den richtigen Worten, „which contain the inexpressible 

 
47 Roland Barthes: Roland Barthes par Roland Barthes, in: Éric Marty (Hrsg.): Roland Barthes: Oeuvres complètes 

IV: Livres, textes, entretiens 1972–1976, Paris 2002, S. 575–774, hier: S. 626. 
48 Vgl.: Nelson: The Argonauts, S. 5. 
49 Ebd., S. 35–36. 
50 Ebd., S. 5. 
51 Ebd. 
52 Ebd. 
53 Vgl. zum Begriff des Lyric Essay Michelle Dicinoski: „Wild Associations: Rebecca Solnit, Maggie Nelson and 

The Lyric Essay“, in: TEXT Special Issue 39: The Essay (2017), S. 1–12. 
54 Vgl. zur Interpretation des Werdens in The Argonauts Nelson: The Argonauts, S. 66: „On the one hand, the 

Aristotelian, perhaps evolutionary need to put everything into categories […] – on the other, the need to pay hom-

age to the transitive, the flight, the great soup of being in which we actually live. Becoming, Deleuze and Guattari 

called this flight: becoming-animal, becoming-woman, becoming-molecular. A becoming in which one never be-

comes […].“ 



Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität in The Argonauts 

275 

(inexpressibly!) in the expressed“.55 Diese Worte lassen sich jedoch nur zusammen mit den 

Worten anderer finden: Dabei soll ihr „fling with the philosophers [Herv. i. O.]“56 sprachlich so 

präzise wie möglich sein. In einem von mehreren poetologischen Absätzen benennt sie ihr Man-

tra (frei nach Sedgwick und Barthes): „to pluralize and specify […], pluralize, refine, conti-

nuously.“57 

Entscheidend für diesen Prozess des Pluralisierens und Spezifizierens ist, dass Nelson ihn 

nicht als autonomes autobiographisches Ich allein durchführt, sondern ihre Fragen und vorläu-

figen Antworten in ein Gewebe aus unzähligen philosophischen und literarischen Stimmen ein-

bindet. Bereits auf der ersten Seite tritt das Ich mit drei weiteren Personen in Dialog: mit „a 

friend“,58 Harry und Ludwig Wittgenstein. Erkenntnis geht nicht von einem Subjekt allein aus, 

sondern hängt vom Dazwischen ab, von den Beziehungen und Bezugnahmen zu anderen, vom 

In-Beziehung-Treten. So sind auch Nelsons Argumentationen eher sprunghaft und sogar wi-

dersprüchlich als linear und eindeutig. Michelle Dicinoski konstatiert in ihrer Analyse von The 

Argonauts, das sie zusammen mit Nelsons früherem Werk Bluets (2009) aufgrund seiner asso-

ziativen Struktur als langen Lyric Essay klassifiziert: „What she is building is less an argument 

and more a relational field.“59 Die titelgebenden Argonauten lassen sich so als Nelsons queere 

‚Crew‘ verstehen: ein Netzwerk aus unzähligen Kompliz*innen, Mitstreiter*innen, Partner*in-

nen und Vorbildern auf der Argo, dem Schiff, das sich ihren Weg durch die „heterosexuelle 

Matrix“60 bahnt. Als „a sort of leaning against“61 beschreibt Nelson ihre Bezugnahme zu ande-

ren Autor*innen im Schreiben, eine Formulierung, die ein Bild von Zuwendung, gegenseitiger 

Unterstützung hervorruft: „Subjectivity is keenly relational, and it is strange. We are for an-

other, or by virtue of another. [Herv. i. O.]“62 Subjektivität ist somit immer zugleich Intersub-

jektivität. 

Im letzten Drittel sind einige Absätze in kursiv eingelassen, die, so die Behauptung des 

Texts, aus der Ich-Perspektive von Harry geschrieben worden sind. Hier kommt das multilogi-

sche Prinzip von The Argonauts zu einem Höhepunkt. Abwechselnd wird aus Maggies Per-

spektive von der Geburt ihres Sohnes und aus Harrys Perspektive vom Sterben der Mutter er-

zählt. Dicinoski schreibt: „Here, the associative quality of the entwined first-person accounts 

constructs a narrator who recognises that her own life is intimately entwined with the lives (and 

deaths) of others.“63 Doch auf der letzten Seite folgt ein weiterer solcher Höhepunkt, als das 

Ich plötzlich zu einem durch den Kreuzreim „long – song“ melodischen Wir wechselt: „I know 

we’re still here, who knows for how long, ablaze with our care, its ongoing song.“64 Dieses 

‚Wir‘, das als die Argonauten verstanden werden kann, geht weit über eine Paarbeziehung und 

über Familienbande hinaus. Auch dieses Kollektiv befindet sich in stetigem Wandel, wächst 

 
55 Ebd., S. 57. 
56 Ebd., S. 48. 
57 Ebd., S. 78. 
58 Ebd., S. 3. 
59 Dicinoski: „Wild Associations“, S. 5. 
60 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main 1991, S. 219. 
61 Maggie Nelson: „‚A Sort of Leaning Against‘: writing with, from and for others“, in: The writer’s notebook II: 

craft essays from Tin House, Portland, OR 2012, S. 83–103. 
62 Nelson: The Argonauts, S. 118. 
63 Dicinoski: „Wild Associations“, S. 9. 
64 Nelson: The Argonauts, S. 178. 

https://amzn.to/2Jpd0fC


Vanessa Franke 

276 

und erweitert sich („Things might have changed [Herv. i. O.]“).65 Es handelt es sich nicht um 

ein traditionelles, verwandtschaftliches Kollektiv im Sinne linearer kulturell-geistiger Abstam-

mung, sondern um ein in erster Linie assoziatives Beziehungsgeflecht: „[It] takes place on a 

horizontal plane of action, not a vertical one. It brings one into the land of wild associations, 

rather than that of grim congenital lineage.“66 Dennoch muss angemerkt werden, dass auch 

vermeintlich freies Assoziieren auf einer Priorisierung basiert, und Nelson durch die Wahl ihrer 

Referenzen unweigerlich bestimmte – westliche – literarische und philosophische Traditionen 

aufruft bzw. sich dazu verhält: Queer Theory, Affect Theory‚ French Theory‘, Linguistik, Psy-

choanalyse und andere. 

V Raum schaffen: Körper und Text 

Nach Sara Ahmed kann jenes Werden als ‚Idealisierung von Bewegung‘ oder ‚Fluidität als 

Fetisch‘ durchaus kritisch betrachtet werden,67 da diese Art der Transformationen auf einem 

negativen Begriff von Freiheit basieren – Freiheit von Normen, denen es ständig auszuweichen 

gilt. Die Prämisse des Fließens, „maintaining anti-normativity as a permanent orientation“,68 

wirkt somit wiederum exklusiv, da sie Lebensentwürfe und Körper ausschließt, die nicht die 

Möglichkeit oder die Kapazitäten haben, in ständiger Bewegung zu sein. So auch Maggie Nel-

son, die trotz der queeren Aspekte ihres Lebens ein Kind haben und eine Familie gründen 

möchte: „I know now that a studied evasiveness has ist own limitations, ist own ways of inhi-

biting certain forms of happiness and pleasure. The pleasure of abiding. The pleasure of insist-

ence, of persistence.“69 Zum (Lust-)Prinzip des Fließens, der Fluidität kommt in The Argonauts 

ein weiteres Prinzip hinzu – das des Raum-Schaffens, welches nicht evasiv ist, sondern insis-

tierend. Anzumerken ist, dass an dieser Stelle nochmals die Verknüpfung von Theorie und Af-

fekt, d. h. das Prinzip der Lust („pleasure“) als Impetus, hervorgehoben wird. 

Im Zentrum des Texts steht „the summer of our changing bodies“:70 Während Maggie mit 

Iggy schwanger ist, führt Harry eine Testosteronbehandlung durch. Die beiden körperlichen 

Transformationen werden parallel betrachtet: Sie sind wortwörtliche körperliche Grenzerfah-

rungen und sie sind bewusst gewählt und durchgeführt worden. Durch die Gegenüberstellung 

dieser beiden spezifischen Körper-Erfahrungen werden herkömmliche Vorstellungen von Na-

türlichkeit und Künstlichkeit umgekehrt, mehr noch, sie lösen sich nahezu auf, denn beide Er-

fahrungen sind in hohem Maße intim, emotional besetzt und bewegen sich an den Grenzen des 

alltäglichen Körpers; eine erscheint dabei nicht natürlicher bzw. queerer als die andere. Dass 

Maggies Schwangerschaft durch künstliche Befruchtung herbeigeführt wurde, ist dabei fast ne-

bensächlich, und die Frage nach Herkunft oder Vaterschaft spielt an keiner Stelle eine Rolle. 

Eine Schwangerschaft an sich stellt eine radikale Erfahrung dar und die Erzählerin fragt, ob 

diese nicht sogar als queer bezeichnet werden könnte: 

Is there something inherently queer about pregnancy itself, insofar as it profoundly alters one’s „nor-

mal“ state, and occasions a radical intimacy with – and radical alienation from – one’s body? How 

 
65 Ebd., S. 9. 
66 Nelson: „‚A Sort of Leaning Against‘: writing with, from and for others“, S. 88. 
67 Vgl. Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, S. 152. 
68 Ebd. 
69 Nelson: The Argonauts, S. 140. 
70 Ebd., S. 99. 



Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität in The Argonauts 

277 

can an experience so profoundly strange and wild and transformative also symbolize or enact the 

ultimate conformity?71 

Schwangerschaft wird hier als ambivalent, ja als unnormal und obszön72 empfundene Verfor-

mung und Verfremdung des eigenen Körpers beschrieben und zusätzlich durch die Gegenüber-

stellung mit der Hormonbehandlung dem traditionellen Paradigma des ‚Natürlichen‘ entzogen. 

Gleichzeitig wird die Vorstellung von queeren Paaren als „non-(re)productive“73 unterlaufen. 

Zentral in der Körpererfahrung der Schwangerschaft ist nach Nelson die Ausweitung von 

körperlichen Grenzen, d. h. neuen Raum zu schaffen, wo vorher keiner war: „The capacious-

ness of growing a baby. The way a baby literally makes space where there wasn’t space before. 

[Herv. i. O.]“74 Durch die Schwangerschaft steht die Idee von Queerness als Argo auf dem Prüf-

stand: So entscheiden nicht Genealogie oder gar Biologie, was ‚normal‘ ist oder ‚queer‘, son-

dern die konkreten Umstände der einzelnen Erfahrung; „the specifities of the situation at 

hand.“75 Die Schwangerschaft schafft wortwörtlich Raum und gleichzeitig weitere Bedeutungs-

räume des Queeren. 

Dieses raumschaffende Prinzip findet sich an anderer Stelle zu poetologischen Reflexionen 

in Bezugnahme auf die kanadische Dichterin Ann Carson wieder: 

Many years ago, [Ann] Carson gave a lecture […] at which she introduced (to me) the concept of 

leaving a space empty so that God could rush in. I knew a bit about this concept from my boyfriend 

at the time, who was big into bonsai. In bonsai you often plant the tree off-center in the pot to make 

space for the divine.76 

Das Raum-Schaffen, sowohl körperlich als auch sprachlich, ist ein Kerngedanke des Texts, der 

Nelsons Schreiben langfristig prägen sollte: „the one thing that will keep you going, in heart or 

art, for years“.77 Ausschlaggebend ist hier in Bezug auf das Raum-Schaffen im Schreiben zwei-

erlei: erstens, dass dieser neue Raum dezentriert („off-center“) ist, und zweitens, dass er zu-

nächst leer ist, „so that God could rush in.“ Gott oder das sogenannte Göttliche, das hier hin-

einrauscht, ist als ein Platzhalter für das Unsagbare zu verstehen, das unsagbarerweise im Sag-

baren enthalten ist. Die Tatsache, dass dieser dezentrierte Raum immer wieder neu geschaffen 

und von Neuem ausgefüllt werden kann, verweist auf dessen unstete, wandelbare Natur – auf 

seine flimmernde („flickering“) Qualität. Gender ist somit flüchtig. „It’s not possible to live 

twenty-four hours a day soaked in the immediate awareness of one’s sex. Gendered self-con-

sciousness has, mercifully, a flickering nature. [Herv. i. O.]“78 Der Moment des augenblickli-

chen Hineinrauschens ist damit vieldeutig. Es lässt sich kaum von einer Identität sprechen, wel-

che eine finale Wahrheit impliziert, sondern eher von pluralen aber spezifischen Einblicken in 

neue Bedeutungsräume, die durch Literatur als ‚Utopie der Sprache‘ geschaffen werden kön-

nen. Die fragmentarische Struktur des Texts und seiner Argumentationen verweist auf die Leer-

stellen zwischen dem Gesagten und dem Gewussten.79 

 
71 Ebd., S. 16. 
72 Ebd., S. 112. 
73 Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, S. 146. 
74 Nelson: The Argonauts, S. 128. 
75 Ebd. 
76 Ebd., S. 61. 
77 Ebd. 
78 Ebd., S. 17–18. 
79 Vgl. Dicinoski: „Wild Associations“, S. 2. 



Vanessa Franke 

278 

Somit vollziehen sich Prozesse der Transformation in The Argonauts auf zwei Weisen zu-

gleich, die jedoch ineinander übergehen und die als ästhetische Prinzipien des Texts die inhalt-

liche Auseinandersetzung mit Queerness widerspiegeln, formen und erweitern. 

VI Techno-Biopolitik als generative Kraft 

The Argonauts hat einerseits durch das offene Thematisieren von queeren Familienstrukturen 

und queeren Körpererfahrungen, andererseits durch das autotheoretische Experimentieren mit 

Sprache und Form, welches die Suche nach einer Essenz des Queer-Seins spiegelt, eine politi-

sche Dimension. Die Erzählerin geht auf identitätspolitische Debatten ein, ohne jedoch eine 

eindeutige Position zu beziehen, wobei die Leser*innen mittels poetologischer Passagen ihre 

Reflexionen verfolgen können: „My writing is riddled with such tics of uncertainty. I have no 

excuse or solution, save to allow myself the tremblings, then go back in later and slash them 

out“,80 schreibt sie. Allerdings resultiert dieses transformatorische Prinzip nicht in vollkomme-

ner apolitischer Sinnentleerung, sondern ergänzt sich wechselseitig mit dem kritisch-politi-

schen Inhalt des Texts.81 Die Widersprüchlichkeiten der Hochzeit von Maggie und Harry sowie 

die Parallelisierung von Schwangerschaft und Testosteronbehandlung verwischen die Grenzen 

zwischen dichotomen Attributen wie natürlich/künstlich und normativ/queer. Diese beiden kör-

perlichen Transformationen, die, möchte man zunächst meinen, unterschiedlicher nicht sein 

könnten, schaffen unerwartete Möglichkeiten für Solidarität und Empathie jenseits klassischer 

Genderrollen und über verschiedene soziale Identitäten hinaus.82 Wie gezeigt werden konnte, 

wird Subjektivität in The Argonauts im Sinne einer relationalen Ontologie83 vornehmlich über 

Körper-Erfahrungen und die autotheoretische Bezugnahme des Subjekts auf andere Subjekte 

bzw. Körper konstruiert. Identität ist somit hybrid und wandelbar, abhängig vom Kontext der 

jeweiligen intersubjektiven Bezugnahme. Die Hybridisierung der Identitäten und die Hybridi-

sierung von literarischen Genres ergänzen sich im autotheoretischen Schreiben gegenseitig. 

Da ein relationales und verkörpertes Subjekt per se permeabel und verletzbar ist, ist es au-

ßerdem auf die Zuwendung anderer angewiesen. Die Ethik der Zuwendung oder der Fürsorge, 

die sich im Englischen mit „care“84 übersetzt, beschäftigt Nelson weiterhin über The Argonauts 

hinaus: Ihre neueste Publikation trägt den Titel On Freedom – Four Songs of Care and Cons-

traint (2021). 

Es lässt sich zusammenfassend sagen, dass es aus biopolitischer Perspektive in The Argo-

nauts um das Recht auf Transformation im Zeitalter der Techno-Biomacht geht, d. h. um selbst-

bestimmten Wandel, auch mit technologischen Hilfsmitteln, der nicht in einer fixen Identität 

münden muss, sondern fortlaufend bleiben darf. Da das Ich in The Argonauts nicht autonom 

ist, kommt die Frage nach individualistischer Selbstoptimierung vor dem Hintergrund einer 

liberalen Konsumgesellschaft erst gar nicht auf. Es werden stattdessen neue, unkonventionelle 

 
80 Ebd., S. 122. 
81 Vgl. ebd., S. 10. 
82 Vgl. Timothy Laurie und Hannah Stark: The Theory of Love: Ideals, Limits, Futures, Cham 2021, S. 47. 
83 Ich beziehe mich in diesem Absatz auf die Kernthesen des new corporeal humanism. Vgl. z. B. Ann V. Murphy: 

„Corporeal Vulnerability and the New Humanism“, in: Hypatia Special Issue: Ethics of Embodiment (2011), S. 

575–590. 
84 Nelson: The Argonauts, S. 178. 



Transformationen: Techno-Biopolitik und queere Identität in The Argonauts 

279 

Bänder der Solidarität und der Lust („pleasure“)85 zwischen verschiedenen Subjekten geknüpft, 

das Verhältnis zwischen Selbst und anderen wird verlagert und gleichzeitig neu definiert.86 

Im Zuge der Entwicklung zeitgenössischer Technologien und technologischer Vernetzung 

entsteht eine Perspektive der materiellen, biokulturellen und symbolischen Interdependenz.87 

So stehen sich in The Argonauts nicht institutionelle Techno-Biomacht und individuelle techno-

biopolitische Selbsttechniken getrennt gegenüber, sondern es bildet sich vielmehr ein komple-

xes techno-biopolitisches Netzwerk aus Akteur*innen menschlicher und nicht-menschlicher 

Art heraus. Anstelle von Individualismus und radikaler Eigenverantwortung vermerkt Braidotti 

einen wünschenswerten Wandel hin zu „biozentriertem Egalitarismus“,88 zu dem auch die Li-

teratur einen Teil beitragen kann. Ein Text wie The Argonauts verweist auf das Potenzial einer 

„Politik des Lebens selbst als einer endlos generativen Kraft“,89 welche eine „Hinterfragung 

der sich wandelnden Wechselbeziehungen“90 zwischen Subjekten erfordert, sowie eine Hinter-

fragung des Konzepts von Biopolitik an sich auf der Basis einer Ethik der Bezugnahme. Der 

Titel The Argonauts steht nicht ohne Grund im Plural; es handelt sich nicht um eine Autobio-

graphie, vielleicht nicht einmal um Autotheorie. Da es vielmehr um die organischen Beziehun-

gen zwischen Personen geht als allein um das Auto, das Selbst an sich, erscheint es passender, 

das Buch als wortwörtliche Biographie zu bezeichnen – das Schreiben von bios, von Leben. 

Einen Ausblick bilden die hoffnungsvollen Worte von Braidotti, die auch im Sinne von Mag-

gie Nelson sein dürften: 

Womöglich bilden diese „hybriden“ sozialen Identitäten und die neuen, vielfältigen Zugehörigkeits-

modi, die sie inszenieren, den Ausgangspunkt für eine gegenseitige Verantwortlichkeit und ebnen 

somit den Weg für eine ethische Neubegründung gesellschaftlicher Partizipation und Gemein-

schaftsbildung.91 

LITERATURVERZEICHNIS 

Ahmed, Sara: Living a Feminist Life, Durham 2017. 

Ahmed, Sara: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh 2014. 

Barthes, Roland: Fragments d’un discours amoureux, Paris 1977. 

Barthes, Roland: „Leçon“, in: Éric Marty (Hrsg.): Roland Barthes: Oeuvres complètes V: 

Livres, textes, entretiens 1972–1976, Paris 1978, S. 427–446. 

Barthes, Roland: Le Degré zéro de l’écriture, Paris 1953. 

Barthes, Roland: Roland Barthes par Roland Barthes, in: Éric Marty (Hrsg.): Roland Barthes: 

Oeuvres complètes IV: Livres, textes, entretiens 1972–1976, Paris 2002, S. 575–774. 

Baska, Maggie: „Prop 8: Same-sex marriage ban could finally be cut from Californian consti-

tution amid Supreme Court fears“, in: Pink News, https://www.pinknews.co.uk/2022/07/07/ 

california-prop-8-same-sex-marriage-supreme-court/, zuletzt aufgerufen am 18.07.2022. 

 
85 Nelson: The Argonauts, S. 17. 
86 Vgl. Braidotti: „Biomacht“, S. 22. 
87 Vgl. Ebd., S. 23. 
88 Ebd., S. 22. 
89 Ebd., S. 23. 
90 Ebd. 
91 Ebd. 



Vanessa Franke 

280 

Braidotti, Rosi: „Biomacht und Nekro-Politik: Überlegungen zu einer Ethik der Nachhaltig-

keit“, in: springerin: Hefte für Gegenwartskunst, Jg. 13 (2007), H. 2, S. 18–23. 

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main 1991. 

Deleuze, Gilles: „Postskriptum über die Kontrollgesellschaften“, in: ders.: Gilles Deleuze: Un-

terhandlungen 1972–1990, Frankfurt am Main 1993, S. 254–262. 

DeWitt, Anne: „What’s Queer Form Anyway? An Interview with Maggie Nelson“, in: The 

Paris Review, https://www.theparisreview.org/blog/2018/06/14/an-interview-with-maggie-

nelson/, zuletzt aufgerufen am 18.07.2022. 

Dicinoski, Michelle: „Wild Associations: Rebecca Solnit, Maggie Nelson and The Lyric Es-

say“, in: TEXT Special Issue 39: The Essay (2017), S. 1–12. 

Fournier, Lauren: „Autotheory“, in: Website von Lauren Fournier, https://www.laurenfournier. 

net/Autotheory, zuletzt aufgerufen am 25.07.2022. 

Fournier, Lauren: Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism, Cambridge, 

MA 2021. 

Haraway, Donna J.: Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature, London 1991. 

Laurie, Timothy und Hannah Stark: The Theory of Love: Ideals, Limits, Futures, Cham 2021. 

Murphy, Ann V.: „Corporeal Vulnerability and the New Humanism“, in: Hypatia Special Issue: 

Ethics of Embodiment (2011), S. 575–590. 

Nelson, Maggie: „‚A Sort of Leaning Against‘: writing with, from and for others“, in: The 

writer’s notebook II: craft essays from Tin House, Portland, OR 2012, S. 83–103. 

Nelson, Maggie: The Argonauts, London 2016. 

Preciado, Beatriz: Testo Junkie: Sex, Drugs and Biopolitics in The Pharmacopornographic Era, 

New York, NY 2013. 

Young, Stacey: Changing the Wor(l)d: Discourse, Politics and The Feminist Movement, New 

York, NY 1997. 

Zwartjes, Arianne: „Under the Skin: An Exploration of Autotheory“, in: Assay: A Journal of 

Non-Fiction Studies, Jg. 6 (2019), H. 1, https://www.assayjournal.com/arianne-zwartjes 

8203-under-the-skin-an-exploration-of-autotheory-61.html, zuletzt aufgerufen am 

19.07.2022. 

 

https://amzn.to/2Jpd0fC


 

281 

Biographien der Autor*innen 

Dr. Emmanuel Breite ist seit 2020 als wissenschaftlicher Mitarbeiter im interdisziplinären 

Forschungsprojekt LiES (Literatur in Einfacher Sprache) der Pädagogischen Hochschule Hei-

delberg tätig. Seine Forschungs- und Arbeitsschwerpunkte umfassen postmoderne Literatur- 

und Kulturtheorie, Ideologiekritik und Popkultur. Veröffentlichungen u. a.: Die Verfügbarma-

chung der Literatur. Neoliberale Logiken und ihr Einfluss auf literarische Bildung (2023, in 

Vorbereitung). 

Raoul Fraisse, M.A. studierte Deutschsprachige Literatur an der Freien Universität Berlin mit 

Arbeits- und Studienschwerpunkten in der Literatur des Mittelalters, der Weimarer Klassik, der 

Romantik und des Ästhetizismus. Außerdem beschäftigte er sich mit dem Weiterleben der mit-

telalterlichen Literatur in der Literatur des 19. Jahrhunderts, mit der Schwarzen Romantik und 

dem Gothic Novel. 

Vanessa Franke, M.A. unterrichtet seit 2021 Deutsch als Fremdsprache an der Université Paris 

VIII und arbeitet als selbstständige Lektorin in Paris. Nach einem Bachelorstudium in Literatur 

– Kunst – Medien in Konstanz und Wien sowie einem Masterstudium der Komparatistik in 

Mainz begann sie 2021 ihre Promotion mithilfe des Exposéstipendiums der Gutenberg Gradu-

ate School of the Humanities and Social Sciences. Ihr Promotionsprojekt im Rahmen eines 

cotutelle-Abkommens zwischen Mainz und Paris VIII widmet sich der Verschränkung von 

Körperlichkeit und Globalität in Gegenwartskunst anhand eines multimedialen Korpus. 

Ronja Hannebohm, M.A. studierte Germanistik, Anglistik/Amerikanistik und Komparatistik 

an den Universitäten Paderborn und Sheffield. Ihre Arbeitsschwerpunkte liegen im Bereich der 

Genretheorie und Narratologie; ihr Promotionsprojekt, das von Prof. Dr. Jörn Steigerwald be-

treut wird und 2018/2019 durch ein Stipendium der Studienstiftung des deutschen Volkes ge-

fördert worden ist, beschäftigt sich mit eugenetischen Romanen der deutsch- und englischspra-

chigen Gegenwartsliteratur. Sie ist seit 2020 wissenschaftliche Mitarbeiterin der Universität 

Paderborn und derzeit Geschäftsführerin des SFB/TRR 318 „Constructing Explainability“. 

Dr.in Anda-Lisa Harmening studierte Komparatistik und Romanistik an den Universitäten 

Frankfurt am Main und Paderborn. Ihr Promotionsprojekt, das sie 2020 unter Betreuung von 

Prof. Dr. Claudia Öhlschläger erfolgreich abgeschlossen hat, trägt den Titel Schreiben im An-

gesicht des Todes – Poetologie(n) des Sterbens von 1968 bis heute und ist 2021 im Wilhelm 

Fink Verlag erschienen. Seit April 2022 ist sie Geschäftsführerin des Graduiertenzentrums an 

der Fakultät für Kulturwissenschaften der Universität Paderborn. Als Postdoktorandin lehrt und 

forscht sie in der Komparatistik, schwerpunktmäßig im Bereich Geschlechtskonstruktionen in 

der Literatur ab 1900. 

Roya Hauck, M.A. ist seit 2022 wissenschaftliche Mitarbeiterin und Assistentin am Lehrstuhl 

für Neuere deutsche Literatur- und Ideengeschichte der Julius-Maximilians-Universität Würz-

burg. Sie ist Teil des DFG-Netzwerks „Aktuelle Perspektiven der Romantikforschung“ an der 

Goethe-Universität und forscht im Bereich der Wissensgeschichte. Ihr Schwerpunkt liegt auf 

der Literatur um 1800. Innerhalb ihres Promotionsprojekts, das von Prof. Dr. Maximilian Ber-



 

282 

gengruen betreut wird, untersucht sie Manipulations- und Überwachungsstrukturen im Geheim-

bundroman des ausgehenden 18. Jahrhunderts. 

Dr.in Alexandra Juster ist in Frankreich und Italien zugelassene Rechtsanwältin. Seit 2018 

ist sie als Dozentin für Deutsch und deutsche Literatur, Französisch, Italienisch und Spanisch 

tätig, 2022 wurde sie an der Universität Salamanca in Neuerer deutscher Literatur promoviert. 

Ihre Forschungsinteressen liegen im interdisziplinären Feld zwischen Gegenwartsliteraturen, 

Recht, Philosophie und aktuellen gesellschaftlichen Fragen. 

Miriam Köller, B.A. hat an der Justus-Liebig-Universität Gießen den Kombinationsstudien-

gang Sprache, Literatur und Kultur (B.A.) mit den Fächern Germanistische Literaturwissen-

schaft, Katholische Theologie und Geschichte studiert, bevor sie 2020 für das Studium der 

Komparatistik / Vergleichenden Literatur- und Kulturwissenschaft (M.A.) an die Universität 

Paderborn gewechselt ist. Als bisherige Forschungsinteressen können die fantastische Literatur 

und Aspekte der Intertextualität sowie Intermedialität benannt werden. 

Dr. Marcus Krause war zuletzt an der Universität zu Köln angestellt und Mitglied der DFG-

Forschungsgruppe „Journalliteratur“. 

Daniel López Fernández, M.A. ist seit 2022 wissenschaftlicher Mitarbeiter der Universität 

València im Fachbereich Germanistik und Anglistik. Seine Studienschwerpunkte liegen in den 

Bereichen Biopolitik, Animal Studies und deutsche Literatur seit 1945. Sein bundesweit geför-

dertes Promotionsprojekt, betreut von Prof. Dr. Isabel Gutiérrez Koester, widmet sich der Re-

präsentation der Arbeitswelt in deutschsprachiger Gegenwartsprosa. 

Maximiliane Mag studiert seit dem Wintersemester 2019/2020 an der Universität Paderborn 

Deutschsprachige Literaturen und Komparatistik / Vergleichende Literatur- und Kulturwissen-

schaft im Zwei-Fach-Bachelorstudiengang und plant, im Sommersemester 2023 ihre Bachelo-

rarbeit im Fach Deutschsprachige Literaturen über Mascha Kaléko zu schreiben. 

Katrin Nötzel hat 2019 ihr Zwei-Fach-Bachelorstudium der Fächer Komparatistik / Verglei-

chende Literatur- und Kulturwissenschaft und Mode-/Textildesign begonnen und geht 2023 in 

den Masterstudiengang Komparatistik der Universität Paderborn über. Sie interessiert sich be-

sonders für die Ausgestaltung von Identität in Literatur und Film und untersucht dies in Bezug 

auf dress und gender in ihrer Bachelorarbeit. 

Lucas Prieske, M.A. ist seit 2022 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Deutschen Seminar der 

Leibniz Universität Hannover. Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der Narratologie sowie 

in der machtkritischen Wissens- und Diskursforschung. In seiner Dissertation „Heteroperspek-

tivisches Erzählen von der Romantik bis zur Gegenwart“ bei Prof. Dr. Brigit Nübel untersucht 

er, wie perspektivische Verschiedenheiten in multiperspektivischen Romanen erzählerisch um-

gesetzt und diskursiv objektiviert werden. Sein Projekt wird von der Studienstiftung des deut-

schen Volkes gefördert. 

Sahra Puscher, M.A. ist seit 2019 wissenschaftliche Mitarbeiterin der Universität Paderborn 

im Fachbereich der Komparatistik / Vergleichende Literatur- und Kulturwissenschaft. Ihre For-

schungsinteressen umfassen historische Geschlechterforschung, mit dem Schwerpunkt des 18. 

Jahrhunderts, europäische Theaterkulturen der Frühmoderne sowie gegenwärtige Geschlech-

terrepräsentationen in Literatur, Film und Serie. Ihr Promotionsprojekt, betreut von Prof. Dr. 



 

283 

Jörn Steigerwald, widmet sich unter dem Titel „Tragödien-Politik: Geschlecht – Macht – Politik 

in den Tragödien J. E. Schlegels“ der Interdependenz der titelgebenden (Analyse-)Kategorien. 

Veröffentlichungen u. a.: ,,Elegische Liebestragödie: Johann Elias Schlegels Die Trojanerin-

nen (1737/47)“, in: Jörn Steigerwald und Leonie Süwolto (Hrsg.): ZwischenSpielZeit: Das The-

ater der Frühaufklärung (1680–1730), Paderborn 2022, S. 219–250. 

Karina Viktoria Runte, B.A. hat 2022 ihr Zwei-Fach-Bachelorstudium der Komparatis-

tik / Vergleichenden Literatur- und Kulturwissenschaft und Geschichte an der Universität Pa-

derborn abgeschlossen und studiert seit dem Wintersemester 2022/2023 im Masterstudiengang 

Materielles und Immaterielles Kulturerbe. Ihr besonderes Interesse gilt der Kulturgeschichte 

von Alltagsgütern und -praktiken und der europäischen Hofkultur, mit der sie sich auch im 

Rahmen ihrer Tätigkeit im Residenzschloss Detmold beschäftigt. 

Veronika Walzberg, B.A. hat 2020 ihr Bachelorstudium in Kulturwissenschaften abgeschlos-

sen, sie fokussierte sich auf die Vertiefungen Visuelle Kultur und Kulturorganisation und -

kommunikation. Neben dem Studium machte sie 2017–2020 eine Schreibberatungsausbildung 

und war tätig als studentische Schreibberaterin im Schreibzentrum der Leuphana Universität 

Lüneburg. Sie studiert seit dem Wintersemester 2020/2021 den Master Europäische Literaturen 

und Kulturen an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg mit einem Schwerpunkt auf dem Zu-

sammenhang zwischen Literatur und Politik. Während 2022 absolvierte sie in Kooperation mit 

der Universität ein Volontariat in Kulturvermittlung im Literaturhaus Freiburg. 

Mag. Clemens Woldan studierte Germanistik, Philosophie und Psychologie in Salzburg. Seit 

2021 arbeitet er an einer Dissertation zur Praxis der Ehe in Wiener Komödien um 1900 an der 

Universität Salzburg. Derzeit ist er als Junior Fellow am IFK Wien und am Stefan Zweig Zent-

rum in Salzburg tätig. Veröffentlichungen u. a.: „Die Hinrichtung der Marie Antoinette. Syn-

these von Bild und Text in Stefan Zweigs historisch-biografischem Roman“, in: zweigheft, Jg. 

25 (2021), S. 15–22; „Konzepte von Humanität im Diskurs über die Todesstrafe in der Zwi-

schenkriegszeit“ (2023, im Druck). 


