
 

 

 

 

 

Monika Tautz 

Grundlagen für komparativ- 

theologisch ausgerichtete  

Unterrichtseinheiten 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Veröffentlichungen des  

Forums für Komparative Theologie  



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Herausgeber 
Prof. Dr. Zishan Ghaffar 
Zentrum für Komparative Theologie und Kulturwissenschaften (ZeKK) 
Universität Paderborn 
Warburger Straße 100 
33098 Paderborn 
zekk@uni-paderborn.de 
https://kw.upb.de/zekk 
 
Prof. Dr. Klaus von Stosch 
International Center for Comparative Theology and Social Issues (CTSI) 
Universität Bonn 
Rabinstraße 8 
53111 Bonn 
ctsi@uni-bonn.de 
https://www.ctsi.uni-bonn.de/ 
 
Koordination & Redaktion 
Sarah Lebock (ZeKK) 
 
Autorin 
Dr. Monika Tautz 
monika.tautz@t-online.de 
 
Copyright 
Alle Rechte sind im Rahmen des vom MKW NRW geförderten Forums für Komparative Theologie vorbehalten. 
2025 
 
Das Forum für Komparative Theologie ist eine Plattform, die im Rahmen eines vom Ministerium für Kultur und Wissen-
schaft des Landes Nordrhein-Westfalen geförderten Verbundprojekts des Zentrums für Komparative Theologie und 
Kulturwissenschaften (ZeKK) der Universität Paderborn und des International Center for Comparative Theology and 
Social Issues (CTSI) der Universität Bonn ins Leben gerufen wurde. Das Ziel des Forums ist der Transfer Komparativer 
Theologie von den Universitäten in unsere Gesellschaft, um emanzipatorische Potenziale für unsere Gesellschaft frei-
zusetzen, den sozialen Zusammenhalt zu stärken und die Fähigkeit zum friedlichen Zusammenleben zu fördern. Das 
Projekt der Komparativen Theologie befördert diese Ziele, indem andere Religionen zu Erkenntnisorten der je eigenen 
Theologie werden, um gemeinsam gesellschaftliche Probleme zu lösen und im gegenseitigen Lernen Potenziale der 
verschiedenen religiösen Traditionen zu erschließen. Die Veröffentlichungen des Forums für Komparative Theologie 
sollen zu diesen Zielen beitragen. 
 
Die Veröffentlichung stellt keine Meinungsäußerung des ZeKK oder des CTSI oder Ihrer Förderer dar. Für inhaltliche 
Aussagen tragen die jeweiligen Autor*innen die Verantwortung.



 

 

 

Forum für Komparative Theologie 

Grundlagen für komparativ- 

theologisch ausgerichtete  

Unterrichtseinheiten 

Monika Tautz 

  



 

 

 

Über die Autorin 

 

 

 

 

Dr. Monika Tautz ist Lehrerin für die Fächer katholische Religions-

lehre und Deutsch (Sek. I und II) mit je 10 Jahren Berufserfahrung 

am Berufskolleg und Gymnasium sowie Religionspädagogin. Von 

September 2009 bis Oktober 2021 war sie als Studienrätin im 

Hochschuldienst am Institut für Katholische Theologie der Uni-

versität zu Köln für den Fachbereich der Religionspädagogik in 

der Lehrerinnen- und Lehrerbildung tätig. Ihr Forschungsschwer-

punkt liegt vor allem im Bereich des interreligiösen Lernens mit 

einem Schwerpunkt auf der Entwicklung einer komparativ-theo-

logischen Religionsdidaktik sowie der Professionalisierung ange-

hender Religionslehrkräfte im Rahmen des Studiums und Praxis-

semesters. In den letzten drei Jahren hat sie die Religionspäda-

gogischen Institute der Diözese Rottenburg-Stuttgart zur Ent-

wicklung der Religionenkoffer im Rahmen komparativ-theologi-

scher Religionsdidaktik beraten. 
 

 

 

 
   



 

 

 

Inhalt 
 

1 Einführung: Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete   

   Unterrichtseinheiten .............................................................................................................. 1 

2 Aufgaben des Religionsunterrichts heute ........................................................................... 4 

3 Aspekte Komparativer Theologie, die für eine komparativ-theologisch ausgerichtete   

   Didaktik zentral sind ............................................................................................................. 5 

4 Kennzeichen einer komparativ-theologisch ausgerichteten Religionsdidaktik .............. 9 

Literaturverzeichnis ................................................................................................................ 16 

Impressum ............................................................................................................................... 18 

 

 

 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

1 

 

1 Einführung: Grundlagen für komparativ- 

theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

Die Lebenswelten der Menschen heute sind vielfältig. Erfahrungen von Pluralität sind 

allgegenwärtig.1 Die Pluralität unserer Welt scheint stetig zuzunehmen, zumindest wer-

den wir uns ihrer immer mehr bewusst. Sie prägt alle Bereiche menschlichen Lebens 

und ist in Form unterschiedlicher Pluralismen wirksam, z. B. in Form eines ethischen, 

politischen, gesellschaftlichen, kulturellen, wissenschaftsmethodologischen, weltan-

schaulichen und religiösen Pluralismus. Damit angemessen umzugehen, stellt eine Her-

ausforderung für uns alle dar. Die alltägliche Erfahrung von Pluralität weckt eben nicht 

nur das Interesse am Anderen, sondern auch Unsicherheiten und Ängste. Ab- und Aus-

grenzung sollen dann einen sicheren und vertrauten Raum schaffen. Der österreichi-

sche islamische Religionspädagoge Zekirija Sejdini formuliert diesen gesellschaftlich zu 

beobachtenden Prozess so: 

Wir leben in einer Zeit, in der die Ablehnung des Anderen immer mehr zum konstituti-

ven Teil der eigenen Identität wird. Angetrieben von der medialen Berichterstattung, 

aber auch von den erstarkenden rechtspopulistischen Parteien in Europa, neigen immer 

mehr Menschen dazu, fremde Kulturen und Religionen als potenzielle Bedrohung für 

die eigene Existenz wahrzunehmen – aus Angst, die eigene Identität zu verlieren und 

zum Fremden im eigenen Land zu werden.2 

 
1 Der hier vorliegende Text ist aus der Erfahrungsperspektive einer christlichen Religionspädagogin geschrieben 

worden. Eine religionspädagogisch verantwortete Theorie und Praxis, die sich komparativ-theologischem Denken 

verpflichtet weiß, kann immer nur aus der Perspektive einer konkreten Konfession heraus erfolgen – und die muss 

auch als solche benannt werden. Denn das Ziel einer komparativ-theologischen Religionsdidaktik besteht ja nicht 

darin, eine einheitliche Didaktik für alle Religionen bzw. Konfessionen zu entwickeln. Vielmehr zielt ein solches Be-

mühen darauf, die je eigenen Besonderheiten konstruktiv in ein Gespräch zu bringen, dessen Ergebnisse in zweifa-

cher Weise hilfreich sind: Zum einen wird damit eine tragfähige Basis gelegt, um fachwissenschaftlich wie auch 

religionspädagogisch fundiert interreligiöses Lernen im Sinne komparativ-theologischer Begegnung planen und 

gestalten zu können. Zum anderen gewinnt jede Religionspädagogik Bestätigung, kritische Anfrage, neue Ideen für 

die je eigenen bildungstheoretischen und didaktischen Aufgaben. Beide Aspekte wirken zusammen, bilden gleich-

sam einen hermeneutischen Zirkel, der idealerweise immer wieder durchschritten werden will. An dieser Stelle 

möchte ich Prof. Dr. Naciye Kamcili-Yildiz danken für die intensive und freundschaftliche Zusammenarbeit auf die-

sem weiten Feld.    

Längere Passagen dieses Textes sind erstmals in der für Religionslehrerinnen und -lehrer herausgegebenen Zeit-

schrift der Diözese Rottenburg-Stuttgart „Notizblock“ erschienen. MONIKA TAUTZ, Komparativ-theologische Religi-

onspädagogik als Beitrag für einen zukunftsfähigen Religionsunterricht, in: Notizblock. Materialdienst für Religions-

lehrerinnen und Religionslehrer in der Diözese Rottenburg-Stuttgart 71 (2022), S. 3–8. 
2 ZEKIRIJA SEJDINI, Einführung, in: ZEKIRIJA SEJDINI (Hrsg.), Islam in Europa. Begegnungen, Konflikte und Lösungen (Stu-

dien zur Islamischen Theologie und Religionspädagogik, 3), Münster u. a. 2018, S. 11–16.  



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

2 

 

Schulische Bildung soll Kinder und Jugendliche auf diese Welt der Vielfalt vorbereiten 

und sie bei ihrer Identitätsbildung unterstützen, so dass sie als mündige Mitbürgerin-

nen und Mitbürger ihr persönliches und das gesellschaftliche Leben gemeinsam mit 

anderen gestalten können. Um diesem berechtigen Anliegen begegnen zu können, 

wird die Bedeutung religiöser Bildung bildungstheoretisch vor allem im Bereich ethi-

schen Lernens gesehen, das darauf ausgerichtet ist, sich in eine Haltung der Anerken-

nung dem Anderen gegenüber einzuüben. Das aber greift zu kurz, denn die Anerken-

nung des Anderen läuft Gefahr, sowohl im pädagogischen wie auch religionspädago-

gischen Kontext lediglich als ein Moment der menschlichen und sozialen Beziehung 

verstanden zu werden. Die Sachebene wird ausgeblendet, sie scheint angesichts der 

Vision eines harmonischen Miteinanders bedeutungslos. Denn die religiöse oder welt-

anschauliche Überzeugung des Gegenübers – so eine weit verbreitete Überzeugung – 

steht nicht zur Diskussion, sie ist Privatsache. 

Nicht erst die derzeitigen politischen Konflikte und ihre kriegerischen und gewaltför-

migen Auswirkungen zeigen die Gefahren fundamentalistisch verengter weltanschau-

licher Überzeugungen, die spezifisch nationalistischer, politischer, aber eben auch reli-

giöser Art sein können. Religiöse Bildung muss sich dieser Gemengelage stellen. Dazu 

braucht es zunächst einen kritischen Blick auf die derzeitige bildungstheoretische De-

batte um Religion an öffentlichen Schulen und den Religionsunterricht: Zum einen gilt 

Religion dort, wo sie nur mehr als individualisierte Religiosität verstanden und gelebt 

wird, als eine hoch individuelle und kulturell partikulare Angelegenheit, die ihrerseits 

nicht oder nur sehr bedingt kommunikabel ist. Somit gibt es keinen Grund für eine 

inhaltliche Auseinandersetzung, weder zu Fragen individualisierter Religiosität noch zu 

Fragen von tradierter Religion, die über das einzelne Individuum hinausgehen. Zum 

anderen schwingt in so manchem Kopf und Herzen die Überzeugung mit, dass Religion 

und demokratische Prozesse gesellschaftlicher Selbstvergewisserung nicht zusammen-

passen, wenn es um eine gemeinsame Suche nach Lösungen für unterschiedliche Vor-

stellungen von einem guten Leben geht.3 

Wenn religiöse Bildung sich nicht in ethischem Lernen erschöpfen soll und der eigene 

Beitrag religiöser Bildung für das Einüben in einen gedeihlichen Umgang mit pluralen 

und einander widerstreitenden Lebenswelten Beachtung finden soll, ist die Religions-

pädagogik und -didaktik herausgefordert, religiöse Identitätsbildung (neu) zu beden-

ken. Denn Identitätsbildung – auch die Bildung religiöser Identität – steht vor Heraus-

forderungen, die letztlich die Inhalte weltanschaulicher Überzeugungen betreffen, die 

 
3 Vgl. hierzu die grundlegenden Überlegungen von MARTIN BREUL, Religion in der politischen Öffentlichkeit. 
Zum Verhältnis von religiösen Überzeugungen und öffentlicher Rechtfertigung, Paderborn 2015. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

3 

 

alltägliches Handeln und Denken oft unreflektiert prägen. Folgende Grafik4 zeigt die 

Herausforderungen religiöser Identitätsbildung angesichts des Schwindens religiöser 

Sozialisation. Die Situation für Mitglieder anderer Religionen stellt sich sicherlich noch 

einmal anders dar.  

 

 

 

Die hier nur angerissenen Herausforderungen spiegeln sich auch im theologischen Dis-

kurs um den Dialog der Religionen. Die Komparative Theologie weist dabei sowohl 

theologisch als auch philosophisch und methodologisch argumentierend einen Weg, 

der für eine fundamentale Didaktik interreligiösen Lernens aufgegriffen und religions-

pädagogisch wie -didaktisch fruchtbar gemacht werden kann. 

Im Folgenden sollen die Chancen und Herausforderungen einer komparativ-theolo-

gisch ausgerichteten Didaktik bedacht werden. Dazu werden in einem ersten Schritt 

kurz die Aufgaben von Religionsunterricht an Schulen heute umrissen (2), in einem 

zweiten Schritt geht es um zentrale Aspekte Komparativer Theologie (3), um von hier 

aus Kennzeichen einer komparativ-theologisch ausgerichteten Religionsdidaktik vor-

zustellen (4). 

  

 
4 Die Grafiken sind aus der Perspektive christlicher Religionspädagogik erstellt. Sie wollen auch zu einem Austausch 

unter den religionsverschiedenen Religionspädagogiken einladen. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

4 

 

2 Aufgaben des Religionsunterrichts heute 

Religiöse Bildung muss heute in Zeiten von Pluralität auf allen Ebenen unseres gesell-

schaftlichen Miteinanders ein Interesse daran haben, religiöse Identitätsbildung und 

Urteilsfähigkeit zu fördern. Religionslehrerinnen und -lehrer stehen damit vor einer 

dreifachen Herausforderung: 

1. Zum einen ist es die Aufgabe religiöser Bildung, mit den Lebenswelten und Glau-

bensüberzeugungen einer Religion vertraut zu machen. Dabei geht es darum, die Per-

spektive einer konkreten religiösen Tradition, deren gelebten und gelehrten Glauben 

so kennenzulernen, dass eine eigene Positionierung begründet möglich wird.  

2. Dazu kommt die Aufgabe, Kinder und Jugendliche für ein Leben mit Menschen un-

terschiedlicher Weltanschauungen und damit auch unterschiedlicher Religionen zu be-

fähigen. Sowohl Gemeinsamkeiten als auch Unterschiede müssen erkannt, benannt 

und in ihrer je eigenen religiösen bzw. weltanschaulichen Bedeutung verstanden wer-

den. Das Einüben in eine den Anderen anerkennende Streit-Kultur steht hier im Zent-

rum.  

3. Gerade für Jugendliche besteht eine dritte Herausforderung heute darin, den Mehr-

wert von Religion im Sinne einer konkreten religiösen Tradition gegenüber einer viel-

fach unreflektiert gelebten eigenen Religiosität5 wahrnehmen oder doch zumindest er-

ahnen zu können.  

Es gilt also, Lernräume aufzubauen, in denen es möglich ist, sich mit der je eigenen, 

ganz individuell gebildeten (wenn auch als solche nicht reflektierten) Welt-Deutung6 

auseinanderzusetzen. Gerade wenn religiöse Sozialisation weitgehend fehlt oder wenn 

Religion als Gegenpart zu einer (post)säkularen Gesellschaft missverstanden wird, 

brauchen Kinder und Jugendliche Zeit und Raum für eine Annäherung an Religion aus 

deren Binnenperspektive. Einen solchen Raum kann ein konfessorischer, das heißt zu 

einem Bekenntnis befähigender,7 Religionsunterricht bieten, in dem die eigene Religi-

osität mit den Glaubensüberzeugungen und Lebensweisen einer konkreten Religion 

 
5 Zur Religiosität von Jugendlichen heute vgl. ULRICH KROPAČ, Art. Religiosität, Jugendliche (2015), in: Das wissen-

schaftlich-religionspädagogische Lexikon im Internet www.wirelex.de (https://doi.org/10.23768/wirelex.Religio-

sitt_Jugendliche.100087, PDF vom 07.02.2022). 
6 Vom lernenden Subjekt aus gedacht, kann hier auch von Weltanschauung gesprochen werden. Vgl. hierzu GEORG 

GASSER / MATTHIAS STEFAN, Weltanschauliche Überzeugungen und die Möglichkeit des rationalen Dialogs, in: Renova-

tion 67 (3 und 4/2009), S. 21–29, die in Anlehnung an den Philosophen Otto Muck unter dem Begriff der Weltan-

schauung „eine persönlich gelebte Einstellung zur Welt als Ganzer und zu unserem Platz in ihr“ verstehen. 
7 Vgl. JAN WOPPOWA, Das Konfessorische als Stein des Anstoßes. Aspekte eines kritisch-konstruktiven Gesprächs zwi-

schen Komparativer Theologie und Religionsdidaktik, in: RITA BURRICHTER / GEORG LANGENHORST / KLAUS VON STOSCH, 

(Hrsg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interre-

ligiösen Lernens, Paderborn 2015, S. 15–30, hier: S. 28. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

5 

 

(z. B. katholisch-christliche, sunnitisch-islamisch, liberal-jüdisch) in ein kritisches Ge-

spräch gebracht wird. In dieses Gespräch müssen andere Religionen und Weltanschau-

ungen sinnvoll eingeflochten werden, will der Religionsunterricht den pluralen Lebens-

welten gerecht werden. 

Eine komparativ-theologische Religionsdidaktik will sich diesen Herausforderungen 

stellen. Um nachvollziehen zu können, was sie prägt und von bekannten Formen inter-

religiösen Lernens unterscheidet, ist es hilfreich, sich deren theologischer Grundlagen 

zu vergewissern. 

3 Aspekte Komparativer Theologie, die für eine 

komparativ-theologisch ausgerichtete Didaktik 

zentral sind 

Komparative Theologie bietet eine theologisch begründete Hermeneutik der Anerken-

nung religiöser Pluralität. Klaus von Stosch folgend, liegt der entscheidende herme-

neutische Perspektivenwechsel Komparativer Theologie darin, religiöse Vielfalt nicht 

länger apriorisch zu beurteilen, sondern sie aposteriorisch zu würdigen.8 Es geht also 

nicht darum, Religionen rein auf theoretischer Ebene und mithilfe von Modellbildun-

gen, wie z. B. dem Modell des Inklusivismus, zu beurteilen, sondern sich auf konkrete 

Streitpunkte zu konzentrieren, die sich im Rahmen des theologisch geführten interre-

ligiösen Dialogs als diskussionswürdig und -notwendig erwiesen haben. Eine solche 

aposteriorische, d. h. aus der konkreten Erfahrung des Dialogs heraus entwickelte Wür-

digung braucht eine Theologie, die sich selbst inmitten des Dialogs der Religionen ver-

ortet und die aus dem Dialog heraus entsteht. Wichtig für Religionslehrerinnen und 

- lehrer ist, dass Komparative Theologie zunächst und vor allem eine theologisch-wis-

senschaftliche Disziplin ist. Sie ist kein religionsdidaktisches Modell für den Dialog zwi-

schen Menschen unterschiedlicher Religionen und Weltanschauungen und sie ist mehr 

als ein methodisches Prozedere für interreligiösen Dialog unter Gläubigen. Kompara-

tive Theologie ist eine eigene Form theologischer Reflexion. 

Soll Komparative Theologie als fachwissenschaftliche Grundlage für religiöse Lehr- und 

Lernprozesse an Schulen allgemein und im Religionsunterricht im Besondern dienen, 

bieten folgende Aspekte wichtige Grundlagen: So ermöglichen die von Klaus von 

 
8 Vgl. KLAUS VON STOSCH, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, Paderborn 2012, S. 227. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

6 

 

Stosch erarbeiteten „Vorschläge zur kriterialen Orientierung Komparativer Theologie“9 

Einsichten in die Struktur religiöser Überzeugungen, die an deren Kontingenzbewusst-

sein, Konsistenz, Kohärenz und Symmetrie festgemacht werden können.10 Auf diese 

Weise wird der Mehr-Wert einer tradierten Religion gegenüber rein subjektiven religi-

ösen Gefühlen und Vorstellungen – die damit keineswegs in ihrer anthropologischen 

Bedeutung in Frage gestellt sind – deutlich.  

Weiterhin sind Komparativer Theologie bestimmte methodische Charakteristika eigen: 

Ihr Vorgehen ist mikrologischer Art, sie konzentriert sich auf den Einzelfall, auf ausge-

wählte Details, die z. B. mithilfe theologischer, aber auch literarischer Texte angefragt 

und bedacht werden, die am Beispiel von konkret gelebten Ritualen oder klar umgrenz-

ten Glaubensinhalten vorgestellt und diskutiert werden; sie geht von Fragen der Men-

schen heute aus und orientiert sich dabei an theologischen Problemen; sie geht vom 

Eigenen aus, führt aber in die Perspektive des Anderen hinein und bietet der Binnen-

perspektive des Anderen einen Ort im eigenen Denken; sie braucht die kritische Instanz 

des Dritten, z. B. ein Atheist, ein Agnostiker oder ein Angehöriger einer dritten religiö-

sen Tradition; sie nimmt religiöse Praxis ernst und erhebt auch sie zum Themenfeld des 

Dialogs; sie ist sich in ihrer dialogischen Offenheit der eigenen Verwundbarkeit und 

Fallibilität der eigenen Urteile bewusst.11 

 

 
9 KLAUS VON STOSCH, Komparative Theologie und Religionspädagogik. Versuch einer Replik und Bestandsaufnahme 

aus komparativ fundamentaltheologischer Sicht: in: RITA BURRICHTER / GEORG LANGENHORST / KLAUS VON STOSCH (Hrsg.), 

Komparative Theologie: Herausforderung für die Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen 

Lernens, Paderborn 2015, S. 279–301, hier: S. 281 (Kursivschrift nicht im Original). 
10 Zur religionspädagogischen Relevanz vgl. STEFAN ALTMEYER / MONIKA TAUTZ, Der Religionsunterricht als Ort Kompa-

rativer Theologie? Auf dem Weg zu einer fundamentalen und konkreten Didaktik des interreligiösen Lernens, in: RITA 

BURRICHTER / GEORG LANGENHORST / KLAUS VON STOSCH (Hrsg.), Komparative Theologie. Herausforderung für die Religi-

onspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn 2015, S. 113–140, hier: S. 125–132. 
11 Vgl. KLAUS VON STOSCH, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, S. 193–215. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

7 

 

Schließlich begründen die fünf Grundhaltungen Komparativer Theologie deren theolo-

gische Intention. Sie sind von Klaus von Stosch in Anlehnung an die Arbeiten von Ca-

therine Cornille beschrieben und erläutert worden:12 

Grundhaltung der doktrinalen bzw. epistemischen Demut:  

Angesichts des Wissens um erkenntnistheoretische Grenzen des Nach-Denkens der 

Offenbarung Gottes bzw. des Unbedingten als Unbedingtes geht es der erstgenannten 

Grundhaltung um eine demütige Haltung der Wahrheit der eigenen Religion gegen-

über, ohne zu bezweifeln, dass man sie hat. Die ernst genommene Wahrheitsfrage, um 

die miteinander gerungen wird, darf in diesem Sinne nicht als eine Überzeugung miss-

verstanden werden, die sich im Besitz absoluter Wahrheit wähnt. Unser Verstehen ist 

immer kulturell und sozialisationsbedingt geprägt. Damit ist uns ein Verstehen auch 

der eigenen Religion stets nur bedingt möglich. Die Haltung der epistemischen Demut 

zeigt sich darin, die Bedingtheit eigener Erkenntnisfähigkeit anzuerkennen und dabei 

weiterhin suchen und nachdenken zu wollen. So ist es möglich, auch von den Positio-

nen bzw. Glaubensüberzeugungen der Menschen anderer Religionen zu lernen, auch 

wenn dieser Position aus der eigenen Glaubensüberzeugung heraus widersprochen 

wird. Mit der Haltung der epistemischen Demut ist somit die Hoffnung verbunden, 

auch noch im Widerspruch vom Anderen zu lernen. Wie die Abbildung 2 zeigt, geht es 

Komparativer Theologie darum, „den eigenen Glauben und den der anderen Menschen 

besser zu verstehen, um dadurch der Wahrheit näher zu kommen und Gott die Ehre zu 

geben“13. Die Wahrheitsfrage ist also eng mit der Frage nach Gott bzw. dem Ultimaten 

verbunden. 

Grundhaltung konfessorischer Verbundenheit mit der eigenen Tradition:  

Die Wahrheitsfrage nicht nur aus erkenntnislogischen Gründen ernst zu nehmen heißt 

auch, sie aus der Binnenperspektive einer konkreten tradierten Religion heraus zu stel-

len. Es braucht eine existentiell bedeutsame Beziehung, ja eine Treue zur eigenen reli-

giösen Tradition, die mit einem Engagement für deren Glaubensüberzeugungen und 

damit für deren Wahrheit verbunden ist. Das setzt voraus, dass neben einer guten Wis-

sensgrundlage auch mannigfaltige Erfahrungen religiösen Lebens und religiöser Ritu-

ale die konfessorische Verbundenheit stärken.  

Grundhaltung der Unterstellung von Kommensurabilität und deren Wahrnehmung von 

Unterschieden:  

Komparative Theologie geht davon aus, dass unter Menschen prinzipiell Verständigung 

möglich ist. Kommensurabilität zu unterstellen meint dabei, dass auch in strittigen 

 
12 Vgl. ebd., S. 155–168. 
13 Ebd., S. 155. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

8 

 

Fragen ein Bereich gefunden werden kann, der zu einem Vergleich einlädt, der beiden 

Gesprächspartnern zugänglich ist und der aufgrund der eigenen Lebenserfahrung ver-

traut scheint. Die prinzipielle Verständigungsmöglichkeit stellt auch dann eine wesent-

liche und realistische Grundlage dar, wenn kulturelle und weltanschauliche Überzeu-

gungen nur schwer zu vereinbaren sind. Solche Unterschiede können vielfältiger Art 

sein, z. B. andere Formen des Denkens und Argumentierens, fremd oder irritierend wir-

kende kulturelle Praktiken, widerstreitende Vorstellungen von einer gerechten Gesell-

schaft usw. Mit der Wahrnehmung dieser Unterschiede kann eine Transformation des 

eigenen Denkens verbunden sein. Es kann dazu anregen, sich auf kreative Neuaufbrü-

che in dem Suchen nach Wahrheit einzulassen. 

Grundhaltung der Empathie und liebevollen Aufmerksamkeit:  

Es dürfte deutlich geworden sein, dass es Komparativer Theologie nicht nur um ein 

intellektuelles Verstehen geht. Denn Empathie und liebevolle Aufmerksamkeit legen 

die notwendige Grundlage für ein „erfahrungsgesättigtes Verstehen der Anderen“14. 

Das ist nicht zuletzt deshalb wichtig, weil religiöses Verstehen Sympathie für den An-

deren und die Bereitschaft, sich von ihm berühren zu lassen, braucht. Die geforderte 

Empathie gilt also nicht nur der Person, sondern auch der Sache, den Glaubensüber-

zeugungen der fremden Religion, aber auch deren religiöser Praxis. Mit der vierten 

Grundhaltung ist neben einer sozialen auch eine spirituelle Dimension angesprochen, 

wenn bspw. die eine oder andere religiöse Praxis mitvollzogen oder teilnehmend beo-

bachtet wird. 

Grundhaltung der Gastfreundschaft für die mögliche Wahrheit des Anderen:  

Damit ist mehr als eine tolerante Haltung dem Anderen gegenüber gefordert. Gerade 

Erfahrungen von Differenz und Fremdheit stellen die eigentliche Herausforderung dar. 

Differenzerfahrungen werden ernst genommen und bilden damit die Grundlage für 

eine Veränderung des eigenen Denkens und der oben angesprochenen Empathie. 

Gastfreundschaft bedeutet, dass das eigene Haus anders wird, damit der Gast sich da-

rin wohl fühlen und bewegen kann. Gastfreundschaft ist auch für den Gast eine keines-

wegs einfache Aufgabe, denn er ist aufgefordert, sich auf die Gepflogenheiten des 

Gastgebers einzulassen, denn dessen Haus ist nicht das eigene.   

Mit ihrer dezidiert theologischen (und religionsphilosophischen) Intention sind hin-

sichtlich der fünf Grundhaltungen zwei Aspekte zu beachten: 

1. Sie können für alle Religionen und nicht-religiöse Weltanschauungen gelten, da sie 

nicht inhaltlich bestimmt sind, sondern eine besondere Haltung definieren. Auf 

 
14 Ebd., S. 161. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

9 

 

wissenschaftlicher Ebene – bedingt auch in der Erwachsenenbildung – können, ja müs-

sen diese Grundhaltungen wirksam sein. 

2. Religionsphilosophische Denkvoraussetzungen sind nur sehr bedingt auf schulische 

Kontexte übertragbar. Die Praxis theologischer Reflexion und Diskurse kann nicht ein-

fach mit der Praxis schulischer Themen und Diskussionen verglichen werden. So ist es 

notwendig – die Bedingungen von Schule und Unterricht beachtend – die Grundhal-

tungen in ihrer (religions-)pädagogischen Bedeutung für didaktische Anliegen frucht-

bar zu machen. 

4 Kennzeichen einer komparativ-theologisch 

ausgerichteten Religionsdidaktik 

Eine an Komparativer Theologie ausgerichtete Religionsdidaktik greift die oben be-

nannten Grundlagen Komparativer Theologie auf. Dazu gehören die fünf Grundhaltun-

gen, die methodischen Charakteristika Komparativer Theologie – hier vor allem das 

mikrologische Vorgehen und Einbeziehen der Instanz des Dritten. Als Basis ist die phi-

losophisch begründete Kriteriologie religiöser Überzeugungen wirksam.15 

Es dürfte deutlich geworden sein, dass die Grundlagen für einen theologisch verant-

worteten Dialog bestimmter Aspekte, Praktiken, Überzeugungen zweier Religionen für 

religiöse Lehr- und Lernprozesse an Schulen nur bedingt umsetzbar sind.  

• Vielfach fehlt es an grundlegendem Wissen über die tatsächlich oder vermeintlich 

eigene Religion.  

• Auch gibt es mehr und mehr Schülerinnen und Schüler, die nicht in einer Religion 

beheimatet sind, sodass beispielsweise die für den gemeinsamen Austausch heran-

gezogenen Beispiele von konkret gelebten Ritualen für die Kinder und Jugendlichen 

nicht oder nur bedingt mit eigenen Erfahrungen gelebten Glaubens verknüpft wer-

den können. Das gilt sicherlich vor allem für den evangelischen und katholischen 

Religionsunterricht, in Ansätzen auch für den orthodoxen Religionsunterricht sowie 

für Kinder und Jugendliche, die am islamischen Religionsunterricht teilnehmen. 

• Daher kann auch die von der Komparativen Theologie geforderte Verbundenheit 

mit der eigenen religiösen Tradition nicht einfach vorausgesetzt werden. 

 
15 Zur religionspädagogischen Bedeutung der philosophischen Kriteriologie religiöser Überzeugungen vgl. ALT-

MEYER  / TAUTZ, Der Religionsunterricht als Ort Komparativer Theologie?, S. 125–132. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

10 

 

• Auch entwicklungsbedingte Voraussetzungen stellen eigene Herausforderungen 

dar. Für die Mehrheit der Schülerinnen und Schüler ist die Fähigkeit zu einem Den-

ken in Komplementarität nicht oder erst ansatzweise ausgebildet.16 Ein solches Den-

ken ermöglicht es, zwei oder mehr konkurrierende Theorien bzw. Aussagen so zu 

koordinieren, dass sie sich gegenseitig erhellen, aber auch begrenzen. Das ist eine 

Voraussetzung für die Fähigkeit, eigenständig Kommensurabilität wahrnehmen zu 

können. Gelingt das, können Gemeinsamkeiten und Unterschiede analytisch diffe-

renziert werden. Gleichzeitig ist die wechselseitige Analyse zum Verständnis beider 

Theorien bzw. Aussagen im Ganzen notwendig – und kann in dieser Funktion auch 

als sinnvoll nachvollzogen werden. 

• Die für Komparative Theologie notwendige Streitkultur soll und will schulische Bil-

dung grundlegen und einüben. Sie kann aber nicht vorausgesetzt werden, zumal 

dazu – je nach Alter der Lerngruppe – entwicklungsbedingte Voraussetzungen zu 

beachten sind. 

Die Liste könnte weiter fortgesetzt werden. All das aber spricht nicht dagegen, Kompa-

rative Theologie als Grundlage und Inspiration für eine komparativ-theologische Reli-

gionspädagogik einzusetzen. Keine wissenschaftliche Disziplin taugt als didaktisches 

Konzept. Komparative Theologie ist, wie alle theologischen Modelle, kein (religions- )di-

daktisches Konzept. Die ihr zugrundeliegenden theologischen Reflexionen und ihre 

Methoden aber können sehr wohl auch für religionsdidaktische Anliegen eine fundierte 

Basis bilden. Wenn nun Komparative Theologie die Grundlage für eine fundamentale 

Didaktik interreligiösen Lernens bieten soll, ist zu klären, welche Aspekte und Kriterien 

bildungstheoretisch und religionspädagogisch aufgegriffen sowie um der Sache und 

der Schülerinnen und Schüler willen didaktisierbar sein können. 

Die folgenden sechs Thesen können als Koordinaten einer komparativ-theologisch 

ausgerichteten Religionsdidaktik verstanden werden: 

1. Im Sinne Komparativer Theologie interreligiös zu lernen bedarf der Bereitschaft aller 

Beteiligten, sich aus einer konkreten Binnenperspektive auf eine Aus-ein-ander-setzung 

zwischen ausgewählten theologischen Ansätzen, religiösen Ritualen, ethischen Begrün-

dungsformen zweier Religionen einzulassen. Damit ist die Frage nach der Konfession 

bzw. einer konfessorischen Haltung angesprochen. Es ist weniger wichtig, ob sich Schü-

lerinnen und Schüler aus der Verbundenheit mit der eigenen Tradition heraus auf eine 

vergleichende Auseinandersetzung mit ausgewählten theologischen Ansätzen, religiö-

sen Ritualen, ethischen Begründungsformen zweier Religionen einlassen oder diese 

 
16 Vgl. MONIKA TAUTZ, Art. Perspektivenwechsel, in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexikon im Internet 

www.wirelex.de (https://doi.org/10.23768/wirelex. Perspektivenwechsel.100074, PDF vom 14.03.2023). 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

11 

 

Position probeweise einnehmen. Möglich ist das, wenn die Auseinandersetzung im Un-

terricht als eine Form des Gedankenexperiments erfolgt. Hierzu bietet der konfessio-

nelle oder konfessionell-kooperative Religionsunterricht einen geeigneten Lernraum. 

In einem kontinuierlich aus der Perspektive einer konkreten Religion gestalteten Reli-

gionsunterricht können Kinder und Jugendliche diese Religion in Form ihrer Glaubenss-

ätze, aber auch ihrer Riten und innerlogischen Plausibilitäten kennenlernen und somit 

ein gutes Fundament für interreligiöse Begegnung aufbauen. Wichtig ist, dass diese 

Begegnung und Auseinandersetzung nicht nur sporadisch erfolgt, sondern kontinuier-

lich in die Lernprozesse integriert wird, damit die religiöse Identitätsbildung immer 

wieder aufs Neue angefragt und damit angeregt wird. 

2. Die zweite These betrifft die Wahrheitsfrage. Sie ist um der Sache willen auch am 

Lernort Religionsunterricht ernst zu nehmen. Komparativ-theologisch gesehen ist die 

geforderte doktrinale bzw. epistemische Demut aufs engste mit der Frage nach der 

Wahrheit verbunden. Die Wahrheitsfrage aber im Religionsunterricht zu stellen und gar 

streitend erörtern zu wollen, weckt Ängste sowohl auf Seiten der Lehrenden wie der 

Lernenden. Wie Oliver Reis und Fabian Potthast bei ihrer Untersuchung von Schulbü-

chern zeigen konnten, werden vielfach aus „Sorge, den interreligiösen Konflikten um 

die Wahrheit in bestimmten Glaubensfragen nicht gewachsen zu sein, […] Lernformate 

bevorzugt, die die Wahrheitsfrage kalt stellen.“17 Dieses Vorgehen entspricht dabei 

durchaus auch dem Wunsch der Schülerinnen und Schüler, die zwar Religionen und 

deren spezifische Logik kennenlernen, aber religiöse Pluralität nicht konfliktbezogen 

erleben möchten. Die Wahrheitsfrage ist Schülerinnen und Schülern als eine erkennt-

nistheoretische Frage wichtig, sie wollen sie aber nicht als eine Frage verstanden wis-

sen, an der sich die Geister scheiden.18 Nun gehören aber Wahrheitsansprüche zu Re-

ligionen und Weltanschauungen. Darum ist es auch eine grundlegende Aufgabe religi-

öser Bildung, die Wahrheitsansprüche aus der Logik der jeweiligen religiösen Überzeu-

gung heraus zu begründen und kritisch anzufragen. Die Komparative Theologie zeigt 

auf, dass die logische Struktur der eigenen religiösen Überzeugung erst dann aufleuch-

ten kann, wenn sie von einer anderen Perspektive aus angefragt wird. Gehen wir von 

einer Fülle unterschiedlichster, individuell geprägter religiöser Vorstellungen und Ein-

stellungen bei Kindern und Jugendlichen heute aus, so ist die kritische Auseinander-

setzung mit diesen religiösen Konstrukten notwendig, um deren erkenntnisleitende 

Wirkung erkennen und kritisch reflektieren zu können. Das wiederum ist eine notwen-

dige Grundlage für die Kompetenz, Diskurse um die Wahrheitsfrage und Sinnfrage 

 
17 OLIVER REIS / FABIAN POTTHAST, Wie gehen Schulbücher mit der Wahrheitsfrage im interreligiösen Lernen um?, in: 

GERHARD BÜTTNER u. a. (Hrsg.), Religiöse Pluralität, Babenhausen 2017, S. 89–105, hier: S. 103. 
18 Vgl. ebd., S. 104. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

12 

 

menschlichen Lebens von fundamentalistischen Behauptungen von Wahrheit unter-

scheiden zu können. 

3. Im Prozess des Ringens um die Wahrheitsfrage gilt es religionsdidaktisch aufleuch-

ten zu lassen, dass die Suche nach Gewissheiten, die dem Leben Halt und Sinn geben, 

uns eint, dass aber der Weg dorthin nicht derselbe sein muss, dass es unterschiedliche 

Wege gibt. Die Unterschiedlichkeit des Weges ist keineswegs individueller Heteroge-

nität allein geschuldet, sondern auch von dem geprägt, was die Tradition einer be-

stimmten Religion vorgibt. Es geht also darum, Religion und Weltanschauung – die es 

in der heutigen Lebenswelt nur im Plural gibt – als je eigenes Welt-Deutungssystem 

verstehen zu lernen. Gerade für ältere Jugendliche wird auf diese Weise nachvollziehbar, 

warum religiöse (Urteils-)Kompetenz in unseren pluralen Gesellschaften heute wichtig 

ist. Eine Konzentration auf das kritisch vergleichende Gespräch zwischen zwei religiö-

sen Traditionen – die im Religionsunterricht ja zusätzlich mit den religiösen Erfahrungen 

der Schülerinnen und Schüler ins Gespräch gebracht werden müssen – lässt sich damit 

didaktisch gut begründen. Auf diese Weise können sowohl die lebensfördernden Po-

tenziale von Religion wie aber auch deren fundamentalistische Gefährdungen deutlich 

werden. Eine solche Kompetenz – im Religionsunterricht eingeübt – ist auch allgemein 

bildungstheoretisch gefordert, um beispielsweise das unreflektierte und zum Teil ag-

gressiv vorgebrachte Neben- und Gegeneinander von Meinungen in den sogenannten 

sozialen Medien angemessen einschätzen und kritisch einordnen zu können.  

4. Unterrichtsmaterialien sollten so aufbereitet sein, dass einerseits Äquivalenz der Ma-

terialien gewährleistet ist und andererseits empathische Zugänge zur Religion wie zur 

religiösen Praxis des Anderen möglich werden. Die Forderung nach Äquivalenz ist eng 

verknüpft mit der Kommensurabilitätsunterstellung. Dabei zeigt sich, wie wichtig die 

fachwissenschaftliche Kompetenz der Lehrkräfte ist. Die didaktische Entscheidung, wel-

che Glaubensüberzeugung, welcher Ritus, welches religiöse Fest – oder z. B. für die 

Sekundarstufe II – welcher theologische Diskurs sich für den Vergleich anbietet, kann 

nur unter Beachtung des theologischen Kontextes der Religionen und der jeweiligen 

religiösen Praxis gefällt werden. Ein Vergleich beispielsweise zwischen Jesus und 

Muhammad kann schnell in die Sackgasse führen. Es ist noch nicht so lange her, dass 

Jesus und Muhammad in Religionsbüchern als Religionsstifter verglichen wurden. Da-

mit erfolgt der Vergleich aus religionswissenschaftlicher Perspektive, nicht aber aus ei-

ner theologisch bedeutsamen Binnenperspektive. Dass für Christinnen und Christen 

Gott sich durch, in und mit Jesus Christus selbst offenbart, für Musliminnen und Mus-

lime Gott sich über den Propheten und Gesandten Muhammad in Form eines Buches 

aufgrund des von Gott gesprochenen und vom Menschen gehörten Wortes offenbart, 

bleibt so unbedacht. Die Bedeutung von Inkarnation und Inlibration erschließt sich so 

nicht. Wichtig ist, dass Äquivalenz auf mikrologischer Ebene hergestellt wird und dass 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

13 

 

theologisch, liturgisch und (religiös-)ethisch Vergleichbares so ausgewählt wird, dass 

neben kognitiven, intellektuellen Auseinandersetzungen auch Möglichkeiten zur Em-

pathie geboten werden. Das Material sollte die Erkenntnis befördern, dass Kommen-

surabilität möglich ist, ohne in die Falle der Vergleichgültigung zu tappen. 

5. Religiöse Bildung im Allgemeinen und interreligiöses Lernen im Besonderen wird 

immer mit der Hoffnung verbunden, ein friedvolles und anerkennendes Miteinander 

zu fördern. Eine Komparativ-theologisch ausgerichtete Religionsdidaktik geht darüber 

hinaus. Ziel ist es, sich in der Haltung einer Gastfreundschaft einzuüben, die sich für die 

Wahrheit des Anderen öffnet. Eine solche Haltung ist von einer zweifachen Ausrichtung 

geprägt. Zum einen geht es um die Anerkennung des Menschen, der eine andere reli-

giöse Glaubensüberzeugung oder Weltanschauung vertritt. Anerkennung im zwischen-

menschlichen Bereich richtet sich auf die Person, die mir als Mitmensch begegnet. Da-

bei ist es keineswegs notwendig, allen gelebten und geäußerten Eigenschaften des An-

deren zustimmen zu können. Gefragt ist eine Haltung dem Anderen gegenüber, die 

diesem ein Recht auf sein Dasein und Sosein – auch bei möglicher, vielleicht auch not-

wendiger Kritik – zuspricht und im alltäglichen Miteinander gewährt. Zum anderen geht 

es auch um ein aufrichtiges Interesse gegenüber den Gehalten der religiösen oder 

weltanschaulichen Glaubensüberzeugung des Anderen. Ein aufrichtiges Interesse ist 

darum bemüht, einen Raum des Dazwischen-Seins (inter-esse) auszuloten. Anerken-

nung auf der Sachebene ist keinesfalls gleichbedeutend mit Einverständnis oder Zu-

stimmung zu den Inhalten oder den Argumenten. Es geht darum, die eigenen Argu-

mente den oben beschriebenen Kriterien entsprechend für den Anderen verständlich 

zu formulieren. Und es geht darum, kritische Nachfragen nicht als Angriff auf die eigene 

Person oder Überzeugung zu verstehen, sondern als aufrichtiges Bemühen, die Inhalte 

und Argumente auch wirklich nachvollziehen zu können. Ein solches Vorgehen kommt 

dem Wunsch vieler Schülerinnen und Schüler nach, die spezifische Logik andere religi-

öse Vorstellungen verstehen zu können. Es fordert sie allerdings auch heraus, da die 

Aufrichtigkeit dieses Lernprozesses auch die Bereitschaft zu einer ernst zu nehmenden, 

ggf. auch existenziell bewegenden Streitkultur fördert. Die Aufgabe der Religionsdi-

daktik besteht demnach darin, Räume für Begegnung zu schaffen, die Erfahrungen von 

Gastfreundschaft ermöglichen. Die Erfahrungen wiederum brauchen einen Raum der 

Reflexion – und das gilt sowohl für den Fall, dass Gastfreundschaft tatsächlich von den 

Kindern und Jugendlichen erlebt wird, als auch für den Fall, dass statt Gastfreundschaft 

aufgrund von Missverständnissen, Ab- oder Ausgrenzung, Desinteresse usw. unüber-

windbare scheinende Fremdheit oder Gegnerschaft erfahren wird. Begegnungs- und 

Reflexionsräume können reale Räume am Lern- und Lebensort Schule sein,19 es können 

 
19 Zu einem Beispiel für religionssensible Schulkultur und für das Feld der Schulpastoral vgl. MONIKA TAUTZ, Kultur 

der Anerkennung, in: Katechetische Blätter 142 (3/2017), S. 172–177. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

14 

 

virtuelle Räume sein, sie können aber auch mithilfe von Unterrichtsmaterial aufgebaut 

werden. 

6. Eine komparativ-theologisch ausgerichtete Religionsdidaktik fördert religiöse Identi-

tätsbildung in Zeiten schwindender religiöser Sozialisation. Damit die Schülerinnen und 

Schüler erfahren können, was Religion bedeutet, braucht es einen konfessorischen Re-

ligionsunterricht, der aus der Perspektive einer bestimmten Religion geplant, durchge-

führt und reflektiert wird. Das kann der konfessionelle Religionsunterricht sein, aber 

auch ein konfessionell-kooperativer, bei dem unterschiedliche christliche Konfessionen 

zusammenkommen. Das gilt gleichermaßen für den jüdischen und islamischen Religi-

onsunterricht. Der Unterricht über mehrere Schuljahre hinweg bietet den Kindern und 

Jugendlichen eine Möglichkeit, Erfahrungen mit dieser Religion zu machen. Dazu sind 

kognitive, aber auch emotionale bzw. affektive Zugänge notwendig, sodass neben en-

zyklopädisch herauszuarbeitenden Inhalten (der kognitiv-propositionalen Dimension) 

auch die Struktur (die regulativ-orientierende Dimension) aufgegriffen und für Schüle-

rinnen und Schüler lebendig werden kann. Da sich Identität in pluralen Lebenswelten 

immer nur plural entwickeln kann, ist dabei eine kontinuierliche Auseinandersetzung 

mit anderen religiösen Überzeugungen und Lebensformen wichtig. Das heißt, bei 

(möglichst) jeder Unterrichtsreihe auch interreligiöse Phasen einzubinden. Die Logik 

der je eigenen regulativ-orientierenden Dimension kann mithilfe performativer Formen 

des Religionsunterrichts, der Spiritualitätsdidaktik oder ästhetischen Lernens erfahrbar 

werden. So kann aufleuchten, dass religiöse Identität nicht beliebig ist, dass Inhalte sich 

in der Form gemeinsam tradierter und gelebter Religiosität – also in einem gemeinsam 

geteilten praktischen Tun – zeigen. 

Die dritte Grafik will aufzeigen, worauf eine komparativ-theologisch inspirierte Didaktik 

achtet:  

 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

15 

 

Im Zentrum des Unterrichts steht das lernende Subjekt, die einzelne Schülerin und der 

einzelne Schüler. Der Raum zur Auseinandersetzung mit der Wahrheitsfrage kann reli-

giöse Identität fördern, indem theologisch vergleichbare Themen (Äquivalenz) an ei-

nem überschaubaren und elementarisierten Beispiel (mikrologisches Vorgehen) mitei-

nander in ein kritisches Gespräch gebracht werden. Das Kriterium für die Urteilsbildung 

zu dem, was als Gemeinsamkeit und was als Unterschied gelten kann, ist die Binnen-

perspektive und je eigene Logik der jeweiligen Religion. Daran wiederum kann jede 

Schülerin, kann jeder Schüler die ganz eigene, persönliche Überzeugung messen. Die 

von der individualisierten Religiosität geprägte Frage eines Kindes oder Jugendlichen 

kann als kritische An- und Nachfrage durch einen Dritten im Plenum erörtert werden. 

Die Aufgabe der Lehrkraft besteht darin, einen der Argumentation der Schülerin oder 

des Schülers entsprechenden Kontext zu finden, je nachdem ob die Anfrage eher reli-

gionsphilosophischer, religionswissenschaftlicher Art ist oder konkrete Bezüge z. B. zu 

einer hinduistischen Gebetspraxis aufweist. So kann der Raum zur Auseinandersetzung 

mit der Wahrheitsfrage und zur Anregung religiöser Identität gleichsam begleitet und 

vertieft, aber auch unterbrochen werden. Aufgabe der Stimme des Dritten ist es, Per-

spektivenwechsel zu initiieren, die genutzt werden, um die begonnene Auseinander-

setzung um das gewählte Thema von dieser Perspektive aus neu zu bedenken. Auf 

diese Weise kann beispielsweise für Kinder und Jugendliche eines christlichen Religi-

onsunterrichts im Laufe der konkreten Unterrichtseinheit, aber auch der Unterrichts-

jahre die Binnenperspektive und eigene Logik christlicher Glaubenstradition nachvoll-

ziehbar werden. Gleichzeitig kann plausibel werden, warum es im Gespräch mit Men-

schen unterschiedlicher Religionen und auch nicht-religiöser Weltanschauungen wich-

tig ist, sich um deren Binnenperspektive zu bemühen und die eigene Welt-Deutung 

kommunikabel zu machen. 

  



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

16 

 

 

Literaturverzeichnis 

 

ALTMEYER, STEFAN / TAUTZ, MONIKA, Der Religionsunterricht als Ort Komparativer Theologie? Auf 

dem Weg zu einer fundamentalen und konkreten Didaktik des interreligiösen Lernens, in: BUR-

RICHTER, RITA / LANGENHORST, GEORG / STOSCH, KLAUS VON (Hrsg.), Komparative Theologie. Her-

ausforderung für die Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen Ler-

nens, Paderborn 2015, S. 113–140. 

BREUL, MARTIN, Religion in der politischen Öffentlichkeit. Zum Verhältnis von religiösen Über-

zeugungen und öffentlicher Rechtfertigung, Paderborn 2015. 

GASSER, GEORG / STEFAN, MATTHIAS, Weltanschauliche Überzeugungen und die Möglichkeit des 

rationalen Dialogs, in: Renovation 67 (3 und 4/2009), S. 21–29. 

KROPAČ, ULRICH, Art. Religiosität, Jugendliche (2015), in: Das wissenschaftlich-religionspädago-

gische Lexikon im Internet www.wirelex.de (https://doi.org/10.23768/wirelex.Religiositt_Ju-

gendliche.100087, PDF vom 07.02.2022). 

REIS, OLIVER / POTTHAST, FABIAN, Wie gehen Schulbücher mit der Wahrheitsfrage im interreligiö-

sen Lernen um?, in: BÜTTNER, GERHARD / MENDL, HANS / REIS, OLIVER / ROOSE, HANNA (Hrsg.), 

Religiöse Pluralität, Babenhausen 2017, S. 89–105. 

SEJDINI, ZEKIRIJA, Einführung, in: SEJDINI, ZEKIRIJA (Hrsg.), Islam in Europa. Begegnungen, Konflikte 

und Lösungen (Studien zur Islamischen Theologie und Religionspädagogik, 3), Münster u. a. 

2018, S. 11–16.  

STOSCH, KLAUS VON, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, Pader-

born 2012. 

STOSCH, KLAUS VON, Komparative Theologie und Religionspädagogik. Versuch einer Replik und 

Bestandsaufnahme aus komparativ fundamentaltheologischer Sicht, in: BURRICHTER, RITA / LAN-

GENHORST, GEORG / STOSCH, KLAUS VON (Hrsg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die 

Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn 2015, S. 

279–301. 

TAUTZ, MONIKA, Kultur der Anerkennung, in: Katechetische Blätter 142 (3/2017), S. 172–177. 

TAUTZ, MONIKA, Komparativ-theologische Religionspädagogik als Beitrag für einen zukunftsfä-

higen Religionsunterricht, in: Notizblock. Materialdienst für Religionslehrerinnen und Religi-

onslehrer in der Diözese Rottenburg-Stuttgart 71 (2022), S. 3–8. 



 

Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 

17 

 

TAUTZ, MONIKA, Art. Perspektivenwechsel, in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexi-

kon im Internet www.wirelex.de (https://doi.org/10.23768/wirelex. Perspektivenwech-

sel.100074, PDF vom 14.03.2023). 

WOPPOWA, JAN, Das Konfessorische als Stein des Anstoßes. Aspekte eines kritisch-konstruktiven 

Gesprächs zwischen Komparativer Theologie und Religionsdidaktik, in: BURRICHTER, RITA / LAN-

GENHORST, GEORG / STOSCH, KLAUS VON (Hrsg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die 

Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn 2015, S. 

15–30. 



Grundlagen für komparativ-theologisch ausgerichtete Unterrichtseinheiten 

 
18 

 

Impressum 

Herausgeber 

Prof. Dr. Zishan Ghaffar 

Zentrum für Komparative Theologie und Kulturwissenschaften (ZeKK) 

Universität Paderborn 

Warburger Straße 100 

33098 Paderborn 

zekk@uni-paderborn.de 

https://kw.upb.de/zekk 

 

Prof. Dr. Klaus von Stosch 

International Center for Comparative Theology and Social Issues (CTSI) 

Universität Bonn 

Rabinstraße 8 

53111 Bonn 

ctsi@uni-bonn.de 

https://www.ctsi.uni-bonn.de/ 

 

Text 

Dr. Monika Tautz (Autorin) 

 

Koordination & Redaktion 

Sarah Lebock (ZeKK) 

 

Layout 

Hadi Ghazi (ZeKK) 

 

Copyright 

Alle Rechte sind im Rahmen des vom MKW NRW geförderten Forums für Komparative Theologie vorbehalten. 

 

Die Texte dieser Publikation stehen, soweit nicht anders gekennzeichnet, unter einer Creative Commons Namensnennung CC BY-

NC-SA 4.0 Lizenz. Das bedeutet, dass sie nicht-kommerziell vervielfältigt, verbreitet und bearbeitet werden dürfen, sofern dabei 

stets die Urheber, die Quelle des Textes und die o.g. Lizenz genannt wird, deren genaue Formulierung Sie nachlesen sollten un-

ter: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

Fotografien sind von dieser Lizenz ausgenommen. 

 

2025 

 

DOI: 10.17619/UNIPB/1-2176 

 

Mit den veröffentlichten Bildungsmaterialien des Forums für Komparative Theologie wollen die beteiligten Zentren den Transfer 

Komparativer Theologie an Kindertagesstätten, Schulen, Institutionen der Erwachsenenbildung, liturgischen Lernorten und andere 

Bildungseinrichtungen des öffentlichen Lebens ermöglichen. Für inhaltliche Aussagen tragen die jeweiligen Autor*innen die Ver-

antwortung. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

 
 

 

Gefördert durch: 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Das Forum für Komparative Theologie ist eine Plattform, die im Rahmen eines vom Mi-

nisterium für Kultur und Wissenschaft des Landes Nordrhein-Westfalen geförderten Ver-

bundprojekts des Zentrums für Komparative Theologie und Kulturwissenschaften (ZeKK) 

der Universität Paderborn und des International Center for Comparative Theology and 

Social Issues (CTSI) der Universität Bonn ins Leben gerufen wurde. Das Ziel des Forums 

ist der Transfer Komparativer Theologie von den Universitäten in unsere Gesellschaft, um 

emanzipatorische Potenziale für unsere Gesellschaft freizusetzen, den sozialen Zusam-

menhalt zu stärken und die Fähigkeit zum friedlichen Zusammenleben zu fördern. Das 

Projekt der Komparativen Theologie befördert diese Ziele, indem andere Religionen zu 

Erkenntnisorten der je eigenen Theologie werden, um gemeinsam gesellschaftliche 

Probleme zu lösen und im gegenseitigen Lernen Potenziale der verschiedenen religiösen 

Traditionen zu erschließen. Die Veröffentlichungen des Forums für Komparative Theolo-

gie sollen zu diesen Zielen beitragen. 

 

 

 


