
TourismusTourismus

Digitales Magazin der GermanistikDigitales Magazin der Germanistik

Ausgabe 2 - 2025

diMaGdiMaG



diMaG

Entstanden ist diMaG durch die enge 
Kooperation von Universitäten aus Athen, Istanbul, Kara, Paderborn und 

Tunis im Bereich der interkulturellen Germanistik.

diMaG lädt zur Engführung literaturwissenschaftlicher Analyse mit 
interkulturellen Fragestellungen mit Blick auf die Gegenwartskultur ein.

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0
International License:

For more information:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Online-Plattform der Publikation: 
INDIGO

https://indigo.uni-paderborn.de/

ISSN: 2943-3010 
DOI: http://dx.doi.org/10.17619/UNIPB/1-2182

Titelbild: DALL-E 2 ; Anna Lewandowski

Layout: Anna Lewandowski
Satz: Swen Schulte Eickholt, Anna Lewandowski 

Farbabweichungen beim Druck vorbehalten - OnlinePrintMedium



diMaG
Tourismus

Herausgegeben von

Prof. Dr. Anastasia Antonopoulou (Athen)
Assoc. Prof. Dr. Onur Kemal Bazarkaya (Istanbul)

Dr. Aqtime Gnouleleng Edjabou (Kara)
Anna Lewandowski M.A. (Paderborn)

Dr. Brahim Moussa (Tunis)
Dr. Swen Schulte Eickholt (Paderborn)

Dr. Cornelia Zierau (Paderborn)

Ausgabe 2
2025





Editorial
7

Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in  
literarischen Texten aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

Anne D. Peiter
9

Paradieskonstruktionen in der Hölle
Christine Eickenboom

27

Kaffeehaustourismus in Wien
Burcu Tor

41

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland
Evgenia Papageorgiou

51

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)  
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

Maria Manti
63

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor
Leandra Ossege

75

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora
Anna Lewandowski

93

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko
Martina Moeller

105

Das Gesicht des Weltalls anschauen.  
Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

Swen Schulte Eickholt
125

Tourismuskritik in Jonas Lüschers  
Frühling der Barbaren (2013)

Johanna Tönsing
141

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: Eine Analyse  
literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in  

Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge
Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

155

INHALTSVERZEICHNIS



Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von  
Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns  

Das erstgeborene Land
Peter Osterried

171

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum  Reisemotiv in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur  
am Beispiel des Romans Tschick von Wolfgang Herrndorf

Cornelia Zierau
185

Call for Papers – diMaG 3, 2026 – Mensch & Tier
195

	

INHALTSVERZEICHNIS



Editorial
diMaG versteht sich als kultur- und primär literaturwissenschaftlich ausgerichtete Fachzeitschrift und 
erscheint nun in der zweiten Ausgabe. Diese widmet sich dem Themenkomplex Literatur und Touris-
mus und setzt damit eine thematische Linie fort, die mit der ersten Ausgabe zum Thema Literatur 
und Ökologie begonnen wurde. In der ersten Ausgabe wurden literatur- und kulturwissenschaftliche 
Reflexionen angestoßen, die sich mit den „Beziehungen von Lebewesen untereinander und zu ihren 
Lebensräumen“ sowie mit den „Folgen des anthropogenen Klimawandels“ befassten. Dadurch wurden 
das Verhältnis des Menschen zu seinem Habitat und die symbolische Ordnung der Welt kritisch be-
leuchtet. Die vorliegende Ausgabe knüpft an diese Überlegungen an und untersucht die Umsetzung 
dieser symbolischen Weltordnung durch anthropogene Handlungen – diesmal mit globaler und lokaler 
(glokaler) Tragweite: Mit dem Fokus auf Literatur und Tourismus wird die Symbolik der Weltordnung 
anhand eines konkreten Themas beleuchtet, das vielfältige literarische und theoretische Zugänge er-
möglicht.

Der Tourismus ist inzwischen ein etablierter Forschungsgegenstand in den Literatur- und Kultur-
wissenschaften. Seine verschiedenen Ausprägungen und Erfahrungen – von Pilgerreisen über 
Bildungsreisen, Geschäftsreisen, Gesundheitstourismus und Badeurlaub bis hin zu modernem 
Massen- und Individual- oder Ökotourismus – werden seit jeher kontrovers diskutiert. Tourismus hat, 
je nach Perspektive, eine lange oder kurze Geschichte: „Reisen hat es schon immer gegeben – nur das 
Touristische an ihnen hat sich gewandelt“ (Beelitz & Pfister, 2023, S. 175). Während er als Massen-
phänomen erst im 20. Jahrhundert auftrat, haben Reisende schon immer Souvenirs in ihre Heimat 
gebracht und von ihren Erfahrungen berichtet. Marc Augé etwa beschreibt den „Raum des Reisenden“ 
als „Archetyp des Nicht-Ortes“ (Augé, 2011, S. 90), da der Reisekatalog dem Reisenden bereits die 
Bilder vorgibt, die er in der Fremde vorzufinden erwartet. Christoph Ransmayr dagegen zeichnet in 
Geständnissen eines Touristen (2004) das Bild einer Figur, die sich einerseits vom konsumorientierten 
Massentourismus abhebt und andererseits Abstand zu einem hermeneutisch beauftragten Verstehen 
der Anderen hält – ein Anspruch, den sich vermeintlich ‚ernsthafte‘ Reisende auf die Fahnen schreiben. 

Die Beiträge dieser Ausgabe befassen sich mit poetologischen Aspekten des Reisens und des Touris-
mus und untersuchen literarische Inszenierungen des komplexen Verhältnisses des Individuums zu 
seinem Bedürfnis nach Mobilität. Dabei wird auch die Frage nach den Konsequenzen touristischer 
Praxis für das Verhältnis des Menschen zu seiner Umwelt aufgegriffen. Insgesamt wird durch die unter-
schiedlichen Beiträge sichtbar, in welcher Breite und Kontroversität das Thema in der Literatur des 20. 
und 21. Jahrhunderts vertreten ist. Die Herausgeber*innen wünschen allen eine spannende, unter-
haltsame und bereichernde Lektüre.

7

E 
D 

I T
 O

 R
 I 

A 
L



Zum Magazin

diMaG ist das Ergebnis einer engen Kooperation zwischen Universitäten aus Athen, Istanbul, Kara, Pa-
derborn und Tunis im Bereich der interkulturellen Germanistik. Bereits das Herausgeberteam spiegelt 
die kulturwissenschaftliche Ausrichtung in einem internationalen Kontext wider. Die Zeitschrift lädt 
dazu ein, literaturwissenschaftliche Analysen mit interkulturellen Fragestellungen der Gegenwartskul-
tur zu verknüpfen. Stilistisch bevorzugt diMaG fundierte, essayistisch orientierte Artikel, die innova-
tiven Gedanken Vorrang vor einer pflichtschuldigen Verortung in etablierten Diskursen einräumen. 
Besonders hervorzuheben ist die Positionierung der Zeitschrift im Bereich der Nachwuchsförderung. 
Neben etablierten Wissenschaftler*innen haben Studierende und Doktorand*innen hier die Möglich-
keit, im Rahmen eines Peer-Review-Verfahrens wertvolle Erfahrungen im wissenschaftlichen Schreiben 
zu sammeln und ihre ersten Beiträge zu veröffentlichen. Als rein digital publizierte Zeitschrift ohne Ver-
lagsanbindung ermöglicht diMaG eine zügige Publikation und stellt Inhalte auf Basis einer CC-Lizenz in 
verschiedenen Formaten bereit.

Literatur

Augé, M. (2011). Nicht-Orte. 2. Aufl. Beck.

Beelitz, J. E. & Pfister, J. (2023). Tourismusphilosophie. UVK

Eine anregende Lektüre wünscht das Herausgeber*innenteam

Prof. Dr. Anastasia Antonopoulou (Athen)
Assoc. Prof. Dr. Onur Kemal Bazarkaya (Istanbul)

Dr. Aqtime Gnouleleng Edjabou (Kara)
Anna Lewandowski M. A.(Paderborn)

Dr. Brahim Moussa (Tunis)
Dr. Swen Schulte Eickholt (Paderborn)

Dr. Cornelia Zierau (Paderborn)

8

E D I T O
 R I A L



9

Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten
 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Koloniales Bildarchiv: Aufgenommen in Ruanda 1913 (Deutsch-Ostafrika)

Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas 
und Erinnerungsorte in literarischen Texten aus 
deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

Anne D. Peiter
(Université de La Réunion)

Abstract

Ausgehend von einem breit angelegten Textkorpus, der Autor:innen aus mehreren afrikanischen Staa-
ten, Deutschland und der Schweiz umfasst, beschäftigt sich der Beitrag mit literarischen Annäherungen 
an Gedenkorte, die ab dem Sommer 1994, also nach dem Genozid an den Tutsi Ruandas, in verschie-
denen Ortschaften entstanden. Alle Texte sind befasst mit der Schwierigkeit, sich dem Grauen dieser 
Katastrophe und der Offensichtlichkeit der Verbrechen zu stellen. Diese schlug sich in der Entscheidung 
nieder, nicht alle Ermordeten zu beerdigen, sondern Tourist:innen dem Anblick der tödlichen Verletzun-
gen und dem Geruch der Verwesung auszusetzen. Es zeigt sich, dass die Autor:innen durchgängig eine 
Abgrenzung zum kommerziellen Dark-Tourismus suchten, und zwar durch eine starke Introspektion, die 
mit einem schreibenden Perspektivwechsel, hin zu den wenigen Überlebenden der von den Hutu-Ex-
tremisten in Gang gesetzten Vernichtungspolitik, korrelierte. Für Lukas Bärfuss, einen Deutschschwei-
zer, und Nora Bossong, eine deutsche Autorin, tritt noch die Frage nach den Verbindungen zwischen 
Kolonialismus und genozidaler Massengewalt hinzu. Insgesamt zeigt sich im Medium der Literatur eine 
verstörende, erinnerungspolitische Leerstelle, die besonders stark in der Bundesrepublik als Nachfol-
gerin der ersten Kolonialmacht in Ruanda, nämlich des Deutschen Kaiserreichs, ausgeprägt ist. Das li-
terarische Nachdenken über den Katastrophen-Tourismus wird damit zum Vehikel, die Vernichtung von 
schätzungsweise einer Million Menschen zu entexotisieren und diese in ein auf Prävention zielendes 
Gedenken jenseits nationalstaatlicher Grenzen einzubeziehen.



10

Anne D. Peiter

diMaG 2025

„Das ist keine Gedenkstätte, sondern der Tod, ausgestellt 
in aller Nacktheit, präsentiert im Rohzustand.“ 

[Übersetzung A.P.] (Tadjo, 2000, S. 21.) 

Zur Einführung: deutschsprachige Perspektiven

Ausgehend von einer Internetseite, in der ein Spezialist in Sachen ‚Dark-Tourismus‘ den Benutzer:in-
nen einen „darkometer“ zur Verfügung stellt, um den Schrecklichkeitsgrad von internationalen Erin-
nerungsorten (Auschwitz, Hiroshima, Tschernobyl und vielen anderen mehr) abschätzbar zu machen 
(Hohenhaus, 2009‒2024), möchte ich der Frage nachgehen, inwieweit Techniken der literarische 
Auseinandersetzung mit dem Genozid an den Tutsi Ruandas helfen, der Gefahr eines Voyeurismus zu 
entgehen, der touristisch das pure Grauen sucht – doch ohne sich ernsthaft mit der Geschichte der 
Katastrophe des Jahres 1994 zu beschäftigen.1 Ist die Literatur geeignet, die Geschichte solcher Orte 
schreibend zu verdichten, ohne dass das verallgemeinernde Urteil, ausnahmslos jede Form von Begeg-
nung mit „darkness“ entspreche einem geschichtsblinden Konsum des Schreckens oder „Thana-Kapi-
talismus“, noch Gültigkeit beanspruchen kann (Korstanje, 2017, S. 127–136, besonders 321)? Auf der 
erwähnten Ratgeberseite, die in der Tat von der Schrecklust regelrecht besessen ist, sind Sätze wie die 
folgenden zu lesen, die zeigen, dass das post-genozidale Ruanda von diesem Blogger vor allen Dingen 
im Lichte eines „touristischen Rekords“ gesehen wird, dem im planetarischen „Ranking“ die Note „10“ 
(als Sinnbild für das Darkeste vom Darken) „zuerkannt“ werden müsse (Hohenhaus, 2009–2024):

In fact, with regard to efforts in coming to terms with the dark sides of recent history and its commem-
oration Rwanda leads the field in the whole of the African continent, or anywhere outside the First 
World. (Hohenhaus, 2009‒2024)

In Deutschland hat der Genozid an den Tutsi, der von Jean-Paul Kimonyo als „populärer Genozid“ 
bezeichnet wird (Kimonyo, 2008, Buch-Titel), trotz des Shoah-bedingten Rufs des „Nie wieder Ausch-
witz!“ literarisch erstaunlich wenige Spuren hinterlassen (Peiter, 2024c, S. 9‒40 und 203‒221). Nur 
fünf Autor:innen haben sich – so ergibt der Blick auf den deutschsprachigen Buchmarkt – in größe-
ren, literarischen Schreibprojekten mit dem Land beschäftigt. Da ist zum einen ein kaum rezipierter 
Jugendroman, nämlich Agathe, eine Berlinerin aus Ruanda, geschrieben von Anke Poenike. Dieser 
Text erwähnt in Andeutungen – gewissermaßen kindgerecht – das, was 1994 in Ruanda geschah. Eine 
direkte Auseinandersetzung mit den ruandischen Gedenkorten erfolgt aufgrund des Handlungsortes 
Berlin nicht. 

Vergleichbares gilt für den recht gut dokumentierten, doch sprachlich wie kompositorisch wenig 
überzeugenden Roman Der General und der Clown von Rainer Wochele, der die Geschichte einer Liebe 
zwischen einer deutschen Hotel-Managerin und einem dem kanadischen General Romeo Dallaire nach-
empfundenen Hotelgast erzählt (vgl. zu den realen Erlebnissen des besagten Mannes: Dallaire, 2003). 

1  ,Dark-Tourismus‘ wird hier verstanden als eine Reise, die motiviert ist durch die Möglichkeit der Begegnung mit Orten, 
an denen Tragödien geschehen sind. Das Sehen, die Erfahrung dieser Orte steht im Vordergrund, und nicht der Wunsch, 
eingreifen oder helfen zu können.



11

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Der Gast trägt sich, da schwer traumatisiert von seinen Erlebnissen in Ruanda, mit Suizidgedanken, indes 
die junge Deutsche, wenngleich überzeugte Pazifistin, ihr Verhältnis zur Möglichkeit von militärischen 
Interventionen zwecks Verhinderung von Genoziden und damit auch ihr Verhältnis zu ihrem Vater, 
der zur Bundeswehr gehört, neu überdenken muss. Da auch dieser Roman vor allen Dingen deutsche 
Ereignisorte thematisiert, ist er für die Untersuchung von dark sites wenig geeignet.

Bleiben zwei bemerkenswerte Romanverarbeitungen zum Genozid, nämlich zum einen die Hundert 
Tage des Deutschschweizers Lukas Bärfuss, in dem das Leben eines in Ruanda tätigen, Schweizer 
Entwicklungshelfers unmittelbar vor und während der genozidalen Massengewalt geschildert wird 
(Bärfuss, 2008). Die Tötungsorte werden zum Thema, das Problem der erzählerischen Dezenz wird 
aufgerufen, so dass das Nachdenken über den Zusammenhang von Verbrechen, Erinnerung und von 
außen kommenden Blicken als zentral gelten darf. Bemerkenswert ist dieser Text vor allen Dingen 
darum, weil er moralische Ambivalenzen auslotet, d.h. die Frage nach dem Verhältnis von Zuschauer-
schaft, Schuld und der Verführungskraft, die von der gewaltbereiten ,Hutu Power‘ ausging, umkreist. 
Kolonialgeschichtliche Überlegungen geben dem Text zusätzliche Tiefenschärfe (Genaueres zu den 
historischen Hintergründen in: Aucun témoin, 1995).

Der Roman Schutzzone von Nora Bossong, erschienen 2019, ist in chronologischer Hinsicht der 
jüngste Text, dem im Folgenden meine Aufmerksamkeit gelten soll. Es handelt sich eigentlich um einen 
Text über Burundi, der sich jedoch nicht allein mit den Verfehlungen internationaler Organisationen bei 
der Gewalt-Prävention in diesem Land befasst, sondern, bedingt durch die z.T. ähnlichen Bevölkerungs- 
und Konfliktstrukturen, die das Land Ruanda kennzeichnen, sich auch mit dem Genozid an den 
ruandischen Tutsi auseinandersetzt. Wie bei Bärfuss geht es um keine einfachen Antworten, keine 
politischen Stellungnahmen, sondern vielmehr um das Problem von Verstrickungen und kolonialen 
Langzeitfolgen, die für die Entwicklung hin zu systematisch geplanten Morden entscheidend waren. 
Bossong interessiert sich für die Unfähigkeit der internationalen Organisationen, auf den Genozid zu 
reagieren. Sie stellt damit die Frage, wie Vertreter:innen westlicher Institutionen überhaupt auf das 
kleine, zentralafrikanische Land und die Furchtbarkeit der Katastrophe blickten, die die in ihm lebenden 
Tutsi erfasst hatte.

Es gibt noch einen weiteren, höchst problematischen und politisch wie literarisch vergleichsweise 
einflussreichen Autor, nämlich Hans-Christoph Buch, doch von dem soll hier, weil in seinem Werk offen 
Negationismus betrieben wird, nicht die Rede sein. Buch war zwar, da als ‚Afrika-Experte‘ geltend, 
als Berater Horst Köhlers tätig, doch sein Text Kain und Abel in Afrika liest sich wie die unreflektierte 
Wiederaufnahme von Kolonialklischees, die man genauso schon in dem Expeditionsbuch der deutschen 
Kolonialisten, nämlich in der Veröffentlichung Die Völkerstämme im Norden Deutsch-Ostafrikas (1910) 
des Topographen Max Weiss oder in Richard Kandts Caput Nili. Eine empfindsame Reise zu den Quellen 
des Nils (1904), lesen kann. ,Genozid-Pornographie‘ tritt zu Buchs Schreiben hinzu (zur Interpretation 
der einschlägigen Stellen des Romans: Peiter, 2024c, S. 180–202). 

Es sei also einleitend festgehalten, dass für die Untersuchung von literarischen Auseinander-
setzungen mit touristischen Praktiken, die in deutscher Sprache vorliegen, allein Bärfuss’ und Bossongs 
Arbeiten von Interesse sind. Insgesamt hat Ruanda trotz der deutsch-ruandischen Verflechtungs-
geschichte in der Kolonialzeit bei Schreibenden aus den deutschsprachigen Ländern bislang wenig 
Interesse zu wecken vermocht.



12

Anne D. Peiter

diMaG 2025

Afrikanische Perspektiven

Dem deutschen wird ein Textkorpus von afrikanischen Schriftsteller:innen an die Seite treten. Veran-
schaulicht werden soll, dass sich nicht nur in Europa Schriftsteller:innen mit der schockartigen Frage 
konfrontiert fühlten, wie sie die heraufziehende Genozidgefahr in Ruanda so komplett hatten unter-
schätzen können. Diese Frage stellten sich auch Autor:innen aus verschiedenen Ländern Afrikas. Wie 
eben erwähnt, hatte die UNO nur schleppend und völlig unangemessen auf die ungeheure Beschleuni-
gung reagiert, die die Massaker in Ruanda prägten (Gourevitch, 1998). Das galt aber eben auch für afri-
kanische Organisationen, die gleichfalls dramatischen Fehleinschätzungen unterlagen und den Geno-
zid nicht aufzuhalten versuchten.

1998, vier Jahre also nach dem Genozid, kam es zu einem Projekt, das unter dem Titel Ruanda. 
Schreiben für die Erinnerungsarbeit stand. Es ging auf die Initiative der Journalisten Nocky Djendanoum 
und Maimouna Coulibaly zurück und zielte darauf ab, den afrikanischen Kontinent mit der Frage seines 
Scheiterns zu konfrontieren. Schriftsteller:innen aus verschiedenen Ländern hatten die Gelegenheit, 
sich zwei Monate lang in Ruanda aufzuhalten und an einem Programm teilzunehmen, zu dem auch der 
gemeinsame Besuch der entstehenden Gedenkstätten gehörte (zu diesen literarischen Verarbeitungen 
Genaueres in: Stockhammer, 2005, S. 71–76 [Kapitel Nach Murambi schreiben]).2 Das Ziel bestand 
darin, mit Texten von freiem Format auf die gemeinsamen Erfahrungen zu reagieren und so ein 
Gespräch zwischen den Gästen aus den Nachbarstaaten und ruandischen Überlebenden in Gang zu 
setzen. Es gibt zwischen den Veröffentlichungen manch untergründige, d.h. intertextuell-erlebnis-
gebundene Verbindungen: Die nach Ruanda Geladenen hatten Erfahrungen während ihres Aufenthalts 
miteinander geteilt und fühlten zum Teil das gleiche Bedürfnis, ihre Fahrten durch das Land und die 
Konfrontation mit den Erinnerungsorten schreibend zu reflektieren.3

In meinen Analysen sollen die folgenden Autor:innen mit einbezogen werden: Der Senegalese 
Boubacar Boris Diop ist vertreten mit seinem Roman Murambi, le livre des ossements, der auch in 
deutscher Sprache vorliegt (Murambi, das Buch der Gebeine, 2014). Aus der Feder der franko-ivorischen 
Schrifstellerin Véronique Tadjo stammt eine kleine, essayartige Sammlung mit dem Titel L’ombre 
d’Imana. Voyages jusqu’au bout du Rwanda (Tadjo, 2000). Eine deutsche Übersetzung ist bisher nicht 
erschienen. Schließlich wird mich der dschibutische Schriftsteller Abdourahman A. Waberi mit seinen 
Textes pour le Rwanda („Texten für Ruanda“) Moisson de crânes interessieren (Waberi, 2004; auf 
Deutsch: Schädelernte, 2008). Die Auswahl ist motiviert durch die Tatsache, dass sich die Genannten 
sämtlich auf dieselben Gedenkstätten beziehen, d.h. bezüglich dark-touristischer Erfahrungen inter-
textuelle Vergleiche zulassen. Die Frage nach dem Umgang mit Schreckensorten ist bei allen drei 
durchgehend zentral. 

2  Weitere hier nicht analysierte Texte stammten von: Djedanoum, 2000; Ilboudo, 2000; Kayimahe, 2001; Lamko, 2002; 
Monémembo, 2000; Mukagasana, 2000; Rurangwa, 2000.

3  Hier spielen auch allgemeine Entwicklungen eine Rolle, die Young wie folgt beschreibt: „Local and regional visitors to 
Rwanda constitute most of the total tourism at 79%. Thus, characterizing tourists to Rwanda as being from the U.S. or 
Europe is incorrect (though most of the written critiques on thana-tourism focus on these participants)“ (Young, 2022, 
S. 321).



13

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Die Zusammenschau von deutsch- wie französischsprachigen Texten verfolgt das Ziel, Ruanda aus 
der Logik einer gewissen „Exotisierung“ zu befreien. Es soll gezeigt werden, dass mit der Erinnerungs-
politik, die ab der Befreiung der letzten Überlebenden diskutiert zu werden begann, indirekt immer 
auch die Frage nach der internationalen Teilhabe an diesem Gedenken gestellt wird. Ungefähr 75 
Prozent aller ruandischen Tutsi waren getötet worden (Human rights watch). Der touristische Besuch 
ruandischer Gedenkstätten entspricht einer Form von Selbstbegegnung, nämlich der Konfrontation 
mit der Frage nach dem Grad der eigenen, auf unterlassener Hilfeleistung beruhenden Schuld. Das 
aber ist Teil der Globalgeschichte, und nicht etwa nur ein europäisches Phänomen.4

Der Begriff des ‚Thanatourismus‘, der den Hintergrund sämtlicher Überlegungen in diesem Artikel 
abgibt, wird in Anlehnung an Seaton definiert. Die bewusste Aufsuchung von Orten des Todes ist als 
wesentlicher Bestandteil von Darktourismus zu betrachten.

Thanatourism is travel to a location wholly, or partially, motivated by the desire for actual or sym-
bolic encounters with death, particulary, but not exclusively, violent death, which may, to a vary-
ing degree be activated by the person-specific features of those whose deaths are its focal objects.  
(Seaton, 1996, S. 240)

Es soll jedoch nicht um die Besuche gehen, die Vertreter:innen der ruandischen Bevölkerung oder, 
genauer noch, Überlebende den Gedenkorten abstatten. Mir geht es um die Perspektive von Auslän-
der:innen, die sich auf irgendeine Weise zur den ruandischen „Thanatopsis“ zu verhalten versuchten 
(Seaton, 1996). Mit „Thanatopsis“ wird Bezug genommen auf ein Gedicht des amerikanischen Lyrikers 
William Cullen Bryant. Bestehend aus einer Zusammenziehung von ‚thanatos‘ (Tod) und ‚opsis‘ (Sicht) 
meint das Wort in der Forschung zum Dark-Tourismus eine visuelle Begegnung mit gewaltsamem Ster-
ben. Insgesamt gilt für die Formen, die der Tourismus im post-genozidalen Ruanda angenommen hat:

Ecotourism has been a major tourism draw, particularly to see the Gorillas made famous by primatol-
ogist Dian Fossey, though the genocide dealt a blow to these industries. It is difficult to capture the 
precise economic impact of thana- or dark tourism in Rwanda, partly because of the various contexts 
in which tourists find themselves at different memorial sites. In looking at the revenues attributed to 
tourism in Rwanda Development Board data, the primary reasons associated with visiting the country 
break down into four categories: Holiday/Leisure, Visiting Friends & Relatives, Business, and Transit. 
Dark tourists can, and often do, fit into all four categories. (Young, 2022, S. 321)

Kolonialgeschichtliche Perspektiven

Blickt man von diesem allgemeinen Hintergrund auf Deutschland, so ergibt sich erneut der Eindruck, 
als bestehe in der Öffentlichkeit weder ein Interesse an der Geschichte Ruandas noch ein Bewusstsein 
für den Genozid. Dies korrespondiert mit der Tatsache, dass auch die deutsch-ruandische Kolonial-
geschichte nur in seltenen Ausnahmen zum Gegenstand öffentlicher Debatten geworden ist. Dass die 

4  Die komplexe Vorgeschichte der Gewalt und die sich wiederholende Massaker von Tutsi schon in den Jahrzehnten vor 
1994 war von der internationalen Gemeinschaft lange nicht ernst genug genommen worden (Peiter, 2024f).



14

Anne D. Peiter

diMaG 2025

Deutschen als erste Kolonisatoren Ruandas zur Verbreitung der „hamitischen Theorien“ beigetragen 
haben (Rohrbacher, 2002, besonders S. 13-94; Peiter, 2024d; Peiter, 2024e), ist wenig bekannt. Dabei 
haben diese Theorien die künstliche Ethnifizierung der ruandischen Gesellschaft und die sich über 
Jahrzehnte hinziehende Separierung von drei Bevölkerungsgruppen verstärkt (Chrétien, 2016, beson-
ders S. 123–284 [= Teil 2 und 3]; Peiter, 2024c, S. 41–66). 

Es zeigt sich, warum Versuche, heutige, touristische Ausflüge nach Ruanda literarisch zu gestalten, 
Kontinuitäten zu unterliegen drohen, die vom Ende des 19. Jahrhunderts bis in die Gegenwart reichen. 
Die Begriffe ‚Hutu‘, ‚Tutsi‘ und ‚Twa‘ werden bis heute oft als essentialisierend-ethnische Begriffe 
benutzt, und nicht als das, was sie ursprünglich waren, nämlich die Beschreibung von berufsständisch-
sozialen Kategorien, die sich verändern konnten. Ohne ein Bewusstsein für die koloniale Vergangenheit 
Ruandas ist schwerlich ein Begriff vom Gehalt aktueller Gedenkorte zu gewinnen. Ohne Kenntnis der 
Kolonialgeschichte droht die lange, komplexe Vorgeschichte des Genozids aus dem Blick zu geraten. 
Es wird jedoch zu zeigen sein, dass sowohl Bossong und Bärfuss, als auch Tadjo, Waberi und Diop 
zwischen den verschiedenen Zeitebenen und zwischen verschiedenen Orten zu denken verstehen, so 
dass die Gedenkorte durchgehend eine historische und räumliche Tiefendimension gewinnen, d.h. aus 
dem rein touristischen ‚Hier und Jetzt‘ heraustreten. Die Kernthese lautet, dass eine starke Reflexivität 
über das eigene Tun und die eigenen Gefühle zu beobachten ist, so dass das Problem voyeuristischer 
Schrecklust explizit ins Blickfeld rückt.

Doch zuvor noch ein letzter Hinweis zu epochenübergreifenden Zusammenhängen: Mit der Lang-
lebigkeit bestimmter, kolonialgeschichtlicher Konzepte sind Stereotypen gemeint, zu deren Verbreitern 
auch der schon erwähnte, heute weiterhin gefeierte Kolonisator Richard Kandt avancierte (Kandt, 
1904, z.B. S. 227, 258, 261, 266). Hier nur ein einziges Beispiel aus dieser einflussreichen Schrift, in der 
Kandt auf einen seiner Vorgänger – nämlich den Grafen von Goetzen – Bezug nimmt: 

Er [Graf von Goetzen; A.P.] fand ein ungeheures Grasland, das von Ost nach West allmählich von 1500 
bis 2500 Meter ansteigt, reich an Gewässern und mit herrlichem Klima; er fand in ihm nicht, wie in 
den übrigen Teilen der Kolonie, eine spärliche, sondern eine nach Hunderttausenden zählende Be-
völkerung von Bantunegern, die sich Wahutu nannten; er fand dies Volk in knechtischer Abhängigkeit 
von den Watussi, einer fremden semitischen oder hamitischen Adelskaste, deren Vorfahren aus den 
Gallaländem südlich Abessiniens kommend, das ganze Zwischenseengebiet sich unterworfen hatten; 
er fand das Land eingeteilt in Provinzen und Distrikte, die unter der aussaugenden Verwaltung der 
Watussi standen, deren riesige, über zwei Meter große Gestalten ihn an die Welt der Märchen und 
Sagen erinnerten, und an ihrer Spitze einen König, der im Lande ruhelos umherziehend, bald hier, bald 
dort seine Residenzen erbaute. Und schließlich hörte er auch noch von Resten eines Zwergstammes, 
den Batwa, die in den Höhlen der das Land im Norden überragenden Vulkane als Jäger des Urwald-
wildes hausen sollten. (Kandt, 1904, S. 258)

Kandt wird gegenwärtig durch ein nach ihm benanntes, von der Bundesrepublik finanziertes, 2017 
eröffnetes Museum in Kigali geehrt, in dem kein einziges Wort fällt über Bestrafungsaktionen mit der 
Nilpferdpeitsche, Morde, Raubzüge und die Präparierung und Verschickung menschlicher Skelette Rich-
tung Berliner Museen, wie sie Kandt, epochenbedingt, für ganz normal hielt (zu den Berliner Museums-
sammlungen heute: Heeb, 2022). All die Kolonialverbrechen werden in Kandts Werk im Detail beschrie-
ben – doch eine kritische Auseinandersetzung damit blieb in Deutschland aus (Peiter, 2024c, S. 312‒346). 



15

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Bossong und Bärfuss setzen also auch in politischer Hinsicht Maßstäbe, wenn sie die Erinnerung an die 
Kolonialgewalt wachhalten.

Tourist:innen, die sich heute bei ihrem Besuch der Stadt an die Entdeckung der Spuren deutschen 
Einflusses machen, können, wenn sie nicht bewusst Einblick in die deutsche Kolonial-Literatur und 
-Fotografie nehmen, schwerlich begreifen, dass in dem und durch das Kigalier Museum Kolonialapo-
logie betrieben wird und diese Apologie zumindest mittelbar – nämlich über die Frage, wie sich das 
biologistisch-rassistische Denken in Ruanda verbreitet habe – mit den Orten der Massaker des Jahres 
1994 zu tun hat (Chrétien, 1999). Genauer: Statt zu dokumentieren, wie Kandt in die zeittypischen, 
anthropologischen Projekte eingebunden war, wird er heute zu einem Modell erklärt und eine ganze, 
museale Institution unter seinen Namen gestellt. Das Kandt-Museum ist also ein touristisches Angebot 
– die von der ruandischen Regierung und z.T. unter Einbeziehung von Berater:innen aus Yad Vashem 
entwickelten Gedenkorte zum Genozid jedoch ein ganz anderes. Das Kandt-Museum steht für eine 
unbewusste Kolonialapologie, während die Gedenkstätten zum Genozid im Gegenteil zumindest implizit 
die historischen Kontinuitäten zwischen Kolonialismus und den späteren Gewaltakten reflektieren. 
Dass sich das Kandt-Museum zu einem bekannten, touristischen Anziehungspunkt entwickelt hat, 
darf also nicht darüber hinwegtäuschen, dass historische Verbindungen zu den Erinnerungsorten 
des Genozids gerade nicht gegeben sind. Interessieren soll jetzt die Frage, wie sich Autor:innen aus 
Deutschland, der Schweiz und den genannten afrikanischen Ländern den dark sites stellten und welche 
Form ihre Auseinandersetzung in literarischer Hinsicht angenommen hat. Welche Selbstreflexionen 
lösen die Orte aus? Welche literarischen Techniken verwenden die Schreibenden, um ihrem Publikum 
Eindrücke von den besuchten Gedenkstätten zu vermitteln? Wird der Leser:innenschaft klar gemacht, 
dass der Völkermord durchaus nicht ein „fernes“, „auf tribalen Konflikten“ und „Stammesfehden“ 
beruhendes Ereignis gewesen ist, mit dem weder Europa noch die afrikanischen Anrainerstaaten etwas 
zu tun hätten (Peiter, 2024c, S. 18–19, 143)? Gelingt es, den Genozid als eine der großen Menschheits-
katastrophen ins gesellschaftliche Bewusstsein hineinzuholen? Schließlich stellt sich auch die Frage, 
inwieweit die Autor:innen versuchen, durch ihr Schreiben der Banalität eines gar zu bedenkenlosen 
Tourismus zu entkommen und den Toten durch die literarische Beschreibung oder auch Kritik an den 
Gedenkorten ihren Respekt zu erweisen (zur Schwierigkeit, sich mit extremer Gewalt auseinanderzu-
setzen: Brandstetter, 2001). Die Frage nach dem Blick, der auf die Spuren der Gewalt geworfen wird, 
ist dabei entscheidend.

Textbefunde I: Schock und Unglauben

Boubacar Boris Diop formuliert in seinem Roman einen Satz, der  als  Quintessenz ausnahmslos aller              
eingangs erwähnten Texte betrachtet werden kann: „All das ist absolut unglaublich. Sogar die Worte können 
nicht mehr. Sogar die Worte wissen nicht mehr, was sie sagen sollen“ [Übersetzung A.P.] (Diop, 2020, S. 103). 
   Bezogen ist dieser Satz nicht allein auf den Schock, den der Genozid in actu hervorgerufen hat. Hinzu 
kommt auch der Blick auf die bleibende Sichtbarkeit einer Gewalt, für die man im Ruanda des Danach 
museale Präsentationsformen zu finden versuchte. Aufgrund der Tatsache, dass die Pogrome, Massaker, 



16

Anne D. Peiter

diMaG 2025

Plünderungen und Vergewaltigungen der Jahre 1959, 1962, 1973 bzw. der Jahre des Bürgerkriegs 
(1990–1994) stets von Neuem ungesühnt geblieben und gesellschaftlich zur „Normalität“ erklärt 
worden waren (Peiter, 2024a; zur gesamten historischen Entwicklung: Mugesera, 2014), traf die neue, 
ruandische Regierung in der post-genozidalen Ära die Entscheidung, die Körper der Getöteten an Stät-
ten der Konzentration zu belassen, d.h. zumindest an ausgewählten Orten von Beerdigungen abzu-
sehen (Korman, 2014, S. 92–95). Das Ziel bestand darin, die Öffentlichkeit mit der schieren Evidenz zu 
konfrontieren, d.h. die Verletzungen, die an den toten Körpern in all ihrer entsetzlichen Grausamkeit 
abgelesen werden konnten, als eine Art unbezweifelbares, da äußerst krudes Beweismaterial vorzu-
führen (zur vorbereitenden Animalisierung der Tutsi vgl. Peiter, 2023b). 

Weil im Frühjahr und Sommer 1994 immer wieder Krankenhäuser, Schulen, Sportstadien und 
– besonders wichtig – Kirchen genutzt worden waren, um die Opfer in großer Zahl an einem Ort 
zusammenzupferchen und sie mit Hilfe von Feuer, modernen Schusswaffen oder Granaten zu töten5, 
sind es nach 1994 gerade diese Orte gewesen, die man zu Gedenkstätten erklärte. Die französische 
Historikerin Hélène Dumas spricht in diesem Kontext von einem „Genozid auf dem Dorf“ (Dumas, 
2014, vgl. den Buch-Titel; zum benachbarten Begriff des „landwirtschaftlichen Genozids“ vgl. auch 
Peiter, 2024b). Folglich wurde auch die erwähnte Gruppe der afrikanischen Gäste – Diop, Tajo und 
Waberi – in zwei Kirchen geführt, in denen die Ermordeten, einem Prozess fortschreitender Verwesung 
ausgesetzt, den Besucher:innen gewissermaßen vorgelegt wurden. Alle berichten vom olfaktorischen 
Schock, der die Besuche begleitete und diese fast gänzlich unaushaltbar machte.

Diop will mit dem Hinweis auf das „Unglaubliche“ jedoch keineswegs Kritik an dieser erinnerungs-
politischen Entscheidung Ruandas üben. Er versucht nur zu artikulieren, wie schwer es ihm noch im 
Nachhinein fällt, überhaupt etwas über diese Begegnung mit den Toten zu sagen. Zentral ist für ihn das 
Bedürfnis, der Leser:innenschaft die Unterschiede zwischen drei zentralen Orten klar zu machen, d.h. 
seine eigenen Gefühle ebendort zu reflektieren. Die ersten touristischen Stationen, die er nennt, sind 
Nyamata und Ntamara, zwei Kirchen (vgl. die entsprechenden Internetseiten zu den Gedenkstätten – 
bereitgestellt am Ende es Beitrags). Sie gehören heute neben der zentralen Gedenkstätte von Kigali, die 
zahlenmäßig die meisten Tourist:innen auf sich zieht, zu den Gedenkorten, die auch auf internationaler 
Ebene Bekanntheit erlangt haben (Sharpley, 2016, S. 134‒135, dort auch die entsprechenden Besucher-
zahlen). Dass in Kigali zurückhaltender mit der Ausstellung der Fotos von Genozid-Opfern gearbeitet 
wird, ist in der Graphic Novel „Rwanda. A la poursuite des génocidaires“ von Thomas Zribi und Damien 
Roudeau verarbeitet worden. 

Textbefunde II: Die Toten und die Lebenden

Am wichtigsten ist für Diop jedoch die Erinnerung an die technische Schule Murambi, in der schätzungs-
weise 50.000 Menschen umgebracht worden waren (vgl. die Internetseite der Gedenkstätte Murambi: 
UNESCO (o.D.). Der Erhalt dieser Räumlichkeiten war für die Regierung unter Paul Kagame besonders 

5  Eine genaue Beschreibung der physischen Reaktionen beim Besuch einer solchen Gedenkstätte ist enthalten in: Audoin-
Rouzeau, 2017, S. 35.



17

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

wichtig, weil hier im Juli 1994 französische Truppen der „Operation Türkis“ stationiert waren. Berüch-
tigt war deren Verhalten, weil sie direkt neben den Massengräbern Volleyball zu spielen begannen. 
Diop schafft ein alter ego, um zu beschreiben, was ihm selbst geschah, als er die Orte betrat:

In Nyamata und Ntamara hatte die Zeit das Werk der Interahamwe [d.h. der extremistischen Hutu-
Miliz; A.P.] vollendet: Die Schädel, Arme und Beine hatten sich vom Körper gelöst, und man hatte 
sich gezwungen gesehen, sie, geordnet nach unterschiedlichen Arten von Knochen, die man vor Ort 
gefunden hatte, aufzuschichten. In Murambi waren fast alle Körper, die von einer feinen Erdschicht 
überzogen waren, intakt. Ohne dass er zu sagen vermochte, warum, vermittelten ihm die Gebeine 
von Murambi das Gefühl, dass sie noch am Leben seien. [Übersetzung A.P.] (Diop, 2020, S. 152) 

Dieser Gedanke, die Toten seien nicht wirklich tot, sondern träten den Besucher:innen als Quasi-
Lebende entgegen, zieht sich wie ein roter Faden durch die literarischen Texte. Sämtliche Autor:innen 
versuchen, hinter dem gewaltsamen Tod die Lebenden zu sehen und damit die Schändung hervorzu-
heben, die ihnen aufgrund ihrer bloßen Geburt in die ‚falsche‘ Gemeinschaft das Recht abgesprochen 
hatte, auf dieser Erde zu sein (zu den internationalen Voraussetzungen des Zustandekommens des 
Genozids vgl.: Mamdani, 2001). Das Entsetzen über die Spuren der Gewalt, die sich an den Toten 
zeigen, ist also ein verbindendes Element zwischen allen Texten, doch hinzu tritt der Versuch, es nicht 
bei diesem Schock über Wunden und Zerstörung zu belassen. 

Nora Bossong betont, es müsse die europäische Erinnerungspraxis von Grund auf neu befragt 
werden. Weil man das „Nie wieder!“, Shoah-bedingt, schon einmal formuliert hatte, jedoch ohne dass 
dies zeitgleich zum Genozid konkrete Handlungen hervorgebracht hätte, plädiert ihr Text für eine Orts-
begehung, die gleichzeitig eine Begehung des westlichen Verhältnisses zur Zeit darzustellen habe. Dass 
die Regierung Kohl 1994 gescheitert ist, kann kaum einem Zweifel unterliegen. Bei Bossong greift der 
Mitarbeiter einer internationalen Organisation zu einer Formulierung, die wie eine Reflexion über die 
damalige Passivität der internationalen Gemeinschaft (und eben auch der BRD) klingt:

Es gab den Gründungsgedanken, plus jamais ça [Nie wieder das; A.P.], den gab es ja noch, vielleicht 
hielt sich die Welt nicht genug daran, und wir verstanden nicht so viel von der Welt, wie wir es uns 
wünschen, die Orte lagen zu weit entfernt, wir konnten uns nur die Hälfte vorstellen, und selbst die 
stimmte nicht mit der Wirklichkeit überein. Weil sich jeder anders erinnerte, und am liebsten erinner-

ten wir uns an die Dinge, die uns nichts anhaben konnten. (Bossong, 2019, S. 302–303)

Diejenigen, die wirklich an „die Orte“ gingen, sie an sich heranließen, sahen sich mit aller Wucht an 
die Tatsache gemahnt, dass die Katastrophe des Jahres 1994 sie unmittelbar betraf. Véronique Tadjo 
betont schon in Bezug auf die ersten Schritte, die sie ins Land hineinsetzte: „Die Gesichter kommen 
mir vertraut vor. Alles ähnelt so sehr meiner Heimat, dass es mir das Herz bricht“ [Übersetzung A.P.] 
(Tadjo, 2000, S. 17). 

Auch Lukas Bärfuss, der Schweizer Autor, plädiert eindringlich dafür, den Genozid nicht als af-
rikanische Angelegenheit zu den Akten zu legen. Quer durch die Kolonialliteratur hatte sich 
immer wieder das Klischee gefunden, Ruanda ähnele der Schweiz (Delforge, 2008, 55-58 [= 
Kapitel Une Suisse africaine]). Bärfuss macht mit diesem Klischee ernst. Statt jedoch wie ko-
loniale Vorläufer darauf hinzuweisen, beide Länder hätten saftige, grüne Weiden, viele Kühe 
und ein geordnetes Gemeinwesen, geht die Erzählinstanz polemisch auf die Ordnungs-



18

Anne D. Peiter

diMaG 2025

bestrebungen los, die sowohl in der Schweiz, als auch in Ruanda von höchstem Wert sind. 
Wie sie über das Chaos in Kigali sprachen, über die Hölle, die über das Land hereingebrochen war, was 
ohne Zweifel zutraf, aber jetzt weiß ich, dass in der perfekten Hölle die perfekte Ordnung herrscht, 
und manchmal, wenn ich mir dieses Land hier ansehe [Ruanda; A.P.], das Gleichmaß, die Korrektheit, 
mit der alles abgewickelt wird, dann erinnere ich mich daran, dass man jenes Höllenland auch die 
Schweiz Afrikas nannte, nicht nur der Hügel und der Kühe wegen, sondern auch wegen der Diszip-
lin, die in jedem Lebensbereich herrschte, und ich weiß jetzt, dass jeder Völkermord nur in einem 
geregelten Staatswesen möglich ist, in dem jeder seinen Platz kennt […]. Und manchmal, wenn ich 
das Räderwerk dieser Gesellschaft reibungslos ineinander greifen sehe, wenn ich nichts höre, kein 
Knirschen, kein Knacken, nur leise das Öl zwischen den Zahnrädchen schmatzen höre, dann frage ich 
mich, ob wir im Gegenzug auch das Ruanda Europas werden könnten, und ich weiß, wenn uns etwas 
davor bewahren wird, dann bestimmt nicht die Wohlbestalltheit unserer Gesellschaft, unsere Disziplin 
oder auch nur der Respekt vor den Institutionen, den Obrigkeiten, unsere Liebe zur Ordnung und zur 
Routine, ganz im Gegenteil. All das ist kein Hindernis, sondern die Voraussetzung für einen Massen-
mord. Nichts liebt das Böse mehr als den korrekten Vollzug einer Maßnahme, und darin, das muss 
man zugeben, gehören wir zu den Weltmeistern. Das ist unser Stolz, die Voraussetzung für alles, was 
uns auszeichnet und was wir als so verbreitungswürdig betrachten, dass wir es ins Herz des schwarzen 
Kontinents trugen. (Bärfuss, 2008, S. 169)

Während Tadjo also in den Gesichtern ihr eigenes Land wiedererkennt und darum die Ermordeten 
als Teil ihrer eigenen Geschichte und ihrer Gesichter begreift, macht sich der Ich-Erzähler in Bärfuss’ 
Roman „Hundert Tage“ an eine Art dialektischen Umschlag: Wenn Ruanda so lange als die „Schweiz Afri-
kas“ wahrgenommen wurde, könnte umgekehrt die Schweiz auch zum „Ruanda Europas“ werden. All 
das, was an den ruandischen Gedenkstätten als unfassbar erscheint, ist den Schweizer:innen, so seine 
These, zutiefst vertraut. Die Täter:innen des Tutsizids hätten Gehorsam gegenüber den Obrigkeiten 
an den Tag gelegt, sie hätten mit Disziplin, Gehorsam und Ordnungsliebe getötet, und nicht etwa aus 
reinem Chaos oder unkontrollierten Emotionen heraus (dazu mehr in: Prunier, 1995). Folglich kann 
nicht ausgeschlossen werden, dass das, was in Ruanda geschah, woanders – einem selbst ganz nah – 
wieder geschehen kann. Es versteht sich von selbst, dass dieser Stellungnahme eine gewisse Provoka-
tion innewohnt. Bärfuss weiß sehr gut, dass in der Schweiz kein Genozid im Gang ist. Doch sein Roman 
zielt darauf, die europäische Überheblichkeit anzugreifen und dafür zu plädieren, die Ereignisse des 
Jahres 1994 nicht als etwas ‚Exotisches‘ von sich zu weisen.

Ein literarischer Akkord wird durch die zitierten Texte greifbar: Die Erzählinstanz, die Diop sichtlich 
in Anlehnung an biographische Erfahrungen erdacht hat, fühlt sich in Murambi den Toten nah, weil er 
sie gar nicht erst als tot wahrzunehmen vermag. Tadjo blickt in die Gesichter der Lebenden und nimmt 
diese als heimisch-vertraute und zugleich als Personen wahr, wie man sie ohne den Genozid noch 1998 
auf den Straßen hätten treffen können. Bossong betont eine eigene Form von Nähe, weil sie in der 
europäischen Erinnerungslosigkeit die kaum bewusstseinsfähige Tendenz sieht, das durchaus Vertraute 
der Gewalt gar nicht erst an sich heranzulassen. Bärfuss beschließt das Nachdenken über das Verhält-
nis von Nähe und Ferne, das sich durch die Gedenkstätten aufdrängt, indem er seinen Protagonisten 
David die Chaos-These abwehren und den Gedanken vertreten lässt, der Genozid sei das Ergebnis einer 
Ordnung, die durchaus als typisch schweizerisch bezeichnet werden dürfe. Die Erinnerungsorte verlieren 
in diesem letzten Fall gleichsam ihre konkrete Lokalisierung und befinden sich, so könnte man sagen, 
gar nicht allein in Ruanda. Vielmehr werden sie als heimisch-unheimlich im Sinne Freuds interpretiert. 



19

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Textbefunde III: Vom Touristischen über das Touristische hinaus

Die Begehung der Gedenkstätten führt sämtliche Texte über das im engeren Sinne Touristische hinaus. 
Für alle Texte ist kennzeichnend, dass eine existentielle Selbstreflexion ins Zentrum tritt. Doch dabei 
wird nicht allein der Moment der Begehung des ,Darken‘ zum Thema (zur Kritik am Begriff „dark“ 
Sharpley, 2016, 137)6. Vielmehr versucht Tadjo, sich selbst in und mit den Blicken zu sehen, die der 
Wächter der Kirche von Ntarama auf sie und die anderen Besucher:innen wirft. Um sich diesen Ort 
vorzustellen, kann mit Andrew Philip Young Folgendes festgehalten werden:

These buildings still bear the marks of the events of 1994, and visitors enter up a dirt path that leads to 
the memorial grounds. Inside the main building, the original wooden pews remain, but the belongings 
of those that were killed there, including clothing, schoolbooks, and skeletal remains, are carefully 
located throughout the interior. Unlike the national memorial, which relies on placards and digital 
screens to tell the story of the genocide, the Ntarama memorial leaves visitors to piece together their 
own understanding of the events that took place with the help of a memorial “guardian”/guide who 
helps to contextualize the experience. (Young, 2022, S. 315)

Auch die Graphic Novel von Zribi und Roudeau ist bestrebt, eine Vorstellung von solchen materiellen 
Überresten der Ermordeten an Gedenkorten zu vermitteln.7

Die thematisch einschlägige Passage bei Tadjo beginnt wie in einem Reiseführer, nämlich mit großer, 
deskriptiver Sachlichkeit – die Grundinformationen bietend, d.h. die Zahl der hier liegenden Toten 
nennend. Auf den in Großbuchstaben geschriebenen Namen der Kirche und die Zahl der Toten folgt 
eine Beschreibung des Mannes, der die Tourist:innen zu empfangen pflegt. Doch gleich darauf kippt 
der Text und dreht die Blickrichtung, die bis dahin vom touristischen Blick auszugehen schien, um. 
Während mit Entsetzen auf das schauend, was die Kirche an Spuren darbietet, ist es schon im zweiten 
Satz, als werde die Besucherin durch den Wächter betrachtet und nicht bloß er (mitsamt dem Ort) 
durch sie.

KIRCHE VON NTARAMA

Ort des Genozids

+ oder - 5000 Tote

Der kleine Alte mit weißen Haaren und ruhigem Gesicht hat einen fragenden Blick. Er beobachtet die 
Besucher, indem er ihnen Maß nimmt, sie einschätzt, sie ihrer Maske entkleidet. Er versteht es, sie 

6  Sharpley verdient aufgrund seiner eigenen „Positivität“ Kritik. So zeigt er sich unfähig, das Schockierende an der Formu-
lierung eines Besuchereintrags zu erkennen, der eine Art ‚Ranking‘ von Genoziden aufmachte, indem er im Tutsizid den 
„worst genocide in history“ sah (Sharpley, 2016, S. 141).

7  Vgl.: Zribi & Roudeau, 2023, S. 80–81. In diesem Kontext stellt sich die Frage, wie überhaupt die Materialität des Todes 
zu bewerten sei: „Human remains are in some sense ‘ambivalent’: are they people, or things […]? What sort of respect 
is due them, and what sort of engagement is proper? The dual forces of ‘attraction and revulsion’ – desiring to look, and 
being unable to look – are at play in the visitor engagement with the dead human body, just as they are in the overarch-
ing activity of dark tourism […].“ (Bolin, 2012, S. 200–201). Zur Befreiung der letzten Überlebenden durch die Exilarmee 
der FPR vgl. Peiter, 2023c. Dass Erwachsene plötzlich nicht mehr als Vorbilder wahrgenommen werden konnten, wird 
analysiert in: Peiter, 2023a.



20

Anne D. Peiter

diMaG 2025

sofort zu katalogisieren: diejenigen, die angesichts des Schauspiels des ausgestellten Todes die Augen 
abwenden, diejenigen, die sich empören, diejenigen, die weinen werden, diejenigen, die im Schwei-
gen verharren, aber auch diejenigen, die, den Stift in der Hand, Fragen stellen werden, diejenigen, die 
sich im Rationalisieren, Verstehen versuchen, diejenigen, die ihm Geld geben werden, und diejenigen, 
die’s nicht wagen, diejenigen, die schreiben werden: „Nie wieder das!“ Er weiß sofort, wer du bist, ob 
du Angst vor dem Tod hast. Und wenn du weggehst, wenn er sieht, wie das Auto am Ende des Weges 
verschwindet, zieht er das Register zu Rate, um deine Identität zu erfahren. […] Ich frage mich, was 
mit ihm geschehen wird. Warum ist er da, zwischen den sterblichen Überresten, diesen Knochen? 
Er erklärt, antwortet auf die Fragen, ohne seine Gefühle zu verraten. Er berührt die Reliquien, stößt 
die Türen auf, leitet die Besucher in die Räume, in denen sich die Überreste stapeln. Er zeigt sie, wie 
er auch ganz andere Sachen zeigen würde, so, als ob er in einem Museum wäre. Er spricht und weiß 
doch, dass unsere Vorstellungskraft niemals an die Wirklichkeit heranreichen wird. Eigentlich versteht 
er nicht, warum wir kommen, um die Erinnerung an das Böse aufzuwecken. All das wird sich vielleicht 
gegen ihn, den Hüter der Beweise unserer Unmenschlichkeit, wenden. Er versteht nicht, was wir hier 
suchen, was unser Herz verbirgt. Welches uneingestandene Motiv bringt uns dazu, mit weit geöff-
neten Augen den Tod zu beschauen, der durch den Hass verunstaltet worden ist? [Übersetzung A.P.] 
(Tadjo, 2000, S. 22‒24.) 

Dieser Textauszug liest sich wie ein Katalog von möglichen Reaktionsweisen auf den Schrecken, der 
von Orten wie Ntarama ausgeht. Das erzählende Ich, das augenscheinlich autobiographisch grundiert 
ist, sagt nicht, dass es selbst die Verschiedenheit der Besucher:innen einzuschätzen vermag. Vielmehr 
wird in dem zwischen Reportage und Literatur changierenden Text ein Wissen präsentiert, das nicht 
das eigene, sondern das Wissen des Wächters ist. Das Ich selbst sieht sich also in dieses Wissen des 
Ruanders einbezogen – es ist wie die anderen Besucher:innen eines seiner Objekte. Auf der anderen 
Seite wird deutlich, dass das Ich, weil es weiß, was der Wächter über die eigene Person weiß, ein 
Wissen hat, das über sich selbst hinausgeht. Eine Distanz wird deutlich, die sich nicht so sehr auf den 
Wächter, sondern vielmehr auf die eigene Person bezieht. Das Ich ist Teil eines Wir, das ganz unter-
schiedlich mit dem Entsetzen über den Anblick der Toten umgeht. Dabei ist mit starken Emotionen zu 
rechnen, die Einfluss auf die Besucher:innen in ihrer Gesamtheit nehmen:

Emotions, while of course remaining internal experiences, can also be read as ‘interpersonal com-
municative acts’: the expression of emotion at the site through one’s reactions, or afterward through 
one’s recounting of the visit, is essentially a social action […]. (Bolin, 2012, S. 202)

Dem Alten wird zugeschrieben, dass er mit all den Ausdrucksformen, die das Entsetzen findet, vertraut 
ist, d.h. dass in diesem Bereich praktisch mit keiner Überraschung zu rechnen ist. Der Kreis der Reak-
tion ist umzirkelt, folgt feststehenden Mustern. Die Vorhersehbarkeit des touristischen Umgangs mit 
dem Ort nimmt, so impliziert der Text, den Gefühlen, die durch diesen ausgelöst werden, ihre Einzig-
artigkeit und damit vielleicht, so darf man sich fragen, sogar ihre Authentizität. Eine Form von Miss-
trauen gegen sich selbst nimmt Form an, ein Misstrauen, das in der Idee mündet, der Wächter erkenne 
in den Besucher:innen eine allgegenwärtige „Unmenschlichkeit“. Der schiere Umstand des Besuchs 
scheint die Berechtigung der Frage zu erweisen, was das Herz der Betrachter:innen wohl verberge. Das 
Schauen selbst wird zum Problem. Die bloße Präsenz vor Ort provoziert die Frage nach den Motiven, 
die die Besucher:innen dazu gebracht haben, der Kirche und ihren Orten einen Besuch abzustatten. 

In dem Moment, in dem die erzählende Stimme, also eine Art Zwitter zwischen alter ego und wirk-



21

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

lichem (biographischem) ego, eine Vorstellung von diesem Ort zu vermitteln versucht, wird denn auch 
gleich ein Urteil festgehalten, das Autorität beansprucht: Die Vorstellungskraft werde nicht ausreichen; 
der Wächter wisse das, er wisse mehr, als das schreibende Ich je wissen werde. Das Ich muss sich darum 
selbst ansprechen. Es steht, eingekeilt zwischen dem ,Du‘ und dem ,Wir‘, kann nicht mehr unbefangen 
,ich‘ sagen.

Doch das ,Du‘ ist nicht nur das ,Du‘ der Stimme, die diesen Text schreibt. Auch die Leser:innenschaft 
hat sich in ihm angesprochen zu fühlen. Auf diese Weise lässt Tadjo ihr Publikum an der Begehung des 
Ortes teilnehmen, um es zugleich in das Scheitern des Anspruchs, hier etwas vom Genozid verstehen 
zu können, hineinzunehmen. Nicht nur das Ich versagt trotz aller Ernsthaftigkeit, mit der es den Besuch 
betreibt, sondern auch die Leser:innen, denen gleichsam bescheinigt wird, zu Komplizen einer Leicht-
fertigkeit geworden zu sein, die der Wächter niemals werde dulden und gutheißen können. 

Und noch etwas tritt hinzu: Obwohl Tadjo zu erkennen gibt, dass das Ich ihres Textes nicht am Ort 
bleibt, sondern diesen wieder verlässt, verfügt es über ein Wissen, das es gar nicht haben kann. Indem 
das Ich sagt, der Wächter werde im Besucherregister nachsehen, wer da eben weggegangen ist, wird 
etwas beschrieben, zu dessen Zeuge das Ich gar nicht geworden sein kann: Es ist ja schon wieder 
aufgebrochen, d.h. kann nicht beobachten, was der Wächter nach Beendigung des Besuchs tun wird. 
Und doch weiß das Ich, nämlich kraft der Vorstellungskraft, die in eben dieser Passage eben doch am 
Wirken ist.

Insgesamt ergibt sich eine gesteigerte Aufmerksamkeit, ein fast halluzinatorisch klares Bewusstsein 
für das Uneinlösbare des Anspruchs an sich selbst, der mit der Entscheidung, die Toten zu besehen, 
verbunden ist. Die Opfer selbst werden erst gar nicht beschrieben. Es wird vorausgesetzt, dass dies 
nicht gelingen kann und vielleicht auch nicht gelingen darf. Stattdessen wird der touristische Gang an 
den Ort ins Zentrum der Reflexion gerückt. An einer Form von Dark-Tourismus teilzunehmen, heißt, 
zumindest den Versuch zu unternehmen, zu problematisieren, warum man dies tut und wie man bei 
diesem Tun von den wirklich Betroffenen beobachtet wird. „The knowledge that [the site is] now part 
of a safe and controlled environment produces a particularly selfconscious, almost guilty fear“, urteilt 
auch P. Williams (Williams, 2004, S. 203, zitiert nach Bolin, 2012, S. 201).

Indem Tadjo die ganze Bandbreite an emotionalen Reaktionen ausleuchtet, nimmt sie sich selbst 
zurück und wirft somit das Problem der Selbstbespiegelung auf. Was sie selbst letztlich empfunden hat, 
als sie von ihren ruandischen Gastgeber:innen an diesen Ort geführt wurde, wird im Text nicht zum 
alleinigen Zentrum. Wichtig sind vor allen Dingen der Alte und das, was er über die Besucher-Gruppe 
gedacht haben mag. Darin liegt jedoch bereits der Wunsch nach Dialog und der Möglichkeit, in einen 
Austausch zu treten, der von Dauer zu sein hätte und über den rein touristischen Moment hinausginge. 

An dieser Stelle setzt nun Waberi an. Auch er entwirft eine Art Katalog, dieses Mal jedoch bezogen 
auf das, was nach dem Besuch weiter erfolgen könnte. Der Besuch selbst kann auch hier ohne Fortsetzung 
nicht als ausreichend bezeichnet werden. Es gilt Waberi als entscheidend, dass im Moment der 
Kenntnisnahme bezüglich des Ortes immer schon sein Danach steckt.

Was kann man noch anderes tun, als einen Augenblick lang die verstorbenen Seelen und Wesen an-
zurufen, ihnen lange zuzuhören, sie zu berühren, sie mit unbeholfenen Worten und mit Schweigen 
zu streicheln, sie mit Flügeln zu überfliegen, weil man ihr Schicksal nicht mehr mit ihnen teilen kann? 
Sie auch, wenn das denn möglich ist, zum Lächeln bringen, sofern sie zu diesem Spiel bereit sind und 



22

Anne D. Peiter

diMaG 2025

wenn diese Aufgabe unsere Kräfte nicht übersteigt. Die Namen all dieser Menschen aussprechen, die 
sehr früh vergiftet wurden, all diese Läufe, die vom Hass und vom Egoismus ausgetrocknet wurden. 
Sich in einen Echo-Spender verwandeln. Ein Pantheon aus Tinte und Papier zum Gedenken an die 
Opfer errichten, das Gewissen ein wenig beruhigen. Die Geschichte dieses Landes Revue passieren 
lassen, das seinen Untergang herbeisehnte, oder, um genauer zu sein, von einer Macht, die lange 
kriminell geblieben ist, in den Untergang geführt worden ist. Was kann man sonst noch tun? Sich 
bescheiden zurückziehen. Sein aufmerksames Ohr leihen und oft Schweigen um sich herum ausbrei-
ten. Sich auch mit Geduld wappnen. Und sich, wenn uns das Glück hold ist, durch Geschichten und 
Erzählungen von Überlebenden aushöhlen lassen. Trotz allem ist die Entmutigung da und lauert an 
jeder Straßenecke, vor und nach jeder Begegnung. Man sagt sich, dass die Literatur, diese Fabrik von 
Illusionen mit ihrer Aufhebung des Unglaubens, lächerlich bleibt. Man sagt sich, was die Fiktion in 
einer solchen Situation schon ausrichten könne. [Übersetzung A.P.] (Waberi, 2004, S. 16)

So wie bei Tadjo die Vielfalt von Gefühlen zum Thema wird, die durch die Gedenkstätte ausgelöst 
werden, so wird hier die Vielfalt der Aufgaben aufgelistet, die auf die Tourist:innen nach ihrem Besuch 
warten. Erneut reichen der besuchte Ort über seine klare Lokalisierung und die Zeit des Besuchs über 
sich selbst hinaus und hinein in die Zukunft. Die Literatur vermag nicht mehr recht auf sich zu vertrauen. 
Auch wenn Papier und Tinte fähig sind, eine Art zerbrechliches Pantheon zu errichten, bleibt im Zugehen 
auf die Thanatopsis das Problem nach dem Verhältnis zu den Ermordeten bestehen. Annalisa Bolin geht 
so weit, die These zu vertreten, Literatur und touristisches Sehen seien nicht nur schwach, sondern Teil 
der Gewalt, denn es gilt: „viewing the remains of violent death can be a kind of ‘soft murder’“. Gemeint 
ist das Folgende: „that the act of witnessing violence creates a community of witnesses implicated in 
that violence“ (Bolin, 2012, S. 199). Indem jedoch Waberi seine eigene Position nicht als moralisch 
eindeutig darstellt, sondern das Bewusstsein für die Ambivalenz des Besuchs erkennbar macht, stellt 
sich sein Text genauso wie der von Tjado oder Diop als Reflexionsangebot an die Leser:innenschaft dar: 
Dark-Tourismus an Genozid-Orten wirft Fragen nach der Möglichkeit extremster Gewalt auf – Fragen, 
die nicht nur den Beginn dieses Besuchs markieren, sondern über ihn hinauswirken. Diop erzählt, dass 
er und seine Kolleg:innen nach Orientierung gesucht und dabei eine Gruppe gebildet hätten. Doch 
letztlich seien die Besuche auf das Stellen von Fragen hinausgelaufen, die mit keiner erschöpfenden 
Antwort rechnen konnten. Das Schweigen sei immer auch Teil des Fragens gewesen:

Sich vier Jahre nach dem Genozid im Kontakt zu einem vom mörderischen Wahnsinn der Hutu Pow-
er zerstörten Land finden, eintauchen in furchtbare, für einen normalen, menschlichen Geist schier 
unbegreifliche Zeugnisse – all das schafft schnell Distanz zu möglichen sinnlich-ästhetischen Wen-
dungen. Jeder von uns hat versucht, klar zu kommen, so gut er konnte, und ich glaube, meine Aus-
bildung als Journalist hat mir dabei sehr geholfen: Während der zwei Monate habe ich mich darauf 
beschränkt, Fragen zu stellen und schweigend und mit endloser Geduld den Antworten zuzuhören, 

die man mir geben mochte. [Übersetzung A.P.] (Diop, 2020, S. 197‒198) 



23

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Ein Ausblick

Abschließend bleibt festzustellen, dass die Literatur einen Weg eröffnet, der auch von den Expert:innen 
angestrebt wurde, die mit der Frage nach der konkreten Ausgestaltung der Gedenkstätten befasst waren. 
Ein Dialog sollte zustande kommen. Dieser Dialog bezog sich vor allen Dingen auf die ruandische Gesell-
schaft selbst. Die Überlebenden mussten plötzlich wieder in engster Nachbarschaft mit denen zusam-
menleben, die kurz zuvor ihre Familien umgebracht hatten. Dem „Genozid der Nähe“ (Hatzeld, 2023) 
folgte ein Danach der Nähe. Wie die Gedenkorte beschaffen waren, an denen der Ermordeten gedacht 
wurde, hatte also große, erinnerungspolitische Bedeutung. 

Hinzu kam aber auch das Bemühen um einen Austausch mit anderen Ländern. Dass Spezialist:innen 
aus Yad Vashem nach Ruanda eingeladen wurden, hatte mit dem Bedürfnis zu tun, die Orte der 
Verbrechen nicht nur als Ort eines ‚inländischen‘, ‚rein ruandischen‘ ‚Tourismus‘ erscheinen zu lassen. 
Es sollte deutlich werden, dass auch die Weltöffentlichkeit nicht da gewesen war, als ‚es‘ geschah. Die 
literarischen Texte, die hier vorgestellt wurden, zeigen, dass Reisen an die Orte zumindest einem nach-
holenden Bewusstsein zuarbeiten können.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Bärfuss, L. (2008). Hundert Tage. Wallstein.

Bossong, N. (2019). Schutzzone. Roman. Suhrkamp.

Buch, H. C. (2001). Kain und Abel in Afrika. Volk und Welt. 

Buch, H. C. (2006). Black Box Afrika. Ein Kontinent driftet ab. Zu Klampen. 

Buch, H. C. (2011). Apokalypse Afrika oder Schiffbruch mit Zuschauern. Romanessay. Eichborn.

Dallaire, R. (2003). Handschlag mit dem Teufel. Die Mitschuld der Weltgemeinschaft am Völkermord. Zwei-
tausendeins.

Diop, B. B. (2014). Murambi. Le livre des ossements. Zulma.

Djedanoum, N. (2000). Nyamirambo! Fest’Africa.

Hatzfeld, J. (2003). Une saison de machettes. Récits. Éditions du Seuil.

Ilboudo, M. (2000). Murekatete. Roman. Fest’Africa.

Kayimahe, V. (2001). France – Rwanda. Les coulisses du génocide. Témoignage d’un rescapé. Dagarno.

Lamko, K. (2002). La Phalène des collines. Roman. Le Serpent à Plumes.

Monémembo, T. (2000). L’aîné des orphelins. Éditions du Seuil.



24

Anne D. Peiter

diMaG 2025

Mukagasana Y. (2000). N’aie pas peur de savoir. Rwanda. Une rescapée tutsie raconte. J’ai lu.

Poenicke, A. (2004). Agathe. Eine Berlinerin aus Ruanda. Books on African Studies.

Rurangwa, J.-M.V. (2000). Le génocide des Tutsi expliqué à un étranger. Fest’Africa.

Tadjo, V. (2000). L’Ombre d’Imana. Voyages jusqu’au bout du Rwanda. Actes sud. 

Waberi, A.A. (2004). Moisson de crânes. Motifs.

Zribi, T. & Roudeau, D. (2023). Rwanda. A la poursuite des génocidaires. Les Escales / Steinkis.

Sekundärliteratur

Human Rights Watch (Hrsg.). (1995). Aucun témoin ne doit survivre. Le génocide au Rwanda. Karthala. 

Audoin-Rouzeau, S. (2017). Une initiation. Rwanda (1994–2016). Éditions du Seuil.

Bolin, A. (2012). On the Side of Light: Performing Morality at Rwanda’s Genocide Memorials. Journal of Conflict 
Archaeology, September 7 (3), 199–207. URL: https://www.jstor.org/stable/10.2307/48601744

Brandstetter, A.-M (2001). Die Rhetorik von Reinheit, Gewalt und Gemeinschaft. Bürgerkrieg und Genozid in 
Ruanda, in: Sociologos 51(1/2), 148–184.

Chrétien, J.-P. (1999). Hutu et Tutsi au Rwanda et au Burundi. In J.-L. Amselle & E. M’Bokolo (Hrsg.). Au cœur de 
l’ethnie. Ethnies, tribalisme et Etat en Afrique (S. 129–166). La découverte.

Chrétien, J.-P. und Kabanda M. (2016). Rwanda. Racisme et génocide. L’idéologie hamitique. Éditions Belin.

Dumas, H. (2014). Génocide au village. Le massacre des Tutsi au Rwanda. Éditions Seuil. 

Gourevitch, P. (1998). Nous avons le plaisir de vous informer que, demain, nous serons tués avec nos familles. 
Chroniques rwandaises. Denoël.

Hohenhaus, P. (2009‒2024): Rwanda. URL: https://www.dark-tourism.com/index.php/rwanda.

Heeb, B. & Mulinda Kabwete, C. (Hrsg.). (2022). Human Remains From Former German Coloy of East Africa. Re-
contextualization and Approaches for Restitution, Böhlau.

Kandt, R. (1904). Caput Nili. Eine empfindsame Reise zu den Quellen des Nils. Dietrich Reimer. URL: https://archi-
ve.org/details/caputnilieineemp00kanduoft

Kimonyo, J.-P. (2008). Rwanda. Un génocide populaire. Karthala.

Korman, R. (2014). L’État rwandais et la mémoire du génocide. Commémorer sur les ruines (1994–1996). Ving-
tième siècle 122 (2), 87–98.

Delforge, J. (Hrsg.). (2008). Le Rwanda tel qu’ils l’ont vu. Un siècle de regards européens (1862–1962). S. 55–58 
[= Kapitel Une Suisse africaine]. 

Mamdani, M. (2001). When Victims Become Killers. Colonialism, Nationalism, and the Genocide in Rwanda. 
Princeton University Press.



25

Anne D. Peiter
Dark-Tourismus, der Genozid an den Tutsi Ruandas und Erinnerungsorte in literarischen Texten

 aus deutschsprachigen und afrikanischen Ländern

diMaG 2025

Mugesera, A. (2014). Les conditions de vie des Tutsi au Rwanda de 1959 à 1990. Persécutions et massacres an-
térieurs au génocide de 1990 à 1994. Édition Dialogue.

Peiter, A.D. (2019). Träume der Gewalt. Studien der Unverhältnismäßigkeit zu Texten, Filmen und Fotografien. 
Nationalsozialismus – Kolonialismus – Kalter Krieg. transcript. 

Peiter, A. D. (2023a): Beispiellos Beispielhaftes. Zu Vorbildern in autobiographischen Erinnerungstexten von 
Überlebenden der Shoah und des Tutsizids in Ruanda. In A. Schütte & J. Nielsen-Sikora (Hrsg.), Wem folgen? 
Über Sinn, Wandel und Aktualität von Vorbildern (S. 169–184). Metzler.

Peiter, A. D. (2023b): Invektiven im Genozid. Zu Zeugnissen von überlebenden Tutsi. In H.D. Kämper, S. Meier-
Vieracker,& I.H. Warnke (Hrsg.), Invective discourse (S. 149–175). De Gruyter.

Peiter, A.D. (2023c): Zur Darstellung von Krieg und Befreiung in autobiographischen Zeugnissen von  Überleben-
den der Shoah und des Tutsizids. Literatur im Unterricht. Texte der Gegenwartsliteratur für die Schule 24 (2), 
181–194.

Peiter, A. D. (2024a). „C’était devenu un aller-de-soi.“ Redundante Rechtfertigungsstrategien in autobiographi-
schen Zeugnissen von Tätern im Rückblick auf den Genozid an den Tutsi 1994. In A. Fischer & M. Lessau 
(Hrsg.), Rechtfertigungsspiele. Über das Rechtfertigen und Überzeugen in heterodoxen Wissensdiskursen, 
hrsg (S. 127–153). Brill, Fink. https://doi.org/10.30965/9783846768174_009

Peiter, A. D. (2024b). Der Alltag des Tötens. Der Tutsizid in Ruanda als „landwirtschaftlicher Genozid“ im Spiegel 
von Jean Hatzfelds Täter-Interviews. Wiener digitale Review 2024. DOI: 10.25365/wdr-05-02-07 

Peiter, A. D. (2024c). Der Genozid an den Tutsi Ruandas. Von den kolonialen Ursprüngen bis in die Gegenwart. 
Büchnerverlag.

Peiter, A. D. (2024d). Die Ethnogenese und der Tutsizid in Ruanda. Überlegungen zum kolonialen Erbe mit Blick 
auf die deutsche Kolonialfotografie. Zeitgeschichte digital. Leipniz-Zentrum für zeithistorische Forschung. 
DOI: https://doi.org/10.14765/zzf.dok-2797

Peiter, A. D. (2024e). Die Watussi auf dem Wasser. Überlegungen zu kultur-, fotografie- und literaturgeschicht-
lichen Quellen eines Schiffsnamens und seiner ethnifizierenden Ausdeutung. Nordelbingen. Beiträge zur Ge-
schichte der Kunst und Kultur, Literatur und Musik in Schleswig-Holstein. DOI: https://creativecommons. org/
licenses/by-sa/4.0.

Peiter, A. D. (2024f). Migration – Krieg – Genozid. Zur Migrationserfahrung in autobiografischen Texten von Über-
lebenden des Genozids an den Tutsi Ruandas. In P. Kufferath (Hrsg.), Archiv für Sozialgeschichte (S. 1–22). 

Prunier, G. (1995). The Rwanda Crisis. History of a Genocide 1959-1994. Hurst & Co.

Rohrbacher, P. (2002). Die Geschichte des Hamiten-Mythos. Afropup.

Human rights watch (2024, 2. April). Rwanda. Publication d’archives sur le génocide. https://www.hrw.org/fr/
news/2024/04/02/rwanda-publication-darchives-sur-le-genocide

Seaton, A.V. (1996) Guided by the dark. From thanatopsis to thanatourism. International Journal of Heritage 
Studies 2 (4), 234–244. https://doi.org/10.1080/13527259608722178

Sharpley, R., Friedrich, M. (2016). Genocide tourism in Rwanda: Contesting the concept of the „dark tourist“. In 
G. Hooper & J. J. Lennon (Hrsg.), Dark Tourism. Pratice and Interpretation (S. 134–146). Routledge. 

Stockhammer, Robert (2005). Ruanda. Über einen anderen Genozid schreiben. Suhrkamp.



26

Anne D. Peiter

diMaG 2025

Stone, P. R. (2018). Dark Tourism in an Age of „Spectacular Death“. In P. R. Stone, R., Hartmann, T. Seaton, R. 
Sharpley,& L. White (Hrsg.), The Palgrave Handbook of Dark Tourism Studies (S.189–10). Palgrave Macmillan.

Weiss, M. (1910). Die Völkerstämme im Norden Deutsch-Ostafrikas. Carl Marschner.

Williams, P. (2004). The Atrocity Exhibition. Touring Cambodian Genocide Memorials. In A. Smith & L. Wevers 
(Hrsg.), On Display: New Essays in Cultural Studies (S. 197–214). Victoria University Press.

Young, Andrew Philip (2022). Dark tourism and Rwandan media industries: Promoting nation and the mythology 
of memory. Tourist Studies, Bd. 22(4), S. 311–327.

Gedenkstätten

Murambi: UNESCO (o.D.). Sites mémoriaux du génocide: Nyamata, Murambi, Gisozi et Bisesero. URL: https://
whc.unesco.org/fr/list/1586 

Ntarama: Genocide Archiv of Rwanda (o.D.). Ntarama Memorial. URL: https://genocidearchiverwanda.org.rw/
index.php/Ntarama_ Memorial 

Nyamata: Genocide Archiv of Rwanda (o.D.). Mémorial de Nyamata. URL: https://genocidearchiverwanda-org-rw.
translate.goog/index.php/Nyamata_Memorial?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=fr&_x_tr_hl=fr&_x_tr_pto=tc 

Bildnachweis

Unbekannt, (1913). Ruanda Deutsch-Ostafrika [Fotografie]. URL: https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/kolo-

nialesbildarchiv/content/titleinfo/11493479



27

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

vaclav: Australia landscape.

Paradieskonstruktionen in der Hölle

Christine Eickenboom
(Universität Koblenz)

Abstract

Unsere Sicht auf die Welt wird nicht zuletzt während unserer Reisen geprägt, aber was genau ist es, das 
uns unsere Ziele aussuchen lässt? Der Beitrag widmet sich am Beispiel Australiens der Frage, welchen 
Einfluss intrinsische Motivation und Bedürfnisse auf unsere Wahrnehmung haben und damit den be-
kannter Fakten sogar überwiegen. Touristische Werbung, Reisetexte und Literatur lassen ein Bild entste-
hen, das uns Australien als Zielort unserer Sehnsüchte nach Paradies, Freiheit und Abenteuer erscheinen 
lässt – und folgt damit der bereits im 19. Jahrhundert gesetzten Zielrichtung, die ebenfalls seitdem und 
auch heute noch im Widerspruch zu realen Lebensbedingungen steht. Damit wird deutlich, wie kritisch 
wir in Zeiten zunehmender globaler Bewegung unsere Einschätzung und auch unsere Zielsetzungen der 
Fremde gegenüber betrachten sollten.



28

Christine Eickenboom

diMaG 2025

Einleitung

Australien gilt als eines der beliebtesten Fernziele europäischer und insbesondere auch deutscher 
Reisender. Arne Hübner meldete am 28.2.24 in Touristik aktuell, dass etwa 152 000 Deutsche im 
vergangenen Kalenderjahr nach Australien reisten, nachdem die Zahlen in den Jahren zuvor aufgrund 
der Covid-19-Pandemie stark eingebrochen waren (Hübner, 2024). Laut einer Umfrage der Stiftung für 
Zukunftsfragen planen 16,4 % der Deutschen für das Jahr 2024 eine Fernreise (Stiftung für Zukunfts-
fragen, 06.02.2024), auch hier dürfte Australien wieder eine bedeutende Rolle spielen. Dass gerade 
Australien an dieser Stelle Thema ist, liegt an der von Beginn der europäischen Beschreibung an und 
bis heute andauernden beobachtbaren Diskrepanz zwischen faktualer Wahrnehmung und Darstellung 
auf der einen Seite (das also, was uns in den journalistischen Medien als Tatsachenberichte zur Verfü-
gung gestellt wird) und fiktionaler (mittels einer Erzählinstanz dargebotener) beziehungsweise fiktiver 
(ausgedachter) Darstellung, die sich in der gegenseitigen Betrachtung von Tourismus und Literatur 
auf den Punkt bringen lässt. Gerade im Bereich der Reisen stellt sich doch immer die Frage: Wie sehr 
beeinflussen unsere Wünsche, was wir sehen? Für Australien scheint es, dass von Beginn an nicht 
Gegenwart kategorisiert wurde, sondern Erwartung, was in der Folge zur andauernden Imagination 
eines ganzen Kontinents geführt hat.

Reisen ist mit uralten Träumen und Sehnsüchten verknüpft. Es ermöglicht neue Erfahrungen und 
Lern-/ Kompetenzzuwächse, es verändert Persönlichkeit und soziale Wahrnehmung, es beeinflusst das 
Zusammenleben der Kulturen. Reisen ist also als Teil des Kulturprozesses zu sehen: Menschen aus unter-
schiedlichen Gesellschaften reisen aus ebenso unterschiedlichen Gründen und auf ganz verschiedene 
Weise. Das kulturelle Repertoire wird um Neues erweitert, Sehweisen und Mentalitäten werden beein-
flusst und verändert, und zwar bei den Reisenden wie auch in der Zielregion. Dass touristisches Reisen 
einen spezifischen Teil des Reisens darstellt, eine Definition aber dennoch gar nicht so einfach ist, 
haben zuletzt Julia E. Beelitz und Jonas Pfister (2023, S. 27–53) diskutiert. Schließlich haben beide 
sich auf eine Arbeitsdefinition geeinigt, deren Merkmale so weitgreifend als möglich erscheinen: Das 
Verlassen der üblichen Wohn- und Arbeitsumgebung und die beabsichtigte Rückkehr sind die Kriterien, 
die demnach touristisches Reisen von anderen Formen, beispielsweise Migration oder nomadischem 
Reisen, unterscheiden (Beelitz & Pfister, 2023, S. 29, S. 51). 

Unstrittig ist wohl, dass wir unterschiedlichen Bedürfnissen folgen, wenn wir unsere Reiseziele 
wählen. Soziologisch betrachtet unterscheiden wir sowohl verschiedene Typen der touristischen 
Motivation als auch der Touristen selbst, je nachdem, wie eigenständig sie die Reise planen und wie 
viel Kontakt zu einheimischer Bevölkerung sie anstreben (Heuwinkel, 2019, S. 49, S. 59). Legt man das 
individuelle Reisen als Maßstab an, sind die sogenannten Drifter als höchste Stufe anzusehen, in der 
„das Reisen […] ein zeitweises Abweichen von den Normen [ist]“ (Heuwinkel, 2019, S. 49). Auch Hans 
Magnus Enzensberger (1958) hat in seiner Theorie des Tourismus ganz konkret die Suche nach der Frei-
heit als Ausgangspunkt für touristische Aktivität bestimmt – Tourismus als Flucht vor der Wirklichkeit 

(vgl. auch Heuwinkel, 2019, S. 157). 
Beelitz und Pfister sprechen von Attraktoren, materiellen oder auch immateriellen Anziehungs-

punkten, die „einer konkreten Destination konkrete Relevanz“ (2023, S. 35) verleihen. Darunter seien 
so unterschiedliche Aspekte zu fassen wie Dienstleistungen, Natur oder Kulturgüter. 



29

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

Der Ethnologe Peter Köpping hat schon 1987 auf eine andere Richtung hingewiesen, die dem Touris-
mus zu seiner Bedeutung in unserer Gesellschaft verhelfe: auf einen Zusammenhang der Suche nach 
dem Fremden und dem Traditionsverlust in unseren westlichen Gesellschaften. Seiner Ansicht nach 
wird hier ein der Langeweile entspringendes Bedürfnis bedient (Köpping, 1987, S. 50). Köpping sieht 
allerdings nur eine beschränkte Aufnahme von Elementen aus der Fremde in die eigene Kultur. Letzt-
endlich sei Exotisches in der Fremde reizvoll, zu Hause dagegen bedrohlich.

In der Summe lässt sich sagen, dass das Gefühl, Abenteuer zu erleben oder jedenfalls erleben zu 
können, für viele Menschen eine Art Schlüsselreiz, mindestens aber ein bedeutender Anziehungspunkt 
bei der Auswahl des Reiseziels ist. Neben dem Medium Film dürfte wohl die Literatur dasjenige sein, 
das geeignet ist, durch entsprechende Darstellung diesen Schlüsselreiz auf konkrete Ziele zu lenken.

Die Bedrohung als Anziehung/ Paradieskonstruktionen in der Hölle

Gerhard Stilz hat 1995 eine umfassende Betrachtung der Rhetorik angestellt, mit der in der Touristik-
branche für Australien geworben wurde. Die genannten Bedürfnisse nach Abenteuer, Flucht aus der 
Langeweile und dem Alltag, nach Natur wurden hinreichend bedient, die Umschreibung als Paradies 
vielfach bemüht (Stilz, 1995, S. 9–18). An dieser Darstellung hat sich seitdem nichts geändert. In der 
aktuellen Werbung wirbt DERTOUR mit Superlativen, um Australien zu kennzeichnen: mit dem Great 
Barrier Reef als „das größte intakte Korallenriff der Erde“, der Kultur der indigenen Bevölkerung als 
„eine[r] der ältesten Kulturen der Welt“ und schließlich den Tieren, zu denen neben Kängurus und 
Koalas auch „Meeresriesen“ zählen (DERTOUR, 2024). Meiers Weltreisen titelt „Krokodile, Outback 
und Ayers Rock entdecken“, was in knapper Formulierung die Kombination von Gefahr und Exotischem 
auf den Punkt bringt (MEIERS WELTREISEN, 2024), KIWI tours verspricht Wanderungen durch uner-
schlossene Landschaften und die Entdeckung des eigenen Traumpfades (KIWI tours, 2024) – ebenfalls 
also Abenteuer par excellence (um hier nur einige zu nennen).

Ebenfalls bedeutend für den Tourismus, wenn auch nicht ausschließlich, ist das bilaterale Abkommen 
mit Australien zum Work&Travel-Programm, an dem Deutschland seit Beginn des 21. Jahrhunderts 
teilnimmt. In den ersten Jahren dieses Programms haben sich allein 150 000 Deutsche dafür gemeldet 
(Bongert, 2013, S. 44), Nachfrage steigend. Seit Jahren ist Australien für die Deutschen die Nummer Eins 
unter den möglichen Zielen. „Ich habe das Paradies gesehen“ zitiert Simone Blaschka-Eick (2013, S. 2) 
 Jessica Keitel im Katalog zur Sonderausstellung des Deutschen Auswandererhauses in Bremen mit dem 
Titel Deutsche in Australien (Blaschka-Eick, 2013). Jessica Keitel hat von 2011 bis 2012 am Work&Travel-
Programm teilgenommen und darüber einige Monate in Australien verbracht. 

Damit entsprechen ihre Erfahrungen dem Ergebnis einer Umfrage, die das Auswandererhaus 
über einen Zeitraum von drei Monaten unter den Besuchern der Ausstellung durchgeführt hat und 
in der die befragten Personen jeweils drei Begriffe angeben sollten, die sie mit Australien verbinden. 
Als Ergebnis belegten die ersten drei Plätze die Worte „Kängurus“, „Aborigines“ und „Ayers Rock“ – 
Begriffe, die die Einzigartigkeit und auch das Mystische dieses Kontinents widerspiegeln. Schwerpunkte 
lagen außerdem bei „Weite des Landes“, „Freiheit“ oder „weit weg“ (Blaschka-Eick, 2013, Klappentext). 



30

Christine Eickenboom

diMaG 2025

Hier eine Form des Eskapismus zu erkennen, scheint nicht weit hergeholt zu sein, denn bedeutet weit 
weg zu sein nicht auch, alles hinter sich zu lassen, und bieten Weite und Freiheit nicht den Raum, ein 
Paradies zu finden und neu anzufangen, genau wie die Seefahrenden, die noch im 16., 17. oder auch 
18. Jahrhundert die terra inkognita gesucht haben, es sich erhofften?

Das Image Australiens als (ein mögliches) Paradies down under hat sich unter den Europäer*innen 
also längst etabliert, aber woher kommt es? Denn erstaunlicherweise nahm diese Wahrnehmung ihren 
Anfang bereits im 19. Jahrhundert, obwohl faktisch dafür kein Anlass bestand – für die Mehrheit der 
europäischen Einwanderer war Australien eine Art Hölle. Zwar war die Suche europäischer Seefahrender 
nach der Terra Australis, dem großen Südland, untrennbar an den Wunsch nach der Entdeckung eines 
Paradieses geknüpft, dennoch wurde Australien mit Beginn der europäischen Inbesitznahme als 
geopolitisches Gefängnis für die in Europa logistisch nicht mehr beherrschbare Zahl von wegen unter-
schiedlichster Straftaten Verurteilter missbraucht. Mit Ankunft der First Fleet im Jahr 1788 erreichten 
718 Männer, Frauen und Kinder und mit ihnen 211 Soldaten Botany Bay, um dort die Kolonie New 
South Wales zu gründen (Voigt, 1988, S. 21). Obwohl zu diesem Zeitpunkt schätzungsweise über 
300 000 Aborigines auf dem australischen Kontinent lebten, wurde Australien von den europäischen 
Invasoren als terra nullius, als Land ohne Eigentümer, angesehen.1 Bis zum Jahr 1868, dem Jahr der 
endgültigen Einstellung der Deportationen, gelangen über 160 000 Verurteilte (Voigt, 1988, S. 27) 
unfreiwillig in ein Land, in dem einschließlich der erlebten Fauna und Flora alles fremd war, und das 
zunächst keinerlei Annehmlichkeiten zu bieten hatte. Erst 1793 erreichten die ersten freien Siedler 
Australien. Bis in die 40er Jahre des 19. Jahrhunderts folgten schätzungsweise lediglich 12 000 weitere. 
Auch die sprunghafte Zunahme der Einwandernden in der Mitte des 19. Jahrhunderts durch Gold-
funde oder politisch motivierte Auswanderung lässt den deutschen Anteil an den Siedelnden nicht an 
die Zahlen, die nach Nord- oder Südamerika gingen, heranreichen. Wie in der folgenden Betrachtung 
der Zeitdokumente aus dem 19. Jahrhundert deutlich werden wird, ist diese Entwicklung nachvollzieh-
bar: Die Berichte bescheinigen Australien, alles andere als ein Paradies zu sein.2 Aber gerade den 
Deutschen, die sich in der kolonialen Entwicklung benachteiligt sahen, bot Australien Möglichkeiten der 
entsprechenden Entfaltung. Susanne Zantop entwickelte 1999 die Denkfigur der ‚Kolonialphantasien‘. 
Darunter verstand sie die Einschätzung deutscher Auswandernder im 18. und 19. Jahrhundert zum 
Beispiel hinsichtlich ihrer Fähigkeiten in der landwirtschaftlichen Nutzung der fremden Länder oder 
Errungenschaften auf Gebieten der Wissenschaft, die dazu führte, dass die Deutschen sich trotz der 
in der Realität nicht gegebenen Rolle als Kolonialmacht als Teil weltumspannender Machtfragen sehen 
konnten.3 Unabhängig von der Rolle Australiens als geopolitisches Gefängnis der englischen Krone 
konnte Deutschland, gerade in Verbindung mit den oben genannten Erfolgen in Landwirtschaft und 
Wissenschaft, ganz andere, an anderen Stellen der Welt nicht mehr erfüllbare, Erwartungen an diesen 

1  Im römischen Recht galten als terra nullius nicht nur Länder, die staatsrechtlich herrenlos waren, sondern auch solche, 
die nicht bewirtschaftet und besiedelt wurden.

2  Eine ausführliche Betrachtung von Texten dieser Zeit, auf die ich im Folgenden zurückgreife, findet sich in meiner Aus-
arbeitung aus dem Jahr 2017.

3  Vgl. Zantop, 1999, S. 10: „Deutschlands ausgeprägter Kolonialkult ist Blickpunkt und Hauptthema dieses Buches. [...] 
Mein Augenmerk ist dabei weniger auf zielbewußte Kolonialpolitik als auf ein latentes, diffuses Kolonialstreben gerich-
tet, das, wie ich darlegen werde, sich schon um 1770 […] herausbildete und in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
in nationalistischen Kreisen in eine wahre Kolonialbesessenheit mündete.



31

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

Kontinent knüpfen. Auch heute wird Australien in der faktualen Berichterstattung in vielen Punkten 
durchaus kritisch dargestellt: In Fragen der Umwelt- oder Asylpolitik ist Australien alles andere als 
ein Paradies, darüber berichten große Medien wie beispielsweise Der Spiegel (Abbott, 2022) oder 
Geo (Carstens, 2021). Der politisch unkritische Mensch erfährt zumindest regelmäßig über die in der 
australischen Natur lauernden, todbringenden Gefahren, seien es Spinnen, Schlangen, Quallen oder 
Weiße Haie. Und dennoch wurde und wird offenbar in der Wahrnehmung des australischen Kontinents 
nicht Gegenwart kategorisiert, sondern Erwartung, was zu einer bis heute anhaltenden Imagination 
eines ganzen Kontinents geführt hat.

Vom geopolitischen Gefängnis zum touristischen Paradies liegt also ein weiter, sich nicht unmittelbar 
ergebender Weg, und es stellt sich die Frage, ob hier nicht eine (besondere) Form von Postkolonialismus 
vorliegt. Damit mache ich mir die auch heute noch geführte Diskussion um den Terminus postkolonial 
zunutze, die auf der Schwierigkeit der eindeutigen Definition beruht (u.a. Castro Varela & Dhawan, 
2015, S. 23–27) und beziehe mich erneut auf Susanne Zantops Kolonialphantasien: Australien erscheint 
auf einer ideellen Ebene als eine Art Kolonie, die der Traumerfüllung europäischer Tourist*innen und 
Aussteiger*innen dient, und diese ideelle Ebene bestimmt nicht nur Wahrnehmung, sondern auch 
Handeln gegenüber dem realen Ort.

Nachweisen möchte ich diese Behauptung im Folgenden an einer Gegenüberstellung von Texten 
aus dem 19. Jahrhundert mit Darstellungen in aktuellen Texten.

Reiseliteratur4

Sehr deutlich lässt sich in den Zeitschriften eine Metaphorik bestimmen, die Australien als einen Ort 
der Hölle darstellt. Formulierungen wie, „daß Mittelaustralien durch Dante’s Worte  Eingang zur Hölle 
bezeichnet werden könne“ (Das Ausland, 1862, S. 201), die Bezeichnung „Gipfel des Schrecklichen“ 
(Diederich, 1889a, S. 290) oder die Benennung eines Berges mit dem Namen „Mount Hopeleß“ (Das 
Ausland, 1862, S. 202; Globus, 1862, S. 342) ließen ein Bild entstehen, das weniger einladend nicht sein 
könnte. Der Name „Mount Hopeleß“ ist Ausdruck einer rhetoric of othering, einer sprachlichen Gestal-
tung also, die verallgemeinernd zusammenfasst und das so erfasste als bipolar, in diesem Fall als fremd 
und gegensätzlich, und darüber hinausgehend auch als explizit trostlos und feindselig, kennzeichnet.5 

Entsprechende weitere Beispiele berichten von den „gefürchtete[n] Stachelgräsern“, die von 
Expeditionsreisenden „in grauenhafter Weise“ geschildert würden, oder beschreiben das durch-
wanderte Gebiet als „erbärmliches Land“ (Diederich, 1889b, S. 314).

Für einen Teil der Reisenden bzw. Schreibenden schien die Darstellung Australiens als erlebte Hölle 
durchaus hilfreich: So entstand eine Szenerie, die gleichermaßen Raum für Abenteuer und Eigendar-

4  Unter den Begriff der Reiseliteratur lassen sich Beschreibungen tatsächlicher oder erdachter Reisen genauso wie Reise-
führer subsumieren (Jäger, 2007, S. 259), weshalb an dieser Stelle eine rein chronologische Aufteilung der Texte erfol-
gen kann.

5  Zum Begriff des othering vgl. Ashcroft, Griffiths & Tiffin, 2007, S. 156–157; zur Entwicklung einer Postkolonialen Erzähl-
theorie, in der auch die rhetoric of othering eine bedeutende Rolle spielt, vgl. Birk & Neumann, 2002.



32

Christine Eickenboom

diMaG 2025

stellung bot. Friedrich Gerstäcker beispielsweise hat 1852 in der Zeitschrift Das Ausland in einer Reihe 
von Beiträgen über seine Reisen in Australien berichtet und in diesen mithilfe der Szenerie für sich 
selbst eine Identität als Abenteurer generiert. Seine Rhetorik definierte das Land und seine Einwohner 
regelmäßig als das grausamste und feindlichste, das einem Wanderer begegnen kann, und ermöglichte 
es ihm so, sein Bestehen darin beziehungsweise dagegen hervorzuheben. Seine Kolonialphantasie, um 
auch hier wieder zu Zantop zurückzukehren, erfüllte sich offenbar in der Person beziehungsweise der 
Rolle, die er für sich wünschte und in der er sich sah. Die Schilderungen von Hölle und Gefahr in der 
faktualen Berichterstattung jener Zeit wirken also nicht abschreckend, sondern erfüllen ganz gezielte 
Sehnsüchte des Reisenden. Wechseln wir in die Gegenwart, finden wir in der Reiseliteratur der letzten 
Jahrzehnte vorrangig Reiseberichte Alleinreisender, deren Schilderungen auffallend häufig Begriffe wie 
Abenteuer, Sehnsucht oder Träume und ähnliches im Titel tragen: Traumzeit (Wood, 2020), Traumzeit 
Australien (Kreutzkamp, 2011) oder Das fünfte Paradies (Meissner, 1983). Reiseberichte bieten seit 
je her einen stellvertretenden Blick auf die Ferne und dienen damit den Lesenden als Reiseersatz. 
Die Beliebtheit der verwendeten Begriffe lässt demnach Rückschlüsse auf die mit diesem Reiseersatz 
verbundenen Bedürfnisse der Lesenden zu. Im Unterschied zum Reiseführer kann die Auswahl des 
jeweiligen ‚Ziels‘ relativ wahllos erfolgen und bedeutet noch nicht zwingend ein Interesse am tatsäch-
lichen Aufbruch an den geschilderten Ort, die Bedürfnisbefriedigung erfolgt auf einer ideellen Ebene.

Reiseführer dagegen werden in der Regel erworben, wenn konkrete Reisepläne verfolgt und hierfür 
Anregungen oder Hilfestellungen gesucht werden. Der Reiseführer dient nicht allein der Inspiration, 
sondern der Leitung. Ulrike Pretzel hat diese Textform ebenfalls unter die Gattung der Reiseliteratur 
subsumiert (Pretzel, 1995, S. 19–21). Sowohl Reiseberichte als auch Reiseführer können in unmittel-
barem Zusammenhang mit den steigenden Zahlen der Australienreisenden betrachtet werden. 
Michaela Thissen definiert Reiseführer als „soziokulturelles Medium, in das gesellschaftliche Vorlieben 
und Wünsche impliziert“ und „verdeckte Bedürfnisse imaginiert werden“ (Thissen, 2022, S. 245).6

Für die Jahre 2020 bis 2024 werden sechzehn Neuerscheinungen beziehungsweise Neuauflagen 
an Reiseführern allein über Australien angeführt. Auch hier wird der Aspekt des Abenteuerlichen 
beibehalten, wenn auch mit weniger drastischer Rhetorik. Entsprechend findet sich im aktuellen 
Baedeker A Australien zum Thema Outback, unter das die sogenannten Wildnisregionen Australiens, 
bestehend aus Weideland, Steppe und Wüste, gefasst werden, als erstes der Satz: „Das Outback 
gehört zu den letzten Gebieten der Erde, die an vielen Stellen noch nahezu unberührt sind“ (Maunder 
& Reincke, 2020, S. 578). Weiter heißt es: „Karge Steinwüsten, glitzernde Salzseen, endlose Sand-
dünen, ausgedorrte Creeks mit mächtigen Eukalyptusbäumen und rotes Buschland mit Spinifex und 
„saltbushes“ prägen sein Bild. Es gibt aber auch Oasen mit Palmen und heißen Quellen“ und: „Auf 
den großen, geteerten Highways ist die Fahrt durch das Outback ein sicheres Abenteuer“ (Maunder & 
Reincke, 2020, S. 578–579). 

6  Nach Alois Wierlacher (1996) sind sie geeignet, im Rahmen der Stereotypenforschung gerade in kulturwissenschaft-
lichen Bereichen oder der Imagologie Aufschlüsse zu liefern: „Infolge ihrer pragmatischen Leserorientierung spiegeln 
die Reiseführer Verstehensinteressen und Verstehensansprüche der jeweiligen Zeit, sie liefern mit ihren Erläuterungen 
fremder Länder Durchdrucke unterstellter leserkultureller Vorstellungen, Verstehenspositionen und Referenzrahmen 
empfohlener Verhaltens-muster in der Fremde; sie lassen Konstitutionen von ‚Fremdheitsprofilen‘ und Fremdheits-
graden erkennen und gestatten, Rückschlüsse auf die Einschätzung der Rolle Fremder im Kultur-wandel, im kulturellen 
Gedächtnis und bei der Konstitution kategorialer Grundlagen interkultureller Kontakte zu ziehen“ (S. 279).



33

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

Im Lonely Planet Australien ist zum Outback zu lesen: 

[…] das Outback besucht man nicht, man wird ein Teil von ihm. Hier ist der Himmel blauer und der 
Staub roter als anderswo. Die Tage teilt man in Einheiten von Hunderten Kilometern, Spinifex-Gräsern 
und Reifenpannen ein. Nachts träumt man unter Sternen (Rawlings-Way & Worby, 2020, S. 18), 

an anderer Stelle heißt es: 

Outback bedeutet Unterschiedliches in verschiedenen Teilen Australiens: Wüste, tropische Savanne, 
sogar Sumpfgebiet […]. Eine Eigenschaft ist aber allen Konzepten gemein: Diese Gebiete liegen fern-
ab der Bequemlichkeiten des heimischen Herdes. Das Outback liegt irgendwo da draußen – und hält 
Überraschungen bereit“ (Rawlings-Way & Worby, 2020, S. 957).

In all diesen Formulierungen wird also rhetorisch eine Kulisse erschaffen. Die dabei entstehenden 
Bilder erscheinen, was die Details der Landschaft angeht, keinesfalls übertrieben, im Gegensatz zur 
Werbung der Tourismusindustrie sind Superlative nicht zwingend erforderlich. Wichtig ist die Bedeu-
tung, mit der die Schilderungen aufgeladen werden: Was der interessierte Leser wahrnimmt, ist die 
Leere dieses Raumes, in dem der moderne Mensch sein Abenteuer finden kann.

Ich möchte an einem Beispiel einen unmittelbaren Vergleich ziehen: In einem Bericht aus dem 
Ausland des Jahres 1875 mit dem Titel Neueste Reise des australischen Forschers Ernest Giles ist zu 
lesen: 

Zu Anfang Juli erreichte man Youldeh. Man hatte, die Tage der nöthigen Ruhe abgerechnet, die Stre-
cke vom Elisabeth Creek bis dahin in 27 Tagen zurückgelegt, Was die physische Beschaffenheit der-
selben anlangte, so spricht sich Mr. Jesse Young in einem Berichte an Mr. Thomas Elder in folgender 
Weise darüber wörtlich aus: „We have come through the most terrible country, it has ever been my lot 
to traverse over, and I heartily wish for no more of the same sort. For five weeks, with the exception of 
two days, we have been in the densest of scrub, the highest of sandhills, the prickliest of spinifex with 
the least water possible (G., H, 1875, S. 1042).

Mit Youldeh wird ein heute unter dem Namen Ooldea Soak bekannter Ort bezeichnet. 2417 Kilometer 
liegen zwischen Elisabeth Creek und Ooldea Soak, laut google maps benötigt es 485 Stunden, um die 
Strecke zu Fuß zu bewältigen. Ernest Giles müsste also täglich etwa 18 Stunden gelaufen sein, aber 
wahrscheinlich war er mit einem Pferd unterwegs – dennoch eine lange Zeit durch „the most terrible 
country“.

Auf dieser Strecke befinden sich der Strzelecki-Track, in dessen Nähe besagter Mount Hopeleß liegt, 
sowie der bei heutigen Reisenden sehr bekannte Birdsville Track. Der Dumont-Reiseführer Australien 
(Dusik, 2023) beschreibt letzteren als „mythenumwoben“ und zu den „zwei der bekanntesten […] 
Straßen Australiens“ zählend (S. 573). In einer früheren Ausgabe des Baedeker war außerdem zu lesen: 
„Der 120-Einwohner-Ort 12 km vor der Grenze nach Südaustralien ist weltberühmt: Hier beginnt der 
Birdsville Track, eine der schwierigsten Offroad-Routen durch das rote Herz Australiens“ (Maunder & 
Reincke, 2020, S. 341).

Auf einschlägigen Forenseiten im Internet findet sich die folgende Aussage: „Der legendäre Birdsville 
Track ist einer der ganz bekannten 4WD Strecken durch das Australische Outback. Jeder 4WD Fan in 
Australien muss diesen Track mindestens einmal in seinem Leben gefahren sein“ (Kaspar, 2024).



34

Christine Eickenboom

diMaG 2025

Nicht zu übersehen ist die Verbindung von Gefahr und Abenteuer, mit der bei den Reisenden 
Werbung für das abgelegene Gebiet gemacht wird. Für die Sehnsucht der modernen Entdecker, und 
nicht nur der Individualreisenden (es gibt eine Vielzahl an Angeboten für geführte Reisen durch das 
Outback), scheint es kaum etwas Besseres zu geben, als die einst todbringende australische Wüste 
zu durchqueren. Die Benennung des Landesinneren als „rotes Herz Australiens“ kann als Wechsel in 
der Art, wie man diesem Landesinneren begegnet, gesehen werden. Nicht mehr Eingang zur Hölle, 
sondern Anerkennung als Herz und damit wichtigster Teil des Kontinents. Für die Reisenden lässt sich 
der Traum vom Paradies, wenn auch anders definiert, doch noch im unbekannten Inneren Australiens 
erfüllen.

Das im 19. Jahrhundert ausschließlich Feindliche und Bedrohliche wird umgewandelt in ein nach 
wie vor Gefahrvolles, aber nun regelhaft identitätsstiftendes Umfeld. Die Selbstfindung in dieser auf 
besondere Art fordernden Umgebung scheint wichtiges Element der touristischen Erfahrung zu sein. 
Nach Michaela Thissen „kann touristisches Verlangen beides umfassen: Die Suche nach Einsichten in 
die wirkliche Welt und die Suche nach Sinn und Selbst“ (Thissen, 2022, S. 249). Was sich bei Gerstäcker 
durch die bedrohliche Gegend als Möglichkeit anbot, ist jetzt eingefordertes Ergebnis des touristischen 
Erlebnisses: Die Fortschreibung des imaginierten Raumes in die Gegenwart kommt der sogenannten 
Erlebnisgesellschaft entgegen, in der die Suche nach Selbstverwirklichung ein wesentliches Element der 
Individualisierung ist. Sie geht einher mit dem Bedürfnis nach der Beschäftigung mit nie Dagewesenem, 
das insbesondere auf Reisen erfüllt werden kann, und zieht zunehmend risikobehaftete Freizeitver-
gnügen als Möglichkeit des Selbstbeweises nach sich. 

Australien in der Belletristik

Literatur dient der Unterhaltung, der Wissensvermittlung, ist Spiegel der Gesellschaft, Informations-
speicher und gibt Auskünfte über den Diskurs der jeweiligen Zeit. Der dargestellte Kontrast zwischen 
Realität und Paradieszuschreibung ist daher selbstverständlich schließlich auch in der Belletristik zu 
beobachten, im 19. Jahrhundert beispielswiese in Werken der Kinder- und Jugendliteratur. Hervor-
gehoben werden kann hier Amalia Schoppes Jugendroman Robinson in Australien aus dem Jahr 1843. 
Der erst 13 Jahre alte William wird vom Kapitän eines Schiffes entführt und gezwungen während der 
folgenden Seereise für ihn zu arbeiten. Sie erleiden Schiffbruch und werden an die australische Küste 
gespült. Während der Kapitän noch am Strand stirbt, kann der Junge sich nicht nur auf der Insel zurecht-
finden, sondern es gelingt ihm aufgrund seines tugendhaften Wesens, sein Umfeld zu einem kleinen 
Paradies zu kolonisieren. Am Ende hat er nicht nur ackerbaulich erstaunliches geleistet, sondern auch 
Tiere domestiziert und, genau wie der ursprüngliche Robinson, einen indigenen Gefährten gefunden. 
Das alles erfolgt unter beachtlichen Gefahren für Leib und Seele, und der junge Robinson schafft es in 
beiden Richtungen vorbildlich, diesen Gefahren gegenüber zu bestehen und an den Herausforderun-
gen zu wachsen.

Auch Sophie Wörishöffer lässt 1888 in ihrem Roman Das Naturforscherschiff ein entsprechendes 
Szenario entstehen. Die jungen Leute, die als Forschende auf dem Schiff unterwegs sind, müssen beim 
Landgang die feindliche Umgebung Australiens erleben:



35

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

Es wurde ein deutsches Lied angestimmt; im kräftigen Chor durchhallte das „Freiheit, die ich meine“ 
den australischen Wald, und gefolgt von einer Menge schwarzer, arg bemalter und tättowierter Ge-
stalten zogen unsere Freunde im hellsten Sonnenschein dahin, vergeblich ein Dorf oder eine Nieder-
lassung suchend, vergeblich nach genießbaren Baumfrüchten ausspähend, vergeblich hinter jeder 
neuen Lichtung, jedem Busch oder Fluß bebaute Felder erwartend (Wörishöffer, 1888, S. 362).

Bereits im Titel des Liedes ist die mit dem besuchten Kontinent verbundene Vorstellung davon, was 
hier vorgefunden werden kann, benannt.

Für die deutsche Literatur ab der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts listet der Katalog der 
Deutschen Nationalbibliothek eine große Zahl an Unterhaltungsromanen, die als Handlungsort 
australische Gegenden wählen. Mehrheitlich handelt es sich um Übersetzungen aus dem Englischen, 
die Titel wie Weites Land der Sehnsucht (Alexander, 2012), Tal der Träume (Shaw, zuletzt 2014), Im Land 
des Eukalyptusbaums (Haran, 2024), Jenseits der südlichen Sterne (Haran, 2024) tragen und ein großes 
Publikum anziehen. Allein das Tal der Träume wurde in sechs verschiedenen Verlagen aufgelegt, die 
insgesamt neun Auflagen publizierten.

Mit der Verhaftung Australiens in diesem Wunschbild von Abenteuer und Sehnsucht scheint auch 
die Verhaftung im Dunst der Trivialliteratur, und da insbesondere im Abenteuer- und Liebesroman, 
verbunden zu sein. Eine Ausnahme bildet Frank Goosens Roman Förster, mein Förster (2016), der 
die sogenannte Midlife-Crisis in unserer Gesellschaft thematisiert. Romane wie Urs Widmers Liebes-
briefe für Mary (1994) und Lukas Bärfuss’ Koala (2016) wählen ebenfalls den australischen Kontinent 
in unterschiedlicher Ausgestaltung, um ihre Botschaft zu transportieren, stehen aber singulär im 
Programm der gehobenen Unterhaltungsliteratur der deutschen Gegenwart. Im Roman von Bärfuss 
liefert Australien außerdem nur den einführenden Hintergrund, weshalb er im Weiteren nicht näher 
herangezogen wird. 

Das Outback als Ziel für den krisenbehafteten Mann 

Frank Goosen schildert in seinem Buch Förster, mein Förster den Leidensweg einer Gruppe von 
Männern um die 50, die sich seit ihrer Jugend kennen und sich auf unterschiedliche Art und Weise 
mit dem Problem des Älterwerdens auseinandersetzen. Die Midlife-Crisis trifft sie in unterschiedlicher 
Härte, und während der eine sich in die Arme einer jungen Frau flüchtet, die seine Tochter sein könnte, 
sieht der andere im Outback die Erfüllung seiner Sehnsucht. Der Roman beginnt wie folgt:

Es war noch früh, aber schon hell, als Förster, den alle bereits in der Schule nur beim Nachnamen 
gerufen hatten, auf dem Weg nach Hause auf einer Eisenbahnbrücke stehen blieb, um sein Bier aus-
zutrinken und nachzudenken. Eigentlich müsste man mal weg hier, dachte er. Irgendwohin, wo man 
den Gegner auf sich zukommen sah, wo der sich nicht hinter der nächsten Häuserecke, einem am 
Straßenrand geparkten Auto oder in einer Toreinfahrt verstecken konnte, sondern wo die Landschaft 
flach und offen war, norddeutsche Tiefebene etwa oder Atlantikküste oder Iowa oder das australische 
Outback. Out und back, draußen und hinten, das war sicher sehr weit weg und flach und offen und 
außerdem still. Still musste es schon sein, weil: Stille bekam man hier nicht, niemals, nirgends, irgend-
wer oder irgendwas meldete sich immer […], und das führte alles früher oder später in den Wahnsinn, 
da musste man sich nichts vormachen. (Goosen, 2016, S. 11)



36

Christine Eickenboom

diMaG 2025

Die Bedürfnisse nach Weite und Stille verbinden sich in der Erwartung Försters zu einer angenomme-
nen Leere des australischen Kontinents. Die Überlegung, dass man sich Zweikämpfen stellen kann, bei 
denen man „seinen Gegner auf sich zukommen sah“ (Goosen, 2016, S. 11), impliziert außerdem ein 
Bild kämpferisch-heldenhafter Männlichkeit.

Daneben wird ein Aspekt angesprochen, der die heutige Vorstellung vom Leben in Einklang mit der 
Natur und die Kritik am Leben in der Fortschrittsgesellschaft mit der des 19. Jahrhunderts vereint: Die 
Möglichkeit, sich auf sich zu besinnen, wogegen der Lärm der Zivilisation in den Wahnsinn treibt. Diese 
Vorstellung vom Outback teilt Förster auch den Freunden mit: 

„Zwei Wochen Brooklyn. Also, ich muss da nicht mehr hin. Man kommt sich immer vor wie im Fernsehen.“ 
„Ich fand es gut“, gab Förster zu. „Aber es ist nicht das Outback.“	          
Deffke stöhnte auf. „Was hast du nur immer mit deinem Outback?“
„Irgendwann will ich wenigstens mal gucken, wie es da ist.“
[…]
„Ich will irgendwo sein, wo es groß, weit und leer ist.“ (Goosen, 2016, S. 220)

Das letzte Kapitel ist überschrieben mit „Die grundlose Schwermut des modernen Menschen“ (Goosen, 
2016, S. 331), und auch hier spricht Förster von seiner Idee des Outback, das ihm als Fluchtpunkt vor 
physischen und psychischen Alterserscheinungen dienen soll: „Jedenfalls dachte ich da auf der Brücke, 
wie es wäre, wenn ich jetzt weit weg wäre. Irgendwo, wo es flach ist und weit, also bin ich aufs Outback 
gekommen, weil da der Name doch bestimmt Programm ist“ (Goosen, 2016, S. 332).

Die hinter der Sehnsucht des Protagonisten stehende Idee von Australien und die verwendete 
Rhetorik sind erkennbar identisch mit Idee und Rhetorik in den angeführten Texten des 19. Jahr-
hunderts: Australien ist weit und leer und damit für die Befriedigung der persönlichen Bedürfnisse 
des Reisenden geeignet. Die grundlose Schwermut des modernen Menschen lässt sich vielleicht mit 
Fernweh oder Zivilisationsmüdigkeit übersetzen, Ziel und Heilungsort ist das ferne Australien.

In Liebesbriefe für Mary lässt Urs Widmer 1993 den Protagonisten Helmut an seine verlorene Liebe 
Mary schreiben, die in das australische Outback ausgewandert ist und dort mit einem Aboriginal 
namens John zusammenlebt. Helmut hat sie dort gesucht und beobachtet. In seinem Brief erzählt 
er ihr, er habe sie Hot dogs verkaufen sehen, unter anderem „to a bus full of Japanese tourists who 
want to experience the thrill of getting lost in the eternal desert“7 (Widmer, 2016, S. 11). Damit spielt 
der Text auf die angesprochene Faszination des Outback an, die dieser Raum auf abenteuersuchende 
Touristen ausübt, und die sich in den beispielhaften Auszügen aktueller Reiseführer gezeigt hat.

Den Weg zu ihr, wie auch den Weg Marys von Sydney hinein ins Outback und zu John, haben ihm 
Songlines gewiesen, „jene[.] Traumpfade, die niemand sieht und niemand verlassen kann, wenn er 
einmal drauf ist“ (Widmer, 2016, S. 7). Damit wird gleich zu Beginn ein Bild bemüht, das sich in Deutsch-
land seit Ende der 80er bzw. Anfang der 90er des letzten Jahrhunderts mit Erscheinen der deutschen 
Erstausgabe des Buches Traumpfade von Bruce Chatwin 1990 einer enormen Bekanntheit und auch 
Beliebtheit erfreut. Diese Traumpfade kennzeichnen für die europäischen Reisenden nicht erkenn-
bare und damit mystifizierte Wege durch das Outback, die einen bedeutenden Teil der Faszination 
an der ansonsten weitgehend unbekannten spirituellen Welt der Indigenen Australiens ausmachen. 

7  Es handelt sich um einen deutschen Roman, der Brief ist aber auf Englisch verfasst.



37

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

Der Erfolg von Chatwins Buch basierte ganz wesentlich auf dieser Faszination, der sich ja auch die 
touristische Werbung bedient.

Laura Beck hat auf die klischeehafte Darstellung Australiens in diesem Roman und die Verwendung 
von „Allerweltsnamen“ im Text hingewiesen (Beck, 2017, S. 83–84): Marys australischer Mann heißt 
John Smith, sie leben beide in einem Ort namens Nosucks. Die Verwendung von Allerweltsnamen 
bedeutet allerdings nicht nur die Verschiebung von Identitätszuschreibungen (John Smith hieß auch der 
Held bei Pocahontas, der als Kolonisator erfolgreich war), sondern auch die Auslöschung von Identität: 
Menschen sind austauschbar, und ein Ort, in dem die Häuser nur Hütten sind, der nichts vorzuweisen 
hat als eine Tankstelle, in dem alles grau ist, gibt dennoch über seinen Namen zu verstehen, dass 
hier alles gut ist. Ähnlich dem Ergebnis beim verallgemeinernden othering, bei dem beispielsweise 
Gruppen von Indigenen die Individualität abgesprochen wird, wird so für Orte und Einwohner eine 
Individualität verneint. Das enthebt sie ihrer Bedeutung als Charakteristiken des Landes oder als Land-
besitzer. Nosucks – das ist kein Name, sondern eine Umschreibung. Im Gegensatz zu den Herkunfts-
orten von Helmut und Mary ist hier nichts Schlechtes, in einer wörtlicheren Übersetzung: Nichts saugt 
den diesen Ort Bewohnenden die Energie aus. Im Unterschied zu den Lebensbedingungen Helmuts in 
Europa können Mary und ihr Mann sich hier ein positives Lebensgefühl bewahren und Raum und Kraft 
für die Entfaltung der eigenen Persönlichkeit und Bedürfnisse finden – so, wie sich ja auch Förster das 
Leben im Outback vorstellt. Australien wird erneut zur vielversprechenden terra nullius.

Fazit

Ich bin also davon ausgegangen, dass die Erwartungen, mit denen die Deutschen des 19. Jahrhun-
derts Australien fiktional kolonisiert haben, bis heute weitgehend erhalten sind und das Bild Austra-
liens scheinbar unveränderlich geprägt haben. Der Topos, für den Australien steht, und der offenbar 
zu einem erheblichen Teil aus kategorisierter Erwartung besteht, scheint damit als Bild des Landes 
in das kulturelle Gedächtnis der Deutschen eingegangen zu sein und sich dort bis heute zu halten. 
Offenbar wurde hier nicht Gegenwart kategorisiert, sondern Erwartung, was zur Imagination eines 
ganzen Kontinents geführt hat. Die Betrachtung der Texte verdeutlicht gattungsübergreifend, dass für 
das deutsche Bild Australiens weiterhin der intrinsisch motiviert und unabhängig von realen Gegeben-
heiten gewachsene paradiesähnliche Topos des ausgehenden 19. Jahrhunderts Bestand hat. Diskurs-
übergreifende Vorstellungen von Fremdheit und damit verbundene Wunschvorstellungen scheinen die 
Sehnsucht nach einer terra incognita weiterbestehen oder sogar noch wachsen zu lassen. Die Veror-
tung des Ziels, an dem die Erfüllung dieser Sehnsucht möglich erscheint, erfolgt mithilfe von Werbung 
und reiseberatender Texte in einer realen Umgebung, die sich aufgrund von Exotik und Gefahr gera-
dezu aufzudrängen scheint, und die eingangs aufgeworfene Frage, ob in dieser Verortung nicht eine 
(besondere) Form von Postkolonialismus vorliegt, möchte ich daher mit einem Ja beantworten, das 
sich auf die ideelle Besetzung des australischen Kontinents mithilfe der erläuterten Kolonialphantasien 
bezieht. Unterstützung finde ich dabei sowohl bei Monika Albrecht (2014), die sich mit dieser Denk-
figur in Filmen der jüngeren Vergangenheit beschäftigt hat, als auch bei Karlheinz Wöhler, der ebenfalls 



38

Christine Eickenboom

diMaG 2025

der Frage nach Fernreisen als postkoloniales Reisen nachgeht (Wöhler, 2011, S. 215–226). Demnach ist 
 „[k]oloniale Raumbesetzung […] ein Konzept, das die Welt dergestalt relationiert, dass es andere Räume 
gibt, die sowohl in ‚himmlische‘ Räume verwandelt als auch für die Herstellung ‚himmlischer‘ Zeiten 
benutzt werden können“, „[p]ostkoloniales Reisen bezeichnet die touristische Besetzung von Fernräu-
men, die bereits zuvor kolonial überschrieben worden sind und wo das dortige Andere als ein zurück-
liegender Zustand gilt, der sich für die westliche Welt instrumentalisieren lässt“ (Wöhler, 2011, S. 216). 
Das scheint auf ein entsprechendes Bedürfnis bei Schreibenden wie Lesenden, auf nach wie vor 
existente Wünsche nach einem (persönlichen) Arkadien und somit eine intrinsische Motivation für 
die Suche nach bzw. die Darstellung von diesem hinzuweisen. Diesen Bedürfnissen und Wünschen 
kommen die genannten Texte entgegen, in denen dazu eine eigene Welt geschaffen wird.8

Offenbar waren und sind Erwartungen und Sehnsüchte also in der Lage, faktual gewonnene Erkennt-
nisse zu nivellieren und können so ganz wesentlich das Bild, das wir von anderen Ländern haben, und die 
Begegnungen in diesen steuern. Um solche Prozesse in das Bewusstsein zu rücken, ist Literatur durchaus 
hilfreich: Als Spiegel unserer Wünsche und Denkweisen, die gerade über touristische Aktivitäten zum 
Ausdruck kommen, lassen sich in ihr ideelle Konstrukte aufdecken, die interkulturelle Kommunikation 
beeinflussen, und das trotz eines weltweit gespannten Nachrichtennetzes, das scheinbar keine Lücken 
mehr lässt. Eine kritische Betrachtung dieser Konstrukte sollte uns in der Frage sensibilisieren, auf 
welchen Grundlagen wir bei zunehmender Globalisierung und krisenhaft erzwungener Nomadisierung 
großer Teile der Weltbevölkerung unser Bild vom Gegenüber aufbauen.

Literaturverzeichnis

Abbott, A. L. (2022, 30. Januar). „Es ist kein Leben. Es ist bloßes Existieren“. Spiegel Ausland. https://www.
spiegel.de/ausland/australien-und-die-strikte-asylpolitik-es-ist-kein-leben-es-ist-blosses-existieren-a-
28706890-fae1-4eb6-96b7-94dd58056c90

Albrecht, M. (2014). ‚Kolonialphantasien‘ im postkolonialen Deutschland. Zur kritischen Revision einer Denk-
figur der deutschen Postkolonialen Studien. In G. Dürbeck & A. Dunker (Hrsg.), Postkoloniale Germanistik. 
Bestandsaufnahme, theoretische Perspektiven, Lektüren (S. 417–455). Aisthesis Verlag.

Ashcroft, B., Griffiths, G., & Tiffin, H. (2009). Post-colonial studies. The key concepts. 2. Aufl. Routledge.

Bärfuss, L. (2016). Koala. Btb.

Beck, L. (2017). „Niemand hier kann eine Stimme haben“. Postkoloniale Perspektiven auf Mündlichkeit und 
Schriftlichkeit in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Aisthesis.

Beelitz, J. E., & Pfister, J. (2023). Tourismusphilosophie. Utb

8  In meiner Forschung zu der Darstellung Australiens in der deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts habe ich deshalb 
vom Australismus des 19. Jahrhunderts gesprochen, mit dessen Hilfe ein als leer wahrgenommener Raum fiktional 
kolonisiert und für ideelle Zwecke genutzt wird (Eickenboom, 2017, S. 42, 430; vgl. außerdem Eickenboom, 2021). Dass 
diese Beobachtung auch aktuell gültig ist, hat diese Betrachtung hier bestätigt.



39

Paradieskonstruktionen in der Hölle

diMaG 2025

Birk, H., & Neumann, B. (2002). Go-Between: Postkoloniale Erzähltheorie. In A. Nünning (Hrsg.), Neue Ansätze in 
der Erzähltheorie (S. 115–152). Wiss. Verl. Trier.

Blaschka-Eick, S. u. Bongert, C. (2013). Deutsche in Australien. 1788–heute. Deutsches Auswandererhaus Bre-
merhaven; Ed. DAH (= Ausstellungsreihe).

Bongert, C. (2013). Work and Travel. In S. Blaschka-Eick (Hrsg.), Deutsche in Australien. 1788–heute (S. 44–47). 
Edition DAH.

Carstens, P. (2021, 9. November). Null Punkte: Australien landet mit seiner Klimapolitik auf dem letzten Platz. 
GEO. https://www.geo.de/natur/nachhaltigkeit/klima-ranking--warum-australien-mit-seiner-klimapolitik-
auf-dem-letzten-platz-landet-30908612.html)

Castro Varela, M. & Dhawan, N. (2015). Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung. 2., komplett überarbei-
tete und erweiterte Auflage. transcript.

DERTOUR (2024. 30. Juni). Urlaub in Australien. DERTOUR. https://www.dertour.de/urlaub/australien

Chatwin, B. (1990). Traumpfade. Hanser.

Diederich, F. (1889a). Zur Beurtheilung der Bevölkerungsverhältnisse Inner-Westaustraliens. Teil 1. Globus 55, 
289–292.

Diederich, F. (1889b). Zur Beurtheilung der Bevölkerungsverhältnisse Inner-Westaustraliens. Teil 2. Globus 55, 
313–314.

Dusik, R. (2023). Australien. Entdeckungsreisen auf dem Fünften Kontinent: exotisch wilde Landschaften und 
weltoffene Metropolen, üppige Natur und die Kultur der Aborigines. DUMONT Reise-Handbuch. (5., aktuali-
sierte Auflage). DuMont Reiseverlag.

Eickenboom, C. (2017). „Ich dachte mir Australien so schön und frei“. Fremde Welt – bekannte Utopie? Über die 
Wahrnehmung Australiens in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Königshausen und Neumann. 

Eickenboom, C. (2021). Die fiktionale Kolonisierung Australiens. In M. Holdenried, A.-M. Post (Hrsg.), „Land in 
Sicht!“ Literarische Inszenierungen von Landnahmen und ihren Folgen (S. 337-354). Erich Schmidt.

Enzensberger, H. M. (1958, August). Vergebliche Brandung der Ferne. Eine Theorie des Tourismus. Merkur. 
https://www.merkur-zeitschrift.de/hans-magnus-enzensberger-vergebliche-brandung-der-ferne/

G., H (1875). Neueste Reise des australischen Forschers Ernst Giles. Das Ausland, 48, 1042–1043.

Goosen, F. (2016). Förster, mein Förster. Kiepenheuer & Witsch.

Heuwinkel, K. (2019). Tourismussoziologie. Utb.

Hübner, A. (2024, 28. Februar). Australien: Mehr deutsche Gäste, Ausbau der Flugkapazitäten. Touristik-aktu-
ell. https://www.touristik-aktuell.de/nachrichten/destinationen/news/datum/2024/02/28/australien-mehr-
deutsche-gaeste-ausbau-der-flugkapazitaeten/#:~:text=Knapp%20152.000%20Deutsche%20reisten%20
im,%2DCorona%2DZeit%2C%20erreicht

Kaspar, M. (2014, 19. Mai). Der legendäre Birdsville Track durch das Outback. SWISS NOMADS. https://www.
swissnomads.ch/destinationen/ozeanien/australien/birdsville-track/

Jäger, H.-W. (2007). Reiseliteratur. In Müller, J.-D. (Hrsg.), Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neu-
bearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Band 3: P–Z. (S. 258–261). De Gruyter.



40

Christine Eickenboom

diMaG 2025

KIWI tours (2024, 30. Juni). Australien Reisen. KIWI tours. https://www.kiwitours.com/unsere-reiseziele/austra-
lien/

Koepping, P. (1987, 1. November). Exotik: Faszination und Abscheu. Psychologie heute, 14 (12), 50–57.

Maunder, H., & Reincke, M. (2020). Baedeker A Australien (18. Auflage). Mairdumont.

Meiers Weltreisen (2024, 30. Juni). Australien Rundreisen. Meiers Weltreisen. https://rundreisen.meiers-welt-
reisen.de/rundreisen/australien-und-neuseeland/australien.html

Globus (1862). Die australische Expedition von Burke und Wills. Globus 1, 340–344.

Das Ausland (1862). Erforschung Australiens durch Burke und Wills. Das Ausland 35, 201–203.

Pretzel, U. (1995). Die Literaturform Reiseführer im 19. und 20. Jahrhundert. Untersuchungen am Beispiel des 
Rheins. Peter Lang.

Rawlings-Way, C., & Worby, M. (2020). LONELY PLANET Reiseführer Australien (8. Auflage). Lonely Planet 
Deutschland.

Schoppe, A. (1843). Robinson in Australien – Ein Lehr- und Lesebuch für gute Kinder. Verlagshandlung von Joseph 
Engelmann.

Stilz, G. (Hrsg.). (1995). Australienreisen. Von der Expedition zum Tourismus. Peter Lang.

Thissen, M. (2022): Reiseführer – illusorische Medien der Bildung. transcript.

Stiftung für Zukunftsfragen (2024, 06. Februar). Reiseziele 2024. https://www.tourismusanalyse.de/2024/reise-
ziele-2024/

Voigt, J. H. (1988). Geschichte Australiens. Alfred Kröner.

Widmer, U. (1993). Liebesbriefe für Mary. Diogenes. 

Wierlacher, A. (1996). Aufbau einer Reiseführerforschung interkultureller Germanistik. Zu-gleich ein Beitrag 
zur Themenplanung wissenschaftlicher Weiterbildung. In Zusammenarbeit mit Zhiqiang Wang. In: Jahrbuch 
Deutsch als Fremdsprache 22, 277–297.

Wöhler, K. (2011). Touristifizierung von Räumen. Kulturwissenschaftliche und soziologische Studien zur Konstruk-
tion von Räumen. VS Verlag.

Wörishöffer, S. (1888). Das Naturforscherschiff oder Fahrt der jungen Hamburger mit der „Hammonia“ nach den 
Besitzungen ihres Vaters in der Südsee. 4. Auflage. Belhagen & Klasing.Zantop, S. (1999). Kolonialphantasien 
im vorkolonialen Deutschland (1770–1870). E. Schmidt.

Bildnachweis

vaclav. (o.J.) Australia landscape [Fotografie]. Adobe Stock ID: 153200800.



41

Kaffeehaustourismus in Wien

diMaG 2025

Völkel, R. Café Grienstadl 1896.

Kaffeehaustourismus in Wien

Burcu Tor
(Marmara-Universität, Istanbul)

Abstract

Der Artikel untersucht, wie die Präsenz früherer Autoren in der Kaffeehauskultur der Stadt Wien den 
heutigen Kaffeehaustourismus nachträglich beeinflusst hat. Autoren wie Arthur Schnitzler, Peter Alten-
berg und Karl Kraus haben das Image der Wiener Kaffeehäuser geprägt und motivieren bis heute Tou-
risten, diese historischen Orte zu besuchen. Zusätzlich werden Tourismusbroschüren und Reiseführer 
analysiert, um die aktuelle Dynamik des Kaffeehaustourismus zu veranschaulichen. Der Artikel beleuch-
tet die enge Verbindung zwischen Wiener Literaten, Reiseerfahrungen und der Gestaltung touristischer 
Ziele, mit einem speziellen Fokus auf den Kaffeehaustourismus in Wien.



42

Burcu Tor

diMaG 2025

Einleitung

Wien, die Hauptstadt Österreichs, ist nicht nur bekannt für ihre beeindruckende Architektur und reiche 
Musiktradition, sondern auch für ihre einzigartige Kaffeehauskultur. Die Wiener Kaffeehäuser sind 
weit mehr als nur Orte, an denen man eine Tasse Kaffee genießen kann. Sie sind historische Stätten, 
kulturelle Treffpunkte und soziale Institutionen, die seit Jahrhunderten das Leben der Stadtbewohner 
prägen. Doch was macht die Wiener Kaffeehäuser so besonders und warum üben sie eine solch große 
Anziehungskraft auf Touristen aus aller Welt aus?

Die Antwort auf diese Frage kann zum Teil mit einem Blick auf Wiener Autor*innen gegeben 
werden. Besonders Peter Altenbergs kurze Prosatexte in Vita ipsa, Arthur Schnitzlers Tagebuchauf-
zeichnungen sowie ausgewählte Ausgaben von Karl Kraus’ Zeitschrift Die Fackel bieten tiefe Einblicke in 
das Stimmungsbild und das Leben in den Wiener Kaffeehäuser.

Touristen aus aller Welt besuchen diese historischen Orte, um die Stimmung zu erleben, die in den 
Schriften der Literaten beschrieben wird, und um einen Hauch der intellektuellen und künstlerischen 
Energie zu spüren, die diese Kaffeehäuser einst ausstrahlten.

Die Bedeutung der Kaffeehäuser hat sich im Laufe der Zeit gewandelt, doch ihr Charme und ihre 
Anziehungskraft bleiben ungebrochen. Moderne Tourismusbroschüren und Reiseführer betonen die 
historische Bedeutung und die einzigartige Atmosphäre der Wiener Kaffeehäuser. Sie präsentieren 
diese Orte als unverzichtbare Stationen für die Besucher*innen, die ein authentisches Erlebnis der 
Stadt suchen.

Historischer Kontext und die Bedeutung der Kaffeehäuser

Die Tradition der Wiener Kaffeehauskultur reicht weit über die Zeiträume und Werke der in diesem 
Artikel untersuchten Autoren hinaus. Ihre Wurzeln liegen im späten 17. Jahrhundert und sind eng mit 
der Türkenbelagerung verbunden (Drumbl, 2009, S. 33). Die Entstehung der Kaffeehäuser spiegelt die 
gesellschaftlichen, kulturellen und politischen Veränderungen wider, die Wien über die Jahrhunderte 
erlebt hat.

Die Ursprünge lassen sich auf Johannes Diodata zurückführen, der 1685 das erste Ausschankprivileg 
für Kaffee erhielt (Drumbl, 2009, S. 34). Diese frühen Kaffeehäuser entwickelten sich schnell zu Treff-
punkten für alle Gesellschaftsschichten und boten Raum für soziale und intellektuelle Interaktionen 
sowie politische Diskussionen.

Im 18. Jahrhundert spielten Kaffeehäuser eine zentrale Rolle im öffentlichen Leben Wiens. Sie 
galten als Keimzellen bürgerlicher Meinungsbildung, in denen sich Anhänger neuer Ideen trafen, um 
zu diskutieren und Gedanken auszutauschen. Zeitungen, die häufig in den Kaffeehäusern auslagen, 
dienten als Grundlage für Gespräche und politische Debatten. Für Analphabeten übernahmen Vorleser 
die Informationsverbreitung, wodurch die Kaffeehäuser auch zu Orten politischer Agitation wurden 
(Drumbl, 2009, S. 49). Im darauffolgenden Jahrhundert erlebten die Kaffeehäuser ihre Blütezeit und 



43

Kaffeehaustourismus in Wien

diMaG 2025

entwickelten sich zu literarischen Zentren, in denen Künstler und Schriftsteller zusammenkamen, um 
Werke zu diskutieren und Gedanken auszutauschen (Drumbl, 2009, S. 39). Diese Institutionen wurden 
zu festen Größen im kulturellen Leben Wiens und boten kreativen und intellektuellen Austausch. 
Auch im 20. und 21. Jahrhundert behaupteten die Wiener Kaffeehäuser ihre Stellung als soziale und 
kulturelle Institutionen. Trotz der Herausforderungen durch die Weltkriege und die Nachkriegszeit 
blieben sie wichtige Orte der Begegnung. Von den 1970er bis zu den 1990er Jahren erlebte die Kaffee-
hauskultur eine erneute Wiederbelebung, was die anhaltende Bedeutung dieser Institutionen unter-
streicht (Drumbl, 2009, S. 65).

Die Rolle der Literaturszene für die Entwicklung des Tourismus

Literatur hat seit jeher einen bedeutenden Einfluss auf den Tourismus. Literarische Werke prägen die 
Wahrnehmung von Orten und Kulturen und dienen oft als Inspiration für Reisen. Die Art und Weise, 
wie Autor*innen bestimmte Orte und Erlebnisse in ihren Texten darstellen, weckt bei Leser*innen das 
Interesse, diese Schauplätze selbst zu erleben. Diese literarischen Darstellungen können touristische 
Ströme lenken, indem sie Orte in das öffentliche Bewusstsein rücken und den Wunsch nach Reisen 
zu diesen Zielen verstärken. Gleichzeitig beeinflussen die Eindrücke und Inspirationen, die Reisende 
aus literarischen Texten gewinnen, ihre Reiserouten und Entscheidungen. Auf diese Weise spielen die 
Literatur und das literarische Leben eine entscheidende Rolle in der Gestaltung und Förderung des 
Tourismus.

Mansfield (2015, S. 44–45) hebt hervor, dass Literaturtourismus in drei Hauptkategorien unter-
teilt werden kann: werkorientiert, autorenorientiert und promotions- und organisationsorientiert. Die 
werkorientierte Kategorie konzentriert sich auf Charaktere und Schauplätze, die entweder real oder 
fiktiv sind, die autorenorientierte Kategorie beschäftigt sich mit dem Leben der Autoren und ihren 
Schreibprozessen, während die promotions- und organisationsorientierte Kategorie den Fokus auf die 
Vermarktung von literarischen Werken und Veranstaltungen legt. 

Durch die Analyse dieser Kategorien können wir besser nachvollziehen, wie Tourismus und Literatur-
szene sich gegenseitig beeinflussen und bereichern. Insbesondere im Kontext der Wiener Kaffee-
hauskultur zeigt sich, wie literarische Werke und das Leben der Autor*innen die Wahrnehmung und 
Attraktivität dieser Orte für Touristen geprägt haben und weiterhin prägen. Kaffeehäuser lassen sich 
weitgehend der autorenorientierten Kategorie zuordnen, da ihre touristische Bedeutung oft weniger 
in der literarischen Darstellung dieser Orte liegt, als vielmehr in der historischen Verbindung zu den 
Schriftsteller*innen und ihren persönlichen Bindungen an bestimmte Cafés oder Orte, die für ihre 
kreative Praxis von zentraler Bedeutung waren (Mansfield, 2015, S. 45). 

Viele Cafés, wie das Café Landtmann, das Café Museum, das Café Central und das Café Griensteidl 
sind nicht mehr so sehr mit diesem Phänomen verbunden. Sie sind vielmehr zu Anziehungspunkten 
für Touristen geworden, die nach Wien reisen. Kaffeehäuser haben sich von Orten, an denen lange 
Zeit Schriftsteller*innen saßen und schrieben, zu Orten entwickelt, an denen Touristen diesem 
intellektuellen Ereignis nachspüren und versuchen, es auf Fotos festzuhalten oder wiederzufinden. Die 



44

Burcu Tor

diMaG 2025

Kaffeehäuser werden unter dieser Perspektive touristisch erschlossen, um das Interesse an literarischen 
Werken und Autor*inen zu befriedigen und Touristen die Möglichkeit zu geben, das literarische Erbe 
einer bestimmten Region zu entdecken.

Wer Wien besucht, stellt fest, dass sich vor bestimmten Literatur-Cafés oft lange Schlangen bilden. 
Die Anziehungskraft, die diese Cafés ausüben, ist mit den Schriftsteller*inen und Intellektuellen, die 
dort lebhaft diskutiert und ihre Werke geplant, skizziert und geschrieben haben, eng verbunden. Wenn 
man die Website des Café Central besucht, gibt es unter der Kategorie „Einblicke“ eine Rubrik mit dem 
Titel „Legendäre Centralisten“. Dort wird eine Sammlung von Fotografien berühmter Persönlichkeiten 
präsentiert, die das Kaffeehaus einst prägten – darunter namhafte Personen wie Alfred Polgar, Peter 
Altenberg, Stefan Zweig, Sigmund Freud, Karl Kraus, Leo Trotzki, Franz Werfel, Anton Kuh, Robert Musil, 
Hugo von Hofmannsthal und Arthur Schnitzler (Netzverw, 2025). Auf der Website des Café Landtmann 
(Café Landmann, 2025) ist zu lesen, dass fast das gesamte Café-Magazin von den Schriftstellern handelt, 
die dort waren. In der im Oktober 2013 erschienen Ausgabe des Magazins Café Landtmann wird auf 
zwei Seiten eine beeindruckende Liste von Namen berühmter Persönlichkeiten aus verschiedenen 
Bereichen präsentiert, die Stammgäste des Cafés waren. (Querfeld, 2013, S. 21–22). Das sind Beispiele 
dafür, wie die Präsentation berühmter Namen und Persönlichkeiten zu effektiven Marketingtechniken 
geworden ist. Aber zunächst sollten wir uns ansehen, was Arthur Schnitzler, Peter Altenberg und Karl 
Kraus, drei Schriftsteller, die Stammgäste dieser Cafés waren, über diese Orte geschrieben haben.

Literarische Einflüsse auf den Wiener Kaffeehaustourismus

1. Arthur Schnitzler und die Kaffeehäuser

In Arthur Schnitzlers Werk spiegeln sich die Spuren der Kaffeehauskultur wider. In seinen Tagebüchern 
berichtet er von seinen Besuchen in den Kaffeehäusern, was deren zentrale Rolle in seinem Leben 
deutlich macht. So schreibt er in seinem Tagebuch vom 29. März 1891, dass seine Aufzeichnungen fast 
nur ‚Persönliches‘ enthalten, und notiert dabei häufig den Ort, an dem er sich befand, sowie die Perso-
nen, mit denen er zusammen war. Er liebte es, Zeit in diesen Kaffeehäusern zu verbringen. Besonders 
schätzte er die Tradition eines ‚offenen Tischs‘ im Café Griensteidl: „Ständig kommen neue junge Leute 
hinzu, setzen sich, möchten Gedichte vortragen oder schüchtern zuhören“ (Liesemer, 2023, S. 29).
Mit der Zeit etablierten sich Begriffe wie „Kaffeehausliteratur“, „Talente des Café Griensteidl“ und, wie 
Schnitzler in seinem Tagebuch vom 19. August 1908 notiert, „Griensteidlkreise“, um diese literarischen 
Gruppen und ihre Bedeutung für die Wiener Literaturszene zu beschreiben. Diese Ausdrücke unter-
streichen die Bedeutung des Kaffeehauses und seiner Umgebung in der literarischen Welt Wiens.
Am 5. Juni 1891 schrieb Schnitzler in sein Tagebuch über eine Idee, die er seinen Freunden im Kaffee-
haus vorgestellt hatte: „Habe die Idee der ‚Kaffeehausecke‘ dem Kaffeehaus mitgetheilt, denke an eine 
Sammlung von Novellen etc. aus dem Kreis“ (Schnitzler, 2025b). Auch wenn eine solche Sammlung nie 
entstanden ist, bietet die Existenz eines Begriffs wie der „Kaffeehausecke“ einen wichtigen Hinweis 



45

Kaffeehaustourismus in Wien

diMaG 2025

zum Verständnis des Beitrags der Kaffeehauskultur zur literarischen Produktion und zur literarischen 
Dynamik der damaligen Zeit.

Schnitzlers 1894–1895 entstandene und aus dem Nachlass erst 1977 (eigenständig 2014) publizierte 
Novelle Später Ruhm zeigt, wie seine Beziehungen zu den Freunden im Kaffeehaus Griensteidl in Kunst 
umgewandelt wurden. Laut Liesemer (2023, S. 77) ähneln die Figuren in diesem Werk Schnitzlers 
Freunden aus dem Kaffeehaus. So erinnert die Figur Winder, „ein kleiner blasser Blondin“, an Hugo von 
Hofmannsthal, während ein „glatzköpfiger Schnorrer“ Peter Altenberg ähnelt (2023, S. 77). Schnitzler 
selbst wird als „ein langhaariger mit lässigem Rembrandt-Hut und flatternder Krawatte“ beschrieben. 
Diese Beispiele verdeutlichen, wie die literarischen Figuren im Kaffeehaus als Inspiration für Schnitzlers 
Charaktere dienten. 

Im Jahr 1897 war das Café Griensteidl gezwungen zu schließen, da das Gebäude abgerissen werden 
musste (Liesemer, 2023, S. 100). Schnitzler vermerkte den letzten Tag im Café Griensteidl in seinem 
Tagebuch vom 20. Januar 1897 mit den Worten: „Im Griensteidl Schlussabend“ (Schnitzler, 2025b).

Doch die Kaffeehaustreffen gingen für Schnitzler weiter. Spätere Briefe zeigen, dass diese Tradition 
an anderen Orten fortgeführt wurde. Ein Beispiel dafür ist ein Brief von Felix Salten an Arthur Schnitzler 
vom 19. Februar 1902, der auf Treffen in anderen Kaffeehäusern hinweist.

In seinem 1908 veröffentlichten Roman Der Weg ins Freie liefert Schnitzler ein weiteres Beispiel für 
die literarische Darstellung der Kaffeehäuser. Laut Liesemer (2023, S. 267) spricht Schnitzler in diesem 
Werk vom Café Griensteidl auf halb melancholische, halb ironische Weise. Oft, wie der folgende Auszug 
aus dem Roman zeigt, ist er sehr kritisch:

An einem Fenster, das der Vorhang nicht verhüllte, sah [Georg] den Kritiker Rapp sitzen, einen Stoß 
Zeitungen vor sich auf dem Tisch. […] Ihm gegenüber, mit ins Leere gehenden Gesten, saß der Dichter 
Gleißner im Glanze seiner falschen Eleganz, mit einer ungeheuern schwarzen Krawatte, darin ein roter 
Stein funkelte. Als Georg, ohne ihre Stimmen zu hören, nur die Lippen der beiden sich bewegen und 
ihre Blicke hin- und hergehen sah, fasste er es kaum, wie sie es ertragen konnten, in dieser Wolke von 
Hass sich eine Viertelstunde lang gegenübersitzen. Er fühlte mit einem Mal, dass dies die Atmosphäre 
war, in der das Leben dieses ganzen Kreises sich abspielte, und durch die nur manchmal erlösende 
Blitze von Geist und von Selbsterkenntnis zuckten. (Schnitzler, 1990, S. 93)

Schnitzlers Tagebücher und Werke zeigen die Rolle der Kaffeehauskultur in seinem Alltag. Die Kaffee-
häuser waren für ihn nicht nur Orte der Begegnung und Diskussion, sondern auch Inspirationsquel-
len und ein wesentlicher Bestandteil seines Schaffensprozesses. Schnitzlers Leben und Werk sind ein 
eindrucksvolles Beispiel für die literarische und kulturelle Bedeutung der Wiener Kaffeehauskultur.

2. Peter Altenbergs Verbindung zur Kaffeehauskultur

Peter Altenberg war ein bedeutendes Mitglied der Wiener Kaffeehauskultur, und sein Lebensstil sowie 
seine literarischen Werke spiegeln seine enge Verbindung zu diesen Treffpunkten wider. Die symbo-
lischste Darstellung dieser Beziehung ist die Pappmaché-Figur von Altenberg am Eingang des Café 
Central, das ihn noch heute als Stammgast zeigt. Obwohl Altenberg zunächst regelmäßig das Café Griens-
teidl besuchte, wechselte er im März 1895 zum nahegelegenen Café Central (Liesemer, 2023, S. 70). 



46

Burcu Tor

diMaG 2025

Aus seinem Werk Vita ipsa lässt sich erkennen, dass er in Hotels lebte (Altenberg, 1918, S. 9) und 
jahrelang das Grabenhotel in Wien seine ständige Wohnadresse war (Lindinger, 2023, S. 99). Auffällig 
ist jedoch, dass Altenberg auf die Frage nach seiner Adresse nie sein Hotel angab, sondern stattdessen 
stets das Café Central nannte (Liesemer, 2023, S. 72). 

Altenbergs Präsenz in den Kaffeehäusern, sei es im Café Central oder im Café Griensteidel, geht 
jedoch über die bloße Auswahl seines Aufenthaltsortes hinaus. Charakteristisch dafür ist die Skizze 
Kaffeehaus aus seiner Sammlung Vita ipsa, in der Altenberg in wenigen Zeilen die Rolle des Kaffee-
hauses im Wiener Leben beschreibt:

Du hast Sorgen, sei es diese, sei es jene – – – ins Kaffeehaus!
Sie kann, aus irgendeinem, wenn auch noch so plausiblen Grunde, nicht zu dir kommen – – – ins   
Kaffeehaus!
Du hast zerrissene Stiefel – – – Kaffeehaus!
Du hast 400 Kronen Gehalt und gibst 500 aus – – – Kaffeehaus!
Du bist korrekt sparsam und gönnst Dir nichts – – – Kaffeehaus!
Du bist Beamter und wärest gern Arzt geworden – – – Kaffeehaus!
Du findest Keine, die Dir paßt– – – Kaffeehaus!
Du stehst innerlich vor dem Selbstmord – – – Kaffeehaus!
Du haßt und verachtest die Menschen und kannst sie dennoch nicht missen – – – Kaffeehaus!
Man kreditiert Dir nirgends mehr– – – Kaffeehaus!

Ein weiteres Beispiel aus Vita ipsa ist die Prosaskizze Stammtisch, in der Altenberg schildert, wie er 
von 9 Uhr abends bis 12 Uhr nachts seine Zeit an seinem Stammtisch im Kaffeehaus verbringt: „Kunst, 
Politik, Literatur sind rasch erledigt“ (Altenberg, 1918, S. 97). 

Seine Verbindung zu anderen Literaten und Künstlern des Wiener Kreises spielte sich ebenfalls in Kaffee-
häusern ab. Altenberg beschreibt in der Skizze Wie ich mir Karl Kraus gewann (Altenberg, 1918, S. 165) 
seine erste Begegnung mit Kraus. Im Kaffeehaus, umgeben von gepressten englischen Goldtapeten, 
wären die literarischen Verbindungen und Begegnungen, die sein Leben prägten, vielleicht nie 
entstanden, hätte er nicht gerade eine Rechnung für seine monatelang nicht bezahlten Kaffees 
geschrieben, wie sich in der Prosaskizze So wurde ich aus der Sammlung Semmering 1912 nachlesen 
lässt. Durch seine Begegnungen im Café Central mit Wiener Autoren wie Schnitzler, Bahr, Richard Beer-
Hofmann und Karl Kraus prägten sein literarisches Werk und beeinflussten seine Karriere nachhaltig 
(Altenberg, 1913, S. 35).

3. Die Kaffeehauskultur der Wiener Moderne in Karl Kraus’ Die Fackel

Karl Kraus war ein österreichischer Schriftsteller, Publizist und Satiriker, bekannt für seine scharfsinnige 
Kritik an Gesellschaft, Politik und Medien. Als häufiger Besucher der Wiener Kaffeehäuser prägte er die 
intellektuelle und kulturelle Szene der Stadt maßgeblich.

Kraus gründete 1899 die Zeitschrift Die Fackel, die zu einem bedeutenden Forum für literarische und 
gesellschaftliche Debatten wurde. In dieser Zeitschrift veröffentlichte er zahlreiche Essays, Gedichte 
und Satiren, die sich durch ihre pointierte Sprache und tiefgehende Analyse gesellschaftlicher Miss-
stände auszeichnen. Zu seinen bekanntesten Werken zählen Die letzten Tage der Menschheit, ein 



47

Kaffeehaustourismus in Wien

diMaG 2025

monumentales Drama über den Ersten Weltkrieg, und Literatur und Lüge, eine Sammlung von Essays, 
in denen er die Verlogenheit und Korruption in der literarischen Welt anprangert. Kraus’ Werk bleibt 
ein wichtiges Zeugnis der literarischen und kulturellen Dynamik des frühen 20. Jahrhunderts.

Karl Kraus hat zwei Jahre vor der Veröffentlichung der Zeitschrift Die Fackel mit seinem Werk Die 
demolierte Literatur die damalige Literatur- und Journalismuswelt scharf kritisiert. In der ersten Ausgabe 
von Die Fackel (Kraus, 1899, Nr. 1, S. 30) bezeichnete M. G. Conrad dieses Werk als eine humorvolle 
Parodie auf die literarische Szene rund um das Wiener Café Griensteidl.

 Kraus’ Kritik an den Kaffeehäusern ist in diesem Zusammenhang ebenfalls bemerkenswert.  
Er schrieb: „Heute sind die Kaffeehaustische markiert, an denen vorbei der Weg zu Bühnenerfolgen 
führt“ (1899, Nr. 1, S. 16) und hob damit hervor, dass der Erfolg eines Werkes weniger von seiner Quali-
tät als vielmehr von den Verbindungen im Kaffeehausumfeld abhängt. Karl Kraus’ Kritik an der Kaffee-
hauskultur hinterfragt den Einfluss der Kaffeehäuser auf die literarische Welt seiner Zeit. Allerdings 
war Kraus auch der Ansicht, dass nicht jeder Autor mit Kaffeehausbezügen einen unverdienten Erfolg 
genoss: „Das alte Café Griensteidl mag es verdient haben, daß man ihm die Lyriker nachsagte, die 
aus ihm hervorgegangen sind; heute ist die Figur des Literaturkenners ein peinlicher Feuilletonbehelf“ 
(1909, Nr. 285, S. 47), schrieb er und wies darauf hin, dass das Café Griensteidl einst wichtige Dichter 
beherbergt habe, während die Figur des Literaturkenners in der Gegenwart zu einem klischeehaften 
Feuilletonmotiv geworden sei.

Kraus besuchte bis 1895 regelmäßig das Café Griensteidl, wechselte jedoch später aufgrund des 
Einflusses seines Freundes Peter Altenberg ins Café Central (Liesemer, 2023, S. 72). Dennoch zögerte 
er nicht, das frühere Ansehen des Griensteidl und den berechtigten Erfolg der dort hervorgebrachten 
Dichter anzuerkennen.

Kraus erwähnt Altenberg in seiner Zeitschrift und berichtet über die Zeit, die er in Kaffeehäusern 
verbrachte. In der 13. Ausgabe der Fackel aus dem Jahr 1899 heißt es entsprechend: „Er [Franz Servaes] 
kokettierte mit Peter Altenberg, den er ,diesen Steinklopferhanns des Wiener Kaffeehauses‘ nannte“ 
(Kraus, 1899, Nr. 13, S. 21). Dieses Zitat illustriert die Beziehung und gegenseitige Wahrnehmung unter 
den Literaten und Künstlern, die das Wiener Kaffeehaus frequentierten. Diese Bezeichnung spiegelt 
sowohl Altenbergs Rolle als auch seinen Ruf innerhalb der Kaffeehauskultur wider.

Kaffeehäuser als Kulturerbe und touristische Attraktionen

Die tief verwurzelte Kaffeehauskultur Wiens, die seit dem 17. Jahrhundert Zeuge zahlreicher gesell-
schaftlicher Entwicklungen war, wurde 2011 von der UNESCO als „immaterielles Kulturerbe“ aner-
kannt. Diese Anerkennung würdigt ihre historische, kulturelle und soziale Bedeutung und trägt zu ihrer 
Bewahrung für kommende Generationen bei:

Die Nationalagentur für das Immaterielle Kulturerbe der Österreichischen UNESCO-Kommission hat 
beschlossen, die ‚Wiener Kaffeehauskultur‘ als sogenannte ‚Gesellschaftliche Praktik‘ in das nationale 
Verzeichnis des immateriellen Kulturerbes aufzunehmen. (Sandra, 2019)



48

Burcu Tor

diMaG 2025

Der Literaturwissenschaftler Michael Rössner (2011) betont in seinem Beitrag zur UNESCO-Bewerbung 
die einzigartige Rolle der Wiener Kaffeehäuser als Orte sozialer, literarischer und politischer Kommu-
nikation. Diese Institutionen waren nicht nur Treffpunkte für Künstler und Intellektuelle, sondern auch 
bedeutende Stätten ästhetischer und kultureller Innovation mit Einfluss weit über Wien hinaus.

Heute sind viele der historischen Wiener Kaffeehäuser zu beliebten touristischen Attraktionen 
geworden. Besucher*innen aus aller Welt schätzen die authentische Atmosphäre, die in literarischen 
Werken wie Kraus’ Die demolierte Literatur, Altenbergs Vita ipsa oder Schnitzlers Später Ruhm 
beschrieben wurde, und möchten die Orte selbst erleben. Kaffeehäuser wie das Café Central und das 
Café Landtmann sind fester Bestandteil der Wiener Tourismuslandschaft. Für viele Touristen ist es ein 
besonderes Erlebnis, an den gleichen Tischen zu sitzen, an denen einst große Literaten und Denker ihre 
Ideen austauschten.

Ein Beispiel aus einer modernen Tourismusbroschüre beschreibt die Rolle der Kaffeehäuser so:

Kaffeehäuser spielten in der Geschichte von Großstädten immer eine wichtige Rolle. Da sich Intel-
lektuelle und Künstler oft in Kaffeehäusern trafen, um neue Ideen zu entwickeln, waren sie vor allem 
in Wien stets ein beliebter Treffpunkt für die Denker ihrer Zeit. Mittlerweile tummeln sich in den ge-
schichtsträchtigen k.u.k. Kult-Stätten weniger Vertreter der heimischen Avantgarde, sondern vielmehr 
Touristen, während man in angesagten Cafés mit W-Lan, schlichter Atmosphäre und hippem Publikum 
Kaffee in einer selten dagewesenen Qualität bekommt. („Das Kaffeehaus Im Dreivierteltakt“, 2018, 
S. 64)

Der heutige Kaffeehaustourismus lässt sich unter dem Konzept ‚Literaturtourismus’ zuordnen. Stamm-
café-Touren werden auch unter dem Namen Thementouren organisiert (z. B. Wien Baedeker, 2023, S. 343). 
Dieser umfasst Tourenprogramme und Marketingstrategien, die sich auf die literarische und kultu-
relle Bedeutung der Kaffeehäuser konzentrieren. Literarische Touren in Wien bieten Besucher*innen 
die Gelegenheit, die Geschichte der Stadt und ihre literarischen Schauplätze zu entdecken. So gibt es 
beispielsweise auf der Website Literarisch Reisen spezielle Führungen, die Geschichten und Anekdoten 
der Literaten aufgreifen, die einst die Wiener Kaffeehäuser besuchten (Reisen, 2025).

In einer Beschreibung einer literarischen Tour durch Wien heißt es:

Im weltweiten Ranking der lebenswertesten Städte hat kürzlich das englische Magazin The Economist 
Wien auf Platz eins gesetzt. Und ja, tatsächlich atmet das Flair der Stadt auch heute noch den gemüt-
vollen Geist der vorletzten Jahrhundertwende. Er begegnet in den Kaffeehäusern, wo die Literaten 
des ‚Jung Wien‘ ihre Mélange aus Dekadenz und Fortschrittsoptimismus kultivierten. [...] Lassen Sie 
sich bezaubern von der nostalgischen Magie der Donaumetropole! [...] Sie besuchen ausgesuchte 
Örtlichkeiten, die im Spiegel von Damals auch die Konturen des Jetzt deutlicher hervortreten lassen! 
(Wiener Kaffeehauskultur, o. D.)

Das Vienna Tourist Board bietet spezielle Wien-Touren an, die den historischen und kulturellen Aspek-
ten der Stadt, einschließlich der Kaffeehäuser, gewidmet sind (Vienna Tourist Board, n. d.). Die Tour 
de Café ermöglicht es, die Geschichten hinter den verschiedenen historischen Kaffeehäusern Wiens 
kennenzulernen. Das Kaffeemuseum Wien schließlich organisiert Führungen, die tiefe Einblicke in die 
Geschichte und Kultur des Kaffees und der Wiener Kaffeehauskultur geben (Kaffee-Erlebnis. Kaffee-
museum Wien, o. D.).



49

Kaffeehaustourismus in Wien

diMaG 2025

Fazit

Die Wiener Kaffeehauskultur ist weit mehr als ein touristisches Highlight; es ist ein lebendiges Symbol 
der Stadt und spiegelt die Verbindung zwischen Geschichte, Literatur und gesellschaftlicher Dynamik. 
Autoren wie Arthur Schnitzler, Peter Altenberg und Karl Kraus verleihen den Kaffeehäusern einen intel-
lektuellen und literarischen Status, der bis heute spürbar ist. Diese Orte haben sich im Laufe der Zeit 
von Treffpunkten der Kreativität zu kulturellen Denkmälern entwickelt, die durch gezielte Vermarktung 
ein breites Publikum anziehen. 

Für Touristen sind sie nicht nur Orte der Gastronomie, sondern eröffnen einen Zugang zur Geschichte 
und Identität Wiens. Durch ihre einzigartige Atmosphäre ermöglichen sie es Besucher*innen, ein Stück 
Wiener Geschichte lebendig zu erleben und in die kulturelle Welt der Stadt einzutauchen.

Die Popularität dieser Institution zeigt, wie das kulturelle Erbe Wiens immer wieder neu interpretiert 
und für kommende Generationen bewahrt werden kann. 

Literaturverzeichnis

Altenberg, P. (1918). Vita ipsa. Fischer.

Altenberg, P. (2017). Semmering 1912. CreateSpace Independent Publishing Platform.

Braunwarth, P. M., Miklin, R., Neyses, M., Pertlik, S., Ruprechter, W., Urbach, R., & Kommission für literarische 
Gebrauchsformen der Österreichischen Akademie der Wissenschaften. (1981). Arthur Schnitzler - Tagebuch. 
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften.

Das Kaffeehaus im Dreivierteltakt. (2018). In GASTRO (Bde. 1–2), S. 64–66.

Café Landtmann (2025, 20. Januar). Die Landtmann Story. https://www.landtmann.at/de/das-landtmann/die-
landtmann-story.html

Drumbl, P. (2009). Das Kaffeehaus als Kommunikationsraum im Wandel der Zeit. Diplomarbeit, Universität Wien. 
https://phaidra.univie.ac.at/detail/o:1258777

Kaffeemuseum Wien (2025, 24. Januar). Kaffee-Erlebnis. http://www.kaffeemuseum.at/kaffee-erlebnis.html

Kraus, K. (1989-1936). Die Fackel, https://fackel.oeaw.ac.at/ 

Familie Querfeld (2007). Die Cafetiers des Café Landtmann. Landtmann Extrablatt, Ausgabe Nummer 5, https://
www.landtmann.at/xstorage/1/Magazine/EB2007.pdf

Liesemer, D. (2023). Café Größenwahn: 1890–1915: Als in den Kaffeehäusern die Welt neu erfunden wurde. Hoff-
mann und Campe Verlag.

Lindinger, M. (2023). Verborgenes Wien. Jonglez Verlag.

Mansfield, C. (2015). Researching literary tourism. Shadows.

Café Central (2024, 2. Dezember). Café Central Wien seit 1876. https://cafecentral.wien/en/

Café Central (2025, 21. Januar). Legendäre Centralisten. Café Central. https://cafecentral.wien/#centralisten



50

Burcu Tor

diMaG 2025

Bach, A. (2025, 21. Januar). Literarisch Reisen. http://www.literarisch-reisen.de/index2.htm

Rössner, M. (2011). Empfehlungsschreiben. https://www.unesco.at/fileadmin/Redaktion/Kultur/IKE/IKE-DB/
files/512.pdf

Sandra. (2019, 25. Juni). Weltkulturerbe der UNESCO - das Wiener Kaffeehaus. Das Wiener Kaffeehaus. https://
www.wiener-kaffeehaus.at/2019/01/31/weltkulturerbe-der-unesco

Schnitzler, A. (Stand 2025a, Januar). Briefe. Digitale Edition. https://schnitzler-briefe.acdh.oeaw.ac.at/search.
html

Schnitzler, A. (Stand 2025b, Januar) Tagebuch. Digitale Edition. https://schnitzler-tagebuch.acdh.oeaw.ac.at/
search.html

Schnitzler, A. (1990). Der Weg ins Freie. Fischer Taschenbuch Verlag. 

Tourismusverband, W. (2022, 10. November). Außergewöhnliche Wien-Touren. wien.info. https://www.wien.
info/de/sehen-erleben/wien-entdecken/touren-guides/aussergewoehnliche-wien-touren-339930

Vienna Tourist. (2024, 17. Januar). Kaffeehaus Tour Wien - Tour de Café - Klassische Kaffeehäuser Wien. Vienna-
tourist. https://vienna-tourist.com/de-tour-de-cafe/

Querfeld, F. (2013). Das Landtmann 1873–1881. Landtmannmagazin. https://www.landtmann.at/xstorage/1/
Magazine/Landtmann_Magazin.pdf

Weiss, W. (2023). Wien. Baedeker (22. Aufl.). RV Verlag.

Wiener Kaffeehauskultur. (o. D.). Österreichische UNESCO-Kommission. https://www.unesco.at/kultur/immate-
rielles-kulturerbe/oesterreichisches-verzeichnis/detail/article/wiener-kaffeehauskultur

Bildnachweis

Völkel, R. (1896). Café Griensteidl 1896. [Fotografie]. https://de.wikipedia.org/wiki/Caf%C3%A9_Griensteidl#/
media/Datei:Cafe-Griensteidl-1896.jpg



51

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland

diMaG 2025

Stafan Schweihofer: Blick auf den Starnberger See

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: 
Das (literarische) Alpenvorland

Evgenia Papageorgiou
(Nationale und Kapodistrias-Universität Athen/LMU München)

Abstract
Das Alpenvorland, das am Anfang Ruheort des Adels während der Sommermonate war, wurde mit der 
Zeit ein sehr beliebter Urlaubsort auch für bürgerliche Touristen, die jede Gelegenheit nutzen wollten, 
die Großstadt zu verlassen. Um 1900 wurde das Alpenvorland zu einem fundamentalen Bestandteil des 
literarischen und des künstlerischen Lebens. Ländliche Dörfer Oberbayerns waren während der Som-
mermonate ein Treffpunkt von Künstler*innen und Literaten. Die sorglosen Sommertage und die male-
rische Landschaft des Alpenvorlandes werden in vielen Briefen, Tagebüchern und literarischen Texten 
beschrieben. Mein Beitrag befasst sich mit den Landschaftsbeschreibungen und mit der Schilderung 
von Erlebnissen aus dem Alpenvorland, so wie sie in Briefen, Romanen und Tagebüchern von den Au-
torinnen Annette Kolb (1871–1967), Franziska zu Reventlow (1871–1918) und Julia Mann (1851–1923) 
dargestellt werden. Der Wandel des Alpenlandes von einem idyllischen und ruhigen Ort zu einem Ort, 
der massenhaft von Touristen aus der ganzen Welt besucht wurde, ist ein weiterer Schwerpunkt des 
Beitrages. 



52

Evgenia Papageorgiou

diMaG 2025

Bayern wird ein attraktives Reiseziel

Keine andere (deutsche) Dynastie ist so eng an ihr Land gebunden wie die Wittelsbacher an Bayern. Die 
Deutschfranzösin Annette Kolb (1871–1967) hebt in ihrem Essay Bayern diese eigenartige Verbindung 
zwischen Bayern und seinen Königen hervor, in dem sie das Bayernland als den Herkunftsort eines 
bestimmten Urtypus für Könige beschreibt (Stadtbibliothek München, L3832C): Die Wittelsbacher 
haben das Bild und die Entwicklung Bayerns in allen Bereichen stark geprägt. 

Die Sommermonate verbrachten die Wittelsbacher gern auf dem Land. Das geht auf eine alte 
Tradition der römischen Aristokratie zurück (Tworek, 2011, S. 9). Dort konnten sie die vita rustica 
erleben, eine Kombination aus Fischen, Jagen und geistiger Tätigkeit. Die Wittelsbacher hatten ein 
großes Interesse an den Künsten und der Kultur. Viele Künstler und Wissenschaftler begleiteten König 
Maximilian II. während der Sommermonate auf das bayerische Land. Maximilian II. gilt bis heute als ein 
wichtiger Wegbereiter des Fremdenverkehrs in Oberbayern (Tworek, 2011, S. 11). 

Sein Sohn, König Ludwig II., baute später drei idyllische Schlösser, -Schloss Neuschwanstein, Schloss 
Linderhof und Schloss Herrenchiemsee -, und verbrachte die letzten Jahre seines Lebens weit entfernt 
von den schnellen Rhythmen Münchens. Für König Ludwig II. war das bayerische Alpenvorland ein Ort, 
wo man frei und nach eigenem Willen leben konnte (Tworek, 2011, S. 9).

Mit der Industrialisierung und mit der rasanten Entwicklung des Eisenbahnnetzes wurde das Alpen-
vorland für alle zugänglich, und das Bürgertum übernahm allmählich den Lebensstil des Adels: Man 
verließ während der Sommermonate die hektische Stadt und verbrachte seine Zeit auf dem Land. 
Besonders beliebt war das Alpenvorland bei den Künstler*innen und den Literat*innen. Am Anfang 
des 20. Jahrhunderts erlebte München einen kulturellen Höhepunkt. Mit der Unterstützung des 
Prinzregenten Luitpold wurden viele Künstler*innen gefördert. Durch das liberale Klima, das in der 
bayerischen Residenzstadt herrschte, wandelte sich München, das vorher nur eine kleine Residenzstadt 
war, zu einem sehr attraktiven Ort für andersdenkende Künstler*innen. Zu dieser Zeit waren weniger 
als ein Drittel der halben Million Einwohner der Stadt geborene Münchner*innen (Still, 2017, S. 15). 
Die Zahl der Touristen aus der ganzen Welt stieg rasant an (Stephan, 2014, S. 93). 

Zuerst traten Künstler*innen, die von den Wittelsbachern eingeladen worden waren, als deren 
Begleiter*innen, in Oberbayern auf. Ihre Erlebnisse und die Schönheit der oberbayerischen Land-
schaft stellten sie dann in literarischen Werken dar. Dadurch verwandelte sich Oberbayern in eine 
Idylle (Tworek, 2011, S. 12). Später wurden ruhige Orte, wie z.B. der Tegernsee, zu Treffpunkten von 
Künstler*innen sowie zu einer wichtigen Inspirationsquelle für ihr literarisches Schaffen. 

Die Weltoffenheit Münchens und die Modernität der künstlerischen Kreise, die schon in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in der bayerischen Residenzstadt herrschten, bestätigt sich durch 
die Tatsache, dass viele Frauen nach München umgezogen sind, um dort ein freies Leben als Künst-
lerinnen und Schriftstellerinnen zu leben. In anderen Orten des Deutschen Kaiserreichs waren Frauen 
auf den häuslichen Bereich beschränkt, daher war ihr Kontakt zur gesellschaftlichen Realität besonders 
eingegrenzt (Treiber, 2010, S. 18). Die einzige Berufsperspektive, die den Frauen offenstand, war der 
Beruf der Lehrerin (Treiber, 2010, S. 18). Viele sind diesen Weg gegangen, damit sie eine Rechtfertigung 
hatten, nach München zu ziehen. 

Hinsichtlich der schreibenden Frauen erfolgte seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts eine 



53

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland

diMaG 2025

verstärkte Zuordnung von Gattungen und Themen anhand der Geschlechter: Männer setzten sich mit 
ernsthafteren Themen auseinander und das männliche Schreiben galt als trockener und objektiver. 
Frauen, so die Meinung der Zeitgenossen, dagegen interessierten sich für ‚leichtere‘ Thematiken. Ihre 
Schreibweise galt als emotionaler und subjektiver. Frauen verfassten gerne autobiographische Texte, 
die einen stark beschreibenden Charakter hatten. Zu den beliebtesten Motiven der Frauen in diesem 
Kontext gehörten die Reisebeschreibungen (Folie, 2022, S. 43). Schon zwischen 1700 und 1810 wurden 
ca. 600 Texte von Frauen über ihre Reiseerlebnisse verfasst (Frederiksen, 1999, S. 147). Diese Frauen 
reisten aber immer in männlicher Begleitung. 

Für diesen Beitrag wurden drei unterschiedliche Frauen ausgewählt: Franziska zu Reventlow 
(1871–1918), Annette Kolb (1871–1967) und Julia Mann (1851–1923). Franziska zu Reventlow kam aus 
dem Norden nach München, um frei zu leben. Später hat sie ihren Sohn als alleinerziehende Mutter 
erzogen. Annette Kolb, eine gebürtige Münchnerin, blieb ihr Leben lang bewusst unverheiratet und es 
ist nicht bekannt, ob sie Beziehungen einging. Kolbs Biograph Armin Strohmeyr stellt einen Zusammen-
hang her, zwischen dieser Entscheidung der Autorin und ihrer Angst, sich in einer anderen Person 
zu verlieren und die eigene Freiheit zu opfern (Strohmeyr, 2017, S. 30). Sie wollte ihre Freiheit nicht 
opfern. Julia Mann kam mit ihrer Familie nach Bayern und entspricht den typischen Vorstellungen der 
bürgerlichen Mutter und Ehefrau ihrer Zeit. 

Franziska zu Reventlow: „Frei, ganz frei!“

Franziska zu Reventlow lernte in Schwabing die Boheme kennen. Fasziniert von dieser internationalen 
Clique bedeutender Maler*innen, Künstler*innen und Literaten übernahm sie diesen Lebensstil und 
wurde innerhalb kürzester Zeit der Inbegriff der Bohemienne. Auch die Münchner Boheme war von 
der Freiheit ihres Geistes begeistert und nahm sie schnell und problemlos auf. So unkonventionell sie in 
München leben durfte, wollte die Gräfin zu Reventlow nicht nur in München bleiben, sondern so viele 
Erfahrungen wie möglich machen, das thematisiert sie auch in ihrem Tagebuch aus dem Jahr 1909: 
„[…] aber mich mochte nichts halten, nur fort, nur fort“ (zu Reventlow, 1909, S. 31–32.). 

Zusammen mit ihrem unehelichen Sohn, Rolf, verbrachte die Gräfin die Sommermonate auf dem 
bayerischen Land. Ihre Erlebnisse dokumentiert sie in ihren Tagebüchern. Franziska zu Reventlow 
gilt heute als Vorläuferin von „new woman“ (Folie, 2022, S. 50): Sie war intelligent, gebildet und 
emanzipiert. Sie stand zwischen Mutterschaft, Kultur und Liebe. Die Gräfin zu Reventlow betont in 
ihrem Tagebuch die Tatsache, dass sie diese Ausflüge nur mit ihrem minderjährigen Sohn und ohne 
weitere? männliche Begleitung unternahm, was zu dieser Zeit alles andere als selbstverständlich war: 
„Nun ist er [sie meint einen Mann, mit dem sie eine vorläufige Liebesbeziehung einging, E.P.] fort u. ich 
fort aber ich gehe ganz heiß u. glücklich herum“ (zu Reventlow, 1909, S. 31). Sie verkörpert damit ein 
Ideal des selbstbestimmten Singlelebens. 

Franziska zu Reventlow genoss ihre  Zeit auf dem Land. In ihr herrschte „eine  innere Freude“ 
(zu Reventlow, 1909, S. 36). An vielen Stellen ihres oberbayrischen Reiseberichtes thematisiert die 
Schriftstellerin die Radtouren, die sie unternahm: „Um 5 auf, mit Rad nach Bergen gefahren“ 



54

Evgenia Papageorgiou

diMaG 2025

(zu Reventlow, 1909, S. 35) oder ausführlicher: „Endlich besseres Wetter u. und nach all dem Himmels-
segen der letzten Tage heftiges Verlangen nach Bewegung. Also die Räder hergenommen und nach 
Seebruck gefahren“ (zu Reventlow, 1909, S. 33). 

In der Sekundärliteratur wird ein enger Zusammenhang zwischen der Frauenemanzipation und 
dem Radfahren hergestellt. Radfahren fügte sich nicht in das typische Frauenbild , da die Frau, die 
Radfahren wollte, das Korsett ablegen musste und stattdessen praktische Hosen anzog. Das Fahrrad 
wurde später zum Symbol der Emanzipation und das Fahrradfahren sorgte für die Unabhängigkeit der 
Frauen (Ebert, 2010, S. 140). Die Vorliebe der Gräfin für das Radfahren kann man also auch in diesem 
Kontext betrachten. Franziska zu Reventlow verband die Schönheit der oberbayerischen Natur mit 
einer gewissen Freiheit, die sie, selbst im liberalen München, nicht hatte: „Gott sind wir hier glück-
lich. Ich kann mir nicht mehr vorstellen dass ich die vorigen Monate in München so bedrückt war“ 
(zu Reventlow, 1909, S. 35). Hier zeigt sich die Leichtigkeit der Sommerfrische,1 d.h. des Erholungsauf-
enthaltes auf dem Land und wie diese auf die Protagonistin einzuwirken vermag. 

Auf dem Land pflegte die Gräfin auch Kontakt zu den Einheimischen. Sie akzeptierten sie, so wie sie 
war. In ihren Erzählungen berichtet die Gräfin von keinen Vorurteilen ihr gegenüber – ganz im Gegen-
teil, – Franziska zu Reventlow erwähnt Komplimente, die sie erhalten hat: „Die Mutter in Hagenau: 
‚Gräfin, du wirst alle Jahr schener.‘“ (zu Reventlow, 1909, S. 33). Selbst mit den Mönchen teilte sie die 
Leichtigkeit des ländlichen Lebens: „Oben gegessen u. ausgeruht. Der betrunkene Mönch, der viele u. 
ganz gute Witze machte“ (zu Reventlow, 1909, S. 35). 

Beachtenswert ist auch die Auswirkung der ruhigen Natur auf Reventlows Psyche. Es ist bekannt, 
dass die Gräfin ihr Leben lang unter depressiven Anfällen, Todesangst und Angst vor dem Altern litt 
(Treiber, 2010, S. 57). Auf dem Land konnte Franziska zu Reventlow ruhig schlafen und positiv träumen. 
Über einen Traum schreibt sie in ihrem Tagebuch vom 15. September 1909: „So schön geträumt, dass 
ich sehr schön u. sehr gefeiert war u. in einem Palast wohnte, aber schon 50 Jahre alt war. Aber ich 
dachte nur, es schadet ja nichts, es ist ja alles so schön. Ganz glücklich aufgewacht […]“ (zu Reventlow, 
1909, S. 34–35). Auch die Geldnot, in der sie sich ständig befand, gehörte im Traum der Vergangenheit 
an. 

Daphne Herbst: Selbstfindung und Emanzipation 

Franziska zu Reventlows Zeitgenossin Annette Kolb unternahm mit Freunden und Familie ebenso gern 
Ausflüge in Bayern. In ihren beiden letzten Romanen, Daphne Herbst (1928) und Die Schaukel (1934), 
kommen zahlreiche Beschreibungen der oberbayerischen Landschaft vor. Obwohl der Einfluss der 
Münchner Boheme auf Kolbs Schriften erkennbar ist, ist Kolbs Denken größtenteils von Bayern, der 
Lebensart ihrer Familie und ihren Sprachen geprägt. Der Katholizismus war in ihr ebenfalls tief verwur-
zelt. Daphne Herbst verfasste sie nach dem Ersten Weltkrieg, als sie in ihrem kleinen Haus in Badewei-

1  Die Bezeichnung war besonders in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gebräuchlich. Der bayerische (Alpen-)Schrift-
steller Ludwig Steub (1812–1888) sorgte mit zahlreichen Erwähnungen des Begriffes in seinen literarischen Werken für 
eine Popularisierung des Wortes innerhalb Bayerns, das zu dieser Zeit ein besonders beliebtes Reiseziel war. 



55

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland

diMaG 2025

ler lebte. Ermüdet und enttäuscht von der Kriegsbegeisterung in Deutschland zu Beginn des Krieges 
und getroffen von einer Identitätskrise, die sich wegen ihrer hybriden Identität als Deutschfranzösin 
doppelt intensiv äußerte, schrieb sie über die Schönheit und Einzigartigkeit, aber auch über den Verlust 
der Souveränität Bayerns im Jahre 1871. 

Daphne Herbst könnte man als einen allegorischen Roman bezeichnen. Die Schriftstellerin erzählt 
von einem innerfamiliären Konflikt, der die Familie Herbst getroffen hat, indirekt schreibt sie aber über 
den Krieg, den sie erlebt hat. Neben der anschaulichen Schilderung der Münchner (Hof-)Gesellschaft 
während der Prinzregentenzeit stellt Kolb in mehreren Kapiteln ihres Romanes sowohl die bayerische 
Natur als auch die Mentalität Bayerns detailliert dar. 

Die erste ausführliche Beschreibung des bayerischen Voralpenlandes ist schon in der ersten Hälfte 
des Werkes zu finden. Familie Herbst entscheidet sich dafür, Weihnachten in den Bergen zu verbringen. 
Diese Familienreise entspricht im Roman der Ruhe vor dem Sturm: Bald zieht die jüngste Tochter 
der Familie, die bisher in einem Kloster lebte, in die Wohnung der Familie Herbst in München. Weil 
die – damals noch kleine – Flick eine tödliche Krankheit nach Hause brachte und die ihre Schwester 
Costanze ansteckte, die daran starb, machten alle Familienmitglieder Flick für den Tod ihrer Schwerster 
verantwortlich. 

Obwohl diese Reise eine Familienreise ist, was zu dieser Zeit für die bürgerlichen Familien eine 
Gelegenheit war, den Zusammenhang der Familie öffentlich zu bestätigen, geht es hier mehr um die 
Wirkung der Reise auf die einzelnen Personen. Trotz des kollektiven Charakters als Familie empfindet 
jedes Mitglied der Familie die Reise anders und sieht sie als Chance, sich mit den eigenen persönlichen 
Problemen auseinanderzusetzen. 

Carry und Daphne sind ein Paar. Ihre Beziehung wird von Daphnes Vaters, Constantin, der ein 
gläubiger Katholik ist, nicht positiv gesehen, weil Carry dem protestantischen Glauben angehört. 
Constantin empfindet Carry als einen ‚Fremdkörper‘ und will auf keinen Fall, dass seine Tochter ihn 
heiratet. 

In der Ruhe der bayerischen Natur, die im Roman ausführlich beschrieben wird, findet das Paar eine 
Gelegenheit Zeit zusammen zu verbringen und Daphne traut sich zum ersten Mal klar und offen über 
ihre Gefühle für ihren Partner zu sprechen: 

Carry und Daphne zogen wortlos bergan. Ihre Gemeinsamkeit war Fülle und Beseligung inmitten die-
ser herrlichen Natur. […] Der Mond war heute abend voll. Großmächtig ging er auf, da noch die Alpen 
von der Sonne glühten. […] Schon fing sich der tödlich erblaßte Karwendel silbern, hingerissen, an 
dem neuen Glanz, der schnell auch Daphne umspann. 
„Carry“ rief sie und breitete die Armen aus, als nähmen sie Besitz von Berg und Tal. […] 
„Taut es endlich auf, dieses Herz?“ sagte er. […]
„Mein Gesicht ist so kalt“ – und – „Diese Welt ist zu schön!“ war ihr Ruf. Aber Carry ließ sie nicht los. 
„Entzieh dich mir nicht, du bist mein Leben!“ Da verhehlte sie ihm das tief innere Versagen ihrer Natur. 
„Nie!“ gelobte, beteuerte sie. (Kolb, 1928, S. 187–188) 

Die körperliche Nähe zu ihrem Geliebten in Kombination mit der Schönheit des Voralpenlandes wirken 
heilend auf Daphne. Obwohl sie theoretisch ein gutes Verhältnis zu ihrem Vater hat, übernahm sie 
wegen der schwierigen Familienverhältnisse, nach dem Tod ihrer Mutter, die Rolle des Familienober-
haupts und der „Ehefrau“ zugleich. 



56

Evgenia Papageorgiou

diMaG 2025

Mit Carry war Daphne zu diesem Zeitpunkt schon seit zwei Jahren zusammen (vgl. Kolb, 1928, S. 287), 
als sie ihm zum ersten Mal ihre Gefühle gestand. Die Schönheit und Ruhe der bayerischen Natur geben 
Daphne den Eindruck, dass sie in dem Moment „allein mit Gott und der Natur“ (Kolb, 128, S. 286) ist, 
sie fühlt sich frei und fängt an, ihre Gedanken und Emotionen offen zu kommunizieren. 
Nach dieser Begegnung fängt Daphne an, einen etwas dynamischeren Charakter gegenüber ihrem 
Vater zu zeigen. Sie kommuniziert ihre Bedürfnisse klar und opfert ihr Glück nicht mehr für ihn. Cons-
tantins Abhängigkeitsverhältnis zu seinen Kindern und besonders zu Daphne wird nochmal hervorge-
hoben: „Constantin, der sich nie gern von seinen Kindern trennte, bat Daphne, in Ettal über Nacht zu 
bleiben“ (Kolb, 1928, S. 292). Daphne bleibt, aber sie macht die Regeln: 

„ich wollte es [das Wetter, E.P.] ausnützen und morgen nach Graseck, um dort zu malen.“ „Doch 
nicht allein!“ rief er aus. „Carry Loon hat sich angeboten, mit mir zu gehen“. Es entstand eine Pau-
se. Constantin dachte: Das gehört sich erst recht nicht, aber er sagte nur: „Ist der noch nicht fort?“  
(Kolb, 1928, S. 292)

Die Reise in die bayerische Natur bedeutet den eigentlichen Anfang von Daphnes Weg zur Emanzipa-
tion. 

Eine weitere Besonderheit Daphnes ist ihr Verhältnis zur Religion und zu Dogmen. Obwohl sie 
katholisch getauft ist und ihr Vater ein Verehrer des Katholizismus ist, empfindet Daphne den Glauben 
eher als eine private und persönliche Beziehung zu Gott. Sie betrachtet die Religion nicht als eine 
kulturelle Sache, wie ihr Vater oder wie die meisten Bayern es tun. Während ihrer Wintereise bekommt 
Daphne eine Chance mutterseelenallein die Ettaler Kirche zu besichtigen. Die herrschende Ruhe lässt 
Daphne die Zeit vergessen. Sie identifiziert sich sowohl mit der bayerischen Landschaft als auch mit 
der leeren Kirche: 

Sie war ein und desselben Geistes wie dieses Tal, ernst und heiter zugleich. […] Daphne war allein, 
ungestört dem Brausen hingegeben, das auch ohne Sang, ohne Einsetzen der Geigen und Fortissimi 
den Bau erfüllte. Die Fenster, ein verstärkter Chor, atmeten den Zug der Wolken ein, und den Text des 
Liedes, den diese geschmückten Mauern aufrichteten, verstand Daphne wohl. (Kolb, 1928, S. 296)

Auch wenn es Beschreibungen gibt, in denen Diskussionen zwischen der Familie Herbst und Einheimi-
schen in Gasthäusern dargestellt werden, ist der Ton dieser Beschreibungen eher ironisch. Eine gewisse 
Nostalgie ist nur dann dabei, wenn Landschaftsbeschreibungen oder Daphnes Gedanken vorkommen. 
Daphnes Haltung gegenüber der Religion, sowie der Wirkung der bayerischen Natur auf sie, entspre-
chen Kolbs Individualismus. Annette Kolb stellt Daphne als das weibliche Ideal und den authentischen 
bayerischen Geist dar.

Julia Mann: Bürgerliche Familienreisen 

Eine ganz andere Perspektive vom Reisen erhält man durch die Schriften von Julia Mann (geb. da Silva-
Bruhns). Julia Mann, die Mutter des berühmten deutschen Autors Thomas Mann, ist ebenfalls eine 



57

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland

diMaG 2025

Zeitgenossin von Gräfin zu Reventlow und Annette Kolb; sie hat aber ein typisch bürgerliches Fami-
lienleben geführt. Neben ihrem Buch mit dem Titel Aus Dodos Kindheit (entstanden 1903, erschienen 
1958) hat sie Reiseskizzen und Tagebücher verfasst. Julia Manns Reiseskizze aus unserer 1888er Reise 
ist ein gutes Beispiel für die Reiseschriften von bürgerlichen Frauen und Müttern. 

Anders als Franziska zu Reventlow und Annette Kolb, die das Reisen als eine Gelegenheit betrachten 
oder dargestellt haben, sich selbst zu finden und sich frei zu fühlen, nimmt Julia Mann das Reisen 
als eine Angelegenheit für familiäres Zusammenkommen wahr. Familienreisen und Familienausflüge 
gehörten zu den beliebtesten Ritualen der bürgerlichen Familien in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts und folgten einem regelmäßig wiederholten Muster (Budde, 1994, S. 89). 

Die meisten Reiseskizzen oder Briefe, in denen Reisebeschreibungen vorkommen und die von 
bürgerlichen Familienmitgliedern verfasst sind, sind bürgerlich eingefärbt und durch ein begrenztes 
Amüsement charakterisiert (Budde, 1994, S. 91). Beide Merkmale sind in der Reiseskizze von Julia 
Mann leicht zu finden: „Hotel Haufe Kaffee getrunken. […] Freitag, d. 24ten., Gemüse- und Obstmarkt 
besichtigt (billig)“ (Mann, 1888, S. 33). 

Zu den vielen Stationen dieser Familienreise gehören Besuche von Museen, Fabriken und klassischen 
Konzerten: „Porzellanmanufaktur besichtigt […] Montag: Gemäldeausstellung bis 2 oder 3 […] Abends 
Stadttheater: ‚Euryanthe‘ von Weber“ (Mann, 1888, S. 33). Solche Besuche zählten zu den Standard-
stationen von Reisen bürgerlicher Familien in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts (Budde, 1994, S. 92). 
Öffentliche Auftritte der gesamten Familie dienten als Beweis der Verbundenheit und Stabilität des 
familiären Zusammenhangs. 

So fuhr die Familie Mann in der ersten Klasse mit dem Zug nach München und von München aus 
mit dem Zug weiter aufs oberbayerische Land. Die sogenannte „Sommerfrische“ war für bürgerliche 
Familien prestigeträchtig (Budde, 1994, S. 95). Zu dieser Zeit war es noch nicht selbstverständlich, dass 
alle Familien, egal ob bürgerlich oder nicht, sich so einen Urlaub auf dem Land leisten konnten. Der 
ländliche Sommerurlaub war ein weiterer Beweis für die wirtschaftliche Macht einer Familie. 
Die Reiseskizze aus dem Jahr 1880 beendet Julia Mann wie folgt: „3 Jahre nach dieser Reise traf mich 
der harte Verlust meines lieben Mannes, und meine geliebten Kinder verloren ihren unersetzlichen 
Vater“ (Mann, 1880, S. 35). Es ist nicht klar, ob Mann die ganze Reiseskizze nach dem Tod ihres Man-
nes verfasst hat oder ob sie diese letzten Zeilen nachträglich hinzugefügt hat. Die genauen Zeitanga-
ben und die vielen Details ihrer Beschreibungen verweisen jedoch darauf, dass sie wahrscheinlich die 
letzten Zeilen zu einem späteren Zeitpunkt ergänzt hat. 

Diese Zeilen sind die einzigen in der ganzen Reiseskizze, die emotional gefärbt sind. Aus diesem 
Textausschnitt geht hervor, dass diese Familienreisen für die Verfasserin von großer Bedeutung waren. 
Wichtig ist hier zu erwähnen, dass Julia Mann, anders als Franziska zu Reventlow oder Annette Kolb, 
ihren Ehemann bis zu seinem Tode als Familienoberhaupt ansah. 

Auch nach dem Tod ihres Mannes und auch wenn die Kinder nicht mehr klein waren, blieb Julia 
Mann eine liebevolle und treusorgende Mutter: sie möchte zusammen mit ihren Söhnen eine neue 
Wohnung kaufen, sie bewahrt das Zusammenhalten der Familie und sorgt für das Wohlergehen ihrer 
Kinder. Somit verkörperte sie ihr Leben lang das bürgerliche Mutterideal. 



58

Evgenia Papageorgiou

diMaG 2025

1909 schreibt sie einen ausführlichen Brief an ihren Sohn, Heinrich Mann, in dem sie über Umzugs- 
und Urlaubspläne berichtet:

[…] Tommy hat ja auch den Wunsch, daß wir alle wieder hier [in Polling, E.P.] uns vereinigen. Evele 
kommt auch. Evtl. könnten wir ja 3 Wochen zus. in Aibling 8 Tage hier verleben. T. brachte deine 
Novelle, die ich, wie wir alle, mit großer Freude gelesen habe u. zu welcher ich Dir gratuliere, lieber 
Heinrich, ich schicke sie jetzt an Carla […]. (Mann, 1909, S. 36)

Schlüsselwörter einer guten bürgerlichen Mutter waren damals die Organisation und die Zeiteinteilung 
(Budde, 1994, S. 171f.). Julia Mann bemühte sich, einen Familienurlaub zu organisieren, um der Familie 
möglichst viel gemeinsame Zeit zu ermöglichen. Es war eine Gelegenheit für die (erwachsenen) Fami-
lienmitglieder, die nicht mehr zusammenlebten, wieder zusammenzukommen.

Je mehr Sommerfrischler die Sommermonate auf dem oberbayerischen Land verbrachten, desto 
rasanter war die Entwicklung dieser Orte. In Tegernsee wurde der elektrische Strom früh installiert und 
ausprobiert. Die Beliebtheit solcher Regionen machte sie in den Augen von Investoren sehr attraktiv 
(Still, 2017, S. 16). Innerhalb von wenigen Jahren wurden an unterschiedlichen Standorten neben 
den Pensionen und den Ferienhäusern Sanatorien gebaut, und dadurch wurden auch Gesundheits-
reisende angezogen. Den Gesundheitsreisenden wurden Kurangebote gemacht, die u.a. Kräutersäfte, 
Molkenkure und Bäder enthalten haben (Still, 2017, S. 15). Aus wirtschaftlicher Sicht war die ‚Sommer-
frische‘ ein großer Gewinn für Oberbayern.

Der große Ausbau der Infrastruktur und die massiven Touristenwellen brachten auch negative Folgen 
mit sich. Die Berge waren nicht mehr für die einfachen Bürger unerreichbar. Die natürliche Umgebung 
wurde jetzt ebenfalls anders wahrgenommen: Vor den Bewohnern und dem Staat eröffnete sich jetzt 
Reichtum in Form von Metallen, Holz, Edelsteinen, Nahrung usw. (Still, 2017, S. 15). Langsam wurden 
die Voralpen kommerzialisiert und die Idylle der oberbayerischen Landschaft ging verloren. 

Selbst von Sommerfrischlern, wie Franziska zu Reventlow, die, die oberbayerische Landschaft 
vergötterte, wurde diese (negative) Entwicklung der Voralpen offen kritisiert. Oft war die Gräfin auf 
der Suche nach einer Unterkunft und hielt dies in ihren Tagebüchern fest. In solchen Beschreibungen 
thematisiert sie häufig die Knappheit an Zimmern und die Wandlung der idyllischen Voralpen-
landschaft in ein Tourismus-Hotspot und eine Kurlandschaft: „In Tölz lauter greuliche Kranken-
gestalten. Mir ekelt so vor allen Lazarethartigen Menschen“ (zu Reventlow, 1901, S. 68). Die ersten 
Kritiksubjekte der Gräfin sind die Gesundheitsreisenden, obwohl sie selbst in einer Heilungskur 
in einem Sanatorium in den Voralpen war. Sie kritisiert vor allem die Leblosigkeit und die Hässlich-
keit, die dort herrscht: „Und [ich, E.P.] war doch selbst mal einer [ein kranker Mensch, E.P.] aber 
mit dem Trost, daß es damals ein schönes ästhetisches Krankenlager war. Sie kamen alle zu mir, 
wenn sie lachen wollten“ (zu Reventlow, 1901, S. 68). Die Idee einer ästhetisch schönen Natur war 
dadurch gefährdet. Der Blick auf die Kranken und auf die hässlichen Krankenlager zerstörte die 
Vorstellung der idyllisch schönen Landschaft. Stadtbewohner, die die Stadt verlassen wollten, um 
von ihren alltäglichen Problemen und Routinen wegzukommen und stattdessen die Ruhe sowie 
Schönheit des oberbayerischen Landes zu genießen, wurden jetzt mit Krankheiten konfrontiert. 
   Eine kleine Oase fand die Gräfin in einem Kloster: 



59

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland

diMaG 2025

Nur das Kloster lockt mich mit seinen Arkaden und schweren alten Gebäuden, dazwischen würdevolle 
Höfe mit hohem Gras und wilden Blumen, und ein kleiner Friedhof, Kindergräber. Und neben mir läuft 
das kleine Leben, das Blühende. (zu Reventlow, 1901, S. 69)

Auf den ersten Blick herrscht im Kloster Harmonie. Die Natur blüht, überall ist es still, durch die Erwäh-
nung des Friedhofes wird die beschriebene Ruhe verstärkt. Franziska zu Reventlow, die nach Ruhe und 
Inspiration sucht, fühlt sich in dieser Umgebung wohl. Die schöne Vorstellung wird aber schnell zerstört: 
„Aber die Zimmer in der Klosterschenke schon vergeben. Aus Wut darüber beschlossen wegzufahren“ 
(zu Reventlow, 1901, S. 69). 

An einer weiteren Stelle vergleicht die Gräfin zu Reventlow in einem leicht ironischen Ton die Lage 
am Voralpenland mit der (touristischen) Lage Griechenlands. Griechenland war zu dieser Zeit schon ein 
sehr beliebtes Urlaubsziel und die ersten Zeichen und negativen Folgen des massiven Fremdverkehrs 
waren ebenfalls zu sehen. Franziska zu Reventlow war mehrmals nach Griechenland gereist und ihre 
Beschreibungen entsprechen ihren eigenen Reiseerfahrungen: „Man braucht nicht nach Griechen-
land zu fahren um schmierige Hotels, zudringliche Leute, atmende Sophas und unheimliche Betten zu 
finden“ (zu Reventlow, 1901, S. 69). 

In ihrem Tagebuch gibt Franziska zu Reventlow die Merkmale des „typischen Sommerfrisch-
lers“ wieder: „Es scheinen die typischen Sommerfrischen des schiefgetretenen, lahmen, buckligen, 
verkümmerten Kleinbürgertums zu sein“ (zu Reventlow, 1901, S. 69). Die Schönheit der bayerischen 
Voralpennatur ist immer noch da: „Aber wahre Idyllen von Häusern, mitten in Wiesen mit Bäumen“ 
(zu Reventlow, 1901, S. 70); diese Landidyllen kann sie aber nicht mehr genießen. Nicht nur mit dem 
touristischen Griechenland vergleicht Franziska zu Reventlow den Stand des Voralpenlandes, sondern 
auch mit Schwabing: „[…] Nach Wohnung gefragt und wieder schon alles vergeben 1 Häusl das nur aus 
einem Zimmer bestand wie in Schwabing“ (zu Reventlow, 1901, S. 70). Das Voralpenland kann, laut der 
Gräfin, unter diesen Umständen nicht mehr ein Fluchtort für sie sein. Der Stress ist da, die negativen 
Gedanken bezüglich ihrer schwierigen finanziellen Situation gehen selbst auf dem Land nicht mehr 
weg und körperliche Krankheitssymptome verschlimmern sich. 

1934 verfasst Annette Kolb ihren letzten Roman Die Schaukel, der bis heute als der berühmteste 
Roman der Schriftstellerin gilt. Es handelt sich wieder um einen Familienroman mit starken autobio-
graphischen Zügen. Die fünf Kinder der Familie Lautenschlag, vier Mädchen und ein Junge, unter-
nehmen jährlich im Sommer eine große Wanderung durch Oberbayern. Im Roman wird die letzte 
Wanderung der Kinder beschrieben, da die älteste Tochter der Familie, Hespera, kurz nach dieser 
Wanderung stirbt. 

Neben den lebhaften Diskussionen zwischen den Figuren, kommen viele Landschaftsbeschreibungen 
vor sowie eine indirekte Kritik am Massentourismus, der am Anfang des 20. Jahrhunderts im ober-
bayerischen Voralpenland herrschte. Wandern habe, so Kolb, in der modernen schnellen Welt seinen 
Reiz und seine Beschaulichkeit endgültig verloren. Man wolle schnell sein Reiseziel erreichen und man 
vergäße die Fahrt zu genießen oder sich mit der Natur zu verbinden: „Man kennt den Rausch der 
Schnelligkeit im Fahren wie im Fliegen, den des Gehens kaum noch vom Hörensagen“ (Kolb, 1934, S. 122). 
   In dieser Schnelligkeit der modernen touristischen Welt unternehmen die Kinder im Roman ihre 
Wanderung nur zu Fuß und mit vielen Pausen. Diese Wanderung wird im Roman als ein Gegenmodell 
dargestellt. Familie Lautenschlag repräsentiert in diesem Kontext das Alt(modische) und im weiten 



60

Evgenia Papageorgiou

diMaG 2025

Sinne das Altbayerische, was man als Synonym einer authentischen guten alten Zeit lesen kann. 
Im Kapitel Paradies kommt eine Textpassage vor, in der der von Touristen überschwemmte Tegern-

see in einem leicht ironischen Ton dargestellt wird: 

[Der, E.P.]Tegernsee stand damals als gesellschaftlicher Mittelpunkt in seinem Zenit.Vom Sängerschlößl 
bis hinein nach Kreuth wogte ein Jahrmarkt der Eitelkeit, ein Hin und Her von Fürstlichkeiten, Diplo-
maten, von berühmten Tenören, die ihre Lederhose, ihre Joppe mit den Hirschgranteln, ihr Jägerhütel 
mit den Gambärten ablegten, um, falls sie, einer Laune folgend, nicht doch zuletzt absagten, bei einer 
Wohltätigkeitsvorstellung gratis eine Arie zu singen. (Kolb, 1934, S. 125)

Die Tradition, eine Lederhose und einen Jägerhut zu tragen, geht auf den Adel zurück, der während seiner 
Aufenthalte am bayerischen Voralpenland so angezogen war. Mit der Entwicklung der touristischen 
Infrastruktur am Tegernsee wurde das Trachtentragen zur Mode: Kellner*innen, Gäste, Einheimische 
und Touristen waren in Pseudotrachten angezogen. Das Trachten wurde ein „bayerisches“ Symbol und 
war mit dem einfachen Bauernleben auf dem Land konnotiert (Tworek, 2017, S. 65). Bayerische Tänze 
oder Gesänge gehörten ebenfalls zum ‚Unterhaltungsprogramm‘ der Touristen (Tworek, 2017, S. 65). 
Annette Kolb steht dieser ‚Bayern-Begeisterung‘ eher kritisch gegenüber. Für sie war Bayern mehr als 
ein Unterhaltungsprogramm für Touristen. Den, für sie, negativen Wandel Bayerns beschreibt Kolb in 
einem ironischen Ton wie folgend: 

Ach Bayern war nicht nur das heiterste, es war auch das ahnungsloseste aller Länder. Die Briefmarke 
mit dem bayerischen Wappen war außer Kurs geraten, man durfte nur mehr mit dem Kopf des Re-
genten frankieren. Doch die alte war schöner, es traten die Maler zusammen, und man protestierte. 
[…] Tegernsee strahlt; helle Hüte, bunte Farben sind Mode. […] Nur Herr Lautenschlag im verlassenen 
Haus trägt düstere Ahnungen in seine Notizbücher ein. (Kolb, 1934, S. 126)

Herr Lautenschlag, der Vater der reisenden Kinder, war ein gebürtiger Bayer, der seine Heimat noch 
in den wirklich guten, authentischen Zeiten erleben durfte. Die Erwähnung hier wurde nicht zufällig 
gemacht. Herr Lautenschlag ahnte schon das Ende des alten Bayerns, während die anderen am Tegern-
see noch feierten. 

Im Gegensatz zu Herrn Lautenschlag befanden sich die Kinder der Familie noch in einem 
paradiesischen Zustand, was eher mit der unterschiedlichen Wahrnehmung des Kindes im Vergleich 
zu der des Erwachsenen zu tun hatte. Außerdem sind die Kinder häufig mit der Sphäre der Zukunft 
verbunden und folglich mit einer gewissen Hoffnung: „Von der Lust des Wanderns, des vielen Gehens, 
der Leichtigkeit der hohen Luft strahlten die ausgekühlten Gesichter. […] Ja, sie waren im Paradiese. 
Paradiesisch war selbst die Müdigkeit […] (Kolb, 1934, S. 128). 

Am Ende des Kapitels werden die Kinder Lautenschlag zum letzten Mal im Zusammenhang mit den 
Tegernseer Touristen erwähnt: „Sie [die Kinder, E.P.] nahmen den Stellwagen nach Egern. Dort setzte 
eine Fähre für fünf Pfenning pro Kopf ihre Passagiere nach Tegernsee über“ (Kolb, 1934, S. 129). Nach 
dieser Erwähnung trennten sich ihre Wege endgültig. Diese Trennung verstärkt die Annahme, dass 
Familie Lautenschlag, die für das Originalbayerische steht, sich von dem touristischen Bayern abgrenzt. 
„Nach kurzer, schwerer Krankheit“ (Kolb, 1934, S. 158) stirbt Hespera nach diesem Sommerurlaub, 
deren Namen auch den Abend, den Zeitraum, in dem das Licht der Sonne untergeht, bedeutet, und 
ihr Tod verbreitet innerhalb der Familie nicht nur Trauer, sondern auch ihren endgültigen Verfall. Der 



61

Von der „Sommerfrische“ zum Massentourismus: Das (literarische) Alpenvorland

diMaG 2025

Tod Hesperas, die im Roman als vollkommene Verkörperung des bayerischen Individualismus gilt, be-
deutet ebenfalls den Verfall Bayerns auf kultureller und politischer Ebene. Dadurch übt Kolb ihre kul-
turkritische und politische Kritik. 

Der vorliegende Aufsatz hat sich mit den Motivationen für die Reisen von Frauen am Ende des 19. 
Jahrhunderts und am Anfang des 20. Jahrhunderts auseinandergesetzt und wie Frauen ihre Reise-
erlebnisse empfunden und dokumentiert haben. Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sollten 
ebenfalls dargestellt werden. Anders als die Reisen, die von Männern unternommen wurden, steht 
die weibliche Mobilität in einem engen Zusammenhang mit der Frauenemanzipation und folglich mit 
einem intensiven Freiheitsgefühl. Gleichzeitig sind aber auch individuelle Unterschiede zwischen den 
behandelten Schriftstellerinnen zu konstatieren, die auch in der Verwendung unterschiedlicher Text-
sorten zum Ausdruck kommen. Franziska zu Reventlow ist ein sehr gutes Beispiel für den Widerspruch 
gegen die damals herrschende bürgerliche Geschlechterideologie, laut der die öffentliche Sphäre dem 
männlichen Geschlecht zugewiesen sei. Die Gräfin unternahm selbständig als alleinerziehende Mutter 
Ausflüge, pflegte Kontakte mit den Einheimischen und schien – trotz aller finanziellen Schwierigkeiten – 
keine finanzielle Unterstützung von irgendeiner männlichen Figur zu brauchen, um sich diese Ausflüge 
leisten zu können. 

Annette Kolb stellt in ihrem Roman Daphne Herbst auch eine selbständige und dynamische Figur 
einer Frau dar. Daphne ist mit der bayerischen Natur verbunden. Die Winterreise in die bayerischen 
Voralpen bringt für sie neue Möglichkeiten der Selbsterkenntnis. Sie wird selbstsicherer und bereit, für 
ihre eigenen Wünsche gegen ihren Vater einzustehen, der in diesem Kontext die männliche Autorität 
verkörpert. 

Anders als die ersten zwei Schriftstellerinnen bleibt Julia Mann der ihr von der Gesellschaft 
zugeschriebenen Frauenrolle treu. Sie fühlte sich in ihrer Rolle als bürgerliche Mutter und Ehefrau 
wohl und ihre Reisebeschreibungen entsprechen den typischen Beschreibungen von bürgerlichen 
Familienreisen. Dadurch wird eine andere Perspektive der Weiblichkeit und der weiblichen Mobilität 
dargestellt. 

In Kolbs Die Schaukel sowie im Reisebericht der Gräfin zu Reventlow aus dem Jahr 1901 wird eher 
die negative Seite des Tourismus in Bayern gezeigt. Durch die rasante Entwicklung der touristischen 
Infrastruktur in Oberbayern verlor die oberbayerische Landschaft ihren Reiz. Dabei hat auch das Wesen 
der Reisenden eine wichtige Rolle gespielt. Die Touristen, die massenhaft das bayerische Voralpenland 
besucht haben, hatten keine innere, tiefe Verbindung mit der Landschaft. Ruhige Ecken gab es mit 
der Zeit kaum mehr, sowie bezahlbare Unterkünfte. Der Übergang von ‚Reisenden‘ zu ‚Touristen‘, was 
in Gräfin zu Reventlows Tagebüchern detailliert geschildert wird, erlaubte ihr keine innere Bindung 
zur bayerischen Natur mehr, was auch negative Folgen für ihre psychische Gesundheit hatte. Annette 
Kolb protestierte gegen diese negative Entwicklung mit der Darstellung der Wanderung der Kinder der 
Familie Lautenschlag durch Oberbayern und ordnet diese (negative) Entwicklung in den allgemeinen 
Verfall Bayerns ein. Von diesem Niedergang blieben die Kinder Lautenschlag auch nicht verschont. 
Das pessimistische Ende ihres Romanes drückt Kolbs absolute Hoffnungslosigkeit bezüglich einer 
zukünftigen (positiven) Veränderung aus. 



62

Evgenia Papageorgiou

diMaG 2025

Literaturverzeichnis 

Budde, G. (1994). Auf dem Weg ins Bürgerleben. Kindheit und Erziehung in deutschen und englischen Bürger-
familien 1840–1914. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Ebert, A. (2010). Radelnde Nationen. Die Geschichte des Fahrrads in Deutschland und den Niederlanden bis 
1940. Campus. 

Folie, S. (2022). Beyond „Ethic Chick Lit“– Labelingpraktiken neuer Welt-Frauen*-Literaturen im transkontinen-
talen Vergleich. Transcript. 

Frederiksen, E. (1999). Der Blick in die Ferne: Zur Reiseliteratur von Frauen. In Gnüg, H., Möhrmann, R. (Hrsg.), 
Frauen Literatur Geschichte (S. 147–165). J.B. Metzler.

Kolb, A. (2017). Daphne Herbst [1928]. Wallstein. 

Kolb, A. (2017). Die Schaukel [1934]. Wallstein. 

Mann, J. (2011). Aibling ginge, um Moorbäder zu nehmen [1904]. Allitera. 

Mann, J. (2011). Reiseskizze unserer 1888er Reise [1888]. Allitera. 

Münchner Stadtbibliothek/Monacensia, Nachlass Annette Kolb, L3832C. 

Stephan, M. (2014). München wird Metropole. Die Entwicklung von der Residenzstadt zur Großstadt. In U. Leut-
heusser, H. Rumschöttel (Hrsg.), Prinzregent Luitpold von Bayern. Ein Wittelsbacher zwischen Tradition und 
Moderne (S. 93–105). Allitera. 

Still, S. (2017). Sommerfrische am Tegernsee von 1900 bis 1933. In Tworek E. (Hrsg.), Trügerische Idylle. Schrift-
steller und Künstler am Tegernsee 1900-1945 (S. 14–22). Allitera. 

Strohmeyr, A. (2017). Annette Kolb. Dichterin zwischen den Völkern. Piper. 

Treiber, C. (2010). Münchnerinnen, die lesen, sind gefährlich. Elisabeth Sandmann. 

Tworek, E. (Hrsg.) (2011). Literarische Sommerfrische. Künstler und Schriftsteller im Alpenvorland. Allitera. 

zu Reventlow, F. (2009). Tagebücher [1909]. Allitera. 

zu Reventlow, F. (2011). Auf Herbergssuche [1901]. Allitera. 

Bildnachweis: 

Schweihofer, S. (2023). Blick auf den Starnberger See [Fotografie].



63

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

diMaG 2025

Arthur. aerial photo of toro island in southern corsica

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in 
Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“) von Maria Xilouri und 

Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

 
Maria Manti

(Nationale Kapodistrias-Universität Athen)

Abstract
Die Insel wird in touristischen Broschüren und in der Literatur in der Regel als idyllischer Ort beschrie-
ben, wo man mit der Natur verbunden und frei von gesellschaftlichen Zwängen ist. Diese Darstellungen 
konzentrieren sich auf die exotischen Schönheiten der Flora und Fauna und die malerische Landschaft. 
Da diese Beschreibungen und die literarische Inselerschaffung unter Bezugnahme auf die anthropo-
zentrische Sichtweise erfolgen, basiert die Analyse der literarischen Inseldarstellung, der Nissopoiesis, 
in diesem Beitrag auf dem theoretischen Konzept des Neuen Materialismus, der die Bedeutung der 
Materie und nicht-menschlicher Akteure sowie die Signifikanz des Raumes in der Literatur betont. Die 
Analyse erfolgt anhand zweier postmoderner Prosawerke, Πέτρινα Πλοία von Maria Xilouri und Atlas der 
abgelegenen Inseln von Judith Schalansky, deren Inselerschaffungen von den literarischen Konventionen 
ihres Genres abweichen.



64

Maria Manti

diMaG 2025

Einführung

Das kleine Stück Land, „Insel“ genannt, das vom Meer umgeben zu sein und auch bei höchster Flut über 
der Wasseroberfläche zu verbleiben hat, scheint in den touristischen Broschüren und in der Literatur 
intertextuell mehrfach präfiguriert: als idyllischer Ort der Schönheit, wo man mit der Natur verbunden 
und frei von soziokulturellen Gesellschaftsverträgen ist. Als literarische Strategie gilt üblicherweise 
die Beschreibung von exotischen Schönheiten bezüglich der Flora und Fauna, der idyllischen Szene-
rie und Landschaften. Da die Beschreibungen zumeist auf menschliche Aktion fokussieren und die 
Beschaffenheit der Insel immer in Bezug auf ihre Nutzung aus anthropozentrischer Sicht darstellen, ist 
es naheliegend, der Frage nach der literarische Inselkonstruktion anhand ihrer Vereinnahmung durch 
den Menschen nachzugehen. In dieser Arbeit werden daher Topoi untersucht, die in zwei Beispielen 
postmoderner Prosa benutzt werden, um die Natur und die materielle Welt in den Vordergrund zu 
stellen, wobei eine Analyse anhand theoretischer Grundlagen, nämlich des mit der Raumforschung 
verbundenen Konzepts des Neuen Materialismus, erfolgt.

Der spatial turn in der Literaturwissenschaft

Der Begriff spatial turn wurde 1989 von dem Amerikaner Edward Soja geprägt und bezieht sich auf eine 
kritische Humangeographie, die von der Postmoderne inspiriert ist. Ausgehend von dem ursprüng-
lichen Konzept postmoderner Geographien erkennt die Raumwende im weiteren Sinne die räumliche 
Situation in postmodernen Gesellschaften an, indem sie die grundlegende Rolle hervorhebt, die der 
Raum für das Verständnis politischer, sozialer, anthropologischer und kultureller Phänomene spielt. 
Es handelt sich also um ein Konzept, das das fehlende Interesse in der Literaturwissenschaftgegen-
über dem Raum beseitigen will, indem es sich auf einen räumlichen Ansatz in der Geographie, der 
Geschichte, den Wissenschaften und Künsten, den Kulturwissenschaften und der Literaturproduktion 
bezieht. Der Raum wird nicht nur als Untersuchungsgegenstand betrachtet, sondern auch als Perspek-
tive auf menschliche Gesellschaften und ihre kulturellen Produktionen (Soja, 1989, S. 76, 77, 120–123). 

Es lässt sich also eine gesteigerte Aufmerksamkeit der Forschung auf die Thematisierung von Raum 
in der Literatur  feststellen. Die besondere Funktion der Literatur gegenüber anderen sprachlich 
bzw. schriftlich konstituierten Räumen besteht vor allem darin, dass es in ihr die Möglichkeit gibt, 
Imaginations- und Vorstellungsräume zu eröffnen und Variationen zu real erfahrbaren Räumen darzu-
stellen. Diese Vorstellungsräume bringen ihrerseits potentiell wieder neue konkrete Raumerfahrungen 
hervor, die in einem weiteren Schritt literarisch reflektiert werden können; sie werden nicht nur 
‚mimetisch‘, sondern auch ‚performativ‘ vorstellbar und realisierbar (Iser, 1993, S. 481–515). Im 
vorliegenden Beitrag wird am Beispiel konkreter fiktionaler Raumkonstruktionen der Schwerpunkt auf 
das Konzept der Nissopoiesis gelegt, also den Bereich der Raumforschung, der die Insel als literarischen 
Raum untersucht.  



65

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

diMaG 2025

Nissopoiesis und die Insel als attraktives touristisches Reiseziel

Eine Insel wird sowohl in der Literatur als auch in touristischen Reisebroschüren durch die Verwen-
dung von konventionellen Topoi und Motiven dargestellt. Eine Recherche im Internet reicht aus, um 
festzustellen, wie Inseln im Bewusstsein und im Erwartungshorizont des heutigen Menschen etabliert 
sind. In faktualen Texten wie etwa Reisebroschüren finden sich folgende Beschreibungen: „Inmitten 
des Atlantiks erstrecken sich beeindruckende Lavastrände mit schwarzem Sand, traumhafte Märchen-
wälder und tiefe Schluchten, die von imposanten Gipfeln umgeben sind“, man kann „abenteuerrei-
che Wanderungen und erholsame Momente im Wald“ erleben, oder „die idyllischen Lebensräume 
der Pflanzen, Tiere aber auch Einwohner“ betrachten (falstaff Travel, 2021). In unserer Zeit ist das 
Konzept des Reisenden, der wie ein Flaneur reist, um die Welt, das Andere kennenzulernen, der das 
Unerwartete erwartet und ein gewisses Risiko bei der Entdeckung neuer Orte in Kauf nimmt, seltener 
geworden. Ein solcher Reisender versucht, die Verankerung mit dem Vertrauten, mit den Konstanten 
seines eigenen Lebens zu lösen, um sich für eine Erfahrung der Freiheit zu öffnen. Demgegenüber 
neigt der Tourist dazu, zu einem Subjekt der Globalisierung zu werden, der auf seinen Reisen eine auf 
ihn zugeschnittene Exotik vorfindet. Exotische Kulturen, schöne Inseln, andere Sitten und Gebräuche, 
das Wilde und Ungezähmte sind nun domestiziert und können unter der Sicherheit des organisierten 
Reisens, der absoluten Kontrolle des Menschen über die Natur, der Sicherheit des Bewusstseins der 
menschlichen Souveränität über die natürliche Landschaft erlebt werden.

Als literarische Strategie in fiktionalen Texten gilt in der Regel die Beschreibung von exotischen Schön-
heiten im Hinblick auf die Flora und Fauna, auf idyllische Landschaften. Mimi Sheller (Sheller, 2003, S. 69) 
zeigt als repräsentatives Beispiel, wie Jamaika dargestellt wird: 

Describing nature as an autopoietic or self-generating life form removes the need for any kind of con-
sumer guilt or anxiety. Such carefree guiltlessness is often transferred to the tourist relationship with 
local people. The same writer, in a somewhat confused metaphor, concludes that in Jamaica ‘you’ll be 
in the nearest thing we have on earth to the Garden of Eden, and to make it even better, it’s after Eve 
tempted Adam with the apple’. […] The vision of the Caribbean as a second Eden remains evocative, 
even when facing up to the ugly histories of slavery and colonialism.

Da die Beschreibungen zumeist als bloße Szenerie der Handlung erfolgen oder auf menschliche Aktion 
fokussieren und die Beschaffenheit der Insel immer in Bezug auf ihre Nutzung aus anthropozentrischer 
Sicht darstellen, ist es naheliegend, der Frage nach der literarischen Inselerschaffung anhand ihrer 
Vereinnahmung durch den Menschen nachzugehen. Zugleich ist die Erschaffung einer literarischen 
Insel von stark intertextuellen Motiven geprägt. Daher erscheint es umso wichtiger, auch Dekonstrukti-
onen der Inselbeschreibung in die Überlegung miteinzubeziehen, welche die iterarischen und visuellen 
Repräsentationen der tropischen Insel als Paradies und konsumierbare Ikoneestruieren (Sheller, 2003, 
S. 37–38).

Dies erfolgt am Ende des Beitrags anhand der Analyse zweier zeitgenössischer postmoderner Prosa-



66

Maria Manti

diMaG 2025

texte: Πέτρινα Πλοία von Maria Xilouri1 und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky. Die 
Analyse wird anhand des Konzepts des Neuen Materialismus durchgeführt, der im Rahmen des spatial 
turn eine zentrale Rolle spielt. 

Der Neue Materialismus

Der Neue Materialismus ist eine theoretische Strömung, die sich mit den Beziehungen des Menschen 
zur Technologie, Natur und Umwelt befasst und als Reaktion auf die ökologischen Krisen die damit 
verbundenen Umweltveränderungen in den Fokus der wissenschaftlichen Recherche rückt. Eine der 
Hauptthemen des Neuen Materialismus ist die Überwindung der Zentralstellung des menschlichen 
Subjekts, des Anthropozentrismus, der eine auf den Menschen als Mittelpunkt ausgerichtete Weltsicht 
beschreibt. Der Mensch hat hier nicht die vollkommene Kontrolle über sein Handeln, da die mensch-
liche Umwelt gleichsam agiert und nicht nur reagiert. Das heißt, dass auch nichtmenschliche Akteuren 
handeln können, was die Auflösung der Natur-Kultur-Dichotomie und der Subjekt-Objekt-Dichotomie 
zur Folge hat. Die Materie wird hier als aktiv und mit einer eigenen Wirkkraft versehen verstanden, 
materielle Objekte und natürliche Phänomene werden als Akteure betrachtet, die aktiv an der Gestal-
tung der Welt teilnehmen. So verschwimmen die Grenzen zum Menschen, dessen Bewusstsein und 
Individualität löst sich tendenziell auf (Keil 2017, S. 44–45). 

Relevant für diesen Beitrag, der die Nissopoiesis und damit verbunden den Tourismus in der Literatur-
wissenschaft thematisiert, ist die Betrachtung einer der wichtigsten neumaterialistischen Kritikerinnen 
des Anthropozän-Konzepts, Donna Haraway, die den nach ihrer Ansicht inhärenten Anthropozentris-
mus des Konzepts mit der Begründung ablehnt, dass nicht eine undifferenzierte Menschheit, sondern 
das kapitalistische System Verursacher der Prozesse sei, die zu den gegenwärtigen ökologischen Krisen 
geführt haben. Auf Basis dieser Überlegungen entwirft Haraway das Konzept des „Chthuluzäns“, 
das den Begriff Anthropozän zur Beschreibung des gegenwärtigen Zeitalters der Erde kritisiert. Für 
Haraway liefert das Anthropozän nicht das notwendige Narrativ, um aus Denkmustern und Handlungen 
auszubrechen, die zerstörerisch für alle Lebewesen sind. Es betont lediglich die Vormachtstellung des 
Menschen, seinen Individualismus und seinen selbst erfundenen Exzeptionalismus. Das Chthuluzän ist 
für Haraway die notwendige dritte Geschichte neben dem Anthropozän und dem Kapitalozän, 

als eine dritte Tragetasche, in der man sammelt, was entscheidend dafür sein wird, ob es überhaupt 
weitergeht [...] Anders als das Anthropozän und das Kapitalozän besteht das Chthuluzän aus Fortset-
zungsgeschichten und speziesübergreifenden Praktiken des Miteinander-Werdens“ (Haraway, 2016, 

S. 80–81). 

Das Konzept des Neuen Materialismus und dessen Kritik am Kapitalismus, der sich im heutigen Mas-
sentourismus widerspiegelt, bieten einen Anhaltspunkt für die Analyse der beiden genannten litera-

1  Die Passagen des Buches Πέτρινα Πλοία sind meine eigenen Übersetzungen, wofür ich mir die Genehmigung des grie-
chischen Verlags Metaixmio und der Autorin Maria Xilouri eingeholt habe. Ich danke beiden herzlich.



67

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

diMaG 2025

rischen Beispiele, die implizit die Ökokrise und die touristische Industrie kritisieren, indem sie anti-
touristische Inseln thematisieren. In den Texten werden im Sinne des Neuen Materialismus Beispiele 
analysiert, in den das Verhältnis zwischen der Natur/Materie und Mensch verhandelt wird und die 
Überlegenheit des Menschen gegenüber der Natur in Frage gestellt wird.

Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“) von Maria Xilouri

Maria Xilouris Werk Πέτρινα Πλοία ist der postmodernen griechischen Literatur zuzuordnen. Der Titel, 
der auf Deutsch wörtlich „Steinschiffe“ und synekdochisch „Schiffssetzungen“ bedeutet, suggeriert 
bereits eine tiefgründige und symbolische Erzählung. Eine Schiffssetzung ist eine dem Umriss eines 
Bootes oder Schiffes nachbildende Steinsetzung, die primär im Ostseeraum vorkommt und Brand- oder 
Urnengräber markiert. In Xilouris Erzählungen wird der Raum Insel nicht als passiver Container der 
Handlung dargestellt, sondern als Element, das die Geschichte aktiv formiert und unser Verständnis 
lenkt. Auf diese Weise weicht das Buch von den Topoi der gewöhnlichen Intertextualität ab, die bei der 
Erschaffung einer literarischen Insel anzutreffen sind. Die Semantik der fiktiven Welt ist hier anders, 
denn die Texte von Xilouri beinhalten Dekonstruktionen der Inselbeschreibung als Paradies und als 
konsumierbare Ikone in touristischer Form. Hier werden Inseln thematisiert, die sich bewegen und 
vom Menschen nicht kartographieren lassen. Der Mensch wird ihnen unterworfen und sie zeigen ihre 
Überlegenheit, die Überlegenheit der Materie, indem sie das Fremde, in diesem Fall den Menschen, 
einverleiben. 

In der Erzählung mit dem Titel Νερό (dt. „Wasser“) (Xilouri, 2020, S. 29), landet ein Fremder, ein 
alter Mann, auf den zentralen Platz einer Insel und bittet um Wasser. Die wenigen, stark an ihren Ort 
gebundenen Inselbewohner bilden einen engmaschigen Kern, ein eigenes Ökosystem, das das Fremde, 
Andere auf seiner unbekannten, verlassenen Insel abstößt. Gegen die Veränderung, die so unerwartet 
in ihrem langsamen Biorhythmus stattfindet, schließen sie sich sofort zu einem Wir zusammen, als sie 
dem Fremden ein Glas Wasser zu trinken geben.

Wir beobachteten ihn, wie er in langen Schlucken trank, und wir wussten nicht, ob er durstig war oder 
ob er sich verpflichtet fühlte, das Wasser, das ihm gebracht wurde, mit einem gewissen Eifer zu trin-
ken. Diese Unterscheidung war für uns von besonderer Bedeutung, wahrscheinlich, weil sich keiner 
von uns daran erinnern konnte, wann das letzte Mal ein Passant vor uns gestanden hatte, um nach 
Wasser zu fragen. Es muss die Zeit gewesen sein, als der Ort noch nicht mit diesen Plastikflaschen ge-
füllt war, die Touristen in großen Mengen kaufen. 

Die implizite Kritik am Tourismus setzt sich fort, als der Fremde, der Tourist, zu trinken beginnt. Ein Ort, 
an dem nichts passiert – und dessen langsame Rhythmen den Touristen assimilieren, der es eilig hat, 
seinen Durst zu stillen. Plötzlich scheint sein ganzer Organismus immer langsamer zu arbeiten, bis er 
schließlich zusammenbricht.

Inzwischen hatte der Fremde eine Serviette im Mund – rot blühte sie auf, breitete sich aus, verdickte 
sich – und er brach in Zeitlupe zusammen, so langsam, dass, als sein Kopf den Boden berührte – den 



68

Maria Manti

diMaG 2025

matten, verfallenen Marmor – der Andere das Telefon erreicht hatte [...] Wir sahen ihm beim Fallen zu, 
und trotz der Schwerkraft fiel er langsam. Er fiel, während sich die Nummer auf dem Telefon bildete, 
er fiel, während die Eiswürfel im Kaffee schmolzen, er fiel, während ein Streuner ein vorbeifahrendes 
Motorrad anbellte, er fiel, während Zeitungen raschelten, die an dem Kiosk hingen, an dem er nicht 
angehalten hatte, um Wasser zu kaufen, er fiel, während Kinder am Strand auf der anderen Straßen-
seite schrien und planschten.

Er trinkt langsam, fällt langsam, stirbt langsam, in der Umgebung der Insel, über die der Leser keine 
Informationen erhält, aber er erlebt die Bilder des stillen, verlassenen Ortes, den Einfluss unsichtbarer 
Kräfte auf den Touristen. Der langsame Rhythmus der Insel assimiliert ihn, vernichtet ihn, bringt sein Herz 
und sein Leben zum Stillstand, und der unbekannte Fremde gerät in Vergessenheit und Dunkelheit, so 
wie die kleine Insel, die ihn kurzzeitig beherbergte, in der Dunkelheit liegt. Die anthropozentrische Wahr-
nehmung der massentouristischen Aneignung des Raumes, einer imaginierten, paradiesischen Natur, 
wird dahingehend dekonstruiert, dass der Raum den Menschen beherrscht. Er zwingt das menschliche 
Subjekt zur Unterwerfung. Die Einheimischen sind ein Teil des Biotops der Insel und haben sich ihrem 
natürlichen Rhythmus angepasst. Der touristische Fremde wird erst im Tod zu einem Teil der Insel, 
sein Sterben vollzieht sich so langsam, wie alle Abläufe auf der Insel. Die traditionellen Oppositionen 
Mensch-Natur, Subjekt-Objekt werden in Frage gestellt, indem sie miteinander verschmelzen. 

Die Verflechtung von Insel und Mensch, von Individuum und natürlichem Raum zeigt sich auch in 
einer anderen Kurzgeschichte von Xilouri mit dem Titel Φεύγει το νησί (dt. „Die Insel verabschiedet 
sich“) (Xilouri, 2020, S. 47). Es geht um die Geschichte von Anna, die auf einer winzigen Vulkaninsel lebt 
und zurückbleibt, um auf Zacharias, ihren Geliebten, zu warten, der nach Amerika verreist, um genug 
Geld zu verdienen, um zurückzukommen und um ihre Hand anzuhalten. Nicht lange nach seiner Abreise 
trifft der erste Brief ein. Zacharias ist wohlauf. Neben seinem Namen hat er einen Kreis gezeichnet, das 
Zeichen, das sie vereinbart hatten, damit Anna weiß, dass Zacharias sie liebt und sie in seinem Herzen 
trägt. Anna lehnt die vorgeschlagene Heiratsvermittlung mit einem anderen Mann ab und wartet sechs 
lange Jahre auf Zacharias. Eines Tages trifft endlich sein Brief ein, in dem er schreibt, dass er in Amerika 
lebt, dort arbeitet und verheiratet ist. Annas Herz bricht, aber es hat keine Zeit zu brechen:

Aber anstatt, dass ihr Herz bricht, begannen die Wurzeln zu brechen und die Insel fing an zu rutschen 
[...] und der Kapitän von St. George erzählte ihnen, dass er ihr hinterhergejagt war, um ihren Hafen 
zu erreichen, und sie standen staunend über den Seekarten, und nachts hoben sie ihre Augen zu den 
Sternen und fragten sich, wohin ihre alten Räder sie führen würden, wenn nicht hierher.

In der Geschichte wird der Mensch also eins mit der Natur, und die Insel bewegt sich und wandert, 
es ist nicht mehr möglich, sie zu kartographieren, sie als Wissen zu erfassen und mit menschlichem 
Wissen und menschlicher Logik zu entschlüsseln. Die rationalistischen Kartographen, die versuchen, 
sie in das menschliche Wissen zu integrieren, scheitern daran:

So vergingen die Monate und Jahre, in denen die Insel manchmal ruhte und manchmal wanderte, 
und nur suchend konnten die Schiffe sie finden, wenn sie sie überhaupt fanden. [...] Und die Insel 
wanderte hin und her, bis sie schließlich gezwungen waren, einen Kreis um sie herum auf die Karten 
zu zeichnen, und der Kreis zeigte, wo sie sie finden würden. Von da an war es eine Frage des Zufalls.



69

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

diMaG 2025

In diesem Beispiel entzieht sich der Raum der Herrschaft der Menschen. Die Protagonistin wurde in 
ihrer passiven, statischen Rolle als wartende Geliebte selbst zur Insel. Als sie den Brief des Geliebten 
erhält, kann sie, und damit die Insel, sich aus ihrer Passivität befreien und wird zum Subjekt, das die 
Ketten des kolonialistischen Herrschaftsstrebens des Menschen sprengt.

In der Erzählung Η μόνη στεριά (dt. „Das einzige Land“) (Xilouri, 2020, S. 65) begegnet den Lesern eine 
einsame Insel mitten im Nirgendwo, “über deren genaue Lage sich die beiden Seekarten des Schiffes 
nicht einig waren“ (Xilouri, 2020, S. 65). Die Insel nimmt schiffbrüchige Weiße und ihre Sklaven auf. Die 
Weißen, Herren der Sklaven und selbsternannte Herren der Natur, schlagen sofort ein Zelt für sich und 
ihre Vorräte auf, während sie die Sklaven ihrem Schicksal überlassen. Als Wasser entdeckt wird, lassen 
sie die Sklaven einen Brunnen graben, aber das Wasser, das die Weißen finden, ist vergiftet, und wer 
es trinkt, stirbt. (Xilouri, 2020, S. 66). Der natürliche Raum Insel ist nicht bereit, sich dem Herrschafts-
anspruch der Schiffbrüchigen so einfach zu unterwerfen. Stattdessen belohnt sie die Sklaven, die die 
Natur zu respektieren wissen und deren Religion starke Elemente des Animismus enthält, indem sie 
ihnen frisches, sauberes Wasser darbietet, als sie einen zweiten Brunnen graben (Xilouri, 2020, S. 68). 
Die Insel bestraft alle, die sich nicht an die Ruhe und die friedliche Atmosphäre ihres Raumes anpassen. 
Dies wird wenig später deutlich, als die höchste Autorität der Weißen, der Kapitän, in seiner Verzweiflung 
über den Schiffbruch den Verstand verliert und Tag und Nacht zu schreien beginnt. Seine Stimme, ihre 
Intensität, ist ein fremdes Element, das den Frieden und die Ruhe der Insel stört. Bald beschließen die 
Matrosen, den menschlichen Herrschaftsanspruch zu ignorieren und sich der Natur, dem Biorhythmus 
der Insel, zu unterwerfen und den Kapitän zum Schweigen zu bringen.

So begann er Tag und Nacht zu heulen, bis ihn drei Matrosen auf Befehl seines Leutnants Di Vernet 
die Hände hinter dem Rücken fesselten und seinen Mund mit einem schmutzigen Hemd knebelten. 
Sie nahmen ihm den Knebel nur ab, um ihm etwas zu essen und zu trinken zu geben, und verbanden 
ihn dann schnell wieder. Ohne seine Schreie breitete sich eine angenehme Stille auf der Insel aus; Um 
sie nicht zu stören, begannen sie, ohne sich dessen bewusst zu sein, ihre Worte unausgesprochen zu 
lassen und sich mit Blicken und Zeichen zu verständigen. Was den Kapitän anbelangt, so vermieden es 
selbst diejenigen, die mit der Aufgabe betraut waren, ihn zu füttern, ihm in die Augen zu sehen, denn 
in seinen Augen blieb das Heulen, nur ein Wort: Tod. (Xilouri 2020, S. 67)

Der Tod droht also demjenigen, der sich dem Raum nicht anpasst, der nicht auf seinen Herrschaftsan-
spruch gegenüber der Natur verzichten will. Die Insel verabscheut die institutionelle Herrschaftsgewalt 
gegen Schwächere und zeigt dies in ihrem Verhalten gegenüber dem mächtigen Kapitän einerseits und 
den afrikanischen Sklaven andererseits, die sich soziokulturell der Einheit von Menschen und Natur 
bewusst sind. Letztere können sich umgehend an die Natur anpassen und werden deswegen von ihr 
beschützt (Xilouri 2020, S. 66, 68). 

Als einige Zeit später ein weiterer Schiffbruch stattfindet, baut der neue Schiffbrüchige mit Hilfe 
einiger Frauen ein Floß und gemeinsam versuchen sie, die Insel zu verlassen. Aber sie fällen dort Holz 
und nehmen es mit, die Segel des Floßes sind aus den Federn der Vögel der Insel gemacht. Und als die 
sieben Reisenden monatelang kein Land finden, beschließt das Floß, sich in eine Insel zu verwandeln:

In der Lücke zwischen zwei Brettern verrottet das Holz und wird zu Erde, und bald wachsen Blätter 
an einem kleinen, zerbrechlichen Baum. Das Floß der Insel bringt unbekannte und unerhörte Lebens-
formen hervor, klein, aber ausreichend, um seine Bewohner zu ernähren. Der Baum wächst und wirft 



70

Maria Manti

diMaG 2025

Äste ab und hinterlässt einen kleinen Schatten, der in Schichten geteilt wird. Sie benutzen seine di-
cken, porösen Blätter, um Meerwasser zu filtern und es in Trinkwasser zu verwandeln, wenn sie kein 
Regenwasser haben, das sie handvollweise trinken können. [...] Eines Tages taucht der Seemann seine 
Hand ins Wasser und zieht braunrote Samen heraus: Sie pflanzen sie in ihr kleines, immer größer wer-
dendes Fleckchen Erde, um zu sehen, was Essbares daraus entsteht.  (Xilouri, 2020, S. 79) 

Materie wird hier belebt, sie wird zu Natur und erlaubt den Menschen, in Eintracht mit ihr zu leben. 
Sie schenkt ihm Leben, indem sie ihn ernährt. Gleichzeitig beginnen die Menschen, sich grundlegende 
existentielle Fragen zu stellen: Was ist eine Insel, was macht sie aus, was ist der Wert von all dem im 
weiten Ozean, im weiten Universum, im kurzen menschlichen Leben, das so leicht mit dem Jenseits, 
mit dem Tod verschmilzt? (Xilouri, 2020, S. 80–81) Die Schiffbrüchigen beginnen sich zu fragen, was 
man Leben nennt, ob sie leben, ob sie sterben: 

Vielleicht sind sie dazu bestimmt, für immer zu segeln, denken sie. Diese wenigen Quadratmeter des 
Floßes sind jetzt ihr Land, ihre ausgetretene Insel. Es macht ihnen nichts aus: Inseln, ob groß oder 
klein, sind nicht wirklich Land, das wissen sie. Das waren sie nie. Sie sind steinerne Schiffe, die in 
der Zeit schwimmen, bis die Zeit beschließt, ihnen den Garaus zu machen. Manche denken, aber sie 
wollen nicht darüber sprechen, dass sie vielleicht gestorben sind und nun ins Jenseits segeln, um ihre 
Vorfahren zu treffen. (Xilouri, 2020, S. 81)

Der Mensch wirkt wie ein unbedeutender Punkt im riesigen Ozean und im unendlichen Universum. Er 
ist Raum und Zeit unterworfen, trotz seines Anspruches, beide zu beherrschen. Der Mensch stirbt, die 
Natur, der Raum, bleibt, selbst wenn Jahrhunderte und Jahrtausende vergehen.  

Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky ist ein literarisches Werk, das auf einzigartige 
Weise fiktionale Erzählkunst mit den faktualen Beschreibungen eines Atlasses kombiniert. Das Buch 
präsentiert eine Sammlung von Informationen über fünfzig abgelegenen Inseln, welche die Autorin nie 
besucht hat. Wir erfahren von Orten, die schwer zu erreichen sind. Schalansky hat real existierende, 
entlegene Inseln ausgewählt und spinnt zu jeder von ihnen Kurzgeschichten. Dabei schafft Schalansky 
eine Mischung aus Fakten und Fiktion, welche die Vorstellungskraft des Lesers anregt und gleichzeitig 
zu tiefen Reflexionen über Isolation, Menschlichkeit und die Beziehung zwischen Menschen und Natur 
anregt. 

Das Buch ist in fünf Kapitel unterteilt, wobei jedes Kapitel zehn Inseln umfasst. Jede Insel wird durch 
einen detaillierten, von der Autorin selbst gezeichneten Kartenausschnitt repräsentiert, begleitet von 
einer kurzen Erzählung oder historischen Anekdote. Diese Anekdoten reichen von wissenschaftlichen 
Fakten und historischen Ereignissen bis hin zu mythischen und literarischen Geschichten. Schalansky 
nutzt eine knappe, aber eindringliche Sprache, um die Geschichten der Inseln und ihrer Bewohner zu 
erzählen. Ihre Verwendung von Karten als zentrales Element des Buches ist dabei auffällig. Die Karten 
sind integrale Bestandteile der Erzählung, die den geografischen Kontext der Inseln verdeutlichen. 

Schalanskys Atlas der abgelegenen Inseln behandelt mehrere zentrale Themen und Motive, die 



71

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

diMaG 2025

durch die Erzählungen und die Darstellung der Inseln vermittelt werden. Das vorherrschende Thema 
des Buches ist die Isolation. Auf der Insel Einsamkeit (Schalansky, 2011, S. 32), mitten in der Karasee, 
sind die Verhältnisse genau wie von Namen der Insel beschrieben. Der Ort ist öde und kalt:

Hier wohnt niemand. Eine alte Station liegt im Schnee versunken, verlassene Gebäude schlafen im 
Bauch der Bucht, mit Blick auf die zarte Nehrung hintern gefrorenen Moor. […] Als eine der größten 
Polarstationen der sowjetischen Union wird sie im kalten Krieg wiederaufgebaut. Vergessen ist der 
Taufname, den der Kapitän der Tromsø diesem Flecken gab – aus der Insel der Einsamkeit wird im 
Russischen die Insel der Zurückgezogenheit. Ihr Besucher ist jetzt kein Gefangener mehr, sondern ein 
Eremit, der schweigend seine Eiswüstenjahre absitzt, bis er als Heiliger aufs Festland zurückkehren 
kann. (Schalansky, 2011, S. 32)

Das ist die dominante Atmosphäre der Insel und danach richtet sich auch ihr Name. Die Schicksale der 
Menschen, die dort gewesen sind, sind davon geprägt. Gefangene, dann ein Einsiedler, der im Laufe 
der Jahre allein auf dem Eis sterben und ein Heiliger werden wird, dadurch, der Gnade der Einsamkeit 
der Insel überlassen zu sein. Doch ironisch wendet sich die Erzählung an die künftigen Besucher mit 
einem Willkommensgruß, mit dem die Inselbewohner die Touristen in aller Welt begrüßen: Willkom-
men in der Einsamkeit. Die Auswahl der Insel betont ihre Abgeschiedenheit und die Herausforderung, 
in solch isolierten Umgebungen zu überleben. Es stellen sich grundlegende philosophische und exis-
tenzielle Fragen: Was bedeutet es, isoliert zu sein? Wie definieren wir unsere Beziehung zur Welt und 
zueinander? Diese Fragen sind besonders relevant in einer zunehmend vernetzten Welt, in der echte 
Abgeschiedenheit immer seltener wird.

Eine weitere abgelegene Insel wird in der Geschichte Weihnachtsinsel (Schalansksy, 2011, S. 104) 
dargestellt. Ein Ort namens Weihnachtsinsel im indischen Ozean klingt nach einem idealen Reiseziel für 
die weihnachtlichen Festtage. An diesem besonderen Ort ist Weihnachten jedoch nicht das, was sich 
der durchschnittliche Tourist davon verspricht. Die Beschreibung der Insel sprengt alle Erwartungen:

Jedes Jahr im November machen sich 120 Millionen geschlechtsreife Krabben auf den Weg zur See. 
Ein roter Teppich breitet sich über die Insel aus. Mit Tausenden von Schritten krabbeln sie über As-
phalt und Türschwellen, klettern über Mauern und Felswände, schieben ihre feurigen Panzer auf zwei 
starken Scheren und acht dünnen Beinen seitwärts zur See […]. (Schalansky, 2011, S. 106)

Atlas erzählt von einer Insel, die von Krabben und Spinnerameisen bewohnt wird, Ameisen, die mit 
Säure angreifen, deren Struktur und Organisation an ein hochentwickeltes Heer erinnert:

Zusammen bilden die Spinnerameisen die vereinigten Kolonien, eine Supermacht, ein Imperium. […]
Sie bauen Nester in hohlen Bäumen und tiefen Erdspalten, halten sich Schildläuse, die für sie die Nah-
rung bereiten, einen süßen Honigtau, und bewegen sich rasend schnell, ändern alle paar Sekunden 
ihren Kurs, schlagen ständig neue Richtungen ein, immer zum Angriff bereit. Ihre Opfer sind nestjunge 
Tölpel und Fregattvögel und die Roten Landkrabben auf ihrem Gang zum Meer. Auf deren flammende 
Panzer spritzen die Spinnerameisen ätzende Säure. Erst verlieren die Krabben ihr Augenlicht, 
dann ihre leuchtende Farbe, nach drei Tagen ihr Leben. Auf der Weihnachtsinsel herrscht Krieg.  
(Schalansky 2011, S. 107)

Hier findet man keine kitschige Weihnachtsdekoration, Geschenke, oder eine friedliche Zeit im Zeichen 
des Festes der Liebe: „Auf der Weihnachtsinsel herrscht Krieg“ (Schalansksy, 2011, S. 107). Der einzige 



72

Maria Manti

diMaG 2025

Grund, warum eine solche Insel, deren Hauptmerkmal die Kämpfe zwischen ihren tierischen Urein-
wohnern sind, in dieser Form existieren kann, ist, dass sie für den Massentourismus unerreichbar ist. 
Die Herrscher der Insel sind die Spinnerameisen und ihre riesigen Kolonien. Die Inseln im Atlas sind 
oft Schauplatz extremer Wetterbedingungen und unvorhersehbarer Naturereignisse. Schalansky spielt 
hier mit den Erwartungen des durchschnittlichen Lesers, des Massentouristen und den Bildern, die in 
der Fantasie hervorgerufen werden, wenn man von einer Insel mit dem Namen Weihnachtsinsel liest. 

Auch in einer weiteren Kurzgeschichte über die Insel Diego Garcia (Schalansky, 2011, S. 96) im 
indischen Ozean werden der moderne Massentourismus und die von ihm verursachte Degeneration 
der Naturlandschaft sowie seine Folgen kritisiert. Die Insel fungiert als geheimer Militärstützpunkt, 
wird aber als ultimatives, verträumtes Touristenziel beworben, das seinen elitären Besuchern irdische 
Paradiese und vorgefertigte Exotik verspricht:

Mitten im Indischen Ozean liegt nun eine Militärbasis. Es ist zwar die geheimste der Welt, aber sie 
wirbt für sich, als wäre sie ein Traumziel: Diese spektakuläre Gegend östlich von Äquatorialafrika, 
die man bei einer 30-minütigen Busrundfahrt kennenlernen kann, hält einen Hauch von Abenteuer-
urlaub bereit. Das Meer ist immer warm. Man kann im tropischen Wind surfen, 200 Pfund schwere 
Speerfische angeln oder mit Tausenden von leuchtend bunten Fischen unter Wasser Tourist spielen. 

(Schalansky 2011, S. 98–99)

Dieses vermeintlich paradiesische Reiseziel achtet darauf, den Touristen nicht aus seiner Komfortzone 
herauszuholen und ihn nicht der Bequemlichkeiten und Vorteile der westlichen Zivilisation zu berauben. 
So werden neben den exotischen Annehmlichkeiten auch ein Sportzentrum, eine Bibliothek, Banken 
und sogar eine Kirche angeboten. Gleich im nächsten Satz wird jedoch der Preis für all dies genannt: 
Die Eingeborenen der Insel wurden vertrieben, um den idealen Urlaubsort, der für den westlichen 
Menschen geschaffen wurde, nicht durch ihre Anwesenheit, ihre Gewohnheiten, ihre Lebensweise, 
ihren Primitivismus zu stören. Alles sieht ideal aus und von den Einheimischen wird kaum geredet:

Neben Clubs und einem Golfplatz hat die Basis eine Sporthalle zu bieten, eine Galerie, einen La-
den, eine Bibliothek, ein Postamt, zwei Banken und eine Kapelle. Unser Motto ist: Eine Insel, ein 
Team, eine Mission. Wer spricht schon von den 500 Familien, die verschleppt und zu Gastarbeitern 
erklärt wurden? Stattdessen versichern britische Diplomaten: Die Inseln waren unbewohnt. […]. 
(Schalansky, 2011, S. 99)

Die Insel war trotz der Behauptungen der britischen Diplomaten, welche auf der Insel tätig waren, 
nicht unbewohnt, und die verschleppten Ureinwohner, die Chagossianer, forderten die Regierung auf, 
ihnen die Rückkehr zu genehmigen. Ihrer Forderung wurde fast stattgegeben, aber die endgültige 
Entscheidung der Königin lautete, dass die Heimat der Chagossianer Sperrgebiet bleiben solle – die 
dann zynisch in „Camp Justice“ umbenannt wurde (Schalansky, 2011, S. 99).

Die Geschichten von Schalansky zeigen, wie insulare Isolation die Kultur, das Leben und die Wahr-
nehmung der Bewohner und der fremden, touristischen Besucher beeinflusst. Auch hier werden philo-
sophische Fragen darüber gestellt, wie der Mensch der westlichen Welt sein Leben, seine Umwelt 
und seine Existenz definiert. Schalansky nutzt die Inseln als Metapher für die menschliche Existenz 
und die Suche nach Bedeutung und Verbindung in einer komplexen, unverständlichen Welt. Sie zeigt 
die heutige, problematische Beziehung zwischen Mensch und Natur auf und weist Wege zu einer 



73

Nissopoiesis und die Insel als unattraktives Reiseziel in Πέτρινα Πλοία („Schiffssetzungen“)
von Maria Xilouri und Atlas der abgelegenen Inseln von Judith Schalansky

diMaG 2025

harmonischen Koexistenz, um mit der Natur in Eintracht zu leben, ihre Ressourcen maßvoll zu nutzen 
und gleichzeitig ihre Unvorhersehbarkeit zu respektieren.

Ausblick

In Maria Xilouris Petrina Ploia . können im Sinne des Neuen Materialismus die titelgebenden steiner-
nen Schiffe als symbolische Akteure verstanden werden, welche die aktive Rolle der Materie und die 
vernetzten Beziehungen zwischen Mensch und Umwelt verdeutlichen. 

Judith Schalanskys Inseln aus ihrem Atlas der abgelegenen Inseln sind Teil eines komplexen Netz-
werks von Beziehungen. Sie beeinflussen die Lebensbedingungen, die Kultur und die Geschichte 
der Menschen, die auf ihnen leben. Die Inseln und ihre Bewohner sind durch ihre Umwelt und die 
geografischen Gegebenheiten untrennbar miteinander verbunden. Das Buch ist eine Einladung, über 
die Grenzen des Bekannten hinauszuschauen und die vielfältigen Facetten der menschlichen Existenz 
zu erkunden. 

Beide Werke beschäftigen sich mit Themen der Isolation, Vergänglichkeit und menschlichen Existenz 
im Kontext von abgelegenen Orten. Der Neue Materialismus bietet eine nützliche Perspektive, um 
diese Werke zu analysieren, da er die Bedeutung der materiellen Welt und die Wechselwirkungen 
zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren betont. Die Steinschiffe und die Inseln sind 
nicht isolierte Entitäten, die der Mensch sich mit kolonialistischem Herrschaftsanspruch und massen-
touristischer Ausbeutung aneignen kann, sondern Teil eines Netzwerks von Beziehungen, die das 
menschliche Leben und die materielle Welt miteinander verbinden. Diese Beziehungen sind nicht 
einseitig im anthropozentrischen Sinne zu verstehen, dass der Mensch das einzig handelnde Subjekt ist 
und der Raum nur passiv durch dessen Handlungen definiert wird. Vielmehr erfolgen die Handlungen 
in einer dynamischen Wechselwirkung, in der auch die Natur zum aktiven, handelnden Protagonisten 
wird. Die Kurzgeschichten von Schalansky und Xilouri fungieren so gesehen als Einladung für den Leser, 
über die Bedeutung von Isolation, Gemeinschaft und der menschlichen Beziehung zur Natur nachzu-
denken.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Schalansky, J. (2009). Atlas der abgelegenen Inseln. Suhrkamp Verlag (first edition).

Xilouri, M. (2020). Πέτρινα Πλοία [Petrina Ploia, working title: Schiffssetzungen]. Metaixmio Verlag.



74

Maria Manti

diMaG 2025

Sekundärliteratur

Haraway, D. (2016). Staying with the trouble Making kin in the Chthulucene. Duke University Press.

Iser, W. (1993). Das fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie. Suhrkamp.

Keil, D. (2017). The Ontological Prison. New Materialism and their Dead Ends. Contradictions. A Journal for Crit-
ical Thought, 1 (2). S. 44–45.

Sheller, M. (2003). Consuming the Caribbean: From Arawaks to Zombies. Routledge.

Soja E. W. (1989). Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Critical Social Theory. Verso.

Weblinks

falstaff Travel. (02. April 2021). Inseltraum ohne Besucherandrang. 5 Geheimtipps, die Sie nicht verpassen sollten. 
Abgerufen am 01. Juli 2024 von https://www.falstaff-travel.com/news/inseltraum-ohne-massentourismus-
die-schoensten-inseln-ohne-besucherandrang/

Bildnachweis

Arthur. (o.J.) aerial photo of toro island in southern corsica [Fotografie]. Adobe Stock ID: 919222678.



75

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Felsdorfplatz. Lesung mit Robert Menasse am 27. Internationalen Literaturfestival Leukerbad 2023

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

Leandra Ossege
(Universität Bonn)

Abstract

Anhand des Phänomens Literaturfestival lässt sich zeigen, wie sich Literatur in den letzten Jahrzehnten 
als touristisch relevanter Standortfaktor für Städte, Landkreise und Gemeinden etabliert hat. Der Beitrag 
fragt nach dem kulturtouristischen Potenzial des Formats, erarbeitet Kriterien, an denen dieses Poten-
zial sichtbar wird, und verweist auf diverse Beispiele aus dem aktuellen Literaturfestivalbetrieb. Als Un-
tersuchungsgrundlage dienen vor allem Selbstdarstellungen auf festivaleigenen Homepages einerseits 
und städtische Tourismusportale andererseits. Dabei werden vor allem Festivals aus Deutschland in den 
Blick genommen, mit den Rauriser Literaturtagen und dem Literaturfestival Leukerbad kommen aber 
auch Beispiele aus Österreich und der Schweiz zur Sprache. Verschiedene Aspekte des Eventcharakters 
von Literaturfestivals lassen sich als zentrale Faktoren für deren kulturtouristische Wirkung ausmachen. 
Zudem erörtert der Beitrag, inwiefern die kulturtouristische Perspektive auf Literaturfestivals für eine 
praxeologisch ausgerichtete Literaturwissenschaft relevant ist.



76

Leandra Ossege

diMaG 2025

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

Literaturfestivals haben sich in den letzten Jahrzehnten als fester Bestandteil des literarischen 
Veranstaltungsbetriebs etabliert. Eine systematische Erforschung des Phänomens, insbesondere für 
den deutschsprachigen Raum, ist jedoch bislang ausgeblieben. So ist auch die Frage, welche Rolle 
Literaturfestivals als Marketing- und Tourismusfaktor für ihren jeweiligen Standort spielen, bisher nicht 
untersucht worden. Währenddessen ist der sogenannte Literaturtourismus in seinen verschiedenen 
Ausprägungen als spezielle Form des Kulturtourismus zunehmend in den Fokus der Tourismus-
forschung gerückt. Der vorliegende Beitrag fragt vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen nach der 
kulturtouristischen Relevanz von Literaturfestivals im deutschsprachigen Raum und danach, inwiefern 
sich touristische Ansprüche auf die Festivalpraxis auswirken. Nach einem Überblick über Kultur- und 
Literaturtourismus als Forschungsfelder sowie das Phänomen Literaturfestival werden Untersuchungs-
kriterien erarbeitet, um diesen Fragen anhand von Beispielen aus dem aktuellen Literaturfestivalbetrieb 
nachzugehen.

Forschungsfeld Kultur- und Literaturtourismus

Unter den diversen Definitionen und Systematisierungen, die zum Begriff des Kulturtourismus 
vorliegen, erscheint der Ansatz Axel Dreyers (2020) für die hier folgenden Überlegungen besonders 
anschlussfähig. Demnach umfasst

Kulturtourismus […] alle Reiseformen, bei denen Reisende im Rahmen kultureller Aktivitäten Informa-
tionen über und Erlebnisse durch Attraktionen (Sehenswürdigkeiten und Veranstaltungen) erlangen, 
wobei die Befriedigung des Bedürfnisses nach Kultur eine zentrale Rolle der Reise einnimmt, ganz 
gleich ob es eine Tages- oder Übernachtungsreise ist. (Dreyer, 2020, S. 34) 

Dieses recht weite Feld lässt sich nach Dreyer auf der Basis der verschiedenen kulturellen Aktivitäten, 
die bei der jeweiligen Reise im Mittelpunkt stehen, genauer aufschlüsseln (2020, S. 31). Dreyer unter-
scheidet hier im Wesentlichen zwischen Kulturreisen mit materiellem Bezug (Besichtigungen) und 
solchen mit immateriellem Bezug (Veranstaltungen). Elementar erscheint dabei der Faktor Zeit(lichkeit), 
da Veranstaltungen im Gegensatz zu anderen Zielen nur temporär zur Verfügung stehen (Dreyer, 2020, 
S. 32). Zudem entsprechen zeitlich begrenzte Kulturangebote nach Dreyer in besonderem Maß den 
Ansprüchen der heute dominierenden „Freizeitkultur mit Schwerpunkten auf Unterhaltung, Gesellig-
keit, Erlebnis und Inszenierung“ (2020, S. 35). Seit Beginn der 2000er Jahre werden Veranstaltungen, 
die diese Schwerpunkte gezielt bedienen, als Events bezeichnet, und wurden als solche zunächst vor 
allem im Anschluss an den von Gerhard Schulze geprägten Begriff der ‚Erlebnisgesellschaft‘ etabliert 
und diskutiert (1997 [1993]). Sie beinhalten laut Winfried Gebhardt et al. „das Versprechen eines 
‚totalen Erlebnisses‘, das […] unterschiedlichste Erlebnisinhalte und Erlebnisformen zu einem nach 
ästhetischen Kriterien konstruierten Ganzen zusammenbindet“ (2000, S. 10). Wie im weiteren Verlauf 
zu zeigen ist, stellen Festivals einen Veranstaltungstypus dar, in dem sich zahlreiche Merkmale des 
Events wiederfinden, was sie aus kulturtouristischer Perspektive besonders interessant macht.  



77

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Der Literaturtourismus stellt eine Subkategorie des Kulturtourismus dar und umfasst zunächst 
„Praktiken des freizeitlichen Ortswechsels von Personen aufgrund des Interesses an Autoren und bzw. 
oder fiktionaler Literaturinhalte“ (Reeh & Hannemann, 2020, S. 266). Aus literaturwissenschaftlicher 
Perspektive bezeichnet Raphaela Knipp ihn als „lokalsituierte Praktik im Umgang mit literarischen Texten“ 
(2017, S. 21). Dabei kann zwischen Praktiken seitens der literaturtouristischen Akteur*innen – also 
Praktiken der Vermittlung von Literatur durch touristische Angebote – und den Praktiken derjenigen, 
die diese Angebote wahrnehmen – im Sinne von Praktiken der Literaturrezeption im weiteren Sinne 
– unterschieden werden. Insofern lässt sich eine literaturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit 
Phänomenen des Literaturtourismus im Feld der praxeologischen Literaturwissenschaft verorten, 
welche sich die Erforschung von Literaturbetriebspraktiken (Assmann, 2019, S. 204) ebenso zum Ziel 
gesetzt hat wie die Wahrnehmung von „Literatur im Zusammenhang ihrer sozialen, kulturpolitischen und 
ökonomischen Entstehungs-, Distributions- und Rezeptionsbedingungen“ (Bierwirth et al., 2014, S. 11).1 
Das Interesse an einer solchen Forschung ist in den letzten Jahren zwar merklich gestiegen,2 dennoch 
nehmen praxeologisch ausgerichtete Projekte nach wie vor eine Randposition im Literaturwissenschafts-
betrieb ein. Häufig sehen sie sich mit der Frage konfrontiert, welchen Mehrwert sie für eine traditionell 
am ‚Gegenstand Text‘ interessierte Philologie erbringen (Knipp, 2017, S. 259). Entsprechend klein ist 
auch die Zahl der literaturwissenschaftlichen Arbeiten zum Literaturtourismus (Knipp, 2017, S. 31), 
obwohl sich hier spezifische Praktiken der Rezeption von und des Umgangs mit Literatur, also auch 
mit ganz konkreten Texten, manifestieren, die eine genauere Untersuchung durchaus lohnenswert 
erscheinen lassen. 

Die aktuell das Forschungsfeld dominierende Tourismuswissenschaft unterscheidet innerhalb des 
Literaturtourismus zunächst zwischen ‚autorbezogenen‘ und ‚textbezogenen‘ Destinationen; also zwischen 
Orten, an denen eine reale Autor*in gelebt bzw. geschrieben hat, und solchen, die in einem oder 
mehreren literarischen Texten eine wichtige Rolle spielen (Hoppen et al., 2014, S. 41–42; Reeh & 
Hannemann, 2020, S. 268), und die jeweils aus diesem Grund als touristisch attraktiv vermarktet 
werden. Inzwischen werden auch literarische Events, speziell Literaturfestivals, als Destinationen des 
Literaturtourismus mitbedacht (Hoppen et al., 2014, S. 42) und zum Teil sogar als essenzielles literatur-
touristisches ‚Produkt‘ bezeichnet (Çevik, 2020, S. 3). Insbesondere im Gegensatz zu autorbezogenen 
Destinationen sind Orte, die durch literarische Veranstaltungen zu literaturtouristischen Zielen werden, 
„no longer accidents of history, sites of a writer’s birth or death; they are […] social constructions, 
created […] to attract visitors“ (Herbert, 2001, S. 313). Literaturfestivals entstehen also meist ohne 
den Bezug zu einer einzelnen Autor*in oder einem spezifischen literarischen Text, setzen somit deren 
Kenntnis nicht voraus, sondern gründen allein auf der Absicht, ein Angebot für ein interessiertes 
Publikum zu schaffen. Reeh und Hannemann schlagen für diese Form von Literaturtourismus die 
Destinationskategorie ‚literaturbezogen‘ vor, da hier „in der Regel die Werke verschiedener Autoren 
‚gebündelt‘ im Fokus stehen“ (2020, S. 268). Die Bezeichnung ‚literaturbezogen‘ erscheint allerdings 
nicht optimal, da doch sämtliche literaturtouristische Destinationen letztlich auf Literatur bezogen sind. 

1  Zum Verhältnis von praxeologischer Literaturwissenschaft und Literatursoziologie, insbesondere mit Blick auf den Ein-
fluss der Feldtheorie Bourdieus, vgl. Assmann (2019, S. 207–208).

2  Neben den hier bereits zitierten Bänden sei für den Bereich der Literaturbetriebsforschung etwa auf rezente Publika-
tionen zu Poetikvorlesungen (Hachmann & Schöll, 2022) und Literaturpreisen (Jürgensen & Weixler, 2021) verwiesen.



78

Leandra Ossege

diMaG 2025

Zudem scheint der wesentliche Faktor von Literaturfestivals und ähnlichen Veranstaltungsformaten, 
der diese Phänomene von anderen literaturtouristischen Orten unterscheidet, vielmehr die ‚Liveness‘ 
zu sein – also der Umstand, dass hier die Literatur zumeist direkt von ihren Produzent*innen, den 
Autor*innen, vermittelt wird. Gleichzeitig findet der Text für das Publikum im Rahmen der Performance 
gewissermaßen am Lesungsort statt. Insofern können Literaturfestivals als Mischform aus autor- und 
textbezogener Destination gelten. Ausgehend von der elementaren Bedingung der gleichzeitigen 
Anwesenheit von Autor*in, verstimmlichtem Text und Publikum3 wird für Literaturfestivals an dieser 
Stelle die Bezeichnung ‚präsenzbezogene‘ Destination gewählt. Auch die zeitliche Begrenzung spielt in 
diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle, da die gegebene Konstellation aus Zeit, Ort und beteiligten 
Personen – und damit auch die Wirkung, die der Text unter diesen spezifischen Bedingungen entfaltet – 
jeweils einzigartig ist. Bevor auf die Bedeutung von Literaturfestivals im literaturtouristischen Feld 
anhand konkreter Beispiele näher eingegangen wird, werden nun zunächst diese und andere wesent-
liche Merkmale des Organisationsformates Festival beleuchtet.

Forschungsgegenstand Literaturfestival

Das seit 1949 stattfindende Cheltenham Literature Festival (Großbritannien) gilt als das erste seiner 
Art (Weber, 2018, S. 151). In der Folge entwickelten sich in Europa weitere Literaturfestivals, während 
das Festival als Organisationsform und Tourismusmagnet in anderen Sparten – etwa Film, Musik oder 
Theater – auf eine weitaus längere Tradition zurückblickt (Teissl, 2013; Elfert, 2009; Giorgi, 2011, S. 35). 
In Deutschland entstanden die ersten Literaturfestivals erst Ende der 1970er-Jahre, wobei das 
Format dann in den 1990er- und 2000er-Jahren einen regelrechten ‚Boom‘ erfuhr. In beiden Sprach-
räumen gilt die moderierte Autor*innenlesung nach wie vor als das vorherrschende Veranstaltungsformat 
auf Literaturfestivals (Johannsen, 2012; Weber, 2018; Wegmann, 2010; Wiles, 2021). Diese wird je nach 
Festival um „Podiumsgespräche und Vorträge, Filmvorführungen und musikalische Acts, Empfänge 
und Preisverleihungen“ (Wegmann, 2010, S. 223) ergänzt. Inzwischen ist von über 60 regelmäßig statt-
findenden Literaturfestivals in Deutschland auszugehen (Dücker, 2021, S. 32), dennoch ist eine umfassende 
Untersuchung des Phänomens aus (literatur-)wissenschaftlicher Perspektive bislang ausgeblieben. Da die 
Hochphase des Literaturfestival-Booms zeitlich mit den bereits erwähnten Debatten um die Erlebnisgesell-
schaft und eine Eventisierung der Kultur zusammenfällt, finden theoretische Auseinandersetzungen mit 
dem Phänomen zunächst vor allem vor dem Hintergrund dieser Diskurse statt: Literaturfestivals werden als 
Events par excellence dargestellt, in denen sich sämtliche Merkmale dieser auf das ‚totale Erlebnis‘ (s. o.) 
ausgelegten Veranstaltungsform widerspiegeln (Wegmann, 2002; Wegmann, 2010). Dabei wird speziell 
das Bemühen um Einzigartigkeit, das immer wieder Neue und Besondere, mit dem sich Literaturfestivals 
voneinander, aber auch von ihren eigenen bisherigen Ausgaben absetzen wollen, und das sich beispielsweise 
in einer möglichst außergewöhnlichen Inszenierung der Einzelveranstaltungen zeigt, als symptomatisch 
hervorgehoben (Wegmann, 2010, S. 224). Ein ähnliches Vorgehen lässt sich bei den großen Buchmessen in 

3  Besondere Formate wie die Lesung eines Textes durch Schauspieler*innen oder reine Online-Festivals seien an dieser 
Stelle ausgeklammert.



79

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Frankfurt und Leipzig beobachten, auf denen neben dem Kerngeschäft, dem Austausch zwischen Verlags-
wesen und Buchhandel, inzwischen ebenfalls je ein begleitendes Lesungsprogramm stattfindet.4 Neben 
dem Produkt Buch steht somit auch dort immer häufiger die eventhafte Inszenierung von Autor*innen im 
Fokus. Dieses Lesungsangebot ist allerdings so umfangreich, dass einzelne Besucher*innen nur Bruchstücke 
davon wahrnehmen können, zudem werden die einzelnen Bühnen von unterschiedlichen Kooperations-
partnern bzw. einzelnen Verlagen bespielt und von diesen kuratiert (Madden, 2021, S. 53–54). Literatur-
festivals setzen sich von den Messen in Frankfurt und Leipzig also insofern ab, als sie den Fokus auf die 
Autor*innen bzw. die Einzelveranstaltungen legen und ihren Besucher*innen ein entsprechend kuratiertes, 
relativ gut zu bewältigendes Programm präsentieren.5 Indem sie jedes Mal aufs Neue eine einmalige, zeitlich 
begrenzt verfügbare Konstellation von Akteur*innen, Orten und Veranstaltungsformaten bieten, grenzen 
sich Festivals zudem von anderen lokalen Literaturveranstaltungsanbietern, etwa Literaturhäusern oder 
Buchhandlungen, ab. Innerhalb des Literaturbetriebs lässt sich die Sonderstellung insbesondere der großen 
Festivals inzwischen daran erkennen, dass international und national besonders gefragte Autor*innen, die 
ansonsten nur wenige Lesungstermine wahrnehmen, dort bevorzugt auftreten.6 

Analog zu ihrer wachsenden Bedeutung innerhalb des Betriebs hat sich in den letzten Jahren die 
theoretische Perspektive auf Literaturfestivals geweitet, sodass neben dem Event-Begriff auch andere 
Dimensionen des Formats in den Blick geraten: So lassen die generelle Popularität und die zunehmende 
Zahl von Live-Literaturevents etwa auf ein Bedürfnis von Leser*innen schließen, mit Autor*innen und 
Gleichgesinnten in Kontakt zu treten, und so die soziale Dimension des Lesens zu zelebrieren (Driscoll, 
2014, S. 153; Johanson & Freeman, 2012, S. 303; Ommundsen, 2009, S. 29).7 Das Literaturfestival als 
‚präsenzbezogenes‘ Format bedient das Gemeinschaftsbedürfnis der Lesenden nicht nur durch die 
reine Ko-Präsenz von Autor*innen und Publikum, sondern auch durch partizipative Formate, die auf 
vielen Festivals eine zunehmend größere Rolle spielen (Weber, 2018, S. 7). So finden sich etwa in den 
Programmen einiger Literaturfestivals Workshop-Formate, die den Teilnehmenden die Möglichkeit 

4  Die Leipziger Buchmesse wird seit 1992 vom Literaturfestival Leipzig liest flankiert, das seinerzeit ins Leben gerufen 
wurde, „um die angestaubte Bücherschau zu einem unvergesslichen Event für Literatur und Lesespaß zu machen“, und 
der Messe aus dem Stand eine Steigerung der Besucher*innenzahlen um 46 Prozent bescherte (Leipziger Buchmesse, 
2024). 

5  Entsprechend grenzen die Verantwortlichen von Leipzig liest ihre Veranstaltung von anderen Literaturfestivals ab. Das 
Leipziger Lesefest sei „[a]nders als klassische Literaturfestivals […] Marketing-Verstärker für die Messeauftritte der Ver-
lage. Allen Aussteller:innen steht die Teilnahme am Programm offen“ (Leipziger Buchmesse, 2024).

6  Im Lesungskalender des Bestseller-Autors Frank Schätzing finden sich beispielsweise kurz vor der Veröffentlichung sei-
nes neuen Romans im Herbst 2024 nur zwei Lesungstermine: Am 8. November im Rahmen der lit.COLOGNE Spezial und 
am 10. November im Rahmen der ELB.lit (https://www.kiwi-verlag.de/autor/frank-schaetzing-4000224, abgerufen am 
08.10.2024).

7  Während bei Kinofilmen, Musik- und Theaterstücken die Aufführungssituation zumeist bereits im Produktionsprozess 
mitgedacht wird, die entsprechenden Festivals also lediglich „a more concentrated experience of the normal mode of 
consumption“ (Ommundsen, 2009, S. 21) bieten, gilt Literatur, trotz der seit Langem etablierten öffentlichen Autor*in-
nenlesungen, primär als individuell im Stillen rezipierte Kunstform (Schaff, 2013, S. 282).



80

Leandra Ossege

diMaG 2025

bieten, gemeinsam mit einer oder mehreren Autor*innen in einen kreativen Prozess einzutreten.8 
Zudem lässt sich bei vielen Literaturfestivals die Tendenz beobachten, gezielt aktuelle politische und 
soziale Themen in den Fokus zu stellen (Sapiro, 2022, S. 322; Schaff, 2013, S. 277–278; Weber, 2018, S. 188). 
Als prägnante Beispiele für eine solche Schwerpunktsetzung können etwa das Literaturdistrikt 
Festival oder das Stuttgarter Literaturfestival genannt werden.9 Aber auch große Festivals wie die 
lit.COLOGNE widmen zentrale Veranstaltungen der Auseinandersetzung mit aktuellen Debatten.10 
Die Kunstform Literatur wird dadurch als gesellschaftlich relevant, das Festival selbst als Ort des 
kritischen Diskurses inszeniert. Auch wenn solche gemeinschafts- und diskursstiftenden Aspekte des 
Literaturfestivals zunächst einmal jenseits seiner Eventhaftigkeit liegen, beziehungsweise über diese 
hinausreichen sollen, hat Hubert Knoblauch ebenjene „körperliche Ko-Präsenz“ der Teilnehmenden 
als zentrales Merkmal des Events bezeichnet (2000, S. 35).11 Insofern seien Events als „konkrete, 
beobachtbare Ausprägungen des Sozialen vor Ort“ zu verstehen (Knoblauch, 2000, S. 35). In diesem 
Faktor liegt aus touristischer Sicht ein offensichtlicher Mehrwert – Events erfordern in der Regel körper-
liche Anwesenheit, interessierte Menschen müssen also mitunter eine Reise an den Austragungsort 
auf sich nehmen. Gerade im Fall von Literaturfestivals, die im Vergleich zu anderen Festivals meist 
eine relativ ‚intime‘ Begegnung von Künstler*in und Publikum bieten – mit Publikumsfragen an die 
Autor*in, Diskussions- und anderen Austauschformaten –, entfaltet die Ko-Präsenz eine besondere 
Tragweite.12 Dies wird auch mit Blick auf jene ‚Star-Autor*innen‘ evident, die aufgrund ihrer Populari-
tät für großen Publikumszustrom sorgen und deren Werk für die Zuschauer*innen vor allem im Zuge 
einer persönlichen Begegnung teils eine „auratische Bedeutung“ entfaltet (Schaff, 2013, S. 283). Im 
Moment der Performance vor dem Publikum werden Literaturfestivals zu Orten der Autor*innen-
inszenierung13 auf der einen und zu Treffpunkten einer literarischen Fanszene auf der anderen Seite. 
Im Festivalgeschehen manifestiert sich somit ein weiteres Charakteristikum populärer Events, nämlich 
dass diese „wichtige Kristallisationspunkte für umfassendere Beziehungs- und Kommunikationsnetz-

8  Im Rahmen des internationalen Literaturfestivals Berlin (ilb) 2024 waren etwa die Angebote „The Comfort Food Work-
shop with Wana Udobang“ und der Workshop „How to write queer and funny“ mit dem Autor Norman Erikson Pasaribu 
geplant (internationales Literaturfestival Berlin, 2024a). Aus der Studie von Johanson u. Freeman geht darüber hinaus 
hervor, dass die Besucher*innen des untersuchten Literaturfestivals bereits das passive Zuhören bei den Einzelver-
anstaltungen als Teilhabe an einem „communal dialogue“ empfanden (2012, 311). Die Ko-Präsenz von Autor*in und 
Publikum scheint also ein grundsätzliches Gefühl von Interaktion (oder jedenfalls ihrer Möglichkeit) zu vermitteln.

9  Das Essener Literaturdistrikt Festival widmet sich 2024 den „sozialen, ökonomischen und ökologischen Folgen mensch-
lichen Handelns (Literaturdistrikt Festival, 2024); beim Stuttgarter Literaturfestival soll 2025 unter dem Motto „ÜBER 
LEBEN“ der Umgang mit aktuellen Krisen im Fokus stehen (Open Call Literaturfestival 2025 der Stadt Stuttgart, abrufbar 
unter https://www.stuttgart.de/kultur/kulturelle-vielfalt/literaturfestival.php).

10  Das gilt insbesondere für die Auftaktveranstaltungen des Kölner Festivals; in 2024 etwa stand bei der Eröffnung die Aus-
einandersetzung mit einem erstarkenden Antisemitismus im Fokus (lit.COLOGNE, 2024, S. 2).

11  Auch wenn Knoblauchs Text im Jahr 2000 und somit vor den weitreichenden technischen Möglichkeiten rein virtueller 
Events entstanden ist, hat nicht zuletzt die Rückkehr der Live-Events nach der Covid-Pandemie gezeigt, wie anziehend 
Präsenzformate nach wie vor sind.

12  Aus dieser ‚Liveness‘ ergeben sich weiterführende Fragen der Performanz, der Wirk- und Rezeptionsästhetik sowie der 
Partizipation und letztlich die Frage des Status des geschriebenen Textes. Dieser nimmt mitunter, so Wenche Ommund-
sen, eine der Interaktion zwischen Autor*in und Publikum untergeordnete Rolle ein (Ommundsen, 2009, S. 21).

13  Zum Begriff der Autor*inneninszenierung vgl. z. B. den von Alina Boy, Vanessa Höving und Katja Holweck herausgege-
benen Band (2021), sowie speziell zur Autor*inneninszenierung im Rahmen von Lesungen die Studie von Carolin John-
Wenndorf (2014, S. 285–293). 



81

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

werke mit gemeinsamen kulturellen Praktiken“ darstellen (Hepp et al., 2010, S. 15). Literaturfestivals 
erfüllen diese Funktion für die Literaturszene: Sie sind nicht nur ein Ort der Begegnung zwischen 
Autor*innen und Publikum oder des Austausches für die Lesenden, sondern durchaus auch für die 
Literaturschaffenden untereinander.14 Im Rahmen von Literaturfestivals werden folglich die Wechsel-
wirkungen von Textproduktion, -vermittlung und -rezeption beobachtbar, was sie als Ausgangspunkt für 
eine praxeologisch-literaturwissenschaftliche Annäherung an das Forschungsfeld Literaturtourismus in 
besonderem Maße qualifiziert. 

Auch die räumliche Begrenzung des Gesamtprogramms stellt aus kulturtouristischer Perspektive 
einen entscheidenden Aspekt des Organisationmodells Festival dar. Gemeinsam mit dem fest umrissenen 
Zeitraum trägt sie maßgeblich dazu bei, ein Konglomerat von einzelnen Veranstaltungen zu einem 
Festival werden zu lassen. Dazu stellt Jennifer Elfert fest: „Festivals sind temporal und lokal markiert, 
sie treten ins öffentliche Bewusstsein zunächst dadurch, dass sie seltener als die meisten kulturellen 
Veranstaltungen und zugleich regelmäßig – sowie in der Regel am gleichen Ort – stattfinden“ (2009, S. 19). 
Ort und Festival entwickeln dabei eine besondere Beziehung zueinander, sodass eine Aufteilung auf 
mehrere Spielorte, wie Elfert mit Blick auf Theaterfestivals bemerkt, „dem grundsätzlichen Festival-
prinzip der Zentrierung“ zuwiderlaufe. Dadurch verlieren Festivals im Extremfall ihren Fokus und damit 
auch ihre aufmerksamkeitsbündelnde Qualität (Elfert, 2009, S. 144). Tatsächlich lässt sich auch mit 
Blick auf Literaturfestivals feststellen, dass die meisten von ihnen ihre Veranstaltungen innerhalb einer 
einzigen Stadt stattfinden lassen. Dennoch gibt es auch einige Formate, die sich über eine ganze Region 
erstrecken. In allen Fällen lassen sich jedoch verschiedenartige Verbindungen zwischen den Festivals 
und ihren Standorten feststellen. Eine genauere Beobachtung dieser unterschiedlichen Schnittstellen 
liefert wertvolle Anhaltspunkte, um die kulturtouristische Perspektive auf Literaturfestivals zu schärfen.

Kulturtouristisches Potenzial von Literaturfestivals

Literaturfestivals sind automatisch Teil des kulturellen Angebots einer Stadt oder einer Region und 
tragen somit zur Entwicklung des „weichen Standortfaktors“ Kultur vor Ort bei (Wegmann, 2010, S. 225). 
Ihr Ziel ist es, möglichst viele Besucher*innen anzuziehen, bestenfalls auch solche, die nicht am 
Austragungsort leben. Die Veranstaltenden nutzen dazu verschiedene Strategien: Große Festivals 
wie die lit.COLOGNE werben etwa mit den Namen bekannter nationaler und internationaler Schrift-
steller*innen sowie zahlreicher Schauspieler*innen, Musiker*innen und Politiker*innen.15 Sobald es 
ihnen gelingt, auswärtiges Publikum zu generieren, entwickeln Literaturfestivals kultur- bzw. literatur-
touristisches Potenzial im Sinne der Definition nach Reeh und Hannemann. Doch nur selten stellen 
Literaturfestivals ihren Bezug zum Kulturtourismus offen aus. So entnimmt man zwar der Homepage 

14  Das Literaturfestival Leukerbad hat sich etwa nach eigener Aussage zu „einem Knotenpunkt im europäischen Literatur-
netzwerk“ entwickelt, der von den verschiedenen literarischen Akteur*innen zum Austausch genutzt wird (Internatio-
nales Literaturfestival Leukerbad, o. D. a).

15  Bei der 24. Ausgabe waren unter den zahlreichen Gästen z. B. die Schauspieler*innen Corinna Harfouch und Bjarne Mä-
del, der Musiker Bela B Felsenheimer und Bundeswirtschaftsminister Robert Habeck (ein Überblick über das Gesamt-
programm 2024 findet sich in: lit.COLOGNE, 2024, S. 280–292)



82

Leandra Ossege

diMaG 2025

der Rauriser Literaturtage, diese seien „[a]us touristischem Interesse“ gegründet worden. Diese 
Information wird allerdings mit dem Zusatz versehen, „das sei nicht verschwiegen“ und um den Hinweis 
ergänzt, es sei den Gründer*innen auch um den „sozialpolitischen Antrieb“ gegangen, „‚Literatur aufs 
Land zu tragen‘, aufklärerisch zu wirken in stadt-fernen Gegenden“ (Rauriser Literaturtage, o. D.).  Eine 
primär touristische Motivation, so klingt hier an, scheint im Vergleich zu anderen möglichen Beweg-
gründen für ein Literaturfestival eher zurückzustehen. Dennoch wird der dörfliche Austragungsort 
weiterhin als Besonderheit des Festivals inszeniert.

Auch wenn dieser Aspekt vonseiten der Veranstaltenden selten stark hervorgehoben wird – ein 
anders gelagerter Fall wird weiter unten gezeigt –, lassen sich Literaturfestivals hinsichtlich ihres kultur-
touristischen Potenzials in den Blick nehmen. Da eine Erhebung quantitativer Daten, aus der etwa 
die Zahl der auswärtigen Besucher*innen einzelner Festivals hervorgeht, im Rahmen dieses Beitrags 
nicht zu leisten ist, werden hier zunächst verschiedene Ebenen herausgearbeitet, auf denen Literatur-
festivals eine Verbindung von kulturtouristischem Interesse mit ihrem Austragungsort eingehen: 

1.	 Die lokale Situiertheit: Wo findet das Festival / wo finden seine Einzelveranstaltungen statt?

2.	 Die Namensgebung als Möglichkeit der Identifikation des Festivals mit dem Standort, verbunden 
mit Wechselwirkungen hinsichtlich von Bekanntheit / Prestige: Profitiert der Standort von der 
Bekanntheit des Festivals oder umgekehrt?

3.	 Fragen der Finanzierung, Organisation und Durchführung: Erhält das Festival öffentliche 
Förderung vonseiten der Stadt / des Landkreises / der Kommune? Ist die jeweilige Kulturbehörde 
Ausrichterin / Initiatorin des Festivals?

(1) Hinsichtlich ihrer lokalen Situiertheit beschreibt Ellen Wiles Literaturfestivals als „usually held on 
a single geographical site, where multiple individual live literature events are staged“ (2021, S. 14). In 
der Praxis lässt sich jedoch beobachten, dass die lokalen Grenzen von (Literatur-)Festivals durchaus 
variieren: Manche Festivals versammeln das gesamte Programm an einem einzigen Veranstaltungsort. 
Dies trifft beispielsweise auf das Hildesheimer Prosanova Festival zu, das mit jeder Ausgabe einen 
anderen Ort in der Stadt bespielt und 2023 in einer leerstehenden Grundschule stattfand. Vor allem 
dann, wenn eine solche räumliche auch mit einer zeitlichen Konzentration  zusammenfällt, werden 
Literaturfestivals zu jenen 'sozialen Orten', als die Gebhardt Events bezeichnet hat (2000, S. 21). In 
anderen Fällen verteilen sich die einzelnen Veranstaltungen auf verschiedene Orte innerhalb einer Stadt, 
wie etwa die lit.COLOGNE oder das Literaturfest München, oder gar auf mehrere Orte in einer Region, 
so z. B. beim Allgäuer Literaturfestival. Dabei gilt für Literatur vermutlich genau wie für Theaterfestivals, 
dass eine größere räumliche Ausdehnung der Veranstaltungen einer gesamthaften Wahrnehmung des 
Festivals tendenziell zuwiderläuft. Gerade bei Festivals, die sich einem bestimmten Thema widmen 
möchten und deren Programmzusammensetzung entsprechend kohärent kuratiert wurde, kann sich 
ein solcher Effekt mit Blick auf die intendierte Wirkung kontraproduktiv auswirken.16 Im Hinblick auf das 
kulturtouristische Potenzial von Literaturfestivals birgt insbesondere die Verteilung auf verschiedene 

16  In diesem Zusammenhang ist sicherlich auch die Frage des Ticketings nicht unerheblich: Wenn die Einzelveranstaltun-
gen jeweils separat buch- und zahlbar sind, sinkt – so ist es jedenfalls anzunehmen – die Anzahl der Besucher*innen, die 
mehrere oder gar sämtliche zum Festival gehörige Veranstaltungen besuchen. Manche Festivals, so z. B. das ilb, bieten 
aber zusätzlich Tickets an, die für das gesamte Programm gelten.



83

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Orte in einer Stadt oder einem Landkreis jedoch auch einen Mehrwert: Die Besucher*innen erhalten 
die Möglichkeit, über die Teilnahme an mehreren zum Festival gehörigen Veranstaltungen ebendiese 
unterschiedlichen Orte kennenzulernen. Dieser Effekt zeigt sich etwa am Beispiel der lit.COLOGNE, dem 
nach eigener Aussage größten Literaturfestival Europas (lit.COLOGNE, o. D.), das bei der Ausgabe des 
Jahres 2024 insgesamt 112.500 Besucher*innen zählte (davon 27.500 beim integrierten Kinder-Format 
lit.kid.COLOGNE). Die große Anziehungskraft und das damit verbundene kulturtouristische Potenzial 
des Festivals spiegelt sich darin wider, dass es in den Tourismus-Portalen der Stadt Köln sowie des 
Landes NRW ausführlich beworben wird (KölnTourismus o. D.; Tourismus NRW, o. D.). Dabei wird das 
Konzept der lit.COLOGNE, „interessante Locations in ganz Köln“ (KölnTourismus, o. D.) zu bespielen, als 
besonderer touristischer Mehrwert hervorgehoben: 

Literarisches Frühstück auf einer Rheinfähre, dann zur Krimilesung ins Polizeipräsidium und schließlich 
zur festlichen Hörbuchpreisverleihung ins WDR-Funkhaus – so könnte ein gelungener Tagesausflug 
nach Köln zur lit.COLOGNE aussehen. (Tourismus NRW, o. D.) 

In dieser Darstellung eines „gelungenen Tagesausflugs […] zur lit.COLOGNE“ spielt der Inhalt des 
Festivals, die Literatur, erst einmal keine Rolle – die Attraktivität der Veranstaltungen scheint sich, so 
suggeriert es der Text, vor allem an ihren besonderen Austragungsorten festzumachen. Der Besuch des 
Literaturfestivals wird somit zu einem ‚totalen Erlebnis‘ (s. o.), das verschiedene Erlebnisformen, hier 
etwa Sightseeing, Kulinarik und Literatur, miteinander kombiniert. Aus Kulturtourismus- bzw. Stadt-
marketing-Perspektive erscheint es naheliegend, dieses Charakteristikum der lit.COLOGNE besonders 
hervorzuheben. Allerdings ist durchaus zu hinterfragen – und wäre letztlich empirisch zu untersuchen 
–, welche Rolle der außergewöhnliche Veranstaltungsort für die potenziellen Besucher*innen tatsäch-
lich spielt, und ob sie ihren Veranstaltungsbesuch nicht vor allem davon abhängig machen, welche 
Autor*in vor Ort zu erleben sein wird. 

Auch das Allgäuer Literaturfestival, das von allen hier Genannten die größte räumliche Ausdehnung 
besitzt, setzt auf die Einbindung unterschiedlicher, möglichst ‚besonderer‘ Veranstaltungsorte:

Die Mitveranstalter wählen gemeinsam mit der künstlerischen Leitung des Literaturfestivals (kultur-)
historisch relevante Orte aus, die durch ihre geschichtliche Bedeutung und/oder ihren architektoni-
schen Reiz für sich allein schon Anziehungspunkte darstellen. (Allgäuer Literaturfestival, o. D. a) 

Diese Orte verteilen sich auf die gesamte Region, die wiederum vier Landkreise umfasst. Mit Blick auf die 
inhaltliche Gestaltung fällt auf, dass im Konzept des Festivals kein jährlich wechselnder, veranstaltungs-
übergreifender thematischer Fokus vorgesehen ist. Tatsächlich reicht die Spannweite der beteiligten 
Autor*innen und ihrer Texte von primär unterhaltender Literatur über Kriminalromane bis hin zu 
arrivierten literarischen Stimmen; aber auch Sachbücher, Autobiografien und Texte in leichter Sprache 
finden sich im Programm (Allgäuer Literaturfestival, o. D. c). Zusätzlich zur raum-zeitlichen Streuung 
des Festivals (die Veranstaltungen verteilen sich über einen Zeitraum von mehr als einem Monat) lässt 
sich also ebenso kein klares inhaltliches Profil ausmachen. Folgt man der Argumentation Elferts, büßt 
das Allgäuer Literaturfestival dadurch an aufmerksamkeitsbündelnder Qualität ein (2009, S. 144): 
Die einzelnen Veranstaltungen nehmen weder thematisch aufeinander Bezug, noch gestaltet sich 
der Besuch mehrerer Lesungen für die Besucher*innen logistisch besonders leicht. Es ist also frag-



84

Leandra Ossege

diMaG 2025

lich und wäre in einem empirischen Verfahren zu untersuchen, ob diese das Festival dennoch als 
das Gesamtprojekt wahrnehmen, als das es konzipiert ist.17 Die Veranstaltenden nutzen die Vielzahl 
der Veranstaltungsorte vor allem als Argument, um den kulturellen und touristischen Mehrwert des 
Festivals für die gesamte Region Allgäu zu betonen. 

(2) Dass Literaturfestivals und ihre Veranstaltungsorte wechselseitig vom jeweiligen Prestige 
profitieren können, spiegelt sich häufig in der Namensgebung der Festivals, die, wie die bereits 
genannten Beispiele zeigen, zumeist auf den Ort des Geschehens verweisen.18 Durch die prominente 
Nennung des Städtenamens im Festivaltitel erhält die jeweilige Stadt einen Platz auf der literatur-
betrieblichen Landkarte: Bestenfalls wird sie nach einiger Zeit von interessierten Menschen  fest mit 
dem Festival verknüpft und dadurch zu einem Ort von besonderem (literaturtouristischen) Interesse. 
Beispielhaft sei hier die Stadt Erlangen genannt, die als ‚Heimatstadt‘ des traditionsreichen Erlanger 
Poet*innenfestes einen bedeutenden Ort des Literaturbetriebs in Deutschland darstellt. Für kleinere 
und mittelgroße Städte ist dieser Effekt sicherlich besonders interessant, da sie dadurch für eine neue 
Zielgruppe an touristischer Bedeutung gewinnen und sich für diese bestenfalls als potenzielles Reiseziel 
profilieren können. Prägnante Beispiele aus Österreich und der Schweiz sind in diesem Zusammenhang 
die Rauriser Literaturtage und das Literaturfestival Leukerbad, zwei Instanzen der deutschsprachigen 
Literaturfestivalszene, in deren Austragungsgemeinden jeweils nur ca. 3.000 bzw. 1.300 Menschen 
leben – die Festivals verzeichneten ihrerseits in den letzten Jahren 3.000 bzw. 3.400 Besucher*innen 
(Radio Salzburg 2024; Nau.ch, 2022) Ihre Reichweite geht demnach deutlich über die Grenzen der 
Austragungsorte hinaus, wodurch sie für diese zu enorm wichtigen kulturtouristischen Faktoren 
werden. Die unter anderem „aus touristischem Interesse“ (Rauriser Literaturtage, o. D.)  gegründeten 
Rauriser Literaturtage scheinen diesem initialen Anspruch also durchaus gerecht geworden zu sein. 
Gleichzeitig sind beide Veranstaltungen angesichts der Einwohnerzahlen ihrer Standorte unbedingt auf 
auswertiges Publikum angewiesen. Entsprechend weisen die Veranstaltenden des Schweizer Festivals 
auf ihrer Homepage auch auf die touristischen Vorzüge des Bergstädtchens Leukerbad hin, das die 
Festivalbesucher*innen dazu einlade, „den Alltag für ein paar Tage im Tal zu lassen und an den Ufern 
der wildrauschenden Dala, am Fusse der Gemmi, klare Worte in klarer Bergluft zu geniessen“ (Inter-
nationales Literaturfestival Leukerbad, o. D. b). Für beide Festivals gilt, dass sie sich im Laufe ihres 
Bestehens19 über hochkarätig besetzte Programme und eine anspruchsvolle inhaltliche Ausrichtung 
im Literaturbetrieb etabliert haben. Populäre Gäste ohne literarischen Bezug, wie sie mancherorts 
als Publikumsmagneten in die Festivalprogramme aufgenommen werden, sucht man sowohl in Rauris 
als auch in Leukerbad vergeblich: Im Fokus steht vor allem die Literatur als Kunstform, aber auch 
als Spiegel aktueller gesellschaftspolitischer Debatten,20 vermittelt über die Begegnungen mit den 
Menschen, die literarische Texte produzieren. Mit ihrer dezidiert literarischen Ausrichtung haben beide 

17  Wenn eine solche Wahrnehmung nicht erzeugt und dieser Effekt von den Kurator*innen billigend in Kauf genommen 
wird, stellt sich wiederum die Frage, ob die Bezeichnung ‚Festival‘ in diesem Fall überhaupt treffend ist, da wesentliche 
Merkmale des Organisationsmodells Festival i. e. S. dann nicht gegeben wären.

18  Populäre Ausnahmen sind z. B. das Harbour Front Literaturfestival in Hamburg und das Prosanova Festival in Hildesheim. 
19  Die Rauriser Literaturtage wurden als eines der ersten Literaturfestivals im deutschsprachigen Raum bereits 1971 ge-

gründet, das Literaturfestival Leukerbad existiert seit 1996.
20  Vgl. z. B. den Text der Veranstalter*innen zu den Rauriser Literaturtagen 2024 (Mittermayer & Schütz, o. D.). 



85

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Festivals die Namen der kleinen Ortschaften im internationalen Literaturbetrieb und darüber hinaus zu 
einer Bekanntheit gebracht, die sie ohne die Veranstaltungen wohl nicht hätten. Die Veranstaltenden 
des Allgäuer Literaturfestivals wiederum wollen „die Bekanntheit der Region als Natur- und Sport-
destination um ein wesentliches Element ergänzen“ (Allgäuer Literaturfestival, o. D. a). Das Festival 
wird hier als Maßnahme inszeniert, um die Literatur als zusätzlichen touristischen Faktor in der Region 
zu festigen; gleichzeitig wird aber auch darauf angespielt, dass das Festival vom Prestige des Allgäus als 
etablierter Tourismusdestination profitieren kann. 

Doch auch für Groß- und Metropolstädte wie Berlin können Literaturfestivals eine Chance bedeuten, 
ihr Portfolio touristischer Attraktionen zu erweitern – im Falle des internationalen Literaturfestivals Berlin 
sogar über die Landesgrenzen hinaus: Das ilb, das sich durch sein internationales, sorgfältig kuratiertes 
und mehrsprachiges Programm auszeichnet, weist auf seiner Homepage darauf hin, dass es „vom Condé 
Nast Traveler Magazine in die Liste der 9 besten Literaturfestivals des Jahres 2024 aufgenommen“ 
wurde (Internationales Literaturfestival Berlin, o. D.). Das Festival begreift sich daher als „ein wichtiger 
Akteur der Berliner Literaturszene“, der darüber hinaus „auch international von großer Bedeutung“ 
sei (Internationales Literaturfestival Berlin, o. D.). Mit der Hauptstadt Berlin verfügt das ilb über einen 
Standort, der aufgrund seines vielfältigen Kulturangebots ohnehin eine hohe Anziehungskraft auf 
entsprechend interessierte Reisende aus dem In- und Ausland ausübt. Die Größe der Stadt bedeutet 
für das Festival einerseits eine größere Zahl von potenziellen Besucher*innen, stellt es allerdings auch 
in die Konkurrenz zu den zahlreichen weiteren kulturellen Aktivitäten und Veranstaltungen. Aus Sicht 
der Bundeshauptstadt kann das ilb aufgrund seines internationalen Renommees durchaus als kultur-
touristisch relevant gewertet werden. 

(3) Ein weiterer Faktor, an dem die Verknüpfung von Festival und Veranstaltungsort deutlich wird, 
ist die Frage der Finanzierung: Etliche Literaturfestivals werden bzw. wurden von den jeweiligen 
Kommunen finanziell gefördert oder gar von der Stadt, dem Landkreis o. Ä. initiiert. Das Erlanger 
Poet*innenfest beispielsweise, das als eines der ältesten seiner Art im deutschsprachigen Raum gilt, 
wurde 1980 auf Initiative des damaligen Leiters des städtischen Kulturamtes gegründet, und noch 
heute firmiert das Kulturamt als Veranstalter des Festivals. Gleiches gilt für das Lyriktreffen Münster, 
das bereits 1979 erstmals stattfand. Aber es gibt durchaus auch aus jüngerer Vergangenheit Beispiele 
für kommunales Engagement im Bereich Literaturfestivals: Die Stadt Stuttgart rief im Jahr 2023 das 
Literaturfestival Stuttgart ins Leben (Stuttgart, o. D.), und das Internationale Literaturfestival Heidel-
berg FeeLit (bis 2022 Heidelberger Literaturtage) ist seit 2023 mit einer Stabsstelle im Kulturdezernat 
der Stadt verankert (Roßner, 2023). Auch jene Literaturfestivals, die sich aus privat(wirtschaftlich)en 
Initiativen gegründet haben, erhalten teils erhebliche Fördersummen von den jeweiligen Kommunen; 
so unterstützt die Hansestadt Hamburg das Harbourfront Festival jährlich mit 100.000 Euro. Dies 
stellt laut Aussage von Kultursenator Carsten Brosda „die größte Literaturförderung in Hamburg“ 
dar (Norddeutscher Rundfunk, 2024). Dass die Frage der Finanzierung aus städtischer Hand durch-
aus keine banale ist, zeigt sich hier ganz aktuell: Als bekannt wurde, dass das Harbourfront Festival 
2024 nicht stattfinden würde, entwickelten die Veranstalter*innen der lit.COLOGNE mit dem ELB.lit 
Festival einen Hamburger Ableger des Kölner Literaturfestivals. Doch während das rheinländische 
Festival ausschließlich privatwirtschaftlich finanziert wird (Hauptsponsor ist u. a. der Energiekonzern 
RheinEnergie), erhält das ELB.lit die maßgebliche Förderung von der Kulturbehörde der Stadt Hamburg 



86

Leandra Ossege

diMaG 2025

(ELB.lit Internationales Literaturfest, o. D.). Dieser Vorgang stieß in der Hamburger Literaturszene 
auf Unverständnis,21 zeigt aber auch, dass der Stadt Hamburg an einer großen, öffentlichkeits- und 
publikumswirksamen Veranstaltung im Literatursegment gelegen ist. Das Harbourfront Festival zog im 
Jahr 2023 insgesamt 23.000 Besucher*innen an (Harbour Front Festival, 2024). 

Wie Sonja Vandenrath bereits 2006 in ihrer Studie zur Literaturförderung festgestellt hat, finanziert 
sich ein Großteil der Literaturfestivals noch immer „aus öffentlich-privaten Mischstrukturen, wie 
Zuwendungen der öffentlichen Hand, Zuschüssen von Stiftungen und Unternehmen sowie aus erwirt-
schafteten Einnahmen“ (S. 35). So auch das Allgäuer Literaturfestival, in dessen Förderer-Portfolio sich 
die gesamte Region widerspiegelt: Neben den beteiligten Landkreisen sowie dem Bezirk Schwaben 
unterstützen unter anderem ein lokaler Energieversorger und die Sparkasse Allgäu das Festival 
(Allgäuer Literaturfestival, o. D. b). Für diese Geldgebenden bedeutet ein Erfolg des Festivals im Ideal-
fall die Erschließung einer neuen Gruppe von Tourist*innen. Neben der Steigerung des lokalen Kultur-
angebots für die Bürger*innen der jeweiligen Stadt kann in der Gewinnung zusätzlicher Tages- und 
Übernachtungsgäste also sicherlich ein Beweggrund der Kommunen für die Investition in das Literatur-
festival gesehen werden. Zwar erwähnen die Veranstaltenden, dass das Allgäu als Heimatregion einiger 
namhafter Schriftsteller*innen bereits über lokale Angebote aus dem Literaturveranstaltungs- und 
Literaturtourismussektor verfügt, betonen aber die besondere Wirkung, die sie sich vom Festivalformat 
versprechen: „Das gemeinsame Projekt erreicht eine weit höhere öffentliche Aufmerksamkeit[,] als 
eine einzelne Lesungsveranstaltung es jemals könnte.“ (Allgäuer Literaturfestival, o. D. a) Auch wenn 
das organisatorische und inhaltliche Konzept des Allgäuer Literaturfestivals seiner aufmerksamkeits-
bündelnden Qualität aus genannten Gründen zuwiderläuft, ist dennoch denkbar, dass dieser Effekt 
durch die Beteiligung zahlreicher Institutionen und eine entsprechend multiplizierte Werbeaktivität 
erzielt wird. Die Hoffnung auf gesteigerte Aufmerksamkeit für und Sichtbarkeit von literarischen 
Veranstaltungen kann mutmaßlich als ein entscheidender Faktor für das generelle Interesse geld-
gebender Institutionen am Festivalformat gesehen werden. Wenn diese Sichtbarkeit über den 
Austragungsort hinauszureichen verspricht, erhalten Literaturfestivals zudem einen touristischen 

Mehrwert, der sie für lokale Förderer umso interessanter macht.

Fazit und Ausblick

Bislang wurden temporäre Veranstaltungsformate innerhalb der Literaturtourismus-Forschung nur 
randständig in den Blick genommen. Dies zu ändern, so wurde gezeigt, lohnt sich insbesondere im Fall 
von Literaturfestivals: Über ihre hohe Veranstaltungsdichte, häufig gespickt mit namhaften Gästen, ein 
konzertiertes Marketing sowie durch ihren Erlebnis- und Eventcharakter generieren diese oft deut-
lich mehr Aufmerksamkeit, als es einzelne Literaturveranstaltungen in der Regel vermögen. Zudem 
manifestiert sich in ihnen die soziale Dimension der Literatur: Als präsenzbezogene Formate erfordern 
sie die körperliche Anwesenheit der Teilnehmenden und bieten Gelegenheit, Autor*innen live zu erleben 

21  Die lokalen Akteur*innen hätten sich gewünscht, dass die städtischen Gelder statt an einen privatwirtschaftlich agieren-
den auswärtigen Veranstalter an die örtliche Literaturszene vergeben worden wären (Marçalo, 2024).



87

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

sowie mit anderen Lesenden in den Austausch zu kommen. Dadurch entwickeln Literaturfestivals das 
Potenzial, neben lokalem Publikum auch auswärtige Besucher*innen anzuziehen. Ausgehend von 
diesen Überlegungen wurden Kriterien entwickelt, anhand derer die Verbundenheit von Literatur-
festivals mit ihren Austragungsorten untersucht werden können: Neben der räumlichen Ausdehnung 
des jeweiligen Festivals sowie der Namensgebung und einem damit womöglich verbundenen Prestige-
gewinn aufseiten des Ortes oder des Festivals wird das kulturtouristische Potenzial von Literaturfestivals 
auch mit Blick auf ihre Finanzierung sichtbar. Dabei lässt sich der touristische Aspekt von Literatur-
festivals vor allem im Falle von kleineren bis mittelgroßen Veranstaltungsorten deutlich beobachten, 
auch aus dem simplen Grund, dass die Veranstaltenden dort stärker auf auswärtige Besucher*innen 
angewiesen sind. Um ihre touristische Wirkung zu entfalten, betonen viele der hier genannten länd-
lich gelegenen Festivals die landschaftlichen Reize ihrer Austragungsorte und integrieren diese teil-
weise in ihr Veranstaltungskonzept. Für große Städte mit einer insgesamt höheren Anzahl kultureller 
(Veranstaltungs-)Angebote können Literaturfestivals ebenfalls touristisches Potenzial entfalten, sei es 
durch namhafte Gäste, ein starkes inhaltliches Profil oder durch die Integration touristisch interessanter 
Veranstaltungsorte. Dieses Potenzial, das beispielsweise durch die Erwähnung der Festivals in inter-
nationalen Reisemagazinen sichtbar wird, wird zum Teil bereits durch die touristisch fokussierte 
Bewerbung der Festivals auf städtischen Tourismusportalen genutzt.

Freilich können die Ausführungen in diesem Beitrag nur einen ersten Aufschlag für eine tiefergehende 
Analyse des touristischen Potenzials der deutschsprachigen Literaturfestivallandschaft leisten. Einige 
Fragen bleiben zwangsläufig offen. Zudem gründen sämtliche der hier ausgeführten Beobachtungen 
auf den Selbstdarstellungen der Literaturfestivals, die vor allem die jeweiligen Ansprüche der 
Veranstaltenden widerspiegeln. Inwiefern diese dann in der Praxis eingelöst werden, lässt sich letztlich 
nur durch eine ausführliche Untersuchung auf der Basis von empirisch erhobenen Daten erkennen. 
Denkbar wäre etwa eine Erhebung von Publikumsdaten im Rahmen ausgewählter Festivals, aus denen 
hervorgeht, wie viele Menschen speziell aufgrund des jeweiligen Festivals zum Veranstaltungsort reisen 
und dementsprechend in die touristische Bilanz des Austragungsortes einfließen. Mithilfe qualitativer 
Erhebungsmethoden wären darüber hinaus jene Praktiken zu untersuchen, über die Literatur-
festivals eine kulturtouristische Wirkung entfalten. In Interviews mit Veranstaltenden einerseits und 
Vertreter*innen der zuständigen kommunalen Stellen andererseits müsste zunächst erfragt werden, 
welche kulturtouristischen Potenziale Literaturfestivals jeweils zugeschrieben werden, um im Weiteren 
zu klären, inwiefern sich dieser Faktor etwa auf das Festivalmarketing, das Kuratieren der Programme 
oder die Vergabe von Fördermitteln auswirkt.

Womöglich kann sich eine stärkere kulturtouristische Ausrichtung positiv auf die Finanzierung von 
Literaturfestivals auswirken. Dabei besteht jedoch die Gefahr, dass die weiteren Potenziale der Festivals 
als konzentrierte Orte des Austauschs über und mit Literatur und des gemeinschaftlichen Erlebens von 
Text-Räumen in den Hintergrund geraten. Zu guter Letzt gilt für Literaturfestivals ein ähnliches Desiderat, 
wie es Raphaela Knipp für den Literaturtourismus insgesamt ausgemacht hat und dem sie selbst mit 
Blick auf text- und autorbezogene Destinationen bereits nachgegangen ist: Demnach sind insbesondere  
die Literaturtourist*innen und deren „(kreative[]) Aneignungspraktiken […] noch viel genauer und vor 
allem empirisch in den Blick zu nehmen“ wobei diese Praktiken wiederum „in Abhängigkeit zu den 
Inszenierungsangeboten vor Ort stehen“ (2017, S. 46–47). Im Falle von Literaturfestivals sind in diesem 



88

Leandra Ossege

diMaG 2025

Zusammenhang vor allem solche Veranstaltungsformate interessant, bei denen sich die jeweilige 
Performance(s) und der Austragungsort in der Wahrnehmung des Publikums auf besondere Weise 
verbinden. Jenseits von bloßer Eventhaftigkeit entsteht dort, wo Inhalt und Ort der Veranstaltung sich 
aufeinander beziehen, der Raum für einen literaturtouristischen Umgang mit Literatur, der auch aus 
der Perspektive der praxeologischen Literaturwissenschaft analytisch beachtenswert ist. 

Zitierte und ausgewählte weiterführende Forschungsliteratur

Assmann, D. (2019). Literaturbetrieb und Literaturbetriebspraktiken. In N. O. Eke & S. Eilt, Grundthemen der 
Literaturwissenschaft: Literarische Institutionen (S. 204–218). De Gruyter.

Allgäuer Literaturfestival (o. D. a). Konzept. https://allgaeuer-literaturfestival.de/konzept.html 

Allgäuer Literaturfestival (o. D. b). Sponsoren. https://allgaeuer-literaturfestival.de/sponsoren.html 

Allgäuer Literaturfestival (o. D. c).  Veranstaltungen. https://allgaeuer-literaturfestival.de/veranstaltungen-2024.
html

Assmann, D. (2019). Literaturbetrieb und Literaturbetriebspraktiken. In N. O. Eke & S. Eilt, Grundthemen der 
Literaturwissenschaft: Literarische Institutionen (S. 204–218). De Gruyter.

Bierwirth, M., Johannsen, A., & Zeman, M. (2014). Doing Contemporary Literature. In M. Bierwirth, A. Johann-
sen, & M. Zeman (Hrsg.), Doing Contemporary Literature. Praktiken, Wertungen, Automatismen (S. 9–19). 
Wilhelm Fink.

Boy, A., & Höving, V., & Holweck, K. (Hrsg.). (2021). Vexierbilder. Autor:inneninszenierung vom 19. Jahrhundert 
bis zur Gegenwart. Brill Fink. 

Çevik, S. (2020). Literary tourism as a field of research over the period 1997-2016. European Journal of Tourism 
Research, 24, 2407. https://doi.org/10.54055/ejtr.v24i.409

Dreyer, A. (2020). Kulturtourismus – eine Einführung. In A. Dreyer & C. Antz (Hrsg.), Kulturtourismus (S. 29–52). De 
Gruyter Oldenbourg (= Lehr- und Handbücher zu Tourismus, Verkehr und Freizeit).

Driscoll, B. (2014). The New Literary Middlebrow. Tastemakers and Reading in the Twenty-First Century. Palgrave 
Macmillan.

Dücker, B. (2014). Vorbereitende Bemerkungen zu Theorie und Praxis einer performativen Literaturgeschichts-
schreibung. In F. Elias, A. Franz, H. Murmann, & U. W. Weiser (Hrsg.), Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären 
Reichweite praxistheoretischer Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften (S. 97–128). De Gruyter.

Dücker, B. (2021). Literaturpreise als Forschungsgegenstand der Literaturwissenschaft. In C. Jürgensen & A. Weixler 
(Hrsg.), Literaturpreise. Geschichte und Kontexte (S. 31–52). J.B. Metzler (= Kontemporär. Schriften Zur Deutsch-
sprachigen Gegenwartsliteratur 5). 

ELB.lit Internationales Literaturfest (o. D.). Partner. https://www.elblit.de/de/partner

Elfert, J. (2009). Theaterfestivals. Geschichte und Kritik eines kulturellen Organisationsmodells. Transkript (= Thea-
ter v. 16).



89

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Gebhardt, W. (2000). Feste, Feiern und Events. Zur Soziologie des Außergewöhnlichen. In W. Gebhardt, R. Hitzler, 
& M. Pfadenhauer (Hrsg.), Events. Soziologie des Außergewöhnlichen (S. 17–31). Leske + Budrich (= Erlebnis-
welten 2).

Gebhardt, W., Hitzler R., & Pfadenhauer, M. (2000). Einleitung. In W. Gebhardt, R. Hitzler, & M. Pfadenhauer (Hrsg.), 
Events. Soziologie des Außergewöhnlichen (S. 9–13). Leske + Budrich (= Erlebniswelten 2).

Giorgi, L. (2011). Between tradition, vision and imagination. The public sphere of literature festivals. In G. Delanty, 
L. Giorgi, & M. Sassatelli (Hrsg.), Festivals and the cultural public sphere (S. 29–43). Routledge (= Routledge 
advances in sociology).

Greiner, U. (1999). Der Betrieb tanzt. Über Literatur und Öffentlichkeit. In F. Dieckmann (Hrsg.), Die Geltung der Li-
teratur. Ansichten und Erörterungen (S. 396–404). Im Auftrag der Deutschen Literaturkonferenz. Aufbau-Verlag.

Hachmann, G., Schöll, J., & Bohley, J. (Hrsg.). (2022). Handbuch Poetikvorlesungen. Geschichte – Praktiken – Poe-
tiken. De Gruyter.

Harbour Front Literaturfestival Hamburg (2024, 8. Februar). Harbour Front Festival 2024. https://harbour-
front-hamburg.com 

Hepp, A., Höhn M., & Vogelgesang, W. (2010). Einleitung: Perspektiven einer Theorie populärer Events. In A. Hepp, 
M. Höhn, & W. Vogelsang (Hrsg.), Populäre Events. Medienevents, Spielevents, Spaßevents (S. 1–33). 2., über-
arbeitete Auflage. Leske + Budrich (= Erlebniswelten 4).

Herbert, D. (2001). Literary places, tourism and the heritage experience. Annals of Tourism Research, 28(2),        
S. 312–333.

Hoppen, A., Brown, L., & Fyall, A. (2014). Literary tourism: Opportunities and challenges for the marketing and 
branding of destinations? Journal of Destination Marketing & Management, 3(1), S. 37–47.

Internationales Literaturfestival Berlin (2024). Programm. https://literaturfestival.com/programm/ 

Internationales Literaturfestival Berlin (o. D.).  Über das ilb. https://literaturfestival.com/about/ 

Internationales Literaturfestival Leukerbad (o. D. a). 28. Internationales Literaturfestival Leukerbad. Rückblick. 
https://literaturfestival.ch/deutsch/rueckblick.html

Internationales Literaturfestival Leukerbad (o. D. b). Das Festival. https://literaturfestival.ch/deutsch/das-festi-
val.html 

Johannsen, A. K. (2012). „Zuviel zielwütige Kräfte?“. Der Literaturveranstaltungsbetrieb unter der Lupe. In M. 
Bierwirth, A.K. Johannsen, & M. Zeman (Hrsg.), Doing contemporary literature. Praktiken, Wertungen, Au-
tomatismen (S. 263–282). Fink.

Johanson, K., & Freeman, R. (2012). The reader as audience. The appeal of the writers’ festival to the contempo-
rary audience. Continuum, 26(2), S. 303-314.

John-Wenndorf, C. (2014). Der öffentliche Autor. Über die Selbstinszenierung von Schriftstellern. transcript. 

Jürgensen, C., & Weixler, A. (Hrsg.). (2021). Literaturpreise. Geschichte und Kontexte. J.B. Metzler (= Kontempo-
rär. Schriften Zur Deutschsprachigen Gegenwartsliteratur 5).

Kiepenheuer & Witsch (o. D.). Frank Schätzing. https://www.kiwi-verlag.de/autor/frank-schaetzing-4000224

Knipp, R. (2017). Begehbare Literatur. Eine literatur- und kulturwissenschaftliche Studie zum Literaturtourismus. 
Winter Verlag.



90

Leandra Ossege

diMaG 2025

Knoblauch, H. (2000). Das strategische Ritual der kollektiven Einsamkeit. Zur Begrifflichkeit und Theorie des 
Events. In W. Gebhardt, R. Hitzler, & M. Pfadenhauer (Hrsg.), Events. Soziologie des Außergewöhnlichen 
(S. 33–50). Leske + Budrich (= Erlebniswelten 2).

KölnTourismus (o. D.). lit.COLOGNE. Literatur in Köln. Größtes Literaturfestival in Europa.  https://www.koelntou-
rismus.de/kunst-kultur/kultur/lit-cologne 

Leipziger Buchmesse. (2022) Leipzig liest - Europas grösstes Lesefest. https://www.leipziger-buchmesse.de/de/
erleben/leipzig-liest/ueber-leipzig-liest/

lit.COLOGNE (o. D.). Auf Wiedersehen! https://www.litcologne.de/de/ 

lit.COLOGNE (2024). lit.COLOGNE Programm 2024. https://www.litcologne.de/content/downloads/litcologne_
programm_2024.pdf

Literaturdistrikt Festival (o. D.). 20te Literaturdistrikt. Das Literaturfestival in Essen. https://www.literaturdistrikt.
de/

Literaturhaus Stuttgart (o. D.). Literaturfestival Stuttgart "Über Leben". https://www.literaturhaus-stuttgart.de/
event/6258.html

Madden, H. (2021). Destination Frankfurt: Book Fairs and Libraries. In W. Donahue & M. Kagel (Hrsg.): Die gro-
ße Mischkalkulation. Institutions, Social Import, and Market Forces in the German Literary Field (S. 49–68). 
Wilhelm Fink.

Marques Marçalo, D. (2024, 7. Mai). Lit.COLOGNE statt Harbour Front? „Schwaches Zeichen für Hamburg“. NDR. 
https://www.ndr.de/kultur/buch/Lit-Cologne-statt-Harbour-Front-Schwaches-Zeichen-fuer-Literaturstadt-
Hamburg,harbourfront310.html

Mittermayer, M., & Schütz, I. (o. D.). Geschichten vom Zusammenleben. Rauriser Literaturtage. https://www.
rauriser-literaturtage.at/53-rauriser-literaturtage-2024/

Nau.ch (2022, 26. Juni). Literaturfestival Leukerbad: „Stammpublikum ist zurück“. https://www.nau.ch/news/
schweiz/literaturfestival-leukerbad-stammpublikum-ist-zuruck-66209428 

Norddeutscher Rundfunk (2024, 8. Februar). Harbour Front Literaturfestival fällt 2024 aus. https://www.ndr.de/
kultur/buch/Harbour-Front-Literaturfestival-faellt-2024-aus,harbourfront308.html 

Ommundsen, W. (2009). Literary Festivals and Cultural Consumption. Australian Literary Studies, 24(1), S. 19–34.

Radio Salzburg (2024, 8. April). Rauriser Literaturtage ziehen positive Bilanz. https://salzburg.orf.at/sto-
ries/3252122/ 

Rauriser Literaturtage (o. D.). Die Geschichte. https://www.rauriser-literaturtage.at/uber-uns/geschichte/Reeh

T., & Hannemann, L. (2020). Literaturtourismus. In A. Dreyer & C. Antz (Hrsg.), Kulturtourismus (S. 265–278). 3. 
Aufl. De Gruyter Oldenbourg (= Lehr- und Handbücher zu Tourismus, Verkehr und Freizeit).

Roßner, M. (2023, 11. Mai). Rätsel an der Litfaßsäule. Heidelberg: Literaturtage umbenannt in „Internationales 
Literaturfestival Heidelberg“. Mannheimer Morgen, S. 16.

Sapiro, G. (2022). Literature festivals. A new authority in the transnational literary field. Journal of World Litera-
ture, 7(3), S. 303–331.

Schaff, B. (2013). Literaturfestivals. Überlegungen zur Eventisierung von Literatur. In B. Schaff & K. Kroucheva 
(Hrsg.), Kafkas Gabel. Überlegungen zum Ausstellen von Literatur (S. 271–288). Transcript (= Edition Museum 1). 



91

Literaturfestivals als kulturtouristischer Faktor

diMaG 2025

Schaff, B., & Kroucheva, K. (Hrsg.). (2013). Kafkas Gabel. Überlegungen zum Ausstellen von Literatur. Transcript 
(=Edition Museum 1).

Schulze, G. (1997 [1993]). Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart (7. Aufl.). Campus-Verlag.

Stuttgart (o. D.). Literaturfestival Stuttgart. https://www.stuttgart.de/kultur/kulturelle-vielfalt/literaturfestival.
php 

Teissl, V. (2013). Kulturveranstaltung Festival. Formate, Entstehung und Potenziale. Transcript (= Schriften zum 
Kultur- und Museumsmanagement).

Tourismus NRW (o. D.). LIT.COLOGNE. Das größte Literaturfestival Europas. Abgerufen am 22.08.2024 von URL: 
https://www.nrw-tourismus.de/litcologne-koeln

Vandenrath, S. (2006). Private Förderung zeitgenössischer Literatur. Eine Bestandsaufnahme. Transcript.

Weber, M. (2018). Literary Festivals and Contemporary Book Culture. Palgrave Macmillan (= New Directions in Book 
History).

Wegmann, T. (2002). Zwischen Gottesdienst und Rummelplatz. Das Literaturfestival als Teil der Eventkultur. In E. 
Schütz & T. Wegmann (Hrsg.), literatur.com. Tendenzen im Literaturmarketing (S. 121–136). Weidler Buchver-
lag.

Wegmann, T. (2010). Literaturfestival. In E. Schütz (Hrsg.), Das BuchMarktBuch. Der Literaturbetrieb in Grund-
begriffen (S. 223–226). 2. Aufl. Rowohlt-Taschenbuch-Verlag.

Wiles, E. (2021). Live literature. The experience and cultural value of literary performance events from salons to 
festivals. Palgrave MacMillan (= Palgrave Studies in Literary Anthropology).

Bildnachweis

Felsdorfplatz (2023). Lesung mit Robert Menasse am 27. Internationalen Literaturfestival Leukerbad 2023 [Foto-
grafie]. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Lesung_am_27._Internationalen_Literaturfestival_Leuker-
bad.jpg#filelinks



92

Leandra Ossege

diMaG 2025



93

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

diMaG 2025

Bobo11. Barocksaal der Stiftsbibliothek St. Gallen

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. 
Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

Anna Lewandowski
(Universität Paderborn)

Abstract

Die UNESCO World Heritage Convention hat bislang 1.223 Welterbestätten ausgezeichnet, die sich auf 
168 Länder verteilen. Darunter befinden sich 952 Kulturstätten, 231 Naturstätten und 40 gemischt klassi-
fizierte Denkmäler (UNESCO, o.J., World Heritage Convention). Seit 1972 verleiht die UNESCO dieses La-
bel an sakrale, profane und industrielle Bauten sowie bedeutende Kulturlandschaften (Knoll, 2022, S. 25). 
Weniger bekannt ist das UNESCO-Weltdokumentenerbe-Programm Memory of the World (UNESCO, 
o.J., Memory of the World), das seit 1992 das dokumentarische Erbe auszeichnet. Aktuell umfasst die 
Memory of the World-Datenbank 496 Einträge (UNESCO, o.J., Memory of the World; Knoll, 2022, S. 
27). Laut UNESCO gehört die Vermittlung von Wissen sowie eine nachhaltige touristische Nutzung zum 
Pflichtprogramm der Weltkulturerbestätten (Knoll, 2022, S. 62–63). Doch welche Vorteile oder Nachteile 
bringt der Tourismus an den von der UNESCO ausgezeichneten Stätten mit sich? Hat sich der Tourismus 
durch eine Auszeichnung verändert? Ich habe am 09.12.2024 bei Dr. Cornel Dora, dem Stiftsbibliothekar 
der Stiftsbibliothek St. Gallen, nachgefragt.



94

Anna Lewandowski

diMaG 2025

Einleitung

Der Stiftsbezirk St. Gallen ist seit 1983 Weltkulturerbestätte (UNESCO, o.J., Abbey of St. Gall). Zusätzlich 
wurde der Stiftsbibliothek und dem Stiftsarchiv im Jahre 2017 das Label des Weltdokumentenerbes 
verliehen  (UNESCO, o.J., Documentary heritage of the former Abbey of Saint Gall in the Abbey Archives 
and the Abbey Library of Saint Gall). 

Die Anfänge des Stiftbezirks gehen zurück  auf Gallus, einen Schüler des irischen Abts und Missionars 
Kolumban von Bobbio. Am Bodensee trennte sich Gallus von Kolumban und bezog eine Einsiedelei im 
Arboner Forst oberhalb des Bodensees. Kolumban hatte es ihm verboten, die Messe zu feiern, bis er 
selber sterbe. Nach Kolumbans Tod im Jahr 615 scharte Gallus eine Mönchsgemeinschaft um sich, aus 
der sich das Kloster St. Gallen entwickelte. Seit dem ausgehenden 8. Jahrhundert befolgte die Mönchs-
gemeinschaft die Regel des heiligen Benedikt von Nursia (Tremp 2024; Dora 2019).

Bereits Gallus soll eine kleine Bibliothek besessen haben, die unter Otmar, einem ausgebildten 
Priester stetig ausgebaut wurde (Tremp, 2007, S. 10). Schriftlich bezeugt ist ein eigenes Scriptorium 
(Schreibwerkstatt) im Kloster St. Gallen ab 760 (Tremp, 2007, S. 10). Dieses Scriptorium diente unter 
anderem dem Herstellen von Büchern, die für das Bibelstudium, die Kirche, Schule und die Verwaltung 
benötigt wurden. Es sind ca. 500 Codices  aus der Zeit vor 1200, die in dem Scriptrorium hergestellt 
wurden, und bis heute erhalten geblieben sind (Tremp, 2007, S. 12). Mehr als die Hälfte sind Bibeltexte 
und Kommentare (Tremp, 2007, S. 12). „An keinem anderen Ort dürfte die Überlieferungsgeschichte 
der biblischen Texte so genau rekonstruierbar sein wie in St. Gallen“ (Tremp, 2007, S. 12). Trotz vieler 
Kriege, Feuer und Überfälle hat ein großer Teil der Sammlung ‚überlebt‘ (Tremp, 2007, S. 12–20) und 
dient der heutigen Wissenschaft als Fundament, um das klösterliche und das städtische Leben im 
Mittelalter zu erforschen. 

Der barocke Bibliothekssaal und die ehemalige Stiftskirche, heute Kathedrale, gehören zum Welt-
erbe. Der Barocksaal wurde 1768 fertiggestellt (Tremp, 2007, S. 33) und gehört zu den schönsten Biblio-
theksbauten der Welt. Die Fresken, Gewölbebilder, Putten, Stuckarbeiten und anderen Verzierungen, 
setzen die Inneneinrichtung aus unterschiedlichen Holzarten detailreich in Szene. Bis heute werden im 
Barocksaal 1100 Inkunabeln (Wiegendrucke bis 1500) und 650 Frühdrucke aufbewahrt (Stiftsbiblio-
thek St. Gallen, o.J., Inkunabeln & Alte Drucke). Während ca. 2100 Handschriften, bekannt als Codices 
Sangallenses, (Stiftsbibliothek St. Gallen, o.J., Handschriften) in gesicherten Räumlichkeiten aufbe-
wahrt werden. Eine Auswahl bedeutender Handschriften:

1.	 Der Abrogans  - mit dem ältesten Vaterunser in althochdeutscher Sprache, Cod. Sang. 911
2.	 St. Galler Cantatorium  - eine der ältesten vollständig erhaltenen Musikhandschriften der 		
	 Welt mit  Musiknoten, den sogenannten Neumen, Cod. Sang. 359
3.	 Die Nibelungenhandschrift B mit Nibelungenlied und Klage, Parzival, dem Willehalm und 
	 Strickers Karl dem Großen, Cod. Sang. 8571

1  Eine vollständige Auflistung inkl. der Digitalisate kann hier eingesehen werden: e-codices: https://www.e-codi-
ces.unifr.ch/de/search/?aSelectedFacets=%7B%22collection_facet%22%3A%5B%22St.+Gallen%2C+Stiftsbiblio-
thek%22%5D%7D&sQueryString=&sSearchField=fullText&sSortField=score  



95

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

diMaG 2025

Insgesamt versammlt die Bibliothek heute etwa 160.000 Bücher und andere Medien (St. Gallen, o.J., 
Lesesaal & Ausleihe).

Ein Grund mehr, mit Stiftsbibliothekar Dr. Cornel Dora über die Auswirkungen des Tourismus‘ auf 
das Weltdokumenten- und kulturerbe der Stiftsbibliothek ins Gespräch zu kommen.

Interview

Lieber Cornel, herzlichen Dank, dass Du Dir heute die Zeit nimmst, unseren Rezipierenden einen faszi-
nierenden Einblick in den Stiftsbezirk St. Gallen zu gewähren. Es ist eine besondere Gelegenheit, mit 
Dir über die Bedeutung des renommierten UNESCO-Weltkulturerbe- sowie des UNESCO-Weltdoku-
mentenerbe-Labels zu sprechen und zu erfahren, wie diese Auszeichnungen den Tourismus rund um 
den Stiftsbezirk St. Gallen beeinflussen.
Zum Einstieg möchte ich Dich bitten, die Geschichte und die besondere Bedeutung des Weltkultur-
erbes im Allgemeinen zu beleuchten, um den Leser*innen einen ersten Eindruck des Stiftsbezirks St. 
Gallen zu vermitteln. 

Das Kloster St. Gallen war eine sehr bedeutende kulturelle Institution - eines der frühen Klöster im 
deutschsprachigen Raum nördlich der Alpen. Die Gründung geht bis ins 7. Jahrhundert zurück, zu 
Gallus. Die vormals merowingische Abtei wird im 8. Jahrhundert durch Otmar in eine Abtei im karo-
lingischen Stil weiterentwickelt und erhält im 9. bis ins 11. Jahrhundert hinein starke Bedeutung. Zu 
dieser Zeit wird sie zu einer bedeutenden Bildungs- und Kulturstätte und ist auch politisch nicht unbe-
deutend. Die Zeit wird als das Goldene Zeitalter von St. Gallen bezeichnet. Seit dem 13. Jahrhundert ist 
sie eine Fürstabtei, weil der Abt von St. Gallen gleichzeitig Fürst des Reichs war. Es gab noch verschie-
dene Blütezeiten, vor allem zur Zeit der Frühen Neuzeit, nach der Reformation, bis in die Barockzeit 
hinein. Die Abtei blieb politisch bis zur Auflösung 1805 bedeutend.

Zur Barockzeit wurde die Stiftsbibliothek zusammen mit der Kirche errichtet, die als eine der 
schönsten Bibliotheksbauten der Welt angesehen werden kann. Beide gehören zu den letzten Barock-
bauten, die im süddeutschen Raum entstanden sind. Diese Gebäude wurden 1983 in die Liste der 
UNESCO aufgenommen. Das Weltkulturerbe basiert aber im Wesentlichen auf dem Erbe an Hand-
schriften und Dokumenten, das hier in einzigartiger Vollständigkeit überliefert ist.
Normalerweise sind Weltkulturerbestätten primär baulich verankert, und deshalb hat man einfach den 
ganzen Stiftsbezirk St. Gallen, der tatsächlich noch diese klösterliche Bauweise insgesamt zeigt, ins 
Weltkulturerbe aufgenommen. Die Bibliothek und die Kirche sind das bauliche Zentrum des Erbes, und 
dann gibt es zahlreiche Dokumente in der Bibliothek und auch im Archiv, die sehr bedeutend sind.

Was macht dieses Erbe so besonders, und warum zieht der Stiftsbezirk St. Gallen Besucher*innen aus 
aller Welt an?

Einerseits die schönen Bauten, die sind wirklich außerordentlich, vor allem die Bibliothek. Andererseits 
sind es die Dokumente des Klosters St. Gallen, die noch am Ort erhalten geblieben sind.



96

Anna Lewandowski

diMaG 2025

Damit ist das Dokumentarische gemeint: Die Handschriften und auch Urkunden des Klosters  
St. Gallen sind im Vergleich mit anderen Institutionen im viel größerem Umfang erhalten geblieben. 
Etwa die Hälfte des Bibliotheksbestands war bereits vor 1.000 Jahren hier, bei den Urkunden sind es 
etwa zwanzig Prozent, die noch erhalten geblieben sind. In beiden Fällen ist ein sehr großer Anteil des 
Schriftguts noch am selben Ort. Das ist das ganz Spezielle. 

Gleichzeitig ist damit eine bedeutende kulturelle Institution dokumentiert. Sowohl die Handschriften 
als auch die Urkunden sind Schriftgut, das aufeinander beziehbar ist. Wir können aus diesen Schriften 
lernen: Wir sehen die gleichen Namen in Urkunden, die wir dann auch in Handschriften finden. Dazu 
gibt es chronikalische Überlieferung von hoher Qualität. Auch das ist ein Spezialfall in St. Gallen, weil 
das recht früh einsetzt und dann recht kontinuierlich bis in die Neuzeit hinein gepflegt wird. Es gibt 
kaum eine andere Institution, die eine so lange Überlieferung aufweisen kann.
Man kann sagen, St. Gallen ist wie eine Ikone, die einigermaßen erhalten geblieben ist. Sie hat ein paar 
Schrammen, aber im Grunde ist das Bild noch sehr gut erkennbar. 

Was hat sich, seitdem das Label des Weltkulturerbes vergeben wurde, touristisch verändert? 

Das ist ganz interessant. Es hat sehr lange gedauert, bis das wirklich gegriffen hat. Ich war früher in 
der Tourismusorganisation im Vorstand, das ist schon 25 Jahre her, und ich weiß noch, wie ich darauf 
hingewiesen habe: Das ist ein Weltkulturerbe. Man könnte das bewusster bewerben. Das war damals 
noch keine Selbstverständlichkeit, dass man das macht. Man hat zwar nachgedacht: Na, es ist doch toll, 
dass man das Label hat. Aber so konsequent in die Vermarktung eingebaut hat man das eigentlich erst 
nach der Jahrtausendwende. Seit etwa 25 Jahren wird das nun doch beworben.

Das ist ein Label, das natürlich schon sehr unterstützend wirkt, wenn der Tourismus entwickelt wird. 
Das geht in den letzten Jahren tatsächlich ziemlich stark nach oben. Um das Jahr 2000 waren es etwa 
100.000 Besuchende im Jahr in der Bibliothek. Und jetzt sind wir bei 170.000. Es ist eine kontinuier-
liche Aufwärtsentwicklung.

Der Tourismus ist ein angenehmer Tourismus. Wir begrüßen hier statt trink- und feierfreudiger 
Menschen eher ältere Menschen, die zumeist auch zahlungskräftiger sind. Wir haben hier ein biss-
chen das Problem, dass die Schweiz ohnehin ein teures Land geworden ist und wir sowieso eher einen 
höherpreisigen Tourismus haben, der nur von zahlungskräftigen Menschen bestritten werden kann. 
Angenehm ist der Tourismus auch, weil er nicht wahnsinnig viel kaputt macht oder besonders begleitet 
werden müsste. 

Interessanter dabei ist eigentlich, dass der Stiftsbezirk St. Gallen klösterlich und damit auch ein 
christliches, ein spirituelles Erbe ist. Und interessanterweise steigt die Nachfrage nach diesen Orten 
trotz der Säkularisierung,

Das ist ein wenig paradox, aber wahr. Und von daher denke ich, ist es auch wichtig, dass diese Stätte 
aufzeigt, für was sie steht, und offenbar ist es auch bei den Besuchenden gefragt. 

Das heißt, Du würdest sagen, dass der Tourismus dem Erbe eher hilft, als dass er ihm schadet?

In dem Ausmaß, wie wir ihn haben, ist er sicherlich eine Hilfe. Und es ist überhaupt eine Hilfe für die 
Vermittlung von Werten in unserer Gesellschaft. 



97

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

diMaG 2025

Gibt es Herausforderungen, die sich durch den Tourismus ergeben?  Sind Themen, wie Überfüllung 
oder die Abnutzung des Gebäudes, Herausforderungen, die sich der Stiftsbibliothek stellen? Worauf 
muss besonders geachtet werden?

Natürlich gibt es konservatorische Themen, die man adressieren muss, aber die ergeben sich eher 
daraus, dass man überhaupt Handschriften ausstellt. Wie viele Menschen sich diese dann anschauen, 
ist fast sekundär. Dadurch, dass man überhaupt Ausstellungen macht, muss man gewisse Vorgaben 
einhalten, etwa beim Licht. Aktuell ist die Klimasituation zunehmend ein Problem. Wir befinden uns 
immer noch in einem nichtklimatisierten Raum und haben bemerkt, dass es im Sommer zu warm wird. 
Das führt dazu, dass wir zurzeit eine Lüftung einbauen, die auch kühlen kann. Man wird hier mit der 
feinen Schraube versuchen, das Klima in den Räumen zu beeinflussen. Solche Dinge muss man sowieso 
machen. Die Anzahl der Touristen ist aber eigentlich mit einer einigermaßen vernünftigen Infrastruktur 
gut zu bewältigen. Zudem sind wir mitten in der Stadt. Hier gibt es rundherum viel Gastronomie. und 
viele andere Angebote, wo die Menschen hingehen können, wenn es mal zu voll wird. Von daher ist 
die Situation nicht schlimm. 

Eine andere Thematik ist aber die: Dadurch, dass man Weltkulturerbe ist, wird man politisch 
interessant. Und da gibt es dann gewisse Beeinflussungsversuche, diese historische Ressource für die 
eigenen Zwecke einzusetzen. Da müssen wir aufpassen, dass wir nicht unter einen unangemessenen 
Druck kommen, uns zu verändern. Zum Beispiel, indem man gewisse Werte besonders betont, obwohl 
sie gar nicht so stark zur Identität gehören, usw. Solche Themen gibt es mittlerweile zunehmend.

Das hat auch mit der Säkularisierung zu tun, weil das Verständnis letztlich für diese Werte insgesamt 
abnimmt und ja, man muss deshalb gerade heute auch gewisse Grenzen aufzeigen, wo solche Einfluss-
nahmen dann auch aufhören müssen. 

Könntest Du hierzu bitte ein Beispiel geben. 

Ein Beispiel: Wir sind weiterhin beim Katholischen Konfessionsteil des Kantons St. Gallen angesiedelt 
und das ist insofern gut so, weil die Abtei eine religiöse Institution war, eine spirituelle Institution und 
da muss man auch über Religion und Spiritualität erzählen können. Wenn das jetzt dem Kanton St. 
Gallen gehören würde, der eine säkulare Organisation hat, dann gibt es zunehmend Einflussnahmen 
von freidenkerischer Seite oder anderen Religionen, welche sagen, dass gewisse Dinge nicht mehr so 
erzählt werden dürfen.

Und wir hatten dieses Erlebnis bereits mit einer Ausstellungen über das Beten, wo dann gewisse 
Kreise sagten, diese Ausstellung darf in den Schulen nicht vermittelt werden, weil es eine religiöse 
Ausstellung sei. Das war ein Stück weit auch ein Missverständnis. Aber es zeigt doch auf, wie unsere 
Gesellschaft sich zunehmend mit solchen Inhalten, vorsichtig aufgedrückt, immer schwerer tut. Da 
brauchen wir wieder eine neue Einstellung: Eine gewisse Toleranz auch gegenüber historischen 
Werten. Das ist eigentlich die größere Herausforderung für uns heute, als die rein bauliche Geschichte 
oder die Menge an Touristen.



98

Anna Lewandowski

diMaG 2025

Das heißt, man kann subsumieren: Tourismus ist eigentlich gut für das Weltkulturerbe. Nur die gesell-
schaftliche und politische Ebene, die da hineinspielen, bergen gewisse Herausforderungen, die im 
Zusammenhang mit diesem Label stehen. 

Ein weiterer Punkt ist aber auch das Sponsoring, wenn man externe Geldgeber hat. Zunehmend werden 
die Institutionen dazu angehalten, dass sie dieses und jenes machen müssen. Man könnte sagen, das 
Mäzenatentum ist immer noch da. Es gibt dann gelegentlich auch Repressionsversuche, gegen die 
man sich wehren muss. Das ist aus meiner Sicht eine schwierige Entwicklung. Es ist auch eine gewisse 
Amerikanisierung des Stiftungswesen, die wir haben. Die Gelder, die gegeben werden, werden eher 
als Investment angesehen und nicht mehr als reine Spende, sondern als eine Leistung, die man gibt, 
um eine Institution zu unterstützen. Man will zunehmend etwas für sich selbst tun, und das ist sehr 
problematisch. Meines Erachtens schläft da auch die Politik ein bisschen.

So ähnlich wie in Deutschland. Ich bekomme das in der Stiftung, bei der ich arbeite, auch zunehmend 
mit, wie politisch das Ganze aufgeladen ist. Doch kommen wir zurück zum Tourismus selbst: Von einer 
touristischen Überlastung kann man nicht sprechen, oder? 

Nein, also eine touristische Überlastung gibt es jetzt eigentlich noch nicht. Es gibt Maßnahmen, die 
man überlegen kann und welche, die wir auch bereits im Blick haben. Es ist schon so: Wenn wir an 
einem Tag mehr als 1.000 Besuchende haben, dann ist eine Grenze erreicht. Dann kommt es zum 
‚Schlangestehen‘ und es ist dann wirklich alles voll. Man überlegt dann schon, ob man die Öffnungszei-
ten verlängert, zum Beispiel morgens früher öffnet. Man hat auch Monate, in denen es weniger Leute 
hat. Über Marketing kann man das – zwar nicht wahnsinnig, aber doch ein bisschen – beeinflussen. 
Das letzte Mittel ist dann immer die Preiserhöhung. Weil die Schweiz schon relativ hochpreisig ist und 
wir bereits bei 18 Franken Eintrittsgeld sind, halten wir uns da im Moment noch zurück. Aber es kann 
schon sein, dass wir eines Tages, um zu steuern, auch diesen Beitrag erhöhen müssen.

Dient das Eintrittsgeld auch zum Erhalt des Weltkulturerbes? Also, kann man sagen, dass der Touris-
mus hilft, die Stätte für zukünftige Generationen zu erhalten? 

Ja, das kann man sicher. Das ist so: Wir haben ein Jahresbudget von derzeit etwas mehr als 4 Millio-
nen Franken, und davon sind zwei Drittel über den Tourismus abgedeckt, was ein sehr hoher Betrag 
ist. Dann gibt es einen Betrag vom Bund, vom Kanton, von der Stadt und schließlich eine Deckungslü-
cke, die so zwischen 800.000 und 1 Million pro Jahr liegt, die der Katholische Konfessionsteil, also die 
kirchensteuerzahlenden Einwohnerinnen und Einwohner des Kantons St. Gallen übernehmen

Also hilft der Beitrag des Tourismus natürlich schon. Besonders dabei eine wissenschaftliche 
Abteilung zu haben. Aber auch, das Museum zu führen, und letztlich die Bibliothek überhaupt weiter-
zuführen. Wenn wir das nicht hätten, dann wäre der ganze Betrieb in jeder Hinsicht viel kleiner.

Welche Maßnahmen werden denn ergriffen, um dieses kulturelle Erbe auch für kommende Generatio-
nen zu bewahren, angesichts der steigenden Zahl von Besucher*innen, die zur Stiftsbibliothek pilgern? 



99

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

diMaG 2025

Mir stellt sich die Frage, wie man der damit verbundenen Abnutzung begegnen kann. Gibt es bereits 
konkrete Konzepte oder Ideen, um diesen Herausforderungen entgegenzuwirken?

(lacht) Allein vom Schauen gibt es ja keine Abnutzung. Die gibt es, wenn die Menschen mit Schuhen 
rumlaufen und allenfalls irgendwo anstoßen, aber das ist kein großes Problem. Wir haben da diesen 
wertvollen Fußboden aus Holz. Der ist noch in sehr gutem Zustand. Er ist noch relativ dick, man könnte 
den noch ein paar Dutzend Mal schleifen. Machen wir aber nicht. Wir haben jetzt eine dünne orga-
nische Schicht aufgetragen, was eine historisch durchaus vertretbare Lösung ist. Nun ist eine durch-
sichtige Brauchschicht drüber, welche die Substanz des Holzes vor Abrieb schützt. Diese Schicht wird 
alle paar Jahre erneuert und man sieht sie gar nicht. Das würde es natürlich nicht brauchen, wenn man 
keine Besuchenden hätte. Hinzu kommt die Lüftung: Es ist so, dass Menschen Wärme reinbringen. 
Man kann das in Watt berechnen, habe ich gelernt, und das ist ein zusätzlicher Grund, weshalb wir 
schneller eine Lüftung einbauen mussten, als das ursprünglich geplant war. Aber auch da sind wir bei 
Maßnahmen, die vertretbar sind.

Überhaupt muss man aber sicher bei der Restaurierung aufpassen. Man sollte schließlich auch nicht 
übertreiben. Ein Beispiel sind die Handschriften. Die Einbände von den Handschriften lösten sich mit 
den Jahren und waren dann nicht mehr so schön. Diese hat man früher einfach neu gebunden und 
gedacht, das sei super. Damit hat man aber gleichzeitig einen Haufen alter Struktur zerstört. Da hat sich 
die Philosophie wirklich stark geändert. In St. Gallen war man immer sehr zurückhaltend, wahrschein-
lich auch, weil man Geld sparen wollte. Aber man war immer zurückhaltend bei der Restaurierung von 
Einbänden. Und das führt dazu, dass wir in St. Gallen weltweit bei Weitem den größten Bestand an 
karolingischen Einbänden haben, die noch einigermaßen mit Originalsubstanz erhalten sind. Das ist 
vielleicht die Hälfte aller weltweit noch erhaltenen Einbände dieser Zeit, die mehr als 1.000 Jahre alt 
sind.

Also muss man bei der Restaurierung immer vorsichtig sein. Man kann auch zu viel restaurieren 
- oder schützen. Da muss man immer das Augenmaß behalten. Und natürlich ist es auch gar nicht so 
schlecht, wenn das Geld nicht im Überfluss vorhanden ist. 

Dann kann man besser Prioritäten setzen.

Genau, auf jeden Fall.

Birgt denn das Label des Dokumentenerbes für bestimmte Dokumente Vorteile? Gibt es Verpflichtun-
gen, die mit dem Label einhergehen?

Eigentlich sind damit keine Verpflichtungen verbunden. Aber es hilft natürlich, dass gesagt werden 
kann: Das ist das WELT-Dokumentenerbe und da muss jetzt was gemacht werden. Es erleichtert 
manches. Überhaupt wird der Schutz der Dokumente immer stärker. Auch in der Schweiz gibt es zum 
Beispiel kantonale Kulturgütergesetze. Und bei uns gibt es sogar parallel dazu noch ein Kulturgüterde-
kret der Katholiken. Das führt natürlich auch zu einem höheren Prestige dieser Bestände. Und höheres 
Prestige heißt natürlich dann auch diese prioritär zu behandeln.



100

Anna Lewandowski

diMaG 2025

Gerne möchte ich noch auf die Kooperation mit der lokalen Gemeinschaft kommen. Wie wird die 
lokale Bevölkerung in den Tourismus eingebunden? Bringt das Label des Weltkulturerbes Vorteile für 
Wirtschaft und Kultur? Gibt es Herausforderungen, die sich daraus etwa mit den unterschiedlichen 
Tourismusbehörden und den Gemeinschaften ergeben?

Das ist ein Bereich, in dem das mit dem Weltkulturerbe gar nicht so viel hilft. Das Weltkulturerbe-Label 
führt zu einer Besucherschar, die dieses Highlight anschaut und weniger die Gegend kennenlernen will. 
Das ist nur zum Teil ein Tourismus, der den Ort ansehen will, mal abgesehen von der Gastronomie oder 
allenfalls den Hotels, wenn die Besuchenden länger bleiben. Andere Kulturinstitutionen profitieren ein 
bisschen davon, aber nicht wahnsinnig, denn die Klientel aus der Region kommt nicht ständig zu uns, 
die nimmt dann eher die anderen Angebote in der Stadt wahr. Das Zielpublikum bei den Kulturinstitu-
tionen ist eher regional ausgerichtet. Bei uns ist das Zielpublikum auch regional, aber es ist nicht das 
Wichtigste. Man sollte das nicht überschätzen. Ein Weltkulturerbe bringt was, sicher auch wirtschaft-
lich. Dafür gibt es große Umwegrentabilitätsberechnungen: die Menschen bringen, sagen wir, vielleicht 
100 Franken am Tag. Aber das ist bei uns dann eher Geld, das ins Essen oder ins Schlafen geht und 
weniger in andere kulturelle Institutionen. Was nicht heißt, dass sie gar nicht profitieren. Aber man 
sollte den Nutzen für die anderen kulturellen Institutionen nicht überschätzen. Es werden nicht viele 
Leute die Bibliothek besuchen und dann noch in St. Gallen ins Theater gehen.

Das bedeutet dann auch, dass Kooperationen mit anderen Städten und Bezirken rund um St. Gallen 
gar nicht oder nur marginal vorhanden sind?

Wir machen das schon immer wieder. Sogar stärker als andere, finde ich. Aber man soll auch hier die 
Bedeutung nicht überschätzen. Wir haben zum Beispiel eine Ausstellung über Sterne in der Bibliothek 
gemacht, als auch das Kulturmuseum eine sehr schöne Ausstellung zum Kosmos gemacht hat und das 
Naturmuseum dann noch zu Meteoriten. Es gab gewisse Synergien, vor allem, weil wir noch gemein-
same Veranstaltungen angeboten und damit aufgezeigt haben, wie diese Landschaft zusammenge-
hört und wir zusammenarbeiten. Ich denke, bei dem Veranstaltungsprogramm kann man noch eher 
Synergien schaffen als bei den Ausstellungen für sich allein.

Wie setzt sich der Tourismusstrom, der zur Stiftsbibliothek kommt, zusammen? Ist dieser international 
oder primär aus der Schweiz? Gab es da signifikante Veränderungen durch das Label des Weltkultur-
erbes?

Die Hälfte sind Schweizer. Davon sind vielleicht die Hälfte aus der Region Ostschweiz und etwa die 
andere Hälfte aus den übrigen Teilen der Schweiz, auch aus der Romandie, dem französischsprachigen 
Teil der Schweiz.

Und die andere Hälfte ist eigentlich der internationale Tourismus. Und der ist zunehmend sehr 
global. Das hat sich wirklich entwickelt und hat wahrscheinlich auch mit dem Weltkulturerbe-Label 
zu tun. Vor allem asiatische Besuchende. Zuerst waren es japanische, dann waren es chinesische und 



101

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

diMaG 2025

koreanische, aber nicht zu vergessen auch taiwanesische Besuchende. Die machen jetzt einen signi-
fikanten Anteil aus. Etwa zehn Prozent der Besuchenden kommen aus dem asiatischen Raum. Das 
war natürlich vor siebzig Jahren noch nicht so. Da war es primär der deutschsprachige Markt und 
ein bisschen die angrenzenden europäischen Länder. Aber das hat nicht zwingend nur mit dem Label 
zu tun, sondern natürlich auch mit der Entwicklung des Flugverkehrs, mit der Tourismusentwicklung 
überhaupt.

Und ein Stück weit ist das sicherlich eine Mischrechnung und hat wahrscheinlich sogar miteinander 
zu tun, weil die Bewerbung der Weltkulturerbe auch erst in diesem Umfang möglich wurde, als der 
Flugverkehr so stark zugenommen hat. Das ist ja immer auch wechselseitig. Die Leute aus Europa, die 
fliegen jetzt auch nach Asien, nach Südamerika, nach Amerika. Und früher sind diese eher auf dem 
Kontinent geblieben. 

Wie siehst Du die Zukunft des Weltkulturerbe-Labels auch im Zusammenhang mit der Stiftsbibliothek 
St. Gallen und welche innovativen Ansätze werden in der Stiftsbibliothek demnächst verfolgt? 

Da gibt es spezifisch auf uns bezogene Themen. Wir werden das Museum weiterentwickeln. Wir erar-
beiten zurzeit Pläne, wie wir das noch stärker verdichten und effizienter machen können. Wir teilen 
derzeit das Gebäude mit einer Schule und da ist im Moment der Wille da unsere Räume stärker zu 
konzentrieren, um auch das Besuchererlebnis zu vereinfachen, indem die Museumsangebote im 
Bereich der Bibliothek konzentriert werden. Diese kann ja nicht verschoben werden, sodass sie am Ort 
bleiben muss und weil sie die Hauptattraktion ist, macht es Sinn, dass man die anderen Attraktionen 
darum herum gruppiert. Man könnte Vermittlungsräume und dergleichen in der Nähe der Bibliothek 
platzieren. Da arbeiten wir jetzt verstärkt dran und daran, dass man die Angebote für die Besuchenden 
oder wie ich gerne sage: für alle Seelen, die zu uns kommen, adäquat bereitstellt. Das heißt, dass wir 
mit Sicherheit noch Entwicklungspotenzial haben. 

Aber da gibt es noch weitere Themen: Es gibt verschiedene UNESCO-Programme. Es gibt das Welt-
kulturerbe-Label und da sind wir als ehrwürdiges, älteres Kulturerbe eher auf der Seite derjenigen, die 
sagen: Übertreibt es nicht. Man soll jetzt nicht alles zum Weltkulturerbe erklären, sondern eher die 
Stätten in den Blick nehmen, bei denen eine menschliche Gemeinschaft über längere Zeit etwas immer 
noch Sichtbares geschaffen hat.

Und ich persönlich habe ein bisschen Mühe damit, dass man das Werk eines Architekten einfach 
so gleichbehandelt. Das finde ich problematisch. Da muss man sicher aufpassen, dass das Label nicht 
verwässert wird. Auf der anderen Seite gibt es diese Weltdokumentenerbe-Programme. Die sind für 
uns in St. Gallen natürlich sehr interessant, weil das unser Schwerpunkt ist. Wir haben da jetzt sogar 
zwei Auszeichnungen und ich kann mir vorstellen, dass wir das noch ausbauen. Dass wir uns für die 
Eintragung weiterer Bestände, die für Europa wichtig sind, engagieren und in diesem Bereich zum Teil 
sogar die Initiative ergreifen.

Da sind zum Beispiel die Handschriften aus dem Frauenkloster Chelles. Das ist ein Frauen-Scriptorium, 
noch vor der Zeit Karls des Großen, und ist ganz bedeutend für die Geschichte der Frauen. Bei den jetzt 



102

Anna Lewandowski

diMaG 2025

noch erhaltenen etwa dreißig Handschriften könnte man mit einem Netzantrag2 in die Aufnahme der 
UNESCO im Dokumentenerbe plädieren. Oder auch die ältesten Musikhandschriften der Welt, dass 
man die als Netzantrag einbringt. An solchen Netzanträgen werden wir uns gerne immer beteiligen 
und könnten unsere Bedeutung stärker unterstreichen.

In dem Bereich, denke ich mir, könnte man noch das ein oder andere machen und da geht es dann 
um ganz bedeutende Schriften. Da muss man nicht länger begründen, dass solche Dokumente von 
größter Bedeutung für die Menschheit sind.

Auch da gibt es bei den Weltdokumentenerben die Tendenz zur Verwässerung. Wir würden allerdings 
nicht zur Verwässerung beitragen wollen, sondern einen stärkeren Blick darauf lenken wollen, dass 
es auch ein Erbe gibt, welches sich über verschiedene Länder verteilt und deshalb als Netz gesehen 
werden müsste.  

Literaturverzeichnis

Dora, C. (2019). Zwei Anfänge des Gallusklosters. In Vater für die Armen. Otmar und die Anfänge des Klosters St. 
Gallen. St. Gallen: Verlag am Klosterhof, S. 16-25. 

e-codices. (o.J.). Virtuelle Handschriftenbibliothek der Schweiz. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://
www.e-codices.unifr.ch/de/search/?aSelectedFacets=%7B%22collection_facet%22%3A%5B%22St.+Gal-
len%2C+Stiftsbibliothek%22%5D%7D&sQueryString=&sSearchField=fullText&sSortField=score

Knoll, G. M. (2022). UNESCO Weltkulturerbe und Tourismus. Tourismus Kompakt. Tübingen: UVK Verlag. 
doi:https://doi.org/10.24053/9783739880884

Stiftsbibliothek St. Gallen. (o.J.). Handschriften. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://www.stiftsbezirk.ch/
de/stiftsbibliothek/handschriften/ 

Stiftsbibliothek St. Gallen. (o.J.). Inkunabeln & Alte Drucke. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://www.
stiftsbezirk.ch/de/stiftsbibliothek/inkunabeln 

Stiftsbibliothek St. Gallen. (o.J.). Lesesaal & Ausleihe. Abgerufen am 17.02.2025 von https://www.stiftsbezirk.ch/
de/stiftsbibliothek/lesesaal-und-ausleihe/?utm_source=chatgpt.com 

Tremp, E. (2007). Geschichte der Stiftsbibliothek. In Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Rundgang durch Geschichte, 
Räumlichkeiten und Sammlungen. St. Gallen: Verlag am Klosterhof.

Tremp, E. (2024). Der heilige Gallus, Mönch und Einsiedler. In Potentia monastica. Kulturelle Handlungsmacht im 
mittelalterlichen Kloster. St. Gallen: Verlag am Klosterhof, S. 243-280. 

UNESCO. (2017). Documentary heritage of the former Abbey of Saint Gall in the Abbey Archives and the Abbey 
Library of Saint Gall. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://www.unesco.org/en/memory-world/docu-
mentary-heritage-former-abbey-saint-gall-abbey-archives-and-abbey-library-saint-gall

UNESCO. (o.J.). Memory of the world. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://www.unesco.org/en/memo-
ry-world?hub=1081

2  Mit dem Netzantrag ist hier ein Gemeinschaftsantrag gemeint, bei dem mehrere Länder miteinander kooperieren kön-
nen  (UNESCO, o.J., Weltdokumentenerbe werden).



103

Weltkulturerbe Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Interview mit Dr. Cornel Dora 

diMaG 2025

UNESCO. (o.J.). Abbey of St. Gall. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://whc.unesco.org/en/list/268 

UNESCO. (o.J.). Weltdokumentenerbe werden. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://www.unesco.de/
orte/weltdokumentenerbe/weltdokumentenerbe-werden/

UNESCO. (o.J.). World Hertiage List. Abgerufen am 17. Februar 2025 von https://whc.unesco.org/en/
list/?cid=31&l=en&cid=31&l=en&&mode=table&mode=list 

Bildnachweis

Bobo11. (2023). Barocksaal der Stiftsbibliothek St. Gallen [Fotografie]. https://de.wikipedia.org/wiki/Stiftsbiblio-
thek_St._Gallen#/media/Datei:Stiftsbibliothek_Saal_2023_1.jpg



104

Anna Lewandowski

diMaG 2025



105

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

majonit. Pfeilerhalle der Moschee von Tinmal; Marokko

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies 
und Beatniks in Marokko

Martina Moeller
(Université Paris-Saclay) 

Abstract

Miriam Spies’ Reisebericht Im Land der kaputten Uhren. Mein marokkanischer Roadtrip (2019) reinsze-
niert Reiseformen der Beatniks und Hippies aus den 1960er und 70er Jahren. Die Protagonistin reist 
per Autostopp und Bus quer durch Marokko und kommt mit Marokkaner*innen aus den verschiedens-
ten Gesellschaftsschichten in Kontakt. Die vielfältigen Begegnungen lassen sie in die Vergangenheit und 
Gegenwart des Landes eintauchen. Der autobiographisch inspirierte Text nimmt literarische Genres der 
englisch- und deutschsprachigen Popliteratur und des Gonzo-Journalismus auf. Hippies und Beatniks 
wollten radikal mit ihrer Herkunft und der bürgerlich-westlichen Lebensweise ihrer Zeit brechen und 
ihre Darstellungsformen spiegeln sich in diesem Buch wider. Es gilt zu untersuchen, ob sich Spies’ Reise-
bericht in eine Kontinuität mit diesen Reise- und Darstellungsformen einschreibt und als eine Form des 
alternativen Reisens zu werten ist, die sich jenseits von Mainstreamreisen einordnen lässt. Abschließend 
soll untersucht werden, ob die Verknüpfung von literarischen und journalistischen Genres und Techni-
ken eine neue literarische Form hervorbringt. 



106

Martina Moeller

diMaG 2025

Einleitung

Miriam Spies’ Reisebericht Im Land der kaputten Uhren. Mein marokkanischer Roadtrip (Conbook 
Verlag, 2019) beschreibt Reiseformen, die an jene der Beatniks und Hippies der 1960er und 70er Jahre 
anknüpfen. Spies’ Protagonistin Miriam, die zugleich das literarische Alter Ego der Autorin ist, reist 
allein als junge Frau durch ein winterliches Marokko. Sie durchquert per Autostopp und Bus vor allem 
den Norden des Landes. Aus dieser Fortbewegungsform leitet sich die Bezeichnung „Roadtrip“ im Titel 
des Reiseberichts ab. 

Auf ihrer Reise erlebt sie eine Vielzahl von Abenteuern. Sie übernachtet in einer Studenten-
WG, bei einer marokkanischen Familie und im Backpacker-Hostel. Die Protagonistin kommt mit 
Marokkaner*innen aus den verschiedensten Gesellschaftsschichten in Kontakt und erlebt Abenteuer, 
die Mainstream-Tourist*innen vorenthalten bleiben. Die vielfältigen Begegnungen lassen sie in die 
Vergangenheit und Gegenwart des Landes eintauchen.

Ihre Form des Unterwegsseins erinnert an Beatniks und Hippies und deren bewusste Absetzung 
von bürgerlichen Erholungs- oder Bildungsreisen. Für Beatniks und Hippies bedeutet Reisen mehr als 
ein erholsamer Urlaub. Sie wollen aus den Zwängen der bürgerlichen Welt ihrer Herkunft ausbrechen. 
Mehr als Beatniks suchen Hippies nach neuen Lebensformen jenseits kapitalistischer Zwänge. Für 
beide Gruppen sind chaotische und nichttouristische Reiseformen wie auch der Konsum von Drogen 
mit dem Wunsch nach alternativen Lebensformen verknüpft. Der Versuch, sich vom Mainstream 
abzusetzen, zeigt sich auch in ihren spezifischen künstlerischen Ausdruckformen. 

Inwieweit sich Spies’ Reisebericht und die darin dargestellten Reiseformen als eine Wiederaufnahme 
der Reiseformen der Beatniks und Hippies sowie deren literarischen Darstellungsformen interpretie-
ren lässt, soll im Folgenden untersucht werden. Eng daran geknüpft ist auch die Frage, ob Spies’ Reise-
bericht tatsächlich eine alternative Form des Reisens abseits des touristischen Mainstreams darstellt. 

Gabriel Gach (2017, S. 14) definiert alternative Reiseformen als „Abkehr von dem ins negative Licht 
gerückten Massentourismus oder dem klassischen Sommerfrische-Erholungsurlaub – mit anderen 
Worten – abseits des Pauschaltourismus-Paradigmas. Aus dieser Entwicklung ergeben sich zunehmend 
alternative Reiseformen, welche die Grundlagen des Alternativtourismus bilden“.1 

Er stellt weiterhin heraus: „Alternativtouristen verreisen überproportional lange, haben ein eher be-
schränktes Reisebudget, bleiben nicht nur an einem Ort und übernachten in landesüblichen Unter-
künften. Darüber hinaus interessieren sie sich überdurchschnittlich stark für Land und Leute der 
bereisten Regionen. Selbstverwirklichung, Erfahrung und Erlebnis, Authentizität sowie kulturelles In-
teresse sind ebenfalls wichtige Aspekte der alternativen Reiseformen. Alternativtouristen gelten des 
Weiteren als postmodern, sehen sich primär nicht als Konsumenten und sind üblicherweise gegen 
jeglichen „Mainstream“ und „Kommerz.“ (Gach, 2017, S. 14)

1  Gachs Definition geht auf Freyer (2011, S. 526–528) zurück, der Alternativtourismus als Gegenstück zum Pauschaltouris-
mus begreift, der eine individuelle, neue, andere, sanfte und einsichtige Reiseform sei. Als Beispiel wird der klassische 
Backpacking-Urlaub oder die „Globetrotter“-Reisende benannt. 



107

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

Freyer (2011, S. 528) sieht Alternativtourismus als eine bewusste Kritik am Massentourismus. Alterna-
tivtouristen nutzen überwiegend eine alternativ-touristische Infrastruktur. Nach Schätzungen nehmen 
alternative Reiseformen ca. 5–10% des gesamten Reisemarktes ein. Alternativ Reisende sehen sich 
laut Freyer als „Nicht-Tourist“, da sie ihre Reise selbst organisieren und oft alleine oder in kleineren 
Gruppen unterwegs sind. Wir werden im weiteren Verlauf der Analyse sehen, dass diese Definitionen 
zentrale Aspekte des Unterwegsseins der Protagonistin Miriam umfassen. 

Reiseberichte als Spiegel inter- und transkultureller Formen der Begegnung

Im Mittelpunkt von Spies’ Reiseaufzeichnungen stehen Begegnungen und Austausch mit Einheimi-
schen und anderen Reisenden. In dieser Hinsicht verfolgt ihr Reisebericht ein klassisches Anliegen 
dieses Genres. Es geht um den inter- und transkulturellen Kontakt und Austausch mit Menschen aus 
anderen Kulturkreisen. Laut Tim Youngs stehen diese Aspekte beim travel writing im Vordergrund und 
machen Reisebeschreibungen „most socially important of all literary genres” (Youngs, 2013, S. 1). 

Spies’ Protagonistin diskutiert mit ihren Reisebekanntschaften über Reisen, Musik, Religion, Kunst 
und Literatur. Diese Themen sind nicht nur in Spies’ literarischem Schaffen von zentraler Bedeutung. 
Die Autorin ist selbst als Kunst- und Kulturschaffende in Mainz tätig, wo sie 1982 geboren wurde. Dort 
und in Berlin hat sie Germanistik, Kulturanthropologie und Buchwissenschaft studiert. 

Von 2009 bis 2017 veranstaltete Spies in Mainz Autor*innenlesungen und veröffentlichte gemeinsam 
mit anderen Autor*innen Bücher zu elektronischer Musik und den Band DAF (Deutsch Amerikanische 
Freundschaft). 2007 hat sie den Gonzo Verlag gegründet, dessen Name auf den amerikanischen Schrift-
steller und Mitbegründer des Gonzo-Journalismus Hunter S. Thompson anspielt, der eine zentrale 
literarische Referenz für ihr eigenes Schreiben darstellt. 

Der Schwerpunkt des Verlags liegt auf literarischem Rock ’n’ Roll, Beatlyrik, Literatur gesellschaft-
licher Grenzgänger und experimentellen Mischformen. Auch Ton-Text-Kombinationen in Form von 
Hörbüchern wie die Verbindung von kritischen lyrischen Texten mit treibenden Beats ist eine Spezialität 
des Verlags. Ihre Vorlieben beim Verlegen von Büchern zeigen erste Anknüpfungspunkte zu Ausdrucks-
formen der Beatniks und anderen popliterarischen Texten. 

Neben vielen anderen Aktivitäten im Kulturbetrieb schreibt Spies auch unter Pseudonymen Lyrik 
und Kolumnen in Literaturzeitschriften und Anthologien. Miriam Spies’ kulturelles Schaffen verweist 
auf literarische und journalistische Genres, in denen sich ihr Reisebericht Im Land der kaputten Uhren. 
Mein marokkanischer Roadtrip ästhetisch und stilistisch verorten lässt. Gemeint ist die Nähe zum 
Gonzo-Journalismus, zur englisch- und deutschsprachigen Popliteratur und zur road novel, die ein 
Subgenre der Reiseliteratur darstellt. 



108

Martina Moeller

diMaG 2025

Eine chaotische Reise durch Marokko 

Spies’ Protagonistin Miriam wird als eine junge Frau eingeführt, deren Reise nach Marokko experimen-
tellen Mustern unterworfen ist. Nicht sie selbst plant die Reise, sondern ein marokkanischer Freund, 
den sie bei einem früheren Marokkoaufenthalt kennengelernt hat, entwirft den Reiseplan für sie. Mit 
dieser Enthüllung beginnt der Reisebericht und führt einen literarischen Stil ein, der auf ironischen 
Übertreibungen und Zuspitzungen beruht. 

Okay, für meine Ohren klang der Reiseplan haarsträubend. Aber er war liebevoll von einem ma-
rokkanischen Freund ausgearbeitet worden, und so notierte ich ihn minutiös in meinem Kalender. 
Die deutsche Art von minutiös, die von der absoluten Verbindlichkeit dieser Angaben ausgeht.  
(Spies, 2019, S. 7) 

Wie auch der Titel Im Land der kaputten Uhren - mein marokkanischer Roadtrip betont dieses Zitat den 
experimentellen Charakter der Reise, die Unberechenbarkeit des Landes und seiner Bewohner*innen. 
Spies’ Stil der ironischen Übertreibungen und Zuspitzungen lässt sich gut an den Klischees und Stereo-
typen in diesem Zitat herauszustellen. Das Adjektiv „minutiös“ verweist auf eine stereotypische Wahr-
nehmung, die Deutsche als verbindlich und vorausplanend bezeichnet. Im Gegensatz hierzu lässt sich 
„haarsträubend“ auf die kaputten Uhren im Buchtitel beziehen. Beide heben klischeehaft hervor, dass 
Westler Marokko oftmals als chaotisch und unberechenbar empfinden. 

Diese Zuweisungen sind offensichtlich als Übertreibungen zu werten. Wie aus dem Reisebericht 
hervorgeht, ist die Autorin Miriam Spies schon mehrfach nach Marokko gereist und kennt das Land gut. 
Dass der Reisebericht auf einer realen Reise der Autorin beruht, zeigt sich z. B. daran, dass Autorin und 
Protagonistin den gleichen Namen tragen und Fotos auf dem Titelbild und im Vorsatzblatt die Autorin 
umgeben von marokkanischem Dekor, Einheimischen und Landschaften präsentieren. 

Die Protagonistin ist somit eindeutig als literarisches Alter Ego der Autorin erkennbar. Aus diesem 
Grund lässt sich Spies’ Text als Autofiktion einordnen. Die stilisierte Schreibweise des Reiseberichts 
verweist ebenfalls auf eine Verschränkung von fiktionalen und realen Elementen. Die Form der Auto-
fiktion wird gezielt von Spies eingesetzt, um den Rezipient*innen den Eindruck authentischer Reise-
erfahrungen zu vermitteln. 

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, warum sie die Leser*innen gleich am Anfang mit 
scheinbar simplifizierenden Stereotypen konfrontiert. Ich stelle die These auf, dass stereotype Über-
treibungen und Zuspitzungen bei Spies als Form der selbstironischen, humoristischen Distanzierung 
und Brechung dienen. Dies lässt sich an folgendem Zitat verdeutlichen.

[… ] Hey, Sweety, schrieb er [der marokkanische Freund und Reiseplaner, M.M.] kurz vor meinem Ab-
flug, als wollte er damit meinen Kalendereintrag kommentieren, (travel the Moroccan way), ich wuss-
te genau, was er damit sagen wollte: Nimm’s mit einem Lächeln, wenn alles anders kommt. Simple 
enough und doch äußerst sachdienlich, wenn man durch Marokko reist. (Spies, 2019, S. 7)

Spies’ Reisebericht konstruiert Marokko als eine Welt, die Deutschland entgegensteht und der Prota-
gonistin erlaubt, aus der geordneten, deutschen Welt auszubrechen und sich selbst aus einer anderen 
Perspektive zu betrachten. Ob die ironischen Zuspitzungen der Reiseerlebnisse die innere Entwicklung 
der Protagonistin durch eben diese herausstellen sollen, bleibt zu untersuchen. Es lässt sich schon jetzt 



109

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

festhalten, dass der ironische Stil der Autorin mit dem Erwartungshorizont der Leserschaft spielt und 
ihn herausfordert. 

Intertextuelle Referenzen und orientalisierende Klischees 

Im weiteren Verlauf des Textes befindet sich die Protagonistin schnell in einer widrigen Lage. Nichts 
läuft nach Plan. Als intertextuelle Referenz verstärkt ein Zitat aus Edith Whartons Reisebericht In 
Marokko (1917) die Tendenz der ironischen Distanzierung in Spies’ Reisebericht. Wharton schreibt, es 
sei gut, „mit einem solchen Malheur zu starten, nicht nur weil es den Fatalismus fördert, der nötig ist, 
um Afrika genießen zu können, sondern weil man dadurch direkt in das rätselhafte Herz des Landes 
vordringt“ (zitiert nach Spies, 2019, S. 11). 

Das rätselhafte Herz könnte hier nun als Referenz zu Heart of Darkness (1899) von Joseph Conrad 
missverstanden werden. Spies beschreibt darauffolgend jedoch kein düsteres, exotisch-verschlingendes 
Marokko, sondern zwei nette junge Marokkaner, die sie auf eine etwas chaotische und doch lustige 
Fahrt kreuz und quer durch den Norden Marokkos bis nach Casablanca mitnehmen. Die Hilfsbereit-
schaft, Offenheit und Unterstützung der jungen Marokkaner entlarven so orientalisierende Klischees 
und ersetzen sie durch realistischere Marokkodiskurse. 

Diese Form der Aktualisierung und auch der ironischen Brechungen tauchen immer wieder in 
Spies’ Reisebericht auf. Sie werden oft durch Bezüge zu anderen Reisebeschreibungen eingeführt. Die 
intertextuellen Referenzen dienen als eine Art Subtext, der bestehende Marokkodiskurse aktualisiert, 
ergänzt und transformiert. 

Neugier und Abenteuerlust als Reisemotivation

Neugier und Abenteuerlust stellen den Motor für die Reise von Spies’ Protagonistin dar. Miriam schreckt 
nicht vor potentiell unangenehmen oder anstrengenden Situationen zurück. Ihre chaotische und expe-
rimentelle Reiseform unterstreicht ihre Lust am Unbekannten und an Abenteuern2. 

Einige Erlebnisse treiben die Protagonistin an den Rand ihrer Kräfte, wie die nächtliche Busfahrt von 
Casablanca nach Tanger, auf der sie fast nicht schläft und somit völlig übernächtigt ankommt. Endlich 
in ihrer Unterkunft in Tanger erklärt sie den Besitzern ihre wilde Reise und ihre große Müdigkeit auf 
drei Sprachen. 

2  Laut Casey Blanton (2002, S. 2) entsteht Reiseliteratur durch menschliche Neugier und macht den Schreibenden zum 
Mittler zwischen Kulturen: „The persistence of this kind of writing is undoubtedly related to human curiosity and to a 
travel writer’s desire to mediate between things foreign and familiar, to help us understand that world which is other 
to us”.



110

Martina Moeller

diMaG 2025

Long voyage, long voyage, I’m tired, je suis fatigué[e], ana tabâna. Ich legte meine Hände an die rech-
te Wange und neigte den Kopf zur Seite. Yesterday, hier: Allemania, nun deutete ich mit meiner rech-
ten Hand ein aufsteigendes Flugzeug an, Allemania to Nador, hm? Airplane. Et après avec la voiture à 
Casablanca. (Spies, 2019, S. 50)

Es wird deutlich, dass die Reiseform und -motivation der Protagonistin Miriam sich weder auf Erholung 
noch auf reinen Kulturgenuss im Sinne klassischer touristischer Reisen reduzieren lässt. Die Tatsache, 
dass sie wenigsten rudimentär Arabisch (ana tabâna) spricht, zeigt ein tieferes Interesse an Marokko 
und seinen Bewohnern. 

Auf den Spuren des Reisens der Beatniks 

Viele der bereits genannten Merkmale rücken Spies’ Reisebericht und die darin dargestellte Reiseform 
in die Nähe der amerikanischen Popliteraten der Beat-Generation, die auch als Beatniks bezeichnet 
werden. Jack Kerouac, Allen Ginsberg, William S. Burroughs und entfernter auch Paul Bowles sind die 
bekanntesten Vertreter dieses subkulturellen Literaturstils. 

Wenn Beatniks über ihre Reisen oder Reiseerfahrungen schreiben, dann werden unkonventionelle, 
chaotische und spontane Reiseabenteuer durch ebensolche Darstellungsformen beschrieben. Diese 
Kategorie trifft auch auf Spies’ Reisebericht zu. Als weibliche Tramperin reist sie allein, per Anhalter 
oder mit dem Bus. Ihre Reiseroute ist durch unvorhergesehene Änderungen geprägt, die ihre Reise als 
chaotisches Abenteuer inszenieren sollen.

Ähnlich spontane Reiseformen finden sich z. B. in Jack Kerouacs Roman On the Road (1957), der zu 
den Klassikern der Literatur der Beat-Generation zählt. Erzählt werden die Reisen des Protagonisten Sal 
Paradise (Kerouacs literarischem Alter Ego) und eines Freundes Dean Moriarty (Neal Cassady, Autor 
und Freund von Kerouac) durch die USA der späten 1940er und frühen 1950er Jahre. Die episodische 
Handlungsform schildert die Abenteuer der Protagonisten, ihre Suche nach Freiheit, Selbstfindung 
und dem amerikanischen Traum. Als zentrale narrative Technik vermischt der Autor reale Ereignisse 
und Personen mit fiktionalen Elementen. Diese Mischung verleiht dem Roman eine authentische und 
lebendige Atmosphäre. Kerouac nutzt auch intensive Beschreibungen von Landschaften und Orten, 
um das Gefühl des Unterwegsseins und der Suche nach dem Unbekannten zu transportieren. 

Darüber hinaus ahmt die Sprache des Romans Slang-Begriffe, Jazz-Rhythmen und poetische 
Ausdrucksformen nach, um hierdurch den Geist der Beat-Bewegung einzufangen und ihre Rebellion 
gegen konventionelle gesellschaftliche Lebensformen auszudrücken. Überhaupt stellt die Frage nach 
alternativen Lebensformen einen zentralen inhaltlichen Aspekt des Romans dar. Kerouac war über-
zeugt davon, dass die amerikanische Zivilisation die schöpferischen Kräfte des Menschen verkümmern 
ließe. Die Absage an diese Gesellschaft kann somit laut Ursula Brumm (1968, S. 463) als ein Akt der 
„künstlerischen Befreiung“ eingeordnet werden. 

Es geht Kerouac um die „Realisierung eines eigenen außergesellschaftlichen Lebensstils, mit eigenem 
Rhythmus, eigenen Idealen und Werten, die in allen Zügen das Gegenbild zu denen der bestehenden 
Gesellschaft sind“ (Brumm, 1968, S. 463). Durch den besonderen literarischen Stil wird On the Road zu 



111

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

einem Porträt der amerikanischen Gegenkultur, die die Suche nach persönlicher Freiheit und Identität 
in den USA nach dem 2. Weltkrieg darstellt.

Neben dem chaotischen Reiseverlauf knüpft Spies’ Reisebericht auch an andere Aspekte der 
Darstellungsformen der Beatniks an. Das narrative Verfahren in Spies’ Text ist als ein Fluss von 
aufeinanderfolgenden Episoden inszeniert, die sich überlappen und in ihrer Intensität überwältigend 
erscheinen. Der schon erwähnte Anfang von Spies’ Reisebericht bietet ein gutes Beispiel für den rasanten 
und episodenhaften Schreibstil der Autorin. Nach der nächtlichen Ankunft im nordmarokkanischen 
Provinzort Nador stellt die Protagonistin fest, dass kein Bus mehr an den Zielort Tanger fährt. Ihr kleines 
Reisebudget erlaubt keine Hotelübernachtung in Nador, und schon verbringt sie die Nacht mit zwei 
unbekannten Marokkanern im Auto. 

Diese Reihung von Abenteuern zeigt jedoch keinen Bezug zu einer reisenden Picara. Gemeint ist 
eine weibliche Schelmin, die scheinbar naiv ihre zumeist fingierte Autobiographie erzählt und durch 
satirische Darstellungsformen Missstände in der Gesellschaft thematisiert (Bauer 1994, S. 1–2). Spies’ 
Protagonistin ist keine unzuverlässige Ich-Erzählerin, die durch ihre Erfahrungen zu einem besseren 
Menschen bekehrt wird. Die Selbst- und Weltdarstellung der Protagonistin im Text fallen nicht mit der 
des Lesenden auseinander. Die typische Form der pikaresken Ironie kommt in den Abenteuern der 
Protagonistin nicht vor. 

Reisen als Realitätsflucht?

Es wurde schon gezeigt, dass ironische Brechungen und Umkehrungen bei Spies auf Subtexten von 
anderen Reiseberichten aufbauen. Ein gutes Beispiel hierfür stellt das Motiv der Realitätsflucht dar. 
Nach ihrer Ankunft in Tanger verspürt die Protagonistin das Verlangen, sich im Menschengewühl der 
Medina zu verlieren: „Wie gerne hätte ich mich einfach einer kopflosen Sehnsucht folgend in die Arme 
dieser Stadt geworfen und mich von ihr verschlucken lassen, um mich in ihrem Betatsche, Geschiebe, 
Gedränge aufzulösen“ (Spies, 2019, S. 53). 

Diese Form der zeitweiligen Realitätsflucht in den engen und verschlungenen Gassen der 
marokkanischen Medinas (Altstädte) und der nicht abreißende Strom von Menschenmassen und Eseln 
ist ein in der Literatur gängiges Motiv. Zu finden ist es z. B. in Paul Bowles Roman Let it come down 
(1952), in Elias Canettis berühmtem Reisebericht Die Stimmen von Marrakesch (1976) oder auch in 
Bodo Kirchhoffs Der Sandmann (1992). 

Das Motiv bezeichnet einen Zustand des Sich-Verlierens in fremden Welten. Oftmals wird es auch 
auf das Menschen- und Straßengewirr einer als orientalistisch-exotisch konnotierten Altstadt bezogen 
und betont so ihre Fremdartigkeit. Diese Erfahrung versetzt die Protagonisten in einen Zustand, in dem 
die analytischen Fähigkeiten des Geistes zurückgestellt werden. Infolgedessen stellt sich ein intensives 
Gefühl des Einsseins mit der Umgebung, der Präsenz im Hier und Jetzt oder gar des Verlustes des 
Selbst ein. 

Insbesondere in Bowles Let it come down und in Kirchhoffs Roman Der Sandmann dient das 
Gewirr der Medinagassen als Allegorie eines zeitweiligen Realitätsverlusts der jeweiligen männlichen 



112

Martina Moeller

diMaG 2025

Protagonisten. Der Realitätsverlust in den Medinas von Tanger und Tunis beschreibt eine widersprüch-
liche Sehnsucht oder auch eine Flucht. Das westliche Subjekt durchlebt einen Kontrollverlust in der 
fremden Welt, der einer Identitätskrise gleichkommt. 

Die Sehnsucht nach einem Kontrollverlust verweist auch auf Drogenerfahrungen, durch die viele 
Beatnik- und Hippieliteraten den Ausgang aus ihrer bürgerlichen Herkunft und Existenz herbeisehnen. 
Drogenerfahrungen markieren den Weg ins Aussteigertum oder zeigen die Sehnsucht nach einer kurz-
zeitigen Auszeit von der eigenen Identität oder deren Verlust. 

Die momentane Flucht vor oder sogar das Verlieren der eigenen Identität steht zu Beginn von Spies’ 
Reisebericht nicht im Zentrum der Reiseerfahrung, wie das folgende Zitat zeigt: 

„Sicher, der Tumult hätte die Müdigkeit bis zu einem handlungsfähigen Zustand vertrieben. […] Aber 
vielleicht, so dachte ich, […] ist es wichtig, einfach mal ein bisschen auf Abstand zu gehen, die Dinge 
aus einer gewissen Distanz zu sehen und der eigenen Müdigkeit stillen, weiten Raum zu geben, in 
dem sie sich entfalten kann, statt sie grell und bunt und laut zu ignorieren. War das nicht der eigent-
liche Zweck dieses Trips? Einfach einmal einen Schritt hinter mir [mich] selbst zurücktreten. Einen 
Vorsprung vor dem eigenen mechanisch-neurotischen Ich zu gewinnen. […] Man kann nicht vor sich 
selbst weglaufen. Aber man kann an einen Ort gehen, wo man sich in einem anderen Licht sieht.“ 
(Spies, 2019, S. 53)

Die Protagonistin Miriam möchte die Erfahrung in der Fremde nutzen, um sich selbst aus einer neuen 
Perspektive zu betrachten. Reisen bedeutet für sie eine Annäherung an die eigene Identität dank der 
Erfahrung in der Fremde. Erst später konsumiert sie Drogen und Alkohol gemeinsam mit ihren marok-
kanischen und europäischen Reisebekanntschaften in studentischen WGs in Tanger, Casablanca und im 
Hostel in Essaouira. Als sie schließlich in der Mitte des Reiseberichts im nordmarokkanischen Bergstädt-
chen Chefchaouen ankommt, erlebt sie dort fast einen Kontroll- und Identitätsverlust in den engen und 
blauen Gässchen der Stadt, worauf zurückzukommen ist. 

Die Protagonistin Miriam unternimmt ihre Reise nach Marokko, um zeitweilig Distanz zu ihrem 
Leben in Deutschland zu gewinnen. Sie beabsichtigt aber nicht, längerfristig in der Fremde zu bleiben 
oder dort ihre Identität zu verlieren. Das Reisen wird als Abenteuer und als Ausdruck von persönlicher 
Freiheit präsentiert. Die Distanz zum Alltag ermöglicht einen kritischen Blick auf das eigene Leben. 

In dieser Hinsicht schreibt sich Spies’ Bericht nur teilweise in die typischen literarischen Genres der 
Beatniks ein; denn wie sich im weiteren Verlauf immer deutlicher zeigt, reist Miriam auf den Spuren 
der Autoren der Beatniks und anderer westlicher Künstler*innen. Die Autorin nutzt die Reiseberichte 
und Erfahrungen der Beatniks und anderer westlicher Marokkoreisender als eine Art Subtext für die 
Darstellung ihrer eigenen Erfahrungen.

Tanger: Mythos oder zeitgenössische Realität?

Als zentraler Wirkungsort der Beat-Generation und anderer westlicher Künstler*innen ist ein Besuch in 
Tanger natürlich ein Muss für die Protagonistin. Ihre Ankunft dort geht mit einer längeren Beschreibung 
der Stadt einher, in der Spies vor allem Bezüge zu Texten und Autoren der Beat-Generation herstellt. 



113

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

Tanger wird als mythenumwobene Stadt eingeführt, die bis heute die internationale Künstlerszene 
anzieht. 

Tanger, weiße Stadt, Tanger, magische Stadt. Tanger, Stadt der Lichter und Stimmen, der Katzen und 
Kabel, der Geister und Geschichten, der Schmuggler und Spione. Interzone. […] Anfang des 20. Jahr-
hunderts flogen französische Maler wie Motten um dein magisches Licht, und als Amerikas Straßen 
nicht mehr zum Träumen gemacht waren, kamen die Schriftsteller, denn Kif und Tee und Träume fin-
det man hier allemal. Tanger, die westliche Welt ist dir dicht auf den Fersen. […] Tanger, deine Kinder, 
die durch deine staubigen Straßen toben mit ihren dreckigen Gesichtern und abgewetzten Klamotten 
und Fußbällen aus ungenießbaren Orangen. (Spies, 2019, S. 52)

Spies verweist auf die faszinierende, aber auch kontroverse Vergangenheit der Hafenstadt. Zu nennen 
ist vor allem die Weltoffenheit der internationalen Zone von Tanger. Die Stadt ist ab 1923 vom marok-
kanischen Hinterland abgetrennt, das damals eine französische Kolonie ist, und unterliegt über 30 
Jahre einer multinationalen Verwaltung.

Aus dieser Zeit stammt der Ruf Tangers als Eldorado für Weltenbummler, Diplomaten, Schriftsteller, 
aber auch Schmuggler, Zuhälter und Sextouristen. Wie der marokkanische Schriftsteller Mohamed 
Choukri bemerkt, hat dieses Tanger der westlichen Freizügigkeit, das er in seiner Kindheit erlebt hat, 
auch eine dunkle Seite. Chourki meint vor allem die negativen Konsequenzen für die lokale Bevölkerung. 
Das damalige Tanger ist ein Schmelztiegel der Kulturen, ein Ort der Gewalt und Spannungen. In seiner 
Autobiographie „Das nackte Brot” (al-Hubz al-Hafi, 1980) beschreibt er ein Tanger der asymmetrischen 
Machtverhältnisse, in dem Europäer nur selten für Vergehen zur Rechenschaft gezogen werden. 
Marokkaner hingegen müssen schon wegen Nichtigkeiten mit harten Strafen rechnen.

Im Zweiten Weltkrieg wird Tanger von Spanien besetzt. 1945 geben die Siegermächte der Stadt den 
Status der internationalen Zone zurück. Westler können diese ohne Formalitäten betreten. Halbver-
gessene Achsen-Kriegsverbrecher, spanische Monarchisten, Anarchisten und Linksrepublikaner oder 
südamerikanische Staatsmänner tummeln sich in den Straßen der Stadt. In den 1950er-Jahren sind es 
dann exzentrische Millionäre, Homosexuelle und Künstler, die Tanger für sich entdecken.

Drogen, ein exotischer Lebensstil und die Suche nach künstlerischer Inspiration ziehen Besucher 
wie Gregory Corso, Alan Ginsberg, William Burroughs, Alberto Moravia, Samuel Beckett, Jean Genet 
und auch Tennessee Williams an. Neben Jimi Hendrix, der für einige Zeit im nördlichen Gebirgsort 
Chefchaouen weilt, kommen in den 1960er und 70er Jahren die Rolling Stones nach Tanger. Sie begeben 
sich anschließend auf die Suche nach der traditionellen Jajouka-Musik der berberischen Bevölkerung. 

Erst mit der Unabhängigkeit am 29. Oktober 1956 wird die internationale Zone von Tanger an 
das marokkanische Königreich angegliedert. Nun erobern die Einheimischen ihre Stadt zurück und 
der ehemalige Sehnsuchtsort verfällt zusehends. Mohamed VI., der 1999 den Thron besteigt, saniert 
Tanger und lässt einen modernen Container-Hafen errichten. Die Stadt definiert sich nun vor allem 
über ihren Hafen und wird als Marokkos Brücke nach Europa betrachtet. 

Wie das Zitat zeigt, nutzt Spies die schillernde Vergangenheit der Hafenstadt als Ausgangspunkt ihrer 
Beschreibungen, um sie anschließend mit dem Hier und Jetzt zu verbinden. Wieder ist es der Subtext 
der westlichen Künstler*innen, der gesellschaftlichen Außenseiter*innen und ihrer literarischen 
Darstellungen, der in Spies’ Reisebericht durchscheint. Erneut evoziert die Autorin orientalisierende 
Marokkodiskurse und stellt sie einem aktualisierten Tanger- bzw. Marokkobild gegenüber. 



114

Martina Moeller

diMaG 2025

Diese literarische Form wirft die Frage nach der Funktion der Gegenüberstellungen auf. Zielen sie auf 
eine Kritik an den orientalisierenden Darstellungsformen ab oder dient die Darstellung als exotischer 
Subtext für die Beschreibungen des heutigen Marokko? Das Letztere wäre dann eine Art Lokalkolorit 
oder exotische Kulisse für die Erfahrungen der Protagonistin. 

Der Soziologe und Ethnologe Dieter Haller (2016, S. 8) verweist in Der Hafen, die Geister, die Lust. 
Eine Ethnographie darauf, dass die orientalisierenden Darstellungen von westlichen Künstler*innen 
in ihren „Gemälde[n], Texte[n], Filme[n] und Lieder[n] das Bild von der Stadt für ein amerikanisches 
und europäisches Publikum nachhaltig überlagern“. Haller spricht sogar davon, dass die Darstellungen 
der westlichen Künstler*innen „den Einheimischen die Stadt enteignet haben“ (Haller, 2016, S. 8). 
Mit diesen Aussagen beruft sich Haller auf den schon erwähnten Dichter Mohamed Choukri, der 
insbesondere Paul Bowles kritisiert, „weil er unsere Geschichten und Ideen benutzt hat wie ein 
literarischer Kolonialist“ (Haller, 2016, S. 8). 

Haller stellt weiterhin fest, Bowles habe nicht nur die marokkanischen Geschichten für sich genutzt, 
sondern seine Texte und die anderer Künstler*innen aus Europa und Amerika dominieren bis heute 
den größten Teil der Literatur über Tanger. Außerdem habe sich Bowles fast nur in einem Kreis von 
Gleichgesinnten bewegt. Man habe sich als expatriiert verstanden, ohne wesentliche Kontakte zu 
anderen sozialen Gruppen zu pflegen. Haller resümiert, fast alle, die über die Stadt Tanger schreiben, 
bezögen sich auf die literarischen Darstellungsformen von Bowles und seinen Mitstreitern (2016, S. 8).

Die Kritik am kolonialen Blick und seinen stereotypen Darstellungsformen wirft im Allgemeinen die 
Frage nach der künstlerischen Aneignung von Reiseerfahrungen auf. Beim Beschreiben von Reisen 
geht es für Schriftsteller*innen immer auch um eine Aneignung des Anderen, wie Haller bemerkt.3 
„Ohne diesen Prozess ist keine künstlerische Auseinandersetzung und darauffolgende Darstellung 
möglich“.4 Jede künstlerische Darstellung ist demnach durch die oder den jeweilige*n Künstler*in 
geprägt, was letztlich zur Vielfalt von Reisebeschreibungen beiträgt, aber auch eine kritische Lesart 
von Reiseberichten erfordert. 

Tanger hat heute auch eine andere Seite, die oft übersehen wird. Die Stadt ist stark durch Migrations-
bewegungen geprägt: 

„Tanger als Stadt des Überganges, ein Ausgangspunkt für die Fahrt hinüber ins nahe Spanien. Der 
Fokus liegt hier auf Passagen, auf Mobilitätswünschen und -hoffnungen von Marokkanern und Schwarz-
afrikanern, nicht aber auf der Daseinsbewältigung vor Ort (und die, die bleiben, das sind viele)“, wie 
Haller (2016, S. 9) zu Recht hervorhebt. 

Der Alltag und die Lebensbedingungen von Migranten im nördlichen Marokko finden jedenfalls bei 
Spies keinerlei Erwähnung. Im Mittelpunkt ihrer Beschreibungen stehen die Erlebnisse der Protagonistin, 
ihre literarische und popkulturelle Spurensuche und Alltagbeschreibungen von Marokkaner*innen, 
denen sie auf ihrer Reise begegnet oder die sie schon von vorherigen Reisen kennt. Vor allem in 

3  „Ein Schriftsteller muss sich, wie auch jeder andere Künstler auch, sich den Gegenstand seines Schaffens aneignen“ 
(Haller, 2016, S. 9).

4  „Ich kann mich nur Matthijs van de Port anschließen, der in seinem Buch über Bahia in Brasilien schreibt: ›Being-in-the-
here-and-now‹ he muses › – the most alluring promise of immersion – does not happen as long as you claim authorship 
of the world you inhabit. ‹” (zitiert nach Haller, 2016, S. 9). 



115

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

Tanger, Rabat und Casablanca verbringt die Protagonistin viel Zeit mit marokkanischen Freund*innen 
und Familien. In Spies’ Reisebericht verfolgen Alltagsdarstellungen zwei Ziele: Sie bringen einerseits 
orientalisierende Darstellungen erneut hervor, aber aktualisieren und ergänzen andererseits auch 
Marokkodiskurse aus schon existierenden Reiseberichten. 

Intertextuelle Verweise als Subtexte der Reiseerfahrungen, -form und -route 

Dass Marokko-Diskurse aus anderen Reiseberichten einen intertextuellen Subtext für Spies’ eigenes 
Schreiben bilden, wurde schon gezeigt. Es soll nun darum gehen, wie diese Diskurse die Reiseform und 
-route der Protagonistin und den Schreibstil der Autorin beeinflussen.

Intertextuelle Subtexte zeigen sich durch das wiederkehrende Einflechten von Zitaten und Verweisen 
auf andere Reiseschriftsteller*innen und deren Marokko-Diskurse. Spies schreibt hierdurch ihren Reise-
bericht in bestehende literarische und journalistische Genres ein, die prägend für ihre Reisedarstellung, 
ihre Reiseform und -route sind. Ein gutes Beispiel hierfür stellt ein Verweis auf Helge Timmerbergs 
Reisebericht Das Haus der sprechenden Tiere5 (2007) dar, der als Fabel mit Illustrationen verfasst ist. 
Die Protagonistin erzählt davon, dass sie bei einem früheren Aufenthalt in eben jenem Haus wohnt, das 
für Timmerbergs Text als Vorlage dient: 

Und es war eben jenes Haus (das der sprechenden Tiere), in dem ich damals zehn Tage lang gewohnt 
hatte. Ich hatte das Buch kurz zuvor gelesen und es reichlich surreal gefunden, genau hier, mitten 
im Setting dieser Fabel, aufzuschlagen. Omar, der auch in Helges Geschichte eine zentrale Rolle ein-
nimmt, hatte uns vom Flughafen abgeholt und sollte in den kommenden Tagen unser lokaler Kontakt-
mann in allen Belangen sein. (Spies, 2016, S. 169) 

Neben Menschen aus Timmerbergs Fabel ist die Protagonistin Miriam damals auch der Schildkröte 
Speedy und Timmerberg selbst begegnet, der zu der Zeit in Marrakesch weilte. Timmerberg arbeitet 
nicht nur als Reiseschriftsteller, sondern auch als Journalist. Er ist ein bekannter deutscher Vertreter 
des Gonzo-Journalismus (Eberwein, 2016, S. 5). Dass Timmerbergs Buch und seine Person Erwähnung 
finden, verfolgt den Zweck, auf eben diese journalistische Tradition zu verweisen, die eine zentrale 
stilistische Referenz für Spies’ Reisebericht und die beschriebene Reiseform darstellt. 

Beim Gonzo-Journalismus geht es um eine „radikale Subjektivität, mit der die Vertreter dieses 
Berichterstattungsmusters zu Werke schreiten – und damit einen Gegenentwurf zum Objektivitätsideal 
des konventionellen Nachrichtenjournalismus liefern“, schreibt Tobias Eberwein (2016, S. 5) in einem 
Informationstext zu diesem Thema, der 2016 vom Deutschen Journalistenkolleg (DFJV) veröffentlicht 
wurde. Als Begründer dieses Stils gilt der nordamerikanische Journalist Hunter S. Thompson. Folgende 
Kriterien stellen die zentralen Merkmale dieser journalistischen Stilrichtung dar:

5  Helge Timmerberg (2007). Das Haus der sprechenden Tiere. Eine Fabel. Im Reisebericht von Spies findet sich der Verweis 
auf Seite 169.



116

Martina Moeller

diMaG 2025

Nicht selten werden Reporter wie Thompson selbst zum Teil der Geschichte, deren Ereignisse sie 
direkt beeinflussen oder sogar vorsätzlich arrangieren. Eine Präsentation in der Ich-Form ist eher 
die Regel als die Ausnahme. Oft dominieren satirische Zuspitzungen und Übertreibungen, die eine 
klare Identifizierung von Fakten und Fiktionen schwierig machen. Trotzdem bleibt die Darstellung 
meist spontan und authentisch, was auch an dem häufig praktizierten first-draft/best-draft-Ansatz 
liegt: Demnach sollen Texte im Gonzo-Journalismus nicht erst langwierig redigiert und perfektio-
niert werden; im Zweifel erhält der ungeschliffene Erst-Entwurf den Vorzug, selbst wenn es sich da-
bei nur um knappe Notizen, Mitschriften aus Interviews oder Ausrisse aus anderen journalistischen 
Veröffentlichungen handelt. Inhaltlich werden häufig die Belange sozialer Randgruppen, Außen-
seiterprobleme oder Themen aus dem Drogen-, Prostitutions- und Kriminalitätsmilieu behandelt.  
(Eberwein, 2016, S. 5)

Es zeigt sich deutlich, dass diese Kriterien auf Spies’ Reisebericht und die Reiseform der Protagonistin 
weitläufig zutreffen. Die Autorin erscheint selbst als reisende Protagonistin, und der Reisebericht ist 
in Ich-Form verfasst. Spies präsentiert ihre subjektive Wahrnehmung des Landes Marokko und seiner 
Einwohner*innen. Teil dieser subjektiven Darstellung sind auch die verschiedenen Subtexte und ihre 
literarische Spurensuche, die ihre Reiseroute und -form prägen.

Wie schon durch Zitate gezeigt werden konnte, finden sich auch ironische Übertreibungen und 
satirische Zuspitzungen. Das Auseinanderhalten von Fakten und Fiktion ist ebenfalls nicht immer nach-
vollziehbar. Spies’ Reisebeschreibung zeichnet sich besonders durch ihre spontane und authentische 
Form aus. Dazu gehört auch, dass Spies’ Reisebericht auf der sprachlichen Ebene keine literarische 
Höchstleistung darstellt. Ihr Text ähnelt eher einem ungeschliffenen Erst-Entwurf, der zum Teil noch auf 
der Reise heruntergeschrieben wurde, worauf auch im Reisebericht verwiesen wird. 

Eine besonders interessante Form der Übertreibung ist mit ihrem mehrtägigen Aufenthalt in dem 
nordmarokkanischen Bergstädtchen Chefchaouen verbunden. Dort sinniert die Protagonistin über die 
Präsenz von Geistern, Dämonen und Voodoo-Ritualen in Marokko (Spies, 2019, S. 134–140). Hierzu 
zitiert sie eine intertextuelle Referenz aus dem Text Tanger Tagebuch von Jürgen Ploog (2016). Bei 
Spies ist zu lesen: 

In jedem Europäer steckt noch ein Stück nicht-kausaler, intuitiver, nicht-linearer Denkweise. Hier [in 
Marokko, M.M.] kann er es entwickeln, hier kann es dieses brachliegende Revier seiner Denkweise mit 
Wahrnehmungen aus dem Reich des Unwägbaren füttern, hier kann er es aus der Verbannung holen. 
Jeder tut es auf seine Art. (Spies, 2019, S. 135)

Aufbauend auf Ploogs intertextuellem Subtext beschreibt die Autorin ironisch und übertreibend, wie 
sich der letzte Teil ihres Aufenthaltes in Chefchaouen in einen psychodelischen Trip verwandelt: 

Ich hing schon seit vier Tagen in der Hölle von Chefchaouen fest und musste dringend hier weg. Die-
ses Blau zog mich langsam, aber sicher in einen Wahnsinn hinein, den ich nicht mehr unter Kontrolle 
hatte. Es rief meinen Verstand zu sich – und mein Verstand folgte mit dem sicheren Fußtritt eines 
Schlafwandlers. Dass das nicht mehr lange gut gehen würde, stand außer Frage. (Spies, 2019, S. 140)

Spies nutzt hier das schon beschriebene Motiv der orientalischen Medina, die zum Ort des Realitäts-
verlustes für westliche Besucher wird. Damit reiht sich der Reisebericht in die Tradition von orientali-
sierenden Darstellungsmustern ein, die durch das Zitat aus Ploogs Buch als Subtext eingeführt werden. 

Spies präsentiert Chefchaouen als stereotypisierten Gegenort zu Deutschland. Diese Referenz 



117

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

eröffnet Bezüge zu den orientalisierenden Darstellungen der Beat-Generation, ihren Reisenden und 
ihren Nachfolger*innen, zu denen Ploog als deutscher Vertreter gehört. Die intertextuellen Bezüge 
machen erneut deutlich, dass sich sowohl die Reiseroute und -form der Protagonistin als auch literarische 
Darstellungsformen bei Spies in jene der Beat-Generation und deren Nachfolger*innen einschreiben. 

Gequält von Geisterträumen und einem nahenden Identitätsverlust beschließt die Protagonistin, 
anschließend in die ehemalige Hippie-Hochburg und Hafenstadt Essaouira zu fliehen. Ihre Flucht stellt 
ebenfalls eine Referenz zu Marokkoreisenden aus der Beat-Generation und ihren Nachfolgern dar, wie 
das folgende Zitat verdeutlicht: „Wird schon Gründe geben, warum Frank Zappa, Jefferson Airplane, 
Living Theatre und die Rolling Stones alle in Essaouria waren“ (Spies, 2019, S. 141).

Bis jetzt konnte gezeigt werden, dass Reiserouten und Reiseform bei Spies einer kulturellen und 
literarischen Spurensuche folgen. Durch intertextuelle Verweise auf Reisende aus der Beat- und Pop-
Kultur bringt die Autorin einen Subtext hervor, der das Reisen von Spies’ Protagonistin formt. 

Die Spurensuche nach Orten der Hippies, Beatniks und anderer Marokkoreisenden wie auch die 
vielen intertextuellen Verweise auf Reisebeschreibungen lässt die Reise der Protagonistin im Licht 
einer nostalgischen Form der Rückwärtsgewandtheit erscheinen. Der Duden definiert den Begriff 
„Nostalgie“ als ein „Unbehagen an der Gegenwart“ und eine „von unbestimmter Sehnsucht erfüllte 
Gestimmtheit, die sich in der Rückwendung zu einer vergangenen, in der Vorstellung verklärten Zeit 
äußert, deren Mode, Kunst, Musik o. Ä. man wieder belebt“ zeigt. 

Der Versuch, durch ihre Reise vergangene Erfahrungen von anderen Reisenden wiederzubeleben, 
lässt sich gut an den beiden letztgenannten Zitaten belegen. Aber auch die im Text beschriebene 
Motivation der Flucht aus dem Alltag unterstützt die These, dass sich die Protagonistin durch ihre Reise 
ihrer Gegenwart zeitweilig entziehen möchte und dies durch eine Reiseform versucht, die den Spuren 
von früheren Marokkoreisenden folgt und nostalgische Züge trägt. 

Alternatives Reisen abseits des touristischen Mainstreams?

Im Gegensatz zu Spies’ Protagonistin Miriam waren viele Beatniks und andere Westler, die über 
Marokko geschrieben haben, nicht nur kurzzeitige Besucher*innen der Stadt Tanger oder des Landes 
Marokko. Sie blieben oft für lange Zeit. Zu nennen wären hier Bowles, der in Tanger ansässig war, oder 
auch Timmerberg, der ein Haus in Marrakesch besitzt. Spies’ Protagonistin bereist hingegen das Land 
nur für einen Zeitraum von ein oder zwei Wochen. Die genaue Reisedauer wird nicht im Text präzisiert. 

Der kurze Aufenthalt unterstützt die These des alternativen Reisens abseits des touristischen Main-
streams nicht unbedingt. Wie schon eingangs durch die Definitionen alternativer Reiseformen von 
Gach und Freyer gezeigt werden konnte, sind solche Reisenden meist länger unterwegs. 

Die Wahl der Unterkünfte stellt die Protagonistin eindeutig laut Gachs und Freyers Definitionen als 
Alternativtouristin heraus. In Tanger steigt die Protagonistin in einem einfachen Hotel ab, wie auch 
später in Chefchaouen und Essaouira. Das Hotel in Tanger liegt weit außerhalb des Zentrums in einem 
Wohnviertel der unteren Mittelklasse. Die Ausstattung ist nicht auf westliche Standards ausgerichtet, 
wie sich an der fehlenden Heizung und den verschimmelten Handtüchern zeigt:



118

Martina Moeller

diMaG 2025

Naima [die Ehefrau des Hausherrn, M.M.] hatte mir ein neues verschimmeltes Handtuch rausgelegt, 
das ich mit großer Sorgfalt in Unordnung brachte, damit es benutzt aussah, um schließlich mein eige-
nes zu nehmen. Ich duschte, als gäbe es kein Morgen. Ich duschte die Kälte weg. Ich duschte die Über-
müdung weg. (Spies, 2016, S. 110)

Die warme Dusche und das liebevoll hergerichtete Frühstück sind der einzige Luxus, den diese Unter-
kunft bietet. Die Protagonistin erledigt den Abwasch des Geschirrs selbst. Diese Geste zeigt, dass sie 
sich als Besucherin sieht, die den Gastgeber*innen auch mal zur Hand geht und nicht auf Luxus und 
Erholung aus ist. Mit dem Hausherrn und seiner Frau Naima pflegt sie ein freundschaftliches Verhält-
nis, was das Interesse der Protagonistin am Leben der Einheimischen herausstreicht. 

Der Reisezeitpunkt unterstützt die These des Reisens abseits des touristischen Mainstreams. Wenige 
Tourist*innen verirren sich im Winter in die nördlichen Gefilde des Landes. Große Hotelanlagen oder 
Luxusressorts sind zumeist im Süden des Landes zu finden und die Protagonistin betritt sie nicht. 

Der Buchtitel Im Land der kaputten Uhren eröffnet, wie schon erwähnt, ein Spiel mit Gegensätzen, 
das Marokko und die westliche Welt als Gegenpole etabliert. Der Verweis auf die kaputten Uhren führt 
Marokko als ein Land ein, in dem Zeit keine Rolle spielt. In Ländern der westlichen Welt wie Deutsch-
land ist Zeit ein Faktor, der für Naturbeherrschung und kapitalistische Ausbeutung von Menschen und 
ihrer Umwelt steht. Mensch und Natur werden in Folge der Aufklärung und der kolonialen Expansionen 
kapitalistischen Produktionsformen unterworfen. Zeit und Uhren sind entscheidende Faktoren für 
die industrielle Produktion. Zeit strukturiert und rhythmisiert die Produktion. Die durchgeplante und 
vorhersehbare Lebensform im Westen steht nach Max Weber (2002, S. 488) für die Entzauberung der 
Welt. Er spricht von einer Welt der kalten Rationalität. Magisches Denken und Rituale, wie z.B. Religion 
oder auch Aberglaube, haben ihre Wirkung verloren. Der Verlust spiritueller Verbundenheit führt zum 
Gefühl der Entfremdung. Ersatz für Spiritualität wird durch Reichtum und den Konsum von Waren 
propagiert. 

Die kapitalistische Weltordnung und ihre Warenproduktion bringen ein Gefühl der Entfremdung 
hervor. Dadurch kommt eine Sinnkrise der modernen Welt auf, die Arbeit zur ungeliebten Pflicht 
werden lässt. Reisen steht ihr als Flucht aus einem standardisierten Alltag gegenüber. Diese Position hat 
Hans Magnus Enzensberger (1958, S. 189) schon Ende der 1950er Jahre formuliert. Er begreift Touris-
mus als Teil der kapitalistischen Verhältnisse. Obgleich Tourismus als massenhaftes Phänomen damals 
noch jung ist, steht für Enzensberger der moderne Tourismus als Form des zweckfreien Reisens der 
Organisation und Disziplin der Produktionsweise der Arbeitswelt der Individuen im bürgerlichen Zeit-
alter entgegen. Es sind die Zwänge des Arbeits- und Alltagslebens, die ein Begehren nach individueller 
Freiheit hervorrufen, das in der modernen Gesellschaft zwar nicht gestillt werden kann, aber eben mit 
exotischen Projektionen in die Ferne kompensiert wird.

Enzensberger verortet so die geistigen Wurzeln des Tourismus in der Romantik. Sie habe „die Freiheit, 
die unter der Wirklichkeit der beginnenden Arbeitswelt und der politischen Restauration zu ersticken 
drohte, im Bilde festgehalten“ (Enzensberger, 1958, S. 189). Die Romantik verkläre die Freiheit und 
entrücke sie „in die Ferne der Imagination, bis sie räumlich zum Bilde der zivilisationsfernen Natur, zeit-
lich zum Bilde der vergangenen Geschichte, zu Denkmal und Folklore gerann“ (Enzensberger, 1958, S. 
190). Reisen ist demnach eine zeitlich begrenzte Flucht aus Alltag und Gegenwart. Der Reisende verklärt 
romantisierend die bereisten Länder und ihre Bewohner, um seine innere, spirituelle Leere zu füllen. 



119

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

Wie schon gezeigt, geht es Spies’ Protagonistin bei ihrer Reise ebenfalls um eine Auszeit von ihrem Leben 
in Deutschland. Miriam, die Protagonistin, unternimmt also ein zeitlich begrenztes Reiseabenteuer, das 
keine hohe Fallhöhe für sie aufweist. Sie kennt das Land schon und trifft zahlreiche marokkanische 
Bekannte. Sie erlebt zwar kleinere Abenteuer und unvorhergesehene Episoden, aber ihre „Abenteuer-
reise“ ist doch recht abgesichert und bietet wenig echte Gefahren und Herausforderungen. 

Miriams Reise nach Marokko dient also einerseits einem gezielten Heraustreten aus dem Alltag in 
Deutschland und andererseits einem Eintauchen in eine Welt, die mehr Raum für Unvorhergesehenes, 
Abenteuer, Zufälle und Unerklärliches bietet. Durch diese Gegensätze schreibt sich der Text in eine 
Dichotomie von orientalisierenden Mustern ein, die von Edward Said in Orientalism (1978) heraus-
gearbeitet wurden. Diese Muster machen Marokko bei Spies zu einer orientalisierten Gegenwelt zu 
Deutschland, in der magisches Denken z. B. in Form von Aber- und Geisterglaube noch immer einen 
Platz innehat. 

Die Protagonistin Miriam sucht aber auch Bewährungen und neue Handlungsspielräume in der 
Fremde. Diese beiden Aspekte rücken ihre Reise in die Nähe der romantischen Kavaliersreise, die auch 
als Grand Tour bekannt ist. Mathis Leibetseder definiert diese Reiseform wie folgt in seiner Dissertation: 

Die dominierenden, außerberuflichen Reiseformen des europäischen Adels hießen zwischen 1550 
und 1750 Grand Tour und Kavalierstour. […] Durch diese kulturelle Praxis wurden dem jungen adligen 
Mann schrittweise neue Handlungsspielräume eröffnet; ihm wurde die Gelegenheit gegeben, sich in 
der Welt zu bewähren. Durch das Reisen in die Fremde sollte der Status innerhalb der eigenen Ge-
sellschaft gefestigt werden. Das Reisen trug aber auch dazu bei, die Geschlechterdifferenz zwischen 
Mann und Frau zu definieren, das männliche als das weltläufige und kulturtragende Geschlecht zu 
profilieren, während dem weiblichen eine häuslich provinzielle Sphäre und größere Naturverbunden-
heit zugeschrieben wurde. (Leibetseder, 2004, S. 2)

Wie bei den Beatniks sind es bei der Kavaliersreise und Grand Tour zumeist Männer, die fremde Welten 
erkunden. Die Reisen erlauben den männlichen Reisenden eine Auszeit vom Leben in der adeligen 
oder bürgerlichen Gesellschaft. Durch exotische Reiseabenteuer und Bildungserlebnisse vollendet die 
Reise die Persönlichkeitsbildung des Reisenden. Oftmals verschriftlichen die Reisenden ihre Erlebnisse, 
um ihre Erfahrungen und inneren Entwicklungen festzuhalten. 

Spies’ Protagonistin stellt eine weibliche Variation der romantischen Reisenden dar. Ihre alternative 
Reiseform zeigt Anknüpfungspunkte an jene der Hippies der 1960er Jahre, wo Frauen und Männer 
erstmals gleichstark als Reisende vertreten sind. Die Hippies stehen außerdem durchaus in einer 
Kontinuität mit den romantischen Reisenden. Wie auch Miriam suchen Hippies nach Abenteuern und 
persönlichen Herausforderungen, die ihnen in ihrer Herkunftsgesellschaft verwehrt bleiben. Allerdings 
geht es Miriam weniger um ein dauerhaftes Ausbrechen aus der westlichen, bürgerlichen Welt und 
ihren Grenzen, wie es bei Beatniks und Hippies oftmals der Fall ist. 

Detlef Fritz (2018, S. 7) zeigt in seiner Untersuchung, dass Hippies aus den 1960er und 1970er 
Jahren aus Europa und Nordamerika aufbrechen, um nur mit dem Nötigsten im Rucksack Spiritualität 
und Glück zu finden. Sie reisen zeitlich oft unbegrenzt und sind zum Teil auf der Suche nach alter-
nativen Lebensformen in Gemeinschaft mit Gleichgesinnten. Ganz ohne Zeitdruck fahren sie auf dem 
Hippie-Trail nach Indien, in den Hindukusch oder auch nach Kathmandu. Sie lassen sich treiben, sind zu 
Fuß, per Anhalter, mit dem öffentlichen oder dem VW-Bus unterwegs. 



120

Martina Moeller

diMaG 2025

Ohne Rückfahrtticket im Gepäck sterben viele von ihnen im Drogenrausch in den bereisten Ländern. 
Die Hoffnung auf alternative Lebensformen erfüllt sich nur für wenige. Sie sehen sich nicht als Touristen, 
sondern als Globetrotter und Traveller und wollen in andere Kulturen eintauchen, um ihr Bewusstsein 
zu erweitern (auch durch Drogen) (Fritz, 2018, S. 8). In Marrakesch, Essaouira und auf der Kanareninsel 
Formentera entstehen Hippie-Communities, die von den Einheimischen geduldet werden. 

Die Reiserouten der Hippies sind von Künstlerreisenden wie August Macke und Paul Klee in Sidi Bou 
Said (Tunesien) oder Rainer Maria Rilke in Tunis oder auch den Beatniks in Marokko inspiriert (Fritz, 
2018, S. 8). Diese Inspiration findet sich auch schon bei den romantischen Reisenden, die oftmals auf 
den Spuren vorheriger Reisender in fremde Welten eintauchen. In dieser Hinsicht stellt Miriam, die 
Protagonistin, eine Aktualisierung der romantischen Reiseform dar. Ihre Suche nach Abenteuern auf 
den Spuren anderer Reisender spinnt einen roten Faden, der eine Kontinuität zwischen dem Reisen der 
Protagonistin und den romantischen Reisenden, Beatniks und Hippies herstellt.

Die alternative Reiseform der Protagonistin Miriam verweist auf die Kategorie der Abenteuer-
reisenden. Laut Manfred Köhler (2000, S. 6) geht es bei einer Abenteuerreise darum, „Ferien abseits 
überlaufender Touristengebiete zu verbringen, auf den Spuren einstiger Entdecker zu wandeln und 
dabei einen Hauch von Abenteuer erleben zu wollen”. Laut Thomas Trümper (1995, S. 221) zeichnen 
sich Abenteuerreisen durch Aktivitäten aus, bei denen „für abenteuerliche Situationen charakteristische 
Erlebnismerkmale überwiegen und die um ihrer selbst willen erlebt werden, das heißt ein Abenteuer-
motiv muss bestehen“.

Abenteuerreisende suchen kulturelle Begegnungen, gesellschaftliche Milieus und Orte, die normale 
Touristen oftmals meiden. Das Abenteuer ist meist mit einem kontrollierten Risiko verbunden und dient 
einer Auszeit aus dem Alltag. Wie gezeigt, ist die Abenteuersuche definitiv eine zentrale Motivation für 
Miriams Reise. Sie eröffnet ihr Einblicke in den marokkanischen Alltag von Menschen der mittleren 
Gesellschaftsschichten und des studentischen Milieus und erlaubt ihr eine Auszeit von ihrem Leben in 
Deutschland. 

Miriams experimentelle Reiseform und ihre Suche nach kulturellem Austausch sind zentrale Aspekte 
einer alternativen Abenteuerreise. Solche Aspekte werden aber durchaus auch im Rahmen von Main-
streamreisen angeboten. Die beschriebene Reise weist einen alternativen und abenteuerlichen 
Charakter auf, aber sie kann trotzdem nicht eindeutig von Mainstreamreisen abgegrenzt werden. Ihre 
Reiseform entspricht eher einer zeitlich begrenzten Flucht aus ihrem Alltag und erinnert an Reise-
formen der romantischen Reisenden. Diese Nähe wirft die Frage auf, inwieweit Spies’ Reisebericht die 
Darstellungsformen von romantischen Reisenden und ihren Nachfolgern (Hippies und Beatniks) nutzt, 
um den abenteuerlichen Charakter ihrer Reise literarisch zu verstärken. 

Abenteuerreisen als literarische Inszenierung?

Neben den autofiktionalen Aspekten tragen der gonzo-journalistische Schreibstil und die narrativen 
Erzählformen, die auf Genres der Literatur der romantischen Reisenden, der Beat-Generation und der 
Hippies zurückgehen, zur literarischen Inszenierung des alternativen Reisens bei. Alle diese Literatur-



121

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

formen fokussieren Reiseerlebnisse, die sich außerhalb der bürgerlichen Welt situieren und oftmals 
eine Flucht aus dieser beschreiben. 

In die gleiche Richtung weist auch die Tatsache, dass Spies’ Reisebericht als road novel verfasst ist, 
was sich an den Reiseformen per Bus, Autostopp sowie der Bezeichnung „Road Trip“ im Untertitel des 
Buches verdeutlichen lässt. Die Beatnik-Literaten setzten das Genre der road novel ein, um eine Flucht 
oder wenigstens eine zeitweilige Auszeit aus der bürgerlichen Welt und ihren Grenzen zu beschreiben. 
Diese Form des Ausbrechens wird mit der Suche nach Abenteuern und alternativen Lebensformen 
verbunden. 

Trotz allem fehlt den von Spies beschriebenen Reiseerlebnissen der radiale Bruch mit Mainstream-
reise und -lebensformen, der vor allem für die Beatniks und Hippies charakteristisch ist. Es lässt sich 
also festhalten, dass Spies’ Reisebericht bürgerliche Reise- und Lebensformen nicht überwinden 
möchte, was deutlich zeigt, dass der Begriff der alternativen Reiseform nur begrenzt auf ihren Reisestil 
anwendbar ist und nicht eindeutig von einer Mainstreamreiseform abgegrenzt werden kann. Auch die 
Suche nach einer zeitlich begrenzten Auszeit vom Leben in Deutschland legt die geringe Fallhöhe der 
Reiseform nahe. 

Spies’ Reisebericht steht vielmehr in der Tradition der romantischen Kavaliersreise, die aus einer 
weiblichen Perspektive erzählt wird. Der Charakter der romantischen Kavaliersriese tritt auch dadurch 
hervor, dass die „exotischen“ Reiseabenteuer die Identität der Protagonistin auf die Probe stellen und 
ihre Persönlichkeitsentwicklung fördern, bevor sie in ihr sicheres Leben in Deutschland zurückkehrt. Es 
geht also mehr um ein Ausprobieren in einer exotisch-fremden Welt, das wenige reale Risiken in sich 
birgt. 

Spies’ Reisebericht ergänzt bereits existierende Reisebeschreibungen über Marokkoreisen, die als 
intertextuelle Verweise im Text vorgeführt werden. Die Reise der weiblichen Protagonistin findet teil-
weise auf den Spuren von früheren Marokkoreisenden statt und verleiht dem Text die Note einer nost-
algischen Rückwärtsgewandtheit. Gleichzeitig werden aber auch schon existierende Marokkodiskurse 
in Spies’ Text aktualisiert und transformiert. 

Die Verknüpfung von literarischen und journalistischen Genres und Techniken bringt jedoch keine 
neue literarische Form hervor, sondern schreibt sich in eine Kontinuität mit bestehenden Darstellungs-
formen und Genres ein und verstärkt narrativ den abenteuerlichen und alternativen Charakter der 
Reise. 

Literatur: 

Bauer, M. (1994). Der Schelmenroman. Sammlung Metzler.

Blanton, C. (2002). Travel writing. The Self and the World. Routledge.

Bowles, P. (2000). Let it come down. Penguin.

Brumm, U. (1968). Die Kritik des „American Way of Life“ im amerikanischen Roman der Gegenwart. In Franz H. 
Link (Hrsg.), Amerika. Vision und Wirklichkeit, Beiträge deutscher Forschung zur amerikanischen Literaturge-
schichte. (S. 456–469). Athenäum Verlag.



122

Martina Moeller

diMaG 2025

Canetti, E. (1983). Die Stimmen von Marrakesch. S. Fischer Verlag. 

Choukri, M. (2023). Das nackte Brot. AB Die Andere Bibliothek.

Conrad, J. (2007). Heart of Darkness. Penguin Classics.

Dudenredaktion (o. J.) (2025): „Nostalgie“ auf Duden online. URL. https://www.duden.de/rechtschreibung/Nos-
talgie (Abrufdatum: 26.1.2025).

Drywa, M. (2018). Konstruktionen von Authentizität in zeitgenössischer Reiseliteratur. Solivagus Verlag.

Eberwein, T. (2016). Gonzo Journalismus. DFJV Deutsches Journalistenkolleg.  https://www.journalistenkolleg.
de/documents/10157/161315/Gonzo+Journalism.pdf

Ellenberg, L., Beier, B., & Scholz, M. (Hrsg.) (1997). Ökotourismus. Spektrum Akademischer Verlag.

Enzensberger, H. M. (1958). Eine Theorie des Tourismus. In H. M. Enzensberger, Einzelheiten I. Bewußtseins-In-
dustrie (1962) (S. 179–205). Suhrkamp.

Fritz, D. (2018). Hippie-Trails: Reiselegenden und ihre Geschichte. Reisebuchverlag.

Freyer, W. (2011). Tourismus-Marketing. Marktorientiertes Management im Mikround Makrobereich der Touris-
muswirtschaft. Oldenbourg.

Gach, G. (2017). Pilgern als alternative Reiseform Chancen zur Erschließung von neuen touristischen Räumen, dar-
gestellt am Pommerschen Jakobsweg. Im Internet veröffentlichte Dissertation. https://epub.ub.uni-greifswald.
de/frontdoor/deliver/index/docId/1919/file/Druck_Diss._Gach_Gabriel_9783868449082_12.05.2017_fina-
le_Vers.pdf

Hahn, H. & Kagelmann, H.-J. (1993). Tourismuspsychologie und Tourismussoziologie. Ein Handbuch zur Touris-
muswissenschaft. Quintessenz Verlag.

Haller, D. (2016). Tanger: Der Hafen, die Geister, die Lust. Eine Ethnographie. transcript Verlag.

Leibetseder, M. (2004). Kavalierstour – Bildungsreise – Grand Tour: Reisen, Bildung und Wissenserwerb in der 
Frühen Neuzeit. Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte, Heft 56, hrsg. vom  Institut für Europäische Ge-
schichte (Mainz), zugleich Dissertation an der TU Berlin 2002.

Kerouac, J. (2011). On the Road. Penguin Classics.

Kirchhoff, B. (1992). Der Sandmann. Suhrkamp.

Köhler, M. (2000). Sich einfach auf den Weg machen: Lebenserfahrungen von Globetrottern und Abenteurern. 
Schwarzkopf & Schwarzkopf Verlag.

Ploog, J. (2016). Tanger Tagebuch. In F. Vetsch & B. Kerenski (Hrsg.). Tanger Telegramm. Reise durch die Literatu-
ren einer legendären marokkanischen Stadt (S. 126–138). Bilgerverlag.

Said, E. (1978). Orientalism. Penguin Classics. 

Youngs, T. (2013). The Cambridge Introduction to Travel Writing. Cambridge University Press.

Timmerberg, H. (2007). Das Haus der sprechenden Tiere. Eine Fabel. Rowohlt.

Trümper, T. (1995). Die touristische Entwicklung der Risiko- und Abenteuersportarten. In Axel Dreyer, Arndt Krü-
ger (Hrsg.), Sporttourismus: Management- und Marketing-Handbuch. R. Oldebourg Verlag.



123

Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko

diMaG 2025

Weber, M. (2002). Wissenschaft als Beruf (1919). In D. Kaesler (Hrsg.), Max Weber. Schriften 1894–1922  
(S. 474–513). Kröner Verlag.

Wearing, S., Stevenson, D. & Young T. (2010). Tourist Cultures. Identity, Place And The Traveller. Sage Publications.

Wharton, E. (2008). In Morocco. Barbara Ward & Associates.

Zipfel, F. (2009). Autofiktion. In Dieter Lamping (Hrsg.): Handbuch der literarischen Gattungen. (S. 31). Kröner 
Verlag.

Bildnachweis

majonit. Pfeilerhalle der Moschee von Tinmal; Marokko. [Fotografie]. Adobe Stock ID: 126868182. 

 



124

Martina Moeller

diMaG 2025



125

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

Walter Mittelholzer. Fremdenverkehr vor der Sphinx

Das Gesicht des Weltalls anschauen.  
Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

Swen Schulte Eickholt
(Universität Paderborn)

Abstract

Als Rilke im Frühjahr 1911 eine zuvor begonnene Afrika-Reise mit einem Nildampfer von Thomas Cook 
in Ägypten fortsetzt, wird ihm schnell klar, dass das Tempo des Massentourismus in Konflikt mit seinen 
Sehbedürfnissen kommt. Der touristische Blick entsteht in zeitlicher und gedanklicher Nähe zum Kolo-
nialismus und führt eine Form eurozentrisch-hegemonialer Weltbeherrschung vor ‒ wobei der Tourist 
als Typus auch im Inland schon im 19. Jahrhundert dem Reisenden als Negativfigur entgegengestellt 
wird. Entgegen gegenwärtiger Werbestrategien ist auch der Kulturtourismus von seinen Anfängen her 
nicht frei von Elementen des Massentourismus und eines die Fremde beherrschenden Blicks. Dass eine 
immer schon vorgeprägte Erwartungshaltung die erwartete Erschütterung erschwert, wird Rilke auf sei-
ner Reise deutlich, die er nicht zuletzt durch die Ägypten-Reise seiner Frau vorbereitet hat. So versucht 
er den Ambivalenzen des industrialisierten Kulturtourismus zu entkommen und empfindet am Ende 
doch nur die strukturelle Untragbarkeit der touristischen Situation, die schon vor der Reise durch die 
Hoffnung auf authentisches Erleben hoffnungslos kontaminiert ist.



126

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

Einleitung

Teilen nicht die Kulturtouristen ihren Habitus mit der opaken Figur des Flaneurs, wie Walter Benjamin 
sie beschrieben hat?1 Führen nicht auch sie „die Straße in eine entschwundene Zeit“? (Benjamin, 1982, 
S. 524, [M1,2]) Was suchen sie an den Orten, die sie mit Halbwissen und Reiseführer bewaffnet so gerne 
bewundern möchten, um sie auf ihrer inneren „1.000 Orte, die ich gesehen haben muss, bevor ich 
sterbe“-Liste abhaken zu können? Dem Flaneur begegnet die Stadt, die ihm unter die Füße kommt, wie 
eine Landschaft ‒ sie wird ihm Ansprache; als Gesicht im Sinne einer einseitigen Physiognomik lesbar 
(Benjamin, 1982, S. 524‒528). Wissensbestände, Gelesenes, alles dient dazu, im Flanieren gewusst 
und vergessen zu werden, da der Raum einerseits beredt wird und andererseits nur noch als körper-
liche Entität ‒ also im vorrationalen Raum ‒ Wirksamkeit entfaltet. Der Motivation der Kulturtouristen 
ist bisher wenig Aufmerksamkeit zuteilgeworden, vielleicht auch, weil die Kritik stets bevorzugt den 
Massentourismus trifft und seine Bildungsintentionen als oberflächlichen Kulturkonsum ablehnt. 
Bildung ist das Schlagwort, das ihre Aktivitäten zusammenfasst. Aber das Wissen und Verstehen lässt 
sich auch aus der Ferne bewerkstelligen ‒ wozu das leibhafte Aufsuchen der Orte, die mit Geschichte 
amalgamiert sich den neugierigen Blicken der Touristen, von Hinweistafeln umstellt, darbieten und 
entziehen im gleichen Maße? Dem körperlichen Vor-Ort-Sein scheint eine ganz andere Wirkmächtig-
keit innezuwohnen oder zumindest unterstellt zu werden, wenn es Jahr für Jahr Millionen in Bewegung 
setzen kann, sich dem unzuverlässigen Nahverkehr anzuvertrauen, um in engen Flugzeugen bei über-
teuerter Verpflegung überlaufene Orte aufzusuchen, nur um am Ende sagen zu können: ‚Auch ich war 
auf der Akropolis‘. Doch wieso hat man sich, mit Augé gesprochen, „in diesem Augenblick dort […] doch 
erstaunt gefragt: ‚Was will ich eigentlich hier?‘“ (Augé, 2011, S. 88) 

In mancherlei Hinsicht ist Rilke auf seiner Ägyptenreise der Prototyp des modernen Kulturtouristen, 
sowohl in der Erwartungshaltung als auch in den inneren Widersprüchen und Zweifeln, die der Touris-
mus mit sich bringt (und die Benjamin im Übrigen auch für den Flaneur für konstitutiv hält [Benjamin, 
1998, S. 536]). Entgegen spontaner Einschätzungen war der Nil schon zu Rilkes Zeiten Schauplatz 
des ersten Massentourismus, der Kultur und Komfort verbinden wollte. Und es ist sicherlich davon 
auszugehen, dass dem Kulturtourismus der Gestus naheliegt, sich vom Massentourismus abgrenzen 
zu wollen, auch wenn das schon nach Buchungszahlen eine Illusion ist (Statista, 2024a ‒ sogenannte 
Kulturreisen rangieren mit 29% in Deutschland nur knapp hinter Strand- und Badeurlaub, 36%). 

Das Sehen ist die zentrale Tätigkeit des Touristen und spielt auch für Rilke eine herausragende Rolle. 
Es wird zu zeigen sein, dass nicht nur der prophetisch sich inszenierende Dichter versucht, mehr zu 
sehen, als die Welt den Augen darbietet, sondern auch der Tourist bestrebt ist, hinter dem bloßen 
Anschein das Eigentliche der Dinge zu erkennen, das legitimieren kann, wieso er sie überhaupt 
aufsucht. Dieser touristische Blick und seine Genese stehen mit den Ambivalenzen des Massentouris-
mus in enger Beziehung. Zu sehen, was die anderen nicht sehen, wird zunehmend schwierig, wenn man 
gleichzeitig ansieht, was alle ansehen. Anschließend ist Rilkes Ägyptenreise in den Kontext des Massen-

1  Walter Benjamins Figur des Flaneurs kann hier nicht in den zeitgeschichtlichen Kontext eingeordnet werden. Es sei aber 
zumindest darauf verwiesen, dass es abweichende Vorstellungen und Definitionen des Flaneurs gibt (der ursprüng-
lich männlich konstruiert wird) und Benjamins teilweise widersprüchliche Darstellungen im Passagen-Werk schon früh 
Gegenstand der Kritik waren (Neumeyer, 1999, S. 58 und Budde, 2017, S. 24‒26).



127

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

tourismus einzuordnen. Wenn wir schließlich Rilkes eigene Positionierung mit der ambivalenten Figur 
des modernen Touristen zusammendenken, kann gefragt werden, wie denn touristisches Reisen in 
der Gegenwart aussehen kann. Wie sollen oder wollen wir reisen in einer Welt, in der alles, über alles, 
überall zugänglich ist und jedes Flugzeug seine Kondensstreifen vielleicht nicht als giftige Chemtrails 
hinterlässt, aber als Zeichen eines gesteigerten CO2-Ausstoßes, der das planetare Klima weiter auf den 
Kollaps zubewegt?

Rilke, das Sehen und der Kulturtourismus

Für Rilkes Werk ist das Sehen eine Zentralmetapher, eine körperlich intensive Tätigkeit mystisch-
prophetischer Weltzugewandtheit, welche das Wesen der Dinge erschließen kann (Horn & Horn, 
2010, S. 10–14). In den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge heißt es programmatisch: „Ich lerne 
sehen. Ich weiß nicht, woran es liegt, es geht alles tiefer in mich ein und bleibt nicht an der Stelle 
stehen, wo es sonst immer zu Ende war“ (Rilke, 1997a, S. 8). Gernot Böhme versteht Liebe (mit Bezug 
auf Ludwig Klages) als „Hingabe an die Wirklichkeit der Bilder“ (Böhme, 1995, S. 130). Hingabe ist 
auch ein Sich-Ausliefern und was Malte widerfährt, ist wohl nicht unbedingt als Liebe zu bezeichnen, 
aber als eine Hingabe an die Dinge, denen er sich aussetzt, sehr wohl. Die mystisch-romantische 
Vorstellung von der ‚sprechenden Welt‘ lässt sich mit Böhme auf einen natürlichen Vorgang hinunter-
brechen: „Die menschlichen Sinnesorgane, wie Sinnesorgane überhaupt, sind als Anpassungen an 
Naturgegebenheiten zu verstehen, sie sind quasi die Antworten des Organismus auf die Ansprache 
der Natur“ (Böhme, 1995, S. 156–157). Damit erhält die Natur ‚ekstatische‘ Qualität, da sie wörtlich 
aus sich heraustritt: „Der Rezeptivität auf seiten des Subjekts entspricht ein Sichzeigen auf seiten der 
Natur, ein Aus-sich-Heraustreten bei den Dingen der Natur“ (Böhme, 1995, S. 157). Es bereitet keine 
theoretischen Probleme, diese ästhetische Qualität der Natur auf Kulturdenkmäler zu übertragen, die 
ja oftmals ebenso expliziten Schauwert präsentieren wie eine blühende Blume. Dass eine Abbildung 
oder auch ein Film die ganzheitlich-reale Erfahrung eines Ortes oder auch nur Objektes nicht ersetzen 
kann, liegt dann umso mehr auf der Hand. Rilke nun interessiert sich besonders für die ‚Antworten‘ 
im Inneren, die eine solche Ansprache der Dinge bewirkt. Gerade das wird auch interessant, wenn es 
um die Dekonstruktion touristischer Erwartungen geht, denn der Ansprache durch die besuchten Orte 
geht die imaginäre Vorstellung voraus, wie es sein wird, dort zu sein. Auch Benjamins Flaneur hat ein 
„gefühlte[s] Wissen“ (Benjamin, 1995, S. 525), denn er musste „den steileren Anstieg hinter der Kirche 
Notre Dame de Lorette eindringlicher unter den Sohlen fühlen, wenn er wußte: hier wurde einmal, als 
Paris seine ersten Omnibusse bekam, das cheval renfort als drittes vor den Wagen gespannt“ (Benjamin, 
1995, S. 526). Dass den zweispännigen Pferdeomnibussen ein drittes Ersatzpferd vorgespannt wurde, 
um die starke Steigung zu bewältigen, gehört als Information in die Kategorie ‚historisches Lokalkolorit‘ 
und ist nicht per se interessant. Aber offenbar gerät das Wissen um die Orte mit dem Besuchen der Orte 
in eine eigenartige Amalgamierung, die ein unverhofftes Glück zu erzeugen vermag, wenn die Realität 
der Vorstellungen entspricht (vielleicht vergleichbar dem Kleinkind, das die zuvor selbst ‚versteckten‘ 
Eltern zur eigenen Befriedigung an der vermuteten Stelle auch tatsächlich wiederfindet). Benjamin 



128

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

spricht recht zutreffend vom „illustrative[n] Sehen“ (Benjamin, 1995, S. 528), durch das der Flaneur „seine 
Träumereien als Text zu den Bildern [verfaßt]“ (Benjamin, 1995, S. 528).

Rilke (2000, S. 44) seinerseits ‚probt‘ das Sehen der „großen Dinge Aegyptens“ bereits auf der 
Ägyptenreise seiner Frau Clara, der er 1906 von Capri nach Ägypten schreibt, um sich vorstellen zu 
können, wie es ist, die Sphinx zu erblicken: 

Nun wars, als ob das Weltall ein Gesicht hätte, und dieses Gesicht warf Bilder darüber hinaus, bis über 
die äußersten Gestirne hinaus, dorthin, wo noch nie Bilder gewesen waren … Sag mir … ob es nicht so 
ist? Ich denke mir: es muß so sein, unendlicher Raum, Raum, der hinter den Sternen weitergeht, muß, 
glaub ich, um dieses Bild herum entstanden sein … (Rilke, 2000, S. 11)

Wenn das Weltall ein Gesicht bekommt, um einen anzusehen, ist man räumlich und zeitlich mit der 
Unendlichkeit verbunden. Das Rätselgesicht der Sphinx fordert den unendlichen Raum, bis in die 
Bereiche, „wo noch nie Bilder gewesen waren.“ Damit konstruiert Rilke einen wahren οὐ-τόπος, einen 
Nicht-Ort, den er in der Wirklichkeit nicht finden kann. Den umfassenden Blick, der dieses Bild einfängt, 
vermag er nicht zu leisten, wie zu zeigen sein wird. Und wenn seine Haltung tatsächlich idealtypisch für 
die Weltzugewandtheit der Kulturtouristen steht, können auch diese nie finden, was sie in der Fremde 
suchen. 

Bezeichnend ist auch Rilkes Sehanleitung an seine Frau vom 18 März 1907: „Aber laß Dich nicht von 
dem Kommenden beunruhigen, sondern sei in dem, was noch um Dich ist, und was mit einer unabseh-
baren Vergangenheit in die Gegenwart eintritt, die Dein ist“ (Rilke, 2000, S. 17). Dieser Zusammenfall 
von Gegenwartsbezug und Vergangenheitsbewusstsein korreliert in auffälliger Weise mit der Haltung 
der Touristen, die sich als Reisende verstehen: „Der Reisende bewegte sich nun nicht allein horizontal 
durch die Verschiedenheiten der Topographie und der ‚Völker‘, sondern zugleich auch vertikal durch 
die Stufen der Entwicklung, die diese repräsentierten“ (Spode, 1999, S. 118). In der Geschichte des 
Tourismus etabliert sich früh eine „Unterscheidung zwischen Reisenden und Touristen: Letzteren ist 
ein struktureller Mangel an Originalität und Heroismus eigen, ihnen haftet der Geruch der vulgären 
Massen an“ (Spode, 1999, S. 113). Kulturtourismus, so darf angenommen werden, ist vom Selbst-
verständnis eine Form des Reisens, die damit geschieden ist vom Tourismus und dadurch chronisch 
von dem Seufzer der Verzweiflung begleitet wird, wenn überall auf der Welt, wo das Authentische 
gesucht wird, die ‚anderen‘ auftauchen ‒ Landsleute mit dem gleichen Impetus ‒ und heute besonders 
globale Marken, die der Vereinheitlichung der Welt zuarbeiten (Reichardt, 2010, S. 11). Nun kann man 
sich wechselseitig als Touristen abwerten und die Wahrhaftigkeit des eigenen Reisens dadurch mental 
unterstreichen. Doch gleichzeitig sehnt man sich nach der vertrauten Nähe der übrigen Touristen 
und der organisierten Reise, wenn die Fremde zu fremd wird, die Anforderungen an das Verstehen 
die Wahrnehmung überfordern; der Reiseführer wird im Zweifelsfall der erklärende Anker, der die 
Touristen in der immer schon gedeuteten Welt2 verankert ‒ auch diese Wildnis wurde schon für ihn 
gebändigt:

[Die] Pluralität der Orte, die Überfülle, [die sie] dem Blick und der Beschreibung darbietet (wie soll 
man alles sehen, alles sagen?), und die ‚Entfremdung‘, die daraus resultiert – von der man sich später 

2  In der gedeuteten Welt ist der Mensch aber der berühmten Einsicht Rilkes aus den Duineser Elegien zufolge „nicht sehr 
verläßlich zu Haus“ (Rilke, 1997b, S. 7).



129

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

wieder erholt, etwa wenn man das Foto kommentiert, das den Augenblick festgehalten hat: ‚Sieh mal, 
das bin ich vor dem Parthenon‘; aber in diesem Augenblick dort hat man sich doch erstaunt gefragt: 
‚Was will ich eigentlich hier?‘ –, erzeugen einen Bruch zwischen dem Reisenden oder Schauenden und 
der Landschaft, durch die er reist oder die er betrachtet, einen Bruch, der ihn hindert, einen Ort da-
rin zu erkennen, sich ganz und gar dort wiederzufinden, selbst wenn er diese Leere durch zahlreiche 
detaillierte Informationen zu füllen versucht, die ihm die Reiseführer oder Reiseberichte offerieren. 
(Augé, 2011, S. 88–89)

Es ist die Überforderung der Wahrnehmung, die Rilke reizt und schreckt zugleich: „Das Anschauen 
ist eine so wunderbare Sache, von der wir so wenig wissen; wir sind mit ihm ganz nach außen 
gekehrt, aber gerade wenn wirs am meisten sind, scheinen in uns Dinge vor sich zu gehen, die auf das 
Unbeobachtetsein sehnsüchtig gewartet haben […]“ (Rilke, 2000, S. 12 ‒ Brief vom 08.03.1907, eben-
falls an Clara Rilke in Ägypten). Die Idee des ‚richtigen Wahrnehmens‘, des ‚authentischen Erlebens‘ 
ist indes so alt wie der Tourismus selbst, der schnell eine spezifische Form der Weltwahrnehmung 
etabliert hat, die noch heute millionenfach durch Selfies von den notorischen Hot Spots reproduziert 
wird.

Massentourismus und der touristische Blick – eine Genese 

Der (Massen)Tourismus entwickelt sich nicht zufällig in Verbindung mit Industrialisierung, 
Kolonialisierung und Fortschrittsgläubigkeit. Der touristische Habitus kulminiert im ‚touristischen Blick‘, 
der immer wieder Gegenstand ätzender Kritik wird und dem ‚männlichen‘ und ‚kolonialen‘ Blick an die 
Seite gestellt werden kann und mit diesen im Verbund zur Grundierung hegemonial-eurozentrische 
Weltwahrnehmung dient.

Wenn Rilke in einem Brief an Karl und Elisabeth von der Heydt (25.02.1911, Kairo) erwähnt, dass 
er: „seit Anfang Januar auf aegyptischem Boden“ steht, das aber „(leider mit Cook)“ (Rilke, 2000, S. 48 
‒ Klammer i.O.), so benennt er mit dem englischen Baptistenprediger den Wegbreiter des modernen 
Tourismus. Schon 1890 hatte die Firma Thos. Cook & Son mit 15 Nildampfern ein Monopol auf Palästina 
und Ägypten (Spode, 1999, S. 120). Das mag noch gering wirken im Vergleich mit heutigen Zahlen,3 
aber der Pauschaltourismus war durch Cook bereits im 19. Jahrhundert fest etabliert: 

Der Kunde erwarb [bei Cook] mit dem Coupon-Buch ein komplettes Leistungspaket: Fahrt, Verpfle-
gung und Übernachtung sowie Reiseleitung und Extras, vom Salär für Dolmetscher und Kameltreiber 
bis zu den Billetts für die Oberammergauer Passionsspiele. Die Reise wurde punktgenau planbar und 
durch Mengenrabatte verbilligt. (Spode, 1999, S. 121)

3  Vgl.: „Bis 1872 konnte Thomas Cook nach Angaben von Piers Brendon, der die leider nur vereinzelt noch greifbaren Sta-
tistiken ausgewertet hat, 400 Reisende nach Ägypten und 230 für Palästina verzeichnen. 1873 hatte das Unternehmen 
200 Gäste auf dem Nil. Das mag aus heutiger Sicht wenig erscheinen, für die damaligen Verhältnisse waren dies beacht-
liche Zahlen, zumal damit jeweils ein ordentlicher Profit für das Unternehmen verbunden war“ (Mundt, 2014, S. 121).



130

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

Spode sieht zu Recht eine Nähe zur Industrialisierung und genauer der Fließbandproduktion, da Cook 
die Reisen in genau planbare Etappen zerlegte, die als Paket oder als separate Zusatzbuchungen 
erworben werden konnten: „Der Cookismus ging dem Fordismus voraus – die Industrialisierung des 
Reisens war eingeleitet“ (Spode, 1999, S. 121). Auch in Deutschland war im Übrigen das Ziel des ersten 
Reisebüros – Karl Stangen – Ägypten (Enzensberger, 1958), das somit sehr früh eine touristische Infra-
struktur bekam.

Ein Blick in die Werbung der Firma Th. Cook & Son für eine Nilkreuzfahrt zu Zeiten Rilkes ähnelt von 
der Begeisterung über die technischen Innovationen bis zu der Suche nach dem ‚Authentischen‘ auf 
frappierende Weise heutigen Reiseangeboten (vgl. den Beitrag von Johanna Tönsing in dieser Ausgabe). 
So heißt es über die Nildampfer, die über mehrere Decks verfügten, sie seien „alle gleich bequem und 
anziehend, und wir sagen nicht zu viel, wenn wir behaupten, dass diese Schiffe unübertroffen auf 
dem Nil sind. Sie sind aus dem besten Material hergestellt […]. Die Kabinen sind sehr geräumig und 
so behaglich wie möglich“ (Grimm, 1997, S. 68). Geboten werden authentische Einblicke in die lokale 
Kultur, archäologische Attraktionen und exotische Tierwelt: 

Eingeborenen-Leben und -Treiben, vom Dampfer gesehen [!], beide sowohl auf dem Flusse als auch 
an den verschiedenen Aufenthaltspunkten, bilden eine Studie, wie man sich dieselbe nicht besser 
denken kann. […] Hier kommen die Pyramiden zu Gesicht, wunderbare altertümliche Tempel, Scharen 
von Kamelen, ihren Weg durch die Wüste nehmend ‒ immer malerisch und hochmütig ‒ ihre Last ge-
lassen tragend. (Grimm, 1997, S. 67)

Auffällig, dass der Blick des Touristen schon hier als distanzierter Blick ‒ vom Dampfer auf die 
Eingeborenen ‒ markiert wird. Wie genau so eine Nilreise schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
getaktet war, kann exemplarisch an einem Tagesprogramm gezeigt werden:

Neunter Tag: Dieser Tag wird den westlichen Vororten von Theben und den Königsgräbern gewidmet. 
Diese Gräber sind jetzt elektrisch beleuchtet. Die Passagiere werden um 7 Uhr geweckt. Das Frühstück 
wird um 7.30 Uhr eingenommen. Man verlässt den Dampfer um 8.30 Uhr morgens und übersetzt den 
Nil in kleinen Booten. Am jenseitigen westlichen Ufer stehen Reittiere bereit und nach halbstündigem 
Ritte erreicht man den Tempel von Kurneh [Gurna] und darauf in weiteren 40 Minuten Ritt durch das 
Tal Bab-el-Moluk [Biban el-Moluk] die Königsgräber, welche in nachstehender Reihenfolge besucht 
werden: Nr. 6 Grab des Ramses IX., Nr. 9 Ramses VI, Nr. 17 Sethi I. […]. Danach begeben sich die Passa-
giere über die libysche Gebirgskette, von wo aus man einen majestätischen Blick über das Niltal usw. 
geniesst, nach dem jenseits gelegenen Hatasu-Tempel […] und haben Gelegenheit, die wichtigen und 

interessanten Ausgrabungen zu besichtigen, welche Herr Naville dort vornimmt. (Grimm, 1997, S. 175, 
kursiv i.O.; Erläuterungen von Grimm i.O.)

Der Teilnehmer einer solchen Reise genießt den Luxus, dass die ‚sehenswerten‘ Objekte bereits von 
‚Spezialisten‘ ausgesucht und vorkommentiert wurden. So erlebt man garantiert das ‚wahre‘ Ägypten 
‒ auf die wichtigsten Eindrücke kondensiert kann man so das authentisch ‚Eigentliche‘ einer Kultur 
erleben. Eine ganze, heutzutage für viele Länder unverzichtbare Industrie entsteht: „[d]ie massenhafte 
Suche nach Abwechslung in fremder Umgebung unter der sicheren Obhut von Reiseorganisationen 
[scheint, SSE] repräsentativ für die Moderne“ (Spode, 1999, S. 113). Entsprechend rasant ist die in England 



131

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

im späten 17. Jahrhundert etablierte Grand tour zu einer touristischen Veranstaltung geworden:4

Im 18. Jahrhundert entstand der Homo touristicus: ein gebildeter, sensibler Jüngling, der uns lehr-
te, die Welt mit anderen Augen zu sehen. Um 1900 war der touristische Raum etabliert, der Ty-
pus des Touristen weitgehend ausgebildet (wobei man grob eine bürgerliche, eine proletarische und 
eine hedonistische Variante unterscheiden mag. In der Zwischenkriegszeit wurde die Urlaubsreise 
zu einem Massenbedürfnis, zu einem Erlebnis, auf das alle, zumindest alle ‚schaffenden‘ Menschen, 
legitimen Anspruch hatten; zugleich wurden die Wege und Mittel, dies zu realisieren, ausgearbeitet. 

(Spode, 1999, S. 135) 

Infrastrukturell bedeutet das, dass Eisenbahnen, Autobahnen und die üblichen Verkehrsnetze (später 
Flughäfen) zu nicht unerheblichem Teil durch den Tourismus entstanden. Rilke mag zwar, wie Grimm 
vermerkt, der erste deutsche Künstler in einer langen Reihe gewesen sein, der den Maghreb und 
Ägypten besuchte (Grimm, 2013, S. 30), aber auch er wandelte schon auf den sicher ausgetretenen 
Pfaden des frühen Massentourismus, der noch weniger ausdifferenziert als heute nicht zwischen 
Erholungs- und Kulturtourismus unterscheidet. Rilkes Veranlagung entspricht die geführte Tour ebenso 
wenig wie den heutigen Kulturreisenden, die sich zumeist ihre Individualität beweisen, indem sie 
über die hochgereckten Regenschirme der Reisegruppenleitungen ironisch Schmunzeln. Doch diese 
Distanzierung positioniert den vermeintlichen Individualisten nicht außerhalb des Systems des Massen-
tourismus, über den Enzensberger bekanntlich schon früh scharfsinnig geurteilt hat: „Der Tourismus ist 
seither [seit Cooks erster Gruppenreise, SSE] das Spiegelbild der Gesellschaft, von der er sich abstößt“ 
(Enzensberger, 1958).

Rilke und der Massentourismus ‒ inneres Erleben und äußeres Beschauen

Rilke inszeniert sich (auch vor sich selbst) als Individualist, der das im Reiseführer vorgefertigte Bild 
ablehnt. Gleichzeitig ist er immer wieder ‚Opfer‘ touristischer und orientalistischer/kulturalistischer 
Klischees, die er auch zu verfestigen hilft;5 im Grunde besonders dadurch, dass er die heute gültige 
Haltung der Kulturtouristen mit formt, die in ihrem Selbstverständnis eine Art ‚bessere‘ Reisende sind. 
Es gilt dabei einerseits, Rilkes durchaus kritisch-reflektierten Umgang mit der Pauschalreise und dem 
touristischen Blick zu würdigen und andererseits seine Verstrickung in die westlich-imperiale Kultur-
form, die den modernen Tourismus geboren hat, sichtbar zu machen. An einem längeren Briefzitat 
können diese Ambivalenzen gezeigt werden:

4  Das Wort Tourist taucht in England „kurz vor 1800 auf und meinte jemanden, der eine längere Rundreise im Ausland 
unternimmt“ (Spode, 1999, S. 121). Die ersten Touristen waren Engländer, nahezu heroische Männer, die sich auf eige-
ne Faust in die Fremde begaben. Schnell setzt aber eine Bedeutungsverschlechterung in dem Maße ein, in dem immer 
mehr Menschen reisen und auch die unteren Schichten zunehmend am Tourismus teilhaben (wollen).

5  Für Rilkes Dichtung hat Lisa Gates (1995) gezeigt, dass er orientalistischen Klischees zu entrinnen versucht, diese sich 
in seine imaginierten Bildwelten aber immer wieder einschleichen. Ähnlich ist seine Position im System Tourismus, das 
er ablehnt und in seiner Blicklenkung kritisch reflektiert, wobei er gleichzeitig doch im Modus des Touristen bleibt, der 
vorkonstruierten Eindrücken nachjagt.



132

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

Was mich angeht, so kann ich wohl sagen, daß viel Freude mir durch die Augen gegangen ist; ich bin 
innerlich so langsam, daß ich nicht weiß, was ich mitbringe und ob eine Art Ordnung und neues Leben 
daraus zu machen sein wird. Ich weiß nur, daß man eigentlich diese gleichsam in sich hinein lebenden 
Länder nicht mehr so bereisen dürfte, ohne einen ganz präzisen Zweck, fast möchte ich sagen: ohne 
eine sehr sinnfällige Entschuldigung; man gerät unter die Nichtstuer den Einheimischen gegenüber, 
die Neugier, die einmal, als weniger Leute reisten, etwas Delikates, fast Fachmännisches war, ist ge-
mein geworden, seit sie nicht mehr ehrlich und nicht mehr mühsam ist. Man kämpft die ganze Zeit 
gegen eine falsche Situation und spricht sich am Ende selbst das Recht ab, irgendwo hinzusehen –; 
blindlings möchte man irgendeine eingeborene Handreichung oder Mühsal auf sich nehmen und leis-
ten um des Gleichgewichts willen. Mir will scheinen, gerade dem Orientalen gegenüber war nur der 
frühere, einzeln, angestrengte Reisende möglich; es ist grotesk, dieser schweren, in sich befangenen 
und bemühten Welt als unbeschäftigter und beschützter Zuschauer gegenüberzustehen […]. (Rilke, 
2000, S. 52 ‒ An Alexander von Thurn und Taxis, 28.02.1911, Kairo)

Wenn ihm „viel Freude […] durch die Augen gegangen ist“, so verweist das in der ungewöhnlichen 
Formulierung einerseits auf die herausgearbeitete Bedeutsamkeit des Sehens für Rilke und entspricht 
doch andererseits dem Modus touristischer Weltaneignung: die Welt wird durch den Blick erkannt, 
geordnet und schließlich beherrscht. Individuell gewendet ‚schauen‘ die Kulturtouristen, um sich zu 
bilden ‒ doch dieses vordergründig positive Ziel war von Beginn an Begleiterscheinung des Kolonialis-
mus, der kartographierend und mit großem Verstehen-Wollen6 die Grenzen immer weiter verschoben 
hat. Es war dies zumeist ein eurozentrisches Verstehen, welches das koloniale Projekt legitimierte 
und auch heute noch kaum vom Tourismus zu trennen ist, auch wenn der Anspruch derjenigen, 
welche die Welt als zu ihrer Verfügung erleben, im globalisierten Tourismus eher die Klassen als die 
Nationen trennt. Dass schon Napoleons Feldzug nach Ägypten begleitet war von Raubzügen durch 
die Kulturgüter der Länder, die seinem Kriegszug zum Opfer fielen, ist bekannt ‒ auch, dass dieser 
Feldzug euphemistisch als Befreiung der Ägypter legitimiert wurde, eine im Übrigen auch globalisierte 
Strategie, Grausamkeiten und Plünderungen zu verschleiern.

Für die weniger kriegerische Veranstaltung des Kulturtouristen ist wesentlich entscheidender, 
dass das Sehen eingebettet ist in ein Weltbild und ein Vorverständnis, das die erhoffte ‚Authentizi-
tät‘ des Geschauten schon vor Reisebeginn kontaminiert. Hatte Rilke sich die ‚Dinge Aegyptens‘ schon 
während der Ägyptenreise seiner Frau intensiv vorgestellt, so finden sich Parallelen auch schon in 
seinen früheren Reisen nach Venedig. Rilke verstand sich zwar als Reisender, der die Informationen der 
Reiseführer verschmäht und das Zufällige sehen will (Decker, 2023, S. 92), aber sein Venedig-Bild war 
bereits stark literarisch vorgeprägt: „Wie ein Märchen ists mir: den Markusplatz soll ich sehen in seinem 
bunten Frühlingstreiben und die geweihten Kunststätten, und die stolzen Dogenträume soll ich durch-
wandern dürfen. Ich fühle mich so unwert, so unwert“ (nach: Decker, 2023, S. 68 ‒ an Mathilda Nora 
Goudsticker, 25.03.1897). Seine frühe Kritik am Massentourismus ist bis heute nur wenig verändert 
worden und erweist sich als Pose, ist er doch ‒ genau wie heute die ‚besseren‘ Kulturtouristen ‒ eben-
falls in vorgebildete Imaginationen verstrickt: 

In Italien laufen sie blind an tausend leisen Schönheiten vorbei zu jenen offiziellen Sehenswürdig-
keiten hin, die sie doch meist nur enttäuschen, weil sie, statt irgendein Verhältnis zu den Dingen zu 

6  An anderer Stelle von mir als hysterische Hermeneutik genauer beschrieben (Schulte Eickholt, 2023, S. 64‒65).



133

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

gewinnen, nur den Abstand merken zwischen ihrer verdrießlichen Hast und dem feierlich-pedanti-
schen Urteil des Kunstgeschichtsprofessors, welches der Baedeker ehrfurchtsvoll gedruckt verzeich-
net. (Briefe 1902-1906, S. 60, nach Decker, 2023, S. 93) 

Über den Besuch der Sphinx vermerkt er drei Jahre nach seiner Reise in einem Brief an Magda von 
Hattingberg: „Sie müssen wissen, es ist schwer an jener Stelle allein zu sein, sie ist völlig zum Gemein-
platz geworden, die nebensächlichsten Fremden werden in Massen hingeschleppt“ (Rilke, 2000, S. 95). 
Es ist aber schon Kennzeichen des frühen Tourismus, dass der Einzelne sich über die Masse ärgert, dass 
er sich einbildet, mehr und gründlicher zu sehen.7 Der Elitarismus Rilkes, der mit dem Wunsch nach der 
Einfachheit kollidiert, wird besonders bei seiner Russlandreise augenfällig. Als er den ‚Bauerndichter‘ 
Droschin besucht, will er das ‚natürliche‘, ärmliche und ‚einfache‘ Leben des Landmannes kennen-
lernen und rühmt die kleine Hütte des Dichters ausgiebig ‒ nimmt aber unverzüglich die Einladung 
eines entfernten Verwandten des großen Tolstoi, Nikolaus Alexeiwitsch, an und siedelt auf das nahe 
gelegene Schloss um (Decker, 2023, S. 122). Für das soziale Elend der russischen Bauern bleibt er 
auffallend blind (Decker, 2023, S. 122).

Ähnlich ‒ und damit eher ein touristisches als orientalistisches Klischee ‒ die „in sich hinein lebenden 
Länder“ im obigen Zitat. Führte schon früh „Zivilisationsmüdigkeit […] zur Sehnsucht nach dem Echten, 
Ursprünglichen, Authentischen“ (Spode, 1999, S. 124), wie es sich auch in Cooks Werbung für die 
Nilreise artikuliert, so ist auch Rilkes Wahrnehmung dadurch geprägt. Dass auch das ‚Land‘ aus der 
Perspektive der Stadt schon an der Schwelle zur Moderne unter dieser Folie wahrgenommen wurde, 
sollte nicht davon ablenken, dass diese im Tourismus bis heute fortgesetzte Binarität besonders aus 
kolonialistischer Perspektive ganze Länder auf einen quasi mittelalterlichen Entwicklungsstand fest-
legen und fixieren wollte ‒ entgegen vermeintlicher Zivilisierungsmissionen. Diese imaginative Leistung 
grundiert die oben erwähnte Eigenart des Tourismus, auch Reisen in die Vergangenheit anbieten zu 
können, die natürlich unter der Hand Machtverhältnisse etablieren und bestätigen sollen. Heute 
noch viel extremer als zu Rilkes Zeiten ist die Welt in diejenigen geteilt, die reisen, und jene, welche 
diese Reisenden bedienen.8 So gesehen verschmelzen touristische (Sehnsucht nach Einfachheit), 
orientalistische (die Anderen als Folie zur Abgrenzung) und kolonialistische Klischees (Zivilisierungs-
mission).

Nun ergänzt Rilke aber, dass man diese Länder nicht „ohne einen ganz präzisen Zweck, fast möchte 

7  Vgl.: „Der Tourist von (eingebildetem) Stand versteht Idylle als Ort, wo es seinesgleichen nicht gibt“ (Spode, 1999, 
S. 128) und: „entsprechend verschnupft reagiert er [der Tourist, SSE] auf touristische Erschließung und andere Touris-
ten, die ihm das ‚Echte‘ des Ortes versauen“ (Enzensberger, 1958). Auch hier ein unlösbarer Widerspruch: Während der 
Tourist selbst von Schutz und Bequemlichkeit touristischer Infrastruktur Gebrauch machen möchte, stört ihn sowohl 
diese Infrastruktur als auch, dass andere sie nutzen, sobald er den Zielort erreicht. Dabei will er sich auch beim wildes-
ten Backpacker-Trip keiner ernsten Gefahr mehr aussetzen. Die ersten Touren Cooks in das ‚heilige Land‘ mussten noch 
mit Banditenangriffen und Krankheiten rechnen und wie bei den Pilgerreisen früherer Jahre überlebten nicht unbedingt 
alle Reisenden die Tour – gleichzeitig war der Aufwand für die Reise auch dort schon enorm, waren doch für etwa sech-
zig Reisende „77 Helfer und […] 65 Sattelpferde, 87 Packpferde, 28 Esel und eine große Zahl an Maultieren erforderlich“ 
(Mundt, 2014, S. 115).

8  Allgemein bekannt ist auch, dass diese Aufteilung sich darin wiederholt, dass die eine Gruppe die Welt durch ihren 
Ressourcenverbrauch zerstört, während die andere unter dieser Zerstörung primär zu leiden hat. Diese Zweiteilung der 
Gesellschaften wurde in Europa schon früh dadurch verschleiert, dass das Kunststück gelang, den Menschen der indus-
trialisierten Länder mit dem komfortabelsten Leben, der geringsten körperlichen Arbeitsbelastung und der höchsten 
Lebenserwartung auch den höchsten Erholungsbedarf zuzuschreiben (Spode, 1999, S. 124).



134

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

ich sagen: ohne eine sehr sinnfällige Entschuldigung“ besuchen solle. Darin zeigt sich die „eigentüm-
liche Unbestimmtheit“ (Spode, 1999, S. 114) und Zweckfreiheit touristischer Reisen, die bis heute 
der ‚Entschuldigung‘ oder zumindest Legitimation bedarf. Es sind nach Spode im Wesentlichen drei 
Gründe, die den Tourismus legitimieren und oftmals vermischt auftreten: Bildung, Erholung und 
Gesundheit. So kommt kaum eine Erholungsreise wie ein Badeurlaub ohne kulturelles Beiprogramm aus, 
während auch die Kulturtouristen in hochpreisigen Hotels Entspannung nach ihrer anstrengenden Bildungs-
tätigkeit suchen können. Von ganz konkret medizinisch bedingten Reisen, die nicht mehr eigentlich 
als Tourismus verstanden werden können, abgesehen, zeigt sich die Unbestimmtheit in unklaren 
Erwartungen: „Nicht viel mehr läßt sich sagen, als daß etwas Positives erwartet wird“ (Spode, 1999, S. 
114). Diese unklare Erwartung hatte auch Rilke, dessen Reise damit in strukturelle Nähe zu Goethes 
Italienreise rückt ‒ ein anderer berühmterer Bildungsreisender.9 Beide flohen aus einer krisenhaften 
Situation und erhofften sich ‚Erneuerung‘: „Und doch fühl ich deutlich, daß ich diesmal reisen muß, 
so weit als irgend möglich –. Lieb ist mir der Gedanke, daß ich meine kleine Wohnung aufgeschlagen 
hier zurücklasse, da stehen die Bücher, – wie wird man wiederkommen?“ (Rilke, 1933, S. 114 ‒ An 
Clara Rilke, 18.11.1910, Paris) Die unklare Erwartung an das Reisen macht es offenbar zu einer idealen 
Projektionsfläche für positive Erwartungen aller Art. Dem korrespondiert im obigen Zitat die Frage 
nach der „neuen Ordnung“, welche aus der Reise resultieren könnte. Deutlich wird in beiden Aussagen, 
dass die touristische Reise nicht nur der Vorbereitung bedarf, sondern auch der Nachbereitung ‒ und 
damit natürlich zuverlässig und pünktlich die Rückkehr mitdenkt. 

In seiner eigenen Wahrnehmung war die Reise aber zunächst ein Misserfolg ‒ insbesondere auch 
finanziell, da Rilke sich verausgabte und nach der Rückkehr auf Spendensammlungen von Freunden 
und Gönnern angewiesen war (Decker, 2023, S. 299). Zumindest der letzte Teil des obigen Zitats weist 
darauf hin, dass dies in nicht unerheblichem Maße an den Bedingungen der Reise selbst liegen könnte: 

Man kämpft die ganze Zeit gegen eine falsche Situation und spricht sich am Ende selbst das Recht ab, 
irgendwo hinzusehen […]. Mir will scheinen, gerade dem Orientalen gegenüber war nur der frühere, 
einzeln, angestrengte Reisende möglich; es ist grotesk, dieser schweren, in sich befangenen und be-
mühten Welt als unbeschäftigter und beschützter Zuschauer gegenüberzustehen. (Rilke, 2000, S. 52)

Hier scheint mit dem Adorno-Wort die Einsicht zu reifen, dass es kein „richtiges Leben im falschen“ 
gibt (Adorno, 2007, S. 59). Wie auch in dem Aphorismus Nr. 18 der Minima Moralia liegt Rilkes Gefühl 
der „falschen Situation“ eine unlösbare Paradoxie zugrunde. Hier die der touristischen Situation aus 
moralischer Perspektive: Im Angesicht der Mühsal der anderen möchte man seine Privilegien aufgeben, 
aber dann gibt es keine Reisen mehr. Oder man beharrt auf seinen Privilegien und verdrängt, dass es 
sich um solche handelt. Die Anderen tauchen dann nur noch als gastfreundliche oder authentische 
Eingeborene auf und werden in ihrem potentiellen Elend (wie auf Rilkes Russlandreise) geleugnet. 
Natürlich ist die Paradoxie der Situation nicht immer so scharf wie an einem Mittelmeerstrand, an dem 
Pauschalreisende liegen, während wenige Kilometer von der Küste Flüchtende um ihr Leben kämpfen 
‒ die Europäer machen Urlaub an beiden Küsten: Ausfahrt und Ziel. Auch im Inlandstourismus eines 
Industrielandes bleibt die Differenz zwischen den Arbeitenden und den Sich‒Erholenden bestehen und 

9  Goethe ist noch nicht wie Rilke mit dem Massentourismus konfrontiert und daher hier nicht von gleichem Interesse. 
Auch empfindet er nicht die ambivalente Situation seiner Reise in dem Maße wie Rilke.



135

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

stellt das Recht auf Nichtstun in Frage.10 In dem asketisch anmutenden Wunsch nach einer „Mühsal“ 
nähert sich die Ambivalenz der touristischen Situation wieder dem Benjamin’schen Flaneur an, der 
auch von einer „eigentümlichen Unschlüssigkeit“ (Benjamin, 1995, S. 535) geprägt ist, ziellos in einer 
zielgerichteten Gesellschaft zu sein, abstinent an Orten des Konsums. In ähnlich asketischer Wieder-
gutmachung, wie Rilke sie zumindest imaginiert, ignoriert der Flaneur den Hunger, um abends „wie ein 
asketisches Tier […] in tiefster Erschöpfung auf seinem Zimmer, das ihn befremdet […] zu sich einläßt“ 
zusammenzusinken (Benjamin, 1995, S. 525).

So präsentiert Rilke sich, der die Ambivalenz seiner Situation erfasst, als schlechter Tourist, dem 
es schnell zu viel ist und der Ausflüge schwänzt und lieber am Deck des Nildampfers bleibt und in 
der arabischen Grammatik liest (Bishop, 2004, S. 68) und, um der Überforderung zu entgehen, am 
liebsten gleich nach den ersten Tagen abbrechen würde: „[…] ich hatte bei dem liegenden Ramses in 
der Palmenlichtung zu Sukkhâra schon das Gefühl, ich könnte umkehren, jetzt ist es längst zuviel, und 
man muß fleißig Arabisch lernen und sich auf Eseln unglücklich fühlen, um des Gegengewichts willen“ 
(Rilke, 1933, S. 122 ‒ An Clara Rilke, 18.01.1911, Luxor). Was aber ist ein plausibles „Gegengewicht“ für 
den heutigen Kulturtouristen? Wie können oder sollen wir reisen?11

Wie wir reisen s/w/ollen

Kaum vermögen wir uns dem Druck zu entziehen, der auf dem Urlaub lastet. Die Urlaubsreise wird zum 
nötigen und verdienten Bestandteil des Jahres. Erscheint das nur deshalb so, weil unsere Weltwahr-
nehmung durch Enkulturation formatiert wurde? Hat nicht jeder auch seine individuell verschiedenen, 
aber sehr positiven Reiseerfahrungen? Vielleicht ist es unwahrscheinlich, dass die tieferen 
Erschütterungen auf den touristisch stark erschlossenen Pfaden liegen, aber ganz auszuschließen ist 
es nicht. Beeindrucken nicht die Pyramiden trotz der falschen Situation, in der man sie zu besuchen 
gezwungen ist? In einer theoretischen Auseinandersetzung mit dem Tourismus verschärfen sich zwei 
ganz grundsätzliche Fragen der Gegenwart, die unsere unlösbare Verstrickung in die Geschichte des 
menschlichen Handelns auf dem Planten aufweisen: 1. Wie soll man in einer strukturell ungerechten 
Welt leben? 2. Welche Privilegien darf man noch in Anspruch nehmen, wenn man Ressourcenknapp-
heit und Klimawandel nicht ignorieren möchte? 

Die zweite Frage hat Rilke nicht beschäftigt, sie verschärft aber im Falle des Tourismus nur die erste 
Frage, die Rilke empfindet, aber nicht offen stellt. Denn natürlich mündet sie in die Grundsatzfrage, ob 

10  Hier schließen sich natürlich Fragen nach dem Verhältnis von Arbeit und Identität an, die tatsächlich für das Verständnis 
der Kulturtouristen interessant sein könnten, aber hier nicht weiterverfolgt werden können.

11  Wer wir sagt, muss eigentlich Rechenschaft ablegen, wer inkludiert und wer exkludiert wird. Es ist hier freilich im Sinne 
obiger Binarität relativ einfach: Wir, die wir reisen können. Es ist damit eine Positionierung vorgenommen, die impli-
ziert, sich auf der Seite der Privilegierten zu befinden. Das kann und sollte im Kontext Tourismus nie geleugnet werden, 
daher hier durch Kursivierung markiert. Es gibt kein ‚wir Menschen‘, auf das solche Aussagen zutrifft. Aber die Lesen-
den dieses Beitrags wird es höchstwahrscheinlich inkludieren. Wir alle sind schuldhaft verstrickt in die Bruchlinien der 
Gegenwart. Rein formal kann man mit einem deutschen Pass in 194 Länder ohne Visum einreisen ‒ am anderen Ende, 
mit afghanischem Pass, nur noch in 28 (Statista, 2024b). 



136

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

Fernreisen ‒ zumal in strukturell benachteiligte Länder ‒ überhaupt statthaft sind.12 Es ist die „falsche 
Situation“, in der man sich „dem Orientalen“ gegenüber befindet, die in diese Frage mündet. Die Idee, 
dass nur der „frühere, einzeln, angestrengte Reisende“ hier angemessen sei, ist der Versuch einer 
Rückkehr zur Vorstellung des heroischen Reisenden, der durch den Touristen abgelöst wurde, falls 
es ihn denn je gab. Die Heldenreise ist das Narrativ zu dieser Figur, aber in echte Gefahr und wirk-
liche Entbehrung wollte auch Rilke sich nicht begeben. Das würde eine Welt vor der Industrialisierung 
voraussetzen, eine Welt der weißen Flächen auf der Karte, keine Welt der Überbevölkerung und 
Globalisierung. Dieser Ausweg ist versperrt und die Rückkehr des heroischen Reisenden auch nicht 
wünschenswert, ist er doch eine imaginative Folie für den Entdecker ‒ positiv verstanden ‒ und den 
Imperialisten und Kolonisator – realistisch betrachtet.

Aber auch ohne diesen Heroismus wird Rilke auf seiner Reise durchaus erschüttert, wie hier noch 
einmal exemplarisch deutlich werden soll:

Wir sind drei Tage in Luxor, heute war der zweite, noch der ganze morgige Tag; aber man müßte viel 
länger hier sein, nicht sehen müssen, um später vieles gesehen zu haben. Auf dem östlichen (arabi-
schen) Ufer, dem wir anliegen, ist der Luxortempel mit den hohen Kolonnaden knospiger Lotossäulen, 
eine halbe Stunde weiterhin diese unbegreifliche Tempelwelt von Karnak, die ich gleich den ersten 
Abend und gestern wieder im eben erst abnehmenden Monde sah, sah, sah, – mein Gott, man nimmt 
sich zusammen, sieht mit allem Glaubenwollen beider eingestellter Augen – und doch beginnts über 
ihnen, reicht überall über sie fort (nur ein Gott kann ein solches Sehfeld bestellen) – da steht eine 
Kelchsäule, einzeln, eine überlebende, und man umfaßt sie nicht, so steht sie einem über das Leben 
hinaus, nur mit der Nacht zusammen erfaßt mans irgendwie, nimmt es im ganzen mit den Sternen, 
von ihnen aus wird es für eine Sekunde menschlich, menschliches Erlebnis. (Rilke, 1933, S. 121 ‒ An 
Clara Rilke, 18.01.1911, Luxor)

Wenn Rilke im Brief an seine Frau, als diese in Ägypten war, noch mutmaßte, man könne das ‚Gesicht 
des Weltalls‘ schauen im Angesicht der Sphinx (s.o.), so scheint ihm sich das hier zu bestätigen. Er 
ist völlig überwältigt und drückt eigentlich in pathetischer Übersteigerung das Unvermögen aus, den, 
die oder das Fremde jemals ‚ganz‘ zu erkennen oder zu verstehen ‒ „nur ein Gott kann ein solches 
Sehfeld bestellen“. Ist das nun positiv zu werten? Ist es Ausdruck von der Möglichkeit, auf einer Reise 
erschüttert zu werden? Greift hier Goethes Vorbild? Werden diese Eindrücke sein Leben und Schaffen 
verändern, wie Bishop (2004) es in seiner Interpretation von Rilkes Reise nahelegt? Bald nach der Reise 
ist immerhin das bedeutende Gedicht Archaïscher Torso Apollos mit der emphatischen Zeile „Du mußt 
dein Leben ändern“ (Rilke, 2003, S. 503) entstanden und diesmal, weil man gesehen wird, nicht, weil 
man sieht ‒ eine dynamische Bewegung, die Rilkes Idee des Sehens aber ganz grundsätzlich kenn-
zeichnet und Voraussetzung dafür ist, dass eine Reise zu innerer Veränderung führen kann. Der Blick 
nach außen muss auch nach innen gehen, die Fremde verändert mein Selbstkonzept. Ist das Reisen 

12  Natürlich kann die Komplexität der Frage im hier gemachten Kontext nicht ausreichend berücksichtigt werden. Ländern, 
die ökonomisch stark vom Tourismus abhängig sind, ist ja mit Einstellung der Reisen in keiner Weise geholfen; ja fast 
kann man es so als Pflicht der reicheren Länder sehen, einen kleinen Teil des Profits, der zu großen Teilen durch Ausbeu-
tung der ärmeren Länder erzielt wird, wenigstens auf diese Weise abzugeben. Ökologisch ist jede unterlassene Flugreise 
sinnvoll, aber ökonomisch ist der Tourismus mit einem Jahresumsatz von 755.894 Milliarden US-Dollar 2023 (Statista, 
2024b) wichtiger Teil der Weltwirtschaft, deren Basisunterscheidung nicht gerecht/ungerecht oder ökologisch/nicht-
ökologisch ist, sondern schlicht lukrativ/nicht-lukrativ.



137

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

nicht damit eine Voraussetzung, um sich andere Kulturen zu erschließen? Können wir über uns nicht 
nur durch die anderen lernen?13 In diesem Sinne will jeder Tourist eben auch ein Reisender sein.

Oder ist es nicht gerade durch die imaginierte Vorprägung ein Beweis, dass der wirkliche Kontakt mit 
den „großen Dingen Aegyptens“ in Rilke eigentlich gar nichts bewirkt? Er bestätigt sich doch offenbar 
nur, was er vorher schon vermutet hat ‒ und gelingt es nicht jedem guten Hermeneutiker zu beweisen, 
was er vermutet, besonders wenn er mit so großem „Glaubenwollen“ alle anderen Hinweise zu 
ignorieren gelernt hat? Gerade das ist ja die toxische Wirksamkeit der Klischees, dass Vorerwartungen 
so zementiert werden können, dass die Objekte der Betrachtung dieser Festlegung nicht entkommen 
können, weil nur bestätigendes Verhalten wahrgenommen wird.

Zuletzt fällt wiederum auf, dass Rilkes Bezug zu Ägypten hauptsächlich einer zu ‚sehr alten Steinen‘ 
ist. ‚Die Araber‘ tauchen stets nur am Rande und nur als unscharf gesehenes Kollektiv auf, als Lokal-
kolorit, als Träger des Authentischen, Einfachen, Naturnahen.

Fazit

Anders als der Titel eines Fazits nahelegt, ergeben sich nicht streng logisch deutliche Ergebnisse aus 
den gemachten Überlegungen. Es erscheint mir aber in der kulturkritischen Stoßrichtung des Beitrags 
berechtigt, einige Schlussfolgerungen zu unterstreichen, die besonders für weitere Auseinander-
setzungen mit dem Tourismus interessant erscheinen:

1.	 Rilkes Reisen sind durch (orientalistische) Klischees und andere Wahrnehmungs-
vorgaben vorgeprägt, denen er nicht entkommt, über die er aber in Ansätzen 
kritisch reflektiert.

2.	 Rilke versucht, der Dialektik aus äußerem und innerem Sehen zu entgehen – es 
gibt aber keine ‚Synthese‘. Vorausgegangen war die ‚Malte-Krise‘ („Ich lerne se-
hen“), es folgt der Torso des Apollo („da ist keine Stelle, die dich nicht sieht – du 
musst dein Leben ändern“).

3.	 Dieses Dilemma spiegelt sich in jeder touristischen Reise auch da, wo sie aus Bil-
dungsinteressen gespeist ist und sich dem Fremden ‚stellen‘ möchte. Die struk-
turellen Ungerechtigkeiten des Systems Tourismus kann Rilke allerdings nicht er-
kennen.

4.	 Im Tourismus spiegelt sich die Unmöglichkeit eines naiven Zugangs zur Welt: 
„Der Mensch kann der Wirklichkeit nicht mehr unmittelbar gegenübertreten. […] 
Statt mit den Dingen hat es der Mensch nun gleichsam ständig mit sich selbst zu 
tun“ (Cassirer, 2007, S. 50).

13  Eine Binarität, die für Kulturen als essentialistisch abgeschlossene Größen gedacht höchst problematisch ist, aber aus 
der individuellen Perspektive zutrifft: Man sieht die Welt stets nur durch die eigenen Augen und ist auf die anderen an-
gewiesen, um seinen Blick zu relativieren. Und je vielfältiger die ‚fremden Blicke‘, desto mehr kann das Individuum über 
sich lernen.



138

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

Und schließlich:

5.	 Seit Rilkes Zeit hat sich die strukturelle Ungerechtigkeit im Tourismus kaum ge-
ändert. In einem System, dass per se auf Ausbeutung menschlicher und natür-
licher Ressourcen aufbaut, sind Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit strukturell un-
möglich. Teilnahme am modernen System des Tourismus ist im Sinne Adornos 
immer Unrecht.

Die Prognosen sind, dass die Tourismus-Branche weiterhin stark wachsen wird, erwartet wird ein welt-
weiter Umsatz von 949.579 Milliarden US-Dollar für 2026 (Statist, 2024b) ‒ eine Steigerung von über 
30% seit 2022 (dem Boom-Jahr nach der Pandemie). Das werden kulturwissenschaftliche Reflexionen 
kaum ändern. 

Ist nachhaltiges und faires Reisen wirklich unmöglich? Immerhin soll fast ein Drittel des Umsatzes 
2026 auf Öko-Tourismus entfallen und unter deutschen Reisenden gaben 40% an, dass Nachhaltig-
keit für ihre Reisen eine immer größere Rolle spielt (beide Zahlen Statista, 2024a). Im Rahmen des 
wachstumsorientierten Kapitalismus neoliberaler Prägung dürfte Fazit Nr. 5 kaum durch intransparente 
Nachhaltigkeitskriterien obsolet werden. Das sprengt den Rahmen dieses Beitrags, weist aber auf den 
immer nötigeren Rekurs auf ökonomische und politische Diskurse innerhalb der Kulturwissenschaften.14 

Die Nähe des Reisens, wie Rilke es versucht, zu der Einstellung des Flaneurs bei Benjamin macht die 
soziale Unverträglichkeit dieses Weltzugangs deutlich, weil der derart Reisende genau wie der Flaneur 
den gesellschaftlichen Anforderungen gerade nicht gerecht werden will. Rilke und der Flaneur wollen 
sich dem Konsum entziehen (der Waren und der vorgeprägten Blicke) und das echte Erleben haben, 
sich von der Aura der Dinge in die Vergangenheit ziehen lassen. Das muss misslingen und endet in 
Erschöpfung und Frustration. Diese Haltung aber bleibt bis heute ein Identifikationsangebot für den 
Kulturtouristen, der zumindest augenblickshaft in die Rolle des Flaneurs oder des ‚echten‘ Reisenden 
schlüpfen kann, um so der Paradoxie seiner Situation zu entkommen. Diesen Anspruch gilt es zu 
dekonstruieren, damit er nicht eine fadenscheinige Legitimation für Reisen wird, die das Unrecht, das 
sie grundiert, wieder verschleiern.  

Literaturverzeichnis

Augé, M. (2011). Nicht-Orte. 2. Aufl. Beck.

Benjamin, W. (1982). Gesammelte Schriften V.1. Hrsg. v. R. Tiedemann. Suhrkamp.

Bishop, P. (2004). ‚An solchen Dingen hab ich schauen gelernt‘. Rilke‘s Visit to Egypt and the „Duineser Elegien”. 
In: Austrian Studies, 12, S. 65–79. https://www.jstor.org/stable/27944716

Böhme, G. (1995). Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik. Suhrkamp.

14  Grundlegend kann hier verwiesen werden auf die ambitionierte Intervention von Naomi Klein (2015).



139

Das Gesicht des Weltalls anschauen. Rilkes Ägypten-Reise und der Kulturtourismus

diMaG 2025

Budde, J. (2017). Interkulturelle Stadtnomadinnen. Inszenierungen weiblicher Flanerie- und Migrationserfahrung 
in der deutsch-türkischen und türkischen Gegenwartsliteratur am Beispiel von Aysel Özakın, Emine Sevgi Öz-
damar und Aslı Erdoğan. Königshausen&Neumann.

Cassirer, E. (2007). Versuch über den Menschen. Meiner. 

Decker, G. (2023). Rilke. Der ferne Magier. Eine Biographie. Siedler.

Enzensberger, H.M.  (1958). Vergebliche Brandung der Ferne. Eine Theorie des Tourismus. In: Merkur, 126. 
https://www.merkur-zeitschrift.de/hans-magnus-enzensberger-vergebliche-brandung-der-ferne/

Gates, L. (1996). Rilke and Orientalism: Another Kind of Zoo Story. In: New German Critique, 68, 61–77.

Grimm, A. (1997). Rilke in Ägypten. Mit Aufnahmen von Hermann Kees. Wilhelm Fink.

Grimm, A. (2013). Ägypten. In M. Engel (Hrsg.), Rilke Handbuch. Leben – Werk – Wirkung (S. 27–33). Metzler. 

Horn, A. & Horn, P. (2010). „Ich lerne sehen“ Zu Rilkes Lyrik. ATHENA.

Klein, N. (2015). Die Entscheidung. Klima vs. Kapitalismus. S. Fischer.

Mundt, J. (2014). Thomas Cook. Pionier des Tourismus. UVK Verlagsgesellschaft.

Neumeyer, Harald (1999). Der Flaneur. Konzeptionen der Moderne. Königshausen & Neumann.

Reichardt, U. (2010). Globalisierung. Literaturen und Kulturen des Globalen. De Gruyter.

Rilke, R. M. (1929). Briefe. Aus den Jahren 1902 bis 1906. Hrsg. v. R. Sieber-Rilke & C. Sieber. Insel.

Rilke, R. M. (1933). Briefe. Aus den Jahren 1907 bis 1914. Hrsg. v. R. Sieber-Rilke & C. Sieber. Insel.

Rilke, R. M. (1997a). Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Reclam.

Rilke, R. M. (1997b). Duineser Elegien. Die Sonette an Orpheus. Reclam.

Rilke, R. M. (2000). Reise nach Ägypten. Briefe, Gedichte, Notizen. Mit zahlreichen Abbildungen. Hrsg. v. H. Na-
lewski. Insel.

Rilke, R. M. (2003). Die Gedichte. Insel.

Schulte Eickholt, S. (2023). National, global oder irgendwo dazwischen. Methodische Zugänge zur (neuen) Welt-
literatur aus germanistischer Perspektive. In Der Neue Weltengarten. Jahrbuch für Literatur und Interkultur-
alität 2022 (S. 43–76). Wehrhahn.

Spode, H. (1999). Der Tourist. In H.-G. Haupt (Hrsg.), Der Mensch des 20. Jahrhunderts (S. 113–137). Magnus.

Statista (2024a). Industrien und Märkte. Trends im Tourismus ‒ Statistik-Report. https://de.statista.com/statistik/
studie/id/132409/dokument/trends-im-tourismus/ 

Statista (2024b). Tourismusbranche weltweit ‒ Statistik-Report. https://de.statista.com/statistik/daten/stu-
die/187764/umfrage/weltweite-einnahmen-im-tourismus-seit-2000/   



140

Swen Schulte Eickholt

diMaG 2025

Bildnachweis

Mittelholzer, W. (18.12.1929-30.12.1929). Fremdenverkehr vor der Sphinx [Fotografie]. ETH-Bibliothek Zürich, 
Bildarchiv/Stiftung Luftbild Schweiz / LBS_MH02-07-0161. http://doi.org/10.3932/ethz-a-000254079



141

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

Tönsing, J. Kamel in Tunesien

Tourismuskritik in Jonas Lüschers  
Frühling der Barbaren (2013) 

Johanna Tönsing
(Universität Paderborn)

Abstract

Hans Magnus Enzensberger hat für die Kulturwissenschaft eine Art diskursbegründenden Text zur Tou-
rismuskritik geschrieben. Er sieht vor dem Hintergrund seines Entstehens den romantischen Geist und 
die damit einhergehenden Projektionsmechanismen als Triebfaktor für den Tourismus. Seine Tourismus-
definition soll zunächst in den Mittelpunkt gestellt werden, um von ihr informiert einen Blick auf die 
Darstellungsmodi in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren zu werfen. Hier soll gezeigt werden, wie die 
Novelle im und mit dem Modus des depressiven Schreibens nach Julia Kristeva den westlichen, touristi-
schen Blick dekonstruiert. Abschließend lese ich die Novelle als Beitrag zur Politischen Philosophie nach 
Giorgio Agamben. 



142

Johanna Tönsing

diMaG 2025

Einleitung

Rund 400.000 Tourist:innen aus Deutschland reisen jährlich nach Tunesien (Gürtler, 2024). Einen 
Pauschalurlaub nach Tunesien sowie etwaige Ausflugstouren können bequem bei fast allen Reisean-
bietern gebucht werden. Trip Advisor beispielsweise bietet den Ausflug „Außerhalb der Zeit“ an: 

Reisen Sie auf einer privaten Tour ab Hammamet bei einem Tagesausflug in die alten Berberdörfer 
Zriba El Alia und Takrouna in die Vergangenheit. Wenn Sie jemand anderen fahren lassen, können 
Sie sich zurücklehnen und die Landschaft genießen, während Sie jedes der Dörfer mit einem Führer 
erkunden und viel tiefere Einblicke in die kulturelle und historische Bedeutung jedes Ortes erhalten. 
(Tripadvisor, 2024)

Tui bietet eine ähnliche Reise – „Berberdörfer-Tour im Atlasgebirge ab Hammamet“ – an: 

Die abgelegenen Berberdörfer des tunesischen Atlasgebirges sind weit von unserer modernen Welt 
entfernt. Diese Tour bringt Sie in einem Geländewagen in dieses Hochland, um die römischen Ruinen 
von Zaghouan und Uthina sowie das Bergdorf Zriba El Alya zu besuchen. Mohamed, einer unserer 
fachkundigen örtlichen Guides, sagt: „Zriba El Alya wurde in den 1960er Jahren nach dem Bau der 
neuen Stadt in der Ebene verlassen. Aber vier bis fünf Familien leben noch immer hier in den Ruinen, 
die jetzt hauptsächlich als Schafställe dienen“. Ihr Atlas-Abenteuer beginnt im wenig besuchten Ut-
hina, das noch immer von Archäologen ausgegraben wird. Bewundern Sie das Amphitheater, in dem 
bis zu 16.000 Zuschauer Gladiatorenkämpfe verfolgten, die prächtigen Mosaike der ausgegrabenen 
Villen und vieles mehr. Das römische Thema setzt sich im Zaghouan-Wassertempel, dem Ort einer 
antiken heiligen Quelle, fort. Seine Lage am Fuße eines Berges, umgeben von Pinien, lässt erahnen, 
wie sehr er einst verehrt wurde. Anschließend halten Sie in einer Öko-Lodge in Zaghouan, die in einem 
wunderschönen Garten liegt. Hier schauen Sie sich eine Vorführung der tunesischen Konditorei an 
und genießen ein typisches Mittagessen, das aus Zutaten der Region zubereitet wird. Mit Ihrem Be-
such leisten Sie einen Beitrag zur lokalen Gemeinschaft und Wirtschaft. Die letzte Etappe des Tages 
ist das halb verfallene Berberdorf Zriba El Alya, das auf einem zerklüfteten Bergrücken liegt. Von hier 
aus haben Sie einen herrlichen Blick auf Djebel Zaghouan, dem vierthöchsten Berg Tunesiens, und auf 
die Küste. Ihr Guide erzählt Ihnen währenddessen die Geschichte dieses schwer zugänglichen Ortes. 
(Musement, 2024)

Interessant ist, dass TUI eine paradigmatische Vermischung verschiedener Realitätsebenen vornimmt. 
In der Tour werden Berberdörfer, in denen Menschen leben, die kein berberisch mehr sprechen können, 
d.h. die voll assimiliert sind, mit der Besichtigung eigentlich römischer Ruinen (Uthina und der Zaghouan-
Wassertempel), ohne dies wie auch immer geartet zu kennzeichnen, als Berberdorfbesichtigung 
verkauft. Die eigentlich historischen Feinheiten interessieren die Touristikwerbeindustrie nicht. Für 
den touristischen Blick und den Verkauf eines ursprünglichen Tunesiens sind die reale Erkundung der 
kulturellen Stätten offensichtlich nicht von Bedeutung. Auch hier vereinen sich paradigmatisch gewisse 
Mechanismen, die charakteristisch sind für den westlichen Tourismus. Dean MacCannell war einer 
der ersten Tourismustheoretiker:innen, der dieses Phänomen beschrieb und als „staged authenticity“ 
(MacCannell, 1973) bezeichnete. Die Ursprünglichkeit des Erlebnisses, den Einblick in das vermeint-
liche Leben innerhalb eines Berberdorfs werden extra für den Tourismus inszeniert. Ingrid Thurner 
hat dieses als typisch insbesondere für den Berberdorftourismus beschrieben (1992, S. 26). Damit 
ist aber auch etwas Wesentliches über den Tourismus insgesamt ausgesagt, der vielmehr über den 



143

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

Reisenden auszusagen vermag als über das eigentlich Bereiste. John Urry hat das prominent als den 
touristischen Blick bezeichnet, der für die Tourist:in konstruiert wird und nur in Ansätzen mit dem 
eigentlichen Ort zusammenhängt bzw. den bereisten Ort lediglich als Projektionsfläche für touristische 
Sehnsüchte nutzt (Urry, 1990, S. 1). Die Konstruktion des spezifischen Blicks steht in Abhängigkeit zu 
der Gesellschaft, für die dieser geformt wird. Diese Abhängigkeit wurde vielfach beschrieben und als 
Teil einer kapitalistischen Infrastruktur und Ideologie kritisiert. So wird in der Tourismussoziologie oder 
in der Kulturwissenschaft der Anfang des Tourismus meist einhergehend mit den aufkommenden 
kapitalistischen Strukturen beschrieben (Heuwinkel, 2019, S. 11–16). Insbesondere sei es die Eisen-
bahn, die das Touristische erst ermöglichte. Hans Magnus Enzensberger hat für die Kulturwissen-
schaft eine Art diskursbegründenden Text zur Tourismuskritik geschrieben (Schäfer, 2015, 21). Er 
sieht vor dem Hintergrund seines Entstehens den romantischen Geist und die damit einhergehenden 
Projektionsmechanismen als Triebfaktor für den Tourismus. Seine Tourismusdefinition soll zunächst in 
den Mittelpunkt gestellt werden, um von ihm informiert einen Blick auf die Darstellungsmodi in Jonas 
Lüschers „Frühling der Barbaren“ zu werfen. Hier soll gezeigt werden, wie die Novelle im und mit dem 
Modus des depressiven Schreibens den westlichen, touristischen Blick dekonstruiert. Abschließend 
lese ich die Novelle als Beitrag zur Politischen Philosophie.

Zur Theorie des Tourismus 

Enzensberger möchte den Tourismusbegriff nicht definieren, vielmehr soll in seinem Aufsatz seinen 
Entstehungsbedingungen nachgefühlt werden. Auffällig ist für ihn dabei die parallele Entstehung 
des Tourismus mit dem Ausbau einer Infrastruktur, die den Kapitalismus ermöglichte. Entsprechend 
zieht er auch eine Parallele zwischen den Gegebenheiten der modernen Arbeitswelt und dem daraus 
entstehenden Wunsch diese imaginär zu verlassen. Die Reise zum Vergnügen, die Reise, um der 
Arbeitswelt zu entfliehen, sich zu erholen, die Reise in Entferntes und möglichst Unberührtes, die aber 
trotzdem bequem sein soll, hat ihre Wurzeln für Hans Magnus Enzensberger in der Romantik: 

Sie hat die Freiheit, die in der Wirklichkeit der beginnenden Arbeitswelt und in der politischen Restau-
ration zu ersticken drohte, im Bilde festgehalten. Ihre Einbildungskraft hat die Revolution gleichzeitig 
verraten und aufbewahrt. Sie verklärte die Freiheit und entrückte sie in die Fernen der Imagination, 
bis sie räumlich zum Bilde der zivilisationsfernen Natur, zeitlich zum Bilde der vergangenen Geschich-
te, zu Denkmal und Folklore gerann. Dies, die unberührte Landschaft und die unberührte Geschichte, 
sind die Leitbilder des Tourismus bis heute geblieben. Er ist nichts anderes als der Versuch, den in die 
Ferne projizierten Wunschtraum der Romantik leibhaftig zu verwirklichen. Je mehr sich die bürger-
liche Gesellschaft schloß, desto angestrengter versuchte der Bürger, ihr als Tourist zu entkommen. 
(Enzensberger, 1958)

Die Fluchtbewegung vor dem Alltag ist dem Tourismus nach Enzensberger also von Anfang an 
eingeschrieben. Das erträumte Bild der Entdeckung einer „zivilisationsfernen Natur“, die zeitlich in 
„der vergangenen Geschichte“ liegt, gehört zu den Projektionsflächen des Urlaub-Machens und ist 
für ihn das Ziel des Eskapismus eines*r jeden Tourist:in geworden. Auch diese Beschreibung des 



144

Johanna Tönsing

diMaG 2025

Entkommenwollens gehört zu einem berühmten Strang der Tourismuskritik (Schäfer, 2015, 22–23). Es 
ist dieser Eskapismus, den Enzensberger in seinem teils sarkastischen Aufsatz polemisch auseinander-
nimmt. In ihm sieht er eine Ambivalenz zum Tragen kommen, die auch von Lüschers Novelle verhandelt 
wird. 

Wenn die Berberdorfreise von TUI oder Trip Advisor damit angepriesen wird, eine Welt „weit von 
unserer modernen entfernt“ zu besuchen, die „außerhalb der Zeit“ liegt, die ebenso „schwer zugäng-
lich“ wie dank der Planung doch bequem und „zurücklehnbar“ zu erreichen ist, dann findet sich eben 
diese Ambivalenz wieder, die Enzensberger dem Tourismus im Allgemeinen attestiert:

Das neue Menschenrecht, sich von der eignen Zivilisation in der Ferne zu befreien, nahm die harm-
losen Züge der Urlaubsreise an. Doch pochen die Touristen bis heute ohnmächtig auf die Wertzeichen 
des Abenteuerlichen, Elementaren, Unberührten. Zugleich zugänglich und unzugänglich, zivilisations-
fern und komfortabel soll das Ziel sein. (Enzensberger, 1958)

Dem Tourismus eingeschrieben ist damit nach Enzensberger die Suche der Entdecker:in nach dem 
ursprünglichen, einfachen Leben. Hanna Büdenbender sieht in diesem touristischen Streben auch 
eine Parallele zum kolonialistischen Blick, denn schließlich seien es die ehemaligen Kolonien, die als 
geeignete Projektionsfläche für dieses Begehren herhalten (Büdenbender, 2022, S. 7–8). Es entsteht 
ein touristischer Imaginationsraum, der in fremde Landschaften und Menschen gespiegelt wird 
(Büdenbender, 2022, S. 27–29). Dieser Raum entsteht häufig aufgrund des bereits kolonial gefestigten 
Verhältnisses zwischen den ehemaligen Kolonialist:innen und Kolonisierten. Sie hat dafür den Begriff 
des „koloniale[n] touristischen Blick[s]“ (Büdenbender, 2022, S. 35) geprägt. Sie arbeitet dabei die 
Parallelen des von Mary Louise Pratt erörterten kolonialen Blicks und dem von John Urry geprägten 
Blick des Touristischen heraus: Der Blick von oben auf die weite Landschaft, die völlig leer, unberührt 
und unbewohnt ist, erscheint dabei für die (männliche)1 Inbesitznahme wie geschaffen. Bei dem Blick 
handelt es sich also auch um einen metaphorischen; er impliziert eben auch die Macht zwischen 
dem Touristen als Kolonialist2 und dem Urlaubsort als zu Kolonisierendem. Die verbreitete Kritik am 
Tourismus, dieser sei eine Art Nachfolger des Kolonialismus bzw. ein Kolonialismus auf Zeit, wird von 
Enzensberger um eine nicht zu vernachlässigende Nuance ergänzt. Der Tourismus nutzt romantische 
Argumentationsmuster, um seinen kolonialen Blick zu kaschieren und, das ist die Ergänzung Enzens-
bergers, um an der europäischen Welt, aus der er hervorgegangen ist, auch Kritik zu üben. Der Touris-
mus ist damit dialektisch zu betrachten. Die Tourist:in reist, um ihre eigene europäische Überlegenheit 
gegenüber den vermeintlich geschichtslosen Naturmenschen zu bestätigen. Sie reist aber auch, und 
damit fügt er der Tourismuskritik die entscheidende Nuance hinzu, um der industriellen Warenwelt zu 
entfliehen. Der Tourismus ist damit beides: Bestätigung und Infragestellung westlich kapitalistischer 
und damit einhergehender kolonialistischer Logiken. Der Tourismus ist eben auch subversiv. Er ist 
Konstruktion der Grenze zwischen dem eigenen Modernen und dem fremden Naturhaften einerseits 
und Hingezogen-Sein und echtes Inter-esse im Heideggerschen Sinne an einem Sein jenseits der 

1  Auf den postkolonialen Theoretiker Edward Said zurückgehend, war die Metapher der männlichen Eroberung jungfräu-
licher Gebiete stets die Metapher schlechthin zur Beschreibung des Kolonialismus und seiner Machtstrukturen. Wobei 
Nancy Paxton darauf aufmerksam macht, dass dies letztlich, angesichts der vielen mit dem Kolonialismus einhergehen-
den Vergewaltigungen, keine rein metaphorische Beschreibung ist (Paxton, 1999, S. 288).

2  Die männliche Form ist hier Absicht. 



145

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

kapitalistischen Verwertbarkeit, die man im geografisch Entfernten zu finden glaubt, andererseits. Dem 
Tourismus ist damit ein Paradoxon inhärent: Denn die intendierte Befreiung von der Warenlogik (Urlaub 
von der Arbeit) ist selbst warenförmig geworden. Das, wovor man eskapistisch zu fliehen glaubte, ist 
das, was die Notwendigkeit zu fliehen überhaupt erst ermöglicht und hervorgebracht hat. Dieser stets 
nur halbbewusst bleibende Spagat führt zu einer Zerrissenheit der Tourist:in:

Gegen die Traurigkeit der heimlichen Enttäuschung, gegen die Verzweiflung des Voyageurs wuchs 
dem Tourismus indes kein Kraut. Die Trostlosigkeit ist dem Touristen vertraut. Blind greift er nach den 
heftigsten Mitteln, um die Langeweile zu verscheuchen, obwohl er doch im Grunde von der Vergeb-
lichkeit seiner Flucht weiß, noch ehe er sie unternimmt. Immer schon durchschaut er das betrüge-
rische Wesen einer Freiheit, die ihm von der Stange verkauft wird. Aber er gesteht sich den Betrug, 
dem er zum Opfer fällt, nicht ein. Seine Enttäuschung läßt er nicht laut werden. Sie fiele nicht auf den 
Industriellen zurück, der ihn betreut, sondern auf ihn selbst. Der Kreis seiner Bekannten würde dem 
Touristen das Eingeständnis seiner Niederlage als soziales Versagen ankreiden. Der Dupierte will zu 
seinem Schaden nicht auch noch den Spott zu fühlen bekommen. Er läuft Gefahr, daß ihm von seinem 
Stammtisch eben jene Verachtung entgegenschlägt, mit der ihn eine reaktionäre Kulturkritik ohnehin 
straft. (Enzensberger, 1958)

Enzensbergers Rhetorik der Hyperbolie spiegelt sich in Begriffen wie „der Dupierte“. Die Komik, die 
dieses antiquierte, für den Sprachanlass viel zu hoch gestochene Sprechen hervorruft, führt performativ 
vor, was er inhaltlich auszusagen versucht. Man gibt vor, jemand Besseres zu sein, als man ist. Der 
Bruch mit dem Konventionellen ruft in beiden Fällen eine tragische Komik hervor. Der Versuch, seinem 
Milieu temporär zu entfliehen, wird persifliert und bemitleidet. 

Jonas Lüschers Novelle „Frühling der Barbaren“

Jonas Lüschers Novelle Frühling der Barbaren (2013) dekonstruiert ebenfalls westlich neoliberale Über-
legenheitsgefühle, die mit dem Tunesientourismus heutiger Provenienz einhergehen. Erzählt wird die 
unerhörte Begebenheit aus Sicht eines depressiven Ichs. Dieses erinnert sich zurück an einen längeren 
Spaziergang mit einem Mitpatienten namens Preising, der im Rahmen seines Psychiatrieaufenthalts 
stattgefunden hat. Bei Preising handelt es sich um einen Geschäftsmann aus der Schweiz, der dem 
Ich von einer Reise erzählt, die er vor einiger Zeit nach Tunesien gemacht hat. Erstaunlicherweise ist 
der Urlaub hier von seinem Geschäftsführer zunächst als Urlaubsreise getarnt worden, damit dieser in 
Ruhe wichtige Entscheidungen ohne ihn, den ewig zaudernden, treffen kann. Bereits diese Ununter-
scheidbarkeit der Reise Preisings zwischen Urlaubs- und Geschäftsreise lässt seinen Tunesienaufenthalt 
als Teil eines neoliberalistischen Systems erscheinen, in dem die Unterscheidung zwischen Privatem 
und Geschäftlichem ohnehin schwierig geworden ist (dazu ausführlich Tönsing 2021, S. 25–61). 
Enzensberger macht genau auf diese Ununterscheidbarkeit aufmerksam, in dem er darstellt, dass 
das, was man zu verlassen trachtete, immer schon strukturell die touristische Reise ohnehin definiert 
(Enzensberger, 1958). So wird die für den Neoliberalismus typische Vermischung von Arbeit und Frei-
zeit persifliert, in dem auch der Urlaub in seiner Ununterscheidbarkeit zur Geschäftsreise gezeigt wird. 



146

Johanna Tönsing

diMaG 2025

Diese Verschachtelung der Erzählanordnung bricht den europäisch-männlichen Blick also auf den 
Tourismus im wahrsten Sinne des Wortes mehrfach. Das Reiseerlebnis ist getrübt; denn ein Depressiver 
blickt zurück auf die Erzählung eines Depressiven. Die Urlaubserzählung des depressiven Preisings wird 
schwankend direkt und indirekt vom depressiven Ich-Erzähler wiedergegeben. Mal verschwindet der 
Erzähler hinter seiner Figur, mal kommentiert er Preisings Erzählung, auch in ihrer Poetik. Die Frage, 
die sich mit Blick auf diese Erzählanordnung unmittelbar anschließt, ist diejenige nach dem Grad der 
Verzerrung der Weltsicht von Depressiven. In gewisser Weise kann die Kennzeichnung einer Erzählung 
als Erzählung eines Depressiven bereits als Markierung einer bestimmten Unzuverlässigkeit gewertet 
werden. Preising wird als Erzähler inszeniert, der keinen Zugang zu seinem Unbewussten hat. Bisher in 
der Forschung unbeachtet3 blieb nicht nur die Tatsache, dass Lüschers Novelle mit Kristevas Ästhetik 
des Depressiven gelesen werden kann, sondern dass sich ihre Theorie darüberhinausgehend auch 
geradezu in seinen Text einschreibt, die intertextuelle Anspielung also keine implizite ist, sondern sein 
Text ihre abstrakte Theorie qua Identifikationsfiguren konkret vorführt. Das Wissen der Psychoanalyse 
Kristevas wird im wissenspoetologischen Sinne in Lüschers Text erfahrbar gemacht. 

Im depressiven Erleben gibt es nach Julia Kristeva immer das „Unbestimmte, Ungetrennte“ und 
„Ungreifbare“ (Kristeva, 2007, S.20), das in die Sichtbarkeit zu katapultieren von jeher die sprachliche 
Herausforderung der Psychoanalyse ist (vgl. einführend auch Nover & Huber, 2023, S. 11–12). Die nicht 
kompensierte Trauer um die Mutter bei Depressiven schlägt sich nach Kristeva nieder im „Scheitern 
des Signifikanten“ der den Zustand des Verlusts, der „Handlungsunfähigkeit“ (Kristeva, 2007, S. 18), 
eben nicht (durch Sprache), wie bei Gesunden, zu ersetzen vermag. 

Evident in Lüschers Novelle wird die Inszenierung des Wissens um Kristevas Theorie insbesondere 
an der Sprache und dem vom Ich-Erzähler fokalisierten Protagonisten Preising. Beide werden durch ihre 
„Unfähigkeit [sich] als Handelnde zu verstehen“ (Lüscher, 2013, S. 16) charakterisiert. Die Gekünstelt-
heit seiner Sprache wird ebenfalls explizit benannt: 

„Pass auf“, sagte er, „ich werde es dir beweisen und zu diesem Behufe werde ich dir eine Geschichte 
erzählen.“ Das war auch so eine von seinen Angewohnheiten, Worte zu verwenden, von denen er 
sicher sein konnte, dass er der einzige war, der sie noch in seinem Repertoire hatte.“ (Lüscher, 2013, 
S. 7)

Preising errichtet also mit Kristeva gesprochen von vorneherein „eine künstliche Sprache, 
unglaubwürdig, abgeschnitten von jenem schmerzhaften Fundus, den kein Signifikant erreicht und 
den zu modulieren einzig der Intonation intermittierend gelingt“ (Kristeva, 2007, S. 21). Sie würde 
dies als Signifikationspraxis der „Kontemplation“ bezeichnen, der sich durch eben solche archaischen 
Wendungen, Ellipsen und Parabeln auszeichnet.4 Die jeweilige Thesis kann von allen Seiten bis in die 
kleinsten Einzelheiten betrachtet werden, aber das Symbolische wird nicht verlassen und das von 
ihr Heterogene nie in der Erzählung fokussiert. Zwar vermag es Preising offensichtlich, während des 

3  Ich habe in der Forschung nichts über eine Verbindung von Lüschers Novelle zur Psychoanalyse Kristevas finden können. 
Hier eine Auswahl: Schmidt, 2021; Arnaudova, 2019; Beil, 2019. 

4  Kristeva unterscheidet vier Typen signifikanter Praxis, die sich durch den jeweiligen Grad, den Verlust der Mutter in 
Sprache zu übersetzen, unterscheiden. „Kontemplation“ arbeitet sich nicht am Verlust ab und ist daher ein Merkmal 
depressiven Sprechens. Die Kennzeichen dieser Signifikationspraxis treffen allesamt auf Preising paradigmatisch zu. Vgl. 
dazu: Kristeva, 1980. 



147

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

Spaziergangs permanent über seinen Tunesienaufenthalt zu sprechen, aber, das wird durch das Ich 
immer wieder leitmotivisch markiert, „der Strom seiner Worte“ muss immer, sogar im wahrsten Sinne 
des Wortes, „seinen vorgedachten Weg gehen“ (Lüscher, 2013, S. 7), was ein wesentliches Merkmal der 
Signifikationspraxis der Kontemplation nach Kristeva ist. Das von Preising je bewusst initiierte Stehen-
bleiben während des Spaziergangs und der damit einhergehende Abbruch lassen sich als personifizierte 
Markierungen dieses Stils lesen: Sowohl seine Erzählung als auch sein Spaziergang verlassen nie den 
intendierten, subjektzentrierten Weg. Diese Poetik wird bereits im ersten Satz der Novelle deutlich: 
„,Nein‘, sagte Preising, ,du stellst die falschen Fragen‘, und um seinem Einwand Nachdruck zu verleihen, 
blieb er mitten auf dem Kiesweg stehen“ (Lüscher, 2013, S. 7). Damit wird der „Triebstrom“ (Kristeva, 
1980, S. 100) den Kraftlinien des Erzählens, genau wie es Kristeva beschreibt, untergeordnet und das 
„Ungreifbare“ verbleibt in der Leere der Asymbolie. Das enge Korsett der Erzählstruktur verhindert in 
seinem Fall das poetische Laufenlassen der Signifikanten. Die libidinösen Produktionsbedingungen der 
Erzählung bleiben im Verborgenen. Diese Tatsache wird dem Ich-Erzähler sogar fast wörtlich in den 
Mund gelegt: „Wer jetzt eine schlüpfrige Geschichte erwartet, kann falscher gar nicht liegen“ (Lüscher, 
2013, S. 8). Dem Ich wird in seiner metapoetischen Anmerkung über die Art und Weise des Erzählens 
von Preising also geradezu wörtlich Kristevas Analyse depressiven Sprechens attestiert. Mit Kristeva 
gelesen, errichtet Preising eine verkünstelte Sprache, die von der Nicht-Verarbeitung seines Verlusts 
schon formal zeugt. Die Binnenerzählung Preisings allerdings ist alles andere als eine gelungene Über-
führung der empfundenen Leere in Sprache. Er nähert sich eben nicht wirklich seinem Verborgenen 
an und verbleibt damit nach Kristeva permanent in der „Leere der Asymbolie“. Etwas für seine Psyche 
Wichtiges kann keinen Ausdruck finden in seiner Sprache. Seine Krankheit materialisiert sich in der 
Erzählung nicht. Bereits der Stil der Erzählung ist in diesem Sinne unerhört, weil das, woran er leidet, 
in seiner Erzählung unerhört bleibt, was eine nach Kristeva typische Verleugnung des depressiven Ichs 
ist, der den Verlust nur verdrängen, aber nicht durch Sprache kompensieren, ersetzen und adressieren 
kann. 

Damit eröffnet sich schon zu Beginn eine signifikante Leerstelle – warum ist Preising depressiv? 
– die in der Gesamtheit der Erzählung auch nicht mehr geschlossen wird. Der Nexus zwischen der 
im Mittelpunkt der Binnenerzählung stehenden Tunesienreise und den psychischen Krankheiten 
muss damit erst interpretatorisch hergestellt werden. Die Erzählanordnung kann in dieser Hinsicht 
geradezu als metapoetische Aufforderung an die Leser:in verstanden werden, diesen herzustellen. Die 
Erzählung von seiner Tunesienreise beantwortet also zunächst nur indirekt die Frage nach dem Grund 
für Preisings Leiden. Doch durch dieses undurchdringliche Vexierspiel wird die hermeneutische Suche 
danach in unerhörter Weise besonders angeregt. Es ist dieser komplex initiierte Suchmodus, der es 
ermöglicht, den Tunesienaufenthalt und die All-Inclusive-Pauschalreise in ihren paradigmatischen, 
westlichen Verdrängungen wahrzunehmen. Preising, als reicher Schweizer Geschäftsreisender, 
wird zur Personifikation des westlichen Subjekts, das nur durch die Verdrängung der immer noch 
bestehenden kolonialen Folgen in Tunesien seinen neoliberalen Traum leben kann. Preising ignoriert 
die prekären Arbeitsverhältnisse und die Kinderarbeit in seinen Werken in Tunesien. „Viel schwieriger, 
als dies gemeinhin der Gutmensch gerne hätte, aber so einfach sei es eben nicht, und unter gewissen 
Umständen sei es vielleicht dann doch das kleinere Übel“ (Lüscher, 2013, S. 13). Obwohl er als reicher 
Unternehmer eigentlich ein big player des Kapitalismus ist, bleibt er handlungsunfähig bzw. betrachtet 



148

Johanna Tönsing

diMaG 2025

sich als handlungsunfähig. Die Verdrängung ist ihm sowohl in seiner Subjektivierung als Depressiver als 
auch in seiner Konstituierung als westlicher Firmeninhaber eingeschrieben. So wird die als Geschäfts-
reise getarnte Urlaubsflucht vor den westlichen Verhältnissen zur unfreiwilligen Konfrontation mit dem, 
was immer schon unter der vermeintlich westlichen Rationalität liegt. Personifiziert vertritt Preising als 
Depressiver die westliche Welt des Neoliberalismus insgesamt.

Damit nimmt die Novelle eine Perspektive auf psychische Krankheiten ein, die auch von Alain Ehren-
berg in Das erschöpfte Selbst (2008) oder Gilles Deleuze und Felix Guattari in Anti Ödipus (1977) geteilt 
wird. Die Zunahme der Depressionen in der Gesellschaft hat nicht (nur) die Unzulänglichkeit oder 
kindliche Traumata des Einzelnen zur Ursache, sondern vielmehr den totalitären Kapitalismus, dessen 
Arbeitsstrukturen den einzelnen in die psychische und physische Erschöpfung zwingen. Die Depression 
Preisings wird damit als Teil der kapitalistischen Maschinerie und nicht als wie auch immer geartete nur 
individuell zu bewertende Krankheit zur Schau gestellt. 

Dass also ein Depressiver in der Psychiatrie gezeigt wird, der nicht über seine persönlichen Leiden, 
sondern über eine Geschäfts- und Urlaubsreise nach Tunesien spricht, ist ein Angriff auf die psycho-
analytische Depressionserzählung und die Gesellschaft, durch die sie hervorgebracht wird. Zeugt 
Preisings Sprache von einer Verleugnung und Verdrängung des Urverlusts, findet dieser keinen Platz in 
seiner Erzählung, so doppelt sich diese Anordnung in der Darstellung des Tunesienurlaubs. Denn auch 
in der westlichen Vorstellung von Urlaub scheint also etwas Verdrängtes keine Entsprechung zu finden. 
Denn Preising verdrängt zu Beginn seines Tunesienaufenthalts auch die sich anbahnende englische 
Finanzkrise und beruft sich auch hier auf die Komplexität des Problems, dem auf den Grund zu gehen 
er sich, analog zu seinem Verhalten in der Therapie, verweigert. 

Die Perspektivierung einer Krise hat einen Einfluss darauf, ob diese zu einer umfassenden Trans-
formation eines Systems führt oder nicht. Beschreibt man beispielsweise eine Krise als unvorher-
sehbaren Schock, als überraschendes Ereignis oder in Metaphern einer plötzlich einbrechenden 
Naturkatastrophe, dann nutzt man den besonderen historischen Moment nicht, um Überlegungen zu 
grundlegenden Systemveränderungen anzustoßen. Denn gegen Einbruchsfiguren kann man letztlich 
nichts machen. Wird die Krise hingegen eher als symptomatisches Ereignis eines bestehenden Systems 
konzeptualisiert, birgt dies den Vorteil, tiefer gehende Fragen nach den gesellschaftlichen, wirtschafts-
politischen oder soziokulturellen Gründen zu initiieren (Kahler & Lake, 2013, S. 7–14). 

Für Preising jedoch erscheint die Finanzkrise als eine Naturkatastrophe, mit deren Bedingungen er 
sich nicht, da sie ohnehin nicht verhinderbar ist, auseinandersetzen muss. Analog zu den Ursachen 
seines Leidens möchte er sich damit nicht beschäftigen. 

Ich hatte es mir zum Grundsatz gemacht, undurchsichtige Dinge, die kaum zu verstehen waren und 
die außerhalb meiner Reichweite lagen, als Anlass zur Sorge auszuschließen, […]. (Lüscher, 2013, S. 15)

Die Konzeptualisierung der globalkapitalistischen Finanzströme als zu kompliziert für den Laien ist ein 
wesentliches Element seines Fortbestehens. Die Banalität seiner Beschaffenheit wird kaschiert durch 
eine Undurchsichtigkeit, die seinen Ungerechtigkeiten freie Hand lässt.5 Auch Preising schenkt dieser 

5  So die These Minze Tummescheits und Arne Hectors im Vortrag: Fictions and Futures. Im Rahmen der Ringvorlesung 
Automatismen des Geldes des DFG-Graduiertenkollegs Automatismen – Kulturtechniken zur Komplexitätsreduktion am 
23.06.2015. 



149

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

Selbsterzählung des Neoliberalismus offenbar seinen Glauben und bleibt damit in der Passivität. Was 
er selbst als „Besonnenheit“ euphemisierend betrachtet, ist laut seiner Therapeutin „behandlungs-
bedürftig“ (Lüscher, 2013, S. 15). Durch die Engführung von dem Protagonisten Preising mit der west-
lichen Welt insgesamt wird die Leser*in in die Lage der therapeutischen Begutachtung des westlichen 
Subjekts, dessen Verdrängungen sich mit dem In-den-Urlaub-Fahren zeigen, versetzt. 

Der erste Einbruch des Realen, der erstmals Preisings Verdrängungen paradigmatisch sichtbar 
werden lässt, ist ein Unfall, den Preising beobachtet: Kamele wurden von einem Touristikbus angefahren 
und verenden am Straßenrand. Das Ich zitiert Preising, der indirekt den Fahrer des Busses zitiert: „Am 
schlimmsten sei aber, dass andere Gäste des Hotels nun vergebens auf ihren gebuchten Kamelritt in 
die Wüste warteten, denn die Kamele seien eben dahin auf dem Weg gewesen, und es sei nun völlig 
unklar, wer in den nächsten Tagen die Kamelritte für die Gäste übernehmen würde (Lüscher, 2013, 
S. 27).

Preising realisiert in der Beobachtung dieses Unfalls, dass er als reicher Schweizer mit dem Verdienst 
eines einzigen Tages den Kamelrittbetreiber vor dem Ruin retten könnte, findet aber „wie immer 
Gründe nicht zu handeln“ (Lüscher, 2013, S. 27). Die Kamele tauchen im Folgenden fast leitmotivisch 
auf und werden damit zu einem Dingsymbol der Novelle. Interessanterweise ist es mit Referenz auf 
die Lacansche Psychoanalyse und die Philosophie Heideggers auch bei Kristeva „das Ding“ (Kristeva, 
2007, S. 20), das in ihrer Theorie das Reale des Urverlusts repräsentiert. So werden in Lüschers Text 
mehrere literaturtheoretische Ebenen poetisch und metapoetisch übereinandergelegt und ineinander 
geschachtelt. In irgendeiner Weise scheint die Interpretation des Dings der Novelle mit dem Ding im 
Erleben des Protagonisten im Sinne Kristevas zusammenzuhängen. Einmal mehr werden die Ursachen 
der Depression mit den Ursachen der Finanzkrise klug zusammenerzählt. 

Das Kamel ruft ikonographiegeschichtliche Konnotationen sowohl im Islam als auch im Christentum 
hervor: Im Koran heißt es: „Siehe, diejenigen, die unsre Zeichen der Lüge zeihen und sich hoffärtig 
von uns abwenden, nicht werden ihnen geöffnet die Tore des Himmels, und nicht gehen sie ein ins 
Paradies, ehe denn ein Kamel durch ein Nadelöhr geht; und also belohnen wir die Missetäter.” (Uhde, 
2014, Sure 7, 38) Und in der Bibel steht: „Eher geht ein Kamel durch ein Nadelöhr, als dass ein Reicher 
in das Reich Gottes gelangt” (Dohmen, 2017, Markus 10, 17).

Die Kamele stehen damit symbolisch für den Inszenierungscharakter eines vermeintlich ursprüng-
lichen Tunesiens, das es nur für den touristischen Blick gibt. Sie sind, das macht die Szene deutlich, 
Teil einer touristischen Darstellungsstrategie eines vorgeblich naturbelassenen und ursprünglichen 
Tunesiens. Der Verkauf eines Bildes über den Urlaubsort als technisch wenig vorangeschritten gehört 
seit dem 19. Jahrhundert zur Narration des Verreisens (Büdenbender, 2022, S. 110). Das Kamel 
steht damit symbolisch für die Tourismusindustrie des Vorgaukelns im Zeichen eines kapitalistischen 
Erholungsversprechens im Urlaub. Lügen und Reichtum als die beiden Ursünden des globalen Finanz-
kapitalismus finden in der Symbolik des Kamels ihre Entsprechung. Der exotistische, europäische Blick 
auf die tunesische Kultur wird so offengelegt. Die Annahme eines kulturell höherstehenden Europas 
bestätigt sich im Urlaub durch so etwas wie das Kamelreiten. Tunesien wird als sowohl zurückgeblieben 
von der Tourismusindustrie als auch anziehend in Szene gesetzt und bestätigt damit Superioritäts-
illusionen von Europa. Ähnlich dekonstruiert wird im Anschluss auch das tourismustypische All-Inclusive 
Hotel, in dem Preising von seinem Geschäftspartner untergebracht wird: 



150

Johanna Tönsing

diMaG 2025

Das Thousand and One Night Resort in der Oase Tschib war einer temporären Berbersiedlung nach-
empfunden oder vielmehr dem, was sich der von der Marktforschung errechnete typische Tunesien-
tourist der Premiumklasse unter einer typischen Berbersiedlung vorstellte, wenn er denn überhaupt 
eine Vorstellung hatte und sich nicht sowieso, unvoreingenommen wie ein weißes Blatt Papier, dank-
bar wie ein leeres Gefäß, von den Ideen einer weltberühmten Resortdesignerin aus Magdeburg über-
zeugen ließ. (Lüscher, 2013, S. 29)

Preising lernt im Hotel eine Frau kennen, deren reicher Bankersohn im Resort Hotel heiraten möchte. 
Mit ihrem Mann, einem Soziologen, besucht Preising die Berberdörfer unerlaubterweise ohne 
touristischen Tourguide. Zwar ist der Professor begeistert ob der Möglichkeit archäologischer Studien, 
aber Preising als Laie empfindet jenseits der touristischen Inszenierung nur, so heißt es wörtlich fast 
in Anlehnung an Enzensbergers Analyse, „Enttäuschung“ und „Langeweile“. Eine echte Auseinander-
setzung mit der tunesischen Kultur lehnt er ab. Seine Ablehnung beruht auf der Erkenntnis, dass diese 
größtenteils verlassenen, verfallenen Höhlenhäuser das Versprechen einer Reise in die Vergangenheit, 
wie sie von den Reiseagenturen vermarktet wird, nie erfüllen. Es braucht, das zeigt die Novelle hier 
satirisch und etwas sarkastisch, schon einen Archäologieprofessor, um die Ruinen in ihrem So-Sein 
wahrhaftig interessant zu finden. 

„Letztlich“, so sagte Preising, „war es doch eine Enttäuschung. Du weißt, wie sehr ich mich für frem-
de Kulturen begeistern kann, aber diese Vielkammerbauten waren in Relation zu den Entbehrun-
gen […] eine Enttäuschung. […] Sanford teilte allerdings Preisings Enttäuschung nicht. Er war eupho-
risch. Spähte in die Bretterritzen in die dunklen Zugänge, eilte von Loch zu Loch und forderte den 
erschöpften Preising auf, den rings um die Höfe aufgeschütteten Aushub auf allen vieren hinauszu-
klettern und flach auf dem Bauch liegend in die lehmigen Erdlöcher zu starren, von denen dunkle 
Nischen und Kammern abgingen, während er pausenlos das Leben der Berbersippen schilderte […].“  
(Lüscher, 2013, S. 59) 

Hier wird wiederholt und exemplarisch vor Augen geführt, worum es im Tourismus im Allgemeinen 
und in der Berberdorfbesichtigung im Besonderen nicht geht; nämlich um das echte Inter-Esse an der 
Kultur Tunesiens. Vielmehr geht es einzig um die Inszenierung eines spezifischen, touristischen Blicks, 
für den die Berberdörfer nur als geeignete Projektionsfläche dienen. 

Die zunächst nur symbolisch angedeutete Dekonstruktion des Urlaubsgefühls wird in der inner-
diegetischen Realität später noch wortwörtlich vollzogen. Als Kulminationspunkt liberaler Bürgerlichkeit 
wird nicht zufällig die Hochzeit im Resort Hotel ad absurdum geführt. Die fröhliche und kostenintensive 
Feier endet mit einem Börsencrash in England, der die englische Hochzeitsgesellschaft innerhalb weniger 
Stunden zu den titelgebenden Barbaren werden lässt. Die eben noch reichen Tourist:innen werden 
angesichts ihres finanziellen Ruins um ihre Annehmlichkeiten im Hotel beraubt. Innerhalb kürzester 
Zeit führt der Verlust der Möglichkeit, die Tunesier:innen im Urlaub für sich arbeiten zu lassen, zu 
Gewaltausbrüchen. Es ist ausgerechnet ein Kamelbesitzer, dessen Tier das Brautpaar zum Altar führen 
sollte, der sich vom übriggebliebenen Hochzeitsessen übergeben muss. Dies ließe sich als körperliche 
Ausverleibung der kapitalistischen Logiken lesen (zum Kotzen in der Literatur: Tönsing, 2021). Ohne 
den Börsencrash hätte er, „der falsche Touareg“ (Lüscher, 2013, S. 114) mit „dem kümmerlichen Lohn 
für seine Darbietung und Bereitstellung des Kamels in der Tasche“ (Lüscher, 2013, S. 115), nicht die 
Möglichkeit gehabt, die Früchte seines Landes zu essen. Die Kodierung des Auskotzens der Garnelen 



151

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

ergibt sich auch aus der ironischen Tatsache, dass er, „der arme Mann, die eiweißeiche Kost nicht 
gewohnt“ (Lüscher, 2013, S. 115) ist, obwohl diese aus dem tunesischen und damit „seinem“ Meer 
stammt. Sein Kamel isst den ausgekotzten Mageninhalt schließlich auf und mit ihm die auf somatischer 
Ebene sichtbare Rebellion gegen die Machtmechanismen. Nicht zufällig wird jedoch eben dieses Kamel 
anschließend von der aufgebrachten Meute, ebenso wie der Bademeister des Resorts, getötet und 
eine ebenfalls getötete Hündin mit ihren Welpen in seinen Kadaver gestopft. Abermals wird ein Kamel 
umgebracht und mit ihm der domestizierte Wolf – der Hund. Der Gesellschaftszustand wird, so ließe 
sich diese Szene mit Thomas Hobbes lesen, verlassen und der Naturzustand wieder freigesetzt. 

Der italienische Giorgio Agamben hat sich mit der Metapher des Naturzustands in der Politischen 
Philosophie auseinandergesetzt (2002). Der Unterschied zwischen dem Naturzustand und dem Gesell-
schaftszustand sei kein temporaler, sondern vielmehr ein architektonischer. Staatstheorien seien in 
diesem Punkt oft unzulänglich rezipiert worden. Der Naturzustand werde nicht durch den Gesellschafts-
vertrag in zeitlicher Hinsicht beendet, sondern gleichwohl über ihn gelegt. Der Naturzustand läge eben 
nicht „weit vor unserer Zeit“, sondern ist Teil der Gesellschaft; der gleichsam unter der Zivilgesellschaft 
liegt. Das Vorwort Lüschers lese ich in dieser Hinsicht mit Giorgio Agamben fast in metapoetischer 
Leseanleitung: 

„Was ist ,Barbarei’ in der Wirklichkeit? Sie ist nicht das Gleiche wie kulturelle Primitivität, ein Zurück-
drehen der Uhr. Sie ist ein Zustand, in dem viele der Werte der Hochkultur vorhanden sind, aber ohne 
die gesellschaftliche und moralische Kohärenz, die eine Vorbedingung für das rationale Funktionieren 
einer Kultur ist.“ (Lüscher, 2013, S. 5)

In diesem Sinne wird der Tunesienaufenthalt dekonstruiert als Unmöglichkeit zurück zu fahren in ein 
„Land weit vor unserer Zeit“. Sondern er wird vielmehr als Ort der Konfrontation mit dem Verdrängten 
der westlichen Gesellschaft gezeigt. Das Barbarische liegt immer schon unter der sogenannten 
staatsformenden Zivilisation. Im Blick auf den idyllischen Pauschaltourismus wird in der Novelle das 
Gewaltpotential der vermeintlich durchrationalisierten westlichen Kultur freigelegt. Es wird sichtbar 
gemacht: Die Barbarei ist in der westlichen Kultur nur überdeckt von der Scheinsicherheit neoliberaler 
Rationalität. 

Der aus der Schweiz kommende Protagonist Preising verrät sich unfreiwillig als Personifikation einer 
Verdrängung, die die gesamte westliche Welt befallen hat. Er übersieht die von Europa ausgehenden 
neokolonialen Arbeitsverhältnisse in seinem Tunesienurlaub im Allgemeinen und die in Tunesien 
angesiedelte Kinderarbeit, die von seiner Firma ausgeht, im Besonderen. Er kann das Verdrängte der 
westlichen Gesellschaft nicht in seine Selbsterzählung integrieren. Seine Depression wird damit als 
Teil eines überindividuellen Leidens am westlichen Gesellschaftsvertrag in Szene gesetzt. Die Novelle 
verhandelt so am Bespiel des Tunesientourismus die Unerhörtheit westlicher Verdrängungen. 



152

Johanna Tönsing

diMaG 2025

Literaturverzeichnis

Agamben, G. (2002). Homo Sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben. Suhrkamp.

Arnaudova, S. (2019). Arbeit und neoliberale Strategien in Texten der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur: 
Jonas Lüschers „Frühling der Barbaren“. In U. Stamm & E. Wojno-Owczarska (Hrsg.), Globalisierungsdiskurse 
in Literatur und Film des 20. und 21. Jahrhunderts (S. 115–128). Peter Lang.

Beil, U. J. (2019). Traumatische Hochzeit: Fest und Exzess in Jonas Lüschers „Frühling der Barbaren“. In S. Boutin, 
M. Caduff, G. Felten, C. Torra-Mattenklott, & S. Witt, Fest/Schrift: Für Barbara Naumann (S. 409–414). Aist-
hesis. 

Büdenbender, H. (2022). „Wow, that’s so postcard!“: De-/Konstruktionen des Tropischen in der zeitgenössischen 
Fotografie. Transcript.

Deleuze, G., & Guattari, F. (1977). Anti-Ödipus: Kapitalismus und Schizophrenie I. Suhrkamp. 

Dohmen, C. (Hrsg.). (2017). Die Bibel: Einheitsübersetzung. Kbw Bibelwerk.

Ehrenberg, A. (2008). Das erschöpfte Selbst: Depression und Gesellschaft in der Gegenwart. Suhrkamp. 

Enzensberger, H. M. (1958, August). Vergebliche Brandung der Ferne: Eine Theorie des Tourismus. Merkur. 
https://www.merkur-zeitschrift.de/hans-magnus-enzensberger-vergebliche-brandung-der-ferne/

Gürtler, M. (2024, 7. März). Destinationen: Tunesien: Starke Nachfrage für 2024. Touristik aktuell. https://www.
touristik-aktuell.de/nachrichten/destinationen/news/datum/2024/03/07/tunesien-starke-nachfrage-fu-
er-2024/

Heuwinkel, K. (2019). Tourismussoziologie. UVK. 

Huber, T., & Nover, I. (2023). Ästhetik des Depressiven: Gesellschaftliche und literarische Perspektivierungen. In 
Diess. (Hrsg.), Ästhetik des Depressiven (S. 1–24). De Gruyter.

Kahler, M., & Lake, D. A. (2013). Introduction to Anatomy of Crisis. The Great Recession and Political Change. 
In Diess. (Hrsg.), Politics in the New Hard Times: The Great Recession in Comparative Perspective (S. 1-24). 
Cornell University Press.

Kristeva, J. (1980). Die Revolution der poetischen Sprache. Suhrkamp.

Kristeva, J. (2007). Schwarze Sonne: Depression und Melancholie. Brandes & Apsel.

Lüscher, J. (2013). Frühling der Barbaren. Novelle. C.H. Beck.

MacCannell, Dean (1973). Staged Authenticity: Arrangements of Social Space in Tourist Setting. American Jour-
nal of Sociology 79(3), 589–603.

O. V. (2024, 5. Juni). Berberdörfer-Tour im Atlasgebirge ab Hammamet: Tickets für Museen und Sehenswürdig-
keiten in Deutschland und der ganzen Welt. Musement, Member of TuiGroup. https://www.musement.com/
de/hammamet/berberdorfer-tour-im-atlasgebirge-ab-hammamet-1-226502/

Thurner, Ingrid (1992): „Grauenhaft. Ich muß ein Foto machen.“ Tourismus und Fotografie. Fotogeschichte, Jg. 
12(44), 23–42.

Tönsing, J. (2021): „Hallo, wer spricht? Hallo, wer spricht!“. Über die Poetik der Selbstoptimierung in deutsch-
sprachiger Gegenwartsliteratur. Aisthesis. 



153

Tourismuskritik in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) 

diMaG 2025

Tönsing, J. (2021). Über das Kotzen in der Literatur. John von Düffels Ego (2003) als Ausverleibung ökonomischer 
Logiken. In I. Meinen & N. Lehnert (Hrsg.), Öffnung – Schließung – Übertritte. Körperbilder in der deutsch-
sprachigen Gegenwartsliteratur (S. 99–114). Transcript. 

Tunisia Tours Pro (2024, 5. Juni). Außerhalb der Zeit Berberdörfer Tekrouna und Zriba Alia. Tripadvisor. https://
www.tripadvisor.de/AttractionProductReview-g297943-d18912602-Out_of_time_Berber_villages_Tekrou-
na_and_Zriba_Alia-Hammamet_Nabeul_Governorate.html

Paxton, N. (1999). Writing Under the Raj: Gender, Race, and Rape in the British Colonial Imagination, 1830-1947. 
Rutgers University Press.

Schmidt, M. (2021). „Eine Geschichte voller unglaublicher Wendungen, abenteuerlicher Gefahren und exoti-
scher Versuchungen“: Gattungskonventionen und -innovationen in Jonas Lüschers „Frühling der Barbaren“. 
In S. Kiefer & T. Mergen (Hrsg.), Gegenwartsnovellen (229-251). Wehrhahn.

Uhde, B. (Hrsg.). (2014). Der Koran. Herder.

Urry, John (1990): The tourist gaze. Sage

Bildmaterial

Tönsing, J. (o.J.). Kamel in Tunesien [Fotografie].



154

Johanna Tönsing

diMaG 2025



155

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

jakkapan. Photo album remembrance and nostalgia in summer journey trip on 
wood table. instant photo of vintage camera - vintage and retro style

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher 
Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge 

 
Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

(Universität Paderborn)

Abstract

In Sibylle Bergs Text Afrika für Feiglinge erzählt die autodiegetische Ich-Erzählerin selbstkritisch von ihrer 
Reise nach Südafrika. Sie reflektiert ihre eigene Perspektive und kontrastiert sie mit jenen, die Afrikas 
Vielfalt und Komplexität ignorieren. Die Erzählerin kritisiert die gesellschaftlichen Ungleichheiten, die 
aus Kolonialzeit und Apartheid resultieren, und fordert ein Südafrika, in dem Hautfarbe und Ethnie keine 
Rolle mehr spielen. Ihre Reise dient als Rahmen für ihre kritischen Beobachtungen und Reflexionen. Die 
Erzählung zieht oft Vergleiche zu anderen Ländern und hinterfragt die Rolle des Tourismus in der Wahr-
nehmung fremder Kulturen. Diese Analyse vertieft das Verständnis postkolonialer Perspektiven und 
betont die Notwendigkeit kritischer Auseinandersetzung mit Tourismus und fortdauernden Ungleich-
heiten. Sowohl die Erzählstrategie des Werkes als auch die Interpretation des Textes tragen zu einer 
postkolonialen Kritik bei.



156

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

Tourismus: Eine Quelle der Inspiration und Kritik im Werk von Sibylle Berg1

Die in Weimar geborene Schriftstellerin Sibylle Berg zählt zu den bekanntesten zeitgenössischen 
deutschsprachigen Autor*innen. Reisen ist für Berg von großer Bedeutung. Reisen versteht sie zum 
einen als ein befreiendes Entdecken und zum anderen als eine Inspirationsquelle für ihr literarisches 
Schaffen. In einem Interview mit Stefanie Schnelli vom Magazin Art und Reise gibt sie folgende Antwort 
auf die Frage, welche Bedeutung das Reisen für sie hat:

Am Anfang stand die seltsame Idee der Freiheit. Ich komme aus dem Osten, der bekannterweise eine 
Art Gefängnis war, und musste so viel wie möglich nachholen. Musste Bilder, die ich mir gemacht 
hatte, mit der Realität abgleichen. Ich kannte: den Osten. Sonst nichts. Nachdem sich die Aufregung 
gelegt hatte, reiste ich später ausschliesslich [sic!], um die Welt ein wenig mehr zu begreifen. Sprich: 
Die Menschen zu verstehen. Ich wollte wissen, wie ein Krieg funktioniert, wie es sich in einem Slum 
lebt – wenngleich mir dies nur eine kleine Ahnung davon gab, denn ich durfte ja wieder weg, ich war 
nur ein Voyeur – wie es ist, mit Tod und Elend konfrontiert zu sein. Ich wollte Reiche verstehen und 
Idioten. Für mich war es unmöglich, literarisch zu arbeiten, ohne ein wenig von der Welt begriffen zu 
haben. (Artundreise-Blog, n.d.)

Aus diesem Zitat geht hervor, dass das Reisen für Berg ein Mittel ist, um mit der Welt in Verbindung zu 
treten. Nach solchen realitätsnahen prägenden Erfahrungen ist sie in der Lage, ihre Eindrücke in ihren 
literarischen Werken zu verarbeiten. Daher kommt das Motiv der Reise in ihren Werken häufig vor. Ihre 
Figuren sind permanent unterwegs.

Bergs Werke beleuchten sowohl die schönen Seiten des Reisens als auch dessen absurde und 
verstörende Aspekte. Ihr provokativer Tonfall und ihre scharf pointierte, fein ironische Schreibweise 
zeichnen ein sozialkritisches Bild der touristischen Realität.  Berg stellt der Schönheit der Reiseziele die 
dort herrschenden Schrecken und die unangenehmen Fakten gegenüber. Ein prägnantes Beispiel für 
ihre Auseinandersetzung mit der katastrophalen Weltlage und der neugierigen, naiven touristischen 
Weltbesichtigung ist die Sammlung von Reisereportagen Wunderbare Jahre. Als wir noch die Welt 
bereisten (Berg, 2016). Hier nimmt sie den Lesenden die Lust am Reisen, indem sie Bestürzung und 
Entsetzen dominieren lässt. Die welterfahrene Sybille Berg stellt in dem Band im Wesentlichen 19 
überarbeitete Kolumnen aus den letzten zwei Jahrzehnten zusammen. Letztere werden jeweils 
mit aktualisierenden Postskripta versehen. Abbildungen von Isabel Kreitz2 begleiten das Buch. Die 
Leser*innen werden kreuz und quer über den Globus geführt: Vom Bayreuther Festspielhaus und der 
thüringischen Kleinstadt Weimar (dem Geburtsort der Autorin) nach Pakistan, Thailand und Italien. 
Südafrika gehört auch zu den Gebieten, die Aufmerksamkeit in Bergs literarischem Werk fand.

1  Dieser Beitrag ist ein überarbeitetes Kapitel aus meinem Buch Postkoloniales Begehren (N´sougan, 2023, S. 205–223)
2  „Isabel Kreitz hat an der Fachhochschule für Gestaltung in Hamburg studiert und kam während eines Gastsemesters an 

der New Yorker Parsons School of Design auf den Gedanken, sich fortan hauptamtlich mit Comics und Cartoons zu be-
schäftigen. Seither hat sie zahlreiche Alben und Illustrationen veröffentlicht.“ Siehe Autoreninformation auf dem Cover.



157

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

Eine literarisierte Reise nach Südafrika: Die sozialkritische Stimme einer 
Reisenden

Die Reiseerzählung Afrika für Feiglinge entstand im Dezember 2014. Im Erzählband Wunderbare Jahre 
versieht und veröffentlicht Berg sie mit einem Postskriptum vom Auswärtigen Amt. Auf 13 Seiten 
berichtet eine Ich-Erzählerin über ihre Reise ins neue Südafrika. Dieser literarisierte Erfahrungsbericht 
spiegelt die Erlebnisse der Autorin wider. Die autodiegetische Erzählerin beschreibt ihre Erfahrungen 
sowie Land und Leute, wobei ihre Reflexionen im Vordergrund stehen. Die Lesenden werden eingeladen, 
über verschiedene Sachverhalte, Konzepte und Diskurse nachzudenken, wie es für die reiseliterarische 
Schreibweise typisch ist.   

Wie Ulla Biernats zurecht feststellt, geht es in der Erzählung einerseits um Fragen der „Identität, 
Alterität, Selbst- und Fremdwahrnehmung“, andererseits um Konzepte wie „Erfahrung, Verstehen, 
Authentizität und Erinnerungen […]“ (Biernat, 2004, S. 212). Die Reise, schreibt Biernat, wird an „andere 
Diskurse wie Exotismus, Selbsterfahrung, Ethnologie und Postkolonialismus angebunden“ (Biernat, 
2004, S. 213). Berg verfolge in einer distanzierten, aber auch ironischen Weise eine (selbst)kritische 
Reflexion vom eigenen (europäischen) Wissen und von eigenen Vorannahmen und Erfahrungen im 
Sinne eines „postkolonialen Blickes“ (Lützeler, 1996, S. 222). 

Stuart Halls Begriffsbestimmung des Postkolonialismus, nach der ‚postkolonial‘ „auf die neuen 
Beziehungen und Machtverhältnisse [verweist], die sich innerhalb der neuen Konstellationen heraus-
bilden“ (Hall, 2002, S. 225), erlaubt es Bergs Schreibweise als Teil der postkolonialen Schreibweise zu 
betrachten. Bei der Lektüre der Reiseerzählung können die Lesenden den Eindruck gewinnen, dass 
die Erzählerin die historischen Entwicklungen der südafrikanischen Gesellschaft kennt, insbesondere 
die Kolonialzeit und die darauffolgende Apartheidperiode sowie deren Konsequenzen. Sie ist sich der 
gesellschaftlichen Herausforderungen der heutigen südafrikanischen Gesellschaft bewusst, blickt 
jedoch auf diese vor dem Hintergrund gängiger europäischer Afrikadiskurse. Dabei bemüht sie sich 
um eine kritische Perspektive. Die Reisende hinterfragt immer wieder die Motive ihrer Reisen nach 
Südafrika und reflektiert dabei die bekannten Afrikadiskurse. Sie wünscht sich eine bessere Organisation 
der Gesellschaft, den Respekt gegenüber Anderen und wechselseitige Anerkennung. 

Reisen in einer melancholischen Welt? Über die Reisemotive der Ich- 
Erzählerin

Beim Lesen der Reiseerzählung gewinnen die Leser*innen den Eindruck, dass die Welterschließung 
für die Ich-Erzählerin einen weitaus bedeutenderen Stellenwert einnimmt als die bloße Befriedigung 
oberflächlicher Reize, wie sie im Massentourismus üblich ist. Die Ich-Erzählerin erläutert im Laufe der 
Erzählung ihre anfänglichen Vorbehalte gegenüber einer Reise nach Afrika und beschreibt, wie sie 
schließlich die Entscheidung trifft, diese Reise anzutreten. Der Grund für ihr Zögern erläutert sie wie 



158

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

folgt: „[…] all der Kitsch, mit dem ich den Kontinent zugekleistert sah, hatte mich abgehalten“ (B., S. 74)3. 
Sie sagt, „Ich wollte nie nach Afrika“ (B., S. 76) und gibt auch an „Ich war noch nie nach Afrika [gereist]“ 
(B., S. 74).

Der angedeutete Kitsch besteht aus Romanen und Filmen, die bei der Erzählerin eine negative 
Vorstellung des Kontinents hervorgerufen haben. Die Ich-Erzählerin berichtet: 

‚Ich hatte eine Farm in Afrika‘, ‚Die Weiße Massai‘, ‚Jenseits von Afrika‘. Irgendein Film der Regisseurin 
Hermine Huntgeburth, der dort spielte, nichts, was irgendein positives Echo in mir klingen ließ, um in 
der Sprache dieser Kunstwerke zu bleiben. (B., S. 74 f.) 

Indem sie auf intertextuelle und intermediale Verweise zurückgreift, erschafft die Autorin eine 
dialogische Struktur, die es ermöglicht, verschiedene Perspektiven auf Afrikadiskurse zu integrieren und 
zu hinterfragen. Dies steht im Einklang mit Michail Bachtins Theorie der Dialogizität (Bachtin, 1971), die 
betont, dass Texte nicht in Isolation, sondern im Dialog mit anderen Texten und Diskursen existieren. 
Durch die geschickte Einbindung intertextueller Anspielungen entsteht zudem eine polyphone Erzähl-
weise, die verschiedene Sichtweisen auf Afrikadiskurse nebeneinanderstellt und so eine vielstimmige 
und komplexe Narration erzeugt. Dies reflektiert Bachtins Konzept der Polyphonie (Bachtin, 1971), bei 
dem verschiedene Stimmen gleichberechtigt nebeneinander existieren und miteinander interagieren. 
Diese dialogische und polyphone Struktur setzt intertextuelle Signale, um die Bezüge zu verdeutlichen 
und eine Wechselperspektivierung in die Erzählung zu integrieren. Diese Bezüge umfassen Titel von 
Romanen, deren Verfilmungen und den Namen einer Regisseurin. Die Erwähnung dieser intertextuellen 
Bezüge ist vor allem thematisch relevant.

Die erwähnten Bücher sowie deren Autor*innen und Regisseur*innen sind bedeutungsvoll und 
repräsentativ. Sie gelten als Paradebeispiele für bestimmte Afrikakonstruktionen. „Ich hatte eine Farm 
in Afrika“ als Anfang des autobiographischen Romans Jenseits von Afrika (Blixen, 2005) steht hier einer-
seits für die landschaftlich und kosmisch faszinierende Welt Afrika, anderseits als emanzipierte Haltung 
einer europäischen Figur in dem kolonisierten Afrika. Tania Blixen, die Autorin des Buches, war eine 
der wenigen Frauen, die zu ihrer Zeit das Projekt einer Farm in Afrika zu verwirklichen versuchten.4 
Exemplarisch dafür stehen Blixens Anfangszeilen: 

Ich hatte eine Farm in Afrika, am Fuße der Ngongberge. Hundert Meilen nördlicher lief der Äquator 
durchs Hochland, aber die Farm lag in einer Höhe von über zweitausend Metern. Da spürt man tags-
über die Höhe, die Nähe der Sonne, aber die Morgenfrühe und die Abende sind klar und friedvoll, und 
die Nächte sind kalt. (Blixen, 2005, S. 9. Hervorhebung im Original)

Mit diesen Zeilen nimmt Blixen in der Schilderung ihrer autobiographischen Erfahrung eine kosmische 
Perspektive im Sinne Ingrid Lauriens ein, indem sie eine ursprüngliche, von Menschen unberührte 
und friedvolle Welt darstellt, in der der Kosmos regiert (Laurien, 2004, S. 35). Dabei bekommt die 

3  Die Sigle B wird im Folgenden für Afrika für Feiglinge (Berg, 2016) verwendet.
4  Bekannt als Tanis Blixen, Karen Blixen und Isak Dinesen, wurde die eigentliche Karen Blixen-Finecke 1885 in Dänemark 

geboren. Sie besuchte Kunstschulen und studierte Malerei in Kopenhagen, Paris und Rom. Sie heiratete den schwedi-
schen Baron Bror Blixen und siedelte mit ihm 1914 nach Kenia über, wo sie eine Kaffeefarm übernahmen. 1931 kehrte 
sie in ihre Heimat zurück. Sie wurde durch ihr Buch Out of Africa also Jenseits von Afrika bekannt. In dem Buch verarbei-
te die Autorin ihre Erlebnisse.



159

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

Landschaftsbeschreibung in ihrem Buch einen entscheidenden Platz, sodass Laurien vorschlägt, das 
Buch als eine „Landlebendichtung“ zu lesen (Laurien, 2004, S. 36). Der Traum, in einer perfekten 
Harmonie mit der Natur zu leben, hält jedoch nicht ewig an. Die Idylle nimmt irgendwann ein Ende. 
Genau deswegen trägt das Buch den Titel Jenseits von Afrika. Afrika stellt für Blixen eine vormoderne 
und vorzivilisatorische Welt dar: ein Paradies, in dem die europäische Frau ihre weibliche Freiheits-
phantasie ausleben kann (Laurien, 2004, S. 37).

In Afrika für Feiglinge ist das idyllische Bild von Afrika, das Blixen als einen locus amoenus zeichnet, 
der ein emanzipatorisches Versprechen birgt, nicht ausreichend, um die Ich-Erzählerin dazu zu bringen, 
die Reise vorzunehmen.

Die oben erwähnte Autobiographie Die weiße Massai von Corinne Hofmann (Hofmann, 2006) wird 
an dieser Stelle wegen der intertextuellen Bezüge kurz betrachtet. Sowohl in der Autobiographie als 
auch in deren Verfilmung von Hermine Huntgeburth werden die klischeehafte Darstellung von Afrika 
bzw. von ‚den‘ Afrikaner*innen als „edle Wilden“ im Volk der Massai inszeniert und das Versprechen 
einer exotistischen Liebesbeziehung fortgeführt. 

Hermine Huntgeburths Filme sind für Bergs Reisende ebenfalls kein Anlass, sich nach Afrika aufzu-
machen.5 Der Film Die weiße Massai zählte 2005 zu den meistangeschauten Filmen in Deutschland. 
Bergs Ich-Erzählerin resümiert den Inhalt dieses Kitsches folgendermaßen: 

Immer stehen in Filmen und Büchern hellhäutige Frauen und blicken zum Horizont. Oder die hellhäu-
tige Frau verliebt sich in einen dunkelhäutigen Mann, dem sie bei aller gebührenden Bescheidenheit 
des überlegenen Westeuropäers Lesen und Schreiben beibringt, um am Ende doch einzusehen, dass 
der culture gap zu groß ist […] All dieser unerträgliche Schwulst, mit dem der westliche Mensch meint: 
Exotik, Elefanten, Trommeln über Serengeti, das hält doch keiner aus, was soll ich da, ich brenne doch 
auch nicht darauf, in einem Rudel Bumstouristen auf Phuket zu landen, falls Sie verstehen, was ich 
meine. (B., S. 75)

In diesen Zeilen beklagt sich die Ich-Erzählerin über die wiederholte exotistische Repräsentation des 
Kontinents, die große Liebe in der Fremde, die vermeintliche zivilisatorische Mission der europäischen 
Reisenden und die Unmöglichkeit eines interkulturellen Austauschs. Aus dem Satzteil „All dieser 
unerträgliche Schwulst, mit dem der westliche Mensch meint […]“ (B., S. 75) wird deutlich, so nimmt 
es die Erzählerin an, dass Afrika eine westliche Konstruktion ist. Was der westliche Mensch meint, 
konstruiert demnach die Identität Afrikas. In diese Richtung argumentiert auch Valentin Yves Mudimbe, 
der die These vertritt, dass Afrika eine Erfindung bzw. eine Konstruktion des Westens sei (Mudimbe, 
1988). Laut Elisio Salvado Macamo gehen mit dieser Konstruktion Diskurse einher, die die Herrschafts-
ansprüche des Produzenten zu legitimieren suchen (Macamo, 2012, S. 29). Im Textauszug macht die Ich-
Erzählerin deutlich, wie Afrika im exotischen Diskurs als primitiv dargestellt wird, um die zivilisatorische 
Mission des überlegenen Europäers zu rechtfertigen. Durch die ironische Färbung ihres Kommentars, 
„bei aller gebührenden Bescheidenheit des überlegenen Westeuropäers“, übt die Erzählerin Kritik am 
Selbstbild des Europäers/der Europäerin. Die Reisende möchte diese Tradition nicht fortschreiben, weil 
sie mit dem exotischen Diskurs verbunden ist und lediglich auf die Befriedigung der Sinne abzielt. Es ist 

5  Hermine Huntgeburth ist eine 1957 gebürtige Paderbornerin. Sie absolvierte ihr Filmstudium in Hamburg und Sydney. 
Heute arbeitet sie als Filmregisseurin, -produzentin und Hochschullehrerin.



160

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

auch offensichtlich, dass die Reisende Kritik am kolonialherrschaftlichen Blick auf die Fremde übt. Zu 
den Reise-Dokumentationen sagt Berg im schon erwähnten Interview Folgendes:

Wenn ich etwas hasse, dann sind es schöne Reise-Dokumentationen, die von einem sonoren Sprecher 
kommentiert werden. Die meisten der Berichte haben einen furchtbar kolonialherrschaftlichen Blick 
auf fremde Länder. In 99 Prozent solcher Sendungen sieht man glückliche Töpfer im Lehm hocken, 
Frauen in Trachten machen Volkstänze, der Orient-Express mit weissen [sic] Touristen schlängelt sich 
durch tropische Wälder. Diese Berichtchen sind sehr gut zum Ansehen, wenn man krank im Bett liegt 
und es draussen [sic] regnet. Für eine Idee von einem Land taugen sie wenig. (Berg, Interview mit 
Sibylle Berg, 2016)

Zudem hält sie die Konfrontation mit den Folgen des Kolonialismus sowie des Apartheidregimes davon 
ab, nach Südafrika zu reisen. Sie möchte weder mit den Kolonialherren assoziiert werden noch in eine 
voyeuristische Perspektive verfallen. Auch schämt sie sich wegen der Apartheid. Ein Symbol dieses 
rassischen Systems sieht sie in den Townships, den Armenvierteln Südafrikas. Sie berichtet:

Sozialisiert mit einem glänzenden Halbwissen aus der Zeit der Apartheid, interessierte es mich wirk-
lich nicht, grobknochige Kolonialherren zu besuchen, die sich von schwarzen Menschen bedienen 
lassen. Ich wollte keine Townships besichtigen. (B. S. 75)

Eine prägende Tatsache ist, dass die Ich-Erzählerin selbst unsicher ist, was sie von ihren Erlebnissen 
halten soll: „Ich wollte nicht wegen vorgeblicher Informationszwecke wieder einmal mehr etwas 
besichtigen, was mich ratlos zurücklässt“ (B., S. 75). Hier wird ebenfalls auf die reduktionistische 
Darstellung Afrikas als ein Kontinent der Hungerplagen hingewiesen. Die Erzählerin bemerkt: „Afrika. 
Das Land, […] das wir von Hungerhilfe-Plakaten kennen. Hier ballt sich das schlechte Gewissen des 
politisch korrekten Europäers“ (B., S. 75). 

Aus dieser Passage wird deutlich, dass sich die Ich-Erzählerin ihres Weißseins bewusst ist. Aus der 
Perspektive der Kritischen Weißseinsforschung (Piesche, 2009) ist das von Bedeutung, denn sie ermög-
licht dem weißen Subjekt, das ‚Eigene‘ zu reflektieren. Sie erkennt das Privileg, als hellhäutige Person 
geboren und als weiße sozialisiert worden zu sein, und trägt somit das weiße Kollektiv in sich. Sie 
möchte nicht reisen, weil sie sich nicht für die Missetaten der weißen Kolonialherren verantworten 
möchte. In diesem Zusammenhang meint sie: „Ich wollte mich nicht dafür schämen müssen, mit dem 
Privileg einer hellen Hautfarbe geboren zu sein“(B., S. 75). 

Aus dieser Meinung der Erzählerin kann festgestellt werden, dass moralische und ethische Gründe 
ihre Entscheidung motivieren. Es lässt sich jedoch die Frage stellen, ob sie an den kolonialen Taten 
schuld ist. Aus ihren Überlegungen wird ersichtlich, dass sie die negative koloniale Mentalität nicht 
reproduzieren möchte. Aus diesem Schuldgefühl heraus versucht sie, einen humanistischen Umgang 
mit dem ‚Anderen‘ zu pflegen.

Trotz dieser Vorbehalte entscheidet sich die Erzählerin, nach Afrika zu reisen, um sich ein eigenes 
Bild von diesem Kontinent zu machen. Sie berichtet: „Warum also nicht einmal Afrika betreten, solange 
man laufen kann?“ (B., S. 76). An einer anderen Textstelle meint sie: „Irgendwann begreift man, dass 
das gesamte Leben eine Unternehmung mit unerfreulichem Ausgang ist, und beginnt hektisch Erleb-
nislücken zu füllen. Im Alter vertraut nur der Idiot den Gesetzen, die er selber aufgestellt hat“ (B., S. 76). 
Aus diesen Passagen erfahren die Leser*innen den Entschluss der Erzählerin, nach Südafrika zu reisen. 



161

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

Dieser Entschluss wird durch das Anschauen des Films Searching for Sugarman und von Nelson 
Mandelas Trauerfeier gestärkt. Der Entschluss steht fest, jedoch überlegt sie, wohin genau die Reise 
führen soll. Ins Afrika von Tania Blixen, Corinne Hofmann und Hermine Huntgeburth? Soll sie in den 
Kulturraum von Afrika reisen, der entweder „mit Wildnis, Sonne, Trommel, Tanz und Erotik“ oder „mit 
negativen Assoziationen“ (Diallo, 2012, S. 197) wie Armut und Hungersnot verbunden wird? Denn 
so wird Afrika in Die weiße Massai wahrgenommen. Bergs Erzählerin entscheidet sich für Südafrika. 
Diese Reise zielt darauf ab, ein differenziertes Afrikabild zu formen. Von daher kann diese Reise als 
Kritik am ‚Afrika‘ von Tania Blixen, Corinne Hofmann und Hermine Huntgeburth interpretiert werden. 
Die Wahl von Südafrika als Zielland ist aufschlussreich. Die Autorin wählt Südafrika, um Variationen 
und Brüche in den bekannten Afrikabildern aufzuzeigen und somit eine viel differenziertere Seite des 
Kontinents darzustellen. Damit schließt sich der Text dem Diskurs der Sonderrolle Südafrikas in der 
wissenschaftlichen Beschäftigung mit Afrikatopoi an. Dirk Göttsche stellte bereits fest, dass Südafrika 
in der deutschsprachigen Literatur

aufgrund seiner europäischen Besiedlung, seiner Industrialisierung und der Institutionalisierung des 
weißen Rassismus im System der Apartheid […] eine Sonderrolle [spielt], die sich bis in die Kolonial-
literatur (Hans Grimm) zurückverfolgen lässt. (Göttsche, 2003, S. 222)

Mit dieser Aussage nennt Göttsche Kriterien, die dazu geführt haben, dass sich der deutschsprachige 
literarische Diskurs über Südafrika von dem Rest des Kontinents unterscheidet. Es geht nämlich um 
die gesellschaftlichen Transformationen, die das Land infolge der Apartheid durchlaufen hat, und um 
seinen wirtschaftlichen Aufschwung.

Trotzdem ist es bemerkenswert, dass die Reisende Südafrika und nicht die von Blixen und Hofmann 
bereisten Länder für ihre Reise auswählt. Sie fand Marokko „nicht afrikanisch genug“ (B., S. 74). 
Letzteres macht deutlich, dass sich hinter „afrikanisch“ bestimmte Vorstellungen verbergen und nichts 
Topographisches gemeint wird. Südafrika blüht durch die wirtschaftliche Entwicklung des Landes auf. 
In diesem Zusammenhang bringt die Erzählerin Folgendes zum Ausdruck: „Wenn es irgendwo in Afrika 
einen gewaltigen Fortschritt in Richtung Anschluss an unseren wunderbaren Kapitalismus gibt, dann 
hier. Das spricht, unter uns, nicht für den Rest des Kontinents“ (Β., S. 78). Auch wenn die Erzählerin 
nicht deutlich macht, dass dies den Weißen zu verdanken ist, unterstreicht sie den Stellenwert des 
Kapitalismus. Dies deutet darauf hin, dass sie den Aufschwung auf die Besiedlung durch Europäer 
zurückführt, die ihn erst ermöglicht haben. Letzteres hat dazu geführt, dass sowohl Südafrika als auch 
Nordafrika in der Geschichtsschreibung ausgeklammert werden. Christoph Marx schreibt in seiner 
Geschichte Afrikas Folgendes:

Die Geschichte Afrikas im 19. und 20. Jh. umfasst auch Südafrika, das meist als Sonderfall ausgeklam-
mert wird, und sie wird auch auf die Geschichte Nordafrikas eingehen, die ebenfalls in der Regel nicht 
behandelt wird. Nord- und Südafrika auszublenden, weil beide Gebiete industriell avancierter sind, 
legt den Verdacht nahe, dass man sie weglässt, um desto leichter über den Rest Pauschalaussagen zu 
treffen. (Marx, 2004, S. 11)

Mit der Wahl Südafrikas als Reiseziel wird suggeriert, dass die Erzählerin vermeiden will, die bereits be-
kannten Klischees und pauschalen Aussagen über den Kontinent zu reproduzieren. Die Vergangenheit 



162

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

Südafrikas, die vom Kolonialismus und der Apartheid gefährdete Entwicklung des Landes und die sozia-
len und gesellschaftlichen Realitäten von Südafrika sind so Bestandteil der Geschehnisse. Die Erzählerin 
setzt sich mit politischen und sozialen Problemen auseinander und reflektiert die komplexe Situation 
des Landes. Letzteres lässt sich damit begründen, dass sie kein vereinfachtes Bild von Südafrika in ihrem 
Bericht darstellt. Die Geschichte des Landes lässt sich in der zeitgenössischen sozialen Organisation 
ablesen. Die Reise nach Südafrika wird zu einer Reise in die Vergangenheit des Landes.  

Eine Reise in die Vergangenheit: Zwischen Suche nach Ursprünglichkeit 
und Begegnung trister gesellschaftlicher Realitäten

Die erlebende Ich-Erzählerin ist unterwegs in Südafrika, um sich ihr eigenes Bild vom Land zu machen. 
Diese Absicht kann nicht ohne den nachhaltigen Einfluss der mitgebrachten Bilder und Vorstellungen 
über Afrika verlaufen. Das ist in der Tatsache zu erkennen, dass sie bei der sukzessiven Erschließung des 
Landes das Afrika von Blixen und Huntgeburth sucht. Nach einer Safari und einer Township Tour gesteht 
sich die Erzählerin ein: „Ich suche weiter nach dem Afrika der Huntgeburth“ (B., S. 78). Ein Stück davon 
findet sie in dem „Game Resort Gondwanda“ (B., S. 78), das sie mit der Farm von Blixen vergleicht. Am 
Resort glaubt sie das ‚Afrika‘ zu erkennen, das sie in vielen europäischen Filmen kennengelernt hat. 
Sie beschreibt das Resort folgendermaßen: „Der Boden ist rot, der Horizont endlos, es sieht aus wie in 
afrikanischen Dokumentationen. Endlich. Der taffe Busch“ (B., S. 78).  So wird im Resort die „Sehnsucht 
nach desinfizierter Ursprünglichkeit […] meisterhaft bedient“ (B., S. 78). Es lässt sich aus den Zitaten 
ableiten, dass die Reisende zu überprüfen sucht, ob die aus den Dokumentarfilmen erworbenen Afrika-
bilder mit der Realität übereinstimmen. Dazu wird von perfekten Landschaftsinszenierung und Tieren 
gesprochen. Daraus geht hervor, dass die Topologie touristischer Einrichtungen exotische Projektionen 
über Afrika heutzutage vielfach wiederbeleben. Michel Foucaults Konzept der Heterotopie (Foucault, 1992) 
hilft, diese Relation zu analysieren. Heterotopien werden als ‚andere Räume‘ bezeichnet, die eine 
bestimmte Funktion im Bezug zum übrigen Raum spielen. Mit Heterotopie meint Foucault einen 
Raum, der mit bestimmten Bedeutungen und Qualitäten aufgeladen wird. Es geht nicht um einen 
realen oder topographischen Raum, sondern um einen realen Raum, der „von Phantasmen bevölkert“ 
wird, es ist der „Raum unserer Träume, der Raum unserer Leidenschaften“ (Foucault, 1992, S. 37). Die 
Phantasmen, die Träume und die Leidenschaften, die als Utopie gelten, werden dadurch realisiert, 
dass Orte konstruiert werden, die sie realisieren. In der Reiseerzählung geht es um touristische 
Einrichtungen, die als andere Räume gelten, denn sie haben die Funktion, exotistische Vorstellungen zu 
verwirklichen. In einer touristischen Einrichtung werden „andere Wirklichkeiten“ (Henning, 1997, S. 73) 
 wahrgenommen, erfahren und erschlossen. Ein weiteres Charakteristikum der Heterotopie ist, Foucault 
zufolge, „wenn die Menschen mit ihrer herkömmlichen Zeit brechen“ (Foucault, 1992, S. 43). Das 
heißt, dass sich eine Erfahrung in einer Heterotopie vom alltäglichen Leben unterscheidet. Man wird 
in einer anderen Zeit versetzt. Damit ist die Möglichkeit angedeutet, einen Raum zu schaffen, in dem 
Zeit angehalten und deponiert werden kann. „Die Idee, einen Raum aller Zeit zu schaffen, als könnte 



163

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

dieser Raum selbst endgültig außerhalb der Zeit stehen“ (Foucault, 2005, S. 16), erinnert an den Touris-
mus nach Südafrika, in dem der Besuch von bestimmten Orten die ersehnte Primitivität hervorruft, 
Kolonialgeschichte zurückruft, exotische Projektion wiederaufleben lässt. Diese Rolle spielt das Resort 
für die Reisende: Das Resort wird als ein Raum konstruiert, der bestimmte Erfahrungen und Erlebnisse 
ermöglicht. Als einleuchtendes Beispiel kann folgende Aussage der Ich-Erzählerin angeführt werden: 
„Nun muss man eben Resorts anlegen, einzäunen, Babytiere kaufen, aussetzen, und der Tourist kann 
besichtigen, wie die Welt irgendwann einmal ausgesehen hat“ (B., S. 79). Dieser Passus macht deutlich, 
dass ‚andere Räume‘ geschaffen werden müssen, um den Wunsch nach archaischer Ursprünglichkeit, 
Primitivität und Wildnis im Jetzt noch befriedigen zu können. Dazu kommt folgender Textausschnitt: 

Kleine architektonisch perfekte Hütten mit Kamin und freischwingender Badewanne, so lebte man 
hier ja schon vor 500 Jahren, schmiegen sich um ein Tal mit See und Pool […]. Die Hütten, das Feuer, 
die Speisen am offenen Grill zubereitet, und die Touren, die morgens bei Sonnenaufgang stattfinden. 
(B., S. 78 f.) 

Im Satzteil „so lebte man hier ja schon vor 500 Jahren“ wird darauf hingewiesen, dass die Touristin mit 
der Gegenwart bricht und eine Zeit- oder Epochenverschiebung erlebt, die als Heterochronie bezeichnet 
werden kann. Der Kommentar der Erzählerin „Alles ist perfekt“ (B., S. 78) zeugt von ihrer Zufriedenheit 
und Verwunderung. Die Organisation des Raumes ist mit Sorgfalt gemacht worden. Dieser Gedanke 
lässt an Foucaults Idee der Kompensationsheterotopie denken, mit der er einen „anderen realen 
Raum [meint], der im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raumes eine vollkommene Ordnung 
aufweist“ (Foucault, 2005, S. 941).

Die Touristen werden von Rangern begleitet. Da es besondere Orte sind, die nach eigenen Regeln 
funktionieren, muss man vor dem Eintritt ein Ritual vollziehen: „Bevor man in das Resort fährt, gilt es 
zu unterzeichnen, dass man das Auto nicht verlässt, die Hütte nicht, die Löwen reizt, die Elefanten nicht 
nötigt. Ich gehe die Liste der tödlichen Schlangen durch“ (B., S. 78). Diese Maßnahmen dienen auch zur 
Sicherheit der Touristen. Es ist ersichtlich, dass die Realität im Resort vom Alltag der Südafrikaner stark 
abweicht, womit das Resort außerhalb der realen Welt liegt – ein Raum ohne Technologie. Die Ich-
Erzählerin schildert es folgendermaßen: „Verbindungen zur Welt gibt es nicht. Kein Netz, kein Internet, 
kein TV, kein Radio. Ich hasse das. Ich fliehe aus dem Game Resort, aus der Afrikavorführung, und fahre 
wieder ein paar Klimazonen ab“ (B., S. 79). Dass die reisende Figur die Abwesenheit der Technologie 
nicht aushalten kann und sich aus dem Resort zurückzieht, deutet darauf hin, dass sie keine europamüde 
Figur ist und nicht grundsätzlich auf der Suche nach Ursprünglichkeit ist. Es lässt sich aus der Passage 
erschließen, dass sie diese Räume als Illusionsräume erkennt. Sie möchte aber durch den Kontakt mit 
der Außenwelt das Land kennenlernen, ihr Wissen über das Land erweitern. Deswegen fährt sie von 
Ort zu Ort, um die vielfältigen und diversen Realitäten des Landes zu erfahren. Sie entdeckt, dass „das 
Land […] riesig [ist], da man alle hundert Kilometer eine neue Klima- und Vegetationszone durchfährt“ 
(B., S. 78). Wie die Weite des Landes, die mit der Varietät der Zonen einhergeht, so wird auch die räum-
liche Organisation durch besondere Merkmale gekennzeichnet. Die bereisten Orte wie die Toskana, 
(Laibach Weinfarm) Universitätsstadt Stellenbosch, Cape Town, Knysna, Leasure Island und Hermanus 
zeigen verschiedene Seiten der gesellschaftlichen Realitäten von Südafrika.

Unterwegs nach Stellenbosch sieht die Ich-Erzählerin eine perfekte Landschaft, die sie wie folgt 



164

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

beschreibt: „Kleine weiße Hollandhäuser stehen in satten, fast toskanischen Grünhügel herum. Riesige 
Eukalyptusbäume vernebeln die Landschaft, es windet. Immer“ (B., S. 76). Mit dieser Landschaft 
stehen die „Verschläge, Siedlungen von erschütternder Hässlichkeit“ (B., S. 77) im Kontrast. Überdies 
sind Elektrozäune aufgerichtet, und „bewaffnete Pförtner“ (B., S. 77) überwachen die Armen in ihren 
Verschlägen. Das zeigt bereits die soziale Ungleichheit zwischen Armen und Reichen im Land. Im 
Gegensatz dazu steht Hermanus als „[e]iner der Orte, an dem sich Superreiche niedergelassen haben. 
Europastämmige Superreiche, soviel Zeit muss sein“ (B., S. 82). Diese Europastämmigen lassen sich 
von Schwarzen bedienen. Das zeigt einerseits, dass Raum hier seit der Apartheid über Hautfarbe und 
Ethnie organisiert wird. Andererseits spielt die Klassenzugehörigkeit eine bedeutende Rolle. Die Insel 
Leasure Island wird als der Ort der Kriminalität, Gewalt und Armut beschrieben. Es ist auch der Ort, wo 
ein extremer Fremdenhass herrscht (B., S. 81).

Es sollte hier nicht unerwähnt bleiben, dass Stellenbosch und Cape Town als Bildungsstädte 
dargestellt werden, wodurch sie sich zum Beispiel von Knysna unterscheiden. Die Stadt Cape Town 
steht für die historischen Ereignisse der Erschließung des Landes durch Weiße: Holländer. Anschließend 
folgte die Niederlassung von Farmern aus Deutschland, England und Frankreich (B., S. 80). Zudem hat 
diese Stadt die beste Universität in Afrika und ist sehr entwickelt. Diese Stadt kann als ein Beweis für 
den industriellen Aufschwung des Landes gelten. Stellenbosch seinerseits repräsentiert die Jugend und 
somit die Hoffnung, denn „der Ort ist fast nur mit unter Dreißigjährigen bevölkert“ (B., S. 77). Man darf 
auch nicht unerwähnt lassen, dass der kleine Ort Knysna im Unterschied zu Stellenbosch die Stadt der 
Älteren ist. So wird Knysna symbolisch mit dem Tod verbunden. Die Ich-Erzählerin beschreibt die Stadt 
wie folgt: 

Wenige traurige Gestalten schlurfen durch die seltsame Stadt, in der viele Rentner wegen des Klimas 
zum Sterben kommen, ältere Damen betreiben kalifornisch wirkende Hippie-Cafés, Lagunen überall, 
edle Häuser am Wasser, in dem sich Haie tummeln. (B., S. 80) 

In der Beschreibung lässt sich das Bild eines toten Ortes entnehmen. 
Der Chronotopos zeigt, dass die Gegenwart Zeichen der Vergangenheit enthält: Die Reise 

nach Südafrika erweist sich als eine von der Gegenwart in die Vergangenheit, eine Raum-Zeit-
Verschränkung. Die Autorin schreibt am Anfang des Erzählbandes: „In den Synapsen stecken immer 
noch Bilder von früher. Von reizenden Reisen“ (B., S. 5). In Afrika für Feiglinge führt sie die Verbindung 
von Vergangenheit und Gegenwart über die Townships ein, die die rassistische Diskriminierung am 
deutlichsten demonstrieren. Das Südafrika, das die erlebende und berichtende Ich-Erzählerin darstellt, 
ist ein Resultat der historischen Entwicklungen und Veränderungen. Die Erzählerin entzieht sich dem 
‚Topos der Unwandelbarkeit‘ in der Fremdenrepräsentation und rekonstruiert die verschiedenen 
Momente der südafrikanischen Vergangenheit. Sie schreibt:

Im 17. Jahrhundert strandete ein holländisches Schiff am Kap der guten Hoffnung, das nebenbei ein 
zugiger Felsen ist. Keine Ahnung, wie die Schiffbrüchigen sich in das riesige Land verteilten. Viele 
blieben wohl im milden Hinterland der See, begannen Wein anzubauen, Farmen aufzubauen. Immer 
mehr Farmer kamen, aus Deutschland, England, Frankreich, doch sie waren immer eine kleine Min-
derheit. Ich will mich nicht mit den Burenkriegen langweilen, mit Geschichte und mit Nelson Mandela, 
der verhindert hat, dass die Weißen, die ebenso wenig für ihre bescheuerten Vorfahren können wie 
die Deutschen, heute noch fröhlich hier rumspringen können. (B., S. 80)



165

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

Dieser Passus ist eine Kurzfassung der jüngsten Geschichte Südafrikas. Darin liest man, dass holländische 
Entdecker zuerst am Kap der Guten Hoffnung ankerten, bevor andere aus Europa stammende Farmer 
folgten, die das Land ihrem Profitstreben unterwarfen. Die Buren gründeten neben der britischen 
Kolonie die Burenrepubliken, was zu den Burenkriegen führte. Die Briten gewannen diese Kriege und 
gliederten die Burenrepubliken in das britische Königreich ein. Auf die koloniale Ära folgt das rassistische 
System der Apartheid, gegen das sich Nelson Mandela später politisch erheben würde. Die Autorin 
wirft in dem Zitat Fragen auf, die sie in den Mund der Ich-Erzählerin legt: „Mandela […], überhaupt 
Mandela – was hat er erreicht? Die bessere Welt? Ein friedliches, gerechtes Miteinander aller? (B., S. 76). 
Diese Fragen lassen annehmen, dass für die Ich-Erzählerin Gerechtigkeit, Friede und eine Welt gegen-
seitiger Anerkennung von immenser Wichtigkeit sind. Nelson Mandela trägt zur Verbesserung eines 
friedlichen sozialen Miteinanders in Südafrika bei, als er 1994 zum Staatsoberhaupt des Landes gewählt 
wird: 

Die erste demokratische Wahl fand 1994 statt. Was will man meckern. Die Mauer zwischen Ost und 
West fiel 1989, und in den ehemaligen Ostgebieten brennen keine Autoreifen um Menschen gewi-
ckelt, aber es wird mit Fackeln vor Asylantenheimen demonstriert. Also die Welt wird besser, ich glau-
be daran, auch wenn sie immer wieder Rückschläge in der Entwicklung hat, auch wenn der Mensch 
nicht schnell lernt, wie man als außerirdische Intelligenz hoffen würde. (B., S. 83) 

Diese Geschichte zeigt die Sonderrolle, die Südafrika in Afrika und in der ganzen Welt beikommt. 
Bemerkenswert ist die Tatsache, dass Südafrika hier mit Deutschland (Europa) verglichen wird, 
insbesondere im Kontext der politischen Umwälzungen, wie sie auch in der DDR erlebt wurden. 
Dieser Vergleich bestätigt, dass die Erzählerin Europa als Orientierungspunkt betrachtet und parallele 
Entwicklungen in verschiedenen Teilen der Welt erkennt.

Trotz der politischen Machtveränderungen sind die Folgen der rassistischen Regime im gegen-
wärtigen Südafrika noch deutlich zu spüren. Diesbezüglich merkt die Ich-Erzählerin an: „[E]s braucht 
wohl noch eine Generation, um die Scheiße der Apartheid vergessen zu machen, die ein wenig peinlich 
über der schönen Atmosphäre schwebt“ (B., S. 77). Ähnlich wie in der DDR nach dem Mauerfall, wo 
die Hoffnung auf eine bessere Welt nicht sofort eingelöst wurde, und weiterhin soziale Spannungen 
bestehen, wird auch in Südafrika die erhoffte Verbesserung nicht unmittelbar erreicht. So wird trotz 
des politischen Sieges Nelson Mandelas weiterhin eine auf Hautfarbe und Ethnie basierende soziale 
Ungleichheit beobachtet: „Der Reichtum des Landes ist immer noch überwiegend im Besitz der 
europäischstämmigen Bevölkerung“ (B., S. 80).

Die Erwähnung des Mauerfalls in der DDR dient nicht nur als zeitlicher Bezugspunkt, sondern 
verdeutlicht auch die utopischen und teilweise dystopischen Vorstellungen von einer besseren Welt 
durch politische Veränderungen. Die Erzählerin zieht Parallelen zwischen den Ereignissen in der DDR 
und in Südafrika, um auf die Illusionen hinzuweisen, die mit politischen Umwälzungen verbunden sein 
können. Trotz bedeutender historischer Wendepunkte wie dem Ende der Apartheid und dem Fall der 
Berliner Mauer bleibt die soziale Ungleichheit bestehen und manifestiert sich in neuen Formen.

Diese Darstellung von Hoffnung und deren Enttäuschung zeigt, dass politische Veränderungen nicht 
zwangsläufig zu sozialen Verbesserungen führen. Die Menschen in beiden Kontexten – Deutschland 
und Südafrika – erleben weiterhin Leid, wenn auch in veränderter Form. Dies wirft die Frage auf, wie 



166

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

nachhaltige soziale Gerechtigkeit und wirkliche Veränderungen erreicht werden können.
Die Hoffnung, die nach der Unabhängigkeit Südafrikas aufkam, lässt sich durch den Glauben an eine 
gerechtere und gleichberechtigtere Gesellschaft erklären. Doch die Realität zeigt, dass tief verwurzelte 
gesellschaftliche Probleme und historische Ungerechtigkeiten nicht so schnell überwunden werden 
können. Dies unterstreicht die Notwendigkeit langfristiger Bemühungen und struktureller Veränderun-
gen, um die Versprechen der politischen Freiheit einzulösen.

Zu den gesellschaftlichen Ungleichheiten: Zur Verschränkung ethnischer, 
wirtschaftlicher und geschlechtlicher Kategorien

Fest steht, dass die politische Macht in die Hände der Schwarzen übergegangen ist, die wirtschaftliche 
Macht aber weitgehend in den Händen der Weißen geblieben ist. Diese fortbestehende soziale Ungleich-
heit trotz des politischen Machtwechsels zeigt die tief verwurzelten strukturellen Probleme, die es zu 
analysieren gilt. Sie bildet wirtschaftlich gesehen zwei gesellschaftlichen Schichten aus: die Reichen und 
die Armen. Die Armen leiden unter der Konsequenz dieser sozialen Ungleichheit: „Die Reichen sperren 
die Armen aus. Immer ein Zeichen für Sicherheit und gerechte Demokratie“ (B., S. 77). Das Aussperren 
der Armen wird in den oben erwähnten Townships sichtbar. Die Erzählerin ironisiert das politische 
System der Demokratie, das diese Ungleichheit bisher nicht mindern kann, sondern die Interessen 
der Reichen schützt. Außerdem macht ihre Kritik deutlich, dass der Reichtum des Landes zwischen 
den Weißen und den Schwarzen grundsätzlich ungleich verteilt ist, obwohl diese Grenze inzwischen 
zusehends verschwimmt. Davon berichtet der folgende Textauszug: „Aber das Elend verteilt sich allmäh-
lich. Weiße Obdachlose, Paare in absoluten Misthäusern, die riesengroße imaginäre Alkoholpullen 
herumzutragen scheinen, Schwarze, die in delirösen Gruppen vor Alkoholläden lümmeln“ (B., S. 80). 
Diese Zeilen machen deutlich, dass sowohl die Gruppe der Reichen als auch die der Armen nicht homo-
gen ist, sie geht über Ethnien hinaus. 

Die Erzählerin stellt aber fest, dass Armut unter den schwarzen Südafrikaner*innen auch weiterhin 
stärker verbreitet ist: „Nach wie vor ist die Masse der Bevölkerung sehr arm und die Arbeitslosigkeit, 
vor allem in der jungen, schwarzen Bevölkerung, hoch“ (B., S. 81). Aus dem Satzteil „in der jungen, 
schwarzen Bevölkerung“ kann man entschließen, dass die Kategorie Alter neben der Kategorie Ethnie 
in der Untersuchung sozialer Ungleichheit integrierbar ist. Die Jugendlichen leiden mehr unter der 
wirtschaftlichen Ungleichheit.

Die Konsequenzen dieser Armut werden geschlechterspezifisch erfahren. Es lohnt sich an dieser 
Stelle die Kategorie des Geschlechts ins Spiel zu bringen. In einer patriarchalischen Gesellschaft sind 
die Geschlechterverhältnisse ungleich. Männlichkeit wird mit Gewalt in Verbindung gebracht: „Seit 
Jahrhunderten herrscht in Südafrika eine Gesellschaft, die Gewalt nicht nur akzeptiert, sondern irgend-
wie in Ordnung findet und als normales Zeichen von Männlichkeit betrachtet“ (B., S. 81). Frauen und 
Fremde werden Opfer dieser Gewalt. Neben der Tatsache, dass Frauen zu der Gruppe der Schwarzen 
und Armen gehören, werden sie zusätzlich, weil sie Frauen sind, und/oder wegen ihrer sexuellen 



167

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

Orientierung misshandelt. Die sogenannte ‚doppelte Diskriminierung‘ wird an der folgenden Textstelle 
deutlich: 

Überall, fast unsichtbar, diese unendlich müden schwarzen Frauen.
Die Statistik spricht dafür, dass jede zweite von ihnen mindestens einmal in ihrem Leben, das übrigens 
mit durchschnittlich 48 Jahren Lebenserwartung vier Jahre kürzer ist als das eines Mannes, vergewal-
tigt wird. Dazu kommen die sogenannten correctices rapes, bei denen lesbische Frauen durch Männer 
mit dem Ziel vergewaltigt werden, die sexuelle Orientierung des Opfers zu ändern und ihren Trotz der 
männlichen Dominanz gegenüber zu brechen. Die müden Frauen, ihnen wird es nicht besser gehen 
in ihrem Leben. Sie leben in diesen wackligen kleinen Häusern am Straßenrand, viele ihrer Männer 
werden sie später besoffen verprügeln […]. (B., S. 77 f. Hervorhebung im Original)

An einer anderen Textstelle gibt die Ich-Erzählerin die Aussagen einer Figur wieder, die von der 
Vergewaltigung, Zwangsheirat und Schulausschluss von Mädchen in Malawi spricht: 

Der Junge erzählt vom Schulsystem in Malawi, in dem davon ausgegangen wird, dass Mädchen düm-
mer sind als Jungs, sie werden auch permanent auf dem Weg in die Schule vergewaltigt und mit spä-
testens 16 verheiratet. Die Welt ist voller Scheiße. (B., S. 82)

Aus dieser Passage wird deutlich, dass Frauen im Vergleich zu Männern benachteiligt werden. In den 
„müde[n] Frauen“ und der Entrüstung über eine Welt, die „voller Scheiße“ ist, wird die Empörung der 
Ich-Erzählerin deutlich.

Nicht nur Frauen werden Opfer von Gewalt, auch Ausländer fühlen sich ihr ausgesetzt. Die Kate-
gorien ‚Frau‘ und ‚Fremder‘ verschränken sich an dieser Stelle. In dieser Hinsicht thematisiert die 
Autorin die Frage der Xenophobie. Südafrika sei eigentlich ein melting pot: „[Ä]rmere Zuwanderer aus 
Zentralafrika wachsen“ (B., S. 84) und diese Zuwanderer werden schlecht behandelt, denn Südafrikaner 
meinen, sie stehlen ihre Jobs. So werden sie zum Sündenbock für die Arbeitslosigkeit gemacht:

Oft richten arme Südafrikaner ihre Wut gegen die noch ärmeren Immigranten. Zentralafrikaner, die 
sich nicht verständigen können und für Armut und Kriminalität verantwortlich gemacht werden. 
Kommt Ihnen das bekannt vor?
Der Fremdenhass ist unterdessen im Mittelstand angekommen.
Doch vergessen wir die unangenehmen Bilder von jungen Afrikanern, die in brennenden Autoreifen 
stecken. Necklacing nennt sich diese Form des Mordens. Kein Brandgeruch, nur Wolkenfetzen, Sturm 
und Feuchtigkeit. Und hinter einem schweren Zaum mit Stacheldraht ein Guest House das aus meinen 
Träumen gebaut wurde. (B., S. 81 f.)

Trotz dieser gesellschaftlichen Probleme erhofft sich die Ich-Erzählerin eine bessere Zukunft, die sich durch 
positive politische Handlungen reflektiert wird. An dieser Stelle muss betont werden, dass die Art und 
Weise, wie die Erzählerin über Armut und gesellschaftliche Probleme schreibt, Anspruch auf Objektivität 
erhebt. Sie schreibt über Armut, ohne dem Versuch zu erliegen, sie zu idealisieren, und ohne sich den 
Anstrich einer überlegenen Europäerin zu geben. Sie konfrontiert die Leser*innen mit den Problemen 
des Landes, ohne sich als überlegen und allwissend oder gar als ‚Retterin‘ darzustellen. Diese Art der 
Idealisierung ist ihr unerträglich. Die Gedanken der Erzählerin beim Besuch einer Hütte belegen dies. Die 
autodiegetische Erzählerin berichtet: „Ich schließe die Augen, als die Gruppe zögernd in eine Vorführ-
hütte tritt und später von Gastfreundschaft und Armut und Lebensfreude berichten wird“ (B., S. 74). 



168

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

Es ist auffällig, dass die Autorin bei der Verwendung der Begriffe „Weiß“ „Schwarz“, „hellhäutig“, 
„dunkelhäutig“ eine Botschaft zu vermitteln versucht. Differenz wird über den Bezug zur Hautfarbe 
des Anderen - und in den Leitkategorien ‚Schwarz‘ und ‚Weiß‘ konstruiert.  Die Kategorie des Weiß-
seins aus der Kritischen Weißseinsforschung kann hier herangezogen werden, um diese Konstellation 
zu analysieren. Diese theoretische Perspektive der kritischen Weißseinsforschung reflektiert die 
Konstruktion des Weißseins als eine Norm, von der aus alles andere bestimmt wird. So wird es nach-
vollziehbar, dass Weißsein selbst keine neutrale und universelle Kategorie ist. Es lässt an dieser Stelle 
anmerken, dass es nicht um etwas Naturgegebenes geht, sondern um die ideologische Konstruktion 
aller Hautfarben (Arndt, 2001).

In der Erzählung wird die essentialistisch biologische Bezeichnung der Hautfarbe dekonstruiert, 
indem die Ich-Erzählerin klar sagt, dass sie mit einer „hellen“ Hautfarbe geboren ist. Sie bezeichnet 
die Figuren der Bücher und Filme, die sie im Vorfeld ihrer Reise sichtet, als „hellhäutige Frauen“ und 
„dunkelhäutige Männer“ – Adjektive, die als angemessener gelten, um über die Hautfarbe zu sprechen. 
So markiert sie auch die Tatsache, dass die Bezeichnung „Schwarze“ stark mit dem Kolonialismus und 
Rassismus verbunden ist. Diesen Gedanken liest man in dem Satz „grobknochige Kolonialherren […], 
die sich von schwarzen Menschen bedienen lassen (B., S. 75). Die Erzählerin berichtet von „schwarzen 
StudentInnen [, die sich] selten mit weißen Freunden“ (B., S. 77) treffen können, von Weißen Obdach-
losen und von Schwarzen (B., S. 80). Sie versteht Schwarz/Weiß als ein gesellschaftliches Konstrukt, 
das auf heller(er) oder dunkler(er) Hautfarbe basiert. Auf diese Weise nimmt Berg eine postkoloniale 
Perspektive ein, die die Tradition gewisser Begriffe und Bedeutungen nicht unreflektiert fortsetzen 
möchte. 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die autodiegetische Ich-Erzählerin in Sibylle 
Bergs Afrika für Feiglinge (selbst)kritisch von ihrer Reise nach Südafrika erzählt. Obwohl sie in die 
Handlung involviert ist, reflektiert sie ihre eigene Perspektive. Im Gegensatz zu „Feiglingen“, die die 
Vielfalt und Komplexität des Kontinents ausblenden, zeigt sie ‚ihr‘ Afrika, das diesen Aspekten gerecht 
werden will. Sie kritisiert die gesellschaftlichen Ungleichheiten, die aus der Kolonialzeit und Apartheid 
entstanden sind, und plädiert für ein Südafrika, in dem Hautfarbe und Ethnie keine diskriminierende 
Rolle mehr spielen. Ihre Vision umfasst eine politische und wirtschaftliche Entwicklung Afrikas, die 
allen gleiche Chancen bietet.

Die Reise der Erzählerin nach Südafrika dient literarisch-poetisch gesprochen als notwendiger 
Rahmen, der ihre kritischen Schilderungen und Reflexionen erst ermöglicht. Durch das direkte Erleben 
und Beobachten will sie sich ein eigenes Bild vom Land machen, das über gängige Klischees hinaus-
geht. Allerdings bleibt es in der Erzählung nicht nur bei Südafrika beschränkt; die Erzählerin zieht 
häufig Vergleiche zu anderen Ländern und Kontexte heran, was auf eine umfassendere Diskussion über 
Tourismus und dessen Auswirkungen hinweist. Sie stellt implizit die Frage nach der Rolle des Tourismus 
in der Wahrnehmung und Darstellung fremder Kulturen und wie dieser zur Aufrechterhaltung oder 
Überwindung von Stereotypen beitragen kann.
Die Reiseerzählung ist nicht eskapistisch; sie sucht nicht nach einem idealisierten Naturvolk, sondern 
vertritt leidenschaftlich ein friedliches und gerechtes Miteinander. Das von der Erzählerin konstruierte 
Afrika ist nicht nur ein Kontinent der Wildnis, Sonne, Erotik und Hungersnot, sondern auch eines der 



169

Postkoloniale Perspektiven auf Auswirkungen des Tourismus: 
Eine Analyse literarischer Darstellungen und gesellschaftlicher Realitäten in Sibylle Bergs Reisereflexion Afrika für Feiglinge

diMaG 2025

Moderne und großen Universitäten. Sie glaubt an die positive Wirkung demokratischer Lösungen für 
gesellschaftliche Probleme und deren Einfluss auf die Entwicklung eines Landes. Diese Analyse trägt 
zu einem tieferen Verständnis der postkolonialen Perspektiven und der komplexen Auswirkungen des 
Tourismus bei und betont die Notwendigkeit einer kritischen Auseinandersetzung mit diesen Themen.
Insofern ist diese Arbeit eine postkoloniale Analyse, die sowohl in der Erzählstrategie des Werkes als 
auch in der Interpretation des Textes verankert ist. Postkolonialität zeigt sich in der kritischen Ausein-
andersetzung mit den historischen und aktuellen Ungleichheiten sowie in der Reflexion über die Dar-
stellung und Wahrnehmung Afrikas in einem westlichen Kontext. Die Erzählerin dekonstruiert gängige 
Klischees und bietet eine differenzierte Sicht auf den Kontinent, indem sie die Komplexität und Wider-
sprüche der postkolonialen Realität offenlegt.

Literaturverzeichnis

Arndt, S. (2001). AfrikaBilder. Studien zu Rassismus in Deutschland. Unrast.

Bachtin, M. (1971). Probleme der Poetik Dostoevskijs. Hanser.

Berg, S. (September 2016). Interview mit Sibylle Berg. (S. Schnelli, Interviewer) Abgerufen am 22. Juni 2024 von 
https://artundreise-blog.ch/interview-mit-sibylle-berg/

Berg, S. (2016). Afrika für Feiglinge. In Dies., Wunderbare Jahre. Als wir noch die Welt bereisten. Mit Bildern 
von Isabel Kreitz (S. 74–86). Carl Hanser Verlag. 

Biernat, U. (2004). „Ich bin nicht der erste Fremde hier“. Zur deutschsprachigen Reiseliteratur nach 1945. 
Königshausen & Neuman.

Blixen, T. (2005). Jenseits von Afrika (8 Ausg.). (R. Scholtz, Übers.). Rowohlt-Taschenbuch-Verlag.

Diallo, M. (2012). Literarischer Postkolonialismus-Diskurs. Afrika in der deutschen Gegenwartsliteratur. In M. 
Hofmann & R. Morrien (Hrsg.), Deutsch-afrikanische Diskurse in Geschichte und Gegenwart. Literatur- und 
kulturwissenschaftliche Perspektiven (S. 197–225). Rodopi.

Foucault, M. (1992). Andere Räume. In P. G. Karlheinz Barck, Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven 
einer anderen Ästhetik (S. 34–46). Reclam.

Foucault, M. (2005). Die Heterotopien/Les hétérotopies - Der utopische Körper/Le corps utopique. Suhrkamp.

Foucault, M. (2005). Von anderen Räumen. In M. Foucault, Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits (S. 931–942). 
Suhrkamp.

Göttsche, D. (2003). Zwischen Exotismus und Postkolonialismus. Der Afrika-Diskurs in der deutschsprachigen 
Gegenwartsliteratur. In  M.  Diallo & D. Göttsche (Hrsg.), Interkulturelle Texturen. Afrika und Deutschland im 
Reflexionsmedium der Literatur (S. 161–244). Aisthesis.

Hall, S. (2002). Wann gab das Postkoloniale? Denken an der Grenze. In S. Conrad, S. Randeria & R. Römhild 
(Hrsg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts -und Kulturwissenschaften 
(S. 219–246). Campus.



170

Kofi Kauffmann Mawuse N´sougan

diMaG 2025

Henning, C. (1997). Reiselust. Touristen, Tourismus und Urlaubskultur. Insel-Verlag.

Hofmann, C. (2006). Die weiße Massai. A1-Verlag.

Jacobsen, D. (kein Datum). Sibylle Berg – »Zwischen Apokalypse und Hoffnungsresten«. Abgerufen am 22. Juni 
2024 von LiteraturLand Thrüringen: https://www.literaturland-thueringen.de/artikel/sibylle-berg-zwischen-
apokalypse-und-hoffnungsresten/

Laurien, I. (2004). Starke Frauen im Paradies: Afrika als weiblicher Mythos. In L. Kreutzer, & D. Simo (Hrsg.), Wel-
tengarten. (S. 31–44). Revonnah.

Lützeler, P. M. (1996). Der postkoloniale Blick. Deutschsprachige Autoren berichten aus der Dritten Welt. In P. 
M. Lützeler (Hrsg.), Schreiben zwischen den Kulturen. Beiträge zur deutschsprachigen Gegenwartsliteratur 
(S. 222–238). Fischer-Taschenbuch-Verlag.

Macamo, E. S. (2012). Über die konstitutiven Regeln Afrikas. In  M. Aßner, J. Breidbach, A. Mohammed,  D. Schom-
mer & K.Voss (Hrsg.), Afrikabilder im Wandel? Quellen, Kontinuitäten, Wirkungen und Brüche (S. 29–40). 
Peter Lang.

Marx, C. (2004). Geschichte Afrikas. Von 1800 bis zur Gegenwart. UTB.

Mudimbe, V. Y. (1988). The invention of Afrika. Gnosis, Philosophy and the Order of Knowledge. Indiana Univer-
sity Press.

N´sougan, K. K. (2023). Postkoloniales Begehren. Exotik und Erotik in ausgewählten deutschsprachigen Afrika-
Texten der Gegenwart. Dr. Kovac-Verlag.

Piesche, P. (2009). Das Ding mit dem Subjekt oder: Wem gehört die kritische Weißseinsforschung? In  M.M. 
Eggers, G. Kilomba,  P, Piesche & S. Arndt (Hrsg.), Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weißseinsfor-
schung in Deutschland (2. überarbeitete Auflage Ausg., S. 14–17). Unrast.

Bildnachweis

jakkapan. Photo album remembrance and nostalgia in summer journey trip on wood table. instant photo of vin-
tage camera  - vintage and retro style. [Fotografie]. Adobe Stock ID: 116671774.



171

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

jodeng. Straße, Wüste, Sonnenuntergang

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten.  
Eine Gegenüberstellung von Gottfried Benns Reisen 

und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

 
Peter Osterried

(Universität Bochum)

Abstract
Der vorliegende Beitrag analysiert textlinguistisch zwei berühmte Nachkriegsgedichte von Gottfried 
Benn und Ingeborg Bachmann. Im Vordergrund steht die Frage, ob Reisen als Tourist sinnhaft sein kann 
oder ob wir es mit einer sinnentleerten Flucht vor uns selbst zu tun haben, wenn wir in fernen Ländern 
einen Urlaub verbringen, um Neues zu erleben und uns zu erholen. Während wir es in renaissancetra-
ditioneller Literatur mit der Reise als Bildungsreise in eine Fremde und in unser Selbst zu tun haben, 
dies ganz in Goethes Sinne, wird man nicht umhinkönnen, im zwanzigsten Jahrhundert in Literaturen 
Vorbehalte gegenüber reisender Aktivität zu konstatieren. Mithin wird zumindest die Selbstverständ-
lichkeit der Attraktion des touristischen Reisens kritisch hinterfragt bzw. dekonstruiert. Beide Gedichte, 
obschon in unterschiedlicher Weise, behandeln Entfremdung, die mit der Selbstfindung kontrastiert. 
Der Vergleich der beiden Texte wird schließlich die Diskussion anregen, ob auch in der Moderne bzw. 
Postmoderne kurze Aufenthalte am fremden Ort als Tourist vielleicht doch mehr als eskapistische Fluch-
ten sein können. 



172

Peter Osterried

diMaG 2025

Vorweg: Unterschiedliches Verhalten an unterschiedlichen Orten

Wer einmal ihm bekannte Menschen an unterschiedlichen Orten beobachtet hat, wird unweigerlich 
bemerken, wie sehr eine Atmosphäre Manieren, Stimmungen und Verhalten bedingt. Das fängt bei 
gänzlich banalen Kontexten an: Auf einem gepflegten Bahnsteig hat der Mensch Hemmungen, so 
mal eben das Kaugummi auf den Boden zu spucken bzw. seine ausgerauchte Zigarettenkippe dorthin 
zu werfen. In einer gammeligen Pariser Metrostation denken Menschen, ja leider auch man selber, 
darüber vielleicht erst gar nicht nach. Auch und besonders der Aufenthalt an ungewohnten Orten zeitigt 
Einflüsse; wir benehmen uns anders in unseren eigenen vier Wänden als im Haus von Bekannten, die 
uns eingeladen haben. Oder denken wir an Orte, die von uns nur selten in Ausnahmefällen aufgesucht 
werden: vielleicht das Geschäft, das wir betreten, um ein Schnäppchen zu machen, auch wenn die dort 
feilgebotenen Waren unser finanzielles Budget ansonsten bei Weitem übersteigen würden.

Unsere Selbstsicherheit schwindet und man erinnert sich an Filme im Stile der Hollywoodkomödie 
Pretty Woman (Marshall, 1990), in der die Emanzipation der Prostituierten Vivian Ward nicht zuletzt 
eine melancholisch-bezaubernde Emanzipation von Ort zu Ort, von einem Milieu ins andere impliziert, 
weil sie sich erst in einer Welt des kapitalistischen Luxus zurechtfinden bzw. sich selbst dort finden 
muss. Sie „zappelt“ im Fünf-Sterne-Hotel, verliert ihren selbstsicheren Gang. Sie muss auch erst des 
Luxus der tiefen Emotion und auch des künstlerischen Mitgefühls Herr werden, wenn ihr Traumprinz 
sie in die Metropolitan Opera entführt: Ja, ein reiches emotionales Innenleben muss man sich leisten 
können, dies ist ihr neu, kannte sie doch vorab nur den Überlebenskampf auf dem Straßenstrich des 
Hollywood Boulevards. Doch ihr machen diese neuen Ortserfahrungen nichts aus, sie durchläuft sie 
spielend. Sie empfindet Freude an Masken (ihren neuen Haute-Couture-Kleidern) und interpretiert 
diese als Eintritt in eine neue Welt. Somit nimmt sie nicht eine andere Identität an, sondern entfaltet 
endlich die in ihr schlummernde Identität der ‚grande dame‘.

Dies Maskenspiel zwischen dem bekannten und dem fremden Ort kennen wir alle, wir alle wissen um 
seine Schwierigkeit, aber vor allem um seinen Zauber. Sein Milieu, seinen Standort, seine Erzählungen 
von und über sich selbst (Dennett, 1991, S. 418) zu ändern, gelingt nur selten so von Grund auf wie in 
obiger Komödienseligkeit. Doch die Sehnsucht danach ist fast jedem vertraut. Tapetenwechsel nennt 
man es metaphorisch. Zweifelsohne würde die Tourismusbranche nicht existieren ohne die Sehnsucht 
nach fremden Orten und einem anderen Selbst an diesen Orten.

Einleitung

Giambattista Vico mag als einer der Vorläufer moderner Phänomenologie zählen (Osterried, 2013, 
S. 37–38), erkennt er doch schon 1725 das Potential der Metapher für die Konstruktion von Welt-
wahrnehmung und Lebenskonzeption. Vico schreibt: „So wird jede ... Metapher zu einem kleinen 
Mythos“ (1990, S. 191), mit dem die ersten Dichter sich selbst und ihrer Leserschaft die Welt sowie die 
Himmelskörper als „beseelte[ ] Substanzen“ (S. 191) zu deuten versuchten. Dass von hier aus – nicht 
nur aufgrund des Mythosbegriffs – eine Linie zu Roland Barthesʼ Verschiebung von einem Bezeichneten 



173

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

zu einem neuen Bezeichnenden führt (1964, S. 95), leuchtet ein, weil die ursprüngliche Denotation 
zu einer neuen Konnotation wird, so dass dies unweigerlich zu einem metaphorischen Vorgang des 
Übertrags wird. Am Beispiel des Reisesujets lässt sich dies gut erkennen: setzt doch die Reisewerbung 
gezielt auf dies von Barthes analysierte Phänomen. Da wird mit dem auf dem Eiland innig einander 
anlächelnden Paar in weißem Kleid und blauem Anzug die blaue Kuppelschönheit von Mykonos 
verschoben zum Hochzeitsidyll. Und der sehnsüchtige Tourist reagiert entsprechend und verknüpft mit 
dem Sehnsuchtsziel Sehnsüchte, die er am fremden Ort (könnte er nicht auch für ihn zu einem locus 
amandi werden?) zu finden sucht.

Doch Metaphern und Mythen sind nicht nur ein heiteres Spiel. Sie bergen Gefahren; dies gilt für die 
manipulative Qualität der Metapher im Allgemeinen wie für ihren Gebrauch in der Tourismusbranche 
und ihres Marketings im Besonderen. Enttäuschungen stellen sich ein, denn hier werden Illusionen 
vermarktet. Damit birgt die Reise dann weniger das Potential der (erhofften) Selbstfindung, als dass 
sie viel mehr die Gefahr eines später desillusionierten Eskapismus offenlegt. Der sprichwörtliche Kater 
beim Sich-Mitnehmen an den fremden Ort und die vielleicht noch größere Katerstimmung nach der 
Rückkehr in die mythosferne Realität am Heimatort sind vorprogrammiert.

Es nimmt daher wenig Wunder, dass weit weniger in Reiseberichten (die in der Literaturgeschichte 
auf eine lange Tradition zurückblicken) als viel mehr in Literatur, die sich explizit mit touristischem 
Reisen als Phänomen der Moderne an sich befasst, wie später an Benn gesehen, die Oszillation 
zwischen Sinn und Unsinn dieser Tätigkeit verhandelt wird. Wenn noch im 19. Jahrhundert die 
Renaissancetradition der Grand Tour sich großer Beliebtheit erfreute und entsprechendes Ansehen in 
humanistischer Literatur genoss, ist mit der Moderne das touristische Reisen als Thema der Literatur 
zwar nicht verschwunden, aber für lange Zeit doch einer kritischen Dekonstruktion gewichen. Wenn 
ehemals der bildende und vor allem: mensch-bildende Charakter dieser damals viel beschwerlicheren 
und längeren Reisen bei Goethe, Byron oder Shelley hervortrat (Pfister, 1996), konstatiert man im 
modernen Essay und Gedicht ein Unbehagen der Verfasser gegenüber touristischen (Kurz-)Reisen und 
vor allem gegenüber der letztere vermarktenden Industrie.

Nunmehr wird Reisen wie in Kunert Essay „Reisesucht“ (Kunert, 1978, S. 57–58) als krankhaft 
desavouiert, als ein „Abwesenheitstrieb“ (S. 57) des Reisenden, der versucht, sich von sich selbst und 
seinen Problemen in oberflächlicher, durch Reiseplakate beworbene, re-klamierte Sinneseindrücke am 
fremden Ort abzulenken. Ohne einen reicheren inneren Schatz kehrt er zurück, bewaffnet mit Dias und 
Fotos im Gepäck, und ist so leerer und ungebildeter als je zuvor. 

Dementgegen findet sich allerdings trotz aller (Barthesschen) Dekonstruktionen des Tourismus-
mythos auch noch in der Moderne ein antithetischer Diskurs zu dieser Reise-Vanitas. Texte behandeln 
immer noch Sehnsuchtsorte, die nicht sporadisch, zwischendurch „in einer Gondel auf der Fahrt durch 
Venedig“ (Kunert, 1978, S. 57) gestreift, sondern später sogar zur neuen Heimat werden kann, einer 
selbstgesuchten Heimat im Exil als dauerhaftem Zustand für ein besseres Leben am fremden Ort. Dort 
ist der Mensch sich dann der Tatsache bewusst, dass er sich selber im Gepäck mitgenommen hat. Er 
ist nicht auf der Flucht vor sich selbst, sondern stellt fest, dass sogar das „Alleinsein [im anderen Land] 
eine gute Sache [ist]“, wie Ingeborg Bachmann in ihrem autobiographischen Essay „Zugegeben“ über 
Italien erklärt (Bachmann, 1992, S. 33).

Diese beiden Tendenzen des Reisediskurses der Moderne sollen im Folgenden durch eine textlinguistische 



174

Peter Osterried

diMaG 2025

Betrachtung zweier Kerntexte vergleichend analysiert und daraufhin diskutiert werden. In Gottfried 
Benns Gedicht Reisen fällt den Reisenden nichts als „Leere“ (Benn, 2018) an, denn er kommt ohne 
inneren Reichtum an fremde Orte, die ihn so arm zurückschicken, weil sie nichts Inneres entzünden. 
Ganz im Gegensatz dazu fällt dem lyrischen Ich in Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land nach 
einer durchaus schmerzhaften Akklimatisierung „Leben zu“ (Bachmann, 2002, S. 130), weil sich 
das innere Auge auf das Außen richtet, und erst dadurch wird Totes lebendig, wenn „ein Blick [es] 
entzündet“ (S. 130). 

Inwieweit letzterer lebendiger Blick – hierzu lädt ein konziser Vergleich der Metaphern Benns 
und Bachmanns durchaus ein – lediglich durch ein Leben am anderen Ort und eben nicht, wie Benn 
postulieren würde, durch eine kurze Stippvisite am anderen Ort erreichbar ist, wird abschließend 
diskussionswürdig sein.

Gottfried Benn, Reisen (1950): Die Sinnlosigkeit des Wegfahrens

  Reisen

Meinen Sie Zürich zum Beispiel 
sei eine tiefere Stadt,
wo man Wunder und Weihen
immer als Inhalt hat?

Meinen Sie, aus Habana,			  5
weiß und hibiskusrot,
bräche ein ewiges Manna
für Ihre Wüstennot?

Bahnhofsstraßen und Rueen,
Boulevards, Lidos, Laan – 		  10
selbst auf den Fifth Avenueen
fällt Sie die Leere an – 

ach, vergeblich das Fahren!
Spät erst erfahren Sie sich:
bleiben und stille bewahren		  15
das sich umgrenzende Ich. 
(Benn, 2018, S. 46)

Gerade diesem Gedicht Benns hat sich die Forschung am meisten angenommen, und interessanteweise, 
so Hans Otto Horch, „insbesondere didaktisch orientierte Interpreten“ (Horch, 2016, zitiert nach Hanna 
und Reentz, 2016, S. 113). Horch führt dies zurück auf die „scheinbare … Leichtverständlichkeit“ (S. 113). 
Meines Ermessens nach dürfte es viel mehr das Sujet der Reise sein, das für die Besprechung in 
didaktischer Literatur verantwortlich ist. Abenteuerlustig und neugierig, wie sie sind, fasziniert und 
tangiert Jugendliche das Thema des Reisens, deswegen eignet es sich vortrefflich, um es als Ice-Breaker 



175

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

einzusetzen in einer Reihe, die sich mit moderner Lyrik befasst, einer Gattung, die der Jugend aufgrund 
mangelnder Leseerfahrung oft nur schwer zugänglich ist.1

Obiger Einschätzung der leichten Verständlichkeit ist allerdings mit Vorsicht zu begegnen. In der 
Tat: Die Syntax des Gedichtes ist lesbar, mithin einfach und entspricht daher nicht einem der Stil-
züge, die moderne Lyrik häufig schwer dechiffrierbar macht und den Hugo Friedrich schon ganz früh 
erkennt in ihrer sperrigen Syntax: „Je untraditioneller das Gedicht sein möchte, desto mehr entfernt 
es sich vom Satz als einem herkömmlicherweise durch Subjekt, Objekt, Verbalprädikat, Formwörter 
usw. gegliedertem Gebilde. Man kann angesichts moderner Lyrik geradezu von einer Satzfeindschaft 
sprechen“ (Friedrich, 1956, S. 153). Doch auf den zweiten Blick gibt es auch hinsichtlich der scheinbar 
leichten Syntax durchaus Abweichungen, wie wir noch sehen werden.

Die beiden ersten Strophen (1–8)2 sind miteinander anaphorisch verknüpft durch die Form derselben 
Frage „Meinen Sie …?“ (1/5) und verbergen von vornherein nicht ihre rhetorische Natur durch den 
zweimaligen Gebrauch des Konjunktivs. Der Konjunktiv Präsens „sei eine tiefere Stadt“ (2) wandelt 
sich zum Konjunktiv Imperfekt „bräche ein ewiges Manna“ (7). Damit wird die negative Beantwortung 
in der ersten Strophe nahegelegt, in der zweiten wird sie dann sogar zwingend. Das Verb „meinen“ 
lässt im Deutschen – dies setzt Benn kunstvoll ein – beide Konjunktive zu, den Konjunktiv Präsens 
für die herkömmliche indirekte Rede und den Konjunktiv Imperfekt für den Wunschsatz bzw. unter 
Umständen sogar eine Illusion, die sich nicht erfüllen wird.  

Die erste Strophe erscheint daher modusbedingt neutraler, noch als reale Frage an den Leser, der 
durch das Siezen allerdings von vornherein auf Distanz gehalten wird. Ihr poetisches Timbre, das uns erst 
klarmacht, dass es sich wirklich um ein Gedicht handelt, resultiert weniger aus der Einteilung in Verse 
als aus der verblüffenden Zusammenfügung des gesteigerten Epithetons „tiefere“ in Verbindung mit 
„Stadt“: tief lässt sich auf zur Kontemplation einladende Wasser-Örtlichkeiten beziehen (tiefe Meere, 
tiefes Wasser o.ä.), aber die Verbindung mit einer Stadt, hier Zürich, wird in der Literaturgeschichte 
wohl ein Neologismus sein. Die beiden folgenden Verse geben dem ausgefallenen Attribut nachträglich 
Sinn, indem sie tief nicht als örtliche Beschreibung, sondern als meditative Transzendenzerfahrung 
konnotieren. Dies gelingt durch die auch klanglich, hier mittels Assonanz und Alliteration hervor-
gehobenen Metaphern der „Wunder und Weihen“ (3), die einen metaphysischen Horizont eröffnen, 
den die adressierten Reisenden hilflos und vergeblich als „Inhalt“ (4) am fremden Ort suchen. Hier 
wird Zürich als „Beispiel“ (1) genannt, ist damit austauschbar, was die Sehnsucht nach transzendenter 
Entrückung abermals ins Absurde abgleiten lässt.

Dieser irrationale Wunsch des Touristen erfährt in der zweiten Strophe nun eine Steigerung bis 
hin zur Verzweiflung. Kunstfertig setzt Benn seine Mittel ein, um sein Gegenüber als jemanden zu 

1  Am Rande sei angemerkt, dass Jugendliche zunächst Reisen aus eigenen Erfahrungen als das des Touristen sehen dürf-
ten. Anhand gut ausgewählter Texte wird es didaktisch und pädagogisch gewinnbringend sein, andere Reiseformen wie 
den Auslandsaufenthalt, den Besuch bei Verwandten o.ä. in die Unterrichtsdiskussionen miteinzubeziehen, zumal, wie 
wir ja nicht zuletzt an den ausgewählten Texten dieses Beitrags sehen, dieser Unterschied auch literarisch verhandelt 
wird. Denn im Genre der Reiseliteratur geht es ja um beides, das Reisen in die Fremde und die in der Moderne kritisierte 
Oberflächlichkeit des auf Gewinnoptimierung orientierten Massentourismus.

2  Es finden sich in Klammern die Zeilenangaben entsprechend der Lesart des Gedichtes in der Ausgabe aus dem Litera-
turverzeichnis dieses Beitrags: Benn, 2018, S. 46.  Im Rahmen der späteren Ausführungen zum Gedicht Ingeborg Bach-
manns verfahre ich entsprechend: Bachmann, 2002, S. 129–130.



176

Peter Osterried

diMaG 2025

entlarven, der hilflos auf Reisen seine Einsamkeit zu überwinden versucht. Der Konjunktiv Imperfekt, 
wie oben schon erwähnt, rückt die Sichtweise des Reisenden vom Potentialis der indirekten Rede der 
ersten Strophe in den Irrealis der Absurdität bzw. Unmöglichkeit. Doch damit nicht genug. Wie beinahe 
rührend die bis zur Sentimentalität sich aufbäumenden Hoffnungen der Reisenden sind, wird durch 
den Wechsel von freien Rhythmen der ersten Strophe zu gebundener Sprache mittels des Kreuzreims 
musikalisch angedeutet. Die dunkle Färbung offener Vokale und Umlaute in der zweiten Strophe 
(vgl. a, ä, ü) verklanglicht das Sich-Einsingen in unerfüllbare Wunschvorstellungen, dies besonders in 
Verbindung mit starken Metaphern. Habana wird mit weißen und hibiskusroten Farben metonymisiert. 
Der in der ersten Strophe noch in Ungreifbarkeit, sich nicht gezwungenermaßen auf ein (göttliches) 
Jenseits richtender Transzendenzdiskurs wird hier durch „das ewige Manna“ (7) klar auf eine religiöse 
Tröstung hin intensiviert, die man am fremden Ort für seine „Wüstennot“ (8) sucht. Letzterer 
Neologismus Benns, ruft er doch Erinnerungen an den Exodus der Israeliten aus Ägypten auf, könnte 
monumentaler nicht ausfallen. Hier klafft eine tiefe Kluft zwischen Kuba, Zürich und Hoffnungen der 
Errettung. Wenn das Herz schreit, muss man sich, um sich selbst zu heilen, nach innen zurückziehen, 
anstatt äußere, kosmetische Stimuli zu suchen.

In der folgenden dritten Strophe (9–12) werden nun der zufällige Ort Zürich und der vermeintliche 
Sehnsuchtsort Habana aus den vorherigen Strophen erweitert und verallgemeinert durch multisprach-
liche(!) Straßenbezeichnungen von der Bahnhofsstraße bis zu den „Fifth Avenueen“ (11), wo einen 
„die Leere an[fällt]“ (12). Schon aus der Fifth Avenue in New York, dieser berühmten Luxusmeile, die 
es nur einmal gibt, einen neologistischen Plural zu bilden, ist intelligent, wird dadurch doch eine nur 
vermeintliche Einzigartigkeit aufgelöst. Die Mehrsprachigkeit dient vortrefflich Benns Absichten. Nicht 
nur wird das vergebliche Reisen in Städte allerorts akzentuiert. Es fällt darüber hinaus auf, dass der 
Dichter lediglich Stadtreisen ad absurdum führt. Ausschließlich ist von Straßen und beispielsweise nicht 
von Reisen an abgeschiedene Gebirgs- oder Meeresörtlichkeiten die Rede. Wahrscheinlich würden 
derartige touristische Hideaways eher Benns Gefallen finden, weil hier eine kontemplative innere 
Einkehr möglich wäre, anstatt sich durch Großstadtflair bzw. Luxustourismus lediglich Oberflächlich-
keiten hinzugeben. Über diesen inhaltlichen Akzent hinausgehend, gelingt es der Multilingualität über 
Rueen, Boulevards, Lidos und Laan durch ihren Klang so poetisch wohlklingend (vgl. die Vokalhäufung 
in den fremdsprachlichen Lehnwörtern) wie gezogen-gähnend zu klingen. Leere, Langeweile und der 
Mangel an emotionalem wie intellektuellem Gehalt wird sensuell spürbar und damit, dies die Über-
leitung zur letzten Strophe: der Unsinn des „vergeblich[en] Fahren[s]“ (13)!

Ein Blick in das (handgeschriebene) Manuskript von Benns Gedicht (Greiff, 2018, S. 44 und S. 47) 
offenbart die gestalterische Mühe, die Benn sich mit der letzten Strophe (13–16), dem Höhepunkt 
seines Gedichtes, gegeben hat, da einzelne Verse getilgt („das sich erleidende Ich“:  Greiff, 2018, S. 47) 
und überarbeitet wurden. Was hinsichtlich des Schreibvorgangs und seiner Lesarten bleibt, mündet 
in einen philosophischen Appell an das Gegenüber, den Reisenden. Eine figura ethymoligica, die 
bekanntlicherweise mit Derivationsmorphemen arbeitet, um aus einer Wortart (hier einem Nomen) 
eine andere zu machen (hier ein Verb), leitet die Schlussstrophe ein: „ach vergeblich das Fahren! / 
Spät erst erfahren Sie sich: …“ (13–14). Auf diese Weise wird die Vergeblichkeit der Fernreise, für die 
der Tourist ja durchaus auch Mühen auf sich zu nehmen hat, kontrastiert mit einer noch viel größeren 
Mühe. Diese bestünde in der eigenen Identitätssuche bzw. Standortsbestimmung im Leben und wird 



177

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

erhoben zur wirklichen Lebensaufgabe und eigentlichen Lebensreise. 
So kunstvoll sind abermals Benns literarische Mittel, die nicht bemüht originell sein wollen, sondern 

die, wenn sie ausgefallen (und damit modern) werden, einer gehaltlichen Notwendigkeit gehorchen. 
Während die Groß- und Kleinschreibung im übrigen Gedicht absolut, dem Duden gehorchend, korrekt 
ausfällt, hebt Benn in den letzten beiden Versen diese Regelhaftigkeit auf: „bleiben und stille bewahren/ 
das sich umgrenzende Ich“ (15–16). Hier wird unweigerlich die nicht durch Großschreibung kennt-
lich gemachte Nominalisierung des substantivierten Verbums „bleiben“ sowie die orthographische 
Unkorrektheit des klein geschriebenen Nomens „stille“ auffallen. Was bezweckt der Dichter hiermit? 

Die Ansicht, nach der es sich um Infinitive handelt (Greiff, 2018, S. 46), ist nur bedingt plausibel: Die 
vermeintlichen Infinitive würden auch das in licence poétique kleingeschriebene „stille“ nicht erklären, 
es sei denn, man läse „stille“ als Adverb, wobei dies allerdings eine umgangssprachliche(!) Variante des 
Adverbs „still“ wäre und man nur darüber spekulieren kann, warum Benn dieses nun umgangssprach-
liche Register verwenden würde. Zudem ergäbe die Conclusio des Gedichtes keinen eingängigen Satz 
und das sich umgrenzende Ich bliebe frei im Raum schweben. Eine mögliche Lesart wäre dies vielleicht. 
Es ergibt sich aber noch eine andere Möglichkeit: 

Wenn gesprochen bzw. gehört und man die Orthographie außer Acht lässt, entsprechen die 
beiden Schlussverse völlig der syntaktisch eingängigen Subjekt – Verb – Akkusativobjekt – Phrasen-
struktur: Bleiben (nominalisiertes Verb) und Stille (Substantiv) bewahren (Verb bzw. Prädikat) das sich 
umgrenzende Ich (direktes bzw. Akkusativobjekt). 

So dürfen wir vermuteten, dass Benn hier vom äußeren (vorher einwandfreien) Schrifttext zum 
Selbstgespräch wechselt, in dem Sprache Regeln überwindet und zur eigenen Welt wird. Anstelle von 
Begegnungen mit einer bereisten Umwelt zählt hier der Rückzug ins Ich jenseits textorthographischer 
Äußerlichkeit. Horst Krüger (2002) deutet in seiner Interpretation „Vergeblich das Fahren“ den Schluss 
im Sinne vom Gottfrieds Benn Poetologie des Schreibens. In Benns nicht minder berühmtem Gedicht 
über „Gedichte“ (Benn 2003, S. 684) – welches auch diesen schlichten Titel trägt – ist dies zusammen-
gefasst damit, dass Gedichte und Sprache die einzige Welt des Dichters seien: eine Welt der Sprache, 
die die wirklichen, ja einzigen Begegnungen ermöglicht (Krüger, 2002). Das Ich redet mit sich wie in 
einem Gebet: sich umgrenzend, abschottend und nur sich so bereisend, erfahrend. Ob dies, wie Krüger 
erläutert, nicht(!) als generelle Absage an touristisches Reisen verstanden werden soll, ist diskutabel, 
weil eine Reise ins Innere nun wirklich nichts mit dem durch Benn im Gedicht karikiertem Sightseeing 
zu schaffen hat.



178

Peter Osterried

diMaG 2025

Ingeborg Bachmann, Das erstgeborene Land (1956): Weggehen und wo-
anders anders leben

  Das erstgeborene Land 

In mein erstgeborenes Land, in den Süden
zog ich und fand, nackt und verarmt
und bis zum Gürtel im Meer,
Stadt und Kastell.

Vom Staub in den Schlaf getreten			   5
lag ich im Licht,
und vom ionischen Salz belaubt
hing ein Baumskelett über mir.

Da fiel kein Traum herab.

Da blüht kein Rosmarin,				    10
kein Vogel frischt
sein Lied in Quellen auf.

In meinem erstgeborenen Land, im Süden
sprang die Viper mich an
und das Grausen im Licht.			   15

O schließ 
die Augen schließ!
Preß den Mund auf den Biß!

Und als ich mich selber trank
und mein erstgeborenes Land			   20
die Erdbeben wiegten,
war ich zum Schauen erwacht.

Da fiel mir Leben zu.

Da ist der Stein nicht tot.
Der Docht schnellt auf,				    25
wenn ihn ein Blick entzündet. 

(Bachmann, 2002, S. 129–130).

Während sich Benns Gedicht ganz augenscheinlich als Reaktion auf die Tourismusindustrie und ihre 
gutbegüterte Klientel in Zeiten des Wirtschaftswunders interpretieren lässt, findet sich Ingeborg Bach-
manns Gedicht in zahlreichen Italienanthologien (so z.B. Bachmann, 1992, S. 17–18), die nicht zuletzt 
in der Hoffnung zusammengestellt werden, gekauft zu werden, weil Italien für eine deutschsprachige 
Leserschaft immer einer der Tourismusmagnete schlechthin gewesen ist sowie heute auch immer 
noch darstellt.  



179

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

Dagegen fasste Ingeborg Bachmann selbst ihre Italientexte, seien es Reden, Essays, Gedichte usf. 
nicht selbstständig in einem Band zusammen. Wenn man nun dieses berühmte Gedicht liest, um sich 
in poetischer Form auf eine Italienreise einzustimmen, klingt gerade der Titel „Das erstgeborene Land“ 
doch wirklich verheißungsvoll. So man nicht an eine Wiedergeburt glaubt (ob dies als metaphorischer 
Nebenklang mitschwingt, bleibt offen), basiert der Titel auf einem Paradoxon, denn der Mensch hat 
nur ein auch im Reisepass entsprechend vermerktes Geburtsland. So wird die identitätsstiftende bzw. 
kulturelle Konnotation im Sinne eines Landes, das der Seele des lyrischen Ichs entspricht, sogleich 
insinuiert. 

Es ist eine literaturwissenschaftliche Binsenweisheit, dass Dichterin und lyrisches Ich nicht ohne 
weiteres zu identifizieren sind. Bei der Betrachtung dieses Textes erscheint dies allerdings aufgrund 
Ingeborg Bachmanns Italienaffinität meiner Meinung nach notwendig. Die Rechtfertigung eines auto-
biographischen Ansatzes ergibt sich aus folgender biographischer Notiz zum originellen Begriff des 
„erstgeborenen Landes“:

„Immer waren es Meer, Sand und Schiffe, von denen ich träumte “ [sic] schreibt Ingeborg Bachmann 
von ihrer Kindheit, und daß sie gerne am Bahndamm lag, ihre Gedanken auf Reisen schickte. […] 
„Mein erstgeborenes Land“ nennt sie Italien, dessen Sprache ihr bald so vertraut ist wie die eigene. 
Arkadische Landschaften, das südliche Licht und all die sichtbaren Zeichen einer jahrtausendealten 
Kultur mit Höhepunkten und Tragödien, dazu Menschen, die auf euphorisch-anarchische Weise den 
Tag angehen – […] Inspiration für die Künstlerin [, erfahren wir aus ihrer Biographie]. (Keetmann-Mai-
er 1992, zitiert nach Bachmann, 1992, S. 5) 

Man darf sich daher im Folgenden hinter dem lyrischen Ich durchaus die Dichterin Ingeborg Bach-
mann vorstellen. Aus Gründen dieser geschlechtsbedingten Affinität werde ich von einer Sprecherin 
ausgehen und zeigen, dass der Gedankeninhalt des Gedichtes unter Umständen verallgemeinerbar 
auf Heimatsuchen wäre in Ländern, die zum Mythos erhoben werden. Wie unten genauer erläutert, 
spricht Ingeborg Bachmann im Gedichttext selbst nicht explizit von Italien. 

Der Titel suggeriert, dass der im Folgenden dargestellte Raum dem eigentlichen Ich der Sprecherin 
viel eher entspräche als ihr ursprüngliches Geburtsland, was durch das metaphorische Epitheton 
„erstgeboren“ angedeutet wird. So liest der Italienreisende entsprechend eingestimmt weiter und 
freut sich – vielleicht in Manier der im obigen Benn-Gedicht kritisierten Oberflächlichkeit? – auf einen 
mediterranen Bilderbogen. Einen derartigen Italientraum erwartend, wozu die Irrealität des Begriffs 
des erstgeborenen Lands durchaus einlädt, wird man alsbald enttäuscht.

Zunächst ist zu konstatieren, dass die Autorin durch entsprechende, ich will es einmal vage sprach-
liche ‚Tupfen‘ nennen, das Land lediglich andeutet, von dem die Rede ist: „Süden“ (1), „Meer“ (3), 
Kastell (4) usf. siedeln den Text in mediterranen Gefilden an. 

Läsen wir das Gedicht autobiographisch, wird es sich um Italien handeln, wenngleich der Name 
dieses Landes nicht fällt. Dies geschieht mit Absicht, da somit von vornherein die Grundstimmung 
einer Ambiguität entsteht, die das Zentrum des gesamten Textes ausmacht. Würde die Sprecherin das 
Land benennen, käme sie dort unmittelbar an, würde zu einem existenten Ort reisen, diesen suchen, 
sogar nach ihm streben. Da sie das Land aber nicht benennt, verweilt sie noch zeitweise im Niemands-
land zwischen Fremde und Heimat.

In jedem Fall wird das Land durch den Titel affirmativ auf die höchstmögliche Heimatebene gestellt 



180

Peter Osterried

diMaG 2025

und gleichzeitig wird es (unbenannt) auf Distanz gehalten. Die Heimat in der Fremde fungiert nicht 
als aufnehmende Mutter Erde, sondern muss vom lyrischen Ich selbst und in ihm selbst konstruiert 
werden. Durch die Metapher des „ionische[n] Salz[es]“ (7) denkt man an das ionische Meer zwischen 
Italien und Griechenland. Dies markiert über die biographischen Bezüge hinausgehend die besondere 
kulturelle Aufwertung und Aufladung des fernen Landes für das lyrische Ich, selbst wenn man hinter 
ihm nicht die Dichterin vermutet. Die beiden größten Hochkulturen der Antike werden durch die 
Metapher zusammengebracht: Nicht nur die italienische Luft weht vom Meer her, sondern die des 
gesamten antiken Abendlandes wird vom lyrischen Ich eingeatmet.

Paradoxerweise wird der Aufenthalt im fremden Land anfänglich in einer Weise inszeniert, die 
alles andere als Heiterkeit verströmt. Herkömmlich positiv konnotierte Reisemetaphern werden in 
ihr Gegenteil verkehrt. Man befindet sich im Süden, doch die Sprecherin ist „nackt und verarmt“ (2) 
und steht „bis zum Gürtel im Meer“ (3). Hilf- und Identitätslosigkeit schwingen in diesen Bildern mit. 
Das Mittelmeer, das der Romanist unweigerlich mit dem grand large, einem sich bis zum Horizont 
erstreckenden Azurblau verbindet, erscheint farblos, sogar bedrohlich, als würde es nicht einen 
Schwimmer empfangen, sondern wie ein ertränkendes Nass den Ankommenden bedrohen.

Wenn das lyrische Ich „vom Staub in den Schlaf getreten [ist]“ (5), geht dies über eine Trostlosig-
keit, die sich bei nüchterner Betrachtung einer Ankunft an einem fremden Ort, an dem es sich zu 
akklimatisieren gilt, hinaus. Die Bildlichkeit gibt gleichsam eine Sterbestunde wieder, allerdings, hier 
wird es heller, eine, die wie im Schlaf überwunden werden kann. So liegt die Sprecherin „im Licht“ (6).

Friedrich exemplifiziert an García Lorcas „Romance sonámbulo“ (1956, S. 193–194) einen 
bestimmten Stilzug der Traumpoesie in moderner Lyrik. In dieser Romanze ist es die Farbe Grün, „die 
nichts zu tun [hat] mit dem Geschehen, auch nichts mit den Dingen. Sie kommt nicht aus diesen, 
sondern kommt zu ihnen“ (S. 194). In jedem Fall sind Bilder überblendet und nur, wenn überhaupt, 
über Umwege miteinander zu einer emotionalen Stimmigkeit aufzulösen.

So ist es auch in Bachmanns Gedicht. Die Sprecherin liegt nicht in mildem, sondern in gnadenlosem 
Sonnenlicht nackt und hilflos wie ein Kind: eine Parallele zu obiger Wüstennot in Benns Gedicht drängt 
sich auf. Und dies geschieht unter einem Baumskelett „vom ionischen Salz belaubt“ (7). Hier werden 
Todesakzente mit Härte und synästhetisch erfahrbarer, zu schmeckender Leblosigkeit in Natur und 
Landschaft amalgamiert. Der Blick der Sprecherin richtet sich nicht auf blaue Himmel, vor denen – wir 
alle kennen diesen zauberhaften Anblick! – Pinienäste ein grünes Geflecht malen. Dagegen ruft das 
Skelett des abgestorbenen Baums wie ein Oxymoron winterharte Trostlosigkeit auf, die die Bitternis 
des erlebten Moments katalysiert. Unter Qual stirbt ein Teil des lyrischen Ichs.

Das Metapherngemenge impliziert in der Tat, wie Friedrich es zu Recht von Lorca ausgehend als 
Struktur modernen Dichtens erklärt, eine „magische Macht“ (1956, S. 194). Eine Abwesenheit von 
touristischer Mittelmeerromantik wird in die Sterbestunde aufgenommen: kein blühender Rosmarin, 
keine Vögel, die wie in Petrarcas Canzonen Lebenswasser in Quellen besingen (10–12). Die Viper als 
Giftschlange und das „Grausen im Licht“ (15). Das ist einer der Todesmomente im Leben, Todesarten, 
so wollte Ingeborg Bachmann einen Romanzyklus nennen, den sie zu Lebzeiten nicht mehr fertigstellen 
konnte. 

Die Magie bezieht diese Poesie aus sich widerstrebenden und dennoch miteinander verbundenen 
Bildlichkeiten eines Deliriums. Hier bleibt nichts mehr, und die Magie besteht darin, dass in dieser 



181

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

Nullstunde entweder alles erlischt oder alles, wie nach einer schmerzhaften Geburt, wieder entsteht.
Und so geschieht es hier. Nach dem instinkthaften, animalischen Lecken der Wunden – hier redet 

sich die Sprecherin selbst in ihrem Überlebenswillen imperativisch an: „Preß den Mund auf den Biß!“ 
(18) – wird sie lebendig am fremden Ort. Sie konstatiert im schönsten Vers des Gedichtes: „Da fiel mir 
Leben zu“ (23).  Dies impliziert nur scheinbar eine Evokation von außen, als vom fremden Land inspiriert. 
Wichtiger ist ihr sich selber Trinken (19), ihr eigenes Blut nach dem Vipernbiss zu schmecken. So sind die 
Metaphern miteinander verzahnt. Denken wir noch einmal an Benns Sich-Erfahren zurück: Erst schließt 
die Sprecherin (16–17) die Augen, um sich selbst in der Nullstunde zu verorten. Dann kann sie wieder 
schauen (22), mit einem neuem Ich am fremden Ort. So wird das erstgeborene Land nachträglich doch 
noch zum Sehnsuchtsort, als würde sich eine Utopie erfüllen. Ein Land, in dem sie neugeboren wird 
und an dem jetzt endlich – diese Bilder beenden das Gedicht schließlich in schlichtester, und daher 
pathetischer Schönheit – selbst Steine nicht tot sind, weil das Innere der Sprecherin die Welt zu neuer 
Lebendigkeit entzündet (24–26). 

Vergleich und Fazit: Gescheite Menschen, die auf Reisen gehen

Wenn wir die beiden Texte in einen fiktiven Dialog miteinander treten lassen, ist dies gerade für die 
Tourismusrezeption in den Nachkriegsjahren aufschlussreich.  Der Sprecher in Benns Gedicht wendet 
sich gegen oberflächliches Sightseeing und Konsumverhalten. Gegen das Reisen im Sinne einer 
Selbstfindung in Bachmanns Gedicht hätte er nichts, ja, würde die Sprecherin zu ihrer Findung einer 
Wahlheimat beglückwünschen. 

Festmachen lässt sich das an zwei Versen: Bei Benn, wir erinnern uns, heißt es „Ach, vergeblich das 
Fahren! / Spät erst erfahren Sie sich […]“ (13–14) und die Eröffnungsverse bei Bachmann lauten: „In 
mein erstgeborenes Land, in den Süden / zog ich […]“ (1–2). Der biographische Hintergrund darf hier 
abermals nicht außer Acht gelassen werden. Ingeborg Bachmann schrieb ihre berühmt gewordene, so 
schmerz- wie eindrucksvolle Preisung der Fremde vor ihren eigentlichen Lebensphasen in Italien. Das 
Gedicht veröffentlichte sie 1956, um erst 1958 – 1962 abwechselnd ihren Wohnort zwischen Rom und 
Zürich zu wechseln und dann 1965 bis zu ihrem Tod 1973 in Italien endgültig ihr Zuhause zu finden 
(Bachmann 2002, S. 129, 227–228). 

Hier könnte man einen sporadischen Aufenthalt vorab schon als Sprungbrett für ein späteres Leben 
in Italien interpretieren. Dass sie für den kürzeren Aufenthalt der Reise schon das Verb „Ich zog [in den 
Süden]“ [1f., Hervorhebung P.O.] einsetzt, macht deutlich, dass sie am fremden Ort sich selbst in Gänze 
mitnimmt. Natürlich tut sie dies nicht mit Möbeln umzugstechnisch, aber mit ihrem Inneren sehr wohl 
lebenstechnisch. So werden ihre Nöte, die in Glück münden, psychologisch motivierbar.

Natürlich stellt dies eine Ausnahmesituation dar, die sich nicht unmittelbar auf jede Ausland-
begegnung bzw. jegliche Reise übertragen lässt. Dennoch lassen Bachmanns Verse einen Blick erkennen, 
mit dem wir uns durchaus gegen einen negativ gefärbten Tourismusdiskurs (Benn, 2018 und Kunert, 
1972) in den Jahren des Wirtschaftswunders wenden dürfen. 

In der anglo-amerikanischen Kulturwissenschaft hat sich seit langer Zeit die durch den französischen 



182

Peter Osterried

diMaG 2025

Philosophen Michel de Certeau implementierte Unterscheidung zwischen place und space bzw. 
zwischen lieu und espace etabliert. Unter place ist der tatsächlich existente Raum und unter space der 
„practiced place“ (de Certeau, 1987, S. 117) zu verstehen.

Abschließend ließe sich mit Hilfe von de Certeaus Unterscheidung Folgendes diskutieren: Können 
jenseits der von Benn kritisierten Kreuzfahrtoberflächlichkeit und jenseits der komplex-fundierten 
Heimatsuche wie in Bachmanns nahezu utopischem Gedicht nicht auch kürzere Auslandsbegegnungen 
horizonterweiternd sein? Ganz im Gegensatz zu Kunerts und Benns Vorbehalten konstatiert Goethe 
in Wilhelm Meisters Lehrjahre affirmativ: „Die beste Bildung findet ein gescheiter Mensch auf Reisen“ 
(Goethe, 1957, S. 289). 

Was dürfen wir unter gescheit verstehen? Derjenige, der sich nicht selbst verleugnet und der, der 
sich mitnimmt an den fremden Ort, mit dem Ziel, die Fremde auch als fremd zu erfahren, um vor dem 
Anderen sich selbst zu erkennen, der wird im positivsten Sinne sich bilden; jener Mensch wird den 
fremden Ort (place) begehen, behandeln, dort sich mit anderen besprechen, um ihn zu einem space 
zu machen. Der gescheite Tourist vermag dies, selbst wenn die Reise gar nicht lange dauert.

Was in Goethes Sinne den gescheiten Reisenden ausmacht, daran dürfte sich nicht viel geändert 
haben. Ob diese Begegnungen dann sogar zu einer neuen Heimatfindung führen können, lasse ich 
offen. Aber bereichernd sind sie allemal, führen sie doch zu einem besseren Selbst- und Fremdver-
ständnis. Klugheit sich selbst und dem anderen gegenüber ist für diese Prozesse eine conditio sine qua 
no und dient damit einer Völkerverständigung im besten Sinne des Wortes. 

Literaturverzeichnis:

Bachmann, I. (1992). Mein erstgeborenes Land. Gedichte und Prosa aus Italien. Herausgegeben von Gloria Keet-
mann-Maier. Piper.

Bachmann, I. (2002). Sämtliche Gedichte. Piper.

Barthes, R. (1964). Mythen des Alltags. Suhrkamp.

Benn, G. (2003). Gedichte. In K. O. Conrady (Hrsg.). Der neue Conrady. Das große deutsche Gedichtbuch. Von den 
Anfängen bis zur Gegenwart (3. Aufl.) (S. 684). Artemis&Winkler.

Benn, G. (2018). Reisen. In V. Greiff (Hrsg.). Reisen. Gedichte (S. 46). Reclam. 

Conrady, K.O. (Hrsg.). (2003). Der neue Conrady. Das große deutsche Gedichtbuch. Von den Anfängen bis zur 
Gegenwart (3. Aufl.). Artemis&Winkler.

De Certeau, M. (1984). The Practice of Everyday Life. University of California Press.

Dennett, D. C. (1991). Consciousness Explained. Penguin.

Friedrich, H. (1956). Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts bis zur Mitte 
des zwanzigsten Jahrhunderts (2. Aufl.). Rowohlt.

Greiff, V. (Hrsg.). (2018). Reisen. Gedichte. Reclam.



183

Leere und erfüllte Blicke an fremden Orten. Eine Gegenüberstellung von
 Gottfried Benns Reisen und Ingeborg Bachmanns Das erstgeborene Land

diMaG 2025

Goethe, J. W. (1957). Goethes Werke. Band VII (3. Aufl.). Christian Wegner Verlag.

Hanna, C. M., Reents, F. (Hrsg.). (2016). Benn-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Metzler.

Krüger, H. (2002). Vergeblich das Fahren. In M. Reich-Ranicki, M. (Hrsg.). 1400 Deutsche Gedichte und ihre Inter-
pretationen. Von Gottfried Benn bis Nelly Sachs. Band 3 (S. 146–148). Insel. 

Kunert, G. (1978). Reisesucht. In K. Zobel, K. (Hrsg.) Moderne Kurzprosa. Eine Textsammlung für den Deutsch-
unterricht (S. 57-58). Schöningh.

Marshall, G. (1990). Pretty Woman [Film]. Touchstone Pictures (US).

Reich-Ranicki, M. (Hrsg.). (2002). 1400 Deutsche Gedichte und ihre Interpretationen. Von Gottfried Benn bis Nelly 
Sachs. Band 3. Insel.

Osterried, P. (2013). Die Metapher als phänomenologische Grundlage für das Verständnis der Leiblichkeit bei D. 
H. Lawrence. Dr. Kovač.

Pfister, M. (Hrsg.). (1996). The Fatal Gift of Beauty. The Italies of British Travellers. An Annotated Anthology. 
Rodopi.

Vico, G. (1990). Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur der Völker. Meiner.

Zobel, K. (Hrsg.) (1978). Moderne Kurzprosa. Eine Textsammlung für den Deutschunterricht. Schöningh.

Bildnachweis 

judeng (2018). Straße, Wüste, Sonnenuntergang. [Fotografie]. https://pixabay.com/de/photos/stra%C3%9Fe-
w%C3%BCste-sonnenuntergang-3186188/



184

Peter Osterried

diMaG 2025



185
diMaG 2025

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum Reisemotiv in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur

aszak. o.T. 

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum  Reisemotiv 
in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur am Beispiel 

des Romans Tschick von Wolfgang Herrndorf

Cornelia Zierau
(Universität Paderborn)

Abstract

Dieser Beitrag setzt sich mit dem Reisemotiv in der Adoleszenzliteratur auseinander. Neben einem klei-
nen Überblick über das Reisemotiv und Überlegungen zum Verhältnis von Adoleszenz und Alterität im 
Adoleszenzroman wird dessen literar-ästhetische Inszenierung am Beispiel des Roadtrips in Wolfgang 
Herrndorfs Roman Tschick genauer beleuchtet, da hier in besonderer und vielleicht typologisch stil-
bildender Weise Alteritätserfahrungen mit Erfahrungen des Aufbruchs und Unterwegsseins verbunden 
werden. Berücksichtigung finden dabei kulturwissenschaftliche Ansätze zum Reisen und zum Tourismus 
und sie werden ins Verhältnis gesetzt zu den Erfahrungen von Adoleszenz und Alterität in diesem Ado-
leszenzroman.



186

Cornelia Zierau

diMaG 2025

Einleitung

Betrachtet man die Entwicklung der Adoleszenzliteratur von der klassischen über die moderne hin 
zur postmodernen Variante (vgl. Gansel, 2010, S. 158–200), fällt auf, dass Prozesse der Loslösung 
vom Elternhaus, der Entwicklung eigener Lebens- und Wertevorstellungen immer wieder mit dem 
Motiv des Reisens und mit Ortsveränderungen in Verbindung gebracht werden, so dass Peter Freese 
(1998) bereits 1971 von einem Motiv der „Initiationsreise“ gesprochen hat, das viele dieser Romane 
enthalten. Ein paar Beispiele: Hans Giebenrath in Hermann Hesses Unterm Rad (1906) als typischer 
Protagonist eines klassischen Adoleszenzromans reist nach Stuttgart, um dort die Aufnahmeprüfung 
für das lehrerbildende Internat Kloster Maulbronn zu absolvieren, das er dann schließlich auch besucht. 
Holden Caulfield aus Der Fänger im Roggen (1951), ein Vertreter des modernen Adoleszenzromans, 
reist und irrt nach seinem Rauswurf aus dem Internat Pencey durch New York. In der postmodernen 
Adoleszenzliteratur schließlich findet sich das Reisemotiv einmal eher zweckungebunden in Form von 
Ausflügen, Kurzurlauben und kleinen Fluchten wie z. B. besonders ausgeprägt in Christian Krachts 
Faserland (1995) oder Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick (2010). Darüber hinaus spielt in der zeit-
genössischen Adoleszenzliteratur der Zusammenhang von Adoleszenz, Migration und/oder Flucht 
eine immer zentralere Rolle wie z. B. in Julya Rabinowich’ Roman Dazwischen: Ich (2016) oder Kristina 
Aamands Wenn Worte meine Waffe wären (2018), so dass hier die Frage naheliegt, ob es sich um „eine 
neue Entwicklungsphase des Adoleszenzromans“ (Zierau, 2016a, S. 108), um einen „interkulturelle[n] 
Adoleszenzroman“ (Osthues & Pavlik, 2022, S. 16) handelt.1 

Fasst man die Phase der Adoleszenz als eine „liminale Lebensphase“ (Erdheim, 1998), als  einen 
„Möglichkeitsraum, aus dem Neues hervorgehen kann“ (King & Koller, 2009, S. 10) bzw. als eine 
„Zwischenzeit […] zwischen Kindsein und Erwachsenensein, in der es zu Identitätskrisen, normativen 
Grenzverletzungen und ‚Störungen‘ (Gansel) kommen kann“ (Osthues & Pavlik, 2022, S. 18, vgl. Gansel, 
2011), konstituiert die Reise also womöglich einen spezifischen ‚Möglichkeitsraum‘, „in dem Heran-
wachsende gerade auch Erfahrungen kultureller Differenz auf besondere Art und Weise aushandeln“ 
(Osthues & Pavlik, 2022, S. 18) und verarbeiten. 

Betrachtet man nun Adoleszenzliteratur als ein Genre, in dem „es neben einer möglichen Identi-
tätskrise grundsätzlich um das Spannungsverhältnis zwischen Individuation und sozialer Integration in 
einer eigenständigen Lebensphase mit selbsterlebbarer Qualität“ (Gansel, 2010, S. 169) geht, stellt sich 
für die zeitgenössischen Ausprägungen des Genres die Frage nach der Verhandlung von Adoleszenz 
und Alterität in der literar-ästhetischen Inszenierung des Reisemotivs, über das als ‚Möglichkeits-
raum‘ „Prozesse der Identitätsbildung mit Alteritätserfahrungen verschränk[t] und dabei kulturelle 
Umgangsformen mit dem Fremden und Anderen spielerisch-ästhetisch“ (Osthues & Pavlik, 2022, S. 23) 
ausgelotet werden. 

Im Folgenden möchte dieser Beitrag die literar-ästhetische Inszenierung von Adoleszenz und 
Alterität am Beispiel des Reisemotivs in Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick genauer beleuchten.2 
Dabei werden kulturwissenschaftliche Überlegungen zum Reisen und zum Tourismus berücksichtigt 

1  Anna Stemmann (2023) beschäftigt sich ergänzend dazu mit Reisebewegungen in Adoleszenzromanen in einem urba-
nen Setting, was hier aber nicht weiter berücksichtigt werden kann.

2  Vgl. dazu auch Zierau, 2016a.



187
diMaG 2025

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum Reisemotiv in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur

und zu den Erfahrungen von Adoleszenz und Alterität in diesem Adoleszenzroman ins Verhältnis 
gesetzt. Denn im Unterschied etwa zu Christian Krachts Roman Faserland (1995), wo eher der Eindruck 
entsteht, dass die unternommenen Reisen und Ausflüge primär im eigenen Milieu verhaftet bleiben, 
so dass Stefanie Schaefers (2014, S. 202) sie auch als eine Form des Posttourismus3 klassifiziert, werden 
in Tschick in besonderer Weise Alteritätserfahrungen mit Erfahrungen des Aufbruchs und Unterwegs-
seins verbunden. Die literarische Reise wird so in einem doppelten Sinne zu einem „Möglichkeitsraum, 
aus dem Neues hervorgeht“ (King & Koller, 2009, S. 10). 

Reisen und Reisemotivik in Tschick

„Und wenn wir einfach wegfahren?“ fragte er [Tschick; C.Z.]
„Was?“ [Maik; C.Z.]
„Urlaub machen. Wir haben doch nichts zu tun. Machen wir einfach Urlaub wie normale Leute.“
„Wovon redest du?“
„Der Lada und ab.“
„Das ist nicht ganz das, was normale Leute machen.“ 
[…]
„Wo willst du denn überhaupt hin?“
„Ist doch egal.“
„Wenn man wegfährt, wär irgendwie gut, wenn man weiß, wohin.“
„Wir könnten meine Verwandtschaft besuchen. Ich hab einen Großvater in der Walachei.“
(Herrndorf, 2010, S. 95–97, Herv. i. Orig.)

So beginnt die Auseinandersetzung zwischen Maik, „ein 14-jähriger Berliner Wohlstandszögling mit 
zerrütteter Familie“ (Schaefers, 2014, S. 207), und Tschick, „[s]ein deutsch-russischer Klassenkamerad“ 
(Schaefers, 2014, S. 207), um ihre gemeinsame Reise. Auf Initiative von Tschick, der in Bezug auf die Reise 
die treibende Kraft ist,4 starten die Beiden schließlich, als „normale“, d.h. erwachsene Leute getarnt, 
mit einem „nur geliehen[en], nicht geklaut[en]“ (Herrndorf, 2012, S. 82) hellblauen Lada Niva auf eine 
Reise mit dem Ziel Walachei, das sie jedoch nie erreichen. Stattdessen entdecken sie unbekannte und 
ungeahnte Gefilde Brandenburgs rund um Berlin und erleben viele Begegnungen, die in Bezug auf 
unterschiedliche Milieus, Weltanschauungen und Lebensmodelle durchaus der kulturellen Diversität 
entsprechen, die die Region der Walachei auszeichnet: eine Region, die über die Jahrhunderte eine 
„Geschichte des Zusammenfließens, der Überlagerung und Synthese von Strömungen aus unterschied-

3  „Der Posttourismus ist eine Folge der Globalisierung, Homogenisierung, Vernetzung und des Mobilitätspostulats im mo-
dernen Reisezeitalter, ein Reisen, das geprägt ist durch Entortung und einen Tourismus ohne topographisch gebunde-
nen Raum. Die posttouristische Reisegeneration hat schon alles gesehen […] und hat erkannt, dass die global zivilisierte 
Welt, was das Reisen angeht, nichts Abenteuerliches oder Exotisches mehr zu bieten hat“ (Schaefers, 2014, S. 202).

4  Dem Roman wird bisweilen vorgeworfen, dass in ihm mit der Figur Tschick ein stereotypes und tendenziell rassistisches 
Bild von russischen Spätaussiedlern gezeichnet wird (vgl. z. B. Rösch, 2015 und Hoge-Benteler, 2015). Auf diese Dis-
kussion wird in diesem Beitrag nicht weiter eingegangen. Betrachtet man allerdings Tschicks starke Rolle im Kontext der 
gemeinsamen Reise, könnte dieser Punkt als Empowerment und ggf. auch als ein Unterlaufen und Dekonstruieren der 
ursprünglich stereotypen und rassistischen Beurteilung von Tschick durch Maik und andere betrachtet werden. (Vgl. 
weiterführend zu der Debatte auch Osthues 2016, Zierau, 2016b und Zierau, 2024).



188

Cornelia Zierau

diMaG 2025

lichen Großregionen“ darstellte (wikipedia.org). Der Begriff der Walachei behält von daher immer 
seine Doppeldeutigkeit von der konkreten, kulturell vielfältigen Region als Zielort einerseits und dem 
ländlichen, provinziellen Irgendwo, das dem Begriff im Deutschen auch anhaftet (Herrndorf, 2010, S. 
97–100), andererseits. 

Marja Rauch (2012, S. 210) dokumentiert die „unverhoffte[n] und mitunter sehr witzige[n] 
Begegnungen“, die den Jungen widerfahren: Die erste besteht in der Familie des Klassenkameraden 
Lutz Heckel, dessen Vater die beiden Ausreißer mit Brötchen versorgt. Die zweite Begegnung führt die 
beiden Jungen zu einer Familie mit einem dezidiert ideologischen Weltbild, die sie zum Mittagessen 
einlädt, aber nicht bereit ist, ihnen den Weg zum Supermarkt Norma zu erklären. Die dritte konfrontiert 
sie mit dem örtlichen Dorfpolizisten, der sie zu verhaften droht, dem Maik aber das Fahrrad stehlen 
und entkommen kann. Auf einer Müllkippe lernen sie als viertes das „verwahrloste[…]“ (Rauch, 2012, 
S. 210) Mädchen Isa kennen, das sich ihnen kurzzeitig anschließt und das bei Maik sein Interesse am 
anderen Geschlecht erwachen lässt. Als fünftes schließlich werden sie „im Auto von einem alten Mann 
[Horst Fricke, CZ] mit einem Gewehr beschossen“, der „sich als alter Kommunist“ entpuppt (Rauch, 
2012, S. 210). Als sechstes treffen sie auf eine Sprachtherapeutin, die – so der Ich-Erzähler – wie „ein 
Flusspferd […] durch die Büsche“ bricht: „Irgendwo in Deutschland, direkt an der Autobahn, in der 
völligen Einöde, brach ein Flusspferd durchs Gebüsch und rannte auf uns zu“ (Herrndorf, 2012, S. 191).
In der Hand hält sie einen Feuerlöscher, mit dem sie den Lada, der sich überschlagen hatte und die 
Böschung hinabgestürzt war, löschen will. Stattdessen fällt ihr aber das Gerät aus der Hand und verletzt 
Tschick krankenhausreif. Somit spielen sich die nächsten Begegnungen in einem ländlich gelegenen 
Krankenhaus ab, aus dem sie jedoch wieder mit Hilfe ihres hellblauen, nun ziemlich zerbeulten 
Ladas entkommen können. Die Reise endet, als ein mit Schweinen vollgeladener Laster einen Unfall 
provoziert, in den sie hineingeraten und danach unabhängig voneinander von der Polizei aufgegabelt 
werden. Als abschließende Station lässt sich noch die Gerichtsverhandlung nennen, in der Maik und 
Tschick ihr Verhalten rechtfertigen müssen und dafür zur Rechenschaft gezogen werden. 

Die Reise mit ihren spannenden Begegnungen prägt Maik so nachhaltig, dass er am Ende resümiert:

Seit ich klein war, hatte mein Vater mir beigebracht, dass die Welt schlecht ist. Die Welt ist schlecht, 
und der Mensch ist auch schlecht. Trau keinem, geh nicht mit Fremden und so weiter. Das hatten 
mir meine Eltern erzählt, das hatten mir meine Lehrer erzählt, und das Fernsehen erzählt es auch. 
Wenn man Nachrichten guckte: Der Mensch ist schlecht. Wenn man Spiegel TV guckte: Der Mensch 
ist schlecht. Und vielleicht stimmte das ja auch, und der Mensch war zu 99 Prozent schlecht. Aber das 
Seltsame war, dass Tschick und ich auf unserer Reise fast ausschließlich dem einen Prozent begegne-
ten, das nicht schlecht war. (Herrndorf, 2012, S. 209)

Wie sind diese Reise und das Motiv zu reisen nun einzuordnen? Als ungeplanter, spontaner und 
selbstinitiierter Roadtrip hat es zunächst Anleihen an alternative Reiseformen jenseits touristischer 
Vermarktung.5 Dennoch lässt sich das Reisemotiv und die Reiseinszenierung auch mit spezifischen 
Merkmalen und Attributen des Tourismus in Verbindung bringen. 

Stephanie Schaefers (2014, S. 208) bezeichnet die „Odyssee“ der Beiden „von Beginn an“ als „eine 
Flucht vor den äußeren Begebenheiten“. Solche unschönen äußeren Begebenheiten sind hier z. B. darin 

5  Vgl. dazu den Beitrag von Möller in dieser Ausgabe.



189
diMaG 2025

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum Reisemotiv in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur

zu sehen, dass Maik sonst während der Sommerferien ohne Eltern und Freund*innen alleine zu Hause 
hocken müsste. Schaefers sieht sie aber auch als „Flucht vor sich selbst und vor dem Leiden an der 
direkten Umwelt, an verschmähter Liebe, elterlicher Vernachlässigung und mangelnder Anerkennung“ 
(Schaefers, 2014, S. 208). 

Auch Hans Magnus Enzensberger sieht in seinem berühmten Tourismus-Essay von 1958 Flucht als 
ein zentrales Motiv für Reisen und die Entwicklung des Tourismus hin zum Massentourismus, dessen 
Wurzeln

in der englischen und deutschen Romantik [liegen]. Sie hat die Freiheit, die in der Wirklichkeit der be-
ginnenden Arbeitswelt und in der politischen Restauration zu ersticken drohte, im Bilde festgehalten. 
Ihre Einbildungskraft hat die Revolution gleichzeitig verraten und aufbewahrt. Sie verklärte die Frei-
heit und entrückte sie in die Fernen der Imagination, bis sie räumlich zum Bilde der zivilisationsfernen 
Natur, zeitlich zum Bilde der vergangenen Geschichte, zu Denkmal und Folklore gerann. Dies, die 
unberührte Landschaft und die unberührte Geschichte, sind die Leitbilder des Tourismus bis heute ge-
blieben. Er ist nichts anderes als der Versuch, den in die Ferne projizierten Wunschtraum der Roman-
tik leibhaftig zu verwirklichen. Je mehr sich die bürgerliche Gesellschaft schloß, desto angestrengter 
versuchte der Bürger, ihr als Tourist zu entkommen. (Enzensberger, 1958)

Wie Enzensberger hier die Reiselust als eine Flucht aus der Enge der bürgerlichen und kapitalistischen 
Gesellschaft beschreibt, lässt sich diese Vorstellung durchaus auf die beiden Protagonisten in Tschick 
übertragen: Von ihren Mitschüler*innen werden sie als Außenseiter wahrgenommen, die irgendwie 
nicht richtig in das Klassenbild passen. Maiks Elternhaus ist geprägt vom Alkoholismus der Mutter und 
der bürgerlichen und autoritären Spießigkeit des Vaters, der am Ende zudem in rassistische Einstellungen 
gegenüber Tschick als Vertreter der Russlanddeutschen verfällt (Herrndorf, 2012, S. 228–229). Tschick 
selbst gelingt es erst auf der Reise, sich zu outen und Maik zu erklären, dass er homosexuell ist: 

„Weil, soll ich dir noch ein Geheimnis verraten?“, fragte Tschick und schluckte und sah aus, als hätte 
man ihm eine Bleikugel im Hals versenkt, und dann kam fünf Minuten nichts, und er meinte, dass er 

es beurteilen könnte, weil es ihn nicht interessieren würde. Mädchen. (Herrndorf, 2012, S. 213–214)

Zudem weist der Roman in einigen seiner Landschaftsbeschreibungen durchaus romantisierende Züge 
auf, worauf auch Stefanie Schaefers hinweist: 

Die Orientierungslosigkeit der Jugendlichen ihre Reiseroute und den bereisten Raum betreffend – 
sie reisen ohne Landkarte oder Navigationssystem – ermöglicht die Beschreibung märchenhaft-ab-
sonderlicher Landschaften: Die Fahrt querfeldein bringt die Jungen zu gebirgsartigen Mülldeponien, 
zu Mondlandschaften der Braunkohlennutzung, mitten in verwilderte Weizenfelder, zu entlegenen 
Bergen und einsamen Seen, alles namenlose Landstriche Ostdeutschlands, die mit einem romantisie-
renden Unterton beschrieben werden […]. (Schaefers, 2014, S. 208)

 Mir scheint allerdings weniger das Romantisierende an sich das Interessante an diesen Landschafts-
beschreibungen zu sein, als dass immer auch wieder eine Verfremdung stattfindet, durch die die 
idyllischen Naturbilder in Beziehung zu der aktuellen Lebenssituation der Protagonisten gesetzt werden 
und es somit zu einer Profanisierung kommt, wie in diesem Beispiel: „Mit Blick auf Berge und Täler im 
Abendnebel aßen wir dann einen Kanister Haribo, der noch von Norma übrig war“ (Herrndorf, 2012, 
S. 168). Damit wird der von Enzensberger kritisierte verklärte touristische Blick auf eine „zivilisations-



190

Cornelia Zierau

diMaG 2025

ferne[…] Natur“ ein stückweit gleich wieder dekonstruiert. 
An anderen Stellen verbindet sich der romantisierte Blick mit Herausforderungen der Adoleszenz, 

vor die sich Maik gestellt sieht. So z. B., als er mit seinen Gefühlen und Irritationen Isa gegenüber zu 
kämpfen hat: 

Isa hatte ihr T-Shirt noch immer nicht angezogen, und vor uns lagen die Berge mit ihrem blauen Mor-
gennebel, der in den Tälern vorne schwamm, und dem gelben Nebel in den Tälern hinten, und ich 
fragte mich, warum das eigentlich so schön war: Ich wollte sagen, wie schön es war, oder jedenfalls 
wie schön ich es fand und warum, oder wenigstens, dass ich nicht erklären konnte, warum, und ir-
gendwann dachte ich, es ist vielleicht auch nicht nötig, es zu erklären.
„Hast du schon mal gefickt?“ fragte Isa.
„Was?“
„Du hast mich gehört.“
Sie hatte ihre Hand auf mein Knie gelegt, und mein Gesicht fühlte sich an, als hätte man heißes Wasser 
draufgegossen. (Herrndorf, 2012, S. 171)

Anders als bei Enzensberger wird hier diese Flucht aus dem Alltag, aus den Reglementierungen der 
bürgerlichen Gesellschaft mit Hilfe solcher Verfremdungen, bei denen die idyllischen romantisierenden 
Naturzeichnungen sprachlich mit Elementen der Umgangs- und Jugendsprache versetzt werden, so 
gerade nicht negativ als Eskapismus markiert. Stattdessen eröffnen sich in dieser – so Stemmann 
(2022, S. 80) – „bewussten (räumlichen) Abgrenzung zum vertrauten Umfeld“ ,Möglichkeitsräume‘ 
(King & Koller, 2009, S. 10) der Auseinandersetzung mit Fremdheits- und Alteritätserfahrungen – sei es 
in Bezug auf die bereisten Orte oder aber auch in Bezug auf sich selbst. 

Damit gibt es bei dem hier inszenierten Reisemotiv auch eine Anknüpfung an die Tradition der 

sog. Grand Tour, die sich als Erscheinungsform des Reisens v.a. im 18. Jahrhundert durchsetzte. Hie-
runter zu verstehen waren Bildungsreisen, auf die insbesondere die Erben […] des Adels und – mit 
etwas Zeitversatz – des (gehobenen/aufgeklärten) Bürgertums gesandt wurden, um ihre Erziehung 
abzuschließen, bevor sie in die Fußstapfen ihrer Familie traten und der „Ernst des Lebens“ begann. 
(Beelitz & Pfister, 2023, S. 16; Herv. i. Orig.)

Anders jedoch ist hier wiederum, dass die Reise gerade nicht dahin führt, „in die Fußstapfen ihrer 
Familie“ zu treten, sondern im Gegenteil zur Infragestellung des elterlichen Wertesystems und zur 
Öffnung neuer, dynamischer und hybrider Räume, die Alterität und Diversität zulassen, wie z. B. die 
bereits zuvor zitierten Textstellen über die Umwertung der gesellschaftlichen Meinung zur Schlechtig-
keit des Menschen und zu Tschicks Outing zeigen. Der Lada Niva wird quasi zu einem hybriden Raum, 
einem Sinnbild für die Liminalitätserfahrungen der Adoleszenz der beiden Protagonisten:

Clayderman [gemeint ist Richard Claydermans Klavierstück Ballade pour Adeline aus dem Jahr 1976; 
C.Z.] klimperte, und dass er da so klimperte und dazu das eingedetschte Dach, Tschicks zerstörter Fuß 
und dass wir in einer hundert Stundenkilometer schnellen, fahrenden Müllkippe unterwegs waren, 
machte ein ganz seltsames Gefühl in mir. Es war ein euphorisches Gefühl, ein Gefühl der Unzerstör-
barkeit. Kein Unfall, keine Behörde und kein physikalisches Gesetz konnten uns aufhalten. Wir waren 
unterwegs, und wir würden immer unterwegs sein, und wir sangen vor Begeisterung mit, soweit man 
bei dem Geklimper mitsingen konnte. (Beelitz & Pfister, 2023, S. 215–216)



191
diMaG 2025

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum Reisemotiv in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur

Auch an dieser Textstelle wird einerseits durch die Euphorie und Begeisterung sowie das Gefühl der 
Unzerstörbarkeit der Duktus der romantisierten Natur- und Reisebeschreibung aufgerufen, zur gleichen 
Zeit aber mit den Hinweisen auf das zerdetschte Dach des Ladas, Tschicks zerstörten Fuß und den 
Vergleich des Autos mit einer Müllkippe dekonstruiert. Dabei bricht sich das adoleszente Lebensgefühl 
des immer Unterwegsseins Bahn, dessen Liminalität jedoch kurze Zeit später sichtbar wird, als ein 
Unfall mit einem Schweinelaster unter die gemeinsame Reise einen Schlussstrich setzt.

 Fazit

Auch wenn das Reisemotiv in Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick auf tradierte Reise- und Tourismus-
vorstellungen wie die Flucht aus der bürgerlichen Gesellschaft und romantisierte Reisebilder zurück-
greift sowie Anleihen bei der Grand Tour bzw. der Bildungsreise macht, sehen wir in der Kopplung mit 
der Adoleszenzthematik einen doch recht eigenen Weg des Umgangs mit Fremdheit und Alterität. 
Weder wird diese zu einem verklärten exotischen Reiseziel einer zivilisationsleeren unberührten Natur 
stilisiert. Im Gegenteil: Wie die Reisebilder zeigen, wird dieser Eindruck verfremdend immer wieder 
durch Bezüge zur Lebensrealität und zu Herausforderungen der Adoleszenz durchbrochen. Noch endet 
die Reise damit, dass in die Fußstapfen der Eltern getreten und eine vorgegebene Rolle innerhalb der 
bürgerlichen Gesellschaftsordnung angenommen wird. Maik hat sich auf der Reise emanzipiert und 
ein eigenes Wertesystem entwickelt, das er auch gegenüber seinem Vater verteidigt und dafür sogar 
Prügel kassiert (Herrndorf, 2012, S. 227–231). Das Schlussbild des Romans, nachdem Maik und seine 
alkoholisierte Mutter die Möbel aus dem Elternhaus im heimischen Swimming Pool versenkt und sich 
selber unter die Wasseroberfläche begeben haben, macht diesen Unterschied sehr deutlich: 

Das Wasser war lauwarm. Beim Untertauchen spürte ich, wie meine Mutter nach meiner Hand griff. 
Zusammen mit dem Sessel sanken wir zum Grund und sahen von da zur schillernden, blinkenden 
Wasseroberfläche mit den schwimmenden Möbeln obenauf, dunklen Quadern, und ich weiß noch 
genau, was ich dachte, als ich da unten die Luft anhielt und hochschaute. Ich dachte nämlich, dass 
sie mich jetzt wahrscheinlich wieder Psycho nennen würden. Und dass es mir egal war. Ich dachte, 
dass es Schlimmeres gab als eine Alkoholikerin als Mutter. Ich dachte daran, dass es jetzt nicht mehr 
lange dauern würde, bis ich Tschick in seinem Heim besuchen konnte, und ich dachte an Isas Brief. 
Auch an Horst Fricke und sein Carpe Diem musste ich denken. Ich dachte an das Gewitter über dem 
Weizenfeld, an Pflegeschwester Hanna und den Geruch von grauem Linoleum. Ich dachte, dass ich 
das alles ohne Tschick nie erlebt hätte in diesem Sommer und dass es ein toller Sommer gewesen war, 
der beste Sommer von allen, und an all das dachte ich, während wir da die Luft anhielten und durch 
das silberne Schillern und die Blasen hindurch nach oben guckten, wo sich zwei Uniformen ratlos über 
die Wasseroberfläche beugten und in einer stummen fernen Sprache miteinander redeten, in einer 
anderen Welt – und ich freute mich wahnsinnig. Weil, man kann zwar nicht ewig die Luft anhalten. 
Aber doch ziemlich lange. (Herrndorf, 2012, S. 253–254)

Die Möbel als Indizien der Bürgerlichkeit werden aus ihrer geordneten Welt in die Fluidität des Pools 
versenkt. In dieser Welt des Pools haben alle Außenseiter Platz: Maik ist es egal, ob er wieder Psycho 
genannt wird und dass seine Mutter Alkoholikerin ist. In Erinnerung an die Reise mit Tschick und die 



192

Cornelia Zierau

diMaG 2025

vielen Begegnungen mit zum Teil skurrilen Figuren findet eine Umwertung statt. Die geordnete bürger-
liche Welt, die durch die zwei uniformierten Polizisten, die sich „ratlos über die Wasseroberfläche 
beugten und in einer stummen fernen Sprache miteinander redeten“, repräsentiert wird, wird zu 
„einer anderen Welt“, aus der sich Maik und seine Mutter zumindest zeitweilig verabschiedet haben: 
Auch wenn man „nicht ewig die Luft anhalten“ kann, so gelingt das „doch ziemlich lange.“6

Vielleicht finden wir hier in der Verbindung des Reisemotivs mit der adoleszenten Neugier auf 
Alterität und Fremdheit im zeitgenössischen Adoleszenzroman eine Neuinszenierung des revolutionären 
Charakters des Reisens als Ausbruch aus den Klammern des Kapitalismus und der Bürgerlichkeit. Diesen 
revolutionären Charakter unterstellt zwar auch Enzensberger ursprünglich dem Reisen, sieht ihn aber 
im Verlauf dessen, dass der Tourismus selber zur Massenware wird und sich den Bedingungen des 
Kapitalismus und der bürgerlichen Gesellschaft unterwirft, als verloren gehend: 

Längst hatte sich inzwischen der Sieg des Tourismus als Pyrrhussieg erwiesen, längst war das Fernweh 
nach der Freiheit von der Gesellschaft, vor der es floh, in ihre Zucht genommen worden. Die Befreiung 
von der industriellen Welt hat sich selber als Industrie etabliert, die Reise aus der Warenwelt ist ihrer-
seits zur Ware geworden. (Enzensberger, 1958)

Vielleicht ist es gerade dieser Realismus in der Utopie, dass man „nicht ewig die Luft anhalten“ kann, 
aber „doch ziemlich lange“, durch den sich dieses Verhältnis von Adoleszenz und Alterität auszeichnet 
und das Reisemotiv nicht zu reinem Eskapismus und Exotismus werden lässt. 

Um abschließend auch hier noch mal einen Bezug zu tourismusphilosophischen Überlegungen 
herzustellen: Julia E. Beelitz und Jonas Pfister skizzieren zwei unterschiedliche Trends des Tourismus 
von morgen, in denen verhandelt wird, 

ob die Freizeit eine Gegenwelt zur Arbeitszeit bildet oder ob beide Zeiträume als eine Art Kontinuum 
zu betrachten sind. Wer der Abgrenzung zuspricht, sieht im Tourismus der Zukunft v.a. ein Potenzial 
zur Identitätsbildung. […]. Vertreter der zunehmenden Verschmelzung von Arbeit und Freizeit spre-
chen dagegen von einem Bleisure-Trend (wobei Bleisure ein Neologismus ist, der sich aus business 
und leisure zusammensetzt) (Beelitz & Pfister, 2023, S. 171, Herv. i. Orig.). 

Das Reisemotiv und die Reiseinszenierung in Tschick lassen sich klar in den ersten Trend einordnen. Es 
lassen sich aber auch – wie z. B. mit Jonas Lüschers Frühling der Barbaren (2013) – Beispiele finden, 
die den zweiten Typus ausgestalten7. Das Thema Literatur und Tourismus bietet, wie wir sehen können, 
generell und auch nicht nur in Bezug auf Adoleszenzliteratur noch viel Raum für spannende und 
entdeckende (Re-)Lektüren.

Literaturverzeichnis

Aamand, K. (2018). Wenn Worte meine Waffe wären. Oetinger.

Beelitz, J. E. & Pfister, J. (2023). Tourismusphilosophie. UVK.

6  Vgl. eine intertextuelle Analyse dieser Szene in Zierau, 2022.  
7  Vgl. dazu den Beitrag von Tönsing in dieser Ausgabe.



193
diMaG 2025

Alteritätserfahrungen in der Adoleszenz: Zum Reisemotiv in zeitgenössischer Adoleszenzliteratur

Enzensberger, H. M. (1958). Vergebliche Brandung der Ferne. Eine Theorie des Tourismus. Merkur 126. https://
www.merkur-zeitschrift.de/hans-magnus-enzensberger-vergebliche-brandung-der-ferne/

Erdheim, M. (1998). Adoleszenzkrise und institutionelle Systeme. Kulturtheoretische Überlegungen. In R. Aspel 
(Hrsg.), Ethnopsychoanalyse Bd. 5: Jugend und Kulturwandel (S. 9–30). Brandes & Apsel.

Freese, P. (1998). Die Initiationsreise. Studien zum jugendlichen Held im modernen amerikanischen Roman. 
Stauffenburg.

Gansel, C. (2010). Moderne Kinder- und Jugendliteratur. Ein Praxishandbuch für den Unterricht. Cornelsen. 

Gansel, C. (2011). Zwischenzeit, Grenzüberschreitung, Störung – Adoleszenz und Literatur. In C. Gansel & P. Zim-
niak (Hrsg.), Zwischenzeit, Grenzüberschreitung, Aufstörung – Bilder von Adoleszenz in der deutschsprachigen 
Literatur (S. 16–48). Winter.

Herrndorf, W. (2011). Tschick. Rowohlt.

Hesse, H. (1977). Unterm Rad. Suhrkamp.

Hoge-Benteler, B. (2015). Metakonstruktion. Zu Möglichkeiten des Umgangs mit problematischen Russland-/
Russendarstellungen in der jüngsten deutschen Erzählliteratur am Beispiel von Wolfgang Herrndorfs Roman 
tschick. Kjl&m 62, 33–42.

King, V. & Koller, H.-C. (Hrsg.). (2009). Adoleszenz – Migration – Bildung. Bildungsprozesse Jugendlicher und jun-
ger Erwachsener mit Migrationshintergrund. Verlag für Sozialwissenschaften.

Kracht, C. (1995). Faserland. Kiepenheuer & Witsch.

Jakobi, S., Osthues, J. & Pavlik, J. (Hrsg.) (2022). Adoleszenz und Alterität. Aktuelle Perspektiven der interkulturel-
len Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik. transcript. 

Lüscher, J. (2013). Frühling der Barbaren. Novelle. C.H. Beck.

Möller, M. (2025). Weibliches Reisen auf Spuren der Hippies und Beatniks in Marokko. diMaG 2: Tourismus und 
Literatur.

Osthues, J. & Pavlik, J. (2022). Adoleszenz und Alterität. Überlegungen zu einem Forschungsfeld der interkultu-
rellen Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik. In S. Jakobi, J. Osthues & J. Pavlik (Hrsg.), Adoleszenz und 
Alterität. Aktuelle Perspektiven der interkulturellen Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik (S. 15–27). 
Transcript.

Rabinowich, J. (2016). Dazwischen: Ich. Hanser.

Rauch, M. (2012). Jugendliteratur der Gegenwart: Grundlagen, Methoden, Unterrichtsvorschläge. Klett-Kallmey-
er.

Rösch, H. (2015). Tschick und Maik – Stereotype in der Kinder- und Jugendliteratur. Kjl&m 62, 26–32.

Salinger, J. D. (2010). Der Fänger im Roggen. Kiepenheuer & Witsch.

Schaefers S. (2014). Die Posttouristen reisen weiter. Christian Krachts Faserland, Thomas Klupps Paradiso und 
Wolfgang Herrndorfs Tschick als literarische Deutschlandreisen im globalen Reisezeitalter. In L. Brückner, C. 
Meid & C. Rühling (Hrsg.), Literarische Deutschlandreisen nach 1989 (S. 202–212). Walter de Gruyter.



194

Cornelia Zierau

diMaG 2025

Stemmann, A. (2022). Räumliche Randstellungen. Zum erzählerischen, topographischen und kulturellen Dazwi-
schen der Adoleszenz. In S. Jakobi, J. Osthues & J. Pavlik (Hrsg.), Adoleszenz und Alterität. Aktuelle Perspekti-
ven der interkulturellen Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik (S. 79–100). Transcript.

Stemmann, A. (2023). Pendelnd durch den urbanen Raum. Bewegungen und Grenzen in Es war einmal India-
nerland und Tigermilch. In U. Dettmar, A. Kagelmann & I. Tomkowiak (Hrsg.), Urban! Städtische Kulturen in 
Kinder- und Jugendmedien (S. 67–79). Metzler.

Tönsing, J. (2025). Tourismuskritik in Jonas Lüschers „Frühling der Barbaren“. diMaG 2: Tourismus und Literatur.

Wikipedia. (2024, 19. November). Geschichte der Walachei. http://de.wikipedia.org/wiki/Geschichte_der_Wa-
lachei.

Zierau, C. (2016a). Adoleszenz als Transitraum: Das literarische Motiv der Reise als Ort der Verhandlung von 
Identitätskonzepten am Beispiel des Romans Tschick von Wolfgang Herrndorf. Germanistik in Ireland. Jahr-
buch der German Studies Association 11: Transit oder Transformation? Sprachliche und literarische Grenz-
überschreitungen, 105–121.

Zierau, C. (2016b). „Irgendwo da draußen und Walachei, das ist dasselbe.“. Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick. 
Ein Adoleszenzroman mit interkulturellem Potential im Literaturunterricht. In J. Standke (Hrsg.), Wolfgang 
Herrndorf lesen. Beiträge zur Didaktik der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur (S. 81–93). WVT. 

Zierau, C. (2022). „[U]nd ich dachte einen Moment darüber nach, auch schwul zu werden.“ Inszenierungen von 
Adoleszenz und Alterität in Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick. In S. Jakobi, J. Osthues & J. Pavlik (Hrsg.), 
Adoleszenz und Alterität. Aktuelle Perspektiven der interkulturellen Literaturwissenschaft und Literaturdidak-
tik (S. 101–121). Transcript.

Zierau, C. (2024). Dominanzkritisch erzählen – Dominanzkritik erkennen. Literarische Erzählstrategien im Um-
gang mit (kulturellen) Stereotypen. In K. Becker (Hrsg.), Dominanzkritik und Mehrsprachigkeit im diversitäts-
orientierten Deutschunterricht (S. 68–82). https://omp.ub.rub.de/index.php/SLLD/catalog/book/337  

Bildnachweis

aszak. (2024). o.T. [Fotografie]. https://pixabay.com/de/photos/b%C3%A4ume-stra%C3%9Fe-natur-
drau%C3%9Fen-herbst-8485455/



195

Call for Papers – diMaG 3, 2026 – Mensch & Tier

diMaG 2025

Emile. portrait of a minotour mythical monster fantasy. illustration [Generative AI]. 	  
 Adobe Stock ID: 864710370

Call for Papers – diMaG 3, 2026 – Mensch & Tier

diMaG versteht sich als kultur- und dabei primär literaturwissenschaftlich ausgerichtete Fachzeitschrift, 
die besonders internationalen Nachwuchswissenschaftler*innen ein Forum für erste Publikationen 
bieten möchte. Publiziert werden innovative Beiträge in essayistischem Stil. 

Für die dritte Nummer suchen wir Beitragsvorschläge zum Themenschwerpunkt 
Mensch & Tier

In den letzten Jahrzehnten haben die Human Animal Studies auch in Deutschland zu einem vielfältigem 
Forschungsoutput geführt. Neben Handbüchern und Einzeluntersuchungen ist insbesondere mit der 
Zeitschrift Tierstudien ein eigenständiges Periodikum der interdisziplinären Forschungsrichtung ent-
standen. Somit können in der dritten Ausgabe des diMaG von dieser soliden Basis Streifzüge in den 
Grenzbereich zwischen Mensch und Tier unternommen werden.

Hic sunt dracones war bekanntlich die Beschriftung, mit der zu Beginn der Neuzeit unerforschte Ge-
biete auf Globen und Karten markiert wurden. Am Grenzbereich walten die Monster. Aber Grenzen gibt 
es nicht nur topographisch und so wird die Kulturgeschichte von Grenz- und Mischwesen bevölkert, 
die den Menschen seit jeher die Positionsbestimmung in ihren Kosmogonien ermöglichte. Sei es der 
Riesenvogel Simurgh, der Minotaurus oder Gruselgestalten wie Vampire und Werwölfe, die in überaus 



196

﻿

diMaG 2025

populären Formaten wie Harry Potter oder Batman die andauernde Wirkung des Grenzbereichs von 
Mensch und Tier ausweisen. So scheint durch die Mischwesen einerseits die klare Bestimmung des 
Menschlichen ins Wanken zu geraten, andererseits wird in Märchen wie dem vom Brüderchen und 
Schwesterchen deutlich, dass die Tierform zumeist als zu überwindende Frühform des Menschlichen 
begriffen wird ‒ von der Odyssee bis zu Kafkas Verwandlung finden sich zahlreiche Retardierungen ins 
Reich des vermeintlich niedrigeren Tierischen.

Aber auch wo Grenzen intakt bleiben, wird auf vielfältige Weise die wechselhafte Bezogenheit von 
Mensch und Tier inszeniert. Seien es die oftmals anthropomorphen Zeichnungen von Tieren im Main-
streamkino ‒ wie die zahllosen Filme aus der Reihe Planet der Affen ‒ oder die Sehnsucht nach dem 
Animalischen im Menschen, wie etwa in Nicolette Krebitz’ Film Wild (2016). Im Sinne der Cultural und 
Literary Animal Studies als dezidiert kultur- und literaturwissenschaftliche Richtung der Animal Studies 
können besonders die wechselhaften Bezüge von realen und fiktionalen Tieren in den Fokus geraten ‒ 
denn auch eine so imaginäre Kreatur wie der Werwolf wird gespeist von den Spuren, die reale Wölfe im 
kulturellen Gedächtnis hinterlassen haben und prägt gleichzeitig die Wahrnehmung von realen Wölfen 
mit. Hier sind auch methodische Überlegungen zu einer genaueren Wahrnehmung literarischer Tier-
wesen möglich.

Neben der Auseinandersetzung mit den Grenzbereichen, die bevorzugt aufgenommen werden, 
sind auch Beiträge zu den folgenden Aspekten willkommen:

•	 Tiere als mythische Wesen / Mythentiere
•	 Ethische Fragen zum Verhältnis von Mensch und Tier in Literatur und Kultur
•	 Dressur und Domestizierung

Variation des Mensch-Tier-Verhältnisses in den Texten unterschiedlicher Kulturen, Epochen und Strö-
mungen:
 

•	 Tiere als Figuren in Literatur und Kunst
•	 Gendercodierung von Tierdarstellungen
•	 Das Mensch-Tier-Verhältnis aus ökokritischer Sicht

Beitragsvorschläge von max. 500 Wörtern Länge werden bis zum 15.04. erbeten. Die Redaktion entscheidet bis 
zum 30.04., ob ein ausgearbeiteter Beitrag eingereicht werden kann. Ausgebarbeitete Beiträge bitte bis 31.07. 
vorlegen. Bis zum 31.08. erfolgt die Rückmeldung nach Peer-Review-Verfahren. Überarbeitungen sollten bis 
30.09.2024 vorliegen. Mögliche weitere Überarbeitungen bis spätestens Ende November. Die Zeitschrift 
erscheint im Frühjahr 2026 digital in CC-Lizenz aus der Homepage des Magazins und im Publikationssystem der 
Universitätsbibliothek Paderborn und kann unmittelbar auch auf eigenen Plattformen der Autor*innen mit Hin-
weis auf den Ersterscheinungsort publiziert werden. 
Ein Beitrag sollte die Länge von 40.000 Zeichen nicht überschreiten.
Dem Beitrag ist ein Abstract von max. 150 Wörtern Länge beizufügen.
Die Beiträge werden mit einer Abbildung auf der Frontseite publiziert. Gerne nehmen wir Vorschläge 
für thematisch passende Abbildungen entgegen, die möglichst über eine CC 4.0-Lizenz verfügen sollten. 



197

Call for Papers – diMaG 3, 2026 – Mensch & Tier

diMaG 2025

Ihre Beitragsvorschläge richten Sie bitte an:
swense@mail.uni-paderborn.de

Wir freuen uns auf Ihre Vorschläge

Prof. Dr. Anastasia Antonopoulou (Athen)
Assoc. Prof. Dr. Onur Kemal Bazarkaya (Istanbul)
Dr. Aqtime Gnouleleng Edjabou (Kara)
Anna Lewandowski M.A. (Paderborn)
Dr. Brahim Moussa (Tunis)
Dr. Swen Schulte Eickholt (Paderborn)
Dr. Cornelia Zierau (Paderborn)



198

I 
N

 D
 I

 G
 O

198



199

I N
 D

 I G
 O

199

INDIGO
Interkulturelle digitale Germanistik ohne Grenzen

I	nterkulturelle Zusammenarbeit und gemeinsamer wissenschaftlicher Fortschritt 
durch neue Perspektiven und methodische Konzepte – das ist das Hauptanliegen von 
INDIGO.

Nicht nur erfahrenen Professoren der Germanistik soll dieses Projekt eine Plattform 
bieten,  sondern vor allem dem wissenschaftlichen Nachwuchs Möglichkeiten der 
Partizipation und der Weiterentwicklung ermöglichen.

Dies wird ermöglicht durch die Vorstellung einzelner Dissertationsprojekte aus allen 
Partneruniversitäten, aber auch durch die Diskussion aktueller Perspektiven der inter-
kulturellen Literaturwissenschaft im Blog oder Podcast.

I	nternationale Kontakte fördern, neue Länder und Kulturen entdecken und den 
eigenen Horizont erweitern – das ist INDIGO.

Germanistik ist keine rein deutsche Forschungsrichtung an ausnahmslos deutschen Uni-
versitäten – der Blick von „außen“ eröffnet spannende Einsichten in ein nur scheinbar 
bekanntes Feld. So fördern sich die Partner aus Paderborn, Kamerun, Togo, Tunesien 
und der Türkei gegenseitig in einem regen wissenschaftlichen Diskurs.

Ohne Grenzen – dies gilt in jeglicher Perspektive. INDIGO bietet Lehrvideos, Blogbei-
träge, Rezensionen und Podcasts barrierefrei an. Sie stehen allen offen – eine inter-
kulturelle Germanistik ohne Grenzen.

Besuchen Sie uns auf unserer Website: 



200

﻿

diMaG 2025

diMaG

Ausgabe 2 
2025


