
 

 

 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Katholische Theologie 

Wintersemester 2024/25 

Erstgutachter: Prof. Dr. Dr. Oliver Reis 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Jan Woppowa 

 

 

 

 

Masterarbeit zum Thema: 

Der Einfluss trinitarischer und christologischer Konzepte auf die Bildung 

abstrakter Begriffe anhand von Bibelgeschichten in der Grundschule  

- Eine Analyse am Beispiel des Hoffnungsbegriffs 

zur Erlangung des akademischen Grades eines 

Master of Education 

 

 

 

vorgelegt von 

Kristina Nückel 

 

 

 

 

 

Lehramt für Grundschulen (Master of Education) 

4. Fachsemester 

Abgabetermin: 22.01.2025



 

 

 

Inhaltsverzeichnis 

1. Einleitung .................................................................................................................. 1 

2. Relevanz .................................................................................................................... 2 

3. Theorierahmen .......................................................................................................... 4 

3.1. Abstrakte (religiöse) Begriffe ............................................................................... 4 

3.2. Hoffnung ............................................................................................................. 10 

3.3. Christologie und Trinität ..................................................................................... 15 

3.3.1. Christologie ..................................................................................................... 15 

3.3.2. Trinität ............................................................................................................ 23 

3.3.3. Empirie ............................................................................................................ 28 

3.3.4. Wundergeschichten ......................................................................................... 30 

3.4. Zwischenfazit ...................................................................................................... 33 

4. Forschungsdesign und Auswertungsmethodik ....................................................... 34 

4.1. Beobachtung und dichte Beschreibung ............................................................... 36 

4.2. ANT .................................................................................................................... 38 

4.3. Beschreibung des Forschungsfeldes und der Auswahl der Stichprobe .............. 42 

5. Analyse ................................................................................................................... 43 

5.1. Teil I: Dekonstruktion der Kontextualisierung ................................................... 43 

5.1.1. Dekonstruktion Theorierahmen – Metastruktur Hoffnung ............................. 43 

5.1.2. Dekonstruktion der Planungselemente ........................................................... 47 

5.2. Teil II: Beobachtungen ....................................................................................... 52 

5.2.1. Bibliolog ......................................................................................................... 52 

5.2.2. Unterrichtsgespräch ........................................................................................ 55 

5.3. Teil III: Kinderdokumente .................................................................................. 59 

6. Diskussion ............................................................................................................... 68 

6.1. Diskussion der Ergebnisse .................................................................................. 68 

6.2. Methodendiskussion ........................................................................................... 75 

7. Fazit ........................................................................................................................ 77 

I. Literaturverzeichnis ..................................................................................................... 80 

II. Abbildungsverzeichnis ............................................................................................... 85 

III. Tabellenverzeichnis .................................................................................................. 85 

IV. Anhang ...................................................................................................................... 86 

  



 

 

 

Abkürzungsverzeichnis 

AG  Arbeitsgemeinschaft 

ANT  Akteur-Netzwerk-Theorie 

OPP  Obligatorischer Passagepunkt 

SuS  Schülerinnen und Schüler 



Einleitung  1 

 

 

1. Einleitung 

„Ich bin erleichtert, aber habe auch Angst, weil wenn mein Diener nochmal krank wird 

und Jesus dann nicht hier ist, kann mir keiner helfen“, sagt ein Kind während eines Bib-

liologs aus der Perspektive des Hauptmanns von Kafarnaum und durchbricht damit die 

antizipierten Kinderantworten. Die an diesem Teil der Geschichte eigentlich erwartete 

Freude und Erleichterung anlässlich einer erfüllten Hoffnung, ist bei diesem Kind nur 

begrenzt wahrzunehmen. Stattdessen werden die Auswirkungen von Jesu Abwesenheit 

auf das Leben der Menschen zum Thema. Kann Jesus nur helfen und heilen, wenn er 

wirklich vor Ort ist? Ist Hoffnung damit ein veraltetes Konzept, dass in einer Welt voller 

Krisen und Ängste nicht mehr greift und Aussichtslosigkeit die Grunderfahrung der jun-

gen Generation? 

Die Aussage entstammt einer AG zur religiösen Sprachbildung an einer Grundschule, in 

welcher eine Angebotsreihe zum Begriff der Hoffnung durchgeführt wurde. Neben dieser 

Situation gab es immer wieder Momente bei der Umsetzung der AG, die verdeutlichten, 

dass die Kinder Schwierigkeiten hatten, den Begriff der Hoffnung im christlichen Sinne 

nachzuvollziehen und vor allem auf ihr Leben zu übertragen. Immer wieder wurde impli-

zit als auch explizit die Rolle von Jesus und seine Beziehung zu Gott zu einem Thema, 

das die Kinder beschäftigt hat. Sei es die Frage, was denn die Krippe oder das Kreuz mit 

Hoffnung zu tun hat oder ein Gespräch von Kindern nach der AG über die Frage, ob Jesus 

nur ein Prophet wie andere oder wirklich Gottes Sohn war. Die Inhalte scheinen über sich 

hinaus zu größeren Fragen und Themen zu führen, die, so die These der Arbeit, die Be-

griffsbildung beeinflusst haben. Um diesen Tendenzen und den Verknüpfungen des Be-

griffserwerbs anhand von Bibelgeschichten mit christologischen und trinitarischen Kon-

zepten nachzugehen, werden in dieser Arbeit unterschiedliche Aspekte der Planung und 

Durchführung sowie die dadurch hervorgerufenen Ergebnissen der Kinder untersucht. Es 

stellt sich die Frage, inwiefern christologische und trinitarische Konzepte Einfluss 

auf die Begriffsbildung des Hoffnungsbegriffs anhand der Bibelgeschichte "Der 

Hauptmann von Kafarnaum" (Mt 8,5-13) nehmen. 

Nach Erläuterungen zur Relevanz dieser Thematik soll zur Beantwortung der For-

schungsfrage zuerst der theoretische Rahmen einen Einblick geben, was den Erwerb abs-

trakter, religiöser Begriffe ausmacht, wie der Begriff Hoffnung in unterschiedlichen Mo-

dellen verstanden werden kann, welche christologischen und trinitarischen Konzepte vor-

liegen und wie die Christologie speziell in Wundererzählungen zum Ausdruck kommt. 



Relevanz  2 

 

 

Als Zweites wird das methodische Vorgehen dieser Arbeit vorgestellt. Hier werden die 

Erhebungsform der teilnehmenden Beobachtung und die Datenauswertung in Form von 

dichten Beschreibungen sowie die der Auswertung zugrundeliegende Akteur-Netzwerk-

Theorie (ANT) erläutert. Den Hauptteil der Arbeit bildet die Analyse, die sich aus drei 

Teilanalysen zusammensetzt. Im ersten Teil erfolgt eine Dekonstruktion der Planungs-

elemente der Angebotsreihe hinsichtlich der zugrundeliegenden Netzwerke. Dafür wer-

den die zugrundeliegende Metastruktur, die verwendete Bibelgeschichte und die Hoff-

nungsdefinition betrachtet. In Teil zwei werden die Beobachtungen eines Bibliologs und 

eines Unterrichtsgesprächs in Form dichter Beschreibungen hinsichtlich der verknüpften 

Akteure analysiert, bevor die daraus gezogenen Erkenntnisse im dritten Teil an Kinder-

dokumenten näher untersucht werden. Die Analyseergebnisse werden daraufhin disku-

tiert und daran anknüpfend religionspädagogische Implikationen abgeleitet. Nach einer 

Reflexion des methodischen Vorgehens anhand von Gütekriterien wird die Forschungs-

frage im Fazit beantwortet. 

2. Relevanz 

Schon seit mehreren Jahrzehnten wird die Veränderung der Gesellschaft und ihrer religi-

ösen Sozialisation beobachtet und diskutiert, häufig in Verbindung mit der Feststellung 

einer religiösen Sprachlosigkeit.1 Werner H. Ritter und Henrik Simojoki beschreiben, 

dass die Religion an sich einen Gestaltwandel durchlebt, der Einfluss auf die Begegnung 

der Menschen mit Religion und in weiterer Konsequenz auf die religiöse Prägung nach-

kommender Generationen nimmt.2 In der Forschung wurde vor allem festgestellt, dass 

den Kindern die Begriffsstrukturen an sich fehlen,3 oder die angebahnten religiösen Be-

griffe nicht kompetent verwendet werden können.4 So stellte Elisabeth Hennecke im Jahr 

2011 fest, dass die Schülerinnen und Schüler (SuS) nur „sehr wenig verschiedene Be-

griffe benutzen“5, während Helmut Hanisch und Siegfried Hoppe-Graff bereits 2002 bei 

der Erhebung von Begriffsstrukturen zu Jesus Christus beobachteten, dass Begriffe zwar 

 
1 Vgl. ANDREA SCHULTE, Sprache. In: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200766/; 05.11.2024, 2. 
2 Vgl. WERNER H. RITTER/ HENRIK SIMOJOKI, Religion und Kindheit im Wandel - Pluralisierung, Indivi-

dualisierung, Globalisierung. In: GEORG HILGER u.a. (Hg.), Religionsdidaktik Grundschule. Handbuch für 

die Praxis des evangelischen und katholischen Religionsunterrichts, München-Stuttgart 22014, 25. 
3 Vgl. THERESA KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das? Begriffserwerb im Religionsunterricht. In: Theo-

Web 19 (2020), 335. 
4 Vgl. FRANZISKA E. VIERTEL/ OLIVER REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept 

with their Caregivers: Theological Models in Dialogue with Linguistic Semantics. In: Religions 14:728 

(2023), 1. 
5 KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 334. 



Relevanz  3 

 

 

„kognitiv gebildet zu sein scheinen“6, Aspekte der Glaubenshaltung jedoch keinen Ein-

gang in die Begriffsstruktur finden. Die pädagogische Reaktion auf die gesellschaftlichen 

Veränderungen verstärkt den Effekt, wenn zur vermeintlich besseren Verständlichkeit ei-

nige theologische Begriffe weggelassen oder durch andere Begriffe ersetzt werden.7 

Dadurch entgeht den Kindern zunehmend die Gelegenheit festzustellen, dass die religiö-

sen Begriffe eine Art der Wahrnehmung und Möglichkeit der Beschreibung der Welt und 

ihrer Erfahrungen darstellen.8 Fehlende religiöse Vorprägungen gehen laut Ritter und 

Simojoki nämlich nicht mit einem Mangel an Interesse gegenüber religiösen Fragen ein-

her: 

„Gerade Grundschulkinder erscheinen als religiös sehr ansprechbar und begeisterungsfähig […]. Sie 

fragen und artikulieren sich religiös, weil sie auf fundamentale und elementare Zusammenhänge in 

ihrem Leben stoßen, die mit Religion, mit dem Woher und Wohin zu tun haben.“9 

Nur fehlt ihnen teils das passende Vokabular, um ihre Gedanken und Gefühle adäquat 

auszudrücken. Der Religionsunterricht ist dabei für viele Kinder zum einen der erste Kon-

takt mit religiöser Sprache und zum anderen der einzige Ort, um Sinnfragen, Fragen in 

Bezug auf Gott sowie der eigenen religiösen Haltung nachzugehen.10 Die religiöse Be-

griffsbildung ist daher auf der einen Seite notwendig, um der Aufgabe des Religionsun-

terrichts entsprechend die „Suche nach Sinn [zu] unterstützen und [Zugang] zur religiösen 

Findung, Orientierung und Expression [zu] gewähren.“11 Auf der anderen Seite stellt das 

Anbahnen einer religiösen Sprachfähigkeit auch eine Voraussetzung dar, um den Kom-

petenzerwerb zu gewährleisten, da fehlende Kenntnisse der im Religionsunterricht ver-

wendeten Ausdrücke den Erwerb der Lerninhalte aufgrund einer engen Verknüpfung von 

Fachinhalten und -sprache erschweren.12 Ein Begriffslernen im Religionsunterricht 

scheint unabdingbar, ist jedoch auch sehr voraussetzungsreich: der Erwerbsprozess abs-

trakter Begriffe ist noch nicht vollständig erforscht, die bisherigen Einsichten weisen aber 

auf eine hohe Komplexität und die Abhängigkeit von vielfältigen Faktoren hin.13 

 
6 KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 334. 
7 Vgl. ebd., 335. 
8 Vgl. ebd., 339. 
9 RITTER/ SIMOJOKI, Religion und Kindheit im Wandel, 36. 
10 Vgl. VIERTEL/ REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept, 1; SIMONE ZIERMANN, 

Beziehungsweise … Überlegungen zum Kommunikationsverständnis sprachsensibler Religionspädago-

gik. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht (JRP 37), Göttingen 2021, 

102. 
11 RITTER/ SIMOJOKI, Religion und Kindheit im Wandel, 37. 
12 Vgl. SCHULTE, Sprache, 4f. 
13 Vgl. KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 335. 



Theorierahmen  4 

 

 

Das Angebot "Lesen-Sprechen-Erleben" ist eine von mehreren freiwilligen Arbeitsge-

meinschaften (AGs) im Ganztag einer Grundschule in katholischer Trägerschaft. Im Rah-

men eines Kooperationsprojekt von Erzbistum und der Arbeitsgruppe Religionspädago-

gik dient die AG der Erprobung einer sprachsensiblen religiösen Bildung. Unter Berück-

sichtigung interdisziplinärer Forschungsergebnisse zum Erwerb abstrakter (religiöser) 

Begriffe wurde ein Konzept entwickelt, das gezielt den religiösen Begriffserwerb an-

strebt.14 Dies ist notwendig, da entgegen der Verankerung religiöser Sprachfähigkeit als 

Ziel im Lehrplan, eine systematische Förderung der Begriffsbildung noch keinen Einzug 

in den Religionsunterricht gefunden hat.15 Trotz der Durchführung einer Angebotsreihe 

unter Berücksichtigung der bisherigen Forschungsergebnisse, traten beim Begriffserwerb 

Schwierigkeiten auf. Es stellt sich also die Frage, welche weiteren Faktoren einen Ein-

fluss auf den Erwerbsprozess nehmen und in der Planung und Durchführung noch (stär-

kere) Beachtung finden müssen. Da aufgrund der hohen Komplexität nicht alle Faktoren 

und Einflüsse untersucht und festgestellt werden können, wird der Fokus auf die den 

Kontexten zugrundeliegenden christologischen bzw. trinitarischen Konzepte gerichtet. 

Dies ist relevant, da religiöse Begriffe in Abgrenzung zu anderen abstrakten Begriffen 

immer mit einem Bezug zu Gott oder Jesus einhergehen. Gerade für die Grundschule ist 

die Frage nach der Voraussetzung gewisser christologischer oder trinitarischer Konzepte 

eine entscheidende, da ein Vorwissen in diesem Bereich nicht als gegeben angenommen 

werden kann und darüber hinaus eine explizite Vermittlung derartiger Konzepte häufig 

auf die weiterführende Schule ausgelagert wird.16 Sollten bestimmte Vorstellungen in 

diesem Bereich jedoch für die Begriffsbildung notwendig sein, würde das die Erwerbs-

prozesse in der Grundschule erheblich beeinflussen. 

3. Theorierahmen 

3.1. Abstrakte (religiöse) Begriffe 

Religion ist nicht allein durch Sprache erlernbar, sondern bedarf grundlegende menschli-

che Erfahrungen. Dennoch ist Religion eng mit Sprache verbunden. So betont Ulrich 

Kropač die wichtige Verbindung von Religion und Sprache: „Nur indem Religion auf den 

 
14 Vgl. OLIVER REIS u.a., Wie sehen sprachsensible Aufgabenstellungen für den Religionsunterricht aus? 

In: STEFAN ALTMEYER u. a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht (JRP 37), Göttingen 2021, 165f. 
15 Vgl. KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 334. 
16 Vgl. FRIEDHELM KRAFT/ HANNA ROOSE, Von Jesus Christus reden im Religionsunterricht. Christologie 

als Abenteuer entdecken, Göttingen 2011, 82; SABINE PEMSEL-MAIER, Dreifaltigkeit/Trinität. In: 

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100168/; 25.11.2024, 7f. 



Abstrakte (religiöse) Begriffe  5 

 

 

Begriff gebracht wird, kann sie existenzielle Bedeutsamkeit erlangen und in einer plura-

len Welt in den Diskurs mit den Wahrheitsansprüchen anderer Religionen und Weltan-

schauungen treten.“17 Und auch in der Entstehung und Tradierung von Religion spielt 

Sprache eine erhebliche Rolle hinsichtlich der Abhängigkeit von sprachlichen Überliefe-

rungen.18 Die Sprache, auf die Religion dabei Bezug nimmt, unterscheidet sich jedoch 

von der Alltagssprache oder von der Sprache in anderen Domänen durch eine konsequent 

symbolische, metaphorische oder narrative Formung der Termini und stellt damit für Ste-

fan Altmeyer eine „Anderssprache“ dar.19 Besonders die Termini, welche ebenfalls in der 

Alltagssprache Verwendung finden, benötigen für die Verwendung im religiösen Kontext 

daher eine konzeptionelle Umdeutung.20 Neben dieser Formung zeichnen sich religiöse 

Begriffe dadurch aus, dass sie „Ausdruck einer religiösen Erfahrung von Menschen“21 

sind, die durch die Zeit hinweg überliefert und übertragen wurde. Ein Verständnis derar-

tiger Sprache und damit die Erschließung dieser Sicht auf die Welt und das Leben benö-

tigt die Möglichkeit, einen Bezug zu ähnlichen Erfahrungen herstellen zu können.22 Dies 

geht mit dem Anspruch der Sprachbildung im Religionsunterricht einher, der sich von 

dem der anderen Fächer unterscheidet: So gehe es laut Altmeyer nicht nur um eine Kennt-

nis oder adäquate Anwendung eines Begriffs, sondern um eine Befähigung, mithilfe reli-

giöser Sprache Sinnhaftigkeit ausbilden zu können.23 Religiöse Sprache soll eine 

„Suchsprache“ für den Ausdruck eigener Erfahrungen und Haltungen werden.24 

Den Charakter einer Suchsprache erlangt religiöse Sprache bereits durch ihr Spezifikum, 

dass sie durch den Bezug auf Gott als das Unsagbare stets über das direkt Benennbare 

hinausverweist.25 Dadurch haben diese Begriffe eine spezifische innere Struktur: „In ihr 

werden lebensweltliche Begriffe mit den aus der Lebenswelt hinausgeschobenen 

 
17 ULRICH KROPAČ, Religiös sprachlos? Religiöse Sprache zwischen Tradition und moderner (Jugend-) 

Kultur. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht (JRP 37), Göttingen 2021, 

66. 
18 Vgl. SCHULTE, Sprache, 2. 
19 Vgl. ebd. 
20 Vgl. JOSEF LEISEN, Zur Integration von Sachfach und Sprache im CLIL-Unterricht. In: BERND 

RÜSCHOFF/ JULIAN SUDHOFF/ DIETER WOLFF (Hrsg.): CLIL Revisited. Eine kritische Analyse des gegen-

wärtigen Standes des bilingualen Sachfachunterrichts. Frankfurt a.M. 2015, 230. 
21 Vgl. STEFAN ALTMEYER, Sprache im Religionsunterricht. In: MAGDALENA MICHALAK (Hg.), Sprache 

als Lernmedium im Fachunterricht. Theorien und Modelle für das sprachbewusste Lehren und Lernen, 3. 

überarb. und erw. Aufl., Baltmannsweiler 2021, 149. 
22 Vgl. ALTMEYER, Sprache im Religionsunterricht, 149. 
23 Vgl. ebd. 
24 Vgl. ZIERMANN, Beziehungsweise, 101f. 
25 Vgl. RAINER OBERTHÜR, Sprachsensibler Religionsunterricht in der Grundschule. Grundannahmen - 

Erfahrungen - Schlussfolgerungen. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht 

(JRP 37), Göttingen 2021, 252. 



Abstrakte (religiöse) Begriffe  6 

 

 

religiösen Begriffen gekoppelt. Diese tragen in die Immanenz Transzendenz ein, so über-

schreiten sie bewusst begrifflich die Normalrealität.“26 Das Referenzobjekt eines religiö-

sen Begriffs ist, falls vorhanden, dementsprechend schwer zu fassen, was das Verstehen 

voraussetzungsvoll macht.27 Der Sinn erschließt sich deshalb in Form einer zirkulären 

Referenz durch einen Bezug auf andere Aussagen und Praktiken der Sprachgemeinschaft: 

„[L]etztlich entwickeln die Begriffe ihre Bedeutung nur in Netzwerken, in denen sich die 

Akteure gegenseitig kommunikativ auffordern.“28 Auch in Hinblick auf die Verwoben-

heit von Fachlichkeit und Sprachlichkeit ist von einer Einbindung des Begriffs in ein 

Netzwerk auszugehen. „Begriffe sind theoriegeladen, d.h. sind in ein Netz theoretischer 

Zusammenhänge gebunden. Das Lernen von Begriffen ist somit immer das Lernen von 

Begriffsnetzen im Kontext.“29 Bezüglich der Spezifika religiöser Sprache mit ihrer zirku-

lären Referenz auf und in einem Netzwerk und der gleichzeitigen Kopplung und Diffe-

renzierung von Immanenz und Transzendenz verstehen Reis u.a. die religiösen Kernbe-

griffe als abstrakte Begriffe.30 

Charles P. Davis, Gerry T. M. Altmann und Eiling Yee erachten abstrakte Konzepte als 

zentral für das menschliche Denken.31 So erfassen sie Beziehungen zwischen Menschen 

untereinander und mit ihrer Umwelt, oder ermöglichen einen Bezug auf Dinge und Ge-

danken, die sonst nicht sinnlich erfahrbar sind. Der Erwerb abstrakter religiöser Begriffe 

ist bislang aus dem Bereich der Psycholinguistik nur kaum systematisch erforscht. Es sind 

jedoch Übereinstimmungen mit dem Erwerb abstrakter Begriffe im Allgemeinen anzu-

nehmen.32 Neben Ergebnissen zu Vorteilen eines interpersonalen Erwerbsprozesses aus 

dem Jahr 2018, wurde 1990 von Gleitman festgestellt, dass Kinder die Bedeutung eines 

abstrakten Wortes aus einem sprachlichen Kontext erschließen konnten. Eine neuere Stu-

die von Vigglioco, Ponari und Norbury aus dem Jahr 2018 setzt die Nutzung dieser Res-

source jedoch in Abhängigkeit zu der Sprachfähigkeit, welche erst ab dem 10. Lebensjahr 

 
26 OLIVER REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung. In: NORBERT BRIEDEN u.a. 

(Hg.), Biblische Welten (Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik 11), Babenhausen 2020, 

122f. 
27 Vgl. ALTMEYER, Sprache im Religionsunterricht, 147; REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Spra-

chentwicklung, 123. 
28 REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung, 123. 
29 LEISEN, Integration von Sachfach und Sprache, 226. 
30 Vgl. REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung, 123. 
31 CHARLES P. DAVIS/ GERRY T. M. ALTMANN/ EILING, Situational systematicity: A role for schema in 

understanding the differences between abstract and concrete concepts. In: Cognitive Neuropsychology 

(2020), https://doi.org/10.1080/02643294.2019.1710124; 11.11.2024, 1. 
32 Vgl. VIERTEL/ REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept, 3. 



Abstrakte (religiöse) Begriffe  7 

 

 

für diesen Zweck ausreichend gebildet sein soll, sodass ein sprachlicher Kontext als al-

leinige Ressource zur Begriffsbildung in der Grundschule nicht ausreichend wäre.33  

Darüber hinaus kommt erschwerend hinzu, dass abstrakte Begriffe in hoch variablen 

Kontexten auftreten.34 Vor allem bei abstrakten religiösen Begriffen ist die Begriffsinten-

sion, also der Begriffsinhalt mit seinen wesentlichen Merkmalen,35 nicht eindeutig fest-

gelegt, sondern entfaltet sich in mehrperspektivischen Modellierungen, „die für verschie-

dene Kontexte unterschiedliche Bedeutungsnuancen festhalten.“36 Die Bedeutung ändert 

sich je nach Kontextualisierung, was den Erwerb dieser Begriffe erschwert. Sie können 

nicht einfach auf wenige Strukturelemente heruntergebrochen werden, welche die Bedeu-

tung(en) des Begriffs vollumfänglich erfassen. Stattdessen muss die Bedeutung in ver-

schiedenen Kontexten bzw. Modellen mit ihren je individuell hervorgerufenen Assozia-

tionen angeboten werden, um ein abstraktes Konzept in der vollen Bedeutungskomplexi-

tät darzustellen und differenziert zu konstruieren.37 Erfolgt hingegen ein Zugriff über ein 

Modell alleine, wird der Transfer des Begriffs auf andere (nicht-religiöse) Kontexte er-

schwert.38 Jedoch hat auch der Zugang über verschiedene Kontexte den Nachteil, dass die 

Begriffsintension und -extension unscharf werden können.39 Viertel und Reis folgern 

diesbezüglich aus ihrer Untersuchung zum Erwerb abstrakter religiöser Begriffe, dass in 

frühen Phasen des Begriffserwerbs ein Fokus auf ein klar abgegrenztes Modell mit einer 

begrenzten Anzahl zu berücksichtigender semantischer Aspekte hilfreich ist und erst im 

Anschluss an den Erwerb grundlegender Konzepte des Begriffs eine Konfrontation mit 

anderen Kontexten und Modellen zur Differenzierung des Begriffsverständnisses sinn-

voll ist.40  

Der situational systematicity approach, formuliert von Davis, Altmann und Yee, schreibt 

der Begegnung eines abstrakten Begriffs in vielfältigen Kontexten ebenfalls eine wichtige 

Rolle bei dem Begriffserwerb zu.41 Nach diesem Ansatz basiert die Entwicklung von 

 
33 Vgl. VIERTEL/ REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept, 3.; KOHLMEYER u.a., 

Wie meinst du das?, 335. 
34 Vgl. DAVIS/ ALTMANN/ YEE, Situational systematicity, 2 
35 Vgl. KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 335. 
36 REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung, 125. 
37 Vgl. FRANZISKA E. VIERTEL/ OLIVER REIS/ KATHARINA J. ROHLFING, Acquiring religious words: dia-

logical and individual construction of a word's meaning. In: Phil. Trans. R. Soc. B 378: 20210359 (2022), 

4; VIERTEL/ REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept, 4. 
38 Vgl. VIERTEL/ REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept, 15. 
39 Vgl. KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 338. 
40 Vgl. VIERTEL/ REIS, How Children Co-Construct a Religious Abstract Concept, 14. 
41 Vgl. ebd., 4. 



Abstrakte (religiöse) Begriffe  8 

 

 

Bedeutung auf Strukturelementen, die über verschiedene Situationen hinweg auftauchen 

und vom Lernenden miteinander in Beziehung zu setzen sind.42 Strukturelemente, welche 

einen Begriff ausmachen, sind beispielsweise handelnde Akteure, Objekte, Aktionen und 

deren Ergebnisse sowie auch Emotionen oder Motivationen.43 Davis, Altmann und Yee 

weichen die Dichotomie von konkreten und abstrakten Begriffen auf und betrachten die 

Begriffe innerhalb eines Kontinuums, welchem das Merkmal der situationalen Systema-

tik (situational systematicity) zugrunde liegt.44 Damit wird der Grad der kontextübergrei-

fenden Übereinstimmung von Strukturelementen und Relationen innerhalb eines Begriffs 

angegeben. Während sich einige Begriffe angesichts der zugrundeliegenden Strukturele-

mente auf sehr spezifische und ähnliche Situationen beschränken und damit eine hohe 

situationale Systematik aufweisen, beziehen sich andere Begriffe auf sehr verschiedene 

Situationen mit hochgradig differenten Elementen. Abstrakte Begriffe sind allgemein 

letzterer Gruppe zugehörig und weisen damit eine eher geringe situationale Systematik 

auf, wenn auch in unterschiedlicher Ausprägung. Die konstituierenden Strukturelemente 

sind also je nach Kontextualisierung verschieden. Neben der Anzahl von Begriffsintensi-

onen kommt die (raum-)zeitliche Dichte als weitere Dimension hinzu, welche Einfluss 

auf die Systematik nimmt. Die Strukturelemente können über unterschiedlich große 

räumliche und zeitliche Fenster verteilt sein, was die Wahrnehmung dieser als aufeinan-

der beziehend erschwert und mit einer hohen kognitiven Leistung verbindet, die von jun-

gen Kindern nicht zu erwarten ist.45 Bei Kontexten, deren Strukturelemente sich über eine 

große Zeit oder einen großen Raum erstrecken, sind diese aus einer größeren Anzahl von 

irrelevanten Informationen herauszufiltern, was die kognitiven Leistungen wie etwa Kon-

troll-Mechanismen erhöht.46 Diese Variabilität hinsichtlich der raumzeitlichen Dichte der 

Strukturelemente ist jedoch nicht nur zwischen den unterschiedlichen Begriffen gegeben, 

sondern kann auch innerhalb von Konzepten, also abhängig von der jeweiligen Kontex-

tualisierung vorliegen. So kann die situationale Systematik auch innerhalb eines Begriffs 

differieren. Abhängig von der situationalen Systematik des jeweiligen Begriffs variiert 

damit die Stärke, mit der dieser auf die konstitutiven Strukturelemente verweist. Eine 

geringe Systematik hat also einen weniger eindeutigen Verweis auf die bedeutsamen Ele-

mente zur Folge, was eine Identifizierung anhand von analogen Bedingungen nicht 

 
42 Vgl. VIERTEL/ REIS/ ROHLFING, Acquiring religious words, 2. 
43 Vgl. DAVIS/ ALTMANN/ YEE, Situational systematicity, 8. 
44 Vgl. hierzu und zum Folgenden DAVIS/ ALTMANN/ YEE, Situational systematicity, 2-8. 
45 Vgl. VIERTEL/ REIS/ ROHLFING, Acquiring religious words, 2. 
46 Vgl. hierzu und zum Folgenden DAVIS/ ALTMANN/ YEE, Situational systematicity, 2-5, 8. 



Abstrakte (religiöse) Begriffe  9 

 

 

unbedingt ermöglicht und damit auch den Erwerbsprozess komplexer macht. Des Weite-

ren soll die höhere Anzahl an benötigten Informationen ebenfalls zu einer schlechteren 

Memorierung einzelner Details des Konzeptes führen. Die Ausführungen von Davis, Alt-

mann und Yee verdeutlichen also die Komplexität des Erwerbs abstrakter Begriffe. Bei 

religiösen Begriffen muss zusätzlich beachtet werden, dass die Strukturelemente bzw. 

Akteure nicht nur über einen längeren Zeitraum oder größeren Ort verteilt sind, sondern 

durch den Verweis auf das Transzendente schlichtweg nicht in den lebensweltlichen Si-

tuationen greifbar sind, was ihre Identifikation und damit den Aufbau eines Konzepts 

zusätzlich erschwert. 

Zu diesem Problem kommt hinzu, dass die meisten jungen Grundschulkinder noch nicht 

dazu in der Lage sind, alle Nuancen eines Konzepts und dessen Abgrenzung zu ähnlichen 

Konzepten wahrzunehmen und daraus eine Bedeutung zu abstrahieren. Daher benötigt es 

andere Mechanismen, die den Erwerb unterstützen können.47 Reis, Lenze, Nagels und 

Potthast betonen in diesem Zusammenhang, dass eine emotionale Perspektivierung den 

fehlenden äußeren Referenzpunkt durch die Bildung mentaler Konstrukte kompensieren 

kann.48 So kann zum einen bei den SuS eine Betroffenheit und persönliche Beteiligung 

bewirkt werden und zum anderen der Begriff mit einem positiven oder negativen emoti-

onalen Zustand beladen werden, was den Begriffsaufbau erleichtert.49 Die für die Per-

spektivierung benötigten sozialen Referenzstrukturen müssen jedoch zusätzlich zu den 

Begriffen aufgebaut werden, sodass sich dadurch ein weiterer Aufwand ergibt.50 In einer 

Erhebung von Reis u.a., innerhalb des Projekts zur religiösen Sprachentwicklung aus dem 

Jahr 2020 ergab sich, dass die Kinder über die Zeit hinweg eine Zunahme der abgebilde-

ten Strukturelemente zeigten, aber dennoch nur ein rudimentäres Begriffskonzept erwor-

ben haben, in dem etwa drei Merkmale enthalten waren.51 Im Kontext der verwendeten 

Bibelgeschichte behielten die Kinder mehr Elemente als in anderen Bezugrsahmen, ein 

Rückgriff auf ersteren konnte in offenen Rahmungen jedoch nur selten beobachtet wer-

den. Der daraus abgeleitete Komplexitätsverlust außerhalb des biblischen Kontexts, weist 

darauf hin, dass der Lebensweltbezug bzw. die Dekontextualisierung im Allgemeinen 

eine Herausforderung für die Kinder darstellt und diese sich negativ auf die begriffliche 

 
47 Vgl. VIERTEL/ REIS/ ROHLFING, Acquiring religious words, 2. 
48 Vgl. REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung, 124. 
49 Vgl. KOHLMEYER u.a., Wie meinst du das?, 339. 
50 Vgl. REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung, 133. 
51 Vgl. hierzu und zum Folgenden, ebd., 124, 129-134. 



Hoffnung  10 

 

 

Präzision auswirkt. In verschiedenen Bezugrsahmen wurde also auf unterschiedliche Mo-

delle Bezug genommen, was die theoretischen Ausführungen zur hohen Bedeutung der 

Kontexte von Davis, Altmann und Yee stützt. Besonders die Bibel stellt dabei wohl einen 

starken Kontext dar, da dieser schon die Spannung von Immanenz und Transzendenz ent-

hält. Diese Stärke erschwert jedoch auch spätere Dekontextualisierungen. Das Begriffs-

verständnis konnte in dem von Reis u.a. betrachteten Durchgang der AG demnach noch 

nicht ausreichend gefestigt werden, um zu einer kompetenten Verwendung des Begriffs 

abseits des vertrauten Kontexts sowie zur Deutung und Bewältigung eigener Erfahrungen 

zu führen. Dies bleibt damit weiterhin ein Ziel, für dessen Verwirklichung es zusätzliche 

Forschungsergebnisse bedarf. 

Da auch der Hoffnungsbegriff als ein abstrakter religiöser Begriff keine eindeutige Be-

griffsintension besitzt, wurde im Vorfeld der Reihenplanung der AG eine Sachanalyse 

vorgenommen, um mögliche Modelle mit ihren Strukturelementen zu identifizieren. 

Diese wird im Folgenden dargestellt. 

3.2. Hoffnung52 

Das Wort „Hoffnung“ ist im alltäglichen Sprachgebrauch beheimatet und zugleich eng 

mit religiösen Vorstellungen verbunden. Dies resultiert in vielfältigen Definitionen, wel-

che verschiedene Deutungsebenen umfassen. Gemäß der Definitionen des Dudens wird 

der Begriff auf drei verschiedene Weisen verwendet: Als „das Hoffen; Vertrauen in die 

Zukunft; Zuversicht, Optimismus in Bezug auf das, was [jemandem] die Zukunft bringen 

wird“, „positive Erwartung, die jemand in jemanden, etwas setzt“ sowie „jemand, in den 

große, ungewöhnliche Erwartungen gesetzt werden“53. Diese Bedeutungen beziehen sich 

allesamt auf den alltagssprachlichen Gebrauch und kommen ohne explizite religiöse Prä-

gung aus. Die erste Definition verdeutlicht einen Zusammenhang des Hoffnungsbegriffs 

mit dem Aspekt der Zukunftsbezogenheit. Die Zusammenschau der verschiedenen Ver-

ständnisse zeigt zudem eine Unterscheidung zwischen positiven und ungewöhnlich gro-

ßen Erwartungen. Demnach variiert die Wahrscheinlichkeit des Eintreffens der erhofften 

Ereignisse. Neben diesen drei Verständnissen von Hoffnung gibt es noch weitere Zu-

gänge, welche die Art des Hoffens und (die Möglichkeit) des Handelns zur Hoffnungser-

füllung beeinflussen: 

 
52 Angelehnt an REBECCA CAMPE/ KRISTINA NÜCKEL/ SABRINA VOSS/ JANA FRIELER, Überarbeitetes 

Portfolio Fachdidaktische Analyse II „LSE Hoffnung“, 2024, 5-9. 
53 DUDEN, Art. Hoffnung. In: https://www.duden.de/node/67606/revision/126733; 17.08.2023. 



Hoffnung  11 

 

 

„Je nach Perspektive wird Hoffnung als eine Tugend, eine Charaktereigenschaft, ein Gefühl des 

Vertrauens, ein Denkmuster, eine Erwartung an die Zukunft oder eine Haltung dem Leben gegen-

über gesehen. Für manche ist Hoffnung mit den individuellen Stärken und der persönlichen Wil-

lenskraft verbunden. Andere wiederum erleben Hoffnung vor allem in der Verbindung mit einem 

geliebten Menschen oder mit einer transzendenten geistigen Kraft.“54 

In der christlichen Theologie ist die Hoffnung stark transzendent und eschatologisch aus-

gerichtet, indem sie sich auf „das ewige Leben in der Anschauung Gottes“55 richtet. Einen 

zentralen Stellenwert erhielt der Begriff im Christentum durch die Charakterisierung als 

eine von Gott gegebene Tugend neben dem Glauben und der Liebe durch Thomas von 

Aquin.56 Im Laufe der Geschichte des Christentums wurde der Begriff darüber hinaus 

wiederholt zum Gegenstand von Überlegungen und Neuprägungen. Trotz dieser vielfäl-

tigen Prägungen des Begriffs formuliert Gerhard Sauter, dass im Christentum „nur von 

der Hoffnung“57 ausgegangen und gesprochen werden kann. Diese Hoffnung wird durch 

die Verheißungen Gottes bestimmt und gliedert sich in einzelne Erwartungen wie Ge-

rechtigkeit oder das ewige Leben.58 

In der Aufklärung wurde die Wahrscheinlichkeit der Hoffnungserfüllung zum Kriterium, 

um zwischen vernünftigen und unvernünftigen Hoffnungen zu unterscheiden. Dies führte 

zu dem paradoxen Schluss, „daß die Hoffnung gerade da ihre Kraft am stärksten erweist, 

wo in ausweglosen Situationen keine Überlegung mehr die Unsicherheit zu mindern und 

den Druck von der Seele zu nehmen vermag.“59 Irrationale Hoffnungen setzen demnach 

Kräfte frei, welche ein handelndes Eingreifen der Menschen fördern und dadurch die Ra-

tionalität der Hoffnung wiederum erhöhen.60 Ein vernunftbasiertes Verständnis von Hoff-

nung vertritt auch Immanuel Kant, welcher die Religion in der Position sieht, eine Ant-

wort auf die Frage zu liefern, was gehofft werden darf.61 Friedrich Nietzsche hingegen 

betont ausgehend von leidvollen Erfahrungen im Rahmen von Kriegen das Vorhanden-

sein einer Hoffnungslosigkeit in der Welt.62 Existenzielle Grenzerfahrungen können je-

doch nicht nur zu einer Hoffnungslosigkeit, sondern auch paradoxerweise zu einer be-

stärkten Hoffnung führen, sodass auch in Zeiten von Krisen beide Extreme gleichzeitig 

 
54 ANDREAS M. KRAFFT, Werte der Hoffnung. Erkenntnisse aus dem Hoffnungsbarometer. Berlin 2019, 

5f. 
55 HERBERT VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch. 6. Aufl., Freiburg im Breisgau 2008, 296. 
56 Vgl. ebd. 
57 GERHARD SAUTER, Art. Hoffnung. Dogmatisch-ethisch. In: TRE 15 (1986) 492. 
58 Vgl. ebd. 
59 FRIEDRICH KÜMMEL, Art. Hoffnung. Philosophisch. In: TRE 15 (1986) 480. 
60 Vgl. ebd. 
61 Vgl. ebd.; KRAFFT, Werte der Hoffnung, 8. 
62 Vgl. VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch, 297. 



Hoffnung  12 

 

 

existieren können.63 Eine weitere Neuprägung erhielt der Begriff durch Ernst Bloch. Sei-

ner Vorstellung folgend wurde seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts der Versuch 

unternommen,  

„die einseitige Jenseitsorientierung der traditionellen Theologie der H[offnung] auszugleichen. In 

der Annahme der menschlichen Geschichte durch Gott in der Inkarnation wurde ein wesentlicher 

Impuls dafür gesehen, an den praktischen Verwirklichungen innerweltlicher Hoffnung mitzuarbei-

ten. Die Hoffnung wurde in der Politischen Theologie verstanden als Wachhalten der Erinnerung an 

die noch unabgegoltenen Verheißungen Gottes, auf deren Erfüllung die Menschheit zugeht, wenn 

sie an ihrer innerweltlichen Zukunft arbeitet (ohne deren Vollendung aus eigener Kraft zu errei-

chen).“64 

Durch diese Wende wird die Bedeutung des eigenen Handelns zur annähernden Erfüllung 

der Hoffnung hervorgehoben. Damit erhält der Einzelne mehr Verantwortung als es bei 

einer einseitigen Jenseitsorientierung der Fall ist. Basierend auf dieser Neuprägung ver-

steht auch Jürgen Moltmann Hoffnung ausgerichtet „auf eine ganz konkrete Transforma-

tion im Hier und Jetzt. Ausgangspunkt dieser Transformation ist die Antizipation, die 

praktische Vorwegnahme des Reichs Gottes durch unsere eigenen Taten.“65 Hier wird der 

präsentische Charakter des Reichs Gottes in den Fokus gerückt, durch den die Hoffnung 

„einen aktiven und emanzipatorischen Charakter“66 erhält. Die Gestaltung des Lebens zur 

Förderung dieser Transformation ist dabei an dem Leben und der Verkündigung Jesu zu 

orientieren.67 Auch in der heutigen Zeit ist jedoch, wie durch Friedrich Nietzsche bereits 

festgestellt worden ist, durch die Erfahrung von Ohnmacht angesichts von Kriegen oder 

dem Klimawandel und den damit einhergehenden Katastrophen eine Resignation auszu-

machen. Dies zeigt sich dadurch, dass „sich die H[offnung] auf die Erreichbarkeit kleiner, 

eher privater Teilziele zurückzuziehen“68 scheint. Darüber hinaus wirkt die Säkularisie-

rung auf die Gestalt der Erlösungshoffnung ein, welche zunehmend keine eschatologische 

Hoffnung mehr meint, sondern innerweltliche Erlösungserfahrungen im Alltag der Men-

schen.69 Gerade die Kinder der heutigen Zeit finden sich in einer Welt wieder, deren Ende 

der eigenen Lebenszeit immer näher zu rücken scheint, wenn kein umgreifendes Gegen-

steuern vorgenommen wird.70 Im Hinblick auf diese Umstände sieht Ingo Baldermann 

 
63 Vgl. KÜMMEL, Hoffnung Philosophisch, 481. 
64 VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch, 297. 
65 ANDREAS M. KRAFFT/ ANDREAS M. WALKER, Positive Psychologie der Hoffnung. Grundlagen aus Psy-

chologie, Philosophie, Theologie und Ergebnisse aktueller Forschung. Berlin 2018, 52. 
66 KRAFFT/ WALKER, Positive Psychologie der Hoffnung, 53. 
67 Vgl. ebd. 
68 VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch, 297. 
69 Vgl. SABINE PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus. Orientierungswissen Christologie. Stuttgart 

2016, 81. 
70 Vgl. INGO BALDERMANN, Gottes Reich – Hoffnung für Kinder. Entdeckungen mit Kindern in den 

Evangelien, Neukirchen-Vluyn 62012, 10. 



Hoffnung  13 

 

 

Hoffnung nur im emanzipatorischen Verständnis als tragfähig an, also „wenn sie nicht 

von einer irgendwann einmal kommenden Wende spricht, sondern jetzt Wege zeigt, Hoff-

nungsvolles zu tun und im Sinne dieser Hoffnung zu leben.“71 Darüber hinaus müsse die 

Hoffnung die empfundene Trauer und den Schmerz der Menschen aufnehmen, um Ant-

worten auf diese in ihren emotionalen Tiefen finden zu können, anstatt Beschönigungen 

der Wirklichkeit vorzunehmen.72 

Die Bibel, so Baldermann, sei ein Buch der Hoffnung. Als übergreifendes Thema zieht 

es sich durch alle Inhalte und verbindet sowohl Elemente der Verzweiflung und der An-

klage als auch der Gelassenheit und Geduld.73 „Es sind Grunderfahrungen der Güte nötig, 

wo so etwas wie Hoffnung wachsen soll; und so öffnet uns die Bibel nicht nur die emoti-

onalen Tiefen, sondern sie führt uns auch zurück zu den Anfängen der Hoffnung.“74 Diese 

Anfänge liegen in der Erfahrung, dass Gott seine Verheißungen erfüllt sowie gütig und 

fürsorglich ist. Deshalb wird das Hoffen im jüdisch-christlichen Glauben im Gegensatz 

zu dem Glauben an altgriechische Götter möglich.75 Dabei unterscheidet sich die Aus-

richtung der Hoffnung im Alten und Neuen Testament. Das Alte Testament ist von einem 

eher weiten Hoffnungsverständnis geprägt im Sinne einer „auf die Zukunft hin gerichtete 

sehnsuchtsvolle Erwartung eines Gutes“76. Dies umfasst sowohl die Hoffnung auf das 

zukünftige Heil aller Menschen und dem Kommen des Messias als auch diesseitige und 

konkrete Verbesserungen im Leben und Alltag der Menschen.77 Die Hoffnung ist eng 

gebunden an das Vertrauen in JHWH und geht besonders auf den Bund mit Noah und die 

Verheißungen von „Gesundheit, Familie, Wohlergehen und Frieden“78 an die Erzväter 

zurück. Die Erfahrung eines rettenden und beschützenden Gottes, die das israelitische 

Volk gemacht hat, bildet die Grundlage der Hoffnung, ebenso wie die damit einherge-

henden Erfahrungen von benötigter Geduld gerade in schwierigen Zeiten.79 Die alttesta-

mentliche Hoffnung geht also mit dem Erfordernis eines Loslassens und einer Ergeben-

heit im Vertrauen auf die Zusage JHWHs einher.80 

 
71 BALDERMANN, Gottes Reich, 10. 
72 Vgl. ebd., 10, 15. 
73 Vgl. ebd., 11. 
74 BALDERMANN, Gottes Reich, 15. 
75 Vgl. KRAFFT/ WALKER, Positive Psychologie der Hoffnung, 46. 
76 VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch, 296. 
77 Vgl. ebd. 
78 KRAFFT/ WALKER, Positive Psychologie der Hoffnung, 46. 
79 Vgl. VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch, 296. 
80 Vgl. ebd. 



Hoffnung  14 

 

 

Durch Jesu Geburt, Verkündigung und Auferstehung erfolgt im Neuen Testament eine 

Lenkung und Verengung der Hoffnung auf das nahekommende Reich Gottes. „In Spät-

schriften des NT verlagert sich die H[offnung] stärker auf den Himmel, die verheißene 

Gottesstadt“81, indem Jesu Auferstehung eine neue Dimension der Hoffnung ermöglicht, 

„die sogar über den Tod hinaus positiv zu denken erlaubt und das Leiden auf Erden in ein 

neues Licht stellt“82. Die wahr gewordene Verheißung des Messias und die in Jesus er-

folgte Offenbarung bilden nun die Grundlage der Hoffnung.83 Neben der stark ausgepräg-

ten Zukunftsorientierung neutestamentlicher Hoffnung bleibt jedoch auch die Gegen-

wartsorientierung durch die Verkündigung des bereits erfolgten Anbruchs des Reichs 

Gottes erhalten. In dieser Dimension bestimmt die Hoffnung das Leben der Gläubigen, 

indem es sie zum Mitbauen am Reich Gottes befähigt und ermutigt.84  

Aus der Zusammenstellung der verschiedenen Verständnisse des Hoffnungsbegriffs 

wurde in der Vorbereitung der Angebotsreihe folgende Metastruktur abgeleitet: 

 Transzendenz 

Theonomie 

Glaubenswelt 

Immanenz 

Autonomie 

Säkulare Welt 

 Hoffnung auf Gottes Handeln an der Welt Emanzipatorische 

Hoffnung 

Resignation im 

Angesicht von 

Krisen NT - eng AT - weit 

Hoffnung 

auf was 

Nahekommende Reich 

Gottes, Himmel, über den 

Tod hinaus (Jenseitsorien-

tierung) 

Ein Gutes in der 

Zukunft 

Transformation 

der Welt im Hier 

und Jetzt 

Erreichbarkeit 

kleiner, eher pri-

vater Teilziele 

Hoffnung 

für wen 

Christen/Welt Israelitisches 

Volk 

Menschen Das jeweilige In-

dividuum 

Hoffnung 

durch wen 

Gott oder berufene Ge-

schöpfe 

Gott (verantwortliche) 

Menschen 

Menschen 

 

Lernformat Lass los Geduld Pack an Wünschen 

 Erkennen, dass wir durch 

Geburt und Auferstehung 

von Jesus Christus auf das 

Nahekommen des Reich 

Gottes und das Überwin-

den des Todes hoffen dür-

fen  

→ beten, warten, loslassen 

Erkennen, dass 

Gott an der Welt 

handelt und sich 

dazu verhalten 

→ Geduld und 

Vertrauen ha-

ben, anstatt zu 

verzweifeln 

 

Erkennen, dass 

man das Reich 

Gottes im Hier 

und Jetzt schon 

selbst anfanghaft 

errichten kann  

→ fang an & pack 

an 

Erkennen, dass 

man auf Dinge 

hoffen sollte, die 

die Menschen 

selbst besser ma-

chen können 

→ Fokus auf Er-

reichbares, Wün-

schen 

Tab. 1: Modellrahmen zur Hoffnung (CAMPE/ NÜCKEL/ VOSS/ FRIELER, LSE Hoffnung, 9) 

 
81 VORGRIMLER, Neues Theologisches Wörterbuch, 296. 
82 KRAFFT/ WALKER, Positive Psychologie der Hoffnung, 47. 
83 Vgl. ebd., 46. 
84 Vgl. ebd., 47f. 



Christologie und Trinität  15 

 

 

Angesichts der Komplexität des Begriffs ist davon auszugehen, dass die bereits vorhan-

denen Begriffsverständnisse der Kinder in einer Gruppe ebenso heterogen und vielfältig 

sein können. Die Vielzahl an Begriffsverständnissen und die Auswirkungen von Krisen 

und der Säkularisierung auf das Hoffnungsverständnis der Kinder machen es notwendig, 

mehrere Modelle anzubieten und voneinander abzugrenzen. Die vorgenommene Sacha-

nalyse und die daraus hervorgegangene Metastruktur verweisen darüber hinaus auf einen 

Zusammenhang zwischen dem Leben Jesu sowie dem Reich und Handeln Gottes. Diese 

Aspekte sollen im nächsten Kapitel eingehender betrachtet werden. 

3.3. Christologie und Trinität 

3.3.1. Christologie 

Gerhard Büttner und Oliver Reis formulieren den Eindruck, dass Unterrichtsstunden auf 

Schwierigkeiten stoßen, wenn diese zwar auf der konzeptionellen Ebene gut durchdacht 

sind, auf der Ebene der Christologie jedoch nicht explizit reflektiert wurden.85 Die Frage 

der Christologie scheint also zentral für das Gelingen von Unterricht mit einem Bezug zu 

Jesus Christus zu sein. Aber was sind Antwortmöglichkeiten auf die Frage „Wie […] 

dieser Jesus von Nazareth mit Gott zusammen[hängt]?“86 

Sabine Pemsel-Maier definiert Christologie als  

„theologische Rede (von griechisch logos = Wort, Rede, Lehre) von Jesus als dem Christus. Sie 

entfaltet dieses Bekenntnis von den Anfängen im NT durch die verschiedenen Epochen hindurch 

bis in die Gegenwart und legt es für Menschen in verschiedenen Kontexten, Kulturen und Alters-

stufen aus, auch für Kinder und Jugendliche. Die gegenwärtige Theologie bezieht den Terminus 

Christologie nicht nur auf die lehrmäßig-rationale Reflexion des Christusereignisses, sondern ver-

wendet ihn in einem weiten Sinn zur Bezeichnung vielfältiger Christusinterpretationen.“87 

Auch die nicht einer stringenten Reflexion entspringenden Konstruktionen von Kindern 

werden demnach als Christologie verstanden.88 Im engeren Sinne bezeichnet Christologie 

die „rational begründete und an der Vernunft ausgewiesene Lehre von und über Jesus 

Christus“89, welche eine Disziplin der Systematischen Theologie darstellt. Diese hat die 

Aufgabe, den Wahrheitsanspruch des Bekenntnisses Jesus als Christus und die damit ver-

bundenen Heils- und Erlösungserwartungen zu prüfen und in die jeweilige Zeit zu über-

setzen.90 Die Christologie ist jedoch nicht nur eine Disziplin, die additiv neben anderen 

 
85 Vgl. GERHARD BÜTTNER/ OLIVER REIS, Modelle als Wege des Theologisierens. Religionsunterricht 

besser planen und durchführen, Göttingen 2020, 117. 
86 BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 118. 
87 PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 17. 
88 Vgl. ebd. 
89 Ebd. 
90 Vgl. ebd.; KURT ERLEMANN, Wunder. Theorie – Auslegung – Didaktik, Tübingen 2021, 11. 



Christologie  16 

 

 

steht, sondern hat die Rolle als Mitte und Strukturprinzip der Theologie inne, da sie etwa 

die Gotteslehre spezifiziert und zu trinitarischen Überlegungen führt.91 Zu bedenken ist 

darüber hinaus, dass es sich sowohl bei der Christologie als auch bei der Trinitätslehre 

um gedankliche Konstruktionen und Modelle handelt, welche nicht das Wesen von Jesus 

Christus oder Gott vollumfänglich erfassen. Vielmehr bilden sie ab, welche Auffassungen 

Menschen zu einer bestimmten Zeit hatten.92 Es handelt sich also stets um Interpretatio-

nen der Erfahrungen mit Jesus Christus, welche diachron durch die Zeit hindurch als auch 

synchron in unterschiedliche Kulturräume hinein verschieden ausgelegt und versprach-

licht wurden, sodass es keine allgemeine und einheitliche Christologie gibt.93 Schon die 

neutestamentlichen Schriften schaffen kein einheitliches Bild, sondern zeigen durch die 

vier nebeneinander stehenden Evangelien, dass die Christologie von Beginn an vielstim-

miger Natur ist und sich durch unterschiedliche Erzählungen und Bezeichnungen entfal-

ten lässt.94 Auch wenn die Frage nach der Echtheit biblischer Texte vor allem im Neuen 

Testament durch die Existenz von Jesus als historischer Person angelegt ist, so beanspru-

chen die Texte keine historische Faktizität für sich, sondern sind bereits nachösterlich aus 

der Überzeugung der Begegnung des Sohn Gottes in Jesus verfasst worden. Hier vermi-

schen sich historische Ereignisse mit subjektiven Glaubenswahrheiten der Verfasser.95 

Auch die biblischen Quellen stellen damit Interpretationen dar, welche je eine bestimmte 

Christologie bilden. 

Bei den christologischen Überlegungen können die Geschehnisse von unterschiedlichen 

Ausgangspunkten betrachtet werden. So kann zum einen entlang der Horizontalen hin-

sichtlich impliziter und expliziter Christologie unterschieden werden, zeitlich getrennt 

durch die Ostererfahrung.96 Auch wenn die Bedeutung Jesu durch die Jünger ausgehend 

von der Ostererfahrung erschlossen wurde, basieren die nachösterlich entstandenen chris-

tologischen Bekenntnisse auf dem Leben und Handeln Jesu.97 Die vorösterlichen Erfah-

rungen der Außergewöhnlichkeit Jesu werden deshalb implizite Christologie genannt, 

während die nachösterlichen ausdrücklichen Bekenntnisse die explizite Christologie 

 
91 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 19. 
92 Vgl. ebd., 17. 
93 Vgl. ebd., 17f. 
94 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 135; PIETRO SELVATICO/ DORIS STRAHM, Jesus Christus. 

Christologie, Zürich 32016, 22. 
95 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 75. 
96 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 21. 
97 Vgl. ebd., 20. 



Christologie  17 

 

 

darstellen.98 Zum anderen kann man auf der Vertikalen „unten“ beim irdischen Jesus an-

setzen und von dort den Blick in Richtung Gott und der Möglichkeit einer Begegnung 

mit diesem in Jesus lenken (Aszendenzchristologie), oder in umgekehrter Richtung bei 

Gott ansetzen und überlegen, wie dieser ein leidensfähiger Mensch werden konnte (Des-

zendenzchristologie).99 Die verschiedenen Perspektiven sind je aufeinander bezogen und 

treffen sich im konkreten Menschen Jesus von Nazareth. Nur zusammen ergeben sie ein 

vollständiges Bild.100 In der heutigen Zeit kommt die Deszendenzchristologie jedoch an 

ihre Grenzen, da die Göttlichkeit Jesu nicht mehr als gesellschaftlicher Konsens voraus-

gesetzt werden kann.101 Der Verweis auf Gott markiert darüber hinaus den Unterschied 

zwischen einer Jesulogie und einer Christologie. Letztere fragt nämlich nach der Zusam-

mengehörigkeit der beiden Akteure, während in der Jesulogie Jesus als ethisch vorbildli-

cher Mensch betrachtet wird. Die Jesulogie steht deshalb dem historischen Jesus näher 

als christologischen Überlegungen einer menschlichen Natur.102 Auch wenn das Bild, das 

Kinder von Jesus haben, durchaus christologisch bestimmt ist,103 ist in der Unterrichts-

praxis und den curricularen Vorgaben eine Dominanz der Jesulogie vorzufinden.104  

Ausgehend von der aufgezeigten Vielfalt an Positionen manifestiert sich folglich eine 

spezifische Spannbreite an Denkmöglichkeiten bezüglich Jesus (Christus). Büttner und 

Reis haben einen Modellrahmen erarbeitet, welcher die drei Grundpositionen der Chris-

tologie im Spannungsfeld von Immanenz- und Transzendenzorientierung abbilden soll 

(Tab. 2).105 Die unterschiedlichen Positionen werden dabei mithilfe der Terminologie der 

Zwei-Naturen-Lehre beschrieben. Nicht enthalten ist jedoch der „historische Jesus“, was 

unter anderem daran liegt, dass die Anschlussfähigkeit dieses Konstruktes an die christo-

logischen Denkmodelle noch geprüft wird.106 Der „historische Jesus“ ist „das Produkt 

historisch-kritischer Quellenforschung und archäologischer Ausgrabungen. Die mensch-

liche Natur Jesu Christi hingegen ist das Produkt theologischen Nachdenkens über die 

 
98 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 21, 105. 
99 Vgl. ebd., 21; SELVATICO/ STRAHM, Jesus Christus, 16, 18; MARKUS WEIßER, Was bedeutet dieser Je-

sus für uns? In: MARKUS WEIßER/ ERWIN DISCHERL, Dogmatik für das Lehramt. 12 Kernfragen des Glau-

bens, Regensburg 2019, 159f. 
100 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 22; WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 159, 

162. 
101 Vgl. SELVATICO/ STRAHM, Jesus Christus, 19. 
102 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 9, 85. 
103 Vgl. ebd., 11. 
104 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 25. 
105 Vgl. BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 119. 
106 Vgl. ebd., 120. 



Christologie  18 

 

 

Fragen 'Wie geschieht Erlösung?' und 'Wie ist Jesus Christus Gott und Mensch gleichzei-

tig?'“107 

Immanenzorientiert Spezifische Immanenz- 

Transzendenz-Beziehung 

Transzendenzorientiert 

Betonung der menschlichen 

'Natur', Einzeichnung in Tradi-

tion bedeutender Menschen mit 

religiöser Bedeutung  

(→ Referenz auf Transzendenz) 

Lösungen:  

modal → erscheint in der einen 

oder anderen Natur;  

temporal → erst irdisch → dann 

himmlisch;  

paradox: beides zugleich 

Betonung der göttlichen 'Natur', 

Einzeichnung in Modelle von 

Götterepiphanien; menschliche 

Existenz nur scheinbar  

(→ Doketismus) 

Typische christologische Positi-

onen: Antiochenische Schule 

Logoschristologie; Origenes, 

Bekenntnis von Chalzedon  

(451 n. Chr.) 

Typische christologische Positi-

onen: alexandrinische Schule, 

Monophysiten 

Typische trinitarische Positio-

nen: Adoptianismus, Linksori-

genisten, Subordinatianismus, 

Arianismus 

Drei Kappadozier, Bekenntnis 

von Konstantinopel  

(381 n. Chr.) 

Typische trinitarische Positio-

nen: Rechtsorigenisten,  

Modalismus 

Tab. 2: Modellrahmen zur Christologie (BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 119) 

Immanenzorientiert kann man Jesus Christus demnach als einen jüdischen Menschen ver-

stehen, der in besonderer Weise auf den Gott Israels verweist, während er aus Perspektive 

der Transzendenzorientierung wahrer Gott mit einer nur scheinbaren menschlichen Exis-

tenz ist. Vermittelnd zwischen diesen beiden Extrempositionen stehen Vorschläge, wel-

che stärker das Vorhandensein beider Naturen, also sowohl menschlicher als auch göttli-

cher Natur in Jesus Christus betonen. Dieser Position sind auch die Bekenntnisse von 

Konstantinopel und Chalzedon zuzuordnen, welche sich aus den frühchristlichen christo-

logischen Streitigkeiten entwickelt haben.108 

Die frühchristlichen Streitigkeiten innerhalb der Christologie bildeten sich aufgrund der 

fehlenden festen Antworten des Neuen Testaments auf die Frage der Möglichkeit einer 

Anwesenheit Gottes in Jesus Christus. Durch diese Leerstelle entwickelten sich in den 

ersten Jahrhunderten des Christentums unterschiedliche Modelle, welche die Frage mit 

dem Ziel der Wahrung des Monotheismus intellektuell zu lösen versuchten.109 Es können 

zwei Tendenzen ausgemacht werden, diese Problematik zu bearbeiten: Entweder durch 

die Leugnung wahren Menschseins oder der Leugnung wahren Gottseins von Jesus Chris-

tus.110 In die erste Kategorie fällt der Doketismus, welcher das Menschsein nur als Schein 

betrachtet, sodass Gott immer Gott geblieben und nicht leidensfähig geworden ist.111 Die 

 
107 KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 84f. 
108 Vgl. BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 118f. 
109 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 90; PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 173, 177. 
110 Vgl. KLAUS VON STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie. 4., aktual. Aufl., Paderborn 

2019, 150; WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 163. 
111 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 178. 



Christologie  19 

 

 

Leugnung des wahren Gottseins hingegen findet man in den Denkmodellen des Subordi-

natianismus, welche Jesus Gott unterordnen. So sieht der Adoptianismus vor, dass Gott 

Jesus in der Taufe, also nachträglich adoptiert hat. Die auf einer besonderen Erwählung 

basierende Lehre wurde jedoch schnell als Irrlehre verurteilt, da sie eine Begegnung der 

Menschen mit Gott auf Augenhöhe nicht ermöglicht.112 Eine weitere Unterform des Sub-

ordinatianismus ist der sogenannte Arianismus. Gemäß dieser theologischen Richtung 

wird Jesus als erstes und edelstes Geschöpf betrachtet, durch das die übrige Schöpfung 

geschaffen wurde.113 

Diese Denkmodelle wurden spätestens mit dem Konzil von Nizäa (325) als Irrlehren ver-

worfen.114 Wie auch bei den darauffolgenden Konzilien sollte hier unter der Verurteilung 

falscher Aussagen ein Rahmen für eine korrekte Theologie geliefert werden.115 Ange-

sichts der soteriologischen Frage, wie Erlösung durch Jesus Christus geschehen kann, 

wurde die Notwendigkeit einer Wesensgleichheit mit Gott (homousios) aufgestellt. Erlö-

sung kann nach Athanasius nur geschehen, wenn eine echte Gemeinschaft zwischen Gott 

und Mensch hergestellt wird, indem die vermittelnde Person ganz Mensch und ganz Gott 

ist.116 Grundlage für das nizänische Bekenntnis wird deshalb die Inkarnationschristologie, 

nach welcher der göttliche Logos selbst im Menschen Jesu Fleisch geworden und voll 

gegenwärtig ist.117 Die Formulierung „wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht ge-

schaffen, wesensgleich dem Vater“118 betont vor allem gegen den Arianismus die Gött-

lichkeit des Sohnes Jesus Christus.119 Da der Arianismus trotz dieses Bekenntnisses nicht 

vollkommen von seinen Anhängern aufgegeben wurde, brauchte es 381 n. Chr. das 1. 

Konzil von Konstantinopel, um die Auseinandersetzung zwischen Gegnern und Anhän-

gern des Bekenntnisses zu lösen. Der Arianismus wurde verurteilt und das Bekenntnis 

v.a. im Bereich der Pneumatologie ergänzt.120  

 
112 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 90. 
113 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 147. 
114 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 178. 
115 Vgl. ROLAND KANY, Christologie im antiken Christentum. In: KARLHEINZ RUHSTORFER (Hg.), Chris-

tologie, Paderborn 2018, 172. 
116 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 91; PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 178; 

WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 167. 
117 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 90f. 
118 HEINRICH DENZINGER (Begr.)/ PETER HÜNERMANN (Hg.), Enchiridion symbolorum definitionum et 

declarationum de rebus fidei et morum. Kompendium der Glaubensbe-kenntnisse und kirchlichen Leh-

rentscheidungen. Lateinisch-Deutsch, Freiburg i. Br., 452017, 125. 
119 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 91. 
120 Vgl. DH, 150f. 



Christologie  20 

 

 

Auch nach diesem Konzil blieb jedoch offen, wie die Einheit von göttlicher und mensch-

licher Natur in Jesus Christus zu denken ist. Dies resultierte im 5. Jahrhundert in einer 

Kontroverse zwischen den theologischen Schulen von Alexandrien und Antiochien, wel-

che erst durch das 3. Konzil von Konstantinopel (680/1) in seinen Nachgängen beigelegt 

werden konnte.121 Die Schule von Alexandrien verfolgte eine sogenannte Einigungschris-

tologie, die stark ontologisch ausgerichtet war. Hier wurde angenommen, dass „[i]n Jesus 

Christus […] göttlicher Logos und Mensch vereint [seien], wobei das Göttliche so stark 

dominiere, dass das Menschliche kaum noch eine Rolle spiele.“122 Unter Betonung der 

Gottheit Jesu wurde eine Abgrenzung zum Logos-Sarx-Schema des Apollinaris von Lao-

dicea erschwert.123 Dieses besagt, dass Jesus nur zum Teil Mensch war, da bei ihm der 

menschliche Verstand durch den göttlichen Logos ersetzt worden sei, sodass im Grunde 

nur eine Natur vorhanden ist (Monophysitismus).124 Die Blickrichtung der alexandrini-

schen Position folgt dabei der Deszendenzchristologie.125 Die Schule von Antiochien hin-

gegen vertrat eine Position, die als Unterscheidungs- oder zugespitzter als Trennung-

schristologie beschrieben werden kann. Diese folgt der Überzeugung, dass bei der Inkar-

nation keine innere Einigung entstanden ist, sondern ein bloß äußerliches Beieinandersein 

der beiden Naturen (Logos-Anthropos-Schema).126 Ausgehend von der Bibel wurde hier 

stärker die Menschheit Jesu betont, sodass die Perspektive der Aszendenzchristologie 

eingenommen wurde.127 Dies ging jedoch auch mit der Gefahr einher, in die Extrempo-

sition des Nestorianismus abzurutschen und von einem quasi geteilten Christus auszuge-

hen.128 

Das Konzil von Nizäa trug einen großen Teil zur Lösung dieses Konfliktes bei, da hier 

mit der sogenannten Einigungsformel ein dogmenpolitischer Kompromiss geschlossen 

wurde, welcher beide Extrempositionen mittels negativer Formulierungen ausschließt.129 

Definiert wurde:  

„ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr, der in zwei Naturen unvermischt, 

unveränderlich, ungetrennt und unteilbar erkannt wird, wobei nirgends wegen der Einung der 

 
121 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 148. 
122 WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 169. 
123 Vgl. ebd. 
124 Vgl. WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 168f. 
125 Vgl. ebd., 171. 
126 Vgl. ebd., 170; PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 179. 
127 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 148; WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für 

uns?, 171. 
128 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 180; WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 170. 
129 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 180. 



Christologie  21 

 

 

Unterschied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigentümlichkeit jeder der beiden Naturen 

gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer Hypostase vereinigt“130. 

Das Konzil bediente sich der sogenannten Zwei-Naturen-Lehre, um „das Zu- und Mitei-

nander von Gottheit und Menschheit zu denken“131. Klaus von Stosch formuliert, dass die 

göttliche Natur betonen solle, dass in Jesus Christus selbst Gottes Zusage erfahrbar ge-

worden ist, während die menschliche Natur hervorheben solle, dass dies die Menschlich-

keit Jesu nicht verändert. Die Identifikation mit dem Logos solle nicht heißen, dass die 

göttliche Substanz dessen in Jesus vorhanden ist, sondern dass eine Identität der Bezie-

hung von Jesus zum Vater zu der des innertrinitarischen Logos zum Vater vorliegt.132 Die 

Fixierung der Einheit trotz der zwei Naturen geschah durch die Begriffe der Person und 

Hypostase, woraus der Begriff der Hypostatischen Union entstand.133 Die verwendete ne-

gative Formulierung hat zur Folge, dass die Zwei-Naturen-Lehre keinen Anspruch erhebt, 

die Art und Weise des Zusammenkommens beider Naturen in Jesus Christus erklären zu 

können und dadurch das Geheimnis der Menschwerdung betont.134 Aufgrund dessen folg-

ten jedoch auch nach dem Konzil Streitigkeiten, etwa über das Zueinander von mensch-

lichem und göttlichem Willen, welche dann mit dem 3. Konzil von Konstantinopel zu-

gunsten einer Unterscheidung der beiden Willen offiziell geklärt wurden. Der Preis, der 

für die Hinzufügung dieser Formulierungen zur Ablehnung weiterer Irrlehren zu tragen 

ist, manifestiert sich in einer zunehmenden Eingrenzung, die den Begriff der Hypostase 

in seiner Abstraktheit verfestigt und die Nachvollziehbarkeit der Heilsbedeutung der Hy-

postatischen Union erschwert.135 Eine weitere Grenze hat die christologische Lehre durch 

die Ausblendung der Geschichte Jesu und dem darin liegenden Beziehungsgeschehen 

zwischen Vater und Sohn. Es geht den Definitionen nicht darum, wer der konkrete 

Mensch Jesu war, sondern um das Mensch-Sein im Sinne des Vorhandenseins einer 

menschlichen Natur an sich.136 Nicht das Leben Jesu und die ethische Dimension seines 

Handelns stehen im Zentrum des Bekenntnisses, sondern soteriologische Überlegungen 

zur Möglichkeit der Erlösung durch Jesus Christus.137 Die altkirchlichen Formeln sind 

bis in die heutige Zeit prägend, wobei jedoch die griechische Inkulturation, die sich in 

Begriffen wie „Natur“ oder „Hypostase“ niederschlägt, in der heutigen Zeit 

 
130 DH, 301f. 
131 PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 180. 
132 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 141. 
133 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 180. 
134 Vgl. ebd. 
135 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 151f. 
136 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 179, 187; KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 85. 
137 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 10. 



Christologie  22 

 

 

Verstehensschwierigkeiten mit sich bringt, wie in Bezug auf die Trinitätslehre noch aus-

führlicher beschrieben werden soll.138 Die Formulierungen benötigen daher eine Ausle-

gung in das heutige Denken hinein, wie es zum Beispiel Karl Rahner mit seiner innerhalb 

relationaler Kategorien denkenden anthropologisch geprägten Christologie getan hat.139 

Gottessohn 

Innerhalb der christologischen Überlegungen und Bekenntnisse trifft man immer wieder 

auf den Hoheitstitel „Sohn Gottes“ bzw. die Rede von einer Sohnschaft. Diese ist jedoch 

nicht in Form einer biologischen Abstammung zu verstehen, sondern soll eine besondere 

Art der Erwählung durch Gott ausdrücken, wodurch jedoch subordinatianistische Asso-

ziationen mitschwingen.140 Wie auch andere Hoheitstitel, hat der Gottessohn in erster Li-

nie eine soteriologische Bedeutung, anstatt Aussagen über das Wesen oder die Identität 

zu tätigen. Ausgehend von den heilvollen Erfahrungen der Menschen mit Jesus verdeut-

lichen die Titel die in ihn gelegten Hoffnungen.141 Jesus wird durch den Gottessohn-Titel 

als „Garant für universale Gerechtigkeit und Frieden […]: die sichtbare Präsenz Gottes 

in der Welt“142 gekennzeichnet und damit zur Hoffnungsfigur. Zur Zeit Jesu war die Be-

zeichnung besonders geeignet, da sie sowohl im Alten Testament zur Verwendung ge-

kommen ist als auch im griechischen Kulturraum bekannt war und damit kontextüber-

greifend verwendet werden konnte. Die Sohnschaft Jesu ist allerdings von der damaligen 

Verwendung noch einmal zu unterscheiden, da mit dem Titel sowohl das Volk Israels als 

Ganzes, ein König als Repräsentant dessen, einzelne fromme Juden oder auch weitere 

bedeutende Menschen bezeichnet wurden.143 Die mit dem Titel einhergehenden messia-

nischen Hoffnungen zur Zeit Jesu erfüllt dieser mit seinem Auftreten und der von ihm 

verkündeten Botschaft des anbrechenden Reich Gottes.144 Wurde der Titel zunächst funk-

tional im Sinne einer Adoptions-Christologie verwendet, finden sich jedoch mit dem 

Übertritt in den griechischen Kulturraum Tendenzen zu einer Wesenschristologie, indem, 

wie bei Matthäus, eine Zeugung eingebracht wird. Die altkirchliche Dogmatik knüpft an 

diese Formulierungen an, um die Wesenseinheit auszudrücken.145 

 
138 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 174, 187. 
139 Vgl. ebd., 174, 187f. 
140 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 130. 
141 Vgl. ebd., 131; BALDERMANN, Gottes Reich, 84f. 
142 WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 156. 
143 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 130. 
144 Vgl. ERLEMANN, Wunder, 82. 
145 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 132. 



Trinität  23 

 

 

Kinder verbinden nach Kraft und Roose mit dem Gottessohn-Titel das, was ihn von an-

deren Menschen unterscheidet, während der Menschensohn-Titel in diesem Verständnis 

seine Menschlichkeit betone. Gemäß der Tradition wird jedoch genau umgekehrt die Be-

zeichnung „Gottessohn“ für einen Menschen verwendet und der Titel „Menschensohn“ 

für eine himmlische Gestalt.146 Darüber hinaus schaffen es die alten Hoheitstitel nicht 

mehr, die in ihnen zugrundeliegenden messianischen Hoffnungen und Sehnsüchte ange-

sichts von Ohnmachtserfahrungen zu vermitteln.147 Sie sind den Kindern fremd. Die Titel 

von Sohn und Vater stellen jedoch Metaphern dar, welche die Relation zwischen Jesus 

und Gott beschreiben und so besonders zur trinitarischen Erklärung dieser Beziehung un-

verzichtbar sind. Gleichzeitig gehen sie mit einigen Missverständnissen einher.148 Die 

trinitarischen Überlegungen und Konzepte werden im Folgenden ausgeführt. 

3.3.2. Trinität 

Genau wie die Christologie ist auch die Trinitätstheologie eine bis heute umstrittene Dis-

ziplin. Zugleich stellt sie einen Kernbereich des christlichen Glaubens dar: Entscheidun-

gen im Bereich der Trinitätstheologie haben Auswirkungen für die gesamte Dogmatik 

und die Glaubenspraxis der Menschen.149 Die leitende Frage der Trinitätstheologie for-

muliert Stosch folgendermaßen: „Wie kann es sein, dass es nur einen Gott gibt, wenn uns 

Gott in Jesus Christus in menschlicher Weise entgegentritt und er sich in ihm in seiner 

Schwäche für den Menschen zeigt?“150 In ihr wird ersichtlich, dass die Trinitätslehre eng 

mit der Christologie verbunden ist. Erst die Christologie löste systematische Reflexionen 

in diesem Bereich aus. Durch das Konzil von Nizäa und die hier postulierte Wesensein-

heit Jesu mit Gott bekommt die Frage nach dem Verhältnis dieser beiden eine neue Dring-

lichkeit. Die Christologie benötigt also ein gewisses Maß an trinitarischer Reflexion.151 

Die Trinitätstheologie hat dabei zur Aufgabe, einen Denkrahmen zu erarbeiten, der den 

Monotheismus „angesichts der herausfordernden Erfahrung, dass in Jesus von Nazaret 

Gottes Macht und Kraft selbst da zu sein scheint“152, bewahrt. In den Anfängen dieser 

Überlegungen sind beide Bereiche noch nicht klar voneinander unterscheidbar.153 

 
146 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 88. 
147 Vgl. BALDERMANN, Gottes Reich, 98f. 
148 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 89; PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 133. 
149 Vgl. KLAUS VON STOSCH, Trinität. Paderborn 2017, 7f. 
150 STOSCH, Trinität, 14. 
151 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 213. 
152 STOSCH, Trinität, 14. 
153 Vgl. KANY, Christologie im antiken Christentum, 155. 



Trinität  24 

 

 

In der Bibel finden sich keine expliziten Reflexionen im Sinne einer Trinitätslehre. Je-

doch sind einige Anknüpfungspunkte für derartige Denkentwicklungen vorhanden.154 

Maßgeblich sind dabei zwei Erfahrungen: Zum einen erfahren die Jüngerinnen und Jün-

ger in Jesus Christus das göttliche Wort, also „Gott als geschichtlich erfahrbare Wort-

wirklichkeit im Mitmenschen“155 (Sohn/Logos) und zum anderen dessen „bleibende Prä-

senz im Heiligen Geist“156 als „Erfahrung Gottes als Geistwirklichkeit im Inneren des 

Menschen“157 (Hl. Geist). Reduziert könnte man also von dem Gott, „der mich von außen 

ruft in seinem Wort und der mich von innen entzündet durch das Feuer seiner Liebe im 

Heiligen Geist“158 sprechen. Bei Jesus selbst finden sich wiederum plurale Erfahrungen: 

Zum einen unterscheidet sich Jesus in den biblischen Quellen selbst von seinem Vater, 

sodass eine Identifikation der beiden ausgeschlossen wird. Zum anderen spricht jedoch 

die Vollmacht und Autorität, mit der er handelt, sowie seine Vertrautheit mit dem Vater 

gegen eine vollständige Trennung. Es gilt also ein Zusammendenken bei gleichzeitiger 

Verschiedenheit zu entwickeln.159 Daneben gibt es noch weitere Bilder, die in der Bibel 

für die Beschreibung der Zuwendung Gottes zu der Menschheit genutzt werden, sodass 

der Textbefund sehr heterogen ist.160 Darüber hinaus sind auch die in den Texten vorge-

nommenen Zuschreibungen zu Vater, Sohn und Geist sehr unterschiedlich, weshalb dar-

aus keine bestimmten Merkmale ableitbar sind.161 „Entsprechend lässt sich die trinitari-

sche Struktur auch nur funktional und relational bestimmen, ohne eine bestimmte Onto-

logie der Personen festschreiben zu können.“162 Eine Trinitätslehre ausgehend von diesen 

Erfahrungen in der Heilsgeschichte wird als ökonomisch bezeichnet, während eine Be-

trachtung des innergöttlichen Lebens als immanente Trinität betitelt wird.163 Die An-

nahme, dass Gott sich so offenbart, wie er ist, sodass aus seiner Offenbarung Rück-

schlüsse auf sein Wesen gezogen werden können, verbindet beide Betrachtungsweisen 

und lässt darauf schließen, dass sich beide Ansätze gegenseitig bedingen.164 Trotz der 

Grundlegung eines trinitarischen Denkens in den Erfahrungen der Jüngerinnen und Jün-

ger und damit in der Bibel, ist dennoch eine Deutungsoffenheit hinsichtlich der 

 
154 Vgl. PEMSEL-MAIER, Dreifaltigkeit/Trinität 3; STOSCH, Trinität, 11, 33. 
155 STOSCH, Trinität, 60. 
156 Ebd., 11. 
157 Ebd., 60. 
158 Ebd., 28. 
159 Vgl. ebd., 18, 60. 
160 Vgl. ebd., 22, 28. 
161 Vgl. ebd., 32f. 
162 Ebd., 33. 
163 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 57. 
164 Vgl. ebd. 



Trinität  25 

 

 

Vereinbarkeit dieser Erfahrungen mit dem Monotheismus gegeben, sodass eine Reflexion 

und Präzisierung der möglichen Denkmuster erst im Zuge der christologischen Streitig-

keiten und Festlegungen der Göttlichkeit Jesu erfolgte.165 Die in der Geschichte abge-

lehnten Häresien stellen die Endpunkte eines Kontinuums dar, indem sie entweder die 

Einheit (Tritheismus) oder die Differenz (Identifikationstheologie) negieren.166  

Den Grundstein für einen bis heute gültigen Denkrahmen legten die drei kappadokischen 

Theologen Basilius von Caesarea, Gregor von Nazianz und Gregor von Nyssa.167 Ange-

regt durch ihre Überlegungen und begrifflichen Klärungen wird auf dem 1. Konzil von 

Konstantinopel die Formel des einen göttlichen Wesens (gr. ousia) in drei Hypostasen 

(gr. hypostasis, wörtlich: „das Darunterliegende“) aufgestellt.168 Durch diese Formulie-

rung aus Begriffen der griechischen Philosophie „wurden zwei unterschiedliche Wirk-

lichkeiten ausdifferenziert und zugleich zueinander in Beziehung gesetzt“169 und damit 

die Einheit und Verschiedenheit Gottes auf unterschiedlichen Ebenen verortet.170 Durch 

die verschiedenen Begriffe wird also zum einen die Einheit und zum anderen „die indivi-

duelle Verwirklichung dieses allgemeinen Wesens aufgrund konkreter Eigentümlichkei-

ten“171 ausgedrückt, sodass eine Dreifaltigkeit in der Tiefe Gottes Wesens verortet 

wird.172 Für eine Nutzung im abendländischen Kulturraum wurde die Aussage in lateini-

sche Begriffe übersetzt (substantia und persona).173 Daraus ergibt sich die Formulierung, 

dass der eine Gott in drei Personen subsistiert.174 Der hier verwendete Personenbegriff 

hat jedoch im Laufe der Zeit eine Bedeutungsveränderung erfahren, was im heutigen Ge-

brauch zu einigen Missverständnissen führt.175 So war der Begriff in der Antike und im 

Mittelalter wesentlich mit einer relationalen Dimension versehen, während der Begriff in 

der Neuzeit vor allem mit Subjektivität, Individualität und Freiheit einhergeht sowie anth-

ropologisch konnotiert ist. Dies führt zu der Gefahr, die Trinität als drei eigene Individuen 

mit je unhintergehbarem Willen zu verstehen, also im Sinne eines Tritheismus. Im Rah-

men des antiken Begriffsverständnisses besteht jedoch umgekehrt die Gefahr, dass die 

 
165 Vgl. STOSCH, Trinität, 34. 
166 Vgl. ebd., 35, 39. 
167 Vgl. ebd., 37f.; DERS., Einführung in die Systematische Theologie, 58. 
168 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 216. 
169 PEMSEL-MAIER, Dreifaltigkeit/Trinität, 5. 
170 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 216f. 
171 Ebd., 216. 
172 Vgl. SELVATICO/ STRAHM, Jesus Christus, 225. 
173 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 217. 
174 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 58. 
175 Vgl. hierzu und zum Folgenden PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 217. 



Trinität  26 

 

 

Verschiedenheit zu wenig betont wird und die drei Personen eher als Erscheinungsweisen 

verstanden werden (Modalismus).176 Darüber hinaus erfährt auch der Begriff der Hypos-

tase unterschiedliche Verwendung – wird er in der Christologie zur Markierung der Ein-

heit Jesu verwendet, so markiert er in der Trinitätslehre die Verschiedenheit bzw. die 

verschiedenen Konkretionen.177 Neben diesen Schwierigkeiten ist die im Konzil von 

Konstantinopel getroffene Formulierung jedoch auch hinsichtlich ihrer inhaltlichen Fül-

lung derart deutungsoffen, dass sie bis in die Gegenwart zu Kontroversen führt.178 Der 

Deutungsspielraum führt zur Entstehung unterschiedlicher Modelle von Trinität, welche 

im Folgenden in der Abgrenzung voneinander kurz vorgestellt werden. 

Die gängige Unterscheidung ist die zwischen lateinischen (häufig synonym zu den Be-

griffen westlich oder monosubjektiv) und östlichen Trinitätslehren. Dazu kommt in neu-

erer Zeit als drittes Modell das der sozialen Trinitätslehren hinzu. Die Unterscheidung 

erfolgt anhand des jeweiligen Ausgangspunktes der Betrachtung der Trinität. So geht das 

lateinische Modell von der Einheit in Richtung Verschiedenheit aus, leitet also aus der 

Einheit Gottes die drei Existenzweisen ab.179 Sowohl die östlichen als auch die sozialen 

Lehren denken die Einheit hingegen von der Verschiedenheit aus. Da die modernen so-

zialen Lehren dabei nicht vom Vater, sondern von drei gleichursprünglichen Personen 

ausgehen, kann zwischen diesen beiden Modellen noch einmal unterschieden werden.180 

Eine Übersicht über die verschiedenen Modelle bietet Stosch: 

 Lateinische 

Trinitätslehren 
Östliche Trinitätslehren Soziale Trinitätslehren 

Ausgangspunkt Der eine, sich  

offenbarende Gott 

Vater Drei als gleichur-

sprünglich gedachte 

Personen 

Bedeutung des  

Personenbegriffs 

Seins-, Existenz- oder 

Gegebenheitsweise 

Aktzentrum Selbstbewusstsein,  

Aktzentrum, Freiheit  

Gefährdung Modalismus/ 

Identitätstheologie 

Subordinatianismus Tritheismus 

Klassiker Augustinus, Anselm, 

Thomas 

Gregor v. Nyssa,  

Richard v. St. Viktor 

Tertullian 

Wichtige Vertreter 

heute 

Rahner, Barth, 

Vorgrimler, Leftow, 

Hoping, Schärtl 

Swinburne, Staniloae, 

v. Balthasar, Kasper 

Moltmann, Greshake, 

Boff, (Pannenberg),  

C. Plantinga, Pröpper, 

Striet, Essen 

Tab. 3: Übersicht trinitarischer Modelle (nach STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 62) 

 
176 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 60. 
177 Vgl. JÜRGEN WERBICK, Gott-menschlich. Elementare Christologie, Freiburg im Breisgau 2016, 259. 
178 Vgl. STOSCH, Trinität, 38. 
179 Vgl. STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 61. 
180 Vgl. ebd. 



Trinität  27 

 

 

Die lateinischen Trinitätslehren entfalten eine Trennung von ökonomisch und immanent 

abgeleiteten Eigenschaften.181 Die aus der Heilsgeschichte abgeleiteten Eigenschaften 

werden Appropriationen genannt, während die innertrinitarischen Eigenschaften die so-

genannten Proprietäten sind und die innergöttlichen Relationen beschreiben. Basierend 

auf der Erfahrung von Sohn und Geist als unterschiedliche Formen der Zuwendung Got-

tes wird eine Verschiedenheit des Hervorgehens aus dem Vater angenommen. Dieses dif-

ferenziert sich in die Zeugung (generare/generari) des Sohnes und Hauchung (spirare/spi-

rari) des Geistes. Die Personen existieren nur in der Beziehung zueinander und gehen 

vollkommen in dieser auf. In dieser wechselseitigen Durchdringung bilden sie wieder 

eine Einheit, die sogenannte Perichorese. Gott wird demnach durch die Relationalität in 

ihm charakterisiert, ist also Beziehung. Ein Handeln Gottes wird trinitarisch strukturiert 

gedacht. In den lateinischen Modellen wird die Einheit Gottes durch die symmetrische 

Struktur der wechselseitigen Verwiesenheit der Personen untereinander gesichert, da die 

Beziehung zwischen Vater und Geist sowie Sohn und Geist identisch ist, der Geist also 

aus Vater und Sohn hervorgeht. 

Die östlichen Lehren heben sich davon ab, dass sie die Hauchung des Geistes aus dem 

Sohn ablehnen und anstelle der Symmetrie der Beziehung die Vorrangstellung des Vaters 

als Absicherung der Einheit nutzen.182 Hier wird die Ursprungslosigkeit des Vaters be-

sonders betont, ebenso wie seine Rolle als alleiniger Ursprung für Sohn und Geist, welche 

die Einheit schafft. Die Herkunft des Sohnes und Geistes ausschließlich vom Vater soll 

eine Anknüpfung an den konkreten Gott Abrahams schaffen, anstatt ein bloß abstraktes 

Gebilde zu erhalten. Bei einer zu starken Betonung der Vorrangstellung besteht die Ge-

fahr, in den Subordinatianismus abzurutschen. 

Als sozial werden schließlich die Trinitätslehren bezeichnet, welche Trinität als ein „lie-

bende[s] Zu- und Ineinander der göttlichen Personen deuten“183. Gott wird wieder als 

Beziehung gedacht, da er nur Liebe sein kann, wenn er selbst relational strukturiert ist. 

Die vollkommene Liebe entsteht erst bei Öffnung auf Anderes, sodass die Struktur der 

Trinität aus zwei sich Liebenden (Vater und Sohn) und der in diese Liebe hineingenom-

mene Andersheit (Hl. Geist) besteht. Soziale Lehren operieren auch mit dem 

 
181 Vgl. hierzu und zum Folgenden STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 58; DERS., Trini-

tät, 50-53, 79. 
182 Vgl. hierzu und zum Folgenden STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 59; DERS., Trini-

tät, 52f., 56. 
183 STOSCH, Einführung in die Systematische Theologie, 61; vgl. zum Folgenden ebd., 53f. 



Empirie  28 

 

 

neuzeitlichen Personenbegriff und versuchen diesen in ihre Lehren aufzunehmen, was 

jedoch mit der Gefahr tritheistischer Missverständnisse einhergeht.184 Um derartiges zu 

vermeiden gibt es Versuche, die Trinitätslehre in die heutige Sprache zu übersetzen. So 

spricht Hans Kessler in Anlehnung an Hans Küng etwa von dem Gott um uns (Vater), 

mit uns und neben uns (Sohn) sowie in uns (Geist).185 

3.3.3. Empirie 

Christologische Vorstellungen von Kindern und Jugendlichen zählen zu einem der am 

besten erforschten Bereiche der Religionspädagogik.186 Durch eine große Variabilität hin-

sichtlich der Erhebungsmethoden und -durchführungen sind die Befunde jedoch teilweise 

heterogen. Studien über mehrere Religionsstunden hinweg zeigen darüber hinaus, dass 

die Aussagen stark variieren und scheinbar von dem methodischen Vorgehen im Unter-

richt abhängen. Die Äußerungen der Kinder spiegeln zudem nicht zwingend die persön-

lichen Bekenntnisse und Konzepte der Kinder wider. So heterogen die Aussagen einzel-

ner Kinder sein können, so heterogen sind auch die Vorstellungen innerhalb einer Lern-

gruppe, sodass eine eindeutige Einordnung dieser in ein altersdifferenziertes Stufen-

schema erschwert wird.187 Nichtsdestotrotz gibt es Befunde, die zeigen, dass die Modelle 

zur Christologie stark entwicklungsabhängig sind.188 Büttner entwickelte auf der Basis 

eigener Untersuchungen zu christologischen Fragestellungen von Kindern und Jugendli-

chen unterschiedlichen Alters in seiner Studie „Jesus hilft!“ im Jahr 2002 ein Stufenmo-

dell in Anlehnung an James Fowler (Tab. 4).189 In Übereinstimmung mit einem von 

Tobias Ziegler entwickelten Modell wird festgehalten, dass eine Unterscheidung von Je-

sus und Gott zu Beginn der Grundschule nur unscharf erfolgt, mit zunehmendem Alter 

aber eine Autonomie der beiden Akteure angenommen wird.190 Büttner und Reis ordneten 

diesen Stufen theologische Modelle zu. In der Theologiegeschichte sind diese Modelle 

jedoch gleichzeitig aufgetreten und standen im Diskurs miteinander, anstatt sich nachei-

nander abzulösen. Eine Gegenüberstellung dieser Modelle findet in der heutigen Zeit 

nicht statt, sodass die Bildung eines Mittelwegs im eigenen Denken erschwert wird.191 

 
184 Vgl. STOSCH, Trinität, 116. 
185 Vgl. PEMSEL-MAIER, Dreifaltigkeit/Trinität, 6. 
186 Vgl. hierzu und zum Folgenden PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 29ff. 
187 Vgl. ANITA MÜLLER-FRIESE, „Vielleicht ist er ja auch so wie Gott?“ Christologie in der Grund-

schule?! In: Schönberger Hefte 40 (2010), 18. 
188 Vgl. BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 123. 
189 Vgl. KARIN PETER, Aktuelle christologiedidaktische Tendenzen. In: ÖRF 27 (2019), 194. 
190 Vgl. PETER, Aktuelle christologiedidaktische Tendenzen, 194. 
191 Vgl. BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 127. 



Empirie  29 

 

 

Das Stufenmodell sieht mit Zuordnung theologischer Modelle wie folgt aus: 

Altersgruppe Entwicklungspsychologischer Befund Theologisch relevante Beobachtung 

1.-3. Klasse Jesus hilft in konkreten Notlagen  

(artifizialistische bzw. finalistische 

Sichtweise). 

Gott und Jesus eng verbunden (Vater und 

Sohn),  

Mitunter Verwechslung beider Personen 

(Modalismus). 

4.-7. Klasse Übergang von artifizialistischem zu na-

turgesetzlichem und weiter zu subjekt-

orientiertem Handeln Jesu (er gibt Mut, 

Kraft, etc.). 

Jesus und Gott deutlich getrennt. Jesus bittet 

Gott um Beistand, Gott gibt Jesus Macht und 

Kraft (aber nicht in jeder Situation)  

(Subordinatianismus). 

8. + 9. Klasse Subjektorientierte Christologie, orien-

tiert an der individuellen Erfahrung. 

Bedeutung des 'besondere Menschen' Jesus 

als Repräsentant Gottes (z. B. Darsteller Got-

tes) (Adoptianismus)  

Tab. 4: Zuordnung des entwicklungspsychologischen Verlaufs zu den theologischen Modellen (BÜTTNER/ 

REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 126) 

Darüber hinaus haben Beate Peters und Friedhelm Kraft in einer Kompetenzüberprüfung 

des evangelischen Religionsunterrichts am Ende der vierten Klasse im Jahr 2007 feststel-

len können, dass die theologisch vorgenommene Unterscheidung zwischen historischem 

Jesus und Christus bei Kindern nicht durchgeführt wird, sondern sie ein prinzipiell chris-

tologisches Jesusbild besitzen.192 Christian Butt stellt 2009 in einer Studie zu Auferste-

hungsvorstellungen von Grundschulkindern zudem heraus, dass eine wahrgenommene 

Spannung von göttlichen und menschlichen Eigenschaften Jesu „nicht aufgelöst [wird], 

sondern […] die Basis ihres Denkens [bildet]“193. 

Die wenige Forschung, die es zu den kindlichen Konstruktionen von Trinität gibt, lässt 

in ihren Ergebnissen darauf schließen, dass Kinder kein Bewusstsein dafür haben, dass 

im Christentum ein trinitarisches Gottesverständnis vorliegt und sie bei der Verwendung 

des Begriffes Gott vermutlich den Vater und Schöpfer meinen anstatt Sohn oder Geist.194 

In Rückgriff auf die Befunde aus der Christologie kann es zu Beginn der Grundschulzeit 

zu Identifikationen von Jesus und Gottvater kommen, sodass hier ein trinitarisches Ler-

nen laut Pemsel-Maier noch zu früh sei.195 Im Verlauf der Grundschule differenzieren die 

Kinder Jesus als Sohn und den Gottvater jedoch zunehmend, wobei das Verhältnis häufig 

subordinatianistisch gedacht wird.196 Eine gedankliche Trennung von Jesus und Vater 

kann darüber hinaus dazu führen, dass die Bedeutung von Jesus für das eigene Leben 

 
192 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 62. 
193 Ebd., 32. 
194 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 214. 
195 Vgl. ebd., 219. 
196 Vgl. PEMSEL-MAIER, Dreifaltigkeit/Trinität, 8. 



Wundergeschichten  30 

 

 

unerschlossen bleibt und die Geschichten von ihm als Erzählungen aus einer vergangenen 

Zeit fern der eigenen Lebenswelt bleiben. Mit Verlauf der Grundschulzeit kann zudem 

ein Rückgang der angenommenen Gegenwärtigkeit Jesu festgestellt werden.197 Die von 

ihm ausgehende heilende Kraft und Hoffnung kann also nur Relevanz für das eigene Le-

ben erhalten, wenn die Überzeugung vermittelt werden kann, dass Jesus auch heute noch 

auf eine Art für mich zugänglich ist und weiterhin in der Welt wirkt.198 Hierfür braucht 

es jedoch Einsicht in die trinitarische Struktur Gottes. Eine explizite Thematisierung der 

Trinität wird allerdings in den Lehrplänen für die Grundschule nicht vorgesehen.199 

3.3.4. Wundergeschichten 

Die bei den Synoptikern vorzufindenden sogenannten Wundergeschichten stellen einen 

Bezugspunkt für das Bekenntnis des Jesus als Christus dar.200 In ihnen wird die von Jesus 

verkündete Reich-Gottes-Botschaft erfahrbar, sodass Jesus und Gott eine enge Verknüp-

fung erfahren. Den Zusammenhängen zwischen Wundergeschichten, dem Begriff der 

Hoffnung, der Reich-Gottes-Botschaft sowie christologischen und trinitarischen Überle-

gungen soll im Folgenden weiter nachgegangen werden, da die in der Angebotsreihe kon-

textgebende Bibelgeschichte „Der Hauptmann von Kafarnaum“ (Mt 8,5-13) zu den Wun-

dergeschichten zählt. 

Ritter und Simojoki definieren Wunder im Allgemeinen als  

„ungewöhnliche, Staunen und Verwunderung hervorrufende Begebenheiten […], die religiöse Men-

schen als Wirkung göttlicher Macht erfahren […]. Während nichtreligiöse Menschen angesichts 

solcher Begebenheiten von 'Zufall' sprechen oder davon, dass sich etwas früher oder später (wissen-

schaftlich) auflösen lassen werden, zeichnen religiöse Menschen die gleichen Begebenheiten in ei-

nen übergeordneten Sinnzusammenhang ein und sprechen dann von Taten Gottes bzw. Jesu Christis. 

Wunder sind von daher keine objektiv und eindeutig feststellbaren Fakten, sondern Resultat einer 

Lebenserfahrung, das sich im Verhältnis zu Gott bzw. Jesus Christus einstellen kann.“201 

Das Neue Testament verwendet statt des Wunderbegriffs die Begriffe der „Zeichen (se-

meia) und Kraft- bzw. Machterweise[n] (dynameis)“202. Die damit bezeichneten Taten 

sollen ein Zeichen für das beginnende Reich Gottes darstellen, indem in ihnen „das von 

Gott gewirkte Heil in seiner universalen und ganzmenschlichen Dimension (d. h. 

 
197 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 207. 
198 Vgl. ebd., 211. 
199 Vgl. PEMSEL-MAIER, Dreifaltigkeit/Trinität, 7f. 
200 Vgl. STOSCH, Trinität, 17. 
201 WERNER H. RITTER/ HENRIK SIMOJOKI, Jesus Christus - elementare Zugänge zwischen "Jesulogie" und 

"Christologie". In: GEORG HILGER u.a. (Hg.), Religionsdidaktik Grundschule. Handbuch für die Praxis 

des evangelischen und katholischen Religionsunterrichts, München-Stuttgart 22014, 190f. 
202 Ebd., 192. 



Wundergeschichten  31 

 

 

psychisch, leiblich und sozial) aufzuleuchten beginnt.“203 Dabei stellen die Geschichten 

keine Tatsachenberichte dar, auch wenn ein historischer Kern im heilenden Handeln Jesu 

als sicher angenommen wird.204 Stattdessen vermitteln die Erzählungen vielmehr die Er-

fahrung, dass die Menschen in Jesu Handeln einem aus Begrenzungen befreienden Gott 

begegnet sind:205 „Er konnte in seiner Person nur deswegen als Heilsbringer verkündet 

werden, weil sein ganzes Leben, seine Verkündigung und sein Handeln, Heilsbotschaft 

war in Wort und Tat.“206 Hinsichtlich der Historizität werden grob zwei unterschiedliche 

Arten von Wundergeschichten unterschieden. Zum einen die vermutlich auf einen wahren 

Kern zurückgehenden Geschichten von Heilungen oder Exorzismen, die Ritter und Simo-

joki als Jesus- oder Heilungsgeschichten bezeichnen und zum anderen die Glaubens- oder 

Christusgeschichten, in denen Jesus nachösterlich auch Naturgesetze durchbrechende Ta-

ten wie Totenerweckungen oder Sturmstillungen zugetraut werden.207 Jedoch sind auch 

Jesusgeschichten bereits nachösterlich geprägt und damit Glaubensgeschichten mit einer 

bestimmten christologischen Funktion, sodass die Wundergeschichten an sich erste Re-

flexionen von Christologie mit sich bringen.208  

Die Heilungswunder Jesu heben sich von außerbiblischen Wundern ab, indem der Glaube 

der Menschen den Wundern teilweise vorausgeht und damit selbst eine wunderwirksame 

Kraft darstellt.209 Das Verhältnis von Glaube und Heilung ist allerdings nicht einseitig 

ausgerichtet. Obwohl die Möglichkeit der Heilung von einem Vertrauen in Jesus abhängt, 

ist ein tiefer Glaube der Menschen erst durch die Heilung möglich.210 Diese Dialektik 

bedeutet jedoch nicht, dass ein tiefer Glaube eine Heilung automatisch mit sich bringt.211 

Wundertaten waren zur Zeit Jesu zudem nicht derart außergewöhnlich, als dass daraus 

direkt die Göttlichkeit Jesu abzuleiten wäre. Vielmehr sind sein damit verbundener es-

chatologischer Anspruch und die göttliche Vollmacht, in der er handelt, das Außerge-

wöhnliche.212 Die erlösende und Hoffnung bringende Kraft der Wunder liegt darin be-

gründet, dass Jesu Person und Leben aufs Engste mit der Reich-Gottes-Botschaft 

 
203 SELVATICO/ STRAHM, Jesus Christus, 116. 
204 Vgl. BERNHARD DRESSLER, Wunder wirken. Wundergeschichten im Religionsunterricht der Grund-

schule. In: Grundschule Religion 48 (2014), 5. 
205 Vgl. RITTER/ SIMOJOKI, Jesus Christus, 192. 
206 PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 79. 
207 Vgl. RITTER/ SIMOJOKI, Jesus Christus, 191f. 
208 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 104. 
209 Vgl. SELVATICO/ STRAHM, Jesus Christus, 120. 
210 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 7. 
211 Vgl. REGINA RADLBECK-OSSMANN, Heilungswunder: eine Herausforderung auch für die Theologie. 

Zur Theologie von Heil und Heilung. In: Grundschule Religion 48 (2014), 28. 
212 Vgl. KRAFT/ ROOSE, Von Jesus Christus reden, 100f. 



Wundergeschichten  32 

 

 

verbunden sind.213 Als programmatische Aussage verkündet Jesus das Anbrechen und die 

Nähe der „basileia thou theou“214. Dabei ist er davon überzeugt, dass diese schon begon-

nen hat und durch ihn auf der Welt beginnend realisiert wird.215 Markus Weißer betont, 

dass 

„[d]ie machtvollen Taten und Zeichen Jesu […] nur vor dem Hintergrund seiner Verkündigung der 

angebrochenen Gottesherrschaft zu verstehen [sind]. Er sieht sich selbst nicht als Heiler, sondern als 

Vermittler jenes Heils, das Gott ist. Der Vater steht im Zentrum, Jesus hilft lediglich, eine neue 

Beziehung zu ihm aufzubauen“216  

und dadurch den Glauben der Menschen zu erwecken. In den Heilungen wird dieses an-

gekündigte Reich Gottes spürbar.217 Seine Botschaft ist „grundlegend theozentrisch, denn 

Gott selbst wirkt im Auftreten Jesu.“218 Jesus interpretiert seine Wunder in der Bibel 

selbst als bedingungslos und von Gott ausgehend.219 Der mit Jesu Auftreten und Botschaft 

verbundene Vollmachtsanspruch des Kennens und Erfüllens von Gottes Willen ist zu-

gleich nicht von seiner Person zu trennen.220 Somit sind die Wunder aus der Perspektive 

der Reich-Gottes-Botschaft eng mit christologischen und trinitarischen Überlegungen 

verknüpft. 

Eine Reduzierung der Geschichten auf einen Beweis der Göttlichkeit Jesu wird der ur-

sprünglichen Intention eines Hoffnungszeichens nicht gerecht und widerspricht auch der 

Ablehnung Jesu gegenüber derartigen Beweisen.221 Die Wunder würden dadurch ledig-

lich zu Spektakeln reduziert, welche ihre Wirkung nur in einer begrenzten Zeit entfalten 

und damit für das eigene Leben unbedeutend erscheinen. Darüber hinaus würde sich bei 

einer derartigen sowie bei einer rein historischen Betrachtung die Theodizeefrage anläss-

lich der nur begrenzten Anzahl an erfolgten Wundern und des immer noch existierenden 

Leids in der Welt stellen. So heilte Jesus nicht alle Menschen oder löste alle Probleme in 

dieser Welt, sondern schickte mit seinen begrenzten Heilungen leibhaftige Zeichen in die 

Welt, dass das Reich Gottes bereits im Anbruch war und ist.222 Erlösung kann im Kleinen, 

 
213 Vgl. WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 145. 
214 SELVATICO/ STRAHM, Jesus Christus, 138. 
215 Vgl. ebd., 131; WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 151. 
216 WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 149. 
217 Vgl. ebd., 148, 150. 
218 STEFAN SCHREIBER, Von der Verkündigung Jesu zum verkündigten Christus. In: KARLHEINZ RUHS-

TORFER (Hg.), Christologie, Paderborn 2018, 83. 
219 Vgl. ebd. 
220 WEIßER, Was bedeutet dieser Jesus für uns?, 148, 151. 
221 Vgl. hierzu und zum Folgenden BALDERMANN, Gottes Reich, 34f. 
222 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 73, 80; ERLEMANN, Wunder, 266. 



Zwischenfazit  33 

 

 

also „unter den Bedingungen geschöpflicher und menschlicher Begrenztheit erfahren 

werden“223, auch wenn ihre Vollendung noch aussteht. 

Wundergeschichten stellen deshalb kein Zeugnis für die Göttlichkeit Jesu, sondern er-

fahrbare Hoffnungsgeschichten dar, welche ohne ein eigenes Nachempfinden der ihr zu-

grundeliegenden Verzweiflung und Hoffnung jedoch unverständlich und bedeutungslos 

für das eigene Leben bleiben.224 Gerade in einer von Fakten geprägten Welt können die 

Geschichten es ermöglichen, „das Wunderbare nicht jenseits der Wirklichkeit, sondern in 

der Wirklichkeit“225 wahrnehmen zu lernen und dadurch einen Sinn für Mögliches auch 

in vermeintlich aussichtslosen Situationen zu entwickeln.226 Das Nachempfinden der da-

mit verbundenen Gefühle ermöglicht die Erlangung einer neuen Perspektive auf die Welt:  

„Thematisch geht es bei ihnen nicht um Spektakel und Zauberei, sondern um die Überwindung von 

beengenden, destruktiven Lebens- und Wirklichkeitssituationen (Krankheit, Hunger, Not, Tod) und 

damit um gutes, gelingendes Leben […]: Wunder stellen die un-heile Wirklichkeit als ge-heilt bzw. 

heilbar dar. Das macht sie theologisch und anthropologisch unverzichtbar, da sie anzeigen, dass 

Krankheit, Hunger, Not, Tod nicht die ganze Wirklichkeit sind. Sie imaginieren und realisieren das 

'Mehr als das, was ist' (Max Horkheimer). 'Wunder' sind so gesehen Begrenzungs-Überwindungs-

geschichten, die Gottes Schalom sinnlich und zeichenhaft schon jetzt erfahrbar machen.“227 

Das Leid wird zwar nicht beseitigt, jedoch wird ein Weg aufgezeigt, dieses in seinem 

Leben zu bewältigen, wenn auch unter dem eschatologischen Vorbehalt und den Begren-

zungen dieser Welt.228 Dieser Weg basiert auf einer Hoffnung auf Erlösung, der wiede-

rum die Gewissheit eines Angenommenseins durch Gott zugrunde liegt.229 

3.4. Zwischenfazit 

Aus der Betrachtung der theoretischen Grundlagen kann ein enger Zusammenhang zwi-

schen den Konzepten von Hoffnung, Jesus Christus als Sohn Gottes, Gott, der Reich-

Gottes-Botschaft sowie Wundergeschichten festgestellt werden. Der vorliegende Er-

kenntnisstand deutet darauf hin, dass der Begriff der Hoffnung in ein Netzwerk dieser 

anderen Begriffe und Konzepte eingebunden ist, die sich gegenseitig kommunikativ auf-

fordern. Nach dem situational systematicity approach stellen diese die Strukturelemente 

dar, welche es zu identifizieren gilt, um den Begriff der Hoffnung in einem gewählten 

Modell erlernen und wiedererkennen zu können. Aufgrund der Besonderheit der 

 
223 PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 80. 
224 Vgl. DRESSLER, Wunder wirken, 7. 
225 Ebd. 
226 Vgl. ebd. 
227 RITTER/ SIMOJOKI, Jesus Christus, 192. 
228 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 82. 
229 Vgl. ebd., 81f. 



Forschungsdesign und Auswertungsmethodik  34 

 

 

mehrperspektivischen Modellierung religiöser Begriffe ergibt sich jedoch die Schwierig-

keit, dass nicht nur der Hoffnungsbegriff selbst unterschiedlich kontextualisierbar ist und 

dadurch mit einem differenzierten Verständnis und unterschiedlichen Strukturelementen 

einhergeht. Auch die Strukturelemente selbst sind mehrperspektivisch modelliert. Diese 

müssen also ebenfalls in einem bestimmten Verständnis identifiziert werden, um als 

Strukturelement für das übergeordnete Begriffsnetz des Hoffnungsbegriffs dienen zu 

können. Dies macht den Erwerb dieses religiösen Begriffs höchst komplex und deutet auf 

Hürden im Lernprozess hin, welche es in der Analyse näher zu betrachten gilt. Im Fol-

genden soll zunächst das methodische Vorgehen der Forschung beschrieben werden. 

4. Forschungsdesign und Auswertungsmethodik 

Die theoretischen Annahmen der Bedingungen und Hürden der religiösen Sprachent-

wicklung sollen im Folgenden an empirischem Material nachvollzogen werden. Das For-

schungsanliegen dieser Arbeit besteht darin, die aus der Theorie ersichtlich gewordenen 

Begriffsnetze mit denen abzugleichen, welche die Kinder in der AG gebildet haben, um 

Einblicke in den Einfluss und das Erfordernis bestimmter christologischer und trinitari-

scher Konzepte auf die Begriffsbildung des Hoffnungsbegriffs zu gewinnen. Dafür wird 

mittels einer Strukturanalyse den Fragen nachgegangen, 

- inwiefern christologische und trinitarische Konzepte in den Begriffsnetzwerken 

der Planung vorgesehen sind sowie 

- inwiefern christologische und trinitarische Konzepte in den Begriffsnetzwerken 

der Kinder vorhanden sind und welcher Begriffsmodellierung dies zuzuordnen ist. 

Zur Beantwortung dieser Fragen wird auf drei Datenformen Bezug genommen: 

- die der Angebotsreihe zugrundeliegende Planung mit der Metastruktur zur Hoff-

nung, der verwendeten Bibelgeschichte und Hoffnungsdefinition; 

- je eine dichte Beschreibung problemanzeigender sprachlicher Äußerungen der 

Kinder aus einem Angebotsdurchgang; 

- bearbeitete Arbeitsblätter der Kinder aus jedem Durchgang. 

Die Datenerhebung erfolgte als unstrukturierte, aktiv-teilnehmende, verdeckte Beobach-

tung im Rahmen der durchgeführten AGs sowie durch die Sammlung der Bearbeitungen 

von Kindern in zwei Angebotsdurchgängen. Die Datenaufbereitung der Beobachtungen 

erfolgt durch das Erstellen von dichten Beschreibungen in Anlehnung an Geertz. Die Da-

ten werden schließlich auf Basis der ANT einer Strukturanalyse unterzogen und zu 



Forschungsdesign und Auswertungsmethodik  35 

 

 

Netzwerkabbildungen verdichtet. Die Bearbeitungen der Kinder werden deskriptiv hin-

zugezogen. 

Die vorliegende Arbeit zeichnet sich demnach durch eine Methodenkombination aus, die 

darauf abzielt, ein möglichst umfassendes Bild zu erhalten. Dies ist ein charakteristisches 

Merkmal der ethnographischen Feldforschung.230 Diese bezeichnet eine der Kulturan-

thropologie entspringende „Forschungstradition, die Menschen in ihrem Alltag unter-

sucht, um Einblicke in ihre Lebenswelten und Lebensweisen zu gewinnen sowie ihre 

Sinndeutungen und Praktiken kulturanalytisch zu erschließen.“231 Zentral ist die ethno-

graphische Feldbeobachtung im Sinne einer teilnehmenden, nicht-strukturierten Be-

obachtung, welche im Forschungsprozess mit anderen Daten zu einem Gesamtbild ver-

dichtet wird.232 Nach Barbara Friebertshäuser und Argyro Panagiotopoulou ist dabei zwi-

schen Dokumenten als Hintergrunddaten des erforschten Feldes sowie alltagskulturellem 

Material zu unterscheiden, welches im Feld erzeugt und gesammelt wird.233 Die Reihen-

planung ist ersterem zuzuordnen und die Kinderdokumente letzterem. Charakteristisch 

für ethnographische Forschung ist zudem ein Verzicht auf vorab entwickelte Kategorien 

und damit ein offener Zugang zum Feld.234 Durch eine Zirkularität des Vorgehens sollen 

aus Daten gewonnene Hypothesen an neuen Daten überprüft werden.235  

Es handelt sich um eine qualitative Studie, welche Aspekte einer Praxisforschung und 

Grundlagenforschung erfüllt. Wie in der Praxisforschung üblich, ist die Forschung aus 

dem Anliegen entstanden, die wahrgenommenen Probleme in der eigenen Praxis näher 

zu bestimmen, um dadurch das eigene pädagogische Handeln zu verbessern. Durch die 

Analyse von Fällen des eigenen Unterrichts bzw. in diesem Fall des eigenen Angebots 

mithilfe von Beobachtungen und Dokumentenanalysen, soll eine neue Sichtweise erreicht 

werden. Eine große Feldnähe geht mit überschneidenden Rollen von Forschender und 

Unterrichtender bzw. Angebotsleitung einher, sodass es Methoden der Datenerhebung 

benötigt, die in der alltäglichen Durchführung umsetzbar sind. Die Datenauswertung 

 
230 Vgl. BARBARA FRIEBERTSHÄUSER/ ARGYRO PANAGIOTOPOULOU, Ethnographische Feldforschung. In: 

BARBARA FRIEBERTSHÄUSER / ANTJE LANGER/ ANNEDORE PRENGEL (Hg.), Handbuch Qualitative For-

schungsmethoden in der Erziehungswissenschaft. 4., durchg. Aufl., Weinheim-Basel 2013, 309. 
231 Ebd., 301. 
232 Vgl. ebd., 301, 309; NICOLA DÖRING, Datenerhebung. In: DIES. (Hg.), Forschungsmethoden und Eva-

luation in den Sozial- und Humanwissenschaften. 6., vollst. überarb., aktual. und erw. Aufl., Berlin 2023, 

335. 
233 Vgl. FRIEBERTSHÄUSER/ PANAGIOTOPOULOU, Ethnographische Feldforschung, 311f. 
234 Vgl. ebd., 305. 
235 Vgl. ebd., 306. 



Beobachtung und dichte Beschreibung  36 

 

 

erfolgt jedoch außerhalb der schulischen Praxis in einem dort nicht möglichen Umfang 

und hat das Ziel, allgemeine Strukturen und Hintergrundwissen über den Erwerb abstrak-

ter religiöser Begriffe zu gewinnen, welche die Praxis eher langfristig und indirekt ver-

bessern, anstatt direkt in der Praxis umgesetzt zu werden. Damit handelt es sich in erster 

Linie um eine Grundlagenforschung.236 Die zentralen Elemente der Datenerhebung und -

auswertung werden im Folgenden näher bestimmt. 

4.1. Beobachtung und dichte Beschreibung 

Die Beobachtung bildet, wie bereits angeführt, einen essenziellen Aspekt der ethnogra-

phischen Feldforschung, insbesondere in Form einer teilnehmenden, nicht-strukturierten 

Beobachtung im natürlichen Umfeld der Agierenden.237 Im Allgemeinen kann unter einer 

Beobachtung „das systematische Erfassen, Festhalten und Deuten sinnlich wahrnehmba-

ren Verhaltens zum Zeitpunkt seines Geschehens“238 verstanden werden. Daraus folgt, 

dass nur sichtbare Verhaltensweisen wie das manifeste Verhalten oder explizite Äuße-

rungen erhoben werden können, während dahinterliegende Motive oder Einstellungen 

nicht erfasst werden.239 Eine wissenschaftliche Beobachtung ist von einer naiven, alltäg-

lichen Beobachtung zu unterscheiden, indem erstere, wenn auch nur grob, einem be-

stimmten Anliegen oder einer Forschungsfrage folgt. Dadurch ist diese mindestens leicht 

systematisiert und geht im Anschluss mit einer wissenschaftlichen Einordnung einher.240 

Grundsätzlich lässt sich eine wissenschaftliche Beobachtung hinsichtlich des Grads ihrer 

Strukturiertheit unterscheiden. Eine unstrukturierte Beobachtung zeichnet sich dadurch 

aus, dass sie keinem festen Beobachtungsschema folgt, sondern durch eine Flexibilität 

und Offenheit gegenüber jeweiligen Eigenarten gekennzeichnet ist. Im Rahmen einer gro-

ben Leitfrage werden aus den Beobachtungen Hypothesen entwickelt.241 Der Grad der 

Strukturiertheit betrifft dabei auch die Aufzeichnung der Beobachtung, welche bei einer 

unstrukturierten Beobachtung nicht sofort nötig ist.242 Dies ist besonders bei teilnehmen-

den Beobachtungen von Vorteil, da bei der Ausführung mehrerer Rollen, wie etwa 

 
236 Vgl. ANNEDORE PRENGEL / FRIEDERIKE HEINZEL/ URSULA CARLE, Methoden der Handlungs-, Praxis 

und Evaluationsforschung. In: WERNER HELSPER/ JEANETTE Böhme (Hg.), Handbuch der Schulfor-

schung. 2. durchgesehene und erw. Aufl., Wiesbaden 2008, 181f., 188. 
237 Vgl. DÖRING, Datenerhebung, 335. 
238 PETER ATTESLANDER, Methoden der empirischen Sozialforschung. Berlin 2008, 67. 
239 Vgl. JÜRGEN ABEL/ RENATE MÖLLER/ KLAUS PETER TREUMANN, Einführung in die empirische Päda-

gogik (Grundriss der Pädagogik Bd. 2). Stuttgart 1998, 62. 
240 Vgl. ATTESLANDER, Methoden der empirischen Sozialforschung, 67. 
241 Vgl. ebd., 82. 
242 Vgl. ebd., 80, 83. 



Beobachtung und dichte Beschreibung  37 

 

 

Angebotsleitung und Beobachterin, die Aufgaben der jeweiligen Rollen eine direkte Ver-

schriftlichung eventuell nicht ermöglichen. Die teilnehmende Beobachtung hat den Vor-

zug, dass Einblicke in die ‚natürliche Lebenswelt‘ möglich sind, also eine Verfälschung 

des Verhaltens möglichst gering gehalten wird.243 Die Verfälschungstendenz durch das 

Zeigen von möglichst sozial erwünschtem Verhalten im Rahmen von Beobachtungen 

kann durch die Anwendung einer verdeckten Beobachtung noch weiter minimiert wer-

den. In einer solchen sind sich die beobachteten Personen der Beobachtung nicht bewusst 

sind, was jedoch je nach Forschung ethisch reflektiert werden muss.244 Aufgrund der Ent-

stehung der Beobachtungen dieser Arbeit, im Laufe der Durchführung einer AG, handelt 

es sich zwangsläufig um eine teilnehmende Beobachtung mit einer Doppelrolle. Diese 

lässt sich darüber hinaus als eine unstrukturierte und verdeckte Beobachtung charakteri-

sieren, da keine strukturierte Beobachtung geplant wurde. Die Beobachtungen ergaben 

sich erst in der jeweiligen Situation durch die problematisierenden Antworten der Kinder. 

Die Protokollierung erfolgte zwar am selben Tag der Beobachtung, jedoch mit zeitlichem 

Abstand, sodass diese aus der Erinnerung heraus erfolgt ist und damit laut Atteslander 

eine spezifische Selektivität aufgrund der begrenzten Gedächtniskapazität und den Ver-

arbeitungsprozessen von Informationen aufweist.245 Während bereits die Beobachtung 

selbst durch eine gerichtete Aufmerksamkeit und subjektive Wahrnehmungsprozesse ge-

lenkt wird und so nie vollständig sein kann,246 so ist auch die schriftliche Aufzeichnung 

in seinen Möglichkeiten einer vollständigen Wiedergabe der Geschehnisse begrenzt.247 

„Bei den ethnographischen Beobachtungsprotokollen handelt es sich um ‚dichte‘ Be-

schreibungen, die sowohl kontextuelle Bedingungen als auch Handlungen aller an der 

jeweiligen Situation Beteiligten dokumentieren und somit vollständige, nachvollziehbare 

und analysierbare Interaktionsabläufe darstellen.“248 Eine Trennung zwischen Beschrei-

bungen und Interpretationen ist anzustreben, wenn auch nicht vollumfänglich möglich, 

da eine dichte Beschreibung über die Prozesse der Wahrnehmung und nachträglichen 

Protokollierung dieser bereits eine Interpretation der Situation darstellt.249 Auch Clifford 

 
243 Vgl. ATTESLANDER, Methoden der empirischen Sozialforschung, 84. 
244 Vgl. ABEL/ MÖLLER/ TREUMANN, Einführung in die empirische Pädagogik, 66; VERA BAMLER/ JILIAN 

WERNER/ CORNELIA WUSTMANN, Lehrbuch Kindheitsforschung. Weinheim u.a. 2010, 99. 
245 Vgl. ATTESLANDER, Methoden der empirischen Sozialforschung, 83. 
246 Vgl. HEIKE DE BOER, Pädagogische Beobachtung. Pädagogische Beobachtungen machen  

– Lerngeschichten entwickeln. In: HEIKE DE BOER/ SABINE REH (Hg.), Beobachtung in der Schule – Be-

obachten lernen. Wiesbaden 2012, 70, 75. 
247 Vgl. FRIEBERTSHÄUSER/ PANAGIOTOPOULOU, Ethnographische Feldforschung, 313. 
248 Ebd. 
249 Vgl. ebd. 



ANT  38 

 

 

Geertz betont, dass die Daten tatsächlich Interpretationen sind und formuliert davon aus-

gehend Merkmale einer ethnographischen bzw. dichten Beschreibung:250 „[S]ie ist deu-

tend; das, was sie deutet, ist der Ablauf des sozialen Diskurses; und das Deuten besteht 

darin, das »Gesagte« eines solchen Diskurses dem vergänglichen Augenblick zu entrei-

ßen.“251 Da ein möglichst genaues Beobachten und Beschreiben von Verknüpfungen auch 

in der ANT ein leitendes Ziel ist,252 wird für Arbeiten auf Grundlage dieser auch auf 

dichte Beschreibungen zurückgegriffen.253 In der vorliegenden Arbeit wurde ebenfalls 

die Verbindung von dichten Beschreibungen und ANT gewählt, sodass im Folgenden die 

Grundzüge dieser dargestellt werden. 

4.2. ANT 

Die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) bezeichnet einen soziologischen bzw. sozialwis-

senschaftlichen Ansatz, der aus dem Umfeld der ‚Science and Technology Studies‘ ent-

stammt und seit den 1980er Jahren vor allem von Michel Callon, Bruno Latour und John 

Law entwickelt wurde.254 Dabei reicht das Anwendungsgebiet mittlerweile weit über die 

Wissenschafts- und Technikforschung hinaus, da die ANT vielfältig einsetzbar ist.255 Das 

liegt darin begründet, dass die ANT entgegen ihrer Bezeichnung „keine singuläre Theorie 

mit klaren Regeln, aufbauenden theoretischen Forderungen oder fixen Attributen“256 ist. 

Latour selbst beschreibt sie als ein negatives Argument, welches nützlich sein, aber nicht 

angewendet werden kann.257 Die ANT sei „eine Theorie darüber, wie Dinge zu untersu-

chen sind, oder vielmehr, wie sie nicht zu untersuchen sind - oder vielmehr, wie man den 

Akteuren ein wenig Raum läßt, um sich selbst auszudrücken.“258 Es handelt sich um eine 

Vielzahl von Ansätzen und Praktiken, welche durch ein gemeinsames Grundanliegen 

 
250 Vgl. CLIFFORD GEERTZ, Dichte Beschreibungen. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Aus 

dem Englischen von Brigitte Luchesi/ Rolf Bindemann, Frankfurt a.M. 152022, 14. 
251 Ebd. 30.  
252 Vgl. ISABELLE HOYER/ OLIVER REIS, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit. Praxistheoretische Analysen 

zu religiösen Artefakten an einer Katholischen Schule (Bericht zum Teilprojekt „Artefakte“), Paderborn 

2022, 79. 
253 Vgl. MARIAN FÜSSEL/ TIM NEU, Reassembling the Past?! Zur Einführung. In: MARIAN FÜSSEL/ TIM 

NEU (Hg.), Akteur-Netzwerk-Theorie und Geschichtswissenschaft, Paderborn 2021, 8. 
254 Vgl. GEORG KNEER, Akteur-Netzwerk-Theorie. In: GEORG KNEER/ MARKUS SCHROER (Hg.), Hand-

buch Soziologische Theorien, Wiesbaden 2009, 19. 
255 Vgl. ebd. 
256 BETTINA DIMAI, Innovation macht Schule. Eine Analyse aus der Perspektive der Akteur-Netzwerk 

Theorie, Wiesbaden, 2012, 36. 
257 BRUNO LATOUR, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzwerk-

Theorie. Aus dem Englischen von Gustav Roßler, Frankfurt a.M., 2017, 244f. 
258 Ebd., 245. 



ANT  39 

 

 

geeint sind.259 Dieses Anliegen ist, durch eine „analytische Betrachtung von Phänome-

nen, Organisationen, Ordnungen und Strukturen“260 Sinnkonstruktionen aufzudecken, 

also Vernetzungen zu dekontextualisieren.261 Die Phänomene werden als Akteur-Netz-

werke aufgefasst, wobei der Bildung dieser Netzwerke besondere Aufmerksamkeit zu-

kommt.262 Während bereits etablierte Verknüpfungen beinahe unsichtbar bleiben, hinter-

lassen Netzwerkbildungen Spuren.263 Ein Nachvollzug der Verbindungsherstellung zwi-

schen den Akteuren eröffnet eine Sicht auf die Strukturen des Netzwerks und damit auch 

auf fehlende Verbindungslinien und Ausgangspunkte für das Scheitern der Netzwerkbil-

dung.264 Die ANT kann, wenn auch umstritten, aufgrund gleicher Grundannahmen bei 

gleichzeitigen Änderungen und Erweiterungen – etwa im Vokabular – als Spezialform 

der Praxistheorie verstanden werden.265 „Das Anliegen, starre Strukturen durch die Be-

achtung heterogener sozialer Verflechtungen in Netzwerken zu überwinden“266, vereint 

die Praxistheorie mit der ANT. 

Ein zentraler Bestandteil der ANT sind die Akteure. Als ein Akteur wird  

„jedes Element, das Raum um sich herum beugt, andere Elemente von sich abhängig macht und 

deren Willen in seine eigene Sprache übersetzt[, bezeichnet]. Ein Akteur bewirkt Veränderungen in 

der Menge von Elementen und Konzepten, die für gewöhnlich zur Beschreibung der sozialen und 

der natürlichen Welt verwendet wird“267. 

Aufgrund eines „Symmetriepostulat[s] von menschlichen und nicht-menschlichen Akt-

euren“268 wird eine Engführung des Begriffs auf Menschen vermieden, wenn auch damit 

nicht zwingend ein gleichartiges Handlungspotenzial der heterogenen Akteure verbunden 

ist.269 Leitend für die angenommene Symmetrie ist „die Annahme, dass Handeln einen 

dislokalen, nicht-transparenten Vorgang darstellt, an dem eine Vielzahl von Entitäten be-

teiligt ist.“270 Ein Akteur kann deswegen nicht isoliert auftreten. Sein Handlungspotenzial 

 
259 Vgl. DIMAI, Innovation macht Schule, 36. 
260 Ebd. 
261 Vgl. HOYER/ REIS, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit, 71; DIANA LINDNER, Die experimentelle Über-

prüfung dynamischer Vernetzungsprozesse. In: CHRISTIAN STEGBAUER (Hg.), Netzwerkanalyse und Netz-

werktheorie. Ein neues Paradigma in den Sozialwissenschaften, Wiesbaden 2010, 568. 
262 Vgl. DIMAI, Innovation macht Schule, 37. 
263 Vgl. LATOUR, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, 56. 
264 Vgl. HOYER/ REIS, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit, 81. 
265 Vgl. ebd., 80. 
266 Ebd. 
267 MICHEL CALLON/ BRUNO LATOUR, Die Demontage des großen Leviathans: Wie Akteure die Makro-

struktur der Realität bestimmen und Soziologen ihnen dabei helfen. In: ANDRÉA BELLIGER/ DAVID J. 

KRIEGER (Hg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006, 

85. 
268 HOYER/ REIS, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit, 71. 
269 Vgl. KNEER, Akteur-Netzwerk-Theorie, 21. 
270 Ebd., 21. 



ANT  40 

 

 

wird erst durch das Auftreten von anderen Akteuren ermöglicht und bestimmt. Die Ak-

teure sind also immer in ein Netzwerk mit anderen Akteuren eingebunden,271 gleichzeitig 

jedoch „selbst ein Ergebnis von Netzwerkbildungen“272 (zirkulierende Referenz). Somit 

sind sie ebenfalls als ein Netzwerk zu verstehen.273 Aufgrund der verschobenen Kräfte 

kann ein Akteur damit nicht als der Ursprung einer Handlung festgestellt, also kein 

Letztelement ausgemacht werden.274 Um die wechselseitige Bezogenheit zwischen Akt-

euren und Netzwerken zu kennzeichnen, wird deshalb der Begriff Akteur-Netzwerk ge-

wählt.275 

Ein Netzwerk versteht Latour dabei in seinen späten Schriften als „ein Konzept, kein Ding 

da draußen. Es ist ein Werkzeug, mit dessen Hilfe etwas beschrieben werden kann, nicht 

das Beschriebene.“276 Der Begriff des Netzwerks soll also die heterogenen Formen von 

Verknüpfungen und Beziehungen umfassen.277 Die Entstehung eines Netzwerks besteht 

aus einer vierteiligen Schrittfolge. Sie beginnt mit einer Problematisierung, woraufhin 

mittels Verhandlungsprozessen versucht wird, benötigte Akteure für das eigene Hand-

lungsprogramm zu gewinnen (Interessment). Nehmen die betroffenen Akteure die Rol-

lenzuschreibungen an (Enrolment), folgt das Ausführen der Rollen (Mobilisierung).278 

Der Prozess der Netzwerkbildung wird auch als Übersetzung bezeichnet: „Durch Über-

setzungen werden Akteure neu konstituiert, umdefiniert oder getilgt, Gruppierungen ge-

bildet und wieder aufgelöst.“279 Hat ein Netzwerk eine hohe Stabilität und Konvergenz 

erreicht, spricht man auch von einer Blackbox.280 In dieser sind die Identitäten und Rollen 

so fixiert, dass das Netzwerk gar nicht mehr sichtbar wird.281 Der Status als Blackbox ist 

 
271 Vgl. KNEER, Akteur-Netzwerk-Theorie, 22. 
272 HOYER/ REIS, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit, 74. 
273 Vgl. ANDRÉA BELLIGER/ DAVID J. KRIEGER, Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. In: ANDRÉA 

BELLIGER/ DAVID J. KRIEGER (Hg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-The-

orie, Bielefeld 2006, 43. 
274 Vgl. LATOUR, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, 81; BELLIGER/ KRIEGER, Einführung in 

die Akteur-Netzwerk-Theorie, 43. 
275 Vgl. TIM NEU, ANT als geschichtswissenschaftlicher Ansatz, oder: Kurzreiseführer für eine flache 

Wirklichkeit voller Assoziationen, Handlungsträger und Textlabore. In: MARIAN FÜSSEL/ TIM NEU (Hg.), 

Akteur-Netzwerk-Theorie und Geschichtswissenschaft, Paderborn 2021, 47. 
276 LATOUR, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, 228. 
277 Vgl. KNEER, Akteur-Netzwerk-Theorie, 24. 
278 Vgl. OLIVER REIS, Zur Differenz zwischen Modell und Gemeindeentwicklung. Theoretische Modelle 

und ihre Wirkung in den konkreten Räumen aus Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie. In: ERZBISCHÖFLI-

CHES GENERALVIKARIAT (Hg.), Modellprojekt Entwicklung der ehrenamtlichen Mitverantwortung. Pro-

jektbericht 1: Modelle, Transformationen Corona-Erfahrungen, Paderborn 2021, 55. 
279 KNEER, Akteur-Netzwerk-Theorie, 25. 
280 Vgl. BELLIGER/ KRIEGER, Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, 44. 
281 Vgl. KNEER, Akteur-Netzwerk-Theorie, 31; REIS, Zur Differenz zwischen Modell und Gemeindeent-

wicklung, 55. 



ANT  41 

 

 

jedoch nicht endgültig, sondern kann immer wieder durch Problematisierungen angegrif-

fen werden.282 Darüber hinaus kann es in Netzwerken Akteure bzw. Positionen geben, 

welche den Eintritt in das Netzwerk reglementieren. Diese obligatorischen Passagepunkte 

(OPP) mit ihren Bedingungen stellen die einzige Möglichkeit für das Eintreten in das 

Netzwerk dar.283 

Eine Analyse auf Grundlage der ANT ermöglicht also, die Verbindungen zwischen ver-

schiedensten Akteuren und besonders die nicht gelingenden Netzwerkbildungen zu erfas-

sen. Graphisch repräsentiert wird das Netzwerk durch Punkte und Linien, wobei ein Ak-

teur wiederum für eine Abfolge von Punkten steht. Ein Netzwerk kann demnach ein Ak-

teur in einem anderen Netzwerk darstellen (Punktualisierungsprozess).284 Die Punkt-zu-

Punkt Verknüpfungen lassen überall dort Leerraum, wo keine Verknüpfungen vorlie-

gen.285 Die Verbindungen in einem Netzwerk sind dabei spezifisch und unersetzbar.286 

In dieser Arbeit wird die Begriffsbildung als Netzwerkbildung aufgefasst sowie die Be-

griffsnetze als Netzwerke mit zirkulierenden Referenzen aufgrund der gegenseitigen 

kommunikativen Aufforderung der einzelnen Akteure (Strukturelemente). Begriffe wir-

ken bei ihrer Verwendung wie Blackboxes, da die Elemente, die es zur Identifizierung 

des Begriffs braucht, nicht (mehr) bewusst wahrgenommen werden. Bei dem Begriffser-

werb werden diese Blackboxes jedoch problematisiert und eröffnet, da die benötigten 

Akteure erst miteinander in Beziehung gebracht werden müssen, um ein Begriffsver-

ständnis aufzubauen. Dies, ebenso wie das Vorgehen in dieser Arbeit, in der die proble-

matisierten Netzwerke geöffnet „und die Akteure und ihre Verbindungen untersucht“287 

werden, entspricht einem reversiblen Blackboxing. Aufgrund des Erstellens von überzeit-

lichen Begriffsnetzen anstatt von Netzwerkabbildungen einer Handlung, werden die fest-

gestellten Beziehungen der Akteure nicht näher bestimmt. Bei Erstellung der Begriffs-

netze, welche die Äußerungen der Kinder implizieren, ist jedoch zu beachten, dass Inter-

aktionen nicht isoliert stehen, sondern aus einer Vielzahl an Bestandteilen bestehen, wel-

che von einem anderen Ort oder einer anderen Zeit stammen und auf die Situation 

 
282 Vgl. HOYER/ REIS, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit, 76. 
283 Vgl. REIS, Zur Differenz zwischen Modell und Gemeindeentwicklung, 56. 
284 Vgl. MICHEL CALLON, Techno-ökonomische Netzwerke und Irreversibilität. In: ANDRÉA BELLIGER/ 

DAVID J. KRIEGER (Hg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Biele-

feld 2006, 335. 
285 Vgl. LATOUR, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, 229f. 
286 Vgl. LARS GERTENBACH/ HENNING LAUX, Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in sein Werk, 

Wiesbaden 2019, 131. 
287 REIS, Zur Differenz zwischen Modell und Gemeindeentwicklung, 55. 



Beschreibung des Forschungsfeldes und der Auswahl der Stichprobe

  42 

 

 

einwirken.288 Darüber hinaus wurde in der Vorstellung der Forschungsergebnisse zu 

christologischen Vorstellungen von Kindern bereits festgehalten, dass diese stark von der 

Methodik abhängen und so auch intrapersonal variieren. Es gilt also am Ende zu reflek-

tieren, inwiefern die Aussagen der Kinder und damit die daraus hervorgehenden Begriffs-

netze das Denken der Kinder (un)abhängig vom Kontext repräsentieren. 

4.3. Beschreibung des Forschungsfeldes und der Auswahl der 

Stichprobe 

Das Forschungsfeld stellt eine private Grundschule in Trägerschaft des Erzbistums dar, 

an welcher im Rahmen eines Kooperationsprojekts zwischen Schule, Erzbistum und Uni-

versität eine AG zur religiösen Sprachbildung stattgefunden hat. In drei Durchgängen pro 

Schuljahr konnten einer jahrgangsgemischten Gruppe von durchschnittlich zwölf Kin-

dern in zehn bzw. zwölf 60-minütigen AG-Stunden je ein religiöser Begriff nahegebracht 

werden. Da ein derartiges Angebot in dieser spezifischen Form lediglich an dieser Schule 

zu finden und das Forschungsinteresse auch erst während der Durchführung der AG ent-

standen ist, ist das Forschungsfeld von vornherein festgelegt. Durch eine im Vergleich zu 

anderen Schulen deutliche religiöse Prägung der Schule stehen die AG-Gruppen in ihrer 

Zusammensetzung nicht repräsentativ für die Schülerschaft an deutschen Schulen. So war 

bei fast bei allen Kindern der AG eine christlich-religiöse Vorprägung und religiöses Vor-

wissen zu erkennen. Die Angebotsreihe zum Hoffnungsbegriff wurde im Schuljahr 

2023/24 in zwei Durchgängen (zwischen Herbst- und Weihnachtsferien sowie zwischen 

Weihnachts- und Osterferien) durchgeführt. Im ersten Durchgang nahmen 11 Kinder an 

der AG teil. Darunter waren vier Kinder des ersten Jahrgangs, drei des zweiten und je-

weils zwei des dritten und vierten Jahrgangs. Von diesen Kindern liegen insgesamt 51 

Dokumente vor, welche sich gleichmäßig auf fünf Arbeitsaufträge verteilen.289 Im zwei-

ten Durchgang wurde der Fokus von Weihnachten auf Ostern verschoben sowie einige 

kleine methodische und materielle Änderungen vorgenommen. Hier nahmen 13 Kinder 

an der AG teil, von denen nur eine Schülerin aus dem ersten Jahrgang kommt und zwei 

aus dem zweiten. Je fünf SuS waren dem dritten und vierten Jahrgang zuzuordnen. Von 

dieser Gruppe liegen insgesamt 40 Dokumente vor, die sich vorwiegend auf drei Arbeits-

aufträge verteilen und noch einzelne Bearbeitungen von Angeboten der 

 
288 Vgl. LATOUR, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, 288. 
289 Siehe hierzu und zum Folgenden Anhang 2. 



Analyse  43 

 

 

Vertiefungsstunden enthalten. Die Anonymisierungen geben Aufschluss über den Ange-

botsdurchgang, den Jahrgang des Kindes sowie das Geschlecht. Bei einem Mädchen des 

zweiten Jahrgangs im ersten Durchgang der AG lautet die Anonymisierung beispiels-

weise K1.52w (1. Durchgang, Kind 5, Jahrgang 2, weiblich). 

In den Stunden zur Bibelgeschichte wurde je Durchgang eine Situation ausgemacht, in 

welcher die Kinder anders reagiert haben als erwartet, oder theologische Fragen eröffnet 

haben, welche zuvor nicht bedacht wurden. Die Zwischenergebnisse der Analyse dieser 

Situationen sollen schließlich die Auswahl der Stichprobe der Kinderbearbeitungen steu-

ern, da der Umfang dieser Arbeit nicht ermöglicht, alle Dokumente zu betrachten. Auch 

wenn eine quantitative Einordnung einen groben Einblick geben soll, wie repräsentativ 

die analysierte Variante für die Bearbeitungen der Kinder ist, so liegt der Fokus auf einer 

qualitativen Analyse der Dokumente. Hinsichtlich der herausgestellten Phänomene in den 

Begriffsnetzen der Kinder sollen Bearbeitungen herangezogen werden, welche zum einen 

die Bandbreite der Vorstellungen abbilden und zum anderen das Vorkommen dieser Phä-

nomene überprüfen. Dafür werden die Kinderdokumente grob in Gruppen eingeteilt. Die 

Daten stammen jeweils aus beiden Angebotsdurchgängen, um trotz der kleinen Stich-

probe mögliche allgemeine Strukturen in der Tendenz ausmachen zu können. 

5. Analyse 

Begonnen wird mit dem Aufbau von Begriffsnetzen des Hoffnungsbegriffs für die unter-

schiedlichen Modelle, um daraufhin die vorgenommene Angebotsplanung und vor allem 

die kontextgebende Bibelgeschichte sowie Definition hinsichtlich des dahinterliegenden 

Begriffsnetzes dekonstruieren zu können. Im zweiten und dritten Teil werden dann die 

Äußerungen und Arbeitsergebnisse der SuS hinsichtlich der vorliegenden oder fehlenden 

christologischen und trinitarischen Konzepte in ihren aufgebauten Begriffsnetzen analy-

siert. 

5.1. Teil I: Dekonstruktion der Kontextualisierung 

5.1.1. Dekonstruktion Theorierahmen – Metastruktur Hoffnung 

Auf Basis des Theorierahmens lassen sich zunächst verschiedene Netzwerke hinsichtlich 

der christologischen und trinitarischen Vorstellungen in ihrem Zusammenhang erstellen. 

Abgegrenzt von diesen Vorstellungen steht der historische Jesus als historisch-kritisches 

Produkt. Im Bereich der Christologie können die zentralen Vorstellungen als Ränder ei-

nes Kontinuums gegenübergestellt werden. Zwischen diesen entgegengesetzten Positio-



Dekonstruktion Theorierahmen – Metastruktur Hoffnung 44 

 

 

nen (Trennungs- und Einigungschristologie) sind die vermittelnden Positionen auch gra-

fisch einzuordnen. Wie in Abbildung 1 dargestellt, unterscheiden sich die Netzwerke von 

Jesus als theologischem Produkt hinsichtlich der gedachten Nähe der beiden Naturen 

(göttliche Natur (gN) und menschliche Natur (mN)) in Abhängigkeit zur Nähe der drei 

innertrinitarischen Personen Vater, Sohn und Geist. Werden menschliche und göttliche 

Natur Jesu stärker voneinander getrennt gedacht (Trennungschristologie), so ermöglicht 

dies ein näheres Zusammendenken von Vater, Sohn und Geist (lateinische Trinitätslehre). 

Ein näheres Zusammendenken der beiden Naturen (Einigungschristologie) ohne Vermi-

schung der Naturen führt hingegen dazu, dass Vater, Sohn und Geist eigenständiger ge-

dacht werden (soziale Trinitätslehre). 

 
Abb. 1: Netzwerke Christologie und Trinität 

Der Modellrahmen zum Hoffnungsbegriff (Kap. 3.2.) besteht aus vier Modellen, welche 

sich hinsichtlich ihrer Strukturelemente unterscheiden. Diese werden im Folgenden in 

Netzwerken dargestellt. Die Richtung der Hoffnung wird dabei durch einen gestrichelten 

Pfeil dargestellt, um diesen von den weiteren Beziehungen zwischen den Akteuren unter-

scheiden zu können. 

In dem neutestamentlichen Hoffnungsbegriff (Modell 1) haben die Menschen Hoffnung 

auf das Reich Gottes vor allem in Erwartung des Jenseits, können also für die Erfüllung 

ihrer Hoffnung selbst nichts tun, sondern müssen loslassen und auch angesichts von Aus-

sichtslosigkeit vertrauend warten. Die Hoffnung ist getragen durch Jesu Leben, in dem er 

die nahekommende Gegenwart des Reichs Gottes lebt und verkündet sowie durch seinen 

Tod. Jesus Christus fungiert hier als OPP zum Netzwerk des Reich Gottes. Er ermöglicht 

den Menschen erst die Hoffnung auf dieses und lässt zugleich die Menschen durch Wun-

der als Zeichen für das Reich Gottes anfanghaft die Erfüllung ihrer Hoffnung erfahren. 

Er stellt also die wesentliche Verbindung der Menschen zum Reich Gottes dar. Dabei ist 

Jesu Handeln immer verweisend auf Gott, ebenso wie Gott selbst das Reich Gottes er-

möglicht, indem er an bzw. durch Jesus an der Welt handelt. Jesus ist in diesem Modell 



Dekonstruktion Theorierahmen – Metastruktur Hoffnung 45 

 

 

schon als der Christus gedeutet, welcher also eine christologische und trinitarische Funk-

tion innehat (Abb. 2). 

 
Abb. 2: Begriffsnetz Modell 1 „Hoffnung auf Gottes Handeln an der Welt (NT)" 

Der alttestamentliche Hoffnungsbegriff (Modell 2) hingegen basiert darauf, dass die 

Menschen auf ein Gutes in der Zukunft hoffen, welches nicht sie selbstständig erreichen 

können, sondern der ihnen zugewandte Gott ermöglicht (vgl. Abb. 3). Die Menschen kön-

nen also nur auf Gott vertrauen und abwarten. Die Voraussetzung für die Hoffnung ist 

das Vertrauen in Gott. Die Erfahrung eines göttlichen Handelns an und in der Welt ver-

bindet Gott und die Menschen und stärkt deren Vertrauen. Dies festigt wiederum die 

Hoffnung auf göttliches Handeln. 

 
Abb. 3: Begriffsnetz Modell 2 „Hoffnung auf Gottes Handeln an der Welt (AT)" 

Wird der Hoffnungsbegriff emanzipatorisch verstanden (Modell 3), dann haben die Men-

schen eine Hoffnung auf eine Transformation, die durch eigenes oder fremdes menschli-

ches Handeln bereits (in Ansätzen) umgesetzt werden kann. Die Transformation ist dabei 



Dekonstruktion Theorierahmen – Metastruktur Hoffnung 46 

 

 

jedoch kein leichtes und kurzweiliges Vorhaben, sondern erfordert lebenslangen Einsatz. 

Damit eine Transformation angestrebt wird, braucht es zuerst einen gewissen Mangel. 

Versteht man die Transformation als ein Handeln in Richtung Reich Gottes, ist diese 

Vorstellung auch automatisch mit Jesus und Gott verbunden. Jesus als derjenige, welcher 

den Anbruch des Reichs Gottes für die Menschen erfahrbar gemacht hat, ist hier wieder 

der OPP für das Netzwerk des Reich Gottes. Gott ist jedoch derjenige, welcher erst end-

gültig das Reich Gottes umsetzen und damit die Hoffnung der Menschen erst in vollem 

Umfang erfüllen kann. Das Handeln der Menschen ist lediglich ein erster Schritt in diese 

Richtung. 

 
Abb. 4: Begriffsnetz Modell 3 „Emanzipatorische Hoffnung“ 

Das vierte Modell (Abb. 5), welches am immanenzorientiertesten ist, kommt dagegen 

ohne einen Gott als transzendenten Akteur aus, welcher zur Hoffnungserfüllung beiträgt. 

Die Hoffnung lässt sich hier eher als Wunsch auffassen, der sich auf erreichbare Teilziele 

bezieht und deshalb durch eigenes Handeln umgesetzt werden kann. 

 
Abb. 5: Begriffsnetz Modell 4 „Resignation im Angesicht von Krisen“



Dekonstruktion der Planungselemente  47 

 

 

Die Komplexität der Begriffsnetze scheint zum einen mit Einbezug der Transzendenz 

zuzunehmen. Zum anderen scheint die Komplexität noch weiter erhöht zu sein, wenn 

nicht nur Gott, sondern auch Jesus als Akteur auftritt, da dann christologische und trini-

tarische Aspekte hinsichtlich des Verständnisses der Beziehung zwischen Jesus und Gott 

hinzukommen. Damit weisen die Modelle 1 und 3 den höchsten Grad an Komplexität auf 

und sind deshalb am voraussetzungsreichsten. Zugleich wird deutlich, dass eine Hoffnung 

ohne Bezug auf transzendente Akteure lediglich ein Wunsch ist, da er durch eigene 

(menschliche) Kraft zu erreichen ist. 

5.1.2. Dekonstruktion der Planungselemente 

 
Abb. 6: Verlaufsplan Angebotsreihe 

Der Aufbau der Angebotsreihe war so gestaltet, dass der Hoffnungsbegriff zuerst im Kon-

text der Bibelgeschichte „Der Hauptmann von Kafarnaum“ (Mt 8,5-13) kennengelernt 

wurde (vgl. Abb. 6). Dafür wurden über ein Arbeitsblatt wichtige Strukturelemente des 

Begriffs ermittelt und anschließend die Geschichte nacherzählt, bevor in der darauffol-

genden Stunde über einen Bibliolog die Geschichte in Hinblick auf die emotionale Per-

spektivierung vertieft kennengelernt und die mit Hoffnung in Verbindung stehenden 

Emotionen erfahren werden sollten. Während im ersten Durchgang danach eine Loslö-

sung vom Kontext der Bibelgeschichte erfolgte, wurde im zweiten Durchgang anders 

vorgegangen. Hier wurde der Bibliolog direkt in der zweiten Stunde durchgeführt und 

bildete damit den Erstkontakt zur Geschichte. Deshalb erhielten die Kinder auch mehr 

Zeit für die Bearbeitung des dazugehörigen Arbeitsblatts. Das szenische Spiel wurde in 

die Vertiefungsstunden eingebaut. Für die entfallene Stunde zur Einführung der Ge-

schichte erhielten die Kinder zwei Stunden lang die Möglichkeit sich über frei zu 



Dekonstruktion der Planungselemente  48 

 

 

wählende Angebote mit dem Hoffnungsbegriff in der Geschichte auseinanderzusetzen. 

Die Kinder verweilten so insgesamt eine Stunde länger im Kontext der Geschichte. Da-

raufhin wurde in beiden Durchgängen eine Definition von Hoffnung in Abgrenzung des 

Begriffs „Wunsch“ eingeführt, sodass eine Gegenüberstellung verschiedener Modelle ge-

geben war. Die Loslösung vom biblischen Kontext wurde in Richtung einer Übertragung 

des Hoffnungsbegriffs auf den eigenen Alltag weitergeführt, bevor Hoffnungssymbole 

kennengelernt wurden. Ein Transfer zu eigenen Handlungsmöglichkeiten erfolgte durch 

die Thematisierung der Praktik des ‚Schenkens‘ von Hoffnung anhand eines Hoffnungs-

lichts. Je nach Jahreszeit wurde dann der Begriff mit dem Ereignis der Geburt bzw. des 

Todes und der Auferstehung von Jesus in Verbindung gebracht, bevor die AG in einer 

rekapitulierenden Stunde abgeschlossen wurde. Leitend für das Begriffslernen waren die 

Bibelgeschichte und die danach eingeführte Definition von Hoffnung. 

Die Bibelgeschichte wurde aus dem Arbeitsheft „Lesen – Sprechen – Erleben: Das Lese- 

und Rätselheft für die erste Klasse Religion“ entnommen, welches eigens für die ersten 

Durchläufe der AG entwickelt wurde. Der Text ist dabei ausgehend von der Einheitsüber-

setzung bearbeitet worden, sodass die Struktur des Hoffnungsbegriffs möglichst genau 

abgebildet wird, der Begriff häufig vorkommt und die Erzählung ansprechend ist.290 In 

der Erzählung steht der Hauptmann in einer aussichtslosen Situation angesichts des be-

vorstehenden Todes seines Dieners. Er wendet sich jedoch voller Hoffnung und Glauben 

an Jesus, welcher zuerst mitkommen und den Diener heilen möchte, woraufhin jedoch 

der Hauptmann aussagt, dass allein das Wort Jesu als Sohn Gottes ausreicht, um seinen 

Diener zu heilen. Jesus sagt angesichts der großen Hoffnung und des großen Glaubens 

des Hauptmannes zu, dass dessen Hoffnung erfüllt werden soll, woraufhin der Diener bei 

Eintreffen des Hauptmanns in seinem Haus wieder gesund ist.291  

Daraus ergibt sich folgende Struktur: Das Gefühl der Aussichtslosigkeit, aus welchem 

heraus sich eine große Hoffnung auf das heilende Wirken Jesu entwickelt, steht zu Be-

ginn. Jesus wird durch die Anrede „Aber sprich du, der Sohn Gottes, nur ein Wort, dann 

wird mein Diener gesund“292 zum einen als Hoffnungsträger und Erfüller der Verheißung 

charakterisiert,293 zum anderen in Verbindung zu Gott gesetzt, für welchen er 

 
290 Vgl. REIS u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung, 125; siehe Anhang 1. 
291 Vgl. THERESA KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben: Das Lese- und Rätselheft für die erste 

Klasse Religion. München 2019, 43. 
292 KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben, 43. 
293 Vgl. PEMSEL-MAIER, Gott und Jesus Christus, 139. 



Dekonstruktion der Planungselemente  49 

 

 

anscheinend in Vollmacht handeln kann. Der Hauptmann selbst bezeichnet sich im Ge-

genteil zu Jesus als „ganz klein vor Gott, dem Herrn des Lebens“294 und nimmt damit 

eine Unterscheidung zwischen sich als normalem Menschen und Jesus vor. Da die Hei-

lung ohne ein Sehen, Ansprechen oder Berühren des Dieners vonstattengeht, ist eine Er-

klärung dieses Heilungswunders kaum über den historischen Jesus möglich. Darüber hin-

aus scheinen der Glaube und die Hoffnung des Hauptmanns ein wesentlicher Bestandteil 

zur Erfüllung der Hoffnung zu sein, da Jesus sagt: „So eine Hoffnung und solch einen 

Glauben habe ich bei noch niemandem gesehen. Deine Hoffnung soll erfüllt werden!“295. 

Die Bezeichnung von Gott als Herr des Lebens, was in trinitarischer Perspektive dem 

Vater entspricht, setzt hier Vater und Sohn als trinitarische Personen miteinander in Be-

ziehung. Dabei wird Jesus als Repräsentant des Herrn des Lebens auf Erden dargestellt, 

welcher dadurch jedoch eine leichte Unterordnung unter Gott erfährt. Gleichzeitig ver-

weist das Vermögen Jesu, Dinge tun zu können, die eigentlich nur Gott zu tun vermag, 

auf seine göttliche Natur. Diese scheint aber in Verbindung mit der menschlichen Natur 

zu stehen, da der Hauptmann sich bewusst ist, dass Jesus auch an die Gesetze der Men-

schen gebunden ist, nach denen einem Juden das Eintreten in das Haus eines Heiden nicht 

erlaubt ist. So sagt er: „Ich bin es nicht wert, dass du einkehrst unter mein Dach.“296.  

 
Abb. 7: Begriffsnetz Bibelgeschichte 

Die Geschichte lässt sich in dieser Fassung aus der Perspektive einer Einheitschristologie 

in Verbindung mit einer sozialen Trinitätstheologie verstehen (Abb. 7). Am Ende wird 

nicht eindeutig beschrieben, ob der Glaube des Hauptmanns oder Jesus die heilende 

 
294 KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben, 43. 
295 Ebd. 
296 Ebd. 



Dekonstruktion der Planungselemente  50 

 

 

Wirkung auf den Diener hatte. Jedoch ist die Heilung des Dieners nur vor dem Hinter-

grund des anbrechenden Reich Gottes zu verstehen, wenn die hier vorliegende Hoffnung 

nicht an die leibliche Existenz Jesu geknüpft sein soll. Jesus stellt den OPP für das Erfah-

ren des anbrechenden Reich Gottes dar. Das abgebildete Netzwerk weist starke Ähnlich-

keiten mit dem Begriffsnetz des ersten Modells auf, sodass die Bibelgeschichte dem Mo-

dell der neutestamentlichen Hoffnung auf das Handeln Gottes an der Welt zugeordnet 

werden kann. 

Die nach der Bibelgeschichte eingeführte Definition von Hoffnung ist eher eine Erklä-

rung dessen. Sie wurde ebenfalls dem Workbook entnommen, in welchem sie die Einlei-

tung zum Bibeltext bildete. Sie lautet: „[D]ie wirkliche Hoffnung ist da wichtig, wo etwas 

unmöglich erscheint. […] Immer dann, wenn ich eigentlich keine Chance habe, kann ich 

auf Gott hoffen.“297 Diese Erklärung wurde durch den dritten Satz „Gott kann Unmögli-

ches schaffen.“ ergänzt. Alle drei Sätze wurden den Kindern nacheinander angeboten und 

daraufhin in Abgrenzung zum Begriff des Wunsches auf lebensweltliche Beispiele ange-

wendet. Diese Erklärung lässt sich wie in Abbildung 8 dargestellt in einem Netzwerk 

strukturieren. 

 

Abb. 8: Begriffsnetz Definition Hoffnung 

Ein Strukturelement ist etwas Unmögliches bzw. unmöglich Erscheinendes. Betont wird 

zudem die Unfähigkeit des eigenen Handelns, sodass die Definition nicht in Modell 3 und 

4 eingeordnet werden kann. Stattdessen kann der Mensch angesichts seiner eigenen 

Machtlosigkeit auf Gott hoffen, welcher dazu fähig ist, das Unmögliche zu ermöglichen. 

Von der Grundstruktur und dem Grad der Komplexität ähnelt dieses Netzwerk damit dem 

des alttestamentlichen Hoffnungsbegriffs. Die beiden unterscheiden sich dadurch, dass in 

 
297 KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben, 42. 



Dekonstruktion der Planungselemente  51 

 

 

der Begriffserklärung nicht nur ein lebensweltliches Gutes, sondern durch die Betonung 

der Unmöglichkeit beinahe ein Wunder durch Gottes Handeln erwartet wird. Dies ist in 

dem alttestamentlichen Modell jedoch nicht ausgeschlossen, da auch im Alten Testament 

Gottes Handeln teilweise Unmögliches im Angesicht von Verzweiflung geschafft hat, 

bedenkt man etwa die Exodus-Erzählung oder das Ermöglichen von Nachwuchs für Ab-

raham und Sara in hohem Alter. Auch mit dem ersten Modell gibt es einige Übereinstim-

mungen. Diese sind aber, vor allem durch das Fehlen von Jesus als Strukturelement, ge-

ringer. Jesus würde im Begriffsnetz zur Definition nur hinzukommen, wenn Gott trinita-

risch gedacht wird und dadurch der Sohn als in der Welt handelnder Akteur hinzutritt. 

Die Erklärung kommt hingegen auch ohne ein trinitarisches Verständnis aus, sodass der 

Sohn als Akteur und damit Jesus nicht konstitutiv für das Verständnis des Hoffnungsbe-

griffs in dieser Ausformung ist. 

Damit ergibt sich folgende Schwierigkeit für die Angebotsreihe: Zu Beginn wird der 

Hoffnungsbegriff in einem biblischen Kontext angeboten, welcher Modell 1 entspricht 

und besonders durch die Form als Wundererzählung mit christologischen und trinitari-

schen Überlegungen verbunden ist. Darüber hinaus wird die Reich-Gottes Botschaft als 

Hintergrundwissen benötigt, um eine Aktualität des Hoffnungsbegriffs auch außerhalb 

Jesu irdischem Dasein annehmen zu können. Ein Verständnis von Jesus als historischem 

Menschen ist nicht ausreichend, um die Geschichte und damit den Hoffnungsbegriff 

nachvollziehen zu können. Stattdessen muss Jesus mindestens mit seiner göttlichen Natur 

wahrgenommen werden. Die Bezeichnung Jesu als Sohn Gottes bringt dabei die Schwie-

rigkeit mit sich, dass die Kinder diesen voraussichtlich nicht als mit Hoffnung beladenen 

Würdentitel erkennen, sondern als Beschreibung einer subordinatianistischen Beziehung 

zwischen Jesus und Gott interpretieren. Das Begriffsnetz in Abbildung 7 zeigt, dass viele 

Strukturelemente identifiziert und in zahlreiche Verbindungen gebracht werden müssen, 

um den Hoffnungsbegriff ausgehend von der Bibelgeschichte adäquat erwerben zu kön-

nen. Die Begriffsbildung ist demnach voraussetzungsreich. 

Die daraufhin angebotene Erklärung des Hoffnungsbegriffs ist jedoch dem zweiten Mo-

dell zuzuordnen, sodass ein Modellwechsel vorliegt. Eine Gegenüberstellung beider Be-

griffsintensionen wird nicht vorgenommen, sodass beide Vorstellungen unkommentiert 

nebeneinandergestellt werden. Die Kinder werden dadurch vor die Herausforderung ge-

stellt, mit dem Vorhandensein mehrerer Modelle umzugehen und sind durch das fehlende 

Wissen um das Vorliegen mehrerer Begriffsverständnisse dazu gezwungen, beide 



Teil II: Beobachtungen  52 

 

 

Modelle miteinander zu verschmelzen und dadurch ein eigenes individuelles Modell der 

Hoffnung für sich zu entwickeln oder eines der beiden Modelle außen vor zu lassen. Die 

Verschmelzung beider Modelle bedeutet jedoch, dass Gott mit Jesus in Verbindung ge-

bracht werden muss, also christologische und trinitarische Fragestellungen, wenn auch 

unbemerkt, bearbeitet werden müssen. Dies wird dadurch zugespitzt, dass mit der Ein-

führung der Erklärung zum zweiten Modell gleichzeitig eine Gegenüberstellung zum Be-

griff des Wunsches und damit des vierten Modells vorgenommen wird, sodass ein Dis-

kurslernen vorliegt. Das Diskurslernen könnte zu einem stärker abgegrenzten Begriffs-

verständnis führen, ist aber hier mit der Schwierigkeit verbunden, dass das kontrastierte 

Modell selbst erst gebildet werden muss. Insgesamt liegen erhebliche Herausforderungen 

vor, welche potenziell zu einem unpräzisen Begriffsverständnis führen könnten. Inwie-

fern diese Schwierigkeiten sich in der Durchführung des Angebots tatsächlich nieder-

schlagen, wird im Folgenden untersucht. 

5.2. Teil II: Beobachtungen 

5.2.1. Bibliolog 

Situation 

Es ist Freitagnachmittag und die dritte Stunde der Angebotsreihe im ersten Durchgang 

hat begonnen. In dem eigenen AG-Raum der Schule sitzen zehn Kinder auf Sitzpolstern 

in einem Kreis mit zwei AG-Leiterinnen. Auch wenn die Kinder so eng aneinander sitzen, 

dass sie sich teilweise gegenseitig berühren, wird dadurch fast der ganze Raum ausgefüllt. 

Nachdem in der letzten Woche die Bibelgeschichte mit den handelnden Akteuren bereits 

näher kennengelernt wurde, wird jetzt ein Bibliolog durchgeführt. Diese Methode ist allen 

SuS neu, sodass zuerst die Spielregeln erläutert werden. Anschließend werden die Kinder 

mittels einer kurzen Traumreise, in der ihnen Informationen zur Lebenswelt zur Zeit Jesu 

gegeben werden, in die Geschichte eingeführt. Daraufhin beginnt die Erzählung. Nach 

dem ersten Textabschnitt bekommen die Kinder die ersten Fragen gestellt, welche sie aus 

der Perspektive der Figuren beantworten sollen. Dies läuft nur schleppend an, viele Kin-

der rutschen zwischendurch unruhig auf ihren Polstern herum oder legen sich hin, den 

Kopf auf das Polster abgestützt. Die aktiv teilnehmenden Kinder haben Schwierigkeiten, 

aus der Ich-Perspektive Antworten zu formulieren, jedoch wird die Aussichtslosigkeit des 

Hauptmanns von den Kindern erkannt und in eigenen Worten wiedergegeben. Die gege-

benen Antworten doppeln sich häufig, nachdem ein Kind eine Idee geäußert hat. Die Fra-

gen lauten meist „Du bist jetzt der Hauptmann/Jesus: Wie fühlst du dich in dieser 



Bibliolog  53 

 

 

Situation?/Wie reagierst du darauf?“ Als es auf das Ende des Bibliologs zugeht, wird auf 

die Textstelle „Amen, ich sage euch: So eine Hoffnung und solch einen Glauben habe ich 

bei noch niemandem gesehen. Deine Hoffnung soll erfüllt werden!“298 noch einmal die 

Frage gestellt, wie man sich als der Hauptmann nun fühlt. Viele der Kinder sind zu diesem 

Zeitpunkt nicht mehr aktiv am Gespräch beteiligt und schauen durch den Raum, spielen 

an ihrem Sitzkissen oder schauen aus dem Fenster. K1.41w äußert sich, dass sie glücklich 

wäre, weil Jesus den Diener wieder gesund macht. Daraufhin sagt K1.83w nachdenklich 

und stockend: „Ich bin erleichtert, aber habe auch Angst, weil wenn mein Diener nochmal 

krank wird und Jesus dann nicht hier ist, kann mir keiner helfen.“ Während sie das sagt, 

rutscht sie auf ihrem Sitzkissen hin und her und ihr Blick gleitet unruhig durch den Raum. 

Es scheint, als würde sie nach den richtigen Wörtern suchen. Einige der anderen Kinder 

schauen sie an und werden ruhiger, so als ob sie über das Gesagte nachdenken würden. 

Während die AG-Leitung in dem Echoing-Prozess das Gesagte noch einmal paraphra-

siert, heben nun auch weitere Kinder die Hände, um etwas dazu zu sagen. K1.62m sagt 

ebenfalls, dass es sich zwar gerade im Moment gut anfühlt, dass Jesus hilft, aber dass es 

ja sein kann, dass der Diener wieder krank wird. Auch K1.93w greift diesen Gedanken der 

zwiegespaltenen Gefühle angesichts der Heilung des Dieners auf. Die Gedanken werden 

wieder zusammengefasst und unkommentiert stehen gelassen, bevor mit dem letzten Ab-

schnitt der Geschichte fortgefahren wird. 

Netzwerkanalyse 

Die Intention des Bibliologs lag ursprünglich darin, dass die Kinder die mit der Hoffnung 

verbundenen Emotionen und den Stimmungsumschwung bei Erfüllung der Hoffnung 

nachvollziehen können. In der Erwartung, dass die Kinder sagen, der Hauptmann sei am 

Ende glücklich oder erleichtert, überraschten die nun genannten Antworten. 

Wie in Abbildung 9 zu sehen ist, hat K1.83w einen Großteil der Akteure des Begriffsnetzes 

der Bibelgeschichte identifiziert und miteinander in Beziehung gesetzt. So erkannte sie 

sowohl die Aussichtslosigkeit am Anfang der Geschichte als auch Jesus als Hoffnungs-

träger für die Heilung des Dieners. Die Äußerung der Schülerin trägt jedoch eine gewisse 

Spannung in sich, aus welcher die Gegensätzlichkeit der wahrgenommenen Gefühle des 

Hauptmanns folgt. 

 
298 KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben, 43. 



Bibliolog  54 

 

 

 
Abb. 9: Begriffsnetz K1.83w Bibliolog 

Ein Aspekt der Aussage ist, dass Jesus allein die Heilung des Dieners zugetraut wird. 

Kein anderer Mensch scheint dazu befähigt zu sein, sodass die Hoffnung des Hauptmanns 

allein auf ihm und seiner heilenden Präsenz liegt. Dadurch wird Jesus in der Äußerung 

komparativ als mehr als nur ein normaler Mensch charakterisiert. Dies kann insofern in-

terpretiert werden, dass K1.83w die göttliche Natur Jesu wahrnimmt. Dem gegenüber 

steht, dass mit dem Satz zugleich eine Abhängigkeit der Heilung an den expliziten Kon-

takt zu Jesus als Mensch auf der Erde ausgedrückt wird. Jesus wird mit der Aussage voll-

ständig in der Immanenz verortet und ein Bezug zu einem transzendenten Akteur wird 

nicht ersichtlich. Damit wird Jesus nicht in Gottes Vollmacht handelnd dargestellt, da 

eine erneute Heilung in diesem Fall auch durch Gottes Initiative erfolgen könnte. Infol-

gedessen wird insbesondere die menschliche Natur Jesu betont. Eine Beziehung zwischen 

Jesus und Gott wird hingegen nicht ausgedrückt. Die Heilung wird durch den fehlenden 

Transzendenzbezug darüber hinaus nicht vor dem Hintergrund der Reich-Gottes-Bot-

schaft gedeutet. Somit stellt diese ein Ereignis dar, welches auf die Zeit des Wirkens Jesu 

beschränkt ist und für die heutige Zeit keine Relevanz mehr hat. Die Aussage der Schü-

lerin K1.83w lässt demnach darauf schließen, dass Jesus von ihr nicht als in der Welt prä-

sent erfahren wird. 

Die Bezeichnung Jesu als Sohn Gottes wird somit im gebildeten Begriffsnetz höchstens 

für die Begründung der Möglichkeit der Heilung aufgegriffen. Wird durch die Besonder-

heit der Handlungsmöglichkeiten Jesu eine göttliche Natur in ihm wahrgenommen, so 

scheint diese, angesichts der zeitlichen und örtlichen Einschränkungen Jesu Wirkens, eher 

außen vor gelassen zu werden. Dass jedoch in der Äußerung beide Naturen in gewisser 

Weise zum Ausdruck gebracht werden, lässt darauf schließen, dass die Spannung beider 

Naturen wahrgenommen und implizit die Frage nach dem Zueinander der zwei Naturen 



Unterrichtsgespräch  55 

 

 

Jesu behandelt wird. Diese Spannung wurde durch die spezifische Durchführung des Bib-

liologs verstärkt, da in der Kontextualisierung eine historische Situation erläutert wurde, 

die mit einer nichthistorischen Wundergeschichte verbunden wurde. So verwies die Ein-

leitung auf den historischen Jesus, woraufhin im Anschluss eine Geschichte erzählt 

wurde, welche eine theologische Deutung von Jesus als Christus darstellt. Diese Vorge-

hensweise hat möglicherweise dazu beigetragen, die Wahrnehmung der göttlichen Natur 

Jesu zu erschweren und dadurch die Bildung des Begriffsnetzes zu beeinträchtigen, indem 

die Geschichte zwar immanent gerahmt wurde, aber einem transzendenten Modell folgt. 

In Hinblick auf das von der Schülerin K1.83w ausgebildete Begriffsnetz lässt sich feststel-

len, dass sie die im Bereich der Immanenz verorteten Strukturelemente fast vollständig 

miteinander in Beziehung gebracht hat. Jedoch wird durch die Schülerinnenaussage der 

Hoffnung bzw. dem Glauben des Hauptmanns keine heilende Kraft oder andersartige Be-

deutung zugeschrieben, da für die Erfüllung der Hoffnung allein Jesus Anwesenheit den 

entscheidenden Faktor darzustellen scheint. Darüber hinaus kommt durch den Fokus auf 

die menschliche Natur Jesu sein Status als OPP für das Netzwerk des Reich Gottes nicht 

zum Tragen, auch wenn er immer noch OPP für die Heilung des Dieners ist. Während 

christologische Spannungen im Begriffsnetz noch erfahrbar sind, ist durch das Fehlen von 

Gott als Akteur kein Ansatzpunkt für ein trinitarisches Verständnis gegeben. In der Aus-

sage dominiert die implizite Frage nach dem präsentischen Christus. 

5.2.2. Unterrichtsgespräch 

Situation 

Es ist das Ende der dritten AG-Stunde im zweiten Durchgang. Zehn Kinder sitzen auf den 

Sitzpolstern im AG-Raum. Nachdem in dieser AG-Stunde die Kinder anhand von Ange-

boten die Bibelgeschichte vertieft kennenlernen konnten, wird am Ende der Stunde ein 

Arbeitsblatt besprochen, welches von sieben der Kinder in der Stunde bearbeitet wurde. 

Das Arbeitsblatt sollte dabei helfen, die Wahrnehmung der wichtigsten Strukturelemente 

zu unterstützen. Als nun die Frage besprochen wird, auf wen der Hauptmann in der Ge-

schichte hofft, sagt ein Mädchen der dritten Klasse (K2.83w), dass dieser auf Gott hofft. 

Ein anderes Mädchen der vierten Klasse (K2.94w) zeigt schnell auf und verneint dies. Der 

Hauptmann würde auf Jesus hoffen und nicht auf Gott. Die meisten der anderen Kinder 

haben ebenfalls Jesus aufgeschrieben und nicken zustimmend, für wieder andere scheint 

es nicht besonders relevant zu sein, ob man Jesus oder Gott aufgeschrieben hat, da sie 

unbeteiligt mit ihren Zetteln oder dem Sitzkissen spielen. Die AG-Leitung äußert sich 



Unterrichtsgespräch  56 

 

 

dazu und sagt, dass beide Antworten richtig seien, woraufhin K2.94w die Augenbrauen 

zusammenzieht und sagt, dass das aber zwei verschiedene Personen seien, also nicht bei-

des richtig sein könne. Daraufhin antwortet die AG-Leitung, dass Jesus und Gott eng 

miteinander zusammenhängen und der Hauptmann Jesus in der Geschichte ja auch als 

Sohn Gottes anspreche. Mit Blick auf die Uhr fährt sie fort, die letzte Frage kurz zu be-

sprechen. Einige Kinder wollen schon unruhig aufstehen, um den Abschluss-Segen zu 

machen und nach Hause gehen zu können. Ihr Blick gleitet mehrfach zur Fensterfront, an 

der auf der anderen Seite Kinder aus anderen AGs mit ihren Rucksäcken auf dem Rücken 

auf den Schulhof laufen. K2.94w sieht nicht zufrieden aus, während sie den Abschlussse-

gen mitmacht. Sie hat die Augenbrauen immer noch leicht zusammengezogen und die 

Lippen aufeinandergepresst. Als der Segen vorbei ist, verlässt sie mit ihren Freundinnen 

direkt den Raum. 

Netzwerkanalyse 

Auffällig in dieser Situation ist, dass zwei Kinder Netzwerke mit verschiedenen Akteuren 

und Verbindungen aufgebaut haben. Die Drittklässlerin K2.83w hat trotz der nur kurzen 

Nennung von Gott, diesen als relevanten Akteur der Geschichte und damit als ein Struk-

turelement identifiziert. Unklar bleibt jedoch, was die Schülerin genau unter Gott ver-

steht. Wird hiermit der Gottvater identifiziert, für welchen Jesus als Repräsentant auf der 

Erde steht und durch Gott zu der Heilung ‚befähigt‘ wird? Oder steckt dahinter eine Iden-

tifikation bzw. Vermischung von Jesus mit Gott, wie es nach dem Stufenmodell von Bütt-

ner für Kinder der ersten bis dritten Klasse noch entwicklungstypisch wäre?299 Aufgrund 

der im biblischen Kontext gegebenen Modellierung Gottes als Herr des Lebens und der 

Abgrenzung Jesu davon als Sohn Gottes, wird an dieser Stelle angenommen, dass die 

Schülerin keine Identifikation von Jesus mit Gott vornimmt, sondern unter Gott den Gott-

vater versteht, sodass Jesus als eigenständiger Akteur der Geschichte erhalten bleibt. Den-

noch wird dann von der Schülerin eine enge Beziehung zwischen Jesus und Gott herge-

stellt, da der Hauptmann seine auf Gott gerichtete Hoffnung an Jesus adressiert und ihn 

damit als würdigen Repräsentanten Gottes darstellt, welcher von Gott die Vollmacht er-

halten hat oder erhalten kann, die Hoffnung zu erfüllen. Wird die Hoffnung auf Gott be-

zogen, ist es jedoch auch möglich, dass diese gar nicht als von Jesus verwirklicht gedacht 

wird, sondern die Erfüllung auf die Hoffnung und den großen Glauben des Hauptmanns 

zurückgeführt wird. Jesus steht dann immer noch in Verbindung zu Gott, jedoch eher als 

 
299 Vgl. BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 126. 



Unterrichtsgespräch  57 

 

 

irdischer ‚Ansprechpartner‘, durch welchen die menschlichen Belange Gott erreichen. In 

allen aufgezeigten Fällen besteht jedoch eine Beziehung zwischen dem Gottvater als Herr 

des Lebens und seinem ‚Sohn‘ Jesus, welcher in seiner göttlichen Natur eine besondere 

Gottesnähe lebt und dadurch zum Ansprechpartner oder auch in Vollmacht Handelndem 

wird. Die Beziehung zwischen Sohn und Vater scheint dabei jedoch nicht auf einer 

Gleichrangigkeit zu basieren, sondern zeigt in diesem Verständnis eine subordinatianis-

tische Prägung. Der Sohn dient zwar als Ansprechpartner oder Vollstrecker des göttlichen 

Willens, die Hoffnung liegt jedoch nicht auf ihm und seinem Vermögen, sondern auf dem 

über ihm stehenden Gott. Man könnte auch formulieren: Der Hauptmann hofft in seiner 

Aussichtslosigkeit auf Gott als Herrn des Lebens, dessen heilende und lebendig machende 

Kraft er durch den in Gottes Vollmacht handelnden Sohn Gottes für seinen Diener erwir-

ken möchte. Eine mögliche Verbindung der hier genannten Akteure wird in Abbildung 

10 dargestellt. Im Begriffsnetz sind durch die hier hervorgehobene göttliche Natur Jesu 

und die komplexen Verbindungen zum Gottvater bereits christologische und trinitarische 

Elemente angedeutet. Dabei legt das Strukturbild eine Tendenz in Richtung Einigung-

schristologie und sozialer Trinitätslehre nahe. 

 
Abb. 10: Begriffsnetz K2.83w – Hoffnung auf Gott 

Die in der sozialen Trinitätslehre betonte Eigenständigkeit der innergöttlichen Personen 

findet sich auch in der Aussage von K2.94w, dass es sich bei Jesus und Gott um zwei 

getrennte Personen handele und die Hoffnung des Hauptmanns auf Jesus und nicht auf 

Gott liege, wieder. Diese Aussage ist zum einen so interpretierbar, dass die Schülerin 

Jesus als Sohn Gottes wahrnimmt und Sohn und Vater jedoch im Sinne des neuzeitlichen 

Personenbegriffs derart als eigenständig handelnde Personen versteht, dass diese quasi 

unverbunden nebeneinanderstehen und unabhängig voneinander handeln. Dies würde 



Unterrichtsgespräch  58 

 

 

also in die Denkrichtung eines Ditheismus gehen. In Abbildung 11 wird diese Variante 

unter Einbezug der grau eingefärbten Akteure dargestellt. 

 
Abb. 11: Begriffsnetz K2.94w – Hoffnung auf Jesus 

Werden diese Elemente ausgeblendet, erhält man das zweite mögliche Strukturbild. Zum 

anderen ist es nämlich auch möglich, dass K2.94w zur Komplexitätsreduktion die göttliche 

Natur Jesu und seine Sohnschaft ausblendet und diesen als Menschen betrachtet, dessen 

Dasein und Handeln nicht bedeutend anders mit Gott verknüpft ist als bei anderen Men-

schen auch. Trotz der Unterschiede fehlen jedoch bei beiden möglichen Interpretationen 

die Herstellung einer Verbindung zwischen Jesus (als Sohn) und Gott (als Vater), welche 

gerade bei der Hoffnung auf Gott so ausschlaggebend war. 

Damit treffen in dieser Situation zwei Begriffskonstruktionen aufeinander, welche in 

Spannung zueinander stehen. Während es für einige Kinder nicht so bedeutend ist, ob 

dort nun Gott oder Jesus steht, weil sie eine Verbindung zwischen beiden hergestellt ha-

ben und damit beide Antworten in ihr Begriffsnetz integrieren können, ist die Spannung 

für die Viertklässlerin K2.94w nicht so einfach auflösbar, was auch ihre Problematisierung 

der vorher gegebenen Antwort und ihr anschließender Missmut zeigt. Durch die fehlen-

den Verbindungen zwischen Jesus und Gott kann die in der Geschichte thematisierte 

Hoffnung nicht auf Gott übertragen werden. Auch wenn eine fortschreitende Trennung 

von Gott und Jesus in der vierten Klasse den entwicklungspsychologischen Erkenntnissen 

entspricht, ist diese bei der Schülerin K2.94w sehr stark ausgeprägt. Es wird deutlich, dass 

das Wirken der beiden Akteure streng voneinander getrennt wird und jeglicher Zusam-

menhang zwischen ihren Handlungen negiert wird. 



Teil III: Kinderdokumente  59 

 

 

5.3. Teil III: Kinderdokumente 

Nun bleibt anhand der Kinderdokumente zu prüfen, welche bereits festgestellten Tenden-

zen sich in den Bearbeitungen wiederfinden und wie diese sich im weiteren Verlauf der 

Angebotsreihe, besonders nach Einbringen der ‚Hoffnungsdefinition‘ weiter entfalten. 

Dafür wird zuerst überprüft, ob sich die beim Bibliolog geäußerten negativen Gefühle 

nach der Hoffnungserfüllung in den Bearbeitungen der Kinder niederschlagen und ob 

derartige Tendenzen in den Bearbeitungen im zweiten Durchlauf überhaupt zu finden 

sind. Hinsichtlich der zweiten analysierten Situation wird überprüft, ob in den Bearbei-

tungen des AB1, in welchem die Strukturelemente genannt werden sollen, der Bezug der 

Hoffnung auf Gott in den Bearbeitungen zu finden ist oder ob es sich bei der Äußerung 

der Schülerin um einen Einzelfall handelt. Im Anschluss sollen die Bearbeitungen der 

Kinder nach Einführung der ‚Hoffnungsdefinition‘ hinsichtlich der vorkommenden Ak-

teure und des Erfolgs der Abgrenzung des Hoffnungsbegriff vom Wunsch betrachtet wer-

den. Abschließend sollen weitere Auffälligkeiten Erwähnung finden. 

Gefühle der Hoffnung 

Das AB2 haben die Kinder in beiden Durchgängen im Anschluss an den Bibliolog aus-

gefüllt, um die dort empfundenen und geäußerten Gefühle zu rekapitulieren. Zu erwarten 

wäre nach dem Bibliolog in Durchgang 1, dass die dort vorgenommene Problematisie-

rung sich auch in den Bearbeitungen einiger Kinder niederschlägt. 

 
Abb. 12: Bearbeitungen AB2 K1.83w und K1.21w 



Teil III: Kinderdokumente  60 

 

 

Die Bearbeitung von K1.83w selbst zeigt jedoch keinerlei Hinweis auf die von ihr geäu-

ßerten zwiespältigen Gefühle angesichts der Heilung des Dieners (Abb. 12). Die Schüle-

rin erkennt die Entwicklung der emotionalen Zustände des Hauptmanns im Verlauf der 

Geschichte – von negativ zu positiv – aber antwortet auf die Frage nach dem Gefühl bei 

einer Hoffnungserfüllung lediglich mit dem positiven Adjektiv „gut“, ohne die zuvor ge-

äußerte Angst zu thematisieren. 

In einer von zehn Bearbeitungen aus dem ersten Durchgang finden sich dennoch Nach-

wirkungen des Bibliologs. Die Schülerin K1.21w hat die dort erwähnten gemischten Ge-

fühle zwar nicht in das Feld des Hauptmanns geschrieben, beim Diener aber eine ähnliche 

Beschreibung wie im Bibliolog gewählt, wie in Abbildung 12 zu sehen ist. Da die Schü-

lerin die komplexen Gedanken noch nicht allein verschriftlichen konnte, hat sie diese 

einer AG-Leitung diktiert. In der Antwort kommt die von K1.83w hervorgebrachte Zwie-

spältigkeit der Gefühle angesichts der Heilung bei gleichzeitiger Erfahrung von Krank-

heit zu tragen. Eine erneute Heilungsmöglichkeit wird nicht explizit ausgeschlossen oder 

die Hoffnung auf die Anwesenheit Jesu begrenzt. Dennoch setzt das Erschrecken des 

Dieners voraus, dass der Krankheit keine hoffnungsvolle Perspektive entgegengesetzt 

werden kann, sodass diese Wundergeschichte der Schülerin womöglich keine Hoffnungs-

perspektive für das eigene Leben vermitteln konnte. Die Antwort zu dem Gefühl von 

Jesus zeigt durch die Formulierung aus der Ich-Form ebenfalls einen Bezug zum Biblio-

log auf. Trotz der großen Bitte, welche an Jesus herangetragen wird, zweifelt die Schüle-

rin die Hilfsbereitschaft Jesu und sein Selbstbewusstsein, die Hoffnung zu erfüllen, nicht 

an. 

In den weiteren Bearbeitungen des ersten Durchgangs sind keine Auswirkungen der im 

Bibliolog getroffenen Problematisierung zu finden.300 Auch im zweiten Durchgang ist in 

den individuellen Bearbeitungen der Kinder die Ambivalenz der Gefühle nach der Hei-

lung nicht festzustellen. Der Verlauf von negativen zu positiven Gefühlen im Laufe der 

Geschichte wird aber auch hier von einigen Kindern ausgedrückt, so etwa bei K2.32w, 

K2.94w, K2.104w oder K2.114w.
301 

Die Gefühle, die Jesus zugeschrieben werden, variieren in den Bearbeitungen stark. Wäh-

rend bei K1.21w (Abb. 12) vor allem die Selbstverständlichkeit von Jesu Hilfsbereitschaft 

im Fokus steht, finden sich je fünf Bearbeitungen aus beiden Durchgängen, die Jesus als 

 
300 Siehe Anhang 3. 
301 Siehe Anhang 3.1. 



Teil III: Kinderdokumente  61 

 

 

überrascht oder staunend angesichts der Hoffnung des Hauptmanns darstellen.302 Hier ist 

ein enger Bezug zum Bibeltext gegeben, in dem wörtlich steht: „Jesus war erstaunt, welch 

große Hoffnung der Hauptmann in ihn setzte.“303 Neben den Aussagen mit großer textli-

cher Nähe finden sich weitere Überlegungen der Kinder, welche einen Einblick in ihr 

Verständnis von Jesus geben. So schreiben K1.83w und K1.114m neben mehreren positi-

ven Adjektiven wie schön oder cool auch „Neu“ zu den Gefühlen von Jesus, wie in Ab-

bildung 12 zu sehen ist.304 Die Kinder empfinden es als positiv, wenn jemand anderes 

Hoffnung in einen setzt, sehen es aber demnach nicht als eine feste Eigenschaft von Jesus 

an, dass dieser selbstverständlich von anderen Menschen als Hoffnungsträger für Heilun-

gen betrachtet und adressiert wird. Die Bearbeitung hinterlässt den Eindruck, dass die 

menschliche Natur Jesu stärker wahrgenommen wird, was auch dem aus dem Bibliolog 

abgeleiteten Begriffsnetz der Schülerin K1.83w in Abbildung 9 entspricht. Einen Fokus 

auf die menschliche Natur Jesu kann auch aus den Bearbeitungen von K1.31w und K1.93w 

herausgelesen werden. Die beiden Kinder haben geschrieben, dass Jesus sich fragt, was 

der Diener denn überhaupt hat.305 Damit wird die Selbstverständlichkeit des Helfens Jesu 

gemindert und ein Blick auf die Möglichkeit der Heilung gelenkt.  

Besonders im zweiten Durchgang ist die Bandbreite der Antworten jedoch noch größer. 

Neben der textnahen Überraschung finden sich auf der einen Seite Antworten, welche ein 

Unbehagen Jesu hinsichtlich der Erfüllbarkeit der Hoffnung widerspiegeln. So schreibt 

K2.43w: „Er hat Hoffnung, dass er das erfüllen kann.“306, begleitet von einem nicht glück-

lich aussehenden Smiley. Damit wird wiederum die Menschlichkeit Jesu betont, welche 

seinem Handeln Grenzen setzt und auch ein Zweifeln an seinen Wirkmöglichkeiten mit 

sich bringt. Auf der anderen Seite gibt es in diesem Durchgang jedoch auch Antworten, 

welche die positiven Effekte auf das Selbstbewusstsein beschreiben, wenn man selbst 

Hoffnungsträger für andere Menschen ist. So fühlt Jesus sich laut K2.32w „groß und 

stark“307, „ist stolz auf sich, dass er jemandem das Leben retten kann“308, wie K2.53w 

schreibt und K2.114w meint, „es fühlt sich so an, als könnte man alles schaffen.“309 Wäh-

rend diese Antworten nicht zwingend über eine menschliche Natur Jesu hinausdeuten, so 

 
302 Siehe Anhang 3.2. 
303 KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben, 43. 
304 Siehe dazu auch Anhang 3.3. 
305 Siehe Anhang 3.4. 
306 Siehe Anhang 3.5. 
307 Siehe Anhang 3.1. 
308 Siehe Anhang 3.5. 
309 Siehe Anhang 3.1. 



Teil III: Kinderdokumente  62 

 

 

beschreibt K2.63m die Gefühle des Dieners mit der aus der Innenperspektive formulierten 

Antwort „Wie kann der das“ und fügt zur Umschreibung der Emotion das Wort „nei-

disch“ hinzu.310 Dadurch wird ausgedrückt, dass die Heilung des Dieners durch Jesus 

nicht in den normalen Handlungsmöglichkeiten eines Menschen liegt und demnach die 

Möglichkeit dessen hinterfragt wird. Dies kann darauf hindeuten, dass Jesus hier auch in 

seiner göttlichen Natur wahrgenommen wird, kann aber auch persönliche Anfragen des 

Jungen an den Bibeltext und die darin beschriebene Wirklichkeit ausdrücken. Woher Je-

sus die Macht nimmt, wird kritisch hinterfragt. Damit wird die Beziehung von Jesus und 

Gott nicht einfach als gegeben angenommen.  

Des Weiteren ist festzuhalten, dass die Schülerin K2.104w Hoffnung über einfache posi-

tive Adjektive hinaus mit dem Begriff der Geborgenheit in Verbindung gebracht hat.311 

Dieser fordert kommunikativ einen Akteur auf, welcher entweder als Ort oder als Person 

den für die Geborgenheit nötigen Schutz bieten kann. Dadurch wird der Hoffnungsbegriff 

mit der wichtigen Erfahrung des Behütetseins durch einen anderen Akteur in Verbindung 

gebracht, welche im christlichen Glauben vor allem durch das Empfinden einer Gebor-

genheit in und durch Gott besetzt ist. Auch wenn die Antwort der Schülerin nicht hergibt, 

ob diese Geborgenheit nun durch einen transzendenten Akteur vermittelt wird, oder durch 

bestimmte menschliche Akteure, welche andere Handlungsmöglichkeiten als man selbst 

haben, so hat es die Bibelgeschichte geschafft, dieses elementare Gefühl für den Hoff-

nungsbegriff und den christlichen Glauben im Allgemeinen zu vermitteln und nicht bloß 

vage positive oder negative Gefühle hervorzurufen. 

Gott als Akteur 

Hinsichtlich der analysierten Situation des zweiten Durchgangs ist zu überprüfen, inwie-

fern der Akteur Gott in den Bearbeitungen der Kinder vorkommt. Von dem Arbeitsblatt, 

dessen Besprechung die Problematisierung hervorgerufen hat, liegen insgesamt 15 Bear-

beitungen vor. Zehn aus dem ersten und fünf aus dem zweiten Durchgang. Jedoch haben 

drei Kinder ihre Blätter nicht bei der AG-Leitung abgegeben, sodass die vorliegenden 

Dokumente nicht alle Bearbeitungen umfassen. Dies ist besonders relevant, da sowohl 

die Schülerin, welche Gott als Akteur genannt hat, als auch ihre Freundinnen nicht in der 

Stichprobe enthalten sind. In den vorliegenden Antworten wird nur Jesus als Träger der 

 
310 Siehe Anhang 3.2. 
311 Siehe Anhang 3.1. 



Teil III: Kinderdokumente  63 

 

 

Hoffnung genannt.312 Ob K2.83w mit ihrer notierten Antwort allein war, oder ihre Freun-

dinnen diese Antwort geteilt haben, ist nicht mehr festzustellen. Jedoch überwiegt der 

Eindruck, dass die Kinder im Nachgang an die Bibelgeschichte Jesus als Hoffnungsträger 

ansehen, was auch durch die Aussage im Text „Jesus war erstaunt, welch große Hoffnung 

der Hauptmann in ihn setzte.“313, evoziert wurde. Die selbstständige Übertragung der 

Hoffnung auf Gott stellt damit eine Ausnahme dar. 

Dies ändert sich im ersten Durchgang nach der Einführung der ‚Hoffnungsdefinition‘, in 

welcher Gott als Akteur selbst benannt wird. Unter den Bearbeitungen des AB3, bei wel-

chem die Kinder ein Bild zu dem Satz „Die wirkliche Hoffnung ist da, wo etwas unmög-

lich erscheint.“ malen sollten, finden sich Bearbeitungen, welche den Akteur Gott auf 

unterschiedliche Weise einbinden.314 Von insgesamt elf vorliegenden Bearbeitungen sind 

zwei beinahe noch leer und zwei weitere derart unkenntlich, dass eine inhaltliche Grup-

pierung nicht eindeutig möglich ist.315 Darüber hinaus ist bei den Bearbeitungen trotz 

verschiedener inhaltlicher Füllungen eine Ähnlichkeit in der Gestaltung erkennbar, so-

dass von einem Austausch der Ideen während der Bearbeitung ausgegangen werden 

kann.316 Vier der Bearbeitungen beinhalten einen klaren Verweis auf die Bibelgeschichte 

„Der Hauptmann von Kafarnaum“. K1.31w hat ein Zitat aus der Geschichte verwendet, 

während K1.52w, K1.72m und K1.104w die Geschichte szenisch abbilden. K1.31w und 

K1.72m bauen Gott als Akteur dabei nicht ein, auch wenn K1.72m den Begriff Gott erst 

aufgeschrieben, dann aber wieder wegradiert hat. K1.52w und K.104w integrieren Gott nun 

aber als außenstehenden Akteur in ihre Bilder. Dafür wird die Geschichte in leicht verän-

derter Form dargestellt. Gott wird dabei als außerhalb der Handlung, aber dennoch wir-

kend dargestellt. Besonders bei K1.104w ist dies ersichtlich, da hier Gott über den Schrift-

zug in einem Kasten im Himmel als anwesend markiert wird, auch wenn er sonst nicht 

als sichtbar Handelnder in Erscheinung tritt (vgl. Abb. 13). Damit wird Gott in der Trans-

zendenz verortet und dennoch ein Bezug zum innerweltlichen Geschehen hergestellt. 

Welche Rolle Jesus dann noch einnimmt und ob die beiden Akteure miteinander verbun-

den gedacht werden, kann aus diesen Bearbeitungen nicht sicher abgeleitet werden. Eine 

Vermischung von Jesus und Gott ist dabei ebenso möglich wie die Vorstellung von Jesus 

 
312 Siehe Anhang 4. 
313 KOHLMEYER u.a., Lesen – Sprechen – Erleben, 43. 
314 Siehe Anhang 5. 
315 Siehe Anhang 5.3. 
316 Siehe Anhang 5.1-5.2. 



Teil III: Kinderdokumente  64 

 

 

als in Gottes Willen und Vollmacht Handelndem. Durch das Eintragen von Gott in die 

Geschichte, wird aber auf jeden Fall eine Beziehung zwischen Gott und Jesus hergestellt, 

da diese bei einem unverbundenen Nebeneinanderstellen der Akteure zumindest um das 

Vollführen des Wunders konkurrieren. 

 
Abb. 13: Bearbeitungen AB3 K1.104w und K1.93w 

K1.41w und K1.93w bringen Gott hingegen ins Spiel, ohne eine eindeutige Verbindung zur 

Bibelgeschichte herzustellen.317 Besonders die Bearbeitung von K1.93w ist gänzlich da-

von losgelöst, obwohl sie ihr Arbeitsblatt, wie in Abbildung 13 zu sehen ist, wie K1.104w 

strukturiert hat. Die Kästchen hat die Schülerin jedoch nicht mit Szenen der Geschichte, 

sondern mit Erklärungen zum Hoffnungsbegriff und dessen Abgrenzung zum Wunsch 

gefüllt. Gott wird auch hier als transzendenter Akteur gekennzeichnet, in dem er über der 

Erde ‚stehend‘ verortet wird. Eine Beziehung zwischen Gott und Jesus bzw. dessen Han-

deln wird durch die Bearbeitung nicht hergestellt. 

Aus der Reihe der Bearbeitungen hebt sich die von K1.83w deutlich ab. Auch wenn die 

Schülerin die Bedeutung von Jesus für die Hoffnung im Bibliolog bereits in Frage gestellt 

hat, malt sie nun zur Darstellung der Hoffnung eine Szene der Kreuzigung Jesu (Abb. 

14). Damit setzt die Schülerin Jesus direkt mit dem Hoffnungsbegriff in Verbindung.  

 
317 Siehe Anhang 5.2. 



Teil III: Kinderdokumente  65 

 

 

Anstatt jedoch die Auferstehung oder die Geburt 

Jesu abzubilden und damit die eigentlich hoff-

nungsschenkenden Ereignisse, liegt der Fokus 

der Schülerin auf der Aussichtslosigkeit im An-

gesicht von Jesu Tod. Die Schülerin löst sich da-

mit zum einen vom Kontext der Bibelgeschichte 

und zum anderen auch von den in der AG-Stunde 

gegebenen Erklärungen des Hoffnungsbegriffs 

und transferiert ihr Wissen auf eine andere Bibel-

geschichte, welche sie scheinbar schon kennen-

gelernt hat. Durch die Abbildung und die ausge-

wählte Szene wird wiederum keine Verbindung 

zwischen Jesus und Gott ersichtlich. Auch wenn 

im Himmel verortete Engel scheinbar traurig 

über Jesu Tod sind, so gibt die Darstellung des Todes Jesu keinen Anhaltspunkt, um die-

sen als mehr als nur menschlich zu betrachten oder diesen als Gottes Sohn anzusehen, 

welcher nach dem Tod aufersteht. Dies wären bereits christlich-nachösterliche Interpre-

tationen, welche die Schülerin nicht zwingend teilt oder mit ihrer Darstellung verbunden 

hat.  

Im zweiten Durchgang wurde das Arbeitsblatt aufgrund der veränderten Gruppenzusam-

mensetzung angepasst und der Fokus hin zum Aufschreiben von Erklärungen und Bei-

spielen verschoben. Aufgrund der veränderten Aufgabenstellung sind damit die gegebe-

nen Antworten nicht direkt vergleichbar. Dennoch ist auffällig, dass in dem zweiten 

Durchgang nur in einer von neun Bearbeitungen Gott als Akteur aufgegriffen wurde. In 

der Bearbeitung von K2.22w wird Gott in der Erklärung des Hoffnungsbegriffs erwähnt, 

indem der Satz der zuvor vorgestellten Erklärung „Gott kann Unmögliches schaffen.“ 

abgeschrieben wurde.318 Ein Bezug zur Bibelgeschichte findet sich in keiner der Bearbei-

tungen wieder. 

 

 

 

 
318 Siehe Anhang 6.1. 

Abb. 14: Bearbeitung AB3 K1.83w 



Teil III: Kinderdokumente  66 

 

 

Abgrenzung Hoffnung – Wunsch 

 
Abb. 15: Bearbeitung AB9 K2.43w und K2.104w 

Die in Abbildung 15 dargestellten Bearbeitungen zeigen die Bandbreite, die hinsichtlich 

der Abgrenzung des Begriffs Hoffnung zum Begriff des Wunsches vorliegt. Im Vergleich 

zum ersten Durchgang steht anhand der anzugebenden Beispiele im zweiten Durchgang 

die Abgrenzung der Modelle und damit das Diskurslernen stärker im Fokus. Dadurch 

wird auch ersichtlicher, inwiefern die Kinder diese Unterscheidung nachvollziehen und 

dadurch ihr Begriffsnetz stärker abgrenzen. Vier Kindern gelingt die Unterscheidung in 

den Beispielen.319 Die Ergebnisse der fünf anderen Kinder einschließlich K2.22w verdeut-

lichen hingegen nicht ganz klar, inwiefern die Begriffe voneinander unterschieden oder 

synonym verwendet wurden.320 Die Begriffserklärung und die Übung zur Abgrenzung 

der Begriffe mittels eines Spiels haben es also nicht zuverlässig geschafft, das Begriffs-

verständnis des Hoffnungsbegriffs zu schärfen und von dem Begriff des Wunsches, also 

Modell 4, abzugrenzen.  

Ähnliches kann im ersten Durchgang beobachtet werden. Hier wurde auf dem AB5 unter 

anderem gefragt, auf was die Kinder in der Adventszeit hoffen. Acht der zehn Antworten 

 
319 Siehe Anhang 6.2. 
320 Siehe Anhang 6.3. 



Teil III: Kinderdokumente  67 

 

 

zeigen, dass eine Unterscheidung vom Begriff des Wunsches nicht erfolgreich war, da 

fast alle Kinder mit Geschenkwünschen antworten.321 Lediglich zwei Kinder formulieren 

eine Antwort, welche nicht direkt mit einem Wunsch in Verbindung gebracht werden 

kann. K1.52w formuliert die Hoffnung nach Gesundheit der Familie, also etwas, das sie 

und ihre Familie nicht vollkommen selbst in der Hand haben und K1.62m formuliert die 

symbolische Hoffnung auf Licht. 

Definition Hoffnung 

 
Abb. 16: Bearbeitung AB7 K2.11w und K2.104w 

Interessant sind darüber hinaus die zwei vorliegenden Versuche einer Erklärung des Hoff-

nungsbegriffs im Rahmen der Angebote zur Bibelgeschichte. Diese entstanden also noch 

vor der Begriffserklärung. K2.11w hebt vor allem die Ungewissheit über das Eintreten der 

Hoffnung als zentrales Strukturelement hervor und verortet die Erfüllung der Hoffnung 

damit jenseits des eigenen Handelns. Für K2.104w steht hingegen im Fokus, dass es sich 

um ein positives Gefühl handelt. Während K2.11w die Erklärung allgemein formuliert, 

argumentiert K2.104w nah an der Bibelgeschichte. Durch die Nennung jeweils eines 

Strukturelements zur Beschreibung können die Erklärungen nicht einem Modell zugeord-

net werden. Die Erklärung von K2.11w ist jedoch schwieriger mit Modell 4 zusammenzu-

denken. Auffällig ist zudem, dass in beiden Bearbeitungen die Akteure Gott und Jesus 

nicht explizit genannt werden, auch wenn K2.104w die Geschichte als Basis für die Erklä-

rung nutzt. 

K2.11w hat darüber hinaus als einzige das Angebot „Meine Fragen an den Text“ bearbei-

tet. In der von ihr formulierten Frage zur Möglichkeit der Heilungstat durch Jesus (Abb. 

17) wird deutlich, dass die Verbindung zwischen der wahrgenommenen Menschlichkeit 

Jesu und seiner Wundertat, welche die normalen menschlichen Fähigkeiten übersteigt, 

 
321 Siehe hierzu und zum Folgenden Anhang 7. 



Diskussion  68 

 

 

als problematisch wahrgenommen 

wird. Die Beziehung zwischen Jesus 

und Gott oder eine göttliche Natur 

Jesu wird nicht einfach vorausgesetzt, 

sondern die Möglichkeit seiner Hand-

lung in einem naturwissenschaftli-

chen Sinne hinterfragt. Das Wunder kann aufgrund dessen nicht als Zeichen wahrgenom-

men werden. Das Begriffsnetz ähnelt demnach dem von K1.83w im Kontext des Biblio-

logs (Abb. 9), da eine Verbindung zu Transzendentem nicht vorliegt und die Heilung 

auch nicht vor dem Hintergrund der Reich-Gottes-Botschaft betrachtet wird. Eine wahr-

genommene Spannung in Richtung der göttlichen Natur Jesu ist jedoch auch hier bereits 

durch die Frage nach der Möglichkeit Jesu Handeln angedeutet.  

6. Diskussion 

Die vorangegangene Analyse konnte die Unterschiedlichkeit von Herangehensweisen an 

die Aufgaben der Angebotsreihe und damit einhergehende Begriffsverständnisse aufzei-

gen. Die in der Analyse festgestellten Parallelen und Tendenzen sollen nun in der Dis-

kussion miteinander verknüpft und auf den Theorierahmen bezogen werden, um religi-

onspädagogische Implikationen ableiten zu können. 

6.1. Diskussion der Ergebnisse  

Die Analyse der einzelnen Modelle des Hoffnungsbegriffs hinsichtlich der zugrunde lie-

genden Netzwerke hat ergeben, dass diese komplexer und voraussetzungsreicher sind, 

wenn Jesus als Akteur involviert ist. Die Erkenntnis ist unter anderem darauf zurückzu-

führen, dass Jesus in Bezug zu Gott gesetzt werden muss und beide in einem spezifischen 

Modell interpretiert werden müssen, um eine Kongruenz der Akteure im Netzwerk zu 

ermöglichen. Die Komplexität resultiert demnach aus der simultanen Präsenz mehrerer 

abstrakter religiöser Begriffe in einem Begriffsnetz, welche jeweils mit mehreren Model-

lierungen und Netzwerken, in denen sie eingebunden sind, einhergehen. Somit müssen 

nicht nur für den im Vordergrund stehenden Begriff der Hoffnung die Strukturelemente 

für das entsprechende Modell identifiziert, sondern auch die Akteure Jesus und Gott erst 

mittels eigener Strukturelemente aus einem bestimmten Modell heraus verstanden wer-

den. Dies macht die Identifikation der benötigten Informationen sehr schwierig. 

Abb. 17: Bearbeitung AB8 K2.11w 



Diskussion der Ergebnisse  69 

 

 

Jesus kann in den Netzwerken zudem nicht als rein historische Figur ohne Bezug zu Gott 

gesehen werden. Die konsequente Verortung Jesu in der Immanenz ohne einen Bezug 

zum Transzendenten würde ein Hoffnungsverständnis im Sinne des vierten Modells nach 

sich ziehen, welches Jesus als spezifischen Akteur aber nicht mehr benötigt. Das vierte 

Modell, also Hoffnung im Verständnis des Wünschens hat die wenigsten Voraussetzun-

gen, geht dabei jedoch mit einem fehlenden Bezug zum christlichen Glauben einher, so-

dass allein über das vierte Modell die christliche Perspektive des Hoffnungsbegriffs nicht 

vermittelt werden kann. Demnach ist der Rückgriff auf eines der komplexeren Modelle 

mit Bezug auf das Transzendente im Religionsunterricht unumgänglich. Die dafür benö-

tigten Verbindungen von Jesus und Gott im Bereich der Reich-Gottes-Botschaft oder wie 

die Wunder mit diesem zusammenhängen können aufgrund ihres Zusammenhangs mit 

christologischen und trinitarischen Überlegungen jedoch nicht vorausgesetzt werden. 

Ohne Verknüpfungen zwischen den Akteuren würden die Menschen allerdings lediglich 

‚blind‘ auf das Reich Gottes hoffen, ohne mit diesem in Berührung zu kommen und die 

Hoffnung wirklich erfahren zu können. 

Hinsichtlich der Frage, inwiefern christologische und trinitarische Konzepte bereits durch 

die Planung und das Material vorausgesetzt werden und auch vorgesehen sind, zeigte die 

Analyse, dass sowohl die Kontext gebende Bibelgeschichte als auch die verwendete De-

finition einen Bezug zum Transzendenten herstellen. Die Bibelgeschichte, welche dem 

neutestamentlichen Hoffnungsverständnis (Modell 1) zugeordnet wurde, setzt für die 

Vermittlung des Hoffnungsbegriffs darüber hinaus die Akteure von Jesus als Sohn Gottes 

und Gott als Herr des Lebens voraus, ebenso wie die Form der Wundergeschichte, welche 

in sich bereits eng mit christologischen Deutungen verknüpft ist. Damit kommt die Be-

griffsbildung an dieser Stelle nicht ohne ein entsprechendes Vorwissen aus. Der Hoff-

nungsbegriff ist in diesem Kontext in ein Begriffsnetz eingebunden, welches christologi-

sche und trinitarische Konzepte voraussetzt. Das deutet bereits darauf hin, dass bei feh-

lenden Kenntnissen die Begriffsbildung erschwert werden kann, indem der Zugang zu 

Erfahrungen, welche Hoffnung vermitteln, verstellt wird.  

Die Definition basiert hingegen auf dem weniger komplexen alttestamentlichen Ver-

ständnis, welches ohne Jesus als Akteur und damit ohne christologische und trinitarische 

Konzepte auskommt und so mit weniger Voraussetzungen einhergeht. Auch die kontras-

tierte Bedeutung des Wünschens setzt die Konzepte nicht voraus, sodass die 



Diskussion der Ergebnisse  70 

 

 

Angebotsreihe komplex beginnt und die danach verwendeten Materialien und Erklärun-

gen an Komplexität und Voraussetzungen abnehmen. 

Hinsichtlich der Äußerungen und Bearbeitungen der Kinder wurde ersichtlich, dass in 

den Gruppen unterschiedliche Problematisierungen auftraten und auch unterschiedliche 

Begriffsnetze gebildet wurden. Trotzdem zeigt sich die Tendenz, dass es in beiden Grup-

pen zu Schwierigkeiten rund um den Akteur Jesus sowie im Zuge des Verlassens des 

biblischen Kontextes kam. Die christologischen und trinitarischen Konzepte werden in 

den Äußerungen und Bearbeitungen der Kinder vorwiegend durch Problematisierungen 

sichtbar, also durch das Fehlen der benötigten Akteure und deren Verbindungen im Be-

griffsnetz oder durch die Kollision der Beschreibung Jesu in der Geschichte mit den ei-

genen Jesusvorstellungen. In den Bearbeitungen und Aussagen kam vor allem die 

menschliche Natur Jesu immer wieder zum Vorschein und die wahrgenommene Span-

nung, wie Jesus als Mensch die Heilung vollbracht haben kann. Damit wurden die zwei 

Naturen vielleicht nicht von den Kindern bewusst wahrgenommen, aber dafür die Span-

nung, die mit dem Leben und Handeln Jesu auf der Erde einhergeht. Im Hinblick auf die 

Studienergebnisse von Butt bestätigt sich, dass die wahrgenommene Spannung der zwei 

Naturen und damit einhergehenden Eigenschaften Jesu auch in diesem Kontext nicht von 

den Kindern aufgelöst wird. Die besondere Rolle Jesu in seiner Verbindung zu Gott 

wurde von den Kindern trotz ihrer christlichen Prägung, mehrfach nicht in die eigenen 

Vorstellungen von Jesus etabliert, sodass eine Verbindung zu Gott nicht als selbstver-

ständlich angenommen wurde. Diese fehlende Verbindung führte dann im Laufe der Be-

griffsbildung zu Schwierigkeiten. 

Die beschriebenen Situationen aus beiden Durchgängen zeigen also, dass im Kontext der 

Bibelgeschichte christologische und trinitarische Fragen aufkommen, welche vor allem 

die fehlende Verbindung zwischen Jesus und Gott durch ein nicht christliches Verständ-

nis von Jesus beinhalten. Auch wenn immer nur eine Aussage pro Durchführung derartige 

Tendenzen aufweisen würde, zeigt dies allein, dass der Hoffnungsbegriff in diesem Kon-

text mit christologischen und trinitarischen Aspekten verbunden ist, welche bei fehlenden 

Vorkenntnissen Problematisierungen hervorrufen. Diese werden nur bei einigen Kindern 

durch Äußerungen sichtbar, beeinflussen aber in jedem Fall den Nachvollzug und die 

vollständige Begriffsbildung. So werden bei K1.83w durch das verkürzte Verständnis von 

Jesus im Bibliolog nicht alle Akteure kommunikativ aufgefordert, welche es zum Ver-

ständnis der Hoffnung in dieser Bibelgeschichte braucht. Die in der Transzendenz 



Diskussion der Ergebnisse  71 

 

 

verankerten Akteure werden nicht in das Begriffsnetz eingebaut, sodass dieses unvoll-

ständig bleibt. Es bedarf jedoch entweder des Einbezugs eines transzendenten Akteurs 

oder eines trinitarischen Konzepts, um die Verwirklichung von Hoffnungen auch zeit- 

und ortsübergreifend annehmen zu können. Wird die Hoffnung stattdessen allein an die 

irdische Präsenz des historischen Jesus gebunden, kann die Hoffnung nicht als aktuell 

und das eigene Leben betreffend betrachtet werden. Um dem Rückgang der Gegenwär-

tigkeit Jesu entgegenzusteuern, ist demnach eine Einsicht in das trinitarisch strukturierte 

Handeln Gottes erforderlich. Verstehen die Kinder Jesus nicht als Sohn Gottes, hat das 

zur Folge, dass der Verständnisrahmen für die christliche Hoffnung untergraben und ein 

Nachvollzug verhindert wird. Damit einher geht auch die Problematik, dass einige Kinder 

die Frage der Historizität beziehungsweise Möglichkeit der Handlung Jesu stellen, wel-

che wiederum vom Hoffnungsbegriff an sich weg weist, aber mit fehlendem Wissen im 

Bereich der Wundergeschichten zusammenhängt. 

Unproblematisch hingegen scheint die Begriffsbildung von K2.83w, welches Gott als 

Hoffnungsträger benannt hat. Das Begriffsnetz legt nahe, dass christologische und trini-

tarische Aspekte eingeflossen sind. Aufgrund der dafür getroffenen Annahmen und des 

Bezugs auf lediglich eine Äußerung der Schülerin ist der tatsächliche Erfolg der Begriffs-

bildung jedoch als unsicher zu betrachten. Dennoch zeigte sich auch in den Bildern der 

Kinder, dass es einzelnen gelang, Jesus mit Gott zu verbinden und damit christologische 

Aspekte, wenn auch unbewusst, in ihre Begriffsnetze einzubinden. Besonders die Bear-

beitungen des AB3 mit den Bildern zur Hoffnungsdefinition weisen die Tendenzen auf, 

welche nach der Analyse der Angebotsplanung vorausgesagt wurden: Einige Kinder ver-

schmelzen die nebeneinandergestellten Modelle bzw. Kontexte, indem sie Gott als Ak-

teur in die Bibelgeschichte einbinden, während andere Kinder einen der beiden Kontexte 

bei der Bearbeitung ignorieren und diese nicht miteinander in Verbindung bringen. 

Betrachtet man die Bearbeitungen der Kinder am Ende des ersten Durchgangs oder im 

Kontext der Hoffnungserklärung im zweiten Durchgang sind darüber hinaus übergrei-

fende Schwierigkeiten mit dem Hoffnungsbegriff feststellbar. Bis zum Ende der Ange-

botsreihe konnte kein abgegrenztes Begriffsverständnis im Sinne des ersten Modells er-

worben werden. Vielmehr scheint das vierte Modell für die meisten Kinder tragend zu 

sein, also das schon vorab vorliegende Alltagsverständnis. Das Einbringen christlicher 

Aspekte in den Begriff scheint nicht erfolgreich gewesen zu sein. Trotzdem zeigt sich in 

den Bearbeitungen des ersten Durchgangs, dass der biblische Kontext kurz nach 



Diskussion der Ergebnisse  72 

 

 

Verlassen dessen so stark nachwirkt, dass auch bei einer Aufgabe ohne explizite Verbin-

dung zur Bibelgeschichte dieser Kontext von einigen Kindern wieder aufgenommen wird. 

Die SuS versuchen, die neuen Inhalte in das bestehende Begriffsnetz zu etablieren, indem 

einzelne Inhalte (Gott oder die Bibelgeschichte) ausgeblendet werden oder eine Ver-

schmelzung derer vorgenommen wird. Bei einer geforderten Übertragung auf ihre Le-

benswelt zeigt sich jedoch wie bei Reis u.a. (2020) ein Komplexitätsverlust, indem die 

Elemente des biblischen Kontexts außer Acht gelassen werden und aus dem vierten Mo-

dell heraus geantwortet wird. Die intrapersonale Differenz der Antworten je nach Kontext 

weist auf eine Kontextabhängigkeit der Begriffsnetze hin. Die Kinder scheinen kein festes 

Begriffsnetz gebildet zu haben, auf welches sie fortwährend auch außerhalb des zugrun-

deliegenden Kontextes zurückgreifen. Stattdessen scheinen bei der Loslösung und Über-

tragung auf weitere Kontexte vorher identifizierte Strukturmerkmale dem Begriffsnetz 

wieder zu entfallen. Daraus leitet sich die Frage ab, was nötig ist, um die Strukturelemente 

fest in das Begriffsnetz einzubinden. 

Die durch die Analyse der Planung hervorgehobenen Probleme scheinen sich also durch 

die Bearbeitungen der Kinder zu bestätigen: Die nicht thematisierten Modellwechsel kön-

nen zu einem derart vagen Begriffsverständnis geführt haben, dass die Kinder zum Ende 

der Reihe auf bekannte Begriffsintensionen zurückgriffen. Darüber hinaus ist das erste 

Modell für Kinder, welche eine solche rettende Kraft in der Welt nicht mehr feststellen, 

möglicherweise auch nicht anschlussfähig an ihre Erfahrungen und Lebenswelt, sodass 

diese Bereiche klar voneinander getrennt wurden. 

In Anbetracht der Ergebnisse scheint die Bibelgeschichte, als starker Kontext für den Be-

griffserwerb, einen großen Einfluss zu nehmen. Sie kann über nachempfundene Gefühle 

oder die Anschlussfähigkeit eigener Erfahrungen einen Zugang für den Begriffserwerb 

abstrakter Begriffe in der Grundschule herstellen, wenn andere Möglichkeiten noch nicht 

ausgeschöpft werden können. Hierbei ergibt sich jedoch die Schwierigkeit, dass die 

Handlung der Geschichte mit ihren Akteuren für die Kinder derart nachvollziehbar sein 

muss, dass ihr Fokus tatsächlich auf den betonten Begriff mit seinen Strukturelementen 

und Gefühlen fallen kann. Dies ist von entscheidender Bedeutung, da ein Unverständnis 

der Rahmenhandlung oder einzelner Strukturelemente die Ausbildung des Begriffs be-

einträchtigt. Eine besondere Hürde stellen dabei weitere religiöse Begriffe dar, wie etwa 

Jesus oder Gott, welche mit eigenen Modellierungen einhergehen und höchst vorausset-

zungsreich sind. Die Textauswahl ist daher von entscheidender Bedeutung für die 



Diskussion der Ergebnisse  73 

 

 

vorausgesetzten Christus- und Trinitätskonzepte und damit auch dafür, ob die darauf ba-

sierende Bildung der abstrakten Begriffe funktionieren kann oder der Begriff lediglich 

eine leere Hülse für nicht gemachte Erfahrungen bleibt. Gott und Jesus als Akteure kön-

nen im Religionsunterricht der Grundschule natürlich nicht einfach umgangen werden. 

Dennoch scheint es wichtig, die Bibelgeschichten je nach Intention der Unterrichtseinheit 

gezielt auszuwählen und sich derartiger Voraussetzungen bewusst zu sein. Obwohl Wun-

dergeschichten einen geeigneten Kontext darstellen, um christliche Hoffnung zu vermit-

teln, sind sie aufgrund ihrer komplexen Natur vor allem in Bezug auf die benötigten chris-

tologischen Vorstellungen nicht für jeden zur Begriffsbildung geeignet. Probleme im 

Verständnis der Wundergeschichte durch fehlende Kenntnisse in diesem Bereich verhin-

dern eher den Aufbau eines adäquaten Begriffsnetzes.  

Infolgedessen ist es sinnvoll, für den Erstzugang zum Hoffnungsbegriff eine andere Bi-

belgeschichte zu wählen, welcher ein weniger komplexes Modell zugrundliegt. So wäre 

eine alttestamentliche Geschichte möglich, in der Gott als transzendenter Akteur in Er-

scheinung tritt und damit die Hoffnung universal erfahrbar macht, ohne christologische 

oder trinitarische Aspekte zu berühren. Wurden Wundergeschichten und das Reich Gottes 

bereits thematisiert, so kann auch eine derartige Geschichte zum Ende der Grundschulzeit 

genutzt werden, um das Begriffsverständnis mit einem weiteren Modell zu erweitern. Um 

eine erste Basis zu schaffen, scheinen Wundergeschichten allerdings zu voraussetzungs-

voll zu sein sowie darüber hinaus auf der Basis der vorliegenden Ergebnisse nicht als 

gesichert angesehen werden kann, dass der erfolgreiche Aufbau eines vollständigen Be-

griffsnetzes im Sinne der ersten Modells in der Grundschule möglich ist. Sofern das Ziel 

darin besteht, ein erstes klar umgrenztes Verständnis zu schaffen, empfiehlt es sich daher, 

mit weniger komplexen Modellen zu beginnen und diese mit der Zeit von anderen Kon-

texten abzugrenzen. In dieser Hinsicht stimmen die Ergebnisse der Analyse also mit den 

Folgerungen von Viertel und Reis überein. Eine Abgrenzung zum Wunsch für eine Fes-

tigung des Hoffnungsbegriffs ist damit weiterhin sinnvoll. Diese sollte jedoch deutlich 

kommuniziert und in Kontrast zum bereits kennengelernten Modell der Bibelgeschichte 

durchgeführt werden, anstatt zwei unbekannte Modelle zu kontrastieren. Es bietet sich 

auch an, die Abgrenzung nicht an lebensweltlichen Beispielen festzumachen, sondern die 

Kinder Beispiele für Wünsche im Kontext der Geschichte formulieren zu lassen, um den 

Unterschied im selben Kontext erfahren zu können, bevor eine Loslösung von diesem 

vorgenommen wird. 



Diskussion der Ergebnisse  74 

 

 

Dass die Problematisierungen in den Bearbeitungen der anschließenden Aufgaben teil-

weise nicht wiederzufinden sind, bedeutet nicht zwangsläufig, dass die Problematik nicht 

weiterhin empfunden wird. Vielmehr könnten die Fragestellungen die Ursache für die 

verschiedenen Antworten sein. So wird auf dem Arbeitsblatt zu den Gefühlen der Hoff-

nung neutral gefragt wird, wie es sich anfühlt, wenn die eigene Hoffnung erfüllt wird. Die 

Frage im Bibliolog, wie sich der Hauptmann in der spezifischen Situation fühlt, ist dabei 

wesentlich enger gefasst und fragt eher indirekt nach dem Gefühl, welches mit der Erfül-

lung von Hoffnung verknüpft ist. Somit können durch die Formulierung der Fragestellung 

zwei verschiedene Antworten evoziert worden sein. Die Tatsache, dass die in den Be-

obachtungen vorzufindenden Kontroversen in den Bearbeitungen der Kinder lediglich 

rudimentär vorzufinden sind, deutet demnach auf eine Beeinflussung der Antworten 

durch die angewandte Methode hin. Zudem veranschaulichen die Bearbeitungen des AB3 

und AB9, dass trotz gleichen Inputs die Ergebnisse bei einer veränderten Anschlussauf-

gabe in ihrer inhaltlichen Ausrichtung voneinander abweichen. Dies bestätigt die in dem 

Kapitel zur Empirie (Kap. 3.3.3.) bereits erwähnte Methodenabhängigkeit von geäußerten 

Vorstellungen. Darüber hinaus verweist diese Abhängigkeit darauf, dass auch die im Un-

terricht verwendete Methode oder Formulierung einer Frage christologische oder trinita-

rische Überlegungen bei Kindern auslösen oder verstärken können, sodass diese bewusst 

einzusetzen sind. 

Die Problematisierungen von Seiten der Kinder zeigen schließlich auf, dass die christo-

logischen und trinitarischen Konzepte beim Erwerb des Hoffnungsbegriffs in bestimmten 

Modellierungen eine Rolle spielen: Sie stellen eine Voraussetzung dar, um die für ein 

vollständiges Begriffsnetz benötigten Strukturelemente identifizieren und miteinander in 

Beziehung setzen zu können. Aufgrund der hohen Komplexität des Begriffserwerbs und 

der Abhängigkeit dessen von einer Vielzahl an Variablen, kann nicht mit Sicherheit da-

rauf geschlossen werden, dass die beobachteten Schwierigkeiten ausschließlich auf die 

(fehlenden) christologischen und trinitarischen Konzepte zurückzuführen sind. Es besteht 

die Möglichkeit, dass weitere, bisher unberücksichtigte Faktoren die Ursache der Schwie-

rigkeiten darstellen. Eine uneingeschränkte Übertragbarkeit der Ergebnisse auf andere 

abstrakte religiöse Begriffe kann demnach nicht gewährleistet werden. Es ist jedoch an-

zunehmen, dass bei anderen Begriffen, welche durch eine benötigte Beziehung zwischen 

den Akteuren Jesus und Gott eine ähnliche Komplexität der Begriffsnetze aufweisen, 

diese gleichermaßen Einfluss auf die Begriffsbildung nehmen. Die Höhe des Einflusses 



Methodendiskussion  75 

 

 

scheint allerdings von den Akteuren abhängig zu sein, welche von dem spezifischen Be-

griff tatsächlich kommunikativ aufgefordert werden, sowie von den bereits ausgebildeten 

Konzepten der Kinder, d. h. davon, inwiefern diese die Akteure bereits richtig identifi-

zieren und in Verbindung miteinander setzen können. Der Hoffnungsbegriff in Verbin-

dung mit einem Wunder ist in dieser Hinsicht sehr komplex und voraussetzungsreich und 

steht in seiner Ausprägung nicht beispielhaft für alle anderen religiöse Begriffe. 

6.2. Methodendiskussion 

Die damit schon angesprochenen Limitationen der Kinderantworten und Verallgemein-

erbarkeit der Ergebnisse führt zur Diskussion der verwendeten Methodik. Hierfür wird 

eine Auswahl der Gütekriterien qualitativer Forschung nach Steinke verwendet.322 Die 

vorliegende Arbeit wird in Hinblick auf die Aspekte Limitation, reflektierte Subjektivität 

und Relevanz beurteilt. 

Ein wesentlicher Aspekt im Rahmen der Limitation stellen die Methoden der Datenerhe-

bung und -auswertung an sich dar. Wie bereits im Zuge dieser erläutert wurde, handelt es 

sich sowohl bei der teilnehmenden Beobachtung als auch bei der dichten Beschreibung 

um nicht standardisierbare, subjektive Prozesse, welche damit bereits eine Interpretation 

der Daten darstellen. Wahrnehmungs-, Erinnerungs- und Interpretationsfehler können 

nicht ausgeschlossen werden. Dennoch wurden die Methoden nach bestem Wissen und 

Gewissen angewendet, sodass die Ergebnisse dennoch als aussagekräftig angesehen wer-

den. Für verlässlichere Ergebnisse wären Interviews zu den Erklärungen der Bearbeitun-

gen sinnvoll. Bei erneuter Durchführung der Forschung würde dies im Erhebungsprozess 

verändert werden. Da dieses Forschungsvorhaben zum Zeitpunkt der Durchführung der 

AG allerdings noch nicht vorgesehen war, war eine Durchführung der Interviews zu den 

vorliegenden Ergebnissen mit dem großen zeitlichen Abstand nicht mehr möglich oder 

sinnvoll. 

Die Erstellung der Begriffsnetze ist ebenfalls ein subjektiver Prozess, welcher je nach 

Fokus zu verschiedenen Darstellungen führen kann. Die hergestellten Netzwerke sind das 

Produkt eigener Interpretation und Wahrnehmung und damit eine Verkürzung der Reali-

tät auf gewisse Aspekte hin. Aufgrund der Nachvollziehbarkeit der hergestellten oder 

 
322 Vgl. hierzu und zum Folgenden NICOLA DÖRING, Qualitätskriterien in der empirischen Sozialfor-

schung. In: DIES. (Hg.), Forschungsmethoden und Evaluation in den Sozial- und Humanwissenschaften. 

6., vollst. überarb., aktual. und erw. Aufl., Berlin 2023, 110ff. 



Methodendiskussion  76 

 

 

fehlenden Verbindungen am Datenmaterial, werden diese als zulässige Verdichtungen 

betrachtet.  

Trotz der zuvor herausgestellten Methodenabhängigkeit der Antworten wird angenom-

men, dass die Probleme mit den christologischen und trinitarischen Konzepten auch ohne 

Nennung vorliegen und die Begriffsbildung des Hoffnungsbegriffs im Kontext dieser Un-

terrichtsreihe erschweren. Die Ergebnisse zum Einfluss von christologischen und trinita-

rischen Konzepten auf die Begriffsbildung des Hoffnungsbegriffs beziehen sich jedoch 

lediglich auf den Erwerbsprozess mittels der vorgestellten Angebotsreihe und ihren Ma-

terialien. Es bleibt durch die Durchführung anders aufgebauter Planungen oder mittels 

einer anderen Bibelgeschichte oder anderen Modellierung zu bestätigen, inwiefern die 

von den Kindern ausgebildeten christologischen oder trinitarischen Konzepte tatsächlich 

den Begriffserwerb des Hoffnungsbegriffs beeinflussen. Auch das Forschungsfeld steht 

nicht repräsentativ für die Schülerschaft an anderen deutschen Schulen oder im regulären 

Religionsunterricht. Gerade die starke christliche bzw. katholische Prägung kann einen 

Einfluss auf die Ergebnisse genommen haben. Wenn allerdings bereits in einem derarti-

gen Umfeld große Probleme bei der Begriffsbildung sichtbar werden, ist anzunehmen, 

dass diese in einem weniger christlich geprägten Umfeld oder bei nichtgläubigen Kindern 

eher zunehmen, da noch weniger der Voraussetzungen erfüllt werden, welche für ein Ver-

ständnis des Hoffnungsbegriffs im Sinne des ersten Modells benötigt werden. Auch die 

Größe und Zusammensetzung der Stichprobe wirkt limitierend auf die Allgemeingültig-

keit der Ergebnisse. Zwar konnte die Betrachtung der Daten zweier Gruppen zeigen, dass 

derartige Probleme nicht als singuläres Ereignis zu betrachten sind, allerdings kann ein 

zufälliges Auftreten der Probleme in beiden Gruppen nicht ausgeschlossen werden. Zu-

dem kann aufgrund der Altersmischung der SuS nicht festgestellt werden, ob Abhängig-

keiten zwischen Alter und Einfluss der Konzepte vorliegen. Darüber hinaus wurde auch 

nur ein abstrakter religiöser Begriff in seinen gewählten Modellierungen und nicht der 

Einfluss bei weiteren Begriffen betrachtet. Es kann mit der Forschung also kein Anspruch 

auf Allgemeingültigkeit der Ergebnisse auf alle Grundschulkinder und alle abstrakten re-

ligiösen Begriffe erhoben werden. 

Die Überschneidung der Rollen der Beobachterin und der AG-Leitung fällt sowohl unter 

den Aspekt der Limitation als auch der reflektierten Subjektivität. Als Studentin im Pra-

xissemester stellte die AG darüber hinaus einen Ort dar, in der erste selbstständige Un-

terrichtserfahrungen gesammelt wurden. Auch die Reihenplanung repräsentiert die erste 



Fazit  77 

 

 

eigenständig konzipierte und realisierte Unterrichtsreihe im Fach Religion. Damit liegt 

der Durchführung wenig praktische Expertise zugrunde, was die Begriffsbildung der Kin-

der negativ beeinflusst haben kann. Die aufgeworfenen Fragen und Problematisierungen 

im Bereich der christologischen und trinitarischen Konzepte führten zu einer Überforde-

rung hinsichtlich der zu erteilenden Antworten im Kontext der Grundschule. Das For-

schungsinteresse erfolgte also auch aus eigener Unwissenheit und Überforderung heraus. 

Die Forschung konnte dadurch im Sinne der Praxisforschung aufzeigen, was in der zu-

künftigen Durchführung einer derartigen Unterrichtsreihe zu ändern und beachten ist. 

Dennoch konnten darüber hinaus auch grundlegende Tendenzen zum Erwerb abstrakter 

religiöser Begriffe festgestellt werden. Dies ist höchst relevant, da, wie schon zu Beginn 

der Arbeit herausgestellt wurde, die religiöse Sprachbildung im Religionsunterricht der 

Grundschule noch nicht systemisch verankert ist. Die Ergebnisse dieser Arbeit legen 

nahe, dass die Sprachbildung kein marginales Unterfangen darstellt, welches im Unter-

richt nebenbei erledigt werden kann. Vielmehr ist sie derart anspruchsvoll, dass sie eine 

besondere Sorgfalt im Bereich der Sachanalyse und der Planung erfordert, um zu stabilen 

Begriffsnetzen zu führen, welche auch auf lebensweltliche Kontexte übertragen werden 

können. Gleichzeitig zeigte sich anhand des Hoffnungsbegriffs, dass ein großer Teil des 

christlichen Glaubens für Kinder bedeutungslos und leer erscheint, wenn religiöse Be-

griffe rein immanent gefüllt werden. Somit ist eine Vermittlung des christlichen Glaubens 

eng an die Begriffsbildung gebunden. 

7. Fazit 

Im Theorieteil dieser Arbeit konnte bereits ausgemacht werden, dass die Bildung abstrak-

ter Begriffe bei einer geringen situationalen Systematik hoch anspruchsvoll ist und große 

kognitive Leistungen erfordert. Dies wird durch die Eigenart der mehrperspektivischen 

Modellierung religiöser Begriffe verschärft, indem die Akteure des zu bildenden Be-

griffsnetzes selbst mehrere Netzwerke beinhalten, aus denen das passende identifiziert 

werden muss. Die Betrachtung christologischer und trinitarischer Interpretationen offen-

barte zudem eine enge Verbindung zwischen den Konzepten der Hoffnung und der Figur 

Jesus Christus als Sohn Gottes, einem trinitarisch gedachten Gott, der Reich-Gottes-Bot-

schaft sowie der Wunder. Dieser Zusammenhang zeigte sich auch im Begriffsnetz des 

neutestamentlichen Hoffnungsbegriffs (Modell 1) und lag ebenfalls der Bibelgeschichte 

„Der Hauptmann von Kafarnaum“ zugrunde. Der Hoffnungsbegriff erwies sich damit in 

seinen verschiedenen Modellierungen als ein komplexer und voraussetzungsreicher 



Fazit  78 

 

 

abstrakter Begriff, welcher durch eine geringe situationale Systematik geprägt ist. Dies 

erschwert den Begriffserwerb. Infolgedessen ist es empfehlenswert, dass die für den Be-

griffserwerb vorgesehenen Unterrichtsreihen nur wenig neue Inhalte neben dem Hoff-

nungsbegriff enthalten. Nur so kann die Wahrscheinlichkeit erhöht werden, dass die zum 

Begriff gehörigen Strukturelemente erfolgreich aus den irrelevanten Informationen her-

ausgefiltert werden können. Probleme der Begriffsbildung, welche vorrangig ein verkürz-

tes Verständnis von Jesus betrafen, also den Bereich der Christologie, zeigten sich durch 

fehlende Verbindungen in den Begriffsnetzwerken der Kinder sowie in der weiteren 

Folge durch Schwierigkeiten des Nachvollzugs der Erfahrung von Hoffnung und der 

Übertragung dieser Hoffnung auf das eigene Leben. 

Zu der Forschungsfrage, inwiefern christologische und trinitarische Konzepte Einfluss 

auf die Begriffsbildung des Hoffnungsbegriffs anhand der Bibelgeschichte „Der Haupt-

mann von Kafarnaum“ (Mt 8,5-13) nehmen, lässt sich zuallererst sagen, dass die Kon-

zepte einen Einfluss nehmen. Dies liegt in dem Modell und dem damit einhergehenden 

Begriffsnetz begründet, welches der Bibelgeschichte zugrunde liegt. Da die Perikope 

durch das inhärente Wunder hochgradig mit christologischen Deutungen verknüpft ist, 

kommt auch die darauf basierende Begriffsbildung des Hoffnungsbegriffs nicht ohne 

diese Konzepte aus. Dadurch stellen sie eine Voraussetzung für die Bildung eines voll-

ständigen Begriffsnetzes und infolgedessen eines erfolgreichen Begriffserwerbs dar. Je-

doch beeinflussen die Konzepte nicht die Bildung abstrakter Begriffe in allen möglichen 

Modellierungen, sondern lediglich in den Modellen, in denen Jesus als Christus und Gott 

als Strukturelemente vorhanden und miteinander zu verknüpfen sind. Die vorliegende 

Untersuchung kommt deshalb zu dem Schluss, dass die Selektion des offerierten Kontexts 

zur Begriffsbildung einen hochrelevanten Faktor für Erwerbsschwierigkeiten im Zusam-

menhang mit christologischen und trinitarischen Voraussetzungen darstellt. Weitere Fak-

toren bilden die gewählte Methodik der Vermittlung sowie die konkreten Formulierungen 

von Arbeitsaufträgen und Fragestellungen, da diese gewisse christologische oder trinita-

rische Vorstellungen und Überlegungen evozieren können. 

Dass christologische und trinitarische Konzepte eine Verstehensvoraussetzung für einen 

christlich geprägten Hoffnungsbegriff darstellen, ist in der Grundschule problematisch, 

weil diese zu dem Zeitpunkt noch nicht einfach vorausgesetzt oder erworben werden kön-

nen. Da die Konzepte in der Grundschule nur rudimentär angebahnt werden und sich in 

diesem Alter die Vorstellungen von Jesus und Gott stark verändern können, kann die 



Fazit  79 

 

 

Voraussetzung dieser für das Verständnis eines abstrakten Begriffs zu einem unvollstän-

digen, leeren oder falschen Begriffsverständnis führen. Der zu lernende Begriff rückt teil-

weise hinter den aufgeworfenen Fragen und wahrgenommenen Spannungen mit eigenen 

Vorstellungen in den Hintergrund oder kann nicht nachvollzogen werden. Diese Erkennt-

nis unterstreicht die Relevanz, mit weniger voraussetzungsvollen Modellierungen eines 

Begriffs zu beginnen und diese sukzessive zu erweitern. Um eine erfolgreiche Vermitt-

lung des gewünschten Begriffs zu gewährleisten, ist es essenziell, den Kontext mit seinen 

Voraussetzungen sowie die Methoden auf das Vorwissen und die Erfahrungen der Ziel-

gruppe abzustimmen. Dies verhindert, dass andere Themenbereiche wie in diesem Fall 

die Wunder und die Christologie in den Fokus rücken. Dafür ist ein hohes Maß an Ana-

lyse und Reflektion von Unterrichtsplanung und -material nötig. Der Religionsunterricht 

sowie insbesondere die religiöse Sprachbildung erweisen sich erneut als komplexe Hand-

lungsfelder, die für Lehrkräfte eine besondere Herausforderung darstellen. 

Über die Forschungsfrage hinaus zeigen die Ergebnisse jedoch auch, wie wichtig es ist, 

bereits in der Grundschule Fragen der Christologie und Trinitätslehre zu besprechen und 

die dahinterliegenden Konzepte propädeutisch anzubahnen. Der katholische Religions-

unterricht der Grundschule ist ohne biblische Geschichten von Jesus nicht möglich und 

damit immer einhergehend mit den christologischen und trinitarischen Fragen, welche im 

Laufe der Jahrtausende auch das Christentum beschäftigt haben. Eine Auslagerung der-

artiger Themen aufgrund ihrer hohen Komplexität auf die Sekundarstufe ist deshalb nicht 

zielführend. Für eine authentische Vermittlung des christlichen Glaubens und die damit 

einhergehende religiöse Sprachbildung stellen christologische und trinitarische Konzepte 

eine Gelingensbedingung dar. Die Frage, wie eine erfolgreiche Vermittlung abstrakter 

religiöser Begriffe trotz dieser Einflussfaktoren in der Grundschule aussehen kann, bedarf 

weiterer Forschungsergebnisse.



I. Literaturverzeichnis  80 

 

 

I. Literaturverzeichnis 

ABEL, JÜRGEN/ MÖLLER, RENATE/ TREUMANN, KLAUS PETER, Einführung in die empiri- 

sche Pädagogik (Grundriss der Pädagogik Bd. 2). Stuttgart 1998. 

ALTMEYER, STEFAN, Sprache im Religionsunterricht. In: MAGDALENA MICHALAK (Hg.),  

Sprache als Lernmedium im Fachunterricht. Theorien und Modelle für das sprach-

bewusste Lehren und Lernen, 3. überarb. und erw. Aufl., Baltmannsweiler 2021, 

147-167. 

DERS. u.a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht (JRP 37), Göttingen 2021. 

ATTESLANDER, PETER, Methoden der empirischen Sozialforschung. Berlin 2008. 

BALDERMANN, INGO, Gottes Reich – Hoffnung für Kinder. Entdeckungen mit Kindern  

in den Evangelien, Neukirchen-Vluyn 62012. 

BAMLER, VERA/ WERNER, JILIAN/ WUSTMANN, CORNELIA, Lehrbuch Kindheitsfor- 

schung. Weinheim u.a. 2010. 

BELLIGER, ANDRÉA/ KRIEGER, DAVID J. (Hg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch  

zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006. 

DIES., Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. In: DIES. (Hg.), ANThology. Ein  

einführendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006, 13-50. 

BÜTTNER, GERHARD/ REIS, OLIVER, Modelle als Wege des Theologisierens. Religions- 

unterricht besser planen und durchführen, Göttingen 2020. 

CALLON, MICHEL, Techno-ökonomische Netzwerke und Irreversibilität. In: ANDRÉA  

BELLIGER/ DAVID J. KRIEGER (Hg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch zur 

Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006, 309-342. 

DERS./ LATOUR, BRUNO, Die Demontage des großen Leviathans: Wie Akteure die Mak- 

rostruktur der Realität bestimmen und Soziologen ihnen dabei helfen. In: ANDRÉA 

BELLIGER/ DAVID J. KRIEGER (Hg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch zur 

Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006, 75-101. 

CAMPE, REBECCA/ NÜCKEL, KRISTINA/ VOSS, SABRINA/ FRIELER, JANA, Überarbeitetes  

Portfolio Fachdidaktische Analyse II „LSE Hoffnung“, 2024. 

DAVIS, CHARLES P./ ALTMANN, GERRY T. M./ YEE, EILING, Situational systematicity: A  

role for schema in understanding the differences between abstract and concrete 

concepts. In: Cognitive Neuropsychology (2020), 

https://doi.org/10.1080/02643294.2019.1710124; 11.11.2024. 

DIMAI, BETTINA, Innovation macht Schule. Eine Analyse aus der Perspektive der Akteur- 

Netzwerk Theorie, Wiesbaden, 2012. 

DENZINGER, HEINRICH (Begr.)/ HÜNERMANN, PETER (Hg.), Enchiridion symbolorum de- 

finitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Kompendium der Glaubens-

bekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Lateinisch-Deutsch, Freiburg 

i. Br., 452017. 



I. Literaturverzeichnis  81 

 

 

DE BOER, HEIKE, Pädagogische Beobachtung. Pädagogische Beobachtungen machen 

– Lerngeschichten entwickeln. In: DIES./ SABINE REH (Hg.), Beobachtung in der 

Schule – Beobachten lernen. Wiesbaden 2012, 173-188. 

DÖRING, NICOLA (Hg.), Forschungsmethoden und Evaluation in den Sozial- und Human- 

wissenschaften. 6., vollst. überarb., aktual. und erw. Aufl., Berlin 2023. 

DIES., Datenerhebung. In: DIES. (Hg.), Forschungsmethoden und Evaluation in den So- 

zial- und Humanwissenschaften. 6., vollst. überarb., aktual. und erw. Aufl., Berlin 

2023, 321-570. 

DIES., Qualitätskriterien in der empirischen Sozialforschung. In: DIES. (Hg.), Forschungs- 

methoden und Evaluation in den Sozial- und Humanwissenschaften. 6., vollst. 

überarb., aktual. und erw. Aufl., Berlin 2023, 79-118. 

DRESSLER, BERNHARD, Wunder wirken. Wundergeschichten im Religionsunterricht der  

Grundschule. In: Grundschule Religion 48 (2014) 4-7. 

DUDEN, Art. Hoffnung. In: https://www.duden.de/node/67606/revision/126733;  

17.08.2023. 

ERLEMANN, KURT, Wunder. Theorie – Auslegung – Didaktik, Tübingen 2021. 

FRIEBERTSHÄUSER, BARBARA/ PANAGIOTOPOULOU, ARGYRO, Ethnographische Feldfor- 

schung. In: BARBARA FRIEBERTSHÄUSER/ ANTJE LANGER/ ANNEDORE PRENGEL 

(Hg.), Handbuch Qualitative Forschungsmethoden in der Erziehungswissen-

schaft. 4., durchg. Aufl., Weinheim-Basel 2013, 301-322. 

FÜSSEL, MARIAN/ NEU, TIM (Hg.), Akteur-Netzwerk-Theorie und Geschichtswissen- 

schaft, Paderborn 2021. 

DIES., Reassembling the Past?! Zur Einführung. In: DIES. (Hg.), Akteur-Netzwerk-Theo- 

rie und Geschichtswissenschaft, Paderborn 2021, 1-26. 

GEERTZ, CLIFFORD, Dichte Beschreibungen. Beiträge zum Verstehen kultureller Sys- 

teme. Aus dem Englischen von Brigitte Luchesi/ Rolf Bindemann, Frankfurt a.M. 
152022. 

GERTENBACH, LARS/ LAUX, HENNING, Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in  

sein Werk, Wiesbaden 2019. 

HILGER, GEORG u.a. (Hg.), Religionsdidaktik Grundschule. Handbuch für die Praxis des  

evangelischen und katholischen Religionsunterrichts, München-Stuttgart 22014. 

HOYER, ISABELLE/ REIS, OLIVER, Artefakte als (An-)Zeiger der Zeit. Praxistheoretische  

Analysen zu religiösen Artefakten an einer Katholischen Schule (Bericht zum 

Teilprojekt „Artefakte“), Paderborn 2022. 

KANY, ROLAND, Christologie im antiken Christentum. In: KARLHEINZ RUHSTORFER  

(Hg.), Christologie, Paderborn 2018, 141-214. 

KNEER, GEORG, Akteur-Netzwerk-Theorie. In: GEORG KNEER/ MARKUS SCHROER (Hg.),  

Handbuch Soziologische Theorien, Wiesbaden 2009, 19-40. 



I. Literaturverzeichnis  82 

 

 

KOHLMEYER, THERESA u.a., Lesen – Sprechen – Erleben: Das Lese- und Rätselheft für  

die erste Klasse Religion. München 2019. 

DIES. u.a., Wie meinst du das? Begriffserwerb im Religionsunterricht. In: Theo-Web 19  

(2020), 334-344. 

KRAFFT, ANDREAS M., Werte der Hoffnung. Erkenntnisse aus dem Hoffnungsbarometer.  

Berlin 2019. 

DERS./ WALKER, ANDERAS M., Positive Psychologie der Hoffnung. Grundlagen aus Psy- 

chologie, Philosophie, Theologie und Ergebnisse aktueller Forschung. Berlin 

2018. 

KRAFT, FRIEDHELM/ ROOSE, HANNA, Von Jesus Christus reden im Religionsunterricht.  

Christologie als Abenteuer entdecken, Göttingen 2011. 

KROPAČ, ULRICH, Religiös sprachlos? Religiöse Sprache zwischen Tradition und moder- 

ner (Jugend-)Kultur. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Sprachsensibler Religions-

unterricht (JRP 37), Göttingen 2021, 65-78. 

KÜMMEL, FRIEDRICH, Art. Hoffnung. Philosophisch. In: TRE 15 (1986) 480-484. 

LATOUR, BRUNO, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Ak- 

teur-Netzwerk-Theorie. Aus dem Englischen von Gustav Roßler, Frankfurt a.M., 

2017. 

LEISEN, JOSEF, Zur Integration von Sachfach und Sprache im CLIL-Unterricht. In: BERND  

RÜSCHOFF/ JULIAN SUDHOFF/ DIETER WOLFF (Hrsg.): CLIL Revisited. Eine kriti-

sche Analyse des gegenwärtigen Standes des bilingualen Sachfachunterrichts. 

Frankfurt a.M. 2015, 225-244. 

LINDNER, DIANA, Die experimentelle Überprüfung dynamischer Vernetzungsprozesse.  

In: CHRISTIAN STEGBAUER (Hg.), Netzwerkanalyse und Netzwerktheorie. Ein 

neues Paradigma in den Sozialwissenschaften, Wiesbaden 2010, 567-578. 

MÜLLER-FRIESE, ANITA, „Vielleicht ist er ja auch so wie Gott?“ Christologie in der  

Grundschule?! In: Schönberger Hefte 40 (2010) 16-19. 

NEU, TIM, ANT als geschichtswissenschaftlicher Ansatz, oder: Kurzreiseführer für eine  

flache Wirklichkeit voller Assoziationen, Handlungsträger und Textlabore. In: 

MARIAN FÜSSEL/ TIM NEU (Hg.), Akteur-Netzwerk-Theorie und Geschichtswis-

senschaft, Paderborn 2021, 27-72. 

OBERTHÜR, RAINER, Sprachsensibler Religionsunterricht in der Grundschule. Grundan- 

nahmen - Erfahrungen - Schlussfolgerungen. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), 

Sprachsensibler Religionsunterricht (JRP 37), Göttingen 2021, 250-265. 

PEMSEL-MAIER, SABINE, Gott und Jesus Christus. Orientierungswissen Christologie.  

Stuttgart 2016. 

DIES., Dreifaltigkeit/Trinität. In: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100168/;  

25.11.2024. 

 



I. Literaturverzeichnis  83 

 

 

PETER, KARIN, Aktuelle christologiedidaktische Tendenzen. In: ÖRF 27 (2019) 190-207. 

PRENGEL, ANNEDORE/ HEINZEL, FRIEDERIKE/ CARLE, URSULA, Methoden der Handlungs- 

, Praxis und Evaluationsforschung. In: WERNER HELSPER/ JEANETTE BÖHME 

(Hg.), Handbuch der Schulforschung. 2. durchgesehene und erw. Aufl., Wiesba-

den 2008, 181-197. 

RADLBECK-OSSMANN, REGINA, Heilungswunder: eine Herausforderung auch für die The- 

ologie. Zur Theologie von Heil und Heilung. In: Grundschule Religion 48 (2014) 

26-29. 

REIS, OLIVER, Zur Differenz zwischen Modell und Gemeindeentwicklung. Theoretische  

Modelle und ihre Wirkung in den konkreten Räumen aus Sicht der Akteur-Netz-

werk-Theorie. In: ERZBISCHÖFLICHES GENERALVIKARIAT (Hg.), Modellprojekt 

Entwicklung der ehrenamtlichen Mitverantwortung. Projektbericht 1: Modelle, 

Transformationen Corona-Erfahrungen, Paderborn 2021, 42-62. 

DERS. u.a., Die Bibel als Medium religiöser Sprachentwicklung. In: NORBERT  

BRIEDEN u.a. (Hg.), Biblische Welten (Jahrbuch für konstruktivistische Religions-

didaktik 11), Babenhausen 2020, 119–134. 

DERS. u.a., Wie sehen sprachsensible Aufgabenstellungen für den Religionsunter- 

richt aus? In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht 

(JRP 37), Göttingen 2021, 161-169. 

RITTER, WERNER H./ SIMOJOKI, HENRIK, Jesus Christus - elementare Zugänge zwischen  

"Jesulogie" und "Christologie". In: GEORG HILGER u.a. (Hg.), Religionsdidaktik 

Grundschule. Handbuch für die Praxis des evangelischen und katholischen Reli-

gionsunterrichts, München-Stuttgart 22014, 188-203. 

DIES., Religion und Kindheit im Wandel – Pluralisierung, Individualisierung, Globalisie- 

rung. In: GEORG HILGER u.a. (Hg.), Religionsdidaktik Grundschule. Handbuch für 

die Praxis des evangelischen und katholischen Religionsunterrichts, München-

Stuttgart 22014, 25-38. 

RUHSTORFER, KARLHEINZ (Hg.), Christologie, Paderborn 2018. 

SAUTER, GERHARD, Art. Hoffnung. Dogmatisch-ethisch. In: TRE 15 (1986) 491-498. 

SCHREIBER, STEFAN, Von der Verkündigung Jesu zum verkündigten Christus. In: KARL- 

HEINZ RUHSTORFER (Hg.), Christologie, Paderborn 2018, 69-140. 

SCHULTE, ANDREA, Sprache. In: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200766/;  

05.11.2024. 

SELVATICO, PIETRO/ STRAHM, DORIS, Jesus Christus. Christologie, Zürich 32016. 

STOSCH, KLAUS VON, Einführung in die Systematische Theologie. 4., aktual. Aufl., Pa- 

derborn 2019. 

DERS., Trinität. Paderborn 2017. 

 



I. Literaturverzeichnis  84 

 

 

VIERTEL, FRANZISKA E./ REIS, OLIVER, How Children Co-Construct a Religious Abstract  

Concept with their Caregivers: Theological Models in Dialogue with Linguistic 

Semantics. In: Religions 14:728 (2023). 

DIES./ ROHLFING, KATHARINA J., Acquiring religious words: dialogical and individual  

construction of a word's meaning. In: Phil. Trans. R. Soc. B 378: 20210359 

(2022). 

VORGRIMLER, HERBERT, Neues Theologisches Wörterbuch. 6. Aufl., Freiburg im Breis- 

gau 2008. 

WEIßER, MARKUS, Was bedeutet dieser Jesus für uns? In: DERS./ ERWIN DISCHERL, Dog- 

matik für das Lehramt. 12 Kernfragen des Glaubens, Regensburg 2019, 142-180. 

WERBICK, JÜRGEN, Gott-menschlich. Elementare Christologie, Freiburg im Breisgau  

2016. 

ZIERMANN, SIMONE, Beziehungsweise … Überlegungen zum Kommunikationsverständ- 

nis sprachsensibler Religionspädagogik. In: STEFAN ALTMEYER u.a. (Hg.), 

Sprachsensibler Religionsunterricht (JRP 37), Göttingen 2021, 100-108. 

 



II. Abbildungsverzeichnis  85 

 

 

II. Abbildungsverzeichnis 

Abb. 1: Netzwerke Christologie und Trinität ................................................................. 44 

Abb. 2: Begriffsnetz Modell 1 „Hoffnung auf Gottes Handeln an der Welt (NT)" ....... 45 

Abb. 3: Begriffsnetz Modell 2 „Hoffnung auf Gottes Handeln an der Welt (AT)" ....... 45 

Abb. 4: Begriffsnetz Modell 3 „Emanzipatorische Hoffnung“ ...................................... 46 

Abb. 5: Begriffsnetz Modell 4 „Resignation im Angesicht von Krisen“ ....................... 46 

Abb. 6: Verlaufsplan Angebotsreihe .............................................................................. 47 

Abb. 7: Begriffsnetz Bibelgeschichte ............................................................................. 49 

Abb. 8: Begriffsnetz Definition Hoffnung ...................................................................... 50 

Abb. 9: Begriffsnetz K1.83w Bibliolog ........................................................................... 54 

Abb. 10: Begriffsnetz K2.83w – Hoffnung auf Gott ........................................................ 57 

Abb. 11: Begriffsnetz K2.94w – Hoffnung auf Jesus ...................................................... 58 

Abb. 12: Bearbeitungen AB2 K1.83w und K1.21w .......................................................... 59 

Abb. 14: Bearbeitungen AB3 K1.104w und K1.93w ........................................................ 64 

Abb. 15: Bearbeitung AB3 K1.83w ................................................................................. 65 

Abb. 16: Bearbeitung AB9 K2.43w und K2.104w ............................................................ 66 

Abb. 17: Bearbeitung AB7 K2.11w und K2.104w ............................................................ 67 

Abb. 18: Bearbeitung AB8 K2.11w ................................................................................. 68 

 

III. Tabellenverzeichnis 

Tab. 1: Modellrahmen zur Hoffnung (CAMPE/ NÜCKEL/ VOSS/ FRIELER, LSE Hoffnung, 

9) ..................................................................................................................................... 14 

Tab. 2: Modellrahmen zur Christologie (BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des 

Theologisierens, 119) ...................................................................................................... 18 

Tab. 3: Übersicht trinitarischer Modelle (nach STOSCH, Einführung in die Systematische 

Theologie, 62) ................................................................................................................. 26 

Tab. 4: Zuordnung des entwicklungspsychologischen Verlaufs zu den theologischen 

Modellen (BÜTTNER/ REIS, Modelle als Wege des Theologisierens, 126) ..................... 29 



IV. Anhang  86 

 

 

IV. Anhang 

Anhangsverzeichnis 

Anhang 1: Bibelgeschichte „Der Hauptmann von Kafarnaum“ .............................. 87 

Anhang 2: Vorliegendes Datenmaterial ...................................................................... 88 

Anhang 3: AB2 Die Gefühle der Hoffnung ................................................................ 89 

Anhang 3.1: Gruppe „Gefühlsumschwung“ ............................................................... 89 

Anhang 3.2: Gruppe „Erstaunen“ ............................................................................... 90 

Anhang 3.3: Gruppe „Neu“ ........................................................................................ 92 

Anhang 3.4: Gruppe „Nachfrage Jesus“ ..................................................................... 93 

Anhang 3.5: Gruppe „Gefühle Jesus“ ......................................................................... 93 

Anhang 3.6: Restliche Bearbeitungen ........................................................................ 94 

Anhang 4: AB1 Erkundung der Akteure - Zusammenstellung ................................ 94 

Anhang 5: AB3 Bild zur Hoffnungsdefinition ............................................................ 95 

Anhang 5.1: Gruppe „Bibelgeschichte“ ...................................................................... 95 

Anhang 5.2: Gruppe „Gott ohne Bibelgeschichte“ ..................................................... 96 

Anhang 5.3: Unkenntliche und unfertige Bearbeitungen ........................................... 96 

Anhang 6: AB9 Wunsch und Hoffnung ...................................................................... 97 

Anhang 6.1: Gott ......................................................................................................... 97 

Anhang 6.2: Gruppe „Unterscheidung“ ...................................................................... 98 

Anhang 6.3: Gruppe „unvollständige Unterscheidung“ ............................................. 99 

Anhang 7: AB5 Weihnachten .................................................................................... 100 

 

  



IV. Anhang  87 

 

 

Anhang 1: Bibelgeschichte „Der Hauptmann von Kafarnaum“323 

Einleitung 

In der heutigen Geschichte geht es um Hoffnung. Wie sprechen oft davon, dass wir auf 

etwas hoffen. Aber die wirkliche Hoffnung ist da wichtig, wo etwas unmöglich erscheint. 

Zum Beispiel, wenn jemand todkrank ist. Oder, wenn ich in viel zu kurzer Zeit ganz viele 

Aufgaben erledigen muss. Immer dann, wenn ich eigentlich keine Chance habe, kann ich 

auf Gott hoffen. Darum ist das Hoffen auf Unmögliches ganz eng mit dem Glauben ver-

bunden. 

Der Hauptmann von Kafarnaum (Mt 8, 5-13) 

Eines Tages war Jesus in Kafarnaum.  

Dort kam ein Hauptmann mit großer Hoffnung auf ihn zu und bat ihn: „Jesus mein Diener 

ist krank und wird sterben. Bitte hilf ihm!“  

Jesus antwortete: „Ich komme und werde ihn heilen.“ 

Zuversichtlich sagte der Hauptmann: „Jesus, ich selbst spreche Befehle und weiß, dass 

meine Soldaten mir gehorchen. Wenn ich es befehle, geht der eine und wenn ich es so 

will, kommt der andere. Was auch immer ich meinem Diener auftrage, erledigt er. In 

dieser Sache aber habe ich keine Macht und bin ganz klein vor Gott, dem Herrn des Le-

bens. Ich bin es nicht wert, dass du einkehrst unter mein Dach. Aber sprich du, der Sohn 

Gottes, nur ein Wort, dann wird mein Diener gesund!“ 

Jesus war erstaunt, welch große Hoffnung der Hauptmann in ihn setzte. Er sagte deshalb 

zu den Umstehenden: „Amen, ich sage euch: So eine Hoffnung und solch einen Glauben 

habe ich bei noch niemandem gesehen. Deine Hoffnung soll erfüllt werden!“ 

Und als der Hauptmann nach Hause kam, war sein Diener wieder gesund. 

 

 

 

 

 
323 Entnommen aus KOHLMEYER u.a., Lesen-Sprechen-Erleben, 42f. 



IV. Anhang  88 

 

 

Anhang 2: Vorliegendes Datenmaterial 

Durchgang 1 (Herbst-Weihnachten) 

Kinder (n=11) AB1  

Akteure 

AB2  

Gefühle 

AB3  

Bild zur Hoff-

nungsdef. 

AB4  

Hoffnungs- 

symbol 

AB5  

Weihnachten 

K1.11m X X X X X  

K1.21w  X X  X X 

K1.31w X X X  X  

K1.41w X X X X X 

K1.52w X  X  X X  

K1.62m X X X  X X  

K1.72m X X X  X X 

K1.83w X X X   X 

K1.93w X X X  X X 

K1.104w X X X  X X 

K1.114m X X X X X  

Bearbeitungen 

(n=51) 

10 10 11 10 10 

 

Durchgang 2 (Weihnachten-Ostern) 

Kinder (n=13) AB1 Akteure 

(Angebot 3) 

AB2  

Gefühle 

AB6 (Ange-

bot Bild), 

AB7 (Def.), 

AB8 (Frage) 

AB4  

Hoffnungs- 

symbol 

AB9 Differen-

zierung Hoff-

nung-Wunsch 

K2.11w  X X, X, X   

K2.22w X X  X X 

K2.32w  X  X  

K2.43w  X  X X 

K2.53w X X  X X 

K2.63m X X  X X 

K2.73w  X  X X 

K2.83w  X  X X 

K2.94w X X  X X 

K2.104w X X X (AB7) X X 

K2.114w  X   X 

K2.124w  X    

K2.134w  X    

Bearbeitungen 

(n=40) 

5 13 1, 2, 1 9 9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV. Anhang  89 

 

 

Anhang 3: AB2 Die Gefühle der Hoffnung 

Anhang 3.1: Gruppe „Gefühlsumschwung“ 

 



IV. Anhang  90 

 

 

Anhang 3.2: Gruppe „Erstaunen“ 

 



IV. Anhang  91 

 

 

 



IV. Anhang  92 

 

 

 

Anhang 3.3: Gruppe „Neu“ 

 



IV. Anhang  93 

 

 

Anhang 3.4: Gruppe „Nachfrage Jesus“ 

 

Anhang 3.5: Gruppe „Gefühle Jesus“ 

 



IV. Anhang  94 

 

 

Anhang 3.6: Restliche Bearbeitungen 

 

Anhang 4: AB1 Erkundung der Akteure - Zusammenstellung 

 



IV. Anhang  95 

 

 

Anhang 5: AB3 Bild zur Hoffnungsdefinition 

Anhang 5.1: Gruppe „Bibelgeschichte“ 

 



IV. Anhang  96 

 

 

Anhang 5.2: Gruppe „Gott ohne Bibelgeschichte“ 

 

Anhang 5.3: Unkenntliche und unfertige Bearbeitungen 

 



IV. Anhang  97 

 

 

 

Anhang 6: AB9 Wunsch und Hoffnung 

Anhang 6.1: Gott 

 



IV. Anhang  98 

 

 

Anhang 6.2: Gruppe „Unterscheidung“ 

 



IV. Anhang  99 

 

 

Anhang 6.3: Gruppe „unvollständige Unterscheidung“ 

 



IV. Anhang  100 

 

 

Anhang 7: AB5 Weihnachten 

 


