
Was hat das mit mir zu tun?



Comparative Theology,  
Islam, and Society

Herausgegeben von  
Idris Nassery, Zishan Ghaffar, Naciye Kamcili-Yildiz  
und Muna Tatari

Band 3



Was hat das mit 
mir zu tun?

Zugänge zur Tradition in der islamischen 
Religionspädagogik

Herausgegeben von 
Naciye Kamcili-Yildiz



ISBN 978-3-11-914941-9 
e-ISBN (PDF) 978-3-11-167456-8
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-167459-9
ISSN 2942-7975
DOI https://doi.org/10.1515/9783111674568

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0.
Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte (wie 
Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publikation 
enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. Die Ver-
pflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material 
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2025931907

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2025 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2025 Naciye Kamcili-Yildiz,  
publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston, Genthiner Straße 13, 10785 Berlin
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Bildnachweis: © Zakaria Lafdi
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit: 
productsafety@degruyterbrill.com



Inhalt

Einleitung 1

Selcen Güzel
Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht für die
Entwicklung einer religiösen Identität muslimischer Kinder und
Jugendlicher 9

Mehmet H. Tuna
Islam „mit dem Herzen lernen“. Bildungsverständnis muslimischer
Jugendlicher zwischen Tradition und Moderne 31

Annett Abdel-Rahman
Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule.
Ein Widerspruch zu den Traditionen religiösen Lernens im Islam? 47

Yaşar Sarıkaya
Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 65

Tuba Işık
„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und
Gegenwart 81

Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen
„Ich mache mir die Welt, wie sie mir gefällt.“ Jona und Yūnus in Kinderbibel,
Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 105

Naciye Kamcili-Yildiz
Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur Entwicklung des
religionspädagogischen Habitus im universitären Lehramtsstudium 121

Said Topalović
Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft. Religionspädagogische
Reflexion über das Verhältnis von Tradition und Moderne in der religiösen
Bildung 139



Betül Karakoç-Kafkas
Moscheetradition(en) gestalten. Wissenssoziologische und
religionspädagogische Perspektiven 157

Monika Tautz
Tradition – ein vielschichtiger Begriff. Zur Bedeutung traditionstheoretischer
Vergewisserungen für die islamische und christliche
Religionspädagogik 171

Oliver Reis
Kinder- und Jugendtheologie und Tradition. Eine christliche
Perspektive 187

Autor:innenangaben 205

Sachregister 207

VI Inhalt



Einleitung

Islamische Religionslehre ist ein religiöses Angebot für muslimische Schüler:innen
an Schulen in Hessen, Baden-Württemberg, Niedersachsen und Nordrhein-West-
falen, das sukzessive weiter ausgebaut wird. Seit der Empfehlung des deutschen
Wissenschaftsrates im Jahre 2010, islamische Theologie an deutschen Universitäten
zu etablieren, hat auch die islamische Religionspädagogik als Wissenschaftsdiszi-
plin im universitären System ihren Platz eingenommen. Standen zu Beginn des
Etablierungsprozesses noch rechtliche Fragen im Vordergrund, z.B. wie die Zu-
sammenarbeit mit den muslimischen Verbänden gestaltet werden kann, so hat
inzwischen eine fachliche Diversifizierung des Faches stattgefunden. Die vorlie-
gende Publikation ist ein Zeugnis dieses Prozesses, in dem (islamische) Religions-
pädagog:innen sich mit der Frage auseinandersetzen, wie Tradition und Lebenswelt
in der aktuellen religionspädagogischen und -didaktischen Forschung wechselseitig
ins Gespräch gebracht werden können.

Im Lehrplan des Faches für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen ist zu
lesen, dass der islamische Religionsunterricht (IRU) die „aktive und reflektierte
Auseinandersetzung mit der islamischen Religion und Tradition zu ermöglichen
und über die Geschichte und die Lebenswirklichkeit der Musliminnen undMuslime
zu informieren“ (Ministerium für Schule undWeiterbildung des Landes Nordrhein-
Westfalen 2014, 10) habe.

Dieser Sammelband setzt genau hier an und fragt danach, von welcher isla-
mischen Tradition eigentlich die Rede sein kann: Auch wenn sich erste Spuren
muslimischen Lebens in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert nachweisen lassen,
hat sich die Präsenz von Muslim:innen erst seit den vergangenen 60 Jahren
wahrnehmbar verändert. Die Gründe für ihre Anwesenheit in Deutschland sind
vielfältig. So kamen einige als Gastarbeiter:innen u.a. aus der Türkei und Nord-
afrika, später folgten politische Flüchtlinge aus dem Iran, Kriegsflüchtlinge aus
Bosnien und in jüngster Zeit u. a. aus Syrien und Afghanistan. Während in ihren
traditionellen muslimischen Herkunftsgesellschaften ein bestimmtes muslimisches
Ethos ganz selbstverständlich begründet war und das Zusammenleben durch die-
sen gemeinsamen Glauben strukturiert wurde, ist die muslimische Bevölkerungs-
gruppe in Deutschland kulturell, habituell und sprachlich wohl heterogener als jede
andere religiöse Gruppe in Deutschland.

Die religiöse Situation in Deutschland ist in gewisser Weise von einer „dop-
pelte[n] Pluralisierung“ (Berger 2012, 17) nach Peter Berger geprägt: Zum einen gibt
es einen religiösen Pluralismus im üblichen Sinne des Wortes, d.h., das Christen-
tum, der Islam, das Judentum und andere Religionen koexistieren in unserer Ge-
sellschaft. Zum anderen sind die religiösen Gruppen innerhalb der Religionsge-

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-001



meinschaften weiter diversifiziert. So zeigen empirische Erhebungen, dass die in
Deutschland lebenden Muslim:innen eine deutlich ausgeprägtere Glaubenspraxis
aufweisen als Christ:innen (Pfündel et al. 2021, 83), aber auch der Anteil der säku-
laren bzw. religionsfernen Personen innerhalb der muslimischen Bevölkerung
weiter zunimmt. Während in medialen Diskursen Muslim:innen stark homogeni-
siert werden, sind also die innerreligiösen Zugänge zur Religion und Tradition in
der muslimischen Gesellschaft vielfältig.

Die islamische Theologie und Religionspädagogik sind als akademische Diszi-
plinen gefordert, sowohl ihre Grundlagenforschung an die tradierten Wissensbe-
stände anzuschließen als auch ihre Relevanz gesamtgesellschaftlich durch ihre
Kontextualisierung in Verhandlungsprozesse einzubringen. Für das Verständnis
dessen, was unter islamischer Tradition verstanden werden kann, ist damit aber
auch eine erste entscheidende Schwierigkeit zur Einordnung des Themas be-
schrieben:Was hat sich seit der Spätantike bis heute als „islamisierte“ Tradition der
Arabischen Halbinsel erhalten? Was davon ist im engeren Sinne islamisch-religiös
ausgeformt und kann einen universalen Anspruch erheben? Auch die Geschichte
der islamischen Theologie und ihre Ausdifferenzierung sind ein Zeugnis dafür, wie
spannungsreich die innere Pluralität einer Tradition sein kann, was für die isla-
mische Religionspädagogik bedeutet, dass sich die relevante Tradition in vielerlei
Formen manifestiert: Hier sind der Koran und die Sunna des Propheten und deren
theologische Auslegungsgeschichte, ihre Deutung und Bedeutung zu nennen. Aber
auch die vielfältigen aus der Herkunftskultur mitgebrachten religiösen wie kultu-
rellen Bräuche, deren Prägekraft und Geltungsanspruch auch innerhalb der mu-
slimischen Communitys stark variieren, gehören zu den für Muslim:innen rele-
vanten religiösen Traditionen.

Der erste Fall zeigt ein Verständnis der „islamischen Tradition“, das einen
stärkeren allgemeinen Normativitätsanspruch betont und einen klareren Bezug zur
Quellenliteratur herstellt. Im zweiten Fall weist „muslimische Tradition“ eher auf
die Prägung sozialer und kultureller Strukturen hin. Was als ursprüngliche Tradi-
tion bezeichnet werden kann, ist daher von gegenwärtigen Perspektiven, Erkennt-
nissen, Erfahrungen oder Interessen geprägt.

Und wenn Muslim:innen ihre durch die Herkunftskultur geprägte Sichtweise
des Islam nach Deutschland gebracht haben, stellt sich die Frage: Versteht sich die
islamische Tradition in ihrem Kern als statisch? Oder ist sie vielmehr ein dyna-
mischer Austausch, der sich an den realen Gegebenheiten menschlicher Kontexte
orientiert? Was davon ist es im Hinblick auf das Zusammenleben in einer vielfäl-
tigen Gesellschaft wie der unseren wert, bewahrt und beschützt zu werden?

Weiterhin heißt es im Lehrplan:

2 Einleitung



Grundsätzliche Aufgabe des islamischen Religionsunterrichts ist es, in der Begegnung mit is-
lamischer Glaubensüberzeugung und -praxis zu einer tragfähigen Lebensorientierung beizu-
tragen. Dieses Ziel wird dadurch erreicht, dass Lebenswirklichkeit und Glaubensüberzeugung
immer wieder wechselseitig erschlossen und miteinander vernetzt werden. (Ministerium für
Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen 2014, 9)

Die Verknüpfung von Lebenserfahrungen und tradierten Glaubensdeutungen er-
scheint in dieser Zielsetzung selbstverständlich. Die scheinbar festgefügte Trias von
religiöser Lehre, religiösem Subjekt und religiöser Gemeinschaft gestaltet sich für
die Muslim:innen in Deutschland jedoch deutlich schwieriger als in den Her-
kunftsländern. Insbesondere, wenn sie als eine Erinnerungsgemeinschaft eine ge-
meinsame Erzählung und ein Zusammengehörigkeitsgefühl auf der Grundlage der
Rekonstruktion der ersten Jahrhunderte entwickeln wollen. Dies kann jedoch für
diejenigen zum Problem werden, die sich aufgrund unterschiedlicher Rechtsschul-
oder Denktraditionen nicht damit identifizieren können – weil sie sich entweder
vereinnahmt oder ausgeschlossen fühlen. Im Kern geht es um religiöse Differenz-
kriterien und Pluralisierungen, die sowohl die religiöse Traditionalisierung als auch
die Gegenwartskultur und den Lebensstil betreffen, ebenso wie die kulturelle Ko-
dierung von Religion und die intrareligiöse Sicht.

Diese Themen bildeten den Schwerpunkt der religionspädagogischen Tagung
vom 1. bis 2. Dezember 2023 in Paderborn und wurden dort unter dem Titel dieses
Sammelbandes diskutiert. Viele der Vorträge wurden im Anschluss für die vorlie-
gende Publikation ausgearbeitet, die um weitere Beiträge erweitert wurde. Die
Beiträge der Religionspädagog:innen trugen zur Klärung der Frage bei, welchen
Stellenwert die islamische Tradition heute in der islamischen Religionspädagogik
hat.

Wenn im IRU der Schwerpunkt auf dem religiösen Verhältnis der muslimischen
Schüler:innen zur Lehre und Gemeinschaft liegt, sollte die Vielfalt ihrer religiösen
Herkunftskulturen als Ressource einbezogenwerden. Dabei stellt sich die Frage, wie
der IRU gestaltet werden kann, damit die vermittelten Inhalte den muslimischen
Schüler:innen nicht fremd bleiben und ihnen gleichzeitig Deutungsangebote für
ihren Glauben in einer sowohl multireligiösen als auch innerreligiös vielfältigen
Gesellschaft bieten.

Die Komplexität des Themas verdeutlicht die Vielschichtigkeit der pädagogi-
schen und didaktischen Ansätze, die eine facettenreiche Annäherung an die isla-
mische Tradition ermöglichen – ein Aspekt, den die Beiträge dieses Sammelbandes
beleuchten.

Selcen Güzel analysiert in ihrem Beitrag Die Bedeutung der Tradition im isla-
mischen Religionsunterricht für die Entwicklung einer religiösen Identität muslimi-
scher Kinder und Jugendlicher die Rolle des IRU für die religiöse Identitätsbildung

Einleitung 3



junger Muslim:innen. Güzel verdeutlicht anhand eines Unterrichtsbeispiels aus
dem bayerischen Modellversuch „Islamischer Unterricht“ die Bedeutung des IRU als
Ort für die Reflexion religiöser Praktiken und die Förderung des interreligiösen
Respekts. Auf der Grundlage der von ihr vorgenommenen qualitativen Studie zeigt
sie, dass der IRU eine wichtige Rolle in der religiösen Bildung junger Musliminnen
und Muslime spielt. Er trägt wesentlich zur Entwicklung einer muslimisch-deut-
schen Identität bei und unterstützt die Schülerinnen und Schüler dabei, einen be-
wussten und reflektierten Umgang mit ihrer religiösen Tradition zu entwickeln.

Der Beitrag von Mehmet H. Tuna: Islam „mit dem Herzen lernen“. Bildungs-
verständnis muslimischer Jugendlicher zwischen Tradition und Moderne untersucht
das Bildungsverständnis muslimischer Jugendlicher in Österreich und Deutschland,
das sich im Spannungsfeld zwischen traditioneller und moderner islamischer re-
ligiöser Bildung entwickelt. Die Ergebnisse der vorgestellten Studie machen deut-
lich, dass Gemeinschaft, Beziehungen und Emotionen eine zentrale Rolle in der
religiösen Bildung der Jugendlichen spielen. Tuna weist jedoch auf die Ambivalenz
im Bildungsverständnis der Jugendlichen hin: Einerseits betonen sie die Wichtigkeit
des traditionellen Auswendiglernens, andererseits wünschen sie sich eine Bildung,
die Raum für Reflexion und Urteilsbildung lässt. Tuna betont, dass eine umfassende
religiöse Bildung sowohl intellektuelle als auch emotionale Aspekte einbeziehen
sollte, um den Jugendlichen zu einem tiefen Verständnis ihrer Religion und einer
reflektierten Identitätsbildung zu verhelfen.

Der Beitrag Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am
Lernort Schule. Ein Widerspruch zu den Traditionen religiösen Lernens im Islam?
von Annett Abdel-Rahman thematisiert die Herausforderungen und Spannungen,
die bei der Einbindung traditioneller islamischer Lernmethoden in den kompe-
tenzorientierten IRU an Schulen entstehen. Abdel-Rahman diskutiert die histori-
schen Perspektiven des islamischen Lehrens und Lernens und betont die Bedeutung
von Reflexion und tiefem Nachdenken (tadabbur) als zentrale Bestandteile des re-
ligiösen Lernens im Islam. Schließlich argumentiert die Autorin, dass der IRU in der
Schule nicht direkt an die traditionellen Formen des religiösen Lernens anknüpfen
kann, jedoch die Grundprinzipien der Reflexion und Urteilsbildung in die Kompe-
tenzorientierung integrieren sollte. Der Unterricht solle daher darauf ausgerichtet
sein, die Schüler:innen zu befähigen, über religiöse Inhalte nachzudenken und sie
in ihren Alltag zu integrieren, um verantwortungsbewusst und reflektiert in der
Gesellschaft zu handeln.

Wie ein derartig reflektierter Umgang mit der religiösen Tradition gestaltet
werden kann, veranschaulicht Yaşar Sarıkaya in seinem BeitragHadithdidaktik: Ein
neues Lehren und Lernen mit Hadithen. Sarıkaya untersucht darin die Rolle und
Bedeutung der Hadithe in der islamischen Erziehung und im zeitgemäßen IRU.
Hadithe, die Worte und Taten des Propheten Muhammad sowie seiner Gefährten,

4 Einleitung



haben eine zentrale Position in der religiösen Bildung und prägen bis heute die
religiöse und moralische Entwicklung muslimischer Kinder und Jugendlicher. Er
erläutert das pädagogische Potenzial der Hadithe im Unterricht und betont die
Notwendigkeit, Hadithe kontextualisiert und sachgerecht zu übersetzen, um Miss-
verständnisse zu vermeiden und den Lernenden ein tiefes Verständnis zu ermög-
lichen. Sarıkayas Beitrag zeigt das enorme Potenzial der Hadithe für die islamische
Religionspädagogik und die Förderung eines reflektierten, selbstbestimmten Um-
gangs mit religiöser Tradition auf.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Ge-
genwart von Tuba Işık untersucht die Rolle des Erzählens als Lehrmethode in der
islamisch-religiösen Bildung, sowohl in der Tradition als auch in der Gegenwart.
Işık argumentiert, dass das Erzählen von Geschichten, das tief in der islamischen
Tradition verwurzelt ist, eine zentrale Methode darstellen kann, um ethische Fra-
gestellungen ästhetisch zu erschließen und die kognitive sowie emotionale Ent-
wicklung der Schüler:innen zu fördern. Dabei geht die Autorin auch auf die me-
thodologische Frage ein, wie diese Tradition in den IRU integriert werden kann, um
die Schüler:innen zu eigenen Werturteilen und einer tiefen Auseinandersetzung
mit ihrer religiösen Überlieferung zu führen. Sie zeigt auf, dass das Erzählen als
pädagogischesWerkzeug genutzt werden kann, um komplexe ethische und religiöse
Konzepte verständlich zu machen.

Im Beitrag „Ich mache mir die Welt, wie sie mir gefällt.“ Jona und Yūnus in
Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern greifen Naciye Kamcili-
Yildiz und Marion Keuchen eine koranische und biblische Erzählung auf und un-
tersuchen die Darstellung der Jona- und Yūnus-Geschichte in interreligiösen Lese-
büchern sowie in Kinderbibeln und Kinderkoranen. Dabei zeigen die Verfasserin-
nen, wie biblische und koranische Erzählungen in didaktischen Kontexten
miteinander verglichen und nebeneinander erzählt werden, um bei den Schü-
ler:innen ein besseres Verständnis der eigenen und der jeweils anderen Religion zu
fördern. Ein besonderer Schwerpunkt der Analyse liegt auf der Frage, wie in diesen
Nacherzählungen die Balance zwischen Texttreue und kindgerechter Vermittlung
erreicht wird. Die Untersuchung der Jona- und Yūnus-Geschichte zeigt, dass die
Nacherzählungen in interreligiösen Lesebüchern häufig um erzählerische Ergän-
zungen erweitert werden, um die Geschichten für Kinder zugänglicher zu machen.
Kamcili-Yildiz und Keuchen plädieren für einen sensiblen und reflektierten Einsatz
solcher Werke, der sowohl die Eigenständigkeit der jeweiligen Religionen respek-
tiert als auch die didaktischen Herausforderungen des interreligiösen Lernens
meistert.

Der Beitrag Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur Entwicklung des religi-
onspädagogischen Habitus im universitären Lehramtsstudium von Naciye Kamcili-
Yildiz erweitert die Perspektive auf die Hochschule und untersucht die Entwicklung

Einleitung 5



des religionspädagogischen Habitus von angehenden islamischen Religionslehr-
kräften im universitären Lehramtsstudium. Anhand des Habitus-Modells erläutert
die Autorin, wie das Modell in der islamischen Religionspädagogik implementiert
werden kann, um die Reflexionsfähigkeit der Studierenden zu fördern. Sie hebt
unter Hinzunahme von empirischen Untersuchungen hervor, dass die biografi-
schen Erfahrungen der Studierenden einen erheblichen Einfluss auf ihre profes-
sionelle Entwicklung haben. Am Beispiel des Universitätsseminars „Mit Muḥammad
im Islamischen Religionsunterricht“ veranschaulicht sie, wie biografische Prägun-
gen und reflexive Kompetenzen im Studium berücksichtigt werden können.

Kamcili-Yildiz plädiert dafür, dass muslimische Religionsgemeinschaften
strukturelle Lernangebote schaffen, die die professionelle Entwicklung der ange-
henden Lehrkräfte unterstützen.

Said Topalovićs Beitrag Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft. Reli-
gionspädagogische Reflexion über das Verhältnis von Tradition und Moderne in der
religiösen Bildung widmet sich einer tiefgreifenden Analyse der Herausforderun-
gen, vor denen die islamische religiöse Bildung in der heutigen Zeit steht. Im Zen-
trum der Untersuchung steht die Frage, wie traditionelle, schulische Bildungsmo-
delle, die sich auf historische Kontinuität stützen, mit den Anforderungen und
Veränderungen dermodernen Gesellschaft in Einklang gebracht werden können. In
Bezug auf die konzeptionellen und praxeologischen Ausrichtungen der islamischen
Bildung unterscheidet Topalović drei große pädagogische Konzepte: tar-
biya, taʿlīm und ta’dīb. Er führt aus, dass das Bildungskonzept tazkiya – traditionell
als Läuterung der Seele verstanden – in der modernen islamischen Religionspä-
dagogik eine bedeutende Rolle spielen könnte. Tazkiya könne dazu beitragen, die
Mündigkeit und Selbstbestimmung der Lernenden zu fördern, indem es die intel-
lektuellen, sozialen und spirituellen Fähigkeiten des Menschen kultiviert. Vor dem
Hintergrund neuer sozialgesellschaftlicher Entwicklungen plädiert Topalović für
einen paradigmatischen Perspektivwechsel hin zu einer kritisch-diskursiven Bil-
dungskultur, die sowohl die islamische Tradition als auch die modernen Lebens-
welten berücksichtigt.

Betül Karakoç-Kafkas analysiert in Moscheetradition(en) gestalten. Wissensso-
ziologische und religionspädagogische Perspektiven die Konstruktion von Mo-
scheetraditionen in der Gegenwart und ihre Verankerung in kollektiven Erfah-
rungen der Moscheebesucher:innen in Deutschland. Sie betont, dass traditionelle
Moscheekonzepte oft stark auf die Vergangenheit fokussiert sind, während gegen-
wartsbezogene Traditionen in der islamischen Religionspädagogik bislang nur
unzureichend berücksichtigt wurden. Karakoç-Kafkas zielt darauf ab, diese Lücke
zu schließen, indem sie die Handlungsmacht und das Gestaltungspotenzial der
Moscheebesucher:innen betont, die durch ihre kollektiven und impliziten Erfah-
rungen aktiv zur Konstruktion und Fortführung von Traditionen beitragen. Kara-

6 Einleitung



koç-Kafkas zieht für ihre Analyse empirisches Material aus der Hashtag-Aktion
#meinmoscheereport heran, die als Reaktion auf die Berichterstattung über Mo-
scheen in Deutschland ins Leben gerufen wurde. In den analysierten Hashtags
zeigen sich konjunktive Erfahrungsräume, in denen sowohl religiöse als auch so-
ziale Praktiken innerhalb der Moschee miteinander verflochten sind. Die Moschee
wird dabei als generationsübergreifender und multifunktionaler Raum dargestellt,
in dem religiöse Praxis und kindliches Spiel ineinandergreifen und Hierarchien
zwischen Kindern und Erwachsenen sowie zwischen Kindern und Imamen eine
bedeutende Rolle spielen. Durch die komparative Analyse der Hashtags wird
deutlich, dass die Moschee nicht nur als Ort der religiösen Praxis, sondern auch als
Raum der Sozialisation und Bildung verstanden wird.

In ihrem Artikel Tradition – ein vielschichtiger Begriff. Zur Bedeutung traditi-
onstheoretischer Vergewisserungen für die islamische und christliche Religionspä-
dagogik untersucht Monika Tautz die komplexe Natur des Traditionsbegriffs, der
sowohl im alltäglichen Sprachgebrauch als auch in verschiedenen wissenschaftli-
chen Disziplinen wie der Kulturwissenschaft und der Theologie verwendet wird.
Tautz betont, dass Diskussionen über Traditionen, insbesondere im Kontext ge-
sellschaftlicher und religiöser Diskurse, oft emotional aufgeladen sind. Gerade in
unserer zunehmend posttraditionalen oder enttraditionalisierten Gesellschaft
bleibt die theoretische Auseinandersetzung mit Traditionen für die christliche und
islamische Theologie sowie die Religionspädagogik unverzichtbar. Tautz differen-
ziert zwischen christlich-katholischen und islamischen Perspektiven. Sie erläutert,
dass sich das christliche Verständnis von Tradition im Laufe der Geschichte ge-
wandelt hat und verschiedene Konfessionen unterschiedliche Traditionen pflegen.
Im islamischen Kontext fehle ein direkter Begriff für Tradition, weshalb verschie-
dene Begriffe verwendet würden. Die islamische Theologie stehe vor der Heraus-
forderung, Tradition in einer sich wandelnden pluralen Gesellschaft neu zu defi-
nieren und zu vermitteln.

Tautz zeigt, dass die enge Verflechtung von Identitätsbildung und Tradition
sowohl für die islamische als auch für die christliche Religionspädagogik relevant
ist. Sie argumentiert, dass die Förderung von Sprachfähigkeit, kritischer Urteils-
kompetenz und des Verständnisses für Heterogenität die zentrale Aufgabe der
Religionspädagogik ist. Abschließend hebt Tautz die Bedeutung einer zeitgemäßen
und kontextbezogenen Vermittlung religiöser Traditionen hervor, die die religiöse
und interreligiöse Kompetenz der Lernenden stärkt.

Es bleibt eine Herausforderung schulischen Religionsunterrichts, die Balance
herzustellen zwischen der Aufgabe, jungen Menschen einen Zugang zu religiösen
Traditionen zu ermöglichen, und dem Anspruch, ihnen eine reflektierte und ei-
genständige Auseinandersetzung mit Glaubensinhalten zu erlauben. Das dahinge-
hende Potenzial der Kinder- und Jugendtheologie, so konstatiert Oliver Reis in sei-

Einleitung 7



nem Beitrag Kinder- und Jugendtheologie und Tradition. Eine christliche Perspektive,
bleibt in der Praxis jedoch oft ungenutzt. Um dieser Traditionsblindheit entgegen-
zuwirken, schlägt er eine modellbezogene Didaktik vor, mit der unterschiedliche
Positionen in Beziehung gesetzt und weiterentwickelt werden können. Dabei be-
zieht er den Modellbegriff auf religiös-theologische, gegenstandsbezogene Äuße-
rungen – ausgehend von der Prämisse, dass diese modellierend mit ihrem Gegen-
stand umgehen. Auf diese Weise könne gewährleistet werden, dass die
Schüler:innen ihre Überzeugungen kritisch zu reflektieren und diese im Gespräch
mit der Tradition zu schärfen lernen.

Reis betont, dass religiöse Traditionen nicht als starre Wissensbestände, son-
dern als dynamische Deutungsrahmen verstanden werden sollten, damit sie als
Anregung für eigenständiges theologisches Nachdenken der Lernenden ihre Bil-
dungsfunktion freisetzen können.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass alle Beiträge die Notwendigkeit eines
erweiterten Verständnisses von Tradition in der islamischen Religionspädagogik
hervorheben, das die gegenwärtigen Lebenswelten der Subjekte stärker berück-
sichtigt. Sie zeigen, dass sich der Fokus von einer reinen Reproduktion historischer
Traditionen zu einer aktiven, subjekt- und gegenwartsbezogenen Gestaltung von
Traditionen verschoben hat. In diesem Sinne sind die Beiträge als Puzzlestücke
dieser Suchbewegung zu bewerten.

An dieser Stelle möchte ich allen Autor:innen des vorliegenden Bandes für die
konstruktive Kooperation herzlich danken, ohne die dieses Werk nicht entstanden
wäre.

Dieser Sammelband wäre auch ohne die wertvolle Unterstützung meiner Mit-
arbeiterinnen nicht möglich gewesen. Mein besonderer Dank gilt Amelie Marie
Mühlenstädt, Yasemin Baş und Ayşe Beyza Candan, die mit großem Engagement zur
Vorbereitung dieses Werkes beigetragen haben. Ich schätze ihr Zusammenwirken
und ihre Unterstützung sehr und bin dankbar, sie an meiner Seite zu wissen.

Literaturverzeichnis

Berger, Peter L. „Die zwei Pluralismen“. Zwei Pluralismen. Positionen aus Sozialwissenschaft und
Theologie zu religiöser Vielfalt und Säkularität. Hg. Peter L. Berger, Silke Steets, Wolfram Weiße.
Münster: Waxmann, 2012. 17–30.

Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.). Kernlehrplan für die
Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht, Düsseldorf 2014.

Pfündel, Katrin, Anja Stichs und Kerstin Tanis. Muslimisches Leben in Deutschland 2020. Studie im
Auftrag der Deutschen Islam Konferenz. Hg. Bundesamt für Migration und Flüchtlinge.
Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl. Nürnberg 2021.

8 Einleitung



Selcen Güzel

Die Bedeutung der Tradition im islamischen
Religionsunterricht für die Entwicklung
einer religiösen Identität muslimischer
Kinder und Jugendlicher

Einleitung

Die Uhr zeigt Mittag im islamischen Religionsunterricht (IRU), als Ahmet eine Frage
in den Raum wirft: „Warum sagen die immer, deine Feste sind ,Scheißeʻ? Ich sage
doch auch nicht zu Weihnachten ,Scheißeʻ!“¹ Ein Moment des Schweigens breitet
sich aus, während Ahmets Worte nachhallen und die Dynamik des Raumes ver-
ändern. Sensibel für die Anliegen ihrer Schüler:innen, nimmt die Lehrkraft für
Islam diese Frage zum Anlass, eine tiefgründige Diskussion über religiöse Feste, die
Bedeutung von Traditionen und den interreligiösen Respekt im schulischen Kontext
zu eröffnen.

Das Fallbeispiel illustriert die Bedeutung des IRU als einen Raum, in dem
Schüler:innen Fragen und Anliegen im Zusammenhangmit ihren religiösenWerten
und Traditionen frei äußern können. Ahmets Frage zu den Festen und die Reaktion
der Lehrkraft verdeutlichen die Rolle des IRU für die Reflexion über religiöse
Praktiken und Alltagserfahrungen. Der IRU hat seit seiner Einführung im Jahr 2010
(Wissenschaftsrat 2010) in Deutschland eine kontinuierliche Entwicklung durch-
laufen, geprägt von unterschiedlichen politischen Entscheidungen und regionalen
Umsetzungsmodellen.² Diese unterschiedlichen Vorgaben werfen nicht nur Fragen
nach der strukturellen Organisation auf, sondern auch nach dem Potenzial und den
Grenzen des Unterrichts. In diesem Kontext ist es von besonderer Bedeutung, die
Einstellungen, Haltungen, Bedürfnisse, aber auch Probleme junger Muslim:innen
zu berücksichtigen, da dies zur bedarfsgerechten Gestaltung der islamischen Reli-
gionspädagogik beitragen kann. Der konfessionelle Religionsunterricht ist darauf
angelegt, den Lernenden ihre eigenen religiösen Werte und Traditionen zu ver-

1 Zitat eines Schülers aus dem bayerischen Modellversuch Islamischer Unterricht. Zur Termino-
logie siehe die entsprechende klärende Notiz im Haupttext.
2 Eine gute Übersicht über den aktuellen Stand der Entwicklungen in der islamischen Religions-
pädagogik ist in der Publikation Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Ein Kaleidoskop
empirischer Forschung (Körs 2023) zu finden.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-002



mitteln, sie mit anderen Wertsystemen und Überlieferungen zu vergleichen und
kritisch zu reflektieren.

Doch wie gestaltet sich dieser Prozess in der Praxis des IRU? Wie nehmen
muslimische Schüler:innen im IRU ihre eigene religiöse Tradition wahr? Welche
Erfahrungen machen Sie damit? Vor diesem Hintergrund befasst sich dieser Beitrag
mit der Frage: Wie verstehen junge Muslim:innen ihre eigene religiöse Tradition,
welche Erfahrungen machen sie damit in ihrem Alltag und welchen Beitrag kann der
IRU in der Schule dazu leisten?

Es muss betont werden, dass die Bezeichnung für das Schulfach IRU oder Is-
lamkunde je nach Konzeption in den Bundesländern und Religionsgemeinschaften
(Ulfat et al. 2020; Mediendienst Integration 2023) variiert. Der Modellversuch in
Bayern trug den Namen „Islamischer Unterricht“. Der Unterricht wurde nicht als
islamischer Religionsunterricht bezeichnet, war jedoch ursprünglich als ein
Schulversuch mit konfessionellen Inhalten konzipiert (Linke 2018; DIK 2011). Erst im
späteren Verlauf des Modellversuchs wurde das Profil in Richtung Islamkunde
geändert. Daher wird in diesem Beitrag die Bezeichnung islamischer Religionsun-
terricht verwendet.

Forschungsstand zu Einstellungen und Haltungen
junger Muslim:innen im Rahmen des IRU
In empirischen Untersuchungen zum IRU wurde bisher wenig Aufmerksamkeit auf
die Perspektive junger Muslim:innen zu Aspekten und Dimensionen religiöser
Bildung gelegt, wie beispielsweise ihre religiöse Orientierung und Selbstpositio-
nierung. Studien im Bereich der islamischen Religionspädagogik konzentrieren sich
hauptsächlich auf inhaltliche Themen (vgl. Abdel-Rahman 2022) sowie auf Lehr-
kräfte und Eltern (vgl. Khorchide 2009; Zimmer et al. 2017; Tuna 2019; Tufan-Des-
tanoglu 2020; Kamcili-Yildiz 2021; Mešanović 2023). Bis auf zwei qualitative Unter-
suchungen (Ulfat 2017; Celik 2017) wurden in diesem Diskurs die Einstellungen,
Bedürfnisse und Probleme der Schüler:innen bisher kaum berücksichtigt. Während
in den quantitativen Evaluierungen von Schulversuchen auf Landesebene die Er-
reichung curricularer Bildungsziele, wie etwa die Förderung der Persönlichkeits-
entwicklung, erforscht wird,³ bleibt die Perspektive der Schüler:innen im IRU oft
unbeachtet oder wird lediglich durch vorgegebene Antwortmöglichkeiten er-
fasst. So fehlt die von der qualitativen Sozialforschung angestrebte Ermittlung der

3 In bundesländerbezogenen, quantitativen Schulversuchsevaluationen, beispielsweise Uslucan
und Yalcin (2018) in NRW oder Holzberger (2014) in Bayern.

10 Selcen Güzel



Tiefenstruktur und der subjektiven Sichtweise der Lernenden weitgehend. Darin
besteht ein deutliches Forschungsdefizit hinsichtlich der Orientierungen und Hal-
tungen von Schüler:innen, die am IRU teilnehmen. Für eine zukunftsorientierte,
handlungsfähige islamische Religionspädagogik ist ein vertieftes Verständnis der
Lebensrealität junger Muslim:innen unerlässlich. Aufbauend auf diesem For-
schungsstand präsentiert die vorliegende qualitative Studie (Güzel 2022) die Er-
gebnisse einer Untersuchung, die darauf abzielt, die Standpunkte von Schüler:in-
nen, die am IRU teilnehmen, zu verschiedenen Dimensionen religiöser Bildung zu
erfassen und sie in den wissenschaftlichen Diskurs einzubringen.

Empirische Studie zur Selbsteinschätzung
muslimischer Kinder und Jugendlicher
Die empirische Untersuchung Potenziale des Islam-Unterrichts (2022) erforscht den
Beitrag des IRU an deutschen Schulen zur religiösen Bildung junger Muslim:innen
am Fallbeispiel Bayern. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf der Selbsteinschätzung und
-positionierung der befragten Kinder und Jugendlichen, basierend auf ihrem indi-
viduellen Wissensstand zu religiösen Themen und ihrem persönlichen religiös-
kulturellen Zugehörigkeitsgefühl. Ziel war es nicht, die Wirksamkeit des Unterrichts
zu messen, sondern die Einstellungen und Haltungen des Samples zu beleuchten.
Die qualitative Forschung wurde im Rahmen des Modellversuchs Islamischer Un-
terricht in Bayern durchgeführt, wobei ein subjektorientierter Ansatz leitend war.
Die Forschungsfrage konzentrierte sich darauf, inwieweit dieser Unterricht einen
Beitrag zur religiösen Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher leistet. Die
Auswahl der Schüler:innen erfolgte durch theoretical sampling (Glaser und Strauss
2010), wobei leitfadengestützte Interviews (Witzel 2000) mit 30 muslimischen
Schüler:innen aus Bayern im Alter von zehn bis dreizehn Jahren durchgeführt
wurden. Aus dem Sample besuchten fünfzehn Schüler:innen zum Zeitpunkt der
Befragung seit mindestens drei Jahren den Modellversuch in der Schule. Die ver-
bleibenden fünfzehn Schüler:innen, ebenfalls muslimisch, nahmen am Ethikun-
terricht teil, da es kein entsprechendes Angebot an ihrer Schule gab. Die Ethik-
gruppe diente als Kontrollgruppe zu einem Vergleich zwischen den beiden
Samplegruppen. Die Ergebnisse wurden anhand von vier Hauptkategorien religiö-
ser Bildung⁴ analysiert: (1) religiöse Orientierung/Selbstpositionierung, (2) religiös-
kulturelle Zugehörigkeit, (3) Friedensbildung und (4) interreligiöse Bildung bzw. in-
terreligiöses Lernen. Diese vier Schwerpunkte, die unter Einbeziehung von Posi-

4 Aus den curricularen Bildungszielen des IRU abgeleitet.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 11



tionen und Erkenntnissen aus islamischer und christlicher Perspektive⁵ (weiter‐)
entwickelt wurden, dienten als Hauptkategorien im gesamten Forschungsprozess,
denen systematisch nachgegangen wurde. Die qualitative Inhaltsanalyse nach Ku-
ckartz (2016) wurde angewandt, um das Datenmaterial zu strukturieren und zu
interpretieren. Anschließend erfolgte eine typisierende Strukturierung des Daten-
materials. Im Folgeschritt wurden die beiden Stichproben aus dem Islam- und
Ethikunterricht anhand der genannten vier Hauptkategorien der Studie verglichen,
um Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen beiden Samplegruppen her-
auszuarbeiten.

Empirische Untersuchungsergebnisse

Diese Analyse der empirischen Daten führte zur Identifizierung von drei ver-
schiedenen Typen von Kindern und Jugendlichen mit muslimischem Hintergrund,
differenziert nach ihrer persönlichen Wahrnehmung und Selbsteinschätzung im
Hinblick auf religiöse Bildung. Diese sind:
(1) Offensiv Hinterfragende,
(2) Zurückhaltend Hinterfragende und
(3) Bedingt Hinterfragende (Güzel 2022, 259– 292).

Die Offensiv Hinterfragenden zeichnen sich durch ihre aktive Neugier und ihre
Reflexionsfähigkeit aus, indem sie Wissen, insbesondere zu Themen der Religion,
kritisch hinterfragen. Gleichzeitig zeigen sie eine ausgeprägte religiöse Selbstver-
ortung und sind offen für einen respektvollen Dialog mit andersdenkenden und
-glaubenden Menschen.

Die Zurückhaltend Hinterfragenden hingegen weisen eine etwas weniger aus-
geprägte religiöse Selbstwahrnehmung auf, obwohl sie über ein solides Basiswissen
ihrer Religion verfügen. Oft wird das Elternhaus oder die Moschee als primärer Ort
der religiösen Bildung genannt. Sie begegnen Andersdenkenden und -glaubenden
ebenfalls respektvoll. Die Identität als Muslim:in- und Deutsch-Sein wird von ihnen
nicht als gegensätzlich verstanden.

Die Bedingt Hinterfragenden zeichnen sich durch ein deutlich geringeres reli-
giöses Selbstbewusstsein aus. Sie neigen dazu, Glaubensinhalte ungeprüft zu
übernehmen, und haben ihren primären Bildungsort entweder im Elternhaus oder
in außerschulischen religiösen Einrichtungen wie Moscheen. Diese Gruppe legt

5 Siehe zu Forschungen und Untersuchungen zu Aspekten und Dimensionen religiöser Bildung im
Kontext des Islamunterrichts/IRU in Bayern Güzel 2022, 67–226.

12 Selcen Güzel



einen stärkeren Fokus auf das Herkunftsland ihrer Eltern und betrachtet das
Muslim:in-Sein als religiöse Zugehörigkeit und das Deutsch-Sein als nationale und
kulturelle Zugehörigkeit oft als schwer miteinander vereinbar. Zudem zeigt sie eine
deutliche Zurückhaltung gegenüber interreligiösen Themen und dem interreligiö-
sen Dialog.

In einemweiteren Schritt wurden die beiden Stichprobengruppen mit Blick auf
Gemeinsamkeiten und Unterschiede nach verschiedenen Kategorien (Güzel 2022,
415–417) miteinander verglichen und analysiert. Nachstehend werden einige aus-
gewählte zentrale Ergebnisse dieses Vergleichs vorgestellt.

(1) Kategorienbereich: Religiöse Orientierung, Selbstreflexion und
Selbstpositionierung

Die Mehrheit der befragten Schüler:innen (zehn von fünfzehn Schüler:innen) aus
dem Modellversuch hinterfragt Wissen und zeichnet sich durch eine grundlegende
Reflexionsfähigkeit im Umgang mit religionsbezogenen Themen aus. Zudem neh-
men sie eine selbstbewusste Haltung zu ihrer eigenen religiösen Kompetenz ein.
Neue Informationen zum Thema Religion werden auf ihren Inhalt und die Leh-
renden kritisch hinterfragt. Diese kritische Einstellung ist nicht auf eine bestimmte
Konfession beschränkt, sondern erstreckt sich auf den Umgang mit allen Personen
unabhängig von der Konfession oder Weltanschauung. In der vorliegenden Studie
wurden die Erfahrungen der Stichprobe mit Online-Daten nicht untersucht, wes-
halb sich diese Ergebnisse ausschließlich auf den persönlichen Austausch von In-
formationen beziehen. Durch eine kritische Haltung, die auf einem fundierten
Wissen über die eigene Religion basiert, können Schüler:innen zu einer reflek-
tierten Haltung und Erfahrung gelangen. Dies ermöglicht es ihnen, einen eigenen
Standpunkt zu entwickeln und sich selbstbestimmt in ihrer eigenen Religion und
Gesellschaft zu positionieren.⁶

Im Gegensatz dazu fällt in der Vergleichsgruppe der muslimischen Schü-
ler:innen aus dem Ethikunterricht auf, dass die Mehrheit von ihnen zwischen
Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen unterscheidet und Nicht-Muslim:innen mit
Misstrauen begegnet (Güzel 2022, 426). In den Äußerungen der Schüler:innen aus
dem Modellversuch stehen im Zusammenhang mit ihrer muslimischen Identität
Gott und Glaubensthemen im Vordergrund, während praktische Themen, wie das
rituelle Gebet oder religiöse „Regeln“, eher sekundär behandelt werden. Die
Stichprobe sieht in diesem schulischen Bildungsangebot einen Ort, an dem junge

6 Vgl. dazu auch Behr (2008 und 2017), der diese Position im Kontext des IRU hervorhebt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 13



Menschen reflektiert über ihren Glauben sprechen können. Die Moschee als Bil-
dungsort wird von Schüler:innen, die dort unterrichtet werden, nicht als Konkur-
renz zur Schule wahrgenommen. Es handelt sich hierbei insgesamt um eine kleine
Gruppe von Schüler:innen sowohl aus dem Islam- als auch dem Ethikunterricht, die
die Moschee in erster Linie als einen Ort betrachten, an dem hauptsächlich der
Koran gelernt wird. Im Gegensatz zur Moschee wird das schulische Angebot als ein
Ort angesehen, an dem sie „über die Religion sprechen“ und diese in deutscher
Sprache vertiefen können. Die Schüler:innen aus dem Modellversuch betonen im-
mer wieder, dass sie durch diesen Unterricht ihre Anliegen in deutscher Sprache
besser ausdrücken können, da sie den Unterrichtsinhalt besser verstehen. Diese
Möglichkeit besteht für die Gruppe aus dem Ethikunterricht nicht, da sie in der
Schule kein islamisch-religiöses Bildungsangebot haben. Darüber hinaus wird an
den Aussagen der Schüler:innen deutlich, dass sie in diesem Unterricht persönliche
Fragen, insbesondere zu „kritischen“ Themen, stellen können.

(2) Kategorienbereich: Religiös-kulturelle Zugehörigkeit/Beheimatung

Ein weiteres Unterscheidungsmerkmal zwischen beiden Gruppen ist ihre religiös-
kulturelle Zugehörigkeit innerhalb der Stichprobe. Etwa zwei Drittel der Schü-
ler:innen aus dem Modellversuch empfinden eine starke Verbundenheit mit
Deutschland und sehen Deutschland als ihre (neue) Heimat an, während sich bei
den Schüler:innen aus dem Ethikunterricht eher eine Tendenz zu einer Her-
kunftsland- oder Hybrid-Verbundenheit⁷ zeigt, was bedeutet, dass sie sich selbst
nicht genau zuordnen oder sich nur teilweise in Deutschland beheimatet fühlen.
Zusätzlich fühlen sich (mit Ausnahme von drei Interviewteilnehmenden) fast alle
im Allgemeinen in ihrem Umfeld als Muslim:in wohl (Güzel 2022, 323). Sie haben
häufig das Gefühl, respektiert zu werden. Dennoch sind sie nicht selten aufgrund
ihrer Religion oder Herkunft direkt oder indirekt von Ausgrenzungserfahrungen
betroffen. So wird ihnen oder Personen aus ihrem nahen Umfeld immer wieder das
Gefühl vermittelt, dass sie in gewisser Weise aufgrund ihres islamischen Glaubens
oder ihrer Herkunft nicht dazugehören. Des Weiteren finden etwa zwei Drittel der
am Modellversuch teilnehmenden Schüler:innen, dass das Deutsch-Sein als natio-

7 Das Wort „hybrid“ bezieht sich hier auf die kulturelle Identität in Anlehnung an das Werk von
Foroutan und Schäfer (2009) Hybride Identitäten, wo es allerdings im Sinne von „sich nirgendwo
direkt zugehörig fühlen“ oder in manchen Fällen auch „mehrere Identitäten haben und identi-
tätssuchend sein“ verwendet wird. Nach Foroutan und Schäfer gelten hybride Identitäten als inter-,
trans- undmultikulturell. Hierbei beziehen sie sich (2009, 12) u.a. auch auf die StudieDer dritte Stuhl
von Badawia (2002).

14 Selcen Güzel



nale und kulturelle Zugehörigkeit mit dem Muslim:in-Sein als religiöse Zugehörig-
keit vereinbar ist, während bei dem Sample aus dem Ethikunterricht weniger als
die Hälfte diesem zustimmt und sich dementsprechend positioniert (Güzel 2022,
330). Es ist wichtig zu betonen, dass in der hier analysierten Forschungsarbeit nicht
näher untersucht wurde, inwieweit Ausgrenzungserfahrungen das Zugehörig-
keitsgefühl beeinflussen. Dennoch wird deutlich, dass bei der Stichprobe aus dem
Modellversuch das Gefühl der Zugehörigkeit zu Deutschland und die Identifikation
mit einer muslimisch-deutschen Identität stärker ausgeprägt sind als bei der
Stichprobe aus dem Ethikunterricht. Dies legt nahe, dass die religiöse Bildung im
islamisch-religiösen Bildungsangebot der Schule einen festigenden Einfluss auf das
religiös-kulturelle Zugehörigkeitsgefühl hat.

Das Verständnis von religiöser Tradition bei den befragten
Schüler:innen

Im Anschluss an diese Erkenntnisse stellt sich für diesen Aufsatz die Frage, in-
wieweit die Ansichten der befragten Kinder und Jugendlichen zu ihrer eigenen
religiösen Tradition in der Befragung zum Ausdruck kommen. Die oben in der
Einleitung formulierten Fragen zum Verständnis von Tradition und zu den indi-
viduellen Erfahrungen junger Muslim:innen mit ihrer religiösen Tradition dienten
als Ausgangspunkt für eine detaillierte Betrachtung des Themas Tradition in der
Studie Potenziale des Islam-Unterrichts (Güzel 2022). Für die Analyse der religiösen
Tradition im Verständnis der befragten Schüler:innen wurde folgende Definition
des Traditionsbegriffs aus dem Lexikon des Dialogs, das wesentliche Begriffe aus
Christentum und Islam erklärt, als Grundlage genommen:

Mit Tradition wird ein Prozess bezeichnet, durch den bestimmte Werte, Normen und Hand-
lungsweisen weitergegeben werden. Nach islamischem Verständnis gewährleistet die Tradi-
tion, dass das Denken und die Alltagspraxis, wie sie sich ‒ ausgehend von der Grundlage des
Korans und der Sunna ‒ entwickelt haben, von Generation zu Generation überliefert werden.
[…] Demnach beruht die Tradition sowohl auf den grundlegenden Quellen des Islams, Koran
und Sunna, als auch auf den Auslegungen der beiden. (Heinzmann et al. 2016, 429)

Religiöse Tradition bezieht sich aus islamischer Perspektive darauf, dass Werte,
Normen, Denkweisen und Alltagspraktiken, die auf dem Koran und der Sunna
basieren, von einer Generation zur nächsten weitergegeben werden. Dabei stützt
sich die Tradition sowohl auf diese Hauptquellen des Islams als auch auf deren
Auslegung im Laufe der Zeit. Tradition ist somit ein dynamischer Prozess, der si-
cherstellt, dass das Denken und die Alltagspraxis lebendig bleiben und kontinu-
ierlich weiterentwickelt werden. Insbesondere für junge Muslim:innen, die sich als

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 15



Heranwachsende in einer Phase der Identitätssuche befinden, stellt die Auseinan-
dersetzung mit ihren religiösen und kulturellen Wurzeln eine wichtige Heraus-
forderung dar. Sie fühlen sich im Spannungsfeld zwischen ihren religiös-kulturellen
Werten und den Einflüssen der säkularen Gesellschaft oft hin- und hergerissen.⁸
Unter diesen Umständen stellt sich die Frage, welche Erfahrungen junge Mus-
lim:innen mit ihrer religiösen Tradition machen und auf welche Art und Weise sie
mit solchen Herausforderungen konfrontiert sind. Um ein tieferes Verständnis für
ihre Bedürfnisse zu erlangen, ist eine differenzierte Betrachtung unerlässlich. Nur
durch eine fundierte Einsicht in persönliche Erfahrungen und Anliegen von mu-
slimischen Schüler:innen können Bildungsmaßnahmen entwickelt werden, die den
spezifischen Herausforderungen der jungen Generation gerecht werden und diese
dabei unterstützen, ihre eigene religiöse Identität zu festigen und weiterzuentwi-
ckeln.

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, eine Verbindung zwischen den
bereits vorgestellten Aspekten und Dimensionen der religiösen Bildung im Kontext
des IRU und den persönlichen Erfahrungen der Lernenden mit ihrer eigenen reli-
giösen Tradition herzustellen. Es ist wichtig zu betonen, dass die Tradition nicht das
primäre Untersuchungsziel der Studie (Güzel 2022) war. Dennoch offenbarten die
befragten Personen ihre Perspektiven zu diesem Thema im Kontext ihrer religiösen
Orientierung und Selbstpositionierung.

Bei der Sichtung des empirischen Materials wurden drei verschiedene The-
menschwerpunkte identifiziert, die einen tieferen Einblick in die Auffassung des
befragten Samples von religiöser Tradition ermöglichen. Diese Schwerpunkte
wurden anhand der bereits vorgestellten Kategorienbereiche Religiöse Orientie-
rung, Selbstreflexion, Selbstpositionierung und Religiös-kulturelle Zugehörigkeit/Be-
heimatung nach Güzel (2022, 303–333) untersucht. Nachfolgend werden diese unter
besonderer Berücksichtigung des Traditionsverständnisses der befragten Kinder
und Jugendlichen näher erläutert.
(1) Tradition verstanden als die Identität des Muslim:in-Seins (Kategorienbereich:

Religiös-kulturelle Zugehörigkeit/Beheimatung)
(2) Tradition verstanden als die Quellen oder Grundlagen der eigenen Religion

(Kategorienbereich: Religiöse Orientierung, Selbstreflexion und Selbstpositio-
nierung)

8 Vgl. dazu die Studie von Boukrayâa Trabelsi (2015): Zwischen Bravo und Koran. Junge Muslima in
Deutschland zwischen westlicher Moderne und religiöser Tradition. Die Autorin untersucht das
alltägliche Leben junger Musliminnen in der deutschen Gesellschaft, die sich in einem Span-
nungsfeld zwischen kulturellen und religiösen Wertvorstellungen befinden.

16 Selcen Güzel



(3) Tradition verstanden als Werte, die innerhalb der religiösen Praxis oder Kultur
wichtig sind (Kategorienbereich: Religiöse Orientierung, Selbstreflexion und
Selbstpositionierung)

Zu (1): Das Verständnis der befragten Kinder und Jugendlichen von (religiöser)
Tradition umfasst mehrere Dimensionen. Eine davon betrifft ihre religiös-kulturelle
Zugehörigkeit zum Islam und die Art und Weise, wie sie diese Zugehörigkeit defi-
nieren und erleben (Güzel 2022, 317–333). Dies äußert sich u.a. konkret in der
Ausübung von Ritualen, dem Feiern von Festen sowie der Einhaltung religiöser
Normen in Bezug auf Nahrung und Bekleidung. Für Amin⁹ ist Tradition eng mit
seiner religiösen Identität als Muslim verbunden:

Für mich bedeutet Muslim sein, dass man sich an die Regeln des Korans [hält], dass man es
sagen kann, dass man ein Muslim ist und dass man hauptsächlich seine Religion verteidigt,
gegenüber den anderen, die meinen, dass Muslime nur Terroristen sind oder irgendwas der-
gleichen. (B.25: 8)¹⁰

Husna erklärt ähnlich wie Amin, wie sie die religiösen Praktiken sieht. Allerdings
wird sie bei ihrer Beschreibung konkreter: „die ganzen Regeln, Glaubensgrundsätze
und Fünf Säulen zum Beispiel … halt was man alles tun soll“ (B.01: 4). Diese werden
maßgeblich vom familiären Umfeld der Befragten geprägt und fungieren als sym-
bolische und praktische Ausdrucksform ihrer religiösen Zugehörigkeit im Alltag.
Elif sieht es ähnlich, hat hierzu auch eine ganz klare Haltung, die sie je nach Si-
tuation und persönlichem Bedürfnis zum Ausdruck bringt: „aber die fragen sich
halt auch: ,Warum ist sie so gekleidetʻ oder ,Zieh das halt aus!ʻ, aber ich sag dann:
,Das ist meine Religion und ich muss das machen!ʻ“ (B.22: 56).

Elifs Beispiel illustriert, dass sie im Alltag von Mitschüler:innen kritisch auf
ihren Kleidungsstil und ihre Kopfbedeckung angesprochen wird. In solchen Situa-
tionen legt sie ihre Position dar und verweist dabei auf ihre religiöse Tradition, um
ihre persönliche Entscheidung bzw. Perspektive mitzuteilen. Hierbei ist es beson-
ders interessant, dass sie ihre Tradition als eine Verpflichtung versteht, die sie
praktizieren „muss“. Des Weiteren fällt auf, dass viele der befragten Schüler:innen
keine klare Unterscheidung zwischen religiösen und kulturellen Normen und
Traditionen treffen, da diese in der Praxis oft miteinander verwoben sind.

Die vorgestellten Beispiele verdeutlichen die tiefe Verwurzelung religiöser
Praktiken im Alltag dieser Jugendlichen sowie ihre individuelle Wahrnehmung

9 Die Namen der Interviewteilnehmenden werden aus Datenschutzgründen anonymisiert.
10 B. steht für die befragte Schülerin/den befragten Schüler, die Zahl dahinter ist die Nummer des
Interviews, der die Absatznummer des Interviews folgt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 17



ihrer religiös-kulturellen Identität. In Bezug auf das Verständnis von Tradition ist
erkennbar, dass sie, wie an den Beispielen von Amin, Husna und Elif deutlich wird,
einen zentralen Bestandteil ihrer Identität, besonders im Kontext ihrer religiös-
kulturellen Zugehörigkeit, sowie ihres sozialen Lebens bildet. Ihre Erfahrungen
unterstreichen, dass sie die religiösen Praktiken, Normen undWerte ihres Glaubens
als Grundlage ihres Verständnisses von Selbst und Gemeinschaft im Zusammen-
hang mit ihrem Muslim:in-Sein betrachten. Hierbei dient die religiöse Tradition,
verstanden als zentraler Bestandteil ihrer muslimischen Identität, als Leitfaden für
ihr Verhalten und ihre Interaktionen im Alltag und prägt damit ihre Lebenswelt.

Zu (2): Im Hinblick auf die religiöse Orientierung, Selbstreflexion und Selbst-
positionierung wird Tradition von den Interviewteilnehmenden auch als die Quelle
der eigenen Religion verstanden (Güzel 2022, 303–317). Diese Perspektive hebt die
grundlegenden Texte, Lehren und Praktiken des Islams als Religion hervor, nämlich
primär den Koran und die Sunna. Der Koran wird dabei als besonders bedeutsam
erachtet: „Ich sollte vieles darüber wissen, was früher passiert ist also, was richtig
wichtig war früher und ich sollte sehr viel wissen, über das Beten, über die Sachen
im Koran“ (B.22: 22).

Said findet es sehr wichtig, dass man als Muslim „die islamische Geschichte, die
wichtigsten Persönlichkeiten in der Geschichte … und das, was Gott im Koran
schreibt“ (B.09: 13) lernt. Dieser Unterricht wird dabei von Schüler:innen wie Said
und Husna, die dieses religiöse Angebot besuchen, als wichtiger Ort sowohl für das
Lesen als auch für das Verständnis des Korans hervorgehoben:

Said: […] wir lernen verschiedene Verse aus dem Koran und so … wir lernen über Rechte von
Menschen … (B.09: 9– 10)

Husna: Da ist eine offene Atmosphäre, da haben wir so einen festen Plan, die Themen werden
nacheinander bearbeitet, wie in anderen Fächern. Es ist eher ein moderner Islam, über den
man auch reden kann. Es ist ausmeiner Sicht nicht so streng, aber trotzdem lerne ich dabei viel
… Am besten gefällt mir, dass das alles nicht so eng ist … ich meine von der Sichtweise her…
sondernwir diskutieren viel… reden so darüber[,] wie wir bessere Menschenwerden können.
Man kann alles fragen … mir bringt das echt viel! (B.01: 28)

Beide erleben dieses schulische Bildungsangebot als einen Ort des offenen Aus-
tauschs, der Husnas Beschreibungen zufolge einen zeitgemäßen Islamwiderspiegelt
und Raum für Selbstbestimmung bietet.

Die dargestellten Beispiele unterstreichen die Bedeutung der religiösen Tradi-
tion als wesentliche Quelle der eigenen Religion, insbesondere in Bezug auf religiöse
Orientierung, Selbstreflexion und Selbstpositionierung. Dabei werden der Koran
und die Sunna als unverzichtbare Grundlagen des Islams besonders geschätzt und
hoch angesehen. Auffällig dabei ist, dass dieser Unterricht von den befragten
Schüler:innen als ein Raum wahrgenommen wird, der nicht nur Wissen über

18 Selcen Güzel



zentrale religiöse Texte wie den Koran und die Sunna vermittelt, sondern auch
einen offenen Austausch und Diskussionen fördert.

Zu (3): Neben diesen beiden Dimensionen wird Tradition auch als ein System
von Werten, die in der religiösen Praxis und Kultur eine zentrale Rolle spielen,
verstanden (Güzel 2022, 303–309 und 340–341). In diesem Zusammenhang wird
Tradition als dynamisches Konzept betrachtet, das durch individuelle und kollek-
tive Erfahrungen in der religiösen Praxis geformt und weitergegeben wird. Werte
wie Höflichkeit gegenüber Älteren und Nächstenliebe werden von allen Inter-
viewteilnehmenden -als wichtig genannt. Die nachfolgende Beschreibung eines
vorbildlichen Muslims durch den Schüler Tarik aus dem Modellversuch veran-
schaulicht dieses Verständnis treffend: „Der sollte lieb sein, freundlich sein und
versuchen, ein guter Mensch zu sein. Viele Menschen verbinden die Muslime mit
Gewalt, aber die Muslime sollten lieb sein“ (B.06: 11– 12). Tariks Aussage unter-
streicht die Wichtigkeit moralischer Werte wie Freundlichkeit und Großzügigkeit.
Er verdeutlicht, dass Muslim:innen sich bemühen sollten, gute Menschen zu sein,
indem sie liebevoll sind und freundlich handeln. Dabei widerspricht er dem ne-
gativen Stereotyp von Muslim:innen als gewalttätig und betont stattdessen die
Wichtigkeit einer wertebasierten Haltung, die man als Muslim:in und als Mensch
einnimmt.

Für die Schülerin Elif aus dem Ethikunterricht steht ein respektvoller Umgang
miteinander im Mittelpunkt ihres Werteverständnisses. Als Muslimin fühlt sie sich
stark von der Wertvorstellung ihrer Familie geprägt:

Also, jemand hat mich geärgert, nur weil ich ein Kopftuch an hatte, das war das erste Mal an
der Schule und da hat mich ein Junge angesprochen: „Du bist eklig, du bist hässlich, du bist
Ausländerin, verschwinde aus unserer Schule!“ Da habe ich mich richtig blöd gefühlt. Da
dachte ich, na ja, ich höre auf mit dem Kopftuchtragen. Als ich das meiner Mutter erzählt habe,
da hat sie gesagt: „Egal was die anderen sagen, du bist aus unserer Familie und du sollst das
tun. Hör nicht auf die Anderen“, hat sie gesagt. Meine Mutter hat mir sehr geholfen. (B.22: 54)

Elifs Einstellung verdeutlicht, wie wichtig die Rolle familiärer Bindungen und die
Weitergabe der Traditionen für die Entwicklung der persönlichen religiösen Iden-
tität ist. Das Beispiel zeigt auch, dass Mütter bei der Vermittlung von Werten und
emotionaler Unterstützung eine Schlüsselrolle spielen (können).

Tradition wird also nicht nur als „Wertesystem“ betrachtet, sondern als ein
lebendiger Ausdruck der spirituellen Identität, der eng mit der religiösen Praxis
und Kultur verwoben ist und diese maßgeblich prägt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 19



Erfahrungen der befragten Schüler:innen mit ihrer religiösen
Tradition

Nachdem die Auffassung von religiöser Tradition aus der Perspektive junger Mus-
lim:innen beleuchtet wurde, richtet sich nun der Fokus auf die Erfahrungen der
Interviewteilnehmenden mit ihrer religiösen Tradition. Im Folgenden werden an-
hand von Beispielen konkrete Erfahrungen dargestellt, welche muslimische Kinder
und Jugendliche im Zusammenhang mit ihrer religiösen Tradition, insbesondere in
ihrem außerfamiliären sozialen Umfeld, z.B. der Schule, erleben.

(1) Diskriminierungserfahrungen

Die Analyse des Datenmaterials zeigt, dass 73% der befragten Schüler:innen, die
seit mindestens drei Jahren am Modellversuch teilnehmen, sowie 53% derjenigen,
die Ethikunterricht haben, sich im Allgemeinen akzeptiert fühlen und Respekt er-
fahren. Trotzdem geben fast alle Interviewteilnehmenden – bis auf drei Schü-
ler:innen, eine/einer aus dem Islam- und zwei aus dem Ethikunterricht – an, dass
sie wegen ihres religiös-kulturellen Hintergrunds direkt oder indirekt von Diskri-
minierung betroffen sind, sei es im privaten Umfeld oder in der Schule (Güzel 2022,
327–328). Es gibt keine nennenswerten Unterschiede in den Erfahrungen mit
Ausgrenzung zwischen den beiden Gruppen aus dem Islam- und Ethikunterricht.
Die persönlichen Erfahrungen der Schüler:innen verdeutlichen, dass sie im Alltag
wegen ihrer Herkunft oder Religion in irgendeiner Form Ausgrenzung erfahren.
Malik beschreibt die für ihn unangenehmen Erfahrungen, die er nicht regelmäßig
erlebt, wie folgt:

Manchmal sagen meine Freunde, es ist unnötig, Moslem zu sein … warum tut ihr das … z.B.
warum tut ihr fasten … warum macht ihr so viel Feste, also als negatives Beispiel hatte ich
schonmal erlebt, dass jemand zu mir oder zu meinem Papa gesagt hat: „Scheiß Moslem!“ oder
„Scheiß Türke!“ Manchmal tun meine Freunde Mädchen ärgern, weil die sehen die halt mit
Kopftuch und so … Ich sag immer wieder, die sollen aufhören … (B.04: 42)

Elif steht vor größeren Herausforderungen als Malik und beschreibt die abfälligen
Bemerkungen über ihre Kleidung als religiöse Tradition folgendermaßen:

Also, jemand hat mich geärgert, nur weil ich ein Kopftuch an hatte, das war das erste Mal an
der Schule und da hat mich ein Junge angesprochen: „Du bist eklig, du bist hässlich, du bist
Ausländerin, verschwinde aus unserer Schule!“ (B.22: 54)

20 Selcen Güzel



Auch Husna fühlt sich wegen ihrer Zugehörigkeit zum Islam immer wieder dis-
kriminiert. Sie erzählt von negativen Äußerungen, Stereotypen und Vorurteilen
bezüglich ihrer Religion, die oft mit Zwang, Gesetzen und Gewalt assoziiert wird:
„Deine Religion ist echt ,Scheißeʻ, da gibt’s nur Zwang und Gesetze, nur Gewalt …

und so …“ (B.01: 52). Demnach gehören Diskriminierungserfahrungen wegen des
Muslim:in-Seins zu den prägenden Erfahrungen, denen junge Menschen wegen
ihrer religiösen Tradition ausgesetzt sind. Diese Erfahrungen stehen damit in einem
Zusammenhang mit den beiden Dimension (1) und (3) einer islamischen Tradition,
in der religiöse Praktiken, wie das Kopftuch oder das Beten, äußerlich sichtbar sind.
Die befragten Schüler:innen reflektieren, dass diese Dimension ihrer religiösen
Tradition immer wieder Katalysator von Diskriminierungserfahrung ist. Manche
Jugendliche sind nach diesen Erfahrungen offen für Diskussionen oder suchen aktiv
nach Unterstützung, während andere sich zurückziehen, die Umstände (mögli-
cherweise aus Selbstschutzgründen) ignorieren oder versuchen, Konflikte zu ver-
meiden (Güzel 2022, 336–338). Die Bewältigung dieser Erfahrungen zeigt sich im
Sample in unterschiedlichen Formen, auf die an dieser Stelle nicht weiter einge-
gangen wird (Güzel 2022, 336–338).

(2) Haltung: Tradition als etwas Besonderes

Für die Bedeutung der eigenen religiösen Tradition ist die Einstellung dazu wichtig:
diese als etwas Besonderes anzusehen und einen wertschätzenden sowie selbst-
bewussten Umgang damit zu pflegen. Diese Perspektive – Tradition als etwas
Wertvolles zu betrachten – findet sich bei Interviewteilnehmenden aus dem Mo-
dellversuch häufiger. Bei neun von fünfzehn Schüler:innen aus dieser Gruppe zeigt
sich ein ausgeprägtes religiöses Selbstbewusstsein im Allgemeinen, wenn sie über
ihre Religion und ihr religiöses Wissen sprechen. Das resultiert daraus, dass die
religiöse Tradition, wie es das Beispiel der Schülerin Nisa aus dem Modellversuch
zeigt, als bedeutsam und wertvoll empfunden und auch anderen gegenüber ent-
sprechend vermittelt wird:

Also … für mich bedeutet es, naja, wie soll ich es sagen … etwas ganz Besonderes … Ich hab’
einen besonderen Glauben… Es ist so, alle um dich herum haben etwas Anderes als du und du
hast etwas Besonderes, es ist halt so, wie wenn alle Dasselbe haben, aber du hast etwas Be-
sonderes … (B.05: 11– 12)

Sie beschreibt ihren Glauben als etwas Besonderes, das sie von anderen unter-
scheidet und damit einzigartig macht. So sind ihr Glaube und seine Tradition nicht
nur eine Quelle des Stolzes und der Dankbarkeit für sie, sondern auch ein Ausdruck

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 21



ihres religiösen Selbstbewusstseins. An dieser Stelle ist besonders hervorzuheben,
dass diese Perspektive ein bedeutendes Potenzial für den IRU birgt. Hier kommt die
erste Dimension des durch die Antworten der Schüler:innen identifizierten Tra-
ditionsverständnisses zur Geltung. Die religiöse Tradition wird dabei als Identi-
tätsmerkmal verstanden, deren Andersartigkeit oder exklusive Natur eine Beson-
derheit darstellt. Die befragten Schüler:innen nehmen hierbei eine eher
konservative Haltung zur Tradition als etwas Identitätsstiftendes und Bewahrendes
ein. Der Rückbezug auf eine religiöse Tradition schafft demnach eine identitäts-
stiftende Haltung.

(3) Relevanz

Einweiterer Schwerpunkt betrifft die Frage nach Relevanz:Wie beeinflusst das, was
sie lernen oder erfahren, ihr gegenwärtiges Leben? Diese grundlegende Frage
spiegelt das Bedürfnis nach Bedeutung und denWunsch nach Sinn und Verständnis
wider. Letztlich streben junge Menschen danach, eine Verbindung zwischen dem,
was sie lernen oder erfahren, und ihrem persönlichen Leben herzustellen, um ei-
nen Sinn darin zu finden und sich entsprechend in ihrer eigenen Welt zu orien-
tieren. Ein anschauliches Beispiel hierfür ist die Schülerin Husna. Sie betrachtet den
Modellversuch, den sie seit ihrer Einschulung besucht, als den wichtigsten Ort, um
über ihre Religion zu lernen. Auf die direkte Frage, was sie denn in diesem Un-
terricht so lerne, antwortet sie: „… so ziemlich alles über Religion … Alles Mögliche
halt, was ich so von meiner Religion brauche. Ich lern da sehr viel …“ (B.01: 4). Sie
erklärt pragmatisch, dass der Unterricht ihr Notwendiges über ihre Religion ver-
mittelt.

Junge Menschen sind auf der Sinnsuche, beispielsweise danach, wie die Lehren
und Traditionen ihrer Religion in ihren Alltag integriert werden können und wel-
chen praktischen Nutzen (im Sinne von Lebensrelevanz) sie daraus ziehen können.
Husnas Aussage betont die Relevanz dessen, was sie im Unterricht lernt, für ihr
persönliches Leben. Sie erklärt, dass der Unterricht ihr die Grundlagen ihrer Reli-
gion vermittelt, die sie für ihr Leben benötigt. Ihre religiöse Tradition, verstanden
als das Muslim:in-Sein und dessen praktische Elemente, für die sie im Modellver-
such einen Rahmen findet, ist eng mit ihrer religiösen Identitäts- und Sinnsuche
verbunden.

In diesem Zusammenhang unterstreicht ein weiterer Aspekt die Relevanz der
Thematik: der Vergleich mit Freund:innen, die nicht dem muslimischen Glauben
angehören.

Ein Beispiel dafür ist Ömer. Er vergleicht sich mit seinen christlichen Freunden
und empfindet manchmal sogar Neid, etwa weil sie Geschenke zu Weihnachten

22 Selcen Güzel



erhalten, während zu islamischen Festen bei ihm zu Hause weniger geschieht.
„… das nervt mich, wenn Andere mich fragen: ‚Wieso bist du ein Moslem, wieso bist
du kein Christ! Christen haben halt bessere Sachen!‘ und so … [mit Verweis auf
Weihnachten]“.

Ömers Aussagen zeigen, dass er mit Tradition religiöse Praktiken, Werte und
Bräuche verbindet. Demnach nimmt er deutliche Unterschiede zwischen seiner
eigenen islamischen Tradition und Praxis sowie der seiner christlichen
Freund:innen wahr. In seiner Beschreibung stellt er zwei scheinbar dichotome
Traditionen einander gegenüber und hierarchisiert anschließend zugunsten der
christlichen Tradition. Die eigene islamische Tradition wird dabei als weniger at-
traktiv, in geringem Maße gar als „schlechter“ bewertet. Durch sein Statement zeigt
Ömer, dass er seine eigene Tradition u.a. mit materiellem Nutzen verknüpft. Dies
deutet darauf hin, dass er nicht nur religiöse Unterschiede wahrnimmt, sondern
auch materielle Nachteile durch die mangelnde Lebensnähe der eigenen religiösen
Tradition. Möglicherweise geht es hierbei auch um das Gefühl, benachteiligt, nicht
privilegiert zu sein und nicht dazuzugehören. Das bleibt hier offen.

Es lässt sich festhalten, dass eine Tradition umso bedeutungsvoller wird, wenn
sie von den jungen Menschen als relevant empfunden wird und ihnen einen kon-
kreten Nutzen im Alltag bringt, sei es materiell oder immateriell. In dieser Hinsicht
zeigt sich ein Spannungsverhältnis zwischen religiöser Tradition und der Lebens-
welt muslimischer Kinder und Jugendlicher, auf das sich die islamische Religions-
pädagogik einstellen muss, um zukunftsfähig zu bleiben.

Reflexion und Fazit

Die Ergebnisse der Studie zur Selbsteinschätzung muslimischer Kinder und Ju-
gendlicher im bayerischen Modellversuch¹¹ sowie die analysierten Fragen zum
Verständnis und zu den Erfahrungen muslimischer Schüler:innen hinsichtlich ih-
rer eigenen religiösen Tradition führen zu folgenden Schlussfolgerungen:¹²
Dieser Modellversuch als religiöses Bildungsangebot
– wird von muslimischen Schüler:innen positiv eingeschätzt. Schüler:innen, die

diesen Unterricht besuchen, finden Orientierung im eigenen Glauben und se-
hen sich selbst in ihrer religiösen Position gestärkt,

11 Im Vergleich mit muslimischen Kindern und Jugendlichen aus dem Ethikunterricht.
12 Vgl. dazu auch Güzel 2022, 361–370. In diesem Beitrag werden ausschließlich die für das Thema
Tradition relevanten Erkenntnisse vorgestellt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 23



– fördert ihr religiöses Selbstbewusstsein und auch ihre Selbstreflexionsfähig-
keit,

– eröffnet ihnen einen Raum für einen reflektierten Umgang mit Glaubensthe-
men und neuem Wissen mit Religionsbezug. Ergänzend dazu bietet er ihnen
einen geschützten Rahmen für ihre lebensweltlichen Fragen und die kritische
Reflexion der Religion. Diese Schlussfolgerungen decken sich mit den bisheri-
gen Erkenntnissen der islamischen Religionspädagogik, die auf die zentrale
Bedeutung eines fundierten religiösen Wissens und einer reflektierten Aus-
einandersetzung mit religiösen Themen für die Selbstbestimmung junger
Heranwachsender mit islamischer Religionszugehörigkeit hinweisen, was auch
Behr (2008 und 2017), Müller (2006 und 2010) sowie Schröter (2020) hervorhe-
ben.

– schafft gleichzeitig ein Umfeld für emotionale Entlastung, vor allem bei belas-
tenden Themen wie gesellschaftlichen Ressentiments, die sie und ihre Le-
benswelt betreffen.¹³

– Die Erkenntnisse dieser Untersuchung legen nahe, dass Schüler:innen, die am
Modellversuch in der Schule teilnehmen, ein starkes Gefühl der Zugehörigkeit
zu Deutschland aufweisen. Sie können sich gleichermaßen mit dem Muslim:in-
Sein und dem Deutsch-Sein identifizieren. Daraus kann erschlossen werden,
dass der IRU in der Schule, der in deutscher Sprache stattfindet und sehr
wahrscheinlich die religiöse Sprachfähigkeit fördert, das Potenzial hat, das
Gefühl der Zugehörigkeit junger Muslim:innen zu ihrem Lebensort Deutsch-
land zu stärken. In Übereinstimmung damit weisen zahlreiche Untersuchungen
im Bereich der islamischen Religionspädagogik¹⁴ auf das mit der Identitäts-
entwicklung junger Muslim:innen zusammenhängende starke Bedürfnis hin,
einen eigenen religiösen Standpunkt zu finden (Güzel 2022, 144– 147). Die Er-
kenntnisse dieser Studie lassen deutlich erkennen, dass der IRU in der Schule –

mit besonderer Betonung des konfessionellen Aspekts – einen reflektierten und
selbstbestimmten Umgang mit dem Islam als Religion fördert.

An diese Erkenntnisse anknüpfend und unter Berücksichtigung der Fragestellung
nach der Bedeutung religiöser Tradition für junge muslimische Heranwachsende
lässt sich beim Vergleich der beiden Sample-Gruppen aus dem Ethikunterricht und
dem Modellversuch folgendes Fazit ziehen:

13 Kaddor (2010) und El-Menouar (2017) weisen darauf hin, dass junge Heranwachsende die ne-
gative Darstellung des Islams in ihrem Umfeld sowie gesellschaftsbedingte Vorurteile als äußerst
belastend empfinden.
14 Vgl. dazu u.a. Kaddor (2010); Rochdi (2010); Behr (2010 und 2017) sowie Kulacatan (2020).

24 Selcen Güzel



– Die Präsenz der religiösen Tradition in diesem schulischen Bildungsangebot
erscheint jungen Muslim:innen als lebensweltlich vertraute „Normalität“. Ein
selbstbewusster Umgang mit der eigenen religiösen Tradition zeigt sich be-
sonders bei Schüler:innen, die den Modellversuch seit mehreren Jahren be-
suchen. Sie verfügen über erweiterte sprachliche Kompetenzen, die sie befä-
higen, fundiert über ihre religiöse Tradition zu sprechen und diese in ihr
persönliches Leben zu integrieren (Güzel 2022, 362–368).

– Ein weiterer Aspekt bezieht sich auf die Vereinbarkeit einer muslimischen
Identität, die oft von traditionellen religiös-kulturellen Praktiken geprägt ist,
mit der Zugehörigkeit zur deutschen Gesellschaft. Schüler:innen, die am Mo-
dellversuch teilnehmen, sehen keinen Widerspruch zwischen ihrem Mus-
lim:in-Sein und Deutsch-Sein. Im Gegensatz dazu sind für viele Schüler:innen,
die am Ethikunterricht teilnehmen und selbst Muslim:innen sind, das Mus-
lim:in-Sein und das Deutsch-Sein kaum miteinander zu vereinbaren (Güzel
2022, 367–368). Demnach hat der IRU das große Potenzial, das Gefühl der Zu-
gehörigkeit junger Muslim:innen zu Deutschland zu stärken und eine musli-
misch-deutsche Identität zu fördern (Güzel 2022, 367–368).

– Alle befragten Kinder und Jugendlichen berichten über alltägliche Diskrimi-
nierungserfahrungen im Zusammenhang mit ihrer religiösen Tradition. Die
Untersuchungsergebnisse zeigen, dass Schüler:innen, die am Modellversuch
teilnehmen, diesen als einen geschützten Raum (Safe Space) empfinden, in dem
sie über Ausgrenzungserfahrungen, auch im Zusammenhang mit ihrer reli-
giösen Tradition, sprechen können (Güzel 2022, 365).¹⁵

– Eine weitere Erkenntnis besteht darin, dass der IRU Schüler:innen dazu an-
leiten kann, einen kritisch-reflexiven Zugang zur eigenen religiösen Tradition
zu entwickeln (Güzel 2022, 363). Diese Fähigkeit zu kritischem Denken kann die
religiöse und interreligiöse Kompetenz junger Muslim:innen stärken.

– Für die Zukunftsfähigkeit der religiösen Tradition und der islamischen Religi-
onspädagogik ist die Relevanzfrage, wie relevant und bedeutsam Tradition für
das tägliche Leben der jungen Heranwachsenden ist, entscheidend. In der
Praxis ist zu beobachten, dass einige Elemente religiöser Tradition im Alltag
von Muslim:innen an Bedeutung verlieren, während andere sich zu neuen
Praktiken entwickeln, beispielsweise der Ramadankalender, der sich, inspiriert
vom (christlichen) Adventskalender, in muslimischen Familien hierzulande
etabliert hat. Diese Veränderungen zeigen, dass Traditionen sich anpassen und
weiterentwickeln können. Die Klärung der Frage „Und was hat das mit mir zu

15 Auf diesen Bedarf haben auch die Befragten der DITIB-Studie (Behr und Kulacatan 2022 [2021],
95) hingewiesen.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 25



tun?“¹⁶ wird zu einem Leitprinzip für die Weiterentwicklung der religiösen
Tradition, indem sie die persönliche Relevanz und Bedeutung für die Jugend-
lichen betont.

Abschließend lässt sich festhalten, dass der IRU in der Schule junge Muslim:innen
auf ihrem Weg der religiösen Bildung begleiten und ihnen dabei helfen kann,
Orientierung im eigenen Glauben zu finden und einen bewussten Umgangmit ihrer
religiösen Tradition zu entwickeln, einschließlich einer kritisch-reflexiven Aus-
einandersetzung damit. Dies wird möglich durch die Stärkung ihrer religiösen
Kompetenz und die Schaffung eines Diskursraums, der ihnen hilft, sich mit ihrer
Lebensrealität sowie mit positiven und negativen Erfahrungen (Ausgrenzung) auf-
grund ihres Muslim:in-Seins auseinanderzusetzen. Eine ausgewogene Balance
zwischen der Vermittlung religiöser Inhalte und der Berücksichtigung der Le-
bensrealität ermöglicht es den Schüler:innen, nicht nur ihre religiöse Identität in
diesem Unterrichtsrahmen zu festigen, sondern auch wichtige Fähigkeiten wie
kritisches Denken und Pluralitätsfähigkeit zu erwerben. Zusammenfassend kann
festgehalten werden, dass der IRU das Potenzial hat, muslimischen Kindern und
Jugendlichen einen an ihrer Lebenswelt orientierten Zugang zum Islam zu ver-
mitteln, einen reflektierten Umgang mit ihrer religiösen Tradition im Alltag zu
fördern und damit ihre religiöse und interreligiöse Kompetenz zu stärken.

Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, Annett. Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewählter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. (=
Osnabrücker Islamstudien 43.) Berlin: Peter Lang, 2022.

Badawia, Tarek. Der dritte Stuhl: Eine Grounded Theory-Studie zum kreativen Umgang
bildungserfolgreicher Immigrantenjugendlicher mit kultureller Differenz. Frankfurt a. M.: IKO, 2002.

Behr, Harry Harun. „Bildungstheoretisches Nachdenken als Grundlage für eine islamische
Religionsdidaktik“. Islamische Erziehungs- und Bildungslehre. Hg. Lamya Kaddor. (=
Veröffentlichungen des Centrums für Religiöse Studien, Münster 8.) Berlin: LIT, 2008. 49‒65.

Behr, Harry Harun. „Muslimische Identitäten und Islamischer Religionsunterricht“. Was soll ich hier?
Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen und Schüler als Herausforderung für den
Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 57‒102.

Behr, Harry Harun. „Interreligiosität als Kompetenzbereich des Islamischen Religionsunterrichts“.
Hikma: Journal of Islamic Theology and Religious Education 8.2 (2017): 64‒82.

16 Das Zitat ist Teil des Titels der Tagung an der Universität Paderborn, anlässlich derer dieser
Beitrag entstanden ist, und zielt darauf ab, die Perspektive junger Heranwachsender darzustellen.

26 Selcen Güzel



Behr, Harry Harun und Meltem Kulacatan. DİTİB Jugendstudie 2021. Lebensweltliche Einstellungen junger
Muslim:innen in Deutschland. Weinheim, Basel: Beltz, 2022.

Boukraya Trabelsi, Kathrin. Zwischen Bravo und Koran. Junge Muslima in Deutschland zwischen westlicher
Moderne und religiöser Tradition. Münster: LIT, 2015.

Celik, Özcan. Islamischer Religionsunterricht (IRU) in Deutschland: Erwartungen der Muslime. Konzepte der
Kooperation zwischen den Glaubensgemeinschaften und dem Staat. (= WWU Münster/Reihe VII, 24.)
Dissertationsschrift von 2015 (2017). https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/
e58e98b5-dd00-49fa-b8dd-5a1339883157/diss_celik_buchblock.pdf (22. Mai 2024).

Deutsche Islamkonferenz (DIK). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Perspektiven und
Herausforderungen. Dokumentation der Tagung der DIK vom 13. bis 14. Februar 2011, Nürnberg.
Eröffnungsrede Dr. Ludwig Spaenle. 20–26.

El-Menouar, Yasemin. Muslimische Religiosität. Problem oder Ressource? Muslime in Deutschland, Islam
in der Gesellschaft. Hg. Peter Antes und Rauf Ceylan. Wiesbaden: Springer, 2017. 225‒264.

Foroutan, Naika und Isabel Schäfer. „Hybride Identitäten – muslimische Migranten und Migrantinnen
in Deutschland und Europa“. Aus Politik und Zeitgeschichte 5 (2009): 11– 18. http://www.bpb.de/
publikationen/KTORL9,0,0,Lebens welten_von_Migrantinnen_und_Migranten.html (26. Februar
2024).

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss. Grounded Theory: Strategien qualitativer Forschung. Aus dem
Amerikanischen von Axel T. Paul und Stefan Kaufmann. Bern: Huber, 2010.

Güzel, Selcen. Potenziale des Islam-Unterrichts. Eine empirische Untersuchung zur Selbsteinschätzung
muslimischer Kinder und Jugendlicher. Dissertation, Universität Augsburg. (= Pädagogik und Ethik
13.) Baden-Baden: Ergon, 2022.

Heinzmann, Richard, Peter Antes, Martin Thurner, Mualla Selcuk und Halis Albayrak. Lexikon des
Dialogs: Grundbegriffe aus Christentum und Islam. Hg. Eugen-Biser-Stiftung. Freiburg i. Br.: Herder,
2016.

Holzberger, Doris. Evaluation des Modellversuchs „Islamischer Unterricht“. Bericht zur Datenerhebung im
Schuljahr 2013/14. Bayerisches Staatsministerium für Bildung und Kultus, Wissenschaft und Kunst.
München: Staatsinstitut für Schulqualität und Bildungsforschung, 2014. www.isb.bayern.de/
download/15297/bericht_islam.pdf (22. Mai 2024).

Kaddor, Lamya. „,Das wichtigste am Islam ist…ʻ Vorstellungen muslimischer Jugendlicher von ihrer
Religion und die Herausforderungen für die Islamische Religionspädagogik in Deutschland“. Was
soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen und Schüler als Herausforderung für
den Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 37‒46.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster: Waxmann, 2021.

Khorchide, Mouhanad. Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und Parallelgesellschaften:
Einstellungen der islamischen ReligionslehrerInnen an öffentlichen Schulen. Wiesbaden: VS, 2009.

Körs, Anna (Hg.). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Ein Kaleidoskop empirischer Forschung.
(= Islam in der Gesellschaft der Akademie der Weltreligionen, Universität Hamburg.) Wiesbaden:
Springer VS, 2023.

Kuckartz, Udo. Qualitative Inhaltsanalyse: Methoden, Praxis, Computerunterstützung. Weinheim, Basel:
Beltz, 2016.

Kulacatan, Meltem. „Gender und Religion. Annäherung an religiöse Positionierungen im Kontext
muslimischer Lebenswelten“. Migration, Religion, Gender und Bildung. Beiträge zu einem

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 27



erweiterten Verständnis von Intersektionalität. Hg. Meltem Kulacatan und Harry H. Behr. Bielefeld:
transcript, 2020. 307‒326.

Linke, Maximilian. „Islamischer Religionsunterricht – aber wie?“ Islam in Bayern. Eine Studie zu
muslimischen Lebenswelten im Freistaat. [Themenheft]. Akademie Aktuell. Zeitschrift der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 65.2 (2018): 30‒35. https://badw.de/fileadmin/user_upload/Files/
BADW/Akademie_Aktuell/AA_0218/2018/AA_0218_Buch_V05.pdf (22. Januar 2024).

Mediendienst Integration. Islamischer Religionsunterricht an Schulen in Deutschland. Juli 2023. https://
mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_
Religionsunterricht_2023.pdf. Factsheet Islamischer Religionsunterricht (22. Januar 2024).

Mešanović, Mevlida. Entwicklung interreligiöser Kompetenzen bei islamischen Religionslehrerkräften.
Stuttgart: Kohlhammer, 2023.

Müller, Rabeya. „Islamische und christliche Perspektiven für Friedenserziehung in der Schule“
(Gemeinsam mit Reinhold Mokrosch für die christliche Perspektive). Handbuch Friedenserziehung.
Interreligiös – interkulturell – interkonfessionell. Hg. Werner Haußmann, Hansjörg Biener, Klaus
Hock und Reinhold Mokrosch. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2006. 343–351.

Müller, Rabeya. „Warum konfessionell gebunden und dialogisch geöffnet?“ Islamischer
Religionsunterricht in Deutschland. Fachdidaktische Konzeptionen: Ausgangslage, Erwartungen und
Ziele. Hg. Bülent Ucar und Danja Bergmann. Göttingen: V&R unipress, 2010. 173– 182.

Rochdi, Emel. „,Das ist uns zu deutsch!ʻ Zur religiösen Identität muslimischer Schülerinnen und
Schüler an der Realschule“. Was soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen
und Schüler als Herausforderung für den Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr,
Christoph Bochinger, Mathias Rohe und Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 47‒56.

Schröter, Jörg Imran. Islam-Didaktik. Praxishandbuch für die Sekundarstufe I und II. Berlin: Cornelsen,
2020.

Tufan-Destanoglu, Turunc Sultan. Muslimische Bildungs- und Erziehungsvorstellungen. Die Erwartungen
von Eltern und Lehrkräften an den islamischen Religionsunterricht. Dissertation, Universität
Osnabrück. (= Reihe für Osnabrücker Islamstudien 36.) Berlin: Peter Lang, 2020.

Tuna, Mehmet H. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. (= Studien zur
islamischen Theologie und Religionspädagogik 5.) Münster, New York: Waxmann, 2019.

Ulfat, Fahimah. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott. Dissertation, Universität
Erlangen-Nürnberg. Paderborn: Schöningh, 2017.

Ulfat, Fahimah, Jan Felix Engelhardt und Esra Yavuz. Islamischer Religionsunterricht in Deutschland.
Qualität, Rahmenbedingungen und Umsetzung. AIWG-Expertise. Hg. Akademie für Islam in
Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG). Goethe-Universität Frankfurt a. M.: AIWG, 2020. https://
aiwg.de/wp-content/uploads/2020/12/AIWG-Expertise-Isamischer-Religionsunterricht-in-
Deutschland_Onlinepublikation.pdf (22. Januar 2024).

Uslucan, Haci-Halil und Cem Serkan Yalcin. Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Begleitung der
Einführung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nordrhein-Westfalen (2018), Vorlage
17/1035. Düsseldorf: Landtag Nordrhein-Westfalen.

Wissenschaftsrat. Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und religionsbezogenen
Wissenschaften an deutschen Hochschulen (Drs. 9678– 10). Berlin, Köln, 2010.

Witzel, Andreas. „Das problemzentrierte Interview [25 Absätze]“. Forum Qualitative Sozialforschung 1.1
(2000). https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519 (22. Januar
2024).

Zimmer, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Stein. „Religiosität und religiöse Selbstverortung
muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwärter/innen in Deutschland“. Theo-Web.

28 Selcen Güzel



Zeitschrift für Religionspädagogik 16.2 (2017): 347‒367. www.theo-web.de/ausgaben/2017/16-
jahrgang-2017-heft-2/news/religioesitaet-und-religioese-selbstverortung-muslimischer-
religionslehrerinnen-sowie-lehramtsanwaerter?limit=all&cHash=53ad8c31c8464aa6f24f652379
da769a (22. Mai 2024).

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 29





Mehmet H. Tuna

Islam „mit dem Herzen lernen“.
Bildungsverständnis muslimischer
Jugendlicher zwischen Tradition und
Moderne

Einleitung

Muslimische Jugendliche in Österreich und Deutschland haben heute verschiedene
Möglichkeiten, sich islamische religiöse Bildung anzueignen. Diese reichen von
institutionalisierter formeller Bildung im islamischen Religionsunterricht (IRU) in
der Schule und im Moscheeunterricht bis hin zu nicht institutionalisierter, infor-
meller Bildung in der Familie, in Peer-Groups oder über Online-Ressourcen (vgl.
Harring et al. 2007). Institutionelle Lernorte, wie der IRU in der Schule oder der
Unterricht in der Moschee, bieten strukturierte Lehrpläne und angeleitete Lern-
prozesse. Auf der anderen Seite ermöglichen nicht-institutionelle Lernorte, wie
etwa die informelle Bildung in der Familie oder die Nutzung von Online-Ressour-
cen, einen flexiblen und individuellen Zugang zum Lernen (vgl. Tuna et al. 2023).

Die islamische religiöse Bildung in Schule und Moschee steht angesichts ge-
sellschaftlicher Herausforderungen, wie Pluralisierung und Digitalisierung, be-
sonders im Fokus wissenschaftlicher Diskurse, die sich mit der Konzeptualisierung
und Entwicklung der islamischen Bildung in Schule und Moschee auseinanderset-
zen (siehe Forschungsstand). Die bisherige theoretische und empirische Forschung
konzentriert sich primär auf einzelne Lernorte und deren Akteure, wie Lehrende,
Imame oder Träger, und vernachlässigt dabei die Perspektive der Lernenden. Es
fehlt an Untersuchungen, die erforschen, wie Lernende bzw. muslimische Jugend-
liche die religiöse Bildung, das Lehren und Lernen im Kontext der islamischen
Bildung insgesamt wahrnehmen und verstehen.

Vor diesem Hintergrund greift der vorliegende Beitrag, basierend auf der in
Österreich durchgeführten qualitativen Interviewstudie Religious Learning Envi-
ronments of Austrian Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious Educational
Processes (Tuna et al. 2023), dieses Forschungsdesiderat auf und geht der For-
schungsfrage nach, wie muslimische Jugendliche Lehren, Lernen und religiöse
Bildung insgesamt wahrnehmen und verstehen. Der Beitrag ist wie folgt gegliedert:
Zunächst wird der aktuelle Forschungsstand diskutiert und erörtert, was über die
formelle und informelle islamische Bildung bekannt ist, und welche Forschungs-
lücken bestehen. Anschließend wird der methodische Ansatz der empirischen

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-003



Studie skizziert, die die Grundlage des vorliegenden Beitrags bildet. Danachwerden
die Ergebnisse der Studie hinsichtlich des Bildungsverständnisses der Jugendlichen
dargestellt. Den Abschluss bildet eine Zusammenfassung der Studienergebnisse.

Forschungsstand

In der deutschsprachigen Forschungslandschaft finden sich zahlreiche For-
schungsarbeiten, die verschiedene Aspekte und Dimensionen des Heranwachsens
von Jugendlichen behandeln. Eine große Sammlung von Studien, wie etwa die Shell
Studie (Shell Deutschland Holding 2019) oder die SINUS-Jugendmilieu-Studien
(Calmbach et al. 2020; 2016), beschäftigt sich mit der Entwicklung, der Sichtweise
und der religiösen und weltanschaulichen Orientierung von Jugendlichen. Weitere
Studien von Gritt Klinkhammer (2000), Yasemin Karakaşoğlu (2000), Ursula Boos-
Nünning und Karakaşoğlu (2005), Nikola Tietze (2001), Nikola Ornig (2006) sowie
Mouhanad Khorchide (2007), ebenso die Arbeiten von Nilüfer Göle (2016), Ednan
Aslan, Jonas Kolb und Erol Yildiz (2017) und jene von Aslan und Yildiz (2023) richten
ihren Fokus insbesondere auf muslimische Jugendliche. Weit weniger Arbeiten
befassen sie sich mit der religiösen Bildung muslimischer Jugendlicher. Im Fol-
genden werden insbesondere Arbeiten diskutiert, die sich explizit mit islamischer
religiöser Bildung befassen.

Studien zur religiösen Bildung in Schulen

Derzeit konzentrieren sich nur wenige empirische Studien speziell auf den IRU an
Schulen. Diese Studien untersuchen primär die Evaluation und Akzeptanz des IRU
in Deutschland sowie die Professionalität und Professionalisierung der Lehrkräfte
in Deutschland und Österreich.

Evaluationsstudien wurden in Deutschland in Nordrhein-Westfalen (Uslucan
und Yalcin 2018), Hamburg (Wolff 2018), Baden-Württemberg (Schröter 2015), Bay-
ern (Holzberger 2014) und Niedersachsen (Uslucan 2010) durchgeführt. Diese meist
quantitativen Studien untersuchten unter anderem die Akzeptanz, Zufriedenheit
und Erwartungen von Lehrkräften, Schulleitungen und/oder Lernenden bezüglich
des jeweiligen Schulversuchs des IRU. Schulen, die nicht am Schulversuch teilnah-
men, oder Schüler:innen, die sich vom Unterricht abmeldeten, wurden in diesen
Studien nicht berücksichtigt.

In den letzten Jahren wurden vermehrt die Professionalisierung und Profes-
sionalität von Lehrkräften im IRU in qualitativen und quantitativen Studien er-
forscht. Die erste umfassende Studie, die 2019 veröffentlicht wurde, untersuchte im

32 Mehmet H. Tuna



Rahmen einer qualitativen Untersuchung in Österreich die Herausforderungen der
Professionalisierung von Lehrkräften des IRU sowie deren Verständnis von Pro-
fessionalität und qualitätsvollem Unterricht (Tuna 2019). Darauf folgten eine
quantitative (Kamcili-Yildiz 2021) sowie eine qualitative Studie (Badawia et al. 2023)
zu professionellen Kompetenzen bzw. zur Professionalität von islamischen Lehr-
kräften in Deutschland. Diese Studien widmeten sich im Besonderen den Per-
spektiven sowohl von angehenden als auch im Dienst aktiven Lehrkräften.

Studien zur religiösen Bildung in Moscheen

Seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts konzentriert sich die deutschsprachige For-
schungslandschaft zunehmend auf das Gemeindeleben der Muslime und der Mo-
scheen. Bisher wurden dabei Themen wie Integration (Ceylan 2008; Yaşar 2012),
interreligiöser Dialog (Klinkhammer 2011; Schmid et al. 2008), die Beziehung zwi-
schen Moscheen und dem IRU in Schulen (Ceylan 2014; Karakoҫ 2019), die Rolle und
Funktion von Imamen (Ucar 2010), die Rolle von Moscheen in städtischen Vierteln
(Kuppinger 2015) und der Status von Frauen in Moscheen (Spielhaus 2012; Borchard
und Ceylan 2011) erforscht. Hinsichtlich des Unterrichts in Moscheen gab es kriti-
sche Untersuchungen und Diskussionen über pädagogische Konzepte, Inhalte und
Verfahren, die auf Informationen von Dachorganisationen und ihren Vertretern
basieren (Ceylan 2014). Allerdings wurden die Erfahrungen und Wahrnehmungen
von Jugendlichen, die an dem Unterricht in Moscheen teilnehmen, bisher nicht
untersucht.

Die umfassendste und aktuelle Studie über Moscheen – einschließlich ihrer
Bedeutung als Orte religiöser Bildung –wurde 2020 von Ayse Almila Akca unter dem
Titel Moscheeleben in Deutschland vorgelegt. Auf der Grundlage von partizipativer
Beobachtung, Interviews und informellen Gesprächen mit Personen aus dem Mo-
scheemilieu analysiert Akca religiöse Praktiken und Lehrtraditionen innerhalb von
Moscheen und stellt dabei zwei heuristische Typologien von Moscheen und Ko-
ranschulen fest: 1. alphabetisierungsorientierte Koranschulen und 2. verstehens-
orientierte Koran-Schulen. In Schulen des ersten Typs wird Wert auf das Rezitieren
und Auswendiglernen von Koranversen und Gebeten gelegt, wobei die grundle-
genden Aspekte des Glaubens vermittelt und praktiziert werden. Im Gegensatz dazu
priorisieren die Schulen des zweiten Typs das Verstehen und den Dialog. In diesen
Schulen werden die Lernenden ermutigt, nicht nur den Koran zu rezitieren und
auswendig zu lernen, sondern auch seinen Sinn zu begreifen. Daher wird die Be-
deutung der Verse zunächst in türkischer oder deutscher Sprache vermittelt, dann
werden sie auf Arabisch auswendig gelernt. Laut Akca werden von Eltern die Ko-
ranschulen des ersten Typs denen des zweiten Typs vorgezogen (vgl. 2020, 82–84).

Islam „mit dem Herzen lernen“ 33



Akcas Erkenntnisse basieren auf ihrer eigenen Erfahrung und Interpretation,
weshalb die Frage, wie die Lernenden selbst islamische Bildung erleben und ver-
stehen, unerforscht bleibt.

Forschungsdesign und Methodologie

Vor dem Hintergrund des dargelegten Forschungsstandes konzentriert sich der
vorliegende Beitrag auf die religiöse Bildung muslimischer Jugendlicher. Er unter-
sucht, wie muslimische Jugendliche Lehren, Lernen und islamische Bildung insge-
samt wahrnehmen und welches Verständnis von islamischer Bildung sie haben.Um
diesen Fragen nachzugehen und ein umfassendes Verständnis für die Dynamik der
religiösen Bildung unter muslimischen Jugendlichen zu gewinnen, wurde eine
qualitative Interviewstudie durchgeführt, die in den folgenden Abschnitten detail-
liert erläutert wird.

Interviewdaten

Im Rahmen der Studie Religious Learning Environments of Austrian Muslim Youth:
An Empirical Analysis of Religious Educational Processes (Tuna et al. 2023) wurden
zwölf leitfadengestützte, problemzentrierte Interviews (PZI) in den österreichi-
schen Bundesländern Tirol, Oberösterreich, Niederösterreich und Wien durchge-
führt. Entscheidend für die Wahl der Interviewmethode waren die trotz Gegen-
standsorientierung gegebene narrative Offenheit und die Möglichkeit der
Leitfadenunterstützung, die für PZI charakteristisch ist (Witzel 2000). Interviews,
die nach dem PZI-Prinzip gestaltet sind, können offen und flexibel an die Anfor-
derungen des Untersuchungsgegenstands angepasst werden. Gleichzeitig können
die Interviews auf den Kommunikationsprozess zentriert sein. Der Interviewer/die
Interviewerin kann sensible und akzeptierende Signale und Fragen verwenden, um
die Entwicklung des Gesprächs zu fördern und auf die Rekonstruktion von Orien-
tierungen und Einstellungen hinzuarbeiten (vgl. Mayring 2023, 60–64).

Methodisch zeichnet sich die Analyse der hier besprochenen Untersuchung
dadurch aus, dass sie nicht wie üblich erwachsene Teilnehmende und Islamlehr-
kräfte, Imame oder Vertreter von Moscheevereinen in den Blick nimmt, sondern
muslimische Jugendliche, die die entsprechenden Lernumgebungen durchlaufen
haben. Der Interviewleitfaden behandelt ausführlich die einzelnen Lernumge-
bungen, nämlich die Familie, die Moschee, die Schule und das Internet, und fragt
nach Lernerfahrungen und Bildungsprozessen in diesen Instanzen. Die Jugendli-

34 Mehmet H. Tuna



chen und jungen Erwachsenen wurden eingeladen, ihre Perspektiven und Erfah-
rungen bezüglich islamischer religiöser Bildung mitzuteilen.

Auswertung der Daten

Die Interviewdaten wurden mittels der qualitativen Inhaltsanalysemethode von
Philipp Mayring (2015) analysiert. Dabei wurde ein systematischer Ansatz ange-
wendet, um die Daten zu strukturieren und Muster oder Themen herauszuarbeiten.
Zunächst wurde das Interviewmaterial vorstrukturiert, um einen Überblick über
die gesammelten Informationen zu erhalten. Anschließend wurden induktive Ka-
tegorien aus den Daten abgeleitet, um die Vielfalt der Antworten und Perspektiven
zu erfassen (vgl. Mayring 2015, 69–90). In einem nächsten Schritt wurden die In-
terviewtranskripte systematisch analysiert, wobei Aussagen bzw. Textpassagen
entsprechend den definierten Kategorien markiert und kodiert wurden. Dadurch
konnte eine systematische Organisation der Daten erreicht und die Identifizierung
von Mustern und Zusammenhängen erleichtert werden. Die codierten Textpassa-
gen wurden dann zu relevanten Themen zusammengefasst und verdichtet, um die
wesentlichen Aussagen und Erkenntnisse herauszuarbeiten. Abschließend wurden
die Ergebnisse interpretiert und in einen umfassenden Kontext eingeordnet, wo-
durch ein tieferes Verständnis der untersuchten Phänomene ermöglicht wurde.

Ergebnisse

Die Auswertung der Interviewdaten bestätigt die Ergebnisse von Akca (2020) hin-
sichtlich der memorieren- und verständnisorientierten Formen religiöser Bildung
in Moscheen sowie die Ergebnisse von Tuna (2019) hinsichtlich der Bedeutung der
Lehrperson für die Ausrichtung und Qualität des IRU in Schulen. Darüber hinaus
bieten sie Erkenntnisse darüber, wie muslimische Jugendliche islamische Bildung
wahrnehmen und welches Verständnis sie von islamischer Bildung haben. Im
Folgenden werden insbesondere die Ergebnisse dargestellt, die die Wahrnehmung
und das Verständnis der Jugendlichen von islamischer Bildung betreffen.

„Religion lernt man in einer Community“

Die Interviewdaten deuten darauf hin, dass Gemeinschaft, Beziehungen und
Emotionen entscheidend für die religiöse Bildung sind. Das bloße Auswendiglernen
wird von den interviewten Jugendlichen als unzureichend empfunden, denn nur

Islam „mit dem Herzen lernen“ 35



Auswendiglernen sei „nicht mit dem Herzen lernen“, so etwa Ahmet, ein 23-jähriger
junger Erwachsener türkischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund.¹ Den
Interviews zufolge entstehen ein tieferes Verständnis und eine persönliche Ver-
bindung zur Religion durch gemeinschaftliche Erfahrungen, zwischenmenschliche
Beziehungen und emotionale Beteiligung. Diese Einsicht wird insbesondere an den
Erzählungen der Jugendlichen über ihre Erlebnisse und Erfahrungen mit ver-
schiedenen religiösen Bildungs- bzw. Lernangeboten deutlich.

So betont etwa Samra, eine Zwanzigjährige bosnischer Herkunft und mit reli-
giösem Hintergrund, dass sie „mit der Religion auch sehr viel Emotionen“ verbinde
und sie daher beispielsweise Onlineangebote bzw. die „Distanz zur lehrenden
Person“, die man nicht so kenne, verunsicherten. Samra im O-Ton:

Irgendwie einfach diese Distanz zur lehrenden Person, die ich eben nicht so kenne, verunsi-
chert mich. Also ich suche eher Menschen, die ich auch kenne, bei denen ich mich auch
wohlfühle, dass ich von ihnen etwas lerne. Ich meine nicht, dass die anderen etwas falsch
lehren oder so, nein, sondern ich selbst kann damit nicht, wenn ich die Person nicht kenne,
persönlich kenne oder vielleicht länger kenne. Ich fühle mich einfach unsicher dadurch. Also
es gibt die Möglichkeit, aber ich fühle mich nicht wohl. (Samra, Pos. 52)

Samra betont zum einen, dass die Lehrpersonen in Onlineangeboten nicht
zwangsläufig etwas Falsches lehren, und zum anderen macht sie deutlich, dass sie
aufgrund der Distanz bzw. fehlenden Beziehung nichts von diesen Personen lernen
kann. Letztlich bevorzugt sie es, von einer vertrauten Person zu lernen, auch wenn
die vertraute Person womöglich nicht zur Gänze fachlich kompetent ist. Weiter
wird an Samras Fall evident, dass sie einem beziehungsorientierten, einfühlsamen
und ruhigen Ansatz beim Lehren mehr abgewinnen kann als einem frontal auto-
ritären Lehransatz:

Ich denke, es ist auch vom Lernstil anders, dass ich eine sehr emotionale Person bin und ich
eben mit der Religion auch sehr viel Emotionen verbinde. Und dass ich dann eher durch eine
ruhige Stimme, durch mehr Einfühlsamkeit etwas erlernen kann als eben durch dieses klas-
sische, was weiß ich frontale Lehrsystem, wo jemand sagt, „Ja, so ist es und lernt das jetzt so.“
Und das ist sofort dann richtig, das ist falsch. (Samra, Pos. 54)

Samras Sichtweise wird von den anderen interviewten Jugendlichen geteilt und
unterschiedlich zum Ausdruck gebracht. So sagt etwa Ahmet: „Auswendiglernen,
das war nicht mit dem Herzen lernen“, und erklärt: „Man kann vieles aus dem Buch
lernen, aus dem Internet, aber Religion lernt man so in einer Community, so zu-
sammen.“ Zusätzlich kritisieren er und weitere interviewte Jugendliche, wie auch

1 Alle personenbezogenen Daten wurden anonymisiert.

36 Mehmet H. Tuna



Samra, autoritäre und bewertend-normative Lehransätze. Dies wird etwa an der
folgenden Schilderung von Elma deutlich, einer 21-jährigen jungen Erwachsenen
mazedonischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund, hinsichtlich ihrer Er-
fahrung im IRU:

Weil man gesagt bekommen hat: „Ja, du fastest, aber du betest nicht, es wird gar nicht ange-
nommen.“ Und mittlerweile weiß man natürlich, das kann man zu niemandem sagen. Ich
finde, man kann zu niemandem sagen: „Du fastest zwar, aber du betest nicht und es wird nicht
angenommen.“ Nur Gott weiß, ob das angenommenwird und niemand anderer. (Elma, Pos. 40)

Elma betont in ihrer weiteren Erzählung, dass dies lange Zeit in ihrem „Kopf“
präsent und nicht förderlich für ihre Beziehung zu ihrer Religion und religiösen
Bildung gewesen sei, da sie es als eine Beurteilung ihrer Person wahrnimmt und als
unangemessen empfindet.

„vieles beigebracht“, aber „nichts hängengeblieben“ oder „im
Unterricht nichts gemacht“, dennoch „Spiritualität geprägt“

Betrachtet man die Perspektive der Jugendlichen auf ihre Lehr-Lernerfahrungen
bzw. religiöse Bildung, so zeigt sich eine gewisse Ambivalenz in ihrem religiösen
Bildungsverständnis. Sie kritisieren zwar einen autoritären und normativ-beurtei-
lenden Bildungsansatz, vor allem das oberflächliche Auswendiglernen, dessen
Lernergebnisse mit der Zeit wieder verblassen. Gleichwohl schildern sie, dass sie in
solchen Kontexten „viel gelernt“ hätten bzw. ihnen „vieles beigebracht“ worden sei.
Diese Tendenz sehen wir etwa im Fall von Fatma, einer Achtzehnjährigen türki-
scher Herkunft und ohne religiösen Hintergrund, die rückblickend die besuchte
Koranschule bzw. den dort verfolgten autoritativen Ansatz und die Lernergebnisse
wie folgt kritisch beurteilt:

Diese Schule war eigentlich eine Katastrophe, ganz offen gesagt. Die Lehrer haben uns schon
vieles beigebracht, aber sie hatten selbst keine Motivation, sage ich mal. Und als Kind ist das so,
man hört nie gerne zu als Kind.Und ich sagmal so, die Lehrer müssen selbst motiviert sein, um
uns etwas beizubringen. Und das gab es nicht. Sie haben uns eher angeschrien, wenn wir zu
laut waren oder halt, wie man es in der Schule kennt. […] Wir haben dort zum Beispiel Beten
gelernt. Zum Beispiel heute, ich bin jetzt achtzehn und ich habe keine Ahnung, wie man betet.
(Fatma, Pos. 58)

Fatmas Fall verdeutlicht, dass auswendig gelerntes Wissen ohne eine entspre-
chende emotionale Beteiligung und persönliche Beziehung keine nachhaltige Wir-
kung entfaltet und im Laufe der Zeit in Vergessenheit gerät. Dies unterstreicht die

Islam „mit dem Herzen lernen“ 37



Bedeutung authentischer Lernerfahrungen, die durch emotionale Einbindung und
persönliche Beziehungen geprägt sind und eine tiefgreifende Auseinandersetzung
und Verinnerlichung der religiösen Inhalte ermöglichen.

Gleichzeitig auffällig in den Interviews ist, dass die Jugendlichen angeben,
„vieles gelernt“ oder „vieles beigebracht“ bekommen zu haben, und dies in erster
Linie mit dem Koranlesen, dem Auswendiglernen von Koransuren und dem Beten
verbinden. Werden der Koran und das Beten im Unterricht vernachlässigt bzw.
liegt der Fokus des Unterrichts anstatt auf religiöser Orthopraxie auf religiösen
Werten und Ähnlichem, so tendieren die Jugendlichen wiederum dazu, einen sol-
chen Unterricht zu relativeren und abzuwerten. Dies wird beispielsweise im Fall
von Ahmet deutlich, der den IRU als „nicht viel Ernstzunehmendes“ beschreibt:

Es war halt immer das Gleiche und Noten, halt nur so dabei sein. Es war lustig, er war halt
lustig, wir haben halt eine lustige Zeit gehabt, aber nichts Produktives für unser Wissen.
Vielleicht in der Volksschule, am Anfang, wo wir gar nichts gewusst haben. Aber ab einem
Zeitpunkt war es einfach umsonst, sozusagen. (Ahmet, Pos. 81)

Auch die anderen interviewten Jugendlichen vertreten diese Einschätzung. So ist
Edina, eine Sechzehnjährige bosnischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund,
der Ansicht, dass im IRU „nie so wirklich so Sachen gelernt [werden] wie Duas oder
Suren oder so andere Sachen, sondern eher nur beispielsweise Zakat geben“. Die
hier deutlich werdende Kritik am Unterricht wegen fehlenden Auswendiglernens
religiöser Orthopraxie wird zusätzlich dadurch verschärft, dass viele Inhalte von
den Jugendlichen als Wiederholung desselben erlebt werden. Edina im O-Ton:

Aber wir haben nicht wirklich so Sachen gelernt wie Duas oder Suren oder so andere Sachen,
sondern eher nur beispielsweise Zakat geben oder halt, wenn gerade Ramadanwar, haben wir
darüber gelernt. Also vielleicht eher so aktuelle Themen, die sich aber jedes Jahr gefühlt
wiederholt haben oder noch beispielsweise Geschichten über Propheten und das Ganze.
Vielleicht habe ich deshalb einfach nichts Neues gelernt, weil es halt immer wieder sozusagen
derselbe Stoff war. (Edina, Pos. 120)

Edina erlebt wie ihre Altersgenossen aufgrund mangelnder Auseinandersetzung
mit dem Koran und mit religiöser Orthopraxie keinen Erkenntnisgewinn, sondern
stattdessen eine Stagnation. Dies scheint daran zu liegen, dass Auswendiglernen
und Orthopraxie für die Jugendlichen greifbarer bzw. sichtbarer und damit mess-
barer sind als andere religiöse Bildungsaspekte wie Reflexions- und Urteilskom-
petenz oder Spiritualität. Letzteres wird insbesondere am folgenden Beispiel von
Samra deutlich, die ambivalent angibt, dass ihre Lehrerin, zu der sie eine besondere
Beziehung gehabt habe, ihre Spiritualität geprägt, sie aber im Unterricht nichts
gemacht bzw. gelehrt habe:

38 Mehmet H. Tuna



Mama hat gearbeitet, ich kann Mama nicht immer anrufen, aber meine Religionslehrerin war
immer da. Also war dieser Bezug sehr prägend für mich und ich denke, sie war nicht eine
besonders gute Religionslehrerin. Das muss man sagen, weil im Unterricht hat sie gar nichts
gemacht, aber sie hat mich irgendwie rausgepickt und war für mich einfach meine An-
sprechperson. Und sie hat auch meine Spiritualität geprägt, sodass ich mich mehr der Religion
durch Spiritualität angenähert habe, statt durch Normen und solche Sachen. (Samra, Pos. 56)

An den geschilderten Fällen wird deutlich, dass möglicherweise nur eine ver-
meintliche Ambivalenz besteht, da die Jugendlichen ihren Darstellungen zufolge
keinen ganzheitlichen Ansatz erleben. Dies spiegelt sich darin wider, dass die Ju-
gendlichen das reine Auswendiglernen kritisieren, aber Wert auf beziehungsori-
entiertes, emotionales und gemeinschaftliches Lernen legen. Gleichzeitig empfin-
den sie das Fehlen von Auswendiglernen des Korans und religiöser Praxis als
Mangel, während ihnen bloße Spiritualität und reflexive Auseinandersetzung mit
den Inhalten ebenfalls unzureichend erscheinen.

Islamische Bildung als Tradierung und Bewahrung oder
Fortschreibung und Erweiterung?

Die interviewten Jugendlichen betonen weiter, dass sie das Gelernte auch „verste-
hen“, „diskutieren“ und „eigene Meinungen“ bilden möchten. Mahmud, ein Neun-
zehnjähriger mit türkischer Herkunft und religiösem Hintergrund, veranschaulicht
am Beispiel des traditionellen Umgangs mit Koran bzw. Suren, wie wichtig „Ver-
stehen“ für ihn ist:

Ich bin glücklich, dass ich den Koran lesen kann, aber ich finde, dass es auch dazugehört, dass
man es versteht. Und ich frage mich auch, wieso wir es damals nicht gemacht haben. Aber ich
finde, dass man einfach den Koran erst auf Arabisch und dann auf seiner Sprache lesen und
verstehen sollte, weil dann weiß man, was man gelesen hat. Die älteren Leute, es ist mir auch
passiert, wenn sie vor einem Grab stehen, lesen sie Sure Nisa. Das hat zum Beispiel nicht zu tun
mit einem Toten. Aus dem Grund sollte man darauf achten. (Mahmud, Pos. 110)

Auch wenn die Jugendlichen dem Lesen und Auswendiglernen des Korans und der
damit verbundenen religiösen Orthopraxie eine große Bedeutung beimessen, zei-
gen sie sich unzufrieden und kritisieren in der Folge die daraus resultierenden,
teilweise fragwürdigen Handlungen aus Unwissenheit, wie das von Mahmud er-
wähnte zusammenhanglose Rezitieren von Koranversen oder Suren zu verschie-
denen Anlässen.

Für die Jugendlichen ist das Verstehen zudem eine Grundvoraussetzung für
eigene Meinungen und Urteile, d.h. für religiöse Mündigkeit. Gül, eine 21-jährige

Islam „mit dem Herzen lernen“ 39



junge Erwachsene türkischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund, betrachtet
dies sogar als ihre religiöse Pflicht, die sie wie folgt aus dem Koran ableitet:

Also für mich ist es sehr wichtig, weil ich glaube, genau das macht es ja aus. Wie gesagt, im
Koran steht ja, dass man ihn verstehen soll, und es wird ja immer erwähnt, wie heißt das Wort
jetzt auf Deutsch? Eben, dass der Koran für die, die denken können, also auf Türkisch heißt es
akil-sahipleri, eben da ist. Und damit sind ja nicht nur die Hodschas und Gelehrten ange-
sprochen, sondern auch ich. Und ja, deswegen ist es für mich schon wichtig. Es ist ja nicht nur
in dem religiösen Kontext so. Im normalen Leben läuft man ja auch nicht immer jedem hin-
terher, sondern denkt man: „Hey, ist es auch der richtige Weg für mich?“ Und man hinterfragt
die Sache mal und ich denke, in der Religion ist es genauso, vielleicht sogar noch viel wichtiger.
(Gül, Pos. 124)

Gül betont mit dem Hinweis auf den Koranvers und das alltägliche Handeln, dass
Religiosität und religiöses Handeln ein kritisches Denken und Hinterfragen erfor-
dern und sich nicht auf bloßes „Hinterherlaufen“ oder Nachahmen von Gelehrten
beschränken sollten. Im Gegenteil, jede/jeder Einzelne sei aufgefordert, sich zu
fragen: „Ist es auch der richtige Weg für mich?“, so Gül.

In diesem Zusammenhang heben die interviewten Jugendlichen ebenso die
Bedeutung von Diskussionen für die religiöse Bildung hervor, so wie hier Mahmud,
dem Diskussionen im IRU wichtig sind. Er erklärt:

Ich habe bis jetzt nur wirklich super Lehrer an den Schulen gehabt, mit denen ich auch immer
wieder diskutiert habe. Weil, meiner Meinung nach, Diskutieren dazu gehört, auchwenn ich es
zum dritten Mal sage. (Mahmud, Pos. 60)

Die Jugendlichen, hier am Fall von Mahmud veranschaulicht, bewerten insbeson-
dere die Möglichkeit – sei es im IRU, in der Moschee oder in der Familie –, Dis-
kussionen zu führen, positiv und betrachten sie als einen wichtigen Bestandteil
ihrer Lernerlebnisse. Sie schätzen den Wert des interaktiven Austauschs von Ideen
und Meinungen, da dieser dazu beiträgt, ihr Verständnis zu vertiefen und unter-
schiedliche Perspektiven zu berücksichtigen.

In den Interviews zeichnet sich ab, dass die Jugendlichen in Diskussionen
möglicherweise an ihre Grenzen stoßen und einen gewissen Widerstand zeigen,
wenn nicht-traditionelle, neue Perspektiven, insbesondere auf sensible oder ta-
buisierte Themen, angesprochen werden. Ein Beispiel hierfür ist Samra, die be-
richtet, dass ihre Mitschüler:innen in der Schule die Versuche einer Lehrerin, neue
Perspektiven auf das Thema Homosexualität einzubringen, wie folgt ablehnten:

Ich hatte mal eine andere Lehrperson. Sie war sehr, wie soll ich sagen, sie hat versucht, auch
nicht-konservative Texte in den Unterricht einzubauen, was bei einigen meiner Kolleginnen
sehr negativ angekommen ist, dass sie sie sogar gemeldet haben. […] Also sie hat zum Beispiel,

40 Mehmet H. Tuna



wie soll ich sagen, es ging um das Lieblingsthema, irgendwie Homosexualität, und da hat sie
einfach so die Perspektive gebracht mit ja, vielleicht die Geschichte mit Lut a.s., vielleicht ging
es ja nicht um homosexuelle Menschen, sondern es ging einfach um die Menschen, um das
Übermaß an Sex und über Pädophilie und solche Sachen: über Vergewaltigungen in dieser
Hinsicht. Wo die Schüler einfach das nicht mal hören wollten und sofort gemeint haben, nein,
es war Homosexualität und fertig. (Samra, Pos. 60–62)

Samra erklärt die Reaktion ihrer Mitschüler:innen damit, dass die „nicht-konser-
vative“ Sichtweise der Lehrerin in ihren Augen den traditionellen bzw. „konser-
vativen“ Sichtweisen widerspricht und deshalb negativ aufgenommen wird. Die
didaktische Vorgehensweise könnte mitunter auch ein Grund für die Ablehnung der
Schüler:innen sein, kann jedoch anhand der Interviewdaten nicht näher untersucht
werden. Wie im Folgenden dargestellt, machen die interviewten Jugendlichen in
erster Linie die Lehrenden für ihre religiöse Bildung und den Unterricht, sei es in
der Schule oder in den Moscheen, verantwortlich.

Imame und Lehrende als Gestalter:innen und Former:innen
erfahrbarer religiöser Bildung

Obwohl in den Interviews nicht explizit nach den Imamen oder Lehrenden gefragt
wurde, erwähnen die Jugendlichen von selbst immer wieder die Imame und Reli-
gionslehrkräfte. Wie oben dargelegt, spielt für sie die Beziehung eine wesentliche
Rolle, und die Lehrenden haben in ihren Augen nicht nur die Aufgabe, religiöses
Wissen traditionsorientiert weiterzugeben, sondern auch Beziehungen, emotionale
und gemeinschaftliche Erfahrungen und Bindungen zu fördern und zu schaffen.
Diese Erwartung der Jugendlichen wird etwa im Fall von Ahmet deutlich, der seine
Vorstellung von „das dann richtig mit dem Herzen lernen“ wie folgt verbildlicht:

[A]ber das dann richtig mit dem Herzen lernen: Wir haben ein Imam gehabt in XZ, zum Bei-
spiel. Der ist leider nicht mehr da. Mit ihm zumBeispiel, wir haben oft, so amAbend, so Treffen
gehabt, wo echt teilweise; also jetzt haben sie letztens probiert, ich glaube, zwei Leute waren in
XZ, bei so vielen Menschen. Aber wo dieser Herr da war, waren wir teilweise hundert, fünfzig,
siebzig, achtzig Leute, und dawurde dann intensiv Gutes mit Koran besprochen. Er konnte alle
Fragen beantworten, uns stundenlang erzählen und so was. Also da habe ich sehr viel von ihm
bekommen, nicht nur von ihm, auch von meinen Kollegen, die Fragen gestellt haben, die selbst
etwas dazu geredet haben. (Ahmet, Pos. 61)

Ahmet hebt insbesondere hervor, wie er und seine Altersgenossen von einem be-
stimmten Imam profitiert haben, der es verstand, persönliche Beziehungen und
gemeinschaftliche Erfahrungen im Rahmen regelmäßiger Treffen und Diskussionen
zu schaffen und so eine gehaltvolle Lernumgebung zu bieten. Mit Ahmets Worten:

Islam „mit dem Herzen lernen“ 41



„Er war nicht der Jüngste, aber er war als Mensch jung. Er hat immer mit uns, wenn
es sein muss, Billard gespielt und er konnte reden“ (Ahmet, Pos. 71). Im Laufe des
Interviews macht Ahmet deutlich, dass für ihn die Imame als Leitfiguren und Re-
spektpersonen die Verantwortung für eine ganzheitliche religiöse Bildung in Mo-
scheen bzw. Gemeinden tragen und in seinen Augen nicht alle Imame dieser Ver-
antwortung nachkommen:

Ja, meiner Meinung nach muss ein Imam da sein, der die Leute auch so leitet oder führt. So ein
Führer muss da sein, nicht? […] Und das ist das Problem, nur allein im Lokal von der Moschee
zu sitzen, ist leider nicht so der Islam, so, nur weil man dort sitzt und nicht in einem Café sitzt.
(Ahmet, Pos. 77)

Die Jugendlichen teilen diese Einsicht auch hinsichtlich der Lehrkräfte im IRU. Sie
betonen, dass es „extremwichtig [ist], was für eine Person einem den Glauben eben
näherbringt und auf welche Art und Weise“ (Elma), und führen Qualitätsmängel
und negative Erfahrungen im IRU auf mangelnde „Ausbildung“ (Elma) oder „Moti-
vation“ (Fatma) von Lehrenden zurück. Oder wie im folgenden Fall von Mahmud
auf mangelnde Offenheit und Flexibilität mancher Lehrkraft:

Also ich weiß, dass manmit manchen Lehrern sehr gut diskutieren kann und manche anderen
Lehrer einfach ihren Standpunkt und ihre Sicht sehen. Und egal, was du sagst, sie bleiben stur
und gehen auf die Diskussion nicht einmal ein. Das finde ich nicht richtig von Islamlehrern. Sie
sollten, finde ich, offen sein und wirklich alle Fragen ernst nehmen und darauf eingehen. Ich
habe beides erlebt. Ich habe genug Lehrer gehabt in den dreizehn Jahren. (Mahmud, Pos. 76)

Die dargelegten Fälle machen deutlich, dass Lehrende in den Augen der Jugendli-
chen, neben der Vermittlung traditionell religiösen Wissens, insbesondere auch
einen ganzheitlichen, unterstützenden und dialogorientierten Zugang und ein
Lernumfeld für den Islam schaffen sollen, in dem die Jugendlichen von und mit-
einander lernen und nicht nur Inhalte über den Islam (auswendig) lernen.

Fazit

Die vorliegende Untersuchung hat das Bildungsverständnis muslimischer Jugend-
licher beleuchtet und gezeigt, dass es sich insbesondere im Spannungsfeld zwischen
Tradition und Moderne entwickelt. Die Jugendlichen tendieren implizit zu einem
ganzheitlichen Bildungsverständnis, das sowohl traditionelle als auch moderne
Elemente umfasst.

In Bezug auf die inhaltliche Ausrichtung des Unterrichts legen die Jugendlichen
der islamischen Bildungstradition (vgl. Günther 2020) entsprechend großen Wert

42 Mehmet H. Tuna



auf klassisches, tradiertes und auswendig gelerntes enzyklopädisches Wissen – von
Klafki (2007) als „materiale Bildung“ beschrieben – und Orthopraxie. Sie schätzen
die Bedeutung von traditionellem, religiösem Wissen sowie ebensolchen Praktiken
und Ritualen und sehen sie als grundlegende Bestandteile ihrer religiösen Bildung
an.

Gleichzeitig kritisieren die Jugendlichen autoritative und am Auswendiglernen
orientierte didaktische Ansätze, die ihrer Meinung nach in der Vergangenheit
vorherrschten und daher veraltet sind. Sie äußern den Wunsch nach einem inter-
aktiven, auf Verstehen ausgerichteten Unterricht, der ihnen die Möglichkeit bietet,
das Gelernte zu hinterfragen und zu diskutieren. Sie streben nach einem Bil-
dungsansatz, der mit Klafkis (2007) formaler Bildungstheorie vergleichbar ist und
ihnen erlaubt, Fertigkeiten, wie eigenes Verständnis und ihre eigene Interpretation
des Islam, zu entwickeln sowie religiöse Reflexions- und Urteilskompetenz zu er-
werben, die auf klassisch tradiertem Wissen beruht.

Diese Kritik wird besonders deutlich, wenn die Jugendlichen auf die inhaltli-
chen und didaktischen Ausrichtungen einiger Lehrender in Schulen und Moscheen
eingehen. Sie äußern Unzufriedenheit mit Lehrenden, die sich strikt an traditio-
nellen Lehrmethoden, wie Auswendiglernen und frontaler Instruktion, orientieren
und wenig Raum für Diskussion und kritisches Denken lassen.

Demnach wünschen sich die Jugendlichen die Aneignung sowohl von Inhalten
als auch von Fertigkeiten, die zu ihrer persönlichen Entwicklung und Bildung bei-
tragen. Die Fertigkeiten sollen in der Auseinandersetzung mit klassischen tradi-
tionellen Inhalten angeeignet werden – siehe dazu die „kategoriale Bildungstheo-
rie“ von Klafki, in der er Bildung als wechselseitige Erschließung von formaler und
materialer Bildung zusammenfasst (vgl. Klafki 2007; Braun et al. 2018).

Zudem heben die Jugendlichen in der Studie hervor, dass religiöse Bildung nicht
nur auf intellektueller Ebene stattfinden solle, sondern auch eine emotionale
Komponente brauche. Sie sprechen dabei von einer Bildung „mit Herz“. Darüber
hinaus betonen die Jugendlichen die Bedeutung von Gemeinschaftserfahrungen in
ihrer religiösen Bildung. Sie sind der Ansicht, dass das Lernen in einer Gemein-
schaft, sei es in der Schule, der Moschee oder der Familie, eine wichtige Rolle spielt,
um ein tieferes Verständnis ihrer Religion zu erlangen. Gemeinschaftserfahrungen
ermöglichen es ihnen, verschiedene Perspektiven zu hören, Fragen zu stellen, zu
diskutieren und gemeinsam zu reflektieren, was zu einem breiteren und nuan-
cierten Verständnis führt.

Insgesamt zeigt sich, dass die Jugendlichen eine ganzheitliche Sicht auf religiöse
Bildung haben. Sie betrachten diese als einen Prozess, der sowohl den Verstand als
auch das Herz einbezieht und in dem sowohl individuelles als auch gemeinschaft-
liches Lernen wichtig sind. Sie streben nach einer Bildung, die es ihnen ermöglicht,
ihre Religion auf eine Weise zu verstehen und zu leben, die sowohl intellektuell

Islam „mit dem Herzen lernen“ 43



erfüllend als auch emotional bedeutungsvoll ist (vgl. Klappenecker 2007; Kirsberg
2019). Sie wünschen sich Religionslehrkräfte und Imame, die diesen ganzheitlichen
Ansatz unterstützen und fördern.

Literaturverzeichnis

Akca, Ayse Almila. Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem Wissen, Tradition und
religiöser Autorität. Bielefeld: transcript, 2020.

Aslan, Ednan, Jonas Kolb und Erol Yildiz. Muslimische Diversität. Ein Kompass zur religiösen Alltagspraxis
in Österreich. Wiesbaden: Springer VS, 2017.

Aslan, Ednan und Erol Yildiz. Muslimische Religiosität im digitalen Wandel. Wiesbaden: Springer VS,
2023.

Badawia, Tarek, Said Topalović und Aida Tuhčić. Von einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam.
Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen. Weinheim, Basel:
Juventa, 2023.

Boos-Nünning, Ursula und Yasemin Karakaşoğlu. Viele Welten leben. Zur Lebenssituation von Mädchen
und jungen Frauen mit Migrationshintergrund. Münster: Waxmann, 2005.

Borchard, Michael und Rauf Ceylan (Hg.). Imame und Frauen in Moscheen im Integrationsprozess.
Gemeindepädagogische Perspektiven. Göttingen: V&R unipress, 2011.

Braun, Karl-Heinz, Frauke Stübig und Heinz Stübig (Hg.). Erziehungswissenschaftliche Reflexion und
pädagogisch-politisches Engagement. Wiesbaden: Springer VS, 2018.

Calmbach, Marc, Silke Borgstedt, Inga Borchard, Peter Martin Thomas und Berthold Bodo Flaig. Wie
ticken Jugendliche 2016? Wiesbaden: Springer, 2016.

Calmbach, Marc, Bodo Flaig, James Edwards, Heide Möller-Slawinski, Inga Borchard und Christoph
Schleer. Wie ticken Jugendliche? SINUS-Jugendstudie 2020. Lebenswelten von Jugendlichen im Alter
von 14 bis 17 Jahren in Deutschland. Bonn: bpb, 2020.

Ceylan, Rauf. Islamische Religionspädagogik in Moscheen und Schulen. Ein sozialwissenschaftlicher
Vergleich der Ausgangslage, Lehre und Ziele unter besonderer Berücksichtigung der Auswirkungen auf
den Integrationsprozess der muslimischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland. Hamburg: Kovač,
2008.

Ceylan, Rauf. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und islamischer Religionsunterricht im Kontext von
Säkularisierung. Wiesbaden: Springer VS, 2014.

Göle, Nilüfer. Europäischer Islam. Muslime im Alltag. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 2016.
Günther, Sebastian (Hg.). Knowledge and Education in Classical Islam: Religious Learning between

Continuity and Change. Leiden: Brill, 2020.
Harring, Marius, Christian Palentien und Carsten Rohlfs (Hg.). Perspektiven der Bildung. Kinder und

Jugendliche in formellen, nicht-formellen und informellen Bildungsprozessen. Wiesbaden: Springer
VS, 2007.

Holzberger, Doris. Evaluation des Modellversuchs „Islamischer Unterricht“. Bericht zur Datenerhebung im
Schuljahr 2013/14. München: Staatsinstitut für Schulqualität und Bildungsforschung, 2014.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster, New York: Waxmann,
2021.

44 Mehmet H. Tuna



Karakaşoğlu, Yasemin. Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstellungen. Eine empirische
Untersuchung zu Orientierungen bei türkischen Lehramts- und Pädagogik-Studentinnen in
Deutschland. Frankfurt a. M.: IKO – Verlag für Interkulturelle Kommunikation, 2000.

Karakoҫ, Betül. „Der eine kann es – der andere nicht: Islam lehren zwischen Moschee und Schule“.
Islamische Religionspädagogik: didaktische Ansätze für die Praxis. Hg. Esma Öger-Tunç, Dorothea
Ermert und Yaşar Sarıkaya. Münster: Waxmann, 2019. 107– 124.

Khorchide, Mouhanad. „Die Bedeutung des Islam für Muslime der zweiten Generation“. Leben in zwei
Welten. Hg. Hilde Weiss. Wiesbaden: Springer VS, 2007. 217–244.

Kirsberg, Igor W. „Von F. Schleiermacher zum religiösen Gefühl ausschließlich als Emotion“. Neue
Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 61.2 (2019): 149– 164.

Klafki, Wolfgang. Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemäße Allgemeinbildung und
kritisch-konstruktive Didaktik. Weinheim: Beltz, 2007.

Klappenecker, Gabriele. „Religiöse Bildung als Einüben von Lebensbeziehungen“. Zeitschrift für
Pädagogik und Theologie 59.2 (2007): 144– 155.

Klinkhammer, Gritt Maria. Moderne Formen islamischer Lebensführung. Eine qualitativ-empirische
Untersuchung zur Religiosität sunnitisch geprägter Türkinnen der zweiten Generation in Deutschland.
Marburg: Dialog, 2000.

Klinkhammer, Gritt Maria. „Islam, Frauen und Feminismus. Eine Verhältnisbestimmung im Kontext des
Islam in Deutschland“. Imame und Frauen in Moscheen im Integrationsprozess:
Gemeindepädagogische Perspektiven. Hg. Michael Borchard und Rauf Ceylan. Göttingen: V&R
unipress, 2011. 155– 169.

Kuppinger, Petra. Faithfully urban. Pious Muslims in a German City. New York, Oxford: Berghahn Books,
2015.

Mayring, Philipp. Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken. Weinheim: Beltz, 2015.
Mayring, Philipp. Einführung in die qualitative Sozialforschung. Weinheim: Beltz, 2023.
Ornig, Nikola. Die zweite Generation und der Islam in Österreich. Eine Analyse von Chancen und Grenzen

des Pluralismus von Religionen und Ethnien. Graz: Leykam, 2006.
Schmid, Hansjörg, Ayşe Almıla Akca und Klaus Barwig. Gesellschaft gemeinsam gestalten. Islamische

Vereinigungen als Partner in Baden-Württemberg. Baden-Baden: Nomos, 2008.
Schröter, Jörg Imran. Die Einführung eines Islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen in

Baden-Württemberg. Freiburg i. Br.: Verlag für Islamische Bildung und Erziehung, 2015.
Shell Deutschland Holding (Hg.). Jugend 2019. Eine Generation meldet sich zu Wort. Weinheim: Beltz,

2019.
Spielhaus, Riem. „Making Islam Relevant: Female Authority and Representation of Islam in Germany“.

Women, Leadership, and Mosques. Hg. Masooda Bano und Hilary E. Kalmbach. Leiden: Brill, 2012.
437–455.

Tietze, Nikola. Islamische Identitäten. Formen muslimischer Religiosität junger Männer in Deutschland und
Frankreich. Hamburg: Hamburger Edition, 2001.

Tuna, Mehmet H. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Münster:
Waxmann, 2019.

Tuna, Mehmet H., Jonas Kolb und Zekirija Sejdini. „Religious Learning Environments of Austrian
Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious Educational Processes“. Religions 14.8 (2023):
1002.

Ucar, Bülent (Hg.). Imamausbildung in Deutschland. Islamische Theologie im europäischen Kontext.
Göttingen: V&R unipress, 2010.

Islam „mit dem Herzen lernen“ 45



Uslucan, Haci-Halil. „Integration durch Religion? – Ein Beitrag zum Modell des islamischen
Religionsunterrichts in Niedersachsen“. Religionen in der Schule und die Bedeutung des Islamischen
Religionsunterrichts. Hg. Bülent Uçar, Martina Blasberg-Kuhnke und Arnulf von Scheliha.
Göttingen: V&R unipress, 2010. 219–232.

Uslucan, Haci-Halil und Cem Serkan Yalcin. Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Begleitung der
Einführung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nordrhein-Westfalen. https://www.
landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-1035.pdf. Essen: o. V., 2018
(4. April 2024).

Witzel, Andreas. „Das problemzentrierte Interview“. FORUM: Qualitative Social Research 1.1 (2000).
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519 (4. April 2024).

Wolff, Jutta. Evaluation. Gesamtbericht. Weiterentwicklung des Religionsunterrichts für alle. https://www.
hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-
religionsunterricht-fuer-alle.pdf. Hamburg: Institut für Bildungsmonitoring und
Qualitätsentwicklung, 2018 (4. April 2024).

Yaşar, Aysun. Die DITIB zwischen der Türkei und Deutschland. Untersuchungen zur Türkisch-Islamischen
Union der Anstalt für Religion e.V. Würzburg: Ergon, 2012.

46 Mehmet H. Tuna



Annett Abdel-Rahman

Kompetenzorientierung im islamischen
Religionsunterricht am Lernort Schule. Ein
Widerspruch zu den Traditionen religiösen
Lernens im Islam?

Einleitung

Aus einem Unterrichtsgespräch im islamischen Religionsunterricht (IRU):

Lehrkraft: „Warum beten Menschen?“
Schüler: „Na ja, weil sie Angst haben, dass sie Allah sonst bestraft, wenn sie nicht beten.“
Lehrkraft: „Aber kann man jemanden lieben, vor dem man Angst hat?“

Aus einem Gespräch mit der Mutter eines Schülers:

„Mein Sohn soll bei Ihnen lernen, wie man betet, deswegen habe ich ihn doch anmeldet!“

Bemerkung einer evangelischen Religionslehrerin:

„Das Gebet hat im Unterricht nichts zu suchen! Schon gar nicht so was wie ein Pflichtgebet!“

Diese exemplarischen Gesprächssituationen aus meinem Berufsleben als Lehrkraft
zeigen drei verschiedene Perspektiven auf mögliche Inhalte und Ziele des IRU.
Während die Mutter eine genaue Unterweisung in die Abläufe des Gebets erwartet,
zielt das Unterrichtsgespräch der islamischen Religionslehrkraft darauf, darüber
nachzudenken, warum Menschen beten. Die evangelische Religionslehrkraft lehnt
dagegen die Thematisierung des Pflichtgebets in der Schule generell ab. Inwieweit
kann oder soll IRU den Traditionen religiösen Lernens im Islam folgen, haben sie
das Potenzial für Anknüpfungspunkte an einen gegenwartsbezogenen IRU?

Eine der elementaren Anforderungen an Lehrkräfte des Faches islamische
Religion besteht heute darin, zu bestimmen, was genau sie eigentlich unterrichten
sollen. Sie gestalten Religionsunterricht, indem sie entscheiden, welche Bildungs-
prozesse sie auslösen wollen. Welches Wissen, welche Fähigkeiten und Haltungen
sollen sich muslimische Schülerinnen und Schüler in ihrem Unterricht aneignen?
Um das zu entscheiden, ist es notwendig, sich mit verschiedenen Fragen bezogen
auf ihre Lerngruppe, auseinanderzusetzen:

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-004



Welche Lebensfragen sind für die Schülerinnen und Schüler wichtig? Welchen
lebensweltlichen und biografischen Bezug haben sie zu dem ausgewählten Thema?
An welches Vorwissen können die Lehrkräfte anknüpfen? Wie können sie den
theologischen Kern der Sache, also das Unterrichtsthema, so reduzieren, dass er
verständlich und anschaulich wird, ohne etwas von seiner Aussage einzubüßen?
Mit welchen individuellen Erfahrungen und gesellschaftlich-relevanten Fragen ist
ihr Unterrichtsthema verbunden? Welche kognitiven und emotionalen Verände-
rungen sollen durch die Beschäftigung mit dem Unterrichtsgegenstand initiiert
werden? Und welcher gegenwärtige und zukünftige Nutzen liegt in eben diesem
Wissen, dieser Fähigkeit oder Haltung?

An die Frage nach der inhaltlichen Schwerpunktsetzung schließt sich die Frage
nach den geeigneten Impulsen und Methoden an, die einerseits der genuinen Ei-
genart des Faches, wie zum Beispiel der Umgang mit der arabischen Sprache oder
mit bildlichen Darstellungen, gerecht werden und anderseits die Lernenden ko-
gnitiv aktivieren und zum Nach- und Weiterdenken anregen. Und last but not least:
Wie können Lehrkräfte nachprüfen, ob ihre Schülerinnen und Schüler tatsächlich
genau das gelernt haben, was sie mit ihrem Unterricht intendiert haben?

Diese auf den Lernort Schule bezogenen Aspekte setzen die Lehrkräfte, ob be-
wusst oder unbewusst, in Beziehung zu ihren eigenen Vorstellungen und Erfahrun-
gen, wie sie religiöses Lernen aus islamischer Sicht verstehen oder erlebt haben.

In der Ausbildung angehender Lehrkräfte im Referendariat habe ich oft eine
Divergenzwahrgenommen, die sichmit den beiden folgenden Fragen gut beschreiben
lässt:

Welches Ziel hat der IRU in der Schule, wie viel Sprechen über Religion und den
eigenen Glauben gehört dazu? Ist das, was wir im IRU in der Schule betreiben,
überhaupt noch „Islam“, wie wir ihn kennen?

Um sich einer möglichen Antwort anzunähern, sollen in den folgenden Aus-
führungen grundlegende Aspekte des IRU am Lernort Schule einerseits und des
religiösen Lernens und Lehrens aus islamisch-historischer Perspektive andererseits
„ins Gespräch gebracht“ werden, um auszuloten, inwiefern traditionelle Bezüge im
Religionsunterricht der Gegenwart Berücksichtigung finden (können).

Welche Rahmenbedingungen gelten für den IRU
am Lernort Schule?
Die Art des Lernens und die Bedingungen, unter denen es stattfindet, werden durch
die Kategorien formales Lernen, non-formales Lernen und informelles Lernen unter-

48 Annett Abdel-Rahman



schieden. Sie beschreiben die jeweiligen strukturellen Rahmenbedingungen, Inhalte
und Ergebnisse, unter denen Lernen stattfindet (vgl. Abdel-Rahman 2022a, 89–91).

Formales Lernen beinhaltet strukturierte Lernziele, konkrete Lernzeiten und
Konzepte zur Lernförderung. Es ist zielgerichtet und führt zu einer Zertifizierung.

Charakteristisch für formales Lernen ist, dass
– es in einem organisierten, institutionell abgesicherten Rahmen stattfindet,
– es vorwiegend an didaktisch-methodischen Kriterien orientiert ist,
– Lernziele und Lerninhalte ausgewiesen werden,
– die Lernergebnisse überprüfbar sind,
– in der Lernsituation in der Regel eine professionell vorgebildete Person an-

wesend ist und eine pädagogische Interaktion mit den Lernenden besteht.
(Dehnbostel et al. 2010, 8)

Formales Lernen findet vor allem an öffentlichen Schulen als Bildungs- bzw. Lernort
statt. Deren institutionelle Bildung ist gekennzeichnet durch Schulpflicht, einen
verbindlich festgelegten Tagesablauf, standardisierte Formen der Curricula, pro-
fessionell ausgebildetes Personal, eine vergleichende Überprüfung der Lernergeb-
nisse und vor allen Dingen durch die mit der Zertifizierung der Leistungen er-
worbenen Zugangsberechtigungen zu weiterführenden Bildungsmöglichkeiten (vgl.
Baumbast et al. 2012, 23). „Die Auslösung von Bildungsprozessen [gehört, A. A.-R.]
dezidiert zu ihrer Funktion, ihren Aufgaben oder ihrem Selbstverständnis“ (Bun-
desministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend 2005, 91).

Der signifikante Unterschied zwischen formalem und non-formalem Lernen
besteht darin, dass bei Letzterem nicht spezielle Bildungsorte zur Verfügung stehen,
sondern Lernwelten innerhalb individueller Lebenswelten, „… die oftmals anderen
Zwecken folgen als jenem der Vermittlung […] spezifischer Bildungsleistungen“
(Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend 2005, 96). Hier steht
die unmittelbare Relevanz des Wissens für den Lernenden im Vordergrund, wie
zum Beispiel Gelegenheiten, in denen sich Menschen Inhalte aus Musik, Sport,
Technik oder Religion aneignen.

Informelles Lernen geschieht dagegen zufällig, in ungeplanten, offenen Situa-
tionen. Es unterscheidet sich vom formalen Lernen insbesondere dadurch, dass es in
der Regel von den „individuellen Interessen der Akteure gesteuert ist. Es ist meist
ungeplant, beiläufig, jedenfalls nicht institutionell organisiert, d.h. ein (freiwilliges)
Selbstlernen in unmittelbaren Zusammenhängen des Lebens und des Handelns“
(Rauschenbach 2004, 29).

Bildungsprozesse in den verschiedenen Kategorien sind miteinander verbun-
den, sie können sich überlagern oder gleichzeitig stattfinden.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 49



Für den Lernort Schule bedeutet dies, dass neben dem Unterricht auch auf dem
Schulhof, in der Pause, in der Mensa in unterschiedlichen Lernkontexten und ne-
benbei gelernt wird.

IRU, wie er am Lernort Schule stattfindet, ist daher von Formen religiösen Ler-
nens außerhalb der Schule zu unterscheiden. Das religiöse Lernen junger Muslime
findet demnach an unterschiedlichen Orten und unter unterschiedlichen Rahmen-
bedingungen statt, wie die folgende Skizze verdeutlich. Dabei ist zu beachten, dass für
jeden Einzelnen unterschiedliche Formen und Zugänge denkbar sind.

Abb. 1: Strukturmodell Lernorte islamisch-religiöser Bildung (Abdel-Rahman 2022a, 113).

50 Annett Abdel-Rahman



Der Lernort Schule ist allgemeinen Bildungszielen verpflichtet, die einen ge-
sellschaftlichen Konsens darstellen und in der KMK-Vereinbarung der Länder über
die gemeinsame Grundstruktur und Verantwortung des Schulwesens formuliert
sind. Darin heißt es unter anderem: „SuS sollen an allen Schulen zu selbständigem
kritischem Urteil, zu eigenverantwortlichem Handeln, zu schöpferischer Tätigkeit
befähigt werden, um im Sinne der Teilhabe zukünftig Aufgaben im sozialen Umfeld,
in beruflichen Zusammenhängen und in der Gesellschaft aktiv wahrnehmen zu
können“ (Beschluss der Kultusministerkonferenz 2020, 10).

Die gesellschaftlich vereinbarten, allgemeinen Bildungsziele gelten für alle
Fächer und damit auch für den IRU, durch Kompetenzmodelle werden die fach-
spezifischen Bildungsziele definiert.

Was bedeutet Kompetenzorientierung im Fach
islamische Religion?
Um Lernprozesse überprüfen zu können, wurden für alle Fachbereiche spezifische
Kompetenzmodelle und darauf aufbauende Curricula entwickelt, die angeben, wel-
ches fachbezogene Wissen dem jeweiligen Fach zugrunde liegt und welche Fähig-
keiten, Fertigkeiten und Haltungen die Schülerinnen und Schüler erlangen sollten.
Das Kompetenzmodell für den IRU ist strukturell dem christlichen Religionsunter-
richt entlehnt, da die Einführung der Kompetenzorientierung und des IRU etwa
zeitgleich erfolgte. Die islamische Religionspädagogik hatte zu diesem Zeitpunkt noch
keine bildungstheoretische Grundlegung des Religionsunterrichts vorgenommen
oder gar diskutiert, sondern musste für die Implementierung an den ersten Schulen
curriculare Vorgaben entwickeln und griff daher auf die Nachbarfächer zurück.

Religiöse Kompetenz als fachspezifisch zu erwerbende Kompetenz „ist die er-
lernbare, komplexe Fähigkeit zum verantwortlichen Umgang mit der eigenen
Religiosität in ihren verschiedenen Dimensionen und in ihren lebensgeschichtli-
chen Wandlungen“ (Hemel 1988, 674).

Sie entfaltet sich in den Teildimensionen,
– Wahrnehmen und Darstellen – religiös bedeutsame Phänomene wahrnehmen

und beschreiben
– Deuten – religiös bedeutsame Sprache und Zeugnisse verstehen und deuten
– Dialog führen – am religiösen Dialog argumentierend teilnehmen
– Gestalten – religiös bedeutsame Ausdrucks- und Gestaltungsformen verwenden
– Urteilen – in religiösen und ethischen Fragen begründet urteilen und Position

beziehen. (vgl. Hemel 1988, 675–689)

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 51



Im IRU wird zwischen prozessbezogenen und inhaltsbezogenen Kompetenzen un-
terschieden. Die prozessbezogenen Kompetenzen (abgeleitet aus den oben genann-
ten Teildimensionen) verweisen auf die verschiedenen Erschließungsformen und
-möglichkeiten religiös bedeutsamer Inhalte. Die verbindlichen Lernergebnisse des
Unterrichts werden durch die inhaltsbezogenen Kompetenzen angegeben.

DieGegenstandsbereiche des IRU sind in allen Bundesländern ähnlich, wenn auch
die Gewichtung unterschiedlich ist, wie die folgende Tabelle zeigt. Die Gegenstands-
bereiche stehen in Korrelation zu den Bezugsdimensionen, auf die hin Religion im
Unterricht entfaltet, dargelegt und gedeutet werden soll. Es geht also darum, aus
welcher der Perspektiven die Inhalte des Unterrichts ihre Bedeutung erhalten:
– Perspektive der Biografie und Lebenswelt der Schülerinnen und Schüler: exis-

tenzielle Fragen, Fragen nach dem Sinn des Lebens und der Hoffnung, Fragen
nach dem Glauben und nach Orientierung, Fragen nach dem richtigen Handeln

– Perspektive islamischen Glaubens: islamische Theologie, Geschichte, Tradition,
Glaubensinhalte

– Perspektive der pluralen Gesellschaft: Weltanschauungen, Bezugswissenschaf-
ten, Kultur/Medien, Gesellschaft

Die Perspektiven lassen dabei den Blick frei für gelebte und gelehrte Religion, denn
ohne Bezug zum gelebten Glauben kann die Lehre der Religion nicht durchdrungen
werden. Aus christlicher Sicht dient gelebte Religionspraxis am Lernort Schule dem
Ziel, „dass die Schülerinnen und Schüler auf diese Weise Religion besser verstehen
und sie so religiös gebildet werden, nicht aber mit dem Ziel der Beheimatung oder
Rekrutierung in eine Religionsgemeinschaft hinein“ (Mendl 2019, 87). Es ist si-
cherlich unstrittig, dass Religionsunterricht kein Mittel zur Rekrutierung sein kann,
aber der Aspekt der Beheimatung spielt für den IRU eine größere Rolle, die bislang
jedoch noch nicht ausreichend diskutiert und reflektiert worden ist.

Der Kompetenzerwerb wird durch Operatoren beschrieben, die Auskunft über
die spezifische Verarbeitungsleistung der Schülerinnen und Schüler geben. Anfor-
derungsbereiche definieren das Niveau der zu bewältigenden Leistungen. So um-
fasst Anforderungsbereich I (Reproduktion) dieWiedergabe von Sachwissen und die
Anwendung gelernter und vertrauter Methoden. Anforderungsbereich II (Reorga-
nisation und Transfer) umfasst das selbstständige Bearbeiten, Einordnen und Er-
klären bekannter Sachverhalte und das geeignete Anwenden bekannter Inhalte und
Methoden auf andere Fragestellungen. Lernen im Anforderungsbereich III (Ur-
teilsbildung und Problemlösung) bedeutet, die Fähigkeit zur eigenen Urteilsbildung
bzw. Problemlösung zu entwickeln. Er umfasst den reflektierten Umgang mit An-
forderungen, Problemen oder Situationen, indem selbstständig Wissen und Me-
thoden auf neue Sachverhalte übertragen und angewendet werden (vgl. Abdel-
Rahman 2022a, 241–242).

52 Annett Abdel-Rahman



Gegenstandsbereiche in den Curricula für den islamischen Religionsunterricht

Kerncurriculum Niedersachsen (Sek I, 2014)

Nach dem
Menschen
fragen

Nach Gott, Glau-
be, eigenem
Handeln fragen

Nach Koran
und Sunna
fragen

Nach Muhammad,
anderen Propheten
und der Geschichte
des Islams fragen

Nach Reli-
gionen fra-
gen

Nach der Ver-
antwortung
des Menschen
in der Welt
fragen

Kernlehrplan Nordrhein-Westfalen (Sek I, 2014)

Islamische
Glaubenslehre

Der Koran
und die
Sunna

Gemeinschaft der
Propheten

Andere Reli-
gionen und
Weltan-
schauungen

Verantwortli-
ches Handeln

islamische
Religionspraxis

Entwicklungsge-
schichte des Islam

Bildungsplan Baden-Württemberg (Sek I, 2016)

Mensch/
Glaube/
Ethik

Koran und
islamische
Quellen

Muhammad als Ge-
sandter

Religionen
und Weltan-
schau-
ungen

Gott und Sei-
ne Schöp-
fung

Gesellschaft und Geschichte

Rahmenlehrplan Rheinland-Pfalz (Sek I, 2020)

Religiöses
Leben

Allah und
der Koran

Muhammad und sein
Leben/Propheten

Andere Reli-
gionen

Islamische
Ethik

Meine Gemeinschaft – Umma in Geschichte und Gegen-
wart

Lehrplan Saarland (Primarstufe, 2015)

Religion und Glaube im
Leben der Menschen

Die Wegweiser – die Gemeinschaft
der Propheten und Muhammad, der
letzte Gesandte Gottes

Leben in der
Welt – Verant-
wortung wa-
gen

Über Allah/Gott –
Alles wurde von
Allah erschaffen
und alles kehrt zu
ihm zurück

Die heiligen Schriften und der Koran als Wort
Gottes

Kerncurriculum Hessen (Primarstufe, o. J.)

Mensch und
Identität

Gott, Glaube,
Handeln

Koran und
Sunna

Muhammad
und andere
Propheten

Religionen und
interreligiöse
Befähigung

Verantwor-
tung des Men-
schen in der
Welt

Tabelle 1: Gegenstandsbereiche im islamischen Religionsunterricht (Abdel-Rahman 2024, 86–87).

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 53



Für den IRU bedeutet die höchste Niveaustufe, dass Schülerinnen und Schüler in der
Lage sind, religiöse Sachverhalte zu erörtern, auf sich und ihre Wirklichkeit zu
beziehen, alte mit neuen Wissensbeständen zu verknüpfen, verschiedene Per-
spektiven auf eine Fragestellung einzunehmen, um dann eine Position oder Per-
spektive für ihr Handeln oder eine ethische Haltung zu entwickeln. Dabei ist das
Ergebnis offen. Es kann also auch geschehen, dass sich ein Schüler gegen eine re-
ligiöse Lösung oder Antwort für eine Situation entscheidet.

Die Kompetenzorientierung ist also ein Instrument, welches Lehr- und Lern-
prozesse in den Blick nimmt. Dabei soll das religiöse Lernen einen erkennbaren
Gegenwarts- und Lebensweltbezug haben, das aber gleichzeitig auf mögliche zu-
künftige Herausforderungen des Lebens verweist und damit auch nachhaltig ist.

Das Ziel des IRU ist es folglich, die Schülerinnen und Schüler zu befähigen,
verantwortungsvoll und lebensbejahend ihr (religiöses) Leben in der sie umge-
benden Gesellschaft zu gestalten, indem sie sich mit Religion und ihrem Glauben
auseinandersetzen und zu bedeutenden Fragen und Situationen begründet posi-
tionieren.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob und in welcher Weise Tradi-
tionen religiösen Lernens im Religionsunterricht in der Schule einen Platz haben
können.

Zu den Grundkomponenten religiöser Lernprozesse zählt Englert neben Er-
fahrung und Lebenspraxis auch die Tradition (vgl. Englert 2007, 273).

Weil Religion eine traditionsbezogene Seite hat, bei der es um überlieferte Deutungen, Sym-
bole oder Bekenntnisse geht […] hat auch religiöses Lernen eine traditionelle Komponente: Es
deutet Erfahrungen und verarbeitet diese Deutungen hin zu religiöser Sprach- und Kommu-
nikationsfähigkeit. Religiöses Lernen fördert auf diese Weise religiöse Identitätsbildung vor
dem Hintergrund einer konkreten Glaubenstradition (Woppowa 2018, 32).

Welches Verständnis religiösen Lehrens und
Lernens ist aus den Traditionen religiöser Bildung
im Islam abzuleiten?
Die Perspektive auf das Verständnis von religiöser Bildung und religiösen Lern-
traditionen muss nicht nur die Verschiedenheit der Lernorte berücksichtigen,
sondern auch die Vielfalt von Struktur und Ziel von Bildungsprozessen sowie von
Raum und Zeit der Lehrenden und Lernenden. Es besteht sonst die Gefahr, aus den
Erfahrungen und dem Werteverständnis der Gegenwart heraus Sachverhalte un-
angemessen einzuordnen und fehlerhaft zu beurteilen. Ein Blick auf die Traditio-

54 Annett Abdel-Rahman



nen und die Geschichte islamischen religiösen Lehrens und Lernens muss also
mehrperspektivisch sein. Dies ist an dieser Stelle nicht zu leisten. Für die Frage nach
der traditionellen Komponente religiösen Lernens sollten jedoch prominente As-
pekte überlieferter theologischer und historischer Deutungen zum Ziel menschli-
cher (religiöser) Entwicklung sowie zur Relevanz von Wissen und (religiösem)
Lernen ausreichen.

Der Erste, der die Menschen etwas lehrt, ist für Muslime Allah. Im Koran wird
er als wichtigste Quelle und Rede Gottes an die Menschen (kalām Allah) bereits in
der ersten Offenbarung thematisiert:
(1) Lies im Namen deines Herrn, Der erschaffen hat,
(2) den Menschen erschaffen hat aus einem Anhängsel.
(3) Lies, und dein Herr ist der Edelste,
(4) Der (das Schreiben) mit dem Schreibrohr gelehrt hat,
(5) den Menschen gelehrt hat, was er nicht wusste (Koran 96:1–5)¹.

Allah teilt den Menschen mit, dass Er derjenige ist, ‚der das Schreiben mit dem
Schreibrohr gelehrt hat, den Menschen gelehrt hat, was er nicht wusste‘. Der Koran
wird als eine Botschaft verstanden, die den Menschen etwas lehrt und ihm mitteilt,
was es zu erlernen und zu verstehen gilt. Im Duktus einer Unterweisung wird im
Koran über das Glaubensbekenntnis, über Gottesdienste, wie das Fasten und die
Zakat, Speisegebote und andere Aspekte des religiösen Lebens, in Kenntnis gesetzt.
Weitere Verse enthalten ausführliche Unterweisungen in weltlichen Angelegen-
heiten, die zum Beispiel die Beziehungen zwischen Menschen, politische, soziale
und rechtliche Angelegenheiten betreffen. Darüber hinaus wird ethisches Verhal-
ten, auch durch klare Verbote und Gebote, beschrieben (vgl. Abdel-Rahman 2022a,
200–204).

Das Verb „‘allama“, das so viel bedeutet wie lehren, belehren, ausbilden, je-
mandem Wissen vermitteln, kommt 42-mal im Koran vor. Die meisten der zahlrei-
chen anderen Ausdrücke, die mehr oder weniger direkt die Idee des „Lehrens“
implizieren, beziehen sich auf die Vorstellung von „Gott, der den/die Propheten
lehrt“ und des „Propheten Muhammad, der das Volk belehrt“ (vgl. Günther 2006,
200). Insbesondere Muhammad wurde beauftragt, den Menschen „seine Zeichen zu
verkünden und sie zu läutern und sie das Buch und die Weisheit zu lehren, obwohl sie
vorher im größten Irrtum waren“ (Koran 62:2; vgl. Günther 2006, 201).

Neben den Propheten (und auch den Teufeln und Engeln) lehrt Allah die
Menschen direkt, er weist sie darauf hin: „Seid Leute des Herrn, da ihr das Buch

1 Der Koran wird hier und im Folgenden zitiert nach Bubenheim und Elyas.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 55



(euren Glaubensbrüdern) zu lehren, und da ihr (es) zu erlernen pflegtet“ (Koran
3:79; vgl. Günther 2006, 201–202).

Bereits im Koran werden Grundsätze für die Lehre genannt, wie:
– geduldig zu sein (Koran 17:11; 18:60–82; 75:16);
– aufmerksam zu sein (Koran 7:204; 50:37), während man unterwiesen wird;
– Menschen in ihrer Muttersprache zu unterrichten (Koran 12:2; 14:4);
– nur über Dinge zu streiten, von denen man etwas versteht (Koran 3:66);
– in einer höflichen Art und Weise zu argumentieren (Koran 16:125; 29:46);
– und durch Beispiele und Beweise zu unterrichten, wie die vielen Erzählungen

im Koran veranschaulichen (zum Beispiel durch die Empfehlung, Lehren aus
den Erfahrungen anderer zu ziehen, z.B. Koran 5:32; 11:89; vgl. Günther 2006,
203–204).

Der Duktus der Unterweisung sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass all
diese Anweisungen im Kontext einer tiefen geistigen Durchdringung zu verstehen
sind. Im Koran heißt es
– „Denken (yatadabbarūna) sie denn nicht sorgfältig über den Koran nach?“

(Koran 4:82).
– „(Dies ist) ein gesegnetes Buch, das Wir zu dir hinabgesandt haben, damit sie

über Seine Zeichen nachsinnen (li-yaddabbarū) und damit diejenigen beden-
ken, die Verstand besitzen“ (Koran 38:29).

– „Denken (yatadabbarūna) sie denn nicht sorgfältig über den Koran nach? Oder
sind an (diesen) Herzen deren Verriegelungen (angebracht)?“ (Koran 47:24).

Der Begriff tadabbur bedeutet das tiefe Nachsinnen über den Koran sowie über
einzelne Verse und ihre Bedeutung. Es reicht nicht aus, die Verse zu lesen und zu
rezitieren, der Leser, die Leserin soll sich bemühen, ihre tiefe Bedeutung zu er-
fassen. Tadabbur bezeichnet Kontemplation, also ein Innehalten im konzentrierten
Nachdenken über die Aussage eines Verses oder Begriffes. Es geht darum, die
Auswahl der Wörter zu verstehen und ihre Bedeutung(en) zu erfassen, Wort-
gruppen zu entschlüsseln und Parallelen zu vorhandenem Wissen zu ziehen und
die Aussagen eines Verses in Verbindung mit den Konsequenzen für das eigene
Handeln zu reflektieren (vgl. Abdel-Rahman 2022b, 42).

Immer wieder wird mit dem Ausruf „Begreift ihr denn nicht (ˈafalā taˈqilūna)?“
(Koran 2:44) an den Verstand, die Vernunft und das Verständnis (auch in Glau-
bensangelegenheiten) appelliert.

Eine Reihe von Versen verweist auf die Unterschiede zwischen denjenigen, die
Wissen erlangt haben, und denjenigen, die über kein Wissen verfügen.
– „Diese Gleichnisse prägenWir für die Menschen. Aber nur diejenigen verstehen

sie, die Wissen besitzen.“ (Koran 29:43)

56 Annett Abdel-Rahman



– „Sag: Sind etwa diejenigen, die wissen, und diejenigen, die nicht wissen, gleich?
Doch bedenken nur diejenigen, die Verstand besitzen.“ (Koran 39:9)

Ebenso weist der Prophet Muhammad, im Koran als „das schöne Vorbild“ be-
schrieben, auf den hohen Stellenwert des Lernens hin.
– „Die Suche nach Wissen ist für Männer und Frauen gleichermaßen eine

Pflicht.“ (Ibn Māǧa, al-Muqaddima, 17)

Wenn Muhammad über sich selbst sagt:
– „Ich wurde gesandt, um den guten Charakter zu vervollkommnen“ (Mālik ibn

Anas, al- Muwaṭṭaʾ, Husn al-hulk, 8),

ist das der Auftrag, sich mit seinen Charaktereigenschaften auseinanderzusetzen,
um zu verstehen, welche Eigenschaften ihn zum Vorbildmachen undwie sie auf das
gesellschaftliche Miteinander wirken. Daraus folgt die Konsequenz, diese Er-
kenntnisse mit eigenen Haltungen und eigenem Handeln zu reflektieren.

Das, was man zu lernen hat (oben in den Curricula als Gegenstandsbereiche
benannt), findet sich in Kohärenz mit dem Koran im Hadith Ǧibrīl auf den Punkt
gebracht. Mit seiner Erläuterung der drei Dimensionen islam, īmān und iḥsānwird
die Selbstbildung und Selbstentwicklung des (gläubigen) Menschen durch die Aus-
einandersetzung mit der Botschaft Allahs, in der Hoffnung auf das Jenseits, be-
schrieben.

Diese exemplarischen Ausführungen zeigen die enge Verschränkung von Re-
ligion und Bildung.

Religiöse Bildung im Islam bedeutet demnach, sich Kenntnis anzueignen von dem, was Gott
den Menschen mitteilt, dieses Wissen mit einer reflexiven und gottergebenen inneren Haltung
zu verbinden und in rituelle und ethische Verhaltensweisen und Handlungen für sich, die
Gemeinschaft und die Umwelt umzusetzen mit dem Ziel der lebenslangen Entwicklung zum al-
insān al-kāmil, dem vollkommenen Menschen (Abdel-Rahman 2022a, 205).

Mit der Weitergabe des Korans hat sich auch das Nachdenken über die Art und
Weise des Lehrens und Unterrichtens seiner Botschaft entwickelt. Von besonderer
Bedeutung sind dabei die wissenschaftlichen Abhandlungen, die wir vor allem
zwischen dem neunten und 13. Jahrhundert in arabischen Schriften muslimischer
Gelehrter finden können. Auf ihre Überlegungen zum religiösen Lernen und auf
ihre Konzeptionen religiöser Bildung wird immer wieder zurückgegriffen.

In diesen mittelalterlichen arabischen Texten zu Bildung und Religion wird ein Kerngedanke
immer wieder betont: Die Erziehung des Menschen sei sowohl als eine Form der Beziehung zu
Gott, ‚dem Schöpfer‘, als auch zu den Mitmenschen, d.h. den Statthaltern Gottes auf Erden

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 57



(Koran, Sure 2, Vers 30), zu betrachten. Die normative Ethik im Islam umfasst deshalb eine
ganze Reihe von Aussagen in den Bereichen Recht und Moral, welche die islamischen Bil-
dungstheorien maßgeblich beeinflussten (Günther 2013, 362).

Das Buch Ādāb al-mu’allim (Die Verhaltensregeln der Lehrer) ist das früheste er-
haltene „pädagogische Handbuch“, es wurde von dem tunesischen Rechtsgelehrten
Muḥammad ibn Saḥnūn (817–870) verfasst. In seinem Leitfaden für Grundschul-
lehrer rät er,
– den Schüler intellektuell zu fordern, um zum Nachdenken zu motivieren;
– im Unterricht einen fairen Wettbewerb zu unterstützen, da er die Persönlich-

keitsentwicklung fördere;
– das Auswendiglernen und die genaue Artikulation des koranischen Textes;
– die Vermittlung grundlegender Lese- und Schreibkenntnisse;
– die regelmäßige Unterweisung in religiöse Pflichten;
– die Vermittlung der Regeln guten Benehmens (vgl. Günther 2013, 366).

Etwa zeitgleich schrieb der aus dem Irak kommende Amr ibn Baḥr al-Ǧāḥiẓ
(ca. 776–869) ein pädagogisches Buch, in dem er andere Schwerpunkte des Lehrens
beschreibt:

Al-Ǧāḥiẓ lehnt das Auswendiglernen ab, seiner Meinung nach bedeutet es, dass
der Intellekt die Besonderheiten der Dinge und ihre wesentlichen Merkmale nicht
wirklich erfasst und damit das kreative und kritische Denken vernachlässigt wird.
Er sieht die Gefahr, dass sich Menschen nur noch auf das Weitertragen von Wissen
konzentrieren, ohne eigene Anstrengungen des Weiterdenkens zu unternehmen. Er
verweist in einer Zeit, in der die mündliche Überlieferung dominierte, auf das Buch
als das wichtigste Medium für den Unterricht und das Nachdenken (vgl. Günther
2013, 367–368).

Der in Bagdad lebende Abū Naṣr Muḥammad al-Fārābī (ca. 872–950) plädierte
für ein Curriculum, welches die religiösen Disziplinen und andere Wissenschaften
miteinander verknüpfte, um das logische Denken für das Studium grundzulegen.
Sein Anliegen war es, auf die Bedeutung von Argument, Dialog und Diskurs zu
verweisen. Er vertritt in seinen Schriften die Ansicht, dass

jeglicher Unterricht dadurch erleichtert werden müsse, dass vor allem solche Vorstellungen
und Konzeptionen in die Unterweisung von Schülern und Studenten einbezogen werden
sollten, die dem Lernenden bereits vertraut sind, um ihm auf diese Weise einen besseren und
schnelleren Zugang zum Unterrichtsstoff zu ermöglichen (Günther 2015, 115).

Seine Ansicht entspricht unserem gegenwärtigen Verständnis von kognitiver Akti-
vierung, eine der grundlegenden Voraussetzungen lernwirksamen Unterrichts.

58 Annett Abdel-Rahman



Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Ġazzālī (ca. 1058– 1111), der als ei-
ner der einflussreichsten Denker islamischer Bildungsfragen gilt, formuliert in
seiner iḥyāʾ ʿulūm al-dīn (Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der Religion)
detaillierte Ratschläge für Lernende und Lehrende, von denen hier einige exem-
plarisch genannt werden.

Studierende …

– sollten sich aus dem Alltag lösen, um sich dem Wissen hingeben und vertieft
lernen zu können;

– sollten sich erst mit einem Gegenstand/Wissensgebiet auseinandersetzen und
es durchdringen, ehe sie sich auf breitere Wissensinhalte einlassen;

– sollten insbesondere Lehrkräfte auswählen, die auch eine eigene Meinung
ausdrücken, mit der sie sich auseinandersetzen sollen;

– sollten sich Wissen mit dem Ziel aneignen, ihre charakterlichen Eigenschaften
zu vervollkommnen und innerlich zu reifen.

Lehrkräfte …

– müssten ein angemessenes Lernniveau erreicht haben: Der Schüler oder Stu-
dent dürfe weder überfordert noch unterfordert sein;

– müssten den Studierenden helfen, schlechte Gewohnheiten abzulegen, damit
sie motivierter lernen;

– müssten den Unterricht auch an Studenten mit Lernschwierigkeiten anpassen,
niemand solle zurückbleiben;

– müssten mit gutem Beispiel vorangehen; freundliche Anregungen sowie vor-
bildhaftes, am Propheten orientiertes Benehmen sei grundlegend für Lehr-
kräfte (vgl. Günther 2017, 84–86).

In allen Abhandlungen und Essays der Gelehrten geht die Beschäftigung mit den
Inhalten immer einher mit der Auseinandersetzung darüber, welche Aspekte guten
Unterricht befördern. Das Lehren und Lernen der (religiösen) Inhalte wird nicht
losgelöst von dem Nachdenken darüber betrachtet, wie Lehrende und Lernende
fruchtbar miteinander agieren können und unter welchen Bedingungen Inhalte
motiviert aufgenommen, mit Vorhandenem verknüpft und geistig durchdrungen
werden können.

Allen gemeinsam ist das Ziel religiösen Lernens: nämlich durch den Erwerb von
religiösem Wissen, Gottesnähe, Erfüllung und Glückseligkeit im Diesseits, vielmehr
aber noch im Jenseits zu erlangen.

Die Lernorte waren anfangs Moscheen, später Privathäuser von Gelehrten oder
auch Buchläden. Es wurden informelle Sitzungen (maǧlis) abgehalten, dem gegen-
wärtigen Verständnis von Vorlesungen ähnlich, Professoren leiteten Lehr- und
Studienzirkel (ḥalaqa), in denen spezifische Wissensinhalte vertieft und relevante

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 59



Fragen dazu gemeinsam erörtert wurden. Wer den Unterrichtsgegenstand seines
Lehrers geistig durchdringen und fehlerfrei wiedergeben konnte, erhielt die Lehr-
erlaubnis (Idschaza), die demjenigen erlaubte, nun seinerseits zu unterrichten. In
Anlehnung an diese Bedeutung wird der Begriff heute für die Vergabe der Lehr-
erlaubnis an Lehrkräfte für den IRU benutzt. Aus den Moscheen gliederten sich
später Madrasas aus. Sie standen nicht nur für organisierte Formen von Unterricht
und waren Herberge für weitgereiste Studierende, sondern vor dem Hintergrund
der Herausbildung der vier sunnitischen Rechtsschulen waren sie auch Zentrum
des Diskurses, der Dispute, des kritischen Austausches (vgl. Makdisi 1981, 9–20;
Günther 2016, 214–217).

Vergleicht man nun diese Rahmenbedingungen, Inhalte und Ziele aus histori-
scher Perspektive mit dem IRU am Lernort Schule, wird es schwierig, ihn in den
islamischen Traditionen religiösen Lernens zu verorten.

Die dargelegten Gegenstandsbereiche, Absichten und Ziele überschneiden sich
zwar, sind aber nicht die gleichen. Dies betrifft insbesondere die religiösen Unter-
weisungen in glaubenspraktische Rituale und Gebote und den hohen Stellenwert
des Auswendiglernens und der richtigen Artikulation des koranischen Textes.

(Wie) Geht beides zusammen?
Kompetenzorientierter IRU und die islamische
Tradition des religiösen Lernens. Versuch einer
Antwort

Erzähle (ihnen) die Geschichte, auf dass sie nachdenken mögen (Koran 7:176).

Die Moderne zeichnet sich nicht dadurch aus, dass sie traditionslos sei, sondern im Gegenteil
durch eine enorme Vielfalt in Frage kommender Traditionen. Diese zwingen den modernen
Menschen jedoch, eine bewusste Entscheidung im Hinblick darauf zu treffen, welcher Tradi-
tion er folgen möchte (Dziri 2018, 13).

Sehen wir also die Gegenwart als Raum der Vielfalt von Traditionsangeboten, gilt es
zu wählen, welcher Tradition wir folgen möchten, welche es zu bewahren gilt oder
welche weiterentwickelt werden sollte. Mit Blick auf die Frage nach dem religiösen
Lernen im IRU sollten Bildungsarrangements und Bildungsprozesse, die das Ur-
teilsvermögen fördern, d.h. die Fähigkeit, sich begründet zu entscheiden, als ein
Weiterführen und Weiterdenken der islamischen Tradition religiösen Lernens
verstanden werden.

Im Religionsunterricht am Lernort Schule sind die Traditionen religiösen
Lernens nicht als normative Legitimation von Inhalten und Methoden zu verstehen,

60 Annett Abdel-Rahman



sondern als Träger des Ziels religiöser Bildung: das Reflektieren über die Botschaft
Gottes und ihre Zusammenhänge und die sich daraus ergebenden Handlungsmög-
lichkeiten oder -aufforderungen.

IRU kann nicht in seiner Form an die Traditionen anknüpfen, wohl aber in
seinem Ziel religiöser Urteilsbildung und Reflexionsfähigkeit. Damit kann der IRU in
zwei Richtungen entlastet werden: Zum einen, weil er sich nicht vollständig an der
gesamten Tradition der religiösen Lehre innerhalb islamischer Geschichte orien-
tieren muss.Und zweitens, weil er an die islamische Tradition der religiösen Lehre
anschließen kann, indem er das Prinzip des Nachdenkens und Reflektierens
(tadabbur) aufnimmt undmit dem Instrument der Kompetenzorientierung umsetzt.

Der Anknüpfungspunkt liegt also vor allem im Anforderungsbereich III, der
Reflexion über Religion und Glaube verbunden mit der Fähigkeit, daraus Hand-
lungsoptionen abzuleiten, auch wenn die Bezüge andere sind. Der Unterrichtsge-
genstand kann sich dabei ändern, was nicht bedeutet, den theologischen Kern der
Sache auszuhöhlen, sondern ihn konsequent an den Schülerinnen und Schülern
und ihrer Lebenswelt auszurichten.

Es ist wichtig zu wissen, welches Ziel religiöses Lernen am jeweiligen Lernort
verfolgt. Daraus folgt, dass die Konzepte darauf ausgerichtet sein müssen. Der Wert
liegt also im Blick zurück nach vorn, was das Kernziel religiösen Lernens ausmacht:

Nachdenken über die Botschaft Gottes und seinen Auftrag an die Menschen im
Rahmen der gegenwärtigen Herausforderungen, mit Blick auf die Fähigkeit, die
Zukunft zu gestalten. Auch wenn Normen der religiösen Praxis dazugehören, liegt
doch der Schwerpunkt auf dem Erlernen der Fähigkeit, über das nachzudenken und
zu reflektieren, was für den Einzelnen und die ihn umgebende Gesellschaft wesentlich
ist. Dieser Fokus hat seinen Platz im IRU, er ist der höchste Anspruch an die zu
erwerbenden Kompetenzen.

Der frühislamische Rechtsgelehrte AbūḤanīfa an-Nuʿmān b. Ṯābit (st. 767) definiert den Begriff
der Bildung in einer für die klassische islamische Gelehrsamkeit repräsentativen Weise, wenn
er sagt, „[tiefgründiges] Verstehen (fiqh) bedeutet für die Menschen zu begreifen, was [sie in
dieserWelt] tun dürfen undwas sie tunmüssen.“ DochWissen ohne einen praktischen Nutzen
(das sich also nicht in adäquaten Handlungen niederschlägt) ist fruchtlos. (Günther 2016, 211)

Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, Annett. Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewählter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. Berlin: Peter
Lang, 2022a.

Abdel-Rahman, Annett. „Dem Koran begegnen“. Loccumer Pelikan 4 (2022): 39–47. 2022b.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 61



Abdel-Rahman, Annett. „Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen
Religionsunterricht“. Seminar 3 (2024): 83–95.

Baumbast, Stephanie, Frederike Hofmann-van de Poll und Christian Lüders. Non-formale und informelle
Lernprozesse in der Kinder- und Jugendarbeit und ihre Nachweise. München: Deutsches
Jugendinstitut e.V. (Wissenschaftliche Texte), 2012.

Bubenheim, Abdullāh as-Sāmit Frank und Nadeem Elyas. Der edle Qurʾān und die Übersetzung seiner
Bedeutungen in die deutsche Sprache. al-Madīna al-Munauwara: König-Fahd-Komplex zum Druck
vom Qurʾān, o. J.

Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend. Zwölfter Kinder- und Jugendbericht. BT
15/6014, 2005.

Dehnbostel, Peter, Sabine Seidel und Isa Stamm-Riemer. Einbeziehung von Ergebnissen informellen
Lernens in den DQR – eine Kurzexpertise. Bonn, Hannover, 2010.

Dziri, Amir. „Zurück in die Gegenwart. Vom Verhältnis von Tradition und Kritik im Islam“. Herder
Korrespondenz 4 (2018): 13– 15.

Englert, Rudolf. Religionspädagogische Grundfragen. Anstöße zur Urteilsbildung. Stuttgart: Kohlhammer,
2007.

Günther, Sebastian. „Teaching“. Encyclopaedia of the Quran, vol. 5. (Si-Z). Hg. Jane Dammen McAuliffe.
Leiden, Boston: Brill, 2006.

Günther, Sebastian. „‚Das Buch ist ein Gefäß gefüllt mit Wissen und Scharfsinn‘. Pädagogische
Ratschläge klassischer muslimischer Denker“. Von Rom nach Bagdad. Hg. Peter Gemeinhardt und
Sebastian Günther. Tübingen: Mohr Siebeck, 2013. 357–379.

Günther, Sebastian. „Auf der Suche nach dem Elixier der Glückseligkeit: Konzeptionen rationaler und
spiritueller Bildung im Klassischen Islam“. Theologie und Bildung im Mittelalter. Hg. Peter
Gemeinhardt und Tobias Georges. Münster: Aschendorff, 2015. 111– 128.

Günther, Sebastian. „Bildung und Ethik im Islam.“ Islam. Einheit und Vielfalt einer Weltreligion. Hg.
Rainer Brunner. Stuttgart: Kohlhammer, 2016. 210–231.

Günther, Sebastian. „‚Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere
Erkenntnis‘. Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pädagogik“. Aufbruch zu neuen Ufern.
Hg. Yaşar Sarıkaya und Zekirija Sejdini. Münster: Waxmann, 2017. 69–92.

Hemel, Ulrich. Ziele religiöser Erziehung. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 1988.
Kultusministerkonferenz. Ländervereinbarung über die gemeinsame Grundstruktur des Schulwesens und

die gesamtstaatliche Verantwortung der Länder in zentralen bildungspolitischen Fragen (Beschluss
der Kultusministerkonferenz vom 15. 10.2020), 2020.

Makdisi, George. The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the west. Edinburgh:
University Press, 1981.

Mendl, Hans. Taschenlexikon Religionsdidaktik. München: Kösel, 2019.
Ministerium für Bildung Rheinland-Pfalz (Hg.). Rahmenlehrplan Islamische Religion. Sekundarstufe I

Modellprojekt, 2020.
Ministerium für Bildung und Kultur Saarland (Hg.). Lehrplan Islamischer Religionsunterricht,

Grundschule. Erprobungsphase, 2015.
Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-Württemberg (Hg.). Bildungsplan Islamische

Religionslehre sunnitischer Prägung, Sekundarstufe I, 2016.
Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.). Kernlehrplan für die

Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht, 2014.
Niedersächsisches Kultusministerium (Hg.). Kerncurriculum für die Schulformen des Sekundarbereichs I,

Islamische Religion. Hannover, 2014.

62 Annett Abdel-Rahman



Rauschenbach, Thomas. „Non-formale und informelle Bildung im Kindes- und Jugendalter.
Konzeptionelle Grundlagen für einen nationalen Bildungsbericht“. Herausgegeben vom
Bundesministerium für Bildung und Forschung. Berlin: BMBF-Publikation, 2004.

Woppowa, Jan. Religionsdidaktik. Paderborn: Ferdinand Schöningh/Brill, 2018.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 63





Yaşar Sarıkaya

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und
Lernen mit Hadithen

Einleitung

Die Rolle, Bedeutung und Funktion der Hadithe in der islamischen Erziehung und
Bildung sind eine unbestreitbare islamische ideen- und bildungsgeschichtliche
Tatsache. Die religiöse Erziehung muslimischer Kinder und Jugendlicher, insbe-
sondere die Aneignung religiöser Praktiken, allgemeiner Anstandsregeln und mo-
ralischer Tugenden, wurde jahrhundertelang neben koranischen Versen auch
durch Hadithüberlieferungen geprägt und geformt. Auch heute noch spielen die
Hadithe eine wichtige Rolle in der religiösen Erziehung, in der Glaubenspraxis und
in der muslimischen Lebensgestaltung, insbesondere in religiösen bzw. religiös
geprägten Familien. Der moderne islamische Religionsunterricht (IRU), unabhängig
davon, an welchem Lernort er stattfindet, soll dieser Realität Rechnung tragen.
Doch wie soll dies realisiert werden? Was ist die pädagogische Bedeutung, die
Wichtigkeit und das Potenzial der Hadithe? Oder was ist eine pädagogische Sicht auf
Hadithe? Wie lässt sich ein Unterricht planen, der auf Hadithen beruht oder durch
sie unterstützt wird? Welchen Beitrag können die Hadithe tatsächlich zu den in den
Lehrplänen für den IRU im deutschsprachigen Raum anvisierten Bildungszielen
und Kompetenzen leisten? Diese Fragen fallen in den Bereich der Fachdidaktik,
insbesondere der Hadithdidaktik. Im vorliegenden Artikel wird diesen Fragen
nachgegangen. Da die Hadithdidaktik jedoch ein relativ neuer Begriff sein dürfte, ist
eine terminologische Einführung von Bedeutung, da sie einen konzeptionellen
Rahmen skizziert.

Was ist ein Hadith? Eine neue Definition des
Hadith
Das Wort Hadith, abgeleitet von der arabischen Wurzel ḥ-d-ṯ, („Ausspruch“,
„Nachricht“ oder „Bericht“) wurde zu einem zentralen Begriff der islamischen
Theologie, der sich auf die Worte und Taten des Propheten Muhammad und seiner
Gefährten bezieht. Im religiösen Bewusstsein und im historischen Gedächtnis der
muslimischen Individuen und Gesellschaften wird der Hadith heute konkret mit
dem Propheten identifiziert und als Ausdruck seiner Worte und Taten verwendet.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-005



Diese etablierte und allgemein anerkannte Akzeptanz schließt den normativen
Charakter jeder als Hadith bezeichneten Überlieferung ein. Diese Definition bringt
m. E. sowohl pädagogische als auch theologische Probleme mit sich. Zum Beispiel
kann eine Person oder Gruppe für sich in Anspruch nehmen, die Wahrheit zu
vertreten, indem sie ihre Ansichten oder Interessen zu einem bestimmten Thema
unter dem Deckmantel des Hadith präsentiert. Tatsächlich ist es historisch erwie-
sen, dass in den ersten Jahrhunderten eine große Anzahl von erfundenen Sprüchen,
Nachrichten, Informationen und Erzählungen unter dem Deckmantel vom Hadith
auf den Markt gebracht wurden, die sich sogar als Anekdoten, die die feurigen
Predigten der Prediger auf den Kanzeln der Moscheen schmückten, rasch ver-
breiteten. Die meisten Hadithgelehrten müssen diese Gefahr schon früh erkannt
haben, denn sie akzeptierten die Tatsache, dass die Authentizität der Hadithe nicht
mit absoluter Sicherheit festgestellt werden kann, weshalb die Echtheit der in den
Haditherzählungen zum Ausdruck gebrachten Sachverhalte mit einer gewissen
Skepsis oder Vorsicht zu betrachten ist. Tatsächlich wurden die historische Si-
cherheit und inhaltliche Glaubwürdigkeit der meisten Hadithe als relativ und
spekulativ (ẓannī) eingestuft, mit Ausnahme einiger weniger Überlieferungen, die in
der gesellschaftlichen Praxis und im Bewusstsein der Muslime zu einem kollektiven
Habitus geworden sind. Trotz der fachlichen Sensibilität und Sorgfalt der Theore-
tiker der Hadith- und Fiqh-Wissenschaft hat sich der Begriff Hadith als Bezeichnung
für die Überlieferung der Worte, Handlungen oder Zustimmungen des Propheten
Muhammad etabliert.¹

Vor dem Hintergrund dieser problematischen begrifflichen Entwicklung plä-
diere ich dafür, den Hadith neu zu definieren. Dementsprechend beinhaltet der
Hadith Worte, Verhaltensweisen und Praktiken, die von den Überliefernden dem
Propheten Muhammad zugeschrieben werden. Dies bedeutet, dass Hadithe Erzäh-
lungen sind, die die Überliefernden (rāwī) der ersten drei muslimischen Genera-
tionen direkt oder indirekt über den Propheten übermittelten, je nach ihrer Fä-
higkeit, zu verstehen undwahrzunehmen, was sie hörten, sahen oder beobachteten,
abhängig von ihren eigenen Interessen und Vorlieben. Fehler, die bei jedem Über-
tragungsvorgang auftreten können (Vergessen, Missbrauch, unvollständiges Hören
und Weitergeben oder Missverstehen usw.), gelten auch für die Überlieferungen,
die die Überliefernden auf den Propheten stützen. Darüber hinaus müssen wir
annehmen, dass auch die persönlichen Interessen, Gedanken und Vorlieben der
Überliefernden den Übertragungsvorgang beeinflussen. Zumindest aus diesen
Gründen ist eine klare Unterscheidung zwischen Hadith und dem Propheten

1 Unter Hadith versteht man allgemein die Worte, Taten und Zustimmungen des Propheten
Muhammad (vgl. Koçyiğit 1985, 120; Kandemir 1997, 27).

66 Yaşar Sarıkaya



Muhammad sowie Hadith und Offenbarung (Koran) im Hinblick auf Epistemologie,
Verlässlichkeit und Verbindlichkeit erforderlich.²

Diese Unterscheidung ist ein Gebot der wissenschaftlichen Sorgfalt und ent-
spricht der Auffassung, die der große Theologe Abū Ḥanīfa (gest. 767) von den
Hadithen hatte. Dieser Gelehrte gilt als derjenige unter den Imamen der sunniti-
schen Rechtsschulen, der sich in seinem Denksystem am wenigsten auf Hadithe
stützte, um seine Positionen und Urteile theologisch zu untermauern. Als er für
diese Haltung kritisiert wurde, erklärte er, dass sich seine Skepsis keineswegs gegen
die Worte des Propheten richte, sondern gegen die ihm zugeschriebenen Worte.
Ihre Authentizität infrage zu stellen sei keineswegs gleichbedeutend damit, die
Worte des Propheten zu leugnen. Beides sei voneinander zu unterscheiden (vgl.
Sarıkaya 2021, 133).

Eine neue Definition aus religionspädagogischer Sicht ist auch aufgrund der
Genese, Verschriftlichung und Kanonisierung der Hadithsammlungen sinnvoll.
Bekanntlich wurden die Hadithe im Gegensatz zu den Koranversen, die auf der
Mitteilung des Propheten beruhen und nach neuesten Erkenntnissen bereits zu
seiner Zeit verschriftlicht wurden,³ mit einigen Ausnahmen erst etwa im zweiten
Jahrhundert der Hidschra nach und nach, und zunehmend ab der dritten Gene-
ration schriftlich festgehalten und in den Sammlungen zusammengestellt. Die
wichtigsten von ihnen sind die beiden Sammlungen von al-Buḫārī und Muslim, die
Ṣaḥīḥ genannt werden. Neben diesen sind die sogenannten vier Sunan-Werke von
vier unterschiedlichen Autoren zu nennen.⁴ Der Prozess ihrer Kanonisierung hat
wiederum noch viel länger gedauert.⁵ Dabei sind auch das Interesse und der Ein-
fluss der damaligen politischen Autorität (u. a. Umayyaden) auf den Prozess der
Sammlung und Niederschrift der Hadithe besonders zu berücksichtigen.⁶

2 Weitere Informationen finden sich in Sarıkaya (2021, 34–38).
3 Siehe hierzu die Erklärung der Universität Birmingham, die das Koran-Manuskript besitzt, wel-
ches ein Labor der Universität Oxford mit Hilfe der Radiokarbon-Methode sehr nah an der Zeit des
Propheten datiert. https://www.birmingham.ac.uk/news-archive/2015/birmingham-quran-manu
script-dated-among-the-oldest-in-the-world.
4 Das sind: Kitāb as-sunan von Abū Dāwūd, Al-Ǧāmiʿ aṣ-ṣaḥīḥ fī s-sunan von at-Tirmiḏī, Kitāb
as-sunan von an-Nasāʾī und Kitāb as-sunan von Ibn Māǧa.
5 Zum Kanonisierungsprozess der Sammlungen von Buḫārī und Muslim siehe Brown (2007).
6 Eine solche Beziehung wird z.B. zwischen dem Kalifen ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz und den Hadith-
gelehrten Abū Bakr b. Hazm und Ibn Šihāb az-Zuhrī überliefert (vgl. Juynboll 1983, 34).

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 67



Was bedeutet Hadithdidaktik?

Der Begriff Hadithdidaktik stellt, soweit ich das beurteilen kann, in der Tradition
der islamisch-theologischen Disziplinen ein Novum dar. Wir kennen die Grundform
der traditionellen Hadithlehre im Allgemeinen. Es handelt sich dabei um einen
Prozess, der aus der Trias Empfangen-Auswendiglernen-Weitergeben besteht, wo-
bei kognitive Anstrengungen, etwa Verstehen und Interpretieren, äußerst begrenzt
sind. Vielmehr geht es dabei um Bewahrung und Überlieferung des Hadith (ta-
ḥammul al-ʿilm) im Rahmen eines unterrichtlichen Geschehens zwischen einem/
einer Lehrenden und den Lernenden. Dabei bediente man sich traditionell ver-
schiedener Methoden. Zu diesen gehört etwa samāʿ, das „Zuhören“ der Lernenden
bei einem/einer Hadithgelehrten, der/die einen Hadith auswendig oder aus einem
Buch lesend vorträgt.Verbreitet war auch die Methode der qirāʾa, des „Vortragens“,
von einem oder mehreren Hadithwerken seitens der Lernenden – wiederum aus-
wendig oder aus einem Buch lesend –, wobei der/die Lehrende diesen Vortrag
mitverfolgte. Eine weitere Methode besteht darin, dass der/die Lehrende selbst eine
Abschrift von Hadithen anfertigt oder anfertigen lässt (kitāba oder mukātaba).⁷ Bei
all diesen Methoden⁸ konzentriert sich der traditionelle Hadithunterricht in der
Regel auf das Lehren und Lernen von Hadithen bzw. Hadithwerken (wie be-
schrieben durch Auswendiglernen, Schreiben, Zuhören usw.). Ziel dabei ist es, die
Hadithe in der Form zu lernen, in der sie überliefert sind, und sie derart zu be-
wahren und weiterzugeben. Da es sich dabei hauptsächlich um einen Prozess der
Vermittlung handelt, sind sowohl Lernende als auch Lehrende gleichsam Medien
der Übermittlung und Bewahrung.

Unter Hadithdidaktik im gegenwärtigen Sinne verstehe ich hingegen einen
umfassenden und systematischen Prozess, der aus der theoretischen Konzeption,
Planung, Durchführung und Finalisierung eines unterrichtlichen Geschehens mit
Hadithen im Einklang mit den fachbezogenen und fachübergreifenden Zielen und
Kompetenzen besteht. In diesem Sinne ist die Hadithdidaktik eine grundlegende
Teildisziplin der islamischen Religionspädagogik. Im weitesten Sinne umfasst die
Hadithdidaktik die Auseinandersetzung mit den dem Propheten oder seinen Ge-
fährten zugeschriebenen Überlieferungen aus didaktischer Sicht in der Religions-
pädagogik. Diese Sichtweise umfasst sowohl die Eignung der Auswahl der in den
Hadithen beschriebenen Themen, Fragen, Situationen und Ereignissen als Inhalt
des Unterrichts als auch die Frage, mit welchen Methoden, Medien und Lernformen
diese behandelt werden können und sollen. Ziel ist es, einerseits die Hadithe und

7 Zum Hadithunterricht im Osmanischen Reich siehe Sarıkaya (2005, 48–59).
8 Zu den Übertragungswegen siehe Sezgin (1967, 58–60).

68 Yaşar Sarıkaya



die darin enthaltenen religiösen Phänomene wahrzunehmen, sie andererseits im
Hinblick auf Lernziele und Kompetenzerwerb kritisch zu bewerten und ihre Eig-
nung für pädagogische Grundsätze und Ziele zu prüfen.⁹

Pädagogisches Potenzial von Hadithen

Die Hadithe, die auf einer Überlieferungskette beruhen, sind im Hadithkorpus
enthalten, das v. a. in „sechs Büchern“ (kutub as-sitta) kanonisiert wurde.¹⁰ Jede
dieser Sammlungen enthält Tausende von Hadithen. Die Sammlung von al-Buḫārī
besteht zum Beispiel aus über 6000 Hadithen und die von Muslim aus etwa 7000.
Darüber hinaus gibt es eine Reihe weiterer Hadithsammlungen, die in ihrer Anzahl
und in ihrem Inhalt eine gewaltige und enorme Literatur darstellen.Viele von ihnen
haben tiefe Spuren im muslimischen Bewusstsein hinterlassen, einige von ihnen
sind im Gedächtnis fast aller gläubigen Muslime verankert. Diese Tausende von
Hadithen haben bis heute überlebt und sind sowohl in gedruckter als auch in di-
gitaler Form verfügbar.

Wie bereits erwähnt, prägen und bestimmen die Hadithe die religiöse und
moralische Erziehung, die persönliche (kognitiv-emotionale) Entwicklung und die
religiöse Sozialisation des Kindes mit. Der Prophet Muhammad wird darin mit
seinem Leben und seinen Reden als das Symbol idealer Schönheit und Tugend-
haftigkeit dargestellt. In diesem Sinne sind Hadithe unverzichtbare Quellen, die
dem Leben der Muslime Sinn und Identität verleihen. Hadithe dienen als Grund-
modell für die Gestaltung der Gebete, des Fastens und des täglichen Lebens der
Muslime. So sehr, dass sie konkrete Beispiele und Verhaltensmodelle in allen Be-
reichen des Islam präsentieren, die mit dem Gottesdienst zu tun haben. Im Leben
der Muslime fungieren Hadithe auch als überzeugende Ratschläge und wirksame
Trostquellen in schwierigen Zuständen wie Krankheit oder Krise. Dank der Hadithe
stellen Muslime zudem eine imaginäre Brücke zu dem Propheten Muhammad her.

9 Der Autor dieses Artikels hat in den letzten fünfzehn Jahren einen erheblichen Teil seiner wis-
senschaftlichen Arbeit dem Thema der Koran- und Hadithdidaktik gewidmet. Nach zahlreichen
Vorträgen und Artikeln, in denen ich großenWert auf die Auffassung legte, dass der Hadith über ein
reiches pädagogisches Potenzial verfügt, das nach den Kriterien der modernen islamischen Päda-
gogik für den Religionsunterricht (sowohl in der Schule als auch in der Moschee) gestalterisch,
nutzbar und produktiv gemacht werden kann, wurde 2021 meine erste Monografie Hadith und
Hadithdidaktik. Eine Einführung publiziert. Darin sind die thematischen und methodologischen
Aspekte der modernen Hadithdidaktik konzeptualisiert.
10 Es handelt sich um die „sechs Bücher“ bei den Sunniten, abgesehen von Musnad von Aḥmad b.
Hanbal und al-Muwaṭṭaʾ von Mālik b. Anas. Schiiten haben ihren eigenen Kanon, der „vier Bücher“
enthält.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 69



Sie haben die Möglichkeit, Muhammads Persönlichkeit stets zu aktualisieren und
ihn als Vorbild zu erleben.

Das umfangreiche Hadithkorpus bietet mithin ein großes pädagogisches Po-
tenzial für islamisch-religiöse Bildungsprozesse. Die rhetorischen Stilmittel in den
Hadithen (z.B. Gleichnisse, Geschichten) können die kognitiven Fähigkeiten von
Lernenden ebenso fördern wie die Entwicklung ihrer emotionalen Kompetenz, der
Fähigkeit zum konstruktiven Umgang mit eigenen Gefühlen und jenen anderer
Menschen. Zugleich bergen Hadithe viele spannende Inhalte, Impulse oder Denk-
anstöße für Lernende, um religiöses Wissen zu erwerben, zu vertiefen oder sogar
neu zu konstruieren. Im Zuge des Lernprozesses rund um die Beschäftigung mit
Hadithen können auch Kompetenzen, wie Verstehen, Diskutieren, Reflektieren,
Interpretieren und Argumentieren, erworben bzw. gestärkt werden.

Der Hadith stellt folglich nicht nur einen Sachtext oder ein historisches Über-
lieferungsmaterial dar, sondern er bildet und prägt Gefühle, Gedanken und Ver-
haltensweisen von Individuen und letztlich ganzer Gesellschaften mit.

Neben diesen literarischen und sprachlichen Merkmalen geben die Hadithe
auch Aufschluss über viele Fragen im Zusammenhang mit dem frühen Islam. Die
Ereignisse, die zur Zeit des Propheten und seiner Gefährten stattfanden, ein-
schließlich der Offenbarung und ihrer Vollendung (z.B. asbāb an-nuzūl), können
durch die in den Hadithen überlieferten Informationen besser verstanden werden.
So spielt etwa die Überlieferung von Ibn ʿUmar eine grundlegende Rolle für das
muslimische Verständnis über den Beginn der Offenbarung. Auch die Auskünfte
über die mekkanische und medinensische Periode der koranischen Offenbarung,
die Auswanderung der Muslime nach Medina, die kriegerischen Auseinanderset-
zungen mit den polytheistischen Mekkanern etc. werden in den Hadithen über-
liefert. Ebenso können die ersten Ansätze der islamischen Theologie, die sich im
Schatten der politischen und sozialen Unruhen nach dem Tod des Propheten ent-
wickelten, im Licht der Hadithe beleuchtet werden oder spiegeln sich in ihnen
wider.

Auch Themen im Zusammenhang mit dem Gottesdienst können mithilfe der
Hadithe besser veranschaulicht werden. Die meisten der einfachen, schlichten, aber
wirkungsvollen Hadithe über Gebete, Waschung, Fasten, Pilgerfahrt usw. können
im Unterricht verwendet werden. Eine Überlieferung von Abū Huraira etwa bringt
die enge Beziehung zwischen Reinheit und Beten glänzend und exemplarisch zum
Ausdruck: „Wenn einer von euch einen Fluss vor seiner Haustür hat und jeden Tag
fünfmal ein Bad darin nimmt, kann dann noch Schmutz an ihm haften?“, fragt der
Prophet die Gemeinde. Die Leute antworteten: „Nein, bestimmt nicht!“ „Genauso ist

70 Yaşar Sarıkaya



es mit den fünf täglichen Ritualgebeten (Salah, Namaz)! Durch diese Gebete werden
auch die Sünden gereinigt, die ihr zuvor begangen habt!“¹¹, erwidert der Prophet.

Ein weiterer Bereich ist die Ethik. Es gibt Hunderte von Hadithen in diesem
Bereich, von denen viele sicherlich nützlich sind, um moralische Werte oder
Prinzipien im Religionsunterricht zu reflektieren. So können beispielsweise mo-
ralische Schwächen wie Lügen, Unehrlichkeit, Diebstahl, Heuchelei usw. anhand
dieser Hadithe diskutiert werden. Moralische Verhaltensweisen, die auch soziale
Aspekte haben, wie Freundlichkeit und Solidarität, können ebenfalls durch Hadithe
erörtert oder durch Hadithe unterstützt werden. Einer Überlieferung von Anas b.
Mālik (gest. 708) zufolge sagte der Prophet Muhammad: „Keiner von euch darf sich
als vollkommen gläubig ansehen, solange er seinem Freund oder seinem Nachbarn
nicht das gönnt, was er sich selbst gönnt.“¹² Dieser Hadith lässt sich in verschiedene
Unterrichtsthemen einbringen, etwa in: Miteinander leben, Freundschaft, Mitge-
fühl, soziale Gerechtigkeit etc.

Das Problem der Übersetzung und Interpretation
von Hadithen
Um aus diesem reichen Potenzial für den IRU in Schulen oder Gemeinden sinnvoll
schöpfen zu können, bedarf es einer plausiblen fachgerechten Übersetzung. Be-
kanntlich wurden Hadithe auf Arabisch zusammengestellt, klassifiziert und in
verschiedenen Werken gesammelt. Einige davon (z.B. die Ṣaḥīḥ-Sammlungen von
al-Buḫārī und Muslim) sind die Hauptquellen, die das muslimische religiöse Be-
wusstsein und das historische Gedächtnis lebendig halten, da sie über Jahrhunderte
hinweg bis heute stets rezipiert und sogar auswendig gelernt und von Generation zu
Generation weitergegeben wurden/werden. Viele von ihnen wurden mittlerweile
z.B. ins Englische,Türkische und auf Urdu übersetzt. Der Ṣaḥīḥ von al-Buḫārīwurde
auszugsweise auch ins Deutsche übersetzt. Eine dieser Übersetzungen stammt von
Dieter Ferchl und trägt den Titel: Ṣaḥīḥ al-Buẖārī. Nachrichten von Taten und Aus-
sprüchen des Propheten Muhammad. Eine andere wurde von Muhammad Rassoul
mit dem Titel Sahih Al-Buharyy – Gekürzte Ausgabe herausgegeben. Zudem findet
man Auszüge aus dem Ṣaḥīḥ von al-Buḫārī und jenem von Muslim in deutscher
Sprache online. Der Religionswissenschaftler Adel Theodor Khoury hat die be-
kannten Hadithwerke übersetzt und in einer deutschsprachigen Ausgabe unter dem
Titel Der Hadith. Quelle der islamischen Tradition zusammengeführt.

11 al-Buḫārī, mawāqīt 6; Muslim masāǧid 282–283 (vgl. Sarikaya 2011; Hadith Nr. 161).
12 Muslim, īmān 71,72.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 71



Im Laufe der Zeit wurden Auswahlwerke, vor allem aus den Ṣaḥīḥayn zu-
sammengestellt, die als grundlegende Handbücher dem Unterricht in der Medrese
und der Predigt in der Moschee, der mystischen Erziehung in tekke (Sufikonvent)
und der Erwachsenenbildung dienten/dienen. Hierzu gehört etwa das Buch der
Vierzig Hadithe (Kitāb al-arbaʿīn) von an-Nawawī (gest. 1278), das heute in viele
Weltsprachen übersetzt wurde, darunter auch ins Deutsche.¹³ Jedoch hat sich bis-
lang kein eigenes literarisches Genre entwickelt, das sich speziell für Lehrbücher
oder Unterrichtsmaterial anbieten würde. Einen ersten grundlegenden Beitrag zur
Bildung einer Gattung der pädagogischen Hadithauswahl bildet der Band 401 Ha-
dithe für den Islamunterricht vom Verfasser des vorliegenden Artikels. Darin wer-
den 401 nach pädagogisch-didaktischen und rationalen Kriterien ausgewählte Ha-
dithe aus den Werken der al-kutub as-sitta elementarisiert. Die Sammlung dient
primär als Hilfsmittel für den IRU und richtet sich somit in erster Linie an Schü-
ler:innen sowie Lehrkräfte. Das Buch beinhaltet eine zeitgemäße Auswahl an le-
benspraktischen Hadithen mit Bezug zu den in deutschsprachigen Lehrplänen
vorgegebenen Unterrichtsthemen sowie zur kindlichen Lebenswelt.

Deutlich wird, dass es bereits eine Reihe von Auswahlübersetzungen (z.B. der
Ṣaḥīḥ von al-Buḫārī und von Muslim) in deutscher Sprache gibt (vgl. Sarıkaya 2021),
doch stellt sich die Frage:Wie sach- und fachgemäß sind diese Übersetzungen? Nach
welchen theologischen Grundlagen und Kriterien wurde die Themenwahl bestimmt
und wie wurden die dazu passenden Hadithe ausgewählt? In welchem Ausmaß
übertragen diese Übersetzungen die Originalsprache der Hadithe des siebten bis
neunten Jahrhunderts in die deutsche Gegenwartssprache sachgerecht?

Die fachwissenschaftlich und fachdidaktisch korrekte Übersetzung des Ha-
dithkorpus ins Deutsche soll daher ein elementares Aufgabenfeld der islamischen
Religionspädagogik sein. Dafür sollen Kriterien entwickelt werden, die dafür sor-
gen, dass die Übersetzung dem Interesse, der Neugier und dem Verständnishorizont
der Lernenden gerecht wird. Gleichwohl sollte die Übersetzung die wichtigsten
Ideen, Grundsätze, Inhalte und Fakten, die die Hadithe explizit oder implizit, direkt
oder indirekt enthalten, so genau wie möglich wiedergeben. Folglich sollte jede
pädagogische Übersetzung sowohl sach- als auch schülergerecht sein. Eine hin-
sichtlich der Sprach- und Fachkenntnisse unzureichende Übersetzung kann dazu
führen, dass die Bedeutung des Textes unvollständig, falsch und manchmal sogar
manipuliert wiedergegeben wird und dadurch zu falschen Interpretationen und
Schlussfolgerungen führen kann. Ebenso wäre eine Übersetzung didaktisch nicht
hilfreich, die die Lebenswirklichkeit der Lernenden und ihre kognitive und emo-
tionale Entwicklung nicht anspricht. Natürlich sollte nicht behauptet werden, dass

13 Meiner Meinung nach ist Marco Schöllers (2007) Übersetzung am besten gelungen.

72 Yaşar Sarıkaya



die Bedeutung und der Inhalt der betreffenden Texte in diesen Übersetzungen in
jeder Hinsicht absolut genau wiedergegeben würden. Letztlich werden die über-
setzten Texte von den Lernenden gelesen und im Einklang mit ihren persönlichen
Herangehensweisen und Lebenserfahrungen verstanden und interpretiert. All dies
ist natürlich keine leicht zu bewältigende Aufgabe.

Eine weitere Herausforderung für die Übersetzung besteht im zeitlichen und
räumlichen Abstand zur Entstehungszeit der Hadithe. Wie andere religiöse
Schriften (etwa Bibel und Koran) enthalten auch Hadithe die sprachlichen, kultu-
rellen und intellektuellen Merkmale der Zeit und der Bedingungen, in denen sie
entstanden sind (asbāb al-wurūd). Daher ist es notwendig, die Hadithe vor dem
Hintergrund des zeitlichen und sozialen Kontextes, in dem sie entstanden sind, zu
lesen und zu bewerten. Gerade in diesem Zusammenhang gibt es eine Reihe
sprachlicher und kontextueller Schwierigkeiten, die es nach pädagogischen und
didaktischen Grundsätzen zu überwinden gilt. Es ist notwendig, die Sprache der
Hadithe zu aktualisieren und das darin enthaltene Wissen mit der für das Fach-
gebiet erforderlichen Sensibilität zu vermitteln, indem eine angemessene Auswahl
aus der Masse von Hadithen getroffen wird.

Im Laufe der Zeit wurden die dem Propheten zugeschriebenen Denk- und
Verhaltensformen aus ihrem Kontext entfernt, auf Stereotype beschränkt und im
Zuge des Kanonisierungsprozesses weitgehend in den Sammlungen eingefroren. Die
Annahme, dass die Sunna des Propheten nur in diesen niedergeschriebenen und in
die Gegenwart übertragenen Texten zu finden sei, würde die Dynamik von Zeit und
Geschichte außer Acht lassen. Entscheidend für das Verständnis der Hadithe sind
die den Hadithen innewohnenden religiösen, theologischen und moralischen
Prinzipien. Durch eine sinnorientierte Lektüre, die danach fragt, was gemeint ist,
kann sichergestellt werden, dass das in den Hadithen tradierte Wissen aktualisiert
wird und tatsächlich die heutigen Lesenden anspricht. Hier geht es darum, dass ein
bedeutsames, erlebbares, kommunizierbares und anschlussfähiges Modell des
Propheten für heute dargestellt wird. So kann der Prophet jenseits von überhöhten,
unzugänglichen und tabuisierten Vorstellungen als verlässlicher, vorbildlicher
Mensch, Begleiter, Ratgeber, Lehrer und Freund wahrgenommen werden.

Ein weiterer Aspekt ist die Frage des Verstehens und Deutens. Die in den is-
lamischen Disziplinen, insbesondere im Uṣūl al-fiqh, entwickelten semantischen
und hermeneutischen Ansätze haben in der Vergangenheit einen wichtigen und
entscheidenden Beitrag zum Verständnis und zur Interpretation der Inhalte von
Hadithen geleistet und können diese auch heute noch leisten (vgl. Görmez 2011;
Kırbaşoğlu 2013). Da sie jedoch größtenteils auf einem textorientierten Verständ-
nisparadigma basieren, sind sie für didaktische Zwecke kaum geeignet. Sie lassen
den Lernenden kaum Raum für die Beteiligung am Verständnisprozess.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 73



Die Methoden des Verstehens und der Interpretation des fiqh konzentrieren
sich überdies auf die Ableitung von Bestimmungen für religiöse Praktiken aus
Koran und Hadith (naṣṣ). Insofern kann die Methode des fiqh wenig zum Ver-
ständnis und zur Auslegung des Korans und der Hadithe in Lehr- und Lernpro-
zessen beitragen. Denn der Zweck der religiösen Bildung und Ausbildung besteht
nicht darin, aus religiösen Texten (naṣṣ) verbindliche Gesetze oder normative
Handlungsweisen für den Einzelnen und die Gesellschaft herauszuarbeiten. Der
Koran und die Hadithe sollten in der Bildung aus einer pädagogischen Perspektive
heraus betrachtet werden. In dieser Hinsicht liefern religiöse Texte den Lernenden
Anregungen für den Prozess des selbstständigen Denkens, des Erwerbs von Fähig-
keiten und Kompetenzen und befähigen sie, über Sinn und Bedeutung reflexiv und
argumentativ nachzudenken. Daher ist die Kenntnis der traditionellen Deutungs-
ansätze zwar sinnvoll, allerdings sind sie im Unterricht anhand der Hadithe durch
die Nutzung verschiedener Ansätze und Modelle zeitgenössischer Didaktik und
pädagogischer Hermeneutik zu erweitern, um die Hadithe im Einklang mit den
Bildungszielen kompetenzorientiert, fach- und sachgerecht zu verstehen und in-
terpretieren zu können. Die Reader-Response-Theorie, die sich als Kritik am text-
zentrierten Strukturalismus in der Erschließung literarischer Texte entwickelte
(vgl. Iser 1972; Davis und Womack 2002; Mart 2019), basiert beispielsweise auf der
Annahme, dass die Bedeutung durch eine Transaktion zwischen den Lesenden und
dem Text innerhalb eines bestimmten Kontextes konstruiert wird. Lernende neh-
men bei der Erschließung des Hadithtextes demnach eine wesentliche Rolle ein,
indem sie auf den überlieferten Inhalt reagieren. Der Prozess der Entwicklung von
Reaktionen erleichtert ein aktives und bedeutungsvolles Lesen und erhöht die
emotionale und intellektuelle Beteiligung am Text, was letztlich den Lernenden ein
besseres Verständnis und Bewusstsein für den Text verschaffen kann. Folgende
Fragen können dabei helfen:
– Was hat der Text mit dir persönlich und deinem Leben zu tun?
– Inwieweit stimmt der Text mit deiner Weltanschauung und damit, was du als

richtig oder falsch ansiehst, überein (oder inwieweit widerspricht er dieser)?
– Hat der Text deine Sichtweisen herausgefordert oder gar verändert?
– Wie gut hat der Text Themen adressiert, die du persönlich als wichtig emp-

findest?
– Fasse zusammen! Was ist insgesamt deine Reaktion zu dem gelesenen Text?

Ein wesentlicher Vorteil dieser literaturwissenschaftlichen Theorie liegt darin, dass
sie sowohl den Text als auch die Lesenden in den Fokus nimmt. Dadurch wird die
Kompetenz der eigenen Urteilsbildung anhand der eigenen Erfahrung und Meinung
zum gelesenen Text gefördert. Unterschiedliche Reaktionen von unterschiedlichen
Rezipienten bilden viele verschiedene Sichtweisen, was wiederum die soziale

74 Yaşar Sarıkaya



Kompetenz sowie die Fähigkeit, mit unterschiedlichen (Be‐)Deutungen (Ambigui-
tätstoleranz) konstruktiv umzugehen, fördert.

Für die Erschließung der Hadithtexte könnten ebenfalls die in der Bibeldidaktik
entwickelten leserzentrierten Modelle und Methoden hilfreich sein. Detlev Dor-
meyer beispielsweise, der die leserzentrierten Methoden für eine interaktionale
Bibelauslegung fruchtbar macht, unterscheidet zwischen drei Phasen in einem
Lehr- und Lernprozess (vgl. Adam 2006, 134– 141). In der ersten Phase Entdecken und
Aneignen solle die Möglichkeit gegeben werden, den Text mit eigenem (Vor‐)Wissen
auf der Ebene des eigenen Gefühls zu füllen und ihn sich auf diese Weise anzu-
eignen. Die zweite Phase des interaktionalen Lesens solle diskursives Verstehen
ermöglichen, indem die Struktur des Textes mit der eigenen Alltags- und Gefühls-
welt verglichen werde. Bei der dritten Phase Verstehen und Übertragen handele es
sich um die existenzielle Aneignung des Textes durch eineWertung, Diskussion und
Übertragung von Rollen und Handlungen in die eigene Lebenswirklichkeit.

Grundlagen des Lehrens und Lernens durch
Hadithe
Um das pädagogische Potenzial der Hadithe im Lehr- und Lernprozess kreativ und
konstruktiv nutzen zu können, ist eine umfassende Kenntnis der pädagogischen
Prinzipien aus wissenschaftlicher und didaktischer Sicht erforderlich. In meinen
bisherigen Publikationen habe ich in aller Bescheidenheit versucht, pädagogische
Prinzipien für die Hadithdidaktik (und auch für die Korandidaktik) zu entwickeln
und zu vertiefen. Diese werden in meinem 2021 erschienenen Studienbuch Hadith
und Hadithdidaktik fachwissenschaftlich und fachdidaktisch fundiert und be-
gründet.

Mit pädagogischen Prinzipien in Bezug auf Hadithdidaktik sind die wesentli-
chen Überlegungen und Perspektiven gemeint, die berücksichtigt werden sollten,
wenn ein Hadith (oder ein Vers bzw. eine Sure) im unterrichtlichen Geschehen zur
Anwendung kommt, unabhängig davon, ob dies zur Unterstützung des Unter-
richtsthemas geschieht oder ob das Thema der Hadith selbst ist. Es reicht aus, einige
dieser Grundsätze hier zusammenfassend darzustellen, da ausführliche Erklärun-
gen in dem oben erwähnten Buch zu finden sind:
1. Ganzheitlichkeit. Hier geht es darum, zu vermeiden, dass Hadithe unabhängig

von ihrem Kontext und isoliert voneinander gelesen und gedeutet werden. Um
dies zu erreichen, sollten alle Hadithe (wie Puzzleteile) zu einem Thema (z.B.
Frauen) zusammengeführt werden, um das Gesamtbild, den Hauptgedanken

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 75



des Themas und den allgemeinen moralischen Grundsatz, falls vorhanden,
herauszuarbeiten und darzustellen.

2. Zwei- und Mehrdeutigkeit. In der islamischen Wissenschaftstradition der
klassischen Periode waren die Relativität des erworbenen Wissens sowie die
Subjektivität der gezogenen Schlussfolgerungen und der vorgenommenen In-
terpretationen von grundlegender Bedeutung. Die wichtigste Maxime, die dies
zum Ausdruck bringt, ist der Ausdruck „Gott weiß es besser“, der generell von
fast allen Autoren verwendet wurde, nachdem sie ihre Ansichten zu einem
Thema dargestellt haben. Mit dieser Formulierung werden die Subjektivität
und Mehrdeutigkeit des Verständnisses und der Interpretation und der damit
verbundene Pluralismus – zumindest implizit – akzeptiert. Thomas Bauer, der
dieses Verständnis in der islamischen theologischen Tradition wiederentdeckt
hat, betont, dass die Ein-Wahrheits-Mentalität ein modernes postkoloniales
Phänomen ist (vgl. Bauer 2011). Im IRU sollte das hermeneutische Prinzip der
Mehrdeutigkeit, insbesondere beim Verständnis und der Auslegung von Koran
und Hadith, als leitender didaktischer Gedanke gelten.

3. Elementarisierung. Dieses Prinzip wurde von den christlichen Religionspäd-
agogen Karl Ernst Nipkow und Friedrich Schweitzer (2003) entwickelt. Zentral
dabei ist die Frage nach dem Elementaren, Charakteristischen und Unverzicht-
baren eines Lerngehalts. Dadurch ist einerseits eine Reduktion des komplexen
Wissensgehalts auf den Kern des Glaubensinhaltes möglich, andererseits lassen
sich komplexe Lernvorgänge leichter strukturieren. Die Elementarisierung als
wechselseitige Erschließung, entsprechend dem Korrelationsgedanken, hängt
mit mehrfachen Faktoren (elementare Inhalte und elementare Fragen) zusam-
men. Dabei werden neben theologisch relevanten Kernthemen bzw. religiösen
Wahrheiten und Erfahrungen auch elementare Fragen der Lernenden nach
dem Wie, Warum, Was etc. als aufeinander bezogen dargestellt.¹⁴ Auf die Ha-
dithe bezogen bedeutet Elementarisierung, die überlieferten Inhalte durch
adäquate Umgestaltung für verschiedene Verstehenshorizonte der Lerngrup-
pen erschließbar zu machen. Dabei handelt es sich um eine wechselseitige
Anpassung zwischen den elementaren Inhalten des Überlieferungsmaterials
und den elementaren Fragen der Lernenden.

4. Korrelation. Das wechselseitige Verhältnis von heutiger Lebenswelt und über-
liefertem Glauben bildet die Grundlage der Korrelationsdidaktik. Ziel ist es, den
Religionsunterricht im heutigen Kontext mit besonderem Blick auf die Inter-
essen, Fragen und Wünsche der Lernenden zu gestalten. Die Tatsache, dass die
koranische Offenbarung und der Prophet Muhammad in einem dynamischen

14 Zur Elementarisierung siehe Schweitzer (2003).

76 Yaşar Sarıkaya



Dialog mit den Zuhörern und Empfängern standen, bietet eine islamisch-
theologische Grundlage für das Prinzip der Korrelation in Lehr- und Lern-
prozessen (vgl. Sarıkaya 2016, 63–67). Wie in zahlreichen Hadithen dokumen-
tiert,¹⁵ vollzog sich die Kommunikation zwischen dem Propheten und seinen
Gefährt:innen in Form eines Wechselspiels und bewegter Interaktion. Dabei
handelte der Prophet keineswegs als gleichsam Allwissender, der seinen Ge-
sprächspartnern Informationen oder Anweisungen diktiert und von ihnen
absoluten Gehorsam akzeptiert hätte.Vielmehr nahm der Prophet Bezug auf die
Lebenswirklichkeit, auf An- und Rückfragen, Anliegen, Sorgen etc. seiner Ge-
meinde. In Anlehnung an diese Herangehensweise soll der Unterricht mit
Hadithen einen Bezug nehmen zumHeute, zur Erfahrungs- und Lebenswelt der
Lernenden.

5. Kontextualisierung. Hadithtexte sind in jener Form der arabischen Sprache
verfasst, welche in ihrer Entstehungszeit in Gebrauch war. Sie spiegeln die
damaligen sprachlichen, sozialen und kulturellen Gepflogenheiten wider. So ist
die Hadithliteratur geprägt von Bildern, Metaphern, Begrifflichkeiten und
Vorstellungen aus frühislamischer Zeit, die heutige Lesende zunächst zu ent-
schlüsseln haben. Doch wie können Hadithe auf den gegenwärtigen Lebens-
kontext übertragen werden, wenn sie doch mit den historischen und sozio-
kulturellen Bedingungen ihrer Entstehungszeit verknüpft sind? Genau an
diesem Punkt erweist sich die Kontextualisierung als hilfreiche und zielfüh-
rende Methode. Diese umfasst wiederum ein dreistufiges Verfahren:
1. Rekonstruktion. Zuerst werden die Hadithe in die sprachlichen, kulturellen

und historischen Zusammenhänge jener Zeit eingebettet, in welcher der
Prophet Muhammad gewirkt und gepredigt hat.

2. Evaluation. In einem zweiten Schritt werden die Inhalte der prophetischen
Worte und Taten mit Blick auf Lernziele und Kompetenzen eruiert und
bewertet.

3. Reflexion. In einem abschließenden Schritt wird gefragt, ob und wie die
erzählten Gegebenheiten und Gepflogenheiten auf die Lebenswelt der
Lernenden bezogen werden können.

6. Gender- und Differenzgerechtigkeit. Hadithe entstanden in einem anderen
politischen, sozialen und kulturellen Kontext als jenem des 21. Jahrhunderts.
Daher können sie heutigen Lernenden in Sprache und Inhalt befremdlich und
fragwürdig erscheinen. Auf sprachlicher Ebene werden beispielsweise Wörter
und Begriffe generell in maskuliner Form verwendet, als ob nur Männer an-

15 Vgl. Hadithe über prophetischeMedizin und über die Bestäubung der Datteln, etwa in: Ṣaḥīḥ von
Muslim, faḍāʾil 38.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 77



gesprochen würden. Darüber hinaus gibt es eine Reihe von Erzählungen, die
gegenüber Frauen restriktive oder abwertende Inhalte vermitteln.¹⁶ Ähnlich
verhält es sich auch mit der Differenz hinsichtlich religiöser und weltan-
schaulicher Vorstellungen.¹⁷ Wie geht man im IRU didaktisch sinnvoll mit
derartigen Überlieferungen um? Die oben dargestellten Prinzipien können
dabei hilfreich sein. Darüber hinaus ist die Sensibilisierung der Lernenden für
Themen, wie Heterogenität und Gendergerechtigkeit, von pädagogischer Be-
deutung.

7. Diskursivität. Mit Diskursivität ist hier gemeint, dass der IRU in der Begegnung
mit den Hadithen (neben all dem anderen, was das religiöse Bekenntnis aus-
macht) auf gedankliche Auseinandersetzung hin ausgerichtet ist und dabei die
Schüler:innen in ihrer Individualität und Eigenständigkeit einbezieht und sie
als Subjekte im Lernprozess ernst nimmt und würdigt.¹⁸ Diesem Ansatz folgend
fragt die Hadithdidaktik nach dem Sinn religiösen Lernens unter modernen
Bedingungen, nach den Erfahrungen und Bedürfnissen der (muslimischen)
Menschen heute. Sie versteht das religiöse Wissen nicht als eine abgeschlos-
sene, gleichsam eingefrorene Einheit, daher geht sie nicht deduktiv von vor-
ausgesetzten, fixen Wahrheiten und Beständen katechetischer bzw. dogmati-
scher Lehren aus. Vielmehr wendet eine zeitgemäße Hadithdidaktik Ansätze
und Modelle an, die Lernende dazu befähigen, diskursiv und kritisch-reflexiv
der religiösen Tradition und deren Inhalten und Themen zu begegnen und in
der Folge ein eigenes Islamverständnis und eine individuelle Religiosität
selbstständig und in deutscher Sprache zu konstruieren und auszubilden.
Dieses induktive fachdidaktische Vorgehen stellt die Lernenden mit ihren
Fragen, Interessen und Sorgen in den Mittelpunkt.

Diese Prinzipien können den Hadithinhalt jenseits komplexer theologischer, dog-
matischer oder weltanschaulicher Debatten attraktiv und fruchtbar machen, indem
sie auf die Lebenswirklichkeit der Lernenden bezogen und aktualisiert werden.
Beim Lernen und Lehren mit Hadithen (dies gilt auch für Lernen und Lehren mit
dem Koran) sollte daher auf den deduktiven Ansatz verzichtet werden, der darauf
abzielt, vorgefertigtes religiöses Wissen (Katechismus) in den Geist der Lernenden
zu laden. Stattdessen sollten religiöse Inhalte im Hadithtext mit einem induktiven
Ansatz erschlossen werden, bei dem die Lernenden aktiv am Lernprozess teilneh-
men. Dieser Ansatz erfordert eine Veränderung der Rolle der/des Lehrenden und

16 Vgl. Muslim, īmān, 36; al-Buḫārī, al-anbiyāʾ 1.
17 Vgl. Muslim, masāǧid, 826.
18 Zum Modell des diskursiven Religionsunterrichts siehe Schoberth (2009).

78 Yaşar Sarıkaya



bezieht sich auf einen Lehr-Lern-Prozess, der die Lernenden in den Mittelpunkt
stellt und sich auf den Erwerb von Kompetenzen und Fertigkeiten konzentriert,
statt auf die traditionelle Rolle des allwissenden Lehrers.

Für ein Lernen und Lehren nach diesen Kriterien stehen eine große Anzahl von
Lernmethoden zur Verfügung, von textzentrierten und bildbasierten bis hin zu
gestalterischen und handlungsorientierten (vgl. Niehl und Thömmes 2014; Wiemer
et al. 2011). Diese methodische Vielfalt ermöglicht es Lehrenden, einen Unterricht
mit dem Hadith attraktiv und kreativ zu gestalten. Bei den produktions- und
handlungsorientierten Methoden beispielsweise wird davon ausgegangen, dass ein
Text (mit der Intention seiner Autorin/seines Autors) erst dann wirklich verstanden
worden ist, wenn nach deren/dessen Denkweise gehandelt und mit dem Text un-
terschiedlich umgegangen werden kann. Dies wird mithilfe produktions- und
handlungsorientierter Methoden möglich gemacht. Bei Ersteren ist es beispiels-
weise möglich, ein Werbeplakat zu einem Text zu entwerfen, Quizfragen zum Text
zu erstellen, den Text in einen Zeitungsbericht umzuformen oder den Text in die
heutige Zeit zu übertragen. Bei handlungsorientierten Methoden eignen sich für
den Unterricht beispielsweise pantomimische Spiele zum Hadithtext, das Erstellen
von Textpuzzles, Collagen oder Wandzeitungen oder auch Reporterspiele zur Dar-
legung von Gefühlen der jeweiligen Personen im Text.

Fazit

Die im vorliegenden Artikel vertretene pädagogische Perspektive zeigt das große
Potenzial der Hadithe für die Vermittlung vonWissen, Fähigkeiten und Kompetenzen
in Bildungsprozessen. Dazu müssen die Hadithtexte jedoch mit einer kompetenten
und pädagogischen Sensibilität so übersetzt werden, dass sie den Verstehenshorizont
der Lernenden ansprechen. Darüber hinaus sollten die Hadithe – im Gegensatz zu
dogmatischen, katechetischen oder deduktiven Ansätzen – induktiv und subjektori-
entiert behandelt werden. Lernende sollten in der Lage sein, mit dem Text zu kom-
munizieren, die im Text beschriebenen Ereignisse und Phänomene innerhalb ihrer
eigenen Bedeutungswelt zu bewerten und ihre eigenen Schlussfolgerungen zu ziehen.
Ein solcher neuer Lern- und Lehransatz kann mit Prinzipien und Kriterien erreicht
werden, die sowohl die Perspektiven der Hadithwissenschaft und der Theologie als
auch die der Religionspädagogik einbeziehen.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 79



Literaturverzeichnis

Adam, Gottfried (Hg.). Bibeldidaktik. Ein Lesebuch. Münster: Comenius-Institut, 2006.
al-Buḫārī, Muhạmmad b. Ismāʿīl. Sạhị̄h ̣ al-Buḫārī, 4 Bände. Beirut: Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 1999.
Bauer, Thomas. Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams. Berlin: Verlag der

Weltreligionen, 2011.
Brown, Jonathan. The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī

Ḥadīth Canon. Leiden, Boston: Brill, 2007.
Davis, Todd F. und Kenneth Womack. Formalist Criticism and Reader-Response Theory. Basingstoke:

Palgrave, 2002.
Görmez, Mehmet. Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu. Ankara:

Diyanet Vakfı yay, 2011.
Iser, Wolfgang. „The Reading Process: A Phenomenological Approach“. Modern Criticism and Theory: A

Reader. Hg. David Lodge. Essex: Longman, 1972. 211–228.
Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Qur‘an. Semantics of the Qurʾanic Weltanschauung. Kuala Lumpur:

Islamic Book Trust, 2008.
Juynboll, G. H. A. Muslim tradition. Studies in chronology, provenance and authorship of early ḥadīṯ.

Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1983.
Kandemir, M. Yaşar. „Hadis“. TDV İslâm Ansiklopedisi 15. İstanbul: TDV, 1997. 27–64.
Kırbaşoğlu, M. Hayri. Alternatif Hadis Metodolojisi. Ankara: Otto, 2013.
Koçyiğit, Talat. Hadis Istılahları, 2. Baskı. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1985.
Muslim, Abū l-Ḥusayn. Sạhị̄h ̣ al-Muslim. Hg. Muhạmmad Fuʿād ʿAbdulbāqī, 5 Bände. Istanbul:

al-maktab al-islāmiyya, o. J.
Niehl, Franz W. und Arthur Thömmes. 212 Methoden für den Religionsunterricht. Neuausgabe.

München: Kösel, 2014.
Sarıkaya, Yaşar. Hadith und Hadithdidaktik. Eine Einführung. Paderborn: Schöningh, 2021.
Sarıkaya, Yaşar. 401 Hadithe für den Islamunterricht. Hückelhoven: Anadolu, 2011.
Sarıkaya, Yaşar. Abū Saʿīd Muhạmmad al-Ḫādimī (1701– 1762). Netzwerke, Karriere und Einfluss eines

osmanischen Provinzgelehrten. Hamburg: Kovač, 2005.
Sarıkaya, Yaşar. „Islamische Religionspädagogik als Medium der Erneuerung islamisch-religiösen

Wissens“. Islamische Religionspädagogik. Leitfragen aus Theorie, Empirie und Praxis. Hg. Yaşar
Sarıkaya und Adem Aygün. Münster: Waxmann, 2016. 61–81.

Schoberth, Ingrid. Diskursive Religionspädagogik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.
Schöller, Marco. Das Buch der Vierzig Hadithe. Frankfurt a. M.: Verlag der Weltreligionen, 2007.
Schweitzer, Friedrich. Elementarisierung im Religionsunterricht. Erfahrungen, Perspektiven, Beispiele.

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2003.
Sezgin, Fuat. Geschichte des arabischen Schrifttums, vol. 1, Qur’ānwissenschaften, Ḥadīṯ, Geschichte, Fiqh,

Dogmatik, Mystik bis ca. 430 H. Leiden: Brill, 1967.
University of Birmingham. „Birmingham Qur’an manuscript dated among the oldest in the world“

(22. Juli 2015). https://www.birmingham.ac.uk/news-archive/2015/birmingham-quran-manuscript-
dated-among-the-oldest-in-the-world. News Archive der University of Birmingham (21. Mai 2024).

Wiemer, Axel et al. Basiskartei Religionsdidaktik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2011.

80 Yaşar Sarıkaya



Tuba Işık

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser
Bildung in der Tradition und Gegenwart

Vorbemerkungen

Ein gelingender Islamischer Religionsunterricht (im Folgenden IRU) ist auf den
ersten Blick ein solcher, der eine Balance zwischen fachlicher Vermittlung, zu der
auch Wissen aus der Tradition und entsprechende Impulse gehören, und der le-
bensweltlich-religiösen Relevanz für die Lernenden herstellen kann. In meiner
religionspädagogischen Forschung verfolge ich einen hermeneutischen Ansatz, der
sich an den Problemen, Fragen und Bedürfnissen der Schüler:innen orientiert. Die
methodologische Herstellung einer Kompatibilität zwischen der islamischen Er-
zähltradition und den Ansprüchen an einen modernen IRU setzt auf das institu-
tionalisierte Zusammenspiel von ästhetischer und ethischer Bildung, indem anhand
von Erzählungen ethische Fragestellungen ästhetisch erschlossen werden. Dabei
beziehe ich die vielschichtige islamische Bildungstradition ein und suche nach In-
halten und Methoden, die über Jahrhunderte Gültigkeit besaßen, und prüfe sie auf
ihre pädagogische, didaktische und lebensweltliche Eignung für den IRU in
Deutschland. So werde ich auch in diesem Aufsatz vorgehen.

Das Profil des IRU sollte meines Erachtens nicht dem Theologischen den Vor-
rang geben, sondern eine Balance zwischen dem Theologischen einerseits und
seiner lebensweltlichen Bedeutung und didaktischen Vermittlung andererseits
wahren.¹ Die Diskussionsfrage, ob das „Theologische“ unmittelbar mit „der Tradi-
tion“ gleichgesetzt werden kann, mag in eine andere Richtung führen, wichtig ist
aber: Die Sprache der Glaubenserfahrungen und Überlieferungen einer religiösen
Gemeinschaft ist das Erzählen, das verloren zu gehen droht.

Ich halte die Anknüpfung an die Tradition als religionspädagogische Zielkoor-
dinate aus vielerlei Gründen für außerordentlich wichtig. Einer sei in diesem Zu-
sammenhang hervorgehoben. Die emotionale und ästhetische Verbindung mit und
die Beheimatung in einem reichen religiösen Erbe können inmitten einer kom-
plexen, unüberschaubaren modernen Welt integrierend, orientierend und identi-
tätsstiftend wirken, indem sie durch die ästhetische und emotionale Texterschlie-

1 Bereits um das Jahr 2000 entzündete sich die Prioritätsdebatte nicht nur an der grundsätzlichen
Machtfrage zwischen religiösem Geltungsanspruch und Pädagogik, sondern berührte auch Fragen
insbesondere im Zusammenhangmit dem IRU:Wer hat einen legitimen Anspruch auf Interpretation
und ist Theologie eher eine Profession oder eine Kompetenz? Siehe hierzu Behr (2013, 17–41).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-006



ßung die Imaginationsfähigkeit, die Perspektivübernahme sowie das kognitive
Verständnis der religiösen Überlieferung fördern und zu eigenen Werturteilen
verhelfen. Vor diesem Hintergrund möchte ich die Besonderheiten und bildungs-
spezifischen Vorteile des Erzählens für den IRU herausarbeiten und fruchtbar
machen. Das Erzählen und die hermeneutische Methode des Erschließens erzäh-
lender Texte werden als Mittel religiös-ästhetischer Bildung von Kindern unter-
sucht. Dabei geht es darum, die spezifischen Merkmale, Ziele und Vorteile des Er-
zählens im Rahmen des IRU zu analysieren und effektiv zu nutzen.

Auch wenn die religiös traditionelle Erziehung vorrangig auf Belehrung und
Ermahnung beruhte, kann das narrative Material der Tradition methodisch zeit-
gemäßer und kindgerechter aufbereitet werden. Dies geschieht, indem die emo-
tionale und ästhetische Qualität der Erzählungen die Selbstwirksamkeit und das je
eigene lebensweltliche Vorverständnis der Kinder anspricht und fördert. Als „tra-
ditionell“ lassen sich in diesem Zusammenhang Erzählungen ausmachen, die in
ihrem spezifischen kulturellen und historischen Kontext entstanden und überlie-
fert wurden. Damit ist eine wichtige Funktion von Erzählungen bzw. Narrationen
impliziert: Indem sie kulturelle Phänomene, wie Überzeugungen, Wissen, Verhal-
tensweisen und Wertvorstellungen, konstruieren und im kollektiven Gedächtnis
bewahren, geben sie Orientierung und stiften Identität. Vor diesem Hintergrund
geht es darum, im Sinne einer narrativen Ethik literarische Erzählungen kritisch
auf ihre moralischen Implikationen hin zu analysieren und exemplarisches reli-
giöses Handeln und Deuten durch die Narrativität kennenzulernen (vgl. Joisten
2007, 10– 12). Erzählungen erhalten so eine Orientierungsfunktion für die religiöse
Lebensführung. Gleichzeitig bietet die kulturelle Gebundenheit von Narrationen
einschließlich ihrer Handlungsmuster, Zeitstrukturen und Erzählformen eine gute
Gelegenheit, ein literarisches Erbe zu erkunden. Vor diesem Hintergrund bedeutet
eine kritische Betrachtung der Tradition, sofern sie für die Gegenwart fruchtbar
gemacht werden soll, die Erzählinhalte kritisch zu analysieren und sie in Beziehung
zur gegenwärtigen Kultur und zum lebensweltlichen Kontext der Kinder zu setzen.
Hierfür bietet sich eine kritische Erörterung von Erzählungen an, auf die im wei-
teren Verlauf des Textes näher eingegangen wird.

Einführung

Das Erzählen charakterisiert der Philosoph Walter Benjamin treffend als „Vermö-
gen, Erfahrungen auszutauschen“ (Benjamin 1982, 385). Das Erzählen ist Weiter-
gabe, Überlieferung und Vermittlung von Erlebnissen und Erfahrungen von Gene-
ration zu Generation. Wir erzählen von Propheten und überliefern die Erfahrungen
und Erlebnisse des Propheten Muḥammad, seiner Gefährtinnen und Gefährten

82 Tuba Işık



sowie der nachfolgenden Generationen und ihre Erfahrungen mit Gott und dem
Glauben. Der Koran ist ein Buch, das die Erfahrungen des Propheten Muḥammad
mit Gott und den Menschen um ihn herum widerspiegelt. Darüber hinaus erzählt
der Koran u.a. von vergangenen Völkern, Propheten und Gleichnissen. Geschichten
werden auch deshalb erzählt, weil sie das Wirken Gottes in den Ereignissen oder
eine von Gott gewünschte, erstrebenswerte Haltung, Handlung oder Rede an andere
weitergeben sollen. Auf diese Weise können auch andere inspiriert, angeregt, auf-
gerüttelt oder angeleitet werden.

Jede Kultur und Gesellschaft hat ihre eigenen, einzigartigen Formen des Spre-
chens und Vortragens. Dazu gehören Anlässe, zu denen Erzähler:innen auftreten, die
Art der Geschichten, die erzählt, die sprachlichen Mittel, die verwendet werden, so-
wie der Einsatz vonMusik, Gesang und Performanz. All dies prägt die Tradition einer
Kultur. Der Islam ist keine Ausnahme und verfügt über eine reiche Erzählkultur, die
ihn zu einer Erzähl- und Erinnerungsgemeinschaft macht (vgl. Mauz 2017, 187).

Das Erzählen berührt viele Ebenen der menschlichen Wahrnehmung und des
religiösen Verstehens. Ausgehend von einem ganzheitlichen Verständnis des Men-
schen, der eine Einheit aus Herz (qalb), Seele (ruḥ) und Intellekt (aql) bildet (vgl.
Hashim 2007, 92– 115), konzentriere ich mich auf die ästhetische Erlebensdimension
der Narrationen.² Erzählungen als poetische Sprache gehören mit ihren Metaphern,
Symbolen und künstlerischen Ausdrucksformen zweifellos zur ästhetischen Signatur
des Islam. Ästhetische, also sinnliche Wahrnehmungs- und Erfahrungsprozesse sind
von elementarer Bedeutung für ein ganzheitliches persönliches Wachstum, denn
ästhetisches Lernen ist ein Tor zum Inneren, auf das Erzählungen in ihrem Kern
zielen. Ästhetisches Lernen ist Teil zentraler Lernbereiche religiös fundierter Kulti-
vierungsprozesse, zu denen insbesondere Literatur-, Kunst- und Musikbildung ge-
hören.³ Ethische Urteilsbildung, die mittels Narrationen durch eine ästhetische
Wahrnehmungsfähigkeit und einen ästhetischen Lernweg vermittelt werden kann,
ermöglicht eine vertiefte Auseinandersetzung mit Sinn- und Glaubensfragen (vgl.
Mendl 2015, 161). Narrationen machen, wie es Hans Mendl formuliert, religiöse
„Sehvorschläge“, die Welt mit den Augen des Glaubens zu erfassen (vgl. Mendl 2015,
161). „Vor diesem Hintergrund eignen sich Narrationen an vielen Stellen für einen
altersgerechten Zugang zur Bedeutungsvielfalt ethischen Handelns und bieten ori-
entierende und identitätsstiftende Anker.“ (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 170)

In diesem Aufsatz möchte ich mich mit der Kunst des Erzählens und der Ver-
mittlung von Inhalten über diese Kunst in islamisch geprägten Gesellschaften be-
fassen und dafür plädieren, dieser altbekannten, gegenwärtig vernachlässigten

2 Siehe Näheres dazu bei Işık (2022).
3 Siehe hierzu Özbal und Aydoğan (2017, 249–260).

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 83



Kulturtechnik einen gebührenden Platz in der islamischen Religionsdidaktik zu
geben.

Storytelling vs. Erzählen?

Bevor das Erzählen in muslimischen Kulturen als didaktische Methode erörtert
wird, soll zunächst geprüft werden, ob der allgegenwärtig verwendete englische
Begriff storytelling mit dem hier intendierten Konzept des Erzählens überein-
stimmt. Der englische Begriff storytelling ist heute in den allgemeinen deutschen
Sprachgebrauch eingegangen und bezeichnet die Kunst des Geschichtenerzählens
im Allgemeinen. Storytelling wird in verschiedenen Bildungs- und Führungskon-
texten als wirkungsvolles Mittel eingesetzt. Es dient dazu, Wissen zu vermitteln,
komplexe Ideen verständlich zu machen und persönliche sowie gesellschaftliche
Werte zu verankern (vgl. Bromley 2025, 4). Es ist eine effektive, emotional eingän-
gige Form der Kommunikation, die seit jeher genutzt wird. Dazu werden Ge-
schichten fesselnd, ansprechend und bedeutungsvoll erzählt. Durch eine klare
narrative Struktur, die Einbindung von Charakteren, Handlungselementen und
anschaulichen Details können Geschichten dazu beitragen, komplexe Sachverhalte
nachvollziehbar zu vermitteln. Sie schaffen Kontext, fördern die Merkfähigkeit und
wecken durch ihre erzählerische Gestaltung das Interesse sowie die emotionale
Beteiligung der Zuhörenden.

In dieser allgemeinen Form und Funktion weisen Storytelling und traditio-
nelles Erzählen in muslimischen Gesellschaften gewisse Parallelen auf, da beide die
Kraft der Sprache nutzen. Dennoch lassen sie sich nicht undifferenziert mitein-
ander vergleichen, da sie sich insbesondere in ihrem kulturellen Kontext, ihrer
Intention und ihrer methodischen Anwendung unterscheiden. Die wesentliche
Differenz liegt vor allem in ihrer Funktion, ihrem Kontext und ihrer Überliefe-
rungsweise. Traditionelles Erzählen in islamischen Kulturen dient primär der
Weitergabe religiöser, ethischer und historischer Inhalte. Es hat oft eine didaktische
Funktion und soll Wissen, Moralvorstellungen und spirituelle Erkenntnisse ver-
mitteln. Wie sich noch zeigen wird, stehen besonders in der islamischen Erzähl-
tradition Lehrgeschichten (hikayāt), prophetische Erzählungen (qiṣṣās al-anbiya),
Fabeln und mystische Geschichten im Zentrum. Storytelling hingegen wird oft
strategisch eingesetzt, etwa im Bildungswesen als ein zentrales Instrument, um
Lernen sinnvoll zu strukturieren, im Marketing oder in der Politik, um gezielt
Emotionen zu wecken, Identifikationsmöglichkeiten zu schaffen und Überzeugun-
gen zu beeinflussen (vgl. Moin 2024, 19–21). Das traditionelle Erzählen in musli-
mischen Kulturen hat eine lange mündliche und schriftliche Überlieferungsge-
schichte, die tief in der Kultur verwurzelt ist. Die Geschichten wurden über

84 Tuba Işık



Generationen hinweg tradiert und oft mit poetischen oder rhythmischen Elemen-
ten versehen, um das Memorieren zu erleichtern. In Form von Mythen, Märchen,
Fabeln, Legenden und Erzählungen dienen sie dazu, Orientierung zu geben, die
Identität einer Gemeinschaft zu stärken und moralische Lehren zu vermitteln (vgl.
Martínez 2017, 259; Puckett 2016, 223–224). Diese Form des Erzählens könnte
möglicherweise als oral storytelling bezeichnet werden, doch diese Bezeichnung
erfasst nicht die spezifische Art und Weise der generationenübergreifenden Tra-
dierung. Storytelling beschreibt zunächst allgemein das Erzählen von Geschichten,
ohne dabei die strukturellen und kulturellen Mechanismen der Weitergabe zu
berücksichtigen. Vielmehr handelt es sich um eine klassische Form der Wissens-
und Kulturvermittlung, die tief in der europäischen und insbesondere der deut-
schen Erzähltradition verankert ist. Es gibt unterschiedliche Ansichten darüber, ob
Storytelling eher eine monologische Vortragsform ist⁴ oder auch dialogisch konzi-
piert sein kann. Dies hängt vor allem von der Absicht des Erzählenden und vom
Kontext ab. In der dialogischen Form wird die Interaktion mit dem Publikum
stärker betont. Das Publikam kann aktiv am Geschehen teilnehmen, Fragen stellen,
Kommentare abgeben oder in einen Dialog mit dem Erzählenden treten (vgl.
Frenzel et al. 2006, 76). Gerade im Bildungskontext können in der Erfahrung mit
Storytelling monologische und dialogische Elemente kombiniert werden (vgl.
Frenzel et al. 2006, 5). In diesem Sinne kann Storytelling eine pädagogische Absicht
verfolgen. Es kann eine Einladung an die Zuhörenden sein, als Beteiligte an einem
Austauschprozess mit gleichem Rederecht mitzuerzählen oder weiterzuerzählen
(vgl. Goding 2012).

Oral Storytelling also das mündliche Erzählen (al-taḥkī qiṣṣah) von tradierten
Geschichten vor einem Publikum war in muslimischen Kulturen eine fest ver-
wurzelte Methodik bzw. Praktik, die im Laufe der Jahrhunderte weiterentwickelt
wurde und weitaus mehr ist als nur eine Tradierung einer Geschichte. Bemer-
kenswert ist, wie diese Vortragsform monologische sowie dialogische bzw. inter-
aktive Elemente miteinander verknüpft und sich dadurch vom klassischen Story-
telling unterscheidet, das traditionell als lineare Erzählweise verstanden wird. Die
altarabische Erzähltradition kannte bereits das freie mündliche Vortragen, wo-
hingegen das Vorlesen eines Textes in pädagogischer Absicht ein vergleichsweise
modernes Phänomen in muslimischen Gemeinschaften ist. Das freie Erzählen in
islamisch geprägten Gesellschaften weist drei charakteristische Merkmale auf:

4 Storytelling bezeichnet die Kunst des Geschichtenerzählens, bei der Geschichten in einer nar-
rativen und emotional ansprechenden Form präsentiert werden, um Inhalte zu vermitteln, Infor-
mationen zu transportieren oder Botschaften effektiv zu kommunizieren. Dabei werden oft Ele-
mente wie narrativer Aufbau, Visualisierung, Emotionalität und Authentizität eingesetzt, um das
Publikum zu fesseln und eine starke Verbindung zu den Inhalten herzustellen.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 85



(1) die Reziprozität zwischen Erzähler:in und Hörer:in, (2) die Freiheit der Erzähler:
in, die Geschichte um den Erzählkern herum zu variieren und zu verändern, und
(3) ein offenes Ende.
(1) Das freie Erzählen, das im Wechselspiel mit dem Publikum einen Gestal-

tungsraum eröffnet, ist nicht nur ein kulturelles Phänomen, sondern eine
zwischenmenschliche Kommunikationsform, die über die Dichotomie des Er-
zählens einerseits und des bloßen Hörens des Erzählten andererseits hinaus-
geht. Mündliches, freies Erzählen impliziert immer auch die Beteiligung der
Zuhörenden an einem intersubjektiv geteilten und kulturell gesicherten Wis-
sen. Es handelt sich somit um eine soziale und kulturelle Aktivität, da der Er-
zähler und das Publikum in einer diskursiven Reziprozität stehen. Das Erzählen
einer Geschichte gestaltet sich in einem fortwährenden Austauschprozess und
bietet den Zuhörenden aufgrund seiner interaktiven Struktur einen Spielraum,
sich zu beteiligen und aktiv am Austausch teilzunehmen. So werden einge-
worfene Fragen und Äußerungen in Formvon Kommentaren oder nonverbalen
Reaktionen wie lautem Weinen oder Lachen nicht als störend empfunden,
sondern als Zeichen von Aufmerksamkeit und Interesse gedeutet. Gleichzeitig
wird dem Publikum das Gefühl vermittelt, dass es ein natürlicher Teil des Er-
zählprozesses ist und sich mitten im Wirkungsbereich der Geschichte befindet.
Allerdings nimmt das Publikum nicht aktiv am Erzählen teil oder gibt die Ge-
schichte weiter.

(2) Die Grundstruktur einer Geschichte wurde von dem/der Erzähler:in durch den
Einsatz weiterer Erzählmuster erweitert und angereichert. Es erforderte Ge-
schick, die Episoden neu zu arrangieren, neue Themen einzuführen oder ein-
zelne Szenen detailreich auszumalen, was jedes Hörerlebnis anders machte
und das Publikum immer wieder neu fesselte. Außerdem regte diese Art des
Erzählens zu einem Meinungsaustausch im Anschluss an die Geschichte an.
Grundsätzlich musste also ein/eine Erzähler:in die Fähigkeit besitzen, die hi-
kāye (Erzählung, Geschichte) bei jedem Vortrag zu variieren, ohne den tra-
dierten Rahmen zu verletzen.

(3) Erzählungen haben oft ein offenes Ende, was verschiedene Funktionen erfüllen
kann. Einerseits ermöglicht es den Zuhörenden, ihre Fantasie und Vorstel-
lungskraft einzusetzen. Kinder im Besonderen lernen, alternative Interpreta-
tionen zu entwickeln, wenn eine Geschichte kein eindeutiges Ende hat. Sie
werden dazu angeregt, über die Motive der Protagonist:innen und die Folgen
von deren Handlungen nachzudenken, ihre eigenen Schlussfolgerungen zu
ziehen oder ein alternatives Ende für die Geschichte zu ersinnen. Ein offenes
Ende kann auch dazu dienen, Ungewissheit oder Spannung zu erzeugen, was
einen Raum für mögliche Fortsetzungen eröffnet, oder es wirft moralische oder

86 Tuba Işık



ethische Fragen auf, die zum Nachdenken und zur Diskussion über Werte und
Verhaltensweisen anregen.

In islamisch geprägten Gesellschaften wurde diese heute vergessene Technik über
Jahrhunderte in verschiedenen Ausprägungen und mit unterschiedlichen Funk-
tionen praktiziert. Auch in der islamischen Bildungstradition hat das Geschich-
tenerzählen eine lange Tradition, die sogar bis in die Zeit des Propheten Mu-
ḥammad zurückreicht. Wie bereits erwähnt hat das Erzählen für die Weitergabe
des religiösen Erbes an die nachfolgenden Generationen eine zentrale Bedeutung.
Nicht nur, weil die Geschichtlichkeit des Menschen darin besteht, dass er sich aus
der Vergangenheit heraus motiviert auf die Zukunft hin entwirft, sondern auch,
weil er mithilfe vergangener Erfahrungen neue religiöse Deutungen für die Ge-
genwart und das eigene Dasein formulieren kann. Erzählungen können Menschen
für ihr Leben prägen.

Vor diesem Hintergrund verstehe ich die Einbeziehung des Erzählens als
Lehrform und Mittel für ästhetische Erfahrungen in den IRU gewissermaßen als
eine Wiederentdeckung dieser verschütteten Kunst und Kulturtechnik für den
Lernkontext Schule. Allerdings ist anzumerken, dass das Erzählen vor Kindern und
ausschließlich für Kinder eine moderne Entwicklung ist. Denn traditionell war das
Erzählen stets generationenübergreifend. Kinderspezifisches Erzählen ist ein recht
spätes Phänomen. Zu beobachten ist, dass erst ab der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts kinderspezifische Lernorte (osman. terbiye-î etfâl) in muslimischen Ge-
sellschaften etablierten. Erst dann wurde die Frage nach Konzepten von Kindheit
und v.a. nach der kindergerechten Vermittlung von Glaubensinhalten Teil des is-
lamisch-bildungstheoretischen Denkens, abgesehen davon, dass bis dahin Prinzen
und Prinzessinnen in den Herrscherhäusern privaten Unterricht genossen hatten.⁵
Es sei daran erinnert, dass das Osmanische Reich ein großes geografisches Gebiet
umfasste, was bedeutet, dass es dort keine standardisierten Lehrpläne oder Un-
terrichtsformate gab. Die Angaben über die Anfänge von Kinderliteratur differieren
zwar im Osmanischen Reich, doch kann als das erste Beispiel für eine Fabel in der
türkischen Literatur der Mathnawī⁶ Harnâme des Arztes und Dichters Şeyhi (gest.
1431) aus dem 15. Jahrhundert angesehen werden. Darin wird die Geschichte eines

5 Siehe hierzu beispielsweise Işık-Yiğit und Tatari (2011, 243–260).
6 Das Masnawī (auchMathnawi oderMesnewi) ist eine besondere Form literarischer Doppelverse,
die nicht nur eine poetische Technik darstellt, sondern auch einigen der bedeutendsten mystischen
Werke ihren Namen gibt. Diese persische Gedichtform besteht aus einer Abfolge von Reimpaaren,
wobei nach jedem Doppelvers ein Reimwechsel möglich ist. Diese flexible Struktur erlaubt es,
ausgedehnte Dichtungen zu verfassen, in denen erzählerische Tiefe, philosophische Reflexion und
spirituelle Weisheit kunstvoll miteinander verwoben sind.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 87



Esels in Reimprosa erzählt. Erst im 17. und 18. Jahrhundert wurden zwei weitere
Mathnawīs für Kinder geschrieben. Das Erste ist Hayrinâme bzw. Hayriyye⁷, 1701
von dem berühmten Dichter Nâbi (1642– 1712) für seinen Sohn Ebulhayr Mehmet
geschrieben; das andere ist das Werk Lutfiye, das Sümbülzâde Vehbi (1718– 1809) im
Jahr 1791 für seinen Sohn Lütfullah verfasst hat. Beide Ratschlagwerke (osman.
nasihat-nâme) enthalten Unterweisungen des Vaters an den Sohn, gut, rechtschaf-
fen, moralisch und tugendhaft zu sein.

Historische Spuren des Erzählens in muslimischen
Gesellschaften
Die Kunst des Erzählens war bei den Arabern beliebt und verbreitet. Bereits im
neunten Jahrhundert wurden Kenntnisse von Märchen, Geschichten und Erzäh-
lungen als Bestandteil der feinen Bildung (adab) angesehen (vgl. Walther 2004).
Allgemein und am häufigsten wird der arabische Begriff hikāya für Erzählung
verwendet. Ebenfalls sind die Begriffe qiṣṣa (Geschichte), ḫabar (Nachricht, Be-
richt), ḫurāfa (Fantasterei, wunderbare Erzählung), asāṭir al-awwalīn (Fabeln, Le-
genden der Vorfahren) oder ḥadīṯ (Bericht, Überlieferung), nādira (Schwank, spa-
ßige Anekdote, lustige kurze Geschichte) in Verwendung; für Märchen hingegen, die
dem deutschen Gebrauch entsprechen, ist die Zusammensetzung qiṣṣa ḫurāfīya
(wunderbare fantastische Geschichte) in Gebrauch (vgl. Spies 1999, 685–718). Vor-
und postprophetisch wurden öffentliche Erzähler als qaṣṣ oder qaṣṣāṣ (Pl. quṣṣas)
bezeichnet. Auch in Persien entstand bereits vor der Islamisierung eine epische
Vortragskunst, die große Würdigung und Erwähnung in Berichten erfuhr. Bemer-
kenswert ist, dass es auch eine in allen sozialen Schichten verbreitete weibliche
Erzähltradition gab. Weniger auf Plätzen als in einer „Gegenöffentlichkeit“ in ge-
schützten Räumen erzählten Frauen Zuhörerinnen Geschichten (vgl. Merkel 2021,
204).

In den ersten Jahrhunderten des Islam traten Erzähler im arabischen Kultur-
raum vor allem in den Moscheen auf. Es gibt jedoch nur wenige Berichte über
professionelle Erzähler in der Frühphase des Islam im arabischsprachigen Raum,
da sie anscheinend nicht als erwähnenswert angesehen wurden (vgl. Merkel 2021,
164). Ihre Erzählungen enthielten anfangs zum Teil religiöse Aussagen aus dem
Koran und der Sīra, andere bezogen sich unmittelbar auf das Zwischenmenschli-
che, aber auch Heldengeschichten und Fiktion gehörten irgendwann dazu. Sie
verbreiteten erbauliche Geschichten aus der mündlichen Überlieferung, die über

7 Siehe Kaplan (2019).

88 Tuba Işık



den Propheten Muḥammad und seine Gefährt:innen im Umlauf waren. Sicherlich
auch, um die Gunst der Zuhörenden zu behalten und zu steigern, erfanden sie
immer unglaublichere Taten und Ansichten des Propheten und gerieten damit in
einen Konflikt mit den Gelehrtenzirkeln. Deren Kritik richtete sich dagegen, dass
die Erzählungen sich nicht auf historisch belegte Ereignisse bezogen. Die volks-
tümlichen Erzähler, quṣṣas, die koranische Legenden ausschmückend nacherzähl-
ten und religiös-erbauliche Vorträge hielten oder auch die Prophetengeschichten,
die viele Märchen- und Erzählstoffe aufwiesen, einbezogen, wurden im Laufe des
neunten Jahrhunderts aus den Moscheen vertrieben; auch aus diesem Grund er-
langte der isnād (Autoritäten- bzw. Überliefererkette) der prophetischen Aussprü-
che eine enorme Relevanz. Bedenkt man, dass der isnād eines Hadith seit dem
achten Jahrhundert sowohl in der hocharabischen Literaturlandschaft als auch in
der Geschichtsschreibung einen eigenen Platz einnahm, liegt die Vermutung nahe,
dass er diese Bedeutung der Vermischung von Faktizität und Fiktion den ausge-
schmückten Geschichten der Erzähler verdankte. Der den Hadithen vorangestellte
isnād sollte einerseits die historische Faktizität der religiösen Erzählung belegen,
ein Kriterium, das dem Hadith autoritative Bedeutung und Authentizität verlieh.
Andererseits strahlte diese Autorisierung und Glaubwürdigkeit auch auf den
Überlieferer als eine religiös gebildete Persönlichkeit ab. Dieser Distinktionsgewinn
an religiöser Bedeutung und Charisma sollte nicht den professionellen Erzählern,
sondern ausschließlich den Predigern und Gelehrten in den Moscheen zuteilwer-
den. In diesem Zusammenhang kommt dem isnād noch eine andere – dramatische
– Bedeutung zu, als das Überlieferte auf den Propheten Muḥammad zurückzu-
führen oder nur ein Vorspann zu sein. In der Kette der Überlieferer liegt eine über
historische Zeiten und Zeugen sich erstreckende Beglaubigungsdynamik. Dieser
„erzählende isnād“ wirkt wie eine Ouvertüre zum matn, die diesem eine genealo-
gische Lebendigkeit und Unmittelbarkeit verleiht.

Nach dem gegen die professionellen Erzähler ergangenen Platzverweis führten
diese ihre Tätigkeit überwiegend auf den Straßen und Märkten der großen Städte
weiter. Im 16. Jahrhundert kamen im Osmanischen Reich die Kaffeehäuser als Er-
zählort hinzu. Während in Kaffeehäusern ausschließlich Männer zu einem männ-
lichen Auditorium sprachen, war das Publikum auf den Marktplätzen sowohl ge-
schlechter- als auch generationengemischt. Danebenwaren, anfangs nur vereinzelt,
weitere Gestalten namens maddāḥ (bzw. meddāḥ) anzutreffen. Ein maddāḥ ist ein
Darstellungskünstler, der das Publikum durch Imitationen und verschiedene
schauspielerische sowie dramatische Vorführungen erzählend unterhält und zum
Nachdenken anregt (vgl. Nutku 1997, 11). Der Begriff maddāḥ stammt aus dem
Arabischen und bedeutet „loben, preisen“. Diese Bezeichnung verweist auf eine
weitere essenzielle Funktion: die des Lobredners, der durch kunstvolle Sprache und
poetische Ausdruckskraft Verehrung und Ehrerbietung zum Ausdruck bringt. Im

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 89



Osmanischen Reich finden sich die synonymen Bezeichnungen kıssahan oder şeh-
nâmehan (vgl. Nutku 2003, 293). Ihre Zahl nahm im 15. Jahrhundert im Iran und im
Osmanischen Reich zu. Sie wandten sich auch an die breite Masse und erzählten in
Prosa Heldengeschichten, dabei wurden die Zuhörenden durch rhetorische Fragen
manchmal wachgerüttelt.

Mit grossem Geschick und Realismus stellt er Szenen und komische Situationen aus dem
Volksleben der niederen Stände dar, indem er die Handlung in direkte Rede bringt, die Dialoge
durch Mimik und Imitation der Stimme und Sprache wiedergibt und das Leben humorvoll und
lebendig kopiert. Jede Person lässt er in ihrem Dialekt und Jargon redend auftreten, so dass die
Gestalten ergötzlich vorgeführt werden. (Spies 1982, 411)

Ein maddāḥ hatte immer einen Stock in der Hand und ein Tuch um den Hals oder
die Schulter gebunden, um diese Accessoires in dramatischen Szenen als Hilfsmittel
zu benutzen. Der Text eines maddāḥ beruhte hauptsächlich auf mündlichen Er-
zählungen oder er bediente sich schriftlicher Erzählinhalte oder solcher Texte, die
extra für professionelle Erzähler geschrieben wurden. Zum Auftakt forderte ein
maddāḥ sein Publikum auf, zunächst gemeinsam eine Eulogie (taṣliya) auf den
Propheten Muḥammad zu sprechen, um die Gegenwart des Propheten lebendig
werden zu lassen. Während der Darbietung wurde das mehrmals wiederholt, z.B.
wenn der Held in Gefahr geriet oder vor einer schweren Prüfung stand (vgl. Merkel
2015, 252). In Erzählungen wurden Inhalte bewusst zurückgehalten oder nur an-
gedeutet, um Neugier zu wecken. Zudem drückte dermaddāḥ seine Gefühle, Sorgen
und Wünsche aus und ermunterte das Publikum, diese ebenfalls zu äußern (vgl.
Başgöz 1970, 391–405).

Die Hauptsaison der professionellen Erzähler war der Ramadan. Reiche Fa-
milien engagierten renommierte Erzähler, die jeden Abend vortrugen. Manchmal
wurden Geschichten nur gesprochen, manchmal gesungen oder dramatisch insze-
niert und weckten damit das Mitgefühl der Zuhörenden, die oft spontan mitlachten
oder mitweinten.

Aber nicht nur Geschichtenerzähler, wie die quṣṣas oder maddāḥs im osma-
nischen und persischen Raum, sondern auch Derwische bzw. Sufis, z.B. in der Figur
des ʿāšiqs (Liebender), brachten Erzählungen unter die Menschen und trugen so
dazu bei, ein Grundbedürfnis nach Information, Identifikation und Lebenshilfe zu
befriedigen. (Kurz‐)Geschichten wurden insbesondere von Derwischen erzählt, als
exemplarische Verarbeitung von Erfahrungen, die dem Hörenden als Rat dienten.

Geschichtenwarenmitunter wie ein Element einer„Volkspsychotheraphie“, die
sich seelischer Konflikte annahm, lange bevor Psychotherapie eine wissenschaft-

90 Tuba Işık



liche Disziplin wurde.⁸ Die wohl bekannteste Geschichtensammlung als Lebenshilfe
ist dasWerk Tausendundeine Nacht, dessen Rahmenhandlung von der Heilung eines
psychisch kranken Herrschers mithilfe der von Scheherazade erzählten Geschich-
ten berichtet. Wie ersichtlich, konnten Erzählungen vielfältigenWirkungsbereichen
zugeordnet und gezielt für diese genutzt werden: zur Erbauung (im erzieherischen
Sinn), als Lebenshilfe (im therapeutischen Sinn) und zur Unterhaltung bzw. zum
Amüsement.

Es lässt sich festhalten, dass verschiedene Textsorten und Erzählgattungen für
verschiedene Zwecke geschaffen wurden und auf vielfältige Weise verschiedene
Funktionen erfüllten. Die Form selbst diente als Mittel, die Funktion des Erzählens
zu realisieren (vgl. Ehlich 1998, 144). Darüber hinaus ist festzuhalten, dass das Er-
zählen einen zentralen Platz im Alltag muslimischer Gesellschaften einnahm und
die Funktion einer Kulturtechnik hatte. Nun stellen sich die Fragen: welche Lern-
räume speziell für Kinder geschaffen wurden, zu welchem Zweck sie dienten und
inwieweit das Erzählen als didaktisches Mittel eingesetzt wurde – und wenn ja, mit
welchem Ziel.

Kurzer Streifzug durch das letzte Jahrhundert der
Osmanen
Wie ein Blick in das letzte Jahrhundert der Osmanen zeigt, kamen bis zur Gründung
der türkischen Republik im Jahr 1924 in den als Kindergärten zu bezeichnenden
sıbyan mektep (osman.) Erzähltexte auf, die im Zusammenhang mit ethischer Bil-
dung standen bzw. dem Fach Ahlâk Eğitimi zugeordnet wurden (vgl. Yazıbaşı 2018,
347–363). Kinder konnten ab einem Alter von vier Jahren, vier Monaten und vier
Tagen an diesem Unterricht teilnehmen. Diese Schulen, deren Lehrinhalte in den
Reformbewegungen der Tanzimat-Epoche (Reformphase, 1839– 1876) immer wieder
variierten, bestanden in der Regel aus einem Raum und waren oft an Moscheen
angegliedert. Grundschulen (osman. ibtida-i mektep) wurden ab 1881 im Zuge des
Modernisierungsprozesses gegründet. Ab 1924 wurden mit der Reform des Bil-
dungssystems (Tevhid-î Tedrisat Kanunu) die sibyan und ibtida-i mektebs vollständig
abgeschafft, an ihrer Stelle wurde die ana mekteb, also Grundschule, nach westli-
chem Vorbild eingeführt (vgl. Tekin 2017, 1593). In diesen sıbyan mektep wurden vor
allem die arabische Alphabetisierung, Koranlesen mit korrekter Aussprache (taǧ-
wīd), grundlegende Inhalte der Glaubenslehre (ʿilm al-ḥāl), Schönschrift (husn-u
hat), Grammatik, mathematische Grundkenntnisse, Koransuren, Eulogien, religiöse

8 Siehe hierzu Peseschkian (1979).

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 91



Lieder, Bittgebete sowie das rituelle Gebet (ṣalaḥ) gelehrt (vgl. Günyol 1997, 655–
656). Von einem einheitlichen Lehrplan kann jedoch nicht gesprochen werden. Die
Lehrinhalte konnten von mahalle mektep (im Sinne einer Kiez-Schule) zu mahalle-
mektep, von Lehrkraft zu Lehrkraft, von Stadt zu Stadt variieren; das Koranlesen
war jedoch in allen mektebs üblich (vgl. Mehmedoğlu 2001, 97). In einem Lehrer-
handbuch, das einem Methodenhandbuch gleicht und von einem Pädagogen na-
mens Selim Sabit Efendi⁹ um das Jahr 1874 unter dem Titel „Rehnüma-yi Muallimin“
(„Leitfaden für Lehrer“) verfasst wurde, ist für das zweite Lehrjahr neben der er-
weiterten Koranlesestufe und den grundlegenden Glaubenslehren eine Ahlâk Ri-
salesi, also ethische Schrift bzw. Abhandlung, vorgesehen (vgl. Pehlivan Ağırakça
2013, 30). Bis 1924 entstanden immer mehr ethische Abhandlungen für den Unter-
richt, die die politischen und gesellschaftlichen Wertvorstellungen ihrer Zeit wi-
derspiegeln. Im Laufe der Zeit haben sich die Wertvorstellungen teilweise im Dis-
kurs und aufgrund der politischen Öffnungen gen Westen verändert. Einige seien
hier exemplarisch erwähnt.

Eine der ersten und bekanntesten Risale für die sıbyan mekteb, die Risale-i
Ahlâk vonMehmet Sadık Rıfat Paşa (1807– 1857), datiert auf das Jahr 1846. Zu Beginn
des Werkes erklärt Rıfat Paşa, dass es sich bei dieser Abhandlung um ein Werk in
Form eines väterlichen Rates an die Kinder handelt, und gibt den Zweck des
Schreibens und das Zielpublikum an. In seiner Abhandlung gibt er Ratschläge und
Empfehlungen zu den menschlichen Eigenschaften, die er kategorisch als Über-
schrift zunächst definiert und dann beschreibt bzw. erläutert. Als Unterschei-
dungsmerkmal zwischen Menschen und anderen Lebewesen bestimmt er die
Freiheit, sich für das Gute oder das Böse zu entscheiden (vgl. Keskiner 2015, 260).
Rıfat Paşa ermutigt die Kinder, gute Gewohnheiten und Verhaltensweisen zu kul-
tivieren und schlechte zu zügeln. Der Text ist in einer einfachen Sprache verfasst,
Quellenangaben fehlen gänzlich. Das Werk ist knappgehalten, es verzichtet auf
ausführliche Erklärungen, weil Rıfat Paşa Kürze für kindgerechter hält, wie er
selbst in seiner Abhandlung schreibt (vgl. Paşa [1846, 4]).

Ein weiteres für den vorliegenden Zusammenhang aufschlussreiches Buch ist
das Werk Şükûfe-i Sıbyan von Alipaşazâde Mahmud aus dem Jahr 1890. Es besteht
aus zwei Teilen. Der erste Teil behandelt Themen der Lebenskunde, der zweite
ethische Themen und beginnt mit dem Gehorsam gegenüber Gott, dem Propheten
und dem Staatsoberhaupt (vgl. Mahmud 1307, 16). Im Ethikteil wird dann anhand
von Beispielgeschichten moralisches Verhalten beschrieben. Insgesamt handelt es
sich um Erzählungen, die mit einem ethischen Anspruch verbunden sind.

9 Selim Sabit Efendi (1829– 1911) war ein moderner Pädagoge, der eine wichtige Rolle bei der
Entstehung der modernen Bildung im Osmanischen Reich spielte.

92 Tuba Işık



Die zweite osmanische Verfassungsperiode (II. Meşrutiyet Dönemi) (1908– 1918)
war eine Phase des politischen Umbruchs und lebhafter geistiger Strömungen. Es
war zugleich eine Zeit militärischer, wirtschaftlicher, pädagogischer und sozialer
Reformen und die wichtigste Phase in der türkischen Bildungsgeschichte. In dieser
Zeit wurden viele neue Schulen eröffnet und alte Schulen grundlegend reformiert.
Dem Fremdsprachenunterricht wurde in der Sekundarstufe ein hoher Stellenwert
beigemessen, wobei das Französische eine besondere Rolle spielte. Die in dieser Zeit
verfassten ethischen Abhandlungen unterschieden sich inhaltlich von denen frü-
herer Perioden. Moralische Vorstellungen wurden nun weniger religiös, sondern
stärker vernunftmäßig begründet. In diesem Zusammenhang seien exemplarisch
zwei ethische Abhandlungen von Ahmet Cevad Paşa (1851– 1900) genannt, der ein
Staatsmann und Autor einer Reihe von Werken u.a. zur osmanischen Militärge-
schichte und -ausbildung war. Die Titel der Werke lauten Mektepte Malûmât-ı Ah-
lâkiyye ve Medeniyye Dersleri (Unterrichtslektionen über Moral und Zivilisation in
der Schule) sowie Musâhabât-ı Ahlâkiye (Unterhaltungen über Charakter und
Ethik). Vor dem Hintergrund der vielschichtigen Umwälzungen im Reich fordert
auch Cevad Paşa in seinen ethischen Abhandlungen die Grundschüler:innen auf, zu
arbeiten und etwas zu produzieren. Arbeit und Produktion zur Gewohnheit zu
machen, damit der/die Einzelne und die Gesellschaft friedlich leben können, sei
eine Verpflichtung für jeden jungen Menschen (vgl. Cevad 1334, 42). Diese ethische
Abhandlung verbindet ethisch wünschenswerte Eigenschaften und identifiziert ein
tugendhaftes Leben mit der Verantwortung, ein tüchtiger Bürger zu sein. Cevad
Paşa nennt Eigenschaften, die als Tugenden bezeichnet werden können, und er-
läutert sie im Rahmen einer Erzählung, z.B. Fleiß, Geduld, Mut, Hilfsbereitschaft,
Genügsamkeit oder Respekt vor Älteren. Der Respekt vor Älteren ist einer der
Grundwerte der türkisch-muslimischen Kultur. Das Prinzip, allen Menschen ge-
genüber respektvoll zu sein, ist in vielen ethischen Abhandlungen zu finden (vgl.
Yazıbaşı 2018, 357).

Diese Beispiele zeigen, dass Erzählungen als literarische Texte in der letzten
Epoche des Osmanischen Reiches als zentrale Bildungsmedien in den Grundschulen
eingesetzt wurden. Dabei stand weniger die Erzählung als Unterrichtsmethode zur
Förderung ethischer Urteilsfähigkeit im Vordergrund, sondern vielmehr die Er-
ziehung zu guten, tugendhaften Bürger:innen, die sich an den zeitgenössischen
Werten orientierte.

Einen ähnlichen Titel und eine ähnliche Programmatik hatte das um 1909 als
Lesebuch konzipierte On Temmuz: Malûmat-ı Medeniyye ve Tatbikat-ı Ahlâkiyye
Vesâireye Dâir Kıraat Kitabı (10. Juli: Lesebuch über Wissenswertes zu gesell-
schaftlichen, praktischen und weiteren Charaktereigenschaften) des Pädagogen
Mehmed Ali Nâzimâ (1861– 1935). Das Buch hat kein Vorwort und beginnt unver-
mittelt mit den gesammelten Lesetexten, die schon zu seiner Zeit bekannte Er-

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 93



zählungen waren und heute noch in der modernen Türkei verbreitet sind, z.B. die
Fabel von der Grille und der Ameise in der Version von Jean de la Fontaine (1621–
1695) oder von dem Fuchs und dem Raben in der Version von ʿAbdallāh Ibn-al-
Muqaffaʿ (gest. um 756), einem adīb, der vor allem für seine Übersetzung von Kalīla
und Dimna aus dem Mittelpersischen ins Arabische bekannt ist.¹⁰

Ein weiteres für den vorliegenden Zusammenhang interessantes Werk ist das
Buch Mesîre-i Etfâl¹¹ von Halîl Edîb Bey (1863– 1912), das 1885/1886 erschien. Das
speziell für Kinder zusammengestellte Buch enthält aus dem Französischen über-
setzte didaktische Stoffe wie Briefe, Artikel, Verse, Geschichten und viele andere
kurze Texte. Am Ende seiner Übersetzungen nimmt der Autor unter dem Titel
Müteala (Anmerkung) einige Bewertungen vor und gibt Hinweise, welche Lektionen
gelernt werden sollen. Halîl Edîb Bey, der Übersetzungen der Werke von Schrift-
stellern wie François Fénelon (1651– 1715), La Fontaine, Voltaire (1694– 1778) und
anderer französischer Namen verfasst hat, möchte mit diesem Werk den Kindern
Schamgefühl, Zielstrebigkeit, Genügsamkeit, Güte und Freundschaft vermitteln. Es
liegt nahe, dass dieses Lesebuch im Klassenverband gemeinsam gelesen wurde. Ob
die Lehrkraft daraus erzählte, bleibt hingegen ungewiss.

Traditionelles Erzählgut für die Schule?

Obwohl die klassisch-arabische und die persische Erzählliteratur wichtige Quellen
kulturellen Wissens darstellen und ein zentraler Bestandteil des kollektiven Ge-
dächtnisses der Muslim:innen sind, stehen die literaturwissenschaftliche Erfor-
schung und die Erschließung von Erzähltexten für Kinder mit pädagogischer sowie
religionspädagogischer Ausrichtung noch in den Anfängen. Es wäre naiv zu denken,
dass Kalīla und Dimna für heutige Grundschulkinder in Deutschland geeignet sind,
bevor sie in eine kindgerechte, diversitätssensible und didaktisch angemessene
sprachliche Form gebracht worden sind.¹² Die beiden Figuren aus dem Hauptteil
des Erzählwerkes sind zwei Schakale, die die Lesenden hauptsächlich durch die

10 Siehe hierzu Alsdorf (1952).
11 Mesîre (osman.) ist ursprünglich ein arabischer Begriff (sayr) und hat folgende Bedeutungen: Ort
zum Beobachten, Ort zum Bereisen, Ort zum Flanieren.
12 Im sechsten Jahrhundert übersetzte ein persischer Arzt die auf Sanskrit verfassten Texte ins
Persische und reicherte sie mit neuen Inhalten an, die dann später al-Muqaffa‘ gänzlich ins Ara-
bische übersetzte und die uns bis zum 19. Jahrhundert in dieser Form erhalten blieben. Die Er-
zählungen basieren auf der Dichtung des Panchatantra, einer Geschichtensammlung, mit deren
Hilfe Prinzen am Hof lernen sollten, wie sich ein guter Herrscher zu verhalten habe, siehe Stiller
(2023).

94 Tuba Işık



Fabelsammlung begleiten. DasWerk gilt als Fürstenspiegel, obwohl es sich nicht nur
belehrend an Prinzen richtete, sondern auch von der gehobenen Elite als wichtige
Literatur angesehen und gelesen wurde. Es ist heute in vielen Ländern ein selbst-
verständlicher Bestandteil des literarischen Repertoires. Zugleich gehörte es
ebenfalls zum Repertoire der städtischen Berufserzähler und konnte von der
breiten Masse rezipiert werden (vgl. Irwin 2004, 84, 102, 144). Das bedeutet, dass
Geschichten, die in einem spezifischen Kontext mit konkreter Zielsetzung ent-
standen und damit auf narrative Weise die Themen ihrer Zeit und Kultur reprä-
sentierten, unter anderen kulturellen Bedingungen mit anderem Inhalt und ande-
ren Schwerpunkten versehen wurden. Dies ermöglicht auch heutigen Erzähler:
innen eine gewisse Flexibilität darin, wie sie die symbolische Sprache und die Re-
dewendungen der überlieferten Erzählweise in eine zeitgemäße Sprache übertra-
gen.

Ein aktuelles Desiderat der Islamischen Religionspädagogik besteht insbeson-
dere in der gezielten Auswahl narrativer Texte, die sowohl für religiöse Bildungs-
prozesse im Kindes- und Jugendalter geeignet sind als auch mit dem Curriculum
übereinstimmen. Dabei geht es nicht nur um die Vermittlung religiöser Inhalte,
sondern auch darum, muslimischen Kindern und Jugendlichen altersgerechte
Deutungsangebote bereitzustellen, die ihnen helfen, ihre Lebenswirklichkeit zu
reflektieren, Herausforderungen zu bewältigen und ihre Vorstellungen zu gestalten.

Der Blick in einige osmanische Lesebücher hat deutlich gemacht, dass sie stark
von politischen Umbrüchen, gesellschaftlichen Verhältnissen, sozialen Bedürfnis-
sen, Bildungsreformen und religiösen Ansprüchen geprägt waren. Wir verfügen
über viele Erzähltexte aus der traditionellen Bildungsliteratur, die ein ethisches
Bildungspotenzial enthalten. Um die Erzählungen zu verstehen und zu interpre-
tieren, um darüber nachzudenken, wie und ob sie für den gegenwärtigen IRU eine
Rolle spielen können, bedarf es einer Analyse ihrer Struktur, ihres Inhalts und ihrer
Bedeutung. Denn es steht eine breite Erzählliteratur zur Verfügung – Erzählungen
von und über die humoristische Figur Nasreddin Hoca, Meisterwerke wie das
Mathnawi von Rumī (1207– 1273), Kurzgeschichten oder Fabeln, Erzählungen von
und über Gottesfreunde und -freundinnen (awliyaʾ). Aber auch der Koran, die breite
Hadithliteratur sowie die aḫbār-Literatur sind als Erzählliteratur Ressourcen, die
sich prinzipiell eignen.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 95



Potenzial des „Erzählens“ als Lehrform in der
Gegenwart

Ich möchte nun auf das Potenzial der narrativen Vermittlung von religiösen
Lehrinhalten im IRU eingehen. Denn dieser Ansatz zielt nicht primär darauf ab,
religiöses Fachwissen oder handlungsrelevantes Wissen durch Geschichten bzw.
Erzählungen zu vermitteln. Das Erzählen als fachdidaktische Methode steht nicht
im Dienste der bloßen Wissensweitergabe – diese erfolgt ohnehin, wenn bei-
spielsweise Prophetengeschichten im Unterricht behandelt werden. Im Mittelpunkt
stehen vielmehr die Förderung ethischer Urteilsfähigkeit, die Schulung des Zuhö-
rens sowie die Fähigkeit zum Perspektivwechsel. Denn in der gegenwärtigen
Schulpraxis und den Curricula steht die Vermittlung von Fachwissen durch Erklä-
ren im Vordergrund. Der entscheidende Unterschied zwischen Erklären und Er-
zählen ist m.E. die Dimension der Emotionalität. Während es beim Erklären um die
Vermittlung von Informationen, Zusammenhängen und Sachverhalten geht, för-
dern erzählte Geschichten durch die Bildhaftigkeit der Sprache, durch einen
Spannungsbogen und persönliche Erlebnisse die Imaginationsfähigkeit der Zuhö-
renden und wecken bei ihnen Gefühle. Beim Erzählen spielen die emotionale Re-
sonanz und die erlebte Handlung eine größere Rolle. Was Kinder und auch Er-
wachsene nach neurobiologischen Erkenntnissen bewegt, sind nicht Daten, Fakten,
Theorien oder abstrakte Regeln, sondern Gefühle, Geschichten und vor allem an-
dere Menschen und ihre Charaktere (vgl. Spitzer 2002, 453). Erzählungen sind mit
ihrer emotionalen Eindringlichkeit grundsätzlich dazu geeignet, die Aufmerksam-
keit und Betroffenheit der Zuhörenden unmittelbar zu wecken. In dieser Ergrif-
fenheit können sie als Emotionsauslöser wirken, indem sie die ethische Wahr-
nehmungsfähigkeit schärfen und fremde Perspektiven eröffnen. Da Erzählungen
eine so starke Wirkung auf Kinder haben und sie sogar für ihr Leben prägen
können, ist die Auswahl des Erzählstoffes von entscheidender Bedeutung.

Vor allem Erzählungen, die überwiegend Werte und eine ethische Grundhal-
tung vermitteln, haben das Potenzial für eine intensive Auseinandersetzung und
Reflexion. Denn insbesondere (religiös‐)ethische Erzähltexte sind Lernmodelle, in
denen sich die spezifische Moral und Kultur einer Gemeinschaft spiegeln und an
denen sie reflektiert werden können (vgl. Işık 2022, 135). Kulturen verfügen über ein
Repertoire an Erzählmustern, mit denen sie sich selbst beschreiben, Bedeutungen
vorgeben und Konflikte beispielhaft lösen. Durch die Einbettung dieser Inhalte in
Erzählstrukturen erhalten die Lernenden einen Einblick in einen historischen und
kulturellen Kontext und stellen andererseits eine Verbindung mit einer Tradition
gelebter Religiosität her. Dies kann zunächst ein Traditionsbewusstsein schaffen
und Heranwachsenden helfen, sich in einer reichen Überlieferungstradition auf-

96 Tuba Işık



gehoben zu fühlen. Erzählte Geschichten verlieren aber, wenn sie exemplarisch
wirken, trotz ihrer Zeit- und Kulturgebundenheit nichts an Aktualität für die Ler-
nenden, die ihre eigenen Fragen und Probleme darin wiedererkennen können.
Erzählungen fungieren in diesem Sinne als primär strukturierendes Schema, mit
demMenschen ihr Verhältnis zu sich selbst, zu anderen und zur physischen Umwelt
organisieren und sinnhaft deuten. Die Beschäftigungmit einer Erzählung wird so zu
einer dialogischen Interaktion mit dem Text, der den Kindern und Jugendlichen
eine Projektionsfläche für ihre Werte, Überzeugungen, Verhaltensweisen und Mo-
tive bietet und ihnen hilft, sich selbst besser zu verstehen. Weder ein moralischer
Appell noch die Vermittlung spezifischer Werte stehen daher im Fokus, sondern
vielmehr die Förderung einer Haltung, die Werturteile in einen konkreten le-
bensweltlichen Zusammenhang stellt und reflektiert. Der Schulkontext selbst mit
seinem typischen konfliktbeladenen Schulalltag eignet sich sehr gut, Reflexionen
über eigene Haltungen und persönliche Eigenschaften in Gang zu setzen – sofern sie
von geschulten Lehrkräften entsprechend initiiert werden.

Entscheidet sich die Lehrkraft für eine Geschichte, z.B. Die Freundschaft zwi-
schen dem Bären und dem Jäger aus demMathnawī von Rumī, weil sie Freundschaft
thematisieren will, so wird die Geschichte auf Deutsch mit klaren, verständlichen,
lebendigen und anschaulichen Worten erzählt. Dies ermöglicht sowohl eine ko-
gnitive als auch emotionale Auseinandersetzung. So kann die Erzählung zum
Schauplatz eigener Gefühle wie Angst, Freude, Wut, Neid oder Zuneigung werden.
Emotionen haben einen erheblichen Einfluss auf die Wahrnehmung und prägen
kognitive Denk- sowie Entscheidungsprozesse. Dadurch kommt ihnen eine beson-
dere Bedeutung als Medium der ethischen Urteilsbildung zu (vgl. Işık 2022, 97).

Erzählungen aus dem Leben von Muslim:innen, von ihren Motiven und Ent-
scheidungen können beispielhaft wirken und Schüler:innen in der Subjektwerdung,
ihrem Autonomiestreben und ihrer (religiösen) Identitätsbildung fördern. Die
Einfühlung in eine Erzählung kann so in eine ethische Praxis überführt werden.
Dies setzt einen teilnehmenden Blick auf die handelnden Figuren, ihre Motive,
Haltungen, Konflikte und Emotionen voraus, die in der Regel den Spannungsbogen
einer Erzählung ausmachen. Erst ein teilnehmendes Verständnis der erzählten Si-
tuation kann zu einer adäquaten Reflexion führen. Durch diese Identifikation des
Hineinversetzens in die geschilderte Situation oder „in der Imagination in die er-
zählte Situation“ (Fischer 2007, 237) kann der nächste Schritt zum Perspektiv-
wechsel und dann zur individuellen Reflexion erfolgen.

Eine weitere Funktion religiöser Vorbildtexte besteht darin, den Lernenden
neue Welt- und Deutungszugänge zu eröffnen und den Weg für eine persönliche
Beziehung zu Gott und zum Glauben zu ebnen. Die anschauliche Sprache des Er-
zählens bietet Bilder religiöser Erlebnisse, an denen sich die Hörenden reiben oder
mit denen sie sich identifizieren können. Erzählungen können so zur Veränderung

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 97



von Einstellungen führen. Für die Entwicklung einer religiösen Identität sind daher
vor allem solche Erzähltexte geeignet, die den Rezipient:innen einen Spielraum
eröffnen, sich ihr Leben als Fortsetzung des Narrativs vorzustellen, sie selbst auf-
zuschreiben oder zu erzählen (vgl. Davidsen 2014). Denn Erzählungen laden die
Hörenden in eine gewisse Spannung von Identifikation und Abgrenzung von diesen
je individuellen Erfahrungen ein. Dadurch werden sie Teil der historischen Erin-
nerung und können als Positivfolie für die kritische Selbstreflexion identitäts- sowie
charakterbildende Bedeutung für die Hörenden gewinnen. Verschiedene Erzähl-
formen haben zudem eigene genrespezifische Merkmale, die auf unterhaltsame
und leicht verständliche Weise Kindern Lernprozesse ermöglichen. In Fabeln z.B.
repräsentieren Tiere menschliche und tierische Eigenschaften, die von jedem/jeder
Autor:in unterschiedlich zugeschrieben werden (vgl. Kümmerling-Meibauer 2004,
588). Sie verkörpern bestimmte menschliche Typen, Verhaltensweisen oder Hal-
tungen. Da auch Fabeln wie andere Textgenres unterschiedliche Funktionen haben
können, ist vor diesem Hintergrund bei der Auswahl von Geschichten darauf zu
achten, welche Auswahl mit welcher Zielsetzung im Unterricht getroffen wird.

Von der Tradition zu aktuellen Schlüsselkompetenzen

Im Folgenden möchte ich drei Kernkompetenzen hervorheben, die durch den
dargestellten narrativen Lehransatz erworben werden können.¹³

Wiederbelebung der Kultur des Zuhörens

In den vergangenen Jahrzehnten haben sich die Freizeitaktivitäten der Kinder
verändert. Sie verbringen heute mehr Zeit mit Bildschirmmedien wie Fernsehen,
Videospielen, sozialen Medien oder auch Malen und Puzzlespielen auf dem Display.
Das bewusste (Zu‐)Hören von Geschichten, Musik oder Hörbüchern tritt dabei oft in
den Hintergrund. Zwar gibt es keine Studien darüber, wie viel in Familien erzählt
wird, aber die Stiftung Lesen, die Deutsche Bahn Stiftung und Die Zeit erheben seit
2007 gemeinsam verlässliche Daten zum Vorlesen in Deutschland. Laut dem Vor-
lesemonitor aus dem Jahr 2023, für den 833 Familien befragt wurden, wird Kindern
im Alter von einem bis acht Jahren zu 36,5% selten oder nie vorgelesen. 39,7% wird
mehrmals pro Woche vorgelesen, 23,7% einmal oder mehrmals pro Tag (Die Zeit et

13 In meinem Aufsatz „‚Erzählen‘ als eine wichtige Kulturtechnik ästhetisch-ethischer Bildung im
Islam“ (Işık 2024) sind die hier angerissenen Punkte ausführlich nachzulesen.

98 Tuba Işık



al. 2023). Die Vorlesepraxis hängt davon ab, ob Eltern oder andere Bezugspersonen
das aktive Zuhören zunächst in der Familie fördern bzw. initiieren, damit es
überhaupt kultiviert werden kann. Nicht nur die frühkindliche Musikerziehung
und später der Musikunterricht in der Schule, sondern auch die Belebung des Er-
zählens zu Hause oder der Besuch von Erzähltheatern, Bücherkinos und anderen
kulturellen Aktivitäten können dazu beitragen, bei Grundschulkindern die Freude
an der auditiven Wahrnehmung wieder zu stärken. Dem Zuhören ist ein Eigenwert
zuzusprechen im Sinne einer Schlüsselkompetenz, sich auf das Gehörte einzulas-
sen, es sinnlich aufzunehmen und dabei die erforderliche Konzentration auf-
rechtzuerhalten. Geschichten aufmerksam zuzuhören kann auch das Verständnis
für die Welt um die Kinder herum vertiefen. Forschungsergebnisse zeigen, dass das
(aktive) Zuhören von Erzählungen die Aufmerksamkeitsspanne und die Konzen-
trationsfähigkeit von Kindern verbessern kann.¹⁴

Zudem löst Zuhören einen Imaginationsprozess aus, es regt die Fantasie, das
kreative Denken und die kognitive Entwicklung der Kinder an. Dabei spielt die
Zeitebene des Erzählens eine wichtige Rolle, vor allem wenn es darum geht, eine
bestimmte Stimmung und Atmosphäre zu erzeugen. Das Präteritum ist die Zeitform
fiktionaler Erzählungen. Das Präsens hingegen erweckt den Eindruck einer Un-
mittelbarkeit und Tatsächlichkeit, was didaktisch nicht gewünscht ist, weil es das
freie Schweifen der Fantasie und der Assoziationen hemmt.

Eine spannende Erzählung muss bestimmte formale Bedingungen erfüllen
sowie mit Gestaltungs- und Ausdrucksmitteln wie Stimmführung, Mimik und
Lautmalerei arbeiten, damit sie Kinder erreicht und ihnen das Zuhören erleichtert.
Ergänzend kann es hilfreich sein, die Kinder durch eine unterstützende Übung, z.B.
eine Ohrenmassage vor dem Erzählereignis¹⁵, symbolisch darauf vorzubereiten,
sich aufmerksam und bewusst auf das Erzählte einzulassen.

Perspektiven einnehmen und wechseln

Perspektivwechsel als Kompetenz bedeutet, die eigene Sichtweise um die einer/ei-
nes anderen zu erweitern. Perspektivübernahme besteht – auch beim Verstehen
narrativer Texte – vor allem darin, sich in eine andere Person hineinzuversetzen;
dabei geht es weniger um Einfühlung als um das Verstehen der Gedanken, Gefühle

14 Siehe hierzu Horowitz-Kraus und Hutton (2015, 648–656).
15 Die Ohren-Massage ist eine sinnlich-haptische Übung aus der Kinesiologie. Zeigefinger und
Daumen werden zunächst an die beiden Ohrläppchen geführt und diese werden sanft durchge-
knetet, dann geht es das ganze Ohrläppchen nach oben und wieder hinunter. Das wird ein paar Mal
wiederholt.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 99



und Motive der Protagonist:innen, wobei die Zuhörenden die Position von virtuell
teilnehmenden Beobachtenden nicht verlassen. Auf diese Weise erkennen Kinder
nicht nur, dass andere Menschen unterschiedliche Wahrnehmungen und Erfah-
rungen haben können, sondern auch, dass ein und dasselbe aus verschiedenen
Perspektiven betrachtet werden kann. Durch den Standpunktwechsel kann ihr
Urteilsvermögen geschärft, eine Sensibilität für soziale und kulturelle Differenzen
geschaffen und langfristig eine, wenn nicht respektvolle, so doch tolerante Haltung
aufgebaut werden.

Reflektieren und Urteilen

Abschließend soll ein Aspekt hervorgehoben werden, der bereits gestreift wurde. In
der Auseinandersetzung mit den Erzählungen können sich die Schüler:innen eine
eigene Meinung bilden und kritisch über religiöse Fragen reflektieren, indem sie
religiöse Überzeugungen und Praktiken analysieren, bewerten und schließlich ei-
nen eigenen Standpunkt und eine eigene Haltung entwickeln. Das erfordert die
Fähigkeit zur Verallgemeinerung, d.h. zur Abstraktion von den in der Erzähl-
handlung vorkommenden Werten und Motiven, und zu ihrer Übertragung auf
andere Kontexte. Damit Kinder dabei die Orientierung nicht verlieren und eine
eigene Position finden und formulieren können, müssen sie zu Argumenten und
begründeten Urteilen über eigene und fremde Überzeugungen gelangen, sie prüfen
und gegebenenfalls relativieren können. Im IRU ist dann die Orientierung an dem,
was Gott und der Prophet Muḥammad als ethisch erstrebenswert undmoralisch gut
benannt haben, eine wesentliche Hilfe, sofern diese Perspektiven auch eingebracht
und zur Diskussion gestellt werden.

Ausblick

Im IRU sollte verstärkt ein narrativer Ansatz einbezogen werden, weil Erzählungen
eine hervorragende Möglichkeit bieten, komplexe religiöse Konzepte und morali-
sche Vorstellungen zu reflektieren. Durch die Verwendung von Erzählungen kön-
nen Schüler:innen eine tiefere emotionale Verbindung zu den Inhalten herstellen
und diese besser verstehen. Erzählungen bieten eine ausgezeichnete Grundlage, um
traditionell gewachsene Wertvorstellungen zu reflektieren, sie mit der eigenen
Lebenswelt in Beziehung zu setzen und gegebenenfalls daraus konkrete Hand-
lungsimpulse abzuleiten. Darüber hinaus fördert das Erzählen von Geschichten die
Entwicklung von Perspektivwechseln, kritischem Denken und ethischem Bewusst-
sein bei den Lernenden. Die narrative Methode ermöglicht es auch, verschiedene

100 Tuba Işık



Perspektiven und Interpretationen zu diskutieren, was zu einem besseren Ver-
ständnis religiöser Themen führt. Damit kann die Integration von Erzählungen in
den Religionsunterricht dazu beitragen, dass die Schüler:innen nicht nur Wissen
über Religion(en) erlangen, sondern auch ihre persönliche Entwicklung und ihre
Wertvorstellungen daran ausrichten. Dazu dienen ansprechende, lebendige und
interaktive Erzählungen, die zudem schüler- und bedürfnisorientiert sind.

Erzählen bzw. die narrative Vermittlung von Inhalten war schon immer ein
fester Bestandteil religiöser Sozialisation und sollte es weiterhin bleiben, nicht nur
im IRU, sondern auch wieder in (muslimischen) Familien.

Literaturverzeichnis

Alsdorf, Ludwig (Hg.). Panschatantra. Fünf Bücher altindischer Staatsweisheit und Lebenskunst in Fabeln
und Sprüchen. München: Müller & Kiepenheuer, 1952.

Başgöz, Ilhan. „Turkish Story Telling Tradition in Azerbaijan Iran“. The Journal of American Folklore
83.330 (1970): 391–405.

Behr, Harry Harun. „Islamischer Religionsunterricht in der Kollegstufe“. Gemeinsam das Licht aus der
Nische holen. Kompetenzorientierung im christlichen und islamischen Religionsunterricht der
Kollegstufe. Hg. Harry H. Behr, Werner Haußmann und Frank van der Velden. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013. 17–41.

Benjamin, Walter. „Der Erzähler“. Illuminationen. Hg. Walter Benjamin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1982.

Bromley, Matt. The stories we tell: How to use story and storytelling to improve teaching and school
leadership. New York: Routledge, 2025.

Cevad, Ahmet. Musâhabât-ı Ahlâkiye, Sıhhıye, Medeniye, Vataniye ve İnsaniye. İstanbul: Yayınevi, 1334.
Davidsen, Markus A. The Spiritual Tolkien Milieu: A Study of Fiction-based Religion. Leiden University,

2014.
Die Zeit, Stiftung Lesen und Deutsche Bahn Stiftung (Hg.). Vorlesen gestaltet Welten – heute und

morgen. Vorlesemonitor 2023. Repräsentative Befragung von Eltern mit Kindern zwischen einem und
acht Jahren. 11. Oktober 2023. https://www.stiftunglesen.de/fileadmin/PDFs/PM/2023/
Vorlesemonitor2023_final.pdf (12. Januar 2024).

Ehlich, Konrad. „Alltägliches Erzählen“. Erzählen für Kinder – Erzählen von Gott: Begegnung zwischen
Sprachwissenschaft und Theologie. Hg. Willy Sanders und Klaus Wegenast. Stuttgart: Kohlhammer,
1998. 128– 150.

Fischer, Johannes. „Vier Ebenen der Narrativität. Die Bedeutung der Erzählung in
theologisch-ethischer Perspektive“. Narrative Ethik. Das Gute und das Böse erzählen. Hg. Karen
Joisten. Berlin: Akademie, 2007. 235–252.

Frenzel, Karolina, Michael Müller und Hermann Sottong. Storytelling. Das Praxisbuch. München: Franz
Vahlen, 2006.

Goding, Anne. Storytelling: Reflecting on Oral Narratives and Cultures. California: Cognella Academic
Publishing, 2012.

Günyol, Vedad. „Mektep“. İslam Ansiklopedisi 7 (Eskişehir 1997). 655–656.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 101



Hashim, Rosnani. „Intellectualism in higher Islamic traditional studies: Implications for the
curriculum“. The American Journal of Islamic Social Sciences 24.3 (2007): 92– 115.

Horowitz-Kraus, Tzipi und John S. Hutton. „From emergent literacy to reading: How learning to read
changes a child’s brain“. Acta Paediatrica 104 (2015): 648–656.

Irwin, Robert. Die Welt von Tausendundeine Nacht. Frankfurt a.M., Leipzig: Insel, 2004.
Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und

Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.
Işık, Tuba. Die Kultivierung des Selbst: Die Bedeutung des Charakters für die Bildung im Horizont von

Tugendethik. Baden-Baden: Karl Alber, 2022.
Işık, Tuba. „‚Erzählen‘ als eine wichtige Kulturtechnik ästhetisch-ethischer Bildung im Islam“.

Handbuch für islamische Religionspädagogik. Hg. Hakan Aydın. Köln: plural publications, 2024.
207–215.

Işık-Yiğit, Tuba und Muna Tatari. „Kindheitskonzepte in islamischer Perspektive. Ein Streifzug“.
Religionssensible Schulkultur. Hg. Gudrun Guttenberger und Harald Schroeter-Wittke. Jena: Verlag
für Sozialwissenschaften, 2011. 243–260.

Joisten, Karen. „Möglichkeiten und Grenzen einer narrativen Ethik. Grundlagen, Grundpositionen,
Anwendungen“. Narrative Ethik. Das Gute und das Böse erzählen. Hg. Karen Joisten. (= DZPh,
Sonderband 17.) Berlin: Akademie, 2007. 9–21.

Kaplan, Mahmut. Nâbi: Hayriyye. Ankara: Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü, 2019.
Keskiner, Emine. „M. Sadık Rıfat Paşa′nın Risale-I Âhlak ve Zeyl-i Risale-i Âhlak Eserleri Üzerine Bir

İnceleme“. Son Dönem Osmanlı Ahlak Terbiyecileri ve Âhlak Terbiyesi. Hg. Faruk Bayraktar. Istanbul:
İstanbul Üniversitesi Yayınları, 2015. 257–268.

Kümmerling-Meibauer, Bettina. Klassiker der Kinder und Jugendliteratur. Ein internationales Lexikon, Bd. 1:
A–K. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2004.

Mahmud, Alipaşazâde. Şükûfe-i Sıbyan. İstanbul: Yayınevi, 1307.
Martínez, Matías. „Vorwort“. Erzählen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg. Matías Martínez. Stuttgart:

Metzler, 2017. 259–262.
Mauz, Andreas. „Theologie“. Erzählen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg. Matías Martínez. Stuttgart:

Metzler, 2017. 187– 195.
Mehmedoğlu, Yurdagül. Tanzimat Sonrası Okullarda Din Eğitimi (1838– 1920). İstanbul: İstanbul

Üniversitesi Yayınları, 2001.
Mendl, Hans. Religionsdidaktik Kompakt. Für Studium, Prüfung und Beruf. München: Kösel, 42015.
Merkel, Johannes. Hören. Sehen. Staunen. Kulturgeschichten des mündlichen Erzählens. Hildesheim:

Georg Olms, 2015.
Merkel, Johannes. Sieh, Damit Wir Sehen! Eine Geschichte des Geschichtenerzählens. Berlin: Der

Erzählverlag, 2021.
Moin, S M A. Storytelling in marketing and brand communications. New York: Routledge, 2024.
Nutku, Özdemir. Meddahlık ve Meddah Hikayeleri. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1997.
Nutku, Özdemir. „Meddah“. TDV 28 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2003). 293–294.
Özbal, Nurcan und İsmail Aydoğan. „Eğitimde Estetiğin gerekliliği ve oluşumu üzerine bir inceleme“.

DergiPark Akademik 7.2 (2017): 249–260.
Pehlivan Ağırakça, Gülsüm. Mekteplerde Ahlak, Eğitim ve Öğretim. İstanbul: İstanbul Üniversitesi

Yayınları, 2013.
Peseschkian, Nossrat. Der Kaufmann und der Papagei: Orientalische Geschichten in der Positiven

Psychotherapie. Frankfurt a.M.: Fischer, 1979.
Puckett, Kent. Narrative Theory: A Critical Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, 2016.

102 Tuba Işık



Rıfat Paşa, Mehmed Sadık. Risâle-i ahlâk. İstanbul: Mekteb-i Tıbbıye-i Adliye-i Şahane Litografya
Destgâhı, 1846.

Spies, Otto. „Die türkische Volksliteratur“. Handbuch der Orientalistik. Der Nahe und der Mittlere Osten,
Altaistik. Erster Abschnitt: Turkologie 5 (Leiden: Brill, 1982). 383–417.

Spies, Otto. „Arabisch-islamische Erzählstoffe“. Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur
historischen und vergleichenden Erzählforschung. Hg. Kurt Ranke. Berlin: De Gruyter, 1999.
685–718.

Spitzer, Manfred. Lernen, Gehirnforschung und die Schule des Lebens. Heidelberg: Spektrum
Akademischer Verlag, 2002.

Stiller, Anne. „Zwei Schakale reisen um die Welt. Forschende untersuchen die transkulturelle
Geschichte uralter arabischer Fabeln über einen Zeitraum von zehn Jahren“ (04. 07. 2023). https://
www.fu-berlin.de/campusleben/forschen/2023/230707-tsp-kalila-und-dimna/index.html. Website
der HU Berlin (3. Februar 2024).

Tekin, İshak. „1876– 1923 Yılları Arasında Çocuk Eğitimi Konusunda Yazılmış Kitapların İncelenmesi“.
İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 6.3 (2017): 1589– 1623.

Walther, Wiebke. Kleine Geschichte der arabischen Literatur. Von der vorislamischen Zeit bis zur
Gegenwart. München: Beck, 2004.

Yazıbaşı, Muhammed Ali. „Son dönem Osmanlı Ahlâk Risalelerinde öne çıkan değerler (1908– 1918)“.
Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6.10 (2018): 347–363.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 103





Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen

„Ich mache mir die Welt, wie sie mir
gefällt.“ Jona und Yūnus in Kinderbibel,
Kinderkoran und interreligiösen
Lesebüchern

Hinführung

Im interreligiösen Lernen gibt es seit Langem das Phänomen, dass in didaktischen
Werken thematisch ähnliche Bibel- und Koranstellen miteinander verglichen
werden.¹ Neu ist jedoch, dass biblische und koranische Geschichten nebeneinander
erzählt werden.² Dadurch soll die jeweils eigene wie auch die andere Religion
besser verstanden werden (vgl. Augst et al. 2023, 6). Diese Nacherzählungen, die von
interreligiösen Autor:innen-Teams verfasst sind, richten sich vor allem an Kinder
im Primar- und Unterstufenbereich. Im Christentum knüpfen diese interreligiösen
(Vor‐)Lesebücher an die mehr als fünfhundertjährige Tradition christlicher Kin-
derbibeln an.³ In den Herkunftsländern der in Deutschland lebenden Musliminnen
und Muslime hingegen existiert die Literaturgattung „Kinderkoran“ bzw. „Koran
für Kinder“ nicht und die Nacherzählungen knüpfen eher an die Tradition der
Prophetengeschichten an, in denen das Leben der im Koran genannten Propheten
als zusammenhängende Geschichte nacherzählt wird.⁴ Beim Nacherzählen bibli-
scher Geschichten für Kinder (und alle weiteren Personen im Haus und in der
Gemeinschaft) bringen die Autor:innen ihre eigenen Lebenskontexte und religiö-
sen, theologischen und pädagogischen Überzeugungen in die Nacherzählungen ein

1 Exemplarisch sei hier die Publikation Von Adam bis Muhammad. Bibel und Koran im Vergleich
von Wimmer und Leimgruber (2007) genannt.
2 Siehe etwa die Lesebücher Was Bibel und Koran erzählen von Augst et al. (2023) und 40 Ge-
schichten aus dem Koran. Ein Lesebuch für Kinder, Jugendliche und Erwachsene von Krausen et al.
(2022). Im zweiten Werk werden nur die Geschichten aus dem Koran nacherzählt, auf biblische und
andere Parallelen wird verwiesen. Als drittes Beispiel sei an dieser Stelle das für die Gestaltung
interreligiöser Begegnungen (Christentum und Islam) in Kindertagesstätten und Schulen konzi-
pierte Praxisbuch Aufeinander zugehen – gemeinsam Schätze teilen von Aderras et al. (2018) ge-
nannt.
3 Reents und Melchior (2011) haben ein einschlägiges Überblickswerk vorgelegt.
4 Siehe das Buch-Set mit Prophetengeschichten für Kinder von Öze (2019). Darin werden die Ge-
schichten von Adem/Adam, Nuh/Noah, Ibrahim/Abraham, Yusuf/Josef, Eyyup/Hiob, Musa/Moses,
Dawud/David, Suleyman/Salomo, Yunus/Jona und Isa/Jesus erzählt.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-007



und verfolgen mit ihren Werken eine jeweils spezifische didaktische und religiöse
Intention. Die Nacherzählungen sind zwischen den Polen Text- und Kindgemäßheit
anzusiedeln (vgl. Fricke 2015). Es gilt die Prämisse: So textgemäß wie möglich, so
kindgemäß wie nötig. Als dritte Dimension wird im 21. Jahrhundert die heteroge-
nitätssensible Perspektive bei der Produktion von Kinderbibeln immer relevanter
(vgl. Keuchen 2022, 1– 18). Es geraten z.B. auch Kinder anderer Religionen als Le-
sende/Hörende von Kinderbibeln in den Blick, daneben konfessionslose Kinder
sowie Kinder mit fehlender religiöser Sozialisation.

Auch die Kinderkorane tragen spezifische Perspektiven in das Werk ein. So ist
es Hamideh Mohagheghi ein ausgesprochenes Anliegen, mit ihrem Werk musli-
mischen Kindern und Jugendlichen, „die die fachliche Voraussetzung für das Ver-
stehen des Qur’an nicht haben, einen ersten Eindruck über die Inhalte des Qur’an
zu ermöglichen“ (Mohagheghi 2017, 268). Lamya Kaddor und Rabeya Müller hin-
gegen richten sich an eine muslimische wie nichtmuslimische Leserschaft: „Das
Buch soll der verbreiteten Unkenntnis vonmuslimischen Kindern und Jugendlichen
bezüglich der eigenen Religion entgegenwirken und will auch für Nichtmuslime ein
Leitfaden zur Koranlektüre sein“ (Kaddor und Müller 2008, 225).

In diesem Beitrag greifen wir die beiden Pole der Kind- und Sach- bzw. Text-
gemäßheit auf und gehen der Frage nach, wie in einem interreligiösen Lesebuch
eine Prophetengeschichte für Kinder umgesetzt worden ist. Exemplarisch be-
trachten wir die Jona- bzw. Yūnus-Erzählung, die sowohl in der Bibel als auch im
Koran enthalten ist. Diese Geschichte ist inhaltlich für beide Religionen wichtig,
zeigt sie doch, wie Gott/Allah mit Menschen durch Propheten spricht. Die Beliebt-
heit der Geschichte gerade im Elementar- und Primarbereich zeigt sich im christ-
lichen Bereich daran, dass christliche Kinderbibeln Jona auf ihrem Cover illus-
trieren.⁵ Analog dazu gehört Yūnus im muslimischen Bereich zu den Propheten,
dessen Geschichte oft auch in Schulbüchern für den islamischen Religionsunter-
richt aufbereitet wird.⁶ Auch gibt es zahlreiche Miniaturen aus der islamischen
Kunst mit Yūnus im Bauch des großen Fisches.⁷

Unser Beitrag analysiert die beiden Nacherzählungen ausWas Bibel und Koran
erzählen. Ein Lesebuch für das interreligiöse Lernen (Augst et al. 2023) und zeigt im
Vergleich mit Kinderbibeln und Kinderkoranen auf, welche erzählerischen Ent-
scheidungen getroffenworden sind undwelche Intentionen die beiden Erzählungen

5 So etwa Die Bibel für Kinder von Käßmann und Manea (2017). Auch die insbesondere für Ju-
gendliche und Erwachsene gedachte Bibel als Graphic Novel (Brouwer 2023) zeigt die Figur Jona in
einem von zehn Szenenbildern auf dem Cover.
6 Siehe exemplarisch Ucar (2011, 16– 17).
7 So ist beispielsweise imMetropolitan Museum of Art eine Illustration aus einem Jami’ al‑tawarikh
aus der Zeit um 1400 zu bewundern; einsehbar über die Website des MET (10. Juli 2024).

106 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



verfolgen. Abschließend nehmen wir eine Beurteilung vor, inwiefern die beiden
Nacherzählungen die Entwicklung (inter‐)religiöser Kompetenzen fördern. Dabei
nehmen wir auch Bezug auf die Darstellungen der Geschichte in anderen Nacher-
zählungen bzw. in Kinderkoranen und Kinderbibeln.

Erstbegegnungen mit Bibel und Koran im
Vergleich
In muslimischen Kontexten ist es eher eine moderne Entwicklung, dass Kinder sich
mit dem Korantext inhaltlich auseinandersetzen. In muslimischen Gesellschaften
hat sich die Praxis etabliert, dass der Koran vor allem ein Rezitationstext ist oder,
wie Navid Kermani es formuliert, „kein Buch […], sondern ein liturgischer Vortrag“
(Haberl 2015) ist. Der Koran war in der Erstbegegnung des Propheten Muhammad
mit dem Erzengel Gabriel eine mündliche Rede Gottes, die erst nach dem Tod des
Propheten eine Buchform angenommen hat. Die Erstbegegnung muslimischer
Kinder mit dem Koran erfolgt auch heute noch über diesen Weg: Wenn in der Fa-
milie eine gelebte religiöse Praxis besteht, werden den Kindern einzelne Suren aus
dem Koran vorgelesen, sie hören einzelne Suren beim rituellen Gebet, und vor dem
Schlafengehenwerden kurze Gebetstexte oder Suren gemeinsam gesprochen. In der
islamischen Religionspädagogik fehlen bislang empirische Erhebungen, wo und wie
der Erstkontakt muslimischer Kinder mit dem Koran stattfindet. Grundsätzlich lässt
sich jedoch festhalten: Die Begegnung mit dem Buch in gedruckter Form erfolgt oft
bei der Alphabetisierung in der Moscheeunterweisung, wobei das phonetisch kor-
rekte Lesenlernen des Korans in arabischer Sprache und das Memorieren einzelner
Suren bzw. Passagen, die insbesondere im rituellen Gebet vorgetragen werden, den
Schwerpunkt bilden (vgl. Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 82). Eine Begegnung mit den
Inhalten des Korans erfolgt über qiṣaṣ al-anbiyā, die Prophetenerzählungen, die
anders als die koranische Anordnung als zusammenhängende Geschichten und
unter Hinzunahme von Hadithen und der biblischen Erzählungen zu den jeweiligen
koranischen Gestalten chronologisch aufbereitet sind. Auch wenn diese Literatur-
gattung durchaus Parallelen zu der Gattung „Kinderbibel“ aufzeigt, werden in
muslimischen Kontexten diese Ausgaben nicht als „Kinderkoran“ bezeichnet (vgl.
Sarıkaya und Ermert 2017, 269).

Im deutschsprachigen Raum sind bislang zwei Werke entstanden, die sich
selbst als ein Koran für Kinder verstehen und damit Kinder als Zielgruppe adres-
sieren. Das von Hamideh Mohagheghi und Dietrich Steinwede (2010) herausgege-
bene Buch Was der Koran uns sagt enthält eine Auswahl fundamentaler Themen
des islamischen Glaubens, wie etwa Gott und seine Schöpfung, Erzählungen über

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 107



Gesandte und Propheten sowie Glaubensprinzipien und Hinweise zur Praktizie-
rung des Glaubens. Die darin zusammengestellten Koranverse wurden bei der
Übersetzung sprachlich stark bearbeitet. Der von Lamya Kaddor und RabeyaMüller
(2008) herausgegebene Koran für Kinder und Erwachsene hat in zwölf Kapiteln
Themen wie etwa Gott, Schöpfung, Mitmenschen, Propheten und Jenseitsvorstel-
lungen nach dem Muster einer Konkordanz zusammengestellt und enthält darüber
hinaus kommentierende Texte zu den jeweiligen inhaltlichen Schwerpunkten.

Im christlichen Bereich liegt eine aktuelle Studie zum Erstkontakt mit der Bibel
in Deutschland vor:⁸ An der Universität Leipzig wurde im Jahr 2023 unter der
Leitung von Alexander Deeg und Gert Pickel die empirische Studie Dimensionen
biblischer Relevanz zum tatsächlichen Bibelgebrauch, zur konkreten Bibelnutzung
und zu den Einstellungen von Konfessionsmitgliedern und Konfessionslosen zur
Bibel in Deutschland abgeschlossen. Diese Studie belegt, dass die Bibelsozialisation
sich maßgeblich im Alter von vier bis vierzehn Jahren vollzieht. Als häufigster Ort
des (erinnerten) Bibelkontakts wurde mit 88% der christliche Religionsunterricht
genannt. Hier werden biblische Erzählungen gehört, in höheren Klassen auch selbst
gelesen, biblische Bilder und – immer mehr – Filme angeschaut. Die biblischen
Inhalte dürften zumindest in der Grundschule und auch Unterstufe kaum aus einer
Vollbibel, sondern aus Kinderbibeln mit Illustrationen didaktisch vermittelt wer-
den. Als zweithäufigster Ort der Bibelsozialisation wurde mit 85% der christliche
Gottesdienst genannt, wobei Mehrfachnennungen möglich waren. Im Gottesdienst
werden biblische Inhalte und Texte meistens aus der Vollbibel vorgelesen, in be-
arbeiteten Formen auch gesungen und sind in die liturgische Gestaltung einge-
bunden.⁹ Für den häuslichen Bereich erinnerten sich 71% der Befragten an einen
Kontakt mit der Bibel durch Eltern und 62% durch Großeltern. Es ist offen, ob der
Bibelkontakt mit einer Vollbibel oder mit Kinderbibeln stattgefunden hat, zu ver-
muten ist aber, dass hier genauso wie im Religionsunterricht der Bibelkontakt vor
allem bei jüngeren Kindern über Kinderbibeln hergestellt wurde. Im christlichen
Kontext bleibt festzuhalten, dass die Kinder, die nicht den Gottesdienst, sondern nur
den Religionsunterricht besuchen, kaum mit der Vollbibel, sondern vor allem mit
bearbeiteten Kinderbibeln (oder Bibelfilmen) in Kontakt kommen. Dazu passt, dass
der Studie zufolge fast die Hälfte aller christlichen und konfessionslosen Haushalte
(47%) keine Vollbibel in gedruckter Form zu Hause haben, aber insgesamt 36% eine

8 In den USA wird das Bibelleseverhalten im Gegensatz zu Deutschland weitaus intensiver empi-
risch erforscht (vgl. Fulks et al. 2023).
9 Leider differenziert die Studie nicht, ob unter „Gottesdienst“ der Sonntagsgottesdienst für die
ganze Gemeinde mit dem Einsatz der Vollbibel verstanden wird oder spezifische Kindergottes-
dienste, in denen wiederum vor allem Kinderbibeln und bearbeitete biblische Erzählungen ver-
wendet werden.

108 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Kinderbibel (vgl. Deeg et al. 2023). Die Hälfte der konfessionslosen Befragten ist
nach Selbstaussage noch nie mit der Bibel in Kontakt gekommen und immerhin
auch ein Drittel der christlichen Befragten.

Die Relevanz von Kinderbibeln, Kinderkoranen – wenn man analog zu den
beiden anderen heiligen Schriften den Begriff (überhaupt) übernehmen sollte¹⁰ –

und interreligiösen Lesebüchern ist demnach hoch, da sie, wenn überhaupt, eine
Grundlage für einen Erstkontakt mit dem Inhalt der Bibel und dem Koran im Leben
schaffen. Es ist daher religionspädagogisch von Interesse zu analysieren, inwiefern
diese Werke überhaupt „Bibel“ und „Koran“ sind. Bei jeder freien Nacherzählung
besteht schließlich die Gefahr, dass Inhalte, Personen und Intentionen in biblische
und koranische Geschichten „hineingeschrieben“ werden, die nicht textgemäß sind
und biblische und koranische Vorlagen dadurch fälschlicherweise moralisieren,
unzulänglich verkürzen bzw. erweitern oder sogar verfälschen. Mit Pippi Lang-
strumpf ist es auf den Punkt gebracht: „Ich mache mir die Welt, wie sie mir ge-
fällt.“¹¹ Diese narrativen Konstruktionen sind kritisch zu beurteilen, da Kindern
aufgrund fehlender religiöser Sozialisation womöglich nicht ersichtlich ist, worin
sich die nacherzählte Geschichte von den Vorlagen unterscheidet. Falsches, ver-
meintliches Wissen um biblische und koranische Inhalte kann Menschen so ein
Leben lang begleiten. Gerade heilige Schriftenwerden im gesellschaftlichen Kontext
oftmals mit Vorurteilen belegt, die nicht textgemäß sind. Im Bildungsbereich sollten
diese Vorurteile gegenüber der eigenen wie auch anderen Religionen kritisch er-
kannt und auf der Grundlage der heiligen Schriften berichtigt werden, damit die
Lernenden eine (inter‐)religiöse Kompetenz entwickeln können.

Jona und Yūnus in Bibel und Koran

Yūnus gehört zu den 25 Propheten, die namentlich im Koran erwähnt werden.
Prophetengeschichten bieten in religionspädagogischer Hinsicht den Lernenden die
Möglichkeit, die Lebenswelt der Gesandten kennenzulernen, womit ihnen eine
bislang unbekannte Dimension des Glaubens an Gott eröffnet wird. Yūnus gehört im
Koran zu den Propheten, die im Vergleich zu Ibrahim/Abraham oder Musa/Moses
keine zentrale Rolle spielen, lediglich neunzehn Verse beziehen sich auf sein Leben

10 Im Islam wird der Koran eher als karīm, als „schöner oder erhabener Koran denn als Heilige
Schrift“ (Tautz 2022, 3) bezeichnet.
11 Zitiert nach:Hej, Pippi Langstrumpf! Das große Astrid-Lindgren-Liederbuch (Lindgren et al. 2007,
6–7). Der bekannte Liedtext ist die deutsche Version von Här kommer Pippi Langstrump (1969),
veröffentlicht als Titellied der Pippi-Langstrumpf-Fernsehfilme, Liedtext: Astrid Lindgren, Musik:
Jan Johannson; deutsche Übersetzung: Wolfgang Franke, Helmut Harun und Astrid Lindgren.

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 109



und Wirken. So wie bei anderen Propheten – mit Ausnahme des Propheten Yusuf,
dessen Geschichte in einer ganzen Sure chronologisch erzählt wird – sind die
neunzehn Verse, die mit Yūnus in Verbindung stehen, auf mehrere Suren in ge-
raffter und fragmentarischer Form verteilt. Der Koran bricht die Chronologie auf,
was diametral zu unseren Lesegewohnheiten steht. Erst in der zusammenhän-
genden Betrachtung im gesamten Koran entsteht ein Bild des Gesandten: Yūnus ist
laut Vers 6:86 ein Nachkomme Nuhs/Noahs sowie Ibrahims/Abrahams und steht in
einer Prophetensukzession, die bis Muhammad reicht. Der Koran bezeichnet Yūnus
als einen Gesandten Gottes (6:86–87, 37:137), als „Gefährten mit dem großen Fisch“
(68:48–50) und charakterisiert ihn als ungeduldig. Der Koran verweist darauf, dass
Yūnus nur mit der Gnade Gottes der Notsituation entkommen ist, er nennt die Si-
tuation selbst aber nicht. In Sure 68 ist somit Yūnus’ Handeln in größtmöglicher
Kürze zusammengefasst: Yūnus erkennt seine Not, wendet sich Gott rufend und
seinen Fehler eingestehend zu und erfährt im Gegenzug Gottes Gnade.

In der 37. Sure wird es hingegen konkreter: Hier wird von Yūnus’ Flucht be-
richtet und davon, dass er auf dem beladenen Schiff ein Los gezogen hat und ver-
stoßen wurde. Im Bauch des großen Fisches wendet er sich Gott zu und lobpreist
ihn. Dadurch ändert sich sein Schicksal und er wird auf das kahle Land geworfen.
Gott lässt für ihn einen Kürbisbaum sprießen. Bei der zweiten Verkündigung der
Botschaft glauben nach der koranischen Aussage 100.000 Personen an seine Bot-
schaft. In der Sure 21,Verse 87–88, bezeichnet Yūnus sich selbst als Frevler und ist
sich seiner Schuld bewusst. Er sieht sein Fehlverhalten ein, wendet sich Gott zu,
gesteht es und wandelt sich durch seinen Lobgesang von einem Mann in Not zu
einem Geretteten und Gläubigen. In Sure 10,Vers 98, wird als Grund für die Rettung
des Volkes, das als „Yūnus’ Volk“ bezeichnet wird, berichtet, dass dieses an Gott
glaubt. Gott reagiert auf den Glauben des gesamten Volkes und verschont es daher
von einer irdischen Strafe.

Auch im biblischen Jonabuch steht die Rettung der Bewohner:innen und Tiere
der Stadt Ninive durch das Einlenken Gottes im Mittelpunkt (vgl. Gerhards 2008).
Jona erhält von Gott den Auftrag, in die Stadt Ninive zu gehen, um der Stadt das
Gericht anzukündigen. Jona flieht allerdings vor dem Auftrag mit einem Schiff nach
Tarsis. Gott lässt bei der Überfahrt einen Sturm aufkommen, der das Schiff in große
Seenot bringt. Jona wird als Verantwortlicher ausgemacht und nach anfänglichem
Zögern der Matrosen von diesen über Bord geworfen. Gott rettet Jona, indem er
einen großen Fisch sendet, der Jona verschluckt. Jona betet im Inneren des Fisches
und wird vom Fisch auf Gottes Befehl hin wieder ausgespuckt. Gott wiederholt
seinen Auftrag, den Jona nun befolgt. In Ninive löst Jonas Ankündigung eine um-
fassende Buße bei Menschen und Tieren aus. Aufgrund dieser Buße reut Gott seine
angekündigte Vernichtung und er zerstört Ninive nicht, was Jona sehr verärgert. Er
erklärt, warum er den Auftrag Gottes zunächst nicht habe ausführenwollen: weil er

110 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



gewusst habe, dass Gott „ein gnädiger und barmherziger Gott“ sei, „langsam zum
Zorn, aber reich an Güte, einer, den das (geplante) Unheil reut“ (Jona 4,2)¹². Jona
wünscht sich den Tod und baut sich eine Hütte außerhalb Ninives. Gott lässt einen
Rizinus als Schattenspender wachsen, was Jona freut. Am nächsten Morgen lässt
Gott die Pflanze jedoch verdorren, woraufhin Jona erneut der Hitze ausgesetzt ist
und sterben will. Gott fragt ihn nach der Berechtigung seines Zorns: „Dich rührt die
Rizinusstaude, um die du dich nicht mühen und die du nicht großziehen musstest
[…]. Und mich sollte nicht Ninive, die große Stadt, rühren, in der es mehr als 120 000
Menschen gibt, die nicht zwischen rechts und links zu unterscheiden wissen, dazu
zahlreiches Vieh?“ (Jona 4,10 f.) (Jeremias 2007, 104).

Jona selbst wird im Buch nicht als „Prophet“ bezeichnet, jedoch wird in 2Kön
14,25 ein Prophet Jona erwähnt, dessen Vater Amittaiwar war und der aus Gat-
Hepher bei Nazareth stammt. Gott wendet sich Jona zu, obwohl dieser sich zunächst
von ihm abwendet. Religionspädagogisch bietet das Buch Jona den Lernenden die
Möglichkeit, sich mit Angst und Strafe, Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, Aufleh-
nung und mit der Änderung der eigenen Haltung auseinanderzusetzen (vgl.
Forssman 2022). Anthropologische und religiöse Fragen greifen ineinander, zum
Beispiel: Bestraft Gott Menschen? Gibt Gott Menschen eine zweite Chance?

Jona und Yūnus im interreligiösen Lesebuch

Das Buch Was Bibel und Koran erzählen. Ein Lesebuch für das interreligiöse Lernen
hat laut den Autorinnen das Ziel, mithilfe der Geschichten die „eigene Religion und
die jeweils andere Religion besser zu verstehen“ (Augst et al. 2023, 6). Die Geschichte
von Jona/Yūnus steht darin im vierten Kapitel „Wie spricht Gott/Allah mit uns?“
(2023, 50– 53). Dabei befindet sich die biblische Version auf der linken, die korani-
sche Version auf der rechten Doppelseite. Während die biblische Fassung auf der
Seite 53 weitergeführt wird, ist die koranische Erzählung eine knappe Seite lang.
Auch trägt die biblische Version „nach ‚Der Prophet Jona‘“ im Untertitel. Die ko-
ranische Erzählung beschränkt sich als Quelle auf die Erzählung „nach Sure Saffat
37:139– 148“.

Im Folgenden analysieren wir die Struktur des Textes anhand einzelner in-
haltlicher Schwerpunkte der beiden Erzählungen.

12 Zitiert nach der Übersetzung von Jeremias (2007, 103).

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 111



Der Auftrag Gottes an Jona/Yūnus

In der biblischen Vorlage umfasst das Jonabuch vier Kapitel und erzählt davon, wie
Jona von Gott den Auftrag erhält, der Stadt Ninive ihre Bosheit vor Augen zu führen
(Jona 1,2). Das Lesebuch für das interreligiöse Lernen erzählt: „Gott gab ihm einen
Auftrag. Jona sollte in die Stadt Ninive gehen. Die Menschen in Ninive taten viele
schlimme Dinge. Jona sollte sie warnen und sie dazu bringen, Gutes zu tun“ (Augst et
al. 2023, 50). Diese Nacherzählung enthält eine Ergänzung, wird doch in der bibli-
schen Vorlage gerade nicht erzählt, dass Jona die Menschen dazu bringen soll, in
Zukunft Gutes zu tun. Nach der biblischen Fassung flieht Jona zunächst vor dem
Auftrag, führt ihn dann aber doch aus und verkündet der Stadt Ninive, dass sie in
vierzig Tagen zerstört werde (Jona 3,4). Die Menschen in Ninive hören von der
Zerstörung ihrer Stadt, es ist eine Untergangsansage ohne jedes Wenn und Aber. Sie
halten Jonas Wort für eine wahre Prophezeiung und nehmen es deshalb ernst.
Zugleich vertrauen sie jedoch darauf, dass das wahre Wort des Propheten nicht das
letzte Wort Gottes ist und der Untergang noch abgewendet werden kann. Aus dieser
Hoffnung heraus kehren sie um. Der evangelische Alttestamentler Jürgen Ebach
schreibt zur fortschreitenden Zerstörung der Lebenswelt der Menschen schon 1987:
„Wie die Niniviten, die Jonas Wort gehört haben, können wir nur hoffen, daß noch
wendbar sei, was als unwendbar erscheinen muß. Wie die Niniviten hoffen wir, daß
es *vielleicht* noch eine Rettung geben könnte, wenn wir umkehren“ (Ebach 1987,
10). In der 3-Minuten Kinderbibel wird von den möglichen Gedanken der Menschen
in Ninive erzählt und das „Vielleicht“ betont:

[Jona] sieht nicht mehr, wie erschrocken die Leute über seine Worte sind, wie sie miteinander
tuscheln: „Noch 40 Tage?“ „Ohweh, dann ist unsere Stadt kaputt.“ „Es ist ja auch nicht richtig, wie
wir leben. Einige sind reich und andere bitterarm.“ […] „Wir sollten uns ändern.“ „Ja, vielleicht
ist Gott dann gnädig und lässt unsere Stadt leben.“ (Westhof und Birkenstock 2006, 90)

Auch das interreligiöse LesebuchWas Bibel und Koran erzählen inszeniert nach der
Untergangsansage von Jona an Ninive den selbstkritischenWandel der Menschen in
Ninive, die zunächst erschrocken waren, dann nachdachten und ihr Leben ändern
wollten: „Sie wollten bessere Menschen werden.“ An dieser Stelle betont die
Nacherzählung die Eigeninitiative der Menschen, was sowohl für die biblische
Vorlage als auch für den Erwerb einer (inter‐)religiösen Kompetenz bei den Le-
senden wichtig ist. Die biblische Erzählung und Gottes Ansage durch einen Pro-
pheten bringen Menschen zum Nachdenken und zur Umkehr. Genauso erzählt die
Vorlage dann davon, dass das geänderte menschliche Handeln Gott zur Reue bringt
und ihn von der Vernichtung abhält: „Das fand Gott gut, und er bestrafte sie nicht“
(Augst et al. 2023, 52).

112 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Im Lesebuch für das interreligiöse Lernen beginnt die koranische Geschichte
wie folgt: „Yūnus war ein Prophet in Israel. Er wurde von Allah zu den Leuten einer
großen Stadt geschickt. Sie hatten alle die Gebote von Allah vergessen. Sie taten viele
verbotene und böse Dinge. Aber Yūnus hörte nicht auf Allah. Er floh auf ein Schiff“
(Augst et al. 2023, 51). Auchwenn die Nacherzählung als Quelle die 37. Sure angibt, ist
die Information, dass Yūnus ein Prophet in Israel sei, im gesamten Koran nicht zu
finden. Im Vergleich zu den beiden Kinderkoranen, die nur den Korantext auf-
nehmen, ist an dieser Stelle die Nacherzählung durch biblische Bezugnahme er-
gänzt worden. Ähnlich verfährt auch Halima Krausen. Ihre Yūnus-Geschichte weist
deutlich mehr biblische Bezüge auf und die Stadt wird entsprechend als „Niniveh“
(Krausen et al. 2022, 95) bezeichnet. Der Koran verzichtet auf diese Information,
lediglich in der Sure 10, Vers 98, spricht er von dem „Volk von Yūnus“. Diesbezüg-
lich verzichtet auch das Praxisbuch Aufeinander zugehen – gemeinsam Schätze
teilen in seiner Version der Geschichte auf die genauere Bezeichnung und erwähnt,
dass Yūnus im Auftrag Gottes zu seinem Volk geschickt wurde (vgl. Aderras et al.
2018, 81).

Das Gebet von Jona/Yūnus im Bauch des Fisches

In der Bibel versucht Jona, sich zunächst Gottes Auftrag zu entziehen, indem er mit
einem Schiff nach Tarsis flieht. Auf der Überfahrt gerät das Schiff in einen le-
bensbedrohlichen Sturm und die Matrosen und der Kapitän flehen ihre jeweiligen
Gottheiten um Hilfe an. Jona erkennt, dass Gott das Unwetter wegen seines
Fluchtversuches geschickt hat, und bietet der Schiffsbesatzung an, ihn ins Meer zu
werfen, da er schuld an dem Sturm sei. Als alle anderen Versuche, sich zu retten,
fehlschlagen, werfen sie Jona ins Meer. Gott schickt einen großen Fisch, der Jona
verschluckt und auf diese Weise rettet. Jona beginnt im Bauch des Fisches zu beten.

Auf das Gebet von Jona im Fischbauch wird im Lesebuch für das interreligiöse
Lernen nur hingewiesen, die konkreten Psalm-Worte der biblischen Vorlage werden
dabei nicht übernommen: „Drei Tage und drei Nächte verbrachte er im Bauch von
dem Fisch. Jona begann zu Gott zu beten. Er dankte ihm. Denn er lebte. Selbst der
Sturm und das Meer hatten ihn nicht getötet. Dann redete Gott mit dem Fisch“
(Augst et al. 2023, 50). Auch in vielen Kinderbibeln wird die direkte Rede nicht
wiedergegeben, sondern Jonas Gebet wird mit verschiedenen Intentionen nacher-
zählt. Meine erste Kinderbibel zielt nicht auf das Moment des Dankes ab, den Jona
infolge seiner Rettung gegenüber Gott empfindet und zur Sprache bringt, sondern
auf sein Nicht-Gehorchen gegenüber Gott und Jonas Reue darüber: „Drei Tage
brachte Jona im Inneren des riesigen Fisches zu. Er bereute, Gott nicht gehorcht zu
haben, und sagte ihm das in seinen Gebeten. Gott hörte Jona zu, und als er sicher

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 113



war, dass Jona es wirklich bereute, befahl er dem Fisch, Jona an einen Strand
auszuwerfen“ (The Complete Works [ohne Jahr], 211). Biblisch wird gerade nicht
erzählt, was Gott über Jonas Gebet denkt. Gott befiehlt nach Jonas Gebet dem Fisch,
Jona an Land zu bringen und auszuspucken. Jonas Gebet ist in der biblischen
Vorlage nicht als Reue über seinen Ungehorsam aufzufassen, sondern als Ausdruck
seines Dankes: Jona dankt Gott, dass er sein Leben aus dem Abgrund gezogen habe,
weil Gott sein Gott sei (Jona 2,7). Deshalb dankt Jona Gott und will nun den Auftrag
erfüllen. Auch hier denkt Jona eigenständig nach, „kommt zur Besinnung“ (Westhof
und Birkenstock 2006, 89) und dann zu dem Entschluss, Gottes Auftrag zu erfüllen.
Die koranische Nacherzählung geht wie folgt weiter:

Als das Schiff auf hoher See war, wurde er ins Meer geworfen. Da kam ein riesiger Fisch an-
geschwommen. Er schluckte Yūnus ganz hinunter. Er landete im großen Fischbauch, ohne sich
verletzt zu haben. Yūnus begann tief im dunklen Fischbauch nachzudenken. Er fühlte sich
allein. Er hatte Angst. In seinem Unglück fing er von ganzem Herzen an zu beten: „OAllah! Du
bist einzig. Dich allein lobe und preise ich. Ich habe falsch gehandelt. Wenn du mir nicht hilfst,
bin ich verloren!“ Da hörte Allah sein Gebet, so wie er das Gebet von allen Menschen hört, die
fest an ihn glauben. Und Allah machte, dass Yūnus aus dem Bauch von dem Fisch wieder
herauskam. (Augst et al. 2023, 51)

Die Fortführung der Geschichte zeigt, dass die inhaltlichen Lücken, die die kora-
nischen Verse 37:139– 144 durch die Fokussierung auf das Wesentliche aufweisen,
von den Autorinnen geschlossen wurden. Der Text lässt einige Informationen des
Korantextes unberücksichtigt. So thematisieren die Verse 37:141– 142, dass Yūnus
derjenige war, der das Los gezogen hat und entsprechend über Bord geworfen und
vom großen Fisch verschlungenwurde. Dieser Aspekt wird hingegen von Krausen et
al. (2023, 95) und Aderras et al. (2018, 82) aufgenommen. Auchwird der Fisch hier als
riesiger „Walfisch“ (Aderras et al. 2018, 82) bezeichnet, obwohl der Koran nur von
einem großen Fisch spricht. Die Nacherzählung im Lesebuch für das interreligiöse
Lernen nimmt aber auch durchaus weiterführende, angleichende Ergänzungen vor.
So sind die Informationen, dass Yūnus verschlungen wurde, „ohne sich verletzt zu
haben“, im Bauch des Fisches „nachzudenken“ begann und „sich allein“ (Augst et
al. 2023, 51) fühlte, und auch das formulierte Gebet Ergänzungen, die die Leerstellen
des Korantextes schließen.

114 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Die Pflanze als Schutz für Jona/Yūnus

Die koranische Nacherzählung geht wie folgt weiter:

Er wurde vomMeerwasser an eine Küste gespült. Dort lag er nun krank und schwach und ganz
elend. Deshalb ließ Allah einen Baum über ihnwachsen.Und der Baum gab durch seine Blätter
kühlen Schatten. Es wuchsen herrliche Früchte auf diesem Baum. Da wurde Yūnus wieder
gesund und stark. (Augst et al. 2023, 51)

Die Erzählung konzentriert sich auf den Baum, den der Koran als „rankende
Pflanze“ (37:146) kennzeichnet. Entgegen der koranischen Version wird der Baum
ausgeschmückt und detailliert beschrieben und bekommt die Funktion zuge-
schrieben, Yūnus „durch seine Blätter kühlen Schatten“ zu geben. Auch trägt der
Baum „herrliche Früchte“ (Augst et al. 2023, 51), Informationen, die der Originaltext
nicht enthält. Die Nacherzählung von Aderras et al. (2018, 85) orientiert sich stärker
an der koranischen Version und erwähnt eine große Kürbispflanze, die Yūnus
Schatten spendet und ihm bei seiner Genesung hilft. Krausen et al. (2022, 51) hin-
gegen erwähnen diese Information nicht.

Wie im Koran lässt Gott in der biblischen Vorlage eine Pflanze schnell wachsen,
die Jona Schatten spendet. Jona freut sich sehr über den Strauch (Jona 4,6). Anders
als im Koran bestimmt Gott aber einenWurm, der imMorgendämmern den Strauch
sticht, sodass dieser verwelkt (Jona 4,7). Gott bestimmt zum Sonnenaufgang au-
ßerdem einen heißen Ostwind, sodass Jona der Sonne und dem Wind ungeschützt
ausgesetzt ist, ihm schummrig wird und er zu sterben wünscht. Gott fragt ihn
daraufhin, ob es gerechtfertigt sei, dass er wegen des Strauches in Zorn entbrannt
sei. Indem Gott die Pflanze wachsen lässt, schützt er Jona, und indem er sie ver-
nichtet, will er Jona eine Erfahrung machen lassen: Gott will, dass Jona am eigenen
Leib erfährt, wie es ist, wenn etwas Gewachsenes wieder vernichtet wird.

Offener Schluss in Bibel und Koran

Die koranische Nacherzählung der Yūnus-Geschichte endet im Lesebuch für das
interreligiöse Lernen wie folgt: „Und Allah schickte Yūnus wieder in die Stadt. Die
Menschen hörten nun auf ihn, als er zu ihnen sagte: ‚Ihr sollt nur an Allah glauben,
zu ihm beten und stets das Gute tun‘“ (Augst et al. 2023, 51). Die Geschichte endet wie
die koranische Version offen, ohne zu konkretisieren, was „das Gute“ sein könnte.
Eine solche Konkretisierung nimmt aber Krausen in ihrer Nacherzählung vor und
erwähnt, dass die Menschen zu fasten begannen, die selbstgemachten Götzenbilder

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 115



verbrannten, einander halfen und ehrlich und freundlich zueinander waren (vgl.
Krausen et al. 2022, 96).

Die biblische Nacherzählung hingegen endet mit der Frage Gottes: „Dann
schimpfte Gott mit Jona. Er sagte zu ihm: ‚Du bist traurig, dass die Pflanze ihre
Blätter verloren hat und tot ist. Kannst du dir vorstellen, wie traurig ich gewesen
wäre, wenn ich alle Menschen in Ninive mit dem Tod bestraft hätte?‘“ (Augst et
al. 2023, 52). In der biblischen Vorlage steht im hebräischen Text zwar keine Fra-
gepartikel, der Satz (Jona 4,11) ist aber grundsätzlich als Frage zum Nachdenken zu
verstehen (vgl. Gerhards 2008, 11– 12).¹³ Die meisten christlichen Kinderbibeln be-
enden die Erzählung der Geschichte jedoch mit einem Aussagesatz. Der Schlusssatz
aus Meine erste Kinderbibel ist typisch für diese Erzählrichtung: „Schließlich ver-
stand Jona, wie sehr Gott seine Welt liebte und sich um sie sorgte“ (The Complete
Works [ohne Jahr], 213). Im Lesebuch für das interreligiöse Lernen bleibt wie in der
biblischen Vorlage durch die Frage Gottes offen, was in Jona (und den Lesenden)
vorgeht. Auch Die 3-Minuten Kinderbibel lässt die Jona-Erzählung mit einer offenen
Frage enden:

Da redete Gott noch einmal mit ihm: „Jona! Schau die Menschen in der Stadt, schau, wie sie sich
geändert haben. Da kann ich doch nicht alles zerstören. Du denkst immer nur an dich. Schau
den König an. Denk an die ganzen Tiere in Ninive. Ich habe Mitleid mit ihnen allen. Sie sollen
leben. Meinst du nicht?“ (Westhof und Birkenstock 2006, 91)

In der Gütersloher Erzählbibel, die sich eher an ältere Kinder, Jugendliche und auch
(junge) Erwachsene richtet, wird sowohl Gottes Frage wiedergegeben als auch noch
einmal explizit darauf hingewiesen, dass die biblische Vorlage mit einer Frage
endet:

GOTT¹⁴ antwortete: „[…] Und was ist mit mir? Darf mir die große Stadt Ninive nicht Leid tun?
Die unzähligen Menschen, die nicht zwischen links und rechts, zwischen gut und böse un-
terscheiden können?“ Mit dieser Frage endet das Buch Jona. (Klöpper et al. 2004, 212)

Diese beiden Beispiele eines Endes bieten eine weitere Perspektive auf das Lesebuch
für das interreligiöse Lernen. Das Lesebuch endet zwar mit einer offenen Frage,
zuvor wird aber erzählt, dass Gott mit Jona schimpft; anders als in den beiden
genannten Beispielen, in denen Gott „noch einmal mit Jona redet“ bzw. Gott Jona
„antwortet“. Die aus einer Schimpfrede heraus gestellte Frage Gottes ist nicht mehr

13 Siehe dazu auch Ebach (1987, 11), der eine programmatische Ausführung bietet.
14 Der Eigenname Gottes wird in diesemWerk in verschiedenen Farben abgedruckt (hier Rot), um
zu zeigen, dass Gottes Name „für ganz vielfältige unterschiedliche Beschreibungen steht“ (Klöpper et
al. 2004, 6).

116 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



als offen gegenüber Jona und als interessiert daran zu verstehen, dass Jona selbst
nachdenkt, sondern so, dass Gott kein weiteres Gespräch mehr mit Jona wünscht.
Diese Form der Nacherzählung widerspricht der biblischen Vorlage wie auch dem
Grundgedanken interreligiösen Lernens, das ein Gespräch gerade offenhalten und
zum Selbstdenken anregen möchte.

Fazit zum interreligiösen Lernen mit
interreligiösen Lesebüchern
Die Betrachtung der Jona-/Yūnus-Nacherzählung im Lesebuch für das interreligiöse
Lernen zeigt zusammengefasst, dass die Autorinnen aufgrund der vergleichbaren
Struktur der biblischen und koranischen Versionen ähnliche Zugänge gesucht ha-
ben, was wir als islamische und evangelische Religionspädagoginnen aus religi-
onspädagogischer wie theologischer Perspektive grundsätzlich für sinnvoll erach-
ten, weil dadurch der jeweils anderen Religion der identitätsstiftende Charakter des
eigenen Textes deutlich gemacht wird. Die Gegenüberstellung der beiden Erzäh-
lungen im Lesebuch für das interreligiöse Lernen zeigt: Durch die Anknüpfung an die
christliche Tradition der Kinderbibeln und die islamischen Prophetenerzählungen,
die ursprünglich für monoreligiöse Lernorte und Lernziele gedacht waren, werden
historisch gewachsene Genres nun kindgerecht für Lehr- und Lernprozesse im
multireligiös-gesellschaftlichen Kontext Deutschlands erzählt. Um es anders zu
formulieren: Die Geschichten der einen Religion kommen so im Klassenzimmer der
anderen Religion an, was eine Begegnung auf Augenhöhe befördert, zumal heilige
Schriften herausfordernd genug sind. Didaktisch betrachtet liegt darin eine wert-
volle Chance, die Schüler:innen der einen Religion mit der fremden Wirklichkeit
der anderen vertraut zu machen. Dabei den Fokus auf gemeinsame Grundbestände
zu legen und diese auszugestalten und zu deuten ist hier ausschlaggebend und er-
öffnet Möglichkeiten des interreligiösen Lernens, das sowohl Nähe als auch Distanz
zulässt. Gerade wenn der islamische und der evangelische/katholische Religions-
unterricht miteinander kooperieren, können in der Wahrnehmung des anderen die
Dialogkompetenzen der Schüler:innen gefördert werden.

Im Wahrnehmungsprozess darf aber nicht nivelliert werden, dass Bibel und
Koran gerade keine interreligiös angelegten Bücher sind, sondern jeweils aus der
spezifischen Perspektive ihrer Religion heraus erzählen. Im biblischen Jonabuch
geht es auch um Gottes Umgang mit andersreligiösen Menschen, etwa den Matro-
sen, die in ihrer Lebensgefahr zu ihren anderen Gottheiten beten (Jona 1,5). Die
anderen Gottheiten der Matrosen und der Niniviten werden in der Nacherzählung
für Kinder nicht erwähnt, zu problematisch wäre es wohl in einem interreligiösen

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 117



Lesebuch zu erzählen, dass die Matrosen „bekehrt“ werden, in Jona 1,16 Gott ein
Dankopfer darbringen und Gott gegenüber Gelübde ablegen. Die Textgemäßheit
darf nicht zugunsten eines dialogisch-interreligiösen Anspruchs und einer Kind-
gemäßheit aufgegeben werden.

Die parallele Didaktisierung der Erzählungen zeigt aber, dass solche Nacher-
zählungen zwischen den beiden Polen Text- und Kindgemäßheit grundsätzlich
konzipiert werden können. Zu würdigen bleibt die Tatsache, dass beide Religions-
pädagogiken sich dieser soziologischen und entwicklungspsychologischen Subjekt-
orientierung nicht verschließen und somit ein kognitives Verständnis der Texte
fördern.

Aus der Perspektive der Sach- bzw. Textgemäßheit betrachtet, fehlen bislang
didaktische Prinzipien, die von beiden Religionspädagogiken koran- und bibeldi-
daktisch weiterzudenken sind. Die untersuchten Nacherzählungen weisen keine
perspektivische Erzählweise auf; Bibel und Koran hingegen sind offener, vieldeu-
tiger, schmücken weniger aus und haben Leerstellen. Die Nacherzählung von Yūnus
lässt die ursprünglichen Zusammenhänge der koranischen Version außer Acht und
stellt – um eine Vergleichbarkeit mit dem Bibeltext zu gewährleisten – Kohärenzen
und Klarheiten her, die der Koran selbst nicht aufweist. Da der Koran anders als die
Bibel nicht zusammenhängend aufgebaut ist, wird die narrativ zusammenhän-
gende Struktur der biblischen Erzählung dem koranischen Yūnus übergestülpt.
Bewusst oder unbewusst setzt man sich über das differierende Schriftverständnis
hinweg und orientiert sich an der Bibel. Durch inhaltliche Angleichungen werden
parallele Strukturen aufgebaut. Zu bedenken ist, ob dies nicht die Gefahr birgt, das
andere bis zur Unterschiedslosigkeit zu nivellieren. Wird so nicht die Chance ver-
tan, einen inhaltlichen Perspektivenwechsel anzuregen, der die Entwicklung von
Differenzbewusstsein und damit Alteritätskompetenzen fördern würde? Müssten
nicht über die Vermittlung von Wissen hinaus auch Anregungen dazu gegeben
werden, wie denn der Sitz der Geschichte im Leben aufgearbeitet und diese in Lehr-
und Lernkontexten vermittelt werden kann? Auszuarbeiten bleibt die religionsdi-
daktische Begründung für diese Ausrichtung. Der fehlende Hinweis auf die Domi-
nanz der jüdisch-christlichen Vorlage ist daher als Kritik zu verstehen. Es wäre
zumindest wünschenswert, die Dominanz der christlichen Lese- und Erzählge-
wohnheiten bei dieser Form des interreligiösen Lernens religionsdidaktisch zu
begründen. Umgekehrt kann man fragen, ob nicht die Treue zur koranischen Of-
fenbarung, genauer: zur ästhetischen Dimension des Korans als klingendes Wort
Gottes, die im Islam eine große religiöse Bedeutung hat, eine neue Perspektive auf
die Konzipierung von Kinderkoranen einerseits, aber auch Kinderbibeln anderer-
seits eröffnen würde. Religionsdidaktisch könnten Werke mit Zugaben von Hör-
texten (abrufbar durch einen QR-Code) bedenkenswert sein.

118 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Die hier aufgeworfenen Fragen sind als Anregung für die islamische und
christliche Religionspädagogik zu verstehen, die sich dem sensiblen Umgangmit der
eigenen und der fremden heiligen Schrift als didaktischer Zukunftsaufgabe zu
stellen hat. Um es auch mit Pippi Langstrumpf zu sagen: Ich mache mir die Welt
nicht nur, wie sie mir gefällt, sondern wie sie allen gerecht wird.

Literaturverzeichnis

Aderras, Saida, Beate Brauckhoff, Reinhard Horn, Michael Landgraf und Ulrich Walter (Hg.).
Aufeinander zugehen – gemeinsam Schätze teilen. Christliche und islamische Geschichten, Lieder und
Ideen für die interreligiöse Begegnung in Kita und Schule. Lippstadt: Kontakte Musikverlag, 2018.

Augst, Kristina, Anke Kaloudis, Birgit Neukirch und Esma Öger-Tunc. Was Bibel und Koran erzählen. Ein
Lesebuch für das interreligiöse Lernen. Stuttgart: Calwer, 22023.

Brouwer, Willeke. Die Bibel. Graphic Novel. Freiburg, Basel, Wien: Herder, 2023.
Deeg, Alexander, Gert Pickel, Yvonne Jaeckel und Anika Mélix. Dimensionen biblischer Relevanz. Befunde

einer empirischen Befragung zur gesellschaftlichen Verbreitung und Nutzung der Bibel in Deutschland
2022 (Forschungsbericht). Leipzig, 2023.

Ebach, Jürgen. Kassandra und Jona. Gegen die Macht des Schicksals. Frankfurt a. M.: Athenäum, 1987.
Forssman, Eva. „Jona, bibeldidaktisch, Grundschule“. WiReLex. Das

Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/
200807/. 2020 (2. April 2024).

Fricke, Michael. „Kinder- und Jugendbibeln“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische
Lexikon im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/100039/. 2015 (2. April 2024).

Fulks, Jeffery, Randy Petersen und John Farquhar Plake. State of the Bible USA 2023. https://1s712.
americanbible.org/state-of-the-bible/stateofthebible/State_of_the_bible-2023.pdf. American Bible
Society, 2023 (2. April 2024).

Gerhards, Meik. „Jona / Jonabuch“. WiBiLex. Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet. https://cms.
ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Jona_Jonabuch__2018-12-03_22_10.pdf. 2008
(2. April 2024).

Haberl, Tobias. „‚Natürlich ist Religion erst mal Pflicht‘. Der Katholik Martin Mosebach und der
Muslim Navid Kermani sind fasziniert vom Glauben des jeweils anderen. Ein Gespräch über
falsche und echte Toleranz – und darüber, wie der Islam im Westen missverstanden wird.“
Süddeutsche Zeitung (1. September 2015). https://sz-magazin.sueddeutsche.de/leben-und-
gesellschaft/natuerlich-ist-religion-erst-mal-pflicht-81594. (6. Juli 2024).

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.

Jeremias, Jörg. Die Propheten Joel, Obadja, Jona, Micha, ATD 24,3. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
2007.

Kaddor, Lamya und Rabeya Müller. Der Koran für Kinder und Erwachsene. München: C.H. Beck, 2008.
Käßmann, Margot (Text) und Carla Manea (Illustration). Die Bibel für Kinder. Freiburg i. Br.: Herder,

2017.
Keuchen, Marion. „Religionspädagogische Medien zur Förderung von Religionssensibilität als

Diversitätskompetenz. Jesus war Jude und eine Person of Color.“ Handbuch der Religionen, Bd. XIV.
Hg. Michael Klöcker und Udo Tworuschka. Hohenwarsleben: Westarp Science, 2022. 1– 18.

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 119



Klöpper, Diana (Text), Kerstin Schiffner (Text) und Juliana Heidenreich (Illustration). Gütersloher
Erzählbibel. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2004.

Krausen, Halima, Susanne von Braunmühl und Andreas Gloy. 40 Geschichten aus dem Koran. Ein
Lesebuch für Kinder, Jugendliche und Erwachsene. Mit didaktisch-methodischen Anregungen für
Schulen und Gemeinden. Hannover: Klett Kallmeyer, 2022.

Lindgren, Astrid (Originaltext), Björn Berg, Ilon Wikland, Katrin Engelking und Jan Buchholz
(Illustration). Hej, Pippi Langstrumpf! Das große Astrid-Lindgren-Liederbuch. Hamburg: Oetinger,
2007.

Metropolitan Museum of Art. „Jona und der Wal: Blatt aus einem Jami’ al‑tawarikh“. https://www.
metmuseum.org/de/art/collection/search/453683. Digitale Ansicht der Kollektion (10. Juli 2024).

Mohagheghi, Hamideh und Dietrich Steinwede. Was der Koran uns sagt. Für Kinder in einfacher
Sprache. München: Patmos, 2010.

Mohagheghi, Hamideh. „Qur’an für Kinder? Theologische und pädagogische Chancen aus Sicht von
Autorinnen“. Kindertora – Kinderbibel – Kinderkoran. Neue Chancen für (inter‐)religiöses Lernen. Hg.
Georg Langenhorst und Elisabeth Naurath. Freiburg i. Br.: Herder, 2017. 261–268.

Öze, Özkan. Prophetengeschichten für Kinder. Köln: Ditibverlag, 2019.
Reents, Christine und Christoph Melchior. Die Geschichte der Kinder- und Schulbibel. Evangelisch –

katholisch – jüdisch. Göttingen: V&R unipress, 2011.
Sarıkaya, Yaşar und Dorothea Ermert. „Kinderkoran. Religionspädagogische Reflexionen zu einer

neuen Gattung“. Kindertora – Kinderbibel – Kinderkoran. Neue Chancen für (inter‐)religiöses Lernen.
Hg. Georg Langenhorst und Elisabeth Naurath. Freiburg i. Br.: Herder, 2017. 269–288.

Tautz, Monika. „Textarbeit interreligiös, Bibel und Koran“. WiReLex. Das
Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/
201027/. 2022 (2. April 2024).

The Complete Works mit Unterstützung von Adrian Rees und Illustrationen von John Dillow (Hg.).
Meine erste Kinderbibel. Bath: Naumann & Göbel, ohne Jahr.

Ucar, Bülent. Mein Islambuch. Grundschule 3. Augsburg: Oldenbourg, 2011.
Westhof, Jochem (Text) und Anna Karina Birkenstock (Illustration). Die 3-Minuten Kinderbibel.

Geschichten von Menschen der Bibel. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlage, 2006.
Wimmer, Stefan Jacob und Stephan Leimgruber. Von Adam bis Muhammad. Bibel und Koran im

Vergleich. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 2007.

120 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Naciye Kamcili-Yildiz

Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur
Entwicklung des religionspädagogischen
Habitus im universitären Lehramtsstudium

Hinführung

Der islamische Religionsunterricht (IRU) ist nach Art. 7 (3) GG des Grundgesetzes in
den Bundesländern Niedersachsen, Nordrhein-Westfalen und Baden-Württemberg
ein reguläres Unterrichtsangebot, das von der Grundschule bis in die Oberstufe
angeboten wird. Im Zentrum des IRU steht die islamische Tradition, die in unter-
richtlichen Kontexten in ihrer theologischen, historischen und kulturellen Vielfalt
thematisiert und weitergegeben werden soll. Ich gehe in meinem Beitrag auf
Grundlage der empirischen Forschung der Frage nach, wie angehende islamische
Religionslehrkräfte ihre Rolle in diesem Prozess betrachten und inwieweit die
universitäre Lehre Einfluss auf die Selbstreflexivität der angehenden Religions-
lehrkräfte und ihre Vorstellungen von einem Religionsunterricht im öffentlichen
Raum der Schule nehmen kann.

Zunächst werde ich den Forschungsstand zur Religiosität von (angehenden)
Lehrkräften, zu ihren Studienmotiven und Einstellungen gegenüber dem Fach an-
hand empirischer Studien dokumentieren, die erkennen lassen, welches Traditi-
onsverständnis bei dieser Gruppe dominiert. Ausgehend von diesen Ergebnissen
möchte ich anhand des Habitusmodells erläutern, wie das Modell in der islami-
schen Religionspädagogik fruchtbar gemacht werden kann, um die Studierenden in
ihrer religionspädagogischen Reflexionsfähigkeit zu fördern. Beenden werde ich
meine Ausführungen mit einem Fazit und Ausblick.

Tradition in empirischen Untersuchungen zu
(angehenden) islamischen Religionslehrkräften
Lena Dreier und Konstantin Wagner (2020) gehen in ihrer Untersuchung der Frage
nach der Motivation für das Studium der islamischen Theologie bzw. Religionslehre
nach und zeigen, dass die befragten muslimischen Studierenden sich dem Islam
stark oder sehr stark zugehörig fühlen. Die Befragten geben an, dass die Religion für
sie im Alltag eine große oder sehr große Rolle spielt. Dies verdeutlicht, dass es bei
dem Studium der islamischen Theologie für muslimische Studierende nicht um eine

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-008



abstrakte Beschäftigung mit Religion geht, sondern sie sich im Studium in ihrem
persönlichen Glauben berührt sehen (vgl. Dreier und Wagner 2020, 20; Zimmer et
al. 2017, 353).

In der quantitativen Erhebung fällt auf, dass das religiöse Motiv „Interesse an
religiösen Fragen“ mit 68% am häufigsten genannt wird (vgl. Dreier und Wagner
2020, 25). Auch bei der qualitativen Erhebung dominiert in den Interviews das re-
ligiöse Motiv, Wissen über den Islam zu erwerben. Die Befragten verbinden dies mit
der eigenen Zugehörigkeit, nennen aber auch den Wunsch nach der Stärkung bzw.
Weiterentwicklung des eigenen Glaubens durch eine intensive Auseinandersetzung
mit den Inhalten während des Studiums (vgl. Dreier und Wagner 2020, 28; Zimmer
et al. 2017, 355).

Der Frage nach der Religiosität und religiösen Selbstverortung unter musli-
mischen Religionslehrkräften und Lehramtsanwärterinnen und -anwärtern gingen
Veronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) mithilfe vertiefender, qua-
litativer Interviews nach. Ihre Ergebnisse wurden drei Typen religiöser Selbstver-
ortung zugeordnet:
1. Nach Auffassung des/derWissensvermittlers/-in (N = 14) ist die Vermittlung von

Wissen, der Glaubensgrundlagen und deren Umsetzung an die Schüler:innen
eine wichtige Aufgabe. Damit meinen die Teilnehmenden vor allem die Aus-
übung von Ritualen und das Einhalten der Gebote unter Beachtung der Verbote.
Es fällt auf, dass diese Haltung am ausgeprägtesten vertreten ist.

2. Für den/die Präventionshelfer:in oder Wegweiser:in (N = 9) ist es wichtig, dass
die jungen Muslim:innen sowie die Gesellschaft eine andere Sichtweise auf den
Islam bekommen. Die Lehrkraft soll nicht nurWissen vermitteln, sondern trägt
die Verantwortung, den Schüler:innen ein „klares und gesundes Islamver-
ständnis“ (Stein et al. 2018, 62) zu vermitteln.

3. Der/die Unterstützer:in (N = 9) versteht seine/ihre Rolle in der Schule in erster
Linie als Förderung der eigenständigen Auseinandersetzung mit der Religion
und betont, dass die wichtigste Aufgabe der Lehrkraft die Begleitung der
Schüler:innen auf ihrem Weg zur Werte- und Religionsentwicklung sei. Er/sie
hebt als wichtig hervor, dass die Religion ein individuelles Gut ist. Der IRU soll
bei diesem Typus vor allem zur Aufklärung und Reflexion des eigenen reli-
giösen Handelns beitragen.

Die Betrachtung beider Studien verdeutlicht, dass muslimische Studierende un-
terschiedliche Studienmotive und Vorstellungen von ihrer Rolle vertreten. Es do-
miniert allerdings die Beobachtung, dass die angehenden Lehrkräfte vorrangig auf
Wissensvermittlung in ihrer künftigen Lehrtätigkeit zielen.

Untersuchungen zu islamischen Religionslehrkräften scheinen diese Ergeb-
nisse zu bestätigen: So bescheinigt die qualitative Studie von Mehmet Tuna (2019)

122 Naciye Kamcili-Yildiz



den Religionslehrkräften das Fehlen von Reflexion, Offenheit und Mut, aber auch
mangelnde Ausdifferenzierung im Spannungsfeld zwischen religiös-kollektiver,
persönlicher und beruflicher Identität. Auch die Lehrenden in der islamischen
Religionslehrkräftebildung legen in fremdreligiösen universitären Lehrveranstal-
tungen einen starken Fokus auf die Vermittlung religionskundlichen Wissens und
die Förderung eines auf Gemeinsamkeiten abzielenden formalen Dialogs, während
die Heterogenität der Muslim:innen oft vernachlässigt wird (Mauritz et al. 2020).
Die Ergebnisse der Untersuchungen weisen darauf hin, dass unter (angehenden)
islamischen Religionslehrkräften der IRU als Ort der einfachen Weitergabe von
Tradition verstanden wird, d.h.: wie muslimische Gelehrte in der Geschichte bzw.
inmuslimischen Gesellschaftskontexten den Islamverstanden und ausgelegt haben.
Daher liegt die Vermutung nahe, dass im IRU eine Kategorisierung und Schemati-
sierung des Umgangs mit Glaubensaussagen stattfindet, die zur Verfestigung von
Vorstellungen gelebten Glaubens führen. In der Folge wird eine individuelle und
personenbezogene reflexive Auseinandersetzung mit den traditionellen Glaubens-
inhalten weder gefördert noch angeleitet. Hierin zeigt sich ein religionspädagogi-
scher Habitus-Konflikt, da die auszumachende Praxis im Widerspruch zu Artikel 7
(3) GG steht. Wenn der Bildungsauftrag der Schule ernst genommenwird, geht es in
diesem Bildungskontext darum, Schüler:innen zu einem selbstständigen kritischen
Urteilsvermögen und zu eigenverantwortlichem Handeln zu befähigen (KMK 2020,
10, Punkt c), aber auch um die Anleitung zu Toleranz gegenüber anderen Mei-
nungen, Auffassungen und Lebensweisen (KMK 2020, 10, Punkte d und f)¹.

Auch wenn es bislang noch keine Forschung dazu gibt, kann angenommen
werden, dass sich in den Vorstellungen der muslimischen Studierenden von einem
schulischen Religionsunterricht Erfahrungen mit dem Islam in ihrer privaten Bio-
grafie, ihrer Familien- wie Moscheesozialisation widerspiegeln (Zimmer et al. 2017).
Der IRU ist ein junges Fach und erreicht selbst in Nordrhein-Westfalen, das sich um
ein flächendeckendes Angebot bemüht, etwa 6% der muslimischen Schüler:innen,
daher ist die Wahrscheinlichkeit, dass Studierende entsprechende Erfahrungen mit
dem IRU in der Schule mitbringen, äußerst gering (vgl. Mediendienst Integration
2020, 11). Werner Helsper argumentiert, dass der familiär erworbene Herkunfts-
habitus den Grundstein für alle späteren Habitusformen legt, einschließlich des
Schülerhabitus, der sich im Umgang mit den spezifischen Anforderungen und
Kulturen der Schule herausbildet (vgl. Helsper 2019, 57– 58). Bezogen auf angehende
islamische Religionslehrkräfte würde dies bedeuten, dass sie den familiären bzw.

1 Die Untersuchung von Christhard Lück zeigt, dass christliche Studierende den Aspekt durchaus
nennen, denn 93,7% geben an, dass sie mit Kindern und Jugendlichen arbeiten möchten, 59,4%
wollen einen besseren Religionsunterricht machen als ihr eigener/ihre eigene Religionslehrer:in
(vgl. Lück 2012, 69–70).

Warum Frommsein allein nicht reicht 123



den in ihrer Moscheesozialisation erworbenen Habitus auf den IRU in der Schule
übertragen. Wenn sie aber einen IRU in der Schule erlebt haben, ist auch hier
aufgrund der Forschungslage die Wahrscheinlichkeit groß, dass es sich eher um
einen glaubensvermittelnden IRU gehandelt hat (vgl. Kamcili-Yildiz 2021).

Der (berufs‐)biografische Ansatz der Lehrerprofessionalität zeigt diesen Zu-
sammenhang zwischen den eigenen biografischen Erfahrungen, dem Übergang in
den Beruf und dem (berufs‐)biografischen Verlauf. Es sind „oftmals weit bis in die
Herkunftsfamilie und Kindheit zurückreichende biografische Erfahrungen, die als
Ressource, aber auch Belastung und Hypothek in den Prozess der individuellen
Professionalisierung hineinragen und diesen beeinflussen“ (Helsper 2021, 115).
Daher ist davon auszugehen, dass auch muslimische Studierende nicht ohne Vor-
erfahrungen in die erste Ausbildungsphase der islamischen Religionslehre eintre-
ten und der Professionalisierungsprozess keinen Sozialisations-, sondern einen
transformatorischen Bildungsprozess darstellt. Studierende des Faches stehen vor
der Herausforderung, einen besonderen Rollenwechsel vornehmen zu müssen,
nämlich den Wandel von der ihnen aus eigener Erfahrung bekannten Schüler:in-
nenrolle zur Lehrer:innenrolle. Dabei sind biografische Erfahrungen äußerst
wirkmächtig (vgl. Helsper 2019, 50).

Rollen und (Selbst‐)Reflexionskompetenz im
Studium
Es stellt sich die Frage, wo an einer staatlichen Universität überhaupt der Platz
geboten wird, den mitgebrachten Konzepten der Studierenden Raum zur Reflexion
zu geben, sofern das Theologiestudium nicht nur Wissenserwerb, sondern auch
Persönlichkeitsbildungsprozess und -entwicklung sein soll. Denn ohne eine An-
knüpfung an solche Konzepte bleibt das Studium künstlich und oberflächlich, wenn
nämlich Studierende nur lernen, um lediglich die Prüfungen zu bestehen.Vonseiten
der muslimischen Dachverbände fehlen bislang Positionierungspapiere, aber auch
religiöse Begleitangebote wie etwa das Mentorat auf der katholischen Seite, um u.a.
das wissenschaftliche Studiummit dem eigenen Glauben und der eigenen religiösen
Praxis in Verbindung zu bringen. Die von der EKD herausgegebenen Empfehlungen
(Gemischte Kommission für die Reform des Theologiestudiums – Fachkommission
II Lehramtsstudiengänge der Evangelischen Kirche in Deutschland 2009), die auch
in die KMK-Richtlinien übernommen wurden, sehen vor, dass Lernprozesse nicht
nur auf Aneignung unabhängigen Wissens, sondern auch auf Weiterentwicklung
der Lernenden zielen sollen:

124 Naciye Kamcili-Yildiz



Die Studienabsolventinnen und -absolventen […] entwickeln ein berufliches Selbstkonzept als
Religionslehrer/in in Auseinandersetzung mit der eigenen Lebens- und Glaubenspraxis,
theologischem Fachwissen, der Berufsrolle und der wissenschaftlichen Religionspädagogik,
sind darüber auskunftsfähig und überprüfen kritisch das eigene Handeln als Religionslehrer/
in (Rollen- bzw. Selbstreflexionskompetenz). (KMK 2019, 52)

Diese Aufgabe geht über den Erwerb bestimmter fachwissenschaftlicher Kompe-
tenzen hinaus, über die eine Lehrkraft gemäß den universitären Curricula verfügen
sollte. Für das Hochschulstudium stellt sich daher die Frage, wie in dieser Ausbil-
dungsphase Studierende und ihre Lernprozesse im Sinne einer Habitusbildung in
den Fokus genommenwerden können, damit eine zielgerichteteWeiterentwicklung
der Handlungskompetenzen der Studierenden als eine „berufsbiografische Aufga-
be“ verstanden und konzeptionell profiliert werden kann. Anknüpfend an diese
Problemlage stellen sich folgende Fragen:
1. Wie können die lebensweltlichen Herausforderungen der Studierenden ins

Studium eingebunden werden? Wie können sie angeleitet werden, ihre Lern-
biografie zu reflektieren und dabei ihre Fragen und Erwartungen an das Stu-
dium zu hinterfragen?

2. Wie können sie des Weiteren an die islamisch-theologische Fachkultur her-
angeführt und ihre theologisch-religionspädagogischen Kompetenzen erweitert
werden?

Im Folgenden möchte ich den Zugang zu den beiden Fragekomplexen mithilfe der
Habitustheorie entwickeln und am Beispiel meiner eigenen Lehre dokumentieren.

Arbeit am professionellen Selbst: das Habitusmodell

Um die Entwicklung eines beruflichen Selbstkonzepts der muslimischen Studie-
renden in ihrem hochschuldidaktischen Bildungsprozess auch religionspädagogisch
begleiten zu können, greife ich in meinen Ausführungen auf das Habitusmodell von
Hans-Georg Ziebertz und Stefan Heil aus der katholischen Religionspädagogik zu-
rück, das es ermöglicht, „das komplexe professionelle Handeln von Religionsleh-
rerInnen analytisch zu fassen“ (Heil und Ziebertz 2005, 42).

Dem von ihnen entwickelten religionspädagogischen Habitusmodell liegt die
Habitustheorie von Pierre Bourdieu zugrunde. Bourdieu versteht unter Habitus
einen besonderen eigenen Stil, eine individuell aus- und eingeübte Art und Weise
des Handelns, in der Erfahrungen der Vergangenheit für das Handeln in der Ge-
genwart fruchtbar gemacht und diese (neuen) Erfahrungen dann wiederum für das
Handeln in der Zukunft bedeutsam werden (vgl. Heil 2013, 168). Der Habitus ist

Warum Frommsein allein nicht reicht 125



insofern nicht statisch, sondern durch stetige Transformationsprozesse geprägt, die
sich über längere Zeit vollziehen. Der Habitus hat also eine Art „Doppelstruktur“
(Heil 2016, 1), die einerseits vom Individuum selbst hervorgebracht wird und
gleichzeitig „unter dem Einfluss äußerer Faktoren“ (Altmeyer und Grümme 2018,
251) steht. Eine solche Doppelstruktur als eine Art Wechselbeziehung zeigt der
Habitus aber auch bei seiner (Weiter‐)Entwicklung im Laufe des Lebens. Denn ei-
nerseits wirkt er „stets im Hintergrund mit, wird aber zugleich durch Praxis ver-
ändert“ (Altmeyer und Grümme 2018, 251–252). So zeichnet sich ein angeeigneter
Habitus durch relativ gleichbleibende Eigenschaften und Strukturen aus und ist
gleichzeitig doch auch veränderbar.

Die Theorie des Habitus kann somit erklären, wie Lehrende zum einen durch
soziale Räume geprägt werden und zum anderen persönliche Prägungen verar-
beiten. Gleichzeitig stellt sie die erforderlichen professionellen Kompetenzen in
Beziehung zueinander.

Für die universitäre Lehrer:innenbildung bedeutet dies: Es geht darum, viel-
fältige Kompetenzen zu entwickeln, um die verschiedenen Ebenen (religions‐)
pädagogischen Handelns wahrzunehmen, deren Zusammenwirken mithilfe von
Modellen zu beschreiben und das eigene (religions‐)pädagogische Handeln sowohl
subjektorientiert als auch sachlogisch begründet planen und durchführen zu kön-
nen.

Ziebertz und Heil stellen diesen professionellen religionspädagogischen Habitus
ins Zentrum ihres Modells. Dieses setzt sich in seiner zirkulären Struktur zusam-
men aus den alltäglichen professionellen Handlungen im Berufsfeld Schule,
hauptsächlich im Unterricht (Handlungsstrukturen), sowie den mitgebrachten
Prägungen, die in eine professionelle Beziehung eingehen (Rahmenbedingungen).
Der professionelle Habitus bringt die einzelnen äußeren Bereiche ins Gleichge-
wicht. Hierzu müssen reflexive Kompetenzen in den einzelnen äußeren Bereichen
aufgebaut werden.

Bei der Frage, wie innerhalb des Hochschulstudiums die Rollen- und Selbst-
reflexionskompetenz angehender islamischer Religionslehrkräfte aufgebaut und
reflektiert werden kann, beziehe ich mich auf die religionspädagogischen Angebote
im Studium der islamischen Religionslehre an der Universität Paderborn, in denen
das Habitusmodell angewendet wird, um bereits zu Beginn des Studiums Grund-
lagen und erste Reflexionen über das neue Rollenbewusstsein in Gang zu bringen.
Für die Studierenden des Faches eröffnet sich mit dem Beginn des Studiums ein
großes Feld theologischer Ansätze und Fragen, in das sie ihre Jugendreligiosität
mitbringen, die sich aus ihren Erfahrungen in Familie, Moschee und Gesellschaft
speist. Um dem Antagonismus von individuellen Erfahrungen und persönlichen
Herausforderungen des Studiums zu begegnen, bieten sich eine frühzeitige Aus-

126 Naciye Kamcili-Yildiz



einandersetzung mit der eigenen Rolle als Religionslehrkraft und die Arbeit am
Habitus an (vgl. Ziebertz und Heil 2005, 44).

Implikationen des Habitusmodells am Beispiel des Seminars
„Mit Muḥammad im Islamischen Religionsunterricht“

Die Struktur des Habitusmodells lege ich bei der Planung des Seminars „Mit Mu-
ḥammad im Islamischen Religionsunterricht“ zugrunde.

Themenschwerpunkte Implikationen des Habitusmodells

Muḥammad-Bilder der Studierenden Lebens- und Glaubensbiografie

Abriss der wesentlichen biografischen Etappen Religionspädagogische Routinen

Koranische Muḥammad-Bilder Religionspädagogische Routinen

Muḥammad-Bilder in muslimischen Gesellschaften Schule, Politik und Gesellschaft

Westliche Muḥammad-Rezeptionen Schule, Politik und Gesellschaft

Abb. 1: Modell des professionellen religionspädagogischen Habitus nach Ziebertz und Heil (2005,
56).

Warum Frommsein allein nicht reicht 127



Fortsetzung

Themenschwerpunkte Implikationen des Habitusmodells

Muḥammad-Bilder in den Schulbüchern und in den
Lehrplänen des islamischen Religionsunterrichts

Religionspädagogische Routinen

Lernen am Modell Religionspädagogische Routinen

Hadithe im IRU Religionspädagogische Routinen

Didaktische Konkretionen Umgang mit religiöser Pluralität

Abb. 2: Verlaufsplan des Seminars.

Zu Beginn des Seminars wird den Studierenden das Habitusmodell vorgestellt und
sie werden mit der Habitustheorie von Pierre Bourdieu vertraut gemacht.

Die Adaption des Modells an die islamische Religionspädagogik erfolgte in der
Weise, dass die Institutionen „Schule und Kirche“ aus dem Modell von Ziebertz und
Heil zu den Bereichen „Schule, Politik und Gesellschaft“ verändert wurden. Zu-
sätzlichwurde der Bereich „Umgang mit religiöser Pluralität“ in „Innermuslimische
Heterogenität“ umgewandelt.

Abb. 3: Modell des professionellen religionspädagogischen Habitus nach Ziebertz und Heil (2005,
56) in der eigens adaptierten Version.

128 Naciye Kamcili-Yildiz



Im Folgenden werden exemplarisch drei Seminareinheiten in Verbindung mit
den Strukturen des Habitusmodells vorgestellt. Des Weiteren wird auf das semi-
narbegleitende Lerntagebuch eingegangen.

Muḥammad-Bilder der Studierenden

Auf der linken Seite des Habitusmodells nach Ziebertz und Heil (vgl. Abb. 1) finden
sich die Handlungsstrukturen, die aus dem Zusammenspiel von bisher erworbenen
religionspädagogischen Routinen und dem Umgang mit Neuem bestehen. Nach Heil
(2013, 171) sind RoutinenMuster des Handelns, die individuell auf der Grundlage der
bisherigen Erfahrungen im sozialen Raum aufgebaut wurden. Diesen Bereich der
Handlungsstrukturen bilden die religionspädagogischen bzw. theologischen Inhalte
des Seminars: In der islamischen Glaubenslehre kommt der Person Muḥammads
eine exzeptionelle Vorbildrolle zu. In der Rolle des ‘abd und in seiner Gottesbe-
ziehung ist der Prophet für den gelebten Glauben wie auch für ein adäquates
Verständnis der Botschaft des Koran unersetzlich. Somit gehen Sunna, die pro-
phetische Tradition, und der Koran in dem Sinne Hand in Hand, dass die prophe-
tische Tradition, die das Handeln, die Haltung und das Sprechen Muḥammads
insgesamt umfasst, wie ein Kommentar zum Koran bzw. dessen Exemplifizierung
zu verstehen ist. Der Prophet als Erstinterpret der göttlichen Offenbarung hat damit
eine sehr große Bedeutung für die ʿibādāt-Kategorie, d.h., er ist Vorbild für die
Praxis des islamischen Glaubens, weshalb der Sunna des Propheten eine normative
Kraft zugesprochen wird (Isik und Kamcili-Yildiz 2023).

Zu Beginn des Seminars gilt es zunächst herauszufinden, mit welchen Mu-
ḥammad-Vorstellungen die Studierenden in ihrer Sozialisation in Berührung ka-
men und welche Bedeutung sie diesen in ihrem Leben beimessen. Dieser Schritt ist
essenziell, um die Mindsets der Studierenden im Sinne eines subjektorientierten
Arbeitens und einer kritisch reflektierenden Begleitung ihrer Lernprozesse und
ihrer Erfahrungswelt wahrnehmen und zielgerichtet weiterentwickeln zu können.
Somit steht auch die Person der islamischen Religionslehrkraft selbst im Fokus.
Nach Heil (2013, 172) kommen mit dem Konzept der Person auf der linken Seite des
Modells die je eigenen individuellen Merkmale und Verhaltensformen der Lehr-
kräfte zum Tragen, die mit ihrer Tätigkeit nicht nur die Institutionen Schule und
Religionsgemeinschaft vertreten, sondern auch personal eine eigene Lebens- und
Glaubensbiografie mitbringen, die ihre Haltung und Werteinstellung, aber auch
Handlungen geprägt haben. An dieser Stelle kann an die zu Beginn vorgestellten
Studien von Dreier und Wagner sowie Stein et al. angeknüpft werden, an denen
deutlich wird, dass die von den Studierenden genannten Zielvorstellungen die ei-

Warum Frommsein allein nicht reicht 129



gene religiöse Sozialisation im Moscheeunterricht abbilden, aber auch von den
Anfragen an sie als muslimische Schüler:innen in der Schule geprägt sind.

In diesem Zusammenhang kann das Habitusmodell einen Ansatz liefern, den
Einfluss der eigenen Glaubensbiografie aufzuarbeiten, um diese – angesichts der
beruflichen Erfordernisse im öffentlichen Raum der Schule – zu reflektieren und an
dem „eigenen“ Habitus zu arbeiten. Eine kritische Reflexion der eigenen Rolle als
(künftige) Lehrende des Faches Religion bedarf daher einer besonderen Sensibilität
für eine explizite biografische Perspektive, indem lebensgeschichtliche Erfahrun-
gen reflektiert werden, zumal sich diese intuitiv auf die Unterrichtsplanung, aber
auch auf die Art und Weise des Unterrichtens und des Umgangs mit Lernenden wie
auch mit Eltern und Kolleg:innen auswirken (vgl. Tautz 2016, 159). Der evangelische
Religionspädagoge Bernhard Dressler spricht in diesem Zusammenhang von
„Selbstunterscheidungsfähigkeit“ (2009, 117), mit der die eigene religiöse Biografie
und die darin wirksamen Prägungen und Lebensführungsmuster kritisch be-
trachtet und zu den eigenen unterrichtlichen Ziel- und Gestaltungspräferenzen ins
Verhältnis gesetzt werden (vgl. Dressler 2009, 120). Dabei ist auch das Zusammen-
spiel von Kognition, Emotion und Habitus zu bedenken und für die auf Kompe-
tenzorientierung ausgerichteten Bildungsprozesse zu entfalten (vgl. Lindner 2014,
178– 179).

Die Abfrage der Muḥammad-Bilder der Studierenden erfolgt im Seminar durch
digitale Tools, mittels derer die Studierenden anonym die dort hinterlegten Fragen
zu ihrer Begegnung mit Muḥammad in ihrer Biografie beantworten.

Die Tabelle zeigt die den Studierenden gestellten Fragen; im Sommersemester
2024 lauteten deren Antworten in Auswahl wie folgt:

Welche Eigenschaften würden Sie dem Propheten Muḥammad zuschreiben?

edel, barmherzig, gerecht, gütig, freundlich, respektvoll, geduldig, warm, liebevoll, gutherzig, pflicht-
bewusst, milde, vertrauenswürdig, wahrhaftig, ehrlich

Welche Rolle spielen/spielten der Prophet und seine Sunna in Ihrem Leben?

– Die Sunna des Propheten beeinflusst mich regelmäßig, auch kleine Alltagssituationen, wie zum Bei-
spiel das Essen mit der rechten Hand.

– Sobald ich neue Lebensweisheiten des Propheten lerne, versuche ich diese auch in mein Leben zu
implementieren.

– Das Verhalten gegenüber den Eltern hat sich stark verändert.
– Kleinigkeiten wie im Sitzen zu trinken und allgemein die Nächstenliebe
– Ich bin bemüht, die Sunna des Propheten stetig in meinen Alltag zu integrieren, dies neben rituellen

Praktiken auch in alltäglichen Situationen und zwischenmenschlichen Beziehungen.

130 Naciye Kamcili-Yildiz



Hat sich hier mit der Zeit ein Wandel ergeben? Erläutern Sie.

– Ich habe ihn als Kind als sehr wichtige Figur empfunden, aber gar nicht verstanden, wieso undwarum.
Heute weiß ich, dass er viel Gerechtigkeit gestiftet, positive Taten vollbracht und uns als Umma ge-
formt hat.

– Bevor ich seine Sira gelesen habe, konnte ich ihn nicht wie andere einfach in mein Herz schließen.
– Er wirkte als Kind auf mich unerreichbar, da er oft auch mystifiziert wurde. Mittlerweile spüre ich eine

tiefere Verbundenheit und Nähe zu ihm.
– Je mehr ich über ihn gelernt habe, desto mehr habe ich verstanden, dass es unmöglich ist, so zu sein

wie er, wir es aber dennoch versuchen sollten.

Welche Stereotype/Narrative über den Propheten haben Sie schon einmal/öfter gehört?

– Mehrfachehe
– Minderjährige geheiratet
– Kriegsherr

Abb. 4: Exemplarische Ergebnisse der anonymen Befragung im Sommersemester 2024.

Die Antworten auf die Fragen werden im Anschluss im Plenum betrachtet und
Kategorisierungen vorgenommen. Auf der Grundlage der anonymen Befragung,
aber auch der Rückmeldung der Studierenden zum Seminarprogramm werden
dessen Inhalte nach Bedarf modifiziert und angepasst: Die Ergebnisse aus dem
Durchgang im Sommersemester 2024 zeigen, dass die Studierenden Muḥammad
sehr positive Charaktereigenschaften zuschreiben. Auch wird offenbar, dass seine
Vorbildfunktion sich für sie auf seine Charaktereigenschaften und seine Sunna
erstreckt. Bei der Frage nach dem Wandel ihres Zugangs scheint die Idealisierung
seiner Figur für manche Studierende auch zu einer Vergrößerung der Distanz zu
führen. Dieser Aspekt wird in der didaktischen Konkretisierung aufgegriffen und
entwicklungspsychologisch thematisiert. Die Narrative aus der Mehrheitsgesell-
schaft konzentrieren sich weitestgehend auf seine Ehe mit mehreren Frauen, aber
auch auf seine Rolle als Kriegsherr. Auch diese Aspekte werden zu einem späteren
Zeitpunkt, im Rahmen der didaktischen Konkretisierung für den Unterricht in der
Oberstufe, vertiefend betrachtet.

Hier tritt nun auch der Umgang mit Neuem im Habitusmodell in den Fokus des
Seminargeschehens. Die Unterrichtspraxis kann nämlich nicht nur mit Routinen
bewältigt werden, sondern gestaltet sich gerade durch ihre nicht vollständige
Planbarkeit. Heil zählt dazu den Umgang mit der religiösen Pluralität (vgl. Lindner
2014, 172). Der Umgang mit religiöser Pluralität betrifft vorrangig nicht eine in-
haltliche Auseinandersetzung, sondern die Wahrnehmung religiöser Vielfalt auf
allen Ebenen. Allerdings ist der Begriff „religiöse Pluralität“ missverständlich, da in
heutigen Diskursen darunter eher der Raum interreligiöser Begegnungen verstan-
den wird (Schweitzer 2021). Da es dabei um heterogene religiöse Voraussetzungen
der Schüler:innen im Klassenraum geht, ist für unseren Kontext der Begriff „inn-

Warum Frommsein allein nicht reicht 131



ermuslimische Heterogenität“ passender, da er bildungstheoretisch relevante Per-
spektiven von Verschiedenheit erfasst (Grümme 2017).

Die inhaltliche Auseinandersetzung hat als Ziel die Erkenntnis, dass die Lehr-
kräfte die innermuslimische Heterogenität – etwa sozioökonomische Faktoren,
individuelle Lernpotenziale wie Vorwissen, Intelligenz oder bildungssprachliche
Fähigkeiten – in ihrer Planung berücksichtigen, Raum zur Entfaltung geben und
Angebote zu planen lernen, die die religiöse Perspektive und Standpunktfähigkeit
der Schüler:innen fördern. Da es in deutschsprachigen Publikationen bislang keine
Studien gibt, die die Bedeutung des Propheten Muḥammad für muslimische Kinder
und Jugendliche behandeln, wird im Seminar vereinbart, dass die Teilnehmenden
auf junge Muslim:innen zugehen und sie zu ihren Vorstellungen vom Propheten
Muḥammad interviewen. Die Ergebnisse werden gemeinsam im Seminar ausge-
wertet und es wird über erste religionspädagogische Implikationen der nicht-re-
präsentativen Befragung nachgedacht. Es geht dabei um die Bedeutung von Lern-
ausgangslagen sowie die Heterogenität der Zugänge, die die muslimischen
Schüler:innen aufgrund ihrer Familienreligiosität, religiösen Vorbildung oder kul-
turellen Herkunft in den Religionsunterricht mitbringen.

Abriss der wesentlichen Etappen der Muḥammad-Biografie

Die inhaltliche Gestaltung des Seminars orientiert sich zum einen an den schuli-
schen Lehrplänen, die eine Auseinandersetzung mit der Prophetie und der Vor-
bildfunktion Muḥammads vorsehen. Zum anderen kommt das Anliegen hinzu, dass
die Teilnehmer:innen seine Biografie kennenlernen und anhand exemplarischer
Lebenssituationen seine Haltung zu grundlegenden Fragen des Lebens entdecken.
Die Erarbeitung der Muḥammad-Biografie erfolgt unter Hinzunahme von Metho-
den, die durchaus auch im Religionsunterricht relevant sein können. Hierbei geht es
nicht um dieWiedergabe historischer Ereignisse, sondern um die Beschäftigungmit
dem Propheten Muḥammad als Mensch. Dies erfolgt u. a. mit der Methode der
Lebenslinie. Hierzu werden in einem Koordinatensystem markante Lebensereig-
nisse Muḥammads chronologisch geordnet. Dabei stellt die x-Achse eine Zeitachse
dar und markiert „Meilensteine“ seiner Biografie, die u. a. als Wendepunkte mar-
kant bzw. prägend waren. Die y-Achse hingegen stellt die emotionale Wirkung dar.
Je positiver die Auswirkungen des Ereignisses, desto höher, oder je negativer die
Auswirkungen für Muḥammad sind, desto tiefer erfolgt die jeweilige Markierung.
Die Einordnung erfordert von den Studierenden eine Beurteilungs- und Bewer-
tungskompetenz, um die Ereignisse bzw. Situationen auf dieser Lebensgefühl-Skala
für Muḥammad eintragen zu können. Im Anschluss wird im Gespräch in Klein-
gruppen geklärt, was Muḥammad in diesen zum Teil schwierigen Lebenssituatio-

132 Naciye Kamcili-Yildiz



nen Kraft gab. Was brachte ihn im Leben weiter? Wie könnten ihn diese Ereignisse
geprägt haben? Die Fragen stellen eine perspektivische Übung dar, mögliche ver-
deckte biografische Prägungen Muḥammads zu erkennen: etwa, wie die familiären,
gesellschaftlichen oder sozialen Umstände auf seinen Lebensweg eingewirkt und
ihn zu dem Menschen gemacht haben, der er war. Damit die Studierenden durch
religionspädagogische Routinen habituelle Muster aufbauen, z.B. hinsichtlich der
Frage, welche Methoden im Religionsunterricht eingesetzt werden können, wird
diese Seminareinheit mit einer Reflexion über die Angemessenheit der angewen-
detenMethode im Seminar, aber auchmit einer Reflexion ihresmöglichen Einsatzes
im schulischen Unterricht beendet.

Westliche Muḥammad-Rezeptionen

Eine weitere Vertiefung der Seminarinhalte erfolgt mit der rechten Seite des Mo-
dells, nämlich dem Zusammenspiel der Rahmenbedingungen, das aus Institution
und Person besteht. Die Institution prägt nach Ziebertz und Heil den Habitus der
Religionslehrkraft zum einen durch den vorgegebenen Rahmen der Schule, wie
Lehrpläne, kollegialer Umgang etc., und zum anderen durch den Rahmen des Re-
ligionsunterrichts (RU), wie etwa hinsichtlich der religiösen Bildung, die sich von
den Zielen und Methoden der Moscheeunterweisung unterscheidet. Zu der Insti-
tution gehören auch die Religionsgemeinschaften. Sie prägen die Rahmenbedin-
gungen des schulischen RUs vor dem rechtlichen Hintergrund des Artikels 7 (3) GG
und der damit einhergehenden Sonderstellung des RUs durch ihre Mitwirkungs-
rechte, z.B. durch die Genehmigung der Lehrpläne oder die Erteilung der Idschaza.
Im Falle der islamischen Religionslehrkräfte sollte dieses Feld der Institution zu
dem Bereich Schule, Politik bzw. Gesellschaft erweitert werden, da sowohl von
politischen Instanzen als auch von einigen Schulleitungen wiederholt Erwartungen
an das Fach herangetragen werden, die es als Mittel zur Integration positionieren
(vgl. Sauer 2022, 35).

Bezogen auf den Propheten Muḥammad bedeutet dies, dass die Thematisierung
seiner Person nicht nur im IRU relevant ist, sondern auch in unterschiedlichen
historischen, kulturellen oder politischen Kontexten, sodass die Wahrnehmung
seiner Gestalt auch über den IRU bzw. rein muslimischen Kontext hinaus relevant
wird. So hebt Hartmut Bobzin hervor, dass keine andere Gestalt der Weltgeschichte
„im christlichen Abendland über lange Zeit so negativ dargestellt, dann aber ebenso
überschwänglich gelobt worden ist wie Mohammed“ (Bobzin 2000, 9). Entsprechend
wurden in Bezug auf Muḥammad viele Klischees aus dem reichhaltigen Reservoir
religiöser Polemik bedient: Dazu zählen das Bild eines Pseudo-Propheten bei Jo-
hannes von Damaskus, eines Häretikers bei Dante, eines Betrügers bei Humphrey

Warum Frommsein allein nicht reicht 133



Prideaux, eines Epileptikers bei Ricoldo da Montecroce, des Antichristen bei Martin
Luther oder eine wertschätzende Haltung bei Goethe (vgl. Bobzin 2000, 9– 18). Auch
aktuell dient Muḥammad in Diskursen über den Islam bzw. die Muslime im Zu-
sammenhang mit Frauenrechten oder politischer Gewalt als politische Projek-
tionsfläche (vgl. Brunner 2011, 103). Da solche Klischees je nach politischer Lage
aktuelle Debatten prägen, werden im Seminar auch historische Muḥammad-Re-
zeptionen thematisiert, um die Studierenden dazu anzuregen, ein umfassenderes
Verständnis der vielschichtigen Diskussionen und Interpretationen seiner Person
über den muslimischen Kontext hinaus zu entwickeln. Zudem wird der Karikatu-
renstreit (vgl. Ata 2011) tiefer gehend thematisiert, da auch diese Thematik seit dem
ersten Erscheinen der Zeichnungen im Jahre 2005 nicht an Aktualität verloren hat.

Zur bildlichen Darstellung des Propheten Muḥammad muss festgehalten wer-
den, dass diese – zumindest im sunnitischen Islam – als problematisch gilt, auch
wenn er im muslimischen Kulturraum in der aus Persien stammenden Kunst-
richtung der Miniaturkunst abgebildet wurde. Darstellungen des Propheten sind
hier ab dem 13. Jahrhundert nachweisbar. In den kleinen Papierzeichnungen, die in
Bilderalben gesammelt oder als Buchillustrationen erstellt wurden, ist das Gesicht
des Propheten allerdings häufig hinter einem Schleier verborgen oder durch eine
Flamme symbolisiert. Bilder von Menschen und selbst vom Propheten existierten in
der islamischen Geschichte also durchaus. Die dänischen und französischen Mu-
ḥammad-Karikaturen hingegen wurden vor allem als beleidigende Darstellungen
des Propheten verstanden und lösten weltweit unter Musliminnen und Muslimen
heftigen Widerspruch aus. Entsprechend thematisiert die Seminarsitzung die Be-
sonderheiten der islamischen Kunstrichtungen, die weitestgehend ohne menschli-
che Abbildungen auskamen und in denen sich muslimische Künstler:innen auf
Kalligrafie und abstrakte Ornamentik fokussierten. Hierbei gilt es aufzuzeigen, dass
die Problematik der Darstellung des Propheten in den Karikaturen in ihrer diffa-
mierenden Art besteht.

Im öffentlichen Raum der Schule sind islamische Religionslehrkräfte gefragt,
ihren Standpunkt aus der theologischen Innenperspektive heraus zu entwickeln
und zu begründen. Dabei sollte ihnen bewusst sein, dass die schulische Vermittlung
der theologischen Innenperspektive stets subjektiv gefärbt ist. „Die Selbstbewusst-
machung seiner eigenen religiösen Positionalität gehört zum professionellen Ha-
bitus und zu einem nachhaltigen professionellen Handeln einer jeden Religions-
lehrerin und eines jeden Religionslehrers“ (Fabricius 2022, 10).

Wie auch in anderen Seminarkontexten werden in dieser Seminareinheit
praxisnahe Anforderungssituationen konstruiert, an denen die Studierenden lite-
raturbasierte Lösungsansätze entwickeln sollen: „Stellen Sie sich folgende Situation
vor: Ihr Geschichtskollege führt in seinem Oberstufenkurs gerade eine Unter-
richtseinheit zum Thema Islam durch. Dabei will er in einer Unterrichtsstunde

134 Naciye Kamcili-Yildiz



westliche bildliche Darstellungen von Muḥammad seit dem Mittelalter (vgl. Saviello
2015) zum Thema machen. Er stellt Ihnen die ausgewählten Abbildungen zur Ver-
fügung, unter denen auch einige Karikaturen der dänischen Zeitung enthalten sind.
Er bittet Sie, die Abbildungen aus Ihrer Perspektive zu kommentieren. Bereiten Sie
diesen Kommentar vor.“

Lerntagebuch

Neben den reflexiv gestalteten Seminareinheiten haben die Studierenden die Auf-
gabe, ein seminarbegleitendes Lerntagebuch zu führen. Darin soll der persönliche
Erkenntnisprozess mit dem Ziel der Reflexion des Lernprozesses dokumentiert
werden. Dabei bleibt es den Studierenden überlassen, welche Aspekte sie aus dem
Seminar, die sie persönlich als besonders bedeutsam empfunden haben, aufgreifen.
Das Lerntagebuch dient auch dazu, das Bewusstsein für den eigenen Lernprozess zu
fördern. Es begleitet den eigenen Lernprozess, wobei durch die Verschriftlichung
die Weiterentwicklung des eigenen Zugangs nicht nur dokumentiert, sondern auch
reflektiert wird.

Die Leitfragen sind dabei folgende:
– Welche Aspekte der heutigen Sitzung erscheinen mir so wichtig, dass ich sie

noch einmal mit eigenen Worten auf den Punkt bringen möchte?
– Welche Fragen blieben offen?
– Welche behandelten Themen des heutigen Seminars fand ich interessant und

welche nicht? Warum?
– Welche Erfahrung habe ich mit den Inhalten in meiner bisherigen Biografie

gemacht?
– Wie lautet für mich die Botschaft der Seminarsitzung?

Die Studierenden erhalten den Auftrag, die Einträge bis zum Ende des Seminars
kontinuierlich fortzuführen. Im Sinne des konstruktivistischen Lernens überneh-
men die Studierenden damit die Verantwortung für den eigenen Lernprozess und
für die reflektierte Offenlegung des eigenen Standpunktes, der eigenen Annahmen,
Anfragen und Interessen.

Warum Frommsein allein nicht reicht 135



Ausblick: Chancen und Grenzen der Förderung
eines professionellen religionspädagogischen
Habitus

Ich möchte nun ein Resümee ziehen: Das vorgestellte Seminarkonzept verfolgt das
Ziel, angehende islamische Religionslehrkräfte darin zu unterstützen, stärker
zwischen persönlich gelebter Religion und der unterrichtlich gelehrten Religion zu
unterscheiden, was Bernhard Dressler als „Differenzkompetenz“ (Dressler, 2009,
118) bezeichnet. Das Konzept betont die Relevanz des erworbenen Wissens für den
zukünftigen Schulalltag, damit die Studierenden stets ihr Studien- und Berufsziel
vor Augen haben: die Vielfalt der islamischen Tradition im Hinblick auf die aktuelle
Lebensrealität der muslimischen Schülerinnen und Schüler im Unterricht zur
Geltung zu bringen und dadurch religiöse Bildungsprozesse zu gestalten. Daher
plädiere ich dafür, das Habitusmodell als Grundlage in die islamische Religions-
lehrkräftebildung aufzunehmen, damit sich die Lehrkräfte biografische Prägungen
und verdeckte Normativität bewusst machen und aufbrechen können. Die Thema-
tisierung durch unterschiedliche Methoden, wie etwa die Bewusstmachung der ei-
genen Vorannahmen und der Prägungen durch gesellschaftliche Diskurse oder das
Verfassen von Lerntagebüchern, soll die Studierenden dabei unterstützen, einen
reflexiven Habitus und damit eine bestimmte Haltung während des Studiums zu
entwickeln. Den Lehrenden kommt somit die Aufgabe zu, eine entsprechende
Lernumgebung zu schaffen, während die Studierenden für ihren Kompetenzer-
werb verantwortlich sind. Dies entspricht auch der Forderung der Studierenden,
dass das Studium der islamischen Religionslehre sie stärker auf die Herausforde-
rungen des Schulalltags und ihrer gesellschaftlichen Rolle als islamische Religi-
onslehrkraft sowie auf den Umgang mit aktuellen gesellschaftspolitischen Pro-
blemfeldern vorbereiten soll (vgl. Çakır-Mattner et al. 2022, 50).

Die intensiven Reflexionsprozesse erfordern eine vertrauensvolle Atmosphäre in
einem geschützten Raum, einer Art safe space, um respektvoll miteinander arbeiten
zu können. Sie erfordern aber auch Lehrende, die den Studierenden Lernbereitschaft
zutrauen, sich selbst als Lernende verstehen, mit ihnen eine reflexive Lerngemein-
schaft eingehen und in einen Diskurs treten. Dass diese Aufgabe nicht allein von der
Hochschule getragenwerden kann, steht außer Frage. Aufgrund meiner Erfahrungen
halte ich es für unerlässlich, dass die muslimischen Religionsgemeinschaften weitere
Lernorte schaffen, die –wie z.B. das Mentorat auf katholischer Seite – strukturell die
Auseinandersetzung der angehenden Religionslehrkräfte mit ihrem angestrebten
Beruf und ihrem professionellen Selbstkonzept fördern.

136 Naciye Kamcili-Yildiz



Literaturverzeichnis

Altmeyer, Stefan und Bernhard Grümme. „Unentdeckte Potentiale. Zur Bourdieu-Rezeption in der
Religionspädagogik“. Religion und soziale Distinktion. Resonanzen Pierre Bourdieus in der Theologie.
(= Quaestiones disputatae, Band 295.) Hg. Ansgar Kreuzer und Hans-Joachim Sander. Freiburg,
Basel, Wien: Herder, 2018. 248–267.

Ata, Mehmet. Der Mohammed-Karikaturenstreit in den deutschen und türkischen Medien. Eine
vergleichende Diskursanalyse. Wiesbaden: Springer, 2011.

Bobzin, Hartmut. Mohammed. München: Beck, 2000.
Brunner, Rainer. Mohammed. Wissen, was stimmt. Freiburg i. Br.: Herder, 2011.
Çakır-Mattner, Naime, Christina Lux, Erkin Calisir, Jan Felix Engelhardt und Constantin Wagner.

Berufsfeld Islam? Zur Berufseinmündung und Professionalisierung von Absolvent_innen der
Islamisch-Theologischen Studien. Frankfurt a.M.: AIWG, 2022.

Dreier, Lena und Constantin Wagner. Wer studiert islamische Theologie? Ein Überblick über das Fach und
seine Studierenden. AIWG-Expertise. Hg. Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft
(AIWG). Goethe-Univ. Frankfurt a.M.: AIWG, 2020.

Dressler, Bernhard. „Was soll eine gute Religionslehrerin, ein guter Religionslehrer können?“.
Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 2.8 (2009): 115– 127.

Fabricius, Steffi. „Positionalität, Lehrende“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon
im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/201013/. 2022 (1. April 2024).

Gemischte Kommission für die Reform des Theologiestudiums – Fachkommission II
Lehramtsstudiengänge der Evangelischen Kirche in Deutschland.
Theologisch-Religionspädagogische Kompetenz. Professionelle Kompetenzen und Standards für die
Religionslehrerausbildung. Empfehlungen der Gemischten Kommission zur Reform des
Theologiestudiums. https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_96.pdf. Hg. Kirchenamt der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). (= EKD-Texte 96.) Hannover, 2009 (1. April 2024).

Grümme, Bernhard. „Heterogenität“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im
Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/100317/. 2017 (1. April 2024).

Heil, Stefan. „Habitus“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im Internet. https://
www.die-bibel.de/ressourcen/wirelex/8-lernende-lehrende/habitus. 2016 (1. April 2024).

Heil, Stefan. Religionsunterricht professionell planen, durchführen und reflektieren. Ein Leitfaden für
Studium und Praxis. Stuttgart: Kohlhammer, 2013.

Heil, Stefan und Hans-Georg Ziebertz. „Professionstypischer Habitus in der Lehrerbildung“.
Religionslehrerbildung an der Universität. Profession – Religion – Habitus. Hg. Hans-Georg Ziebertz,
Stefan Heil, Hans Mendl und Werner Simon. Münster: LIT, 2005. 41–64.

Helsper, Werner. „Vom Schüler- zum Lehrerhabitus – Reproduktions- und Transformationspfade“.
Lehrerhabitus. Theoretische und empirische Beiträge zu einer Praxeologie des Lehrerberufs. Hg.
Rolf-Torsten Kramer und Hilke Pallesen. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, 2019. 49–72.

Helsper, Werner. Professionalität und Professionalisierung pädagogischen Handelns: Eine Einführung.
Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 2021.

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster: Waxmann, 2021.

Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundesrepublik
Deutschland (KMK). Ländergemeinsame inhaltliche Anforderungen für die Fachwissenschaften und

Warum Frommsein allein nicht reicht 137



Fachdidaktiken in der Lehrerbildung (Beschluss der Kultusministerkonferenz vom 16. 10. 2008 in der
Fassung 16.05. 2019). https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/
2008_10_16-Fachprofile-Lehrerbildung.pdf (1. April 2024).

Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundesrepublik
Deutschland (KMK). Ländervereinbarung über die gemeinsame Grundstruktur des Schulwesens und
die gesamtstaatliche Verantwortung der Länder in zentralen bildungspolitischen Fragen (Beschluss der
Kultusministerkonferenz vom 15. 10. 2020). https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/
veroeffentlichungen_beschluesse/2020/2020_10_15-Laendervereinbarung.pdf (1. April 2024).

Lindner, Heike. „‚Kompetenzen diskursiv‘: eine lösbare Herausforderung für die Fachdidaktik der
Evangelischen Theologie?“. Kompetenzen diskursiv. Terminologische, exemplarische und strukturelle
Klärungen in der LehrerInnenbildung. Hg. André Bresges et al. (= LehrerInnenbildung gestalten 4.)
Münster: Waxmann, 2014. 169– 183.

Lück, Christhard. Religion studieren. Eine bundesweite empirische Untersuchung zu der
Studienzufriedenheit und den Studienmotiven und -belastungen angehender Religionslehrer/innen.
Berlin: LIT, 2012.

Mauritz, Gerrit, Oliver Reis, Annika Wittke, Miriam Hillebrand und Naciye Kamcili-Yildiz. „‚Dann mache
ich einfach mal weiter.‘ – Zur Lehrsteuerung der Studierenden in die Indifferenz“. Theo-Web.
Zeitschrift für Religionspädagogik 19.1 (2020): 267–281.

Mediendienst Integration. Religion an Schulen. Islamischer Religionsunterricht in Deutschland.
MDI-Expertise. https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_Informationspapier_
Islamischer_Religionsunterricht_Mai_2020.pdf. Berlin: Mediendienst Integration, 2020 (1. April
2024).

Saviello, Alberto. Imaginationen des Islam. Bildliche Darstellungen des Propheten Mohammed im
westeuropäischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert. Berlin, München, Boston: De Gruyter, 2015.

Sauer, Martina. Erfahrungen und Bedarfe der für den islamischen Religionsunterricht ausgebildeten
Lehrkräfte in NRW. Eine Studie des ZfTI im Rahmen des Exzellenzclusters Religion und Politik der
Universität Münster. Essen: Selbstverlag, 2022.

Schweitzer, Friedrich. „Religiöser Pluralismus und Heterogenität: konkurrierende, komplementäre oder
inkommensurable Grundbegriffe der Religionspädagogik?“ Heterogenität. Eine Herausforderung
für Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft. Hg. Bernhard Grümme, Thomas Schlag und
Norbert Ricken. Stuttgart: Kohlhammer, 2021. 29–40.

Stein, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer. „Einstellungen zum Islamischen Religionsunterricht
von muslimischen ReligionslehrerInnen und LehramtsanwärterInnen in Deutschland“. Hikma:
Journal of Islamic Theology and Religious Education 8.1 (2018): 48–63.

Tautz, Monika. „Reflexion des professionellen Selbst in der ReligionslehrerInnenbildung –

Portfolioarbeit im Praxissemester mithilfe des Modells zum religionspädagogischen Habitus“.
Portfolioarbeit phasenübergreifend gestalten – Konzepte, Ideen und Anregungen aus der
LehrerInnenbildung. Hg. Maria Boos, Astrid Krämer und Meike Kricke. (= LehrerInnenbildung
gestalten 8.) Münster, New York: Waxmann, 2016. 154– 163.

Tuna, Mehmet Hilmi. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Münster:
Waxmann, 2019.

Ziebertz, Hans-Georg und Stefan Heil (2005). „Religionspädagogisch professioneller Habitus“.
Profession – Religion – Habitus. Hg. Hans-Georg Ziebertz et al. Münster: Waxmann, 2005. 41–95.

Zimmer, Veronika, Rauf Ceylan und Margit Stein. „Religiosität und religiöse Selbstverortung
muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwärter/innen in Deutschland“. Theo-Web.
Zeitschrift für Religionspädagogik 16.2 (2017): 347–367.

138 Naciye Kamcili-Yildiz



Said Topalović

Der Blick in die Vergangenheit – für die
Zukunft. Religionspädagogische Reflexion
über das Verhältnis von Tradition und
Moderne in der religiösen Bildung

Einleitung: Religiöse Bildung am Wendepunkt

Im Vorwort zur bosnischsprachigen Ausgabe des Werkes Islam und Säkularismus
des malaysischen Philosophen Muḥammad Naqīb al-ʿAṭṭās schrieb der Islamwis-
senschaftler Enes Karić Folgendes: „Die alten Bildungskonzepte des Islams sind in
einer Krise, und neue wurden noch nicht entwickelt“ (al-ʿAṭṭās 2003, 19). Zu einer
ähnlichen Erkenntnis gelangten schon über 350 Islamwissenschaftler:innen ver-
schiedener Fachrichtungen auf der internationalen Bildungskonferenz, die im Jahr
1977 in Mekka (Makka) stattfand. Dort wurden bildungsbezogene Problemlagen
diskutiert, um in der Folge Ziele, Richtlinien und Maßnahmen für die Rekon-
struktion der islamischen Bildung zu entwickeln (vgl. Iqbal 1978, 123– 125). Dies galt
zunächst als Wendepunkt; die Bewältigung kumulierter multi-kontextueller Pro-
blemlagen sollte sich allerdings schwieriger gestalten als zu Beginn angenommen.
Die mangelnde Analyse sozialgesellschaftlicher und politischer Veränderungen in
den muslimischen Gesellschaften sowie damit zusammenhängender Fragestellun-
gen in Bezug auf die (religiöse) Bildung hat Lücken hinterlassen, die immer noch
nicht adäquat beseitigt sind. Die Identifizierung und Analyse von Krisenfaktoren ist
ein komplexes Unterfangen, weil diese sich auf verschiedenen Ebenen bemerkbar
machen und Züge einer sich in kontinuierlicher Veränderung befindlichen und
durch sie charakterisierten Moderne aufweisen. Als entscheidender Krisenfaktor
erweist sich in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass sich die islamische Bil-
dungstheorie und -praxis im Rückblick auf die „glorreiche“ wissenschaftliche
Vergangenheit allzu lange mit den bestehenden und mittlerweile nicht mehr zeit-
gemäßen Bildungskonzeptionen zufriedengegeben und dabei den sozialen sowie
gesellschaftspolitischen Wandel und die daraus resultierenden bildungsrelevanten
Fragen aus den Augen verloren haben. Zum anderen hat sich, vor allem in den
religiösen Bildungsinstitutionen, ein kontinuierlicher Paradigmenwechsel vollzo-
gen, von einer über längere Zeit andauernden kritisch-diskursiven Bildung hin zu
einer bloßen Vermittlungs- und Nachahmungslehre.

Im europäischen Bildungsdiskurs werden aktuell Alternativen untersucht: als
Weiterentwicklung oder Gegenentwurf zur krisenbehafteten traditionellen reli-

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-009



giösen Bildung. Gemäßigte Stimmen, wie die des bosnischen Islamwissenschaftlers
und ehemaligen Großmuftis Mustafa Cerić, rufen zur Besinnung auf und plädieren
bei der Entwicklung von Bildungskonzepten für eine Synthese zwischen der isla-
mischen Tradition und modernen pädagogischen Kernideen (vgl. Cerić 2000, 4–9).
Vor diesem Hintergrund analysiert der vorliegende Beitrag die angesprochene
Bildungskrise, bevor das Spannungsverhältnis zwischen der islamischen Tradition
und der globalen Moderne diskutiert wird. Abschließend werden Perspektiven für
eine zeitgemäße religiöse Bildung betrachtet.

Die Kontinuität der Krise – die Krise der
Kontinuität

Aufstieg und Krise der islamisch-religiösen Bildung

Die sozialwissenschaftliche Analyse von Bildungssystemen differenziert in der
Regel folgende drei Ebenen: 1. Makroebene (Ziele, Vorgaben); 2. Mesoebene (Insti-
tutionen); 3.Mikroebene (Bildungsprozesse). Eine solche differenzierte Betrachtung
ist auch geeignet, das Grundverständnis und die Struktur der islamischen Bildung
in knappen Zügen zu charakterisieren.

Auf der Makroebene spricht der Koran an verschiedenen Stellen Inhalte und
Ziele von Bildung an: Grundsätzlich gilt die Offenbarungsschrift als der von Gott an
alle Menschen herabgesandte Inhalt (Koran 21:107; 25:1; 34:28).¹ Die Offenbarung ist
auch nicht auf die Schrift reduziert, vielmehr offenbaren sich die Zeichen Gottes
(āyāt) im gesamten Universum (Koran 2:164; 30:20– 25). Durch Beobachtung, Er-
kundung, Erforschung etc. sind die Menschen, so der Bildungstenor des Korans,
stets aufgefordert, diese Zeichen zu entdecken (Koran 29:20; 30:9). Im Bildungs-
auftrag an den Propheten Muhammad werden die allgemeinen Bildungsziele, die
sich auf der geistigen, spirituellen und ethischen Ebene manifestieren, formuliert:
die Offenbarungsschrift und Weisheit zu lehren sowie spirituelle und ethische
Reinheit (tazkiya) zu fördern (Koran 62:2). Auf der Mesoebene weist die frühe Of-
fenbarungsgeschichte keine Institutionalisierung im herkömmlichen Sinne auf. Im
Rahmen seiner prophetischen Mission vermittelte der Prophet Muhammad
schrittweise die Offenbarungsschrift. Dafür nutzte er neben persönlichen Gesprä-
chen vor allem das Haus seines Gefährten Arqam ibn Abī ʾl-Arqam (gest. zwischen

1 Die Angabe der Koranstellen ist exemplarisch zu verstehen, sie umfasst nicht alle Verse zum
jeweiligen Themenbereich.

140 Said Topalović



673 und 675) sowie öffentliche Versammlungsorte. Auf der Mikroebene orientierte
sich der Bildungsprozess an den kulturellen Gegebenheiten der Zeit, wobei die
mündliche Wiedergabe die primäre Vermittlungsmethode darstellte. Die Adressa-
ten dieser Bildungsvermittlung waren mit der Methode vertraut und erlernten die
erforderlichen Erinnerungs- und Aneignungsfähigkeiten, um die Inhalte aufzu-
nehmen und anschließend in die Praxis umzusetzen. Gleichzeitig erfolgte die Ver-
mittlung des Korans systematisch, wie etwa dem Bericht des Prophetengefährten
ʿAbdallāh ibn Masʿūd (gest. 652) zu entnehmen ist: „Wir lernten immer nur zehn
Verse aus dem Koran und nicht mehr, bis wir sie verstanden hatten, sie in uns
aufnahmen und danach handelten“ (Ǧarīr aṭ-Ṭabarī 2000, 80). Die detaillierte
Analyse der prophetischen Tradition ergibt grundlegend, dass der Prophet – in
Anlehnung an den Koran – den Schwerpunkt auf geistige, körperliche, spirituelle
und ethische Bildung legte und dabei sowohl etablierte als auch innovative Ver-
mittlungsmethoden einsetzte (vgl. Aygün 2014, 99– 103; Kurum 2017, 35–52). In
diesem Sinne kann die prophetische Tradition (sunna) nicht nur als weitere in-
haltliche Quelle betrachtet werden, sondern sie ergänzt bzw. vervollständigt die
koranischen Bildungsintentionen, vor allem in praktischer Hinsicht.

Nach der Auswanderung (hiǧra) der Muslim:innen von Mekka nach Medina
(Madīna) wurde die erste Moschee gebaut, die neben ihrer spirituellen Funktion
auch als Bildungsstätte fungierte (vgl. Aygün 2014, 104– 105). Der institutionelle
Charakter der prophetischen Tradition wurde in den nachfolgenden Generationen
beibehalten: Die Bildungsinstitutionen waren selbst als Moscheen oder in deren
unmittelbarer Nähe errichtet, wobei die Bildungsprozesse gleichermaßen außer-
halb von Bildungsinstitutionen stattfanden, beispielsweise in Gelehrtenkreisen
(ḥalaqa).

Im Laufe der Zeit entstanden außer Moscheen zunächst Medresen² und in der
Folge Universitäten. Neben diesen beiden hochschulischen Einrichtungen eta-
blierten sich Maktabs³, deren Organisation und Struktur mit der heutigen Grund-
schule vergleichbar sind. Hier lernten die jungen Heranwachsenden das Lesen und
Schreiben, die Koranrezitation sowie die wesentlichen Grundlagen der islamischen
Glaubenslehre, Glaubenspraxis und Morallehre. In den hochschulischen Einrich-
tungen lag der Schwerpunkt zunächst auf den theologischen Wissensdisziplinen,
später wurden auch andere Fachbereiche in das Bildungsprogramm integriert. Der
Kanon, so der Theologe Abdullah Takim, „der in den islamischen Bildungsinstitu-

2 Der BegriffMedrese kommt aus demArabischen (madrasa, Pl.madāris) und bezeichnet einen Ort,
an dem gelernt bzw. gelesen wird, an dem Menschen also studieren bzw. eine Ausbildung absol-
vieren (vgl. Wehr 1985, 386).
3 Maktab stammt aus dem Arabischen (maktab oder kuttāb, Pl. makātib oder katātib) und hat die
wörtliche Bedeutung „Ort für Schreiber“.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 141



tionen im Laufe der Jahrhunderte gelehrt wurde, hatte zwar seinen Kern, daneben
wurden aber auch zusätzliche Hilfswissenschaften gelehrt“ (Takim 2017, 103). Die
rationalen Wissenschaften galten als Dimension religiöser Bildung und die wis-
senschaftliche Forschung als Mittel zur Analyse von (religiösen) Wahrheiten und
zur Erfassung der Schöpfung Gottes. In diesem Entwicklungsprozess haben sich vier
Paradigmen in der Erforschung und Weitergabe des (religiösen) Wissens etabliert:⁴
1. Schulungspraxis der Pflege und Weitergabe traditioneller Textgrundlagen: Im
Mittelpunkt steht die lückenlose Überlieferung von Primärquellen (Koran und
Sunna), die sich in den ersten Jahrhunderten nach der Offenbarung als Bildungs-
paradigma etablierte. 2. Diskursive, intellektuelle und philosophische Lernkultur:
Hier liegt der Fokus auf dem Seelenleben, der Selbstfindung, der Reflexion des
Daseins etc., die als zentrale Bildungsziele gelten. Dieses Paradigma hat sich – unter
anderem – infolge der Begegnung mit der griechischen Philosophie entwickelt. 3.
Integrative Bildungskultur: Die Religion gilt hier als Ansporn für die wissenschaft-
liche Forschung und ermöglicht die Zusammenführung naturwissenschaftlicher
und theologischer Erkenntnisse. In diesem Paradigma stehen neben dem klassi-
schen theologischen Wissen auch wissenschaftliche Erkenntnisse im Mittelpunkt
von Bildungsprozessen. 4. Textgetreue Nachahmung: Das Primat der Bildung ga-
rantiert den Schutz der nachfolgenden Generationen vor religiöser Entfremdung
und die Rückbindung an den Ursprung der Religion. In Bildungsprozessen liegt der
Fokus auf der Vermittlung traditioneller Quellen sowie der Positionen von Pro-
phetengefährt:innen und ausgewählten Gelehrten.

Diese vier Paradigmen charakterisieren nicht nur den theoretischen Charakter
der Bildung, sondern auch einen Prozess, den die religionsbezogene Bildung
durchlaufen hat. Die Stagnation kritischer Wissenschaft und das Erstarken bloßer
Vermittlungs- und Nachahmungslehre war in gewisser Hinsicht ein institutionelles
Anzeichen eines epochalen Paradigmenwechsels: Wiedergabe und Memorieren
standen von nun an höher im Kurs, Rationalität und Spiritualität verloren nach und
nach an pädagogischer Bedeutung. So haben sich in den Bildungseinrichtungen auf
der Mikroebene – grob zusammengefasst – zwei hauptsächliche Lehr- und Lern-
praktiken etabliert: einerseits die bloße Vermittlungslehre⁵, andererseits subjekt-

4 Siehe dazu auch Badawia und Topalovic (2022, 296–298).
5 Die bloße Vermittlungslehre stieß indes immer wieder auf Kritik. So hat etwa der renommierte
Gelehrte Abū Ḥāmid al-Ġazālī (gest. 1111), um ein Beispiel zu nennen, in seiner Schrift Der Erretter
aus dem Irrtum die bloße Vermittlung scharf kritisiert, zumal diese zu „blinde[n] Nachahmungen“
(al-Ġazālī 1988, 5) führe bzw. führen könne.

142 Said Topalović



und kontextbezogene Bildung, die auf Vernunft und kritische Reflexion ausgerichtet
war.⁶

Während die religiöse Bildung parallel zu den politischen und sozialgesell-
schaftlichen Entwicklungen in muslimischen Gesellschaften voranschritt oder sta-
gnierte, begann die konstruktive Analyse von Problemlagen mit Gegenwartsrele-
vanz ab etwa dem 18. Jahrhundert. Wie auch zahlreiche andere Autor:innen hat der
zeitgenössische Islamwissenschaftler Muḥammad ibn ʿĀšūr (gest. 1973) die Ursa-
chen analysiert und Reformvorschläge diskutiert (2006, 100– 117): Ibn ʿĀšūr dia-
gnostiziert zunächst den allgemeinen Bedeutungsverlust von Bildung in den mu-
slimischen Gesellschaften. Er sieht, in soziohistorischer Perspektive, drei Gründe als
dafür ausschlaggebend an: Zum einen ist es die Frage der bloßen Vermittlung und
kritischer Überprüfung. Die Muslim:innen folgten bloß den Gelehrtenaussagen,
ohne deren Inhalte kritisch zu hinterfragen bzw. auf ihre Aktualität und Prakti-
kabilität zu überprüfen. Der Großteil der Gelehrten wiederum lebte zwar in der
Moderne, ihre theologischen und bildungsbezogenen Positionen stammten jedoch,
so Ibn ʿĀšūr, aus dem siebten oder achten Jahrhundert. Zum anderen waren es
globale Ereignisse, wie etwa die Modernisierung bzw. Säkularisierung von Gesell-
schaften und die damit verbundenen Herausforderungen, auf die adäquat zu rea-
gieren die Bildungsinstitutionen in der islamischen Welt weder inhaltlich noch
personell in der Lage waren. Und schließlich sei die Kolonialisierung hinzuge-
kommen, welche die Verwirrung unter den islamischen Bildungstheoretiker:innen
noch verschärfte, insofern sich in der Folge eine teilweise dysfunktionale Haltung
„Islam vs. Westen“ entfaltete, mit gleichzeitiger Verschlossenheit gegenüber Re-
formen und offenem Diskurs. Summa summarum brachten die erwähnten Ent-
wicklungen, so Ibn ʿĀšūr, inkompetentes Lehrpersonal, unzeitgemäße Lehrbücher
und Stillstand in den Bildungseinrichtungen hervor. Ibn ʿĀšūr plädiert für Reformen
auf allen drei Ebenen des Bildungssystems: Auf der Metaebene fordert er die Eta-
blierung von Curricula, die zeitgemäße Ziele und Inhalte – in Anlehnung an zen-
trale koranische Botschaften (maqāṣid) und moderne Wissenschaften – vorgeben.
Auf der Mesoebene plädiert Ibn ʿĀšūr für eine Erneuerung undModernisierung von
Bildungsinstitutionen – in Anlehnung an moderne Bildungssysteme – sowie für
eine Qualitätsentwicklung bei der Ausbildung des Lehrpersonals. Auf der Mikro-
ebene schließlich tritt er für eine Entwicklung zeitgemäßer Didaktik und Methodik
ein, um Bildungsprozesse zu ermöglichen, die analytisches und kritisches Denken
und damit ein tiefes Verständnis von Bildungsinhalten fördern.

6 Siehe dazu die Werke des Göttinger Islamwissenschaftlers Sebastian Günther, u. a. Auf der Suche
nach dem Elixier der Glückseligkeit: Konzeptionen rationaler und spiritueller Bildung im Klassischen
Islam (2015, 111– 128) und Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Er-
kenntnis. Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pädagogik (2017, 69–94).

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 143



Das Spannungsverhältnis von Tradition und Moderne – (k)ein
Weg aus der Krise

Die Bildungskrise betrifft dabei nicht nur die islamische Welt, vielmehr erscheint
sie als ein globales Phänomen. Im Spannungsfeld gesellschaftspolitischer Verän-
derungen, religionsbezogener Entwicklungen und orthopraktischer Transforma-
tionen wird die aktuelle Bildungskrise im Hinblick auf den europäischen bzw.
westlichen Kontext auf folgenden Ebenen erkennbar:⁷

Einerseits auf der konzeptionellen Ebene, da sich zwei disparate wissenschaft-
liche Ausrichtungen entwickelt haben, die entweder primär an säkulare Bil-
dungskonzepte anknüpfen oder diese im Hinblick auf die Suche nach Alternativen
gänzlich ablehnen (vgl. Vejo 2020, 38). Letztere gehen von einer Inkompatibilität
islamischer Bildung mit dem modernen Säkularismus aus, da der Grundgedanke
der islamischen Lehre durch die Einheit Gottes (tauḥīd) charakterisiert sei und
damit der Bildungsschwerpunkt auf der göttlichen Offenbarung und Transzendenz
liege. In den säkularen Bildungskonzepten wiederum spielen Gott und die Offen-
barung keine Rolle. Der Religionswissenschaftler William Chittick bringt dies auf
den Punkt: „Any knowledge of the world that does not situate the world in term of its
Transcendent Source is in fact ignorance, because it prevents people from seeing
things as they truly are“ (Chittick 2011, 88). In diesem Zusammenhang wurden von
muslimischen Bildungstheoretiker:innen zwar alternative Bildungskonzepte dis-
kutiert, jedoch waren diese überwiegend reaktionär und konzentrierten sich auf
antisäkulare bzw. antiwestliche Positionen.

Im deutschsprachigen Raum hat sich die islamische Religionspädagogik von
Anfang an um Modernität, Aktualität und Kontextualität bemüht, allerdings of-
fenbaren die unterschiedlichen Forschungszugänge eine latente Einwirkung der
hier angesprochenen Problematik. Es besteht noch keine Klarheit darüber, welche
methodologische Bedeutung der Tradition im modernen wissenschaftlichen Dis-
kurs zukommen soll. Im Prozess von Adaptionen und Modifikationen bestehender
religionspädagogischer Konzeptionen gerät in mancher Hinsicht die islamische
Tradition in den Hintergrund. Eine solche wissenschaftliche Vorgehensweise führt,
so etwa der Erziehungswissenschaftler Harun Harry Behr, „in der Sache nicht
weiter“, da den Konzepten „die Rückbindung an die islamischen Traditionen sowohl
in inhaltlicher Hinsicht als auch was Theorien religiösen Lernens angeht“, fehle,
dementsprechend „zielen [sie] weitgehend an der Lebenswelt der muslimischen
Zielgruppe vorbei“ (Behr 2017, 188). Die religionspädagogische Aufgabe besteht also

7 Siehe dazu auch Topalović (2024, 15–25).

144 Said Topalović



darin, Bildungskonzepte zu entwickeln, die den Anforderungen der Moderne ge-
recht werden, ohne dabei die islamische Tradition zu ignorieren.

Zweitens zeigt sich die Bildungskrise auf der strukturellen Ebene, da die soge-
nannten traditionellen (Bildungs‐)Einrichtungen inzwischen an Reichweite und
Kompetenz verloren haben. Aktuelle empirische Studien belegen eine Verschiebung
religiöser Kommunikation hin zu digitalen Aktivitäten.⁸ Neben den Online-Predi-
ger:innen, die explizit theologischesWissen vermitteln und den religiös-normativen
Diskurs weitgehend prägen, treten immer wirksamer muslimische Influencer:in-
nen mit diversen Illustrationen religiöser Lebensstile und Lebensvorstellungen auf.
Diese Entwicklung erweitert zwar diskursive Räume und religionsbezogene Inter-
aktionen, kann jedoch religiöse Manipulation bzw. Indoktrination verstärken. Dies
stellt die Religionspädagogik vor enorme Herausforderungen, insbesondere, da es
an fachlich begleiteten digitalen Räumen bzw. an entsprechenden Bildungsange-
boten fehlt, die eine bildungsbezogene Ausgleichsfunktion erfüllen können. Im
religionspädagogischen Diskurs wird dem schulischen islamischen Religionsun-
terricht (IRU) eine zentrale Bedeutung für die kritische Reflexion religiöser Inhalte
zugeschrieben. Der Professionalisierung von islamischen Religionslehrkräften wird
demnach große Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Badawia et al. 2023, 18– 29).

Drittens und eng damit verbunden ist die inhaltliche Ebene. Damit ist die we-
sentliche religionspädagogische Zielsetzung gemeint, nämlich die Bildung junger
Heranwachsender zur Selbstbestimmung, welche sich wiederum in theologischer
Perspektive in einem Spannungsfeld zur religiösen Normativität befinden kann (vgl.
auch Topalović 2022). Die aktuelle Studie zum schulischen IRU Von einer Phantom-
Lehrkraft zum Mister-Islam zeigt, wie sich eine gewisse Pop-Kultur des Normativen
unter jungen Muslim:innen entwickelt hat (vgl. Badawia et al. 2023, 122– 127). Die
Social-Media-Kanäle haben dieses Problem noch verschärft.⁹ Damit besteht die
Gefahr, dass junge Menschen die Religion nicht als spirituelle und ethische Res-
source erkennen, sondern sie bzw. die religiöse Praxis lediglich darauf reduziert
wird, welche religiösen Aktivitäten und Handlungen erlaubt (ḥalāl) oder untersagt
(ḥarām) sind. In religionspädagogischer Hinsicht können die Fragen junger Mus-
lim:innen aber auch als subjektives Bedürfnis gedeutet werden, indem sie damit
einen Raum für pädagogisch-professionelle Begleitung einfordern. Damit bean-

8 So etwa die von Tarek Badawia, Said Topalović und Aida Tuhčić (2023) durchgeführte Studie Von
einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam. Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehr-
kräften an staatlichen Schulen. Said Topalovićs Publikation „Ohne online geht nichts“ – Explorative
Studie zu Online-Aktivitäten und Online-Erfahrungen junger Muslim:innen befindet sich in Vorbe-
reitung.
9 Diese Entwicklung ist Thema der noch unveröffentlichten Explorativen Studie zu Online-Aktivi-
täten und Online-Erfahrungen junger Muslim:innen von Topalović.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 145



spruchen sie eine (Mit‐)Gestaltung der verschiedenen Themen ihrer Entwick-
lungsphase, durch die Perspektiven, Handlungsoptionen und Zukunftsaussichten in
einem gemeinsamen, offenen und kritischen Austausch reflektiert werden. Dies
kann gleichzeitig dazu beitragen, dass die jungen Muslim:innen selbstständige
Positionierungen einüben bzw. entwickeln und in den eigenen Alltag transferieren.
Gerade in dieser Frage ist die islamische Religionspädagogik noch dabei, einen
entsprechenden didaktischen Weg zu finden, mit dem sie sowohl an ihre Fach-
tradition als auch an den gegenwärtigen Handlungskontext anknüpfen kann.

Bildung in der islamischen Tradition

Bildungsziele und pädagogische Ausrichtungen

Konzeptionell und praxeologisch haben sich in der islamischen Tradition drei
pädagogische Ausrichtungen entfaltet: tarbiya, taʿlīm und ta’dīb.

Der arabische Begriff tarbiya, der von rabbā (wachsen lassen, erziehen)
stammt, wird in der Regel mit „Erziehung“ übersetzt, auch als „Zucht“ bzw.
„Züchtung“ von Tieren, Pflanzen etc. (vgl. Wehr 1985, 449). In diesem Sinne bedeutet
tarbiya unter anderem „das Füttern von Hasen oder das Gießen von Rosen“ (Behr
2010, 137). Der Begriff bezieht sich also prinzipiell auf alles, was heranwachsen
kann, beispielsweise Menschen, Pflanzen und Tiere. Behr hält daher den Begriff
tarbiya im bildungswissenschaftlichen Gebrauch für ungeeignet, denn er konno-
tiere „materielle Versorgung, die das Aufwachsen garantiert“ (Behr 2010, 137). Aus
womöglich diesem Grund wurde von den frühzeitlichen muslimischen Gelehrten
unter tarbiya nicht Bildung als solche verstanden (vgl. al-ʿAṭṭās 1991, 34), sondern
eher ideelle Erziehung, ein Prozess, der – gesellschaftspolitisch betrachtet – nicht
immer ideologiefrei verlaufen ist. Dennoch wurde und wird der Begriff tarbiya
insofern für die Bildung verwendet, „als er den Vorgang, den Prozess und das Er-
gebnis der Vermittlung […] von Wissen, Werten und Fähigkeiten ausdrückt“
(Günther 2017, 70). Unter tarbiya wird demnach ein Prozess verstanden, durch den
sich Nachfolgegenerationen ein bestimmtes Korpus an Kenntnissen, Werten und
Fähigkeiten aneignen (vgl. Waghid 2011, 2–3).

Der Begriff taʿlīm wird vom Wortstamm ʿallama abgeleitet, was „genau ken-
nend“ oder „hochgelehrt“ bedeutet. Taʿlīm wird in den arabischen Lexika mit „Un-
terweisung, Unterricht, Ausbildung“ etc. übersetzt (vgl. Wehr 1985, 869–870). Das
Konzept taʿlīm wird in der entsprechenden Literatur somit als ein auf die Ver-
mittlung kognitiver Kenntnisse ausgelegtes Bildungskonzept verstanden. Der Bil-
dungsphilosoph Muḥammad al-Fārābī (gest. 950) definiert taʿlīm wiederum als

146 Said Topalović



„Verstehen“ bzw. „Fähigkeit zu verstehen“ (Günther 2006, 374), bildungstheoretisch
gesprochen: als Förderung kognitiver Fähigkeiten, die zum Verstehen bestimmter
Sachverhalte verhelfen sollen. In Anlehnung daran vermittelt die ’Ilmihāl-Literatur
– auch heute im türkischen und bosnischen Sprachraum präsent – theologisches
Wissen, das für eine religiöse Lebensführung erforderlich ist. Sie enthält neben der
Einführung in die religiöse Praxis (ʿibādāt) und in die Glaubensgrundlagen (ʿaqīda)
Anweisungen die guten Sitten und Tugenden betreffend (aḫlāq) sowie eine Anlei-
tung zur Erfüllung moralischer Pflichten gegenüber Gott, der Umwelt und den
Mitmenschen. Von daher erfüllt das Konzept des taʿlīm zwar eine bedeutende
Aufgabe in der Vermittlung religiösen Wissens, wird aber von den muslimischen
Bildungstheoretiker:innen nicht als ein ausgereiftes Bildungskonzept verstanden –

unter anderem auch wegen seiner starken Beschränkung auf die kognitive Wis-
sensvermittlung (vgl. Wan Daud 2010, 170– 171).

Der Begriff ta’dīb wird mit „Erziehung“ oder „Zurechtweisung“ übersetzt. Er
stammt von derselben Wortwurzel wie adāb ab, was wiederum „gutes Benehmen“
oder „feine Bildung“ bedeutet (vgl. Wehr 1985, 14). Fachspezifisch wird ta’dīb als
Erziehung des menschlichen Charakters verstanden (vgl. al-ʿAṭṭās 1991, 203). ʿAṭṭās
gilt unter den zeitgenössischen Bildungsphilosophen als einer der wichtigsten
Vertreter des ta’dīb-Ansatzes. Die islamische Bildungslehre legt nach ʿAṭṭās ihren
Schwerpunkt auf das Individuum und dessen Glück im Diesseits und im Jenseits.
Das Bildungsziel ist somit die Hervorbringung eines guten Menschen, der sich sei-
ner Verantwortung gegenüber dem einen Gott bewusst ist und seine Pflichten ge-
genüber sich selbst und anderen in der Gesellschaft auf gerechte Weise erfüllt. Das
ta’dīb-Konzept fasst ʿAṭṭās in den folgenden vier Punkten zusammen: erstens Dis-
ziplinierung der Vernunft und der Seele, zweitens Erwerb von guten Eigenschaften,
drittens Erwerb von Wissen, das den Menschen vor Fehlern beim Urteilen und vor
Schande schützt, und viertens Förderung von Gerechtigkeit und Weisheit (vgl. Wan
Daud 2010, 172).

Der Bildungsphilosoph Yusef Waghid analysierte alle drei Konzepte und stellte
in jedem von ihnen minimalistische und maximalistische Bestimmungen fest, was
sowohl auf konzeptionelle Unschärfe als auch auf kontextuelle und kulturelle
Einflussnahmen hinweist (vgl. 2011, 1–5). So befindet sich tarbiya zwischen unkri-
tischer Annahme von Fakten, was unkritische Religiosität hervorbringen kann, die
sich kaum Mühe macht, ihre Überzeugungen zu hinterfragen, und der Entwicklung
eines kritischen Geistes, der Inhalte und deren Sinn analysieren und kritisch hin-
terfragen will. Genauso bewegen sich die Bildungsdimensionen im taʿlīm-Konzept
zwischen einem Auswendiglernen von Text ohne kritisches Hinterfragen bis hin
zum vertiefenden Lernen. In seiner minimalistischen Bestimmung ist der Bil-
dungszweck von ta’dīb auf die muslimische Gemeinschaft und deren Moral redu-
ziert. Im maximalistischen Sinne umfasst der Ansatz kognitive, spirituelle und af-

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 147



fektive Dimensionen und enthält in gesellschaftlicher Hinsicht sowohl individuelle
als auch kollektive Aufgaben- und Verantwortungsfelder des Menschen. Im An-
schluss an seine Analyse plädiert Waghid für maximalistische Bestimmungen und
verweist dabei auf die Schwierigkeit der absoluten Trennschärfe zwischen den
Konzeptionen. Diese besteht unter anderem auch deshalb, weil die Begriffe bzw.
Konzepte unter den Einflüssen der jeweiligen historischen, gesellschaftlichen und
kulturellen Faktoren verwendet wurden. Die Anpassung ist demnach stets an
kontext- und lebensweltbezogene Faktoren angelehnt und an religions- und lern-
psychologische Erkenntnisse über die jeweilige Zielgruppe gebunden. Vor diesem
Hintergrund erfordert gerade die Komplexität der Moderne eine kritische Reflexion
von zeit-, kultur- und kontextabhängigen Bildungskonzepten, da eine zeitgemäße
islamische Bildung in ihrem Grundverständnis über die bestehenden Konzepte und
Termini – wenngleich unter Berücksichtigung und Orientierung an der Tradition –

hinausdenken und kontinuierlich neue Wege beschreiten muss.

Tazkiya – Bildung zur Selbstbildung

Unter tazkiya wird im theologischen Diskurs in der Regel die Läuterung der Seele
oder des inneren Selbst (tazkiyat an-nafs) verstanden. Historisch betrachtet wurde
tazkiya daher nicht immer auf Bildung bezogen, die verstärkte Verbindung des
Begriffs mit Bildung ist ein eher neueres Phänomen. Dementsprechend erweitert
Behr die ursprüngliche, auf die Läuterung der Seele beschränkte Definition und
versteht unter tazkiya in religionspädagogischer Hinsicht die „Einübung in die
kritische Inblicknahme des Selbst“ (Behr 2010, 138). Behr plädiert generell dafür, im
Bildungskontext den Begriff tazkiya anzuwenden, denn dies komme „einem dy-
namischen und auf die Entwicklungsaspekte des Subjekts abgestellten Verständnis
von Erziehung und Bildung näher“ (Behr 2010, 500).

Die Religionspädagogin Fahimah Ulfat (2019, 157) schließt daran an und versteht
unter tazkiya die „Kultivierung des Selbst“: „das Reinigen des Selbst im Sinne des
sich Abwendens von allem, was schlecht ist, als auch die Verfeinerung des Selbst im
Sinne des Verstärkens von allem, was gut ist“ (Ulfat 2019, 159). Darauf aufbauend
formuliert die Autorin als Bildungsziel die „Förderung und Anregung der Selbst-
erkenntnis und Selbstentwicklung der intellektuellen, sozialen und spirituellen
Fähigkeiten und Potenziale des Menschen“ (Ulfat 2019, 160). Darauf, wie dies im
konkreten Bildungsprozess verlaufen kann – unter anderem auch auf die didakti-
schen Strukturen bezogen –, geht Ulfat nicht näher ein. Sie versucht, an das tra-
ditionelle und allgemeine Bildungsziel anzuknüpfen, welches lautet: die Entfaltung
des al-insān al-kāmil (Zustand des vollkommenen Menschen). Auf dieses Konzept
hat bereits der Theologe Mizrap Polat verwiesen. Er spricht dabei vom Ziel einer

148 Said Topalović



ganzheitlichen Bildung, einen reifen bzw. vollständigen Menschen zu bilden, „der
einen ganzheitlichen und ganzzeitlichen Werdeprozess durchläuft“ (Polat 2010,
189). Dieser Prozess muss jeglichen Zwang ausschließen, da der Islam keine bloße
und unwillige, sondern eine freiwillige Hingabe bedeute. Den schulischen IRU
schätzt Polat als einen geeigneten Ort für die Gestaltung solcher Bildungsprozesse
ein. Als pädagogische Maxime gelte die „Freiheit des Fragens und Nachfragens“, da
„Fragen, nachfragen und infrage zu stellen […] zu den Indizien des Mündigwer-
dens“ (Polat 2010, 196) gehörten.

Ulfat geht – ähnlich wie Polat – von der theologischen Zielsetzung aus, ein
moralisches Idealbild des Menschen hervorzubringen, diskutiert aber tiefer gehend
die dafür zur Verfügung stehenden Potenziale des Menschen (vgl. Ulfat 2019, 151–
152). Von der naturgegebenen inneren Disposition des Menschen (in Anlehnung an
den koranischen Begriff fiṭra)¹⁰ und der dadurch gegebenen Möglichkeit zur Ent-
faltung des eigenen Vermögens bis hin zum Zustand des vollkommenen Menschen
(al-insān al-kāmil) sieht Ulfat in der tazkiya-Methode (Kultivierung des Selbst) das
Potenzial, die Mündigkeit junger Heranwachsender zu fördern. Die Mündigkeit
wird – in Anlehnung an Behr – als die Fähigkeit verstanden, selbstbestimmt und
verantwortend eigenständige Positionen und Entscheidungen zu finden (vgl. Ulfat
2019, 159– 160). In diesem Zusammenhang könnte tazkiya wegen seiner reflexiven,
affektiven und spirituellen Aspekte, die bei anderen traditionellen und den zuvor
genannten Bildungskonzeptenwenig ausgebildet sind, eine wichtige Rolle bei neuen
Entwicklungen der religiösen Bildung spielen. Mögliche Weiterentwicklungen des
Konzepts bzw. des islamisch-traditionellen Bildungsgedankens insgesamt sollen
nachfolgend näher diskutiert werden.

Religiöse Bildung in der Moderne

Das religiöse Bildungsparadigma: kritisch – kommunikativ –
reflexiv

Den Ausgangspunkt aller bildungstheoretischen Überlegungen bildet im Wesentli-
chen die Wechselwirkung von vier grundlegenden Komponenten: 1. der Bildungs-
ziele: Dieser Faktor bezieht sich auf die grundlegenden Ziele der religiösen Bildung;
2. der grundlegenden Bildungsinhalte traditioneller und kontextbezogener Natur;
3. des Bildungssubjekts: Damit sind Fragen, Bedürfnisse, Vorkenntnisse, (Vor‐)Er-
fahrungen etc. der zu Bildenden gemeint; 4. des Bildungsprozesses, der den Kom-

10 Siehe dazu im Koran den Vers 30 der Sure 30.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 149



munikations- und Interaktionsprozess in einem engen Verhältnis zwischen Leh-
renden und Lernenden fasst. Bildung versteht sich somit nicht als bloße Wissens-
wiedergabe, sondern als Organisation eines kritisch-reflexiven Lehr- und Lern-
prozesses. Dennwenn religionsbezogene Inhalte unter dem Aspekt von Verständnis
und Erkenntnis behandelt werden, erfordert dies einen kritisch-reflexiven Raum, in
dem die islamische Tradition auf aktuelle Lebensrealitäten und religionsbezogene
Herausforderungen trifft. Dabei werden unterschiedliche Erfahrungen gemacht,
die sowohl durch Kongruenz als auch durch Differenz charakterisiert sein können.
Denn der neue Kontext, in dem etwa die Hauptquellen Koran und Sunna gelesen
werden, ist ein anderer als der zur Offenbarungszeit. Diese erste Erfahrung von
zunächst zeitlicher Differenz erfordert die Konstruktion eines Vergleichsrahmens –
etwa mithilfe pädagogischer Anforderungssituationen –, in dem der Text neu ge-
lesen, kontextualisiert sowie auf aktuelle soziale Verhältnisse hin (neu) ausgelegt
wird. In diesem Sinne ist ein kritisch-reflexiver Zugang kommunikativer Bil-
dungsprozesse an folgende Aufgaben gebunden: Erstens sind lebensnahe Fragen
bzw. religionsbezogene Problemsituationen in einem offenen und kritischen Dis-
kurs zu reflektieren. Darauf aufbauend besteht zweitens die pädagogische Aufgabe,
die selbstbestimmte und verantwortungsbewusste Urteilsfindung zu fördern, um in
der Folge selbstbestimmte und eigenverantwortliche Positionierungen zu ermögli-
chen. Drittens soll ein solcher Zugang die Gewissensbildung unterstützen, da reli-
giöse Praxis stets an moralethische Prinzipien gebunden ist. Dies kann etwa mit-
hilfe lebensnaher pädagogischer Problemsituationen ermöglicht werden. Viertens
sind spirituelle Erfahrungen im Rahmen der Bildung zu reflektieren. Der Prozess
wird zwar von außen angeregt, Gewissens- und Erkenntnisbildung sind jedoch stets
an innere Prozesse gebunden, die im Verhältnis von Reflexion und Erfahrung ar-
rangiert werden. Und fünftens sind die Bildungsprozesse über dies hinaus ange-
halten, Dialog- und Pluralitätsfähigkeit zu fördern, damit ein bewusster Umgangmit
Differenzen in einer pluralen Gesellschaft entwickelt werden kann.

Vor diesem Hintergrund kristallisiert sich ein Bildungsansatz heraus, der sich
von den traditionellen und zuvor präsentierten Konzeptionen zu unterscheiden
vermag bzw. als deren Weiterentwicklung sowie zeit- und kontextbezogene Kon-
kretisierung zu verstehen ist.¹¹ Die Vermittlung religionsbezogener Inhalte ist dabei
inkludiert, insofern knüpft der Ansatz am taʿlīm-Konzept an. Die Bildung ist jedoch
nicht nur auf Wissensvermittlung zu reduzieren, sondern muss vielmehr einen
diskursiven Rahmen schaffen, in dem die religiöse Tradition mit dem Ziel kritisch
reflektiert werden kann, das Verstehen und die Gewissensbildung zu fördern. Mit
dem Verstehen ist hier die Erfassung des (tiefen) Sinns und die intellektuelle Er-

11 Siehe dazu auch Topalović (2024, 174– 176).

150 Said Topalović



schließung von Zusammenhängen, in denen ein Sachverhalt, Thema,Vers etc. steht,
gemeint. Mit der Gewissensbildung wiederum wird die Förderung der Selbst-
wahrnehmung bezeichnet, unter anderem der inneren Stimme des Gewissens,
welche wiederum auf der bewussten, der Vernunft und der inneren Disposition
(fiṭra) zugänglichen Einsicht des Menschen beruhen kann (vgl. Badawia 2016,
84–88). Auch lehnt das Konzept keinesfalls die Erziehung und Begleitung junger
Heranwachsender (tarbiya) ab, doch findet diese nicht durch Formung und Be-
lehrung statt, sondern durch Schaffung einer diskursiven Umgebung, welche die
Fragen und Lebenserfahrungen junger Heranwachsender mit berücksichtigt und
damit einen pädagogischen Raum für deren Reflexion schafft. Durch Diskussion,
Reflexion und Evaluation erfahren junge Heranwachsende Wertschätzung ihrer
Ansichten und lernen, kritisch mit Ergebnissen und Erkenntnissen umzugehen und
auch unterschiedliche Positionen zu akzeptieren. Ferner kommt eine solche Kon-
zeption der ethischen Bildung eines guten Menschen (ta’dīb) entgegen, da re-
ligionsethische Bildung einen wesentlichen Gegenstand der religiösen Bildung
ausmacht. Sie will jedoch die traditionelle Lehre mit der gegenwärtigen Lebens-
wirklichkeit in ein Verhältnis bringen und in einem kritisch-diskursiven Prozess
Handlungs- und Entscheidungsoptionen reflektieren, die stets die Realität und den
aktuellen Kontext im Fokus behalten. Der Ansatz bedenkt genauso die Bildungsdi-
mensionen der tazkiya und betrachtet vor allem deren affektive und spirituelle
Dimensionen als in einem Bildungsprozess unumgänglich, um alle dem Menschen
inhärenten Potenziale (Moralität, Spiritualität, Sprach- und Reflexionsfähigkeit etc.)
auszuschöpfen. Die Gestaltung von Bildungsprozessen auf der unteren Mikroebene
ist somit sozial-kommunikativ bzw. kritisch-diskursiv, indem dadurch die religiöse
Tradition im Kontext neuer sozialer Lebenswirklichkeiten kritisch reflektiert wird.

Didaktische Struktur: reflexive Momente im Mittelpunkt von
Bildungsprozessen

Der sozial-kommunikative bzw. der kritisch-diskursive Bildungsansatz erfordert
notwendigerweise eine entsprechende systematische Lehr- und Lernstruktur. Diese
enthält – neben bereits bekannten und empirisch als effektiv belegten didaktischen
Grundlagen – zwei wesentliche didaktische Elemente: Zum einen die aktive Betei-
ligung der Lernenden am Bildungsprozess, die unter anderem mithilfe pädagogi-
scher Anforderungssituationen gefördert werden kann. Unter Anforderungssitua-
tion sind im kritisch-diskursiven Bildungsansatz soziale, ethische und spirituelle
Bedingungen des Handelns und Denkens zu verstehen. Dabei geht es bei der Be-
wältigung von pädagogischen Anforderungssituationen weniger um die Repro-
duktion von Fachwissen, sondern vielmehr um kreative und zielgerichtete Nutzung

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 151



des erworbenen Wissens, um in der entsprechenden bzw. in einer ähnlichen Si-
tuation im Alltag verantwortungsbewusst und reflexiv handeln zu können. Mithilfe
von Anforderungssituationen wird ein Bezug zur Lebenswelt hergestellt und durch
Wiedererkennung die kognitive und emotionale Aktivierung gestärkt. Das zweite
und damit zusammenhängende didaktische Element umfasst die reflexiven Mo-
mente im Bildungsprozess, die in enger Kooperation zwischen Lehrenden und
Lernenden arrangiert werden. Dabei begleitet die kritische Reflexion den gesamten
Bildungsprozess, einerseits im Rückblick auf den Lernprozess bzw. auf das Ge-
lernte, andererseits in der Aussicht auf die konkreten handlungsorientierten Mo-
mente. Dabei steht folgende Frage im Mittelpunkt: Wie kann in dieser und einer
ähnlichen Situation gehandelt werden? Die Reflexion wird auf diese Weise als
Werkzeug zur Didaktisierung der Erfahrung und der Erkenntnis gezielt eingesetzt.
Denn jede Anforderungssituation erfordert in der Regel eine Bewältigung, die
subjektiv geprägt ist und eine kreative Denk- und Handlungsweise impliziert (vgl.
auch Klement 2016, 27). Der Transfer des Gelernten ist in religionspädagogischer
Hinsicht nicht immer konstant, vielmehr liegt der pädagogische Fokus auf offenen
und unbestimmten Situationen. Die menschliche Handlungsstruktur wird dabei im
Rahmen von Bildungsprozessen um schöpferisch-kreative Handlungsmomente er-
weitert, da sich bei der Bewältigung von Anforderungssituationen lösungsorien-
tierte und situationsadäquate Denk- und Handlungsmuster systematisch entfalten
können.¹²

Darauf aufbauend kann der Bildungsprozess wie folgt didaktisch strukturiert
werden (vgl. Topalović 2023, 204–209): Er wird mit einer Anforderungssituation aus
der Lebenswelt eröffnet. Die Lernenden werden anschließend mithilfe konkreter
Aufgabenstellungen dazu angeregt, Fragen zur Situation zu stellen bzw. sich an den
Lösungsvorschlägen zu beteiligen. Die offenen Fragen, die sich aus der Diskussion
ergeben, bilden die gemeinsame Zielsetzung und zugleich den Übergang zu an-
schließenden Lehr- und Lernprozessen. Die Reflexion offener Fragen vollzieht sich
zunächst in Anknüpfung an Vorwissen und Vorerfahrung und mithilfe themen-
bezogener Inhalte in der Einzelarbeit, ehe dann die Lernenden – in Begleitung der
Lehrperson – in einen gemeinsamen reflexiven Prozess eintreten. Die anschlie-
ßende Phase dient der Präsentation bzw. der Sichtbarmachung und Reflexion von
Ergebnissen und Erkenntnissen, die am Anfang des Bildungsprozesses als offene
Fragen formuliert wurden. Den Abschluss bildet die Phase des Transfers, in der
darüber nachgedacht wird, welche Bedeutung das Gelernte im Alltag bzw. in der
Lebenswelt haben kann. Hier schließt sich zunächst der Lehr- und Lernzyklus: Die

12 Siehe dazu auch Topalović (2023, 201–202).

152 Said Topalović



am Anfang entfalteten Fragen bzw. die Anforderungssituation sollen hier in einer
neuen Form und in neuem Kontext reflektiert werden.

Ausblick und Perspektiven

Ausgehend von der Krise der islamisch-religiösen Bildung wurden in Anlehnung an
die islamische Tradition Aufgaben und Perspektiven einer zeitgemäßen religiösen
Bildung erörtert. In diesem Zusammenhang wurden, allerdings nur knapp, theo-
retische Prämissen und die entsprechende didaktische Struktur skizziert (mehr
dazu bei Topalović 2024, 167– 176). Es handelt sich dabei um allgemeine religions-
pädagogische und religionsdidaktische Prinzipien, die in weiterer Folge in ver-
schiedenen didaktischen Zugängen (wie Korandidaktik, Sīradidaktik etc.) konkre-
tisiert werden können. Erste positive Erfahrungen mit dem Ansatz konnten bei
Fortbildungsveranstaltungen mit islamischen Religionslehrkräften gewonnen
werden. Dies schließt jedoch nicht die Notwendigkeit empirischer Untersuchungen
aus, die allemal zur Rekonstruktion bzw. Weiterentwicklung von Bildungsansätzen
beitragen können.

Literaturverzeichnis

al-ʿAṭṭās, Muḥammad Naqīb. The concept of Education in Islam. A Framework for an islamic Philosophy of
Education. Kuala Lumpur: Library of Islam, 1991.

Aygün, Adem. „Die Bedeutung und Funktion des Propheten Muhammad als Lehrperson für die
Muslime“. Muhammad. Ein Prophet – viele Facetten. Hg. Mark Chalil Bodenstein, Yașar Sarιkaya
und Erdal Toprakyaran. Münster: LIT, 2014. 89– 110.

Badawia, Tarek. „Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts“. Zwischen Gewissen und Norm.
Autonomie als Leitkategorie religiöser Bildung im Islam und Christentum. Hg. Tarek Badawia und
Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2016. 77–96.

Badawia, Tarek und Said Topalovic. „Kontextbezogen – Vernunftbasiert – Lebensweltorientiert.
Bildungstheologische und didaktische Bestimmungen des Islamischen Religionsunterrichts“.
Neuvermessung des Religionsunterrichts nach Art. 7 Abs. 3 GG. Zur Zukunft religiöser Bildung. Hg.
Andreas Kubik, Susanne Klinger und Coskun Saglam. Göttingen: V&R unipress, 2022. 291–316.

Badawia, Tarek, Said Topalović und Aida Tuhčić. Von einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam.
Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen. Weinheim, Basel:
Juventa, 2023.

Behr, Harry Harun. „Islamische Religionspädagogik und Didaktik: Eine zwischenzeitliche
Standortbestimmung“. Islamische Theologie und Religionspädagogik. Islamische Bildung als
Erziehung zur Entfaltung des Selbst. Hg. Mizrap Polat und Cemal Tosun. Frankfurt a.M.: Peter
Lang, 2010. 131– 144.

Behr, Harry Harun. „Streitfall Koran – Die Heilige Schrift des Islams als Gegenstand des
pädagogischen Diskurses“. Buchstabe und Geist. Vom Umgang mit Thora, Bibel und Koran im

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 153



Religionsunterricht. Hg. Bernd Schröder, Harry Harun Behr, Katja Boehme und Daniel
Krochmalnik. (= Religionspädagogische Gespräche zwischen Juden, Christen und Muslimen 6.)
Berlin: Frank & Timme, 2017. 187–223.

Cerić, Mustafa. „Spas je u odgoju i obrazovanju“. Novi Muallim 1 (2000): 4–9.
Chittick, William. „The Goal of Islamic Education“. Education in the Light of Tradition. Hg. Jane

Casewittt. Bloomington: World Wisdom, 2011. 85–92.
al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Der Erretter aus dem Irrtum. Hamburg: Meiner, 1988.
Günther, Sebastian. „Be Masters in That You Teach and Continue to Learn: Medieval Muslim Thinkers

on Educational Theory“. Comparative Education Review 50.3 (2006): 367–388.
Günther, Sebastian. „Auf der Suche nach dem Elixier der Glückseligkeit: Konzeptionen rationaler und

spiritueller Bildung im Klassischen Islam“. Theologie und Bildung im Mittelalter. Hg. Peter
Gemeinhardt und Tobias Georges. Münster: Aschendorf Verlag, 2015. 111– 128.

Günther, Sebastian. „Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Erkenntnis.
Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pädagogik“. Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben,
Problemlagen und Profile einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext. Hg. Yasar
Sarikaya und Franz-Josef Bäumer. Münster: Waxmann, 2017. 69–94.

Ibn ʿĀšūr, Muḥammad. Alaysa al-ṣubḥu bi-qarīb: al-taʻlīm al-ʻArabī al-Islāmī: dirāsah tārīkhīyah wa-arāʼ
iṣlāḥīyah. Kairo: as-Salam, 2006.

Ibn Ǧarīr aṭ-Ṭabarī, Muḥammad. Ǧāmiʿ al-bayān fī taʾwīl al-qurʾān. Beirut, 2000.
Iqbal, Muhammad. „First World Conference on Muslim education and its possible implications for

British Muslims“. Learning for Living 17.3 (1978): 123– 125.
Klement, Karl. „Aneignungsdidaktik und Kompetenzorientierung. Didaktische und methodische

Gestaltung von Prozessen des Lehrens und Lernens in einem kompetenzorientierten Unterricht“.
Weißt du noch oder tust du schon? Impulse aus Theorie und Praxis für die Weiterentwicklung von
Kompetenzen an Schulen. Hg. Olivia de Fontana, Brigitte Pelzmann und Hildegard Sturm. Wien:
Facultas 2016. 17–37.

Kurum, Emine. „‚Wahrlich, ich wurde als ein Lehrer gesandt […]‘ Der Prophet Muhạmmad als Erzieher
und Lehrer einer neuen Gemeinde“. Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen und Profile
einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext. Hg. Yasar Sarikaya und Franz-Josef
Bäumer. Münster: Waxmann, 2017. 35–52.

Naqīb al-ʿAṭṭās, Muḥammad. Islam i sekularizam. Sarajevo: Bemust, 2003.
Polat, Mizrap. „Religiöse Mündigkeit als Ziel des islamischen Religionsunterrichts“. Islamische Theologie

und Religionspädagogik. Islamische Bildung als Erziehung zur Entfaltung des Selbst. Hg. Mizrap
Polat und Cemal Tosun. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2010. 185–212.

Takim, Abdullah. „Grundlegung einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext“.
Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen und Profile einer Islamischen Religionspädagogik
im europäischen Kontext. Hg. Yasar Sarikaya und Franz-Josef Bäumer. Münster: Waxmann, 2017.
95– 136.

Topalović, Said. „Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung:
Religionspädagogische und didaktische Perspektiven“. Normativität des Korans im Zeichen
gesellschaftlichen Wandels. Theologische und religionspädagogische Perspektiven. Hg. Fahimah Ulfat,
Mouez Khalfaoui und Mohammed Nekroumi. Baden-Baden: Nomos, 2022. 137– 166.

Topalović, Said. „Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung ohne Wissen ist undenkbar – der
kompetenzorientierte Ansatz für den Islamunterricht“. Islamunterricht im Diskurs.
Religionspädagogische und fachdidaktische Ansätze. Hg. Tarek Badawia und Said Topalović.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2023. 195–212.

154 Said Topalović



Topalović, Said. Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religiöser Bildung. Religionspädagogische
Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rahmen des kompetenzorientierten Bildungsparadigmas.
Münster: Waxmann, 2024.

Topalović, Said. „Ohne online geht nichts“ – Explorative Studie zu Online-Aktivitäten und
Online-Erfahrungen junger Muslim:innen (Publikation in Vorbereitung).

Ulfat, Fahimah. „Theologisch-anthropologische Grundlagen religiöser Bildung aus
islamisch-religionspädagogischer Perspektive“. Theologische Quartalsschrift 199.2 (2019): 149– 160.

Vejo, Edina. „Idearij uvoda u Religijsku pedagogiju“. Novi Muallim 21 (2020), 36–39.
Waghid, Yusef. Conceptions of Islamic Education: Pedagogical Framings. New York: Peter Lang, 2011.
Wan Daud, Wan Mohd Nor. Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Obrazovna filozofija i praksa. Sarajevo:

Tugra, 2010.
Wehr, Hans. Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. Wiesbaden: Harrassowitz,

1985.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 155





Betül Karakoç-Kafkas

Moscheetradition(en) gestalten.
Wissenssoziologische und
religionspädagogische Perspektiven

Hinführung

Der Begriff Tradition bezeichnet eine Linie von der Vergangenheit in die Gegen-
wart, er bezieht sich auf historisch gewachsene Strukturen und generationen-
übergreifend überlieferte Narrative und Verhaltensmuster. Gemeindepädagogische
Abhandlungen greifen „Moscheetraditionen“ explizit auf oder verweisen in impli-
ziter Form auf die Traditionsverständnisse, beispielsweise durch die Relationierung
der Prophetenmoschee als Lernort und der Moscheen in der Gegenwart (Zengin
2017, 2016; Köylü 2017; Şimşek 2017; Çelik 2013). Solche Vergleiche heben einerseits
die Kontinuität bestimmter Prozesse hervor und deuten andererseits aber auch auf
die Traditionsverständnisse in der islamischen Religionspädagogik, die in domi-
nanter Weise durch historische Rückgriffe gerahmt sind. Während der Fokalpunkt
für die Gestaltung der Tradition(en) somit in der Vergangenheit liegt, bleibt hin-
gegen die Perspektive auf eine gegenwartsbezogene Traditionsgestaltung eher un-
zureichend.

Vor diesem Hintergrund richtet dieser Beitrag den Blick auf die Konstruktionen
von Moscheetraditionen, die sich in den kollektiven Erfahrungen von Moscheebe-
sucher:innen in Deutschland nachzeichnen lassen. Dazu werden exemplarisch
Erfahrungsberichte herangezogen, die in der Hashtag-Aktion #meinmoscheereport
erfasst sind und die kollektive und implizite Gestaltung von Moscheetraditionen in
der Gegenwart belegen. Die Fortführung tradierten Wissens durch die Gestaltung
der Gegenwart soll in religionspädagogischer Hinsicht einen Beitrag dazu leisten,
die Handlungsmacht und das Gestaltungspotenzial der Moscheebesucher:innen zu
stärken und ihrer Moscheetraditionen Geltung zu verleihen.

Nach einer Darlegung der begrifflichen Einordnung und des theoretischen
Bezugs sowie der methodologischen Überlegungen folgen die Kontextualisierung
und die Analyse des herangezogenen empirischen Materials. Die Ergebnisse mün-
den in einen religionspädagogischen Ausblick auf gegenwartsbezogene Konstruk-
tionen von Traditionen.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-010



Begriffliche Einordnung und theoretischer Bezug

Den Traditionen (von lateinisch tradere, hinüber-geben [Kuhn 2016, 94]) liegt eine
„geschichtliche Kontinuität und Tradierung“ (Höftberger 2023, 39) bestimmter
Strukturen und Glaubensinhalte zugrunde. Assmann definiert „Tradition [als] das
gelebte, in Trägern verkörperte und in lebendigem Umgang sowohl durch sprach-
liche Unterweisung als auch und vor allem durch sprachloses Vormachen und
Nachmachen weitergegebene und in weiten Bereichen selbstverständlich, unbe-
wußt und implizit gewordene Wissen“ (1999, 18). Diese Wissensbestände führen
zum „Implizit-Werden, zur Habitualisierung und Unbewußtmachung“ (Assmann
1999, 14); sie werden von Generation zu Generation weitergegeben, manifestieren
sich in den kollektiven Erzählungen und prägen das tradierteWissen in bestimmten
Räumen. Die kollektiv aufbewahrten Traditionen wirken handlungsleitend und
-strukturierend und dienen als Handlungslegitimation (Dziri 2023, 5). Durch histo-
rischen Rückgriff und Aktualisierung werden Teile der Tradition, die den Beteilig-
ten unveränderlich zu sein scheinen, situativ interpretiert und gegebenenfalls
verschoben. Dementsprechend soll hier ein Traditionsbegriff zugrunde gelegt
werden, wonach Tradition einem stetigen und nicht abgeschlossenen Aushand-
lungsprozess unterliegt, in dem die Subjekte durch ihr Gestaltungspotenzial in die
Konstruktion der Traditionen eingebunden sind. In diesem Kreismodell orientieren
sich die von den Subjekten vorgenommenen Konstruktionen an der historischen
Traditionserzählung, die ihrerseits durch aktuelle Fragestellungen modifiziert
wird. Tradierte Wissensbestandteile werden dadurch nicht entwertet, sie verlieren
aber einen Teil ihrer Deutungshoheit und Dogmatik durch die Handlungs- und
Deutungsmacht der Subjekte. Eine solche Begriffsrahmung forciert die Berück-
sichtigung von Hybridität, Diversität und Kontextualität und erfordert, Traditionen
im Plural zu denken. Diese Perspektive vermeidet es, Tradition als Gegensatz zur
Moderne zu verstehen, und ermöglicht stattdessen, ihre Gültigkeit an der Situa-
tions- und Standortgebundenheit sowie Kontextualität aktueller Fragen (Mannheim
1952, 229–230) zu bemessen. Vor diesem Hintergrund ergibt sich die Frage, wie
eigentlich Traditionen gegenwärtig sowie in kollektiver und impliziter Weise – also
in konjunktiven Erfahrungsräumen – konstruiert werden.

Methodologische Überlegungen

Konjunktive Erfahrungsräume entstehen in „gruppenhaften und gemeinschaftli-
chen Milieus“ (Bohnsack 2014, 63) und verweisen auf geteilte biografische Erfah-
rungen. So kann Religions-, Geschlechter- oder Milieuzugehörigkeit einen kon-

158 Betül Karakoç-Kafkas



junktiven Erfahrungsraum aufspannen, der mehrdimensional und überlagert er-
scheinen kann (Bohnsack 2017, 115). In wissenssoziologischer Perspektive (Mann-
heim 1952) zeichnen sich diese Räume nicht nur durch das explizite Wissen aus, das
sich auf der kommunikativen Ebene rekonstruieren lässt; in den konjunktiven Er-
fahrungsräumen dokumentiert sich gleichzeitig das implizite Wissen (Bohnsack
2017, 329). Implizites (oder atheoretisches) Wissen zeigt sich beispielsweise in Ha-
bitualisierungen, die bei geteilten Erfahrungen nicht explizit werdenmüssen.Um es
an einem Beispiel zu verdeutlichen:Wird in einer türkischsprachigen Gemeinschaft
der Tee aus türkischen Teegläsern getrunken und der kleine Teelöffel nach dem
Austrinken des Tees horizontal auf das Glas gelegt, so wissen die Gruppenmitglie-
der, dass kein Wunsch nach weiterem Tee besteht. Dieses implizite Wissen muss
nicht expliziert werden, denn der Gastgeber versteht diese Geste unmittelbar. Die
Handlung wird aber dann expliziert werden müssen, sobald dieser Codex einer
Person, die diesen kulturell geteilten Erfahrungsraum nicht kennt, fremd erscheint.
Implizites Wissen muss folglich nicht immer expliziert werden; es läuft unhinter-
fragt mit und kann handlungsleitend wirken, ohne dass die Subjekte wissen, „was
sie da eigentlich alles wissen, somit also über ein implizites Wissen verfügen,
welches ihnen reflexiv nicht so ohne weiteres zugänglich ist“ (Bohnsack et al. 2013,
12). Das implizite Wissen in konjunktiven Erfahrungsräumen lässt kollektive Ori-
entierungen und Modi der Bearbeitung nachzeichnen, die Rückschlüsse auf hand-
lungsleitende und -strukturierende Aspekte geben. Diese in Anlehnung an die
Wissenssoziologie angestellten methodologischen Überlegungen können für religi-
onspädagogische Analysen fruchtbar gemacht werden. Die Rekonstruktion des
impliziten Wissens und die Analyse konjunktiver Erfahrungsräume lassen Habi-
tualisierungen herausarbeiten. Wenn davon ausgegangen wird, dass religiöse Bil-
dung habitualisiert und andersherum Habitualisierungen religiös bilden können,
erscheint es angebracht, in der religionspädagogischen Auseinandersetzung den
Blick auch auf das implizite Wissen der Subjekte zu richten.

Kontextualisierung des empirischen Materials

Der Beitrag zieht ausgewählte Hashtags aus digitalen Plattformen (Twitter und
Facebook) heran, die im Rahmen der Hashtag-Aktion #meinmoscheereport hervor-
gerufen wurden. Die Aktion entstand als Reaktion auf den ARD-Moscheereport
(ARD 2017) und die Publikation Inside Islam (Schreiber 2017): Schreiber gibt in
beiden Formaten Einblicke in ausgewählte Moscheen und schildert zusammen-
fassend vor allem seine Eindrücke von den Predigten. Bei unterschiedlichen Rezi-
pienten stießen diese Berichte allerdings auf Kritik, die insbesondere eine undif-
ferenzierte Darstellung, mangelnde Konstruktivität sowie, damit einhergehend,

Moscheetradition(en) gestalten 159



eine fehlende Dialogbereitschaft moniert (Behnam 2017; Güvercin 2017). Als Reak-
tion initiierte das Nachrichtenmagazin IslamiQ eine Hashtag-Aktion (#meinmo-
scheereport), die über die genannten sozialen Medien verbreitet wurde. Die In-
itiator:innen dieser Aktion bündeln eine Auswahl an Hashtags in einer Sammlung
(Rezek 2021).

Im Modus der Gegenreaktion, der in dieser schriftlichen Hashtag-Aktion zum
Ausdruck kommt, artikuliert sich ein Widerstand der daran Beteiligten, die einen
digitalen Erfahrungsraum (#meinmoscheereport) eröffnen, indem sie die eigenen
Moscheeerfahrungen mitteilen. Diese Aktion lässt sich auch als Inanspruchnahme
der Deutungshoheit über„die Moschee“ verstehen, die sich in der Formulierung der
Aktion (#meinmoscheereport) verstärkt dokumentiert.

Neben vielen weiteren konjunktiven Erfahrungsräumen, die es empirisch zu
rekonstruieren gilt, verweist die Hashtag-Aktion #meinmoscheereport auf zwei
konjunktive Erfahrungsräume: Die Moschee wird zu einem geteilten Erfahrungs-
raum der an der Hashtag-Aktion Beteiligten, der sich auf der Grundlage der eigenen
biografischen Erfahrungen in der Moschee aufspannt. Zum anderenwird aber auch
die Hashtag-Aktion selbst zu einem konjunktiven Erfahrungsraum. In dem heran-
gezogenen Beispiel greifen diese beiden Erfahrungsräume – jenseits weiterer Er-
fahrungsräume, beispielsweise Geschlecht, Generation und Klasse – ineinander.

Abb. 1: konjunktive Erfahrungsräume (eigene Darstellung).

160 Betül Karakoç-Kafkas



In der Hashtag-Aktion werden als Resultat der komparativen Analyse kontext-
abhängige konjunktive Erfahrungsräume (das Spielen und das Gebet in Moscheen)
sichtbar, die hier in einer Auswahl genauer untersucht werden.

Analyse

In Anlehnung an die methodologischen Überlegungen wird im ersten Schritt er-
läutert, wie die Autor:innen der Hashtags „ihre Moschee“ konstruieren. Im An-
schluss an eine komparative Analyse werden die kollektiven Moscheekonstruktio-
nen herausgearbeitet und es wird der Frage nachgegangen, welche Formen der
Traditionsbildung darin enthalten sind.

Moscheekonstruktionen in den Hashtags

# Wenn du die Tweets unter #meinmoscheereport liest und denkst „Boa! Wir erleben ja alle die
gleichen Erlebnisse!“ Gänsehaut pur!

In erster Linie ist die Moschee ein geteilter Erfahrungsraum („gleiche Erlebnisse“),
der sich durch die Explikationen über die Hashtag-Aktion konstituiert. Die Hashtag-
Aktion bündelt in dieser Weise die Moschee als konjunktiven Erfahrungsraum und
macht die Hashtags zu einer Möglichkeit der Entfaltung. Das zuletzt festgehaltene
Erlebnis „Gänsehaut pur“ eröffnet die Frage nach der sozialen und spirituellen
Erfahrung, die durch die Erfahrungsberichte („wenn du liest […] und denkst ‚Boa!
[…]‘“) gemacht wird. So wird jenseits der kontextbezogenen gemeinsamen Erfah-
rungen im übergeordneten Sinne die Moschee als ein gemeinsamer Ort gerahmt.

Aus dieser Perspektive auf die geteilten Erfahrungen wurden die nachfolgen-
den Hashtags betrachtet, die in kollektiver Weise (1.) das Gebet und (2.) das Spielen
in Moscheeräumen thematisieren. In bestimmten Hashtags sind beide Kontexte
miteinander verbunden.

# Der Ort, an dem die vierte Generation an der ersten vorbeikrabbelt.

In der Vorstellung eines generationsübergreifenden Moscheeraums dokumentiert
sich in besonderer Weise die Altersunabhängigkeit: Die Benennung der „ersten“
und „vierten“ Generation lässt sich hierbei als symbolische Markierung verstehen,
die auf eine maximale Breite der Altersspanne verweist. Die Bestimmung der Mo-
schee als „Ort“ (im Singular) lässt rekonstruieren, dass der generationsübergrei-
fende Aspekt als homogene Struktur der Moschee konzipiert wird. Neben dieser

Moscheetradition(en) gestalten 161



Altersunabhängigkeit wird die Moschee als inniger Raum verstanden, was sich
insbesondere in dem Ausdruck „vorbeikrabbelt“ dokumentiert. Der Ausdruck des
„Vorbeikrabbelns“ eröffnet in impliziter Weise ebenfalls die Frage nach der Ge-
nerationsverschiebung (Karakoç 2020) in einem generationenübergreifenden
Raum. Auf diesen Aspekt verweisen auch die nächsten Hashtags:

# Während des Gebets auf Papas Rücken klettern und dabei laut kichern.

Das Verständnis der Moschee als inniger Raum dokumentiert sich auch in diesem
Hashtag („auf Papas Rücken klettern“). Zudem erscheint das Gebet als Kontext in
einer Verwobenheit mit dem Spielen („klettern“). Mit dem Bezug auf die religiöse
Praxis (das Gebet) wird aus einer Kindheitsperspektive der Ort als Raum des Ver-
gnügens aufgespannt. Zudem lässt sich rekonstruieren, dass die Moschee als fa-
miliärer Raum („Papa“) gezeichnet wird. Eine ähnliche Figur lässt auch der nächste
Hashtag erkennen:

# Wenn man als Kind beim Gebet mit den FreundInnen nur damit beschäftigt war, nicht zu ki-
chern und sich gegenseitig bei der Haltung zu korrigieren.

Die religiöse Praxis ist hier ein kollektives Erlebnis („mit den FreundInnen“). Es
findet in einem Raum statt, der durch die Peers und das Soziale gekennzeichnet ist.
Die religiöse Erfahrung wird somit durch den Autor/die Autorin erneut in einer
Kindheitsperspektive im Modus des Vergnügens gerahmt. Die „Haltung zu korri-
gieren“ rekurriert auf zugrunde liegende Normvorstellungen, die die Ausübung des
Gebets betreffen. Somit entfaltet sich die Moschee zu einem Raum, in dem be-
stimmte Normvorstellungen geteilt, aber auch verhandelt werden. Die Ebene des
kindlichen Vergnügens erschien in dem Hashtag zuvor („laut kichern“) in einer
uneingeschränkten Form, wohingegen nun auf bestimmte Grenzen verwiesen wird
(„nicht zu kichern“), die hier aus der Perspektive der Betenden formuliert wird.

# Dieser Moment, wenn du als Kind mit 20 Freunden in der Moschee Fussball WM spielst,
plötzlich hörst, dass Erwachsene rein kommen und ihr so tut als ob ihr am beten wart. (Alle
natürlich rot und am schwitzen.) Da kommt ein erwachsener Mann und sagt: „Maschallah, die
Kinder beten so intensiv, dass sie aus der Puste und rot wie Tomaten sind.“

Neben der Kollektivierung der sozialen Gruppe („mit 20 Freunden“) lässt sich eine
Binarität zwischen den „Kindern“ und den „Erwachsenen“ rekonstruieren, die
hierarchisch angeordnet wird. In diesem Zusammenhang deutet die Beschreibung
auf einen Moscheeraum hin, in dem die Lebensrealitäten und Erwartungen in einer
disjunkten Form erscheinen. Das kindliche Vergnügen und das Spielen („Fussball
WM“) erscheinen mit bestimmten Machbarkeitsgrenzen, die vor dem Hintergrund

162 Betül Karakoç-Kafkas



der Fremderwartungen der Erwachsenen zu deuten sind. Die Normvorstellung, in
religiösen Räumen eine religiöse Praxis auszuüben, wird einerseits beibehalten
(„und ihr so tut als ob ihr am betenwart“); andererseits wird nach Zwischenräumen
für das Vergnügen gesucht. Die komparative Analyse dieses Hashtags mit dem fol-
genden verweist auf diesen geteilten Erfahrungszusammenhang:

# Wenn alle Kinder brav Koran lesen und, sobald der Imam kurz weg ist, die Socken ausziehen,
zusammenknüllen und Fussball spielen.

Während zuvor eine Binarität in der Grenzziehung zwischen den Kindern und
Erwachsenen sichtbar wurde, zeigt sich nun die hierarchische Anordnung zwi-
schen den „Kindern“ und dem „Imam“. Die gemeinsame Praxis des „Koranlesens“
(„alle Kinder“) und das gemeinsame Spielen („Fussball“) verweisen auf das geteilte
implizite Wissen über die Machbarkeitsgrenzen und Möglichkeitszwischenräume.
Damit konstituiert sich die Moschee als ein Raum des Ausbalancierens zwischen
(Un‐)Möglichkeiten und den Zwischenräumen.

# DerMoment, wenn alle still und konzentriert im Gebet stehen und aus irgendeiner Hosentasche
türkische Musik erklingt.

Die Kontextualisierung des Hashtags („im Gebet“) deutet auf eine Verwobenheit von
religiöser Praxis, Sprache, Kultur und Ethnizität hin: Auf der kommunikativen, aber
auch impliziten Ebene spannt sich ein transnationaler sozialer Raum (Pries 2008)
auf. Die Moschee in Deutschland als Kontext, der deutschsprachige Hashtag und die
türkische Musik lassen die Deutung der Moschee als transnationaler und grenz-
überschreitender religiöser Raum zu.

# Der Moment, wenn du mit den Kindern Völkerball spielst und dabei das Fenster einschlägst,
dies aber keine rechtlichen Konsequenzen hat.

Mit einer erneuten Kindheitsperspektive auf das Spielen deutet sich hier eine
Moscheekonstruktion an, die den Ort als Raum der Gelassenheit und des Nicht-
Institutionalisierten („keine rechtlichen Konsequenzen“) im Institutionellen („Mo-
schee“) markiert.

# Wo Kinder fangen spielen und sich hinter den Röcken betender Frauen verstecken.

Durch das Ineinandergreifen der religiösen Praxis und des Spielens lässt sich auch
hier eine Konstruktion der Moschee als inniger Raum rekonstruieren. In dieser
Form erscheint der Moscheeraum nicht nur in seiner Multifunktionalität, sondern
in einer Verzahnung der Praktiken. Die geschlechterbezogene Konkretisierung der

Moscheetradition(en) gestalten 163



Betenden („Frauen“) verweist auf die Diskurse um die Präsenz von Frauen in Mo-
scheen (Beinhauer-Köhler 2008; Chourabi und El-Solami 1999) sowie die ge-
schlechtersegregierten Gebetsräume (Karakoç 2017).

Komparative Analyse

Auf Basis der komparativen Analyse der ausgewählten Hashtags lässt sich nun
herausarbeiten, wie die Autor:innen an der Schnittstelle der konjunktiven Erfah-
rungsräume (Moschee und Hashtag-Aktion) kollektive Vorstellungen zu Moschee-
räumen konstruieren. Die Befunde aus der Hashtag-Analyse ergänzen die bisheri-
gen Forschungserkenntnisse zu Moscheen:
– Die Rolle der Moscheen, als Orte der Sozialisation und Bildung zu fungieren,

wird in der bisherigen Forschungsliteratur mehrfach thematisiert (Akca 2020;
Karakoç 2022). Die Hashtags, die mit einem Rückgriff auf die Kindheitserfah-
rungen formuliert werden, verweisen nicht nur auf die emotionalen und spi-
rituellen Erfahrungen, sondern auch darauf, dass die Erfahrungen die bio-
grafischen Artikulationen und Relevanzsetzungen prägen.

– Die Erkenntnis, dass Moscheen durch Multifunktionalität gekennzeichnet sind
(Ceylan 2006; Karakoç und Behr 2022), kann nach der mikroskopischen Be-
trachtung der Hashtags zusätzlich auf das Ineinandergreifen der sozialen und
religiösen Kontexte hinweisen. Die religiösen und nichtreligiösen Bildungsset-
tings in Moscheen, wie sie üblicherweise in den Studien kategorisiert und ge-
trennt erscheinen (Halm et al. 2012), lassen sich somit nicht isoliert vonein-
ander betrachten (Karakoç 2022). Für religionspädagogische Analysen ist es
folglich unerlässlich, die sozialen, religiösen, kulturellen und genderbezogenen
Kontexte in ihrer Verwobenheit zu berücksichtigen.

– Die Forschungsliteratur charakterisiert Imame als Autoritätspersonen und
pädagogische Orientierungsfiguren (Ceylan 2010; Kamp 2008). Die kollektiven
Erfahrungen, die sich in den Hashtags dokumentieren, verweisen darüber
hinaus auf die hierarchische Anordnung und die Wirkmächtigkeit. Denn in der
Nennung der Imame als Autoritätspersonen zeigen die Autor:innen, in welcher
Form die Entscheidungsfunktion der Imame ihre Handlungen leiten und
strukturieren.

– Die Wirkmächtigkeit für die Handlungspraktiken dokumentiert sich ebenfalls
entlang der Differenzlinie „Erwachsene – Kinder“, die sich in ähnlicher Weise
in den Forschungsberichten zur Jugendarbeit (Behr und Kulaçatan 2022; Şim-
şek 2022) und zum Generationenwandel in Moscheen (Karakoç 2020) zeigt.
Diese Erkenntnisse werden durch die empirischen Einblicke ergänzt, in denen

164 Betül Karakoç-Kafkas



die Moschee als generationenübergreifender und generationsspezifischer
Raum – also in einer Gleichzeitigkeit – konstituiert wird.

Zur impliziten Konstruktion von Traditionen

In Anlehnung an die komparative Analyse lassen sich in einem weiteren Schritt die
zugrunde liegenden Raumkonstruktionen konkretisieren. In den Hashtags spannen
die Autor:innen die Moschee als konjunktiven Erfahrungsraum auf und spezifi-
zieren die Moscheeräume in kollektiver Weise wie folgt:

Die Moscheeräume spiegeln zugleich die darin eingeschriebenen impliziten Wis-
sensbestände der Autor:innen wider. Bedingt durch den Aufruf zur Hashtag-Aktion
unterliegt das implizite Wissen einer Forderung nach Explikation, sodass das Im-
plizite explizit wird.Vor diesem Hintergrund lässt sich nun die Frage verfolgen, wie
durch die Raumkonstruktionen und das implizite Wissen im konjunktiven Erfah-
rungsraum Moschee in kollektiver Weise Traditionen konstruiert werden. Denn
kollektive Erfahrungszusammenhänge prägen kollektive Verständnisse und somit
auch Traditionen. Die bisherigen Traditionsverständnisse, die den Kern einer „is-
lamischen Tradition“ in der historischen Linie zu suchen scheinen, werden hier
nun durchbrochen mit einem erweiterten Begriffsverständnis von „Traditionen“
und machen die gegenwärtigen Traditionenkonstruktionen der Subjekte zum Fo-
kalpunkt der Analyse. In den gegenwärtigen Konstruktionen zeigen sich in beson-

Abb. 2: Kollektive Moscheekonstruktionen in den konjunktiven Erfahrungsräumen (eigene Darstel-
lung).

Moscheetradition(en) gestalten 165



derer Weise aber auch Rückgriffe auf die biografischen Erfahrungen, die über die
Hashtag-Aktion in die Öffentlichkeit transportiert werden.

Die Autor:innen gestalten die Moscheetraditionen somit in einer Wechselwirkung
von Gegenwarts- und Vergangenheitsbezügen. Folgt man nun der These, dass in-
stitutionelle Strukturen und Narrative das Denken, die Wahrnehmungen und das
Handeln der Subjekte prägen (Arnold et al. 2012), so kann der Transport dieser
kollektiven Erfahrungsberichte Narrative mit Blick auf den Moscheeraum verfes-
tigen. Durch die Artikulation und das Sichtbarmachen über die sozialen Medien
entsteht zusätzlich ein Möglichkeitsraum für die Tradierung dieser kollektiv her-
gestellten Deutungen, die auch Diskurse leiten und somit in die Zukunft greifen
können (Arnold et al. 2012). Die Narrative, die in diesem Fall für die Verfestigung
durch die kollektiven Deutungen an Bedeutung gewinnen, können in die Diskurse
zu Moscheen hineingreifen. Vor diesem Hintergrund greifen in den impliziten
Konstruktionen von Traditionen die Vergangenheits-, Gegenwarts- und Zukunfts-
perspektive ineinander. In dieser Annahme spiegelt sich die These wider, dass das
Heute durch Rückgriff auf das Gestern und zugleich in einem impliziten Verweis auf
das Morgen entsteht (Ayaß 2021, 64). Im Hinblick auf diese Gestaltungsform von
Traditionen lassen sich die oben angeführten Moscheekonstruktionen als Narrative
deuten, die von den Subjekten konstituiert werden.

Abb. 3: Gestaltungsform.

166 Betül Karakoç-Kafkas



Ausblick: religionspädagogische Perspektivierung
auf gegenwartsbezogene Konstruktionen von
Traditionen

Ein erweitertes Begriffsverständnis und die Verlagerung des Kerns auf die gegen-
wärtigen Herstellungen von Traditionen ist für die islamisch-religionspädagogische
Forschung in vielerlei Hinsicht anschlussfähig: Die Verschiebung der Perspektive
ermöglicht es, die Subjekte in den Vordergrund zu rücken und sie zum Kern der
Analyse zu machen, anstatt den Ausgangspunkt „islamischer Traditionen“ aus-
schließlich in der islamisch-historischen Linie zu suchen. Ein solcher Wechsel der
Analyserichtung berücksichtigt das gestalterische Potenzial und die Deutungshoheit
der Subjekte. Sie lässt religionshybride Deutungen zu, orientiert sich an den Le-
benswelten der sich (religiös) stetig wandelnden Subjekte und kann die diversen
Aneignungsformen von Traditionsverständnissen in den Vordergrund rücken. Hier
lässt sich an Kraml und Sejdini (2018, 210) anknüpfen, die in ihrer Beschreibung von
einer „Tradition im Modus der Bildung“ ausgehen, damit zugleich auf Lern- und
Bildungsprozesse hindeuten und in impliziter Weise eine subjekt- und gegen-
wartsbezogene Betrachtung stärken.Traditionen vor diesem Hintergrund imModus
der Bildung zu denken, wird Anschlüsse für die Verschiebung einer reinen Re-
produktion religiöser Glaubensinhalte und Narrative hin zu der Berücksichtigung
der hybriden Deutungen ermöglichen, die Ambiguitätstoleranz und Diversitätsbe-
wusstsein fördern können. Dieser Ansatz ermöglicht neben dem subjektgeleiteten
zudem den Einfluss der hiesigen gesellschaftlichen Strukturen und Merkmale zu
berücksichtigen. Denn die Moscheetraditionen in anderen nationalen Kontexten
lassen sich nicht in homogener Weise in den hiesigen Kontext übertragen und
vielmehr sogar zum Ausgangspunkt der Traditionsdeutungen machen. Jedoch las-
sen die religionspädagogischen Abhandlungen, die bislang in dominanter Weise die
Traditionsverständnisse mit dem Rückgriff auf historische Linien und andere na-
tionale Kontexte verfestigen, noch nicht ausreichend zu, die Moscheetraditionen
aus einer hiesigen Gesellschafts- und Subjektbezogenheit heraus zu denken, die
vielmehr durch die diversen Lebenswelten, Relevanzsetzungen und Praktiken in
den Moscheen formiert werden. Für das Einspeisen dieser Annahmen in die reli-
gionspädagogische Forschung und eine solche Perspektivierung bzw. Perspektiv-
verschiebung können methodologische Überlegungen dienlich sein, die das impli-
zite Wissen und die Konstruktionen der Subjekte in den Fokus zu rücken.

Moscheetradition(en) gestalten 167



Literaturverzeichnis

Akca, Ayşe Almıla. Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem Wissen, Tradition und
religiöser Autorität. Bielefeld: transcript, 2020.

ARD. Der Moscheereport. 2017. https://www.tagesschau.de/multimedia/video/video-273349.html
(5. August 2024).

Arnold, Markus, Gert Dressel und Willy Viehöver (Hg.). Erzählungen im Öffentlichen. Über die Wirkung
narrativer Diskurse. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2012.

Assmann, Jan. „Fünf Wege zum Kanon. Tradition und Schriftkultur im altem Israel und frühen
Judentum“. Wissensbilder. Strategien der Überlieferung. Hg. Ulrich Raulff und Gary Smith. Berlin:
Akademie, 1999. 13–31.

Ayaß, Ruth. „Projektive Gattungen. Die kommunikative Verfestigung von Zukunft“. Verfestigung in der
Interaktion. Konstruktionen, sequenzielle Muster, kommunikative Gattungen. Hg. Beate Weidner,
Katharina König, Wolfgang Imo und Lars Wegner. Berlin: De Gruyter, 2021. 57–82.

Behnam, Said. Rezension Inside Islam. Frankfurt a.M.: Universitätsbibliothek Johann Christian
Senckenberg, 2017.

Behr, Harry Harun und Meltem Kulaçatan. DITIB Jugendstudie 2021. Weinheim: Beltz Juventa, 2022.
Beinhauer-Köhler, Bärbel. „Muslimische Frauen in Moscheen – zwischen Tradition und Innovation.

Emanzipationsprozesse: Auf der Suche nach einem eigenen intellektuellen Zugang zum Islam“.
Forschung Frankfurt. Wissenschaftsmagazin der Goethe-Universität 26.1 (2008): 52–56.

Bohnsack, Ralf. Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Methoden. 9., überarb. u. erw.
Aufl. Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 2014.

Bohnsack, Ralf. Praxeologische Wissenssoziologie. Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 2017.
Bohnsack, Ralf, Iris Nentwig-Gesemann und Arnd-Michael Nohl. „Einleitung: Die dokumentarische

Methode und ihre Forschungspraxis“. Die dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis.
Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Hg. Ralf Bohnsack, Iris Nentwig-Gesemann und
Arnd-Michael Nohl. Wiesbaden: Springer, 2013. 9–32.

Çelik, Abbas. Din Eğitimi Tarihi. Istanbul: Arı Sanat Yayınevi, 2013.
Ceylan, Rauf. Ethnische Kolonien. Entstehung, Funktion und Wandel am Beispiel türkischer Moscheen und

Cafés. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2006.
Ceylan, Rauf. Die Prediger des Islam. Imame – wer sie sind und was sie wirklich wollen. Freiburg i. Br.:

Herder, 2010.
Chourabi, Hamza und Riem El-Solami. „Frauenräume – Räume für Frauen?“. Moscheen und islamisches

Leben in Berlin. Hg. Gerdien Jonker und Andreas Kapphan. Berlin: Ausländerbeauftragte des
Senats, 1999. 35–40.

Dziri, Amir. Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik. Berlin: De Gruyter,
2023.

Güvercin, Eren. „Kritik an Constantin Schreibers ‚Inside Islam‘. Angeprangert, statt den Dialog
gesucht“. Deutschlandfunk Kultur. 10. April 2017; https://www.deutschlandfunkkultur.de/kritik-an-
constantin-schreibers-inside-islam-angeprangert-100.html (22. Februar 2024).

Halm, Dirk, Martina Sauer, Jana Schmidt und Anja Stichs. „Islamisches Gemeindeleben in Deutschland.
Im Auftrag der Deutschen Islamkonferenz 2012“. Islamisches Gemeindeleben in Deutschland. Im
Auftrag der Deutschen Islamkonferenz 2012 (5. August 2024).

Höftberger, Elisabeth. Religiöse Tradition in Bewegung. Zur Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils
im jüdisch-christlichen Dialog. Bielefeld: transcript, 2023.

168 Betül Karakoç-Kafkas



Kamp, Melanie. „Mehr als Vorbeter: Zur Herkunft und Rolle von Imamen in Moscheevereinen“.
Islamisches Gemeindeleben in Berlin. Hg. Riem Spielhaus und Alexa Färber. Berlin: Beauftragte des
Senats von Berlin für Integration und Migration, 2008. 40–45.

Karakoç, Betül. „Eingeengt oder frei? Frauen in Gebetsräumen“. FAMA. feministisch, politisch,
theologisch 33.3 (2017): 12– 13.

Karakoç, Betül. „Changement de génération. Conflicts de normes et de valeurs dans les espaces
d’apprentissage culturels et religieux“. European Journal of Education Studies 7.4 (2020): 70–78.

Karakoç, Betül. „Moschee als pädagogischer Raum. Ein erweiterter Blick auf die religiöse Bildung und
Erziehung in Moscheegemeinden“. Handbuch Islamische Religionspädagogik 1. Hg. Ednan Aslan.
Göttingen: V&R unipress, 2022. 631–656.

Karakoç, Betül und Harry Harun Behr (Hg.). Moschee 2.0. Internationale und transdisziplinäre
Perspektiven. Münster: Waxmann, 2022.

Köylü, Mustafa. „Medrese Öncesi Kurumlarda Eğitim“. İslam Eğitimi Tarihi. Hg. Mustafa Köylü und
Şakir Gözütok. Istanbul: ensar, 2017. 75– 106.

Kraml, Martina und Zekirija Sejdini. „Gemeinsames als theologische und didaktische
Herausforderung“. Interreligiöse Bildungsprozesse. Empirische Einblicke in Schul- und
Hochschulkontexte. Hg. Martina Kraml und Zekirija Sejdini. Stuttgart: Kohlhammer, 2018. 201–213.

Kuhn, Tobias. Die Ordnung hinter der Ordnung. Ethnographie einer islamischen Gemeinwissenschaft.
Berlin: LIT, 2016.

Mannheim, Karl. „Wissenssoziologie“. Ideologie und Utopie. Hg. Karl Mannheim. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1952. 227–267.

Pries, Ludger. Die Transnationalisierung der sozialen Welt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2008.
Rezek, Said. „‚Moscheereport‘ vs. #meinmoscheereport“. IslamiQ. Nachrichten- und Debattenmagazin.

31. Oktober 2021. https://www.islamiq.de/2021/10/31/moscheereport-vs-meinmoscheereport/
(5. August 2024)

Schreiber, Constantin. Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. Berlin: Econ, 2017.
Şimşek, Akın. „Junge Muslim:innen im Spagat zwischen Erwachsenenvorstand, Jugendorganisation

und Selbstentfaltung. Eine Binnenperspektive“. Moschee 2.0. Internationale und transdisziplinäre
Perspektiven. Hg. Betül Karakoç und Harry Harun Behr. Münster: Waxmann, 2022. 69–80.

Şimşek, Eyup. „Camilerde Eğitim“. İslam Eğitimi Tarihi. Hg. Mustafa Köylü und Şakir Gözütok. Istanbul:
ensar, 2017. 107– 134.

Zengin, Zeki Salih. „İslam Din Eğitiminin Tarihsel Gelişimi: İslam’da Eğitim ve Öğretim“. Din Eğitimi.
Hg. Recai Doğan und Remziye Ege. Ankara: Grafiker, 2016. 19–40.

Zengin, Zeki Salih. „Başlangıçtan Cumhuriyet Dönemine Din Eğitimi“. Din Eğitimi. Hg. Mustafa Köylü
und Nurullah Altaş. Istanbul: ensar, 2017. 23–47.

Moscheetradition(en) gestalten 169





Monika Tautz

Tradition – ein vielschichtiger Begriff. Zur
Bedeutung traditionstheoretischer
Vergewisserungen für die islamische und
christliche Religionspädagogik

Einleitung

Der Begriff der Tradition ist vielschichtig, denn er wird sowohl alltagssprachlich
verwendet wie auch als wissenschaftlicher Terminus in verschiedenen Disziplinen,
so zum Beispiel der Kulturwissenschaft oder der Theologie. Dabei werden Debatten
um Tradition in der medialen Öffentlichkeit allgemein und im gesellschaftlichen
Diskurs um weltanschauliche und religiöse Grundlagen einer Gesellschaft im Be-
sonderen nicht selten recht emotional geführt. Gleichzeitig hat die Rede von einer
posttraditionalen (Diensberg et al. 2017) und enttraditionalisierten Gesellschaft
(Gabriel 1991; Burrichter 2020) weiterhin Konjunktur. Sowohl für die christliche als
auch für die islamische Theologie sowie die je darauf aufbauende Religionspäda-
gogik ist eine traditionstheoretische Vergewisserung eine notwendige Grundlage
für eine Kommunikation, die sowohl ad intra innerhalb der Theologie wie auch ad
extra mit einer säkularen und weltanschaulich pluralen Gesellschaft geführt wird.

Im Folgenden werden zunächst philosophische Überlegungen zur Tradition als
anthropologischen Grundbegriff in Kürze referiert, um von hier aus das Traditi-
onsverständnis der Theologie in den Blick zu nehmen. Dabei wird zwischen der
christlich-katholischen und islamischen Perspektive unterschieden, um daraus ei-
nige Aspekte der Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen in der
Theologie ableiten zu können. Im letzten Abschnitt liegt der Fokus auf einer reli-
gionspädagogischen Reflexion der philosophischen und theologischen Erkenntnis-
se, die sich für bildungstheoretische und didaktische Aufgaben im Theorie-Praxis-
Zirkel des Faches ergeben und die auf mögliche Forschungsdesiderate verweisen.

Tradition – eine philosophische Perspektive

Etymologisch geht der Begriff der Tradition auf das lateinische Verb tradere zurück.
Er bezeichnet zum einen das traditum, einen zu überliefernden bzw. zu überge-
benden Sachzusammenhang, den es durch die Zeit hindurch zu bewahren gilt.
Dieses Verständnis von Tradition geht auf das römische Recht zurück. Die traditio

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-011



wurde „zu einem eigenständigen Rechtsbegriff, der Übergabehandlungen von Ei-
gentum schützt“ (Dziri 2023, 50; Borsche 2006, 148; Winter 2017, 159– 160; Assmann
2021, 50). Zum anderen bezeichnet der Begriff Tradition den Prozess des Tradierens,
womit ein aktives Moment der Aneignung verbunden ist (Winter 2017, 166– 169).¹

Philosophiegeschichtlich wird der Begriff der Tradition in Phasen des Über-
gangs – d.h. in Phasen des Paradigmenwechsels bisher als sicher gegoltener
Denkformen – kritisch bedacht, so in der Zeit des Übergangs vomMythos zum Logos
mit Beginn der griechischen Philosophie und später zur Zeit der Aufklärung, in der
Tradition und Vernunft als Gegensatzpaar verstanden wurden. Seit der Neuzeit
sind „Traditionen und Überlieferungen als selbstverständliche Wahrheitsquellen
desavouiert und als Legitimationsprinzipien sozialer Ordnung entmachtet“ (Winter
2017, 7) worden. Eine neue Würdigung erfährt der Begriff der Tradition wiederum
mit der Kritik am Vernunftglauben der Aufklärung. Die damit verbundene Weitung
des Begriffs, der nunmehr weder normativ noch inhaltlich konkret – damit gerade
nicht ein-deutig – zu fassen ist, fördert die Überzeugung, dass die Inhalte der Tra-
dition ständigem Wandel unterworfen sind. Damit allerdings ist die Frage nach der
Normativität von Tradition nicht beantwortet, denn wenn der Mensch in seiner
individuellen wie auch kulturellen Geschichte Tradition sowohl bildet als auch
aufgrund von Sozialisation und kultureller Prägung durch Tradition geformt wird,
verliert sie zwar ihren allgemein verpflichtenden Charakter, behält aber dennoch
einen normativen Anspruch (Borsche 2006, 149).²

Das Phänomen der Tradition kann als ein anthropologischer Grundbegriff, als
ein anthropologisches Spezifikum oder eine anthropologisch zu begründende
„Spezialeigenschaft“ (Dziri 2023, 1; Winter 2017, 2; Gabriel 1991, 69) des Menschen
verstanden werden, der sich vom Tier vor allem durch die Fähigkeit und Notwen-
digkeit, Tradition auszubilden und an die nächsten Generationen zu überliefern,
auszeichnet. Damit ist der Begriff der Tradition einerseits eng mit dem der Kultur
verknüpft (Dziri 2023, 2). Diese Verbindung macht auch verständlich, weshalb die
Identifikation mit einer Tradition ein existenzielles Moment birgt, denn sowohl die
Vergangenheit als auch die Zukunft erweisen sich als bedeutungsvoll. Der Mensch
ist „Resultat des Vergangenen wie zugleich Ursache des Zukünftigen“ (Dziri 2023, 2).
Andererseits ist Tradition deutlich von Kultur zu unterscheiden. Denn gerade als
anthropologisches Spezifikum kann die Klärung des Begriffs nicht einfach „an eine
jeweilige historische Tradition, Geschichte oder Kultur gebunden sein“ (Winter

1 Nicht zu vernachlässigen sind auch die „Traditionsträger“ (Winter 2017, 166) in ihren Rollen als
„Tradent und Akzipient“ (Winter 2017, 166), um Asymmetrien zwischen ihnen reflektieren und den
Prozess der Weitergabe beschreiben zu können.
2 Das ist ein Grund für die z.T. recht emotional geführte Debatte um Tradition in der medialen
Öffentlichkeit.

172 Monika Tautz



2017, 15) und damit erschöpfend erklärt werden. Als anthropologische Eigenschaft
steht Tradition nicht in Abhängigkeit von der Kultur und damit von einer konkre-
ten, historisch gewachsenen Lebens- und Denkform. Vielmehr ermöglicht über-
haupt erst das „Phänomen der Tradition […] eine bestimmte Menschheitsgeschichte
[…]. Es muss also eine zeit- und kulturunspezifische Grundstruktur geben, die den
vielfältigen, zeit- und kulturgebundenen Erscheinungsformen zugrunde liegt […]“
(Winter 2017, 15).

ArneWinter erarbeitet in seinen philosophischen Überlegungen eine komplexe
Traditionstheorie, die Tradition als anthropologische Grunddimension versteht und
diese systematisch und unabhängig von deren geschichtlichen Konkretionen un-
tersucht. Dabei setzt er ganz konkret an, nämlich an der Beschreibung und Refle-
xion von fünf Vorurteilen, die im öffentlichen wie akademischen Dialog wirksam
sind, und stellt sie dem Begriff der Tradition gegenüber (Winter 2017, 9– 16). Für die
Theologie bieten sie sowohl ad intra als auch ad extra im Diskurs mit human- und
sozialwissenschaftlichen Disziplinen für eine theologische Argumentation eine
fundierte Grundlage. Winter unterscheidet die von ihm herauskristallisierten tra-
ditionstheoretischen Grundbegriffe in drei strukturelle – Weitergabe, Wiederho-
lung, Muster (Winter 2017, 159–202, 226–264) – sowie in zwei hermeneutische
Grundbegriffe – Verstehen und Sinn (Winter 2017, 202–225, 265–295).

Zum Verständnis von Tradition aus der
Perspektive der Theologie
Ihre in früheren, vorneuzeitlichen Gesellschaften und Kulturen anerkannte Gel-
tungskraft als soziale Orientierungsgröße scheint Tradition heute verloren zu ha-
ben. Wird von ihr in einem Zusammenhangmit Religion gesprochen, ist damit nicht
selten die Vorstellung von einem linear nachweisbaren und unveränderlichen
Glaubensgut verbunden, das dogmatisch geschützt und bewahrt wird, dessen Riten
durch die Zeit hindurch Bestand haben (sollen) und das gleichsam als Gesamtpaket
von einer Generation zur nächsten übergeben³ wird. Diese Vorstellung ist mit un-
terschiedlichen Wertungen verbunden: Für die einen kann nur so das Glaubensgut
durch die Zeit hindurch bewahrt werden, für die anderen belegt diese Vorstellung
einen mit Religion und Tradition verbundenen Antimodernismus und das Fehlen
jeglicher kritischer (Selbst‐)Reflexion, für wieder andere ist die Frage nach Tradi-
tion und Religion unbedeutend, weil ihnen tradierte Religion unbedeutend ist.

3 Für den Prozess der Weitergabe mahnt Sejdini, nicht „die Asche von Generation zu Generation
weiterzugeben, sondern das Feuer“ (Sejdini 2018, 31).

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 173



Traditionskritik ist allerdings nicht erst ein Phänomen der Neuzeit, sondern gehört
immer schon zur Geschichte der Theologie(n), wobei mit der Kritik notwendiger-
weise immer auch „eine Rückbesinnung auf und Neugewichtung von älteren Tra-
ditionselementen“ (Kattan 2015, 173) verbunden ist. Der christlich-orthodoxe
Theologe Assaad Elias Kattan erinnert an spätantike und mittelalterliche Kulturen,
denn gerade auch zu deren Zeit

[…] waren Verschiebungs-, Umdeutungs- und Kritikvorgänge innerhalb religiöser Traditionen
möglich. In einigen Fällen scheinen sie sogar eine unabdingbare Voraussetzung dafür gewesen
zu sein, dass religiöse Traditionen weiter bestehen und als „Tradition“ rezipiert werden
konnten. Es lässt sich also ein Zusammenspiel von Normativität und Dynamik religiöser
Traditionen beobachten, wodurch ein statischer Traditionsbegriff unterlaufen werden kann.
(Kattan 2015, 165)

Bereits hier erweist sich die Notwendigkeit einer in die Tiefe gehenden Reflexion
des Zusammenhangs von Tradition und Religion, denn dieser ist deutlich viel-
schichtiger als auf den ersten Blick vermutet und je nach Religionen inhaltlich wie
argumentativ zu differenzieren (Höftberger 2023, 43–45).

Eine christlich-katholische Perspektive

Das christliche Verständnis von Tradition in seiner Vielfalt und Tiefe zu erläutern,
ist eine Aufgabe, die im hier gegebenen Rahmen nicht bewältigt werden kann.
Darüber hinaus verbinden die verschiedenen christlichen Konfessionen mit Tra-
dition unterschiedliche Gehalte, die z.T. auch auf historische Abgrenzungsbemü-
hungen unter den Konfessionen zurückzuführen sind. Dennoch kann Tradition als
eine „theologische Kategorie“ (Höftberger 2023, 39–55) oder als „Schlüsselbegriff
christlicher Theologie“ (Dürnberger 2021, 161) bezeichnet werden.

Im Laufe der Geschichte des Christentums hat sich das Verständnis und damit
auch der Umgang mit Tradition mehrfach gewandelt. In der Anfangsphase des
Christentums, spätestens mit der zweiten Generation, stellte sich die Frage, wie der
Glaube nach der Zeit der Apostel weitergegebenwerden kann. Es galt abweichenden
Interpretationen (Häresien) zu wehren und eine Lehre des Glaubens zu entwickeln.

Indem Glaubenserfahrungen Zeit und Raum überschritten, entstand ein neuer qualitativer
Raum – jener der ekklesiologischen Reflexion. Tradition wurde zur theologischen Kategorie,
weil sich hier ein Erkenntnisraum herausbildete, in dem Glaubenserfahrungen ermöglicht
wurden und werden. (Höftberger 2023, 46)

174 Monika Tautz



Solche Prozesse sind durchaus typisch für die Reflexion von Tradierungsprozessen
und so wurde dann auch in der katholischen Kirche und Theologie „darum ge-
rungen, die Erkenntnisbedingungen für die authentische Glaubenstradition zu
finden“ (Höftberger 2023, 46). Die divergierenden historischen Rahmenbedingungen
führen dazu, dass „Einheit und Ganzheit der kirchlichen Tradition“ (Wiedenhofer
1991, 128) vielschichtiger und komplexer Art sind und ihrerseits aus verschiedenen
Traditionen bestehen. Um diese verstehen zu können, müssen die historischen und
gesamtgesellschaftlichen Bedingungen bedacht werden. Das, was kirchliche Tradi-
tion ausmacht, kann demnach nicht angemessen verstanden werden, wenn nicht
auch „humanwissenschaftliche Analysen empirischer Traditionsvermittlung“
(Wiedenhofer 1991, 128)⁴ in den Blick genommen werden. Daher hat der Begriff
innerhalb der katholischen Kirche und Theologie nicht nur eine theologische,
sondern auch eine „hohe […] kirchenpolitische und historische Relevanz“ (Höft-
berger 2023, 22).

Die kirchenpolitische und historische Relevanz zeigt sich beispielhaft in der
Auseinandersetzung mit der Reformation.⁵ Johanna Rahner spricht aufgrund von
„(Um‐)Brucherfahrungen der Moderne“ (2020, 162) von der „Erfindung der Tradi-
tion“ (2020, 162) im 19. Jahrhundert, die dazu gedient hat, „sich gegen die Kontin-
genzerfahrungen der eigenen Lehre und Struktur abzuschotten und so deren Stö-
rungspotenzial wie auch das Mehrdeutigkeitspotenzial eines Plurals gar
unterschiedlicher ‚Traditionen‘ zu eliminieren“ (2020, 161– 162). Mit diesem Begriff
verbindet sie Vorstellungen von einem linear nachweisbaren und unveränderlichen
Glaubensgut: die „Idee einer stets gleichbleibenden, zu wahrenden ‚Tradition‘, d. h.
die Idee der Unveränderlichkeit von Kirche und Lehre – das semper idem als ent-
scheidender, katholischer Identitätsmarker“ (Rahner 2020, 162).⁶ Dabei wird „ein

4 Demnach gilt für Wiedenhofer: „Theologische Bestimmung und empirische Gehalthaftigkeit des
Traditionsbegriffs stehen nicht in einem Additions- oder Konkurrenzverhältnis, sondern in einem
Bedingungsverhältnis“ (1991, 128).
5 Wichtige historische Eckpunkte sind: das Konzil von Trient (1545– 1563), das der katholischen
Konfession nach der Reformation ihre dogmatische Grundgestalt gab; die Zeit der Restauration im
19. Jahrhundert, die sich im Ersten Vatikanischen Konzil (1869/70) mit seiner Zuspitzung der
Wahrheits- und Rechtskonzeption manifestiert, wonach letztlich allein der Papst entscheidet, was
wahr und Gesetz ist; das Zweite Vatikanische Konzil (1962– 1965), das das Verständnis von Offen-
barung und Wahrheit sowie vom Glaubenssinn aller Gläubigen neu bedacht hat und das Mög-
lichkeiten der Ökumene sowie des Dialogs mit anderen Religionen und Weltanschauungen
grundgelegt hat.
6 In diesem Zusammenhang ist die Idee einer unveränderlichen wahren Tradition sowohl „als eine
zugleich moderne-affine wie modernitätsfeindliche Neukonstruktion des Katholischen zu verste-
hen“ (Rahner 2020, 162). Gleichzeitig steht die katholische Kirche infolge dieser neuen Deutung von

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 175



voluntaristisch enggeführter Autoritätsglaube (Gott als Gesetzgeber, der die ‚Dekrete
seines Willens‘ offenbart; das Lehramt als autorisierte Tradentin dieses Willens)
begründet und ein autoritär hierarchisches Kirchenbild, das die Kirche als eine
ecclesia docens und eine ecclesia discens aufteilt“ (Rahner 2020, 163). Damit geht eine
Verrechtlichung der Theologie einher, sodass kirchenrechtliche Fragen ins Zentrum
rücken (Rahner 2020, 166). Im semper idem des Ersten Vatikanischen Konzils ma-
nifestiert sich eine Re-Aktion auf die Herausforderungen der Zeit der Aufklärung,
der Französischen Revolution, der Säkularisierung sowie der veränderten Le-
benswelten im Industriezeitalter, die sich im Spannungsfeld von Innovation und
Tradition entwickelt hat (Rahner 2020, 172– 174). Mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil wandelt sich das katholisch-kirchliche Traditionsverständnis, auch wenn
sich in diesem – bis heute noch wirksamen – Spannungsfeld die Reformen des
Zweiten Vatikanischen Konzils bewegen (Rahner 2020, 159). Im Ökumenismusde-
kret Unitatis redintegratio (UR 6) und in der Liturgiekonstitution Sancrosanctum
Concilium (SC 1) leuchtet das Verständnis einer „ecclesia semper reformanda“
(Rahner 2020, 159) auf. Das Konzil versteht die Gegenwart nicht als (momentanes)
Ende einer langen Zeugnis- und Traditionskette, sondern als zeichenhafte Gestalt,
„in der das ein- für allemal ergangene Wort Gottes in neuer Weise präsent ist“
(Drumm 2006, 156). Das eröffnet ein Verständnis von Tradition, das unterschiedli-
che, vielfältige Auslegungen ermöglicht, und zwar so, dass die Vielfalt der Über-
lieferungsprozesse sowohl in diachroner wie auch synchroner Perspektive beachtet
und bedacht werden. Es gilt dann, die im Laufe der Geschichte geltenden Tradi-
tionen und Zeugnisformen in ihrem jeweiligen historischen Zusammenhang zu
analysieren und zu erläutern, sie mit Blick auf das Ganze des Glaubens einzuordnen
und schließlich auf die Gegenwart hin zu deuten (Drumm 2006, 156– 157).

Eine islamische Perspektive

Einen dem Begriff der Tradition entsprechenden Terminus gibt es im Arabischen
nicht. Auch hat sich „[a]nders als für viele aus dem Lateinischen oder Griechischen
kommende Begriffe […] für die Verwendung von Tradition kein entsprechender
arabischer Neologismus etabliert“ (Dziri 2023, 51).⁷ Dennoch ist die Frage nach dem,
was islamische Tradition ausmacht, also die Frage nach dem traditumwie auch die

Tradition „unter einem Vereindeutigungszwang und entwickelt eine ausgeprägte Ambiguitätsin-
toleranz“ (Rahner 2020, 163).
7 Dziri verweist darauf, dass das „Bedeutungsspektrum von Tradition […] durch autochthone
arabische Wortwurzeln abgedeckt [wird, M. T.], die allesamt je unterschiedliche Bedeutungsaspekte
aufnehmen“ (2023, 51).

176 Monika Tautz



Frage nach geeigneten Tradierungsprozessen, von jeher eine Frage islamischer
Theologie. Angesichts der sich verändernden, pluralen Lebenswelten auch in den
vom Islam geprägten Kulturen und Gesellschaften und, besonders herausfordernd,
für Musliminnen und Muslime, die in den sogenannten westlichen Gesellschaften
leben, lässt sich die Frage nach Tradition und Tradierung heute nicht einfach be-
antworten. Die (vielfältige) Bedeutung des Fremdworts Tradition wird im Arabi-
schen durchmehrere Termini ausgedrückt, die in ganz unterschiedlichen Bereichen
verwendet werden und denen damit auch je unterschiedliche Kontexte zugrunde
liegen. Allerdings werden sie oft nicht sauber voneinander unterschieden, sodass
traditionshermeneutische Reflexionen weitgehend fehlen.

Die Frage nach dem Zu- und Miteinander von Tradition und Theologie steht
daher im Zentrum des Forschungsprojekts Amir Dziris. Es verfolgt das Ziel, tradi-
tionstheoretisch verwertbare Begriffe und Konzepte muslimischer Religionsher-
meneutik systematisch zu untersuchen und damit Grundlagen für eine islamische
Diskurstheorie zu legen und weitere Vertiefungen anzustoßen (Dziri 2023, 19). Es
geht um das Spezifische eines islamischen Traditionsbegriffs und der damit ver-
bundenen Wandlungs- und Aktualisierungsfähigkeit islamischer Religionsherme-
neutik. Denn vielfach wird Tradition im Sinne des „Erbe[s] des Islams und dessen
Relevanz für gegenwärtige […] Fragestellungen“ (Alsoufi et al. 2023, 13) verwendet,
wobei das, was das Erbe des Islams ausmacht, in der Regel nicht oder nur unzu-
reichend geklärt wird. Gerade weil Fragen nach dem Gehalt der Tradition fehlen,
führt die affirmative Rede von einer islamischen Tradition zu „enorme[n] Be-
gründungslücken“ (Dziri 2023, 5) in der akademischen Theologie des Islams.

Eine erste Unterscheidung bietet sich an, indem die Diskursräume – Dziri geht
von vier „Erfassungsbereiche[n]“ (2023, 6) aus – umschrieben und voneinander
unterschieden werden. In einem ersten Erfassungsbereich werden die Begriffe Is-
lam und Tradition weitgehend als Synonyme verstanden. „Islamische Tradition
kann insofern im Sinne einer ‚Islamischen Zivilisation oder Kultur‘, der ‚Religion des
Islams‘ selbst oder unterschiedlicher theologischer und konfessioneller Strömun-
gen innerhalb des Islams genutzt werden“ (Dziri 2023, 6), was nicht zuletzt auch im
Kontext interreligiöser Diskurse geschieht. Im zweiten Erfassungsbereich wird
Tradition mit dem Begriff Hadith – verstanden sowohl als einzelnes Überliefe-
rungssegment (hadith) wie auch als Überlieferungsformat bzw. literarische Gattung
(hadithe) – gleichgesetzt (Dziri 2023, 7).⁸ Die Gleichsetzung des Begriffs der Tradition
mit muslimischen Kontexten allgemein bzw. mit dem Moment der islamischen
Kultur- und Sozialgeschichte stellt den dritten Erfassungsbereich dar (Dziri 2023,

8 Ein Forschungsdesiderat erkennt Dziri darin, dass „eigenständige theoretische Überlegungen zur
Traditionalität des Hadith in der Hadithforschung bisher weitgehend ausgeblieben“ (2023, 7) seien.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 177



7–8). Die überwiegend sozialwissenschaftlich und ethnologisch im Rahmen des
Modernisierungstheorems diskutierte These untersucht vor allem die „Behar-
rungskräfte des islamischen Traditionalismus“ (Dziri 2023, 8), wobei jüngere Ar-
beiten der Kulturwissenschaften differenziertere Untersuchungen und Argumen-
tationen fordern. Das „Traditionsverständnis muslimischer Perennialisten des
20. Jahrhunderts“ (Dziri 2023, 8), die Tradition als ein paradigmatisches Gegenkon-
zept zur Moderne verstehen, stellt den vierten Erfassungsbereich dar. In diesen
philosophischen Entwürfen wird Tradition zu einem zentralen „Schlüsselprinzip“
(Dziri 2023, 9), allerdings fehlt eine systematische Begriffsklärung. Stattdessen wird
Tradition zu einem „stark normativ aufgeladene[n] Gegenkonzept zur Moderne“
(Dziri 2023, 9).

Entlang zweier Leitkategorien, Erinnerung und Wissen, untersucht Dziri
theologische Gehalte, „in denen zentrale Aspekte und Fragen traditionstheoreti-
scher Relevanz verhandelt werden“ (2023, 19) und die zur „Identifikation und Er-
schließung islamischer Traditionalität“ (2023, 69) dienen. Einerseits bilden sowohl
Erinnerung als auch Wissen zwei wesentliche Aspekte von Traditionalität, wonach
Tradition als anthropologische Konstante gilt, andererseits sind „Konzeptionen von
Erinnerung undWissen innerhalb der islamischen Ideen- und Theologiegeschichte“
(Dziri 2023, 69) in besonderem Maße wirksam. Das, was Winter eine starke Tradi-
tion (2017, 287– 288) nennt, die Zeit, Raum und Gesellschaft bzw. Sozietät zu einem
„Orientierungsrahmen des Lebens“ (2017, 187) transformiert, leuchtet in den beiden
Leitkategorien islamischer Traditionalität nach Dziri auf.

Erinnerung (Dziri 2023, 70– 133) ist ein für die muslimische Kultur bedeutsamer
Begriff, der als „Modus des Erhalts bedeutsamer Tradita fungiert“ (Dziri 2023, 134)
und somit als Modus der Tradition untersucht wird, und zwar in einem heuristi-
schen Sinne als „Idealtypus des islamischen Erinnerns“ (Dziri 2023, 101). Die Re-
konstruktion der„Mechanismen der Verstetigung und Normierung von Erinnerung
in der muslimischen Theologiegeschichte“ (Dziri 2023, 102) konzentriert sich auf den
isnād, der als systemisch relevant undwirksames System untersucht wird, „welches
als ein institutionalisierter Ausdruck des islamischen Erinnerns betrachtet und
ausgeführt wird“ (Dziri 2023, 102). Die zweite Leitkategorie – Wissen (Dziri 2023,
134– 175) – lenkt den Blick auf den Gehalt der Tradition, indem die „Ermittlung der
Zwecke, der Modi und der Performanz des islamischen Wissens“ (Dziri 2023, 135)
untersucht wird. Dabei gilt das „mutawātir-Paradigma“, demzufolge eine Überlie-
ferung „mutawātir genannt [wird, M. T.], wenn sie mehrfach in voneinander un-
abhängigen Überlieferungswegen tradiert wird“ (Dziri 2023, 153). Das muslimische
Verständnis von Wissen ist darüber hinaus auch „Erfahrungswissen, in Bräuchen
und Gewohnheiten erprobtes und verbürgtes Handeln“ (Dziri 2023, 157).

Beide Leitkategorien schaffen „erst in ihrer Komplementarität die Grundlage
für ein islamisches Traditionsverständnis“ (Dziri 2023, 135).

178 Monika Tautz



Von hier ausgehend, bedenkt Dziri „Bedingungen islamischer Aktualisierung
von Tradition entlang diskurstheoretischer Erwägungen“ (Dziri 2023, 204), die in
zwei Richtungen verlaufen: einmal ad intra innerhalb der islamischen Theologie
und der muslimischen Gemeinschaft, zum anderen ad extra mit einer pluralen und
weltanschaulich diversen Gesellschaft. „Es ist daher von zentraler gesellschaftlicher
Bedeutung, dass sich Musliminnen und Muslime in intersubjektiv verständlicher
und von Säkularität geprägter Sprachöffentlichkeit artikulieren“ (Dziri 2023, 212).

Zur Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen in
der Theologie

Die Reflexion über Tradition, verstanden als theologische Kategorie, eröffnet Zu-
gänge zu einem der jeweiligen Theologie zugrunde liegenden Weltverständnis, das
seinerseits das Denken und Argumentieren, die Liturgie, das moralische Handeln,
seine ethische Reflexion und nicht zuletzt auch die Alltagsfrömmigkeit prägt. Daher
ist auch die „Reflexion der Traditionshermeneutik essenziell für die Kommunika-
bilität des Glaubens“ (Höftberger 2023, 49). Die Kommunikabilität des Glaubens stellt
Gläubige in weltanschaulich pluralen und säkularen Gesellschaften vor besondere
Herausforderungen. Die von Winter angeführten fünf Vorurteile zum Stichwort
Tradition sind gerade im Raum der medialen Öffentlichkeit, aber auch im Alltag
gegenwärtig und prägen die Argumentationsszenarien. Der Frag-Würdigkeit reli-
giöser Tradition muss sich die Theologie stellen. Eine traditionshermeneutische
Reflexion der Theologie vermag Kompetenzen zu fördern und zu stärken sowie
solcher Art Vorurteilen entspannt (Werbick 2010) – und dabei doch engagiert für
die Sache – zu begegnen. Die kritische und an Leitkategorien orientierte Reflexion
der Erfahrung mit einem sich selbst absolut setzenden Traditionsverständnis in
Geschichte und Gegenwart der eigenen Religion kann die Theologie als Ge-
sprächspartnerin mit postsäkularen und traditionskritischen Gruppierungen in-
nerhalb der Gesellschaft stärken. Diese Aufgabe stellt sich ihr in allen akademi-
schen, gesellschaftlichen und religionsinternen Bereichen.

Traditionstheoretische Vergewisserungen, wie die von Dziri bedachte islami-
sche Traditionshermeneutik und daraus entwickelte Diskurstheorie, stellen eine
notwendige Grundlage dar, das spezifische Verständnis der einzelnen theologischen
Fachdisziplinen und das daraus begründete methodische Vorgehen und mögliche
interdisziplinäre Aufgaben zu analysieren. So ergibt sich beispielsweise für die
Koranhermeneutik die Aufgabe, „die Bedingungen fortschreitender Zeit und
wechselnder gesellschaftlicher und kultureller Rahmenbedingungen“ für den Pro-
zess „der Bewahrung von Tradition“ (Ghaffar 2015, 178) zu bedenken.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 179



Gleichgültig, ob nun die Religionspädagogik von der Theologie als eigene
Fachdisziplin anerkannt wird oder nicht: Auch die Religionspädagogik ist auf tra-
ditionstheoretische Reflexionen der Theologie angewiesen. Zur Tradition gehört die
Weitergabe des Glaubens und der Lebensformen des Glaubens wesentlich hinzu.
Nicht nur die Gehalte religiöser Bildung, sondern auch die Art und Weise der
Weitergabe sind von Tradition geprägt. Die für Bildungsprozesse allgemein und
damit auch für religiöse Bildungsprozesse heute wichtige Frage nach der Förderung
einer kritischen Urteilskompetenz kann nur dann von der Religionspädagogik auch
theologisch begründet werden, wenn von der Theologie Traditionen kritischer
Reflexion stark gemacht werden können. So geht beispielsweise die auf Subjekt-
orientierung hin ausgerichtete Bildung im deutschsprachigen Raum methodolo-
gisch „subjekt-, interaktions- und kontextbezogen“ (Sejdini 2018, 25) vor und schließt
damit Traditionskritik und eine kritische Reflexion des eigenen Glaubens ein.

Religionspädagogische Reflexionen

Die Religionspädagogik arbeitet neben der Theologie als Bezugswissenschaft eng
mit den Humanwissenschaften zusammen, ist es doch ihre Aufgabe, Sinn und
Zweck religiöser Bildung heute nicht nur für Gläubige, sondern für eine säkulare
und weltanschaulich plurale Gesellschaft zu begründen. So ist Winters philoso-
phische Grundlagenarbeit zur Traditionstheorie für die Religionspädagogik inter-
essant, weil sie philosophisch-anthropologisch ein Verständnis für Bildungsprozesse
bietet. Menschen können sich von konkreten Traditionen distanzieren. Dem Phä-
nomen der Tradition, der Traditionalität menschlichen Lebens aber können wir
uns nicht entziehen. Diese konkretisiert sich in unterscheidbaren Traditionen.
Solche Traditionen sind in der schulischen Bildung in Form von Unterrichtsfächern
gleichsam präsent. Jürgen Baumerts These von den Modi der Weltaneignung (2002)
erhält damit eine zusätzliche Argumentationsstütze, denn die vier zu unterschei-
denden Formen menschlicher Rationalität erweisen sich als eigene, im wörtlichen
Sinne eigen-artige Zugänge zur Welt und zur Sinnfrage, deren fachspezifische
Kontexte je eigene Traditionen ausprägen.

Die philosophischen Überlegungen Winters zu einer grundlegenden Traditi-
onstheorie zeigen ebenso wie Dziris traditionstheoretische Untersuchung musli-
mischer Religionshermeneutik und Rahners Reflexionen zu dem sich wandelnden
christlich-katholischen Verständnis von Tradition die enge Verflechtung von Iden-
titätsbildung und Tradition auf. Bildungswissenschaften, (Religions‐)Psychologie
und Soziologie befassen sich mit sozialer und religiöser Identitätsbildung als einer
besonderen Aufgabe der Jugend. Beschreibt Rahner für die (katholisch‐)christliche
Systematische Theologie die Notwendigkeit, im Spannungsfeld von Tradition und

180 Monika Tautz



Innovation zu arbeiten, um so „Identitätsvergewisserung und -sicherung auf der
einen und (neuer) Identitätssuche auf der anderen Seite“ (2020, 172) leisten zu
können, so weist dies für die christliche Religionspädagogik einen Weg, religiöse
Bildungsprozesse heute sowohl theologisch als auch bildungstheoretisch begründen
zu können. Denn gerade das Zusammenwirken von Innovation und Tradition
kennzeichnet eine ecclesia semper reformanda, wobei „die Re-Konstruktion der
Vergangenheit als Tradition“ (Rahner 2020, 172) als kreativer Aneignungsprozess
verstandenwird. Dass Aneignungsprozesse immer individuell und kontextabhängig
erfolgen, ist (mittlerweile) in den Bildungswissenschaften keineswegs nur im Be-
reich konstruktivistischer Lerntheorien anerkannt. Religionssoziologisch und
-psychologisch betrachtet, stehen Kinder und Jugendliche heute in besonders her-
ausfordernder Weise vor der Aufgabe, die eigene Identität in Auseinandersetzung
mit den zum Teil (heftig) widerstreitenden Lebenswelten anderer zu erproben und
sprachfähig zu machen. Eine solche Aufgabe ist anspruchsvoll und anstrengend
gleichermaßen, denn allein die Wahrnehmung unterschiedlicher Traditionen for-
dert heraus, das als gewiss und wahr Erachtete von anderen angefragt zu wissen.⁹
Da die Bewahrung und das Leben von Tradition (Orthopraxie) für Gläubige einen
hohen Stellenwert hat, wird es für sie zu einer zutiefst existenziellen Herausfor-
derung, „[d]en Strom der einen Tradition im unendlichen Meer der vielen Tradi-
tionen am Leben zu erhalten“ (Dziri 2023, 4). Diese Herausforderung steigert sich,
schaut man über die Grenzen der eigenen Religion hinaus. In ihrem Alltag sind
Kinder und Jugendliche heute mit unterschiedlichen, ja auch widersprüchlichen
Weltdeutungen und -erfahrungen konfrontiert. Das Gefühl der Zugehörigkeit zu
einer bestimmten Gruppe, zu deren Überzeugungen und Haltungen kann als soziale
Identität verstanden werden. Diese spielt gerade für die Identitätsbildung junger
Menschen eine wichtige Rolle. Soziale Identität hat allerdings auch eine Kehrseite,
wenn damit eine Ablehnung aller anderen Überzeugungen und Haltungen ver-
bunden ist und daraus Fundamentalismen erwachsen (Pickel 2020). Diese Chancen
und Gefahren sozialer Identität für die Praxis religiöser Bildungsprozesse zu be-
schreiben, theologisch wie humanwissenschaftlich zu reflektieren und diese Re-
flexion für die religionsdidaktische Praxis fruchtbar zu machen, stellt für die isla-
mische wie die christliche Religionspädagogik eine bleibende Aufgabe dar.

Mehrfach ist bereits die Sprachfähigkeit angesprochen worden. Die Förderung
der Sprachfähigkeit ist ebenfalls eine wichtige Aufgabe für die islamische und
christliche Religionspädagogik, so z.B. im Rahmen der Ausbildung von Religions-

9 Für muslimische Kinder und Jugendliche ist die Erfahrung innermuslimischer Heterogenität und
unterschiedlicher Traditionen des gelebten Islams, die im Religionsunterricht gleichsam personal
greifbar wird, irritierend. Erklärungen der Eltern und Begleitung von Religionslehrerinnen und
-lehrern sind hier gefragt (Kamcili-Yildiz 2023, 72–73).

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 181



lehrerinnen und -lehrern. Für den islamischen Religionsunterricht (IRU) kommt
hinzu, dass die Aufgabe, „religiöse Traditionen und Erfahrungen in deutscher
Sprache [zu, M. T.] erschließen“ (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 48), nur geleistet
werden kann, wenn vonseiten der Theologie eine entsprechende Grundlage ge-
schaffen wird. Dabei geht es nicht allein darum, theologisch relevante Fachtermini
verständlich zu erläutern, sondern auch darum, islamische Glaubenstradition und
muslimische Kulturtradition für Menschen andererWeltanschauungen und für den
säkularen Sozialraum verständlich vermitteln zu können. Für die christliche Reli-
gionspädagogik ist die Förderung der Sprachfähigkeit in Sachen Religion keines-
wegs eine geringere Herausforderung. Einerseits beginnt die christliche Theologie
erst langsam um eine sprachsensible Kommunikation des Evangeliums zu ringen,
andererseits führt die schwindende religiöse Sozialisation dazu, dass religiöse
Sprache zu einer Art Fremdsprache (Altmeyer 2011) geworden ist.

Wie die christliche, so beruft sich auch die islamische Tradition auf ein kon-
kretes geschichtliches Ereignis. Um die in der menschlichen Geschichte sich ereig-
nende Offenbarung und die damit verbundenen Erfahrungen weitergeben zu
können, muss das traditum jeweils neu in der Gegenwart der Menschen erfahrbar
sein. Eine solche Vergegenwärtigung des Offenbarungsereignisses gehört zur li-
turgischen Praxis der Glaubensgemeinschaft, so z.B. in muslimischen Gemeinden
die Rezitation des Koran oder für katholische Gemeinden die Feier der Eucharistie.
Eine solche – auch ästhetisch wahrnehmbare – Vergegenwärtigung lässt das trad-
itum, die Glaubensinhalte und die damit verbundene religiöse Praxis für die
Gläubigen lebendig werden. Dazu braucht es einen Prozess der Aneignung des
Glaubens durch den Einzelnen, durch das lernende Subjekt. Die von Dziri heraus-
gearbeiteten Leitkategorien des Wissens und der Erinnerung werden in solchen
Prozessen wirksam.¹⁰ Der Religionspädagogik stellt sich insbesondere für den
Lernort Schule und den Religionsunterricht die Aufgabe, subjektorientiertes Ler-
nen (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 23–34) zu ermöglichen. Hat das „muslimische
Verständnis von Wissen und Wissenschaften […] das kulturelle Erscheinungsbild
muslimischer Lern- und Lehranstalten wie auch die Bedeutsamkeit didaktischer
Instrumente stark geprägt“ (Dziri 2023, 174), so muss die islamische Religionspä-
dagogik begründen, ob und inwiefern das bildungstheoretisch zugrunde gelegte
Verständnis von Subjektorientierung und die Grundlagen islamischer Tradition,

10 Wissen und Erinnerung sind auch für die christliche Theologie wichtige Termini. Ein kompa-
rativ-theologischer Vergleich der von Dziri erläuterten Leitkategorien mit dem Verständnis von
Wissen und Erinnerung als möglichen Leitkategorien in der katholischen Theologie wäre sicherlich
nicht nur theologisch interessant, sondern böte auch der jeweiligen Religionspädagogik die Chance,
z.B. unterschiedliche Gehalte und Färbungen von Erinnerung religionsdidaktisch für interreligiöse
Lernprozesse aufzugreifen.

182 Monika Tautz



wie sie sich in den Leitkategorien von Wissen und Erinnerung nachweisen lassen,
für Lernprozesse heute fruchtbar gemacht, wie Subjekt und Tradition aufeinander
bezogen werden können.

Wie religiöse Sprachbildung, Identitätsbildung, Erfahrungen von Heterogenität
in Religion und Gesellschaft und nicht zuletzt auch ein Verständnis für die Bedeu-
tung von Tradition in ihrer Weite und Tiefe im schulischen Religionsunterricht ge-
fördert werden können, zeigt ein Beispiel von Naciye Kamcili-Yildiz zur ꜥāšūrā
(2023, 69–76). Die ꜥāšūrāwird in beiden muslimischen Konfessionen (schiitisch wie
sunnitisch) gefeiert, allerdings zeigen sich in Form und Gehalt – in der Art und
Weise, wie das Fest gefeiert wird, und in den historischen Erinnerungen ein-
schließlich deren theologischer Begründungen – deutliche Unterschiede, ja gera-
dezu widerstreitende Aspekte. Denn die ꜥāšūrā steht – gleichsam als greifbares
Symbol für innermuslimische und theologische Heterogenität – für „das traumati-
sche Erlebnis und die größte Katastrophe der islamischen Geschichte“ (Kamcili-
Yildiz 2023, 72): die Spaltung der muslimischen Gemeinde in Sunniten und Schiiten.
Für den schiitischen Islam bildet die ꜥāšūrā den Höhepunkt des Festkalenders, sie
ist Erinnerung an das Martyrium Husains und damit wesentliche Grundlage für die
Identität der schiitischen Gemeinden. Im sunnitischen Islam ist ꜥāšūrā „ein positiv
besetzter Freudentag“ (Kamcili-Yildiz 2023, 71), der an Gottes Rettungshandeln in
Zeiten menschlicher Not erinnert, so der Rettung der Israeliten bei ihrer Flucht aus
Ägypten oder der Anlandung der Arche Noahs nach der Flut. Da eine Legende davon
erzählt, dass Noah mit den anderen Menschen an Bord der Arche ein Freudenfest
gefeiert hat, zu dem eine Suppe mit den Resten des Proviants an Bord bereitet
worden ist, wird in vielen sunnitischen Familien eine aus verschiedenen Cerealien
bestehende Suppe zubereitet und mit Nachbarn geteilt (Kamcili-Yildiz 2023, 71): die
ꜥāšūrā-Suppe. Wird im IRU dieses Fest zum Thema gemacht, stoßen widerstreitende
Erinnerungen aufeinander. Neben der Aneignung von Wissen, das über die bishe-
rigen Erfahrungen muslimischer Kultur im Kontext der eigenen Konfession hin-
ausgeht, wird ein innermuslimischer Perspektivenwechsel gefördert, der über die
Wahrnehmung der Opfer, der Täter, der Rolle der damaligen Gemeinde und der
gesellschaftlichen Verhältnisse (Kamcili-Yildiz 2023, 74) die eigene Religionsge-
schichte kritisch (im Sinne der Unterscheidungsfähigkeit¹¹) beleuchten lässt. Dazu
bedarf es angemessener Unterrichtsmaterialien, die den mit der Wahrheitsfrage
verbundenen emotionalen Befindlichkeiten der Jugendlichen gerecht werden und
dazu verhelfen, „die Schatten der Vergangenheit […] und [den] Antagonismus
zwischen den beiden Hauptkonfessionen“ (Kamcili-Yildiz 2023, 71) so weit aufzu-
fangen, dass ein Nachdenken über konfessionelle Identität, über„Mechanismen der

11 Auf diese Weise kann Ambiguitätstoleranz angebahnt und vertieft werden.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 183



Demütigung, Ausgrenzung, aber auch der Gewalt zwischen den beiden Hauptströ-
mungen“ (Kamcili-Yildiz 2023, 73) ermöglicht wird.

Literaturverzeichnis

Alsoufi, Rana, Serdar Kurnaz und Mira Sievers. „Einführung“. Wege zu einer Ethik. Neue Ansätze aus
Theologie und Recht zwischen moderner Herausforderung und islamischer Tradition. Hg. Rana
Alsoufi, Serdar Kurnaz und Mira Sievers. Baden-Baden: Nomos, 2023. 7– 14.

Altmeyer, Stefan. Fremdsprache Religion? Sprachempirische Studien im Kontext religiöser Bildung.
Stuttgart: Kohlhammer, 2011.

Assmann, Aleida. „Arbeiten am Traditionsbegriff“. Tradition und Traditionsverhalten.
Literaturwissenschaftliche Zugänge und kulturhistorische Perspektiven. Hg. Philip Reich, Karolin
Toledo Flores und Dirk Werle. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2021. 47–62.

Baumert, Jürgen. „Deutschland im internationalen Bildungsvergleich“. Die Zukunft der Bildung. Hg.
Nelson Killius, Jürgen Kluge und Linda Reich. Frankfurt a. M.: Edition Suhrkamp, 2002. 100– 150.

Borsche, Tilman. „Tradition. I. Philosophisch-anthropologisch“. 3Lexikon für Theologie und Kirche 10
(2006), 148– 149.

Burrichter, Rita. „Bedeutung der ‚Optionalität religiöser Bindung‘ für die Ziele religiöser Bildung.
Perspektiven des christlichen Religionsunterrichts im Horizont von Enttraditionalisierung,
Pluralisierung und Individualisierung“. Säkular und religiös. Herausforderungen für islamische und
christliche Theologie. Hg. Christian Ströbele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2020. 134– 145.

Diensberg, Thomas, Thomas Eggensperger und Ulrich Egel (Hg.). … am Ende ganz allein?
Gemeinschaftsbildung in post-traditionalen Zeiten. Münster: Aschendorff, 2017.

Drumm, Joachim. „Tradition. V. Systematisch-theologisch“. 3Lexikon für Theologie und Kirche 10 (2006),
155– 157.

Dürnberger, Martin. „Tradition“. Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Hg. Cornelia Dockter,
Martin Dürnberger und Aaron Langenfeld. Paderborn: Schöningh, 2021. 161– 162.

Dziri, Amir. Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik. Berlin, Boston: De
Gruyter, 2023.

Gabriel, Karl. „Tradition im Kontext enttraditionalisierter Gesellschaft“. Wie geschieht Tradition?
Überlieferung im Lebensprozeß der Kirche. Hg. Karl Gabriel et al. Freiburg i. Br.: Herder, 1991.
69–88.

Ghaffar, Zishan Ahmad. „Über die Bedingung der Möglichkeit historisch-kritischer Methode als
Traditionskritik in der islamischen Theologie“. Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in
Christentum und Islam. Hg. Mohammad Gharaibeh, Esnaf Begić, Hansjörg Schmid und Christian
Ströbele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2015. 174– 187.

Höftberger, Elisabeth. Religiöse Tradition in Bewegung. Zur Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils
im jüdisch-christlichen Dialog. Bielefeld: transcript, 2023.

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.

Kamcili-Yildiz, Naciye. „Katastrophen als Thema der Islamischen Religionspädagogik“. Katastrophe.
Religiöse Bildung angesichts von Kriegs- und Krisenerfahrungen im 19. und 20. Jahrhundert. Hg.
Richard Janus, Naciye Kamcili-Yildiz, Marion Rose und Harald Schroeter-Wittke. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 2023. 65–76.

184 Monika Tautz



Kattan, Assaad Elias. „Heilige Tradition? Reflexionen und Beispiel zu Tradition und Traditionskritik“.
Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum und Islam. Hg. Mohammad Gharaibeh,
Esnaf Begić, Hansjörg Schmid und Christian Ströbele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2015.
165– 173.

Pickel, Gert. „Kollektive religiöse Identitäten als Zentrum rechter Identitätspolitik?“. Ethik und
Gesellschaft. Ökumenische Zeitschrift für Sozialethik 1 (2020): 1–40.

Rahner, Johanna. „Weil Veränderung geschieht… Warum Tradition und Innovation unaufgebbare
Grundmodi kirchlicher Lehre sind und wie die Dogmatik dazu beitragen kann, beides für eine
Reform der Kirche präsent zu halten“. Kirche im Wandel. Ekklesiale Identität und Reform. Hg.
Stefan Kopp. Freiburg i. Br.: Herder, 2020. 159– 196.

Sejdini, Zekirija. „‚Wer das eigene Ufer nie verlässt, wird Neues nicht entdecken.‘ Herausforderungen
für die islamische Religionspädagogik im europäischen Kontext“. Islam in Europa. Begegnungen,
Konflikte und Lösungen. Hg. Zekirija Sejdini. Münster: Waxmann, 2018. 17–32.

Werbick, Jürgen. „Die Angst vor dem Verlust der Gewissheiten – und wie Religionen mit ihr umgehen
können. Eine Problemskizze“. Verwundete Gewissheit. Strategien zum Umgang mit Verunsicherung
in Islam und Christentum. Hg. Jürgen Werbick, Muhammad Sven Kalisch und Klaus von Stosch.
Paderborn: Schöningh, 2010. 143– 165.

Wiedenhofer, Siegfried. „Die Tradition in den Traditionen. Kirchliche Glaubensüberlieferung im
Spannungsfeld kirchlicher Strukturen“. Wie geschieht Tradition? Überlieferung im Lebensprozeß der
Kirche. Hg. Karl Gabriel et al. Freiburg i. Br.: Herder, 1991. 127– 172.

Winter, Arne. Traditionstheorie. Eine philosophische Grundlegung. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 185





Oliver Reis

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition.
Eine christliche Perspektive

Tradition und Schülerorientierung als Pole
religiöser Bildung
Der Titel dieses Sammelbandes „Was hat das mit mir zu tun?“ Zugänge zur Tradition
in der Islamischen Religionspädagogik greift eine religionspädagogische Grundfrage
auf, die die islamische Religionspädagogik mit der christlichen verbindet: Der Re-
ligionsunterricht ist einerseits in seiner inneren Legitimation dazu verpflichtet,
Kinder und Jugendliche in die gelehrte und gelebte Glaubenstradition hineinzu-
nehmen. Andererseits geschieht dies im Raum der öffentlichen Schule mit einem
spezifischen Bildungsauftrag, sodass vom Religionsunterricht erwartet wird, dass
an diesem Ort Kinder und Jugendliche die Gelegenheit erhalten, an dieser gelebten
und gelehrten Religion die eigene, auch kritisch-reflektierte Positionierung zu üben
(Reis 2023). Gerade auch angesichts der konfessionellen, religiösen oder auch
weltanschaulichen Pluralität und damit auch der pluralen Traditionen in den
Schulklassen ist es offensichtlich, dass eine Tradition nicht der einzige Deutungs-
horizont der religiösen Bildungsstrukturen sein kann. Vielmehr wird sich jede
Tradition der Deutung durch die schulischen Akteure aussetzen müssen. Das wie-
derum verändert die gelebte und gelehrte Tradition, sie wird sich im Religionsun-
terricht auf diese konkreten Schüler:innen hin aktualisieren und umgekehrt wer-
den die Schüler:innen in ihren konkreten Lebensformen von ihr herausgefordert,
sie nehmen sie an oder lassen sie los (vgl. Hoyer und Temmens 2024). Halten das die
Traditionen aus? Wie bewahren sie ihr Eigenrecht? Wie können sie im schulischen
Lernraum ohne Relativierung behandelt werden? Und wie können angesichts der
durchaus machtvollen Autorität der Religion die Eigenrechte der Schüler:innen
gewahrt bleiben?

In dieser Spannung unterscheiden sich die islamische und die christliche Re-
ligionspädagogik nicht grundsätzlich, vielleicht besetzen sie unterschiedliche Pole.
Während sich die islamische Religionspädagogik darum verdient gemacht hat, eher
das Eigenrecht der in kohärenten sozialen Gruppen gelebten und gelehrten Religion
als konstitutiv für religiöse Bildung zu betonen, schützt die christliche Religions-
pädagogik stärker das Eigenrecht der Schüler:innen auf eine selbstbestimmte und
von der sozialen und institutionellen Formvon Religion unabhängige Urteilsbildung
(vgl. Brandstetter et al. 2021).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-012



In diesem Beitrag möchte ich das Verhältnis zur Tradition aus christlicher Sicht
am Beispiel der Kinder- und Jugendtheologie (KJT) untersuchen. Für den Traditi-
onsbegriff konzentriere ich mich auf die gelehrte Religion und damit auf die bi-
blischen, kirchlichen und wissenschaftlichen Aussagesysteme, die mit Geltungs-
anspruch der institutionalisierten Religion zum schulischen Lerngegenstand
werden. Ich wähle die KJT als Ansatz, weil diese innerhalb der christlichen Religi-
onspädagogik eines der wenigen didaktischen Konzepte ist, das die gelehrte Tra-
dition der Kirchen noch systematisch in ihrem Bildungswert reflektiert (Reis und
Roose 2022). Deswegen werde ich zunächst die Bedeutung der Tradition in der KJT
darstellen und anschließend an einem exemplarischen Unterrichtstranskript den
ausbleibenden Traditionsbezug in der Alltagspraxis theoretisch beschreiben, um
von da aus die fehlenden und die nötigen Voraussetzungen eines produktiven
Traditionsbezugs in der christlichen Religionspädagogik zu rekonstruieren. Mit der
Modelldidaktik biete ich ein Konzept innerhalb der KJT als didaktischer Grund-
struktur an, das vielleicht auch der islamischen Religionspädagogik dabei helfen
könnte, die Tradition den schulischen Deutungsprozessen auszusetzen, ohne be-
fürchten zu müssen, dass die Tradition relativistisch an Geltung verliert. Ohne eine
didaktische Transformation wird die Tradition nicht zum Bildungsgegenstand
werden können, vielleicht lässt sich die didaktische Transformation so gestalten,
dass sie die Geltungskraft der Tradition nutzt und diese trotzdem ein Lerngegen-
stand wird, mit dem eine eigenständige Auseinandersetzung möglich ist.

Das konzeptionelle und faktisch fehlende
Einspielen von Tradition als Deutung in der KJT
In ihrer Analyse jugendtheologischer Gespräche sieht Annike Reiß großes bildendes
Potenzial der gelehrten Religion, hier der christlichen Theologie, die für die KJT
idealtypisch ist: „Auf der Suche nach Antworten auf die Schülerfragen vermag ein
Angebot fachwissenschaftlicher Deutungsmöglichkeiten den Horizont der Jugend-
lichen zu erweitern und somit Orientierung zu bieten“ (Reiß 2015, 431). Die KJT, die
die Schüler:innen ermutigt, die eigenen Vorstellungen zu einer Frage, einem Thema
zu äußern, ist für den Bildungsprozess konzeptionell darauf angelegt, dass die
theologischen Traditionsbestände als Deutungshorizont unterstützend, verstärkend
oder auch irritierend behandelt werden. Dies zeigt die Verfahrensstruktur der KJT,
die von Petra Freudenberger-Lötz und Annike Reiß (Abb. 1) idealtypisch so be-
schrieben wird:

Auch wenn Abb. 1 hier eine zyklische Struktur entwickelt, lässt sich doch aus
den realen Lernprozessen eine Abfolge ableiten: zuerst die Wahrnehmung der

188 Oliver Reis



Deutungen, dann deren Zusammenführung und schließlich das Angebot weiter-
führender Deutungen. Die Kategorie, die alle drei Schritte verbindet, ist die der
Deutung, die Schüler:innendenken und Tradition zueinander kompatibel denkt.
Was allerdings schon in der KJT selbst auffällt ist, dass zwar regelmäßig die Deu-
tungen der Schüler:innen aufgenommen undmiteinander besprochenwerden, dass
aber genau dieses Einspielen der Tradition nicht zu beobachten ist:

Die Analyse der von den Studierenden moderierten Theologischen Gespräche zeigt, dass diese
Aufgabe häufig ungelöst bleibt. Im Ergebnis sind Gespräche zu beobachten, in denen die
Schüler/innen ihre persönliche Interpretation des Themas äußern – es werden jedoch keine
weiterführenden Deutungsperspektiven eingebracht (Reiß 2015, 510).

Die fehlende Berücksichtigung fachlicher Positionen verweist auf ein allgemeines
religionspädagogisches Problem, das eben auch in die KJT hineinragt, für dessen
Lösung sie konzeptionell strukturell geeignet ist (vgl. Reis 2020, 275; Reis und Roose
2022). Rudolf Englert brachte dieses Problem so auf den Punkt, dass der Religi-
onsunterricht entweder instruktional über die Gegenstände spricht oder bei der
Moderation der individuellen Meinungsäußerungen stehen bleibt (vgl. Englert
2006). Gegenstandsrelativierung und Äußerungsbeliebigkeit einerseits und Gegen-
standsverobjektivierung und reproduktive Aneignung andererseits verstärken sich

Abb. 1: das didaktische Dreieck und die Interventionen der KJT (Freudenberger-Lötz und Reiß 2009,
260).

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 189



jeweils zu gegensätzlichen Unterrichtsstilen, die beide wenig zur produktiven In-
tegration von Tradition beitragen. Der eine Stil reduziert Tradition auf normative
Wissensbestände, zu denen Schüler:innen keine kritisch-reflexive Einstellung ent-
wickeln können (vgl. Büttner und Reis 2015), während der andere Stil Tradition
schlichtweg nicht benötigt. Die KJT kreuzt auf der konzeptionellen Ebene diese
beiden Stile und fügt Schüler:innendenken und Traditionen zusammen, aber genau
solche theologiegeleiteten Konzeptwechsel oder Konzeptüberschreibungen oder
Konzeptrekonstruktionen im Sinne eines substanziellen Weiterlernens zeigen sich
in der KJT nur begrenzt (vgl. Reis 2016). Offenbar ist es nicht so leicht, das offene
Schüler:innendenken und die Positionen zueinander zu richten. Woran liegt das?

Eine vertiefte Analyse zur Traditionsblindheit in
der KJT am Beispiel
An einem theologischen Unterrichtsgespräch einer 6. Gymnasialklasse möchte ich
zeigen, wie in der Interaktion die innere Meinungspluralität der Klasse organisiert
wird, wie in den Meinungen Traditionen aufscheinen und wie das Blindbleiben für
die Traditionen mit einem Problem komplexer propositionaler und epistemischer
Aussageebenen zusammenhängt.

Felix: Ich hab mal ’ne Frage: Man hört so (starke Dehnung und Betonung) viele Geschichten
damals, wie Gott war. Aber so in der heutigen Zeit sind da keine Geschichten mehr von ihm
vorhanden.

Lehrerin: Ja, wie ist das denn überhaupt? Das ist ja spannend! (setzt sich mit ihrem Stuhl in die
Mitte und schaut die Klasse an).

(Einige Schüler/-innen reden durcheinander und melden sich anschließend.)

Jonas:Vielleicht früher, da haben die Leute meinetwegen den ja äh… gesehen oder so und dann
äh … wussten sie ja, was der gemacht hat. Aber heutzutage gibt’s den ja nicht mehr oder so.
Weiß ja keiner. Dann weiß man nicht, was man aufschreiben soll.

Lehrerin: Paul!

Paul: Ich hab zwei Sachen:Vielleicht gibt es auch schon genug Geschichten. Deswegen! Oder sie
haben keine Lust mehr Geschichten aufzuschreiben.

Lehrerin: Theresa.

Theresa: Also ich will jetzt auch mal sagen. Die Geschichten, die, die kommen einem gar nicht
so viel vor. Wenn man so die ganze Bibel jetzt durchliest, ja, da brauchst du Stunden für.
Wirklich!

Lehrerin: Aber wir sollten uns …

190 Oliver Reis



Ramona: (ruft dazwischen) Deswegen sollte man sie ja weiterschreiben.

Lehrerin: Aber wir sollten uns da noch weiter auf den Weg machen!

Christian: (Schüler ruft dazwischen) Aufn Weg?

Lehrerin: (Lehrerin ruft Schüler wiederholt namentlich auf.)

Christian: Also vielleicht ist es ja auch so: Früher waren ja erstens die Christen, bevor sein Sohn
kam, sowieso sehr wenige. Zweitens, wenn sie da waren, wurden sie verfolgt. Und jetzt geht es
den Christen ja wunderbar. Es sind so viele, das ist ja eigentlich eine der Weltreligion, dass
keine die … Und vielleicht hat er einfach keine Lust mehr, große Sachen zu machen. Und
vielleicht geht er ja … ohne Scheiß … auch Gott will ja auch Urlaub haben.

(Felix versucht sich in die Diskussion einzubinden.)

Felix: (fällt Christian ins Wort) Aber es geht ja nicht drum, dass man Geschichten aufschreibt,
sondern: Wieso hört man nichts mehr? Man muss es ja nicht unbedingt aufschreiben.

(Christian versucht vergeblich zu intervenieren.)

Felix: Und der hat halt ein ganz anderes Zeitgefühl als wir.Vielleicht 2000 Jahre ist für den wie
für uns eine Woche. Hast du mal eine Tat, so die Sachen, die stehen doch bis zum Jahre 1100
und danach sind es noch ganz wenige Sachen, dann hört es doch auf. Oder hast du ….

(Christian versucht weiter Felix zu unterbrechen. Die Kinder haben Blickkontakt.)

Felix: Oder hast du irgendein Wunder von Gott gesehen?

Christian: Ja, ich habe dir doch eben zwei Gründe genannt: Erstens, die Christen können jetzt
auf sich selbst aufpassen … Und zweitens, Gott möchte auch mal Ruhe haben (Reese-Schnitker
2018, 237–247).

Auch wenn dieser Unterrichtsausschnitt eine spontane Gesprächssituation doku-
mentiert, die vorrangig nicht auf das mögliche Einspielen von Glaubenstraditionen
ausgerichtet ist, zeigt schon die Struktur, dass …

a) Schüler:innen in ihren Äußerungen bis auf wenige Ausnahmen viele Argu-
mente für das scheinbare oder offensichtliche Schweigen Gottes bringen,

b) die Lehrkraft keine Argumente bzw. externe Positionen als Argumente ein-
führt, sondern sich auf die Moderatorenrolle und das Kommunikationsver-
fahren konzentriert,

c) an den Stellen, an denen sich Christian und Felix aufeinander beziehen, die
eigenen Meinungen assoziativ erfolgen, aber nicht so, dass die eigene Vorstel-
lung für den anderen zugänglich ist.

EineWeiterentwicklung der Position, eine Anpassung der Frage an einen konkreten
Lernstand, ein Loslösen von der eigenen Position sowie ein Anerkennen der an-
deren Position sind nicht erkennbar. Zu diesem Schluss kommt auch Annegret
Reese-Schnitker, die das Gespräch dokumentiert hat:

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 191



Zu einer ernsten Klärung des Problems oder einer Abwägung der genannten Hypothesen
kommt es leider nicht, auch nicht in einer anschließenden Positionierungder Lehrerin.Um das
theologische Sprach- und Denkvermögen der Schüler/-innen zu qualifizieren, wäre hier ent-
weder ein fachliches Feedback der Lehrperson notwendig oder eine Vertiefung und Weiter-
arbeit an den Beiträgen der Schüler/-innen. Leider erfolgt beides nach unseren bisherigen
empirischen Erkenntnissen viel zu selten (Reese-Schnitker 2018, 249).

In diesem Fall entsteht das Problem aus Sicht von Reese-Schnitker nicht, weil
die Kinder kein Material bereitstellen und es gar nicht zum Gespräch kommt,
sondern weil die Äußerungen Meinungen bleiben und sie nicht auf ihre Grenzen,
aber auch Erkenntnisse hingewiesen werden. Reese-Schnitker bezieht das Problem
auf das Verhalten der Lehrkraft, die das Potenzial des Gesprächs nicht ausschöpft.
Aus meiner Sicht liegt das Problem strukturell in theologischen Gesprächen ver-
ankert. Die Abstimmung von Aussagen – oder anders ausgedrückt: das Herstellen
von Anschlussfähigkeit – erfolgt nicht bloß durch assoziative semantische Ver-
knüpfungen, bei denen ein Wort das nächste ergibt. Vielmehr entsteht sie durch
einen klaren gemeinsamen sozialen Rahmen – hier Klärung der Frage von Felix –,
in dem ein gemeinsames Problemverständnis durch die Einbindung neuer Per-
spektiven erarbeitet wird (vgl. Kohlmeyer et al. 2020, 336–338).

Das Problem der (weiterführenden) Deutung als
Angebot in der KJT
Die KJT denkt die Schüler:innendeutungen untereinander und die traditionellen
theologischen weiterführenden Deutungen als zueinander anschlussfähig, die über
Moderation oder Angebotsstrukturen zueinander in Beziehung gesetzt werden
können. Angebot ist ein wichtiger religionspädagogischer Begriff: Er signalisiert,
dass die Positionen ohne Übergriffigkeit, ohne Asymmetrie, ohne Übernahmeer-
wartung hingestellt werden. Sie sind jetzt da. Sie sind als Deutungen eingehegt:
Deutungen von Menschen, die sich zu einer Frage Gedanken gemacht haben. Dabei
laufen schon zwei Unterstellungen mit. 1. Die Aussagen der Kinder bzw. Jugendli-
chen und die traditionellen theologischen Aussagen lassen sich auf den proposi-
tionalen Gehalt reduzieren, sodass wahrheitsfähige Aussagen nach sprachlogischen
Schlüssen zur Klärung eines Sachverhalts zueinander in Beziehung gesetzt werden
können. 2. Die Aussagen bewegen sich in einem homogenen Aussagenfeld, weil die
Frage und das damit verbundene Problem ähnlich interpretiert werden.

192 Oliver Reis



Das Problem der Reduktion von Traditionen auf ihren
positionslosen propositionalen Gehalt

Wenn Aussagen vor allem auf ihren propositionalen, wahrheitsfähigen Aussage-
gehalt reduziert werden, wird dabei der Aspekt übersehen, dass jede theologische
Aussage auch eine normative Positionierung darstellt. Diese Positionierungen ord-
nen Menschen in soziale Strukturen ein und weisen ihnen Handlungsmöglichkeiten
zu, die oft in Beziehung zu autoritativen institutionellen Zusammenhängen stehen
(vgl. Reis 2022). Theologische Aussagen, die andere an mich richten oder die ich an
andere richte, enthalten daher stets die zumindest implizite Aufforderung, sich in
eine soziale Ordnung einzugliedern und deren Werte anzuerkennen. Genau dieser
Aspekt macht eine (theologische) Position – oder besser gesagt, eine Positionierung
– erst zu einem bildenden Inhalt. Der Ausdruck der angebotenen Deutung be-
zeichnet diesen Zusammenhang nur schwach und betont das Handeln der Schü-
ler:innen im Umgang mit dem Aussagegehalt, der in seiner eigenen Rationalität
scheinbar Überzeugungskraft für das eigene Denken entfaltet. Übersehen wird
dabei, dass Argumente und damit auch Positionen immer auch Positionierungen
darstellen, deren Überzeugungskraft an spezifische Kontexte, soziale Lagen und
deren Ordnung gebunden ist. Wenn die Lehrkraft –wie im gegebenen Beispiel – vor
allem das Verfahren sichert, ermöglicht das gerade keine freie Auseinandersetzung
mit traditionellen fachlichen Positionen.Vielmehr wird verhindert, dass Positionen
überhaupt zu Positionierungen führen können, weil sie je nach Kontext einen
Unterschied machen.

Traditionelle theologische Positionen – und selbst theologische Schüler:in-
nenpositionierungen, würden sie ins Gespräch gebracht – würden unterschiedli-
che, durchaus konfligierende theologische Formen zueinander in Beziehung setzen.
Wennman Rudolf Englerts (2020) Unterscheidung der theologischen Formen, die im
Religionsunterricht aufeinandertreffen, aufnimmt, lassen sich u.a. folgende un-
terscheiden: die hybride Theologie, bei der das Individuum seinen Lebensglauben
über die Leitdifferenz „trägt/trägt nicht“ reflektiert und deren Geltungsbereich auf
das Individuum beschränkt ist; die lehramtliche Theologie, in der die Kirche reli-
giöse Praktiken und Theologien mit universalem Geltungsanspruch selektiert und
streng sanktioniert, basierend auf der Leitdifferenz „legitim/illegitim“; sowie die
wissenschaftliche Theologie, in der Akteure der Hochschulen die hybride und die
lehramtliche Theologie anhand der Leitdifferenz „wahr/falsch“ strukturieren.

So gelangen in den Unterricht traditionelle theologische Aussagen – also lehr-
amtliche und wissenschaftliche –, die aus sehr unterschiedlichen Institutionen
(Kirche und Hochschule) stammen und jeweils verschiedenen Aufgaben dienen
(Klärung von Mitgliedschaft und Sinnstiftung). Sie arbeiten mit unterschiedlichen
Methoden (Interpretation der Entscheidungshistorie und kreativ-adaptive Inter-

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 193



pretation von Tradition und Zeitkontext) und enthalten ganz unterschiedliche
Aufforderungen (wie „Entscheide dich!“ und „Denk mit!“). Sie treffen auf hybride
Denkstrukturen, für die es grundlegend ist, eine Unterordnung bzw. Einordnung in
autoritative bzw. diskursive Denkmodelle zu entziehen, um die autonome Steue-
rung zu bewahren.

Es ist daher kaum überraschend, dass diese Deutungen im Religionsunterricht
kaum Beachtung finden, insbesondere dann, wenn eher subjektorientiert in offe-
nen Formen unterrichtet wird. In geschlossenen Lernsituationen mit einem eher
instruktiven, katechetischen Ansatz ist dies hingegen unproblematisch, da die Au-
torität der Positionen gezielt genutzt werden kann, um die Inhalte im Unterricht
verbindlich zu vermitteln. Nur fehlt in diesem Unterrichtsstil die Motivation,
überhaupt vielfältige Positionierungen einzubringen. Im Transkript finden sich
ebenfalls Spuren dieser verschiedenen Formen. In den Schüler:innenäußerungen
lassen sich traditionelle Argumente rekonstruieren, sie sind jedoch ungeordnet,
treten ohne Bezug zueinander auf und stehen vor allem neben rein fiktiven Aus-
sagen. Der Raum ist also gefüllt mit unterschiedlichen Positionierungen, Weltbil-
dern, Institutionen, Geltungsansprüchen – aber es scheint so, als würden zahlrei-
che, nebeneinanderstehende Meinungen ohne größeren Bezug zueinander
moderiert.

Abb. 2: Theologische Formen nach Englert.

194 Oliver Reis



Die Illusion von der einen gemeinsam bearbeiteten Frage

Die Verfahrensvorstellung der KJT (Abb. 1) sieht für den zweiten Schritt vor, dass die
Deutungen der Schüler:innen miteinander ins Gespräch gebracht werden.Von dem
zweiten Schritt auf den dritten geschaut, fällt auf, dass der übergreifende Begriff der
Deutung eine strukturelle Gleichartigkeit zwischen den Schüler:innendeutungen
und den weiterführenden Deutungen voraussetzt. Deshalb könnten die Deutungen
der Schüler:innen untereinander in Beziehung gesetzt werden und später die
fachlichen Positionen dazutreten. Jede Deutung zu dem Thema – z.B. „Wie spricht
Gott heute?“ – ist schon in sich so, dass sie als anschlussfähig gedacht wird, weil sie
ja eine Äußerung zum Thema ist. Doch ist diese angenommene Gleichartigkeit
tatsächlich gegeben? Ich denke nicht. Es werden von den Schüler:innen viele
Gründe genannt, warum Gott nicht spricht: Er macht Urlaub, es gibt bereits genug
Erzählungen, die Menschen sind autonom, früher konnten die Menschen ihn sehen,
heute nicht mehr. Allerdings liegen die Aussagen „früher/heute“, „Gott macht Ur-
laub“ und „Die Menschen sind autonom“ auf verschiedenen Differenzlinien und die

Abb. 3: Theologische Formen rekonstruiert im Unterrichtsgespräch.

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 195



Polarität dieser Aussagen ist noch zu verdeckt. Rudolf Englert und Sebastian Eck
(2022, 219) beschreiben dieses Problem in theologischen Gesprächen so:

1. Verschiedene Ebenen, etwas zu thematisieren, werden nicht unterschieden (Ontologie und
Epistemologie, story und history, assensus und fiducia). 2. Die fehlenden Unterscheidungen
führen zu Irritationen seitens der Schüler/innen, lassen das Gespräch stagnieren und ver-
hindern bzw. erschweren eine Lernprogression. 3. Die geschilderten epistemologischen Ver-
legenheiten haben mit dem Fehlen terminologischer Differenzierungen zu tun. 4. Die ver-
schiedenen Unterscheidungsprobleme hängen miteinander zusammen.

Wenn man nun also unterscheidet zwischen einer epistemischen Ebene, die nach
der Erkennbarkeit und nach den Prämissen der Erkenntnisse fragt, und einer in-
haltlichen Ebene, auf der die Bedeutung von Sachverhalten unter der Annahme
geklärterWirklichkeitsbehauptungen verhandelt wird, offenbart das Transkript ein
komplexes Bild. Inhaltlich behandeln die Kinder trotz derselben Frage drei the-
matische theologische Aspekte, die sich auf unterschiedlichen Differenzlinien be-
finden. Aber auch auf der epistemischen Ebene wird deutlich, dass die Kinder ihre
inhaltliche Position in einem ganz anderen Modus unter sehr verschiedenen
Wirklichkeitsannahmen vertreten:

– Felix ringt um die Frage, ob Gott heute noch etwas zu sagen hat, letztlich, ob er
mit der Welt noch etwas vorhat und wie das erkannt werden kann. Es geht
inhaltlich um die Frage der Wirklichkeit Gottes und epistemisch um die Veri-
fizierbarkeit. Die Frage impliziert, dass zwischen biblischen Aussagen und
heutiger Wirklichkeit eine Kontinuität besteht, wie dies auch die kirchlich-
theologische Hermeneutik auf indirekte Weise annimmt. Auf dieser Diffe-
renzlinie liegen z.B. fundamentalistische Positionierungen, die von einem di-
rekten Zusammenhang ausgehen, oder radikal hermeneutische, die eine in-
terpretative Übersetzung durch Menschen postulieren. Hier wird Kontinuität
unterstellt, das Differenzangebot „früher/heute“ trägt dazu nichts bei.

– Christians Aussage zur Autonomie des Menschen bezieht sich auf das Thema.
Sie ist auch eine gewisse Anreicherung, weil sie die inhaltliche und die epis-

Abb. 4: inhaltliche und epistemische Differenzlinien im Transkript.

196 Oliver Reis



temische Seite der Frage neutralisiert. Aber sie ist zugleich (noch) keine wei-
terführende Antwort, weil sie die Grundpositionierung von Felix radikal ver-
ändert und damit eine eigene Gott-Welt-Konstruktion zeigt. Wenn Christian
weiter überlegt hätte, was die Autonomie der Menschen für Gott selbst be-
deutet, dann wäre es interessant geworden, denn erst dann lägen die beiden
Positionen auf einer gemeinsamen Differenzlinie „Theismus/Deismus“ und
könnten nicht mehr nebeneinander bestehen. Felix und Christian vertreten
dementsprechend, ohne es zu wissen, zwei verschiedene theologieaffine Vor-
stellungen bzw. Modelle (Büttner und Reis 2020, 16– 17), die den Diskurs durch
ihre jeweiligen Positionen bereichern könnten.

Modellbezogene Didaktik als Zugang zu
theologischen Traditionen
Die beiden Analysen machen deutlich, dass erstens die Annahme, positionelle Ge-
halte seien problemlos miteinander verknüpfbar, die Komplexität der Positionie-
rung unterschlägt und dass zweitens sowohl die Annahme einer gemeinsamen
Frage als auch die einer gemeinsamen Bearbeitung der Frage nicht den realen In-
teraktionen entspricht. Die Traditionen bleiben so insgesamt vage Schemen, die im
moderierten Gespräch weder strukturell erarbeitet werden noch eine strukturie-
rende Wirkung entfalten. In der dominanten hybriden Schüler:innentheologie
bleibt alles vorstellbar und offen. Wenn im christlichen Religionsunterricht die
hybride Theologie normativ geschützt ist, dann stellt sich ein Effekt ein, den Englert
so beschreibt:

Denn nun braucht sich der Einzelne einer Religion nicht mehr als etwas auch in seiner
Fremdheit noch als Verbindlichem und als solches Herausforderndem zu stellen, an dem er
sich abarbeiten müsste und so „bilden“ könnte.Vielmehr kann er der Neigung nachgeben, das
Sich-Entziehende auszublenden oder sich möglichst umstandslos gefügig zu machen; es wird
ihm leicht gemacht, eine Überlieferung so zu „rekonstruieren“, dass er dabei nur mehr einer
Spiegelung seiner selbst begegnet. Auf diese Weise erspart er sich Arbeit im Hegelschen Sinne
und schöpft die in der Begegnungmit religiösen Traditionen gegebenen Bildungschancen nicht
aus (Englert 2007, 165).

Wie lassen sich die Bildungschancen der Traditionen also besser ausschöpfen?
Dieser Frage möchte ich im Folgenden mit zwei Thesen nachgehen.

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 197



Ziel I: Arbeit mit den Positionierungen als soziale
Form

These: Die Traditionen können besser in religiöse Bildungsprozesse integriert werden,
wenn ihr innerer Charakter als soziale, institutionenbezogene, mit Ordnung und
Orientierung verbundene Struktur im Raum repräsentiert wird und die Schüler:innen
mit ihren Äußerungen in diesen Raum wie in ein soziales Netz eintreten.

Wie kann das funktionieren? Norbert Brieden schlägt vor, die theologischen
Formen in Wechselwirkung zueinander zu betrachten:

[I]n religiösen Bildungsprozessen können jedoch hybride Theologien der Individuen in einen
Dialog untereinander und mit verschiedenen religiösen Traditionen gebracht werden. Das
Angebot theologischer Alternativen könnte auf diese Weise eine Distanz zur eigenen Theologie
erwecken – zumindest dann, wenn den Lernenden die Grenzen ihrer Theologien aufscheinen.
[…] Der hohe „Verbindlichkeitsanspruch“ lehramtlicher Theologie im Dienst der Glaubens-
wahrheit dient somit ebenfalls nicht der Distanzierung vom eigenen Glauben, sondern möchte
einladen, sich mit dem Glauben einer religiösen Gemeinschaft zu identifizieren. Allerdings
stößt diese Verbindlichkeit viele Menschen ab, so dass sie sich von einem solchen Geltungs-
anspruch distanzieren, anstatt die Einladung anzunehmen. Für religiöse Bildungsprozesse ist
die lehramtliche Theologie jedoch unverzichtbar, weil sie mit ihren verbindlichen Deutungs-
perspektiven Anlässe für Lernende schafft, sich von diesen Perspektiven zu distanzieren, an
der Auseinandersetzung mit ihnen zu wachsen und sie gegebenenfalls auch für sich zu
übernehmen (Brieden 2022, 323–324).

Hier wird zwar wieder die Rahmung von Angebot und Einladung eingehalten, in-
dem theologische Alternativen in den Dialog eingebracht werden. Ebenfalls soll die
lehramtliche Theologie keine Identifikationserwartung ausstrahlen, sondern die
Einladung, sich vom Glauben zu distanzieren. Fast schon paradoxerweise macht
Brieden dann aber darauf aufmerksam, dass es gerade die Verbindlichkeit der
lehramtlichen Theologie und genauso das Beharren auf der Unterscheidung von
„wahr/falsch“ der wissenschaftlichen Theologie sind, die die Distanz zum Eigenen
schaffen und so Argumentationen hervorrufen. Es sind also die spezifischen For-
men und die Geltungsansprüche, die keine individualisierten Deutungen, sondern
begründungsfähige und mit Institutionen bewehrte Positionierungen in Raum und
Zeit sind, die soziale Ordnungen auslösen.

Das heißt im Umkehrschluss: Die lehramtliche Theologie (Identifikationsauf-
trag) und die wissenschaftliche Theologie (Codierung wahr/falsch) benötigen einen
Rahmen, der ihre Geltung sowie die entsprechenden Prozesse absichert:Wie würde
es wirken, wenn die Lehrerin zu Felix sagen würde: „Für die Katholische Kirche hat
Gott der Welt in Jesus Christus alles Wichtige gesagt. Und die Taten, ja, die Taten
Gottes, die siehst du doch in der ganzen Geschichte bis heute, bis hierher. Das ist

198 Oliver Reis



unser fester Glaube.“Wenn diese Deutung im Unterricht aufWiderstand stößt („Das
mit der Geschichte, das kann ich so gar nicht sehen. Was ist mit den vielen ver-
hungernden Kindern jedes Jahr?“), dann müsste sie zumindest mit ihrer Rahmung
gerahmt in den Unterricht geholt werden: „Felix, diese Lehre der katholischen
Kirche hält zumindest daran fest, dass wir Gott in dieser Geschichte suchen können.
Sie gibt uns die Aufgabe, Gott in der Welt und der Geschichte zu entdecken. Was das
für Gott und sein Handeln heißt, wenn wir ihn in unserer Zeit suchen wollen, das
wäre etwas für unseren Religionsunterricht.“ Diese Rahmung der Rahmung ist der
Schlüssel. Sie kann unterrichtlich erfolgen – nicht zwangsläufig lehramtlich oder
wissenschaftlich, aber sicherlich auch nicht hybrid. Sie müsste die lehramtlichen
und die wissenschaftlichen Positionierungen unter der Annahme sprechen lassen,
dass die binnenreligiösen inhaltlichen Geltungsansprüche als Voraussetzung wei-
terer Operationen berechtigt sind, mich in dem unterrichtlichen Rahmen unter
Zugzwang der Klärung setzen. Die eigene Position entsteht in der individuellen
Verunsicherung, die zur sozial-institutionellen Positionierung herausfordert. Diese
Rahmung der Rahmung verändert aber die lehramtlichen und wissenschaftlichen
Positionen, sie sind sprechend, sind aber nicht mehr ungebrochen in Geltung und
brauchen für sie Sprechende. In dieser Differenz werden aus den Positionen Tra-
ditionen, die ihre bleibende Bedeutung, ihre Lebendigkeit in der Aufnahme unter
Beweis gestellt haben. Das ist vielleicht schon die Pointe. Traditionen sind in der
Übergabe und Annahme und gerade unter der Differenz von früherer und heutiger
Relevanz immer noch bedeutsame Positionen.Vielleicht liegt hier auch die Differenz
zwischen islamischer und christlicher Religionspädagogik, dass die einen die Dif-
ferenz eher durch soziale Normierung verbergen und die anderen die Differenz
bestenfalls im Angebot als überbrückbar betonen.

Ziel II: Klare Differenzlinien mit der Arbeit an
Modellen
These: Die Lehrkraft sollte in der Lage sein, die Diskursordnung der Frage und der
Resonanz in der Klasse so zu strukturieren, dass eine gemeinsame Arbeit über die
Positionierungen entlang der einen Differenzlinie organisiert werden kann.

Wie die Analyse gezeigt hat, sind aufwändige didaktische Operationen zu
vollziehen, die die Äußerung zu Positionierungen verarbeiten, die in einer Diffe-
renz zueinander einen Unterschied machen. Denn Positionierungen werden dann
möglich, wenn sich ein individuell und sozial „aufgeladenes Wirkzentrum“ (Lo-
renzen 2020, 343) über Differenzen bildet. Auf der Gesprächsebene ist es nicht
einfach, die Äußerungen als modellierende Deutungen wirklich in einem diffe-

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 199



renzbezogenen Diskurs gesetzt zu sehen. Die Schüler:innen leisten dies in den ad-
ditiven Redebeiträgen nicht. Felix versucht es im Gespräch mit Christian, dort ahnt
er eine Differenzlinie. Vor allem jedoch bleibt unklar, worin für die Lehrkraft der
vertiefte gemeinsame Denkprozess besteht, und es fehlt ein theologischer Zugang
zur Diskussion:

Die Theologie hat die Aufgabe, die eigenen Denk- und Sprechversuche der Menschen heute
kritisch zu begleiten, aber auch durch geeignete Modelle religiösen Verstehens und Sprechens
zu inspirieren (Englert 2020, 57).

Man kann also sagen: Die Lehrkraft modelliert die Äußerungen nicht, ordnet sie
nicht Klassen von Positionen mit einer gemeinsamen Bedeutungsstruktur zu und
sieht auch nicht die fehlenden Positionen, die sie dann im dritten Schritt einführen
könnte. Es fehlt deshalb im ersten Schritt der KJT (Abb. 1), dass die Schüler:innen-
äußerungen nicht nur als propositionale Äußerungen zum Thema verstanden
werden. Die Lehrkraft sollte die Äußerungen unmittelbar als Positionierungen
verstehen. So würde der Diskurs nicht nur dem Austausch von Meinungen dienen,
sondern vielmehr einen Raum schaffen, in dem Meinungen als Modelle im Sinne
von klaren Positionen auftreten können. Die echte Äußerung wird den Kindern und
Jugendlichen dabei entfremdet. Es geht nicht mehr um diese, es geht um das, was
mit der Äußerung strukturell zum Thema beiträgt. Die Lehrkraft sollte die indivi-
duellen Äußerungen nicht als persönlichen Lebenszustand lesen, sondern als
Fachunterrichtsbeitrag. Nicht die Individualität der Äußerung macht sie besonders,
sondern ihre Modellierbarkeit als Positionierung für den Fachunterricht.

Der Schritt der Modellierung der Schüler:innenäußerung ist also entscheidend.
Was ist mit Modell in diesem Zusammenhang gemeint und was unterscheidet ein
Modell von einer Vorstellung? In Anlehnung an gängige Modelltheorien definieren
Büttner und Reis ein Modell folgendermaßen:

Ein Modell ist ein System, das als Repräsentant eines komplizierten Originals auf Grund mit
diesem gemeinsamer, für eine bestimmte Aufgabe wesentlicher Eigenschaften von einem
dritten System benutzt, ausgewählt oder geschaffen wird, um letzterem die Erfassung oder
Beherrschung des Originals zu ermöglichen oder zu erleichtern, beziehungsweise um es zu
ersetzen (Wüsteneck 1963, 1522– 1523, zit. n. Büttner und Reis 2020, 21).

Büttner und Reis beziehen den Modellbegriff auf religiös-theologische gegen-
standsbezogene Äußerungen von Schüler:innen und Lehrkräften bzw. von wis-
senschaftlichen Theolog:innen und gehen davon aus, dass diese Äußerungen im
Sinne des obigen Modellbegriffs modellierend mit dem Gegenstand umgehen und
dass in dieser Modellierung immer der soziale Bezug von Positionierungsprozessen
im Diskurs mitgemeint ist. Jede Äußerung steht in einem Zusammenhang mit dem

200 Oliver Reis



konjunktiven und disjunktiven Wissen, d.h., die Äußerung findet ihre Form als
Modell und die anderen Interaktionspartner:innen reagieren mit ihren Äußerun-
gen immer modellierend. Sie filtern in der Äußerung eine Bedeutungsstruktur
heraus, zu der sie sich diskursiv, d.h. affirmativ oder differenzierend, in Beziehung
setzen. Methodisch erhobene Vorstellungen von Kindern und Jugendlichen sind in
diesem Sinn Modelle, dahinter verblassen Person und Biografie. In einer modell-
bezogenen Didaktik ist diese Prämisse über die nicht zu unterlaufende Modellierung
in einem sozialen Rahmen zentral, sie macht sie sich zunutze und arbeitet explizit
mit dem Modellcharakter der Äußerungen.

Auf zwei zentrale Folgen im Kontext des vorliegenden Sammelbandes möchte
ich hinweisen: Es geht dabei erstens nicht um die Schüler:innenäußerung an sich,
sondern immer schon um die in den Modellen des sozial diskursiven Modellrah-
mens heuristisch gefasste Modellierung. Wir sind uns dementsprechend der Dif-
ferenz zwischen der Schüler:innenäußerung an sich und ihrer Modellierung be-
wusst. Wir erzeugen die Modellrelation, es ist unser Urteil, weil wir die
Modellierung für die didaktische Aufgabe nutzen, das Schüler:innendenken aus der
für den Lernprozess isolierenden Rahmung als Vorstellung herauszuholen, die
letztlich Kommunikation zum Erliegen bringt (vgl. Mendl und Stinglhammer 2019,
129– 145; Reis und Roose 2022, 97– 108). Mit der Modellierung können wir Schü-
ler:innen-, Lehrer:innen- oder auch Lehrplanäußerungen als ein Medium der
Kommunikation begreifen, das seine eigene Anschlussfähigkeit an bestimmte
Phänomene, an andere Modelle usw. mit sich führt. Selbst die Abgrenzung zu an-
deren Positionen erscheint nicht mehr als Problem, sondern ist in der Modellierung
auf den diskursiv vorausgesetzten Modellrahmen hin Teil des Ganzen. Nimmt man
diese Voraussetzungen ernst, gelingt etwas didaktisch Wichtiges: Mit der model-
lierenden Aufnahme der Schüler:innenäußerung durch die Lehrkraft kann die
Person als Träger des Modells zurücktreten, sie wird nicht mit ihrer Meinung
substantialisiert. Letztlich wird auch die individuelle hybride Denkform nicht
problematisiert, aber die in der Äußerung aufscheinende Modellierung wird ganz
mit ihren Wirklichkeitsannahmen, ihrer institutionellen Zuordnung, ihrer Mäch-
tigkeit und Ohnmächtigkeit in den Raum geholt und kann als soziale Herausfor-
derung im Netz der Positionierungen weitere Prozesse der Vernetzung und Ent-
wicklung auslösen. Die Arbeit an denModellen lässt der Person Raum, aber sie sorgt
für einen strukturierten Raum, der realen Positionierungswünschen nahekommt
(vgl. Reis 2024).

Mit Blick auf das Transkript leisten die Schüler:innen Modellierungsarbeit,
aber die Modelle liegen auf verschiedenen Differenzlinien und können so nicht in
einen Diskurs treten, der das eigene Modell infrage stellt und herausfordert. Die
Lehrkraft leistet sie auch nicht. Angenommen, die Lehrkraft würde dies tun, dann
müssten die Schüler:innen komplementär dazu zweierlei tun: 1. Sie lassen zu, dass

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 201



ihre Äußerungen als Positionierung in Raum und Zeit sowie in einer sozialen Lage
verstanden werden, die Folgen für andere im Raum vorhandene Positionierungen
hat. Sie müssen also der Übersetzung der spontanen Äußerung in deren Model-
lierung folgen und sich damit auch im Raum positionieren lassen. 2. Im zweiten und
dritten Schritt ist es dann nötig, die Positionierung des Modells einzunehmen und
damit auch die Inanspruchnahme mit einer Positionierung auszuhalten, sie zu
verteidigen, andere zu kritisieren. Dann muss sie aber auch losgelassen werden. Es
müssen andere Positionierungen erprobt und die eigene kritisiert werden, bevor sie
wieder neu getestet wird. Diese Struktur entspricht dem, was Lorenzen (2020, 345)
eine „reflektierte Positionalität“ nennt. Sie ist notwendig, wenn der Religionsun-
terricht die Schüler:innen als theologisierende Subjekte zur Einbindung in das
diskursive Netz mit den theologischen Positionen der lehramtlichen und wissen-
schaftlichen Tradition auffordernwill. Wie stark alle Personen gefordert sind, wenn
man dieses Netz eröffnet, wird in dem Satz von Felix erahnbar: „Oder hast du ir-
gendein Wunder von Gott gesehen?“ Hier hilft nur noch eine differenzierte In-
haltlichkeit und Mitpositionierung, um sich von dieser Frage mitbetreffen zu lassen
und im gemeinsamen Positionieren die Frage aushaltbar zu machen. Felix und
Christian zeigen Teile der reflektierten Positionalität. Um sie ganz auszuführen,
müssten sie über die Modelle zueinander in Differenz geführt werden und wären
weitere Positionierungen nötig, die beide weiter herausfordern, Gottes Wirklichkeit
unter Wahrung der Autonomie von Mensch undWelt zu denken. Das unterbleibt in
dem Unterrichtsbeispiel, wie Reese-Schnitker feststellt, und damit bleibt es beim
Staunen über die vielfältigen Positionen und den abschließenden Versuch der
Lehrkraft, eine bestimmte Position dominant zu setzen.

Für den Beitrag hier zeigt sich aber für mich etwas Wesentliches: Traditionen
betreffen und strukturieren immer noch den Zugriff auf dieWirklichkeit, aber eben
in Konkurrenz zu anderen Wirklichkeitszugriffen, die in einer posttraditionalen
Gesellschaft nicht mehr unbedingt inhaltlich von den christlichen Kirchen oder
einer anderen Religion geprägt sind. Gerade wenn sich die Lehrkräfte nicht (mehr)
als „Hüter der Tradition“ (Giddens 1993, 466) verstehen, wird es schwer, Positionen
als relevante Traditionen wahrzunehmen. Vielleicht ist hier die islamische Religi-
onspädagogik im Vorteil, sie dürfte dann die Aufgabe haben, dass die Hüter:innen
der Tradition diese in der Unterrichtsrahmung kontingent setzen können, damit die
Schüler:innen entscheiden können, ob und wie sie ihre Lebenswelt mit den tradi-
tionellen Positionen strukturieren (vgl. Giddens 1993, 459). Wenn die nächsten Ge-
nerationen noch Positionen tradieren, dann nicht, weil es Traditionen der voran-
gegangenen Generation sind, sondern weil in der Entscheidung zwischen Loslassen
und Bewahren Traditionen entstehen. Strukturierte Lernermöglichung und die
Kontingenz der Entscheidung sind die beiden Eckpunkte für die Religionspädagogik

202 Oliver Reis



– sei sie christlich oder islamisch –, die sich im Rahmen einer Modelldidaktik am
klarsten aufeinander beziehen lassen.

Literaturverzeichnis

Brandstetter, Bettina, Oliver Reis, Eva Wenig und Senol Yagdi. „Professionstypen in interreligiösen
Lehrer*innenteams. Die Wiederkehr der Materialkerygmatik in der Religionsdidaktik“.
Pädagogische Horizonte 4.1 (2021): 1– 16. https://paedagogische-horizonte.at/index.php/ph/article/
view/129/90 (1. November 2024).

Brieden, Norbert. Paradoxien entfalten und bearbeiten. Beobachtungen zu Differenzierungspraktiken in
der Religionspädagogik aus konstruktivistischer Perspektive. Stuttgart: Kohlhammer, 2022.

Büttner, Gerhard und Oliver Reis. „Glaubenswissen – konstruktivistisch gelesen“. Religion lernen.
Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik. Bd. 6: Glaubenswissen. Hg. Gerhard Büttner, Hans
Mendl, Oliver Reis und Hanna Roose. Babenhausen: LUSA Verlag, 2015. 9–20.

Büttner, Gerhard und Oliver Reis. Modelle als Wege des Theologisierens. Religionsunterricht besser planen
und durchführen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2020.

Englert, Rudolf. „Religion reflektieren – nötiger denn je“. Kirche und Schule 33.139 (2006): 9– 14.
Englert, Rudolf. „Zum Bildungswert religiösen Lernens“. Religionspädagogische Grundfragen. Anstöße

zur Urteilsbildung. Hg. Rudolf Englert. Stuttgart: Kohlhammer, 2007. 161– 172.
Englert, Rudolf. Geht Religion auch ohne Theologie? Freiburg i. Br.: Herder, 2020.
Englert, Rudolf und Sebastian Eck. „Epistemologische Unaufmerksamkeit – ein unterschätztes

religionsdidaktisches Problem“. Katechetische Blätter 147.3 (2022): 215–223.
Freudenberger-Lötz, Petra und Annike Reiß. „Kognitive Aktivierung im theologischen Gespräch mit

Jugendlichen“. Kompetenzorientierung im Religionsunterricht. Befunde und Perspektiven. Hg.
Andreas Feindt, Volker Elsenbast, Peter Schreiner und Albrecht Schöll. Münster: Waxmann, 2009.
247–262.

Giddens, Anthony. „Tradition in der post-traditionalen Gesellschaft“. Soziale Welt 44.4 (1993):
445–485.

Hoyer, Isabelle und Rieke Temmens. „‚Du hast vergessen die Kerze anzustellen‘. Von kleinen Ritualen
und großen Traditionen in der Grundschule“. Katechetische Blätter (2024) (im Erscheinen).

Kohlmeyer, Theresa, Oliver Reis, Franziska Viertel und Katharina Rohlfing. „Wie meinst du das?
Begriffserwerb im Religionsunterricht“. Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 19.1 (2020):
334–344. https://www.theo-web.de/ausgaben/2020/19-jahrgang-2020-heft-1/news/wie-meinst-
du-das-begriffserwerb-im-religionsunterricht (7. November 2024).

Lorenzen, Stefanie. Entscheidung als Zielhorizont des Religionsunterrichts? Religiöse
Positionierungsprozesse aus der Perspektive junger Erwachsener. Stuttgart: Kohlhammer, 2020.

Mendl, Hans und Manuel Stinglhammer. „Was Lehrkräfte anrichten – Lernimpulse, Lernrahmung,
Lernsteuerung“. Praxis des RU. Hg. Gerhard Büttner, Hans Mendl, Oliver Reis und Hanna Roose.
(= Religion lernen. Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik 10.) Babenhausen: LUSA
Verlag, 2019. 129– 145.

Reese-Schnitker, Annegret. „Interaktive Lernprozesse im Kontext biblischen Lernens. Eine sequenzielle
Gesprächsfeinanalyse“. Was im Religionsunterricht so läuft. Wege und Ergebnisse
religionspädagogischer Unterrichtsforschung. Hg. Mirjam Schambeck und Ulrich Riegel. Freiburg i.
Br.: Herder, 2018. 233–251.

Kinder- und Jugendtheologie und Tradition 203



Reis, Oliver. „Buchbesprechung Annike Reiß, ‚Man soll etwas glauben, was man nie gesehen hat‘ –
Theologische Gespräche mit Jugendlichen zur Wunderthematik. Kassel 2015“. „Da muss ich dann
auch alles machen, was er sagt“. Kindertheologie im Unterricht. Hg. Hanna Roose und Elisabeth E.
Schwarz. (= Jahrbuch für Kindertheologie 15.) Stuttgart: Calwer, 2016. 191– 193.

Reis, Oliver. „Lernortspezifische Jugendtheologie als Marker religionspädagogischer Grundfragen – ein
Tagungsprotokoll“. „Weil man halt ja nebenbei, so etwas gelernt hat…“. Lernortspezifische
Jugendtheologie in Schule und Gemeinde. Hg. Oliver Reis, Thomas Schlag, Hanna Roose und Patrik
C. Höring. (= Jahrbuch für Kinder- und Jugendtheologie 4.) Stuttgart: Calwer, 2020. 267–276.

Reis, Oliver. „Weltanschauliche, religiöse oder theologische Positionalität – Positionalität als Lösung
und Problem der KJT im Zueinander von Tradition und subjektiven Überzeugungen“.
„Hauptsache, du hast eine Meinung und einen eigenen Glauben“. Positionalität (nicht nur) in der
Kinder- und Jugendtheologie. Hg. Mirjam Zimmermann et al. (= Jahrbuch für Kinder- und
Jugendtheologie 5.) Stuttgart: Calwer, 2022. 48–59.

Reis, Oliver und Hanna Roose. „‚Warum können wir denn jetzt nicht sagen, dass die Sophia wirklich
Recht hat?‘ Norm und Relativierung in religionspädagogischen Bildungsprozessen“. Relativität
und Bildung. Fachübergreifende Herausforderungen und fachspezifische Grenzen. Hg. Carolin Führer
et al. Münster, New York: Waxmann, 2022. 97– 108.

Reis, Oliver. „Das Grundgesetz als Katalysator zur Konzeptionierung religiöser Bildung in Deutschland.
Zum Verhältnis von Bildung und Recht in der Weiterentwicklung des konfessionellen
Religionsunterrichts“. Recht und Religionen im Weimarer Dreieck. Europäische Anforderungen und
Chancen. Hg. Dieter Krimphove und Markus Globisch. Baden-Baden: Nomos, 2023. 259–280.

Reis, Oliver. „Religionsdidaktische Konsequenzen von Vorstellungsanalysen. Desiderate und
Möglichkeiten“. Religiöse Vorstellungen von SchülerInnen erforschen. Grundlagen –

Forschungsprojekte – Perspektiven. Hg. Karin Peter. Stuttgart: Kohlhammer, 2024. 197–212.
Reiß, Annike. „Man soll etwas glauben, was man nie gesehen hat“. Theologische Gespräche mit

Jugendlichen zur Wunderthematik. Kassel: Kassel University Press, 2015.

204 Oliver Reis



Autor:innenangaben

Annett Abdel-Rahman, Dr., ist Lehrerin und islamische Religionspädagogin. Seit 2023 ist sie Profes-
sorin für Fachdidaktik des Islamischen Religionsunterrichts am Institut für Islamische Theologie der
Universität Osnabrück (IIT). Zu ihren Forschungsschwerpunkten gehören u. a. die Auseinandersetzung
mit Prinzipien und Konzepten zur Frage der Lernwirksamkeit im Religionsunterricht sowie der Verhält-
nisbestimmung von Religionsunterricht unterschiedlicher Lernorte und das interreligiöse Lernen.

Selcen Güzel, Dr., ist Erziehungswissenschaftlerin und islamische Religionspädagogin. Nach ihrem
Studium war sie viele Jahre an bayerischen Grund- und Mittelschulen als Lehrkraft für Islam-Unter-
richt tätig. Seit 2016 lehrt und forscht sie an der Forschungsstelle für interkulturelle und interreligiöse
Bildung der Universität Augsburg. In der Eugen-Biser-Stiftung in München ist sie seit 2019 als wissen-
schaftliche Mitarbeiterin und Bildungsreferentin für interreligiöse Demokratiebildung tätig. Ihre For-
schungsschwerpunkte sind: Lebenswelt muslimischer Kinder und Jugendlicher, pluralitätsfähige reli-
giöse Bildung sowie interreligiöse Wertebildung.

Tuba Işık, Dr., ist seit 2020 Professorin für Islamische Religionspädagogik und Praktische Theologie
am Berliner Institut für Islamische Theologie (BIT) an der Humboldt-Universität zu Berlin. Zu ihren
Forschungsschwerpunkten gehören u. a. islamisch-ästhetische Bildung und Ethisches Lernen.

Naciye Kamcili-Yildiz, Dr., ist Lehrerin und islamische Religionspädagogin. Seit 2023 ist sie Professo-
rin für Islamische Religionspädagogik und -didaktik am Paderborner Institut für Islamische Theologie
(PIIT) an der Universität Paderborn. Zu ihren Forschungsschwerpunkten gehören die Professionalisie-
rung islamischer Religionslehrkräfte und das interreligiöse Lernen.

Betül Karakoç-Kafkas, Dr., ist Post-Doktorandin am Fachbereich Erziehungswissenschaften der Goe-
the-Universität Frankfurt. Zu ihren erziehungswissenschaftlichen und religionspädagogischen For-
schungsschwerpunkten gehören Moscheen und Imam:innen, Gender, Diversität und Migration.

Marion Keuchen, apl. Prof., Dr., ist Lehrerin und evangelische Religionspädagogin. Sie ist außerplan-
mäßige Professorin für Evangelische Religionspädagogik am Institut für Evangelische Theologie an
der Universität Paderborn und leitet den Arbeitsbereich für evangelischen Religionsunterricht Sek. I/II
am Pädagogisch-Theologischen Institut (PTI) der Evangelischen Kirche im Rheinland (EKiR). Zu ihren
Forschungsschwerpunkten gehören Medienpädagogik, Bibeldidaktik, Demokratiebildung und interreli-
giöses und inklusives Lernen.

Oliver Reis, Dr. Dr., ist Professor für inklusive Religionspädagogik am Institut für Katholische Theolo-
gie der Universität Paderborn. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehören die Entwicklung einer
differenzsensiblen Religionsdidaktik sowie die praxistheoretische (Religions‐)Unterrichtsforschung.

Yaşar Sarıkaya, Dr., Professor für Islamische Theologie und ihre Didaktik an der Justus-Liebig-Univer-
sität in Gießen. Er ist Autor zahlreicher Publikationen im Bereich Islamische Religionspädagogik und
Fachdidaktik sowie in Hadith, Sunna und Sira.



Monika Tautz, Dr., ist Lehrerin für die Fächer katholische Religionslehre und Deutsch (Sek. I und II)
und katholische Religionspädagogin. Von 2009 bis 2021 war sie als Studienrätin im Hochschuldienst
am Institut für Katholische Theologie der Universität zu Köln für den Fachbereich der Religionspäda-
gogik in der Lehrerinnen- und Lehrerbildung tätig. Ihr Forschungsschwerpunkt liegt vor allem im Be-
reich des interreligiösen Lernens und der Professionalisierung angehender Religionslehrkräfte im Rah-
men des Studiums und Praxissemesters.

Said Topalović, Dr., ist Erziehungswissenschaftler und islamischer Religionspädagoge. Er ist Wissen-
schaftlicher Mitarbeiter am Department Islamisch-Religiöse-Studien (DIRS) der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen-Nürnberg. Zu seinen Forschungsschwerpunkten zählen Islamische Religionspäda-
gogik und Fachdidaktik sowie empirische Religionspädagogik mit Fokus auf Lehrerprofessionalisie-
rung und Mediensozialisation.

Mehmet H. Tuna, Dr., studierte Islamische Religionspädagogik an den Universitäten Innsbruck und
Wien und arbeitete von 2009 bis 2018 als Lehrer für den Islamischen Religionsunterricht. Seit 2023 ist
er Assistenzprofessor für Islamische Fachdidaktik am Institut für Islamische Theologie und Religions-
pädagogik der Universität Innsbruck. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehören das Lehren und
Lernen im islamischen Religionsunterricht, interreligiöses Lernen sowie die Professionalisierung isla-
mischer Religionslehrer:innen.

206 Autor:innenangaben



Sachregister

‘abd 129
Ambiguitätstoleranz 74–75, 167, 183
Anforderungsbereich 52, 61
Ausgrenzung 20, 26, 184
– Ausgrenzungserfahrung 14– 15, 20–21, 25
Auswendiglernen 4, 33, 35–39, 42–44, 58, 60,

68, 147
Authentizität 66–67, 89
Autorität 67, 187, 194
– Autoritätsglaube 175– 176
– Autoritätsperson 164

Baden-Württemberg 1, 32, 53, 121
Bayern 9–29, 32
Beispielgeschichte 92
Beten siehe Gebet
Beziehung, (u.a.) zwischenmenschliche 19,

35–38, 41, 55, 97–98, 130
Bibel 73, 105– 120, 188, 196
biblisch siehe Bibel
Bildung
– diskursive 78, 139, 151– 152, 194, 202
– religiöse 10– 12, 15, 16, 26, 31–46, 50,

54–61, 70, 74, 95, 133, 136, 139– 155, 159,
180– 181, 187– 188, 198

– Bildungsinstitution 139– 143
– Bildungskonzept 139– 140, 144– 159
– Bildungsort 12– 14, 18, 33, 49, 149, 164
– Bildungsprozess 34, 49, 54, 60, 70, 79, 95,

124, 125, 130, 136, 140– 143, 148– 153, 167,
180, 181, 188, 198

– Bildungsziel 10– 11, 51, 65, 74, 140– 142, 146–

149
Biografie 48, 52, 123– 124, 130– 133, 135– 136,

158– 160, 164– 166, 201
biografisch siehe Biografie

curricular siehe Curriculum
Curriculum 1–3, 10– 11, 49, 51–53, 57–58,

95–96, 125, 143

Deutungshoheit 158, 160, 167
Deutungshorizont 187– 188

Dialog 12– 13, 33, 42, 51, 58, 76–77, 85, 97,
117– 118, 123, 150, 159– 160, 173, 175, 198

dialogisch siehe Dialog
Didaktik 1, 3, 43, 81, 84, 94, 105– 106, 118– 119,

131, 143, 146, 148, 151– 153, 188, 197–203,
siehe auch Hadithdidaktik

didaktisch siehe Didaktik
Differenz, religiöse 3, 78, 199
– Differenzbewusstsein 118
– Differenzgerechtigkeit 77–78
– Differenzkompetenz 118, 136
Diskriminierung siehe Ausgrenzung
diskursiv siehe Diskursivität
Diskursivität 75, 78, 86, 139– 155, 194, 201–202
Diskurstheorie 177, 179
Diskussion 9, 19, 21, 40–44, 75, 87, 100, 134,

151
Diversität 158
– Diversitätsbewusstsein 167
– diversitätssensibel 94

Elementarisierung 76
Emotion 24, 35–38, 41, 43, 48, 70, 74, 81–82,

84, 96–97, 100, 130, 132, 164, 183
Entwicklung
– emotionale 48, 69, 72, 97, 146– 148, 152
– kognitive 48, 58, 69–70, 72, 97, 99, 146– 148,

152
Erbe, literarisches 82
Erfassungsbereich 177– 178
Erfahrung
– biografische siehe Biografie
– spirituelle siehe Spiritualität
– Erfahrungsraum, konjunktiver 158– 161, 164–

165
Erinnerung 98, 178, 182– 183
– Erinnerungsgemeinschaft 3, 83
Erzählen 81– 103, siehe auch Storytelling
– Erzähler:in 83, 86, 88–90, 95
– Erzähltradition 81, 84–85, 88
Erziehung 65, 69, 72, 82, 93, 146– 148, 151

Fabel 84–85, 87–88, 94–95, 98

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-013



Fantasie 86, 99
Fisch 105– 120
fiṭra 149, 151

Ganzheitlichkeit 39, 42–44, 75–76, 83, 148–

149
Gebet 13, 21, 33, 37–38, 48, 69–71, 92, 107,

113– 114, 117, 161– 164
Gebundenheit, kulturelle 82
Gegenwart 2, 8, 48, 54, 60, 73, 77, 81– 103, 125,

146, 151, 157, 165– 167, 176, 179, 182
Gendergerechtigkeit 77–78
Gemeinschaft 3, 18, 35–36, 41–43, 81, 85, 96,

105, 147, 159, 179
Generation 15– 16, 66–67, 71, 82–85, 87, 141–

142, 146, 157– 169, 172– 173, 174, 202
– generationenübergreifend 85, 87, 157– 169
Gestaltungspotenzial 157– 158
Glaube
– Gläubige 12, 57, 69, 110, 179– 182
– Glaubende siehe Gläubige
– Glaubenserfahrung 81, 83, 174
– Glaubensgut siehe Glaubensinhalt
– Glaubensinhalt 7, 12, 52, 87, 123, 158, 167,

173– 175, 182
– Glaubenspraxis 2, 60, 65, 129, 141

Habitus 66, 121– 138
– Habitusmodell 121, 125– 132, 136
Hadith
– Hadith Ǧibrīl 57
– Hadithdidaktik 65–80
ḥalaqa 59, 141
handlungsorientiert 79, 152
Hashtag 157– 169
Herkunftskultur 2–3
Hessen 1, 53
Heterogenität 78, 123, 128, 132, 181, 183
hiǧra 141
hochschuldidaktisch 125
Hybride Theologie siehe Theologie, hybride
Hybridität 158

Identität
– muslimisch-deutsche 12– 16, 24–25
– religiöse 9–29, 54, 97–98, 180
Innovation 176, 181

institutionalisiert siehe Institutionalisierung
Institutionalisierung 31, 81, 140
Interaktion 18, 49, 75, 77, 85, 97, 145, 150, 155,

190, 197, 201
isnād 89, 178

Jugendreligiosität 126

kalām Allah 55
Karikatur 134– 135
Kinderbibel 105– 120
Kinderkoran 105– 120
Kinder- und Jugendtheologie 187–204
kindgemäß siehe kindgerecht
Kindgemäßheit siehe kindgerecht
kindgerecht 82, 87, 92, 106, 118
Kindheitsperspektive 162– 164
Kognition 130
Kohärenz 57, 118
Kollektivierung 162
Kommunikabilität 179
Kompetenz
– inhaltsbezogene 52
– interreligiöse 25–26, 107, 109, 112
– prozessbezogene 52
– religiöse 13, 26, 51, 107, 109, 112
– Kompetenzorientierung 47–63, 130
Konfession 10, 13, 24, 174– 175, 183, 187
konfessionell siehe Konfession
Konstruktion 109, 157– 158, 161– 167
Kontextualisierung 2, 77, 150, 159– 166
Konzil 175– 176
Koran
– Korandidaktik 75, 153
– Koranhermeneutik 179
Korrelation 52, 76–77
Kultur 17, 19, 52, 82–84, 93–95, 145, 148, 163,

172– 173, 177– 178, 183
– Kultur des Zuhörens 98–99

Lebenspraxis 54
Lebenswelt 1, 18, 23–24, 26, 52, 61, 72, 76–77,

100, 109, 144, 152, 202
Lehrende:r siehe Lehrkraft
Lehrer:in siehe Lehrkraft
Lehrkraft 9– 10, 31–33, 41–42, 47, 59–60, 68,

97, 121– 138, 145, 153, 191– 193, 199–202

208 Sachregister



Lehrplan 1–3, 31, 53, 87, 92, 133
Lernen
– ästhetisches 83
– formales 48–49
– informelles 48–49
– Lernort 22, 47–63, 65, 157, 182
– Lernprozess 31, 51, 54, 70, 74–78, 98, 117,

124– 125, 129, 135, 150, 152, 182– 183, 188,
201

– Lerntagebuch 135
– Lernumgebung 34, 41, 136
Lesebuch 93–95, 105– 120
Lesen, interaktionales 75

Machbarkeitsgrenze 162– 163
madrasa 60, 72, 141
maǧlis 59
Makroebene 140
maktab 141
Mathnawī 87, 95, 97
Medrese siehe madrasa
Mehrdeutigkeit 76, 175
Mesoebene 140, 143
Modelldidaktik 188, 197–203
Modellierung 200–202
Modellversuch 9–29
Moderne 31–46, 60–61, 65, 76, 78, 139– 155,

158, 175, 178
Moschee
– Moscheekonstruktion 157, 161– 166
– Moscheesozialisation 123– 124
– Moscheetradition 157– 169
Mündigkeit 39, 149

Narration/narrativ 109 siehe auch Erzählen
Narrativ 98, 131, 157, 166, 167
nasihat-nāme 88
Niedersachsen 1, 32, 53, 121
normativ 37, 60, 66, 74, 129, 136, 145, 172, 190,

193, 197
Normativität siehe normativ
Nordrhein-Westfalen 1, 32, 53, 121, 123

Offenheit 34, 42
Operator 52
Orientierung, religiöse 10– 11, 13, 16– 18, 32
Orthopraxie 38–39, 43, 144, 181

Paradigmenwechsel 139, 142, 172
Peers 162
Perspektivübernahme 82, 99
Pluralismus 1, 76
Pluralität 2, 128, 131, 187
– Pluralitätsfähigkeit 26, 150
Positionierung 10, 11, 13– 18, 54, 146, 150, 187–

203
Praxis, religiöse 17, 19, 25, 39, 61, 107, 123, 129,

145, 147, 150, 162– 164, 181– 182
Professionalisierung 32–33, 124, 145
Prophet 2, 55, 57, 59, 65–80, 82–83, 87–90,

105– 113, 129– 135, 140– 141
– Prophetenerzählung 89, 96, 105– 107, 109,

117
– Prophetengeschichte siehe Prophetenerzählung

qiṣṣa 88
qirāʾ 68

Ramadankalender 25
Raum 9–29, 121– 138, 157– 169, 198–202
Reader-Response-Theorie 74
Reflexion
– Reflexionsfähigkeit 12, 13, 24, 61, 121, 124–

125, 151
– Reflexionskompetenz siehe Reflexionsfähigkeit
– Reflexionsraum 23–24, 124, 150– 151 siehe

auch Raum
Religionsdidaktik 84, 118, 153, 181– 182
Religionslehre, islamische 1, 121– 138
Religionslehrer:in siehe Lehrkraft
Religionslehrkraft siehe Lehrkraft
Religiosität 40, 51, 78, 96, 121– 122, 147
Reproduktion 8, 52, 151, 167, 189– 190
Reue 112– 114
Rezeption 133– 135
Reziprozität 86
Rolle (der Lehrkraft) 78–79, 121– 122, 127, 130,

136
– Rollenwechsel 124

Safe space 25, 136
samāʿ 68
Schriftverständnis 118
Selbstbildung 57, 148– 149
Selbstpositionierung siehe Positionierung

Sachregister 209



Selbstverortung, religiöse (der Lehrkraft)
12– 13, 122

Sīra 88, 153
Sozialisation, religiöse 69, 101, 106, 109, 129–

130, 182
Spiritualität 19, 37–39, 84, 87, 140– 142, 145,

147– 152, 161, 164
Sprachfähigkeit, religiöse 24, 181– 182
Storytelling 84–85 siehe auch Erzählen
subjektorientiert siehe Subjektorientierung
Subjektorientierung 79, 118, 126, 180, 182, 194
Sunna 2, 15, 18– 19, 53, 73, 129– 131, 141– 142,

150

tadabbur 56, 61
ta’dīb 147– 148
taʿlīm 146– 147, 150– 151
tarbiya 151, 146– 148
tazkiya 140, 148– 149, 151
textgemäß 106, 109, 142
Textgemäßheit 106, 118
textgetreu siehe textgemäß
Theologie, hybride 193– 194, 197– 198
Tradierung 39–41, 85, 158, 166, 175, 177
Traditionsblindheit 190– 192

Überlieferer, Überliefernde 66, 89

Überlieferung, mündliche 58, 82–84, 88–89
Urteilsbildung 52, 61, 74, 83, 97, 187
Urteilsfähigkeit siehe Urteilsvermögen
Urteilskompetenz siehe Urteilsvermögen
Urteilsvermögen 38, 43, 51, 60, 93, 96, 100,

123, 180

Vergangenheit 43, 73, 87, 125, 139– 155, 157,
172, 181, 183

– Vergangenheitsbezug 166
Vergegenwärtigung 182
Vergewisserung 171, 179
Vermittlung, kindgerechte 5, 82, 92, 94, 117

Wahrheit 66, 76, 78, 142
Wahrnehmen, Wahrnehmung 12, 17– 18, 35,

51, 83, 97, 99, 117, 131, 181, 183, 188– 189
Werte 9– 10, 15, 17– 19, 23, 71, 84, 86–87,

96–97
– Wertvorstellung 19, 82, 92, 100– 101, 129
Wissen
– implizites 159, 163, 165– 167
– Wissenschaftsrat 1, 9
– Wissensvermittlung 122, 147, 150

Zugang, kritisch-reflexiver 150

210 Sachregister


	Inhalt
	Einleitung
	Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht für die Entwicklung einer religiösen Identität muslimischer Kinder und Jugendlicher
	Islam „mit dem Herzen lernen“. Bildungsverständnis muslimischer Jugendlicher zwischen Tradition und Moderne
	Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule. Ein Widerspruch zu den Traditionen religiösen Lernens im Islam?
	Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen
	„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart
	„Ich mache mir die Welt, wie sie mir gefällt.“ Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern
	Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur Entwicklung des religionspädagogischen Habitus im universitären Lehramtsstudium
	Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft. Religionspädagogische Reflexion über das Verhältnis von Tradition und Moderne in der religiösen Bildung
	Moscheetradition(en) gestalten. Wissenssoziologische und religionspädagogische Perspektiven
	Tradition – ein vielschichtiger Begriff. Zur Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen für die islamische und christliche Religionspädagogik
	Kinder- und Jugendtheologie und Tradition. Eine christliche Perspektive
	Autor:innenangaben
	Sachregister



