
 

Universität Paderborn 

Fakultät für Kulturwissenschaft 

 

 

 

Mutter–Tochter–Beziehungen  

in der deutschen und türkischen  

Gegenwartsliteratur 

 

 

Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades Doktor 

der Philosophie (Dr. phil.) im Fach Vergleichende Literaturwis-

senschaft der Universität Paderborn 

 

Von  

Tijen Köşetaş 

 

 

Betreuer*in 

Prof. Dr. Michael Hofmann 

Prof. Dr. Leyla Coşan 



2 
 

 

Eidesstattliche Erklärung 

 

Ich versichere an Eides statt, dass ich die eingereichte wissenschaftliche Arbeit 

selbstständig verfasst und keine anderen als die angegebenen Hilfsmittel benutzt 

habe, die während des Arbeitsvorganges von dritter Seite erfahrene Unterstüt-

zung, einschließlich signifikanter Betreuungshinweise, vollständig offengelegt 

habe, die Inhalte, die ich aus Werken Dritter oder eigenen Werken wortwörtlich 

oder sinngemäß übernommen habe, in geeigneter Form gekennzeichnet und den 

Ursprung der Information durch möglichst exakte Quellenangaben (z.B. in Fuß-

noten) ersichtlich gemacht habe, den Einsatz von generativen Modellen (Künstli-

che Intelligenz wie z.B. ChatGPT, Grammarly Go, Midjourney) vollständig und 

wahrheitsgetreu inkl. Produktversion ausgewiesen habe, die eingereichte wissen-

schaftliche Arbeit bisher weder im Inland noch im Ausland einer Prüfungsbe-

hörde vorgelegt habe und bei der Weitergabe jedes Exemplars (z.B. in ausge-

druckter oder digitaler Form) der wissenschaftlichen Arbeit sicherstelle, dass 

diese mit der eingereichten digitalen Version übereinstimmt. 

 

Ich bin mir bewusst, dass eine tatsachenwidrige Erklärung rechtliche Folgen ha-

ben wird. 

 
 

 

 

 

Istanbul, 26. Februar 2025                                                      Tijen Köşetaş 

 

 



3 
 

Inhaltsverzeichnis 
 

Danksagung ........................................................................................................................... 4 

Einleitung .............................................................................................................................. 5 

Gliederung der Arbeit ...................................................................................................... 6 

Einführung in die Thematik ............................................................................................ 7 

Forschungsstand ............................................................................................................. 19 

I. Theoretische Grundlagen .......................................................................................... 28 

1. Interkulturalität ..................................................................................................... 28 

2. Die Frage der mütterlichen Liebe nach Elisabeth Badinter .............................. 33 

II. Romananalysen ........................................................................................................... 41 

1. Perihan Mağden: Zwei Mädchen. Istanbul-Story ................................................. 41 

2. Perihan Mağden: Wovor Wir Fliehen ................................................................... 65 

3. Elke Schmitter: Frau Sartoris ............................................................................... 81 

4. Elke Schmitter: Veras Tochter .............................................................................. 99 

5. Renan Demirkan: Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker ................................... 110 

6. Selim Özdoğan: Heimstraße 52 ............................................................................ 122 

7. Fatma Aydemir: Ellbogen ................................................................................... 136 

8. Fatma Aydemir: Dschinns ................................................................................... 152 

III. Resümee ................................................................................................................. 179 

Literaturverzeichnis ......................................................................................................... 187 

Primärliteratur .............................................................................................................. 187 

Sekundärliteratur ......................................................................................................... 187 

Zeitungen ....................................................................................................................... 193 

Online-Ressourcen ........................................................................................................ 193 

Filme ............................................................................................................................... 196 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Danksagung 

An dieser Stelle möchte ich mich bei allen Personen bedanken, die mich bei der Erstellung 

meiner Doktorarbeit begleitet und unterstützt haben. Besonderen Dank möchte ich Herrn Prof. 

Dr. Michael Hofmann für die Betreuung dieser Arbeit äußern. Ich bedanke mich für die wis-

senschaftliche Unterstützung, die an sich nicht nur bereichernd war, aber auch auf diesem Weg 

dafür sorgte, neue Perspektiven zu öffnen. Ich bedanke mich ebenfalls bei Frau Prof. Dr. Leyla 

Coşan als Zweitgutachterin und für ihre ermutigenden Worte. Mein besonderer Dank gilt mei-

ner Familie, meinem Mann Oğuzhan Köşetaş, meinem Sohn Dağhan, meiner Tochter Ida und 

meiner Mutter Jülide Duyar. Ohne ihre Unterstützung, ihre Motivation, ihre Geduld und ihre 

Großzügigkeit wäre diese Arbeit nie zustande gekommen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

Einleitung 

Die vorliegende Arbeit macht es sich zum Anliegen, die Mutter–Tochter–Beziehung in ausge-

wählten Werken der deutschen, türkischen und deutsch-türkischen Literatur zu analysieren und 

zu vergleichen. Das Textkorpus bilden die folgenden acht Romane, die alle der Gegenwartsli-

teratur angehören. Renan Demirkan: Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker (1991), Perihan 

Mağden: Zwei Mädchen – Istanbul-Story (2002) und Wovor Wir Fliehen (2007), Elke Schmit-

ter: Frau Sartoris (2000) und Veras Tochter (2006), Selim Özdoğan: Heimstraße 52 (2014), 

Fatma Aydemir: Ellbogen (2017) und Dschinns (2022). Die Auswahl der Romane begründet 

sich darin, dass sich alle acht Romane mit voneinander eindeutig divergierender, facettenreicher 

Mutter–Tochter–Beziehungen beschäftigen. Die Mutter–Tochter–Beziehung erweist sich stets 

als ein interessantes Thema für Film sowie Literatur, da es sich als ein reiches Problemfeld 

bestätigt, das eine Unmenge an Stoff liefert. Der Grund dafür haftet darin, dass „[d]ie Unter-

schiedlichkeit und Vielfalt der Beziehungen fasziniert”1. Dass diese Beziehungen in unter-

schiedlichen Kulturräumen, wie den deutschen, den türkischen und den deutsch-türkischen er-

lebt werden, dass sie ein „interkulturelles Potential“2 besitzen, gibt den Anlass für eine viel-

schichtige Untersuchung, was zu dem Gewinn neuer Perspektiven führen könnte. 

Alle Romane außer Demirkans Schwarzer Tee mit drei Stück erschienen in den 2000er Jahren. 

Der Grund, weshalb Demirkans Roman in die Arbeit miteinbezogen wird, liegt darin, dass er 

nicht nur eine äußerst komplexe Mutter–Tochter–Beziehung, sondern auch eine schwierige 

Migrationserfahrung vermittelt, wodurch diese Beziehung stark geprägt wird. Selim Özdoğan 

ist mit seinem Roman Heimstraße 52 der einzige Autor, dessen Werk in die Arbeit miteinbe-

zogen wird. Özdoğans Roman behandelt ebenfalls eine Migrationserfahrung und eine Mutter–

Tochter–Beziehung. So soll, wenn auch nur am Rande, untersucht werden, welche Differenzen 

sich in der Narration sowie in der Darstellung der Frau–Mutterfiguren in dem Roman von Selim 

Özdoğan und jenen der weiteren Autorinnen ergeben. 

Dazu soll der von Ansgar und Vera Nünning herausgegebene Band Erzähltextanalyse und Gen-

der Studies (2004) hier hinzugezogen werden. Der Band macht es sich zum Anliegen, die 

„Grundbegriffe und Verfahren der Erzähltheorie und Erzähltextanalyse aus der Sicht der 

 
1 Fenderl, Birgit/ Rohrer, Anneliese: Die Mutter, die ich sein wollte. Die Tochter, die ich bin. Wien: Braumüller 

2018, S. 12. 
2 Mecklenburg, Norbert: Das Mädchen aus der Fremde. Germanistik als interkulturelle Literaturwissenschaft 

(2008). München: Iudicium 22009, S. 310. 



6 
 

Gender Studies”3 zu vermitteln. Im Wesentlichen versucht der Band darzustellen, dass die „Al-

lianz”4 der Gender Studies und der Erzähltheorie sich gegenseitig bereichern und sich gegen-

seitig Nahrung liefern können. Während die Erzähltheorie seinen Schwerpunkt auf die Analyse 

der Textstrukturen legt, steht im Mittelpunkt der Gender Studies im breiten Sinne das Ge-

schlecht. Dies ist gleichzeitig der Punkt, in welchem sich feministische Literaturwissenschaft 

und Gender Studies unterscheiden.5 Die feministische Literaturwissenschaft legt ihren Schwer-

punkt auf die Darstellung „von Frauenbildern in fiktionalen Texten [...] und [...] der Figuren-

darstellung”6. Die feministische Literaturwissenschaft fokussiert sich auf die „inhaltliche[n] 

Darstellung von Frauenfiguren, ihrer Entwicklung und ihren Identitätsproblemen”7. Die Gender 

Studies hingegen erweisen sich als ein umfangreicherer Ansatz, da sie ihren Fokus nicht allein 

auf die Weiblichkeit legen. Der „Ausgangspunkt der Gender Studies liegt in dem Bestreben, 

nicht nur ‚das Männliche‘ […] oder ‚das Weibliche‘ […] ins Zentrum der Forschungen zu stel-

len, sondern die Kategorie des kulturell konstruierten Geschlechts umfassend zu untersu-

chen“8. Aus dieser Überlegung ist zu entnehmen, dass das Geschlecht für die Gender Studies 

nicht allein eine breitere und facettenreichere Bedeutung darstellt, sondern dass es auch ein 

Konstrukt ist. So stellt es sich heraus, dass das Geschlecht durch diverse Einrichtungen und 

Ideologien geprägt und konstruiert wird. 

 

Gliederung der Arbeit 

Die Arbeit gliedert sich in drei Kapiteln. Der erste Teil, widmet sich dem Theoriekapitel. Im 

Theoriekapitel werden zwei Ansätze, Interkulturalität und die Überlegungen Elizabeth Badin-

ters, dargelegt werden. Der seit den 1990er Jahren an Popularität gewonnene Ansatz der Inter-

kulturalität setzt sich bekanntlich mit Themen auseinander, die sich auf Gemeinsamkeiten, Dif-

ferenzen, Konflikte etc., zwischen mindestens zwei Kulturen beziehen. Da es sich hier ebenfalls 

um einen Vergleich zwischen der deutschen und der türkischen Kultur handelt, erweist sich 

dieser Ansatz für eine Untersuchung als äußerst relevant. Die Überlegungen Elizabeth 

 
3 Nünning, Vera/ Nünning, Ansgar: Von der feministischen Narratologie zur gender-orientierten Erzähltextana-

lyse. Erzähltextanalyse und Gender Studies: Eine produktive Allianz. In: Nünning, Vera/ Nünning, Ansgar 

(Hg.): Erzähltextanalyse und Gender Studies. Stuttgart: Springer 2004, S. 1-32, hier S. 4. 
4 Ebd. S. 2. 
5 Schößler, Franziska: Einführung in die Gender Studies. Berlin: Akademie 2008, S. 9. Das Werk Einführung in 

die Gender Studies präsentiert unter dem Titel Feminismus und Gender Studies eine Liste, in der ein klarer 

Überblick zu den Unterschieden zwischen der Frauenforschung und der Genderforschung gegeben werden.   
6 Nünning/ Nünning: Von der feministischen Narratologie, S. 8. 
7 Ebd. S. 8. 
8 Köppe, Tilmann/ Winko, Simone: Neuere Literaturtheorien. Eine Einführung (2008). Stuttgart: Metzler 22013, 

S. 201f. 



7 
 

Badinters über Mutterschaft und insbesondere Mutterliebe werden deshalb eingeführt, da sie 

elementare Beiträge zur Analyse der ausgewählten Romane liefern. Laut Badinter sollen Frauen 

nicht nur selbst darüber entscheiden, wie sie ihre Mutterschaft zu erleben haben, mit histori-

schen Beispielen diskutiert und hinterfragt sie ebenfalls, ob die Mutterliebe in einer Frau inhä-

rent sei. In den untersuchten Romanen zeigt sich die Mutterliebe in unterschiedlichen Graden 

oder auch überhaupt nicht. Demzufolge sollen Badinters Überlegungen zur Mutterliebe, zum 

Verständnis und zu der Interpretation der Mutterfiguren in den Romanen beitragen. 

Im Mittelpunkt des zweiten Kapitels stehen die Analysen der bereits oben erwähnten Romane.  

Ein Fazit, wo die Berührungspunkte so wie die Abweichungen in den Romanen dargestellt 

werden, beschließt die Arbeit.   

Im Rahmen der Analyse soll dementsprechend folgenden Fragen nachgegangen werden: Wie 

wirkt das Aufeinandertreffen mit einer fremden Kultur auf die Mutterschaft und auf die Mutter–

Tochter–Beziehung? Wie wird die Mutter–Tochter–Beziehung durch die fremde Kultur ge-

prägt? Welche Unterschiede und Ähnlichkeiten in den jeweiligen Kulturen sind in der Kom-

munikation der Mütter und Töchter in den Romanen zu beobachten? Wie wird die Mutterliebe 

in den jeweiligen Romanen dargestellt? Wie wird sie von den Müttern vermittelt?  

 

Einführung in die Thematik 

Ein paar kurze Beispiele aus TV-Serien, Film und Literatur sollen helfen, die Vielfältigkeit der 

Mutter, der Mutter–Tochter–Beziehung und der Mutterliebe darzustellen. Die US-amerikani-

sche Fernsehserie Gilmore Girls, produziert zwischen den Jahren 2000 und 2007 von der Fern-

sehproduzentin Amy Sherman–Palladino, erzählt die Geschichte einer alleinerziehenden Mut-

ter und ihrer Tochter. Die Mutter Lorelai Gilmore wurde von Lauren Graham gespielt und die 

Tochterrolle Rory Gilmore wurde von der Schauspielerin Alexis Bledel übernommen. Warum 

Gilmore Girls zu einer Kultserie avancierte, liegt nicht nur in der Authentizität der Figuren, 

sondern auch an der Anerkennung, die sich Mutter und Tochter in ihrer Beziehung gegenseitig 

schenken, obwohl sie sehr unterschiedliche Persönlichkeiten haben. Ihre Stärke liegt darin, dass 

sie mit Kontroversen durch konstruktive Konversationen umgehen können, ohne dass sie sich 

der anderen überlegen fühlen. Lorelai und Rory stellen somit ein ungewöhnliches Beispiel dar, 

weil in ihrer Beziehung eine Harmonie der Kontraste herrscht. Die 1978 veröffentlichte Kurz-

geschichte Girl der Autorin Jamaica Kincaid erzählt im Gegensatz zu Gilmore Girls von einer 

Mutter und ihrer Tochter, in deren Beziehung Anerkennung und Gleichgewicht ausbleiben. Die 



8 
 

Mutter sieht Unterdrückung als die einzige Art von Erziehung. Konstruktive Äußerungen neh-

men in der Kommunikation keinen Platz ein und der Tochter wird kaum eine Stimme verliehen. 

Der georgische Film Scary Mother behandelt zwar keine Mutter–Tochter–Beziehung, sollte 

hier jedoch als ein weiteres Beispiel für eine Mutterfigur herangezogen werden. Scary Mother 

der Regisseurin Ana Urushadze aus dem Jahr 2017 erzählt die Geschichte einer Ehefrau und 

Mutter, Manana, gespielt von Nato Murvanidze. Manana schreibt ein Buch und ihre Familie 

stellt ihr dafür die benötigte Zeit und den benötigten Raum zur Verfügung. Wenn Manana ihrer 

Familie an einem vereinbarten Abend aus ihrem Manuskript vorliest, gerät diese über den Inhalt 

ihres Buches ins Entsetzen.  

I have to leave this house. Into the black rectangle...Fear... Slippery flesh lying on the sofa – my husband. 

He’s so slippery, I can’t hold him. The odour of his perfume poisons my dreams. Every night, with blood-

shot eyes, I breath it in. [...]When leaving I stumble over my children, grown out of the floor. These two 

weeds, always on my way. One wraps around my ankle, the other reaches towards my thigh. I tear them 

off with a hard kick. Yesterday, as I sat in the kitchen, drinking coffee, they dripped from the ceiling right 

into my coffee, formed oily circles on the surface and I sipped them and gathered them as saliva on my 

front teeth. At sunset they fell as oblique shadows on the newly – papered walls started whispering, asking 

me to feed them.9 

 

Nicht nur sind sie davon frustriert zu hören, wie Manana über ihr familiäres Leben, ihre Kinder 

und ihren Alltag empfindet, sie sind ebenfalls wegen des Inhalts des Manuskripts, das sie als 

unangemessen und höchst obszön betrachten, schockiert. Manana bezeichnet Familie und die 

damit verbundenen alltäglichen Verantwortungen als Ballast, den sie abwerfen muss. Sie fühlt 

sich von der Familie eingekreist, da sie aus jedem Winkel herausschauen. Der Abend endet mit 

der Vernichtung des Manuskripts. Der Hauptgrund für dieses Handeln der Familie gipfelt darin, 

dass der Inhalt mit der Vorstellung einer konventionellen Ehefrau und Mutter nicht überein-

stimmt. Das Schreiben von Manana stellte sich die Familie als eine harmlose, triviale Tätigkeit 

einer gelangweilten Frau vor. Doch die Familie ist unzufrieden mit dem Endprodukt. Manana 

erregt Furcht bei ihrer Familie, da sie in diesem Schreiben die gewohnte Ehefrau und Mutter 

nicht wiedererkennen können.  

Die voneinander divergierenden Beispiele der Mütter und Mutter–Tochterbilder wurden einge-

führt, um die Vielfältigkeit dieser erneut zu betonen und den beschränkten, oberflächlichen 

Vorstellungen entgegenzuwirken. „Mutterschaft umfaßt verschiedene Aspekte und hat vielfäl-

tige Bezüge und Bedeutungen im Leben einer Frau.”10 Diese Überlegung ist zwar eindeutig, 

doch inwiefern kann eine Frau selbst über Bezüge und Bedeutungen bestimmen? Die Frau 

 
9 Vgl. Urushadze, Ana: Scary Mother. Georgien 2017, Minute: 20:44-22:08. Scary Mother ist ein georgischer 

Film. Nato Murvanidze, Ramaz Ioseliani und Dimitri Tatishvilli sind die Hauptdarsteller des Films. 
10 Emden–Herwartz, Leonie: Mutterschaft und weibliches Selbstkonzept. Eine interkulturell vergleichende Un-

tersuchung. Weinheim, München: Juventa 1995, S. 29. 



9 
 

erhält aus allen Richtungen Botschaften, was eine gute Mutter ausmacht, mit überhöhten Mut-

terbildern wird versucht, ihr einzuprägen, dass Mutterschaft die größte Erfahrung im Leben 

einer Frau sei. Die türkische Autorin Aksu Bora bezeichnet Mutterschaft mit den folgenden 

Worten: „[…] Mutterschaft ist eine Identität, wo das Persönliche, so wie das Gesellschaftliche 

sich überschneiden […]“11. Damit betont Bora, dass Mutterschaft zwar für jede Frau eine indi-

viduelle und einzigartige Erfahrung bedeutet, dass sie aber auch gleichzeitig von gesellschaft-

lichen Normen und Praktiken geprägt wird. Genau diese Überschneidung bildet den Punkt, wo 

persönliche Zukunftsziele und Wünsche mit normativen Erwartungen kollidieren und zu Kon-

flikten führen. 

In diesem Zusammenhang wäre es angebracht, einen kurzen Überblick über Mutterschaft in der 

türkischen und deutschen Gesellschaft zu geben. Dafür sollen Barbara Vinkens Werk Die deut-

sche Mutter und die beiden Artikel Anneciğim Seni Ben… (Mama ich dich…)12 und Türk mo-

dernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü (Die Wandlung der Mutteridentität während 

des türkischen Modernisierungsprozesses)13 von Aksu Bora herangezogen werden. 

In ihrem Werk Die deutsche Mutter beschäftigt sich Barbara Vinken mit der historisch–politi-

schen Konstruktion der Mutterschaft, mit dem Schwerpunkt auf die deutsche Mutter. Vinkens 

Werk liefert wichtige Impulse zu dem Konzept Mutter und Mutterschaft in der deutschen Ge-

sellschaft und verleiht einen tiefen Einblick in die historischen Phasen, die in der Prägung der 

deutschen Mutter ausschlaggebend waren. Vinken äußert in ihrem Werk ihre Einwände gegen 

eine gefestigte Darstellung und dem Aufrechterhalten der deutschen Mutter.14 Laut Vinken 

herrscht eine gefestigte Überzeugung über die Rolle der deutschen Mutter: „[…] die Ideologie 

der deutschen Mutter – Kinder sollen von der Mutter 24 Stunden am Tag erzogen werden 

[…]“15. Vinkens Kritik richtet sich hier nicht an die Mutterschaft per se, sondern an einen auf-

gezwungenen, realitätsfernen Status, der die Frau nur auf eine biologische Besonderheit redu-

ziert und alle ihre weiteren Attribute in den Schatten rückt und absichtlich übersieht. „Mütter-

lichkeit wird als die Eigenschaft begriffen, durch die Frauen ihre Persönlichkeit entwickeln, die 

ihr Leben und ihre Sicht auf die Welt bestimmt.“16 Solch eine reduktionistische Einstellung, die 

 
11 Vgl. Bora, Aksu: Türk modernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü. In: İlyasoğlu, Aynur/Akgökçe, 

Necla (Hg.): yerli bir feminizme doğru. İstanbul: Sel Yayıncılık 2001, S. 77-106, hier S. 78. Das türkische Origi-

nal habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
12 Vgl. Bora, Aksu: Anneciğim Seni Ben (2011). In: Bora, Aksu (Hg.): Feminizmin Kendi Arasında. Istanbul: 

İletişim Yayınları 2021, S. 166-168. Das türkische Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
13 Vgl. Bora: Türk modernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü, S. 78. 
14 Vgl. Vinken, Barbara: Die deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos (2001). Frankfurt am Main: Fi-

scher 2011, S. 28. 
15 Ebd. S. 21. 
16 Ebd. S. 204. 



10 
 

die Frau im Wesentlichen über Mutterschaft definiert, diese als ihre primäre Aufgabe betrach-

tet, wird von Vinken dementiert. Der Verantwortungsbereich der Frau als Mutter umfasst viele 

Aufgaben. Die Mutter, die auch noch dazu ihre Träume verfolgen und sich verwirklichen 

möchte, hat somit einen strapaziösen Alltag.  In diesem Zusammenhang erläutert Vinken, dass 

laut sämtlicher Einrichtungen, die deutsche Frau sich in einer schwierigen Lage befindet, wo 

sie sich zwischen zwei Rollen, nämlich der Mutterrolle und der Berufsrolle zu entscheiden hat. 

„Die Berufung der Frau zur Mutter steht in Deutschland als Bollwerk gegen die Gleichheit von 

Frauen und Männern. Sie sorgt für die Abwesenheit der Frauen in den Berufen, vor allem in 

den Karriereberufen. Kinder und Karriere schließen sich in Deutschland aus […].“17 Vinken 

betont, dass in solch einer Angelegenheit, wenn die Frau damit konfrontiert wird, sich zwischen 

Mutterschaft und Karriere zu entscheiden, die „Mutterrolle eindeutig Priorität“18 erhält und vor-

gezogen wird. Als einen wichtigen Grund dafür sieht Vinken die fehlende Unterstützung der 

Frauen, wie den Mangel an Kinderbetreuung in Deutschland. Dass Ganztagsschulen und Ganz-

tagskindergärten nicht angeboten werden, soll die Mütter dazu zwingen, ihre Karriere für eine 

Zeitlang abzubrechen oder überhaupt darauf zu verzichten. Allerdings gibt es auch Frauen, die 

sich diese zweigleisige Art zu leben ersparen möchten und sich dafür entscheiden, keine Kinder 

zu bekommen. Des Weiteren akzentuiert Vinken, dass berufstätige Mütter nicht nur allein die 

Verantwortungen für die Kinder tragen, sondern auch der alltägliche Haushalt immer noch al-

lein, als ihr Bereich angesehen wird.  

Die Aufgaben und Organisation des familiären Zusammenlebens werden nicht von Männern und Frauen 

gemeinsam getragen: die Sorge für Mann und Kinder und die Verantwortung für den Haushalt ist Sache 

der Ehefrau und Mutter geblieben. Frauen erledigen nach wie vor, unabhängig von ihrer Berufstätigkeit, 

den Löwenanteil der Hausarbeit […].19 

 

Das Dilemma der Entscheidung zwischen Kind und Karriere wird nicht nur von der deutschen 

Frau erlebt. Sämtliche Punkte, die Vinken in ihrem Werk aufzählt, werden ebenfalls von Aksu 

Bora in ihrem erstmals 2004 und dann wieder 2021 in einem Sammelband veröffentlichten 

Artikel Anneciğim Seni Ben... dargelegt. Bora schreibt, dass Frauen in der Gesellschaft, unter 

dem Vorwand, dass sie Mütter sind, vieles abgesprochen wird. Des Weiteren erläutert Bora, 

dass der Anstieg in der Anzahl der berufstätigen Frauen in den 1960ern und 1970ern sämtliche 

Fragen aufgerufen und zu neuen Debatten geführt habe. „Was soll nun aus den Kindern werden, 

sollen sie einen Kindergarten besuchen, oder wäre eine Tagesmutter angebracht.“20 Die Berufs-

tätigkeit der Frauen wird demzufolge als eine Vernachlässigung von Familie und eine 

 
17 Vinken: Die deutsche Mutter, S. 27. 
18 Ebd. S. 25. 
19 Vgl. ebd. S. 47. 
20 Vgl. Bora: Anneciğim Seni Ben, S. 167. 



11 
 

Abweichung von der gewohnten Ordnung angesehen. In ihrer empirischen Studie Türk mo-

dernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü (Die Wandlung der Mutteridentität während 

des türkischen Modernisierungsprozesses) versucht Bora, den Einfluss des Modernisierungs-

prozesses auf Mutterschaft in der Türkei darzulegen. Im Mittelpunkt ihrer Studie steht die 

Frage, wie die Konstruktion der idealen Mutter sich mit der Zeit einem Wandel unterzogen 

hat.21 Für die Untersuchung soll Bora mit „gebildeten, seit mindestens zwei Generationen in 

der Stadt lebenden, der Mittel- und Obermittelschicht angehörigen Frauen aus zwei unter-

schiedlichen Generationen“22 gesprochen haben. Diese zwei Gruppen von Frauen, laut Aksu, 

sind „Frauen, die sich selbst als ‚modern‘ bezeichnen und Veränderungen willkommen hei-

ßen“23.  Den Vergleich von zwei unterschiedlichen Generationen sieht Bora als einen geeigne-

ten Ansatz, um die Veränderungen in der Wahrnehmung der Mutterschaft und die dazu gehö-

rigen Rollen der Frauen darstellen zu können.  

In der ersten Generation befinden sich Frauen, die zwischen 1930 und 1940 geboren wurden, und in den 

1950ern oder in 60ern Kinder bekamen. […] Frauen, die der zweiten Generation angehören, könnten vom 

Alter her, Töchter der ersten Generation sein und wurden in der zweiten Hälfte der 50er Jahre oder in den 

60ern geboren.24 

 

Die Studie offenbart, dass diese zwei Generationen von Frauen Mutterschaft und ihre eigenen 

Rollen als Frau unterschiedlich empfanden. Bora betont, dass Frauen in beiden Generationen 

die Versorgung der Kinder sowie des Haushalts als ihren eigenen Bereich begreifen, was somit 

einen gemeinsamen Punkt darstellt. Sie akzentuiert jedoch, dass diese Frauen zudem, was Mut-

terschaft betrifft, unterschiedliche Perspektiven haben. Wobei die Frauen der ersten Generation 

Mutterschaft als „[…] eine Art von Selbstverwirklichung begreift […]“25, betrachtet die zweite 

Generation Kinder zwar als ein glückliches Ereignis, aber auch als „etwas das vom Leben 

löst“26, etwas das einschränkt. Weil nämlich das ‚Leben‘ für die zweite Generation, im eigent-

lichen ‚das Leben draußen‘ bedeutet.27  

Bora führt dies genauer aus: 

Es sieht so aus, als hätte der Modernisierungsprozess mehr in der Art wie sich die Frauen selbst betrachten 

und in ihren Erwartungen vom Leben zu einem Wandel geführt als zu einem Wandel in ihrer Beziehung zu 

Männern. Die Geschlechterrollen und die damit verbundenen Aufgabenverteilung sind für beide Genrera-

tionen aufrechterhalten geblieben. Doch diese werden von ihnen anders begriffen. Frauen, die der zweiten 

Generation angehören, haben den Ansatz ihrer Mütter „gleich aber anders“, größtenteils verlassen. Sie re-

den nicht von einer Gleichstellung, sondern fördern einen „privaten Lebensbereich der allein ihnen gehört“. 

Sie betrachten zwar die Geschlechterrollen und die damit verbundene Aufgabenteilung als problematisch, 

versuchen jedoch nicht dafür zu sorgen, irgendetwas daran zu ändern. Den „privaten Lebensbereich“, 

 
21 Vgl. Bora: Türk modernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü, S. 81. 
22 Ebd. S. 79. 
23 Ebd. S. 79. 
24 Ebd. S. 79f. 
25 Ebd. S. 93. 
26 Ebd. S. 93. 
27 Vgl. ebd. S. 93f. 



12 
 

möchten sie sich nicht verschaffen, indem sie ihre Beziehung zu ihren Männern ändern, sondern indem sie 

Hilfe und Unterstützung von ihren Müttern in Anspruch nehmen.28  
 

Das eingeführte Zitat dient im Wesentlichen dazu, die Gemeinsamkeiten sowie die Unter-

schiede zwischen den türkischen und deutschen Frauen hervorzuheben. Dieses Zitat sollte je-

doch nicht zu der Schlussfolgerung führen, dass türkische Frauen sich in vielen Bereichen der 

Gesellschaft von den Ungleichheiten nicht betroffen fühlen und kein Interesse zeigen, etwas 

daran zu ändern oder zu bewegen. Dass auch türkische Frauen vieles gleichzeitig zu meistern 

haben, dass ihre Aufgabenliste im Vergleich zu den von Männern viel länger ist und dass die 

damit verbundene Unzufriedenheit wiederholt zu Wort gebracht wird, sollte nicht vergessen 

werden.29 Doch es soll kein Anliegen dieser Arbeit sein, einen historischen Hintergrund der 

Türkischen, sowie der Deutschen Frauenbewegung zu präsentieren. Im Alltag werden Frauen 

in beiden Kulturen mit ähnlichen Verantwortungen und mit den daraus resultierenden Proble-

men konfrontiert. Doch die entscheidende Differenz liegt darin, wie sie diese Hürden begreifen 

und mit welchen Lösungen sie hervorkommen. Vinken akzentuiert in ihrem Werk, wie bereits 

erwähnt, den Mangel an öffentlichen Ganztagseinrichtungen für die Kinderbetreuung. Externe 

Unterstützung, die Miteinbeziehung anderer außer einer Tagesmutter, in der Betreuung der Kin-

der werden hier nicht angesprochen. Dies ist ein elementarer Unterschied zwischen den Frauen 

in den beiden Gesellschaften. Die zwischenmenschlichen Verhältnisse sowie die gesellschaft-

liche Struktur in der türkischen und deutschen Kultur sind anders gestaltet und unterscheiden 

sich. Türkische Frauen haben zumeist eine breitere Option in der Versorgung der Kinder. Die 

türkische Mutter kann oftmals auf ein großes familiäres Netzwerk zur Kinderbetreuung zurück-

greifen. Dieses Netzwerk wird nicht nur in Anspruch genommen, wenn die Mutter berufstätig 

ist, auch Frauen, die nicht arbeiten, werden von Familienmitgliedern (meistens Großmüttern) 

unterstützt. 

Des Weiteren betont Vinken, dass Frauen in der Gestaltung sowie der Prägung der Gesellschaft 

überwiegend instrumentalisiert werden, da das „System [sich] […] weitgehend auf die Mütter 

verlässt“30. Das System sucht nach Wegen für seine Aufrechterhaltung und betrachtet 

Frauen/Mütter als ein geeignetes Instrument für die Durchführung ihrer Ziele. Mutterschaft hat 

 
28 Bora: Türk modernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü, S. 103. 
29 Vgl. Öztürk-Yaman, Melda: Cinsiyete dayalı iş bölümü üzerine notlar. Kavramsal ve tarihsel ip uçları. In: Fe-

minist Politika. Frühling 2012, Nr. 16, S. 16-17. Die erste Ausgabe der vierteljährlichen, sozialistisch-feministi-

schen Zeitschrift Feminist Politika wurde 2009 veröffentlicht. Die sieben Jahre veröffentlichte Zeitschrift sollte 

das Sprachrohr der feministischen Bewegungen werden. Der Artikel von Melda Yaman Öztürk thematisiert die 

ungerechte Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern. Öztürk akzentuiert, dass das Patriarchat dafür sorgt, dass 

Mann und Frau unterschiedliche Verantwortungen übernehmen, damit Männer ihre Machtpositionen aufrecht-

erhalten und damit die Frauen unter Kontrolle gehalten werden können.    
30 Vgl. Vinken: Die deutsche Mutter, S. 15. 



13 
 

in der Gesellschaft eine tiefe Bedeutung und ist deshalb ein Magnet für sämtliche Institutionen 

des Systems. Eine weitere türkische Autorin, Ebru Pektaş, schreibt in ihrem Werk Cinsellik, 

Şiddet, Emek (Sexualität, Gewalt, Arbeit): „Von religiösen Einrichtungen bis zum Staat ist für 

alle herrschenden Ideologien die ‚heilige Mutterschaft‘ ein wichtiges Thema. Es ist so, als 

würde das gesamte System darauf zielen, die Frauen dazu zu überzeugen, Mutter zu werden.”31 

Institutionen verwenden voneinander divergierende Diskurse, doch das gemeinsame Ziel soll 

es sein, die Frau zur Mutterschaft zu überzeugen. So besteht die erste Aufgabe darin, die Frauen 

dazu zu bewegen, dass sie Kinder bekommen. Da Mütter primär für die Erziehung der Kinder 

zuständig sein sollten, zielen Systeme darauf ab, Frauen dementsprechend zu prägen, so dass 

sie Kinder erziehen, die den Erwartungen des Systems gerecht werden. Die türkische Republik 

hat sich ebenfalls für den Aufbau sowie der Festigung des Systems von Anfang an weitgehend 

auf die Frauen und Mütter verlassen. In ihrem Werk Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti (Das 

Geschlecht der türkischen Modernisierung)32 fokussiert Serpil Sancar auf die Ausprägungen 

und Einflüsse des Modernisierungsprozesses in der türkischen Gesellschaft im letzten Jahrhun-

dert. Mit der Gründung der Türkischen Republik (1923) entstand ebenfalls ein neues Frauen-

bild. Den Frauen wurde eine wichtige Rolle zugeschrieben, nämlich, „[…] die Erwartung, dass 

die Frauen, das Symbol der Modernisierung sein sollten […]"33. Ein Beispiel aus der aktuellen 

Lage wäre die Politik der Regierungspartei AKP in der Türkei. Seit der Gründung der Partei 

haben Frauen und Mütter einen bedeutenden Platz im Diskurs der AKP. Doch dieser Diskurs 

ist ebenfalls ein widersprüchlicher. Auf der einen Seite herrscht die Behauptung, dass vieles 

dafür getan wird, dass Frauen mehr am gesellschaftlichen Leben beteiligt werden und sich wei-

terentwickeln können, und auf der anderen Seite gibt es eine tiefverankerte konventionelle Vor-

stellung von der Frau. Des Weiteren wohnt in diesem Diskurs ebenfalls ein Eingriff in die Pri-

vatsphäre der Frau inne. Ihr wird vorgeschrieben, wie viele Kinder sie zu bekommen hat, und 

es wird permanent wiederholt, wie wichtig die Familie für eine gesunde Gesellschaft sei. Auf 

die Mitgliedschaft der Frauen in der Partei und auf ihre aktive Rolle in dessen Organisationen 

setzte die AKP immer großen Wert. Als Mitglieder der Partei sollen Frauen andere über die 

Mission und die Vision der Partei aufklären und die Meinungen der Partei verbreiten. Aber die 

AKP sieht ebenfalls kein Problem darin, an der Meinung festzuhalten, dass es eine klare Tren-

nung zwischen Frauen und Männern gibt und dass von einer Gleichheit nicht gesprochen 

 
31 Pektaş, Ebru: Toplumsal Cinsiyetin Anahtar Kavramları. Cinsellik, Şiddet, Emek. Istanbul: İleri Kitaplığı 

Yayınevi 2017, S. 76. Das türkische Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
32 Vgl. Sancar, Serpil: Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. Erkekler Devlet, Kadınlar Aile Kurar 2012. Istanbul: 

İletişim Yayınları 2017. Das Originale habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
33 Vgl. ebd. S. 113. 



14 
 

werden kann. In seiner Rede an der I. Internationalen Frau und Gerechtigkeit Spitzenkonferenz 

organisiert von KADEM (Frau und Demokratie Verein) am 24. November 2014 betonte der 

Staatspräsident Recep Tayyip Erdoğan: 

Am Arbeitsplatz kann eine schwangere Frau mit einem Mann nicht gleichgestellt werden. Eine Mutter zum 

Beispiel, die ihr Kind zu stillen hat, kann mit einem Mann, der solche Verantwortungen nicht trägt, nicht 

gleichgestellt werden. Nicht alle Berufe können von den Frauen ausgeübt werden, sowie damals in den 

kommunistischen Regimen. Einfach ihr die Schaufel und die Hacke in die Hand geben, damit sie arbeitet - 

das geht einfach nicht […]. Unsere Religion hat der Frau einen besonderen Platz verliehen, nämlich den 

Status der Mutterschaft. […] Mutter ist etwas Besonderes. […] Es gibt einige, die dies verstehen und wie-

derum einige, die es nicht tun. Den Feministinnen kann man das zum Beispiel nicht erklären, sie akzeptieren 

nämlich Mutterschaft nicht.34 

 

Erdoğan vermittelt mit dieser Aussage ein konservatives Rollenbild von Geschlechtern. Mut-

terschaft wird allzu romantisiert und Feministinnen werden als Frauen bezeichnet, die den Wert 

von Mutterschaft nicht schätzen können. Übertragen wird ein eindimensionales Mutterbild, als 

würde oder müsste jede Mutter stillen oder als gäbe es keine Mütter, die sich zugleich als Fe-

ministinnen verstehen. Des Weiteren wird die Frau als ein beschränktes Wesen dargestellt, die 

nicht im Stande ist, sämtliche Berufe durchzuführen. 

Dass die AKP das 1990 gegründete Ministerium für Frau und Familie 2011 annullierte und es 

mit dem Ministerium für Familie und soziale Politiken ersetzte, war kein Zufall. Dies ist ein 

bedeutender Indikator dafür, dass die Frau für die AKP außerhalb der Familie nicht zu denken 

ist. Auf Basis der eigenen Auffassungen, was akzeptabel ist und was nicht, beschreibt die AKP 

den Standpunkt der Frau in Gesellschaft und Familie. Die Frau besitzt in der Familie einen 

besonderen Status und ist hier unersetzbar, doch außerhalb der Familie, der ihr zugeschriebenen 

Grenzen, ist sie eine Gefahr, da sie die Existenz der Familie gefährdet und von den normativen 

Vorstellungen abweicht. Deswegen war der Diskurs der Frauenorganisationen, die sich für die 

Gründung eines Frauenministerium außerhalb des Familienministeriums auf die Straßen bega-

ben, von großer Bedeutung. Die Botschaft war kurz und klar, „Wir sind Frauen, keine Fami-

lie.“35 Es deutete auf den Wunsch, Frauen von allen Zuschreibungen, die ihnen eine Last waren 

und sie von allen ihren Leidenschaften zurückzuhalten versuchten, zu befreien. 

Mit dem 1961 zustande gekommenen Anwerbeabkommen zwischen der Türkei und Deutsch-

land kamen bekanntlich viele Türken mit der Hoffnung auf ein besseres Leben und einer finan-

ziell abgesicherten Zukunft aus unterschiedlichen Gebieten der Türkei nach Deutschland. Alle 

 
34 Vgl. Erdoğan, Recep Tayyip: Kadın – erkek eşitliği fıtrata ters. BBC News Türkçe. 24.11.2014 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2014/11/141124_kadininfitrati_erdogan (eingesehen am 23.09.2022). Das 

Originale habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
35 Vgl. Kadınlar ‚Aile Değil Kadın Bakanlığı İstedi‘ https://kaosgl.org/haber/kadinlar-lsquoaile-degil-kadin-

bakanligirsquo-istedi (eingesehen am 24.09.2022). Das Originale habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2014/11/141124_kadininfitrati_erdogan
https://kaosgl.org/haber/kadinlar-lsquoaile-degil-kadin-bakanligirsquo-istedi
https://kaosgl.org/haber/kadinlar-lsquoaile-degil-kadin-bakanligirsquo-istedi


15 
 

hatten ihre individuellen Geschichten und ihren individuellen Aspekt. Doch später wurden die 

meisten Geschichten auf den viel verwendeten, nun trivial gewordenen Einstiegssatz „meine 

Familie kam aus einem kleinen Dorf in Anatolien” reduziert. Ihre Leben waren durch zwei 

Ziele gekennzeichnet: Harte Arbeit, die sich durch einen finanziellen Wohlstand auszahlen 

würde, und die Hoffnung auf die Rückkehr in die Heimat. Nachdem die ersten, die damals so 

genannten Gastarbeiter, in Deutschland ankamen, wurde über ihre ersten Eindrücke in der tür-

kischen Presse berichtet. Die Berichte und Reportagen in den Zeitungen zeigten jedoch in 

Kürze, dass der deutsche Traum eine falsch eingeschätzte und kurzlebige Wahrnehmung gewe-

sen war. In dem Bericht „Gittiler, gördüler, çalıştılar”36 (Sie gingen, sie sahen, sie arbeiteten) 

aus der Zeitung Cumhuriyet vom Jahr 1962 wird die Frustration und der gescheiterte Traum 

der türkischen Gastarbeiter dargelegt. Weder die Türken, die keine Vorstellung davon hatten, 

in Deutschland neue Wurzeln zu schlagen, noch die Deutschen, die die Türken ebenfalls als 

vorübergehende Arbeitskraft betrachteten, pflegten eine Nähe, einen wirklichen Kontakt zuei-

nander. Die Autorin Fatma Aydemir schreibt in ihrem Beitrag Arbeit über die Gründe der in-

tendierten Distanz. 

Dass die Arbeitsmigrant_innen kein Deutsch sprachen und sich kaum ‚integrierten‘, war damals nicht von 

Interesse. Im Gegenteil: Besser, sie blieben unter sich, lebten in denselben Stadtvierteln und pflegten ihre 

‚eigene‘ Kultur und Religion. So war es leichter, sie zu kontrollieren und bei Bedarfsende wieder zurück-

zuschicken.37 

 

Diese damalige Einstellung, diese Neigung, in gewisser Distanz zu verbleiben, ist nach sechzig 

Jahren, wenn auch geringer, immer noch im alltäglichen Leben zu beobachten. Das liegt daran, 

dass sich während dieser Jahre, angelehnt an etliche Zuschreibungen, Vorurteile und Stereo-

type, ein gewisses Türkenbild etabliert hat, welches das Verhältnis zwischen den Kulturen ver-

festigt. Die Autorin Mely Kiyak schreibt in ihrem Werk Frausein ebenfalls über die gewissen 

Elemente, die die Unterschiede ausmachen und die die Distanz zwischen den beiden Gesell-

schaften vergrößern. „Wir waren in jeder Hinsicht Draußenstehende. [...] Durch Herkunft, Spra-

che und auch Religion.”38 Das Türkenbild in Deutschland hat sich in den vergangen sechzig 

Jahren zwar auf gewisse Weise verändert, doch tiefverankerte Bilder haben nicht ganz an Po-

pularität verloren. Der Schriftsteller Jakob Arjouni sagte in einer Reportage im Jahr 2012 über 

die Zeit der Veröffentlichung seines Romans Happy Birthday, Türke (1985): „Es gab damals 

genau zwei Haltungen gegenüber Türken in Deutschland. […] Die eine war: Türken raus! Die 

 
36 N.N.: Gittiler, gördüler, çalıştılar (Sie gingen, sie sahen, sie arbeiteten). In: Cumhuriyet, 28.11.1962. Das Ori-

ginale habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
37 Aydemir, Fatma: Arbeit. In: Aydemir, Fatma/ Yaghoobifarah, Hengameh (Hg.): Eure Heimat ist unser Alb-

traum (2020). Berlin: Ullstein 2021, S. 27-37, hier S. 30.  
38 Kiyak, Mely: Frausein (2020). München: Hanser 2021, S. 89.   



16 
 

andere: Beim Türken schmeckts gut.“39 Mit Humor stellte damals Ajourni die enge Perspektive 

der Deutschen den Türken gegenüber dar. Auch das heutige Repetieren gewisser Motive und 

Handlungen untermauert die damalige Feststellung Ajournis. In seiner empirischen Studie 

Deutsch sein kommt der Autor Jens Schneider zu einem ähnlichen Schluss und unterstreicht 

die beschränkte Wahrnehmung den Türken gegenüber. In der Studie werden insbesondere zwei 

Aspekte über die Türkei und den Türken in Erwähnung gebracht, dies sind der Islam und „die 

Konstruktion zeitlicher Distanz“40. Die weitverbreitete Annahme über den Islam lautet, dass er 

„sich niemals mit europäischen Werten vereinbaren“41 lassen würde und dass er eine mögliche 

„Integration“42 verhindern würde. Im Allgemeinen werden Türken als stark religiös angesehen 

und das Wertesystem des Islams als inkompatibel mit den Werten des Westens wahrgenommen. 

Der Islam wird als eine Religion mit rigider Struktur betrachtetet, die persönlichen Freiheiten 

wenig Raum lässt. Ein deutliches Ausmaß an der Distanz zwischen den Kulturen beinhaltet 

„die Sorge vor der Mentalität“43 einer fremden Religion. Der Grund für das Unbehagen liegt 

hauptsächlich im Gedanken, ob „[…] ein Muslim mit seiner […] anders gearteten Religion und 

Kultur geistig überhaupt in Europa ankommen“ 44 kann.  Mit der zeitlichen Distanz jedoch wird 

gemeint, dass die „Türkei […] in der gesellschaftlichen Entwicklung 50 bis 100 Jahre hinter 

Deutschland zurück“45 liege. Diese Einstellung fußt auf Geringschätzung und Denunziation. 

Des Weiteren benennt Schneider Gründe für die Distanz zwischen Deutschen und Türken. An-

gelehnt an seine Studie stellt Schneider dar, dass Deutsche in ihrem alltäglichen Leben mit 

„türkischen Gemüsehändlern, ‚Dönerbuden‘ und Kopftuch tragenden Frauen und Mädchen ver-

traut“46 sind.  Für Türken und Deutsche ist eine ständige Begegnung in Deutschland zwar un-

vermeidbar, doch wie gehaltvoll dieser Kontakt tatsächlich ist, ist fragwürdig. Im engen Sinne 

entsteht zwischen ihnen an gewissen Orten, wie bei Gemüsehändlern, Kebap- oder Dönerbuden 

ein intendierter, aber begrenzter Kontakt. Diesbezüglich pflegen beide Gesellschaften im All-

gemeinen ein oberflächliches Verhältnis, ein Nebeneinanderleben auf gewisser Distanz. Die 

 
39 Bücherwelt: Ein Interview mit dem Schriftsteller Jakob Arjouni. https://www.annabelle.ch/gesellschaft/pe-

ople/bucherwelE-ein-interview-mit-dem-schriftsteller-jakob-arjouni-25597 (eingesehen am 31.01.2021). 
40 Schneider, Jens: Deutsch sein. Das Eigene, das Fremde und die Vergangenheit im Selbstbild des vereinten 

Deutschland. Frankfurt am Main: Campus 2001, S. 220. 
41 Schweizer, Gerhard: Türkei verstehen. Von Atatürk bis Erdoğan. Stuttgart: Cotta 2016, S. 19.  
42 Ebd. S. 19. 
43 Benz, Wolfgang: Vom Vorurteil zur Gewalt. Politische und soziale Feindbilder in Geschichte und Gegenwart. 

Freiburg im Breisgau: Herder 2020, S. 47. 
44 Schweizer: Türkei verstehen, S. 18. 
45 Schneider: Deutsch sein, S. 220. 
46 Ebd. S. 238. 

https://www.annabelle.ch/gesellschaft/people/bucherwelE-ein-interview-mit-dem-schriftsteller-jakob-arjouni-25597
https://www.annabelle.ch/gesellschaft/people/bucherwelE-ein-interview-mit-dem-schriftsteller-jakob-arjouni-25597


17 
 

Gründe dafür beruhen auf gewissen Vorurteilen, einem gegenseitigen Desinteresse und einem 

Halbwissen über die Kultur des Gegenübers. 

Um die Differenz der beiden Kulturen hervorzuheben, wird auf unterschiedlichen Ebenen be-

wusst immer wieder auf gewisse Symbole, wie zum Beispiel das Kopftuch, aufmerksam ge-

macht. Die Zitate aus dem Werk Modern Mahrem von Nilüfer Göle belegen den Grund der 

Faszination für die Frau mit Kopftuch. 

Kein weiteres Symbol als das Tuch, kann die ‚Andersartigkeit‘ des Islams von dem Westen erneut derma-

ßen dramatisch reflektieren.47 […] Man könnte von der Behauptung ausgehen, dass die gesellschaftliche 

Stellung der Frauen, […] den Unterschied zwischen dem Westen und dem Osten symbolisiert.48 

 

Göle bezieht sich in ihrem Werk nicht nur auf die Akteure des Westens, sondern auch auf die 

Akteure des Ostens, welche die Instrumentalisierung der Frau als Trägerin etlicher Symbole für 

die Etablierung sämtlicher Bilder vorantreiben. So werden bevorzugte Symbole immer wieder 

eingeführt, um Grenzen zu ziehen und Differenzen zu unterstreichen. „Every writer on the Ori-

ent […] assumes some Oriental precedent, some previous knowledge of the Orient, to which he 

refers and on which he relies.”49 In seinem Werk Orientalism betont Said, dass beim Schreiben 

und Berichten über den Orient wiederholt auf gewisse Bilder, auf ein etabliertes Wissen, zu-

rückgegriffen wird. Das Kopftuch ist Bestandteil eines solchen Bildes. In ihrem Beitrag Arbeit 

am Stereotyp. Der ‚Türke‘ in der Deutsch-Türkischen Gegenwartsliteratur schreibt Manuela 

Günter, dass der Orientalismus nicht nur geographische Räume, sondern auch dazu gehörige 

Figuren generierte.50 „Der Diskurs ‚Orientalismus‘ produzierte sowohl einen beherrschbaren 

geographischen Raum als auch subalterne ‚orientalische‘ Körper/Subjekte, deren Imagines von 

den finsteren Gestalten in Karl Mays Orient-Romanen bis zur ‚Kopftuchtürkin‘ reichen.“51  Der 

‚Orient‘ als Begriff ist heute schwer zu verorten und zudem problematisch. Das Orientbild 

wurde inhaltlich einst von der Ferne und die daraus resultierenden Fantasien geleitet. Doch 

heute existieren weder eine Ferne, die unerreichbar ist, noch die dazu gehörigen Fantasien. So 

wird die Ferne mit unterschiedlichen Symbolen aufrechterhalten, die die Differenz zwischen 

dem Westen und dem Osten betonen sollen. Es ist ein Eindruck von Ferne, der durch Bräuche, 

 
47 Göle, Nilüfer: Modern Mahrem. Medeniyet ve Örtünme (1991). Istanbul: Metis Yayınları 2016, S. 11. Das 

türkische Originale habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
48 Ebd. S. 43. 
49 Said, W. Edward: Orientalism (1978). London: Penguin Random House 2019, S. 20. 
50 Vgl. Günter, Manuela: Arbeit am Stereotyp. Der ‚Türke‘ in der Deutsch-Türkischen Gegenwartsliteratur. In: 

Hamann, Christof/ Sieber, Cornelia (Hg.): Räume der Hybridität. Postkoloniale Konzepte in Theorie und Litera-

tur. Hildesheim, Zürich, New York: Georg Olms 2002, S. 161-175, hier S. 161. 
51 Ebd. S. 161. 



18 
 

Praktiken und Traditionen etabliert wird. Dementsprechend repräsentiert auch das Kopftuch 

einen Abstand und postuliert eine gewisse Barriere. 

„Literatur [als] […] Ort des Austauschs zwischen verschiedenen Kulturen“ 52 gibt Anlass dazu, 

nicht nur andere Kulturräume zu erkennen, sondern auch den eigenen Kulturraum in Beziehung 

zu den anderen besser zu definieren. In diesem Rahmen hat die Interkulturelle Literaturwissen-

schaft zweifellos vieles für eine gegenseitige Bereicherung der deutsch-türkischen Erfahrung 

geleistet. Zahlreiche Forschungen und Studien in dieser Richtung haben seit Jahren dazu bei-

getragen, ein gegenseitiges Verständnis und ein Näherkommen zu ermöglichen.  

In seinem Werk Das Mädchen aus der Fremde konstatiert Nobert Mecklenburg den signifikan-

ten Wert der Übersetzungen in der Vermittlung der Kulturen. „Ohne Übersetzung im weiteren 

Sinn, als kommunikative Praxis, gäbe es keine Verständigung zwischen Menschen mit ver-

schiedenen Sprachen und, sofern mit dem Sprachunterschied Kulturunterschiede einhergehen, 

keine interkulturelle Kommunikation.“53 Übersetzungen als eine Art der Kommunikation er-

möglichen Zugang zu diversen Kulturen und Begegnungen und lassen eine interkulturelle 

Kommunikation zustande kommen. Nachdem der türkische Autor Orhan Pamuk im Jahr 2006 

mit dem Literaturnobelpreis ausgezeichnet wurde, erweckte die türkische Literatur weltweit 

eine besondere Aufmerksamkeit. Ein erwähnenswertes Beispiel dafür wäre, dass im Jahr 2008 

die Türkei mit dem Motto „Türkei – Faszinierend farbig” Ehrengast der Frankfurter Buchmesse 

war, im Gegenzug dazu war Deutschland Ehrengast der Istanbuler Buchmesse im Jahr 2016. 

Durch Übersetzungen der türkischen und deutschen literarischen Werke wurde ein intensiver 

Austausch und ein Kulturkontakt gefördert. Doch trotz dieser positiven Entwicklungen ent-

deckten die in Deutschland lebenden türkischen Geschwister Selma Wels und Inci Bürhaniye 

eine wichtige Lücke im deutschen Buchmarkt und gründeten 2011 den Buchverlag Binooki in 

Berlin. Den Ausgangspunkt dafür erklärt Selma Wels in einer Reportage in der „Frankfurter 

Allgemeine“ mit folgenden Worten:  

Es geht darum, Mauern in den Köpfen der Menschen abzubauen […]. Den Vorurteilen gegenüber türkischer 

Literatur entgegenzutreten, […]. […] In Deutschland wird häufig davon ausgegangen, dass es in türkischer 

Literatur ausschließlich um Themen wie das Kopftuch oder den Islam gehe […]. Viele können sich kaum 

vorstellen, dass türkische Literatur genau wie deutsche Literatur Geschichten erzählt, die über die Landes-

grenzen hinweg funktionieren.54 

 

 
52 Hofmann, Michael/ Patrut, Karin-Iulia: Einführung in die interkulturelle Literatur. Darmstadt: WBG 2015, S. 

7. 
53 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 287. 
54 Al-Khalaf, Nadja: Zwischen künstlerischer Freiheit und Zensur. Verlag für türkische Literatur. Frankfurter 

Allgemeine 12.04.2016. https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/die-gruender/verlag-fuer-tuerkische-

literatur-zwischen-kuenstlerischer-freiheit-und-zensur-14171134.html (eingesehen am 30.03.2023). 

https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/die-gruender/verlag-fuer-tuerkische-literatur-zwischen-kuenstlerischer-freiheit-und-zensur-14171134.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/die-gruender/verlag-fuer-tuerkische-literatur-zwischen-kuenstlerischer-freiheit-und-zensur-14171134.html


19 
 

Obwohl die deutschsprachige Literatur in der Türkei eine breite LeserInnenschaft hat und tür-

kischen RezipientInnen eine große Auswahl an Werken von der deutschen klassischen bis zur 

Gegenwartsliteratur angeboten wird, ist dies für die türkische Literatur in Deutschland leider 

nicht der Fall. Deutschen LeserInnen werden Werke von wenigen ausgewählten türkischen Au-

torInnen, wie z.B.: Orhan Pamuk, Elif Şafak und Yaşar Kemal, offeriert. Binookis Ziel war es, 

den/die deutschen RezipientInnen mit weiteren Werken und AutorInnen der türkischen Litera-

tur vertraut zu machen und dabei auch zu zeigen, dass die türkische Literatur der LeserInnen-

schaft ein breites Œuvre zu bieten hat. So ließen die Gründerinnen des Verlags Binooki Werke 

von den türkischen AutorInnen wie Oğuz Atay, Emrah Serbes, Alper Canıgüz, Gaye Boralıoğlu 

und weitere in die deutsche Sprache übersetzen. Dieser Ansatz Binookis diente dazu, neue Per-

spektiven zu eröffnen und den Mangel an Vielfalt zu bekämpfen. Literatur kann vieles bewir-

ken, indem es zum Nachdenken anregt und Gedanken schärft. So kann es ebenfalls dazu bei-

tragen, eindimensionale Bilder und Vorurteile zu unterminieren. 

 

Forschungsstand 

Die vorliegende Arbeit beschäftigt sich, wie schon in der Einleitung erwähnt wurde, mit dem 

Thema Mutter–Tochter–Beziehung in der türkischen, deutschen und deutsch-türkischen Lite-

ratur. Demzufolge wurden die Werke der AutorInnen Perihan Mağden, Elke Schmitter, Renan 

Demirkan, Selim Özdoğan und Fatma Aydemir ausgewählt. Inwiefern sich weitere vorliegen-

den Untersuchungen auf dieselben AutorInnen und die gleiche Thematik bezogen haben, soll 

in diesem Teil der Arbeit dargestellt werden. 

Die im Jahre 2007 von Ceylan Ersun publizierte Magisterarbeit mit dem Titel Cumhuriyet’in 

İlk Yıllarından Günümüze Türk Romanlarındaki Anne-Kız İlişkilerinin Psikanalitik İncelemesi 

(The Psychoanalythic Study Of The Mother-Daughter Relationships In Turkish Novels From 

the Earlier Years Of Republic Until Today) bezieht sich auf die Mutter–Tochter–Beziehung 

von Anfang der Gründung der Türkischen Republik bis zur Gegenwart aus einer psychoanaly-

tischen Perspektive. In ihrer Arbeit analysiert Ersun neun Werke aus der türkischen Literatur, 

das Textkorpus entstammt einer Zeitspanne von 1935 bis 2007. Diese sind Sinekli Bakkal 

(1935) von Halide Edip Adıvar, Yürümek (1970) von Sevgi Soysal, Kırk Yedili’ler (1974) von 

Fürüzan, Üç Yirmi Dört Saat (1977) von Peride Celal, Aynada Aşk Vardı (1997) von Duygu 

Asena, Hiçbir Aşk Hiçbir Ölüm (1998) von İnci Aral, Gece Sesleri (2004) von Ayşe Kulin, 

Baba ve Piç (2006) von Elif Şafak und Biz Kimden Kaçıyorduk Anne (2007) von Perihan 

Mağden.  In ihrer Arbeit beabsichtigt Ersun, „[…] die unterschiedlichen Phasen der Mutter–



20 
 

Tochter–Beziehung in der Türkei aus der psychoanalytischen Perspektive darzustellen“55. 

Ersun betont, dass es in den untersuchten Werken (seit der Gründung der Republik bis zur Ge-

genwart), wichtige Gemeinsamkeiten zwischen den Beziehungen der Mütter und Töchter zu 

beobachten gibt. Des Weiteren erläutert Ersun ihre Feststellung über die Mutter–Tochter–Be-

ziehungen in den Romanen mit den folgenden Worten: „Fast alle Töchter fühlen sich schwach 

gegenüber den Müttern, aufgrund deren starken Auftretens […].“56 Ersun betont, dass die Mut-

ter, ob schwach oder stark, ob sie noch am Leben ist oder nicht, einen großen Einfluss auf das 

Leben der Tochter hat.57  Ersun akzentuiert zuletzt, dass die Mutter eine wichtige und entschei-

dende Rolle im Leben der Tochter spielt und deren Handeln auf vielen Ebenen beeinflusst. 

Perihan Mağdens Roman Biz Kimden Kaçıyorduk Anne (Wovor Wir Fliehen) ist das einzige 

gemeinsam untersuchte Werk mit Ersun. Ersun legt in ihrer Arbeit eine kurze Zusammenfas-

sung des Romans dar und betont, dass Mutter und Tochter in diesem Roman eine symbiotische 

Beziehung haben und dass „die Mutter versucht, die Tochter zu einer wichtigen Komponente 

des selbst zu machen, um die Lücke zu füllen, die durch die Beziehung zwischen ihr und der 

eigenen Mutter entstand.“58 Die Magisterarbeit von Ersun nimmt die Psychoanalyse als ihren 

Ausgangspunkt, wobei die vorliegende Arbeit sich auf die interkulturellen Bezüge der Romane 

sowie den Überlegungen von Elizabeth Badinter bezieht und diese als Ansatz in den Vorder-

grund rückt. 

Eine weitere Arbeit über die Autorin Perihan Mağden ist die im Jahre 2008 von Fulya Ger 

verfasste Magisterarbeit A Stylistic Analysis of Perihan Mağden’s’ İki Genç Kızın Romanı’ in 

the Context of Linguistic Deviations59. In ihrer Arbeit analysiert Ger die sprachlichen Abwei-

chungen im Roman Mağdens. Ger bezieht sich in ihrer Arbeit allein auf die Sprache im Roman 

İki Genç Kızın Romanı (Zwei Mädchen), mit der Thematik der vorliegenden Arbeit weist ihre 

 
55 Vgl. Ersun, Ceylan: Cumhuriyet’in İlk Yıllarından Günümüze Türk Romanlarındaki Anne-Kız İlişkilerinin 

Psikanalitik İncelemesi (The Psychoanalythic Study Of The Mother-Daughter Relationships In Turkish Novels 

From the Earlier Years Of Republic Until Today). Istanbul: Istanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Kadın Çalışmaları Bilim Dalı 2007, S.10. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=HyXD-

kUxf0iqCM7G7IVVFA&no=i-7QDiPe1I_AI_4OS1MuBQ (heruntergeladen am 05.11.2023). Das Original habe 

ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
56 Ebd. S. 60. 
57 Vgl. ebd. S. 66. 
58 Ebd. S. 57. 
59 Ger, Fulya: A Stylistic Analysis of Perihan Mağden’s’ İki Genç Kızın Romanı’ in the Context of Linguistic 

Deviations. Ankara: Hacettepe University Graduate School of Social Sciences Department of English Linquistics 

2008. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw (heruntergeladen am 05.11.2023). 

Das Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=HyXD-kUxf0iqCM7G7IVVFA&no=i-7QDiPe1I_AI_4OS1MuBQ
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=HyXD-kUxf0iqCM7G7IVVFA&no=i-7QDiPe1I_AI_4OS1MuBQ
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw


21 
 

Masterarbeit keine Gemeinsamkeiten auf. Deshalb wird hier im Weiteren nicht auf die Arbeit 

Gers eingegangen.  

Die in im Jahre 2012 veröffentlichte Magisterarbeit von Neslihan Cangöz, mit dem Titel Peri-

han Mağden Romanlarında Şiddet ve Şiddetin Temsili (Violence and Representation of Vio-

lence in Perihan Mağden’s Novels) untersucht die Repräsentation der Gewalt in drei Romanen 

der Autorin Mağden. Die Romane, die Gegenstand der Untersuchung sind, sind İki Genç Kızın 

Romanı (2002) (Zwei Mädchen), Biz Kimden Kaçıyorduk Anne (2007) (Wovor wir fliehen) und 

Ali ile Ramazan (2010). In ihrer Arbeit vergleicht Cangöz die Art und Weise der Wut und der 

Gewalt von Behiye und der Mutter im Roman, Wovor wir fliehen. Cangöz schreibt, dass die 

Gewaltausübung oder auch nur der Gedanke an Gewalt, stark mit dem Gefühl des in Schutz-

nehmens verbunden ist. Obwohl in Cangözs Arbeit der Schwerpunkt auf der Gewalt, den Grün-

den dafür und den daraus resultierenden Folgen liegt, spricht Cangöz ebenfalls Themen wie die 

“Mutter–Tochter–Beziehung, Familie, Ehe, unterschiedliche soziale Schichten, Homophobie 

und männliche Gewalt”60 an. Für die Theorie bedient sich Cangöz der Überlegungen von Nancy 

J. Chodorow und ihrem Werk The Reproduction of Mothering (1978) und D.W. Winnicotts 

Werk Playing and Reality (1971). Es zeigen sich einige Parallelen zwischen der Arbeit von 

Cangöz und der vorliegenden Arbeit. In beiden Arbeiten wird betont, dass das schwierige Ver-

hältnis mit der eigenen Mutter auch das Verhältnis mit der eigenen Tochter prägt. Cangöz un-

tersucht vor allem die Gewaltthematik, während die vorliegende Arbeit sich auf die Mutter–

Tochter–Beziehung fokussiert. Trotzdem weisen die beiden Arbeiten bei wenigen Interpretati-

onsansätzen, von Wovor wir fliehen und Zwei Mädchen Ähnlichkeiten auf, weil ähnliche Text-

stellen aus den Büchern zur Analyse ausgewählt wurden. Da sowohl Wut als auch Gewalt be-

deutende Motive in Mağdens Romanen darstellen, wurden diese auch in der vorliegenden Ar-

beit angesprochen. 

Eine weitere Magisterarbeit, die sich mit den Werken der Autorin Mağden auseinandersetzt, ist 

die im Jahr 2018 von Semra Altunal verfasste Arbeit Kadın Yazarların Polisiye Romanlarında 

Suç Kavramı (Crime Concept in Detective Novels of Female Novelists)61. In ihrer Arbeit bezieht 

 
60 Cangöz, Neslihan: Perihan Mağden Romanlarında Şiddet ve Şiddetin Temsili (Violence and Representation of 

Violence in Perihan Mağden’s Novels). Istanbul: Istanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Karşılaştırmalı Edebiyat Yüksek Lisans Programı 2012, S. iii. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw (heruntergeladen am 20.10.2023). 

Das Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
61 Altunal, Semra: Kadın Yazarların Polisiye Romanlarında Suç Kavramı (1936-2010). (Crime Concept in the 

Detective Novels of Female). Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı 

Ana Bilim Dalı Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 2018. https://openaccess.hacet-

tepe.edu.tr/xmlui/handle/11655/5134 (eingesehen am 23.10.2023). Das Original habe ich selbst ins Deutsche 

übersetzt. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw
https://openaccess.hacettepe.edu.tr/xmlui/handle/11655/5134
https://openaccess.hacettepe.edu.tr/xmlui/handle/11655/5134


22 
 

sich Altunal auf siebenundzwanzig Autorinnen der türkischen Literatur, die sich mit Detektiv-

romanen beschäftigt haben. Altunal thematisiert hier ebenfalls drei Romane Mağdens, diese 

sind Haberci Çocuk Cinayetleri (The Messenger Boy Murders) (1991), İki Genç Kızın Romanı 

(Zwei Mädchen) (2002) und Biz Kimden Kaçıyorduk Anne (Wovor Wir Fliehen) (2012). Das 

Hauptaugenmerk von Altunals Arbeit liegt auf der Kriminalität in den ausgewählten Romanen, 

nicht auf der Mutter–Tochter–Beziehung. Altunal akzentuiert, dass in Mağdens Texten die Wut 

offen dargelegt wird, und bezeichnet die weiblichen Figuren in den Romanen als starke Frau-

enfiguren, die nicht davon zurückscheuen, eine kritische Haltung anzunehmen, wenn sie mit 

einer Situation konfrontiert werden, mit der sie nicht einverstanden sind. 

In ihrer Dissertation mit dem Titel Eine kritische Darstellung des Frauenbildes im Rahmen der 

Komparatistik anhand je einem Werke von Herta Müller, Elke Schmitter, Saliha Scheinhardt 

und Feridun Zaimoğlu, die in 2011 erschien, untersucht Mune Savaş das Frauenbild in vier 

unterschiedlichen Romanen. Die ausgewählten Romane sind Frauen, die sterben, ohne dass sie 

gelebt hätten (1983) von Saliha Scheinhardt, Leyla (2006) von Feridun Zaimoğlu, Herztier 

(1994) von Herta Müller und Frau Sartoris (2000) von Elke Schmitter. Ziel ihrer Arbeit soll es 

sein, darzustellen, „[...] welche nationale, kulturelle, religiöse oder [...] persönliche Gründe auf 

die Identität und auf die Lebensart der Frau eine Wirkung haben.”62 Demzufolge versucht Savaş 

in ihrer vergleichenden Studie, das Frauenbild in den ausgewählten Werken anlehnend an die 

interkulturelle Literaturwissenschaft zu analysieren. Des Weiteren beabsichtigt Savaş, die Un-

terschiede und die Gemeinsamkeiten in den Werken sowie zwischen den AutorInnen darzule-

gen63. Neben dem „Frauenbild“ sollen ebenfalls „Stereotype“, „Vorurteile“, „das Selbst und der 

Andere“, „das Eigene und das Fremde“64 thematisiert werden. Der Roman Frau Sartoris der 

Autorin Elke Schmitter ist das einzige gemeinsam untersuchte Werk. In der Zusammenfassung, 

den eingeführten Beispielen von weiteren Romanen, die den Ehebruch thematisieren (Anna 

Karenina, Madam Bovary) sowie in der Auswahl der Zitate sind einige Gemeinsamkeiten zwi-

schen den beiden Studien zu beobachten. Doch diese Gemeinsamkeiten gehören zu den Infor-

mationen, die bereits im Roman offen dargelegt wurden, und die ebenfalls in manchen Rezen-

sionen so auch in den Reportagen der Autorin selbst in Erwähnung gebracht worden. Savaş 

erzählt in ihrer Studie ebenfalls von dem routinierten Alltag der Frau Sartoris und von ihrer 

 
62 Savaş, Mune: Eine kritische Darstellung des Frauenbildes im Rahmen der Komparatistik anhand je einem 

Werke von Herta Müller, Elke Schmitter, Saliha Scheinhardt und Feridun Zaimoğlu. Adana: Çukurova Üniver-

sitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yabancı Diller ABD Alman Dili ve Eğitimi Anabilim Dalı 2011, S. V. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=8Varr0rudwR3JnKsOVI_Og&no=_xGuy3VHRxyqf8q5XmPRQw (heruntergeladen am 12.12.2023). 
63 Vgl. ebd. S. 14. 
64 Vgl. ebd. S. 14. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=8Varr0rudwR3JnKsOVI_Og&no=_xGuy3VHRxyqf8q5XmPRQw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=8Varr0rudwR3JnKsOVI_Og&no=_xGuy3VHRxyqf8q5XmPRQw


23 
 

unglücklichen Ehe. Doch zwischen den beiden Untersuchungen sind wichtige Differenzen in 

der Interpretation von Frau Sartoris als Mutter zu beobachten. Savaş nimmt in der Darstellung 

der Mutterschaft eine mehr traditionelle, essentialistische Stellung ein. Von Savaşs Überlegun-

gen ist zu entnehmen, dass sie gewisse Zuschreibungen, wie Aufopferung oder die sofortige 

Zuwendung der Mutter, nach der Geburt dem Kind gegenüber für essenziell hält. In ihrer inter-

kulturellen Studie kommt Savaş zu dem Schluss, dass es im Roman Frau Sartoris zwar eine 

Entfremdung zwischen der Mutter und der Tochter gibt, doch dass der Roman keine kulturellen 

Konflikte und Auseinandersetzungen aufweist, dass das Eigene sowie den Anderen betrifft.65 

Diese Feststellung von Savaş wird in der vorliegenden Arbeit erneut bestätigt.  

Ein weiterer Roman der Autorin Elke Schmitter, der Gegenstand der vorliegenden Arbeit ist, 

ist der Roman Veras Tochter aus dem Jahre 2006. In Cicero Online – Magazin für politische 

Kultur66 erschien über den Roman eine Rezension mit dem Titel Aus dem Kummerkasten einer 

Jugendliebe. Diese äußerst dichte Rezension beleuchtet nicht nur die verlorene Liebe der Pro-

tagonistin des Romans, sondern auch die problematische Mutter–Tochter–Beziehung. 

In ihrer im Jahre 2011 geschriebenen Magisterarbeit mit dem Titel Renan Demirkan‘ın Üç Şe-

kerli Demli Çay Romanında Kültürlerarasılık67 analysiert Nurhayat Yalçın den Roman aus der 

interkulturellen Perspektive. Yalçın thematisiert in ihrer Arbeit nicht nur die Hürden der Mig-

ration, sie vergleicht ebenfalls die deutschen und türkischen Familienstrukturen. Die Thematik 

der Arbeit ist nicht hauptsächlich die Mutter–Tochter–Beziehung, doch Yalçın lässt diese nicht 

aus und bezieht sich auch auf diese. Yalçın schreibt, dass die Mutter im Gegensatz zu dem Vater 

im Roman eine autoritäre Rolle übernimmt und dementsprechend ihre Töchter zu kontrollieren 

versucht.68 Des Weiteren betont Yalçın, dass die Fremdkultur im Roman Schwarzer Tee mit 

drei Stück Zucker von der Mutter und den Töchtern (insbesondere die ältere Tochter) anders 

begriffen und erlebt werden. Sie betont, dass die Tochter im Roman, mehr Bereitschaft zeigt, 

sich der neuen Kultur anzupassen, wobei die Mutter an ihren Traditionen hängt. Dieser Ansatz 

wird auch in der vorliegenden Arbeit vertreten. Parallelen treten daher zwangsläufig auf. 

 
65 Vgl. Savaş: Eine kritische Darstellung des Frauenbildes, S. 190. 
66 N.N.: Aus dem Kummerkasten einer Jugendlichen. In: Cicero – Magazin für politische Kultur. Das Journal. 

https://www.cicero.de/kultur/aus-dem-kummerkasten-einer-jugendliebe/44565?page=7 (eingesehen am 

26.06.2023). 
67 Yalçın, Nurhayat: Renan Demirkan’ın “Üç Şekerli Demli Çay” Romanında Kültürlerarasılık. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Batı Dilleri Ve Edebiyatlari Alman Dili Ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

2011. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw (heruntergeladen am 

15.10.2023). Das Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
68 Vgl. ebd. S. 62. 

https://www.cicero.de/kultur/aus-dem-kummerkasten-einer-jugendliebe/44565?page=7
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw


24 
 

Ein Artikel aus dem Jahr 2006, der sich ebenfalls mit dem Roman Schwarzer Tee mit drei Stück 

Zucker beschäftigt, ist Fatma Saglams Artikel Renan Demirkan’ın Üç Şekerli Demli Çay Adlı 

Eserinde Yer Alan Türk Ve Alman İmgelerine Karşılaştırmalı Bir Bakış (The Comparativ View 

of Turkish and German Images in Renan Demirkan’s Novel: Üç Şekerli Demli Çay69. In ihrem 

Artikel macht Sağlam einen Vergleich zwischen den Elementen, Motiven und Bräuchen zwi-

schen der türkischen und der deutschen Kultur im Roman. Sie kategorisiert diese Differenzen, 

indem sie diese unter verschiedenen Titeln auflistet.  

In seinem im Jahre 2008 veröffentlichten Artikel mit dem Titel Almanya’da Yabancı, Türk 

Kadın Olmak (To be Foreignner, Turkish and Woman in Germany)70 analysiert Özber Can, die 

Schwierigkeiten, in Deutschland eine türkische Frau zu sein. Can akzentuiert, dass etliche tief 

verankerte Vorurteile über türkische Frauen zu einer Doppelbelastung führen. Des Weiteren 

betont Can, dass manche türkische Frauen unterschiedliche Wege suchen, den Schwierigkeiten 

in der Außenwelt sowie den Druck, den sie in der eigenen Familie ausgesetzt sind, zu umge-

hen.71 Als ein Beispiel für diese Überlegung führt Can Renan Demirkans Roman Schwarzer 

Tee mit drei Stück Zucker an. Die Hauptfigur in diesem Roman lehnt ebenfalls die Erwartungen 

der Eltern ab und geht ihren eigenen Weg. 

Ein Buch des Autors Selim Özdoğan ist ebenfalls Gegenstand der vorliegenden Arbeit. In ihrer 

Magisterarbeit mit dem Titel Selim Özdoğan’ın “Die Tochter des Schmieds” (Demircinin Kızı) 

Adlı Romanında Göçü Hazırlayan Sosyokültürel Sebepler72 aus dem Jahr 2013 macht es sich 

Nalan Saka zum Anliegen, die soziokulturellen Faktoren der Migration im Roman Die Tochter 

des Schmieds von Selim Özdoğan zu analysieren. Saka schreibt, dass Menschen, die sich zwi-

schen einer konventionellen und einer modernen Lebensweise gezwungen fühlen zu 

 
69 Sağlam, Fatma: Renan Demirkan’ın Üç Şekerli Demli Çay Adlı Eserinde Yer Alan Türk Ve Alman İmgelerine 

Karşılaştırmalı Bir Bakış (The Comparative View of Turkish and German Images in Renan Demirkan’s Novel: 

Üç Şekerli Demli Çay. Milli Folklor, 2006, Yıl 18, Sayı 72. https://www.millifolklor.com/PdfVie-

wer.aspx?Sayi=72&Sayfa=55 (eingesehen am 02.06.2023). Das Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
70 Can, Özber: Almanya’da Yabancı, Türk ve Kadın Olmak (To be Foreigner, Turkish and Woman in Germany). 

SDÜ Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi Mayıs 2008, Sayı 17, S.1-10. https://dergi-

park.org.tr/tr/download/article-file/118007 (eingesehen am 02.06.2023). Das Original habe ich selbst ins Deut-

sche übersetzt. 
71 Ebd. S. 4. 
72 Saka, Nalan: Selim Özdoğan’ın “Die Tochter des Schmieds’ (Demircinin Kızı) Adlı Romanında Göçü Hazır-

layan Sosyokültürel Sebepler. Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Alman Dili Ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı 2013. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw (eingesehen am 19.07.2023). 

Das Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 

https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=72&Sayfa=55
https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=72&Sayfa=55
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/118007
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/118007
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw


25 
 

entscheiden, mit der Migration konfrontiert werden.73 In ihrer Arbeit bezieht sich Saka auf die 

Gründe, die im Roman Die Tochter des Schmieds zu der Migration führen. 

In seinem Werk (Band) Deutsch-türkische Literaturwissenschaft74 aus dem Jahre 2013 analy-

siert Michael Hofmann unterschiedliche Texte, die der Deutsch-türkischen Literatur angehören. 

Hofmann betont in seinem Werk, dass Interkulturalität als Ansatz das Potenzial besitzt, neue 

Perspektiven in sich gegenüberstehenden Kulturen zu öffnen. Laut Hofmann könnte dieses Po-

tenzial demnächst auch zu einer weiteren, ergiebigen gegenseitigen Einstellung führen. In sei-

nem Band widmet Hofmann auch einen Teil dem Roman Die Tochter des Schmieds des Autors 

Selim Özdoğan. Herangezogen wurde dieser Roman ebenfalls teilweise in der vorliegenden 

Arbeit. Hofmann betont in seiner Analyse, dass Özdoğan in seiner Darstellung des Alltags sei-

ner Hauptfigur, Gül, wie ein „Chronist“75 agiert und dies durch die gewisse Distanz, die er 

bewahrt, zustande bringt. Des Weiteren erläutert Hofmann, „dass die unterschiedlichen Lebens-

phasen, die Gül in unterschiedlichen kulturellen Räumen verbringt, ohne eine Bewertung des 

Autors wiedergegeben werden.“76 Eine weitere Feststellung Hofmanns ist, dass der Autor „be-

wusst auf den ‚Orientalismus‘ in seinem Roman Verzicht nimmt.“77 „[…] Özdoğan […]  ver-

sucht Klischees eines konventionellen Orientalismus zu vermeiden […]“78 Diese Feststellung 

wird in der Darstellung der Figur Gül beobachtet. Obwohl Gül „[…] weitgehend die traditio-

nellen Geschlechterrollen ihrer Gesellschafft“79 wahrnimmt, ist kein Zusammenhang zwischen 

ihr und einer orientalischen Figur festzustellen. Eine ähnliche Meinung wird so auch in der 

vorliegenden Arbeit vertreten. Gül hat sich von ihrem Umfeld nicht zurückhalten lassen und ist 

diesem entwachsen, was eine positive und entscheidende Rolle in ihrer Beziehung zu ihren 

Töchtern spielt. In seinem Text fokussiert Hofmann nicht auf die Mutter–Beziehung im Roman, 

doch es gibt einige gemeinsame Berührungspunkte zwischen seinem Text und der Analyse des 

Romans in der vorliegenden Arbeit. 

Die Magisterarbeit aus dem Jahr 2014 mit dem Titel Die Wahrnehmungsweise des Fremden in 

Selim Özdoğans Romanen „Die Tochter des Schmieds“ und „Heimstraße 52“80 von Gülenay 

 
73 Vgl. Saka: Selim Özdoğan’ın, S. 84. 
74 Hofmann, Michael: Deutsch-türkische Literaturwissenschaft. Würzburg: Königshausen & Neumann 2013. 
75 Ebd. S. 121. 
76 Ebd. S. 121. 
77 Ebd. S. 121. 
78 Ebd. S. 122. 
79 Ebd. S. 122. 
80 Yağcı, Gülenay: Die Wahrnehmungsweise des Fremden in Selim Özdoğans Romanen „Die Tochter des 

Schmieds“ und „Heimstraße 52“. İzmir: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Alman Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı 2014. https://acikbilim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBi-

lim_10042720.pdf?sequence=-1&isAllowed=y (eingesehen am 14.06.2023).  

https://acikbilim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBilim_10042720.pdf?sequence=-1&isAllowed=y
https://acikbilim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBilim_10042720.pdf?sequence=-1&isAllowed=y


26 
 

Yağcı bezieht sich auf ein immer sehr präsentes Thema, nämlich das Fremde und ihre Wahr-

nehmung. Diesbezüglich bedient sich Yağcı den Überlegungen von Ortrud Gutjahr, Bernhald 

Waldenfels und Ortfried Schäffter. Ein weiterer Schwerpunkt der Arbeit sind die türkischstäm-

migen AutorInnen, die in Deutschland leben, in der deutschen Sprache schreiben und die Be-

griffsbestimmung der von ihnen produzierten Literatur. In diesem Zusammenhang werden Na-

men verschiedener AutorInnen genannt und Yağcı versucht dabei, den Unterschied zwischen 

diesen und dem Autoren Selim Özdoğan darzulegen. Laut Yağcı soll es aufgrund der Themen-

vielfalt in seinen Werken schwierig sein, Özdoğan als Autor in eine gewisse Kategorie einzu-

ordnen. Auf die Mutter–Tochter–Beziehung im Roman Heimstraße 52 geht Yağcı nicht detail-

liert ein. Yağcı schreibt über den schweren Verlust der Figur Gül, die als ein sehr kleines Kind 

ihre Mutter im ersten Roman Die Tochter des Schmieds verlor und wie sehr dieses traurige 

Ereignis Güls Leben beeinflusste. 

In ihrem Artikel aus dem Jahr 2018 mit dem Titel Das Bild der zornigen jungen Frau in Fatma 

Aydemirs Debütroman Ellbogen81 legt Sunhild Galter die unterschiedlichen Kritiken über den 

Roman Ellbogen dar. Dabei beabsichtigt sie einen Vergleich zwischen diesen Kritiken heran-

zuziehen und äußert zudem auch die eigenen Überlegungen. Galter betont, dass der Roman zu 

einer beträchtlichen Vielfalt an Meinungen gesorgt hat und betrachtet diese Reaktionen für ei-

nen Debütroman sowohl als außergewöhnlich als auch interessant. Sie akzentuiert, dass die 

Reaktionen sich weitgehend auf zwei Themen fokussieren, nämlich der Gewalt an einen Stu-

denten in einer U-Bahn-Station in Berlin und der Identitätssuche der jungen Frau Hazal. Galter 

schließt sich diesen zwei Meinungen an, doch erweitert diese, indem sie auch die weiteren jun-

gen Frauen des Romans als auf der Suche nach der eigenen Identität betrachtet.  

In ihrer Masterarbeit mit dem Titel Die Identitätssuche migrantischer Frauenfiguren in der 

Gegenwartsliteratur bei Emine Sevgi Özdamar und Fatma Aydemir82 untersucht Maximilien 

Franssen die Rolle von Gender in der Identitätsbildung der Protagonistinnen als Auslände-

rin/Migrantin in den Romanen. Für die Arbeit bezieht sich Franssen auf die Romane Die Brücke 

vom Goldenen Horn (1998) und Seltsame Sterne starren zur Erde (2004) von Emine Sevgi 

 
81 Galter, Sunhild: Das Bild der zornigen jungen Frau in Fatma Aydemirs Debütroman Ellbogen (2018). 

http://uniblaga.eu/wp-content/uploads/2018/43/Galter.pdf (eingesehen am 26.06.2023). 
82 Franssen, Maximilien: Die Identitätssuche migrantischer Frauenfiguren in der Gegenwartsliteratur bei Emine 

Sevgi Özdamar und Fatma Aydemir. Liége: Université Faculté de Philosophie et Lettres (2020-2021). 

https://matheo.uliege.be/bitstream/2268.2/12995/4/TFE-Franssen-2020-2021-2nd-Session.pdf (heruntergeladen 

am 28.07.2023).  

http://uniblaga.eu/wp-content/uploads/2018/43/Galter.pdf
https://matheo.uliege.be/bitstream/2268.2/12995/4/TFE-Franssen-2020-2021-2nd-Session.pdf


27 
 

Özdamar und Ellbogen (2017) von Fatma Aydemir. Franssen bedient sich bei der Arbeit der 

postkolonialen Theorie, der feministischen Theorie und der Intersektionalität.  

Selda Koçak verfasste ihre Magisterarbeit 2021mit dem Titel Literarische Synthese zum türki-

schen Frauenbild. Ein Vergleich der Protagonistinnen bei Kurban Said: Das Mädchen vom 

Goldenen Horn und Fatma Aydemir: Ellbogen83. Theoretisch bedient sich die Arbeit der 

Grundlagen der interkulturellen Literatur. Fremdheit, die Gegenpole Okzident und Orient sind 

ebenfalls Elemente, die herangezogen werden. Des Weiteren beschäftigt sich Koçak ebenfalls 

mit dem Thema Stadt in ihrer Arbeit, da sowohl die Städte Berlin als auch Istanbul in den 

Romanen eine sehr starke Präsenz aufweisen. 

Über den letzten, im Jahre 2022 erschienen Roman von Fatma Aydemir schrieb Meike Fess-

mann in der Süddeutschen Zeitung eine Rezension mit dem Titel Fatma Aydemirs Roman 

„Dschinns“. Verdichtete Trauer.84 Nach einer kurzen Zusammenfassung des Romans be-

schreibt Fessmann den Roman Dschinns als einen nicht nur inhaltlich, sondern auch sprachlich 

gelungenen Roman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
83 Koçak, Selda: Literarische Synthese zum türkischen Frauenbild. Ein Vergleich der Protagonistinnen bei Kur-

ban Said: Das Mädchen vom Goldenen Horn und Fatma Aydemir: Ellbogen. Ankara: Hacettepe Universität 

Institut für Sozialwissenschaften Abteilung für deutsche Sprache und Literatur 2021. https://acikerisim.hacet-

tepe.edu.tr:8443/server/api/core/bitstreams/fe815aed-a159-471f-bc7d-2caa249aacb8/content (heruntergeladen 

am 05.09.2023). 
84 Fessmann, Meike: Fatma Aydemirs Roman „Dschinns“. Verdichtete Trauer. Süddeutsche Zeitung (15. Feb-

ruar 2022). https://www.sueddeutsche.de/kultur/literatur-roman-fatma-aydemir-dschinn-1.5529445 (eingesehen 

am 23.06.2023). 

https://acikerisim.hacettepe.edu.tr:8443/server/api/core/bitstreams/fe815aed-a159-471f-bc7d-2caa249aacb8/content
https://acikerisim.hacettepe.edu.tr:8443/server/api/core/bitstreams/fe815aed-a159-471f-bc7d-2caa249aacb8/content
https://www.sueddeutsche.de/kultur/literatur-roman-fatma-aydemir-dschinn-1.5529445


28 
 

I. Theoretische Grundlagen 

1. Interkulturalität  

Interkulturalität als ein Konzept soll in der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert in den USA ent-

standen, etwas später in Deutschland angelangt und seit den 90er Jahren immer mehr an Popu-

larität gewonnen haben.85 Der Grund, warum Interkulturalität als Konzept ein dermaßen großes 

Interesse erweckt, soll an der „Zunahme Interkultureller Begegnungen“86 liegen. An dieser 

Stelle sollen einige Definitionen zu dem Begriff Interkulturalität angeführt werden. In seiner 

umfassenden Lektüre über die Interkulturelle Literaturwissenschaft Das Mädchen aus der 

Fremde legt Norbert Mecklenburg Definitionen zur Interkulturalität dar. „Mit dem Adjektiv 

‚Interkulturell‘ werden Beziehungen zwischen verschiedenen Kulturen benannt.“87 In einer 

weiteren Erklärung ergänzt Mecklenburg die bereits oben zitierte Definition, mit unterschied-

lichen Aspekten, die aus einer interkulturellen Begegnung resultieren. „Der Ausdruck ‚inter-

kulturell‘ wird in der Regel auf etwas bezogen, das es zwischen zwei oder mehreren bestimmten 

Kulturen gibt: Unterschiede, Ähnlichkeiten, Beziehungen, Prozesse, Austausch, Konflikte.“88 

Interkulturalität beruht somit im Wesentlichen auf der Begegnung unterschiedlicher Kulturen 

und den daraus resultierenden gegenseitigen Auswirkungen. Eine weitere Definition zu Inter-

kulturalität liefert Ortrud Gutjahr in ihrem Aufsatz Interkulturalität und Alterität, „Interkultur-

alität umfasst […] Interaktionsformen, bei denen die Partner sich wechselseitig als unterschied-

lich kulturell geprägt identifizieren“89.  In einer Begegnung, einer Interaktion, so Gutjahr, er-

kennen und verstehen Individuen, dass sie durch unterschiedliche kulturelle Erfahrungen be-

einflusst worden sind. Die Interaktion, der Austausch sorgt somit für die Aufdeckung kulturel-

ler Differenzen. 

In ihrem Werk Einführung in die Interkulturelle Literatur bezeichnen Michael Hofmann und 

Iulia-Karin Patrut Interkulturalität mit den folgenden Worten: „[…] Interkulturalität […] be-

zeichnet den Austausch zwischen den Kulturen und die Tatsache, dass kulturelle Identität nur 

in diesem Austausch und in der Mischung zwischen Eigenem und Fremdem begriffen werden 

 
85 Vgl. Kalscheuer, Britta: Einleitung. Interkulturalität. In: Näcke-Allolio, Lars/ Kalscheuer, Britta/ Manzeschke, 

Arne (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main, 

New York: Campus 2005, S. 221-226, hier S. 221. 
86 Vgl. ebd. S. 221. 
87 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 91. 
88 Ebd. S. 93. 
89 Gutjahr, Ortrud: Einleitung zur Teilsektion Interkulturalität und Alterität. In: Wiesinger, Peter/ Derkits, Hans: 

Jahrbuch für internationale Germanistik Reihe A, Band 61. Akten des X. Internationalen Germanistenkongresses 

Wien 2000 „Zeitwende – Die Germanistik auf dem Weg vom 20. ins 21. Jahrhundert“.  Bern, Berlin, Bruxelles, 

Frankfurt am Main: Lang 2003, S. 15-20, hier S. 15.  



29 
 

kann.“90 Interkulturalität sorgt nicht allein dafür, Differenzen so wie Ähnlichkeiten in einer an-

deren Kultur zu entdecken. Es sorgt ebenfalls dafür, ein näheres Bewusstsein über die eigene 

Identität zu schaffen. Identität wird nicht allein durch die Familie, in die man hineingeboren ist, 

durch das soziale Umfeld oder durch formale Institutionen geprägt. Ein Aufeinandertreffen mit 

dem Fremden, führt nicht nur dazu den Gegenüberstehenden in Frage zu stellen und zu kon-

frontieren, sondern auch sich selbst. Eine „Bewusstwerdung der eigenen und fremden“91 wird 

somit in Gang gesetzt.  In seinem Werk The Silent Language bezeichnet der US-Amerikanische 

Anthropologe Edward T. Hall Kultur als „a form of communication“92. Aus dieser Sicht be-

trachtet ist Kultur eine Art von Kommunikation, etwas, das kommuniziert und das durch ge-

genseitige Interaktion übertragen und aufgenommen wird.  

Culture hides much more than it reveals, and strangely enough what it hides, it hides most effectively from 

its own participants. Years of study have convinced me that the real job is not to understand foreign culture 

but to understand our own. […] The ultimate reason for such study is to learn more about how one’s own 

system works.93 

 

Diese Textstelle aus Halls Werk erläutert explizit, dass durch die Begegnung mit einer fremden 

Kultur, mehr Erkenntnis über die eigene Kultur gewonnen wird als über die Kultur, der man 

gegenübersteht. Die entgegenstehende Kultur fungiert als eine Art Reflexionsebene, auf wel-

cher man sich selbst beobachtet und erneut platziert. Interkulturelle Begegnungen unterschied-

licher Kulturen sind kein neues Phänomen, gegenseitiger Kontakt zwischen Kulturen war schon 

immer vorhanden. Permanent haben sich Menschen aus diversen Gründen wie Krieg, Handel, 

Migrationen aus sicherheitstechnischen und ökonomischen Gründen bewegen müssen, was in-

folgedessen zu Kontakt mit anderen Kulturen führte. „Weil der Mensch kulturell existiert, steht 

Interkulturalität für ihn in Frage.“94 Der Mensch als kulturelles Wesen befindet und bewegt sich 

in einem Umfeld, einer Ordnung, das durch gewisse Einrichtungen, Normen und Devisen re-

guliert wird und das die Begegnung und das Aufeinandertreffen mit unterschiedlichen Kulturen 

in Betracht zieht. „Der Umgang mit kultureller Differenz gehört heute zu den alltäglichen Her-

ausforderungen […].“95 

Ein Aspekt, womit sich Interkulturalität im Intensiven auseinandersetzt, ist das Fremdsein und 

der Fremde. Der Begriff ‚fremd‘ wird mit diversen Konnotationen, positiv wie auch negativ, in 

Verbindung gesetzt. „[…] Bilder der anderen als der ‚Fremden‘, sind oft von emotionaler 

 
90 Hofmann/ Patrut: Einführung, S. 7. 
91 Vgl. Kalscheuer: Einleitung, S. 222. 
92 Hall, Edward T.: The Silent Language (1959). New York: Anchor Books 1990, S. 28.  
93 Ebd. S. 29f. 
94 Angehrn, Emil: Kultur als Grundlage und Grenze des Sinns. In: Jammal, Elias (Hg): Kultur und Interkulturali-

tät. Interdisziplinäre Zugänge. Wiesbaden: Springer 2014, S. 15-29, hier S. 15. 
95 Kalscheuer: Einleitung, S. 221. 



30 
 

Ambivalenz, von Angst und Faszination gefärbt.“96 Das Fremde, das Unbekannte, kann Neu-

gier und Reiz erwecken und zu einer Verlockung werden. Aber das Fremde kann ebenfalls 

etwas sein, das man umgehen, vermeiden möchte, da es zu einer Verunsicherung, einer Angst 

führt. „Fremd ist, was außerhalb des eigenen Bereichs vorkommt.“97 Das Fremde ist zugleich 

etwas, das man ausschließt, etwas das eine gewisse Ferne bezeichnet. 

Die interkulturelle Literaturwissenschaft fokussiert im Wesentlichen auf die „Kulturunter-

schiede“98 und denkt über die „Kulturgrenzen“99 hinaus. Ziel der interkulturellen Literaturwis-

senschaft soll es sein, neue Perspektiven zu eröffnen, in welchen Literaturen unterschiedlicher 

Kulturen miteinander verglichen werden. Dabei sollen Befangenheiten abgelegt und „Kultu-

relle Zugehörigkeit“100 soll nicht für jedes Handeln verantwortlich gemacht werden. 

Es gibt verschiedene Kulturen, somit Kulturunterschiede […]. Diese sind überwiegend keine absoluten, 

sondern relative Unterschiede. Es gibt Beziehungen, Kontakte, Kommunikation und Gemeinsamkeiten 

zwischen Kulturen. Es gibt Probleme und Konflikte bei diesen Beziehungen, und es gibt Wege der Über-

windung dieser Probleme. Literatur spielt sowohl in als auch zwischen den Kulturen eine besondere 

Rolle.101 

 

Ein wichtiger Ansatz ist es, kulturelle Unterschiede nicht als rigide, gefestigte, unauflösbare 

Merkmale zu betrachten. In kulturellen Beziehungen sind Missverständnisse, unterschiedliche 

Wertvorstellungen und Normen eine Selbstverständlichkeit. Konflikte können überwunden 

werden, soweit auf starre Bilder der ‚anderen‘ Verzicht genommen werden kann. 

„Literatur enthält und vermittelt […] kulturelle Muster […]. Darüber hinaus vermittelt Literatur 

[…] Sensibilität für kulturelle Differenz überhaupt.“102 Der Literatur als Vermittler der Kultur 

ist eine bedeutende Rolle gewidmet. Literatur kann dazu beitragen, ein Umdenken im Verständ-

nis des Rezipienten zu erzeugen und neue Perspektiven zu öffnen. Dementsprechend hat die 

interkulturelle Literaturwissenschaft vieles anzubieten und ihre Möglichkeiten sollten ausge-

schöpft werden, um ihr volles Potenzial zu nutzen. Bei Interkulturellen Analysen sollen nicht 

bestimmte Themen und Motive bevorzugt verwendet und wiederholt untersucht werden. In den 

meisten Untersuchungen drehen sich Themen vorwiegend um scharfe kulturelle Differenzen, 

Parallelen und Ähnlichkeiten dagegen sind eine Rarität. Demzufolge sollen an dieser Stelle 

zwei Werke als Beispiel angeführt werden, die auf unterschiedliche Weise den rigiden Umgang 

 
96 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 240. 
97 Hofmann, Michael: Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einführung. Paderborn: Fink 2006, S. 15. 
98 Vgl. Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 11. 
99 Vgl. ebd. S. 11. 
100 Varela, Castro Mar Do Maria: Interkulturelles Training? Eine Problematisierung. In: Darowska, Lucyna/ Lüt-

tenberg, Thomas/ Machold, Claudia (Hg.): Hochschule als transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz 

in der Universität. Bielefeld: transkript 2010, S. 117-129, hier S. 120.  
101 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 14. 
102 Ebd. S. 233. 



31 
 

mit dem Fremden und dessen Kultur und „Das Festhalten an eigenen Überzeugungen“103 the-

matisieren und kritisieren. Beide Werke behandeln interkulturelle Aspekte, aber vermitteln ei-

nen unterschiedlichen Inhalt.   

In seinem Roman Malafa (2005) erzählt der Schriftsteller Hakan Günday, der zu der jüngeren 

Generation der türkischen Gegenwartsliteratur gehört, die Geschichte eines Schmuckverkäufers 

namens Kozan und dessen Unterhaltung mit einem potenziellen Schweizer Kunden namens 

Gerard. Die unten eingeführte Textstelle, in welcher Gerard einen Vergleich zwischen dem 

Osten und dem Westen macht, steht äußerst exemplarisch für Befangenheit und Intoleranz. 

Genau das ist euer größtes Problem. Ihr könnt euch an einem Rakitisch anfreunden und euch am nächsten 

Tag gegenseitig erstechen. Ihr kommt euch schon bei der ersten Begegnung nahe, aber je mehr ihr euch 

kennenlernt desto mehr entfernt ihr euch voneinander. Wir dagegen tun das Gegenteil. Wir stehen uns am 

Anfang Fern und nähern uns mit der Zeit. Es braucht eine Weile, bis wir uns anfreunden, doch unsere 

Freundschaften halten lange. Der Unterschied zwischen dem Osten und Westen gleicht dem Unterschied 

zwischen dem Kreuz und dem Halbmond. Der Halbmond ist gewölbt, das Kreuz dagegen hat scharfe Win-

kel. Diejenigen, die unter dem Halbmond leben, führen ebenfalls ein gewölbtes Leben. Sie sind entspannt, 

interessieren sich nicht für Regeln, haben keinen Zeitsinn, sie fliegen herum wie der Sand in der Wüste. 

Diejenigen, die unter dem Schatten des Kreuzes leben, führen dagegen ein hartes Leben mit scharfen Kon-

turen. Ein Leben aus Regeln, Gesetzen und scharfen Winkeln. Sie glauben an den Menschen unter dem 

Halbmond und der Vorrichtung unter dem Schatten des Kreuzes. Demzufolge konstituieren diejenigen, die 

mit dem Halbmond leben, jeweils einen eigenen Mechanismus. Kleine Banden. Kleine Einrichtungen. Das 

Kreuz befiehlt dem Menschen eine einzige Einrichtung. Das ist der Unterschied zwischen dem Osten und 

dem Westen.104 

 

Diese Textstelle vermittelt eine scharfe Trennung zwischen dem Osten und dem Westen und 

dient als ein Beispiel dafür, wie eine interkulturelle Kommunikation nicht stattfinden sollte. 

Günday lässt in seinem Roman eine Figur vom Westen über die Menschen des Ostens in höchst 

zugespitzter, negativer Weise kommentieren. Die Kommunikation ist weder konstruktiv noch 

gehaltvoll, da es klare Grenzen zwischen den Kulturen zieht und dementsprechend für neue 

Gehalte keinen Raum lässt. Gerards Kommentare über den Menschen des Ostens reflektieren 

eine eingeschränkte und auf Stereotypisierungen basierende Wahrnehmung. Seinem Ton liegt 

eine Überlegenheit, eine Arroganz zugrunde, die jene Toleranz und Offenheit für Differenz 

ablehnt. Die Menschen des Ostens werden als unterentwickelt, ohne feste Prinzipien und ohne 

Verantwortungsbewusstsein dargestellt, wobei die Menschen des Westens für ihn das Gegenteil 

repräsentieren. „Selbstbilder werden durchgehend positiv konnotiert, während Fremdbilder fast 

ausnahmslos eine Stigmatisierung der „Anderen“ beinhalten.“105 Schon am Anfang seines 

 
103 Thomas, Alexander: Einführung. In: Thomas, Alexander/ Kammhuber, Stefan/ Machl-Schroll, Sylvia (Hg.): 

Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kooperation. Band 2: Länder, Kulturen und interkulturelle Be-

rufstätigkeit (2003). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007, S. 9-16, hier S. 12. 
104 Vgl. Günday, Hakan: Malafa (2005). Istanbul: Doğan Kitap 2015, S. 183f. Das Original habe ich selbst ins 

Deutsche übersetzt. 
105 Giordano, Christian: Die Rolle von Mißverständnissen bei Prozessen der Interkulturellen Kommunikation.  

In: Roth, Klaus (Hg.): Mit der Differenz leben. Europäische Ethnologie und interkulturelle Kommunikation. 

Münster, München, New York: Waxmann 1996, S. 31-42, hier S. 32.  



32 
 

Werkes Orientalism schreibt Edward Said ebenfalls, dass der Orient (hier der Osten) und Eu-

ropa stets als Gegenpole begriffen wurden. „[…] the Orient has helped to define Europe (or the 

West) as its contrasting image, idea, personality, experience.“106  Um die Dichotomie zwischen 

dem Osten und Westen hervorzuheben, werden hier diverse Merkmale vorgeführt. Unter diesen 

fallen eindeutige, gefestigte Charaktereigenschaften und religiöse Symbole beider Kulturen auf. 

Des Weiteren platziert Günday Gerard als den Kunden und Kozan als den Verkäufer so, dass 

sie ein asymmetrisches Verhältnis zueinander haben. In seinem Aufsatz Intermedialität, Inter-

disziplinarität, Interkulturalität beschreibt Heinz Kimmerle die unterschiedlichen Formen des 

Dialogs. Zudem unterstreicht Kimmerle die Gleichheit der Partner in einem Dialog. „Dass die 

Partner dem Rang nach gleich sind, ergibt sich auch bereits aus der Tatsache, dass sie Partner 

in Dialogen sind. Die Situation des Dialogs als solche setzt Gleichheit dem Rang nach […].“107 

Dementsprechend könnte an dieser Stelle argumentiert werden, dass die Figuren hier nicht auf 

Augenhöhe kommunizieren. Dies verleiht Gerard einen gewissen Raum, sich denunzierend 

über den ‚Anderen‘ zu äußern. Doch wie vorgetäuscht seine Überlegenheit tatsächlich ist, wird 

dadurch gezeigt, indem er sich am Ende als ein Schwindler entlarvt. Die Ironie hier besteht 

darin, dass eine Figur, die seine eigene Überlegenheit in der Einhaltung der Regeln und Gesetze 

sieht, sich jenen bewusst selbst widersetzt. Gündays Textstelle übt im Wesentlichen eine 

scharfe Kritik am Eurozentrismus und dem fabrizierten Orientalismus. 

Ein weiteres Beispiel, das ebenfalls darauf zielt, kulturelle Differenzen und gegenseitige Wahr-

nehmungen zu reflektieren, ist das in 1994 veröffentlichte Werk Ein Brasilianer in Berlin des 

brasilianischen Schriftstellers João Ubaldo Ribeiro. Ribeiros Werk basiert auf den Erfahrungen 

seines einjährigen Aufenthalts in Deutschland Anfang der 90er Jahre. In seinem Werk erzählt 

Ribeiro humorvoll, wie Vorurteile, ein Halbwissen oder überhaupt ein Mangel an Wissen über 

eine weitere Kultur zu Missverständnissen führen kann. Ribeiro liefert ein bedeutendes Beispiel 

darüber, wie sehr Menschen sich unter dem Einfluss gefestigter Bilder befinden und wie wenig 

sie Abweichungen von diesen tolerieren. „Bei Lesungen, Vorträgen und ähnlichen Anlässen ist 

es noch schlimmer, weil da ein kollektiver Druck herrscht.“108 Mit ‚Druck‘ werden die Erwar-

tungen anderer bezeichnet, die davon ausgehen, dass ‚andere‘ sich an deren Vorstellungen zu 

halten haben. Basierend auf Ribeiros Werk bringt auch Mecklenburg diese Einstellung in Das 

Mädchen aus der Fremde in Erwähnung. Mecklenburg bezeichnet dieses Vorgehen als „das 

 
106 Said: Orientalism, S. 1f. 
107 Kimmerle, Heinz: Intermedialität, Interdisziplinarität, Interkulturalität. In: Jammal, Elias (Hg): Kultur und 

Interkulturalität. Interdisziplinäre Zugänge. Wiesbaden: Springer 2014, S. 127-140, hier S. 135. 
108 Ribeiro, Ubaldo João: Ein Brasilianer in Berlin (1994). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2016, S. 59.  



33 
 

Festlegen der anderen auf die eigenen Schemata von Andersheit.“109 Interkulturalität wird als 

ein bereichernder, inspirierender und „dynamischer Kulturbegriff“110 verstanden, der auf „Ho-

mogenisierungen und Fixierungen verzichtet“111. Eine Tendenz, die auf die „[…] starren Zu-

schreibungen von Personen als Rollenträger „ihrer Kultur […]“112 plädiert, soll damit negiert 

werden. Beide Werke äußern sich grundsätzlich gegen diese Schematisierungen und die tief-

verankerten und gefestigten Vorurteile. 

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen soll es Ziel dieser Arbeit sein, die Mutter–Tochter–

Beziehung anhand der Interkulturalität als Ansatz in zwei unterschiedlichen Kulturen zu ver-

gleichen und zu analysieren. Der Vergleich soll ebenfalls dazu beitragen, eindeutige Zuschrei-

bungen abzubauen. 

 

2. Die Frage der mütterlichen Liebe nach Elisabeth Badinter 

Das vorliegende Kapitel beschäftigt sich mit den Begriffen Mutterliebe, Mutterschaft und Müt-

terlichkeit und deren normativen Bildern anhand der Überlegungen der französischen Philoso-

phin Elizabeth Badinter (1944), die zu den renommiertesten Feministinnen Frankreichs zählt. 

Badinters Überlegungen zu den oben erwähnten Begriffen erweisen sich als äußerst relevant 

und sind übertragbar auf die ausgewählten Werke, die Gegenstand dieser Arbeit sind, da diese 

sich ebenfalls mit diesen Begriffen intensiv auseinandersetzen. Badinter studierte Philosophie 

und Soziologie an der Universität Paris und war 28 Jahre lang Professorin an der Ểcole Poly-

technique in Paris. Zu ihrem Arbeitsbereich gehören das 18. Jahrhundert – die Aufklärung, so 

wie die Geschichte der Frauen und der Feminismus. Schon in ihrer Jugend wurden ihre Gedan-

ken von dem beauvoirschen Feminismus geprägt, Badinter teilt in vielerlei Hinsicht die Über-

legungen Beauvoirs. Wie Beauvoir plädiert auch Badinter für die Gleichheit der Geschlechter. 

Des Weiteren betrachtet Badinter die „Gleichberechtigung bei der Arbeit, [...] gleiche Löhne, 

gleiche Karrieremöglichkeiten“113 als höchste Priorität und stellt die Existenz einer bedingungs-

losen Mutterliebe in Frage. Badinter beschäftigt sich insbesondere mit den eingrenzenden An-

forderungen, die aufbürdenden Verantwortung an die Frau und die Mutter und stellt sich gegen 

 
109 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 238. 
110 Vgl. Hofmann: Interkulturelle Literaturwissenschaft, S. 9. 
111 Vgl. ebd. S. 9. 
112 Vgl. Wintersteiner, Werner: Transkulturelle literarische Bildung. Die „Poetik der Verschiedenheit“ in der lite-

raturdidaktischen Praxis. Innsbruck, Wien, Bozen: Studien 2006, S. 133.  
113 Vgl. Eimer, Annick: Frauenbild. „Es gibt nicht die Mutter und nicht das Kind … also auch nicht die Mutter-

liebe“. Zeit Online. https://www.zeit.de/zeit-wissen/2016/06/frauenbild-frankreich-elisabeth-badinter-feminis-

mus-mutter (eingesehen am 17.01.2022). 

https://www.zeit.de/zeit-wissen/2016/06/frauenbild-frankreich-elisabeth-badinter-feminismus-mutter
https://www.zeit.de/zeit-wissen/2016/06/frauenbild-frankreich-elisabeth-badinter-feminismus-mutter


34 
 

die Auffassung einer angeborenen, ständig wiederholten und glorifizierten Mutterliebe. Unter 

Badinters zahlreichen Werken und Essays zählen ihre beiden Werke Die Mutterliebe (1980) 

und Der Konflikt (2010) zu den bekanntesten und meist diskutiertesten. In ihrem Werk Die 

Mutterliebe verfolgt Elizabeth Badinter vom 17. Jahrhundert bis in die 1980er Jahre den histo-

rischen Wandel der Frau als Mutter und legt vor, wie sich der Inhalt und der Umfang des Be-

griffs der Mutterschaft änderte, und zeichnet detailliert die Etablierung des Begriffs ‚Mutter-

liebe‘ und hinterfragt den Mythos dahinter. Badinter geht in ihrem Werk der Frage nach, wie 

sich die gleichgültige Mutter des 18. Jahrhunderts in den folgenden zweihundert Jahren in eine 

besorgte und fürsorgliche Mutter verwandelt hat.114 

Badinter schreibt, dass Kinder in der Zeit des 18. Jahrhunderts in den Familien keine besondere 

Bedeutung besaßen und dass aus etlichen Gründen die Übergabe der Kinder zu den Ammen 

sehr üblich gewesen war. Weiterhin erläutert Badinter, dass Mütter aus unterschiedlichen 

Schichten von dieser Praxis Gebrauch machten.115 Ende des 18. Jahrhunderts sollen jedoch et-

liche Publikationen zu einem Perspektivenwechsel im Thema Mutterschaft und Mutterliebe ge-

führt haben. Ein einflussreiches Beispiel, das zu nennen wäre und das ebenfalls von Badinter 

in ihrem Werk in Erwähnung gebracht wird, ist Jean-Jacques Rousseaus pädagogisches Werk 

Emil oder Über die Erziehung (1762). Rousseau kritisiert in seinem Werk die damalige Ein-

stellung der Mütter, ihre Kinder den Ammen anzuvertrauen, ohne zu berechnen, welcher Be-

handlung diese dort unterzogen werden könnten. Des Weiteren kritisiert Rousseau den Wider-

willen der Mütter, ihre eigenen Kinder zu stillen. Rousseau betont, dass Kinder, Familie und 

Häuslichkeit das wahre Glück für die Frauen sei und dass das Verlangen nach diesen in der 

eigentlichen Natur der Frau liege.116 Dieser neue Diskurs intendierte, die Frauen mit genau de-

finierten Pflichten in einen Rahmen zu drängen, ihnen klarzumachen, dass sie ihren Eigenwert 

in der Familie und in der Mütterlichkeit, in ihrer „Urpflicht“117 zu suchen haben. Damit diese 

neuen Anforderungen als eine Bereicherung von Frauen akzeptiert und internalisiert werden 

konnten, wurden diese mit positiven Attributen verknüpft und präsentiert. 

Im folgenden Zitat konstatiert Badinter, dass die Mutterliebe sowie der Mutterinstinkt durch 

das jahrelange und mehrfache Erläutern ins gesellschaftliche Gedächtnis eingeprägt wurde. 

„Die Mutterliebe ist so häufig als etwas Instinkthaftes bezeichnet worden, daß wir gern glauben, 

 
114 Vgl. Badinter, Elizabeth: Die Mutterliebe. Geschichte eines Gefühls vom 17. Jahrhundert bis heute 1980. 

München, Zürich: Piper 1991, S. 9. 
115 Vgl. ebd. S. 50. 
116 Rousseau, Jean-Jacques: Emil oder über die Erziehung (1762). Paderborn: Schöningh 1978, S. 19.  
117 Vgl. ebd. S. 19. 



35 
 

ein solches Verhalten sei unabhängig von Raum und Zeit in der Natur der Frau verankert.“118 

Obwohl ihre Überlegungen, welche die Mutterliebe betreffen, auf gewisse Einwände stoßen, 

setzte Badinter einen starken Akzent, indem sie den Mutterinstinkt so wie die Mutterliebe in 

Frage stellte. „[…] Was ist das für ein Instinkt, der bei den einen auftritt und bei den anderen 

nicht?“119 Mit dieser Frage, die ebenfalls die Antwort inkludiert, äußert Badinter, dass dieser 

Instinkt eindeutig nicht in jeder Frau vorhanden ist. 

Badinter beginnt mit einer klaren Definition der Mutterliebe und richtet das Augenmerk auf 

ihren graduellen Charakter. Die Mutterliebe ist weder etwas Messbares, noch kann sie mit etwas 

weiterem angeglichen werden, sie kann aber ist nicht unbedingt in jeder Mutter vorhanden. 

Die Mutterliebe ist nur ein menschliches Gefühl. Sie ist, wie jedes Gefühl, ungewiß, vergänglich und un-

vollkommen. Sie ist möglicherwiese – im Gegensatz zur verbreiteten Auffassung – kein Grundbestandteil 

der weiblichen Natur. […] Die Mutterliebe drückt sich in unterschiedlichster Weise aus – mal stärker, mal 

schwächer, mal gar nicht oder fast nicht.120 

 

Diese Worte Badinters setzen die Mutterliebe mit Attributen in Verbindung, die im normalen 

Sinne mit ihr nicht in Erwähnung gebracht würden. Badinter beschreibt die Mutterliebe als ein 

schlichtes „menschliches Gefühl“, so wie die vielen weiteren Gefühle des Menschen. Die Mut-

terliebe ist eine Art von Liebe, die nicht jede Frau spüren und dem Kind vermitteln kann. Ba-

dinter kritisiert somit die Tendenz, der Mutterliebe einen zu hohen Standard zu setzen. Mutter-

liebe soll nicht glorifiziert werden, denn sie kann in unterschiedlicher Intensität auftreten, so 

kann sie von Anfang an fehlen oder mit der Zeit abnehmen und ganz verschwinden. Mit dem 

Diskurs der Mutterliebe wird die Mutter nur mit positiven und unrealistischen Besonderheiten 

ausgestattet. Sie wird mit übermenschlichen Eigenschaften dargestellt, negative Gefühle, wie 

Hass, Zorn, Neid und Wut, werden keineswegs mit ihr verknüpft. Diese negativen, jedoch 

menschlichen Gefühle werden ihr untersagt. Demzufolge wird die Mutter zu einer Person, die 

nur liebt, toleriert, mit einem leisen und beruhigenden Ton spricht und liebevoll blickt. 

Badinter betont, dass die „Mutterliebe wie ein neuer Begriff“121 Ende des18. Jahrhunderts ein-

geführt wurde. „Neu ist auch die Verknüpfung der beiden Worte „Liebe“ und „mütterlich“, 

worin sich eine Aufwertung nicht nur des Gefühls, sondern auch der Frau als Mutter andeu-

tet.“122  Mit dieser „idealisierende[n] Neugestaltung“123 wird der Mutter somit ein ‚besonderer‘ 

 
118 Badinter: Mutterliebe, S. 9. 
119 Ebd. S. 10. 
120 Ebd. S. 12. 
121 Vgl. ebd. S. 113. 
122 Ebd. S. 113. 
123 Vgl. Opitz, Claudia: Mutterschaft und weibliche (Un-)Gleichheit in der Aufklärung. Ein kritischer Blick auf 

die Forschung. In: Opitz, Claudia/ Weckel, Ulrike/ Kleinau, Elke: Tugend, Vernunft, und Gefühl. 

 



36 
 

Platz beigemessen, der gleichfalls die Übernahme gewisser Verantwortungen und Rollenzu-

schreibungen mit sich bringt. 

In ihrem Werk Der Konflikt behandelt Badinter ähnliche Konzepte, wie in ihrem Werk Die 

Mutterliebe. Badinter bezieht sich hier nicht nur auf die Ungleichheit zwischen den Geschlech-

tern, aber auch auf die Ambivalenz des Frau- und Mutterseins.  „In einer Kultur, die das „Ich 

zuerst“ zum Prinzip erhoben hat, ist Mutterschaft eine Herausforderung, ja sogar ein Wider-

spruch.“124 Hier möchte Badinter die Spaltung zwischen des Frau- und des Mutterseins hervor-

heben. Eine absolute Hingabe zur Mutterschaft, so Badinter, würde das „Ich“ in den Schatten 

rücken und die Frau einschränken. Badinter erläutert in ihrem Werk, dass gewisse Freiheiten, 

die in den 1970ern erreicht wurden, zu Gunsten einer idealisierten Mutterschaft rückgängig 

gemacht wurden. Sie betont, dass unterschiedliche Diskurse, die das gleiche Ziel anstrebten, 

nämlich den Muttermythos erneut zu beleben, bewusst zusammenwirkten. Unter diesen Dis-

kursen benennt Badinter die „Ökologie, die Verhaltenswissenschaften und […] essentialisti-

scher Feminismus“125 und erklärt anhand von Beispielen, wie diese gemeinsam für einen neuen 

Mutterdiskurs sorgten. Bekanntlich ist die Ökologie eine Lehre, die darauf zielt, dass der 

Mensch sich im Sinne der Natur ausrichtet. Doch was Badinter hier vehement kritisiert, ist ein 

politischer Diskurs, der sich dabei entwickelt und der dabei zu einer, „Umkehrung der Werte“126 

geführt haben soll. Eine dieser Umkehrungen soll die „Rückkehr zur Muttermilch“127 gewesen 

sein. Das Stillen wurde zu einem der Kennzeichen der guten Mutter. Badinter offenbart in ei-

nem Interview, das Britta Sandberg vom Spiegel 2010 mit ihr führte, dass sie die Idee für dieses 

Buch entwickelte, nachdem der französische Gesundheitsminister Bernard Kouchner 1998 so-

wohl die Werbung als auch die kostenlose Ausgabe von Milchpulver in den Geburtsstationen 

verbat.128 Hinter diesem Akt verbargen sich, so Badinter, viel ernsthaftere Intentionen, die da-

rauf zielten, die Frau in einen engeren Raum zu drängen und ihr die Freiheit zu nehmen, selbst 

zu bestimmen. Die Entscheidung zielte darauf ab, die Frauen zu forcieren, ihre Kinder zu stillen 

und nicht nach der Flasche zu greifen. Badinter beschreibt das Stillen als eine höchst „intime“129 

Angelegenheit, darüber dürfe im eigentlichen Sinne nur die Mutter entscheiden. Einen Eingriff 

 
Geschlechterdiskurse der Aufklärung und weibliche Lebenswelten. (Hg.). Münster, New York, München, Berlin: 

Waxmann 2000, S. 85-106, hier S. 87. 
124 Badinter, Elizabeth: Der Konflikt. Die Frau und die Mutter. München: Beck 2010, S. 25. 
125 Ebd. S. 46. 
126 Ebd. S. 47. 
127 Ebd. S. 56. 
128 Vgl. Sandberg, Britta (Interviewerin): Erziehung „Frauen sind keine Schimpansen“. In: Der Spiegel. 

https://www.spiegel.de/spiegel/a-713292.html (eingesehen am 11.11.2021). 
129 Vgl. Eimer: Frauenbild. 

https://www.spiegel.de/spiegel/a-713292.html


37 
 

von außen versteht sie als einen Angriff in die persönliche Sphäre der Frau. Die Antibabypille 

war einer der wichtigsten Entwicklungen der 1960er Jahre. Frauen waren nun in der Lage, un-

gewollte Empfängnis zu verhindern oder sie selbst zu bestimmen. Doch mit diesem Diskurs der 

Ökologie zirkulierten nun Informationen, die gegen diese Verhütungsmethode sprachen. Die 

Pille wurde nun nicht nur als ein „künstliche[s] Produkt“130 bezeichnet, das „in natürliche Pro-

zesse eingreift“131, aber auch verantwortlich gehalten für ein „Krebsrisiko“132 und als „Gefahr 

hormonaler Unregelmäßigkeiten“133. Badinter äußert ihre Einwände, indem sie das Ganze als 

Behauptungen bezeichnet. 

Ein weiterer Diskurs, den Badinter in Erwähnung bringt, ist die Verhaltensforschung. Die Ver-

haltensforschung untersucht und interpretiert das Verhalten der Tiere. Anlehnend an die Ver-

haltensforschung sollte damit gezeigt werden, dass Frauen einen Mutterinstinkt haben. Badinter 

schreibt, dass insbesondere die Kinderärzte eine Korrelation zwischen den Mutterschaftshor-

monen der Tiere und der Frauen machten. So gingen diese von der Annahme aus, dass beide 

mit den gleichen Mutterschaftshormonen ausgestattet sind. 

Essentialistischer Feminismus ist ein weiterer Diskurs den Badinter in ihrem Werk kurz in Er-

wähnung bringt und der ebenfalls für die Festigung eines Muttermythos gesorgt haben soll.  

In ihrem Aufsatz On the Genealogy of Women A Defence of Anti-Essentialism definiert Alison 

Stone den essentialistischen Feminismus mit folgenden Worten: 

Philosophically, essentialism is the belief that things have essential properties, properties that are necessary 

to those things being what they are. Applied within feminism, essentialism becomes the view that that there 

are properties essential to women, in that any woman must necessarily have those properties to be a woman 

at all.134 

 

Zusammenfassend lässt sich erklären, dass der essentialistische Feminismus die Meinung ver-

tritt, dass alle Frauen gewisse gemeinsame Eigenschaften besitzen müssen, um überhaupt Frau 

sein zu können. Badinter schreibt, dass „die Mutterschaft noch immer die große Unbekannte“135 

sei und erläutert, dass nicht alle Mütter die Mutterschaft als ein „Glück“136 und einen „Ge-

winn“137 empfänden, wie die Vermutung von vielen sei. Für manche Mütter ist es ein Glück, 

 
130 Vgl. Badinter: Konflikt, S. 49. 
131 Ebd. S. 49. 
132 Ebd. S. 49. 
133 Ebd. S. 49. 
134 Stone, Alison: On the Genealogy of Women: A Defence of Anti-Essentialism. In: Gillis, Stacy/ Howie, 

Gillian/ Munford, Rebecca (Hg.): Third Wave Feminism. A Crtitical Exploration (2004). Hampshire: Palgrave 

Macmillan 2007, S. 16-29, hier S. 18. 
135 Badinter: Konflikt, S. 27. 
136 Ebd. S. 27. 
137 Ebd. S. 27.  



38 
 

manche müssen jedoch erkennen, dass sie „für das Mutterdasein nicht geschaffen“138 sind. Es-

sentialismus neigt zu einer Verallgemeinerung, bei welcher die weiteren vielen Facetten von 

Frauen nicht in Betracht gezogen werden.   

Zusammenfassend reflektiert und arbeitet Badinter in ihren Werken Die Mutterliebe und Der 

Konflikt heraus, welche Herausforderungen Frauen zu bekämpfen haben, wenn sie sich für oder 

gegen die Mutterschaft entscheiden. 

Im Hintergrund dieser Überlegungen sollte ebenfalls eine kurze Begriffserklärung zu Mutter-

schaft gegeben werden. Mutterschaft ist eines der Felder, womit sich Feminismus im wesentli-

chen Sinne auseinandersetzt.139 Einige feministische Ansätze, die sich mit Mutterschaft be-

schäftigen, sind der Differenzfeministische140 und der Gleichfeministische Ansatz141. Doch da 

es kein Anliegen dieser Arbeit ist, diese feministischen Theorien in ihrer Vielfalt vorzustellen 

und sie zu diskutieren, werden sie nur kurz in der Fußnote in Erwähnung gebracht. 

Mutterschaft erweist sich als ein facettenreicher Begriff, der in der Gesellschaft vor allem mit 

positiven Attributen in Zusammenhang gebracht wird. Dass eine Mutter fürsorglich, aufopfe-

rungsvoll, hingebungsvoll, nährend und liebend zu sein vermag, ist unbestritten. Es gibt aber 

auch Frauen, die diesem Bild nicht entsprechen, dann verkommen die positiven Zuschreibun-

gen zu Klischees, die an der Mutterschaft haften. 

Mutterschaft wird als eine „weibliche Lebenserfüllung“142 betrachtet. Dass die Mutterschaft ein 

Konstrukt ist, ist bereits eine weit verbreitete Meinung. Des Weiteren ist Mutterschaft ein dy-

namischer Begriff, der trotz etlicher Zuschreibungen zeitgemäß erneut konstruiert wird. Mut-

terschaft ist mit Erwartungen belegt und die Aufgabenliste der Mutter verdichtet sich immer 

weiter. Bereits in ihrem Werk Das andere Geschlecht erläuterte Simon de Beauvoir: „Die Mut-

terschaft bestimmt die Frau für ein seßhaftes Leben […].“143 Mit Mutterschaft sieht Beauvoir 

 
138 Badinter: Konflikt, S. 27. 
139 Chodorow, Nancy: Das Erbe der Mütter. Psychoanalyse und Soziologie der Geschlechter (1978). München: 

Frauenoffensive 1985. In ihrem Werk setzt sich Chodorow ausführlich mit der Differenztheorie auseinander und 

geht der Frage nach, warum es immer die Mütter sind, die in erster Linie für die Kinder verantwortlich sein müs-

sen.   
140 Marx Ferree, Myra: Feminismen. Die deutsche Frauenbewegung in globaler Perspektive (2012). Frankfurt am 

Main: Campus 2018. 
141 Marx Ferree, Myra: Gleichheit und Autonomie. Probleme feministischer Politik. In: Gerhard, Ute/ Jansen, 

Mechtild/ Maihofer, Andrea/ Schmid, Pia/ Schultz, Irmgard (Hg.): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte 

haben (k)ein Geschlecht. Frankfurt/Main: Helmer 1990, S. 283-298. Marx Ferree beschäftigt sich in ihrem Werk 

Feminism, wie auch in ihrem Aufsatz Gleichheit und Autonomie mit Problemen feministischer Politik mit den 

deutschen und amerikanischen Frauenbewegungen. 
142 Gschwend, Gaby: Mütter ohne Liebe. Vom Mythos der Mutter und seinen Tabus (2009). Bern: Huber 2013, 

S. 24. 
143 Beauvoir, Simone de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau (1949). Reinbeck bei Hamburg: Ro-

wohlt 1968, S. 76.  



39 
 

die Teilnahme der Frau am öffentlichen Leben gefährdet und sieht in ihr eine Beschränkung. 

Badinter schließt sich den Überlegungen Beauvoirs an und ist ebenfalls der Meinung, dass die 

Mutterschaft eine lähmende und fesselnde Erfahrung im Leben einer Frau sein kann, wenn die 

Frau sich selbst dieser Verantwortung fraglos hingibt. 

Die Romane, die Gegenstand dieser Arbeit sind, übertragen voneinander variierende Mütter, 

die die Mutterschaft unterschiedlich erleben und die die Mutterliebe im Unterschiedlichen ver-

mitteln oder im Ganzen negieren. Die Mütter in den Romanen stimmen mit dem idealisierten, 

glorifizierten, unrealistischen, tiefeingeprägtem und positiv besetztem bekannten Mutterbild 

nicht überein. In ihrem Werk Das Erbe der Mütter (1985) betont Nancy Chodorov, dass die 

Mütterlichkeit einer Frau von vielen unterschiedlichen persönlichen Erfahrungen geprägt wird. 

„Ihre Mütterlichkeit wird also […] von der Beziehung zu ihrem Mann, von der Erfahrung fi-

nanzieller Abhängigkeit, von ihrer Erwartung einer Ungleichheit in der Ehe und von ihrer Auf-

fassung der Geschlechterrollen beeinflußt.“144 Auch Simon de Beaviour erläutert in ihrem Werk 

Das andere Geschlecht, dass äußerliche Umstände in der Prägung der Mutterschaft elementar 

sind. „Die Frau, die ihrem Mann herzlich zugetan ist, wird oft ihre Gefühle nach denen richten, 

die er ihr entgegenbringt. Sie empfängt die Schwangerschaft und Mutterschaft freudig oder 

widerwillig, je nachdem ob er darüber stolz oder verärgert ist.“145  Die Mütter in den Romanen 

kommen aus unterschiedlichen Kulturen und Kreisen. Ihre individuellen Geschichten so wie 

das erlebte Umfeld im hier und jetzt beeinflussen ihre Mutterschaft und bewirken nicht nur 

allein ihre Beziehungen zu ihren Töchtern, sondern auch die Art und Weise, wie sie die Mut-

terliebe vermitteln. Diesbezüglich behandelt dieser Teil der Arbeit die Frage, inwieweit die in-

dividuellen Geschichten und Erfahrungen dieser Mütter die Vermittlung ihrer Mutterliebe be-

einflussen. Wie divergierend die Mütter auch sein mögen, die Mutterliebe ist ein Gefühl, das 

ohne Wenn und Aber von jeder Mutter erwartet wird. Mit anderen Worten, von der Mutter 

geliebt zu werden, wird als ein selbstverständliches Recht begriffen und es wird Anspruch er-

hoben, sie großzügig von der Mutter zu erhalten. Jene Mutter, die dem Kind die Mutterliebe 

nicht entgegenbringt, wird als eine schlechte Mutter eingestuft. Beauvoir äußert in ihrem Werk 

Das andere Geschlecht, dass überhaupt die „Idee der ‚schlechten Mutter‘“146 verdrängt und als 

eine Zuschreibung vermieden wurde und deshalb ein weiterer Begriff die „Rabenmutter ge-

schaffen“147 und eingeführt wurde, um das Wort ‚schlecht‘ mit dem idealisierten, liebevollen 

 
144 Chodorow: Das Erbe der Mütter, S. 115. 
145 Beauvoir: Das andere Geschlecht, S. 481. 
146 Ebd. S. 497. 
147 Ebd. S. 497. 



40 
 

Bild der Mutter nicht in Verbindung zu setzen. Badinter begreift das Frausein und das Mutter-

sein als zwei unterschiedliche Identitäten.148 Die Frau, so Badinter, setzt sich selbst in den Mit-

telpunkt und richtet ihr Leben nach ihren eigenen und persönlichen Bedürfnissen ein. Die Mut-

ter hingegen, laut Badinter die wichtigste Bezugsperson im Leben des Kindes, muss sich nach 

den Bedürfnissen des Kindes richten und es priorisieren. Dementsprechend soll noch einer wei-

teren Frage nachgegangen werden. Kommen in den Romanen Mütter vor, die mehr in das Frau-

sein investieren wollen als in die Mutterschaft? Badinters Überlegungen zur Mutterschaft und 

Mutterliebe verleihen einen tiefen Einblick in das Thema und sollen dazu dienen, die hier und 

bereits in der Einleitung fortgeführten Fragen aufzudecken und zu beleuchten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
148 Vgl. Eimer: Frauenbild. 



41 
 

II. Romananalysen 

1. Perihan Mağden: Zwei Mädchen. Istanbul-Story 

Die Journalistin und Schriftstellerin Perihan Mağden gehört zu den meist rezipierten und dis-

kutierten Autorinnen der türkischen Gegenwartsliteratur. In der literarischen Szene hat sich 

Mağden einen besonderen Platz erarbeitet und findet Aufmerksamkeit nicht nur durch ihre au-

ßergewöhnlichen Themen und Figurendarstellungen, aber auch Aufgrund ihrem Sprachstil. Der 

Roman Zwei Mädchen. Istanbul-Story (2002) erzählt die Geschichte von Behiye und Handan, 

zwei junger Mädchen, die eine kurze, jedoch intensive Freundschaft miteinander aufbauen. Der 

Roman ist in Kapiteln eingeteilt und in der Gegenwart angesiedelt, alles spielt sich in nur neun-

zehn Tagen ab und wird vorwiegend von einem Er-Erzähler erzählt. Des Weiteren werden sehr 

häufig Dialoge eingeführt. Dialogtexte vermitteln Charaktereigenschaften, die dazu dienen, das 

Umfeld und das Niveau der Figuren aufzudecken. Mağden weicht in ihren Schriften von der 

herkömmlichen Grammatik ab und offenbart dessen Grund in einer Reportage: 

Als Kolumnisten habe ich damals sehr mit der Sprache gespielt […]. Es war mir langweilig. Letztendlich 

gibt es keinen anderen in der Welt, der viermal in der Woche schreibt. Deswegen dachte ich „las mich mit 

der Sprache spielen“, aber ich gebe zu, dass ich das in meiner Kolumne sehr übertrieben habe. Aber die 

Reaktionen […]  fand ich keineswegs verständlich […]. […] es ist meine Muttersprache […] und ich spiele 

damit wie es mir passt […].149 

 

Mağden verwendet die Sprache als ein Medium, um gesellschaftliche Normen zu konfrontieren 

und auch zu provozieren. In der Literaturszene führt Mağdens Sprachverwendung jedoch zu 

unterschiedlichen Meinungen. In einem Artikel schreibt die türkische Linguistin Necmiye Al-

pay Folgendes über Mağdens Stil: 

Obwohl ihre Schriften zu verschiedenen Gattungen gehören, ist ein enger Zusammenhang auf allen Ebenen 

zu beobachten. Doch die Grenzen stehen immer noch fest da. Romane sind Romane, Gedichte sind Ge-

dichte. Den Zusammenhang […] ermöglicht ihr Erzählen. […] Mağdens tägliche Schriften […] sind kom-

munizierende, informierende und anredende Schriften.150 

 

Damit betont Alpay, dass die Autorin einen Schreibstil hat, dem sie in allen ihren Schriften, die 

unterschiedlichen Gattungen angehören, treu bleibt. Alpay schreibt, dass Mağden zwar in ihren 

Werken denselben Schreibstil verwendet, aber meistens harte Konturen zwischen den Genren 

zieht. Über ihren eigenen Schreibstil äußert Perihan Mağden in einer Reportage von 2002 für 

Milliyet151, dass der Journalismus ihren Sprachstil im Positivem beeinflusst und ihre Sprache 

 
149 Vgl. Romanla aramda kötü bir kan var. https://t24.com.tr/k24/yazi/romanla-aramda-kotu-bir-kan-var,369 

03.06.2002 (eingesehen am 29.02.2020) Das türkische Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
150  Vgl. Alpay, Necmiye: Perihan Mağden Külliyesi, https://www.perihanmagden.blogcu.com/perihan-magden-

elestiriler/488839 (eingesehen am 25.04.2019). Das türkische Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
151 Vgl. Çıplak Kadın Yazarlara Öfke Duyuyyorum. https://www.milliyet.com.tr/pazar/ciplak-kadin-yazarlara-

ofke-duyuyorum-5214428 03.06.2002 (eingesehen am 29.02.2020) Das türkische Original habe ich selbst ins 

Deutsche übersetzt. 

https://t24.com.tr/k24/yazi/romanla-aramda-kotu-bir-kan-var,369
https://www.perihanmagden.blogcu.com/perihan-magden-elestiriler/488839
https://www.perihanmagden.blogcu.com/perihan-magden-elestiriler/488839
https://www.milliyet.com.tr/pazar/ciplak-kadin-yazarlara-ofke-duyuyorum-5214428%2003.06.2002
https://www.milliyet.com.tr/pazar/ciplak-kadin-yazarlara-ofke-duyuyorum-5214428%2003.06.2002


42 
 

vereinfacht habe. Es gibt jedoch Einwände, die gegen Alpays und Mağdens Auffassung spre-

chen. Literaturkritiker Semih Gümüş sieht das anders und betont in seinem Werk Yazının 

Sarkacı Roman (2013), dass „die Sprache im Roman Zwei Mädchen, keineswegs die Sprache 

des Romans“152 ist und fügt hinzu, dass der Schreibstil, den Mağden in ihren Zeitungsartikeln 

verwendet, für den Roman nicht geeignet ist, da beide anderen Zwecken dienen. Gümüş ist der 

Meinung, dass der Journalismus den Schreibstil der Autorin keineswegs gereift und im positi-

ven entwickelt hat, zudem erläutert er, dass Mağden für ihre Romane einen anderen Schreibstil 

zu suchen und zu erarbeiten hat. Im Gegensatz zu Alpay ist Gümüş nicht der Meinung, dass es 

klare Konturen zwischen den unterschiedlichen Schriften Mağdens gibt. Laut Gümüş ist der 

journalistische Stil der Autorin zu sehr in ihrem Roman präsent. Tatsächlich erweist sich das 

Experimentieren mit der Sprache in Zwei Mädchen als ein Verzicht auf die Textverständlich-

keit, da die Sprache stolpert und den Eindruck eines Stotterns vermittelt. 

Die Verstöße gegen die Regeln der Grammatik im Roman können das Lesen für den Rezipien-

ten erschweren. Lange Sätze so wie auch detaillierte Schilderungen sind in Mağdens Texten 

kaum vorhanden. Wiederholungen von bestimmten Worten und Wortgruppen, wie „Mein 

blaues Häschen. Mein Mamababy”153 oder „Meine Mädchenmutter. Mein Leman-Baby. Meine 

Mama”154, kommen im Roman jedoch sehr häufig vor. Diese Ausdrücke wirken an manchen 

Stellen übertrieben und überflüssig. Seine Liebe in dieser Art zu äußern, mag nicht in jeder 

Kultur vorkommen, deswegen wirkt auch die Sprache in der deutschen Übersetzung des Ro-

mans äußerst unnatürlich und als nicht gelungen. Dadurch macht der Roman durch die Sprache, 

der Charaktereigenschaften und durch die alltäglichen Praktiken einen sehr lokalen Eindruck. 

Mağden jongliert mit der Sprache, indem sie die Wörter zerlegt und unvollständige Sätze 

schreibt. Zu nennen wären hier die Beispiele, „Hunderte von Knöpfen. Tausende. Viele Knöpfe 

eben. Vie. Le. Knöp. Fe“.155 Des Weiteren finden Versalien häufig Verwendung, um auf einen 

gewissen Zustand zu deuten, wie im Beispiel „HANDAN-ZEIT“156 (die Zeit, die mit Handan 

verbracht wird). Der Sprachstil der Figuren in Zwei Mädchen steht im Einklang mit ihren Per-

sönlichkeiten.  Insbesondere werden die Gefühlszustände und die Stimmungsumschwünge der 

Protagonistin Behiye durch zerlegte oder großgeschriebene Wörter ausgedrückt. Außer Behiye 

lässt Mağden alle anderen Figuren fließend reden und denken, ohne dabei mit der Sprache zu 

 
152 Vgl. Gümüş, Semih: Yazının Sarkacı Roman (2011). İstanbul: Can Sanat Yayınları 2013, S. 192. Das türki-

sche Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
153 Mağden, Perihan: Zwei Mädchen. Istanbul-Story (2002). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2009, S. 26. 
154 Ebd. S. 45. 
155 Ebd. S. 31. 
156 Ebd. S. 76. 



43 
 

spielen. Der Literaturkritiker Gümüş jedoch findet weder den Gehalt noch die Sprache des Ro-

mans als gelungen und schreibt, „dass es dem Roman Zwei Mädchen nicht gelingt, die beab-

sichtigte Tiefe eines Romans zu erreichen“157. Des Weiteren erläutert Gümüş, dass „weder die 

Großschreibung noch das Zerlegen und die mehrfache Wiederholung der Wörter, zu einer 

neuen Bedeutung beitragen“158. 

Die journalistische Seite der Autorin lässt sich in den vielschichtigen Handlungssträngen des 

Romans erkennen. In Mağdens Kolumne finden nicht nur politische Themen ihren Platz, auch 

die Populärkultur ist einer ihrer Schwerpunkte. Außerdem setzt die Autorin als rhetorisches 

Stilmittel Sarkasmus ein und äußert ihre Kritik gegen die Gesellschaft oder bestimmte Gruppen 

unverschlüsselt. Dieser Stil, so wie die Themenvielfalt, prägen sich in ihren Romanen ebenfalls 

ein. Unterschiedliche Themen und Probleme werden gleichzeitig angesprochen, doch dies ent-

zieht dem Roman die Möglichkeit, sich endgültig in eine Richtung zu entwickeln und zu ver-

tiefen. Aspekte des Romans sind Mutter–Tochter–Beziehung, Schwierigkeiten des Erwachsen-

werdens, Freundschaft, Kriminalfälle und soziale Ungleichheit. Doch hauptsächlich legt der 

Roman den Fokus auf Behiye, die als Hauptfigur des Romans agiert. Dadurch, dass die Autorin 

sehr viele Motive im Roman verwendet, wird der Fokus etwas von Behiye genommen und das 

Lesepublikum hat das Gefühl, dass sich die Figur nicht mehr weiterentwickelt. 

Der Roman Zwei Mädchen ist in der Unterhaltungsliteratur anzusiedeln, jedoch mit vielen tri-

vialen Mustern, die insbesondere in der Figurendarstellung zu beobachten sind. Mağden zeich-

net in ihrem Roman entgegengesetzte, mit negativen und positiven Eigenschaften ausgestattete 

Figuren. Zu den negativ konnotierten Figuren gehören Handans Freundeskreis und Behiyes 

Bruder Tufan. Ihnen wird keine bedeutende Rolle zugeschrieben, durch sie sollen nur gewisse 

Lebensweisen und Handlungen kritisiert werden. Da Handans Freundeskreis zur privilegierten 

Schicht gehört, werden sie als oberflächlich und ziellos bewertet. „Sie fahren an alle möglichen 

Orte. […] Oft fahren sie zu diesem Weltraumbahnhof namens Bagdad-Straße. […] Ständig 

werden ohne Ende Spiele gespielt. […] Ihre Unterhaltungen bestreiten sie mit maximal fünfzig 

Wörtern“.159 Dieser Freundeskreis mit seinen eigenen Präferenzen und seinem eigenen Alltag 

wird im Roman mit viel Geringschätzung und Unterstellung dargestellt. Doch dies wird ohne 

eine wahrhaftige Begründung gemacht. Konsequenterweise werden unentwickelte, misslun-

gene aber jedoch harmlose Figuren skizziert, die keinem schaden, doch einem starken Tadel 

 
157 Vgl. Gümüş: Yazının Sarkacı Roman, S. 188. 
158 Vgl. ebd. S. 191. 
159 Mağden: Zwei Mädchen, S. 201. 



44 
 

unterzogen werden. Dadurch, dass ihnen im Roman nicht viel Spielraum gewidmet wird, er-

scheint ihre negative Darstellung als nicht nachvollzierbar und ungerecht. Behiyes Bruder 

Tufan dagegen verkörpert alles, das einen negativen Charakter auszeichnet, jedoch erweist er 

sich als eine realistisch und lebensnah konstruierte vertraute Figur. Mit seinen bösartigen und 

brutalen Einstellungen, seiner verbalen Gewalt, hat Tufan mehr Gewicht im Roman als die 

Freunde Handans. 

Dadurch, dass sie einen forcierten Eindruck machen, ist in der Darstellung der Hauptfiguren 

ebenfalls eine Schwäche zu erkennen. Als Beispiele zu nennen wären die übertriebene Kind-

lichkeit und Schönheit Handans und der bezwungene, bemühte Zorn und die Schwermut Be-

hiyes. Dass die Hintergrundgeschichte Behiyes im Roman fehlt, ist eine große Lücke. Ihr Zorn 

und ihre Schwermut werden weder begründet noch aufgeklärt, das stellt eine weitere Schwäche 

dar und erweist sich als nicht nachvollziehbar für den Rezipientenkreis. Mağden ordnet alle 

Figuren sehr präzise ein, das führt jedoch zu einer Verallgemeinerung. Wohlhabend zu sein, 

wird mit Dummheit und Ziellosigkeit gleichgesetzt. Schönheit, wie im Beispiel Handans, da-

gegen wird mit Gutherzigkeit verknüpft.  Behiye, die weder schön noch wohlhabend ist, wird 

mit Intelligenz und Wut ausgerüstet. 

Des Weiteren bilden drei voneinander und von der Romanhandlung unabhängige Nebenhand-

lungen den kriminalistischen Rahmen des Romans. Die Titel dieser Nebenhandlungen lauten 

nach der Reihenfolge ‚Schilf‘160, ‚Wald‘161 und ‚Ufer‘162. In allen drei geht es um einen Mord, 

der mit einem scharfen Gegentand begangen wurde. Es handelt sich um einen Serienmörder, 

der es auf junge männliche Opfer abgesehen hat, die mit ihrem ökonomischen Standard zu einer 

gewissen sozialen Schicht gehören. Dies verraten die teuren Markenkleidungen, die von den 

Opfern getragen werden. Die Taten verleihen dem Roman eine gewisse Spannung und sind lose 

mit der Haupthandlung verbunden. Dadurch, dass Behiye bei jeder Gelegenheit ihre Abneigung 

gegen die Oberschicht und Luxusmarkmarken äußert, und dadurch, dass sie ein Skalpell besitzt, 

welches die Mordwaffe sein könnte, wird sie implizit als Verdächtige dargestellt. 

Semih Gümüş liefert eine weitere Perspektive zu den Morden und betont, dass „die Morde von 

unbekannten jungen Männern im Roman […], auf die Gefahren und Korruption der Gesell-

schaft hindeuten, von der Behiye und Handan umgeben sind“163. Diese spielerische Handlung 

im Roman basiert auf einer Aporie, die Behiye als Täterin aber auch zugleich als der Gefahr 

 
160 Mağden: Zwei Mädchen, S. 7. 
161 Ebd. S. 83. 
162 Ebd. S. 189. 
163 Vgl. Gümüş: Yazının Sarkacı Roman, S. 186. 



45 
 

ausgesetztes junges Mädchen etabliert. Das Skalpell, ihre Tendenz zur Gewalt, ihre große Wut 

führen zu offenen Fragen. Schlussfolgernd entsteht eine Figur, die zwischen dem Täter und 

Opfersein pendelt. 

Die Nebenhandlungen erweisen alle das gleiche Schema. Es sind immer zwei Personen, die 

einen Plan haben, etwas gemeinsam zu unternehmen, und der Plan kommt immer durch die 

Begegnung, die Entdeckung einer Leiche zum Scheitern und wird unterbrochen. Die Unterbre-

chung der Pläne deutet auf die Unmöglichkeit einer Vollendung eines Plans und dient ebenfalls 

als eine Art Prophezeiung. Somit werden die Pläne der Protagonistinnen ebenfalls zum Schei-

tern verurteilt. 

Jedes Mordkapitel endet mit einem Polizeibericht, einem Sachtext, der mit einer Klarheit und 

Genauigkeit Informationen zum Mordfall vermittelt. Diese Sachtexte enthalten weder erzähle-

rische Mittel noch überflüssige Informationen, sie sind rein mechanisch verfasst. Zusammen 

mit den Polizeiberichten wird ein weiterer Text, der sich durch seinen Inhalt im Ganzen von 

diesen unterscheidet, in diese Mordkapitel montiert. Diese sind ebenfalls in der Form eines 

Sachtextes geschrieben, strukturell genauso kompakt. In diesen kurzen Texten jedoch verwen-

det Mağden Ironie als rhetorisches Stilmittel. Durch diese redundanten Informationen werden 

Gräueltaten abgeschwächt und in den Hintergrund gerückt. 

Diese überspitzten Texte liefern überflüssige und persönliche Informationen über die Opfer, 

wie die Marken ihrer Kleidungsstücke und ihre Penislänge – Informationen, die im Normalfall 

in einem Sachtext keinen Platz einnehmen würden. 

Laut Polizeibericht war der Getötete mit einer Jacke, einer Hose, einem Hemd, einer Unterhose, Socken 

und einem einzelnen Schuh bekleidet. 

Dunkelblaue Jacke: Paul & Shark 

Dunkelblau-rot-weiß gestreiftes Sweatshirt: Tommy Hilfiger 

Weißes Unterhemd: Marks &Spencer 

Blue Jeans: Ralph Lauren 

Dunkelblaue Socken: Lacoste 

Weiße Unterhose: Marks &Spencer 

Mokassin Größe 44: Gucci 

Penislänge: 9cm164 

 

Der Inhalt dieses Textes beabsichtigt, die Seriosität des eigentlichen Sachtextes zu brechen. 

Zwei Mädchen ist ein realistischer Roman, die Handlungen der Figuren werden wirklichkeits-

getreu dargestellt, aber die inhaltliche Dekonstruktion des neu erstellten Sachtextes wider-

spricht der Wahrhaftigkeit des realistischen Romans. Mağden macht hier nicht nur eine kleine 

Abweichung von der Form, sondern setzt das Unwahrscheinliche gegen das Wahrscheinliche 

 
164 Mağden: Zwei Mädchen, S. 12. 



46 
 

ein. Die distanzierte, unpersönliche und gefühlskalte Sprache des Sachtextes wird mittels In-

formationen über persönliche Gegenstände und Ironie gebrochen. Des Weiteren sind der Tod 

und die Hoffnung für einen neuen Anfang kontrastierende Elemente im Roman Zwei Mädchen. 

Inmitten der Hoffnungen fungieren der Tod und die Morde als ein großer Riss und ein Wach-

rütteln. 

Zwar hat der Roman einen kriminalistischen Rahmen, jedoch fehlen einige Merkmale des Kri-

minalromans, wie ein Detektiv, der mit seinen Ermittlungen und variierenden Verdächtigen in 

den Roman einfließt. Dass es am Ende des Romans keine Aufklärung für die Verbrechen gibt, 

ist eine weitere Lücke, die die Verbindung zu einem Kriminalroman ausschließt. Die Beschrän-

kungen der Taten auf einen bestimmten Typus deuten auf einen Serienmörder mit Motiv. Aber 

das Motiv so wie der Täter bleiben am Ende des Romans offen. 

Die sechszehnjährige Protagonistin Behiye lebt zusammen mit ihren Eltern und ihrem Bruder 

in Çemberlitaş, einem historischen und bescheidenem Viertel Istanbuls. Behiyes Lebensum-

stände werden durch das Wohnviertel und durch die Beschreibung ihres Wohnhauses hervor-

gehoben. Mit Behiyes Betreten des Wohnhauses tritt der Leser zugleich in das emotionale In-

nenleben der Protagonistin ein. Die Gegenstände, mit denen sie im Wohnhaus konfrontiert 

wird, und die Gerüche, die sie vernimmt, evozieren bei ihr Erinnerungen und Vorstellungen. 

Das Wohnhaus ist schmutzig, ungepflegt, vernachlässigt und riecht unangenehm. Dies wird 

durch drei auffällige Eigenschaften untermauert, auf die sich Behiye bezieht. Das schmutzige 

Nylonseil an der Haustür, das als Türgriff dienen soll, der starke Zwiebelgeruch im Treppen-

haus und die alten Schuhe, die vor den Wohnungen der Mitbewohner liegen. 

An der Eingangstür des Wohnhauses hängt ein […] schmutziges Nylonseil […]. Wenn man daran zieht, 

findet man sich inmitten der Gerüche des Hauses […]: HAUS DER GERÜCHE. Von Zwiebeln dominierter 

Essensgeruch. Er legt sich auf einen wie ein Schleier, sobald man eintritt. SCHLEIERHAUS. Behiye ist 

eingetreten. Sie wird eingehüllt. GERUCHSSCHLEIRHAUS.165 

 

Das schmutzige Nylonseil ist der erste Gegenstand, der andeutet, dass die Tür zu einer unange-

nehmen Welt geöffnet wird. Das Nylonseil selbst dient als ein billiger Ersatz für einen Türgriff, 

was auf eine Nachlässigkeit der Bewohner hindeutet. Mit dem Betreten des Wohnhauses wird 

Behiye von einem intensiven Zwiebelgeruch umgeben, der in sie eindringt. Der unangenehme, 

verschlingende Geruch des Wohnhauses untersagt ihm eine gewisse Frische, Sorgfalt und Sau-

berkeit. Des Weiteren liegt dieser Geruch außerhalb der Mahlzeiten in der Luft, er wird als 

etwas aufgenommen, das sich „unzeitmäßig aufdrängt“166. Ein zeitlich ungünstiger 

 
165 Mağden: Zwei Mädchen, S. 64. 
166 Vgl. Kolnai, Aurel: Ekel, Hochmut, Haß. Zur Phänomenologie feindlicher Gefühle. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp 2007, S. 36. 



47 
 

Essensgeruch wird als ekelerregend, störend und als erzwungen begriffen. Der übermäßige Ge-

ruch wird bei jedem Eintritt des Wohnhauses inhaliert, es gibt kein Entrinnen und er macht sich 

jedes Mal bemerkbar. 

Durch das Treppenhaus begleitet von Essengerüchen steigt Behiye die Treppen hinauf und sieht 

Schuhe vor den Wohnungstüren liegen. Diese Konfrontation mit einer Welt, deren Teil sie ist, 

evoziert bei ihr Gefühle wie Mitleid, Frust und Zorn zugleich. Schuhe stellen die gesamte Ar-

mut, von der sie und die Bewohner des Wohnhauses betroffen sind, dar. 

Es ist kaum überraschend, daß die meisten Schuhe ziemlich mitgenommen aussehen. Alt und ausgelatscht. 

Krumm und schiefgetreten. […] Hinten heruntergetreten. Vorn ausgebeult. Alles staubige, verdreckte, un-

gepflegte, erbarmungswürdige Schuhe.167 

 

Schuhe sind ein Statussymbol und vermitteln ein Bild über ihre Besitzer. Die abgetragenen 

Schuhe deuten auf schwere Arbeit, Armut und auf schwierige Lebensumstände hin. Die Mühen 

des Alltags sind von ihnen abzulesen. Zusammen mit den Schuhen würde Behiye gerne ihr 

ganzes Umfeld wechseln, zu der sie keine Zugehörigkeit empfindet. Diese Textstelle vermittelt 

ein Bild von einem jungen Mädchen, gequält von ihrer Ohnmacht, zu wissen, dass sie nicht im 

Stande ist, etwas zu bewirken. Mağden reflektiert nicht nur den inneren Vorgang Behiyes, sie 

zeichnet ebenfalls eine fade Außenwelt und lässt sie in Behiyes Welt einfließen. Es ist nicht 

irgendein Raum, der das Gemüt der Protagonistin prägt und den Akzent setzt, es ist das Wohn-

haus selbst. Die Schuhe werden außerhalb des Hauses getragen und als kontaminierend defi-

niert. Deshalb werden sie vor der Wohnungstür stehengelassen. Eine Gewohnheit, der man öfter 

in Unterschichtsvierteln begegnet und nicht in noblen. Dazu reflektiert Behiye ein Verhalten 

ihrer Mutter Yıldız: 

Behiyes Mutter läßt nicht zu, daß man vor der Tür die Schuhe auszieht. Auch die Nachbarn von gegenüber 

hat sie schon wer weiß wie oft darum gebeten. […] Auch dafür schämt sich Behiye. Als würden sie in 

besonders guten Verhältnissen leben; als seien sie eine von diesen Fernsehfamilien, die ihre Schuhe eben 

auch drinnen tragen. […] Ihr Ehrgeiz, sich selbst auf eine höhere Stufe zu stellen. Peinlich.168 

 

Behiye interpretiert dieses Verhalten ihrer Mutter als eine Abgrenzung von den Nachbarn und 

als eine falsche Wahrnehmung bezüglich ihres Status. Yıldız soll den verdeckten Wunsch he-

gen, einer höheren sozialen Schicht anzugehören. Die abgetragenen Schuhe dienen hier dazu, 

die dysfunktionale Mutter–Tochter–Beziehung ins Licht zu rücken. 

Einer weiteren Ekelempfindung ist Behiye in ihrer Wohnung ausgesetzt. Der Geruch des 

Wohnhauses kann mit dem Betreten der eigenen Wohnung und dem Schließen der Wohnungs-

tür vermieden werden, doch der von ihrem Bruder verursachte unangenehme Geruch im 

 
167 Mağden: Zwei Mädchen, S. 64. 
168 Ebd.  S. 65. 



48 
 

gemeinsamen Bereich, der Toilette, verbreitet sich in der gesamten Wohnung, das empfindet 

Behiye als einen Angriff auf ihre eigene Sphäre. 

Jetzt hat Tufan sich offenbar mit der Hürriyet in der Hand hingehockt und kackt. TUFAN-SCHEISSE. 

Danach ist man gut beraten, die Toilette nicht zu betreten. Mindestens eine halbe Stunde lang stinkt es dann 

nach TUFAN-SCHEISSE. Von keinem anderen stinkt die Kacke so extrem. 

Behiye will nicht mehr dieselbe Toilette wie Tufan benutzen. Sie will nicht mit Tufan unter einem Dach 

leben. Tufan ist etwas, das die Wohnung verschmutzt, sie kaputtmacht und stinken läßt. Ein Fremdkörper. 

Eine ekelhafte, widerwärtige Substanz ist Tufan. Abfall.169 

 

Ѐtienne Bonnot de Condillac bezeichnet die Konfrontation mit einem unangenehmen Duft als 

ein „Leiden“170. Behiye muss ständig unter der Verletzung und der Übertretung ihres Bruders 

leiden. Tufan ist nicht nur verstörend in seinem Verhalten und seinen verbalen Akten, sondern 

auch durch den ekelerregenden Geruch, den er produziert. „A polluting person is always in the 

wrong. He has developed some wrong condition or simply crossed some line which should not 

have been crossed and this displacement unleashes danger for someone”171. Dadurch bezeichnet 

Behiye Tufan als bedrohlich, als einen Abfall, der entsorgt und abgeschafft werden muss. „Dis-

gust helps define boundaries between us and them and me and you”172, Disgust - Ekel, soll laut 

Miller dazu dienen, Grenzen zwischen sich selbst und den anderen zu ziehen. Mit ihrem Ekel-

gefühl gegen ihren Bruder markiert auch Behiye ihre Grenzen und betont ausführlich, was sie 

als unakzeptabel empfindet. Um sich selbst zu schonen, vermeidet Behiye nach Tufan die Toi-

lette zu betreten. Damit möchte sie das Leiden umgehen. 

Behiyes Familie gehört der Mittelschicht an. Der Vater Salim ist Filialleiter in einem Geschäft 

und die Mutter ist eine Änderungsschneiderin. Es gibt feste Rahmenhandlungen in der Familie, 

wie das Verlassen des Hauses am Morgen, das tägliche Kochen und das Zusammenkommen 

für das Abendessen. Alle Familienmitglieder außer Tufan, Behiyes Bruder, übernehmen Ver-

antwortung im Haushalt. Salim, der Vater, macht die Einkäufe, Yıldız, die Mutter, deckt den 

Tisch, Behiye ist zuständig für das Kochen. Der Rahmen ist jedoch ohne Inhalt. Die Regelmä-

ßigkeit des Zusammenkommens manifestiert sich nicht als eine harmonische „Zusammengehö-

rigkeit“.173 Behiye beschreibt ihre Familie als „Invasionstruppen“.174 Die Koexistenz, das 

 
169 Mağden: Zwei Mädchen, S. 74. 
170 Vgl. Condillac, Étienne Bonnot de: Abhandlungen über die Empfindungen (1754). Hamburg: Meiner 1983, S. 

2. 
171 Douglas, Mary: Purity and Danger. An analysis of concept of pollution and taboo. (1966). London, New 

York: Routledge 2004, S. 140. 
172 Miller, Ian William: The Anatomy of Disgust. Cambridge/Massachusetts, London/Massachusetts: Harvard 

University Press 1997, S. 50. 
173 Vgl. Spohr, Doris: Soziale Rhythmen in einer mittelständischen Familie. In: Schiffauer, Werner (Hg.): Fami-

lie und Alltagskultur/Facetten urbanen Lebens in der Türkei. Frankfurt am Main: Institut für Kulturanthropologie 

und Europäische Ethnologie 1993, S. 124-137, hier S. 132. 
174 Mağden: Zwei Mädchen, S. 66. 



49 
 

Zusammenkommen am Abend mit der Familie, definiert sie als ein Eindringen, einen Übergriff. 

Das ideale Familienbild einer vierköpfigen Familie, die sich gegeneinander in häuslichen An-

gelegenheiten unterstützt und abends am Tisch beisammensitzt, ist in dieser Familie durch das 

fehlende Familiengefühl zum Scheitern verurteilt. Sebastian Schinkel betont, dass „[…] der 

[…] fest platzierte Tisch, an dem die Familienmitglieder trotz individuell divergierender Akti-

vitäten wiederkehrend im kleinen Kreis zusammenkommen, […] zu einem Sinnbild des häus-

lichen Familienlebens [wird]“.175 Der Tisch im Roman jedoch wird zum Schauplatz einer dys-

funktionalen Familienkonstellation. Aufgrund Tufans auffälligen Vorgehen Respekt zu erzwin-

gen, lässt sich die Unruhe zwischen Behiye und Tufan schnell erkennen und eskaliert in Kürze. 

Die Eltern sind hilflos und verfügen über keine Macht, die Situation zu mildern. 

Behiye ist eine komplizierte Figur, sie wirkt stark im Äußeren, ist jedoch fragil, ängstlich und 

verunsichert im Inneren. „Deshalb läuft sie […] mit hängenden Schultern und stets mürrischem 

Gesichtsausdruck durch die Gegend. […] Nicht bemerkt zu werden, ist doch das Beste”.176 Sie 

ist verschlossen und versucht, Kontakt zu ihrer Familie und der Außenwelt zu meiden. Behiye 

hat nur eine Freundin, Çiğdem, zu der sie auch keine sehr enge Beziehung pflegt. Des Weiteren 

leidet Behiye unter einer anhaltenden Wut, ihr ist nicht bewusst, wo sie diese Wut zu verorten 

hat. Sie ist intelligent, belesen und wird in Kürze eine Universität besuchen. Dies reicht jedoch 

nicht aus, ihr ein Selbstvertrauen zu verleihen. Durch die familiären Verhältnisse und der damit 

verbundenen Verachtung entwickelt sie kein Selbstwertgefühl. Aufgrund dieses Mangels be-

zeichnet sie sich selbst als einen „Käfer“177. Behiyes Welt besteht aus Büchern, Musik und der 

Küche. Sie dienen als eine Art Zuflucht. Unzufrieden mit den Umständen, in die sie hineinge-

boren wurde, hasst und verachtet sie alle Mitglieder ihrer Familie, den Vater nennt sie eine 

„überreife, klebrige Zuckermelone”178, in ihren Augen ist er klein und unbedeutend. Die Mutter 

ist für sie, „ein armes kleines Etwas”179. Ihrer Mutter gegenüber hat Behiye ambivalente Ge-

fühle, sie hasst und bemitleidet sie zugleich. Yıldız wird ständig von Behiye verachtet und als 

minderwertig wahrgenommen. „Hast du Yıldız schon irgendwann mal nicht heulen sehen, 

Çiğdemella? Ihr Leben besteht daraus, ständig zu heulen, zu flennen, Sachen kaputtzumachen 

oder sich zu verbrennen“.180 Wie ihre Tochter ist auch Yıldız unsicher und fragil. Jedes Miss-

geschick löst bei ihr ein Entsetzen aus, das zu einem Zittern und Weinen führt. Behiye 

 
175 Schinkel, Sebastian: Familiäre Räume. Eine Ethnographie des “gewohnten“ Zusammenlebens als Familie. 

Bielefeld:  transkript 2013, S. 44.  
176 Mağden: Zwei Mädchen, S. 47. 
177 Ebd. S. 35. 
178 Ebd. S. 67. 
179 Ebd. S. 28. 
180 Ebd. S. 126. 



50 
 

empfindet eine tiefe Abneigung ihrer Mutter gegenüber, die Yıldız keineswegs wahrnimmt. Es 

finden weder Diskussionen noch Streitereien zwischen ihnen statt. Aufgrund ihrer Schwäche 

und Passivität wird Yıldız von Behiye eindeutig abgelehnt. Der nachgiebige Charakter der Mut-

ter lässt keinen Raum für Diskussionen, die ein Gegenseitiges-sich-eröffnen ermöglichen könn-

ten. Infolgedessen spricht Behiye zwar mit anderen über ihre Mutter, vermeidet es jedoch auf 

Gespräche mit Yıldız einzugehen. Durch ihr schlechtes Gewissen und ihre eigenen Vorstellun-

gen füttert sie ständig den Hass gegen ihre Mutter. 

Des Weiteren möchte Behiye ihre Mutter aus der Küche vertreiben, welche als das Herrschafts-

bereich der Frau, der Mutter, angesehen wird. Im Roman manifestiert sich die Küche als ein 

bedeutender Raum, den Behiye als ihre eigene Domäne betrachtet. Die Abneigung ihrer Mutter 

gegenüber ist dermaßen intensiv, dass die Küche von Behiye gründlich geputzt wird, nachdem 

die Wohnung von der Mutter verlassen wird. Das Putzen hat eine symbolische Bedeutung, nicht 

nur der Schmutz wird von der Küche abgeschafft aber auch jene Spuren der Mutter. „Sie hat 

die Küche geweiht. Sie hat die Küche in einen von MUTTERHAND unberührten Zustand ge-

bracht”.181 Da sie die Mutter nicht aus ihrem Leben streichen kann, versucht Behiye, das auf 

einer symbolischen Weise zu verwirklichen. Alles, was von der Mutter in der Küche berührt 

wurde, wird von ihr gründlich geputzt. Auf symbolische Weise wird die Mutter beseitigt. In 

ihrem Werk Purity and Danger setzt sich Mary Douglas mit der Frage, „[…] what counts as 

dirt?”182, auseinander. Des Weiteren fügt sie hinzu: 

[…] dirt is essentially disorder. There is no such thing as absolute dirt: it exists in the eye of the beholder. 

[…] Dirt offends against order. Eliminating it is not a negative movement, but a positive effort to organise 

the environment.183 

 

Durch das Wischen und Schrubben der Küche versucht Behiye, ihren eigenen Bereich zu mar-

kieren und alles nach ihrer eigenen Art zu gestalten. Die Mutter wird mit Schmutz und Unord-

nung, der beseitigt werden muss, verknüpft und Behiye glaubt, dies durch das Putzen zu ent-

fernen. 

Der Roman verrät nicht viel über Yıldız. Doch besondere Eindrücke machen es möglich, einige 

Aspekte ihres Charakters herauszuarbeiten: ihre Körperhaltung, die Art, wie sie ihr Kopftuch 

trägt, und ihre Wortwahl. Yıldız ist eine unkomplizierte Figur. Sie hat einen Beruf, ihr Leben 

ist nicht nur durch Hausarbeit gekennzeichnet. Sie verdient Geld, unterstützt die Familie finan-

ziell und die häuslichen Angelegenheiten werden geteilt. Sie lebt nicht durch ihren Mann und 

 
181 Mağden: Zwei Mädchen, S. 34. 
182 Douglas: Purity and Danger, S. XVIII. 
183 Ebd. S. 2. 



51 
 

ist nicht auf ihn angewiesen. Aber Berufstätigkeit und finanzielle Sicherheit haben auch nicht 

dazu beigetragen, aus ihr eine zielstrebende, selbstbewusste, mehr verlangende Frau zu machen. 

Yıldız verfolgt ihre Verantwortungen, lebt das Leben von einem Tag zum anderen und hinter-

fragt nichts Weiteres. In ihrem Wesen ist eine Akzeptanz zu beobachten, aber nicht im Sinne 

von Zufriedenheit, sondern eine Akzeptanz der vorhandenen Zustände, die nicht geändert wer-

den können. Yıldız hat keine Ambitionen, so haben „[…] andere Lebensinhalte […] oder zu-

sätzliche Qualifikationen […]”184 keinen Platz in ihrem Leben. Obwohl sie in die Öffentlichkeit 

geht und einen Beruf ausübt, sind Innenräume ihre Welt. Sie verlässt ihre kleine Wohnung und 

geht zur Arbeit in ihren kleinen Laden. In dieser Hinsicht haben diese Räumlichkeiten eine 

Doppelbedeutung. Die räumliche Enge akzentuiert gleichfalls die begrenzte Welt von Yıldız. 

Die Reize der großen Stadt sind ihr fremd, sie äußert weder Bedürfnisse noch Beschwerden. 

Yıldız führt keinen aggressiven Kampf gegen das Leben. Weiblichkeit so wie Sexualität und 

soziale Güter haben keinen Platz in ihrem Leben. In allen ihren Handlungen ist sie unauffällig, 

das Auffälligste an ihr ist ihr Weinen, wenn sie nicht im Stande ist, mit irgendeiner Situation 

umzugehen. Dass die Mutter bei jeder Ausweglosigkeit auf das Weinen zurückgreift, wird von 

der Tochter Behiye als Schwäche wahrgenommen und macht sie in ihren Augen zu einer unbe-

deutenden Person. „Ihre Mutter ist über dem Tisch in sich zusammengesunken und weint. […] 

ich könnte das Spülbecken mit Wasser füllen. […] Ich könnte […] den weinenden Kopf hin-

eintauchen. Würde sie um sich schlagen?”185. Der Hass gegen die Mutter kann sich bei Behiye 

dermaßen steigern, dass sie sogar daran denkt, gegenüber ihrer Mutter Gewalt auszuüben. Wäh-

rend Behiye von einer starken Animosität gesteuert wird, kommt ihr Yıldız mit Naivität entge-

gen: „Geh doch raus und mach dir einen schönen Tag. Du fängst ja bald mit der Uni an, Be-

hiye.”186 Yıldız ist unfähig, die wahrhaften Gefühle ihrer Tochter zu erkennen. Das sanfte Ent-

gegenkommen von Yıldız steht im Gegensatz zu Behiyes Temperament. Yıldız liebt ihre Toch-

ter, doch sie ist dermaßen introvertiert, dass sie sogar den Hass ihrer Tochter übersieht. Der 

Hass, das Ressentiment, der Tochter basiert nicht auf einer mangelnden Mutterliebe. Der Grund 

dafür ist die Art, wie Yıldız funktioniert und ihr kleinkariertes Leben führt. Der beste adäquate 

Ausdruck Yıldızs Persönlichkeit zu beschreiben, wäre ‘kendi halinde’, der in der türkischen 

Sprache Verwendung findet, um Personen zu beschreiben, die fast keine eigene Stimme haben, 

sich kaum äußern und sich nicht in die Angelegenheiten anderer einmischen. Obwohl Yıldız 

 
184 Burger, Angelika/ Seidenspinner, Gerlinde: Töchter und Mütter. Ablösung als Konflikt und Chance. Opladen: 

Leske & Budrich 1988, S. 9. 
185 Mağden: Zwei Mädchen, S. 30f. 
186 Ebd. S. 32. 



52 
 

sich selbst die große Welt nicht gönnt, gibt sie Behiye Freiraum und die Möglichkeit sich zu 

entfalten. Es ist kein Aufzwingen ihres eigenen Lebens vorhanden. 

Salim, Behiyes Vater, der auch für seine Familie sorgt, vermittelt nicht das Bild eines Mannes 

oder Vaters, der das Haupt der Familie darstellt oder überhaupt danach strebt. Salim ist eine 

blasse, harmlose und unauffällige Figur, der keinen Anspruch auf Autorität erhebt. Yıldız hat 

ein begrenztes Verständnis vom Leben und gibt sich mit dem Wesentlichen zufrieden. Sie stellt 

ihre „einförmige Routine”187 nicht in Frage. Behiye glaubt, dass dies ebenfalls für ihre Ehe gilt. 

„Ihr Vater ist eigentlich nichts für ihre Mutter […]”188. Damit soll die Ehe von ihr nur als die 

Erfüllung der gegenseitigen Verpflichtung wahrgenommen werden. 

Yıldız ist weder eine schlechte noch eine böse Mutter, aber sie reduziert Mütterlichkeit auf das 

Wesentliche. Nachdem Behiye die Wohnung verlässt und sich entscheidet, zu Handan zu zie-

hen, äußert sie ihre Enttäuschung mit den folgenden Worten: „Haben wir uns denn nicht um 

dich gekümmert? Bist du etwa auf der Straße aufgewachsen […].”189 Damit soll gesagt werden, 

dass sie Behiye als Familie nicht vernachlässigt haben und dass sie Behiyes Bedürfnissen nach-

gekommen sind. Fürsorge wird somit auf die Befriedigung der Grundbedürfnisse reduziert. Für 

Behiye und Yıldız hat das Zuhause eine andere Bedeutung. Behiye bezeichnet die gemeinsame 

Wohnung, wo sie sich von allen Seiten bedrängt fühlt, als ein „Loch”190 und konnotiert es im 

ganzen Sinne mit dem Negativen, wohingegen es für Yıldız ein Zuhause bedeutet. Behiye 

macht Yıldız für ihr eigenes schwankendes Selbstvertrauen verantwortlich und betrachtet sie 

als ein Hindernis für ihre eigene Weiterentwicklung. 

Als ein Beispiel für Behiyes Gefühlszustand ist das folgende Zitat heranzuziehen: 

Deine Mutter ist deine Geographie. Du bist, was deine Mutter ist. Sonst nichts. Sei meinetwegen verzwei-

felt, verdrossen und bedrückt von hier bis nach Jakarta. Ersticke. Ersticke vor Verzweiflung. Ringe nach 

Atem. Du bist und bleibst die Tochter deiner Mutter. Du bist ihre Fortsetzung. Die Küche deiner Mutter ist 

dein Leben. Dein Leben ist nun mal so ein Ort: einer, an dem ständig Unfälle passieren.191 

 

Behiye ist es bewusst, dass die „Mutter als Vermittlerin der Welt”192 agiert und die Ohnmacht 

dieser liefert Nahrung zu Behiyes Hoffnungslosigkeit. Behiye betrachtet Yıldız als jemanden, 

der ihr nichts zu bieten hat. Yıldızs Welt ist sehr klein, während Behiye ihr Leben in einem 

großen Raum sieht und dementsprechend nach einer Leitfigur sucht, welche sie in ihrer Mutter 

 
187 Dowling, Colette: Der Cinderella Komplex. Die heimliche Angst der Frauen vor der Unabhängigkeit (1981). 

Frankfurt: Fischer 1984, S. 180. 
188 Mağden: Zwei Mädchen, S. 70. 
189 Ebd. S. 123. 
190 Ebd. S. 71. 
191 Ebd. S. 28. 
192 Günter, Andrea: Die weibliche Seite der Politik. Ordnung der Seele, Gerechtigkeit der Welt. Königstein im 

Taunus: Helmer 2001, S. 125. 



53 
 

jedoch nicht finden kann. Sie wünscht sich eine starke im Leben stehende Mutter, die sie auch 

anleiten könnte. Behiye beschreibt alles, das mit ihrer Mutter zu tun hat, als eng, klein und 

bedrückend: „Ihre Mutter ist bereit, zur Arbeit zu gehen. In ihren Laden, ihren Schuhkarton.”193 

Der Laden, der Raum, in dem Yıldız arbeitet, wird mit einem Schuhkarton verglichen, was auf 

die räumliche Enge hindeutet. Nicht nur Yıldız, aber auch ihre Tätigkeit und der damit verbun-

dene Raum werden von Behiye verachtet und herabgesetzt. 

Behiye ist besessen von einem Gefühl, das sie selbst als „Das GEFÜHL, GERETTET ZU 

WERDEN“194 beschreibt. Dieses Gefühl spiegelt den Zwiespalt in Behiyes Charakter. Die Pas-

sivität, die sie in Yıldız nicht dulden kann, lässt sich auch in ihrem Charakter erkennen. Da sie 

nicht im Stande ist, ihr eigenes Leben zu steuern, möchte sie dieses Unterfangen jemandem 

anderen überlassen. Behiye erwartet für ihre Erlösung einen Eingriff von außen, die Rettung 

kann nicht von jemandem aus ihrem eigenen Umfeld realisiert werden. Ihr Leben unterzieht 

sich einem drastischen Wandel, wenn sie durch eine gemeinsame Freundin Handan kennen-

lernt. Diese Begegnung markiert einen Wendepunkt in Behiyes Leben. Sie glaubt, dass Handan 

Das-Gefühl-Gerettet-Zu-Werden verkörpert und vertretet, und dass sie ihr den Ausbruch aus 

ihrem „Käferdasein“195 ermöglichen könnte. Im Grunde genommen haben sie keine gemeinsa-

men Interessen, im Vergleich zu Behiye ist Handan lebensfroh, lebendig und hat einen großen 

Freundeskreis. Dennoch flüchtet Behiye nach Kürze aus ihrem Zuhause und zieht sogleich in 

Handans Wohnung ein. Behiye stellt Handan somit in den Mittelpunkt ihres Lebens und alles 

dreht sich um Handan. 

Handan lebt zusammen mit ihrer Mutter Leman in einem noblen Viertel Istanbuls. Ihre Eltern 

sind geschieden, der Vater lebt in Australien. Leman sorgte dafür, dass Handan keinen Kontakt 

zu ihrem Vater hat. Finanziell ist Leman nicht abgesichert und ist deswegen auf wohlhabende 

Männer angewiesen. Sie erduldet diese Art zu leben, weil sie sich für Handan ein besseres und 

ein ausgewogeneres Leben erhofft. Handan liebt zwar ihre Mutter, akzeptiert jedoch ihre Le-

bensart keineswegs. Wenn Leman davon spricht, den Kursleiter darum zu bitten, die Zahlung 

der Kursgebühren für eine Weile zu verschieben, reagiert Handan folgend: „Willst du den Kurs-

direktor um den Finger wickeln, damit er noch wartet?”196 Dass Leman versucht, durch ihre 

Weiblichkeit Probleme zu beheben, dass sie sich, „[…] erwartungsvoll, empfangsbereit und 

 
193 Mağden: Zwei Mädchen, S. 32. 
194 Ebd. S. 16. 
195 Ebd. S. 60. 
196 Ebd. S. 41. 



54 
 

passiv […]”197 gibt, ist für Handan nicht annehmbar. Im Gegensatz zu Behiye und Yıldız haben 

Handan und Leman eine Beziehung, in welcher Meinungsunterschiede diskutiert und vieles 

ausgesprochen werden kann. Das einzige Thema, das zwischen ihnen als Tabu gilt, betrifft 

Handans Vater Harun, über den sie niemals ein Wort wechseln. Der Grund wird im Roman 

nicht offenbart, doch Harun soll Leman verlassen haben. Dieses Trauma, mit einem kleinen 

Kind, ohne eine finanzielle Sicherheit zurückgelassen zu werden, kann Leman nicht verarbei-

ten. Leman verdrängt ihre Gefühle und sorgt dafür, dass Tochter und Vater keinen Kontakt 

zueinander haben, dadurch glaubt sie, Harun zu bestrafen. 

In Leman verbergen sich mehrere Frauen. Sie ist die liebende, infantile Mutter, die vom Ehe-

mann verlassene, gebrochene Frau und die Mätresse. Der Roman verrät nichts über die Ver-

gangenheit Lemans, außer einigen Enttäuschungen, die sie mit Männern erlebt hatte. „Handans 

Mutter Leman, […] hat keine Zeit Mutter zu sein, da sie zu sehr damit beschäftigt ist, sich selbst 

zu vergnügen, eine Persönlichkeit, von der es mehrere zu geben mag.”198 Aus dieser Interpre-

tation Semih Gümüşs, ist ein spöttischer, vorwurfsvoller Ton herauszuhören. Sie basiert auf 

einer hoch ideologischen, eindimensionalen und einer stark männlichen Perspektive, die die 

Frau auf Mutterschaft reduziert und ihr gewisse Verantwortungen vorschreibt. Ein näheres Be-

trachten einer besonderen Textstelle jedoch reflektiert das wirkliche Leiden hinter Lemans Han-

deln, das von Gümüş, als ein Sich-Vergnügen missinterpretiert wird. 

Bitterer Schmerz durchfährt sie. Wie er sie immer durchfährt, wenn sie übermäßig viel getrunken und ihre 

Pflichten vernachlässigt hat. […] Das Schmutzigsein nach der Arbeit. […] All das schlegt ihr aufs Gemüt 

und besetzt das Innerste ihrer Seele.199 

 

Leman ist zerstreut und diese Unordnung tut ihrer Seele nicht gut. Sie hat Schuldgefühle, weil 

sie weder eine Struktur in ihr Leben bringen noch ihren Verantwortungen nachkommen kann, 

und dass noch ihre Tochter darunter leiden muss, betrübt sie am meisten. Des Weiteren emp-

findet sie aufgrund der Femme-fatale-Rolle, in die sie sich aus finanziellen Gründen immer 

wieder zu schlüpfen gezwungen sieht, eine gewisse Art von Ekelgefühl. Das oben angeführte 

Zitat beleuchtet den eigentlichen Gefühlszustand Lemans, was die Analyse Gümüşs schwächt. 

Gümüş kritisiert Leman, weil sie sich an den gewissen Code der Gesellschaft als Mutter nicht 

hält und den aufgezwungenen Rahmen sprengt. Leman zeichnet kein Mutterbild im normativen 

 
197 Kaplan, Louise J.: Weibliche Perversionen. Von befleckter Unschuld und verweigerter Unterwerfung. Ham-

burg: Hoffmann & Campe 1991, S. 191.   
198 Vgl. Gümüş, Semih: Eleştirinin Sis Çanı (2008). İstanbul: Can Yayınları 2017, S. 31. Das Originale habe ich 

selbst ins Deutsche übersetzt. 
199 Mağden: Zwei Mädchen, S. 21f. 



55 
 

Sinne, doch sie vertritt, wenn sie auch auf Abwege gerät, immer noch die aufopferungsvolle 

Mutter. 

Leman hat keinen festen Halt im Leben, alle ihre Handlungen sind spontan. Obwohl sie für 

ihren Unterhalt auf Männer angewiesen ist, geht sie verschwenderisch damit um. Sie verwendet 

das Geld nicht nur für ihre Tochter, sondern auch für Statussymbole wie teure Taschen, was 

ebenfalls den Wunsch nach einem gesellschaftlichen Aufstieg symbolisiert. Louise J. Kaplan 

betont in ihrem Werk Weibliche Perversionen, das „Jede beunruhigende Emotion und jeder 

moralische Zweifel […] durch materielle Güter beseitigt werden“200 könne. In Leman ist eben-

falls eine besondere Affinität zu materiellen Gütern zu beobachten. Um ihre emotionale Leere 

zu stillen, kauft sie teure Güter, die ihr das Gefühl geben, wertvoll und besonders zu sein. In 

seinem Artikel Die Spätmoderne und ihre Pop-Kultur beschreibt Manfred Prisching den Begriff 

Konsumismus als „[…] Anders leben. […] Identifizierung des ‚guten Lebens‘ mit einer Kon-

sumwelt“201. Güter besitzen einen symbolischen Stellenwert, sie können auf einen Status hin-

weisen, der Erwerb eines Gutes kann ebenfalls den Erwerb einer sozialen Position bedeuten. 

Für den Besitzer, wenn auch nur vorübergehend, erweist sich das Gefühl des Erringens als eine 

gewisse Freiheit, einen gewissen Erfolg, die er sich finanziell erschaffen hat. Des Weiteren 

manifestiert sich diese Erfahrung des Erringens auch als Selbstverwirklichung. 

Im Roman Zwei Mädchen ist die Tendenz zum Konsumismus zu beobachten. Der Roman schil-

dert das Verhältnis der Figuren zu Luxusmarken und Gegenständen. Vorliebe zu Marken wird 

im Roman mit Oberflächlichkeit gleichgesetzt202, ständig werden Marken von Kleidungsstü-

cken, Taschen, Schuhe und Autos erwähnt. Einige davon sind Ralph Lauren, Lacoste, BEBE, 

Moschino, Jil-Sander und Mitsubishi Lancer. Restaurants und Cafes, wie TGI Fridays und 

Home Store, tauchen mehrmals auf, um die Wertvorstellungen, Präferenzen und Prioritäten der 

Figuren zu verdeutlichen. 

In der Wohnung der Protagonistin Handan laufen die Popmusik Sender MTV und Number One. 

Popmusik Ikonen, wie Britney Spears, Kylie Minogue, Robbie Williams, NSYNC und Geri 

Halliwell, werden gehört. Behiye dagegen bevorzugt die Musik von The Cure, Limp Bizkit, 

Linkin Park, Papa Roach und blink-182. Die schlichte Beschreibung und Art Behiyes im 

 
200 Kaplan: Weibliche Perversionen, S. 545. 
201 Prisching, Manfred: Die Spätmoderne und ihre Pop-Kultur. In: Groß, Peter, Horst/ Prisching, Manfred/ The-

weleit, Klaus (Hg.): Pop-Kultur. Historische und aktuelle Perspektiven einer kulturellen Revolution. Klagenfurt: 

Wieser 2018, S. 57-143, hier S. 74. 
202 Die Autorin macht im Roman eine Korrelation zwischen Oberflächlichkeit und Vorliebe zu Luxusgegenstän-

den und Marken. 



56 
 

Roman, ihre Zuneigung zum Lesen, ihre Intelligenz, stehen im Gegensatz zu dieser Konsum-

gesellschaft, die ihre Zeit mit Play Station spielen verbringt und sich über Marken definiert. 

Handan und ihre Freunde treffen sich meistens in Akmerkez, ein Einkaufszentrum. „Handan ist 

ein richtiges AKMERKEZKIND“203, meint Behiye, 

Handan hat schließlich kein Geld. Trotzdem kennt sie alle Produkte, die das Akmerkez ihr nicht zu bieten 

hat, jedes einzelne, jede Qualität, jedes Etikett, jeden Preis. Was für ein schreckliches Wissen! Welch un-

tragbare Last!204 

 

Behiye unterstreicht mit diesen Worten die Diskrepanz zwischen ihrer eigenen und Handans 

Welt. Was von Behiye als eine ‚Last‘ empfunden wird, bedeutet für die anderen und Handan 

etwas, das sie anstreben. Akmerkez ist ein wichtiges Symbol, ein wichtiges Merkmal im Ro-

man. Akmerkez bedeutet das für Handan, was Fifth Avenue für Annabel und Midge in Dorothy 

Parkers Kurzgeschichte The Standard of Living (1941) bedeutet. Das verlockende, bunte und 

vielversprechende Flair von Akmerkez ist mit seiner Vollkommenheit appellierend. Wie die 

Fifth Avenue ist Akmerkez das Absolute, ein Schauplatz zum Sehen und zum Gesehen werden, 

ein Ort, wo man unbedingt sein muss. Der im Jahre 1993 eröffnete Akmerkez ist nicht irgendein 

Einkaufszentrum. „ICSC named Akmerkez as ‚Europe’s Best Shopping Center’ and the 

‚World’s Best Shopping Center’ in 1995 and 1996, respectively, the first shopping center in the 

world to receive both accolades.”205 Seine Perfektion als das beste Einkaufszentrum wird damit 

etabliert. „[…] die Gesellschaft […] repräsentiert sich in Visualisierungen […]“206 und ist damit 

programmiert, das Allerbeste anzustreben, das erweist sich als der Grund, weshalb Akmerkez 

so wichtig ist. Raymond F. Betts, untermauert die Worte Prischings im Folgenden: „[…] pop-

ular culture is chiefly marked by four characteristics: visualization, commodification, entertain-

ment and technology […].”207 Diese Attribute Betts finden gleichfalls in Mağdens Roman Wi-

derhall. Ausgenommen Behiye und ihrer Familie sind alle Figuren Mağdens von diesem Rausch 

besessen. Laut Mağden ist Akmerkez in ihrem Roman das Symbol von Wut und Hass208, das 

Symbol der Klassendifferenzierung.  In diesem Zusammenhang sind auf die Worte der türki-

schen Literatur und Kulturkritikerin Nurdan Gürbilek zu verweisen. In ihrem Werk Vitrinde 

Yaşamak (2014) untersucht die Autorin Gürbilek die sozialen und ökonomischen Folgen des 

Militärputsches in der Türkei von 1980. Gürbilek schreibt in ihrem Werk, dass die 

 
203 Mağden: Zwei Mädchen, S. 139. 
204 Ebd. S. 140. 
205 Akmerkez-Istanbul Shopping Fest. https://www.istshopfest.com/en/?p=15091 (eingesehen am 19.09.2021). 
206 Prisching: Spätmoderne und Pop-Kultur, S. 83.  
207 Betts, F. Raymond: A History of Popular Culture. More of everything, faster and brighter. New York: 

Routledge 2004, S. 3. 
208 Vgl. Çıplak kadın yazarlara öfke duyuyorum. 

https://www.istshopfest.com/en/?p=15091


57 
 

„Schaufenster immer auf einen Überfluss“ hindeuten.209 „[…] die Schaufenster in der Türkei 

waren nie zuvor so reich, die Menschen dagegen nie so arm, dass sie es sich nicht leisten konn-

ten“210. Diese Tendenz, der Wunsch nach Konsum, der 1980er hat auch heute noch seine Gel-

tung. Die Schaufenster bieten einen Überfluss von Produkten, die für viele nicht leistbar sind. 

Ein Luxusprodukt ist ebenfalls der Träger einer Illusion. Es führt zu einem imaginären Über-

gang, zu einer anderen Schicht (wenn auch temporär), einer anderen Dimension, was auch der 

Fall in Zwei Mädchen ist. Durch die Güter, die die Protagonistin Handan im Schaufenster sieht, 

die Marken auswendig kennt, über sie spricht, glaubt sie, ein Teil dieser Welt zu sein. Laut 

Gürbilek ist es „die Gesellschaft selbst die zum Schaufenster“211 wird. Das äußerliche Aussehen 

überholt alles weitere und wird zum zentralen Thema. In diesem Sinne verkörpern Handan und 

Behiye zwei voneinander weit entfernte Welten. Behiye betont ihre Distanz zu dieser Welt, 

indem sie ihre Meinungen über Handans Freunde äußert, 

Die Jungs haben Gel in den Haaren, die Mädchen Strähnchen. Alle sehen einander wahnsinnig ähnlich. Die 

gleichen Klamotten, der gleiche Tonfall, der gleiche ausdruckslose Ausdruck. […] Einer sieht aus wie der 

andere: Aufblasmädchen, Aufblasjungs.212 

 

Die Obsession der Figuren mit den Marken löscht ihre individuellen Eigenschaften, sie sind 

kaum voneinander zu unterscheiden. Ihre finanzielle Lage ermöglicht Zugang zu Luxusgegen-

ständen, was jedoch zu einer Gleichförmigkeit führt. Das Äußere ist eine harte Kontur, die die 

innere Leere ins Licht rückt. 

Handan und ihre Mutter Leman verkörpern eine Gesellschaftsschicht, für die Güter eine zent-

rale Bedeutung haben und wo materielle Werte das Leben steuern. „Konsum und Identität hän-

gen […] zusammen […]“213 erläutert Prisching. Damit sind Handan und Leman die Repräsen-

tantinnen derjenigen, dessen Leben im Schaufenster verläuft und die Ware das absolute Ziel ist. 

Der Einfluss der 1980er ist in den beiden Protagonistinnen zu beobachten. Des Weiteren be-

zeichnet Gürbilek die 1980er als eine Zeit, in der viele Freiheiten und Beschränkungen gleich-

zeitig angeboten wurden. 

Einerseits waren die 80er eine Zeit dessen Rahmen von Druck, Verbot und staatlicher Gewalt gekennzeich-

net wurde. Andererseits war es eine Zeit einer Regierung, die der Gesellschaft nicht sehr vertraut war […] 

welche mehr konstruktiv als unterdrückend wirkte, die Zeit einer Regierung die zugleich provokativ und 

einschließend war.214 

 

 
209 Vgl. Gürbilek, Nurdan: Vitrinde Yaşamak. 1980’lerin Kültürel İklimi (1992). İstanbul: Metis Yayınları 2014, 

S. 38. Das türkische Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt. 
210 Vgl. ebd. S. 39. 
211 Vgl. ebd. S. 39. 
212 Mağden: Zwei Mädchen, S. 201. 
213 Prisching: Spätmoderne und Pop-Kultur, S. 83. 
214 Vgl. Gürbilek: Vitrinde Yaşamak, S. 13. 



58 
 

Gürbilek führt weiterhin aus, dass der Wandel zu einer gewissen „kulturellen Spaltung“ 215ge-

führt habe. „1980er machte den Versuch die Welt des Vermögens und der Möglichkeiten mit 

der Welt der Not und der Benachteiligten nicht in Berührung zu bringen.“216 Über die ökono-

mische Lage der 1980er schreibt Şirin Tekeli in ihrem Werk 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın 

Bakış Açısından Kadınlar (2015), dass „die steigenden Erwartungen nur von den städtischen, 

leistungsfähigen Gruppen, einer kleinen Minderheit gewährleistet konnten, dass die Mittel-

schicht und unteren Schichten dagegen mit einer steigenden Verarmung konfrontiert waren.“217 

Die 1980er finden hier nicht ohne Grund Erwähnung. Sie führten in der türkischen Gesellschaft 

zu tiefgreifenden Veränderungen, nicht nur im politischen, sondern auch im ökonomischen und 

sozialen Bereich. Der Militärputsch im Jahr 1980 und die danach verfolgte Politik ermöglichten 

es, eine Gesellschaft zu gestalten, die sich stark entpolitisierte und aus der eine Konsumgesell-

schaft wurde. 

Die Konfrontation der leistungsfähigen und der benachteiligten Gruppen wird im Roman Zwei 

Mädchen mittels zwei Symbolen hervorgehoben. Die Welt des Vermögens und der Privilegier-

ten werden durch Akmerkez und Handans Freundkreis symbolisiert, während die Benachteili-

gung Behiyes durch die Einkaufspassage Yemişçiler Hanı repräsentiert wird. Yemişçiler Hanı 

ist eine Einkaufspassage in Eminönü, in einem historischen Viertel, das für seine leistbaren, 

billigen Einkaufsmöglichkeiten bekannt ist. Luxusmarken werden hier nicht zur Schau gestellt,  

jedoch gibt es Angebote aus allen Preisklassen, so kann es sich jede/r leisten, dort einzukaufen. 

Man findet jede Menge Kleinigkeiten und das Gekaufte wird in Zeitungspapier eingewickelt. 

Die Waren sind leistbar, das macht Eminönü zu einem Ort, der jeden Tag von tausenden von 

Menschen besucht wird, die nur ein einziges Ziel haben, nämlich einen Einkauf zu machen, der 

ihr Budget nicht überlastet. Behiyes Welt ist das Viertel Eminönü, wo sich Tahtakale, Mercan, 

der polnische Markt befinden. Das folgende Zitat beleuchtet die Zugehörigkeit Behiyes zu die-

ser Welt: 

Sie findet sich dabei wieder, wie sie die Straßen von Tahtakale hinaussteigt, die brodeln vor Menschen und 

kleinen Ereignissen. Tahtakale ist ein Ort, der ihr und ihrem Inneren immer gutgetan hat. […] Ein Ort, der 

einen seelisch nicht belastet. Einen nicht bloßstellt.218 

 

Für Behiye bieten Eminönü und Tahtakale eine Vielfalt im Vergleich zu Akmerkez. Eminönü 

und Tahtakale sind mit ihrer Menschenmenge verschlingend und ermöglichen deswegen eine 

 
215 Vgl. Gürbilek: Vitrinde Yaşamak, S. 26. 
216 Vgl. ebd. S. 27. 
217 Tekeli, Şirin: 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın Bakış Açısından Kadınlar (2011). İstanbul: İletişim Yayınları 

2015, S. 21. Das türkische Original habe ich selbst ins Deutsche übersetzt.  
218 Mağden: Zwei Mädchen, S. 115. 



59 
 

Anonymität, Akmerkez hingegen ist wählerisch und erkennt denjenigen, den Außenseiter, der 

nicht zu ihm gehört. 

Lemans kindliche Charakterzüge, verantwortungsloses Umgehen mit dem Geld und ihre Ab-

hängigkeit zu Männern führen zu Konflikten in der Beziehung zu ihrer Tochter. „Haben wir in 

unserem Haushalt eigentlich auch Geld für die ganz normalen Bedürfnisse? […] Wir kriegen 

keine Ordnung in unser Leben […].“219 Handan nennt Leman „meine Kindmutter”220, weil sie 

sie als „nicht entwicklungsfähig”221 betrachtet. Handan erwartet von ihrer Mutter, mehr Ver-

antwortung zu übernehmen und Vernunft zu zeigen, aber ihr ist ebenfalls bewusst, dass Leman 

sich keineswegs in diese Richtung entwickeln wird. Obwohl es auch in ihrer Beziehung Kon-

flikte gibt, haben Handan und Leman, im Gegensatz zu Yıldız und Behiye, eine engere Bezie-

hung. 

Der Konflikt zwischen Handan und Leman jedoch bricht mit dem Eindringen Behiyes in ihr 

Leben vollends aus. Behiye fungiert dabei als die Unruhestifterin, als die Chaos herbeiführende 

Instanz. Behiye hat eine fürsorgliche Ader und ihr geht es darum, Handan glücklich zu machen, 

um für sie zu sorgen. Sie schlüpft bei Handan in eine gewisse Ersatzmutterrolle, wobei sie auch 

versucht, sie zu manipulieren, und womit Leman keinesfalls zufrieden ist. Behiye entdeckt 

Handans Leidenschaft für gutes Essen und dass dieses Bedürfnis von Leman nicht befriedigt 

wird. „Hungriges Baby. […] Sie hat nichts zu essen bekommen. Sie hat Hunger. Ich sorge 

dafür, daß du satt wirst. Ich kümmere mich um dich.“222 Behiye bemerkt somit eine Lücke in 

der Beziehung zwischen Handan und Leman, die sie selbst zu füllen erwünscht. Schon beim 

ersten Besuch in Handans Wohnung beginnt Behiye leidenschaftlich für Handan zu kochen und 

schaut ihr beim Essen wie eine Mutter mit Begeisterung zu. Die Küche wird als der Herrschafts-

bereich der Frau angesehen. In ihrem Werk Essen und Psyche beschreibt Gisela Gniech die 

Verantwortungen der Frau in der Küche mit den folgenden Worten: „Sie beschaffte die Roh-

stoffe, sie kochte, servierte, sorgte für Ordnung […]. Damit nahm sie eine mächtige Rolle ein. 

Sie konnte bestimmen, was gegessen wurde.“223 

Leman hingegen zeigt gegenüber der Küche, dem Kochen und dem Essen eine gewisse Distanz. 

Ihre Begründung dafür lehnt sie an eine Kritik von Handans Vater an: „[…] seit dein Vater 

 
219 Mağden: Zwei Mädchen, S. 221. 
220 Ebd. S. 45. 
221 Bramberger, Andrea:  Die Kindfrau. Lust, Provokation. Spiel. München: Matthes & Seitz 2000, S. 149. 
222 Mağden: Zwei Mädchen, S. 59. 
223 Gniech, Gisla: Essen und Psyche. Über Hunger und Sattheit, Genuß und Kultur. Berlin, Heidelberg, New 

York: Springer 1995, S.104. 



60 
 

mich nach unserer Heirat immer so beleidigt hat, habe ich nichts mehr fürs Essen übrig, […].“224 

Aus der Aussage Lemans ist herauszulesen, dass sie durch ihren Mann aus der Küche, ihrem 

Domain, vertrieben und dass ihr die Rolle als die bestimmende Person in diesem Raum unter-

sagt wurde. Gniech unterstreicht diesen Zustand mit folgenden Worten: „Hausfrauen […] er-

füllen Pflichten, erhalten selten Lob […].“225 Lemans Wahrnehmung der Küche gegenüber ver-

ändert sich, sie hört nicht nur auf zu kochen und einzukaufen, sondern auch selbst anständig zu 

essen. Durch diese Einstellung Lemans wird aus ihrer Küche ein vernachlässigter Raum. We-

gen der Kritik ihres Mannes rächt Leman sich an der Küche, indem sie der Küche die Rohstoffe 

verweigert und sie verwüsten lässt. So werden nicht einmal die Grundbedürfnisse im Kühl-

schrank bereitgestellt. 

Dass Behiye kochen kann und dass das von ihr gekochte Essen von Handan lustvoll gegessen 

wird, stört Leman zutiefst. Den Geruch der Hackfleischbälle findet sie verstörend und bedroh-

lich, weil sie das Gegenteil zu ihren nicht-häuslichen, immer bestellten Gerichten darstellen. 

Sie drückt ihre Unzufriedenheit mit der Frage „Was ist denn das für ein Geruch?“226 aus. Sie 

fürchtet eine neue Ordnung, die von Behiye ausgehen könnte und die sie mit verlockenden 

Gerüchen, ein zweites Mal aus ihrem Umfeld vertreiben könnte. Leman sieht, dass Behiye die 

Intention hat, mit ihrem Wissen über die Küche und durch das Essen etwas zu bewirken. 

Lemans Desinteresse zum Essen wird von Handan mit folgenden Worten ausgedrückt: „Manch-

mal bringt sie haufenweise unnötige und sündhaft teure Fleischwaren mit nach Hause, oder 

vielmehr werden auch die telefonisch bestellt. Das meiste wird nicht gegessen, es verkommt 

und wird weggeworfen.“227 Leman macht nicht den Einkauf, Lebensmittel wählt sie nicht selbst 

aus, so delegiert sie ihre Verantwortung. Der haufenweise Einkauf von teuren Fleischwaren 

steht im Gegensatz zu Behiyes bescheidener Küche. Behiye verfügt über die Kochkunst, sie 

respektiert alle einzelnen Zutaten, sie werden verwendet und nicht weggeworfen. Leman hin-

gegen zeigt ihre Distanz und ihr Desinteresse dem Essen und der Küche gegenüber, indem sie 

Lebensmittel verkommen lässt und sie wegwirft. Leman räumt dem Essen und dem Kochen 

keine spezielle Zeit ein. Zudem wird auch nicht zu festen Zeiten gegessen. 

 
224 Mağden: Zwei Mädchen, S. 41. 
225 Gniech: Essen und Psyche, S. 105. 
226 Mağden: Zwei Mädchen, S. 102. 
227 Ebd. S. 38f. 



61 
 

Handans Vorschlag, die Hackfleischbällchen gemeinsam zu essen, wird von Leman abgelehnt. 

„Essen […] vermittelt und verdeutlicht soziale Beziehungen unter Menschen.“228 Essen ist et-

was Kommunikatives, mit der Ablehnung des Essens, das von Behiye gekocht wurde, grenzt 

Leman sich von ihr ab und verschließt dabei den Weg zu Kommunikation. „Gemeinsames Es-

sen glättet Differenzen […]“!229, doch mit der eindeutigen Ablehnung und Zurückwendung 

Lemans wird die Differenz zwischen ihnen akzentuiert. Leman verdeutlicht damit nicht nur 

ihren eigenen Stand und ihren Bereich in der Wohnung, sondern auch jenen Behiyes. So möchte 

sie es schon am Anfang Behiye klarmachen, dass sie nicht erwünscht ist. 

Das „[…] Mahlzeiten […] Rückschlüsse auf Geschlecht, Schichtung, Erziehung, Einkommen 

sowie Traditionsbewusstsein der handelnden Figuren […]“230 geben, ist ebenfalls ein weiterer 

Aspekt im Roman. Anhand der Gerichte, die Behiye in ihrer Küche für ihre Familie vorbereitet, 

kann abgeleitet werden, dass sie ein Traditionsbewusstsein besitzt. „Im Kühlschrank liegen 

sechs große Zucchini. Daraus macht sie Zucchinimousaka. Sie kocht rote Linsensuppe. Dazu 

Bulgur.“231 Dieses Mahl besteht aus traditionellen Gerichten, von denen insbesondere Linsen-

suppe und Bulgur Hauptspezialitäten der türkischen Küche sind. Des Weiteren lenken die Zu-

taten das Augenmerk auch auf Schicht und Einkommen. Das Essen, das mit diesen Zutaten 

vorbereitet wird, deutet auf ein maßvolles und bescheidenes Mahl. Teure und spezielle Zutaten 

sind im Kühlschrank nicht vorhanden und das Essen wird nur aus dem gekocht, was zur Ver-

fügung steht. 

Im Roman Zwei Mädchen hat die Küche als Raum, eine gesonderte Stellung. Einerseits ist sie 

der „Nucleus“232 und der „Produktionsort“ 233 der köstlichen Gerichte, andererseits ist sie der 

Schauplatz der Unfälle, unangenehmer Ereignisse, Streitereien und Machtverhältnisse. „In der 

Küche wird nicht nur gekocht: hier wird geredet, gearbeitet, gewohnt, geliebt, gehaßt und ge-

mordet […]“234, so deutet Elke Krasny in ihrem Aufsatz die Mannigfaltigkeit der Küche als 

 
228 Rigby, Kate: (Post-) Koloniale Inkorporierung. Ökologie und Esskultur in Australien. In: Lillge, Claudia/ 

Meyer, Anne-Rose (Hg.): Interkulturelle Mahlzeiten. Kulinarische Begegnungen und Kommunikation in der Li-

teratur. Bielefeld: transkript 2008, S. 315-335, hier S. 315. 
229 Gniech: Essen und Psyche, S. 117. 
230 Lillge, Claudia/ Meyer, Anne-Rose: Interkulturelle Dimensionen von Mahlzeiten. In: Dies. (Hg.): Interkultu-

relle Mahlzeiten. Kulinarische Begegnungen und Kommunikation in der Literatur. Bielefeld: transkript 2008, S. 

11-23, hier S. 18. 
231 Mağden: Zwei Mädchen, S. 66f. 
232 Miklautz, Elfie/ Lachmayer, Herbert/ Eisendle, Reinhard: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Die Küche. Zur Ge-

schichte eines architektonischen, sozialen und imaginativen Raums. Wien, Köln, Weimar: Böhlau 1999, S. 10. 
233 Ebd. S. 12. 
234 Krasny, Elke: Küchengeschichten – Ein literarischer Streifzug. Lebensmittel und Lifestyle. In: Miklautz, El-

fie/ Lachmayer, Herbert/ Eisendle, Reinhard (Hg.): Die Küche. Zur Geschichte eines architektonischen, sozialen 

und imaginativen Raums. Wien, Köln, Weimar: Böhlau 1999, S. 251-279, hier S. 251.   



62 
 

Raum. Laut Krasny werden in der Küche nicht nur Speisen hergestellt und gegessen, es wird 

auch vieles andere mit ihr in Zusammenhang gebracht. Im Roman werden zwei unterschiedli-

che Küchen dargestellt, jene von Behiye und Leman, Handlungen finden frequent in diesen 

Räumen statt. Die Einrichtung der beiden Küchen verraten ebenfalls einiges über das Verhältnis 

der Protagonistinnen zu der Küche als Raum. Während Behiyes Küche mit ihren Gegenständen 

detailliert dargestellt wird, wird die Küche Lemans sehr schlicht beschrieben. Diese Küche wird 

mehr als ein Raum dargestellt, der seine Funktion nicht erfüllt. Es wird nur auf einen Tisch und 

einen Kühlschrank angedeutet. Dazu wird die Leere des Kühlschranks hervorgerückt, die die 

Distanz zum Essen konstatiert. 

Als sie den Kühlschrank öffnen, sieht Behiye, daß Handan mit ‚nichts‘ wirklich ‚nichts‘ gemeint hat. Nicht 

einmal Eier sind da. Abgesehen von drei Schachteln Toblerone, einer Flasche Ketchup, drei mit Wasser 

gefüllten Whiskyflaschen und einem halben Paket Sana ist absolut nichts drin.235 

 

Gegenstände und Küchenutensilien haben keinen Platz in Lemans Küche, da sie keinem Zweck 

dienen würden. Die Küche Behiyes im Gegensatz dazu wird als ein Raum dargestellt, der zwar 

abgenutzt ist, jedoch seine Funktion erfüllt. Auffällig sind die alten, kaputten, billigen und so-

gleich trivialen Gegenstände, mit der sie eingerichtet ist. Dies wird durch die anschauliche, 

wirklichkeitsgetreue Beschreibung der Kücheneinrichtung und der Küchenutensilien hervorge-

hoben: 

Auf den Salzstreuer im Katzen-, den Pfefferstreuer im Katerdesign. Auf ihre winzige Küche: die billigen 

Küchenschränke, die gesprungenen Kacheln, das Plastikding zum Geschirrabtropfen, das Tablet darunter, 

die an der Wand hängende Stofftasche für Brot,[…] den Sandwichtoaster mit seinem verschmorten Griff, 

den alten brummenden Kühlschrank, die ausgeblichenen Fenerbahçe-Aufkleber darauf, die weißen Kü-

chenvorhänge mit blauem Herzchenmuster, die sich mit ihren Volantbesätzen vergeblich bemühen, diesem 

deprimierenden, erbarmungswürdigen Raum etwas Freundliches zu verleihen. Auf die Küchenvorhänge, 

die ihre Mutter genäht hat. Auf deren Unvermögen.236 

 

Die gesprungenen Kacheln und der brummende Kühlschrank lenken das Augenmerk auf die 

finanzielle Lage sowie die Vernachlässigung der Familie. Die Küche vermittelt keine Gemüt-

lichkeit, da sie eng und überfüllt ist. Die Vorhänge, welche eigenhändig von Yıldız genäht wur-

den, sollen dem Raum eine Wärme, eine Freundlichkeit verleihen, aber sie reichen nicht aus, 

die bedrückende Atmosphäre der Küche zu beheben. Vielmehr unterstreichen sie mit ihrem 

kitschigen Herzchenmuster den Kontrast zwischen Fröhlichkeit und Trübsinnigkeit. Obwohl 

die Küche durch die Einrichtung deprimierend wirkt, wird sie durch ihren Status als Produkti-

onsort zu einem lebendigen Raum. Es werden regelmäßig Nahrungsmittel gekauft, es wird ge-

kocht, es wird konsumiert, es wird für Sauberkeit gesorgt. Behiyes Empfinden für die Küche, 

wird in dem folgenden Zitat beleuchtet: „[…] Behiye in der Küche […], in ihrem kleinen, aber 

 
235 Mağden: Zwei Mädchen, S. 98. 
236 Ebd. S. 29f. 



63 
 

blitzsauberen Reich, auf diesem ärmlichen, aber wohltuenden Stück Erde […].“237 Die Küche, 

deren räumliche Enge für sie belanglos ist, ist ihr Reich, ihr Spielraum und fungiert als ihr 

persönlicher Rückzugsort, an welchem sie sie selbst sein kann. 

Des Weiteren haben das Kochen und das Essen eine kommunikative Funktion in ihrem Leben. 

Es geht ihr nicht nur darum, den Hunger zu stillen, das Essen ist auch vielfach ein Träger einer 

Botschaft. Sie hegt den Glauben, dass das Essen eine Kraft besitzt, Auseinandersetzungen zu 

beseitigen und alles wiederherzustellen. Behiye kann ihre Gefühle nicht verbalisieren, deswe-

gen versucht sie, auf einen anderen Weg zu kommunizieren, und setzt das Essen dafür ein. 

Das Essen und das Servieren sind eine Art Sprache für sie. Sie ersetzen das, was sie nicht kom-

munizieren kann. Nach einer heftigen Diskussion mit Leman befürchtet Behiye, dass Handan 

sie aus ihrem Leben entfernen könnte. Demzufolge sucht sie Zuflucht in der Küche und macht 

Vorbereitungen, in der Hoffnung etwas bewirken zu können. 

Behiye läuft in die Küche. Sie setzt Teewasser auf. Wenn sie Tee macht, wenn sie Toast macht, wenn sie 

einen auf normal macht, vielleicht… BEHIYE, DIE SCHLEIMERIN. Die Maus. BEHIYE, DIE MAUS. 

Jag mich nicht weg, Handan. Jag mich nicht aus deinem Leben, Handan.238 

 

Durch das Essen, den Tee und den Toast glaubt Behiye eine friedliche und gemütliche Atmo-

sphäre herzustellen und für eine Versöhnung zu sorgen. Mit ihrem Umzug in Handans Woh-

nung hat sich Behiye selbst widersprochen. Das gehobene Viertel, Etiler, manifestiert sich als 

ihr Abstieg, da sie in Handans zuhause nicht mal ein eigenes Bett besitzt. In Handans Wohnung 

schläft Behiye im Wohnzimmer auf der Couch. Das Wohnzimmer ist kein privater, sondern ein 

allgemeiner, durch Multifunktionalität gekennzeichneter Raum, der keine Rückzugsmöglich-

keiten, keine Privatsphäre anbietet. Für sie wird kein Platz eingeräumt, da sie nur als ein vo-

rübergehender Gast angesehen und ihre Präsenz nicht verinnerlicht wird. Das Gefühl gerettet 

zu werden, hat sie hierhergeführt, doch das neue Umfeld bietet ihr ebenfalls kein Zuhause. 

Behiye übernimmt mit dem Umzug eine Rolle, die nicht für sie gedacht gewesen war. Sie hatte 

sich erhofft, gerettet zu werden, doch sie wird selbst zur Retterin. Nach der Begegnung mit 

Behiye unterzieht sich Handan einem großen Wandel. Dies erläutert sie mit den folgenden Wor-

ten: 

Ich kann nicht mehr ohne dich, Behiye. Durch dich werde ich ein neuer Mensch. Ich kann das nicht erklären, 

aber durch dich passiert irgendetwas mit mir. Ich werde stärker. Und größer. […] Aber irgendwie kann ich 

halt nicht richtig erklären, was.239 

 

 
237 Mağden: Zwei Mädchen, S. 66. 
238 Ebd. S. 308. 
239 Ebd. S. 164. 



64 
 

Behiye fungiert in Handans Leben als ein Aufschub, als jemand, der sie wachrüttelt und der zu 

ihrer Entwicklung beiträgt. Durch Behiye gewinnt Handan ein Bewusstsein, kann für sich Ent-

scheidungen treffen und wird erlöst. Im Grunde genommen haben Handan, Leman und Behiye 

die gleichen Bedürfnisse und sind von den gleichen Ängsten belastet. Es sind das Sicherheits-

bedürfnis und die Existenzangst. Handan, die nicht mit Ungewissheit in die Zukunft blicken 

möchte, wagt es, den großen Schritt für sich zu machen. Unzufrieden mit dem, was vorhanden 

ist, begibt sie sich auf die Suche nach einer anderen Figur, die ihr mehr verspricht und mehr 

anzubieten hat. 

Eine Frau, die mit allem, was die reale Welt ihr geboten hat, unzufrieden ist und ihre diesbezüglichen Illu-

sionen verloren hat, ist von der Vorstellung besessen, daß eine bestimmte Art von Mensch die Macht habe, 

sie zu reparieren-ein Vater, […] ein Ehemann, ein Lehrer […], daß dieser Mensch ihre Illusionen wahr 

machen und ihr frustriertes Verlangen befriedigen könne. Er wird sie für alle Erniedrigungen ihrer Kindheit 

entschädigen und die Kränkungen, die ihr aufgrund ihrer weiblichen Stellung zugefügt worden sind, wie-

dergutmachen.240 

 

Handan erweist sich als die handlungsfähigste Protagonistin im Roman. Das plötzliche Ver-

schwinden Handans ist eine überraschende Wendung. Die neunzehn Tage, in denen sich die 

ganze Handlung abspielt, vergehen zwar in einem gewissen Tempo, doch das Ende des Romans 

dagegen macht einen geeilten Eindruck. 

[…] Die Mutter ist weder Frage noch Antwort, weil die Mutter Dasein ist, das vorhandene Dasein, das nicht 

gesucht und auch nicht gefunden werden muss. […] So ist der Vater im Unterschied zur Mutter das Sein, 

das gesucht und gefunden werden muß.241 

 

Das ‚Dasein‘ hat diverse Ausprägungen und kann unterschiedlich wahrgenommen werden. Die 

Frage, was unter dem Begriff ‚Dasein‘ verstanden wird, ist klärungsbedürftig. Im Roman hat 

das ‚Dasein‘ der Mütter für Behiye und Handan einen ganz anderen Gehalt. Leman und Yıldız 

sind zwar als Mütter präsent und müssen nicht gefunden werden. Doch die körperliche Präsenz 

bedeutet nicht unbedingt ein ‚Dasein‘, das mit den Bedürfnissen des Gegenüberstehenden über-

einstimmt. Entlang der Achse wird kein Aufeinandertreffen der Erwartungen beobachtet. 

Leman und Yıldız sind keine schlechten Mütter, jedoch sind sie keine guten Beobachterinnen. 

Sie reduzieren ihre Beziehung mit ihren Töchtern auf das Befriedigen etlicher Interessen, die 

sie priorisieren, wobei sie sich die Signale ihrer Töchter entgehen lassen. 

Im Roman sind Väter nicht mit positiven Assoziationen verknüpft. Salim wird als schwach, 

Harun dagegen als abwesend dargestellt. Da Harun in Australien lebt, scheint er für einen Neu-

anfang zu stehen. Er bedeutet die Zukunft und ist derjenige, der gefunden werden muss. Behiye 

sieht in Harun, den sie nicht kennt, ebenfalls die Lösung und Erlösung und überladet ihn mit 

 
240 Kaplan: Weibliche Perversionen, S. 558f. 
241 Günter: Weibliche Seite der Politik, S. 95. 



65 
 

Erwartungen. Harun soll für sie die Rolle des Ersatzvaters übernehmen. Behiye kann zwar ihre 

Träume nicht verwirklichen, doch Handan, die den Druck ihrer Mutter und Behiye nicht mehr 

standhalten kann, verlässt beide und flüchtet nach Australien zu ihrem Vater. 

In beiden Mutter–Tochter–Beziehungen ist eine Kommunikationsstörung zu beobachten. Doch 

diese Kommunikationsstörungen werden unterschiedlich erlebt. Leman und Handan haben ein 

Verhältnis, in welchem sie miteinander kommunizieren, sich gegenseitig kritisieren und sich 

loben. Doch sie pflegen über das wichtigste Thema, Harun, zu schweigen und bevorzugen, ihre 

Gefühle zu verdrängen und zu verbergen. Das Verdrängen führt dazu, das Befürchtete zu erle-

ben. Leman wird von Handan verlassen, da Leman in ihrer Entscheidung über Harun die Ge-

fühle Handans nicht in Betracht zieht. Weitere Gründe sind das Schwanken und die Haltlosig-

keit Lemans sowie ihr unstrukturiertes Leben. 

Die Kommunikationsstörung zwischen Behiye und Yıldız erweist sich als außerordentlich, da 

hier nicht offen kommuniziert wird. Behiye und Yıldız führen keine spannungsbeladenen Kon-

versationen, wie es der Fall bei Handan und Leman ist. Die Kommunikation wird eher von 

Behiye geleitet und sie sorgt dafür, dass sogar Alltagskonversationen auf ein Minimum be-

schränkt werden. Yıldız ist dermaßen in sich zurückgezogen, dass sie den Hass und die Distanz 

ihrer Tochter nicht erkennt. Aber es ist auch darauf hinzuweisen, dass sie einen begrenzten 

Eindruck macht, was von ihrer Tochter negativ aufgenommen wird. Yıldız ist harmlos, guther-

zig und hat kein streitlustiges Gemüt. Das erschwert die große Animosität Behiyes ihrer Mutter 

gegenüber nachzuvollziehen. Es muss jedoch hier angemerkt werden, dass Yıldızs Mangel an 

Bewusstsein ebenfalls ein Hindernis für die Kommunikation darstellt. Doch im Grunde genom-

men sind es die ungerechtfertigte Unruhe und die Einbildungskraft in Behiye selbst, die den 

Hass gegen Yıldız füttern. 

 

2. Perihan Mağden: Wovor Wir Fliehen  

Haltet Abstand von mir, oder ich sterbe, oder ich morde, oder ich 

morde mich selber. Abstand, um Gottes willen! Ich bin zornig, von einem 

Zorn, der nicht Anfang und Ende hat.242 

Ingeborg Bachmann, Das dreißigste Jahr 

Der im Jahre 2010 veröffentliche Roman Wovor Wir Fliehen der Autorin Perihan Mağden han-

delt von der schaurigen und außergewöhnlichen Geschichte, einer Mutter und Tochter. Der 

Roman besteht aus sechsunddreißig Kapiteln und wird von einer namenlosen Ich-Erzählerin 

 
242 Bachmann, Ingeborg: Das dreißigste Jahr (1961). Berlin: Piper 2017, S. 27. 



66 
 

aus der Perspektive der Tochter wiedergegeben. Acht Kapitel davon werden von Figuren er-

zählt, denen die beiden Hauptfiguren auf ihrem Weg begegnen. In diesen Kapiteln lässt die 

Autorin Mağden andere Erzähler in die Geschichte hineinfließen, was eine mehrfache Optik 

ermöglicht. Diese Außenperspektive verleiht dem Rezipienten die Gelegenheit, die Handlungen 

aus einer weiteren Sichtweise zu betrachten. Diese kommentierenden Erzähler übertragen das 

Geschehen aus ihrem Blickwinkel und füllen dabei Lücken, die von der Ich-Erzählerin des Ro-

mans offengelassen werden. Des Weiteren werden auch viele Dialoge eingeführt, die zwischen 

den Hauptfiguren und Nebenfiguren stattfinden. In Wovor wir fliehen, verzichtet Mağden auf 

die Art der Sprachverwendung wie im Roman Zwei Mädchen. In Wovor wir fliehen, haben die 

Protagonistinnen keinen gewöhnlichen Alltag und verfügen über fast keine Kontakte zu ande-

ren. Dies beeinflusst die Art, wie sie miteinander und mit den anderen Figuren kommunizieren, 

und befreit die Sprache von Modesprüchen. Wenn auch geringer verwendet, verzichtet Mağden 

hier wieder nicht auf Versalien. 

„In ihren SCHWERMUTPHASEN möchte meine Mutter nicht, dass Licht durch die Fenster 

hereinfällt.”243 Diese Art von Sprachverwendung kommt im Roman öfters vor und verleiht ihm 

eine düstere Stimmung. Des Weiteren liefert die Ich-Erzählerin den Stimmungswechsel der 

Mutter, indem sie ihre Stimme schildert. In diesen Schilderungen wird aus der Stimme etwas 

Anschauliches und Fassbares: „Ihre wunderschön kratzige Stimme verschwindet. An ihre Stelle 

tritt eine karierte Stimme: eine quer und längst zerhackte Stimme.”244 Als ein weiteres Beispiel 

zu nennen wäre an dieser Stelle: „Ihre Stimme ist in Würfel geschnitten.”245 Damit wird ein 

abstrakter Zustand der Mutter, wie etwa Zorn, Erschöpfung und Frust dargestellt. 

In Wovor wir fliehen, fließt die alltägliche Sprache, die Sprache der Straßen, durch die mehrfa-

che Optik in den Roman ein. Als Protagonistin stellt Mağden hier eine gebildete, städtische, 

wohlhabende und alleinerziehende Frau in den Mittelpunkt. Dementsprechend werden eben-

falls Textstellen eingeführt, in welchen die Protagonistin Fremdwörter verwendet oder Bücher 

liest. Mağden lässt die Hotelgäste und das Hotelpersonal in einer anderen Art sprechen, was 

ebenfalls den Bildungsgrad zwischen der Protagonistin und ihnen sichtbar werden lässt. Ein 

nennenswertes Beispiel dafür wäre aus dem Kapitel ‘Der Poolboy’246. Die Sprache wird somit 

als ein Medium verwendet, um die Diskrepanz zwischen der Protagonistin und den restlichen 

Figuren zu unterstreichen. „Stell dir so’ne Peitsche vor. ‘nen Ledergürtel. ‘nen vertrockneten 

 
243 Mağden, Perihan: Wovor Wir Fliehen (2007). Berlin: Suhrkamp 2010, S. 22. 
244 Ebd. S. 97. 
245 Ebd. S. 125. 
246 Ebd. S. 50. 



67 
 

Ast. So sah die Frau aus. […] Die war so was von brutal, Junge. Ich hatte andauernd Schiss, 

dass die ihren Mund aufmacht und irgendwas sagt.“247 „Die Romane führen Personen mit Rang 

und Namen ein – und das genügt ihnen zur Charakterisierung.“248 Im Falle der Autorin Mağden 

trifft diese Aussage Luhmanns nur teilweise zu.  Über den gesellschaftlichen Rang der Prota-

gonistin gibt es im Roman viele Informationen, doch Mağden verzichtet darauf, ihre beiden 

Protagonistinnen zu benennen. Das Werk Bambi des Autors Felix Salten dient als ein wichtiges 

Leitmotiv im Roman, es werden häufig Passagen aus diesem Werk in den Roman montiert, was 

auf die Affinität des Romans zu diesem Text deutet. Felix Saltens Werk Bambi (1923) erzählt 

die Geschichte eines Rehkitzes, das zusammen mit seiner Mutter im Wald lebt und das Leben 

sowie die Gefahren des Waldes erlernt. Wie bedeutend das Werk Bambi für die Protagonistin-

nen ist, wird im folgenden Zitat hervorgehoben: 

„[…] unser Buch ist Bambi, Mama“.  

„[…] Bambi ist unser ZEICHENFEUERWERK. Wenn wir wollen, zeigt es uns sogar, was uns alles pas-

sieren wird.“  

„Wir haben uns eben dafür entschieden, mein Bambi. Für unser Leben war es das geeignete. Also haben 

wir es zu unserem Gebetbuch gemacht.“249 

 

Für Mutter und Tochter hat das Werk Bambi eine Führungsrolle, es zeigt ihnen den Weg, den 

sie zu gehen haben. Deswegen wird es immer wieder konsultiert und es wird darin nach Hin-

weisen gesucht. Zwischen den Handlungen im Roman und diesem Text werden häufig Paralle-

len gezogen und viele inhaltliche Bezüge verknüpft. Bambi dient ebenfalls als eine Art Prophe-

zeiung für die Protagonistinnen des Romans. Dementsprechend ist das Ende des Romans für 

den Rezipienten vorsehbar und vorstellbar. Die Tochter wird sehr häufig von der Mutter mit 

dem Namen Bambi angesprochen, das ebenso darauf hindeutet, dass sie ein ähnliches Schicksal 

erwartet. Mağden verheimlicht den Namen der Ich-Erzählerin sowie jenen ihrer Mutter, da ein 

Name die Anknüpfung zu Saltens Werk schwächen würde. Saltens Werk bietet Mağden das 

Gerüst, auf das sie Ihren eigenen Roman aufbaut. 

Ein weiteres Zitat beleuchtet, wie sehr der Stoff von Bambi mit der Romanhandlung verstrickt 

ist. 

Wenn Bambis Mutter nicht so dumm und so unvorsichtig gewesen wäre, dann wäre Bambi nicht allein im 

Wald zurückgeblieben. Wenn du Bambis Mutter bist, musst du am Leben bleiben. Du darfst Bambi nicht 

allein lassen.250 

 

 
247 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 52. 
248 Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität (1994). Frankfurt am Main: Suhrkamp 

2017, S. 65. 
249 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 227. 
250 Ebd. S. 9. 



68 
 

Im Werk Bambi, leben Bambi und seine Mutter im Wald, welcher voller Gefahren ist. Eines 

Tages kommt Bambis Mutter nicht mehr zurück. Bambi muss demzufolge allein für sich sor-

gen. Die Mutter des Mädchens möchte den Fehler von Bambis Mutter nicht wiederholen und 

zulassen, dass ihre Tochter allein im Leben steht. Sie verspricht sich selbst und ihrer Tochter, 

immer vorsichtig zu sein und sie zu beschützen. Aber am Ende des Romans ist zu beobachten, 

dass sie vom gleichen Schicksal wie Bambis Mutter betroffen ist. 

Während die Handlungen im Roman Zwei Mädchen in der Stadt Istanbul angesiedelt sind, gibt 

es im Roman Wovor Wir fliehen „vielfachen Ortswechsel“251, dementsprechend viele verschie-

dene Schauplätze und Handlungsräume. Nicht nur die Stadt Istanbul, sondern auch mehrere 

andere Metropolen, wie London, New York, und kleine Stranddörfer, wie Arambol in Goa oder 

Koh Samed in Thailand, und europäische Städte, wie Florenz, kommen vor. Da die Protagonis-

tinnen mit dem Bewusstsein und der Wahrnehmung agieren, nirgendwo sesshaft werden zu 

können, weil sie auf der Flucht sind, fühlen sie sich an keinem der Orte richtig wohl und agieren 

gelassen. Ihr Instinkt, ihre innere Stimme, bestimmt, wann sie einen Ort zu verlassen haben. 

Orte sind eine Art Stationen und dienen als Zuflucht für eine begrenzte Zeit. Manchmal ist es 

aus Langeweile, manchmal aus Angst oder eines unangenehmen Ereignisses, dass sie einen Ort 

verlassen müssen. 

Wir können am Busbahnhof warten, am Bahnhof, an der Schiffsanlagestelle oder am Flughafen: auf den 

Morgen und auf das, was uns so schnell wie möglich von dem Ort wegbringt, den wir aufgezehrt haben.252 

 

Sobald der Ort, ihr Kokon, sie nicht mehr umhüllt, sobald sie sich nicht mehr in Sicherheit 

fühlen, verlassen sie ihn und begeben sich auf die Suche nach einem neuen. 

Istanbul ist einer der Städte, die im Roman vorkommen, aber sie stellt eine Ausnahme dar. Die 

Mutter ist mit ihrer Vergangenheit an diese Stadt gebunden. Istanbul ist die Stadt ihrer unglück-

lichen Kindheit. Deswegen wird sie von ihr nur mit negativen Assoziationen geschildert. Ein 

weiterer bedeutender Unterschied zwischen Istanbul und den anderen Handlungsorten ist, dass 

sie bei der Protagonistin - der Mutter, schon vor ihrer Ankunft einen Gefühlszustand provoziert, 

nämlich die Angst. „Das Entsetzen, das diese Stadt ihr einflöße, sei etwas ganz anderes“253, 

erläutert die Tochter über ihre Mutter. Im Kapitel ‚Das leere Grundstück‘254 entledigt sich die 

Protagonistin ihres Hasses gegenüber der Stadt, weil es der Ort ist, wo sich ihr Elternhaus be-

funden hat. „Die Treppe führte hinauf zu unserem Haus. Zu meinem Mutterhaus - diesem 

 
251 Piatti, Barbara: Die Geographie der Literatur. Schauplätze, Handlungsräume, Raumphantasien (2008). Göttin-

gen: Wallstein 2009, S. 198. 
252 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 14. 
253 Ebd. S. 123. 
254 Ebd. S. 123. 



69 
 

grauenhaften Ort.“255 In seinem Werk Das Haus (2011) beschreibt Mathias Hirsch das Haus 

mit den folgenden Worten: 

Das Haus hat viele Bedeutungen, es steht für Unabhängigkeit, Erfolg, Erwachsen-Sein, für ein eigenes, 

selbstbestimmtes Leben. Es kann aber auch Unfreiheit, Festgelegt-Sein, Abhängigkeit, Fremdbestimmt-

Sein, das heißt den psychischen Tod bedeuten.256 

 

Hirsch benennt hier zwei kontrastierende Eigenschaften des Hauses. Die eine schließt die an-

dere aus. Je nach den Erfahrungen, die man in einem Haus sammelt, reifen Gedanken darüber. 

Das Haus als die Ursache des psychischen Todes macht sich auch im Roman bemerkbar. Die 

Mutter beschreibt das Haus ihrer eigenen Mutter als ein grauenhafter Ort, ohne Schutz und 

Wärme, ein Ort, der sie bedrängte, wo sie sich nicht aufgenommen und willkommen gefühlt 

hatte. Die Folgen, des „emotionalen Schaden[s]“257, führen zu einer tiefverwurzelten Angst, 

von der die Protagonistin beherrscht wird. Das Haus hatte keine weitere Bedeutung für sie, als 

ein Ort von Räumen, die mit Gütern vollgestopft gewesen waren, die zwar für sie bestimmt 

gewesen waren, wo sie aber selbst keine Sphäre gehabt hatte. Anlehnend an die Erfahrungen 

der Protagonistin in ihrem Mutterhaus äußert die Tochter, ihre Gefühle über die Stadt Istanbul 

mit den folgenden Worten: „Diese Stadt tut meiner Mutter nicht gut. […] Weil sie meine Mutter 

so müde und traurig gemacht hat, mag ich diese Stadt kein bisschen.“258 Die Tochter zieht für 

sich den Rückschluss, dass Istanbul keine heilende, guttuende Stadt ist, sondern eine die ge-

flüchtet werden muss. 

Die problematische, komplexe und außergewöhnliche Beziehung zwischen Mutter und Tochter 

wird schon am Anfang des Romans verdeutlicht. Ihre sonderliche Situation bringt die Tochter 

mit diesen Worten zum Ausdruck: „Meine Mutter sagt das. In meiner Vergangenheit gibt es 

niemanden außer ihr. Genau wie in meiner Zukunft.“259 Diese Worte zeigen die Ungebunden-

heit der Protagonistinnen zu anderen Personen und konstatieren ihre Ungeselligkeit. Der Ro-

man handelt von einer namenlosen Mutter und ihrer Tochter, die ständig auf der Flucht sind. 

Im Laufe der Handlungen begeht diese Mutter mehrere Verbrechen, zudem soll sie die eigene 

Mutter ermordet haben, mit der sie ein sehr konfliktbeladenes Verhältnis gehabt haben soll. In 

Wovor wir fliehen, werden drei Generationen von Frauen dargestellt: Die schon längst verstor-

bene Mutter der namenlosen Protagonistin, die Protagonistin selbst und ihre Tochter. Obwohl 

 
255 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 125. 
256 Hirsch, Mathias: Das Haus. Symbol für Leben und Tod, Freiheit und Abhängigkeit (2006). Gießen: Psycho-

sozial-Verlag 2011, S. 30. 
257 Vgl. Forward, Susan: Vergiftete Kindheit. Elterliche Macht und ihre Folgen (1989). München: Goldmann 

1993, S. 15. 
258 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 128. 
259 Ebd. S. 13. 



70 
 

die Mutter schon längst tot ist, kann die Protagonistin mit ihr nicht abschließen, der postmortale 

Einfluss der Mutter ist weiterhin präsent und kann sie immer noch lenken. Der Schatten der 

Mutter zieht sich wie ein roter Faden fast durch die ganze Handlung und ist vollkommen prä-

gend für die Persönlichkeit der Protagonistin. 

Die traumatischen Erfahrungen der Kindheit lassen sie nicht los. Die Protagonistin erzählt der 

eigenen Tochter über ihren Traum, indem sie die eigene Mutter sieht. 

‚Also, in meinem Traum […] - sehe ich plötzlich deine Großmutter […]. Sie beobachtet mich. Ich habe 

große Angst.‘ […] ‚Ich spreche mit ihr.‘ ‚Kannst du mir nicht verzeihen, Mutter?‘ sage ich. ‚Kannst du 

mich nicht wenigstens einen Tag lang lieben? Kannst du deine Tochter nicht wollen, wenigstens wie eine 

Rabenmutter?‘ […] Eiskalt schaut sie mir ins Gesicht. ‚Du wirst deine Strafe bekommen!‘ sagt sie. […] 

‚Meine Strafe warst du, Mutter‘, sage ich. Dann wache ich auf.260 

 

Die Protagonistin wird immer noch von dem Gefühl belastet, von der längst verstorbenen Mut-

ter beobachtet zu werden. Des Weiteren kann sie die Lieblosigkeit, die sie in ihrer Kindheit 

erlebt hat, nicht verarbeiten. Im ihrem Traum-Albtraum, begegnet sie ihrer Mutter nicht als ein 

kleines Mädchen, sondern als eine erwachsene Frau. Doch in der Anwesenheit der allumfas-

senden, dominanten Mutter zerbröselt die Protagonistin, die eigentlich für viele Verbrechen 

verantwortlich ist, und agiert wie ein kleines Mädchen, das die Zuneigung und den Schutz der 

eigenen Mutter braucht. Die Protagonistin erlebt ein Dilemma, da sie ihre Mutter dämonisiert, 

aber auch gleichzeitig um Liebe anfleht. 

Das erste Verbrechen an der eigenen Mutter deutet nicht nur auf die große Animosität zwischen 

ihnen hin, es dient ebenfalls als der Anstoß für die weiteren Verbrechen der Protagonistin. Die 

Protagonistin befindet sich somit in einem Teufelskreis. Der unkontrollierbare Hass gegen die 

eigene Mutter manifestiert sich als die unkontrollierbare, krankhafte Liebe gegen die eigene 

Tochter. Diese zwei Textstellen aus dem Roman geben bedeutende Rückschlüsse über die Mut-

terschaft der Protagonistin selbst: 

‚Du bist ein glückliches Kind! Du bist meine Tochter! Ich bin die Tochter meiner Mutter und habe die 

unglücklichste, leidvollste Vergangenheit der Welt.‘261 

Meine Mutter kann es nicht ertragen, wenn mich irgendjemand zum Weinen bringt. Nur meine Mutter kann 

mich zum Weinen bringen. […] ‚Wer uns traurig macht, bekommt seine Strafe, mein Bambi. […] Dafür ist 

deine Mutter da. […] Um es denen, die dich traurig machen, zu zeigen.‘262 

 

Die Entschlossenheit, einem Extrem zu entkommen, nämlich der eigenen lieblosen Mutter nicht 

zu ähneln, führt die Protagonistin zu einem weiteren Extrem. Die Abneigung und Vernachläs-

sigung, die sie in ihrer Kindheit erlebt, machen aus ihr zwar eine liebende, aber auch 

 
260 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 231f. 
261 Ebd. S. 224. 
262 Ebd. S. 212. 



71 
 

besitzergreifende und manipulierende Mutter. Des Weiteren erklärt die Protagonistin sich be-

reit, alles in ihrer Kraft Stehende zu tun, um ihre eigene Tochter zu schonen, damit sie nicht so 

leiden muss, wie sie selbst hatte leiden müssen. 

Die Verbrechen im Roman sind die Folgen einer Kettenreaktion und resultieren größtenteils 

aus der Furcht, entdeckt zu werden oder als Reaktion einer verstörenden Situation. Deswegen 

handelt die Protagonistin, die Mutter, weitgehend impulsiv und alle außer einem sind die Ver-

brechen im Roman nicht vorgeplant. Mit diesen Verbrechen, mit dem Tod eines anderen wird 

somit das eigene Überleben abgesichert. Dies manifestiert sich auch in der Aussage der Prota-

gonistin, wenn sie über den Tod der eigenen Mutter spricht „Das einzig Mütterliche, das sie mir 

gegeben hat, war ihr früher Tod.“263 Demzufolge wird der Tod, der eigenen Mutter als eine 

Befreiung und Erlösung empfunden. 

Doch im letzten Kapitel des Romans wird die eigene Tochter, durch ihren Tod von ihr erlöst. 

Im Kapitel ‚Der Gendarm‘264 wird die Protagonistin während der Flucht von der Gendarmarie 

erschossen. In diesem Kapitel gibt es einen Perspektivenwechsel und die Handlung wird auf 

einem anderen Erzähler übertragen. Der Erzähler ist dieses Mal ein Gendarm und nicht die 

Tochter-Bambi selbst. Er erzählt, wie die Tochter, nachdem die Mutter erschossen wird, einfach 

ohne einmal zurückzuschauen, verschwand. 

Das Mädchen hatte ‘n Müllsack in der Hand und auf’m Rücken ‘nen Rucksack. Die hat sich nich’ ma’ 

umgedreht. Is‘ einfach in der Dunkelheit verschwunden. […] Wenn sie wegrennt, während ihre Mutter 

erschossen wird, wird sie jetzt wohl kaum plötzlich auftauchen […].265 

 

Die Tochter wird durch den Tod der Mutter von ihren Fesseln befreit. Mit dem Bewusstsein, 

nichts mehr für die Mutter tun zu können, geht die Tochter ihren eigenen Weg und schaut nicht 

zurück. Die Handlungen im Werk Bambi werden im Roman wiederholt und Mutter und Tochter 

machen die gleichen Erfahrungen, wie die Figuren im Werk Bambi. Mağdens Roman ist struk-

turell stark an Saltens Werk Bambi angelehnt. Zwei weitere Zitate aus den beiden Werken un-

termauern diese Affinität. Das erste Beispiel ist aus Bambi: 

„[…] vergiß nicht, Bambi, mein Kind, achte nicht mehr auf mich, wenn wir einmal draußen sind. Auch 

wenn ich falle, achte nicht darauf…nur weiter, weiter! Verstehst du, Bambi?”266 

 

 
263 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 99. 
264 Ebd. S. 233. 
265 Ebd. S. 236. 
266 Salten, Felix: Bambi. Eine Lebensgeschichte aus dem Wald (1922). Wien: Zsolnay 1926, S. 118. 



72 
 

Das andere ist aus dem Roman, Wovor wir Fliehen: „Bevor sie abgeknallt wurde, […] hat sie 

ihrer Tochter noch was zugerufen. […] [Es] hörte sich an wie ‚Balim‘ oder so. […] ‚Du must 

fliehen.‘”267 

Mağden verstrickt den Stoff von Saltens Bambi mit ihrem eigenen. In beiden Werken geht es 

um Mutter und Kind, die einer gefahrvollen Welt ausgesetzt sind. Die Städte übernehmen bei 

Mağden die Rolle des Waldes. Die Autorin nimmt einen Roman (Tiergeschichte) und ersetzt 

dessen Figuren mit ihren eigenen. Bambi und seine Mutter, müssen im Wald sehr achtsam agie-

ren, um nicht vom Jäger erwischt zu werden. Sie können nur zur gewissen Zeiten auf die Wiese. 

Genauso vorsichtig müssen auch Mağdens Protagonistinnen agieren, weil sie ebenfalls nicht 

ertappt werden wollen. Der größte Unterschied an den beiden Werken ist die Figurendarstel-

lung. Während Bambis Mutter in Bambi sehr harmlos ist, erweist sich Mağdens Protagonistin 

als eine Kriminelle. 

Dementsprechend ist das Todesmotiv eines der zentralen Motive des Romans. In seinem Auf-

satz Das Phänomen Tod (1978) beschreibt Heinrich Schipperges den Tod als „das wichtigste 

Ereignis des Lebens“268. Die Protagonistin und ihre Tochter werden mit diesem Ereignis jedes 

Mal konfrontiert, wenn es keinen weiteren Ausweg für sie gibt. Dass die Protagonistin eine 

falçete besitzt, deutet darauf hin, dass sie auf ein Verbrechen und den Tod anderer vorbereitet 

ist. Im Kapitel ‚Die verrückte Nonne‘269 benutzt sie ihre falçete, um eine Nonne zu töten, die 

durch ihr verstörendes Verhalten bei der Tochter Angst auslöst. Schipperges konstatiert das 

Wissen und das Verdrängen des Todes von den Menschen in folgenden Worten: 

Selbstverständlich wissen wir alle, daß der Tod das sicherste und verbindlichste Ereignis unseres Lebens 

ist, ein Ereignis, das uns treffen wird und jederzeit und überall treffen kann. Gleichwohl bleibt dieses Fak-

tum ein blinder Fleck in unserem Bewußtsein. Wir umgehen diesen Tatbestand. Wir fürchten das Dilemma 

des Sterbens: Ist der Tod nämlich sinnlos, dann ist es auch das Leben, dieser flüchtige Augenblick davor; 

hat er aber einen Sinn, dann muß von dieser Grenze auch das Leben selbst gedeutet werden.270 

 

Dem Tode so nahe zu stehen und es mit aller Kraft und Willen vermeiden zu versuchen sowie 

für sich selbst verleugnen zu wollen, ist ein weiteres Dilemma, womit die beiden Protagonis-

tinnen des Romans konfrontiert sind. Die Verbrechen haben somit zwei Funktionen im Roman. 

Sie dienen dem Überleben und Exponieren die Hoffnung und den Wunsch, dass die Tochter-

Bambi in der Zukunft ein gutes Leben haben kann. Obwohl sie dem Tode so nahestehen, 

 
267 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 236. 
268 Schipperges, Heinrich: Das Phänomen Tod. In: Jansen, Helmut, Hans (Hg.): Der Tod in Dichtung, Philoso-

phie und Kunst. Hans. Darmstadt: Steinkopf 1978, S. 12-23, hier S. 12. 
269 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 76. 
270 Schipperges: Das Phänomen Tod, S. 13. 



73 
 

versuchen die Protagonistinnen ihn zu umgehen und ihn auf ihrer eigenen Art und Weise zu 

negieren. 

Im Kapitel ‚Der Überfall‘271 begeht die Protagonistin ein Verbrechen aus finanzieller Not und 

nicht, um sich zu verteidigen. Dieses Verbrechen erweist sich als das einzige geplante Verbre-

chen im Roman. Mit dem Tod eines anderen Menschen wird die Tochter finanziell abgesichert. 

Nach dieser Tat beschreibt die Protagonisten ihren Gefühlszustand mit den folgenden Worten: 

Der Müllsack ist voll mit Geld und Juwelen, mein Bambi“ sagt meine Mutter stockend. „So viele Juwelen 

und so viel Geld, dass es jahrelang für dich reichen wird. Das war das erste Mal, dass ich es wegen Geld 

tun musste. Nicht um mich oder uns zu verteidigen. Es war schrecklich! Unerträglich!272 

 

 Die Verbrechen, die die Protagonistin begeht, werden von ihrer Tochter und von ihr selbst 

„[…] verabscheut und gefürchtet“273. Deswegen werden Wörter, wie morden oder töten, nie 

von ihnen verbalisiert. An sämtlichen Textstellen bevorzugen sie es, das Verbrechen als eine 

„Lektion […] erteilen“274 zu nennen. Damit umgehen sie diese eindeutigen Wörter und spre-

chen die Taten nicht an. 

Einige der Verbrechen im Roman werden plastisch dargestellt. Ein Beispiel dafür ist das Kapi-

tel ‚Der Schneesturm‘275, in welchem sich der Rezeptionist weigert, der Protagonistin und ihrer 

Tochter ein Hotelzimmer zu geben, weil sie über kein Bargeld verfügen. Die Protagonistin er-

lebt einen Wutausbruch und greift nach etwas, das in der Nähe liegt, und schlägt den Mann 

damit nieder. „Es sieht seltsam aus, wie sich der Bart des Riesen dunkelrot färbt. Doch das tut 

er tatsächlich, vor meinen Augen“276, beschreibt die Tochter mit Entsetzen den Anblick des 

Mannes, als sie ihre Augen auf seinen Bart fixiert, der durch das fließende Blut überflutet wird. 

Des Weiteren wird der/die Rezipient/in durch das Unwetter und den Schneesturm, die einen 

klischeehaften, trivialen Hintergrund für ein zukünftiges Verbrechen bilden, auf ein Unheil vor-

bereitet. Die Verbrechen sind blutig, spontan und jeder Gegenstand, der sich in der Nähe befin-

det, kann sich zur Mordwaffe verwandeln. Sobald sie einem Hindernis, einer Gefahr und einer 

Ungerechtigkeit entgegenstehen, empfinden sie das Töten als selbstverständlich. Bei Mağden 

wird der Tod weder romantisiert, noch ist er heimtückisch und vorgeplant, wie in Poes Erzäh-

lung The-Tell-Tale-Heart (1843), in welcher der Täter tagelang auf den richtigen Moment 

 
271 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 220. 
272 Ebd. S. 225. 
273 Hofmeister, Wernfried: Memento Mori. Literarische Lebens- und Sterbehilfen aus dem Mittelalter. In: Mitte-

rer, Nicola/ Wintersteiner, Werner (Hg.): Wir sind die Seinen lachenden Munds. Der Tod – ein unsterblicher lite-

rarischer Topos. Innsbruck, Wien, Bozen: Studienverlag 2010, S. 19-45, hier S. 30. 
274 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 12. 
275 Ebd. S. 44. 
276 Ebd. S. 48. 



74 
 

wartet, bevor er das Verbrechen begeht. Im Roman werden die Opfer an sämtlichen Orten und 

Zeiten von der Protagonistin ertappt und hingerichtet. 

Die Protagonistin gehört einer prominenten und wohlhabenden Familie an, so ist Geld einer der 

wichtigen Motive im Roman. Erwähnenswert ist hier, dass das Geld mit der eigenen Mutter in 

Verbindung gesetzt wird, was sich auch in den folgenden Worten der Protagonistin zeigt: „Ich 

hatte Angst […]. […] Vor ihrer furchtbaren Stimme, aus der ich die Kälte des Geldes, die Grau-

samkeit der Macht heraushörte […].“277 Die Protagonistin fühlt sich überwältigt und erläutert, 

dass die Macht des Geldes die Stimme der Mutter penetriert und gewaltsam auf sie einwirkt. In 

einer weiteren Textstelle betont die Protagonistin das Verhältnis ihrer Eltern zu Geld und wie 

besessen sie davon gewesen sind. 

Deine abscheuliche Großmutter hat mich in jedem Augenblick meiner Kindheit und Jugend mit Geldge-

sprächen gefoltert. Vergiftet hat sie mich. Im Garten, am Esstisch, im Wohnzimmer, auf der Veranda - 

andauernd wurde über Geld gesprochen.278 

 

Trotz allem hat Geld sehr viel Gewicht im Leben der Protagonistin. Ständig werden großzügige 

Einkäufe gemacht, wird Geld abgehoben oder ein Besitztum der Mutter verkauft. Damit füllen 

sie eine andere Lücke in ihrem Leben als die Protagonistinnen im Roman Zwei Mädchen. Ein 

Mangelempfinden und ein Wunsch, diesen Mangel durch Güter zu befriedigen, ist in beiden 

Romanen vorhanden. Die Bedürfnisse jedoch sind unterschiedlich. In Zwei Mädchen sind Geld 

und Güter ein Mittel, die benötigt werden, um einen Status in der Gesellschaft zu erringen und 

über die sich die Figuren definieren. In Wovor Wir Fliehen hingegen haben die Protagonistin-

nen ein anderes Verhältnis zu Geld und Gütern. Statussymbole oder Marken werden hier selten 

erwähnt, wenn dann mit Abscheu. Sie werden nicht gekauft, um sie zur Schau zu stellen, die 

Protagonistinnen kaufen sie nur für sich allein und übertragen ihnen einen ganz anderen Inhalt. 

Des Weiteren ist Geld etwas, das die Protagonistin verabscheut, da sie es mit ihrer Familie 

verknüpft. 

„Du hast ja keine Großmutter mehr. […] Nur durch ihr Geld können wir so leben. Wir zehren ihr Geld auf. 

Eine Verschwenderin ist deine Mutter! Eine Maus, die das Geld ihrer Mutter frisst! Ihrer Mutter, die nie 

ihre Mutter gewesen ist.“279 

 

Der Hass gegen die Mutter wird durch das verschwenderische Umgehen mit dem Erbe ausge-

drückt. Die Vernichtung des Erbes bedeutet Rache an der Mutter. Der Besitz des Geldes bedeu-

tet zugleich die Anbindung an der Mutter. Die Protagonistin lehnt alles ab, das mit ihren Eltern 

verbunden ist, dazu gehört auch die gesellschaftliche Schicht. Dies spiegelt sich in den 

 
277 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 99. 
278 Ebd. S. 112. 
279 Ebd. S. 99. 



75 
 

folgenden Worten: „Wir seien schichtlos, sagt meine Mutter. Wir hätten zwar Geld, aber wir 

gehörten keiner Schicht an.“280 In ihren beiden Romanen schildert Mağden Figuren, die im 

Falle von materiellen Dingen und Geld sehr unterschiedliche Vorstellungen haben. 

Die Protagonistin akzentuiert, dass es zwischen ihr und ihrer Mutter einen grenzenlosen Ab-

stand gegeben und dass das eigentliche Interesse der Mutter am Geld und Geldangelegenheiten 

gelegen habe. Ihre Lieblosigkeit der Tochter gegenüber soll sich ebenfalls in den Spielzeugen 

widerspiegelt haben, die sie ihr gekauft hat. Die Spielzeuge sollen zwar teuer, jedoch nicht von 

Herzen kommend und abgestumpft gewesen sein. „Die seelenlosesten Puppen hat sie mir aus-

gesucht und gekauft. Eisköniginnen, die genauso aussahen wie sie.“281 Der Protagonistin sind 

die Puppen wie ein Abbild der gefühlskalten Mutter erschienen. In ihrem Werk Puppen – heim-

liche Menschenflüsterer (2012) betont Insa Fooken, dass die Kinder dazu neigen, Charakter-

züge mit dem Material der Puppen zu verknüpfen. 

Das Material, aus dem die Puppe besteht, wird von Kindern oft mit den psychischen Eigenschaften einer 

Puppe gleichgesetzt (demnach würde eine harte Holzpuppe einen eher störrischen Charakter haben).282 

 

Mit ihrem Aussehen, ihrer Kleidung und ihrem Gesichtsausdruck soll die Puppe ebenso kalt 

und arrogant ausgesehen haben wie die Mutter selbst. Die Mutter der Protagonistin hat jede 

Gelegenheit ausgenutzt, um sich und ihre Art der Tochter aufzuzwingen. Aus der Puppe ist ein 

Machtinstrument erschaffen worden, das dazu dienen sollte, die Protagonistin auch während 

des Spiels zu kontrollieren und nicht loszulassen. So ist die Mutter durch die Puppe omnipräsent 

geworden. Hier werden die Eigenschaften der Puppe mit den Eigenschaften der Mutter ver-

knüpft. Obwohl die Mutter schon längst tot ist, ist sie im Leben der Protagonistin noch sehr 

stark präsent. Zwischen ihr und ihrer Mutter soll es immer eine Kluft gegeben haben, da die 

Mutter sie immer reserviert behandelt habe. Die überwältigende Dominanz der eigenen Mutter 

lässt sich auch nach vielen Jahren ihres Todes spüren. Im folgenden Zitat beschreibt die Prota-

gonistin der eigenen Tochter ihre tiefe Angst in der Anwesenheit der Mutter als Kind: 

Ich hatte Angst vor den Briefen, die zu uns nach Hause kamen. Vor dem Klingeln des Telefons und der 

Türglocke. Davor, wie meine Mutter die Tür öffnete und schloss. Vor dem Plätschern des Wassers im Bad. 

Aber am meisten vor ihren Schritten. Vor dem klackenden Geräusch ihrer Absätze, die sich meinem Zim-

mer näherten. Davor, wie sie vor meiner Tür losschrie: ‚Hab ich dir nicht tausendmal gesagt, diese Tür wird 

nicht geschlossen?!‘283 

 

Dieses Zitat reflektiert das schwierige Dasein, den beschränkten Handlungsraum der Protago-

nistin als Kind. Durch eine kalte Stimme schafft es die Mutter, eine große Angst in ihr zu 

 
280 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 32. 
281 Ebd. S. 153. 
282 Fooken, Insa: Puppen – heimliche Menschenflüsterer. Ihre Wiederentdeckung als Spielzeug und Kulturgut. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2012, S. 93. 
283 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 99. 



76 
 

installieren. Sie ist so eingeschüchtert und verunsichert in ihrem Elternhaus, dass sie jede Be-

wegung und jedes Geräusch im Hause als Bedrohung empfindet. Sie betrachtet sich nicht als 

ein Teil dieses Hauses und definiert es als „Haus meiner Mutter“284. Die Angst mache sie zwar 

stumm gegen die Mutter, aber die angestaute Wut bricht nach vielen Jahren hervor und mani-

festiert sich in den vielen Verbrechen, die sie begeht. Das distanzierte und kalte Verhältnis 

sowie der Hass gegen die eigene Mutter haben den Charakter der Protagonistin tiefgreifend 

geprägt und sind entscheidend in ihren Verhältnissen zu der Außenwelt und zu ihrer eigenen 

Tochter. Die dysfunktionale Beziehung der Protagonistin zu der eigenen Mutter wirft auch ei-

nen Schatten auf ihr Verhältnis mit der Tochter-Bambi. Den anderen Menschen gegenüber ist 

sie kritisch und distanziert und betrachtet jede Person, die mit ihr oder ihrer Tochter kommuni-

zieren möchte als eine potenzielle Gefahr für ihre Existenz. Obwohl sie ihre eigene Tochter 

liebt und es zu ihrem einzigen Ziel gemacht hat, ihr ein besseres Leben zu ermöglichen, zeigen 

sich auch Züge ihrer eigenen Mutter in ihrem Charakter. Die Tochter- Bambi beschreibt die 

Verklemmtheit der Mutter in den folgenden Worten: „Meine Mutter weiß nicht, wohin mit ih-

ren Händen. Hat sie mich nicht von sich aus in den Arm genommen, macht es sie nervös, wenn 

ich sie umarme.“285 Das reservierte, zurückhaltende Handeln der Mutter bestätigt, dass auch sie 

genau wie ihre Mutter die kontrollierende und entscheidende Instanz sein möchte. Wenn etwas 

außerhalb ihrer Entscheidung zutrifft, weiß sie nicht, wie sie zu agieren hat, wenn es auch darum 

geht, Liebe zu vermitteln. Genau wie ihre eigene Mutter ist auch sie dominant, manipulativ und 

zornig. Sie duldet keine Widerrede und erwartet, dass die Tochter immer gehorsam ist. Diesbe-

züglich wäre das folgende Zitat ein klares Beispiel für die Unterdrückung der Tochter-Bambi. 

Wenn die Tochter sich weigert, am Flughafen ihr Spielzeug zurückzulassen, droht die Protago-

nistin damit, sich selbst zu schaden. 

[…] ‚lass Bambi irgendwo da stehen. […] Unser Flugzeug hebt gleich ab.‘ […] Mama, nein, nein, nein! 

[…] Meine Mutter hockt sich hin und hält meine beiden Hände fest. ‚Schau mir in die Augen‘ sagt sie. […] 

‚Willst du, dass ich mir jetzt eines von diesen Augen rausschneide, um dich zur Vernunft zu bringen?‘286 

 

Damit spricht die Protagonistin die größte Angst der Tochter an, die Angst davor, dass der 

Mutter etwas Schlimmes zustoßen könnte. Die Verkopplung von Angst und emotionaler Er-

pressung lähmt die Tochter und schließt die Möglichkeit eines Widerspruchs aus. Der Tochter 

bleibt keine Wahl als nachzugeben und den Wunsch, das Spielzeug zu behalten, zu negieren. 

So wie sie selbst wird auch die eigene Tochter mit Angst und Kummer erzogen. Wiederkehrend 

wird der Tochter eingeprägt, dass es sonst niemanden außer der Mutter gibt. Sie beschreiben 

 
284 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 98. 
285 Ebd. S. 93. 
286 Ebd. S. 59. 



77 
 

sich als eine „MONDEINHEIT“287, dies hilft der Mutter, die Tochter unter Kontrolle zu halten 

und ihre Handlungen zu steuern. 

Das Böse ist ein weiteres Leitmotiv im Roman und findet sehr oft Erwähnung. „Sie sind viele, 

und sie sind böse. Wir dagegen sind ganz allein […].“288 Das Böse wird als ein abstrakter Be-

griff eingeführt, findet keine klare Definition im Roman und agiert als eine Art Schreckge-

spenst. In dem Werk Bambi hat am Anfang die Gefahr ebenfalls keine klare Definition: „[…] 

‚Was war das, Mutter?‘ Die Mutter gab keuchend zur Antwort: ‚Das…war…Er!‘“289 Ohne wei-

tere Hinweise zu geben, wird die Gefahr, als „Er“ bezeichnet. In den Gesprächen der Mutter 

und Tochter ist das Böse ebenfalls als etwas vorhanden, dass befürchtet und vermieden werden 

muss. Doch was die Mutter damit intendiert, ist der Tochter jeden Kontakt zu anderen zu ver-

bieten. Dementsprechend drückt sie sich über das Böse vage und ungenau aus, was dazu führt, 

bei der Tochter Angst zu installieren. 

Die Mutter–Tochter–Beziehung basiert auf einer zwangsläufigen Verbundenheit und bedeutet 

ein Abhängigkeitsverhältnis für die Tochter. Dass sie aufgrund der Taten fliehen müssen, kann 

die Tochter nachvollziehen. Aber je älter sie wird, desto mehr verstärkt sich ihre Neugier über 

die Herkunft der Mutter. So nahe sie sich auch stehen, bleibt die Protagonistin in vieler Hinsicht 

trotzdem eine Fremde für die Tochter. Die Tochter richtet Fragen an die Mutter, die tiefer zu-

rückgehen und die auch deshalb von ihr vermieden werden. An einer Textstelle wird dies von 

der Tochter zum Ausdruck gebracht: „[…] meine Mutter hat mir beigebracht, keine unnötigen 

Fragen zu stellen. […] Fragen, die sie zum Rückzug zwingen, darf ich nicht stellen.“290 

Um die Fragen zu vermeiden, droht die Mutter krank zu werden und sich zu distanzieren. „Bitte, 

mein Bambi, zwing mich nicht zum Rückzug.“291 Diese emotionale Erpressung zielt darauf ab, 

Barrieren zwischen ihr und der Tochter zu errichten, die die Tochter einschüchtern. Wenn der 

Mutter etwas zustoßen sollte, würde die Tochter niemanden haben, der für sie sorgt. Ihre Ge-

heimnisse, die sie der Tochter nicht preisgibt, verleihen ihr einen gewissen Handlungsraum, 

dadurch reserviert sie sich einen Machtbereich. Die Protagonistin tendiert dazu, die Tochter 

glauben zu lassen, dass sie unentbehrlich für sie ist. Die Unterwerfung der Tochter zeigt sich 

nicht nur in den Handlungen beider Protagonistinnen, die Hierarchie im Verhältnis zwischen 

Mutter und Tochter wird auch von anderen beobachtet und in Erwähnung gebracht. Im Kapitel 

 
287 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 18. 
288 Ebd. S. 151. 
289 Salten: Bambi, S. 81. 
290 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 12. 
291 Ebd. S. 11. 



78 
 

‚Die gesprächige Frau‘292 erzählt ein Hotelgast von ihrer Erfahrung mit der Tochter und den 

Druck, den die Mutter auf die Tochter ausübt.  

„An einer ganz kurzen Leine hat die Mutter das Kind gehalten. Wenn sie mal ein bisschen was sagen wollte, 

[…] wurde von oben an der Leine gezogen. Dann wurde sie leichenblass […].“293 

 

Die Mutter verbietet der Tochter, ihre eigenen Erfahrungen zu sammeln. In dem Sinne erinnert 

der Roman an den Zeichentrickfilm Tangled (2010), in welchem die Tochter von der Mutter in 

einen Turm eingesperrt wird und ihr jeglicher Kontakt mit der Außenwelt untersagt wird. Die 

Fragen der Tochter bleiben auch am Ende des Romans offen und unbeantwortet. Mit dem Tod 

der Mutter wendet sich der Roman von der Struktur des Werkes Bambi ab. Während die Ge-

schichte Bambis, nachdem Tod seiner Mutter weitererzählt wird, endet der Roman mit dem 

Tod der Mutter. 

Mit den Verbrechen und der ständigen Reise durch die Welt ist Wovor wir fliehen im Vergleich 

zu Zwei Mädchen ein ereignisreicher Roman. Die Mobilität der Protagonistinnen ist jedoch 

nicht als ein Globetrotting zu bezeichnen, da sie zwangsläufig ist. Wovor wir fliehen, ähnelt mit 

seinem Plot einem Roadmovie, in welchem sich die Protagonistinnen auf einen ziellosen Weg 

begeben. Wieland Freund artikuliert in seinem Aufsatz Eine Generation von Wallfahrern. 

Roadnovels – sehr europäische „Amerikanische Reisen (2001)“, dass, „[d]ie in der Roadstory 

unternommene Fahrt […] keine Reise“294 sei und fügt weiterführend hinzu, dass, „[…] Bin-

dungslosigkeit der Grund der Fahrt […]“295sei. Wovor wir fliehen, passt sich ausprägend diesem 

Genre an. Die Bewegung, das ständige Unterwegssein und die Wahrnehmung, nirgendwo an-

zukommen, sind hier ebenfalls vorhanden. 

Die Protagonistinnen des Romans begeben sich auf den Weg, da diese Flüchtigkeit und der 

ständige Ortswechsel ihnen die Freiheit ermöglicht. Bindungslosigkeit, die ein zentrales Thema 

des Genres ist, spiegelt sich auch im Roman. Bindung wird hier als Schwäche und Gefahr emp-

funden, da sie die Mobilität obstruiert. Ständig wird der Tochter eingeprägt, sich an nichts zu 

binden. In Roadmovies sind Protagonistinnen häufig in Verbrechen verwickelt, dies führt sie 

nicht selten in „die Sackgasse“296, nämlich in den „Tod“297. Wie im Film Thelma and Louise 

 
292 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 83. 
293 Ebd. S. 85. 
294 Freund, Wieland: „Eine Generation von Wallfahrern“. Roadnovels - Sehr europäische „Amerikanische Rei-

sen“. In: Freund Wieland/ Freund Winfried (Hg.): Der deutsche Roman der Gegenwart. München: Fink 2001, S. 

45-53, hier S. 49. 
295 Ebd. S. 48. 
296 Vgl. ebd. S. 49. 
297 Vgl. ebd. S. 49. 



79 
 

(1991) führen die Ereignisse die Protagonistinnen im Roman in eine Sackgasse, die mit dem 

Tod der Mutter endet. 

Die Verbrechen im Roman haben einen wichtigen Anteil, aber sie sind nicht ausreichend, um 

das Werk als Kriminalroman zu definieren. Die Protagonistin wird zwar aufgrund ihrer Taten 

gejagt, aber diese sind nicht der Kern der Handlung. Das ganze Verbrechen, die Flucht, sind 

der Anlass eines problematischen Mutter–Tochter–Verhältnisses, dessen Gründe in der Ver-

gangenheit haften. Der Schwerpunkt des Romans basiert auf diesem ungelösten Konflikt und 

wird davon gesteuert. Die traumatische Erfahrung der Protagonistin mit der eigenen Mutter, die 

in ihrem Gedächtnis tief eingeprägt ist, reguliert nicht nur ihr eigenes, sondern auch das Leben 

ihrer eigenen Tochter. Den Zorn, den sie in ihrer Kindheit gegen die Mutter unterdrückt hat, 

gibt die Protagonistin als erwachsene Frau freien Lauf. Trotz der kompletten Negierung der 

eigenen Mutter hat die Protagonistin etwas Wichtiges mit ihr gemein. Beide möchten volle 

Kontrolle besitzen und ausüben. Es ist eine Eigenschaft, die die Protagonistin erlernt hat und 

eine Aporie, die fortgesetzt wird. Im Roman sind zwar keine physischen Misshandlungen vor-

handen, wie es der Fall in den Romanen Die Züchtigung (1985) der Autorin Anna Mitgutsch 

oder Die Klavierspielerin (1983) Elfriede Jelineks ist. Die Unterdrückung bleibt im Roman 

Wovor wir fliehen auf der psychologischen Ebene, wo Worte, Verbote und Gefühlskälte in der 

Mutter-Tochter-Beziehung entscheidend und prägend sind. Die Protagonistin möchte sich in 

ihrer Mutterschaft als das Gegenbild der eigenen Mutter darstellen. Deswegen wählt sie sich 

zwei kontrastierende Figuren aus und definiert sich und ihre Mutter über diese. Während sie 

sich selbst mit Bambis Mutter vergleicht, vergleicht sie ihre Mutter mit der bösartigen Eisköni-

gin. Sich selbst betrachtet die Protagonistin als die liebesfähige, aufopfernde Mutter, die sogar 

bereit ist für ihre Tochter über Leichen zu gehen. Die eigene Mutter jedoch nimmt sie als eine 

gefühlskalte, dominierende, egozentrische und sich aufdrängende Person wahr. 

In ihrem Werk Die Wiederentdeckung der Gleichheit (2004) schreibt Elisabeth Badinter: „So-

wohl in der Geschichte wie auch im Alltag bleibt die weibliche Gewalt weitgehend im Verbor-

genen.“298 In ihren beiden Romanen jedoch rückt Mağden, mit der namenlosen Protagonistin 

in Wovor wir fliehen und Behiye in Zwei Mädchen zwei Figuren hervor, die tendenziell zur 

Gewalt neigen. Damit bekämpft sie die etablierten Bilder der Frau im Allgemeinen. In Wovor 

wir fliehen ist Gewalt für die Protagonistin eine Art Deklaration ihres Daseins. Im Kapitel ‚Das 

 
298 Badinter, Elisabeth: Die Wiederentdeckung der Gleichheit. Schwache Frauen, gefährliche Männer und andere 

feministische Irrtümer (2003). München: Ullstein 2004, S. 68. 



80 
 

schmutzige Thermalhotel‘299 in Wovor wir fliehen ist ein erwähnenswertes Beispiel für diese 

Deklaration zu finden. Das Hotel, in dem sie wohnen, ist dermaßen ungepflegt und schmutzig, 

dass die Protagonistin alles im Zimmer, von der Klobürste bis zum Besteck, ersetzen muss. Das 

ganze Zimmer wird von der Protagonistin eigenhändig sauber gemacht. Die Protagonistin leidet 

jedoch darunter, da sie alles nicht nur verabscheut, sondern auch zu all dem degradiert ist. Des 

Weiteren befindet sich in der Lobby des Hotels eine sehr abstoßende, ramponierte Statue, die 

der Protagonistin beim Eintritt des Hotels gleich auffällt, diese wird ebenfalls von ihr verab-

scheut. Bevor sie das Hotel verlassen, zerstückelt sie diese Statue mit einer Axt in mehrere 

Stücke. Diese Handlung ist eine Gewalttat, ein Ausbruch, gegen das ganze Verstörende, dem 

sie während ihres Aufenthalts in diesem Hotel ausgesetzt war. Den Schaden, der ihr zugefügt 

geworden ist, projiziert sie zurück, indem sie etwas zerstört, dass sich im Mittelpunkt des Hotels 

befindet. Sie lässt durch den Akt des Schlagens ihre Wut aus. Im Roman Zwei Mädchen dage-

gen schadet Behiye tatsächlich niemandem, obwohl es ihr mehrmals durch den Kopf geht. Ihre 

Tendenz zur Gewalt verdeutlicht sich im Kapitel ‚Taksim‘300:  

[…] in der Nähe des Zeitungsverkäufers, haben die BLINDEN ihr Keyboard und ihre riesigen Lautspre-

cher aufgestellt und machen Musik. […] „Scheißblindenmusik“, grummelt Behiye. […] Sie hat Lust, hin-

zugehen und mit ihren großen Stiefeln gegen das Keyboard zu treten. Die Lautsprecher umzukippen und 

so weiter.301 

 

Ein wesentlicher Unterschied zwischen den zwei Protagonistinnen ist, dass die Protagonistin in 

Wovor wir fliehen von ihrer Wut dirigiert wird und die Taten vollzieht. In Zwei Mädchen dage-

gen lässt sich Behiye vieles durch den Kopf gehen, aber es wird von ihr verdrängt und nicht 

realisiert. Gewalt in Mağdens Romanen richtet sich nicht nur an Personen mit bestimmten Ver-

haltensweisen. Alles, was die Protagonistinnen als verstörend empfinden, kann der Auslöser 

für Gewalt sein.302 

Mord und Suizide penetrieren sehr in meine Werke. Da ich der Meinung bin, das Mord und Suizide die 

höchste Realität der Menschheit darstellen. Es stellt das Tiefste in uns dar, es ist die Wahrheit, die sich im 

Abgrund der Schacht befindet. Und in uns allen gibt es einen Mörder. […].303 

 

Die Morde, die in den Roman einfließen, sollen an die höchste und unvermeidliche Realität der 

Menschheit, nämlich den Tod, erinnern. Daneben fungieren sie gleichfalls als eine Art Unter-

brechung und Abweichung von der alltäglichen Routine im Roman. 

 
299 Mağden: Wovor Wir Fliehen, S. 62. 
300 Mağden: Zwei Mädchen, S. 46. 
301 Ebd. S. 46. 
302 Cangöz, Neslihan: Perihan Mağden Romanlarında. Cangöz beschäftigt sich in ihrer Masterarbeit eingehend 

mit dem Thema Gewalt in Perihan Mağdens Romanen, nähere Ausführungen können dort nachgelesen werden. 
303 Vgl. Romanla aramda kötü bir kan var. 



81 
 

In Wovor wir fliehen, konstruiert Mağden eine Figur, die aufgrund ihrer Furcht mordet. Im 

Gegensatz zu Zwei Mädchen sind hier der Täter und das Motiv von Anfang an bekannt. Der 

Verdacht auf Serienmord ist aber ausgeschlossen, weil die Protagonistin keine bestimmte Op-

fergruppe anvisiert. Es handelt sich vielmehr um notwendige Gelegenheitsmorde, dem jeder 

Mensch zum Opfer fallen kann. Die vielen Ortswechsel im Roman deuten darauf hin, dass die 

Protagonistinnen verfolgt werden, aber es werden keine polizeilichen Ermittlungen dargelegt. 

In diesem Roman ist ebenfalls ein Rätsel vorhanden, doch es kreist nicht um die Verbrechen, 

sondern ist mit der Vergangenheit der Protagonistin verbunden. Dieses Rätsel wird am Ende 

des Romans nicht gelöst. Mit anderen Worten: Beide Romane sind mit einigen Elementen des 

Kriminalromans verwoben. Doch es fehlen die Grundelemente, sie als Kriminalroman zu defi-

nieren. Ein Kriminalroman hat zumeist einen geradlinigen Ablauf und die Verbrechen stehen 

im Mittelpunkt der Handlung. Die schweren Verbrechen haben in beiden Romanen ein gewis-

ses Gewicht, doch sie bilden nicht das zentrale Thema. Des Weiteren zielt ein Kriminalroman 

darauf ab, dem/der Rezipient/in eine gewisse Spannung zu vermitteln. Dies trifft für keinen der 

beiden Romane Mağdens zu. 

Im Roman Wovor wir fliehen erweisen sich weder die Figuren noch die Ereignisse als glaub-

würdig und realitätsnahe. Alltägliche, wiederholende Situationen sind ebenfalls nicht vorhan-

den. Mağden konzipiert einen Text mit Hauptfiguren, die nicht greifbar sind. Mağdens Text ist 

weder lückenlos, noch intendiert er eine Aufklärung. Mağden entwirft einen Text, der einem 

Puzzle mit vielen fehlenden Teilen ähnelt. Lücken im Text beziehen sich nicht nur auf die 

Kindheit der Protagonistin. Der Vater der Tochter bleibt ebenfalls im Verborgenen, es werden 

keine Gründe für seine Abwesenheit genannt. 

Mağden lässt sich von Felix Saltens Werk Bambi inspirieren und lässt viele weitere Interpreta-

tionen hineinfließen. Das zentrale Thema kreist um ein problematisches Mutter–Tochter–Ver-

hältnis, dessen Gründe in der Vergangenheit liegen und dessen aktuelle Auswirkungen auf das 

Verhältnis zwischen der Protagonistin und dessen Tochter/Bambi zu beobachten sind. 

 

3. Elke Schmitter: Frau Sartoris 

I would give up the unessential; I would 

give my money, I would give my life for my children; but I wouldn’t 

give myself.304 

Kate Chopin, The Awakening 

 
304 Chopin, Kate: The Awakening (1899). New York, London: Norton & Company 2017, S. 49. 



82 
 

Der im Jahre 2000 erschienene Roman Frau Sartoris der Autorin Elke Schmitter erzählt die 

Geschichte einer unglücklich verheirateten Frau. In ihrem Roman rückt Schmitter eine Klein-

bürgerin in den Mittelpunkt, die mit ihrem Mann, ihrer Schwiegermutter und ihrer Tochter zu-

sammenlebt, und lässt sie die ganzen Leiden des trüben Alltags ausleben. Der Roman wird aus 

der Perspektive eines Ich-Erzählers, nämlich der Protagonistin Margarethe Sartoris, erzählt. 

Schmitter bevorzugt eine klare und schlichte Sprache, im Gegensatz zu der Autorin Mağden 

hält sie sich an die grammatischen Regeln und schreibt vollständige Sätze. Schmitter verwendet 

keine geschmückte Sprache, um den Gefühlszustand ihrer Protagonistin zu beleuchten. Ganz 

im Gegenteil, es ist die Klarheit, die Innerlichkeit, die Genauigkeit der Sprache der Protagonis-

tin, die ihr ihre Tiefe verleiht, und die sie weitentfernt von einer bloßen, gelangweilten Klein-

bürgerin platziert. 

In Rückblenden erzählt Margarethe über Kindheit, Familie und ihrer Enttäuschung in der Liebe, 

die sie für eine Zeit lang ins Sanatorium führte. Der Roman spielt an einem festgelegten Ort, in 

der Provinz, in der Kleinstadt L. in einer ereignisarmen Umgebung. Die Zeit ist ebenfalls fest-

gelegt, die Geschichte findet zwischen den 1960er und 70er Jahren statt. Der Alltag wird mit 

all seinen Beschränkungen in den Mittelpunkt gestellt und die alltäglichen, wiederholten Prak-

tiken dienen als ein Symbol für das nicht vorhandene Glück. Nacheinander gereihte Alltags-

konversationen sorgen für eine belastende Stimmung, die die inneren Vorgänge der Protago-

nistin im Negativen beeinflussen. 

[…] ich hätte eine Liste von Sätzen machen können, die ich immer wieder gesagt oder gehört hatte: Schlaf 

gut! […] oder Hast du die Sachen aus der Reinigung geholt? […] oder Ist kein Kaffee mehr da? oder Hast 

du unten abgeschlossen? oder Sind die Eier auch frisch? […] Es waren wenig unfreundliche Sätze dabei, 

viel Fürsorge, viel guter Wille, viel Fröhlichkeit, die nicht die meine war […] es waren Sätze wie Ruder-

schläge, regelmäßig, immer im Takt, alle in eine Richtung […].305 

 

Aus der Perspektive der Protagonistin hat der Alltag einen Rhythmus, den sie nicht zu verin-

nerlichen mag, jedoch lässt sie sich einfach ohne Widerstand mitziehen. Mit dem Stimmungs-

wechsel der Protagonistin wird die Sprache ebenfalls einem Wandel unterzogen. Wenn die Pro-

tagonistin über ihren routinierten Alltag erzählt, fehlt der Sprache jegliche Dynamik, sie ist 

glatt, der Rhythmus ist eintönig. „Wir frühstückten morgens zu dritt und aßen gemeinsam zu 

Abend; dann ging ich mit Ernst noch einmal weg, oder wir spielten Skat oder sahen fern.“306 

Es werden nicht nur Gewohnheiten und eine gewisse Ordnung aufgelistet, der Textstelle wohnt 

ebenfalls etwas Eigenes und Tieferes inne. Das ‚Ich‘ in diesem Satz kommt nur ein einziges 

Mal vor. Doch die Wörter, wie ‚wir‘, ‚zu dritt‘ ‚gemeinsam‘, die sich auf eine Mehrzahl 

 
305 Schmitter, Elke: Frau Sartoris (2000). Berlin: Bloomsbury 2011, S. 100f. 
306 Ebd. S. 45. 



83 
 

beziehen, finden dagegen häufiger Verwendung. Dies zeigt, dass das ‚Ich‘, verdrängt wird und 

vorwiegend im Hintergrund steht und dass das ‚wir‘ dagegen vorgerückt wird und dirigiert. 

Dies führt dazu, dass der/die Leser/in über das auszulegende Verbalisierte hinausdenken und 

realisieren muss, dass die Ordnung der Dinge hier nicht zur Gänze an der Protagonistin selbst 

liegen. In einem weiteren Zitat jedoch, wo das ‚Ich‘ hervortritt, und zum eigentlichen Subjekt 

wird, vermittelt die Sprache einen völlig anderen Gehalt und wird einem drastischen Wandel 

unterzogen. Mit dem mehrmaligen Einsetzen des ‚Ichs‘ betont die Protagonistin ihre gefestigte 

Persönlichkeit und verkündet ihre Bereitschaft, für die Rolle als eine entscheidende Instanz 

einzutreten. Der Text wirkt hier zugleich persönlicher und lebendiger. 

Als eine halbe Stunde vergangen war, dachte ich daran, einfach wieder zurückzufahren, aber ich wollte mir 

vom Schicksal nicht helfen lassen; ich wollte mit diesem Mann etwas anderes als gehetzte Telefonate und 

verschwiegene Wege im Wald, ich wollte einen Raum mit ihm, ich wollte flüstern, nur weil ich es wollte.307 

 

Schmitter inszeniert in ihrem Roman Szenen, die das Lebensgefühl der 1960er vermitteln und 

die auf das damalige Milieu zutreffen. Die 1960er Jahre waren eine ereignisreiche Zeit mit 

diversen Umbrüchen, die das politische, soziale sowie das kulturelle Leben äußerst geprägt 

haben308. Wichtige Aspekte der Zeit, die im Roman vorkommen, sind das Auto, die sexuelle 

Freiheit und die Aufklärung. Als zwei besondere Beispiele an dieser Stelle zu nennen wären 

der Alkoholismus und der Fernseher. Der steigende Alkoholismus in den 1960ern war eine 

ernste Angelegenheit, dies findet im Roman ebenfalls Erwähnung. Gelegentlich trifft sich Mar-

garethe nach der Arbeit mit einer Freundin, sie gehen gemeinsam etwas trinken. „Wir haben 

einen gezwitschert, aber wirklich nur einen- höchstens zwei. Ich wußte ja, daß ich noch Auto 

fahren würde; außerdem riecht Ernst meinen Atem ab.“309 Für Margarethes Familie ist ihr Trin-

ken ein Grund zur Sorge, da sie sich um Margarethes Gesundheit Gedanken machen. Als ein 

wesentlicher Bestandteil des alltäglichen Lebens in den 1960er Jahren rückt der Fernseher ins 

Zentrum des Wohnzimmers und nimmt somit als Freizeitaktivität seinen Platz ein. „Man sprach 

über das Gesehene, fieberte mit, naschte Häppchen, trank ein Likörchen und geriet ins Disku-

tieren. […] Das Fernsehen war […] aus dem Alltag nicht mehr wegzudenken.“310 Populäre 

Sendungen der Zeit werden ebenfalls von Margarethe als eine routinierte Aktivität in Erwäh-

nung gebracht und sorgen für Unterhaltung. 

 
307 Schmitter: Frau Sartoris, S. 63. 
308 Düfel, Stephan: ARTBLOOD. Alltag in Deutschland – Die 60er Jahre. https://www.dailymotion.com/vi-

deo/x1twx65 (eingesehen am 22.06.2021). Der Film, ‚Alltag in Deutschland‘ von Sephan Düfel erzählt über die 

wichtigen gesellschaftlichen und politischen Ereignisse der 60er Jahre in Deutschland.   
309 Schmitter: Frau Sartoris, S. 7. 
310 Großkopff, Rudolf: Unsere 60er Jahre. Wie wir wurden, was wir sind. Frankfurt am Main: Eichborn 2007, S. 

193. 

https://www.dailymotion.com/video/x1twx65
https://www.dailymotion.com/video/x1twx65


84 
 

Peter Frankenfeld und Dieter Thomas Heck, Hans Rosenthal und Hans Joachim Kulenkampff sind mir so 

klar vor Augen, als wären es meine Schwäger. Das verschluckte R von Carrell, das breite Lächeln von 

Kulenkampff.311 

 

Die Protagonistin Margarethe ist eine Figur mit viel Komplexität. Ihre Verklemmtheit in ihrem 

öden Alltag, in ihrer langweiligen Ehe, kommt anhand zweier Beispiele zum, Ausdruck. „Ich 

[…] riß im Garten die Ringelblumen wieder aus, die ich selbst gesät hatte, weil ich die Stengel 

für Unkraut hielt. […] ich ließ die Herdplatte an, mit einem Topf darauf.“312 Die Protagonistin 

vermittelt an dieser Textstelle eine Selbstdarstellung und stellt sich als eine entseelte und ver-

lorene Person dar, die aufgrund einer Ausweglosigkeit ihr eigenes Handeln nicht zu steuern 

vermag. Der Widerwille, ein Teil dieses unerwünschten Lebens zu sein, prägt sich dermaßen 

aus, dass es sich in verschiedenen Formen sichtbar macht. Das Rausreißen der Ringelblumen, 

die sie eigenhändig gesät hatte, ist ein Zeichen, ein Wunsch dafür, sich aus ihrer Ehe zu be-

freien. Die Verwechselung der Ringelblumen mit Unkraut kann einer weiteren Interpretation 

unterzogen werden: Ringelblumen als das Symbol der Ehe und sie, als das Unkraut, das nicht 

hineinpasst. Der Herd, die Küche stellen das Herz der Familie dar. Der Topf, den Margarethe 

auf dem Herd vergisst, hätte ein Unglück verursachen können. Dieses Ereignis erinnert an die 

Sprengmetapher und entlarvt den verborgenen Wunsch Margarethes, das Haus und ihre Ehe zu 

vernichten. Es ist die bloße Verweigerung, irgendwo zu sein, wo man glaubt, nicht hinzugehö-

ren. Ihre Unkonzentriertheit ist ein Ausdruck ihres Elends. Des Weiteren kann das ständige 

Vergessen ihrer Verantwortungen ebenfalls als ein Widerstand interpretiert werden. „Ich fuhr 

los, um Brot und Waschmittel zu kaufen, und kam mit Zigaretten zurück […].“313 Freud be-

schreibt diese Situation mit: „[…] manches um seiner selbst willen vergessen […]“314. Der ver-

drängte Frust, der Überdruss wird zwar in der Ehe dem Ehemann gegenüber nicht geäußert, 

doch lässt sich dieser nicht ganz verbergen und kommt somit in anderen Formen zum Vor-

schein. 

Frau Sartoris ist ein Roman mit einem kriminalistischen Rahmen, der schon gleich am Anfang 

mit der Ankündigung eines Verbrechens beginnt. Es findet auf der Handlungsebene kein wei-

teres Verbrechen statt. Doch kontinuierlich wird der Leser durch die Ermittlungen, die in den 

Text einfließen, über die Entwicklungen informiert und dadurch an das Verbrechen erinnert. 

Somit wird ein Verbrechen, über das am Anfang des Romans ein kurzer Bericht erscheint, im 

Laufe der Handlungen mit den anderen Ereignissen im Roman in Verbindung gesetzt und 

 
311 Schmitter: Frau Sartoris, S. 13. 
312 Ebd. S. 9. 
313 Ebd. S. 8. 
314 Freud, Sigmund: Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1904). Frankfurt am Main: Fischer 2014, S. 209. 



85 
 

letztendlich damit verwoben. Dieses einzige Verbrechen ist bedeutend, da es die Konsequenzen 

der vielen angesammelten Ereignisse im Roman resümiert. Der Mord an Willrodt nach der Be-

gegnung mit ihm an einem Abend auf der Straße ist ein Moment, der dem ganzen Gefühlszu-

stand von Margarethe einen Sinn verleiht. Die Anhäufung ihrer Emotionen führen zu einem 

Ausbruch. Es dient ebenfalls als ein Knotenpunkt im Roman, der den drastischen Wandel der 

Protagonistin darstellt. Aus einer verheirateten Kleinbürgerin mit einem einfachen Leben, die 

sich nichts mehr wünscht als die große Liebe, wird eine Mörderin.  

Da stand er an der Straße. Direkt unter der Ampel […]. […] Er war ganz allein, kein Passant war zu sehen 

und auch kein Fahrradfahrer; keine Gegend zum Spaziergehen, […] Ich hätte nur halten müssen, still blei-

ben, nichts tun, und dieser Moment wäre vorübergegangen. Aber es war der Moment, auf den ich gewartet 

hatte, seit ich ihn kannte; […] ein geschenkter Moment, wie Glück; etwas, was nicht erzwungen und nicht 

herbeigeführt werden kann, ein unwahrscheinlicher Zufall; etwas, was man Schicksal nennt, wenn es einem 

richtig erscheint, und mir erschien es ganz richtig. […] man sagt, daß man im Moment des Todes das ganze 

Leben noch einmal vor sich sieht, wie einen rasend schnell laufenden Film; so ging es mir auch, und dabei 

starb nicht ich, sondern er. […] ich gab Gas, als er gerade losging, und ich brachte den Wagen in sehr kurzer 

Zeit auf sehr hohe Geschwindigkeit; ich hatte immer schnelle Autos gefahren, zu meinem Vergnügen, und 

jetzt war das Vergnügen auch von Nutzen. Ich fuhr auf ihn zu […]. Ich erwischte ihn von der Seite. Ich 

setzte nicht mehr zurück. So war das.315 

 

Unvorhergesehen ergibt sich ein Anlass und Margarethe überfährt Willrodt, den Freund ihrer 

Tochter, den sie zufälligerweise auf der Straße sieht. Sie agiert impulsiv, ohne viel Überlegung 

und flüchtet anschließend. Margarethe begeht das Verbrechen mit einer Kaltblütigkeit und führt 

danach ihr alltägliches Leben weiter. Es gibt keinen Zweifel, dass Margarete der Meinung ist, 

dass Willrodt für Margarethe die Verkörperung von all dem ist, worunter sie in der Vergangen-

heit gelitten hat und worunter ihre Tochter Daniela in Zukunft leiden würde. Ihr persönliches 

Glück wurde von den Männern verhindert, in die sie sich verliebt hatte. Sie möchte verhindern, 

dass Daniela den gleichen Fehler begeht. So entschließt sie sich, dem Problem auf den Grund 

zu gehen. 

Die Autorin Schmitter greift mit ihrem Erstling auf einen schon bestehenden Stoff zurück. Frau 

Sartoris entnimmt ihren Stoff aus dem Ehebruchsroman des 19. Jahrhunderts. In seinem Werk 

Die Kunst des Ehebruchs. Emma, Anna, Effi und ihre Männer (2014) definiert Wolfgang Matz 

den Ehebruch im Folgenden: 

Der Ehebruch ist im neunzehnten Jahrhundert ein sehr komplexes Wechselspiel von Begehren, Nachgeben 

und Verrat und deshalb auch zwischen den Rollen von Mann und Frau; so schnell wird nicht immer zu 

erkennen sein, wer der Auslöser der Affäre ist, wer zieht und wer gezogen wird, wer stößt und wer gestoßen 

wird; nur wer fällt, das ist immer klar. Diese drei großen Romane sind auch darin einzigartig, dass sie 

bereits mit dem Titel ihre drei Heldinnen in den Mittelpunkt stellen.316 

 

 
315 Schmitter: Frau Sartoris, S. 158f. 
316 Matz, Wolfgang: Die Kunst des Ehebruchs. Emma, Anna, Effi und ihre Männer. Göttingen: Wallstein 2014, 

S. 13f. 



86 
 

Im Ehebruchroman des 19. Jahrhunderts steht eine unglücklich verheiratete Frau im Mittel-

punkt. Diese Frau ist dermaßen verzweifelt in ihrer Ehe, dass sie bereit ist, für ihr persönliches 

Glück, Mann und Kind zurückzulassen und mit dem Mann, den sie liebt, wegzugehen. Auf der 

Suche nach ihrem Glück setzt die Frau die Liebe ins Zentrum ihres Lebens. Aber die Umstände 

des 19. Jahrhunderts tolerieren keine Abweichung von den sozialen Normen. Der Frau wird das 

Glück nicht gegönnt, die Frau, die auch durch den Liebhaber im Stich gelassen wird, glaubt, 

die Erlösung von ihrem Kummer im Tod zu finden, und nimmt sich das Leben. Schmitter ver-

arbeitet in ihrem Roman „literaturhistorische[] Anspielungen“.317 Wie die wichtigen Ehe-

bruchsromane Anna Karenina (1877), Madame Bovary (1856) und Effi Briest (1894) nennt 

auch Schmitters Roman „eine verheiratete Frau im Titel“318. Romane, wie The Awakening 

(1899) der Autorin Kate Chopin und Aşk-ı Memnu (Verbotene Liebe) (1899) des türkischen 

Autors Halit Ziya Uşaklıgil, tragen in ihren Titeln zwar nicht den Namen einer verheirateten 

Frau, beschäftigen sich jedoch mit demselben Thema, indem sie ebenfalls eine unglücklich ver-

heiratete Frau in den Mittelpunkt ihrer Werke setzen. Diese Frauen sind alle auf der Suche nach 

etwas Besonderem, das in ihrer Ehe nicht vorhanden ist. Sie sind alle auf der Suche nach der 

Liebe und der Passion. Bei den oben erwähnten Frauen erweist sich der Ehebruch nicht als ein 

bloßes Abenteuer und geschieht nicht aus Langeweile, wie im Fall der Protagonistin Irene Wag-

ner in der Novelle Angst (1925) von Stefan Zweig, sondern basiert bei ihnen auf der Liebe. 

Der Ehebruch ist ein Thema, das noch heute seine Aktualität bewahrt. Doch der Zeitgeist hat 

ebenfalls den Ehebruchsroman beeinflusst und geprägt. Nun wird er an den neuen Wertvorstel-

lungen angepasst und zeitgemäß umgeschrieben. Als zwei Beispiele wären der Roman Aldat-

mak (2002) des türkischen Autors Ahmet Altan und Adultério (2014) des brasillianischen Au-

tors Paulo Coelho zu nennen, dessen Handlungen den heutigen Wertvorstellungen angepasst 

sind. Der Kern dieser Romane bleibt zwar gleich, die Konsequenzen des Ehebruchs sind jedoch 

mittlerweile anders geworden, da Verhältnisse heute überwiegend anders gesteuert werden.  

Schmitter lehnt ihren Roman Frau Sartoris ebenfalls an die Tradition des Ehebruchsromans 

des 19. Jahrhunderts an, indem sie ihrer Protagonistin ähnliche Erfahrungen zuschreibt. Doch 

Schmitter strukturiert in ihrem Roman die Zeit neu, ihr Roman spielt zwischen den 1960er und 

70er Jahren. Im Roman wird die Protagonistin Margarethe von Philip, dem Mann, den sie liebt, 

verlassen. Nach dieser Verlusterfahrung verbringt sie ein paar Monate im Sanatorium. Nach 

 
317 alpha-Forum: Elke Schmitter, Essayistin und Schriftstellerin im Gespräch mit Willi Streit. Sendung vom 

13.11.2006. BR-Online. Das Online-Angebot des Bayerischen Rundfunks. http://www.br-online.de/alpha/fo-

rum/vor0611/20061113.shtml (eingesehen am 16.05.2020). 
318 Vgl. Matz: Die Kunst des Ehebruchs, S. 21. 

http://www.br-online.de/alpha/forum/vor0611/20061113.shtml
http://www.br-online.de/alpha/forum/vor0611/20061113.shtml


87 
 

ihrer Entlassung erfährt sie über die Verlobung Philips, deshalb trifft sie die Entscheidung, den 

Invaliden Ernst zu heiraten, der als Angestellter in einer Bank arbeitet. Ernst ist körperlich ver-

sehrt, er trägt eine Beinprothese. Seine fragile körperliche Situation macht aus ihm jedoch keine 

bittere, distanzierte Person. Ernst ist liebevoll, unkompliziert, gesellig und weltoffen. „Sein Le-

bensziel war Gemütlichkeit […]“319, so wird Ernst von Margarethe beschrieben. 

Die Ankündigung der Verlobung von Philip lässt Margarethe schnell agieren. Mit dieser Ehe 

möchte sie ebenfalls eine Ankündigung machen, nämlich dass sie über Philip hinweg ist. „[…] 

ich war entschlossen, […] ich wollte mich selbst nicht aufhalten. Ich war dankbar für meinen 

Zorn, der alles schluckte […].“320 Sie empfindet keinen Enthusiasmus, da diese Ehe ihrerseits 

keineswegs auf Liebe basiert. „Es war ja auch nicht wichtig, ob Ernst oder ein anderer; Ernst 

konnte ich dirigieren […] und seine Behinderung machte ihn so dankbar.“321 Die Ehe hat für 

sie nur ein Ziel, nämlich Philip zu zeigen, dass er ihr nichts mehr bedeutet. Somit scheut sie 

auch nicht davon zurück, Ernst für ihren eigenen Ehrgeiz zu instrumentalisieren. Die „Unwahr-

heit der Ehe“322 wird durch die intrigante Handlung Margarethes betont. 

Philip kannte ihn nicht, das war […] sogar von Vorteil; er würde die Anzeige in der Zeitung lesen, und es 

würde ihn so treffen wie mich seine Verlobung, vielleicht sogar noch mehr […] er sollte nicht glauben, ich 

stünde an seinem Hochzeitstag an unserem Flußufer […] mit Tränen in den Augen […].323 

 

Doch schon während der Flitterwochen wird Margarethe bewusst, wie unglücklich sie tatsäch-

lich ist, und denkt am Balkon ihres Hotelzimmers an Selbstmord. „Es war ein Holzbalkon mit 

einer Brüstung, die mir gerade bis zur Taille ging […] ich hätte es problemlos geschafft […].“324 

Die Brüstung am Balkon stellt die Linie zwischen Leben und Tod dar. Der Gedanke darüber, 

einen Schlussstrich zu ziehen, nimmt sie für eine Weile in Besitz, doch letztendlich entscheidet 

sie sich dafür, es doch nicht zu vollziehen, und bricht verzweifelt in Tränen aus. „Der Ehemann 

definiert den gesellschaftlichen Rang der Familie […].“325 Mit Ernst befindet sich Margarethe 

nicht an jener gesellschaftlichen Position, in welcher sie sich hätte wiederfinden wollen. Philip 

hätte ihr viel mehr anbieten können, er gehört nicht nur zum Adel, sondern ist auch finanziell 

besseren aufgestellt. 

Ich hatte mir […] verboten, an Philip zu denken […] er würde inzwischen selbst in den Hochzeitsvorberei-

tungen sein, aber er würde nicht in die Alpen fahren, sondern wahrscheinlich nach Nizza oder Venedig, 

 
319 Schmitter: Frau Sartoris, S. 54. 
320 Ebd. S. 42. 
321 Ebd. S. 42. 
322 Adorno, W. Theodor: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (1951). Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 1991, S. 228. 
323 Schmitter: Frau Sartoris, S. 42. 
324 Ebd. S. 102. 
325 Matz: Die Kunst des Ehebruchs, S. 27. 



88 
 

und er fuhr nicht mit einem einbeinigen Vereinsmeier, der mit einer Zeitung auf die Toilette ging, sondern 

mit einer Bankierstochter, die fließend Französisch sprach und sich auf dem Zimmer frisieren ließ.326 

 

Hier wird ein Vergleich zwischen dem gesellschaftlichen Status von Philip und Ernst gezogen. 

Der Fokus liegt auf sozialer Ungleichheit. Die finanzielle Lage sowie der feine Geschmack 

werden durch die Urlaubsdestinationen hervorgerückt. Margarethe zeichnet eine Asymmetrie 

der Verhältnisse, indem sie ihre eigene Partnerauswahl mit der Philips vergleicht. Die gebildete 

Verlobte mit ihren feinen Manieren und ihrer Bildung steht im Gegensatz zu der Banalität von 

Ernst, der mit einer Zeitung auf die Toilette geht. Während Philips Verlobte die Bankierstochter 

ist, ist Ernst nur ein unbedeutender Bankangestellter. „Ich dachte, daß ich an Liane Westerhoffs 

Stelle sein könnte, […] wenn ich nicht wie eine Haselmaus in mein Unglück gelaufen wäre.“327 

Margarethe ist einer Position ausgesetzt, in welcher die Realität und ihre Träume kollidieren. 

Die Diskrepanz zwischen, der Realität und wie alles hätte sein können, lässt sie leiden. Obwohl 

sie bereits während der Flitterwochen Überlegungen anstellt, wie sie dieser Ehe entkommen 

könnte, – Selbstmord oder Verlassen des Ehemanns – ist ihr bewusst, dass dies für sie unmög-

lich ist. Die Ehe verleiht einen gesellschaftlichen Status, dies erweist sich als ein weiterer 

Grund, warum Margarethe sich für die Ehe mit Ernst entschieden hat. 

[…] ich wollte auch nicht als spätes Mädchen […] nach S. zurückkehren, zu meinen verheirateten Kusinen, 

die über ihre Kinder sprachen, […] die schöne […] Margarethe, […] die Schauspielerei studieren wollte 

[…] aus der nun doch nichts geworden war als eine verlassene Büroangestellte […]. Ich würde Ernst hei-

raten […].328 

 

Laut der gesellschaftlichen Vorstellungen ist „das Leben als Paar ein gewünschtes Ideal“329. 

Diese Vorstellung ist ebenfalls der Beweggrund von Margarethe. Für eine kurze Zeit unter-

drückt sie ihre Liebe für einen anderen Mann und trifft eine Entscheidung, die mit den Erwar-

tungen und der Ordnung der Gesellschaft übereinstimmt. 

[…] die Ehe ist kein Instrument zur Steigerung der Liebeserfüllung, sie ist „die Verbindung zweier Perso-

nen verschiedenen Geschlechts“, mit allen Voraussetzungen und Konsequenzen, die das in einer kompli-

zierten Gesellschaft nach sich zieht.330 

 

Die Ehe wird dazu instrumentalisiert, sich aus einer unbehaglichen Situation zu befreien. Welch 

komplizierte Entscheidung sie getroffen hat und daraus erfolgenden Konsequenzen werden 

Margarethe schon in den ersten Wochen ihrer Ehe bewusst. Ernst erweist sich keineswegs als 

ein schwieriger Ehemann. Er ist fürsorglich, aufmerksam und verleiht Margarethe sehr viel 

Raum. Der Grund für Ernsts Flexibilität ist seine körperliche Versehrtheit. Indem er ihr 

 
326 Schmitter: Frau Sartoris, S. 103f. 
327 Ebd. S. 104. 
328 Ebd. S. 41. 
329 Matz: Die Kunst des Ehebruchs, S. 15. 
330 Ebd. S. 27. 



89 
 

Freiraum gibt, äußert er seine Dankbarkeit dafür, dass Margarethe ihn geheiratet hat. Daraus 

kann geschlossen werden, dass bei Ernst eine gewisse Selbsterkenntnis vorhanden ist. Genau 

wie die Kleinstadt L., ist auch Ernst begrenzt und uninteressant. Er ist zufrieden und findet sein 

Glück in den Wiederholungen und der vertrauten Ordnung. Das kleinkarierte Leben, in wel-

chem Ernst Erfüllung findet, in Margarethe hingegen eine Leere erzeugt, spiegelt sich an vielen 

Textstellen. Ihren dadurch resultierenden Gefühlszustand beschreibt Margarethe mit folgenden 

Worten: „Ich konnte nur aushalten, das konnte ich gut.“331 Sie duldet, ohne Widerstand und 

fatalistisch. Ihr Leben in der Ehe stellt Margarethe symbolisch dar: „[…] Fünfzehn Jahre auf 

der Couchgarnitur, deren Bezüge langsam dunkler wurden […]. […] mit der Zeit wurde es 

dunkler im Zimmer, weil die Fichte das Licht wegnahm.“332 Das ‚dunkel‘ werden, deutet auf 

den Verlust der Farbe und der Helligkeit. Wie die Couch und das Zimmer, die in den vielen 

Jahren ihren Glanz und ihr Licht verloren hatten, war auch ihr Leben blasser geworden. Des 

Weiteren macht sie eine Korrelation zwischen der Enge eines Autos und ihrer eigenen Welt: 

„[…] es war, wie in einem Auto zu sitzen, wenn es draußen kalt ist, und langsam beschlägt die 

Scheibe vom Atem. Nur daß ich selbst nicht atmete, sondern Irmi neben mir, und vielleicht 

auch Ernst, auf dem Rücksitz.“333 Margarethe drückt mit dieser Aussage den Grad ihrer Ver-

zweiflung aus. Mit dem Auto wird hiermit die kleine, begrenzte und klaustrophobische Welt 

der Protagonistin dargestellt. 

Für Margarethe ist der Alltag, „die fraglose Konzentration“334. Ihr Tagessablauf ist wie eine 

Inszenierung eines jeden Abend wieder aufgeführten Theaterspiels. Wo, was gegessen und ge-

trunken wird, was für ein Programm im Fernsehen angeschaut werden soll, ist alles vorbe-

stimmt und die Rollen sind ordentlich verteilt.  

Ich sehe mich noch auf dem Sofa sitzen, mit Ernst, Irmi in dem großen Lehnstuhl […]. Wir aßen Cracker 

und Salznüsse, tranken Bier oder Wein dazu, am späteren Abend auch Schnäpse. […] Beim Fernsehballett 

sagte Ernst unweigerlich: Aber unsere Mädels sind auch nicht schlecht!335 

 

Das Niveau der Familie manifestiert sich im alltäglichen Ablauf und ihren Präferenzen. Die 

Freizeitinteressen basieren lediglich auf dem Konsumieren von ungesunden Snacks und gehalt-

losen Sendungen. Die Familie bildet eine Art Symbiose mit der ständigen Gemeinsamkeit im 

Wohnzimmer, wo selbst die Sitzplätze für jeden vorbestimmt sind. Die Freizeitaktivität sorgt 

für ein innerfamiliäres, strukturiertes und reguläres Zusammenkommen, was jedoch zu einem 

 
331 Schmitter: Frau Sartoris, S. 57. 
332 Ebd. S. 50. 
333 Ebd. S. 45. 
334 Vgl. ebd. S. 13. 
335 Ebd. S. 13. 



90 
 

nicht kommunikativen Verhalten führt. Der Fernseher dient als das zentrale Stück im Wohn-

zimmer, der sie verbindet. Die ganze Szene wirkt im ersten Augenblick unkompliziert, doch es 

hat etwas Konsumierendes und Passivierendes an sich, da sich alles wiederholt und sich im 

Kreis dreht. 

In der Beschreibung des alltäglichen Ablaufs haben auch Tischszenen einen wichtigen Gehalt 

im Roman. „Teilhabe an Tisch-Bett-Leib“336 ist zentral für „alle Prozesse der primären Sozia-

lisation“337. In Frau Sartoris wird diese Trilogie, Tisch-Bett-Leib, ebenfalls eigesetzt. […] Im 

Winter gab es Eintöpfe oder Schmorbraten, im Sommer saßen wir im Garten und grillten […]. 

Er war wie ausgelassen vor Glück […], nun, da er mich geheiratet hatte […].“338 Nicht nur der 

Tagesablauf, aber auch Praktiken in den Jahreszeiten sind festgesetzt und strukturiert. In ihrer 

empirischen Studie analysiert Angela Keppler familiäre Tischgespräche im Rahmen „kommu-

nikativer Gattungen“339. Keppler akzentuiert, dass das „Zustandekommen einer […] Kommu-

nikation im kleineren Kreis […] eine […] hohe soziale Bedeutung hat“340. Des Weiteren bezieht 

sich Keppler in ihrer Studie auf die Unterhaltungen und deren Inhalte am Tisch. Laut Keppler 

haben die Gespräche in einer Tischrituale eine hohe „verläßliche Verlaufsform“341. „Die Ge-

spräche am Familientisch bewegen sich in einer vertrauten Kombination kommunikativer Mus-

ter.“342 Das Zusammenkommen der Familie am Tisch erweist sich auch im Roman als ein ge-

ordnetes, gefestigtes Verfahren. Was und wo gegessen wird und die danach folgenden Aktivi-

täten werden in einer Selbstverständlichkeit und Regelmäßigkeit fortgeführt. Der Roman zeich-

net sowohl die Gleichförmigkeit als auch die Vertrautheit der Tischrituale vor, aber berichtet 

jedoch nicht von den Inhalten der Gespräche. Der wesentliche Grund dafür ist, dass Dialoge im 

Roman sehr gering erscheinen und dass die Protagonistin über die Gesprächsinhalte am Tisch 

nicht reflektiert. Im Werk Kulinarik und Kultur (2014) setzt sich Moritz Csẚky in seinem Auf-

satz Speisen und Essen Aus Kulturwissenschaftlicher Perspektive ebenfalls mit der Sozialisie-

rung während des Essens auseinander. Wie Keppler, konstatiert auch Csẚky die Bedeutung die-

ser Praktiken: 

 
336 Grathoff, Richard: Milieu und Lebenswelt. Einführung in die phänomenologische Soziologie und die sozial-

phänomenologische Forschung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 412. 
337 Vgl. ebd. S. 412. 
338 Schmitter: Frau Sartoris, S. 45. 
339 Keppler, Angela: Tischgespräche. Über Formen kommunikativer Vergemeinschaftung am Beispiel der Kon-

versation in Familien. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1994, S. 17. 
340 Ebd. S. 274. 
341 Ebd. S. 274. 
342 Ebd. S. 275. 



91 
 

[…] gemeinsame Mahlzeit, […] oft die einzige Gelegenheit, bei der die ganze Familie beisammen ist und 

sich daher die Möglichkeit ergibt, familiäre Interessen und Angelegenheiten zu besprechen […].343 

 

Obwohl beide, Keppler und Csẚky, in ihren Beiträgen die Kommunikation und somit den ge-

genseitigen Austausch zwischen den Familienmitgliedern am Tisch betonen, ist insbesondere 

der Mangel eines diesbezüglichen Aktes im Roman Frau Sartoris zu beobachten. 

Ernst und Margarethe definieren Glück sehr unterschiedlich. Ernst hätte sein Leben, so wie es 

ist, ohne einen Einwand zu äußern, weiterführen können, wenn Margarethe diese Ordnung mit 

ihrem Betrug nicht zerstört hätte. Ernst glaubt, alles zu besitzen, das für eine glückliche Ehe 

ausreichend ist. Er liebt seine Frau und ist überaus froh, dass seine Frau akzeptierte, dass seine 

Mutter mit in das gemeinsame Haus einzog, die beiden Frauen sich sehr gut verstehen und er 

zu seiner Tochter ebenfalls eine gute Beziehung hat. Er glaubt, „Glück bei den Frauen“344 zu 

haben. „[E]r hatte keine Wünsche mehr, aber daran starb er nicht, damit lebte er, wie ein 

Hund.“345 Seine kleine Welt, seine Zufriedenheit sowie seine Belanglosigkeit werden von Mar-

garethe mit einem, gemischtem Gefühl von Verachtung und Mitleid zum Ausdruck gebracht. 

Ernst ist dermaßen von seinem persönlichen Glück besessen, dass er weder Margarethes Leiden 

noch ihre außereheliche Beziehung bemerkt. 

Wenn Margarethe an einem Sommerball den Kulturamtsleiter Michael kennenlernt, entscheidet 

sie sich, ihrem Leben eine neue Richtung zu geben. „Ich hatte mich nie trennen wollen, bis ich 

Michael traf.“346 Margarethe hat sich in ihrer Ehe, die im Grunde genommen nur aus Gewohn-

heit besteht, eingelebt und die Hoffnung für einen neuen Anfang längst aufgegeben. Die Be-

gegnung mit Michael dient als ein Wachrütteln und macht sie auf ihre wahren Bedürfnisse auf-

merksam. Michael reißt sie aus ihrem Alltag, sie fühlt sich wieder lebendig. „Im Augenblick, 

da das Spiel beginnt, haben die Ehemänner, die schlechtesten Karten.“347 Ernst ist von dieser 

Aussage nicht ausgeschlossen. Mit seiner körperlichen Benachteiligung und seinem sozialen 

Rang ist er weitentfernt von dem idealen, geeigneten Mann. Er ist zwar ein guter Ehemann, 

aber kein guter Liebhaber. Gegen Michael hat er keine Chance. Die langweilige Ordnung des-

sen Vertreter Ernst ist, kann mit dem Vertreter der Passion nicht konkurrieren. Mit Michael 

entdeckt Margarethe ihre lang vernachlässigte Weiblichkeit und Sexualität wieder,  

 
343 Csẚky, Moritz: Speisen und Essen aus Kulturwissenschaftlicher Perspektive. In: Csẚky, Moritz/ Lack, Georg 

Christian (Hg.): Kulinarik und Kultur. Speisen als kulturelle Codes in Zentraleuropa. Wien, Köln, Weimar: 

Böhlau 2014, S. 9-36, hier S. 12f. 
344 Schmitter: Frau Sartoris, S. 47. 
345 Ebd. S. 55. 
346 Ebd. S. 101. 
347 Matz: Die Kunst des Ehebruchs, S. 23. 



92 
 

[I]ch hatte eine Suite gemietet, und ich erwartete ihn dort […]. […] Als er schließlich kam […] kam [ich] 

ihm zärtlich entgegen […]. […] Wir nahmen zusammen ein Bad und tranken eine Flasche Sekt, und als wir 

miteinander im Bett lagen […], schmiegte ich mich eng an ihn und sprach von Venedig.348 

 

Sie stellt Michael in den Mittelpunkt ihres Lebens und denkt nur noch daran, mit ihm zu fliehen. 

Sie glaubte all diese Jahre an die Unmöglichkeit einer Trennung „[U]nsere Ehe, von der ich seit 

damals dachte, sie würde ewig dauern.“349 Doch jetzt ist sie überzeugt davon, dass sie ihre Ehe 

mit Michael an ihrer Seite beenden kann. Michael jedoch lässt sie eine zweite Enttäuschung 

erleben, indem er am Abend, an dem sie gemeinsam fliehen möchten, nicht am verabredeten 

Treffpunkt erscheint.  

[…] Zeit, Ort und Datum, konnte es ein Mißverständnis geben? Ich hollte den Taschenkalender hervor und 

sah das Datum nach, ich vergegenwärtigte mir unser letztes Treffen. Aber die Sätze waren mir verschwom-

men; ich sah mich selbst klarer als ihn, ich hörte mich sprechen, aber ihn nicht antworten.350 

 

Wenn Margarethe zurückblickt, leuchtet ihr ein, dass Michael nicht tatsächlich in dem, was für 

jene Nacht gedacht war, wirklich beteiligt gewesen war. 

In der Imagination verfügt man über die Freiheit des anderen, verschmilzt sie mit den eigenen Wünschen, 

übergreift die doppelte Kontingenz auf der Metaebene, die dem eigenen und dem anderen Ego das zuweist, 

was das eigene Ego für beide projiziert.351 

 

Margarethe ist dermaßen in ihren eigenen Träumen versunken, dass sie Michaels Zurückhal-

tung und seine eigentliche Absicht nicht erkennen kann. In Margarethe ist eine völlige Hingabe 

zu beobachten, wobei Michael eher reserviert wirkt. Es lässt sich deutlich herausstellen, dass 

Margarethe an der Teilhabe Michaels nicht zweifelt und deswegen für sie beide Pläne schmie-

det. 

Margarethe bleibt nichts anderes übrig, als nach Hause zurückzukehren. Zuhause findet sie 

Ernst mit ihrem Abschiedsbrief in der Hand, den sie für ihn hinterlassen hat. „[E]r fragte, warum 

ich wieder da sei, und ich sagte, er ist nicht gekommen. Ich machte mir nicht die Mühe zu lügen, 

es war mir nicht wichtig genug.“352 Von nun an erscheint Margarethe alles irrelevant, sie befin-

det sich in einem Zustand, in welchem die Gefühle anderer belanglos sind. Ernst, der über ihre 

Untreue nun Bescheid weiß, erfährt dadurch einem drastischen Wandel. Er projiziert seinen 

Zorn und seine Frustration nicht, indem er mit ihr darüber spricht, sondern indem er die Kom-

munikation mit ihr abbricht. Er kommuniziert und übermittelt seinen Hass nur durch seine täg-

lichen, demütigenden Handlungen. „Er ließ die Unterwäsche einfach auf den Boden fallen, […] 

 
348 Schmitter: Frau Sartoris, S. 89. 
349 Ebd. S. 105. 
350 Ebd. S. 114. 
351 Luhmann: Liebe als Passion, S. 62. 
352 Schmitter: Frau Sartoris, S. 119. 



93 
 

er rülpste in meiner Gegenwart.“353 Die Strategien, die er verwendet, um sie zu erniedrigen, 

beleuchten die bis jetzt verdeckte Seite Ernsts. Durch ein auffälliges und verstörendes Verhalten 

beabsichtigt er, sie zu verletzen, und möchte damit andeuten, dass er sie nicht respektiert. 

Nachdem Verlassenwerden erfährt Margarethe ebenfalls einem Wandel. Sie fühlt sich ausge-

saugt und gibt sich auf: „[…] ich war nichts mehr, nur eine verlassene Frau […].“354 Ihre ganze 

Körperhaltung passt sich ihrem Gefühlszustand an, ihre Handlungen sind nun wie automatisiert. 

Bei Margarethe ist kein Fühlen mehr vorhanden, ihr Körper ist wie eine leere Hülle, der sich 

wie eine vorprogrammierte Maschine bewegt, doch nichts verspürt. 

Übrig blieb ein Körper, der sprach und sich wusch und sich anzog, ein arbeitender Körper, der einen Namen 

hatte. Mit diesem Körper ging ich nach Hause; ich war mein eigener Halter, ich fütterte mich und legte 

mich schlafen, und dann stand ich wieder auf.355 

 

Margarethe ist eine Frau, die ihrer Weiblichkeit bewusst ist, und die ihre Sexualität und ihren 

Körper schätzt. Doch eine zweite Verlusterfahrung führt dazu, vieles in ihrem Leben zu ver-

nachlässigen, dazu gehört auch der Körper und ihre Weiblichkeit. Ihre Gefühle sind wie be-

täubt, dies lässt sich ebenfalls an den mechanischen Bewegungen des Körpers ablesen. Die 

Vernachlässigung des Selbst führt dazu, ihre Aufmerksamkeit im Ganzen woanders hin, näm-

lich auf die bisher ignorierte Tochter, zu lenken. 

Im Roman Frau Sartoris, ist auch die Mutter-Tochter Beziehung keineswegs zu übersehen und 

übernimmt eine prägende Instanz. Obwohl die Tochter Daniela in den meisten Rezensionen nur 

kurz Erwähnung findet, wie zum Beispiel: „Tochter Daniela nähert sich dem 18. Lebensjahr 

und lässt sich längst nichts mehr sagen“356, sollte bedacht werden, dass Daniela im Roman einen 

Dominoeffekt auslöst und somit dem Leben ihrer Mutter und ihrem eigenen eine neue Richtung 

gibt. Über Daniela erfährt der Leser durch die gefilterte, beschränkte Darstellung von Marga-

rethe. Daniela ist keinesfalls eine flache Figur, doch die Innenwelt Danielas bleibt dem Leser 

verschlossen. Wenn Margarethe ihre Gedanken und Gefühle über Daniela äußert, haben sie 

immer einen negativen Inhalt. Schon bei der ersten Begegnung mit ihrer Tochter im Kranken-

haus gesteht Margarethe, dass sie ihr gegenüber keine Zuneigung empfindet. 

Sie hatte gar nichts von uns. Ich fühle noch mein Erschrecken, als ich sie zum ersten Mal sah: Sie war mir 

vollkommen fremd, und ich zögerte ein bißchen, aber fragte dann doch die Schwester, ob eine 

 
353 Schmitter: Frau Sartoris, 129. 
354 Ebd. S. 124. 
355 Ebd. S. 127. 
356 Bundi, Markus: Roman mit drei Fäden. „Frau Sartoris" von Elke Schmitter. Buchbesprechung. 

https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/literatur/345706_Schmitter-Frau-Sartoris.html (eingesehen am 

10.07.2021). 

https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/literatur/345706_Schmitter-Frau-Sartoris.html


94 
 

Verwechselung unmöglich sei. Sie sah mich befremdet an und wollte gerade ausholen zu einer Hymne auf 

die Mutterliebe […].357 

 

Die erste Fremdheit basiert auf dem äußeren Erscheinungsbild. Daniela besitzt weder Ähnlich-

keiten mit ihrer Mutter Margarethe noch mit den anderen Familienangehörigen. So errichtet 

Margarethe die ersten Barrieren zwischen ihr und der Tochter. Die äußerliche Differenz setzt 

somit den ersten Abstand zwischen ihnen, Margarethe kann Daniela nicht verinnerlichen. Spä-

ter beobachtet Margarethe, dass es zwischen Daniela und der Familie nicht nur äußerliche, aber 

auch bemerkenswerte charakterliche Unterschiede gibt, die sie als negativ und verstörend emp-

findet. 

Daniela war mir manchmal ein bißchen zuwider. […]. Im Strandbad kam eine Mutter zu mir und hielt ihr 

Töchterchen an der Hand; es war etwa zwei und hatte Bißspuren am Arm. Das war ihre Tochter, sagte die 

Frau […]. Am meisten erschreckte es mich, daß ich der Frau glaubte, ich traute Daniela, die damals vier 

war, so etwas zu.358 
 

Margarethe kann ihre Tochter nicht lieben, aber sie fühlt den Drang, dies bei jeder Gelegenheit 

zu begründen. Obwohl Margarethe keine Schuldgefühle für den Mangel an der Mutterliebe 

empfindet, sucht sie doch unbewusst Antworten dafür. Anstatt zu akzeptieren, dass sie als Mut-

ter keine Liebe für ihr Kind empfinden kann, äußert sie, dass es an Danielas negativen Eigen-

schaften liegt und nicht an ihr selbst. 

Es ändert sich auch nach Jahren nichts an Margarethes Einstellung, sie täuscht die liebevolle 

Mutter nie vor. „[I]m Grunde verstörte sie mich, und ich glaube, wir mochten uns nicht.“359 

Margarethe, gehört zu den jenen Frauen, in der die Mutterliebe nicht inhärent ist. Margarethe 

zeigt auch nach vielen Jahren keine Reue für die misslungene, gescheiterte Beziehung mit ihrer 

Tochter, da die Mutterschaft von ihr nie als eine zentrale Rolle wahrgenommen worden ist. 

Wegen Margarethes reservierter und eher inaktiver Rolle als Mutter hegt die Tochter Daniela 

Ressentiment. Dies übermittelt Daniela durch ihr Handeln, das immer dazu führt, eine gewisse 

Unruhe und Spannung in der Beziehung zu erzeugen. „[…] ich setzte meine Hoffnung auf die 

Schule – vielleicht würde sie da manche Schroffheiten verlieren […]. Doch Daniela war und 

wurde nicht gesellig.“360 Margarethe akzentuiert hiermit, dass sie keinen Einfluss auf Danielas 

Handlungen hat. Margarethe nimmt erst eine aktive Rolle als Mutter ein, nachdem sie aufhört, 

sich selbst als Frau wahrzunehmen. 

 
357 Schmitter: Frau Sartoris, S. 14f. 
358 Ebd. S. 47. 
359 Ebd. S. 49. 
360 Ebd. S. 48. 



95 
 

Viele Textstellen in Frau Sartoris zeigen eindeutig, dass die Mutterliebe nicht gottgegeben und 

in jeder Frau vorhanden ist. Die Verfremdung und Distanz in dieser Mutter – Tochter – Bezie-

hung geschieht nicht mit dem Erwachsenwerden der Tochter und der daraus resultierenden 

Probleme. Der Abstand zwischen ihnen ist immer vorhanden und prägt sich mit der Zeit immer 

weiter aus. So leben sie zwar im engen Raume zusammen, aber achten darauf, sich gegenseitig 

zu meiden. 

Des Weiteren ist Daniela der Grund für den kriminalistischen Rahmen des Romans. Margarethe 

begegnet Daniela und ihrem älteren Freund in einer Hotelbar. „Das war meine Tochter, nachts 

in einer Hotelbar, in einem Fetzchen von Kleid, mit einem Mann, der mit ihr umging wie ein 

Zuhälter.“361 Die ganze Szene empfindet Margarethe als obszön und widerwertig. Sie beobach-

tet, wie dieser Mann ihre Tochter manipuliert und auf etwas Minderwertiges reduziert. Marga-

rethe entscheidet sich, in die Sache einzugreifen, und vereinbart ein Treffen mit Danielas 

Freund. Während des Gesprächs fokussiert sie absichtlich auf die Bildung Danielas und spricht 

über die Schule, das Abitur und einen guten Schulabschluss. „Sie wissen sicher auch, daß ein 

guter Schulabschluss heutzutage mehr wert ist als ein Einfamilienhaus.“362 Hiermit akzentuiert 

sie den Unterschied zwischen Willrodt und Daniela und setzt ihn herab. Im Verlaufe des Ge-

sprächs handelt jeder mit seinen eigenen Stärken und versucht, die Schwächen des anderen zu 

treffen. Es führt zu einer Machtkonstellation zwischen ihnen, in welcher jeder versucht, die 

Defizite des anderen hervorzuheben und ihn damit herabzusetzen. Sie deutet implizit auf seine 

Lebensumstände und seinen Rang, und dass auf Daniela eine bessere Zukunft wartet als die, 

die er ihr bieten kann. Er dagegen richtet seinen Blick auf ihr Aussehen. Margarethe steht mit 

grauen Haaren, tiefen Falten und mit etwas Übergewicht vor ihm. Er erkennt ihre Achillesferse 

und weiß, womit er sie verletzen kann. „Ihre Tochter erlebt Dinge bei mir, von denen haben 

Frauen wie Sie nur geträumt.“363 Mit seinen Worten beabsichtigt Willrodt zwei Ziele zu errei-

chen. Als erstens stellt er Daniela und Margarethe eindeutig als Rivalinnen gegenüber, indem 

er einen Vergleich zwischen ihnen anstellt. Damit beabsichtigt Willrodt, eine Animosität zwi-

schen Mutter und Tochter zu erzeugen. Daniela ist mit ihrer Jugend und Schönheit ihrer Mutter 

überlegen, sie wird von einem Mann begehrt und führt ein fantasievolles sexuelles Leben. Dem-

nach sind seine Worte mit einem gewissen Sarkasmus gewürzt und er unterlässt sich keine 

deftigen, sexuellen Andeutungen. Gemeint ist ihr ödes, kleinkariertes Leben, in welchem seiner 

 
361 Schmitter: Frau Sartoris, S. 140. 
362 Ebd. S. 147. 
363 Ebd. S. 149. 



96 
 

Ansicht nach, kein Raum für Vergnügen vorhanden ist. Daneben spielt er auf Margarethes nicht 

mehr vorhandene Attraktivität als Frau an. 

Auch nach einem Gespräch mit Daniela wird das Problem nicht behoben. Die dysfunktionale 

Mutter–Tochter–Beziehung spiegelt sich in Danielas Gleichgültigkeit und Desinteresse, die sie 

für das Gespräch mit ihrer Mutter zeigt. „Ich langweilte sie. Ich erreichte sie nicht. Es interes-

sierte sie nicht.“364 Danielas Interpretation für die Sorge ihrer Mutter hat einen anderen Inhalt: 

„[i]ch glaube, Mama, […], du bist eifersüchtig.“365 Daniela schließt mit dieser Aussage alle 

anderen Ansätze aus und reduziert ihre Mutter auf eine bloß eifersüchtige Frau, die ihre Tochter 

für eine Rivalin hält und ihrer Tochter das Glück untersagt. Daniela ist sparsam mit Worten, sie 

kommuniziert eher mit einer Körpersprache, „[…] sie hörte sich teilnahmslos mein Reden an 

und schlug hin und wieder mit einem dürren Ast in die Bäume.“366 Die Beschäftigung mit etwas 

Anderem, die abgelenkte Konzentration Danielas zeigen eindeutig, dass Daniela ihre Mutter 

ignoriert und sie ausschließt. Sie lässt damit ihre Mutter erkennen, dass sie kein Wert darauflegt, 

was diese zu sagen hat, dass sie machtlos und hilflos ist und einfach nicht im Stande ist, etwas 

zu steuern. 

Ich war außer mir vor Sorge und Schmerz; wir hatten uns nie gut verstanden, kannten uns eigentlich gar 

nicht – aber die Vorstellung, daß meine Tochter Daniela diesem Zuhälter in die Hände gefallen war, machte 

mich beinahe wahnsinnig.367 

 

Dass Margarethe glaubt, einen Kontrollverlust zu erleben, ist ein Dilemma, da sie nie zuvor 

Anspruch darauf erhoben hatte, ihre Tochter zu kontrollieren. Aus zwei Gründen greift Marga-

rethe in das Leben ihrer Tochter ein: Als erstens sorgt eine internalisierte Norm und Verant-

wortung dafür, ihre Tochter vor einer Gefahr zu beschützen. Als zweitens steigern ihre miss-

lungenen Verhältnisse zu Männern ihren Wunsch, sie nicht noch einmal siegen zu lassen und 

sich zu rächen. Deswegen zeigt sie kein Zögern und beschreibt das absichtliche Überfahren 

Willrodts mit den Worten „[…] es war der Moment, auf den ich gewartet hatte, […].“368 Will-

rodts Tod soll der Ausgleich dafür sein, dass sie jahrelang gelitten hat. Dies ist ein wichtiger 

Anhaltspunkt im Roman, der sich von Ehebruchsromanen des 19. Jahrhundert unterscheidet. In 

den Ehebruchsromanen des 19. Jahrhundert sind es immer die Frauen, die sich das Leben neh-

men. Schmitters Roman unterscheidet sich jedoch, indem er eine Frau, die kaltblütig ein Ver-

brechen begeht, in den Mittelpunkt setzt und sich nicht in letzter Verzweiflung das Leben 

 
364 Schmitter: Frau Sartoris, S. 151. 
365 Ebd. S. 152. 
366 Ebd. S. 151. 
367 Ebd. S. 144. 
368 Ebd. S. 159. 



97 
 

nimmt. In ihren bisherigen Beziehungen hat Margarethe sich nachdem Verlassenwerden in ihre 

Welt zurückgezogen, nach einer gewissen Zeit blieb ihr keine Wahl mehr, als das Geschehene 

einzusehen. Doch dieses Verbrechen deutet auf eine Wende der Position der Frau im Ehe-

bruchsroman. Demzufolge avanciert Margarethe zu einer handlungsfähigen Frau und schlüpft 

aus ihrer Opferrolle heraus. 

Der Spiegel ist ein wichtiges Motiv in der Literatur. Mit seiner „Glätte, Reinheit, seinem 

Glanz“369, ist „der Spiegel ein höchst vielseitiges Element“370. Diese elementare Beschaffen-

heit, nämlich die Vieldeutigkeit des Spiegels, wird auch in einem weiteren Zitat betont: „Den 

literarisch entworfenen Spiegelbildern wohnt immerhin eine Ambivalenz inne – sie lassen meh-

rere, oft einander ausschließende Lesearten zu.”371 Auf der einen Seite wird der Spiegel häufig 

mit dem Unheimlichen, Schaurigen und dem Ambivalenten in Verbindung gesetzt. Beispiele 

dazu wären das Märchen Schneewittchen, in welchem der Spiegel als das Unheimliche er-

scheint, da er als der ‚alles wissende‘ dem Menschen voraus ist und immer berichtet. In der 

Verfilmung der Legende Bloody Mary bewahrt der Spiegel ebenfalls das Unheimliche und ist 

quasi ein Ort, der den Tod beherbergt. Auf der anderen Seite soll der Spiegel auch etwas sein, 

das das „[…] Unglück abwehrt, gegen bösen Blick feit [und] dämonische Wesen vertreibt.”372 

Diese sich entgegengesetzten Wechselwirkungen des Spiegels treten wiederkehrend in unter-

schiedlichen Disziplinen auf. In Schmitters Roman findet das Spiegelmotiv ebenfalls eine Ver-

wendung. Margarethe besitzt einen Spiegel, der als ein wichtiges Objekt im Roman fungiert. 

Er verbindet sie nicht nur mit der Vergangenheit, er begleitet sie auf ihrem Lebensweg überall 

hin. Nach der Trennung von Phillip, während ihres Aufenthalts im Sanatorium, begleitet sie 

dieser Spiegel als ein unentbehrliches Objekt. 

Die Ärzte hatten meine Eltern gebeten, mir etwas mitzugeben, woran ich hing. Und meiner Mutter fiel der 

Spiegel ein, mein einziges kleines Erbstück von meiner frühverstorbenen Großmutter; ein ovales Schmuck-

stück mit einem zierlichen vergoldeten Rahmen, das immer in meinem Zimmer hing und in dem ich mich 

oft gemustert hatte. Der Spiegel war nicht viel größer als mein Kopf; und wenn ich vor ihn trat, um mir die 

Haare zu frisieren […] sah ich gerade noch das Grübchen zwischen den Schlüsselbeinen. […] es war eine 

Übung im Sanatorium, eine Aufgabe nur für mich, mich täglich zehn Minuten in diesem Spiegel zu be-

trachten. Ich sollte sehen, daß ich ein hübsches junges Mädchen war und das Leben noch vor mir hatte.373 

 

 
369 Hartlaub, Gustav Friedrich: Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der Kunst. Mün-

chen: Piper 1951, S. 140. 
370 Ebd. S. 7. 
371 Drynda, Joanna: Spiegel-Frauen. Zum Spiegelmotiv in Prosatexten zeitgenössischer österreichischer Autorin-

nen (= Studien zur Germanistik, Skandinavistik und Übersetzungskultur, Bd. 3). Frankfurt am Main, Berlin, 

Bern, Bruxelles: Lang 2012, S. 13. 
372 Hartlaub: Zauber des Spiegels, S. 21. 
373 Schmitter: Frau Sartoris, S. 36f. 



98 
 

Es ist nicht irgendein Spiegel, es ist das Erbe der geliebten und geschätzten Großmutter. Nicht 

nur soll er die Protagonistin an die Großmutter und an ihre Wurzeln – somit die Vergangenheit 

– erinnern, sondern auch daran, dass sie eine Zukunft hat.  

Erwartungen haben mit folgenreichen Beziehungen zwischen uns und dem Objekt zu tun. Doch Erwartun-

gen beruhen auch auf Erinnerungen an vergangene Erfahrungen mit Objekten, die – so glauben wir – den 

gegenwärtigen gleichen. Daher tragen Klassifikationen nicht nur unsere Antizipationen, sondern auch jene 

Werte, die wir erlebten, als wir den jetzt klassifizierten Dingen, Personen oder Ereignissen begegneten.374 

 

Der Spiegel agiert als eine Art Zement, der dazu dienen soll, sie ans Leben zu binden. Dem 

Spiegel werden hier aufgrund seiner Eigenschaften zwei Aufgaben zugeschrieben. Als erstens 

soll er ein Abbild von der Gegenwart vermitteln. Demnach soll der permanente Kontakt mit 

dem Spiegel dazu beitragen, erneut eine Relation zur Welt aufzubauen. Die Möglichkeiten der 

Zukunft sollen sich damit im Spiegel entfalten. „Wert ist kein Element; er hat zu tun mit einer 

Beziehung zwischen dem Objekt und der Person, die Erfahrungen mit dem Objekt macht.“375 

Den Wert eines Objekts entscheidet somit die Relation, die eine Person mit ihm aufbaut und 

die ihm von der Person zugeschriebene Eigenschaften. In seinem Werk Zauber des Spiegels 

(1951) nimmt G. F. Hartlaub eine ähnliche Assoziation des Spiegels in Bezug. Hartlaub berich-

tet über Friedrich Hebbels Gedicht Das Mädchen im Kampf mit sich selbst (1923), in welchem 

das Mädchen, das ihre Schönheit im Spiegel betrachtet, auch verpflichtet sein soll, an ihrer 

inneren Schönheit zu arbeiten.376 Wie das Mädchen in Hebbels Gedicht soll, Margarethe moti-

viert von der Spiegelung ihrer Schönheit, ebenfalls an ihrem Inneren arbeiten und sich wieder 

erheben. Nicht nur der Spiegel der Großmutter, aber auch andere Spiegel tauchen an mehreren 

Textstellen auf. Die Verwandlung von Margarethe wird im Roman nicht nur durch den Text 

vermittelt, sondern auch durch die Selbstbeobachtung und der „Selbstbegegnung“377 im Spie-

gel. Der Spiegel fungiert als eine Art Reflexionsebene. Wenn Margarethe in den Spiegel schaut, 

übermittelt sie dem Leser, was sie dort sieht: „Ich sah, wenn ich mich im Spiegel betrachtete, 

daß ich immer noch schön war.“378 Durch den Spiegel kommuniziert sie nicht nur ihr Aussehen, 

sondern auch ihren Gefühlszustand: „Ich sollte sehen, daß ich ein hübsches junges Mädchen 

war. Aber was ich sah und wußte, löste nichts in mir aus.“379 Das schöne Abbild kontrastiert 

mit dem Seelenzustand. Die Reflexion und die Stimmung stehen einander als Gegner gegen-

über. Die Protagonistin äußert die Verfremdung und kann sich mit ihrem Spiegelbild nicht 

 
374 Strauss, Anselm: Spiegel und Masken. Die Suche nach Identität (1959). Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974, 

S. 21. 
375 Ebd. S. 22. 
376 Vgl. Hartlaub: Zauber des Spiegels, S. 18. 
377 Ebd. S. 17. 
378 Schmitter: Frau Sartoris, S. 36. 
379 Ebd. S. 37. 



99 
 

identifizieren.380 Ein weiteres Beispiel ist der Moment, wenn Michael ihr heimlich einen Zettel 

in die Hand legt, und sie nicht weiß, wie sie darauf zu reagieren hat: „ich schaute erschrocken 

und ratlos in den Spiegel und zerriss den kleinen Zettel.“381 Wieder schaut sie in einen Spiegel, 

als ob sie versuchen würde, eine Antwort in sich selbst finden zu können. Hier wird eine weitere 

Rolle des Spiegels offenbart, nämlich, die Rolle als: der „wissende Spiegel“382. Der Spiegel 

fungiert nicht nur als Reflektor, er ist auch als Behälter, der alles einnimmt, der Erinnerungen 

und Momente sammelt. Deswegen will sie den Spiegel mitnehmen, als sie sich entscheidet 

wegzugehen. Er soll über Vergangenheit und Zukunft vermitteln. Der Spiegel verschwindet 

erst spurlos aus ihrem Leben, nachdem sie von ihrem misslungenen Treffen mit Michael zurück 

nach Hause kommt. Als sie sich entschieden hat, Ernst zu verlassen, ist der Spiegel einer der 

wenigen Dinge, das sie mitnehmen möchte. Nach der Rückkehr ließ sie den Spiegel im Auto, 

von wo er später verschwand und nie wieder auftauchte. „Ernst hatte meinen Spiegel aus dem 

Auto genommen; er tauchte nicht mehr auf, und ich fragte nicht danach.“383 Der Spiegel ist ihr 

Begleiter und Augenzeuge auf ihrem Lebensweg. Doch da sie keinen zukünftigen Lebensweg 

mehr für sich beansprucht, bedeutet ihr auch das Verschwinden ihres Lieblingsbesitzes nichts 

mehr. Für Margarethe bildete der Spiegel immer eine Wahrnehmungsperspektive, eine Kom-

munikationsebene mit sich selbst und ihrer Reflektion. Das Verlassenwerden von Michael mar-

kiert den Beginn des Resignierens an sich selbst. Sie kann nicht mehr mit ihrer Reflexion kom-

munizieren, findet keine Antworten. Ernst dagegen verknüpft den Spiegel mit der Weiblichkeit. 

Für ihn ist der Spiegel ein Objekt, in welchem Margarethe ihre Reflexion bewundert und sich 

vor ihm für jemand anderem vorbereitete, quasi ein Objekt, das sie begleitet und als ihr Kom-

plize agiert. So ist die Abschaffung des Spiegels und die damit verbundene Auslöschung der 

Weiblichkeit für Ernst eine Notwendigkeit. Zusammenfassend kann man daher sagen, dass der 

Spiegel für Margarethe mit dem Positiven konnotiert wird, während Ernst ihn negativ wahr-

nimmt, da er für ihn der Zeuge eines Betrugs ist. 

 

4. Elke Schmitter: Veras Tochter 

Literarische Texte können auf andere Texte verweisen oder sie in Bezug nehmen, dieses Ver-

fahren wird als Intertextualität beschrieben. „Intertextualität bedeutet […], dass sich jeder Text 

 
380 Vgl. Drynda: Spiegel-Frauen, S. 58. 
381 Schmitter: Frau Sartoris, S. 58. 
382 Hartlaub: Zauber des Spiegels, S. 22. 
383 Schmitter: Frau Sartoris, S. 128. 



100 
 

in einer Konstellation bereits existierender Texte situiert […]“.384 Mit seinem Text, kann der 

Autor intendierend oder nicht-intendierend auf einen weiteren Text zurückgreifen. Demzufolge 

wird ein Text erzeugt, der sich bereits auf existierende Texte aufbaut. Die Autorin Elke Sch-

mitter schließt ihren im Jahr 2006 veröffentlichten zweiten Roman Veras Tochter an ihren ers-

ten Roman Frau Sartoris an, indem sie den Plot des zweiten Romans auf den ersten aufbaut. In 

dem Sinne liegt hier eine intendierte Intertextualität vor. Sie referiert auf ihr eigenes Buch und 

es ergibt sich eine Interaktion zwischen den beiden Texten. Obwohl der Roman Veras Tochter 

kontextuell stark Bezug auf den Roman Frau Sartoris nimmt, kann er isoliert und als ein eigen-

ständiger Text betrachtet und gelesen werden. Die fiktive Protagonistin Katharina Meininger in 

Veras Tochter liest den ersten Roman Frau Sartoris und meldet sich bei der fiktiven Autorin 

des Romans mit einem Brief. Die fiktive Autorin des ersten Romans reagiert ebenfalls auf die-

sen Brief und schreibt zurück. 

Veras Tochter fungiert teilweise als die Fortsetzung des Romans Frau Sartoris. Mit einem nar-

rativen Handgriff versucht Schmitter, ihre zwei Romane zu verschachteln. Sprachlich betrach-

tet, bleibt die Autorin Schmitter ihrem Schreibstil treu und schreibt im selben klaren Stil und in 

alltäglicher Sprache, wie in ihrem Roman Frau Sartoris. Des Weiteren spielt der Roman zwi-

schen den 1970er und 1980er Jahren. 

Wie der Roman Frau Sartoris wird auch Veras Tochter von einer Ich-Erzählerin erzählt. Es 

gibt jedoch einen Perspektivenwechsel. Während in Frau Sartoris aus der Perspektive der Mut-

ter erzählt wird, ist es in Veras Tochter die Tochter, die als Erzählerin fungiert. Im Roman stößt 

die Protagonistin zufälligerweise auf den Roman Frau Sartoris und glaubt, dass es sich in die-

sem Roman um ihr eigenes Leben handelt. Während Frau Sartoris sich auf das Leben der 

Hauptfigur Margarethe Sartoris fokussiert, legt Veras Tochter den Schwerpunkt auf die Prota-

gonistin Katharina. 

Nach dem Lesen des Romans Frau Sartoris reflektiert Katharina mit Rückblendungen auf ihre 

Kindheit, Jugend, und das Leben mit ihrer Familie und glaubt, Schnittpunkte zwischen ihrem 

eigenen Leben und dem der Protagonistin des Romans zu finden. Der Roman Frau Sartoris 

agiert als der Auslöser für Katharinas Äußerungen. Je mehr sich der Roman entfaltet, desto 

mehr offenbart Katharina über ihre familiären Verhältnisse, insbesondere die Beziehung zu ih-

rer Mutter Vera und ihrem Freund Robert werden beleuchtet. Katharina wird besessen von dem 

 
384 Scheiding, Oliver: Intertextualität. In: Erll, Astrid/ Nünning, Ansgar (Hg.): Gedächtniskonzepte der Literatur-

wissenschaft. Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven. Berlin, New York: de Gruyter 2005, S. 

53-72, hier S. 55. 



101 
 

Inhalt des Romans und sucht in diesem nach Antworten, zu den in ihrem Leben offen geblie-

benen Lücken. Die Ereignisse im Roman zeichnen eine derartige Ähnlichkeit mit ihren eigenen 

Erfahrungen, sodass Katharina fest davon überzeugt ist, dass der Roman ihre eigene Geschichte 

thematisiert. In Frau Sartoris erkennt sie ihre eigene gefühlskalte Mutter, im spurlos verschwun-

denen Willrodt erkennt sie ihren eigenen Freund Robert. Sie nimmt Teile aus dem Roman und 

verknüpft diese mit den eigenen Erfahrungen. Nachdem Lesen des Romans Frau Sartoris, ist 

die Protagonistin aufgewühlt, was zu einem Bruch in ihrem Leben führt. Mit der Überzeugung, 

dass es sich im Roman tatsächlich um sie und ihre Familie handelt, meldet sie sich beim Verlag 

und der Autorin des Romans, indem sie einen Brief schreibt, in welchem sie sich beschwert, 

dass der Roman als Eingriff in ihre Privatsphäre zu betrachten sei. 

Schon als Kind beobachtet die Protagonistin Katharina, dass es eine gewisse Distanz zwischen 

ihrer Mutter Vera und dem Rest der Familienangehörigen gibt. Ein erwähnenswertes Beispiel 

dafür wäre, der Spaziergang der Familie im Wald. Während Katharina und ihr Vater damit 

beschäftigt sind, Pilze für ein Ragout zu sammeln, das am Abend von Hermine, der Großmutter, 

gekocht werden soll, sitzt Vera, ihre Mutter, verträumt auf einem Holzstumpf. Die Teilnahms-

losigkeit Veras interpretiert Katharina als eine emotionale Kälte der Familie gegenüber. Laut 

Katharina fühlt sich Vera fehl am Platz und dies soll an ihrer ganzen Haltung ablesbar sein. 

Zudem stellen die giftigen Pilze ein wichtiges Symbol dar und Katharina macht eine Korrela-

tion zwischen ihnen und der eigenen Familie.  

[…] Fliegenpilze habe ich immer erkannt und erst später begriffen, daß das, was mir attraktiv erschien – 

blätterig zerfaserte Hauben, gepunktete Oberflächen, Kolonien, im Grunde Familien – eigentlich giftig 

war.385 

 

Implizit deutet die Protagonistin darauf hin, dass die Familie, die von außen sehr harmonisch 

und begehrenswert erscheint, im Hintergrund etwas Schädigendes und Lähmendes sein kann. 

Genau wie die Pilze, die von außen sehr attraktiv wirken, doch in der Realität sehr schädlich 

sind, können auch die Familien denselben Eindruck machen. Damit richtet die Protagonistin 

das Augenmerk auf ihre eigene Familie. Die Protagonistin ist Teil einer Kernfamilie, lebt mit 

ihren Eltern und ihrer Oma zusammen. Das gesamte Bild der vollkommenen Familie und der 

Realität wird in Frage gestellt. So findet hier die ideale Kernfamilie eine starke Kritik und steht 

als Heuchelei da. Das distanzierte Verhalten Veras, ihre nicht Beteiligung an einer Aktivität der 

Familie, interpretiert Katharina als eine Art Widerstand und Desinteresse. Sie hegt den Gedan-

ken, dass Vera so handelt und sich abgrenzt, da sie sich der Familie nicht verbunden fühlt. Doch 

 
385 Schmitter, Elke: Veras Tochter (2006). Berlin: BvT 2008, S. 11. 



102 
 

ein weiteres Zitat zeigt, dass auch Katharina ihren Platz in der Familie in Frage stellt. Sie fühlt 

sich als ein unbedeutender Teil der Familie, beinahe unsichtbar und nicht wahrgenommen. 

[…] [W]ir waren schließlich nur vier, doch in meiner Erinnerung fühlt es sich an wie ein Pulk, eine beweg-

liche, leicht bedrohliche Masse, deren Teil ich war, doch am Rand […]. […] mein Vater […] wandte […] 

den Kopf, um meine Mutter zu fragen: „Trinkst du einen Piccolo, Schatz?“ […] dann meine Oma, was sie 

denn wohl trinken wollte […], und mich vergaß er dann ganz.386 

 

Die Protagonistin streicht nicht nur ihre Vernachlässigung hervor, sie äußert auch ihr Unbeha-

gen, indem sie einen Vergleich zwischen Vera, sich selbst und ihrer Oma anstellt. Sie fühlt sich 

ausgeschlossen, da sie nicht angesprochen und nicht nach ihrem Wunsch gefragt wird. Dass 

Vera bei jedem Anlass im Mittelpunkt steht, findet sie nicht verständlich, da sie glaubt, dass sie 

als Kind diesen Platz einzunehmen hätte. Das Familienleben, die Stimmung zuhause, die wie-

derholten Angewohnheiten sowie das feste Mittagsessen sonntags, an welchen sie zwangsläufig 

teilnehmen muss, findet Katharina unerträglich: „[I]ch hätte verschwinden können, wäre nur 

irgendwo ein Platz gewesen, der weniger tot war als unser Haus.“387
  

Das Haus steht auch für den Spannungsbogen zwischen Geburt und Tod, es bezeichnet den Mutterleib, aus 

dem wir geboren wurden, und auch das Grab, mit dem die Erde uns wieder aufnimmt.388 

 

Das Elternhaus, in das sie hineingeboren wurde, wird von Katharina mit dem Tod verknüpft, 

da es weder eine Lebensfreude noch ein Zugehörigkeitsgefühl bietet. Gefangen in der Monoto-

nie des Alltags, verschärfen sich Katharinas negative Gefühle gegenüber ihrer Mutter. Katha-

rina fühlt sich nicht nur durch den Alltag belastet, sondern auch durch die verdeckte Macht 

Veras. Zu Hause sitzt Vera am längeren Hebel, was allen Familienangehörigen bewusst ist. 

Vera ist dominant und besitzt die Fähigkeit, andere zu lenken, ohne sehr auffällig zu agieren. 

So beobachtet Katharina mit großer Aufmerksamkeit jede Handlung, jede Miene Veras und 

überladet sie mit Bedeutungen, die sie eindeutig unerträglich und unangenehm findet. 

[…] [I]ch sehe noch die Bewegung vor mir, mit der Vera die Fingerspitzen an den Schläfen rieb, mit ge-

schlossenen Augen: das war dann für uns das Zeichen, den Tisch abzuräumen und spülen zu gehen.389 

 

Veras Desinteresse, Langeweile und Lustlosigkeit am Tisch wird mit diesem Zitat hervorge-

rückt. Vera benutzt ihren Körper als „Ausdrucksmedium“390, ihre Erwartungen und Wünsche 

werden nicht verbalisiert, sondern mit körperlichen Bewegungen zum Ausdruck gebracht. Die 

restlichen Familienmitglieder am Tisch nehmen in Veras Bewegungen einen beunruhigenden 

Zwang wahr. So fühlen die Familienmitglieder sich gezwungen, ihre Konversation zu beenden 

 
386 Schmitter: Veras Tochter, S. 16. 
387 Ebd. S. 49. 
388 Hirsch: Das Haus, S. 210. 
389 Schmitter: Veras Tochter, S. 49. 
390 Vgl. Döcker, Ulrike: Die Ordnung der bürgerlichen Welt. Verhaltensideale und soziale Praktiken im 19. Jahr-

hundert. Frankfurt am Main, New York: Campus 1994, S. 71. 



103 
 

und den Tisch zu verlassen. Diese Überlegenheit, Arroganz, dieser „äußerlicher Druck“391 der 

Mutter, die durch ihre kleinen Bewegungen und Anmerkungen alle zu dirigieren mag, führt bei 

Katharina zu Hass und Wut. Diese ruhigen, doch spannungsbeladenen Momente deuten auf die 

problematische Beziehung der Mutter und Tochter. Die kommunikative Ebene beruht auf dem 

gegenseitigen Schweigen, und dem körperlichen Ausdruck. 

Die größte Enttäuschung, die Katharina seitens ihrer Mutter erlebt, ist Veras Entscheidung, sie 

aufs Internat zu schicken. Katharina ist somit überzeugt davon, von ihrer Mutter nicht geliebt 

zu werden, und fühlt sich damit auch abgestoßen. Katharinas Erwartungen von einer sich zu-

rückhaltenden, der Tochter platzeinräumenden Mutter stimmen mit Veras Handlungen nicht 

überein. Obwohl Katharina und Vera sich nicht nahestehen, ignoriert Katharina ihre Mutter 

keinesfalls und beobachtet ihre alltäglichen Handlungen. Doch diese Beobachtungen zielen 

nicht darauf ab, Vera zu verstehen, sondern sie zu kritisieren. „Es ging immer nur um sie: um 

ihre Klamotten, ihre Kollegen, ihre Triumphe beim Skat, […] ihre Diäten, ihre Befindlichkei-

ten.“392 Es ist mehr Katharina, die unter der dysfunktionalen Mutter–Tochter–Beziehung leidet. 

Sie wächst auf besessen von dem Gefühl, vernachlässigt und übersehen zu werden. Es verur-

sacht eine Lücke in ihrem Leben, die ihr ganzes Leben lang offenbleibt und von nichts anderem 

ersetzt werden kann. Vera erweist sich keineswegs als eine traditionelle Frau und Mutter und 

lässt sich nicht auf häusliche Tätigkeiten reduzieren. Ganz im Gegenteil ist Vera unter ihren 

Freundinnen die Einzige, die berufstätigt ist. Sie verfügt über ihr eigenes Geld, was zumeist mit 

männlicher Macht in Verbindung gesetzt wird, und besitzt auch ihr eigenes Auto. In ihrer Ehe 

erweist sich ihr Mann nicht als Haupt der Familie. Ihre Meinungen werden geschätzt und sie ist 

diejenige, die die Entscheidungen trifft. Mit ihren Eigenschaften könnte Vera als eine emanzi-

pierte Frau definiert werden. Ihre Besonderheit wird durch das folgende Zitat hervorgehoben: 

Sie putzte das Auto selbst, fuhr zur Werkstatt, zum Tanken, sprach mit den Mechanikern über Probleme 

mit der Kupplung, und sie kaufte sich […], als sie eine Gehaltserhöhung bekam, ein ziemlich schnelles 

Modell, einen silbernen BMW.393 

 

Katharina betrachtet Veras Interessen und Leidenschaften aus einer anderen Perspektive und 

interpretiert Veras Mutterschaft als insuffizient. Vera ist eine zukunftsorientierte Frau, damit 

hätte sie für Katharina ein gutes Beispiel und ein Ansporn sein können. Doch Katharina bevor-

zugt die für die damalige Zeit außerordentlichen Eigenschaften ihrer Mutter, mit Negativem zu 

verknüpfen, und möchte sie eher auf traditionelle Frauenrollen reduzieren. Für ihre 

 
391 Vgl. Döcker: Die Ordnung der bürgerlichen Welt, S. 72. 
392 Schmitter: Veras Tochter, S. 57. 
393 Ebd. S. 56. 



104 
 

Unvollkommenheit und ihre Unzufriedenheit mit ihrem eigenen Leben hält Katharina nur Vera 

verantwortlich. 

Adolescents have a lot of difficulty in coping with self-responsibility and independence. They tend to ex-

ternalise their inner conflicts and motives. This is why they see school, society, parents or authority figures 

in general as the obstacle to their full independence rather than recognising their own immaturity, lack of 

confidence or tendency to cling to childish supports. […] an adolescents does not understand that she is 

fighting an inner battle with her own dependency or that she deflects her inner anger onto her mother. […] 

All adolescents are critical, watchful, touchy and read unwarranted meanings into things, but daughters 

have a special touchiness about being controlled by mothers.394 

 

Katharina passt zu dem Profil der jungen Person, die nicht zu wissen mag, wo er/sie sich selbst 

sowie seine/ihre Wut zu verorten hat. Den inneren Kampf mit sich selbst, ihre Enttäuschungen, 

wenn auch nicht explizit, projiziert Katharina auf die Mutter. Katharina stellt Vera, als Sünden-

bock dar. Der Vater ist unterhaltsam, die Oma lieb und harmlos. Doch Vera ist für sie ein Dorn 

im Auge, eine Frau, die nicht im Einklang mit ihrem sozialen Umfeld ist. Katharina kritisiert 

Vera dafür, was diese ist, und sich selbst dafür, was sie nicht ist. Dies deutet auf den zwiespäl-

tigen Charakter Katharinas hin. Vehement möchte Katharina ihrem Alltag entkommen, möchte 

ihrem Leben einen Sinn geben. Doch im Grunde genommen, haben Katharina und Vera die 

gleichen Impulse. Vera ist genauso von den alltäglichen Gewohnheiten und Wiederholungen 

belastet wie Katharina. Um damit umzugehen, setzt Vera feste Ichgrenzen, bewegt sich außer-

halb der Konventionen und geht außer Haus, um traditionelle Rollen und den Alltag zu umge-

hen. Durch die Souveränität und Selbständigkeit Veras erscheint diese ich-bezogen, Katharina 

fühlt daher vernachlässigt, obwohl diese Werte jene sind, wonach sie sich selbst sehnt. 

Durch die Begegnung mit Robert glaubt Katharina, ihrem öden Leben einen Sinn geben zu 

können. Robert ist älter, reserviert und hat seine dunklen Seiten. Mit seiner Lebensweise, ver-

körpert Robert das Gegenbild zu Katharinas Familie. Was er für sie bedeutet, konstatiert Ka-

tharina im folgenden Zitat: „So war es, als ich ihn traf. Mein Leben war blank und aufgeräumt; 

ich kannte nur die Qual der Langeweile, […]. Ich weiß nicht, warum er mich ausgesucht hat.“395
 

Die Worte Katharinas reflektieren ihre Wahrnehmung über sich selbst. Roberts rätselhafte Art 

macht ihn zu etwas Besonderem und im Vergleich zu ihm findet Katharina sich selbst uninte-

ressant und nicht gut genug für ihn. Robert ist ein Medium dafür, ihrer Familie, deren Ordnung, 

ihrem langweiligen Leben einen Widerstand zu leisten. Er verkörpert das Gegenteil eines struk-

turierten, vorprogrammierten Lebens. Was Robert ihr bietet, ist die Unordnung, Spontanität, 

 
394 Phillips, Shelley: Beyond the Myths. Mother-Daughter Relationships in Psychology, History, Literature and 

Everyday Life (1991). London: Penguin Books, 1996, S. 49. 
395 Schmitter: Veras Tochter, S. 54. 



105 
 

das Leben mit ihm ist nicht zumutbar. Der Turm von Rapunzel wird als Symbol herangezogen, 

um das kleinkarierte Leben im Elternhaus zu beschreiben. 

Nicht nur das Abendbrot am Familientisch, bei dem ich schweigend meinen Kakao löffelweise trank, um 

etwas zu tun zu haben. Auch die absurden Stunden danach, in denen ich auf meinem Zimmer saß wie 

Rapunzel in ihrem Turm und Briefe an Robert schrieb, die ich ihm nie zeigen würde (und die vielleicht 

Vera statt dessen las […]“. […] ein kompletter Tagesablauf ohne ihn-um ihm die ganze Erbärmlichkeit 

meines Alltags zu zeigen, die banale Trostlosigkeit, aus der er mich gerettet hatte.396 

 

Alles, was Katharina nicht verbalisieren kann, findet Ausdruck in ihren Briefen an Robert, von 

denen er selbst nie erfahren wird. In ihren Briefen erzählt Katharina nicht nur über ihren Kum-

mer, den ihr ihr Alltag zufügt, sie äußert ebenfalls ihre Dankbarkeit Robert gegenüber, weil er 

ihr den Zugang zu einer anderen Welt ermöglicht hat. 

Katharinas Elternhaus und Roberts Wohnung bilden wichtige Symbole, um den großen Unter-

schied zwischen Katharinas zwei Welten zu unterstreichen. Katharinas Elternhaus ist fest struk-

turiert und ermöglicht damit eine Orientierung und Gemütlichkeit. Möbelstücke sind ordentlich 

platziert, es herrscht keine Unordnung, es ist sauber und gepflegt. Die Räume haben eine fixe 

Zuteilung, neben gemeinsamen Räumen, wie das Wohnzimmer und die Küche, gibt es für jedes 

Familienmitglied einen privaten Raum. Diese Eigenschaften deuten auf Gebundenheit, Ord-

nung und Permanenz hin. Das Elternhaus vermittelt einen stetigen Rhythmus mit seiner alltäg-

lichen Routine. Dadurch weist es auf eine gewisse Vertrautheit. Es ist langlebig und wiederho-

lend. 

Roberts Wohnung hingegen hat eine räumliche Ordnung, die nicht nur von der Struktur her, 

aber auch symbolisch betrachtet, eine andere Art vom Leben verkörpert, die Katharina völlig 

fremd ist. Robert wohnt in einem Hinterhaus, im Erdgeschoss, in einem Stadtteil, den Katharina 

bisher noch nie besucht hat. Der erste Eindruck Katharinas ist die strukturelle Fremdheit des 

Gebäudes, dann ist es die leere Fläche davor. Nicht allein die Architektur, sondern auch die 

Einrichtung der Wohnung stehen als ein Gegenbild zu ihrem Elternhaus. Roberts Wohnung ist 

eine „Gegenwohnung“397 zu der ihrer Eltern. Detailliert beschreibt Katharina, die Wohnung 

Roberts: 

Ich schob mich hinter ihm durch einen ziemlich schmalen Flur, in dem zwei Koffer standen, ein Bücherre-

gal und ein Umzugskarton, aus dem Pulloverärmel lappten. Die Küchentür war offen; sie hatte eine Füllung 

aus körnigem Glas. Ich erhaschte einen Blick auf einen Stuhl auf Edelstahlbeinen und einen Küchentisch 

aus Holz, dessen Schublade aufgezogen war. Auf dem Tisch stand ein Transistorradio, daneben eine leere 

Colaflasche. Es roch nach nichts Bestimmten, doch in der ganzen Wohnung hing eine dumpfe, vielleicht 

ein wenig modrige Kühle, auch in dem Raum, in den er vorausging. 

Die Einrichtung verwirrte mich. In der Ecke stand eine Couch, auf der ein paar Decken zu einem Wulst 

zusammengeschoben waren, daneben eine Kiste mit Büchern. Am Fußende der Couch – mit dunklem, 

 
396 Schmitter: Veras Tochter, S. 136. 
397 Wichard, Norbert: Erzähltes Wohnen. Literarische Fortschreibungen eines Diskurskomplexes im bürgerlichen 

Zeitalter. Bielefeld: transkript 2012, S. 273. 



106 
 

meliertem Stoff bezogen und poliertem Holz eingefaßt, eine richtige Oma-Liege – stapelten sich Zeitungen 

fast hüfthoch, davor ein paar Bierflaschen. Das Fenster ging auf den Hof und war von einer Jalousie fast 

verdeckt; das ganze Zimmer lag im Dämmer, von ein paar Lichtstreifen durchzogen. Neben der Tür standen 

Umzugskartons aufeinander; der unterste war eingesackt, so daß der Turm schief und leicht instabil aussah. 

Ich lehnte mich an eine freie Wand. Die Couch wirkte wie ein Bett, und der Teppich in der Mitte des 

Zimmers machte keinen besonders sauberen Eindruck; auf dem einzigen Sessel lagen eine Hose und So-

cken. […] Ein Che-Guevera-Poster hing an der Wand […]. Es war mit Tesafilm nachlässig befestigt und 

ins Rutschen gekommen.398 

 

Die Wohnung Roberts verwirrt Katharina mit ihrer Einrichtung und hebt die Dichotomie zwi-

schen den zwei Welten vor. Es ist „chaotisch, schmutzig”399, unordentlich, kalt und da sie sehr 

wenige Gegenstände beherbergt, ist sie kaum bewohnbar. Die Koffer und Umzugskartons, die 

in der Wohnung zerstreut herumliegen, verhindern jegliche Gemütlichkeit und Zugehörigkeit. 

Dass die Wohnung nicht Robert, sondern einem Bekannten von ihm gehört, deutet auf Roberts 

Mobilität. Das eingerichtete Elternhaus und die kaum bewohnbare Wohnung Roberts deuten 

auf die Dichotomie zwischen dem Permanentem und dem Temporären. Robert hat nicht nur 

keinen eigenen Wohnsitz, er hat auch wenig Besitz, was auch seine Ungebundenheit reflektiert. 

Dass „[…] die ärmlichste Wohnung […] kulturell interpretierte Not und Produkt einer spezifi-

schen Kultur“400 ist, wird auch hier von der Wohnung Roberts bestätigt. Die geringe Einrich-

tung von Roberts Wohnung wirft Licht auf seinen sozialen Status sowie auf seine finanzielle 

Lage. Offen gelassene Schubladen, Zeitungsstapel und leere Flaschen, die zerstreut herumlie-

gen, zeigen ebenfalls, dass Ordnung, Sauberkeit und Güter nicht zu seiner Priorität gehören. 

Die Grenzen der privaten und öffentlichen Sphäre sind ebenso verschwommen. Der Wohnraum 

fungiert ebenfalls als Schlafraum. Kleidungstücke, die ins Schlafzimmer gehören sollten, liegen 

im Wohnzimmer, Schubladen, deren Funktion es ist, Dinge zu verstecken, stehen offen. Die 

Couch mit den vielen Decken kann zu einem Bett umgebaut werden. 

Doch trotz der ganzen Chaotik empfindet Katharina kein Unbehagen, sondern ist von der An-

dersheit und dem Kontrast der Wohnung zu ihrem eigenen Zuhause begeistert. Diese neue Le-

bensweise unterscheidet sich drastisch von ihrem strukturierten Leben. Wie groß der Unter-

schied zwischen seiner und ihrer Welt ist, bringt Robert sarkastisch zu Wort: „[n]atürlich will 

ich […] in deinem Bettchen […] schlafen, von deinem Tellerchen essen.“401 Robert hänselt 

über das solide Leben Katharinas. Katharina schläft in einem gemütlichen Bett und isst or-

dentlich aus einem Teller. Mit der Verwendung der Verkleinerungsform „Bettchen und Teller-

chen“ setzt Robert absichtlich die Lebensweise Katharinas sarkastisch herab. Mit der Betonung 

 
398 Schmitter: Veras Tochter, S. 60f. 
399 Hirsch: Das Haus, S. 48. 
400 Häußermann, Hartmut/ Siebel, Walter: Soziologie des Wohnens. Eine Einführung in Wandel und Ausdiffe-

renzierung des Wohnens (1996). Weinheim: Juventa 2000, S. 53. 
401 Schmitter: Veras Tochter, S. 64f. 



107 
 

des Possessivpronomens, deinem‘ zeigt Robert seine Abneigung für Besitztum und ein geord-

netes Leben. Das Konzept des ‚aus gutem Hause‘, wird von Robert verachtet. 

„Das Haus kann auch direkt als Bild für das Selbst verwendet werden, das von einer mütterli-

chen Macht in seiner Existenz bedroht ist.“402 Das Elternaus Katharinas steht unter der Herr-

schaft ihrer Mutter Vera, dort fühlt sich Katharina unterdrückt und führt ein ödes Leben. Mit 

dem Betreten von Roberts Welt macht Katharina eine neue Entdeckung. Durch Robert entdeckt 

sie die Sexualität und schlüpft aus ihrer Rolle des geschützten, jungen Mädchens heraus. Sie 

entwickelt sich zwar zu einer Frau, doch ihre Identität wächst nicht gleichermaßen mit, so 

kommt ihre Anwesenheit auch bei Robert nicht zur Geltung. Katharina glaubt, in Roberts An-

wesenheit und seiner Wohnung Zuflucht gefunden zu haben. Doch diese alternative Ordnung 

eröffnet Katharina keinen großen Spielraum. In ihrem Verhältnis zu Robert übersieht Katharina 

bewusst, dass es sich hier um eine andere Machkonstellation handelt. Die Macht und Überle-

genheit Veras wird mit jener Roberts ersetzt. Bei jeder Gelegenheit, wie im folgenden Zitat, 

setzt Robert sich über sie hinweg und äußert in einem sarkastischen Ton, was er von ihr hält. 

„Natürlich will ich […] deine Erdkundenaufgaben kontrollieren. Dir im Atlas zeigen, wo Pa-

lästina ist, damit mein Dummerchen kein Dummerchen mehr ist.“403 Für Robert ist Katharina 

einfach nur schön, jung und dumm und das Verhältnis beschränkt sich auf die Sexualität ohne 

weitere Tiefe. 

Wieder rückt der Turm als Symbol in den Blickpunkt. Wie eine Märchenprinzessin hegt Ka-

tharina den Glauben, von ihrem Turm, der durch ihr Elternhaus symbolisiert wird, durch Robert 

befreit zu werden. Doch Roberts Wohnung rückt den Turm als Symbol wieder in den Vorder-

grund. Er gibt ihr Freiraum, ihre Sexualität auszuleben, aber dirigiert und unterdrückt sie in 

anderen Angelegenheiten. Die Welt Roberts ist voll mit Ungewissheit und steht im Gegensatz 

zu ihrem sicheren, routinierten Leben im Elternhaus. 

Ich sah ihn nach draußen gehen, und ich wußte niemals wohin. Ich lag auf dieser Couch, später auf einem 

Bett, die Decke bis zu den Achseln gezogen. Es war niemals geheizt, so kommt es mir vor, nie war es warm 

in diesen Zimmern, und fast immer war ich nackt.404 

 

Ihre ungleiche Position wird fast wie ein Geständnis durch dieses Zitat hervorgehoben. Vor 

dem Hintergrund des Zimmers wird ihre Beziehung unter die Lupe genommen. In der ganzen 

Inszenierung wird das Augenmerk auf das Nichtexistierende gerichtet. Das Gehen und das 

Schweigen Roberts deuten auf die fehlende Kommunikation und die fehlende Gemeinsamkeit 

 
402 Hirsch: Das Haus, S. 51. 
403 Schmitter: Veras Tochter, S. 64f. 
404 Ebd. S. 70. 



108 
 

zwischen den beiden hin. Das Gehen Roberts bedeutet eine Aktivität, während Katharinas Lie-

gen auf eine Passivität deutet. Die Kälte symbolisiert nicht nur die fehlende Wärme des Zim-

mers, sondern auch die eigentliche Kälte in der Beziehung. Ihre Nacktheit deutet auf ihre Fra-

gilität hin. Die Einrichtung des Zimmers stellt die Armseligkeit und die Unbequemlichkeit dar. 

Der Gesamteindruck dieses Zitats vermittelt die Einsamkeit Katharinas, selbst in Roberts An-

wesenheit. Aber die Intensität der Beziehung ist ihr nicht so wichtig, wie der Wunsch ihm zu 

gefallen. „Es gab keine Innigkeit zwischen Robert und mir, […]. […] Es gab kein totales Ver-

trauen [...]. Es gab die irrsinnige Angst, ihm nicht zu gefallen, die ich für Liebe hielt.“405
 Schon 

am Anfang ihrer Beziehung beschäftigt Katharina die Frage, warum er sich für sie anstatt je-

mand anderem entschieden hat. Dieser Gedanke äußert sowohl ihre Unsicherheit als auch ihre 

Zufriedenheit. Doch immer attraktiv zu erscheinen, führt gleichermaßen zu einem Druck. Sie 

lehnt freiwillig die Rolle als Subjekt ab und reduziert sich auf die Objektrolle. Ihre hilflose und 

freiwillige Gefangenschaft in seiner Welt betont Katharina in einem weiteren Zitat: 

Ich wußte nicht einmal, ob er mich verlassen hatte oder ob ihm dieses Wort schon lächerlich erschienen 

wäre, unangemessen pathetisch, denn man verläßt eine Geliebte, seine Heimat oder auch einen Hund, aber 

kann man ein Mädchen verlassen, dem man nie seine Liebe erklärt, das man wie nebenbei entjungfert hatte, 

dessen Zuhause man nie sehen wollte, ein Mädchen, das stumm wie ein Kissen neben einem lag, nicht 

widersprach, kaum etwas fragte, manchmal plapperte wie ein aufgezogenes Blechspielzeug, ein Mädchen 

aus einer Welt, die aus Gewohnheiten bestand, aus Doppelhaushälften und Ballettunterricht, Vokabelheften 

und Sonntagsbraten, Kassetten von Beatles, Blusen von C&A, Pferdekalendern und Vanilletee?406 

 

Katharina ist nicht dazu erzogen, etwas in ihrem Leben zu bewirken. Ihr fehlt die Selbstachtung 

und sie definiert sich selbst als eine blasse und uninteressante Figure. „Personality is as others 

see us. Self-concept is the way we see ourselves.“407 Sie hegt den Glauben, dass die Umstände, 

in die sie geboren worden ist, Grund für Roberts Desinteresse an ihr ist. Katharina vermeidet in 

Roberts Anwesenheit, jegliches auffälliges Verhalten. Diese Objektifizierung führt zu einer 

Sprachlosigkeit, sie verdrängt ihr ganzes Wesen und existiert kaum. Katharina ist in einem 

Zyklus gefangen, in welchen sie sich selbst hineingezwängt hat. Das Minderwertigkeitsgefühl 

verstärkt sich in Roberts Anwesenheit und macht aus ihr nur eine Gestalt, die auf sich selbst 

herabschaut und keine eigene Stimme hat. Katharina kann in der Anwesenheit Roberts nicht 

funktionieren, da sie den Glauben hegt, dass er ihr in allem überlegen ist. 

Nach vielen Jahren glaubt Katharina, sich in der fiktiven Welt des Romans Frau Sartoris wie-

dergefunden zu haben. Wie in einem Puzzlespiel versucht sie, die fehlenden Teile ihres Lebens 

in diesem Roman zu finden. In Frau Sartoris sieht Katharina ihre Mutter. Vieles, das damals 

 
405 Schmitter: Veras Tochter, S. 86. 
406 Ebd. S. 93f. 
407 Phillips: Beyond the Myths, S.25. 



109 
 

schwierig zu entziffern gewesen ist, scheint sich durch den Roman aufzudecken. Die Handlun-

gen der Frau Sartoris ziehen sich wie ein Roter Faden durch Veras Tochter. Katharina glaubt, 

für Veras Handlungen Antworten gefunden zu haben. 

Von dem schlechten Mutterbild ist Katharina dermaßen beeinflusst, dass sie ihre Mutter sogar 

hinter dem plötzlichen Verschwinden Roberts vermutet. Wenn Vera über ihre Beziehung mit 

Robert erfährt, hält Vera das für inakzeptable und reduziert Robert auf den Nicht-geeigneten 

für Katharina. Die Beziehung Katharinas mit Robert fungiert als der Auslöser für das Internat. 

Katharina hegt den Gedanken, dass Vera aus einem Konkurrenzdenken und Neid in ihre Bezie-

hung mit Robert eingegriffen hat. Laut Katharina soll Vera jegliche Hoffnung für sich selbst, 

für einen neuen Anfang aufgegeben haben. Deswegen ist sie davon überzeugt, dass Veras Kon-

kurrenz das Verbrechen an ihren Freund motiviert hat. 

Aber in dem Roman ist ja völlig klar, daß sie Robert nur überfährt, weil er Stellvertreter geworden ist – ein 

Mann, den eine Frau liebt, ein Mann, der eine Frau liebt; etwas, das es nicht mehr geben durfte in ihrer 

Welt.408 

 

Viele Jahre später, wenn Katharina für die Beerdigung ihres Vaters zurück nach Hause kommt, 

ist die Distanz zwischen Mutter und Tochter immer noch präsent. Ihre negativ gefärbten Erin-

nerungen an ihre Mutter sind immer noch intakt. Das Durchdringen in ihr Leben durch das 

Internat und die Trennung von Robert sind prägende Ereignisse, die sie nie überwinden kann. 

Katharina als erwachsene, gebildete berufstätige Frau kann sich nicht dazu bringen, mit ihrer 

Mutter abzuschließen. Auch viele Jahre später ist es Katharina nicht möglich, ihre Rolle als 

Beobachterin zu verlassen. 

Als wir aus dem Park kamen, bog sie nach rechts, in die Fußgängerzone, und dann steuerte sie auf ein Cafe 

zu. Ich wartete eine Weile, bis ich mich vor das Schaufenster stellte, eine Zeitschrift halb vor dem Gesicht 

wie ein schlechter Privatdetektiv. […] Das war das letzte, was ich von ihr sah, denn am Nachmittag fuhr 

ich zurück.409 

 

In Katharinas Verhalten verbirgt sich das Bedürfnis, Vera zu verstehen und mehr über sie zu 

erfahren. Doch Katharina kann sich nicht dazu bringen, ihre Mutter anzusprechen, so beobach-

tet sie Vera aus der Ferne. Diese letzte Beobachtung beinhaltet den Wunsch, letztendlich viel-

leicht doch von Vera gesehen und angesprochen zu werden. Mit dem Tod des Vaters bleibt 

auch nichts mehr, was sie verbindet, so verlässt Katharina den Ort, ohne den Versuch zu ma-

chen, mit Vera zu kommunizieren. 

Katharina haftet zu sehr an der Vergangenheit, dies schließt für sie die Möglichkeit einer Wei-

terentwicklung aus. Ihre Überzeugung, dass der Roman wichtige Abschnitte ihres Lebens 

 
408 Schmitter: Veras Tochter, S. 169. 
409 Ebd. S. 164f. 



110 
 

reflektiert, dient als ein weiterer Indikator dafür, dass sie im eigentlichen Sinne den Turm nie 

hatte verlassen können. Der größte Unterschied zwischen Frau Sartoris und Katharina ist, dass 

Frau Sartoris immer dazu neigt, nach vorne zu blicken, Katharina dagegen kann sich von den 

Fesseln der Vergangenheit nicht entbinden. Für Antworten richtet sich Katharina an die (fik-

tive) Autorin, was erneut eine Erwartung bestätigt zu werden darstellt. Die Autorin betont, dass 

es einen eindeutigen Unterschied zwischen dem wahren Leben, der Realität, und der Literatur 

gibt und dass das Leben keineswegs mit Literatur zu verwechseln ist. Dass sie sich durch einen 

Roman und dessen fiktiver Figur dermaßen von einem Pathos ergreifen lässt und nicht in der 

Lage ist, Realität und Fiktion voneinander zu trennen, ist Katharinas größtes Scheitern. 

 

5. Renan Demirkan: Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker 

In ihrem 1991 veröffentlichen autobiografischen Roman Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker 

rückt die deutsch-türkische Autorin Renan Demirkan eine junge Frau mit Migrationshinter-

grund in den Fokus ihres Romans. Die Protagonistin des Romans erwartet ihr erstes Kind und 

befindet sich deswegen in einem Krankenhauszimmer, dieses bildet den Handlungsraum der 

Geschichte. Ein Krankenhauszimmer ist ein Raum, der nur für eine begrenzte Zeit bewohnt 

werden kann, somit ist dieser Raum im zeitlichen Ablauf des Romans entscheidend. Demzu-

folge teilt die Autorin ihren Roman in Stunden ein, so beginnt die Handlung um 8:05 und endet 

um 9:57. Der Roman wird aus der Perspektive eines Er-Erzählers geschildert. Dieser Er-Erzäh-

ler vermittelt nicht nur die Erfahrungen und Eindrücke der namenlosen Protagonistin im Kran-

kenhauszimmer, er erzählt mittels Rückblendung ebenfalls von ihrer Kindheit, Jugend und ih-

ren familiären Verhältnissen. Zudem werden im Roman viele bekannte Motive der Migrations-

erfahrung, wie das Fremdsein, die damit verbundenen Ausgrenzungen, und der Schmerz der 

Entwurzelung, behandelt. Doch trotz der bekannten Motive präsentiert der Roman wichtige 

Nuancen, die dazu dienen, ihn nicht nur als eine Migrationsgeschichte zu definieren. Primär 

erzählt der Roman die Geschichte einer schwierigen Mutter–Tochter–Beziehung, die nicht nur 

durch Generationskonflikte, sondern auch durch äußerliche Umstände geprägt ist, die eine wei-

tere Hürde darstellen. 

Während ihres Aufenthalts im Krankenhaus ist die Protagonistin allein, sie hat keine Beglei-

tung. Dies dient als ein Anlass dafür, ihr Leben zu überdenken. Neben ihren persönlichen Er-

fahrungen reflektiert sie darüber, wie die Erziehungsform der Eltern, insbesondere die der Mut-

ter, in der neuen, fremden Kultur geprägt wurde. Aufgrund der finanziellen Schwierigkeiten 

musste die Protagonistin schon als Kind gemeinsam mit ihren Eltern und ihrer Schwester ihre 



111 
 

Heimat, die Türkei, verlassen und nach Deutschland auswandern. Demzufolge wird Heimat, 

als ein „komplexe[r]“410 und als ein, „polysem besetzte[r]“411 Begriff zu einem der elementaren 

Motive des Romans. Heimat als polysemer Begriff weist eine Vielfalt von Bedeutungen auf, es 

geht weit über den Herkunftsort hinaus. Des Weiteren „[…] wird er immer wieder neu konstru-

iert und ausgehandelt, beeinflusst vom je aktuellen gesellschaftlichen Diskurs […]“412. Somit 

ist ebenfalls darauf hinzuweisen, dass ihm jeder seine eigene individuelle Bedeutung verleiht. 

Im Roman wird die Heimat als eine Besessenheit der Mutter präsentiert und dient als ein Motiv 

dafür, die drastischen Unterschiede insbesondere zwischen ihr und der älteren Tochter hervor-

zuheben. Das Festhalten an Traditionen kann auch auf ein Bedürfnis hinweisen, sich die Heimat 

zu bewahren. Es finden sich unterschiedliche Definitionen zu Heimat, „Natur und Kultur sind 

es, was man als Heimat empfindet“413. Diese Definition beruht auf der Relation des Menschen 

zur Natur und Kultur, in die er geboren wird und die in seiner Prägung eine gewichtige Rolle 

spielen. Im Heimatsverständnis der Mutter haben die Natur und die Sinne ebenfalls einen ele-

mentaren Gehalt.  

Sie tauchte in die andere Zeit ein, träumte von der gelben Luft, einem Gemisch aus Sonne und Staub, die 

die widerspenstige anatolische Landschaft verschleierte und durstig machte auf den einzigartigen schwar-

zen Tee, der mit drei Stück Zucker serviert wurde. Sie träumte von dem Fluß […]. Von den Wasserbüffeln, 

die sie dorthin zur Tränke geführt und wo sie sich am steinigen Ufer die aufgerissenen Füße gekühlt hatte. 

Sie dachte an den Schweißgeruch […], an den Duft von frischer Minze und Rosmarin, von selbstgebacke-

nem Maisbrot und gekochtem Walnußhuhn. Da war noch der Maulbeerbaum […]. […] direkt vor dem 

Haus auf der großen Wiese, […] und war voller weißer, süßer Früchte. In seinem Schatten verging die Zeit, 

das nußgroße, weiche, saftige Obst schmolz auf der Zunge, man spürte es kaum und wurde nie satt davon.414 

 

Diese Textstelle vermittelt mehrere reiche Eindrücke, Gerüche und Bilder, die einer Vergan-

genheit in der Heimat angehören. Es sind keine flüchtigen, verschwommenen Bilder oder Er-

innerungen, die hervorgerufen werden. Es sind jahrelang angesammelte, keineswegs ver-

drängte, mit allen Sinnen verarbeitete Eindrücke. Die genauen Darstellungen sollen zeigen, dass 

sie nichts aus dem Gedächtnis verloren hat, dass alles erhalten geblieben ist und dass sie immer 

noch eine starke Bindung zu ihren Wurzeln pflegt. Zudem projiziert diese Textstelle eine Vita-

lität, eine harmonische, gelungene Beziehung der Mutter zur Natur und Außenwelt in der Hei-

mat. Heimat wird ebenfalls als „Zufluchtsort“ 415 und „Kindheitsstätte“416 definiert, ein Ort der 

Geborgenheit und der fernliegenden Kindheit. Die Vergangenheit wird von der Mutter 

 
410 Vgl. Thüne, Wolfgang: Die Heimat als soziologische und geopolitische Kategorie. Würzburg: Creator 1987, 

S. 54. 
411 Waldher, E, Karin: Wo die Heimat ist.  Zur Konstruktion und Rekonstruktion von Heimat. Klagenfurt, Wien: 

Drava 2012, S. 69. 
412 Ebd. S. 69. 
413 Thüne: Die Heimat, S. 46. 
414 Demirkan, Renan: Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1991, S. 41. 
415 Thüne: Die Heimat, S. 48. 
416 Ebd. S. 48. 



112 
 

sehnsüchtig romantisiert. Schwarzer Tee mit drei Stück, der auch dem Roman seinen Titel ver-

leiht, und der Maulbeerbaum dienen als Symbole. Schwarzer Tee ist ein wichtiges Element der 

türkischen Kultur. Nicht nur wird er zu jeder Zeit und zu jedem Anlass serviert und getrunken, 

mit seiner heilenden Kraft ist er beruhigend, bringt gute Stimmung und ist etwas, das der Seele 

guttut. Der Maulbeerbaum ist ein Baum, dem man in der Türkei sehr häufig, insbesondere auf 

dem Land, begegnet. Mit seinem Schatten bietet der Maulbeerbaum eine Gemütlichkeit, seine 

köstlichen Früchte sind Symbol für das bescheidene, einfache und ländliche Leben. 

Das Dorf bildet ein wichtiges Symbol im Roman und wird „mit dem Heimataspekt“417 in Ver-

bindung gesetzt. Die folgende Definition aus dem Aufsatz Dorf und Stadt als idealtypische 

Konturen und Lebensräume in Ost und West von Detlef Baum illustriert die Struktur des Dorfes. 

Dorf ist – ebenfalls idealtypisch – zunächst Vergemeinschaftung: Informelle Dichte, auch diffuse und ganz-

heitliche Beziehungen und Kommunikationsmuster, die auf gegenseitigem Kennen und gegenseitiger An-

erkennung beruhen, sind Wesenszüge von Gemeinschaften. Man nimmt in der Regel den gesamten Sozial-

raum Dorf als eine sozialräumliche Einheit und nicht nur als bestimmte Ortsteile oder Straßen wahr. Man 

kennt sich gegenseitig nicht nur als Individuen, sondern als Angehörige von bestimmten Familien, Höfen, 

Lebensgemeinschaften.418 

 

Als Dorf wird somit eine geschlossene, gesamte Einheit verstanden, wo die Bewohner sich in 

lockeren sozialen Beziehungen und engem Umfeld befinden. Die beschränkte Räumlichkeit des 

Dorfes und die nahen Bekanntschaften bieten eine gewisse Vertrautheit und eine Sicherheit. 

Doch im breiten Sinne sind sie eine Obstruktion für einen Individualbereich. Die weiter oben, 

aus dem Roman zitierte Textstelle, erzählt von den schwierigen Umständen und der harten Ar-

beit im Dorf. Aber das Dorf tritt hier weder als eine Idylle noch als eine Anti-Idylle auf. In der 

Beschreibung des Dorfes ist ein Gleichgewicht der Dinge zu beobachten. Angenehme und un-

angenehme Gerüche, wie zum Beispiel Schweißgeruch und Minze, finden gleichzeitig Erwäh-

nung. Ein weiteres nennenswertes Beispiel wäre das kalte Wasser vom Fluss, das die Wunden 

an den Füßen heilt, die durch die mühsame Arbeit entstanden sind. In dem Sinne unterscheidet 

es sich hier erheblich von der Präsentation des Dorfes im autobiographischen Roman Herbst-

milch. Lebenserinnerungen einer Bäuerin (1984) von Anna Wimschneider. In Herbstmilch 

wird das Dorf als „[…] die Anti-Idylle – das Grausame, das Horrende, das Unheimliche […]“419 

 
417 Vgl. Gansel, Carsten: Von romantischen Landschaften, sozialistischen Dörfern und neuen Dorfromanen. Zur 

Inszenierung des Dörflichen in der deutschsprachigen Literatur zwischen Vormoderne und Spätmoderne. In: 

Nell, Werner/ Weiland, Marc. (Hg.): Imaginäre Dörfer. Zur Wiederkehr des Dörflichen in Literatur, Film und 

Lebenswelt. Bielefeld: transcript 2014, S. 197-223, hier S. 204. 
418 Baum, Detlef: Dorf und Stadt als idealtypische Konturen und Lebensräume in Ost und West. In: Nell, Wer-

ner/ Weiland, Marc. (Hg.): Imaginäre Dörfer. Zur Wiederkehr des Dörflichen in Literatur, Film und Lebenswelt. 

Bielefeld: transcript 2014, S. 111-135, hier S. 112. 
419 Marszalek, Magdalana: Das Dorf als Anti-Idylle. Polnische literarische und filmische Narrative des Ver-

drängten. In: Nell, Werner/ Weiland, Marc. (Hg.): Imaginäre Dörfer. Zur Wiederkehr des Dörflichen in Literatur, 

Film und Lebenswelt. Bielefeld: transcript 2014, S. 425-438, hier S. 429.  



113 
 

vorgeführt. Das Alltägliche beherbergt nicht nur anstrengende Arbeit. Die gesellschaftlichen 

Strukturen und die Hierarchisierung in familiären Beziehungen stellen eine weitere Hürde dar. 

„Ein kleines, verstaubtes Dorf in der Hitze Anatoliens war ihr Zuhause“.420  Das Dorf erscheint 

in vielen Migrationsgeschichten als der Herkunftsort. Gelegentlich, so wie es auch der Fall im 

Roman ist, besitzt es keinen Namen, was ihm eine märchenhafte Eigenschaft verleiht. Es ist 

naturgebunden, primitiv und zurückgeblieben. Anfangs erscheint es als ein Ort, der den Wün-

schen und Bedürfnissen seiner Einwohner nicht nachkommen kann und sie zwingt, in die Ferne 

zu gehen. Doch die Ferne, zumeist die Stadt, hier ein neues Land, führt zu einer neuen Wahr-

nehmung. Die Vereinsamung im neuen Umfeld führt zu einem Verlangen nach einem einfachen 

Leben. Das Dorf strahlt erneut und wird zu einem endgültigen Ziel. 

Ein gemeinsames Ziel der meisten Türken, die der ersten Generation angehören, war es sich 

finanziell abzusichern und mit dem guten Gewissen, das Ziel erreicht und es in der Fremde 

geschafft zu haben, in die Heimat zurückzukehren. Der Gedanke an die Heimat gibt den Halt 

gegen die schwierigen Umstände in der Ferne und steht als die große Belohnung für die jahre-

lange harte Arbeit. 

Neben dem finanziellen Erfolg war ein weiteres Ziel der meisten Türken, sich von den westli-

chen Werten in der neuen Kultur fernzuhalten, sich nicht beeinflussen zu lassen, die wahre 

Identität zu schonen und somit unversehrt und unverändert ins Heimatland zurückzukehren. Im 

Roman wird diese konservative Einstellung überwiegend von der Mutter vertreten, die Eltern 

haben eine sich entgegengesetzte Wahrnehmung davon, was Heimat bedeutet, was auch an der 

folgenden Textstelle zu erkennen ist. „Im Gegensatz zu seiner Frau, die in einer Großfamilie 

aufgewachsen war, konnte er scheinbar ohne Widersprüche in eine andere Kultur eintauchen. 

‚Heimat kann auch der Ort sein, den man erst finden muß‘, sagte er.“421 

Während die Frau dazu neigt, das Neue abzulehnen und es als eine Bedrohung zu verstehen, 

die das Vertraute verblassen lassen würde, erweist sich der Mann mehr als jemand, der bereit 

ist, das Neue zu begrüßen. Für sie steht „Heimat […] im Gegensatz […] zu dem anderen Lande, 

dem Auslande, wo der Mensch das Fehlen dieser Bindungen empfindet und durchlebt“422. Die 

Frau zeigt Widerstand, die neue Kultur sich anzueignen, findet in ihr keine Anknüpfpunkte. Für 

den Mann sind es weder die Wurzeln noch die erlebten Erfahrungen, die einen Ort zu einer 

Heimat machen. Er gönnt sich die Freiheit, einen Ort zu entdecken und ihn zu seiner Heimat zu 

 
420 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 36. 
421 Ebd. S. 47. 
422 Thüne: Die Heimat, S. 49. 



114 
 

machen. Doch dem vehementen Wunsch seiner Frau eines Tages zurückzukehren, äußert er 

keine Widersprüche. Aber auch hier haben sie unterschiedliche Beweggründe. „Die Töchter 

sollten an einer wissenschaftlichen Fakultät studieren, dann mit ihren Eltern zurückgehen und 

am sozialen und politischen Wohl des Herkunftslandes mitarbeiten“.423 Als Waisenkind wurde 

die Bildung des Vaters vom türkischen Staat finanziert. Demzufolge fühlt er sich dem Staat 

gegenüber verpflichtet und möchte, dass seine Töchter nach ihrem Studium eine Anstellung im 

Staatsdienst anstreben. Während er nur aus Dankbarkeit an die Rückkehr denkt, möchte die 

Mutter aus Liebe zur Heimat zurückkehren. Dementsprechend setzt die Mutter hohe Ansprüche 

an die Töchter, ihnen wird eine bedeutende Rolle zugeschrieben. Die Töchter dienen als ein 

unsichtbarer Faden, der die Familie zur Heimat bindet. Würde es dazu kommen, dass die Töch-

ter sich in der neuen Kultur einleben, sich ihrer eigenen Wurzeln entfremden, würde dieser 

Faden reißen. Demzufolge würde die Rückkehr nicht realisiert werden können. Damit dies nicht 

zustande kommt, wird von der Mutter permanent auf eine Ungleichheit zwischen ihnen und den 

Deutschen aufmerksam gemacht. Kontinuierlich macht sie von dem Begriff ‚Fremd’ in unter-

schiedlichen Kontexten Gebrauch und intendiert damit, zwischen ihnen und den Deutschen 

Barrieren zu errichten. 

„Wir sind Fremde hier“, sagte sie und beschwor die Kinder, „anständig“ zu bleiben. Sie durften weder an 

Schulausflügen noch an den Feiern der Mitschüler teilnehmen. „Mit der Zeit werdet ihr verstehen. Ein 

Mensch soll nie seine Wurzeln verlassen. Hier werden wir Fremde bleiben“. Das Wort „Fremde“ hatte 

einen traurigen und zugleich hilflosen Klang, nicht nur, daß sie sich hier fremd fühlte, von den Einheimi-

schen als „Fremde“ nicht wirklich respektiert wurde, sie spürte gleichzeitig eine wachsende Entfremdung 

in ihrer Heimat.424 

 

Der Begriff ‚Fremd‘ wird hier als ein weiteres Motiv eingeführt und ist mehrfach codiert. Im 

Falle der Mutter wird der Begriff zu einer teilweise selbstentschiedenen Etikette, in den sie sich 

und die weiteren Familienangehörige einzuhüllen vermag, um sich von der anderen Kultur ab-

zugrenzen. Im Falle der Töchter wird er zu einem Begriff, der ihre alltäglich erlebte Ausge-

schlossenheit begründet. Demzufolge sind die Töchter einer äußerst prekären Situation ausge-

setzt, in welcher sie Ausgrenzung und Abgrenzung gleichzeitig erleben. Wahrgenommen wird 

die Ausgrenzung im sozialen Umfeld, so wie in der Schule. Um die Töchter zu dirigieren, macht 

auch die Mutter von diesem Zustand Gebrauch und benutzt jede Gelegenheit, dies den Töchtern 

einzutrichtern, dass sie fremd in diesem Land sind und dass sie sich von den anderen abzugren-

zen haben. Ortfried Schäffter betont in seinem Aufsatz Modi des Fremderlebens, dass 

 
423 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 47. 
424 Ebd. S. 39. 



115 
 

„Fremdheit […] keine Eigenschaft von Dingen oder Personen, sondern ein Beziehungsmodus, 

[…]“425 ist. Die Fremdheit, so Schäffter, zeigt sich somit durch ein gegenseitiges Verfahren und 

kann nicht als eine angeborene oder inhärente Qualität bezeichnet werden. In diesem Begriff 

haften unterschiedliche Wahrnehmungen, die Mutter versucht damit, vieles zugleich zu vermit-

teln. Ihre Fremdheit wird hier, als eine ‚Eigenschaft‘ indiziert, die etwas Elementares ist, die 

bewahrt werden muss, um der eigenen Kultur treu zu bleiben. Damit eine Integration nicht 

zustande kommt, verbietet die Mutter ihren Töchtern, sich mit den Mitschülern außerhalb der 

Schulzeit zu sozialisieren. Fremdsein wird dazu instrumentalisiert, die Töchter einzuschüchtern 

und ihnen einzuprägen, dass sie als Fremde sowieso nicht willkommen sind. Permanent wird 

auf eine Differenz gedeutet, die einen Einklang mit der in der Außenwelt erlebten, jeweiligen 

Kultur ausschließt, „[…] das Außen ist sozusagen alles das, was das Innen nicht ist“426. Das 

Außen könnte das Innen in Unordnung versetzen, ihre eigene Ordnung würde somit zusam-

menbrechen. In seinem Werk Ordnung im Zwielicht konstatiert Bernhard Waldenfels: „Eine 

Ordnung im Entstehen lebt von dem, was sie draußen läßt.“427 Die Mutter beabsichtigt, die 

Ordnung aufrechtzuerhalten, indem sie das Fremde in ihr eigenes Territorium nicht rein lässt. 

Doch überhaupt ist das Konzept der Heimat, das von der Mutter vermittelt wird, weder mit 

positiven Bildern noch mit unterhaltsamen Geschichten besetzt. Sie benutzt keine Anknüpf-

punkte, die darauf zielen sollen, bei den Töchtern ein Interesse für die Heimat zu erwecken. 

Aus dem Verhalten der Mutter wird verstanden, dass die Erfahrungen des Fremdseins und die 

erlebte Ausgeschlossenheit eine Zuwendung zur Heimat initiieren sollen. 

Die Eltern kommen aus sehr unterschiedlichen Kulturkreisen. Demzufolge haben sie auch eine 

voneinander divergierende Erziehungsform. Bis er schließlich ins Internat kam, wurde der Va-

ter von Verwandten großgezogen. Demzufolge hatte sein Alltag in seiner Kindheit so wie in 

seiner Jugend eine andere Struktur als die von seiner Frau, die in einer Großfamilie in einem 

Dorf aufwuchs. Da er keine wirkliche Familie besaß, fand er Zuflucht in der Bildung und wurde 

Ingenieur. Er ist weltlich und repräsentiert die intellektuelle Seite der Familie, während seine 

Frau sehr stark an Traditionen und Ritualen gebunden ist. Im Elternhaus beeinflusst die Mutter 

die Stimmung und setzt den Ton. Der Gedanke eines vergeudeten Lebens lassen sie sehr häufig 

in Tristesse versinken.  

[…] ‚Könntet ihr einen Tag in meinen Schuhen gehen, einen Tag mit meinen Augen sehen, ihr würdet 

verstehen: Es ist nicht der Weg aus dem Staub zum glänzenden Asphalt, nicht die 3000 km, die man messen 

 
425 Schäffter, Ortfried: Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang mit Fremdheit. In: Ders. (Hg.): 

Das Fremde. Erfahrungsmöglichkeiten zwischen Faszination und Bedrohung. Opladen: Der Westdeutsche 1991, 

S. 11-42, hier S. 12. 
426 Ebd. S. 19. 
427 Waldenfels, Bernhard: Ordnung im Zwielicht. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S. 169. 



116 
 

kann, es ist der Blick zurück, der immer verschwommener geworden ist. Die Zeit verliert sich in uns hinein 

und läßt uns mit den Erinnerungen allein.‘428 

 

Diese Worte sind die Folge eines gescheiterten Lebensentwurfes. Die Mutter ist angespannt 

und emotional aufgeladen. Sie ist verbittert und glaubt, dass die Töchter kein Mitgefühl für ihr 

mühsames Leben zeigen. Sie stellt sich als Opfer dar und stürzt sich in Selbstmitleid. Im Grunde 

genommen ist die Mutter größtenteils in sich versunken und mehr mit ihren eigenen Enttäu-

schungen beschäftigt, die sie dann auf die Töchter projiziert. Eine wichtige Konstante der Mut-

ter ist ihr Desinteresse an den Gefühlen und Bedürfnissen der Töchter. Ihr Verständnis ist sehr 

stark vom ländlichen Leben geprägt, wo man in Großfamilien nicht allein für sich, sondern 

füreinander lebt. Deswegen werden auch die Töchter von ihr nicht als einzelne Individuen be-

trachtet, sondern sind ein Bestandteil der Familie. Die Mutter möchte ihre Töchter dirigieren 

und sie in einen gewissen Rahmen zwingen, doch dies geschieht nicht aus reiner Bosheit. Für 

die Mutter gelten die erlernten Praktiken, die sie weiter zu übertragen vermag. ‚Der Weg aus 

Staub‘ und der ‚glänzende[.] Asphalt‘ sind Beispiele im Text, die die Diskrepanz zwischen 

ihren zwei Welten, der Türkei und Deutschland, verdeutlichen. Der vielversprechende Glanz 

hatte sie hierhergeführt, doch er erwies sich als enttäuschend. Die vielen Jahre in einem anderen 

Land hatten nun auch angefangen die Bilder, die der Heimat angehören, langsam zu verblassen. 

„Die Mädchen beobachteten, daß sie zunehmend stiller von den jährlichen Urlaubsreisen in die 

Türkei zurückkehrte […].“429 Die Besuche in die Heimat schenken ihr kein Wohlgefühl mehr, 

frustriert muss sie einsehen, dass die Heimat sich ebenfalls in einem Wandel befindet. Dem 

Wandel möchte sie sich widersetzen, indem sie sich unverändert an ihre Religion und Traditi-

onen klemmt und zuhause die Heimat nachbildet. 

Trotz der Geschlossenheit der Familie gelingt es den Töchtern, eine Lücke zu entdecken, die 

ihnen einen Zugang in die Außenwelt ermöglicht. Durch die gelegentlichen Besuche der deut-

schen Nachbarn entdecken die beiden Geschwister einen vollkommen anderen Alltag, der ih-

rem eigenen nicht gleicht. Mit einem Enthusiasmus und einer Bereitwilligkeit übernehmen sie 

Praktiken dieses Alltags und integrieren es in ihren eigenen. Dies führt zu einer spürbaren Ver-

änderung in ihrer Einstellung. Es sind nicht nur kleine Angewohnheiten, wie der Kaffee und 

Kuchen am Sonntagnachmittag, die übernommen werden. Es sind ebenfalls die leidenschaftlich 

übernommenen Körperhaltungen, die Körpersprache der jeweiligen Kultur, die in einer äußerst 

auffälligen Weise sichtbar werden. „[…] bei ihnen […] durfte jeder sitzen, wie er wollte, 

 
428 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 38. 
429 Ebd. S. 38. 



117 
 

erzählen, was er tagsüber erlebt hatte […].  Das sollte jetzt anders werden.“430 „Die bis dahin 

lebhaften Kinder saßen nun stocksteif am Tisch, […].“431 Zudem werden auch religiöse Feste, 

wie Ostern oder Weihnachten, nicht ausgelassen. Ostereier werden bemalt und ein Weihnachts-

baum nimmt ebenfalls seinen Platz in ihrem Zuhause ein. Die Mutter macht bis zu einem ge-

wissen Grad mit und erfüllt die Wünsche ihrer Töchter. Doch während die beiden Mädchen 

alles Neue willkommen heißen, agiert die Mutter in manchen Situationen als Spaßbremse. An 

diesen Stellen machen sich auch die Differenzen zwischen der Mutter und dem Vater ausfindig. 

Wenn die Mädchen zu Weihnachten in fröhlicher Stimmung „Frohes Fest, Mama. Frohes Fest, 

Papa“432 sagen, werden sie von ihrer Mutter einem Tadel unterzogen. „Wessen Fest?“433, pro-

testiert die Mutter. „Die Christen tun das. Wir sind Moslems!“434 Die Mutter möchte darauf 

aufmerksam machen, dass irgendwo eine Grenze gezogen werden muss. Von ihr wird der Un-

terschied zwischen das „wir“435 und die „anderen“436 stark betont.  Im Gegensatz zu seiner Frau 

versucht der Vater, seinen Töchtern mit einer Erklärung entgegenzukommen, um Missverständ-

nisse aus dem Weg zu räumen. Er erklärt mit Beispielen aus der Geschichte, weshalb diese 

Feste überhaupt gefeiert werden. Er hat eine andere Art, mit Konflikten umzugehen, und schätzt 

konstruktive Kommunikation mit seinen Töchtern. Doch Kommunikation ist nicht die beson-

dere Stärke der Mutter. Wenn Uneinigkeiten entstehen, agiert sie impulsiv und bevorzugt es, 

die Töchter mit Vorwürfen und Beschimpfungen einzuschüchtern.  Es zeigt sich, dass die Werte 

und Bräuche der neuen Kultur nicht im Ganzen abgelehnt und ausgelassen werden können. In 

ihrer eigenen Art und Weise schließen sie sich der neuen Kultur an. 

Die Eltern legen großen Wert auf die Bildung. Die Töchter sollen nicht nur gehorsam sein, sie 

sollen auch Leistungen in der Schule erbringen. Da beide Elternteile arbeiten, muss die ältere 

Tochter Verantwortungen übernehmen, wie auf die jüngere Schwester aufzupassen und den 

Haushalt zu machen. Diese sind jedoch für ihr Alter überlastet. Weil die Mutter in ähnlichen 

Verhältnissen aufgewachsen ist, wird das von ihr als selbstverständlich angesehen. Die Prota-

gonistin widersetzt sich nicht gegen die Eltern. Ihre Gehorsamkeit wird von anderen gelobt und 

sie wird als „vernünftig“ 437 betrachtet. Diese Wahrnehmung der anderen, das Vernünftig-Sein, 

empfindet sie als äußerst einschränkend. Sie glaubt, dass diese Zuschreibung alle ihre weiteren 

 
430 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 106. 
431 Ebd. S. 107. 
432 Ebd. S. 112. 
433 Ebd. S. 112. 
434 Ebd. S. 112. 
435 Ebd. S. 112. 
436 Ebd. S. 112. 
437 Ebd. S. 12. 



118 
 

Attribute unsichtbar werden lässt und dass sie einen lähmenden Einfluss auf sie hat. Weder 

zuhause noch in der Schule findet sie die Gelegenheit und Freiheit, sich zu entfalten. An einer 

Textstelle werden die schwierigen Gegebenheiten im Elternhaus, die sie als junges Mädchen 

erlitten hatte, zu Wort gebracht. „Sie hatte kaum gelacht. So sollte ihre Tochter nicht werden, 

bitte nicht! Sie soll heiter, frech, neugierig sein, bloß nicht vernünftig!“438 Während ihr diese 

Gedanken durch den Kopf gehen, liegt die Protagonistin als erwachsene Frau im Krankenhaus 

und erwartet ihr erstes Kind. Als Folge ihrer Erziehung war sie ein introvertiertes Kind gewe-

sen. Fröhlichkeit und Freude waren nicht Teil ihres Alltags. Wegen der Verantwortungen, die 

sie hatte übernehmen müssen, konnte sie ihre eigene Kindheit kaum genießen. Die Anweisun-

gen, an die sie sich als kleines Mädchen hatte halten müssen, sollen im Leben der eigenen 

Tochter keine Geltung haben. Der eigenen Tochter sollen alle möglichen Freiheiten gegönnt 

werden. Die eigene Tochter soll lebendig, mutig und aufgeschlossen sein. Die Erziehungsform 

der eigenen Eltern wird von der Protagonistin vehement abgelehnt, als Mutter möchte sie sich 

in die Gegenrichtung bewegen. 

Die Fensterbank dient als ein äußerst wichtiges Symbol im Roman. Sie trennt die zwei Welten, 

die Außen und die Innenweilt, voneinander ab. Die Geschwister haben die Gewohnheit, sich 

nach der Schule auf die Fensterbank zu setzen und den Passanten zuzuschauen. „Der nächste 

Tag war noch klar: Schule, Fensterbank, Schlafen. Übermorgen auch: Schule, Fensterbank, 

Schlafen.“439 Diese Sequenz wird zu ihrer alltäglichen Tätigkeit. Mitten in dieser festgelegten, 

ereignisarmen Struktur erweist sich das Sitzen am Fensterrahmen als der einzige unterhaltsame 

Abschnitt des Tages. Die Außenwelt ist in Bewegung, während bei ihnen ein Stillstand herrscht.  

An einer weiteren Textstelle wird erneut dargestellt, mit welch einer Geduld und Neugier sie 

die Menschen draußen beobachten.  

Stundenlang saßen sie auf der Ablage vor dem Küchenfenster und sahen aus dem dritten Stock den vorbei-

laufenden und flanierenden, morgens hetzenden, abends schlurfenden und nachts, wenn es ganz still war, 

torkelnden, grölenden Menschen zu.440 

 

Die Geschwister fungieren als Zuschauer und sind an dem Geschehen draußen nicht beteiligt. 

Gerne würden sie in diese Außenwelt eintauchen und mitten in diesem Trubel dabei sein. Des 

Weiteren wird hier eine Polarität hervorgehoben. Die einfältige, sich ständig widerholende Welt 

der Mädchen wird der vielfältigen Welt draußen entgegengesetzt. 

 
438 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 12. 
439 Ebd. S. 51. 
440 Ebd. S. 49. 



119 
 

Wie kompliziert die Beziehung zwischen der Mutter und ihren Töchtern ist, kommt mit der 

Pubertät zum Vorschein. In dieser Phase erschwert sich die Lage der Geschwister, da sie nun 

weiteren Beschränkung ausgesetzt sind und ihnen weitere Freiheiten untersagt werden. „Die 

Mutter sagte nur: ‚[…] Ihr seid jetzt Frauen.‘ Darin steckte etwas Bedrohliches.“441 Das Frau-

sein wird nicht als eine bereichernde Initiation wahrgenommen. Es wird als ein Anfang wahr-

genommen, dass vieles Vertraute beendet. Die Mutter nimmt einen Eingriff in ihren Alltag vor. 

Neue Verbote werden eingeführt. „Sie durften nicht mehr mit den Nachbarjungen herumtoben, 

[…], die kurzen Röcke wurden verlängert […].“442 Es werden ebenfalls emotionale Grenzen 

gesetzt, „[…] sie durften auch nicht mehr ungeniert in die Umarmung des Vaters kriechen 

[…].“443 Da die Eltern nicht sehr verbal sind, haben sie auch keine Bezugsperson, an die sie 

sich wenden können. „[…] Wenn ich doch nur mit jemandem reden könnte.“444 Dieser Satz 

vermittelt den akuten Gefühlszustand der Töchter in der Familie. Diese besondere Phase macht 

die Geschwister auf etwas weiteres aufmerksam. Sie merken, dass sie die Familien ihrer deut-

schen Kolleginnen in vielerlei Hinsicht falsch eingeschätzt haben. Die Eigenständigkeit ihrer 

Kolleginnen hatten sie als eine Indifferenz deren Eltern wahrgenommen. Doch nun stellten sie 

fest, dass das, was sie als Indifferenz definiert hatten, eigentlich Freiraum bedeutete. Des Wei-

teren gab es in deren Familien keine Themen, die als Tabu galten und die die Kommunikation 

blockierten. 

Die ältere Tochter jedoch stellt sich den Verlauf ihres eigenen Lebens anders vor. Sie kann 

weder den Druck noch die trübsinnige Atmosphäre von zuhause länger dulden. Wenn sie sich 

später verliebt und das Elternhaus verlässt, erklärt sie ihrer Schwester den Grund mit den fol-

genden Worten: 

Die Jüngere: „Hätten wir das nicht auch zusammen geschafft, hier?“ – „Hier auf der Fensterbank sicher 

nicht. Zuschauen macht hungrig.“ – „Ich fühl‘ mich wie zweigeteilt. Der eine Teil von mir hängt irgendwo 

in der „gelben Luft“, von der ich hier drinnen dauernd höre, der andere Teil da draußen in der Welt, die ich 

täglich sehe“.  – „Geh weg, es tut gut – und weh.“445 

 

Die Protagonistin äußert, dass das bunte Leben draußen mit ihrer Vitalität bei ihr zu einem 

Verlangen führte. Das Warten auf der Fensterbank war eine passive Handlung. Von der Welt, 

dem Geschehen da draußen wollte sie ihren Anteil haben. Die Konversationen zuhause beruhen 

auf einer Vergangenheit, die im eigentlichen Sinne nicht die ihre eigene ist. Sie verspürt eine 

Zerrissenheit. Für einen weiteren zentralen Gesichtspunkt sollte hier erneut der Aufsatz Modi 

 
441 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 48. 
442 Ebd. S. 48. 
443 Ebd. S. 48. 
444 Ebd. S. 49. 
445 Ebd. S. 71. 



120 
 

des Fremderlebens von Ortfried Schäffter in Betracht gezogen werden, der die ‚Temporalität‘ 

in Erwähnung bringt. Mit Temporalität wird eine Ordnungserfahrung, ein zeitlicher Verlauf, 

gemeint, den jeder einzelne auf individuelle Weise, doch mit anderen simultan erlebt. Die ‚Ei-

genzeiten‘ sorgen für ‚eigene Geschichten‘. 

Jedes autonome Sinnsystem – sei es eine Person, soziale Gruppe, gesellschaftliche Institution oder kultu-

relle Einheit – verfügt somit über ihre eigene Vergangenheit, besondere Gegenwart und spezifische Zu-

kunft. Daher sind sie einander vor allem in Bezug auf ihre „Temporalität“ fremd: Sie existieren in verschie-

denen Eigenzeiten, was zur Folge hat, daß sie in gegenseitigem Kontakt eine Verschränkung ihrer diver-

genten Geschichten, d.h. eine „Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem“ hervorrufen. […] Fremdheit entwi-

ckelt sich zunehmend deutlicher zu einer „temporalen Problematik“: Es geht dabei um eine Zeitgenossen-

schaft divergenter Gegenwärtigkeit.446 

 

Die ‚temporale Problematik‘ wird ebenfalls in der Beziehung der Mutter und den Töchtern be-

obachtet. Die Mutter haftet immer noch an der Vergangenheit, an ihrem Leben in ihrem kleinen 

Dorf in der Türkei. „Mit aller Kraft stemmte sie sich gegen das Heute […].“447 Die Kindheit 

der Mutter und die der Tochter sind unterschiedlich emotional besetzt. Während die Mutter sich 

mit positiven Gefühlen an ihre Kindheit erinnert, bedeutet die Kindheit für die Tochter eine 

Lücke, etwas, das sie nicht wirklich erleben durfte. Die Mutter herrscht über ihr eigenes Leben 

und ihren eigenen Erfahrungen. Obwohl ihre eigene Vergangenheit sich von der Vergangenheit 

der Töchter drastisch unterscheidet, obwohl sie voneinander sehr ‚divergierende Geschichten‘ 

haben, möchte sie, dass sie die gleichen Zukunftsvisionen teilen. Die Mutter und die Protago-

nistin differenzieren sich in vielen Aspekten, was eine fließende Beziehung obstruiert. Während 

die Tochter zu Offenheit und Akzeptanz tendiert, steht die Mutter für Geschlossenheit und Ab-

lehnung. Obwohl sie weiß, dass es für sie Folgen haben wird, entscheidet sich die Protagonistin, 

sich aus dem Wirkungskreis der Mutter zu befreien. Ihr Entschluss stößt auf keine Einwände, 

da dies die Familie unerwartet trifft und sie nicht wissen, wie sie damit umzugehen haben. Die 

Tochter, die bislang alle Anweisungen widerspruchlos und stumm befolgt hatte, hatte sie nun 

frustriert. Im weiteren Handlungsverlauf wird beobachtet, dass die Mutter eine Zeitlang mit der 

Tochter jeglichen Kontakt verweigert. Durch das Schweigen intendiert sie, bei der Tochter 

Schuldgefühle zu installieren.  

Doch zwei gravierende Ereignisse im Leben der Mutter ändern ihre Perspektive und sie kommt 

in der Realität an. Das Zusammenkommen mit ihren Verwandten in ihrer eigenen Wohnung in 

Ankara bildet die erste Erkenntnis. 

Nachdem sie den ersehnten „Lebensabend“ gemütlich eingerichtet, Nichten und Neffen die Hand zum Kuß 

gereicht […] hatte, […] flog sie überraschend wieder ab. Die Genugtuung, in der alten Heimat aus dem 

Schattendasein einer unbedeutenden jungen Frau zur ergrauten Respektperson aufgestiegen zu sein, hatte 

doch nicht für ein dauerhaftes Bleiben gereicht. Trotz aller Höflichkeit und Achtung, die ihr die Verwandten 

 
446 Schäffter: Modi des Fremderlebens, S. 12. 
447 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 39. 



121 
 

gezeigt hatten, schlich ein fremdes Gefühl zwischen ihnen herum. Drei Jahrzehnte improvisiertes Überle-

ben der Zurückgebliebenen hier, das Nach-der-Stechuhr-Funktionieren dort, hatte vieles, was einmal ge-

meinsam und selbstverständlich war, verändert.448 

 

Jahrelang hatte sie Träume geschmiedet, wie sie die Vergangenheit hier gemeinsam mit ihren 

Verwandten wiederbeleben würde. Doch die Begegnung mit ihnen erzeugte weder bei ihr noch 

bei ihnen eine gesteigerte Freude. Mit den Jahren hatten sie sich alle voneinander entfernt und 

waren auseinander gewachsen. „[…] nicht nur in der Fremde begegnete man dem Fremden mit 

Neugier und Mißtrauen, auch der Heimgekehrte rief zwiespältige Gefühle hervor.“449 Dement-

sprechend soll hier das Heimatmotiv erneut aufgegriffen werden. Heimat bedeutet nicht nur ein 

geographischer Ort, es ist ebenfalls ein Gefühl der Zugehörigkeit. Dieses Gefühl der Zugehö-

rigkeit war nicht mehr vorhanden und sie fühlte sich nicht ganz aufgenommen. Die mit der Zeit 

zwischen ihr und den Verwandten gewachsene Distanz hatte nun zu einer vorgetäuschten, ober-

flächlichen Freundlichkeit geführt. Dass die ältere Tochter verheiratet ist und ein Kind erwartet, 

ist ein weiteres Ereignis, das bei ihr zu einem Perspektivenwechsel führt. Die oben eingeführten 

zwei Erfahrungen, lassen die Mutter die Heimat erneut definieren und konstruieren. 

Die Autorin Renan Demirkan setzt am Ende ihres Romans einen anderen Ton ein, was an der 

folgenden Textstelle zu erkennen ist. Die betrübliche Haltung der Mutter, die sich durch den 

ganzen Roman zog, wird somit aufgehoben.  

Vor dem Springbrunnen stehend, wischte der Vater sich mit einer ruckartigen Bewegung die Augen, 

drückte sich enger an seine Frau: „Wir müssen unserer Enkelin die lustigen Geschichten von Hacivat und 

Karagöz erzählen“. Die Mutter nickte: „Dem Ali auch“. „Ich koche ein Walnußhuhn“, und drückte das 

Taschentuch in der Faust.450 

 

Das Enkelkind wird von ihr und ihrem Mann mit großer Freude erwartet und es wird zu ihrer 

neuen Ambition. Des Weiteren verleiht es der Heimat eine neue Bedeutung. Von nun an ist 

Heimat für sie der Ort, wo sich ihre Kinder und ihre Enkelkinder befinden. Da die Mutter nun 

von dem Dazwischen-Sein erlöst ist, wirkt sie glücklich und nicht mehr verunsichert. 

Die Autorin Demirkan zeichnet in ihrem Roman eine äußerst konfliktbeladene Mutter–Toch-

ter–Beziehung. Wenn auch zuhause keine Streitereien stattfinden, herrscht ständig eine Unruhe 

und es liegt immer eine Spannung in der Luft. Ein wesentlicher Grund dafür ist, dass Uneinig-

keiten im Roman nicht durch gegenseitige Konversationen gelöst werden. Das Sprechen wird 

mehr durch das Handeln ersetzt. Unzufrieden mit ihrem negativen Umfeld verlässt die ältere 

 
448 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 135f. 
449 Eder, Walter: Zu Hause in der Fremde? Der Verlust der Raumerfahrung als Verlust des Erfahrungsraums 

beim Reisen. In: Schäffter, Ortfried (Hg.) Das Fremde. Erfahrungsmöglichkeiten zwischen Faszination und Be-

drohung. Opladen:  Der Westdeutsche 1991, S. 158-172, hier S. 158. 
450 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 137. 



122 
 

Tochter das Elternhaus. Diese Entscheidung wird nicht durchdiskutiert. Die Tochter geht und 

vollzieht einen Plan. Auch die Mutter zeigt ihre Handlungsfähigkeit, wenn sie ihre Reise in der 

Türkei vorzeitig beendet und nach Deutschland zurückkehrt. „Die Mutter verriegelte Fenster 

und Türen ihrer kleinen Wohnung in Ankara, ging noch einmal in Gedanken die schmale, steile 

Straße zur Moschee hinüber und verschwand in einem weißen Taxi.“451 Das verriegeln der 

Fenster und der Türen hat eine symbolische Bedeutung. Die Mutter besiegelt somit eine Ange-

legenheit, die bei ihr ein ganzes Leben lang für Bedenken sorgte. Am Ende findet sie allein 

einen Weg, mit der Vergangenheit abzuschließen. Diese Einstellung zeigt nicht nur, dass sie 

von nun an im Hier und Jetzt leben möchte, sondern auch dass sie sich entwickelt hat. Somit 

verkündet das Ende des Romans konstruktive Schritte in der bisher problematischen Mutter–

Tochter–Beziehung. 

 

6. Selim Özdoğan: Heimstraße 52 

Der 2011 erschienene Roman Heimstraße 52 des Autors Selim Özdoğan ist der Fortsetzungs-

band des Romans Die Tochter des Schmieds (2005). Heimstraße 52 folgte ein weiterer Fortset-

zungsband mit dem Titel, Wo noch Licht brennt (2017).  Die Trilogie führt die LeserInnen 

durch das Leben der Hauptfigur Gül. In diesem Teil der Arbeit, soll sich die Analyse haupt-

sächlich auf den zweiten Roman Heimstraße 52, dessen Hauptfigur Gül und ihrer Beziehung 

zu ihren Töchtern Ceyda und Ceren beziehen. Doch da die Handlungen im ersten Roman, Die 

Tochter des Schmieds, insbesondere Güls Beziehung zu der eigenen Mutter Fatma in der Prä-

gung ihrer Persönlichkeit von ausschlaggebender Bedeutung ist, wird dieser ebenfalls an etli-

chen Stellen angesprochen und miteinbezogen werden. Die letzte Folge der Trilogie, Wo noch 

Licht brennt, soll an einigen Stellen ebenfalls herangezogen werden. Özdoğans Trilogie be-

schäftigt sich nicht allein mit einer Migrationsgeschichte und setzt diese ins Zentrum. Der Ro-

man handelt hauptsächlich von einer einfachen Frau, mit deren unterschiedlichen Lebensab-

schnitten die LeserInnen bekannt gemacht werden. Im Roman Die Tochter des Schmieds, der 

in den 40er Jahren in einer Kleinstadt Anatoliens seinen Handlungsraum hat, geht es um eine 

Familie, dessen drei Genrationen mit ihren unterschiedlichen Lebenserfahrungen den LeserIn-

nen dargelegt werden. Die erste Generation bilden Necmi, der Schmied, und seine Frau Zeliha, 

die zweite dessen Kinder der künftige Schmied Timur und seine Schwester Hülya, und die dritte 

Genreration begründen Timur und seine Frau Fatma. Nachdem frühen Tod seines Vaters Necmi 

wird die Schmiede eine Zeitlang vermietet und später von Timur übernommen. Kurz danach 

 
451 Demirkan: Schwarzer Tee, S. 136. 



123 
 

heiratet Timur Fatma, die als sie noch sehr klein war, beide Elternteile verlor und von einer 

Adoptivfamilie großgezogen wurde. Timurs und Fatmas Ehe basiert auf einer großen Liebe und 

Respekt zueinander. Gemeinsam bekommen sie drei Töchter, Gül, Melike und Sibel. Doch als 

Gül, die älteste, erst knapp sechs Jahre alt ist, stirbt Fatma an Typhus. Da seine Kinder noch 

sehr klein sind und eine Mutter brauchen, muss der Schmied erneut heiraten. Daher heiratet er 

die neunzehnjährige Arzu, die er niemals so sehr ins Herz schließen wird, wie es der Fall bei 

Fatma war. Der Tod Fatmas verändert das Leben von jedem Familienmitglied. Doch die eigent-

liche Wende macht sich im Leben von Gül bemerkbar. Die Erfahrungen, die Gül mit ihrer Mut-

ter Fatma erlebte, ihr früher Verlust, das Eintreten der Stiefmutter in ihr Leben sind prägende 

Ereignisse für sie. Die Tochter des Schmieds zeichnet nicht allein die Familienkonstellationen 

der drei Generationen in einer kleinen Stadt in der Provinz der Türkei aus. Nicht nur sind die 

Figuren gut entworfen, der Roman bietet außerdem Aspekte über die Lebensumstände, die zwi-

schenmenschlichen Verhältnisse, Geschlechterrollen und Geschlechternormen in der Provinz 

zu dieser Zeit. Als Gül fünfzehn Jahre alt wird, heiratet sie Fuat, den Bruder ihrer Stiefmutter 

Arzu. Sie heiratet ihn nicht aus Liebe, sondern hat andere Beweggründe dafür. Als erstens 

möchte sie ihren Eltern finanziell nicht mehr zur Last fallen, da deren Verdienst nicht mehr so 

hoch ist, wie es einst gewesen war. Zweitens glaubt sie Fuat zu kennen, da er bereits zur Familie 

gehörte. Des Weiteren hegt sie den Glauben, dass sie sowieso eines Tages heiraten würde, und 

es nicht für nötig hält, es im Weiteren zu verschieben. Gül und Fuat bekommen zwei Töchter 

Ceyda und Ceren. Doch Fuat ist sehr ehrgeizig, das Leben in der Provinz, sein Beruf als Friseur 

reichen nicht aus, ihn zufrieden zu stellen. Er träumt davon, reich zu werden, ein eigenes großes 

Haus und ein Auto zu besitzen. Daher entscheidet er sich, nach Deutschland zu gehen, um dort 

zu arbeiten und Geld zu verdienen. Fuat fährt allein nach Deutschland. Eine Zeit lang später 

folgt ihm Gül nach, aber ihre Kinder werden sie erst nach achtzehn Monaten zu sich holen 

können. 

Der Roman Heimstraße 52 spielt in den 1960er und 1970er Jahren und ist in drei Kapiteln 

eingeteilt. Wie in vielen Rezensionen betont wird, ist Heimstraße 52 ein ruhig fließender Ro-

man. Inhaltlich vermittelt der Roman keine fesselnde Geschichte. Es ist eher die Hauptfigur 

Gül, die die LeserInnen mit ihrer ausgewogenen Persönlichkeit ergreift. Der Roman beginnt 

mit der Anreise von Gül nach Deutschland. Özdoğan schreibt mit fließenden Sätzen und einer 

klaren Sprache. Doch die mehrfache Wiederholung etlicher Informationen macht die Lektüre 

für die LeserInnen an manchen Textstellen fade. Es ist auffällig, dass Özdoğan es bevorzugt, 

Redewendungen und Sprichwörter aus dem Türkischen wörtlich zu übersetzen und nicht das 



124 
 

deutsche Äquivalent zu suchen und einzusetzen, wie an folgenden Beispielen zu erkennen wäre: 

„[...] mögen deine Hände immer gesund bleiben”452, „[...] behütet wie Augäpfel mögen sie sein 

[...]”453 oder „[…] Tee dunkel wie Kaninchenblut”454. Des Weiteren werden häufig dieselben 

Sätze an unterschiedlichen Textstellen wiederholt, wie im Beispiel „Ein wenig gewieft muss 

man sein”455 oder „[...] Gefühle und Verbundenheit sind Gottes Geschenke“456. Erzählt wird 

der Roman von einem auktorialen Erzähler. Bekanntlich ist der auktoriale Erzähler ein allwis-

sender Erzähler. Obwohl er jede Figur und jedes Geschehen in der Geschichte kennt, ist er 

selbst nicht Teil der Geschichte. 

Einige Beispiele zum auktorialen Erzähler aus dem Roman wären: „Güls Gebete werden erhört 

werden, doch zu einem Zeitpunkt, da sie alle Dringlichkeit verloren haben.“457 Dies hier ist eine 

Aussage des auktorialen Erzählers, der dem/r LeserIn eine Auskunft über die Zukunft erteilt. 

Der auktoriale Erzähler hat einen Wissensvorsprung und kann dementsprechend, wie es der 

Fall im vorgeführten Beispiel ist, über die Zukunft berichten. In einem weiteren Beispiel lässt 

der auktoriale Erzähler den Leser über die Gefühle und Gedanken einer Figur Einblick nehmen. 

„Dass sie der Kraft ihrer mittlerweile zwölfjährigen Tochter vertraut, macht Ceyda stolz. 

Gleichzeitig nimmt Ceyda sich in dieser Nacht vor: Egal, was passiert, ich werde keinen Mann 

heiraten, der trinkt.“458 Das ‚Stolz sein‘ bezieht sich auf die Gefühle Ceydas, die Entscheidung 

niemals einen Mann zu heiraten, der trinkt, entstammt Ceydas eigenen Gedanken. Des Weiteren 

setzt Özdoğan triviale Muster ein, wie im Beispiel, „Als die ersten Blätter fallen […].“459 

Obwohl Heimsraße 52 kein Roman ist, der sich hauptsächlich auf die Probleme der Migration 

und dessen Einflüsse auf die Personen bezieht, sind im Roman solche Motive trotzdem zu be-

obachten. Heimat, Sehnsucht, Fremdheit, die Reise nach Deutschland mit dem Zug, der Koffer 

der die Figuren bei der Anreise als einziges Besitztum begleitet und ein namenloses Dorf, ir-

gendwo in Anatolien sind Elemente, die in vielen Romanen, die sich mit der Migration beschäf-

tigen vorkommen. Diese Elemente finden sich auch in diesem Roman. Doch weder die schwie-

rigen Lebensumstände noch die Gefühle, die man als Fremder in einem neuen Land empfindet, 

werden als allzu bedrückende und hemmende Erfahrungen, die den Alltag erschweren und die 

Lebensfreude wegnehmen, geschildert. Nur Sehnsucht kommt als das stärkste Motiv im Roman 

 
452 Özdoğan, Selim: Heimstraße 52 (2011). Berlin: Aufbau 2014, S. 142.  
453 Ebd. S. 180. 
454 Ebd. S. 241. 
455 Ebd. S. 98f. Derselbe Satz wird auf Seite 187 wiederholt. 
456 Ebd. S. 139f. 
457 Ebd. S. 108. 
458 Ebd. S. 106. 
459 Ebd. S. 230. 



125 
 

zum Vorschein und hat Gewicht. Es ist das bestimmende Gefühl, das nicht nur die Handlung 

vorantreibt, sondern auch die Persönlichkeit der Hauptfigur Gül prägt. Die ersten achtzehn Mo-

nate, die Gül ohne ihre beiden Töchter in Deutschland verbringen muss, ist das am stärksten 

traumatisierendes Ereignis, das sie im neuen Land erlebt. Özdoğan macht in seinem Roman 

keinen Gebrauch von einem Opferdiskurs oder der Betroffenheit. Ganz im Gegenteil schildert 

Özdoğan mit seiner Hauptfigur Gül eine starke Persönlichkeit, die sich jeder Verletzung der 

Menschenwürde distinguiert und entschieden gegenüberstellt. Hier als Beispiel zu nennen wäre 

die Erfahrung, die Gül an der Arbeitsstelle macht, wo sie aufgrund fehlender Unterlagen 

schwarzarbeitet. Während einer Kontrolle von den Behörden an der Arbeitsstelle muss Gül sich 

im Kühlraum in eine Box voll geschlachteter Hühner legen und dort zwanzig Minuten abwar-

ten. Am nächsten Tag weigert sie sich, diesen Arbeitsplatz je wieder zu betreten und toleriert 

diese denunzierende, erniedrigende Behandlung nicht. „‚Etwa zwanzig Minuten‘, sagt sie, 

‚etwa zwanzig Minuten habe ich da gelegen und kaum gewagt zu atmen, weil man den Dampf 

aus meinem Mund hätte sehen können. Ich möchte da nicht mehr hin‘.”460 Gül weiß, dass sie 

sich aus finanziellen Gründen in Deutschland befindet, dass sie auf das Geld angewiesen sind, 

das sie verdient und dass sie aus diesem Grund auch ihre Kinder zurücklassen musste. Doch ihr 

Stolz, ihr Anspruch auf eine faire Behandlung und Achtung haben Priorität. 

Des Weiteren werden in Heimsraße 52 typische Stereotype und Vorurteile, die sowohl die 

Deutschen als auch die Türken betreffen, häufig verwendet. An der folgenden Textstelle wird 

der Geiz eines Deutschen (Helmut) der Großzügigkeit eines Türken (Fuat) gegenübergestellt. 

Während Geiz als eine inakzeptable Eigenschaft kritisiert wird, wird die Großzügigkeit als eine 

Tugend hervorgehoben.  

Ja, sagt Fuat, wir sind keine Individualisten, wir sind keine solchen Egoisten wie die Deutschen. Wir wis-

sen, wann man sich schämt. Ich hatte einen Kollegen, Helmut, dem habe ich jeden Tag Kaffee mitgebracht, 

jeden Tag. […] ich habe […] gesagt, dass ich ihm so lange jeden Tag einen Kaffee ausgeben werde, bis es 

ihm unangenehm wird. […] Nach acht Wochen, ich lüge nicht, nach acht Wochen hat Helmut mir einen 

Kaffee gekauft. […] Zwei Monate hat der sich von mir einladen lassen. […] Wir werden nicht so wie die. 

[…] Wir haben nämlich mehr Reichtümer, wir sind ein reiches Volk, wenn auch keine Wirtschaftsmacht.461 

 

Großzügigkeit und Gastfreundlichkeit sind der türkischen Kultur zugeschriebene Eigenschaf-

ten. Demgegenüber wird knausriges Handeln häufig mit den Deutschen in Verbindung gesetzt. 

Mecklenburg macht eine sehr klare und einfache Definition davon, was Stereotyp bedeutet: 

„Verfestigte und vereinfachte kollektive Bilder nennt man Stereotype.“462  Damit deutet Meck-

lenburg darauf hin, dass Stereotype, mögen es positive oder negative sein, einfach so wie sie 

 
460 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 20. 
461 Ebd. S. 246. 
462 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 239.  



126 
 

dargestellt worden sind, angenommen und ohne viel Überlegung internalisiert und akzeptiert 

werden. Diese Textstelle bildet ein bedeutendes Beispiel für gefestigte Bilder und Stereotype, 

die auf Vorurteile und Verallgemeinerungen basieren. Mit dieser Erfahrung bewertet Fuat die 

Deutschen und stuft sie alle als knausrig ein. Doch nicht alle Zuschreibungen im Text die Deut-

schen betreffend sind negativ beladen. Fleiß, Ordnung, Pünktlichkeit erweisen sich als positive 

Attribute, die im Roman mit den Deutschen in Verbindung gesetzt werden. „Das hier ist 

Deutschland, da kann man nicht einfach zu spät kommen, hier hat alles eine Ordnung und eine 

Zeit.“463 

Özdoğan greift auf klischeehafte Motive zurück, wie etwa das Essen, die die kulturelle Diffe-

renz hervorheben. Die aus dem Roman entnommene Textstelle ist ein explizites Beispiel da-

für, wie zwei unterschiedliche Kulturen Essen begreifen. 

Warum kann Ceren nicht bei uns mitessen?,  hat Gesine wohl gefragt […]. Ich esse immer bei denen, wenn 

ich dort bin. – Gesine, habe die Mutter gesagt, […]. Cerens Eltern sind Doppelverdiener. Und Gesine hat 

geantwortet: - Nein […]. Cerens Mutter ist arbeitslos, und ich darf trotzdem immer bei denen essen.464 

 

Gesines Mutter teilt das Essen sehr ungern, weil sie mit knappen Mitteln das Essen auf den 

Tisch bringen muss. Das übriggebliebene soll für den nächsten Tag aufbewahrt werden. Essen 

kann laut Gesines Mutter nur dann erst geteilt und angeboten werden, soweit der Verdienst das 

erlaubt. Bei Cerens Eltern spielt der Verdienst keine Rolle. Das Essen, das auf den Tisch 

kommt, wird unter allen verteilt, die sich dort befinden. Keiner wird vom Tisch zurückgewie-

sen. 

Özdoğans Roman ist ein ereignisarmer Roman, doch dafür legt der Autor das Gewicht auf seine 

Figurendarstellung. Nicht nur die Hauptfiguren Gül und Fuat, sondern auch die weiteren Figu-

ren im Text haben eine gewisse Tiefe. Mit ihren individuellen Geschichten verleihen sie dem 

Roman einen Hintergrund. Der Leser erfährt somit über die zwischenmenschlichen Beziehun-

gen in der türkischen Minderheit, es werden diverse Konstellationen der Geschlechterrollen 

vorgestellt, welche den tiefverankerten Überlegungen widersprechen.465 Frauen aus unter-

schiedlichen Gebieten der Türkei werden eingeführt, so wird ebenfalls ein Blick in die Bezie-

hungen zwischen den Frauen untereinander geworfen, zum Beispiel wie sie sich über ihr 

 
463 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 51. 
464 Ebd. S. 174. 
465 Ebd. S. 96. Saniye und Yılmaz sind ein Paar und die Freunde von Gül und Fuat. Yılmaz schätzt seine Frau 

Saniye und möchte die Kinderbetreuung nicht allein ihr überlassen, sondern sie dabei unterstützen. Diese Ein-

stellung führt bei Fuat zu Verachtung, „kein Mann aus Anatolien” würde sich laut Fuat so benehmen, womit er 

meint, dass Männer aus Anatolien ihre Frauen bei der Betreuung der Kinder nicht unterstützen würden, da es 

seiner Ansicht nach sowieso eine Frauenangelegenheit ist.  



127 
 

Privatleben äußern.466 Die klischeehaften Motive, wie der Zug, der Koffer und das namenlose 

Dorf irgendwo in Anatolien, kreieren ein kollektives Bild und reduzieren alle türkischen Ein-

wanderer auf eine gewisse Geschichte und engen sie ein.467 Doch Özdoğans Nebenfiguren 

schaffen es, diesen Kreis zu durchbrechen, indem sie ihre eigenen Geschichten erzählen. 

Wie bereits erwähnt, ist Özdoğans Roman ein ruhig dahinfließender Roman. Die Ruhe, die 

Gelassenheit der Hauptfigur Gül, zieht sich durch den gesamten Text. Seinen Erfolg hat der 

Roman seiner gut konstruierten Hauptfigur Gül zu verdanken. Özdoğans Protagonistin Gül ist 

eine vielschichtige, tiefe Figur mit vielen Chiffren. Özdoğan erstellte zwar eine facettenreiche 

Figur, die jedoch bei einer bloßen Lektüre sehr häufig nur als eine höchst positive, warmher-

zige, liebenswerte Figur bewertet (so wird sie auch in vielen Rezensionen beschrieben) und nur 

auf diese Eigenschaften reduziert wird. Doch eine nähere Betrachtung, ein aufmerksames Le-

sen, zeigt, dass sie eine ausführlich ausgedachte Figur ist, die in sich diverse Besonderheiten 

verkörpert. Auf dem ersten Blick erscheint Gül mit ihrem sanften, ruhigen Gemüt, liebevollen 

und verständnisvollem Entgegenkommen nur als eine Frau und Mutter, die den traditionellen 

Erwartungen der Gesellschaft nachkommt. Zudem wird sie physisch nicht als eine hübsche, 

attraktive, sondern als eine kleine, runde Frau, quasi ohne jenen Sexappeal, beschrieben. Doch 

hinter diesem ideologisch konstruierten Rahmen befindet sich eine intelligente Frau mit einer 

außergewöhnlich starken Persönlichkeit und einem inneren Gleichgewicht. Gül ist immer in 

der Lage, sich zu beherrschen, und lässt sich von Vorkommnissen nicht mitreißen. Wenn Mev-

lüde, eine ihrer Freundinnen, während einer Unterhaltung auf etwas mit einem Übermaß rea-

giert, versucht Gül, sie zu beruhigen und sie zu besänftigen. „Mevlüde, mein Herz, es ist doch 

gar nichts passiert, worüber man sich aufregen müsste. […] wir sind alles Menschen. Es gibt 

gar keinen Grund, so harsch zueinander zu sein.“468 Dieses Beispiel zeigt, dass Gül, anstatt mit 

ihrer Freundin zu diskutieren, hier um eine Lösung bemüht ist. Diese Einstellung und ihre wei-

teren positiven Attribute lassen sich ebenfalls in ihrer Beziehung zu ihren beiden Töchtern 

 
466 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 50. Die türkischen Frauen, Kolleginnen von Gül in der Fabrik, sprechen mitei-

nander mit einer Offenheit über ihr Sexualleben.  
467 Nocera, Lea: Manikürlü Eller Almanya’da Elektrik Bobini Saracak. Toplumsal Cinsiyet Perspektivinden Batı 

Almanya’ya Türk Göçü (1961-1984). Der originale Titel der Arbeit lautet, La Migratione Turca in Germania 

Occidentale in una Prospettiva di Genere 1961-1984. Istanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları 2018. In ih-

rer Arbeit untersucht Nocera die Migration der Türken aus der Türkei nach Deutschland, mit besonderem Fokus 

auf türkische Migrantinnen. Dabei bezieht sie sich auf eine Zeitspanne zwischen den Jahren 1961 bis 1984 und 

betont, dass durch diese Migration der Türken Deutschland und so auch Europa selbst einer Umwandlung unter-

zogen worden sind. In ihrer Analyse legt Nocera den Schwerpunkt auf die türkischen Migrantinnen, ihre Beweg-

gründe für die Migration und die sozialen Schichten, denen sie angehören. Nocera widerlegt mit ihrer Arbeit die 

weitverbreitete Auffassung, dass alle türkischen Migranten konservativ sind und aus ländlichen Gebieten stam-

men würden. Sie liefert somit eine andere Perspektive der türkischen Migration.  
468 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 54f. 



128 
 

beobachten. Güls eigene Mutterschaft ist durch Sehnsucht und ihre nahe Beziehung zu der ei-

genen Mutter Fatma geprägt. Mit dem plötzlichen Verlust der eigenen Mutter schleicht sich 

Sehnsucht schon sehr früh in Güls Leben ein. Deswegen fallen ihr die ersten achtzehn Monate 

in Deutschland, die sie ohne ihre Töchter Ceyda und Ceren verbringen muss, sehr schwer. Die 

knapp sechs Jahre, die Gül mit ihrer Mutter verbrachte, waren intensiv, bereichernd und gehalt-

voll. Fatma und Gül teilen ein ähnliches Schicksal, auch Fatma verlor ihre Eltern, als sie noch 

sehr klein war, und wurde von Adoptiveltern großgezogen. Doch trotz dieses schweren Verlusts 

wird aus Fatma eine lebendige, aufgeschlossene, gesprächige, liebevolle Person, die leicht An-

schluss zu anderen finden kann. 

[…] die Frauen des Dorfes mochten Fatma, weil sie noch so jung war, weil sie Geschichten erzählen konnte, 

weil sie immer freundlich zu allen war und sich nicht als etwas Besseres fühlte, nur weil sie aus der Stadt 

kam oder weil sie Geld hatte.469 

 

Fatma ist nicht nur bescheiden, sie begeistert und amüsiert die Leute des Dorfes auch mit ih-

ren Geschichten und den Märchen, die sie erzählt. Des Weiteren ist Fatma nicht nur eine für-

sorgliche Mutter, sie ist auch eine Mutter, die mit ihrer Tochter kommuniziert, ihr zuhört und 

Freude daran hat, gemeinsam mit ihr Zeit zu verbringen. 

Wenn sie mit Gül allein war, redete sie viel mit ihrer Tochter, erzählte ihr, was sie gerade tat und an wen 

sie dachte, erzählte, daß sie selber keine Mutter gehabt hatte, daß ihre Adoptivmutter sich gut um sie ge-

kümmert hatte.470 

 

Diese Handlung Fatmas zeigt ihre Offenheit und ihre Bereitwilligkeit, ihre kleine Tochter in 

ihre Gefühlswelt blicken zu lassen. Sie erzählt über sich selbst und über ihre Erlebnisse, lässt 

die Tochter erfahren, was in ihrem Alltag vorgeht. Das ständige Kommunizieren mit ihrer 

Tochter gibt Gül das Gefühl, wertvoll, respektiert und anerkannt zu sein.  Doch das Wichtigste 

ist, dass Fatma Gül mit Werten und Besonderheiten ausstattet, die sie später auch selbst als 

Mutter anwenden und auf die eigenen Töchter übertragen wird. Die folgenden Textstellen aus 

den Romanen Die Tochter des Schmieds und Heimstraße 52 stellen dar, wie sehr Gül ihrer 

Mutter in ihrem Handeln ähnelt.  

- Ärgern die anderen dich? Lachen sie dich aus?  

Gül schüttelte den Kopf.  

[…]  

- Sie lachen dich aus, weil du sprichst wie die Leute vom Dorf.  

Gül senkte den Kopf.  

- Aber das ist doch nicht schlimm. Wenn du ein paar Tage mit ihnen spielst, dann redest du bald genau wie 

sie, das lernst du schnell. […] Du brauchst dich doch nicht zu schämen. 

Und Fatma griff Gül unter die Achseln und lachte und fing an, sie auszukitzeln […]. Gül lachte und 

kreischte […].471 

 

 
469 Özdoğan, Selim: Die Tochter des Schmieds (2005). Berlin: Aufbau 2018, S. 22. 
470 Ebd. S. 28. 
471 Ebd. S. 36f. 



129 
 

Fatma ist aufmerksam und hat Mitgefühl. Ohne dass sich Gül im Klaren darüber äußert, was 

sie tatsächlich belastet, versteht Fatma den Grund von Güls Betrübnis. Mit einfachen Worten, 

versucht sie Gül klarzumachen, dass das, was Gül als Problem empfindet, sich in Kürze von 

selbst lösen wird. Gleich darauf versucht Fatma Gül aufzumuntern und sie von ihrer schlechten 

Stimmung abzulenken, indem sie anfängt mit ihr zu spielen. 

Eine weitere Textstelle aus dem Roman Heimstraße 52 schildert ein Ereignis, bei welchem Gül 

auf eine ähnliche Weise versucht, Ceyda und Ceren zu beruhigen. Als ihre Töchter beim Spie-

len im Wohnzimmer die Antenne vom Fernseher kaputt machen, bekommen sie große Angst, 

da sie die Reaktion ihres Vaters fürchten. Obwohl Gül davon überzeugt ist, dass Fuat eine große 

Sache daraus machen würde, bewahrt sie ihre Ruhe. „-Was machen wir?, fragt Ceren. – Keine 

Angst, wir finden schon eine Lösung. […] Ich werde sagen, es ist beim Saubermachen passiert. 

Ihr wisst von nichts, ist das klar?“472 Damit ihre Töchter durch Fuat keinem Tadel unterzogen 

werden und sie dadurch den Abend mit Angst verbringen müssen, entscheidet Gül, die Schuld 

auf sich zu nehmen. Gül möchte vermeiden, dass sich ihre Töchter über ein Missgeschick Sor-

gen machen, deswegen schlägt sie eine Lösung vor, um das Problem zu beseitigen. Diese un-

terschiedlichen Ereignisse dienen dazu zu zeigen, wie lösungsorientiert Fatma und Gül agieren, 

wenn ihre Töchter mit einer schwierigen Situation konfrontiert werden. Beide Mütter vermei-

den Vorwürfe und konzentrieren sich darauf, ihre Kinder zu entlasten. 

Gül leidet erheblich an der achtzehn Monate langen Trennung von ihren Töchtern. Die bittere 

Erfahrung, die sie selbst als kleines Kind hatte erleben müssen, müssen nun ihre Kinder auf 

einer anderen Art und Weise erleben. Auch nach der Vereinigung findet sie keine innere Ruhe. 

„Etwas fehlt immer. Auch wenn Gül jetzt mit ihren Töchtern vereint ist, wie sie es sich ersehnt 

hat […]. Es fehlen achtzehn Monate mit Ceyda und Ceren, und Gül versucht diese Lücke zu 

schließen, obwohl sie ahnt, dass das nicht möglich ist“.473 Gül empfindet dies als eine Zeit, die 

verloren gegangen und nicht nachzuholen ist. Die Liebe und die Anerkennung, die Gül von 

ihrer Mutter Fatma erhielt, überträgt sie genauso auf ihre beiden Töchter, Ceyda und Ceren. 

Zwischen Gül und ihren beiden Töchtern gibt es keine Konflikte, es gibt keine Streitereien und 

die drei Frauen bewahren immer Frieden untereinander. Doch die vorübergehende Trennung 

von der Mutter führt bei Ceyda zu einem Ressentiment, das in gewissen Momenten zu spüren 

ist. Implizit zeigt Ceyda mit kleinen Andeutungen, dass Gül es ihr doch nicht so Recht machen 

kann, egal, wie sehr sich diese darum bemüht.  

 
472 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 140. 
473 Ebd. S. 71. 



130 
 

Ceyda reißt das Geschenkpapier etwas widerwillig ab, doch Gül kann erkennen, wie sie versucht, ihre 

Freude zu unterdrücken, als sie die Puppe sieht. Dieser kleine Moment, in dem sich Entzücken im Gesicht 

ihrer Tochter widerspiegelt, entgeht ihr nicht.474 

 

Ceyda möchte sich mit dieser Geste an Gül rächen, möchte ihr damit zeigen, dass eine Gutma-

chung nicht so leicht ist. Obwohl sie sich über das Geschenk äußerst freut, unterdrückt sie ihre 

Begeisterung, damit Gül am Schenken keine Freude erleben kann. Ein weiteres Ereignis, bei 

welchem Ceyda die Gelegenheit erneut nutzt, Gül einen weiteren Vorwurf zu machen und sie 

zu verletzen, ist, wenn Ceren ihre Mutter fragt, ob sie Schwimmen gehen darf. Da Ceren, als 

sie noch bei ihren Großeltern war, einen Unfall erlitt und beinahe ertrunken wäre, reagiert Gül 

auf Cerens Frage vehement. „[…] Schwimmen? Reicht es nicht, dass du fast ertrunken bist in 

dem Becken?“475 Auf die Antwort von Gül reagiert Ceyda zynisch: „Als würde dich das küm-

mern, […].“476 Ceyda möchte andeuten, dass das Ceren nur passierte, weil Gül nicht bei ihnen 

gewesen war. Ceyda ist es bekannt, dass Gül Schuldgefühle empfindet, weil sie ihre Töchter 

zurücklassen musste, deswegen möchte sie sie an ihre Pflicht und deren Vernachlässigung er-

innern. Im Vergleich zu Ceren ist Ceyda reserviert, verschlossen und distanziert. Dies lässt sich 

bereits bei der Abschiedsszene am Anfang des Romans Heimstraße 52 ablesen. Während Ceren 

auf den Abschied von ihrer Mutter völlig verstört reagiert, wirkt Ceyda eher zurückhaltend und 

still. Ceyda ist es bewusst, dass sie das Gehen der Mutter nicht verhindern kann, so sehr sie das 

auch verletzt. Deswegen ist in ihrem Verhalten eine Akzeptanz und Unterdrückung der Gefühle 

zu beobachten.  

Fuats Mutter Berrin hielt sie auf dem Arm, ein fast drei Jahre altes Kind, das schrie und tobte, während ihr 

die Tränen liefen und sie sich mit den Fingern das Gesicht zerkratzte und die Haare raufte, sie in Büscheln 

ausriss, obwohl Berrin versuchte, die Ärmchen festzuhalten. Ceyda, die bald sechs wird, […] schien weni-

ger als ihre Schwester zu begreifen, was dieser Abschied bedeutete. Ceyda ist brav, folgsam und fleißig, 

hat Gül gedacht, […], sie wird das Beste aus der Trennung machen.477 

 

In den späteren Jahren offenbart Gül, dass die Gründe vieler Entscheidungen Ceydas ihr ver-

schlossen blieben. „Ceyda hat noch nie viel geredet und Gül weiß häufig nicht, was in ihrer 

Tochter vorgeht. Sie weiß nicht, warum sie sich damals für eine Lehre als Friseurin entschie-

den hat, sie weiß nicht, warum sie Adem geheiratet hat […].“478 Ceyda teilte ihrer Mutter mit, 

wofür sie sich entschieden hatte, doch sie fühlte sich nie dazu gezwungen, ihre Entscheidun-

gen zu begründen. Da Gül nicht die Art von einer Mutter ist, die ihre Töchter mit vielen Fra-

gen bedrängt, blieb vieles im Dunklen. 

 
474 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 74. 
475 Ebd. S. 66. 
476 Ebd. S. 66. 
477 Ebd. S. 5f. 
478 Özdoğan, Selim: Wo Noch Licht Brennt (2017). Innsbruck, Wien: Haymon 2020, S. 12. 



131 
 

In ihrem Aufsatz „Mutterliebe Kann Berge versetzen.“ Konzepte von Mutterschaft in 

(west)deutschen Elternratgebern des 20. Jahrhunderts bezieht sich Beatrice Hungerland da-

rauf, wie diverse Vorstellungen vom Kind, die Darstellung der Mutter beeinflussen. Der Wan-

del in der Stellung des Kindes in der Gesellschaft führte ebenfalls zu einem Wandel in der 

Stellung der Frau als Mutter.479 „Konzepte von Mutterschaft bestehen aus sozialen Zuschrei-

bungen und gesellschaftlichen Erwartungen.“480 Hungerland betont, dass Konzepte und Attri-

bute der Mutterschaft anlehnend an gesellschaftliche Nezessitäten und Bedürfnisse entstehen 

und dass neben tiefverankerten Vorstellungen von dem, was Mutterschaft ausmacht, auch his-

torische und kulturelle Formen seinen Platz haben.481  

In der Konstruktion der Figur Gül macht Özdoğan ebenfalls keinen Verzicht auf die sogenann-

ten ‚sozialen Zuschreibungen und gesellschaftlichen Erwartungen‘ und bezieht sich auch auf 

diese. Özdoğans Hauptfigur Gül erfüllt die gesellschaftlichen Erwartungen, die ihr als Mutter 

zugeschrieben werden. Als Mutter ist sie fürsorglich, entgegenkommend, geduldig und liebe-

voll. Des Weiteren beschreibt Gül an einer Textstelle im Roman, Wo Noch Licht Brennt, was 

sie von Mutterschaft hält und glorifiziert dies als einen Status.  

Als Ceren ihr erzählte, dass sie schwanger ist, hat Gül sich gefreut. Nur eine Mutter weiß, wie eine Mutter 

sich fühlt, hat sie gesagt. Jemand, der kein Kind hat, kann nicht verstehen, wie es ist, eines zu haben. Nicht 

die, die es gelesen, gehört, studiert und verstanden haben, wissen es, sondern die, die es gelebt haben.482 

 

Die hier zu Wort gebrachten Überlegungen bezüglich der Mutterschaft betonen Güls konventi-

onelle Seite. Mutterschaft wird hier nicht nur sublimiert, es wird ebenfalls akzentuiert, dass es 

mit keinem weiteren Gefühl verglichen werden kann. Die Meinung, dass nur eine Frau, die ein 

Kind auf die Welt gebracht hat, es zu schätzen weiß, Mutter zu sein, ist weiterhin eine nicht im 

wahrhaftigen Sinne überdachte Aussage. Des Weiteren gibt es viele Beispiele, die dagegen-

sprechen. In ihrem Werk Der Konflikt beschäftigt sich Elizabeth Badinter ebenfalls mit der 

Frage, was eine Mutter ausmacht: 

Ist die Mutter diejenige, die die Eizelle spendet, diejenige, die das Kind austrägt, oder diejenige, die es 

aufzieht! Und wenn das letzte der Fall ist, bestehen dann überhaupt noch grundlegende Unterschiede zwi-

schen der Vater- und der Mutterschaft?483 

 

 
479 Anmerkung der Verfasserin: Da im Teil über Elizabeth Badinter, die Wahrnehmung der Mutterschaft ange-

sprochen und behandelt wurde, soll hier nicht erneut darauf eingegangen werden. 
480 Hungerland, Beatrice: „Mutterliebe kann Berge versetzen“. Konzepte von Mutterschaft in (west)deutschen 

Elternratgebern des 20. Jahrhunderts. In: Kirn-Krüger, Helga/ Wolf, Laura (Hg.): Mutterschaft zwischen Kon-

struktion und Erfahrung. Aktuelle Studien und Standpunkte. Opladen, Berlin, Toronto: Budrich 2018, S. 28-42, 

hier S. 28. 
481 Vgl. Hungerland: „Mutterliebe kann Berge versetzen“, S. 28. 
482  Özdoğan: Wo Noch Licht Brennt, S 25f.  
483 Badinter: Der Konflikt, S. 16. 



132 
 

Badinter bezieht sich hier zwar ausschließlich auf Vater und Mutter und erläutert, dass der 

Schwerpunkt der Elternschaft in der Erziehung des Kindes und der damit verbundenen Verant-

wortungen liegt. Diese Überlegung Badinters hat sowohl auch für weitere Personen, die sich 

ebenfalls für die Verantwortung eines Kindes bereiterklären und es übernehmen eine Geltung. 

An einer weiteren Textstelle, offenbart Gül, wie wichtig ihre Töchter für sie sind und dass sie 

das Zentrum in ihrem Leben bilden. „Ihr seid mein Leben, ihr seid alles, was ich habe, alles 

würde ich für euch opfern, alles, versteht ihr.“484 Das gesellschaftliche Bild, der sich aufopfern-

den Mutter findet stets eine hohe Achtung. Die Hauptfigur Gül, kommt diesem hohen Anspruch 

ebenfalls mit einer Selbstverständlichkeit entgegen. In ihrem Werk Mutterschaft im Patriarchat 

kritisiert Barbara von Sturm die übermäßig forcierte Mutterrolle. „Mädchen und Frauen werden 

in ihrem Leben zu nichts mehr ermutigt, und nichts wird ihnen als so wichtig und erstrebenswert 

vorgeführt wie die Mutterrolle.“485 Gül betont zwar in ihrem Gespräch mit der eigenen Tochter 

Ceren, wie besonders es ist, Mutter zu sein, doch sie schildert ihren Töchtern Mutterschaft nie-

mals als ein endgültiges Ziel, das die Frau unbedingt zu erreichen hat. Gül legt ebenfalls Wert 

auf Bildung und Selbstverwirklichung und ermutigt ihre Töchter, ihren Wünschen nachzuge-

hen. Obwohl Gül selbst, wie Barbara von Sturm es betonte, nicht für die Mutterrolle ermutigt 

und vorbereitet wurde, zeigte sich schon als Kind ihre mütterliche Ader. Nach dem frühen Tod 

der eigenen Mutter fühlt Gül sich verpflichtet, für ihre jüngeren Geschwister zu sorgen. „[…] 

Ich muß ein großes Mädchen sein, ich muß auf Melike und Sibel achtgeben.“486 Özdoğans 

Hauptfigur Gül erscheint auf dem ersten Blick als eine äußerst traditionell aufgebaute Figur. 

Doch mit der Entfaltung der Figur werden weitere Aspekte von ihr aufgedeckt. 

Gül ist eine Mutter, die zwar viele traditionelle Züge hat, aber die ebenfalls in vielerlei Hinsicht 

ihrer Zeit voraus ist. Sie beobachtet ihre Töchter, versucht, ihr Handeln zu verstehen, doch sucht 

sie niemals nach ihren Fehlern. Ihre Beziehung zu Ceyda und Ceren basiert nicht auf Druck, 

Repression und Streit. Gül versucht, ihre Töchter nicht zu manipulieren, sie in einen gewissen 

Rahmen zu drängen, wenn sie auch manchmal mit ihren Entscheidungen nicht äußerst zufrieden 

ist. Sie schenkt ihnen Freiheit, Anerkennung, Aufmerksamkeit und akzeptiert sie so, wie sie 

sind. Wenn Ceyda sich Jahre später dafür entscheidet, Friseurin zu werden, ist Gül zutiefst dar-

über enttäuscht, da sie für ihre Tochter etwas Besseres erhofft hatte. Trotzdem äußert sie keine 

Einwände, um Ceyda davon zurückzuhalten. „In Ordnung, sagt sie, wenn es dein Wunsch ist, 

 
484 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 66. 
485 Sturm, Barbara von: Mutterschaft im Patriarchat. Ein Plädoyer für mehr Mut zur Auseinandersetzung. Pfaf-

fenweiler: Centaurus 1991, S. 26. 
486 Özdoğan: Die Tochter des Schmieds, S. 59. 



133 
 

dann werde Friseurin.“487 Als sich Ceyda später entscheidet, Adem zu heiraten, steht Gül ihr 

nicht im Weg und gibt ihrer Tochter ihren Segen, obwohl sie an ihm zweifelt. „Irgendetwas an 

diesem Adem gefällt Gül nicht.“488 Gül legt viel Wert auf Individualität. Sie gibt ihren Töchtern 

viel Freiraum und erlaubt es ihnen, „zu einer eigenen Identität als Frau zu finden.“489 Demzu-

folge spüren Ceyda und Ceren jederzeit Güls Anwesenheit und ihre Unterstützung, doch nie 

werden sie von ihr bedrängt.  

Egal was passiert ist, egal, was passieren wird, ich bin deine Mutter, ich werde immer hinter dir stehen. 

Immer. Und wenn du dich eines Tages auf der Straße verkaufen solltest, wird da Schmerz sein, aber ich 

werde deine Mutter bleiben und tun, was eine Mutter tut.490 

 

Gül definiert mit diesen Worten, was sie unter Mutterschaft begreift. Vor allem bedeutet Mut-

terschaft für sie Akzeptanz ohne jene Beurteilung. Des Weiteren nötigt Mutterschaft für sie, 

den eigenen Schmerz und das eigene Leiden in den Hintergrund zu rücken und sich für das 

Kind einzusetzen und ohne Überlegung ihm beizustehen. Mit einem weit hergeholten Beispiel, 

mit der Schilderung des Schlimmsten, dass vorkommen könnte, gibt Gül Ceren die Sicherheit, 

ohne Bedingung immer für sie da zu sein. 

Nachdem Ceyda Adem heiratet und aus der Wohnung auszieht, kommen sich Gül und Ceren 

viel näher. Sie verbringen viel Zeit miteinander und genießen die Anwesenheit der jeweils an-

deren Frau. In diesen Momenten führen sie Gespräche und machen die andere mit ihrer eigenen 

Welt vertraut. Gül erzählt Ceren von einer fernen Welt. Nämlich der Vergangenheit und ihrer 

Kindheit in der Türkei. Ceren dagegen erzählt von ihrem eigenen Tagesablauf und ihren Freun-

den. Das gegenseitige Erzählen und Zuhören sind bedeutende Elemente im Roman Özdoğans. 

Wenn jemand erzählt und der andere ihm seine Aufmerksamkeit schenkt, fühlt der Erzählende 

sich geschätzt. Das Erzählen bedeutet nicht allein zwischenmenschliche Kommunikation, es 

bedeutet die Übertragung des Wissens und der Geschichte. Wenn Gül und Ceren sich nach 

einiger Zeit dafür entscheiden, in die Türkei zurückzukehren, entfalten sich weitere Aspekte 

von Güls Mutterschaft. Als Ceren sich in der Türkei in einen Jungen verliebt, wird Gül erneut 

zeigen, wie lösungsorientiert, unterstützend und zuverlässig sie ist. 

Wir werden einen Weg finden, dass er hierherkommen kann, ohne dass die Nachbarn ihn gleich alle sehen 

[…]. Ich werde alles tun, um dir Gelegenheiten zu verschaffen, aber ich möchte nicht, dass du sie miss-

brauchst, verstehen wir uns? […] Wie gut, denkt Gül, wie gut, dass wir hier sind und ich ihr diese Mög-

lichkeit bieten kann. […] Mutter und Tochter sitzen an diesem Abend […] im Wohnzimmer, Gül erzählt, 

wie sie Recep kennengelernt hat in der Grundschule auf dem Dorf […].491 

 

 
487 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 159. 
488 Ebd. S. 186. 
489 Kitzinger, Sheila: Frauen als Mütter. Mutterschaft in verschiedenen Kulturen (1978). München: Kösel 1980, 

S. 65.   
490 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 219. 
491 Ebd. S. 233. 



134 
 

Diese Textstelle ist bedeutend, da sie Gül nicht nur als Mutter, sondern auch als Frau darstellt. 

Als erstes sagt es viel über ihre Intelligenz aus. Gül sucht nach Wegen, Ceren dabei zu helfen, 

ihren Freund zu treffen. Damit sollen zwei Ziele zugleich erreicht werden. Gül macht ihre Toch-

ter glücklich, indem sie ihr eine Freiheit gönnt, aber damit hat sie ebenfalls die Gelegenheit, 

Ceren unter Kontrolle zu halten und die Gerüchte zu vermeiden. Dies ist eine Handlung, das 

sich grundsätzlich dem gefestigten, konventionellen Mutterbild entgegensetzt. Des Weiteren 

erzählt Gül Ceren von ihrer ersten Liebe, Recep, und verleiht ihrer Tochter das Gefühl, dass sie 

eine gemeinsame Erfahrung teilen und dass sie ihre Tochter versteht. Gül ist zwar eine scho-

nende Mutter, doch sie ist weder besitzergreifend noch einschränkend. „Aber ich kann die Kin-

der nicht bewahren vor der Welt, sie haben ihr eigenes Leben. Haben es schon immer gehabt. 

Sie sind durch mich gekommen, aber nicht von mir.“492 Gül und Fuats Ehe basiert nicht auf 

Liebe. Sie hatten geheiratet, weil sie sich bereits kannten. Am Anfang ihrer Ehe hatten sie eine 

gewisse Kommunikation, Gül erzählte und Fuat hörte ihr zu. „Sie erzählt von ihren Schwestern, 

sie erzählt die Geschichte mit dem Siebmacher […]. […] Und Fuat […] hört zu.“493 Doch die 

Kommunikation zwischen ihnen reduziert sich in den nächsten Jahren auf das Wesentliche, 

insbesondere in Deutschland, wo der Alltag eine ganz andere Struktur hat. Die ersten Monate 

Güls in Deutschland sind von Langeweile und Monotonie geprägt. „Wenn er schläft, sitzt Gül 

in der Küche, kein Buch, kein Radio, keine Zeitung, die Tage wissen nicht, wie sie vergehen 

sollen.“494 Gül geht nur den Bedürfnissen Fuats nach, als Frau, als Köchin, als Helferin, die 

seinen Alltag erleichtert. Gül und Fuat haben unterschiedliche Einstellungen gegenüber dem 

Leben. Fuat ist ehrgeizig, er legt Wert auf Geld und materielle Dinge, „[…] eines Tages werde 

ich genug Geld haben, um mir auch einen Cadillac leisten zu können.“495 Im Gegenteil zu Fuat 

hat Gül nichts gegen ein bescheidenes Leben. Wenn Fuat sich über ihre finanzielle Lage in der 

Türkei beschwert, widerredet ihm Gül und sagt, „Wir werden satt.“496 Fuat und Gül sind Ge-

genpole. Das einzige gemeinsame Ziel ist es, in Deutschland für ein abgesichertes Leben zu 

arbeiten. Während für Gül ein bescheidenes Leben zufriedenstellend ist, gehören für Fuat teure 

Güter und der damit verbundene Schein nach Außen als erstrebenswert. Als Fuat mit einem 

Fernseher nach Hause kommt, beteiligt sich Gül an seiner Freude, macht ihm keine Vorwürfe 

wegen seines extravaganten Einkaufs. „Gül sieht ihn an und freut sich, dass er glücklich ist.“497 

 
492 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 160f. 
493 Özdoğan: Die Tochter des Schmieds, S. 217. 
494 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 11. 
495 Özdoğan: Die Tochter des Schmieds, S. 241. 
496 Ebd. S. 286. 
497 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 78. 



135 
 

Güter haben für Fuat einen Symbolwert. Sie sind Zeichen für einen gewissen Erfolg, verleihen 

ihm das Gefühl, angelangt zu sein. Doch sein Verhältnis zu Geld ist ebenfalls ambivalent. Wäh-

rend er nach außen äußerst großzügig wirkt und vor Ausgaben nicht scheut, ist er seiner eigenen 

Familie gegenüber eher geizig. Als Individuen unterscheiden sie sich ebenfalls in ihrer Einstel-

lung gegenüber ihren beiden Töchtern. Die Trennung von ihren Töchtern ist für Gül unerträg-

lich, während sie ständig an ihre beiden Töchter denkt und sich um sie sorgt, empfindet Fuat 

diese Lage nicht als dermaßen tragisch. Ein erwähnenswertes Beispiel, das sie als Eltern von-

einander unterscheidet wäre die Handlung Fuats am Flughafen. Wenn es sich herausstellt, dass 

Ceydas Aufenthaltsgenehmigung abgelaufen ist und dass sie mit ihren Eltern nicht nach 

Deutschland abreisen darf, lässt Fuat Ceyda einfach mit einem völlig fremden Polizisten allein 

am Flughafen. Daher muss Ceyda den Abend mit dem Polizisten und seiner Familie verbringen. 

Diese Handlung Fuats ist weder eine überdachte noch eine verantwortungsvolle. Des Weiteren 

erscheint diese Handlung in einem realistischen Roman als äußerst surrealistisch, da der ganze 

Vorgang und die Entscheidung Fuats keine rationale Begründung findet. Gül kann ihre Emoti-

onen stets unter Kontrolle halten, aber dass Fuat Ceyda ohne jedes Zögern zurückgelassen und 

sie in Gefahr gebracht hat, kann sie nicht akzeptieren. „Wenn diesem Kind etwas zustößt, dann 

werde ich dich nicht leben lassen, sagt Gül. Und sie meint es auch so.“498 Während Gül sich 

sogar über das Wohlhaben ihrer Kinder bei ihren Schwiegereltern sorgen macht, kann Fuat 

seine Tochter einfach bei einem Fremden zurücklassen. 

Optisch findet Fuat Gül nicht attraktiv. Er nutzt jede Gelegenheit, ihr Äußeres zu kritisieren. 

„Fuat schaut auf ihren Hintern […]. […] – Eigentlich bevorzuge ich schlanke Frauen […].“499  

So sehr seine Worte auch verletzend sind, antwortet Gül nicht auf diese Demütigungen. Fuat 

besitzt weder die Intelligenz noch die Tiefe, um Gül zu verstehen. Gül ist nicht streitsüchtig 

wie Fuat. Kommunizieren bedeutet für sie nicht den Gegenüberstehenden zu verletzen, ihn zu 

erniedrigen oder die Stimme zu erheben. Sie hat nicht die Neigung, jede Kritik an ihrer Person 

zu entkräften. Gül beobachtet und analysiert die Menschen, versucht zu verstehen, was ihre 

Beweggründe sind, und äußert ihre Meinung erst nach eingehender Überlegung. Fuat hingegen 

hat Stimmungsschwünge und ist unberechenbar. 

Obwohl der frühe Verlust der eigenen Mutter eine große Lücke in Güls Leben bildet und sie 

diesen Schmerz nie ganz verarbeiten kann, überträgt sie ihre Verletzungen, Enttäuschungen und 

Ängste, die ihrer Kindheit angehören, keineswegs auf ihre Töchter. Gül führt keinen Kampf 

 
498 Özdoğan: Heimstraße 52, S. 86. 
499 Ebd. S. 113. 



136 
 

mit dem Leben, ihr Handeln wird nicht von der Bitterkeit der traurigen Kindheit gesteuert. Sie 

ist dankbar für ihre Familie und ihr erfülltes Leben. Özdoğan fügt voneinander divergierende 

Frauenfiguren in seinem Roman ein, die zugespitzte Eigenschaften haben – Güls Großmutter 

Zeliha, ihre Stiefmutter Arzu und ihre eigene Mutter Fatma. Diese unterschiedlichen Frauenfi-

guren, mit welchen Gül aufgewachsen ist, haben sie in unterschiedlichen Weisen geprägt. Die 

Großmutter und Stiefmutter waren negativ besetzte Figuren für sie. Die Großmutter war geld-

gierig und die Stiefmutter gefühlskalt. Durch diese zwei Frauen lernte Gül, weder Wert auf 

materille Dinge zu legen noch anderen gegenüber ihrer Liebe zu entziehen. Fatma, ihre Mutter, 

hingegen bereicherte sie mit Geschichten, lehrte Gül, andere zu lieben, zu schätzen und zu 

kommunizieren. Diese positive Einstellung spiegelt sich in ihrer Beziehung zu ihren beiden 

Töchtern und den Menschen in ihrem Umfeld. 

 

7. Fatma Aydemir: Ellbogen 

Ein weiterer Roman der Gegenstand der vorliegenden Arbeit ist, ist Fatma Aydemirs im Jahre 

2017 veröffentlichter Debütroman Roman Ellbogen. Die Autorin Fatma Aydemir wurde 1986 

in Karlsruhe geboren. Sie ist als Kolumnistin und Redakteurin bei der taz tätig. Für ihrem Ro-

man Ellbogen erhielt sie den Klaus-Michael-Kühne-Preis. Aydemir gehört zu den Repräsen-

tantInnen der Postmigration. Postmigration bedeutet im breiten Sinne, wie auch von dem Prä-

fix-Post zu entnehmen ist, nach der Migration. Postmigration bedeutet, dass die Großeltern oder 

Eltern einer Person in ein fremdes Land zugewandert sind und nicht die Person selbst. Im Falle 

der Autorin Aydemir waren es die Großeltern, die nach Deutschland auswanderten, als Ayde-

mirs Eltern noch Jugendliche waren. In seinem Artikel Postmigration und Postkolonialismus. 

Mäandernd – essayistische Überlegungen I schreibt Ömer Alkin, dass die Postmigration „die 

Migration in ihren Dimensionen und Konsequenzen adressiert.”500 Daraus ist zu verstehen, dass 

die Postmigration mit Aspekten der Migration eng verknüpft ist. Alkin fügt in seinem Artikel 

hinzu, dass der Postmigrantische Ansatz „den rassialisierenden Migrationsdiskurs benötigt, um 

gegen ihn argumentieren zu können.”501 Dies bedeutet, dass dieser Ansatz darauf zielt, die ne-

gativen Aspekte des Migrationsdiskurses, wie Zugehörigkeit, Nichtzugehörigkeit, Ausgren-

zung durch Zuschreibung oder Vorurteile, die auf mehreren Ebenen zur Benachteiligung füh-

ren, zu bekämpfen. „Das Postmigrantische versteht sich dann als Kampfbegriff gegen 

 
500 Alkin, Ömer: Postmigration und Postkolonialismus. Mäandernd – essayistische Überlegungen I. In: Alkin, 

Ömer/ Geuer, Lena (Hg.): Postkolonialismus und Postmigration. Münster: Unrast 2022, S. 153-167, hier S. 157. 
501 Ebd. S. 160. 



137 
 

‚Migrantisierung‘ und Ausgrenzung von Menschen.”502 Migrantisierung wird von Fatma Ay-

demir auch in ihrem Aufsatz Arbeit thematisiert, in welchem die Autorin aufzeigt, dass eine 

postmigrantische Perspektive sich doch nicht überall und im Ganzen etabliert hat. Die Überle-

gung, dass „alle Gesellschaften, je nach Perspektive, migrantisch, postmigrantisch oder eben 

mehrheimisch bzw. weltheimisch“503 sind, zeigt sich in Aydemirs Aufsatz nicht als eine weithin 

anerkannte und etablierte Annahme. Aydemir beginnt ihren Aufsatz Arbeit mit einer Erfahrung, 

die sie an einem Fernsehsender mit einer Praktikantin machte, wo sie selbst ebenfalls als Prak-

tikantin tätig war. Dass Aydemir ein Vorstellungsgespräch an einer Tageszeitung als Volonta-

riat bekommt, wird von Aydemirs Kollegin mit einem unterschwelligen Neid und einer Skepsis 

empfangen. 

„Was hast DU denn für eine QUALIFIKATION??“, hat sie mich zuvor schon in der Mittagspause gefragt, 

als ich […] erzählte, dass ich ein Vorstellungsgespräch für ein Volontariat bei einer Tageszeitung hätte. 

[…] Sie hat nun aber wie verrückt gegoogelt und die Ausschreibung zum Volontariat gefunden: „Bewerber 

mit Migrationshintergrund bevorzugt! Das ist nicht gerade fair“, sagt sie.504 

 

Aus den Worten der Kollegin ist eindeutig eine Missachtung und eine Ausgrenzung herauszu-

lesen. Die Kollegin Aydemirs ist davon überzeugt, dass Aydemir dieses Vorstellungsgespräch 

aufgrund ihres Migrationshintergrunds erhielt. Dass Aydemir das Vorstellungsgespräch man-

cher ihrer Kompetenzen und ihrem Wissen zu verdanken haben könnte, wird von ihr nicht in 

Betracht gezogen. Somit rückt hier das Thema Migration/Migrationshintergrund und Diskrimi-

nierung in den Vordergrund. Diese Einstellung erweist sich als äußerst problematisch, da sie 

einerseits den Migrationshintergrund betont und das Gegenüber als den anderen einstuft, ande-

rerseits aber auch zeigt, dass das „Postmigrantische“505 noch nicht so weit ist, „einen Bruch mit 

der hegemonialen Normalität“506 zu schaffen.  

Mit Blick auf die Nachfolgegenerationen, die selbst nicht zugewandert sind, hat sich in den letzten Jahren 

der Neologismus „Migrationshintergrund“ durchgesetzt. Diejenigen, die mit einem solchen Etikett verse-

hen werden, reagieren oft verärgert auf diese Benennungspraxis. Sie wollen nicht auf einen „Hintergrund“ 

reduziert werden.507 

 

In ihrem Aufsatz Arbeit reagiert die Autorin Aydemir ebenfalls auf reduktionistische Handlun-

gen, die zielgerecht auf einen zumeist negativ wahrgenommenen Hintergrund fixieren, und die-

sen Hintergrund als eine Blockade für eine Weiterentwicklung betrachten. Aydemirs Roman 

Ellbogen enthält aber auch Beispiele, die den Einstellungen einer postmigrantischen 

 
502 Yildiz, Erol: Vom Postkolonialen zum Postmigrantischen. Eine neue Topografie des Möglichen. In: Alkin, 

Ömer/ Geuer, Lena (Hg.): Postkolonialismus und Postmigration. Münster: Unrast 2022, S. 71-98, hier S. 84. 
503 Ebd. S. 83. 
504 Aydemir: Arbeit, S. 27f. 
505 Yildiz: Vom Postkolonialen zum Postmigrantischen, S. 83. 
506 Ebd. S. 82. 
507 Ebd. S. 86. 



138 
 

Gesellschaft widersprechen. Verfestigte Zuschreibungen, die zu Reibungen in zwischen-

menschlichen Beziehungen und zu Benachteiligungen führen, werden auch hier beobachtet. 

Ellbogen ist ein facettenreicher Roman, der mehrere ineinander verflochtene Themen behan-

delt. Einige der wichtigsten Komponenten des Romans wären dysfunktionale Familienverhält-

nisse, das Erwachsenwerden, die Wut, das Othering und der Migrationshintergrund. Obwohl 

der Schwerpunkt der Arbeit auf der Mutter–Tochter–Beziehungen beruht, sollen hier ebenfalls 

diese Themen kurz angesprochen werden. 

Der Roman Ellbogen erzählt die Geschichte der Protagonistin Hazal aus der Ich-Perspektive 

und ist in drei Kapiteln eingeteilt. Aydemir bevorzugt in ihrem Roman eine unkomplizierte, 

alltägliche, einfache Sprache, die mit dem Niveau der Figuren des Romans im Einklang ist. Die 

Sprache des Romans vermittelt über den sozialen Status, den Hintergrund und das Alter der 

Protagonistinnen. Die eingeführten Dialoge im Roman verraten ebenfalls einiges über die Per-

sönlichkeit der Figuren. Die Protagonistin Hazal verwendet größtenteils die Jugendsprache. 

Wörter und Phrasen wie „Alter!“508, „[…] du gehst mir gleich auf den Sack […]“509, „Laber 

keinen Scheiß“510 wären einige Beispiele für Hazals Sprachgebrauch. Hazals Freundin Elma ist 

einschüchternd und hat einen rebellischen Charakter, diese Eigenschaften zeigen sich ebenfalls 

in ihrer Sprache. „Was grinst du so, du Affe?“511, „Ich fick dich, du Hurensohn. Hörst du, ich 

fick dich!“512. Gül, die auch zu Hazals Freundeskreis gehört, verwendet ebenfalls einen obszö-

nen Sprachstil. „Diese Missgeburt von Türsteher, wie er uns angeschaut hat. […] Dieser elen-

dige Hurensohn!“513 kann hier als Beispiel dafür dienen. Gelegentlich finden im Roman auch 

englische Wörter und Sätze Gebrauch. Einige Beispiele dazu wären: „Loser“514, „Dates“515, 

„No, no really, are you gay?“516 und „Thank you, honey“517. Wut, Frustration und Aussichtslo-

sigkeit sind Gefühle, die von allen drei Figuren stark empfunden werden. Deshalb zeigt sich 

dieser Gefühlszustand auch in der Sprache der Figuren. 

Hazal stammt aus Berlin und lebt mit ihren Eltern und ihrem jüngeren Bruder zusammen. Die 

Familie kommt aus einfachen Verhältnissen, der Vater arbeitet als Taxifahrer, die Mutter in 

einer Bäckerei, die einem Verwandten gehört, wo auch Hazal stundenweise aushilft. Hazals 

 
508 Aydemir, Fatma: Ellbogen (2018). München: dtv 2021, S. 14 
509 Ebd. S. 41. 
510 Ebd. S. 49. 
511 Ebd. S. 121. 
512 Ebd. S. 122. 
513 Ebd. S. 115. 
514 Ebd. S. 24. 
515 Ebd. S. 24. 
516 Ebd. S. 106. 
517 Ebd. S. 106. 



139 
 

Welt hat einen engen Radius. Ab und zu nimmt sie an dem staatlich organisierten Programm 

der BVB (Berufsvorbereitende Bildungsmaßnahme) teil, doch ihre Bemühungen führen zu 

nichts Ernsthaftem. Sie verbringt die Zeit oft mit ihren Freundinnen Elma und Gül. Meistens 

treffen sie sich bei einem weiteren Freund namens Eugen, der Gras verkauft und bei dem sie 

selbst auch zu der leichten Droge greifen. In ihrem öden Alltag fühlt sich Hazal eingeengt und 

bedrängt. Als Grund für ihr Elend sieht sie nicht nur ihre unterdrückenden Eltern, sondern auch 

ihren Migrationshintergrund. Die traditionell geprägten Eltern halten sich zuhause an einer nor-

mativen Geschlechterordnung, so nimmt Hazal in der Familie den niedrigsten Rang ein. Bereits 

in ihrer engsten Umgebung wird sie als die ‚Andere‘ eingestuft, im familiären Kreis bekommt 

sie die Erfahrung des ‚Othering‘ zu spüren. Im Gegensatz zu ihrem jüngeren Bruder muss Hazal 

Verantwortung im Haushalt übernehmen. Ihren Wünschen wird kaum Beachtung geschenkt, 

ständig muss sie sich rechtfertigen und um die kleinste Erlaubnis kämpfen. Zwischen der Ge-

walt des Vaters und der Ohnmacht der Mutter wächst Hazal mit einem „früh erworbene[n] 

Gefühl von Wertlosigkeit“518 auf. „Egal, was ist, für sie bin ich immer an allem selbst 

schuld.“519 Hazals Mutter leidet selbst an einem geringen Selbstwertgefühl und fehlenden 

Selbstvertrauen. Ihre unglückliche Ehe konnte sie nicht beenden und blieb darin stecken, weil 

ihr der Mut fehlte, für ein selbstbestimmtes Leben zu kämpfen. 

Mama, die immer Angst davor hat, irgendeinen Schritt von sich aus zu machen, Angst davor, sie könnte 

selbst daran schuld sein, dass sie scheißunglücklich ist. Und mein Vater, der aus Angst zuschlägt, ja, er 

tickt immer nur aus, weil er Schiss hat vor dem Versagen, als Vater, als Ehemann, als komischer Taxifahrer. 

Sie kommen mir beide so jämmerlich vor […], wie kleine bunte Pappmenschen mit immer hängenden, 

unglücklichen Gesichtern, aber irgendwie auch niedlich, wie sie in ihren kleinen Leben immer wieder die-

selben Runden drehen, bis ihnen die Kraft ausgeht.520 

 

In dieser Textstelle beschreibt Hazal die Handlungsunfähigkeit der Mutter und die eigentliche 

Machtlosigkeit des Vaters, der sich durch Gewaltausübung zu behaupten versucht. Der Vater 

fühlt sich im eigentlichen Sinne in all seinen Rollen, als Ehemann, Vater und als der Ernährer 

der Familie, unsicher und unvollkommen. Da er Angst davor hat, dass die Familie ihn in ir-

gendeiner Weise damit konfrontieren würde, versucht er, sie durch physische Gewalt einzu-

schüchtern. Das kleinkarierte, apathische Leben der Eltern ist durch Wiederholungen und Ent-

täuschungen geprägt. Die unmotivierte, im Inneren leere Art und Weise der Eltern ähneln, so 

 
518 Flaake, Karin: Bedeutung traditioneller Mutterbilder in Familien mit einer in der Paarbeziehung geteilten El-

ternschaft. Beharrungstendenzen und Veränderungsprozesse. In: Krüger-Kirn, Helga/ Metz-Becker, Marita/ Rie-

ken, Ingrid (Hg.): Mutterbilder. Kulturhistorische, sozialpolitische und psychoanalytische Perspektiven. Gießen: 

Psychosozial-Verlag 2016, S. 165-179, hier S.167. https://www.gendero-

pen.de/bitstream/handle/25595/396/Flaake_2016_Mutterbilder.pdf?sequence=1&isAllowed=y (eingesehen am 

12.09.2023) 
519 Aydemir: Ellbogen, S. 26. 
520 Ebd. S. 269f. 

https://www.genderopen.de/bitstream/handle/25595/396/Flaake_2016_Mutterbilder.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.genderopen.de/bitstream/handle/25595/396/Flaake_2016_Mutterbilder.pdf?sequence=1&isAllowed=y


140 
 

Hazal, jener der Pappmenschen. Das ideale Familienbild zerbröselt in Aydemirs Roman. In 

sämtlichen Textstellen des Romans bringt die Protagonistin Hazal ihren Frust über die eigene 

Familie und das Zuhause zu Wort.   

Wir gehen immer nach Hause. Aber nicht, weil wir nach Hause wollen, sondern, weil wir immer nach 

Hause müssen. In unsere kleinen Schachteln mit den niedrigen Decken, in denen unsere Familien leben, 

wo die Teppichfarbe zur Couch passt und wo es von jedem Teller zwölf Stück gibt […]. Wo man die 

Schuhe ausziehen muss und flauschige Pantoffeln trägt, weil das Laminat kalt ist und man ja später keine 

Kinder bekommt, wenn die Füße frieren. Und wir müssen doch Kinder bekommen, irgendwann, was sollen 

wir denn sonst tun?521 

 

Das Zuhause wird als ein Ort geschildert, der weder einladend noch gemütlich ist. Es wird als 

ein Ort beschrieben, zu dem man immer wieder zurückkommt, weil keine weitere Wahl vor-

handen ist. Es ist nicht die Geborgenheit, jedoch der Zwang und die Ausweglosigkeit, die im-

mer wieder nach Hause führt. Hazal fühlt sich keineswegs ihrem Zuhause verbunden. Die enge 

Wohnung mit ihrer niedrigen Decke ist bedrückend und der öden Einrichtung fehlt jede Inspi-

ration und Freundlichkeit. Die Gegenstände und Dinge in der Wohnung wurden nicht mit Liebe 

und nach einem besonderen Geschmack ausgesucht, sondern erfüllen eine erlernte und interna-

lisierte Notwendigkeit. Der forcierte Einklang der Farben der Gegenstände im Wohnzimmer, 

das Beharren an einer gewissen Anzahl der Teller empfindet Hazal als eine lächerliche Hartnä-

ckigkeit. Dass Pantoffeln nicht allein aus Gemütlichkeit getragen werden, sondern aus der 

Sorge, dass man ohne sie erkranken und keine Kinder bekommen würde, und die Konditionie-

rung, dass man unbedingt Kinder bekommen sollte, findet Hazal armselig und hemmend. An 

einer weiteren Textstelle bringt Hazal implizit das Scheitern der eigenen Familie wieder zu 

Wort. 

[…] weil sonntags alle frühstücken, und zwar nicht nur die glücklichen Familien, in denen gesprochen und 

gelacht wird, sondern auch die kaputten und abgefuckten Familien, als würde diese eine Stunde in der 

Woche alles zusammenhalten. Reichst du mir die Marmelade, du Hurensohn? Willst du noch ein Brötchen, 

Nutte?522 

 

Glückliche Familien, laut Hazal, sind Familien, die miteinander kommunizieren und eine 

Freude daran haben, gemeinsam Zeit zu verbringen. In einer unglücklichen Familie dagegen 

herrscht eine verarmte Kommunikation. Eine unglückliche Familie frühstückt sonntags zwin-

gend gemeinsam. Wie bereits erwähnt wurde, legt Hazal implizit dar, dass die eigene Familie 

nicht funktioniert und gewisse Werte, wie das Vertrauen, Respekt und Zuneigung, die eine Fa-

milie ausmachen, nicht besitzen. In der Familie herrscht eine patriarchalische Geschlechterord-

nung, so dass die Rollen festgelegt sind. Der Vater fungiert als das Haupt der Familie und die 

Mutter ist verpflichtet, ihre traditionellen Aufgaben zu erledigen. In der Darstellung der 

 
521 Aydemir: Ellbogen, S. 116. 
522 Ebd. S. 117. 



141 
 

Mutterfigur bedient sich Aydemir den etablierten Klischees, die weitgehend an türkischen 

Frauen in Deutschland haften. Sie zeichnet eine unkomplizierte, konservative, verunsicherte, 

schwache, vom Ehemann unterdrückte Frau, die ihre aufgezwungenen Rollen fraglos über-

nimmt. Die Mutterfigur hat eine enge Welt, bewegt sich ständig in einem gewissen Rahmen. 

Ihre Welt besteht aus der kleinen Wohnung und der Bäckerei, wo sie arbeitet. Des Weiteren ist 

sie oft von Kopfschmerzen geplagt, was dazu führt, dass sie häufig angespannt ist. Ihre Bezie-

hung zu Hazal ist meistens konfliktbeladen, da sie Hazal stets unter Druck setzt und ihre Frei-

heiten beschränkt. Die Mutter ist darauf konditioniert, Hazals Wünsche und Erwartungen zu-

rückzuweisen. Ihr Ziel ist es zu verhindern, dass Hazal sich in der deutschen Gesellschaft im 

Ganzen einlebt und Angewohnheiten übernimmt, die die eigene Kultur gefährden würden. Die 

Mutter hat ein oberflächliches Verständnis von dem, was Kultur ausmacht. Unter Kultur ver-

steht sie allein Verbote und ein gewisses Handeln, das fraglos übernommen und internalisiert 

werden muss. Doch dass Hazal Türkisch, ihre eigene Muttersprache, welche das wichtigste 

bindende Glied zur eigenen Kultur ist, nicht richtig beherrscht, wird von ihr nicht als kultureller 

Verlust problematisiert. In ihrer Kommunikation mit Hazal ist die Mutter meist spöttisch und 

herablassend. An der folgenden Textstelle ist zu beobachten, dass die Mutter zu jedem Anlass 

Hazals Verhalten kritisiert.  

Ich […] schlendere […] zurück und lasse mich auf das Dreier-Sofa fallen. Mama dreht ihren Kopf zu mir 

[…]. Meine Lässigkeit nervt sie, und ich weiß, dass sie sich darauf vorbereitet, mich zurückzunerven. […] 

„Du armes Ding bist total müde. Dabei warst du heute nicht mal in der Bäckerei. Was hast du denn so 

Anstrengendes gemacht, hm?“ Ihr gespieltes Mitleid treibt mich in den Wahnsinn.523 

 

Dass Hazal es sich am Abend auf dem Sofa gemütlich macht, stört die Mutter. Sarkastisch 

drückt sie aus, dass es unverständlich für sie sei, dass Hazal sich so müde hinlegt, wo sie ihren 

Tag doch mit nichts Bedeutsamen verbringt. Es werden Hazal Faulheit und Nutzlosigkeit vor-

geworfen. „Mann, da hab ich einen Nachmittag in der Woche frei und du gehst mir gleich auf 

den Sack deswegen.“524 Hazal reagiert auf den verbalen Angriff, den Vorwürfen der Mutter, 

ebenfalls mit barschen Worten. Zwischen Mutter und Tochter besteht keinerlei Respekt und 

Akzeptanz. Hazal ist die einzige Person, bei der die Mutter versucht, sich durchzusetzen und 

ihre Autorität auszuüben. Auch wenn Hazal in der Außenwelt die Regeln der Eltern nicht ver-

folgt, resigniert sie zu Hause und zeigt den Eltern gegenüber keinen Widerstand. So herrscht in 

Hazals Leben auf beiden Seiten eine Diskontinuität, da sich ihre zwei Welten voneinander dras-

tisch unterscheiden. Die Eltern, insbesondere die Mutter, hat Hazal nichts Besseres zu bieten 

 
523 Aydemir: Ellbogen, S. 40. 
524 Ebd. S. 41. 



142 
 

als ihr „Kontinuum“525 zu sein. Das verdeutlicht sich in dem folgenden Zitat: „Pelin sucht eine, 

die ihr im Salon hilft. […] Ich war ehrlich zu Pelin. Ich habe gesagt: Hazal ist nicht die Klügste. 

Aber putzen und Haare waschen, das kriegt sie gerade noch so hin.“526 Die Eltern stehen Hazal 

zwar nicht im Weg, ein Studium abzuschließen oder eine Ausbildung zu machen, doch der 

benötigte Aufwand wird ihr auch nicht gewährleistet. Aus den Worten der Mutter ist eine Ge-

ringschätzung abzulesen. Sie äußert offenkundig, dass ihre Tochter mit ihren beschränkten Ei-

genschaften und ihrer beschränkten Intelligenz nur knapp gut genug dafür ist, putzen zu gehen. 

Hazal hat Angst davor, genau wie ihre Eltern zum Scheitern verurteilt zu sein und genau wie 

sie mit begrenzten Mitteln ihr Leben gestalten zu müssen. Zwischen den Zeilen des Romans 

erkennt man, dass Hazal sich ständig dieselbe Frage stellt, nämlich, ob das alles ist, was ihr im 

Leben zusteht. Hazal möchte weder gezähmt noch gezügelt werden. Sie will nur, dass ihre ein-

fachen Wünsche im Leben in Erfüllung gehen. In einer Unterhaltung mit ihrer Tante Semra, 

die in der Familie die Einzige ist, die studiert hat und mit der sie sich gut versteht, äußert Hazal 

ihre Erwartungen vom Leben mit folgenden Worten: „Ich wollte die Dinge, die andere hat-

ten…Aber ich bekam sie nie. Es war immer unmöglich. Es durfte nicht sein, warum auch im-

mer. […] Ganz normalen Kram. Geld. Abends ausgehen, wie ich will. Einen Freund… Ein 

eigenes Leben […].“527 

In ihrem Lied „Alles ist Helal“ sagt die Sängerin Elif: „Ich muss wissen, wie das Leben 

schmeckt.“ So wie es die Sängerin Elif ausdrückt, möchte auch Hazal wissen, wie das Leben 

schmeckt und ihre eigenen Erfahrungen sammeln. Der Wunsch danach, autonom zu sein, für 

sich selbst entscheiden zu können, zeigt sich ebenfalls in Hazals Vorliebe zu dem Film Gegen 

die Wand von dem türkischen Filmregisseur Fatih Akin. Der Film Gegen die Wand aus dem 

Jahre 2004 erzählt die Geschichte von einer jungen Frau Sibel (Sibel Kekili) und Cahit (Birol 

Ünel). Sibel leidet unter dem Druck einer traditionsgebundenen Familie. Insbesondere der Va-

ter und der Bruder schränken ihr Leben äußerst ein. Sibel, die ein unabhängiges Leben führen 

und ihre Sexualität ausleben möchte, überredet Cahit, den sie zufällig kennenlernt, sie zu hei-

raten. Diese Scheinehe soll eigentlich dazu dienen, Sibel die gewünschte Freiheit zu ermögli-

chen und keine der ehelichen Verpflichtungen, die für diese als essenziell gelten, nachzugehen. 

Die Ehe übernimmt hier eine Rolle, die ihrer eigentlichen Funktion gegenübersteht. Sibel in-

strumentalisiert die Ehe, um einer der wichtigsten Werte der Ehe, wie Treue, zu zerstören. 

 
525 Kiyak: Frausein, S. 109.  
526 Aydemir: Ellbogen, S. 41. 
527 Ebd. S. 234. 



143 
 

Wenn Hazal den Film Gegen die Wand mit Ihrer Mutter schaut, fühlt sie, dass dieser Film 

irgendetwas in ihr bewirkt hat.  

Sie hat den Film mit mir gesehen. […] Mama hat bis zum Ende nichts gesagt, und ich auch nicht, weil ich 

wie aufgeputscht war und irgendwie zum ersten Mal das Gefühl hatte, dass ich nicht unsichtbar bin. Als 

der Abspann lief, wusste ich: Irgendwas hat „Gegen die Wand“ gerade mit mir gemacht, irgendetwas ist 

jetzt für immer anders.528 

 

Die Entschiedenheit der Figur Sibel, um jeden Preis für ihre Freiheit zu kämpfen, beeindruckt 

Hazal. Die Figur Sibel ist in dem Sinne für viele Frauen wegweisend, da es sich hier nicht um 

eine Frau handelt, die nur dem Druck der Familie fliehen möchte. Die Entscheidung zur Schein-

ehe dient einem anderen Zweck, nämlich dem Wunsch die Sexualität auszuleben. Hazal geht 

es in erster Linie nicht darum, die Weiblichkeit auszuleben. Bei ihr ist es hauptsächlich der 

Wunsch, einfach frei zu sein und für sich Entscheidungen treffen zu können. Hazal ist fasziniert 

zu sehen, dass es Gemeinsamkeiten zwischen ihr und Sibel gibt und dass diese ihre eigenen 

Wünsche verkörpert. Doch Hazal übernimmt ein ambivalentes Verhalten, wenn es darauf an-

kommt, Verantwortung für ihr Dasein zu übernehmen und etwas in die Wege zu leiten. Aus der 

folgenden Passage entnimmt man Hazals starke Abneigung und gleichzeitig ihren versteckten 

Neid gegenüber diejenigen, die im Leben mehr erreichen konnten. „Tante Semra sagt […], dass 

ich weiter zur Schule gehen soll, um irgendwann sogar das Abi nachzuholen, aber das will ich 

nicht. […] Leute, die Abi machen, labern alle nur Scheiße und haben fettige Haare.“529 Hazal 

äußert hier nicht allein ihr Desinteresse an der Schule. Implizit meinen ihre Worte, dass die 

SchülerInnen, die Abitur machen, auch ein Wissen besitzen, über das sie selbst nicht verfügt, 

sie unterhalten sich über Themen, die ihr fern sind. Indem Hazal diejenigen herabsetzt, die ein 

Abitur machen, macht sie ebenfalls ihre Verwundbarkeit sichtbar, sie vermittelt unbewusst den 

Mangel an ihrem eigenen Wissen. Das folgende Zitat beleuchtet, wie Hazal dazu neigt, zu je-

dem Anlass sich selbst abzuwerten und sich als der „Andere“ wahrzunehmen.  

In der Bäckerei lag ewig diese alte Ausgabe von ‚Living at Home‘ herum […]. Die habe ich monatelang 

studiert, weil ich so mit sechzehn von einer Ausbildung als Raumausstatterin geträumt habe. Wurde natür-

lich nichts draus, weil sich kein deutscher Kunde auf den Geschmack von Kanaken verlassen würde.530 

 

Hazal hat nicht nur ein negatives Selbstbild, ihre Meinungen sind ebenfalls stark von einem 

negativ konnotierten Türkenbild geprägt. Folgende Aussagen über Türken sind oft zu hören: 

„[…] [dass sie] schlecht deutsch sprechen, […] die Schule nicht schaffen […] [und] irgendwie 

negativ auffallen.“531  Des Weiteren wird türkischen Frauen eine untergeordnete Rolle 

 
528 Aydemir: Ellbogen, S. 78. 
529 Ebd. S. 21. 
530 Ebd. S. 199. 
531 Gernsheim-Beck, Elizabeth: Wir und die Anderen. Kopftuch, Zwangsheirat und andere Mißverständnisse 

(2004). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2007, S. 101.  



144 
 

zugeschrieben, in welcher sie vorwiegend als Opfer der Unterdrückung dargestellt werden. Ob-

wohl diese negativen Bilder für Hazal im Alltag auch verletzlich sind, wird sie selbst zu einem 

Instrument, diese zu festigen, weil sie sie ebenso reproduziert. Mecklenburg definiert ‚Othe-

ring‘, als „das Festlegen der anderen auf die eigenen Schemata von Andersheit.“532 So wie es 

Mecklenburg darstellt, legt sich Hazal selbst die vorgeschriebenen Schemata auf, anstatt diese 

zu bekämpfen. An dem Ausgrenzungsdiskurs, von dem sie in Wahrheit stark betroffen ist, 

nimmt Hazal selbst teil. Sie akzeptiert somit der ‚Andere‘ zu sein, indem sie Barrieren für sich 

errichtet, die einer möglichen Entfaltung und einem Fortschritt im Wege stehen. Die Autorin 

Elizabeth Beck-Gernsheim analysiert in ihrem Werk Wir und die Anderen die etablierten Bilder 

der Migranten auf mehreren Ebenen und stellt somit fest, dass die Ausgrenzung der MigrantIn-

nen dazu führt, dass diese sich infolgedessen der deutschen Kultur entziehen und sich von ihr 

abwenden. 

[…] Je mehr viele Migranten von den Deutschen Ablehnung erfahren – Abschiebung in die Rolle des An-

deren –, desto mehr ziehen sie sich auf die Herkunftsgruppe zurück und werden, jetzt bewußt selber sich 

abgrenzend, „ausländisch“ und „fremd.533 

 

Diese Auffassung von Gernsheim trifft nur teilweise auf Hazal zu. Obwohl Hazal in ihrem All-

tag ständig damit konfrontiert wird, der „Andere“ zu sein, wendet sie sich nicht zu ihrer Her-

kunftsgruppe, in diesem Fall der Familie und den Verwandten, sie ersucht keine Zuflucht bei 

ihnen. Ganz im Gegenteil ist es ihr wichtiger, außerhalb dieser einen Anschluss zu finden, wo 

anders hinzugehören, was ihr jedoch nicht gelingt. 

Die folgende Textstelle ist bedeutend, da es den Gefühlszustand und Hazals Selbstwahrneh-

mung zusammenfasst. Hazal beobachtet die Personen in der Bahn und durchlebt währenddes-

sen unterschiedliche Emotionen wie Neid und Verzweiflung. Während Hazal den Fahrgästen 

zuschaut, „bewertet“534 sie die Personen und fabriziert Geschichten über sie, was letztendlich 

dazu führt sich selbst zu bemitleiden.  

Die Bahn wird voller. Ich beginne, Umrisse von Personen zu erkennen, Stimmen zu hören, Münder zu 

riechen. Die Gesichter um uns herum, sie sind alle satt. Sie haben alle Ziele, die sie ansteuern, Türen, die 

sich für sie öffnen. Sie haben Dinge und Menschen, an denen sie sich festhalten können, sie besitzen Kram, 

sie verreisen, sie schlafen in Doppelbetten mit ihren Liebhabern, die ihnen dann morgens Kaffee kochen, 

sie lesen nicht die Bild-Zeitung, sie kaufen nicht bei Primark, sie haben Ansprüche und Abschlüsse und 

Jobs und schwere hölzerne Pfeffermühlen. Ihre Haare sind glatt, ihre Hände weich […]. […] Mit achtzehn 

waren sie schon in allen Clubs der Stadt, mit zwanzig gehen sie nur noch in Bars und trinken Wein, und 

irgendwann trinken sie Whisky.535 

 
532 Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde, S. 238. 
533 Gernsheim-Beck: Wir und die Anderen, S. 49. 
534 Vgl. Rosenberg, B. Marshall: Was deine Wut dir sagen will: Überraschende Einsichten. Das verborgene Ge-

schenk unseres Ärgers entdecken (2005). Paderborn: Junfermann 2013, S. 10. In seinem Werk Was deine Wut 

dir sagen will erzählt Rosenberg von der GFK (Gewaltfreie Kommunikation), das ein vom ihm selbst entwickel-

tes Handlungskonzept ist. Laut der GFK sollen Bewertungen, Wut und Ärger verursachen. 
535 Aydemir: Ellbogen, S. 115. 



145 
 

 

Hazal bringt an dieser Stelle ihre Wahrnehmung zum Ausdruck und zählt sämtliche Statussym-

bole sowie Werte, welche sie im Besitz dieser Personen glaubt, auf. Das Auflisten bestimmter 

Merkmale und materieller Güter ist nicht nur ein einfaches Aneinanderreihen. Ohne einen di-

rekten Vergleich zu machen, werden Unterschiede zwischen zwei Lebensbedingungen ostenta-

tiv dargestellt. Mit dem Auflisten dieser Dinge zeigt Hazal ebenfalls nachdrücklich die vorhan-

dene Lücke im eigenen Leben. Je länger Hazal die Personen beobachtet, desto deutlicher wird 

die Diskrepanz zwischen ihren Wünschen und der Wahrheit. Hazal möchte eine Teilhabe am 

Leben. Doch von den Erfahrungen, die sie in der Außenwelt macht, ist zu entnehmen, dass 

diese sie nicht willkommen heißt und sie sogar ausschließt. Die Ausgeschlossenheit als der 

‚Andere‘ gepaart mit der konservativen Einstellung der Eltern führt bei Hazal zu Frust und eine 

gestaute Wut. 

Wut ist ein wichtiges Motiv, das sich wie ein roter Faden durch den ganzen Roman zieht. Wut 

ist eine wahrhaft intensive und quälende Emotion und wird von der Protagonistin des Romans 

an mehreren Textstellen, die hier auch im Folgenden angesprochen werden sollen, projiziert. 

Die US-amerikanische Psychologin Harriet Lerner-Goldhor (1944) bezeichnet Wut in ihrem 

Werk Wohin mit meiner Wut mit den folgenden Worten. „Wut ist ein Signal […]. Unsere Wut 

kann eine Botschaft enthalten: daß wir gekränkt sind, daß unsere Rechte verletzt, unsere Be-

dürfnisse und Wünsche nicht angemessen befriedigt werden“.536  Wut deutet somit auf einen 

gewissen Mangel, einen Frust, einer unerfüllten Erwartung hin. In ihrem Werk bezieht sich 

Lerner-Goldhor im Wesentlichen auf familiäre Beziehungen und die Art und Weise, wie die 

Frau in Partnerschaften sowie im sozialen Leben eingeschüchtert wird, um ihre Wut zu unter-

drücken.  Lerner-Goldhor betont, dass die Wut wie jedes weitere Gefühl in allen ihren Ausprä-

gungen wahrgenommen werden soll und dass es von großer Bedeutung ist, mit „Klarheit über 

ihre Ursachen“537 nachzudenken. Des Weiteren akzentuiert Lerner-Goldhor, dass Wut, wenn 

sie richtig kanalisiert wird, als ein Aufschub dienen und zu positiven Ergebnissen führen kann. 

Demzufolge beschreibt sie das Ziel ihres Werkes mit den folgenden Worten.  „[…] Dieses Buch 

geht davon aus, daß wir lernen können, unsere Wut zum Ausgangspunkt von Veränderungen 

zu machen, statt uns über andere zu beklagen.“538 

 
536 Lerner-Goldhor, Harriet: Wohin mit meiner Wut? Neue Beziehungsmuster für Frauen (1985). Frankfurt am 

Main: Fischer 2001, S. 7.  
537 Ebd. S. 9. 
538 Ebd. S. 16. 



146 
 

Wut ist bei Hazal eine früh erworbene Emotion, es ist ein wichtiger Bestandteil ihrer Persön-

lichkeit. Die folgende Textstelle zeigt, welchem aggressiven Verhalten seitens des Vaters Hazal 

von klein auf ausgesetzt war: „Das war in derselben Wohnung, in der mein Vater die Palme 

samt Topf gegen die Wand geschmissen hat, weil er wegen irgendetwas wütend war. Meine 

Wut habe ich bestimmt von meinen Eltern geerbt.“539 Die Reaktion des Vaters ist übertrieben, 

doch dies ist die Art und Weise, wie er seinen Ärger und seine Wut kommuniziert. Hazal äußert 

ihre Wut ebenfalls in einer ähnlichen Art und Weise, doch ein wichtiger Unterschied zwischen 

ihnen ist, dass Hazal eher dazu neigt, ihre Wut in der Anwesenheit ihrer Freundin Elma zu 

zeigen. Die folgende Textstelle aus dem Roman soll aufzeigen, wie und unter welchen Um-

ständen Hazal ihre Wut offen zum Ausdruck bringt. 

Während Elma […] mit weit aufgerissenen Augen immerzu „Muschi, Muschi!“ ruft, laufen zwei Mittetus-

sis an uns vorbei und fangen an zu kichern. Sie sind beide blond und tragen beige Sommermäntel. Ärzte-

töchter. Die eine ist groß und schlank, die andere pummelig und weich. Elma erstarrt. […] Als Elma der 

Schlanken auf die Schulter tippt, dreht die sich um und schaut Elma irritiert an. „Was gibt es zu lachen?“ 

faucht ihr Elma ins Gesicht. „[…] entschuldige dich“, sagt Elma […]. „Wofür sollen wir uns denn entschul-

digen?“, fragt sie. „Für euer dummes Lachen, ihr Schlampen!“ schreie ich ihr ins Gesicht. […]. Elma schaut 

mich zufrieden an.540  

 

Außer Wut wird an dieser Textstelle ein weiteres Motiv, nämlich das „Othering“ eingeführt. 

Bekanntlich zählt Gayatri Spivak-Chakravorty (1942) zu den angesehensten VertreterInnen der 

postkolonialen Theorie. Demzufolge sollen ihre Überlegungen über das ‚Othering‘ (Alterisie-

rung), wenn auch nur am Rande, hier herangezogen werden. In Anlehnung an die Tagebücher 

der Vertreter der britischen Kolonien untersucht Spivak-Chakravorty in ihrem Essay The Rani 

of Sirmur, welcher im Jahr 1985 publiziert wurde, das ‚Othering‘, in unterschiedlichen sozialen 

Bereichen. „[…] Europe had consolidated itself as sovereign subject by defining its colonies as 

‚Others’ […].”541 Mit diesen Worten erklärt Spivak-Chakravorty, wie sich die kolonialen 

Mächte als die dominierende Instanz bestätigten: Sie grenzten sich von den Kolonisierenden ab 

und stellten diese als die untergeordneten „Anderen“ dar. Spivak-Chakravorty bezieht sich hier 

zwar auf die kolonialen Mächte, die verschiedene Wege suchten, um ihre Geltung zu betonen, 

doch das ‚Othering‘ ist grundsätzlich ein Konzept, das sich durchaus auf weitere Bereiche über-

tragen lässt. Personen können aus unterschiedlichen Gründen, wie Religion, Geschlecht, Eth-

nizität, sozialer Schicht, kategorisiert und ausgegrenzt werden. ‚Othering‘ bezeichnet ein 

 
539 Aydemir: Ellbogen, S. 202. 
540 Ebd. S. 62ff. 
541 Spivak-Chakravorty, Gayatri: The Rani of Sirmur. An Essay in Reading the Archives. In: History and Theory, 

Bd. 24, Nr. 3 (1985), S. 247-272, hier S. 247.  https://www.jstor.org/stable/2505169 (eingesehen am 

14.04.2023). 

https://www.jstor.org/stable/2505169


147 
 

Machtverhältnis, in dem eine Person sich dem anderen gegenüber aufgrund etlicher Gründe und 

Merkmale überlegen fühlt, sich abgrenzt, ihn abwertet und zum ‚Anderen‘, macht. 

In der oben aus dem Roman zitierten Textstelle findet das ‚Othering‘ in zwei Richtungen statt. 

Einerseits verkörpern die Ärztetöchter aus gutem, wohlhabendem Hause jene Schicht, die Hazal 

und Elma zu den ‚Anderen‘ macht. Aufgrund ihres Aussehens: blond, groß, gut gekleidet ge-

hören sie für Hazal und Elma zur herrschenden Gesellschaft, von der sie ausgeschlossen sind.  

Indem sie die Frauen einschüchtern und erniedrigen, holen Hazal und Elma zum Gegenschlag 

aus und möchten zeigen, dass sie die Oberhand haben. Mit Drohungen erzwingen sie Anerken-

nung, sie drehen für den Moment den Spieß um und machen die Frauen zu den ‚Anderen‘.    

Hazal wird bald achtzehn und würde gerne ihren Geburtstag gemeinsam mit ihren Freundinnen 

in einem Club feiern. Tagelang schmiedet sie Pläne, wie sie den Abend widerstandslos, ohne 

dass ihre Eltern das mitbekommen, draußen verbringen kann. Hazal ist es bewusst, dass das 

Volljährig werden in ihrem Leben zu keiner großen Wende führen wird. Sie würde weiterhin 

für sich keine Entscheidungen treffen können und würde immer noch ihre Eltern für jede Klei-

nigkeit um Erlaubnis bitten müssen. Die Rechte einer Erwachsenen würden ihr in der Familie 

künftig ebenso nicht zustehen und nur auf dem Papier eine Geltung haben. Wenn auch in der 

Realität alles gleichbleiben wird, hat das Feiern, trotzdem eine große Bedeutung für sie. Als 

Vorbereitung gibt sie sich zu Hause große Mühe, alles richtig zu machen, sie strengt sich ernst-

haft an, mit keinem auffälligen Verhalten ihre Mutter zu kränken, damit sie die Erlaubnis be-

kommt, den Abend draußen verbringen zu können. Der lang geplante Abend der drei Mädchen, 

Hazal, Elma und Gül, beginnt in der Warteschlange vor dem Club. Als sie an der Reihe sind, 

werden sie mit dem Vorwand, der Club sei zu voll, nicht hineingelassen. Vergebens versucht 

Elma den Türsteher zu überreden, doch sie werden kalt zurückgewiesen. Enttäuscht verlassen 

sie den Ort und begeben sich auf den Weg zum Bahnhof. Am Bahnhof begegnen sie einem 

betrunkenen Studenten, der sie verbal angreift. Elma ist die erste, die gegen den Studenten Ge-

walt anwendet. Hazal und Gül beteiligen sich, die Situation eskaliert und hat fatale Folgen. Die 

Brutalität des Aktes wird von Hazal plakativ dargestellt. 

Mein Fuß tritt ihm ins Steißbein. Dieser Tritt, das bin ich. […] ich stoße den Studenten. Ich stoße ihn von 

hinten, mit beiden Händen […]. Der Student fällt. Und fällt und fällt. Und prallt auf wie ein Sandsack. Sein 

Kopf macht ein ploppendes Geräusch, als er gegen die Schiene knallt, und dann liegt er einfach da, auf den 

Gleisen […] und bewegt sich nicht mehr. Und wir bewegen uns auch nicht.542 

 

 
542 Aydemir: Ellbogen, S. 122f. 



148 
 

Der Satz „Dieser Tritt, das bin ich“543 lässt den Moment erstarren und bringt alles zum Aus-

druck, was sich in Hazal jahrelang angesammelt hat. Der Tritt ist das Ergebnis der angestauten 

Wut, der Frust, der Enttäuschung und im Bruchteil einer Sekunde wandelt sich ihre Aussichts-

losigkeit in Rache um. Der Tritt ist ebenfalls eine Stellungnahme, die Aufmerksamkeit erregen 

soll. Die Zurückweisung im Club ist schmerzhaft für Hazal, nicht nur weil sie wochenlang von 

diesem Tag geträumt und sich darauf vorbereitet hat, sondern auch weil es nach einer Botschaft 

klingt, die ihr klar machen möchte, dass sie am Rande dieser Welt wie in Verbannung lebt. Die 

Autorin Mely Kiyak stellt diesen Gefühlszustand der Verzweiflung in ihrem Werk Frausein 

mit den folgenden Worten dar: „Dass man als Vertreterin einer Gruppe wahrgenommen und 

einsortiert wird, fühlt sich in dem Moment, in dem man es bemerkt, an, als würde man unter 

Steinhaufen begraben.“544  Symbolisch dargestellt steht Hazal zwischen zwei Türen und sucht 

die Koordinaten ihres Lebens. Eine der Türen öffnet in die Außenwelt, die andere jedoch ist die 

Tür ihres Elternhauses. Die eine lässt sie nicht rein, so sehr sie es auch möchte, die andere Tür 

bleibt geschlossen und lässt sie nicht raus. Des Weiteren hat Hazals Geburtstag eine weitere 

Bedeutung. Es markiert nicht nur einen Übergang zum Erwachsenwerden, sondern auch den 

Verlust der Unschuld, indem die Rolle des Täters übernommen wird. 

Nachdem die Mädchen den ersten Schock überwunden haben, verlassen sie den Bahnhof und 

fliehen. Am nächsten Tag stiehlt Hazal Geld von der Bäckerei und flieht nach Istanbul zu Meh-

met, den sie über Facebook kennt. Mehmet arbeitet sieben Tage die Woche und ist ein Junkie. 

Hazal ist das erste Mal in Istanbul. Der Verkehr, der Lärm, die Menschenmassen der Stadt, die 

sie mit den Worten „Diese Stadt kotzt Menschen […]“545 ausdrückt, sind Klischees über Istan-

bul, die auch von der Protagonistin Hazal zu Wort gebracht werden. Doch es ist auffällig, dass 

die ersten Eindrücke und Darstellungen Hazals über die große Metropole stark durch Vorurteile 

geprägt sind.  

Es ist aber auch unmöglich, in dieser Stadt nicht paranoid zu werden. In allen türkischen Filmen und Serien, 

die in Istanbul spielen, werden früher oder später Frauen vergewaltigt, in allen. Manchmal passiert es in 

einem Club, manchmal zu Hause. Manchmal in der Schule, manchmal auf offener Straße In einigen Filmen 

werden sie anschließend abgestochen, in anderen vorher unter Drogen gesetzt, in vielen werden sie vom 

Vergewaltiger auf den Strich geschickt oder geheiratet.546 

 

Anlehnend an Filme und Serien spricht Hazal mit einer Leichtfertigkeit darüber, wie Frauen in 

Istanbul wahrgenommen und behandelt werden. Basierend auf Filmen und Serien entwickelt 

sie ein Bild von Istanbul, das sie im Ganzen und überall als eine unsichere Stadt darstellt. Frauen 

 
543 Aydemir: Ellbogen, S. 122. 
544 Kiyak: Frausein, S. 95. 
545 Aydemir: Ellbogen, S. 173. 
546 Ebd. S. 138f. 



149 
 

werden als Opfer, Männer als gefährliche Täter und die Stadt als Schauplatz feindseliger Hand-

lungen beschrieben. Dadurch, dass Hazal weder Istanbul noch die Türkei kaum kennt, fühlt sie 

sich in dieser Stadt bedroht und hegt den Glauben, dass in jeder Ecke eine Gefahr lauert. 

An dieser Stelle des Romans, der in Istanbul abspielt, werden von der Autorin Aydemir auch 

äußerliche Bezüge, wie die Kurdenthematik und der Militärputsch von 2016, miteinbezogen. 

Obwohl dies zur eigentlichen Handlung nichts beiträgt, räumt Aydemir insbesondere der Kur-

denthematik einen beträchtlichen Platz ein, dies gibt Figuren in ihrem Roman die Möglichkeit, 

dies Thematik zu diskutieren, ohne dass die Autorin selbst dazu eine eindeutige Stellung neh-

men muss. Dass Aydemir diese Thematik auch in ihrem Roman Dschinns einbaut, könnte ihrer 

eigenen kurdisch-türkischen Abstammung geschuldet sein. Genau hier ist die journalistische 

Ader Aydemirs zu spüren. In seinem kurzen Aufsatz „Doppelblicken“ zwischen Literatur und 

Leben spricht Leo Kreutzer von „Erfahrungen und Einsichten eines „Doppelblickens“ zwischen 

Literatur und Leben.“547 Damit versucht Kreutzer darzulegen, wie das Leben und die Literatur 

sich gegenseitig Nahrung liefern können, indem z.B. literarische Werke anlehnend an die Er-

fahrungen und gesammelten Eindrücke im Leben rezipiert und interpretiert werden. Des Wei-

teren, so Kreutzer, können literarische Texte dadurch, dass sie neue Perspektiven anbieten und 

Einblicke verschaffen, dazu beitragen, Ereignisse im Leben anders zu betrachten und neu zu 

bewerten. Durch ein Doppelblicken versucht Aydemir hier ein heikles Thema aus zwei unter-

schiedlichen Perspektiven mittels der Literatur aufzugreifen. Halil, der Mitbewohner Mehmets, 

ist Kurde. Aydemir baut Dialoge in den Roman ein, in denen sich diese aufgrund unterschied-

licher, politischer Einstellungen streiten. 

Halil winkt genervt ab.“ […] Die türkische Flagge ist ein Symbol der Unterdrückung. Das Rot steht für 

Blut, heißt es. Rate mal, wessen Blut das ist.“ „Erzähl mir nicht von Blut, Mann. Die Kurden bomben jede 

Woche irgendwas in die Luft. Da fließt auch Blut von unschuldigen Menschen“ sagt Mehmet. „Willst du 

mich ärgern, Mehmet? Die kurdischen Truppen greifen niemals Zivilisten an.“548 

 

Aydemir versucht, den Standpunkt beider Seiten zu bieten, indem sie ihre Figuren über das 

heikle Thema offen diskutieren und ihre Meinungen äußern lässt. Dass beide Seiten ihre eige-

nen Einstellungen einführen, kann den RezipientInnen helfen, beide Perspektiven zu bewerten. 

An einer weiteren Textstelle wird beobachtet, dass sich die beiden Figuren Mehmet und Halil 

wieder versöhnt haben: „Halil und Mehmet stoßend [sic!] grinsend mit ihren Bierkrügen an. 

[…] Die beiden brechen in Gelächter aus […].“549 Die Autorin nimmt hier eine konstruktive 

 
547 Kreutzer, Leo: „Doppelblicken“ zwischen Literatur und Leben. In: Ueding, Gert/ Wertheimer, Jürgen (Hg.) 

Zurück Zur Literatur. Streitbare Essays. Bonn: Dietz 2017, S. 164-170, hier S. 170. 
548 Aydemir: Ellbogen, S. 167. 
549 Ebd. S. 168. 



150 
 

Einstellung ein, um den RezipientInnen zu vermitteln, dass es zwischen Mehmet und Halil, als 

Repräsentanten zwei unterschiedlicher Ethnizitäten, nicht nur Streitereien, sondern auch Ver-

söhnungen und Momente gibt, die gerne gemeinsam geteilt werden. 

In ihrem Werk Getürkte Türken schreibt die Autorin Maha El Hissy, dass in deutsch–türkischen 

Filmen die Reise aus diversen Gründen zumeist in das Herkunftsland der Eltern führt. „Egal ob 

als Flucht, phantasierter Wunsch oder Zwang, scheint die „Heimat“ eine Option zu sein, die, 

wenn auch oft widerwillig, von den Protagonisten in Erwägung gezogen wird.“550 Maha El 

Hissy bezieht sich hier zwar auf Film, doch ihre Auffassung trifft ebenfalls auf Hazal zu. Hazal 

begibt sich nicht auf eine Reise, weil sie auf der Suche nach ihren Wurzeln ist, oder um sich 

mit dem Herkunftsland der Eltern vertraut zu machen. Hazal entscheidet sich für Istanbul als 

die geeignete Destination, da sie auf der Flucht ist. Nach der kurzen Zeit, die sie mit Mehmet 

in seiner Wohnung verbringt, begreift Hazal, dass dieses Leben mit ihm ebenso keine Alterna-

tive bietet, und verlässt ihn. Mehmet stellt Hazal keine unnötigen Fragen und belastet sie nicht. 

Doch seine Ziellosigkeit und Teilnahmslosigkeit am Leben macht ihr klar, dass er ihr nichts für 

einen neuen Anfang zu bieten hat. Wenn Hazal Mehmet auf der Straße sieht, bemerkt sie etwas 

an ihm, das ihr vorher nicht aufgefallen war. 

Doch dann sehe ich etwas, das mir noch nie so richtig aufgefallen ist. Mehmets Gang. Er schlurft. Er tritt 

nicht richtig auf den Boden, er lässt die Füße einfach schleifen. Wer macht so etwas? Wer geht so? […] So 

geht doch nur jemand, der leer ist. Der sich nur durch die Welt schleppt, weil er nicht weiß, was er sonst 

tun soll. Der nur sich selbst sieht, und sonst nichts.551 

 

Hazal interpretiert das Gehen von Mehmet als ein Sich–Schleppen, dessen eigener Körper ihm 

selbst zu einer Last fällt. Seine fade Art und Weise kommt Hazal wie ein vegetarischer Zustand 

vor, dem die Reize der Welt gleichgültig sind. 

Hazal empfindet keineswegs Reue für ihre Tat gegen den Studenten am Bahnhof. Sie bezeich-

net den Studenten als „Studentenkörper“552, entpersonifiziert ihn, indem sie ihn auf eine Art 

Masse reduziert, ihn sozusagen verdinglicht. Als ihre Tante Semra nach Istanbul kommt, um 

Hazal zu überreden mit ihr zurückzukehren, um sich zu stellen, reagiert Hazal darauf vehement. 

[…] mich interessiert das nicht, dass er tot ist. […] Mir tut es überhaupt nicht leid. […] Weil solche Typen 

herumrennen und meinen, die Welt gehört ihnen. […], weil die nie um irgendetwas kämpfen mussten. Und 

weil wir mit hängenden Schultern wie so Opfer herumlaufen, obwohl wir wahrscheinlich zehnmal mehr 

wissen über das Scheißleben als diese Kartoffeln. Und vielleicht, wenn wir Glück haben, dürfen wir mal 

später bei denen putzen, in ihren dicken Häusern.553 

 

 
550 El Hissy, Maha: Getürkte Türken. Karnevaleske Stilmittel im Theater, Kabarett und Film deutsch-türkischer 

Künstlerinnen und Künstler. Bielefeld: transcript 2012, S. 208. 
551 Aydemir: Ellbogen, S. 219. 
552 Ebd. S. 174. 
553 Ebd. S. 244. 



151 
 

Es ist zu erkennen, dass Hazal nach der Tat die Gründe ihrer Wut verbalisiert, die sie früher nie 

richtig zu Wort gebracht hat. Lerner-Goldhor beschreibt diese Einstellung mit den folgenden 

Worten: 

Wenn wir unsere Aggressionen so artikulieren, daß wir damit etwas über uns selbst aussagen, nehmen wir 

eine Position der Stärke ein; es geht um uns, um unsere Gefühle und Gedanken – und dagegen kann nie-

mand etwas sagen. […] Wir können ganz einfach sagen: „Das mag dir verrückt oder falsch vorkommen, 

aber für mich ist es halt so.“554 

 

Die genannte Position ist eine der Stärke und Selbstbehauptung. Hazal interessiert sich nicht 

für den Studenten, weil er für sie zu einer Gruppe gehört, die sie ausschloss und für die sie 

unsichtbar war. Diese spät erworbene Stärke hat jedoch einen hohen Preis und kann nicht ge-

rechtfertigt werden. Hazal geht es nun in Istanbul mehr darum, mit dem gewissen Etwas, das 

ihr zur Verfügung steht, ihr Leben auf Vordermann zu bringen. Des Weiteren betont Lerner-

Goldhor den Belang, vorhandene Konflikte in der Familie früh genug zu behandeln und diese 

keinesfalls zu verdrängen, damit eine große Ursache jeglicher Beeinträchtigungen späterer zwi-

schenmenschlicher Beziehungen vermieden wird. „Konflikte in unserer Herkunftsfamilie, die 

wir unbearbeitet lassen, geben für Probleme in anderen Beziehungen den Brennstoff ab.“555 In 

ihrer Familie beobachtet Hazal, dass ihre Eltern, insbesondere der Vater, ihrer Wut freien Lauf 

geben. Die Wut ist für den Vater eine Art von Kommunikation, ein Versuch sich geltend zu 

machen. Doch seine Reaktionen und tatkräftigen Antworten auf irgendein Ereignis oder Ge-

schehen erweisen sich als äußerst übertrieben und unverständlich. Die folgende Textstelle soll 

hierfür als Beispiel dienen: 

[…] meine langen schwarzen Locken, sie liegen in unserem Duschbecken. Mama hat sie da reingelegt, weil 

sie nicht wusste, wohin damit, nachdem sie mir abgeschnitten worden waren, weil ich meinen Schlüssel 

vergessen hatte.556 

 

Hazals Haare werden abgeschnitten, weil sie den Schlüssel vergisst. Hier wird die bösartige, 

nicht gerechtfertigte Reaktion, die überdimensionale Strafe des Vaters Hazal gegenüber darge-

stellt. Diese Handlung des Vaters zeigt eindeutig, dass es keine logische Relation, kein Gleich-

gewicht zwischen der Tat und der Reaktion gibt. Doch leider wird diese Einstellung von Hazal 

übernommen und am Beispiel des Studenten wird erkannt, dass Hazal selbst die Verhaltens-

muster des Vaters übernimmt. Der tragische Kreislauf setzt sich hier fort. 

Wie bereits oben erwähnt wurde, betont Lerner-Goldhor, dass die Wut, wenn sie richtig kana-

lisiert wird, als ein positiver Aufschub dienen kann. Bei Hazal ist dies nicht der Fall. Hazal 

 
554 Lerner-Goldhor: Wohin mit meiner Wut, S. 99.  
555 Ebd. S. 15. 
556 Aydemir: Ellbogen, S. 127. 



152 
 

investiert ihre gesamte Energie in ihre Wut und kämpft „an der falschen Linie“557. Anstatt ihren 

Ehrgeiz zu stärken, der sie als „eigenständige, unabhängige“558 Person hätte weiterbringen kön-

nen, wird sie Opfer der eigenen Einstellung. Letztendlich ist zu beobachten, dass Hazals Wut 

sich von unterschiedlichen, unangenehmen Erfahrungen speist. Zu nennen wäre die dysfunkti-

onale Beziehung zu den Eltern, insbesondere die fehlende Zuneigung und Wärme der unterdrü-

ckenden Mutter, was bei Hazal für Unsicherheiten sorgt und ihr das Gefühl vermittelt, an allen 

Fronten zum Scheitern verurteilt zu sein. Der Migrationshintergrund, auf den sie in der Familie 

und in der Außenwelt stets aufmerksam gemacht wird, ist ebenfalls ein Thema, das sie belastet 

und nicht selten zu Konflikten führt. 

Der Roman hat ein offenes Ende, was bedeutet, dass die Leserschaft aus den bisherigen Ereig-

nissen nur Schlüsse ziehen kann. Aydemir lässt an dieser Stelle wieder äußerliche Bezüge ein-

fließen. Aufgrund des unerwarteten Militärputschs muss Hazal die Bar, in der sie in Istanbul 

mittlerweile arbeitet, verlassen und findet sich somit auf der Straße. Da sie weder ein Zuhause 

noch eine Bezugsperson in dieser Stadt hat, an dem sie sich wenden könnte, versteckt sie sich 

in einem Gebüsch. „Das Gebüsch raschelt im Wind. Ich öffne die Augen, sehe ein Stück Nacht 

und lächle mir selbst zu.“559 Trotz ihrer Einsamkeit und ihrer ungewissen Zukunft wirkt Hazal 

ruhig und gelassen. An einer Textstelle sagt die Protagonistin Hazal: „Mein Name ist Hazal 

Akgündüz, mein Thema lautet: Überleben.“560 Ihre Entschlossenheit, vom Leben nicht abzu-

lassen, ist eindeutig an beiden Stellen zu erkennen. Diese Einstellung Hazals markiert ebenfalls 

den Unterschied zwischen ihr und ihrer Mutter. Trotz der Unzufriedenheit mit ihrem Leben 

resigniert die Mutter und nimmt ihr Schicksal an. Im Gegensatz zu ihrer Mutter ist Hazal ent-

schieden, für ein eigenständiges Leben zu kämpfen. 

 

8. Fatma Aydemir: Dschinns 

Der im Jahre 2022 veröffentlichte Roman Dschinns der Autorin Fatma Aydemir, für den sie 

2023 den Robert-Gernhardt-Preis und den LiteraTour Nord Preis erhielt, bezieht sich auf das 

Leben einer türkischen Gastarbeiter Familie in Deutschland. Der Roman ist vielschichtig und 

behandelt mehrere unterschiedliche Themen zugleich, darunter wären Migration und die dazu 

gehörenden Hürden, die Schwierigkeit der Anpassung in einer fremden Kultur, Rassismus, 

 
557 Vgl. Lerner-Goldhor: Wohin mit meiner Wut, S. 26. 
558 Ebd. S. 32. 
559 Aydemir: Ellbogen, S. 271. 
560 Ebd. S. 126. 



153 
 

dysfunktionale familiäre Beziehungen, Kommunikationsmangel und Konflikte zwischen Ge-

nerationen, die durch unterschiedliche Lebenserwartungen und Zielen entstehen, Homophobie, 

eine konfliktbeladene Mutter–Tochter–Beziehung und auch die Kurdenthematik wird nicht aus-

gelassen. Der Roman besteht aus sechs Kapiteln, jedes Kapitel widmet sich einer Figur in der 

Familie und deren Geschichte. Dementsprechend werden die Ereignisse sowie die Beziehungen 

der Familienmitglieder zueinander aus sechs unterschiedlichen Perspektiven erzählt. Das erste 

Kapitel widmet sich Hüseyin, dem Familienvater, das zweite Ümit, dem jüngsten Sohn der 

Familie, das dritte, der ältesten Tochter Sevda, das vierte der Tochter Peri, das fünfte dem älte-

ren Sohn Hakan und das letzte Kapitel der Mutter, Emine. Für das erste Kapitel, das sich Hü-

seyin widmet, sowie das letzte, das über Emine erzählt, wird eine selten angewandte Erzählper-

spektive bevorzugt. In diesen Kapiteln wird in der zweiten Person „Du“ erzählt. Doch mit dem 

„Du“ wird nicht der Leser adressiert.   

Du bist neunundfünfzig und Eigentümer. Wenn in ein paar Jahren Ümit die Schule beendet und du endlich 

Deutschland, dieses kalte, herzlose Land, verlassen kannst, dann gibt es diese Wohnung hier in Istanbul mit 

deinem Namen auf dem Klingelschild. Hüseyin! Du hast endlich einen Ort gefunden, den du dein Zuhause 

nennen kannst.561 

 

Obwohl an dieser Textstelle, die „Du“-Form verwendet wird, macht es den Eindruck, als würde 

Hüseyin hier eine Art von Selbstgespräch führen. An dieser Stelle wird nicht nur die gegenwär-

tige Zufriedenheit geschildert, sondern auch von zukünftigen Plänen erzählt. Des Weiteren 

spricht Hüseyin ebenfalls über die Erlebnisse, die Vergangenheit und seine Erfahrungen, wel-

che wiederum in der „Du“-Form vorgetragen werden. „Deutschland war nicht das, was du dir 

erhofft hattest, Hüseyin. Du hattest dir ein neues Land erhofft. Was du bekamst, war Einsamkeit 

[…].“562 Ein weiteres Beispiel zeigt, dass die „Du“-Form eine gewisse Distanz erzeugt, die 

Selbstkritik ermöglicht. „Warst nicht du es, der damals seine älteste Tochter Sevda händerin-

gend an einen Mann bringen wollte, der ihr ein Ultimatum stellte, als sie siebzehneinhalb Jahre 

alt war?“563 Im letzten Kapitel, das der Figur Emine gewidmet ist, wird ebenfalls die „Du“-

Form verwendet. „DU ROLLST DIE Sadschada auf dem Schlafzimmerboden aus und schließt 

die Augen, Emine. […] Du hoffst, dass dein Nachtgebet dich näher zu Gott bringt […].“564 In 

diesem Beispiel macht die „Du“-Form den Eindruck, als würde eine beobachtende Instanz das 

Handeln sowie den Gefühlszustand der Figur Emine zu Wort bringen. Für die weiteren Figuren 

wird der personale Erzähler eingeführt. In jedem Kapitel wird die Perspektive einer Figur über-

tragen. Da sich die Perspektiven der Figuren unterscheiden und jeder seine eigene Version über 

 
561 Aydemir, Fatma: Dschinns (2022). München: Hanser 2023, S. 9f.    
562 Ebd. S. 12. 
563 Ebd. S. 14. 
564 Ebd. S. 289. 



154 
 

persönliche sowie familiäre Ereignisse reflektiert, kann dies als eine personale Multiperspektive 

bezeichnet werden. Des Weiteren bevorzugt Aydemir in ihrem Roman türkische Anredewörter, 

wie in den Beispielen „Bacım“565, „Abla“566, „Babaanne“567, „Dede“568, „Anne“569, „Baba“570 

und „Kızım“571.   

Aydemirs Roman spielt in den 90er Jahren. In einer Reportage erklärt sie den Grund für ihre 

Entscheidung für diese Zeitphase. 

Ich bin mit Hip-Hop aufgewachsen, darum waren die Neunziger für mich schon immer eine spannende 

Zeit. Und wer sich mit Gewalt und Anschlägen von rechts beschäftigt, merkt, dass das alles auch ein Pro-

dukt von Strukturen ist, die sich in den Neunzigern verfestigt haben. Außerdem fand ich interessant, dass 

das Jahrzehnt eine Art vordigitale Zeit war, in der das Internet zwar existierte, aber noch nicht für alle 

zugänglich war.572 

 

 „[…] Zunahme der Ausländerfeindlichkeit und das Erstarken des Rechtsradikalismus mit An-

schlägen […]“573 waren wichtige Ereignisse dieser Ära. Diesbezüglich werden ähnliche Bei-

spiele in den Roman Aydemirs eingebaut. Ein markantes Beispiel für Ausländerfeindlichkeit 

zu nennen, wäre die Erfahrung, die Ihsan, Sevdas Mann am Arbeitsplatz macht. Ihsan verprü-

gelt einen deutschen Kollegen, da er sich vom ihm unwürdig behandelt fühlt. In einem Gespräch 

gibt Ihsan Sevda, den detaillierten Grund für die Eskalation.  

„Ich arbeite seit zehn Jahren in dieser Fabrik. Er ist erst seit drei Monate da. Was fällt ihm ein, mich so zu 

behandeln?“ „Wie zu behandeln?“ „Wie einen Sklaven! Wie seinen persönlichen Scheißkanaken! Weißt 

du, wie er mich nennt? Ali! Ich hab ihm tausend Mal gesagt, ich heiße nicht Ali. Er hat gesagt, ihm ist 

scheißegal, wie ich heiße.“574 

 

Das Zitat verdeutlicht eine eindeutige Degradierung des Gegenübers und ein Abdrängen in eine 

untergeordnete Position. Das Vorgehen des Kollegen ist nicht nur arrogant und rücksichtslos, 

sondern zugleich auch provokativ. Anstatt Ihsan bei seinem eigenen Namen zu nennen, zwingt 

er ihm einen häufig verwendeten Namen auf. Ihsan wird entpersonalisiert und nicht als Indivi-

duum angesehen, sondern als Teil einer großen Masse, in welcher die einzelne Person keine 

Bedeutung hat. So wird Ihsan ebenfalls als eine Art Massenproduktion betrachtet, bei welcher 

das eine dem anderen gleicht. In ihrem Aufsatz Keine Adresse in Deutschland? Adressierung 

als politische Strategie untersucht Yasemin Yıldız Adressierungen in unterschiedlichen 

 
565 Aydemir: Dschinns, S. 37. 
566 Ebd. S. 37. 
567 Ebd. S. 81. 
568 Ebd. S. 103. 
569 Ebd. S. 315. 
570 Ebd. S. 329. 
571 Ebd. S. 321. 
572 Voigt, Johann: Ich wollte klarmachen, dass die Herkunftsfamilie eine Art Performance ist. https://www.to-

rial.com/en/johann.voigt/portfolio/726858 (eingesehen am 04.11.2023). 
573 Faulstich, Werner: Einleitung – Zu den politischen, wirtschaftlichen und sozialen Konturen. In: Ders. (Hg.): 

Die Kultur der 90er Jahre. Kulturgeschichte des 20. Jahrhunderts. München: Fink 2010, S. 7-21, hier S. 9. 
574 Aydemir: Dschinns, S. 143. 

https://www.torial.com/en/johann.voigt/portfolio/726858
https://www.torial.com/en/johann.voigt/portfolio/726858


155 
 

“Texten und Aussagen”575, die einen Bezug zu Minderheiten aufweisen. Yıldız legt in ihrem 

Aufsatz die ungleiche, asymmetrische Position des Adressierenden und des Adressierten dar. 

Yıldız betont, dass Minderheiten in ihrem Alltag, unterschiedlichen Graden von Rassismus und 

Ausgrenzungen ausgesetzt sind.  

Adressierung meint […] den Akt, jemanden anzusprechen, sich an jemanden zu wenden oder sich an je-

manden zu adressieren. Durch die Adressierung wird die Existenz der anderen bestätigt, oder genauer: die 

Adressierende signalisiert, daß sie die Andere wahrgenommen hat. Dadurch platziert sie sich selbst im 

Verhältnis zur Angesprochenen. Sie drückt damit zugleich das Wesen des Verhältnisses aus. […] Jemanden 

nicht zu adressieren kann […] ausschließend oder die Existenz verneinend wirken.576 

 

Diese Textstelle aus dem Aufsatz von Yıldız lässt sich ebenfalls auf die Situation von Ihsan und 

seinem deutschen Kollegen übertragen. Der deutsche Kollege spricht Ihsan zwar an, aber indem 

er seinen wahren Namen nicht verwendet, wird Ihsan im eigentlichen Sinne nicht adressiert und 

seine Existenz wird somit verneint und nicht anerkannt. Mit anderen Worten wird die eigentli-

che Person bei der Adressierung bewusst ausgelassen. 

Die Brandanschläge in den 90er Jahren, von denen die Minderheiten in Deutschland betroffen 

waren, finden in Aydemirs Roman ebenfalls Widerhall. In dem Haus, das Sevda mit ihrer Fa-

milie bewohnt, bricht ein Feuer aus. Es wird vermutet, dass dies ein Brandschlag ist. Doch da 

alle Bewohner unbeschadet davonkommen, wird keine weitergehende Untersuchung durchge-

führt.  

Triviale Beispiele der Populärkultur, wie das türkische Unterhaltungsprogramm Ibo Show, oder 

Persönlichkeiten, wie die amerikanische Philosophin Judith Butler, deren 1990 veröffentlichtes 

Werk Gender Trouble großes Interesse erweckte, werden ebenfalls in Erwähnung gebracht. Mit 

diesen in den Roman eingebetteten Beispielen versucht Aydemir, ein Bild der 90er Jahre zu 

verschaffen, und zugleich die Auswirkungen dieser auf die Figuren darzulegen. 

Wie bereits erwähnt, widmet sich das erste und kürzeste Kapitel, Hüseyin, dem Familienvater 

im Roman. Hüseyin befindet sich für den Umzug in seiner neuen Wohnung in Istanbul. Er 

beschreibt seine Gefühle mit den folgenden Worten: „Du hast endlich einen Ort gefunden, den 

du dein Zuhause nennen kannst.“577 Die Wohnung symbolisiert für ihn Zufriedenheit, das Ge-

fühl angekommen zu sein, ein Ziel, das er sein ganzes Leben lang hatte erreichen wollen. In 

seinem Aufsatz Der Heimkehrer beschäftigt sich Alfred Schütz mit Begriffen wie der Heim-

kehrer, dem Fremden und der Definition, was als Heim begriffen wird. Am Anfang seines 

 
575 Yıldız, Yasemin: Keine Adresse in Deutschland? Adressierung als politische Strategie. In: Gelbin, Cathy/ Ko-

nuk, Kader/ Piesche, Peggy (Hg.): AufBrüche. Kulturelle Produktionen von Migrantinnen, Schwarzen und jüdi-

schen Frauen in Deutschland. Königstein im Taunus: Helmer 1999, S. 224-236, hier S. 225. 
576 Ebd. S. 224f. 
577 Aydemir: Dschinns, S. 10. 



156 
 

Aufsatzes legt Schütz einen klaren Unterschied zwischen dem Heimkehrer und dem Fremden 

dar. „Der Heimkehrer erwartet […], in eine Umwelt zurückzukehren, von der er immer und 

auch jetzt wieder – so denkt er – intime Kenntnis besitzt und besessen hat […].  Der […] Fremde 

muss auf eine mehr oder weniger vorläufige Art und Weise das antizipieren, was er vorfinden 

wird […].“578 Zudem definiert Schütz den Heimkehrer als „jemand, der freiwillig nach Hause 

kommt.“579 Mit den Worten „ich habe mir das verdient“580, betont Hüseyin nicht nur die harte 

Arbeit, die er Jahre lang hatte leisten müssen, um sich diese Wohnung finanziell leisten zu 

können, sondern auch, dass es seine freiwillige Entscheidung war, hierher zu kommen. So 

könnte Hüseyin vor dem Hintergrund dieser Definitionen als der Heimkehrer interpretiert wer-

den. Doch es sind in der Wohnung nicht allein die positiven Gefühle, von denen sich Hüseyin 

überwältigt fühlt. Die Wohnung bringt ihn ebenfalls dazu, über die Dinge nachzudenken, die 

ihn auf dem Weg zu seinem Ziel begleitet haben. Über die kurze Zusammenfassung, die Hü-

seyin über sich wie auch über seine Familie vermittelt, erfährt die Leserschaft mehr über seine 

familiären Beziehungen, die Umbrüche in seinem Leben, die ihn dazu brachten, schwierige 

Entscheidungen zu treffen und Ereignisse, die starke Auswirkungen auf sein eigenes, wie auch 

auf das Leben seiner Familie hatten. Die Schwermut, die seit Jahren über der Familie haftet, 

soll nun durch die Wohnung aufgehoben werden, und sie soll als der Ort der Wiedergutma-

chung und eines neuen Anfangs fungieren. „Wer weiß, vielleicht gehst du gar nicht mehr zurück 

nach Deutschland, vielleicht bleibst du einfach hier. Vielleicht wollen Emine und deine Kinder 

auch bleiben, wenn sie erst einmal […] sehen, wie schön du die Wohnung für sie hergerichtet 

hast.“581 Hier soll erneut auf den Aufsatz von Schütz zurückgegriffen werden. Schütz schreibt 

von der Schwierigkeit, den Begriff „Heim” zu definieren, und betont, dass es für jeden Einzel-

nen eine andere Bedeutung hat. Doch von einigen Definitionen, die Schütz einführt, scheint 

diese, „[...] von wo ich herkam und wohin ich zurückkehren möchte, dort ist mein „Heim”582, 

Hüseyins Verständnis von Heim am besten darzustellen.  

Aber am ersten Tag in seiner Eigentumswohnung in Istanbul stirbt Hüseyin unerwartet an ei-

nem Herzinfarkt. Die letzten Minuten spiegeln nicht allein seine Enttäuschung über die Träume, 

die nun nicht mehr in Erfüllung gehen können, sondern auch, dass er die Wahrheit nicht wahr-

haben möchte. 

 
578 Schütz, Alfred: Der Heimkehrer. In: Merz-Bent, Ulrich-Peter/ Wagner, Gerhard (Hg.): Der Fremde als sozia-

ler Typus. Klassische soziologische Texte zu einem aktuellen Phänomen. Konstanz: UVK 2002, S. 93-110, hier 

S. 93f.  
579 Vgl. ebd. S.94. 
580 Aydemir: Dschinns, S. 9. 
581 Ebd. S. 13. 
582 Schütz: Der Heimkehrer, S. 95. 



157 
 

Es ist zu Ende. Schluss. Aus. So stirbst du also [...]. [...] in der Wohnung, von der du dein ganzes Leben 

lang geträumt hast, du stirbst einfach so, ohne das Glitzern in den Augen von Emine zu sehen, wenn sie das 

erste Mal hier reinkommt, ohne die jugendliche Aufregung deiner jüngeren Tochter und deiner beiden 

Söhne zu spüren, nichts wirst du jemals davon mitbekommen [...]. [...] So kann es einfach nicht enden. 

Nicht so.583 

 

Hüseyin stirbt, ohne dass sein Wunsch über das Zusammenkommen der Familie in der neuen 

Wohnung in Erfüllung geht. Dadurch übernimmt nun auch die Wohnung eine völlig andere 

Bedeutung. In seinem Werk Das Haus liefert Mathias Hirsch unterschiedliche und voneinan-

der divergierende Definitionen darüber, was das Haus bedeutet. Die folgende Textstelle, ent-

nommen aus Hirschs Text, zeigt die ambivalente und mehrdeutige Symbolik von Haus. 

[...] Haus selbst, gibt [...] Schutz und Sicherheit, behindert aber auch die freie Beweglichkeit. Einerseits 

zeigt das eigene Haus das Erwachsen-geworden-Sein und damit die Macht, über das Leben selbst zu be-

stimmen, an, andererseits droht es mit Gebunden-Sein und Abhängigkeit bis zum Tode, wird so zum phan-

tasierten Grabgehäuse, zum Sarg. [...] Das Haus bedeutet auch Familienglück und Existenzangst, es steht 

für Individualität wie für Konformität, für Leben und Tod [...].584 

 

Das Haus, die Wohnung, hatte auch für Hüseyin positive Konnotationen, vor allem die Versöh-

nung mit der Vergangenheit, gemeinsam geteilte Freude mit der Familie und die Belohnung für 

die jahrelange Aufopferung des Selbst. Doch die Wohnung wird zu Hüseyins Endstation, ver-

wandelt sich zu einem Ort, wo die Hoffnungen und Erwartungen zerbröseln. Mit dem ungele-

genen Tod Hüseyins gerät auch alles für die weiteren Mitglieder der Familie aus den Fugen. 

Die ganze Familie muss für die Beerdigung nach Istanbul fahren. Die Zeit auf dem Weg nach 

Istanbul gibt jedem Familienmitglied die Möglichkeit, über ihre Beziehung zu Hüseyin zu re-

flektieren. In Rückblenden erzählen alle Figuren über die zumeist misslungene Kommunika-

tion, das Vermeiden der klaren Aussagen in der Familie. An dieser Stelle soll kurz auf die Be-

ziehung zwischen Hüseyin und seinen beiden Söhnen Ümit und Hakan eingegangen werden. 

Da der Schwerpunkt der Arbeit auf der Mutter–Tochter–Beziehung liegt, werden die beiden 

Figuren keiner detaillierten Analyse unterzogen werden. In seiner Rezension mit dem Titel 

Fatma Aydemir „Dschinns“. Leben ohne Partykeller beschreibt Christoph Schröder, die beiden 

Brüder Ümit und Hakan als „blass und stereotyp“585. Tatsächlich sind beide Figuren im gesam-

ten Figurenensemble des Romans die am schwächsten dargestellten. Nicht nur erwecken sie bei 

der Leserschaft kein Interesse, sie dienen ebenfalls nicht dazu, die Handlung in irgendeiner 

Weise voranzutreiben. Deswegen agieren sie im Roman eher als Statisten und wirken redun-

dant. Aydemir lässt in ihrem Roman die männlichen Figuren eher im Schatten und legt das 

Gewicht auf die weiblichen Figuren. Doch an dieser Stelle sollen zwei kurze Beispiele 

 
583 Aydemir: Dschinns, S. 18f. 
584 Hirsch: Das Haus, S. 210f.  
585 Schröder, Christoph: Fatma Aydemir „Dschinns“. Leben ohne Partykeller. https://www.deutschland-

funk.de/fatma-aydemir-dschinns-100.html (eingesehen am 06.11.2023). 

https://www.deutschlandfunk.de/fatma-aydemir-dschinns-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/fatma-aydemir-dschinns-100.html


158 
 

herangezogen werden, um einen Einblick über die Beziehung zwischen Hüseyin und seinen 

beiden Söhnen zu verschaffen. Wie bereits erwähnt, ist das vorherrschende Problem im Roman 

die Kommunikationsstörung zwischen den Kindern und den Eltern. Nachdem Verlust seines 

Vaters, muss Ümit häufig an ein Erlebnis mit ihm denken, das bei ihm zu tiefer Reue führt.  

Ümit muss ständig an diesen Tag denken, an dem sein Vater bei einem von Ümits Heimspielen am Rand 

des Fußballplatzes stand, und ganz allein dort von der Seitenlinie aus plötzlich brüllte: Saldır! Koş oğlum! 

Und Ümit rannte weiter und schaute nicht zu seinem Vater und […] schämte sich, dass sein Vater ihm über 

den ganzen Platz hinweg auf Türkisch Befehle zubrüllte, statt mit den anderen Vätern gemütlich herumzu-

stehen und ein Radler zu trinken […]. Er schämte sich dafür, dass sein Vater einfach so auf dem Rückweg 

vom Einkauf vorbeigeschaut hatte, mit einer vollen Einkaufstüte in der Hand, einer Aldi-Tüte, ausgerech-

net, und alles, was Ümit nicht wollte vor den anderen, war, mit dieser Aldi-Tüte in Verbindung gebracht 

zu werden. Am selben Abend hat Ümit seinen Vater gebeten, nicht mehr zu seinen Spielen zu kommen. 

[…] sein Vater wusste genau, worum es ging, und warf Ümit diesen Blick zu, von dem Ümit sich jetzt 

wünscht, es hätte ihn nie gegeben.586 

 

Ümit ist fünfzehn Jahre alt und befindet sich in einem Alter, in welchem die Wahrnehmung 

anderer eine entscheidende Rolle spielen. Ümit ist wütend auf seinen Vater, weil er ihn während 

des Fußballspiels durch sein Verhalten in Verlegenheit bringt. An dieser eingeführten Textstelle 

erweisen sich drei Motive als äußerst auffällig: Hüseyin stellt sich an den Rand des Fußball-

platzes und setzt sich nicht zwischen die anderen Väter. Dass Hüseyin eine gewisse Distanz 

hält, unterstreicht nicht nur seine Schüchternheit, sondern auch seine Nichtzugehörigkeit. Dass 

Hüseyin Ümit auf Türkisch anfeuert und noch dazu eine Aldi-Tüte in der Hand trägt, wird von 

Ümit als besonders verstörend empfunden. Die Sprache deutet auf die Herkunft, wobei die Aldi 

Tüte als das zu Verunsicherung sorgende Element ist, das auf eine gewisse soziale Schicht mit 

geringen finanziellen Mitteln hinweist. Die Aldi-Tüte führt bei Ümit zur Irritation, weil Aldi 

als Marke negative Konnotationen, wie ein geringes Einkommen, hervorruft. Ümit hat Angst 

davor, dass andere ihn ebenfalls über diese negativen Assoziationen definieren, und anlehnend 

an diese, eine Meinung über ihn bilden könnten. Anstatt seinem Vater die Wahrheit über seine 

Gefühle offen darzulegen, erfindet Ümit eine Ausrede, um seinen Vater davon abzuhalten, wei-

terhin zu seinen Spielen zu kommen. Hüseyin ist verbittert und versteht den wahren Grund, 

doch er spricht ihn nicht darauf an. Beide bevorzugen, über ein unangenehmes Thema nicht 

offen zu sprechen, und verdrängen ihre Gefühle, was auf eine Kommunikationsstörung deutet. 

Die Beziehung zwischen Hüseyin und seinem älteren Sohn Hakan läuft ebenfalls nicht rei-

bungslos, da sie unterschiedliche Werte und Lebenseinstellungen haben. „[…] [E]s war hart, 

Hüseyins Sohn zu sein“587, denkt Hakan, wenn er auf seine Beziehung mit seinem Vater zu-

rückblickt. Hüseyin setzt Wert auf Begriffe wie Fleiß, Mühe, Verantwortung und 

 
586 Aydemir: Dschinns, S. 32f. 
587 Ebd. S. 232. 



159 
 

Bescheidenheit. Seine Erwartung vom Leben besteht allein aus einer Wohnung in Istanbul, 

wozu er auch bereit ist, sein ganzes Leben zu opfern und zielstrebig dafür zu arbeiten. „[…] 

[S]ich nichts gönnen, keinen Pfennig verschwenden, Hüseyin war nicht einfach irgendein Ar-

beiter, er war der geborene Arbeiter.“588 Für Hakan dagegen ist eine Arbeit in der Fabrik mit 

einem gesicherten Monatsgehalt nicht sinnstiftend, da sie weder Erfolg noch materielle Zufrie-

denheit verspricht. „Am Ende will Hakan doch bloß leben wie ein normaler Mensch. Die Frau, 

die er liebt, ab und zu mal zum Essen ausführen, seine Miete bezahlen können und keinen Chef 

haben, einfach keinen Chef.“589 Hakan betrachtet seinen Vater als ein Ja–Sager, der sich große 

Mühe gibt, klein zu bleiben und nicht auffällig zu werden. Er dagegen möchte selbstbestimmen, 

selbstständig sein und nicht dirigiert werden. Die unterschiedlichen Erwartungen vom Leben 

führen zwischen Hüseyin und Hakan zu Konflikten, da Hüseyin seine Lebenseinstellung als 

richtig wahrnimmt und von der Erwartung ausgeht, dass sie auch von Hakan übernommen wer-

den soll. Ein weiteres Problem, das Hakan anspricht, ist das „Schweigen“590 in der Familie. 

Hakan betont, dass das Schweigen als eine Art Ausweichmanöver eingesetzt wird, wenn ge-

wisse Dinge in der Familie verschwiegen oder nicht thematisiert werden möchten, was aber 

letztendlich zu einer Kluft zwischen ihnen führt. 

Nachdem sie die Nachricht über Hüseyins Tod erfahren haben, kommen Emine, Peri und Ümit 

nach Istanbul. Als sie in der Wohnung eintreffen, haben Emine und Ümit negativ besetzte Ge-

fühle über sie. „Diese verdammte Wohnung“ 591 nennt Emine sie. „Ümit könnte kotzen. Über-

haupt, dass alles an der Wohnung so nach neu duftet, dass alles hier belebt werden will. Sie 

wird niemals belebt sein, diese Wohnung. In ihr wohnt der Tod.“592 Die Wohnung ist für Emine 

und Ümit der Ort, wo etwas geschah, das ihr Leben von Grund auf änderte. Hüseyin und seine 

Familie kommen aus unterschiedlichen Gründen nach Istanbul und betreten die Wohnung auch 

mit ganz anderen Gefühlen. Hüseyin konnotierte die Wohnung nicht allein mit Hoffnung und 

einem neuen Anfang, sondern auch mit dem Vorangekommen sein und einem gewissen Erfolg. 

Für die Familie jedoch, symbolisiert die Wohnung das Ende einer Phase in ihrem Leben und 

auch die Sinnlosigkeit des Lebens. Das vorwiegende Gefühl für Hüseyin war Freude, wobei es 

für den Rest der Familie Trauer bedeutet. 

 
588 Aydemir: Dschinns, S. 233. 
589 Ebd. S. 271. 
590 Ebd. S. 281. 
591 Ebd. S. 290. 
592 Ebd. S. 27. 



160 
 

Als Emine von Hüseyins Tod erfährt, weiß sie nicht, wie sie mit ihren Gefühlen umzugehen hat 

und hat Gefühlsausbrüche. Ümit hat eine sehr klare Meinung darüber, wie seine Mutter ist. 

„Alles an seiner Mutter war schon immer so dramatisch […]. […] Sie ist zu leicht aus der 

Fassung zu bringen […].“593 Es ist evident, dass auch seine ältere Schwester Peri eine ähnliche 

Meinung mit ihm teilt, wenn sie über Emine spricht. „Sie war nie die Stabilste, und sie neigt 

dazu, zu übertreiben.“594 Mit Emine zeichnet Aydemir in ihrem Roman eine zerstreute Figur, 

die aufgrund ihrer angestauten Frustration und ihrer bitteren Erfahrungen im Leben nie die Ge-

legenheit fand, an sich selbst zu arbeiten und sich selbst zu konfrontieren. Beide Kinder be-

trachten ihre Mutter als jemanden, die keine klaren und festen Konturen hat, die eher impulsiv 

reagiert und keine Kontrolle über ihre Reaktionen hat. Mit ihren widersprüchlichen Einstellun-

gen ist Emine eine ambivalente Figur. Sie ist zwar äußerst religiös, handelt jedoch in einer Art 

und Weise, die ihrem Glauben im Ganzen widerspricht. Ein Beispiel dafür wäre der Selbst-

mordversuch, als sie den Verdacht hegt, von Hüseyin betrogen zu werden. „Emine war anschei-

nend überzeugt davon gewesen, Hüseyin sei ihr fremdgegangen […]. Emine […] griff nach der 

Flasche mit dem Chlorreiniger […]. Peri sah […] wie Emine den Deckel aufdrehte und den 

Flaschenhals zu ihrem Mund führte.“595 Emine reagiert nicht nur unüberlegt, sie macht es eben-

falls deutlich, dass sie für eine Kommunikation nicht fähig ist. Anstatt Hüseyin auf ihre Zweifel 

anzusprechen, geht sie ins Extreme und versucht, sich das Leben zu nehmen. Diese Haltung 

sagt nicht nur vieles über Emine aus, sondern auch über ihre Beziehung zu Hüseyin. Diese 

Kommunikationsstörung hat seine Wurzeln in der Vergangenheit. Emine heiratete Hüseyin sehr 

jung und sie musste in das Haus der Schwiegereltern ziehen. Dies versetzte sie in eine unterge-

ordnete Rolle, bei welcher die Schwiegermutter allein das Sagen hatte und die Entscheidungen 

für jeden traf. Nachdem sie ihr erstes Kind bekam, waren Emine und Hüseyin überaus glück-

lich. Doch nach kurzer Zeit und aufgrund des Entschlusses der Schwiegermutter wurde das 

Kind vom dem älteren Bruder Hüseyins adoptiert, da dieser selbst keine Kinder hatte. Dieser 

Verlust prägt ihr Leben zutiefst und wird zu einem Trauma, das beide nie bearbeiten können. 

Die ungewollte Übergabe des eigenen Kindes, ohne einen Widerspruch leisten zu können, er-

scheint ihnen als dermaßen inakzeptabel, dass sie sich dafür entscheiden, das Kind als tot vor-

zugeben. „Sie entführten onu mit der Erlaubnis deines Mannes. Und irgendwie ja auch mit 

deiner. Denn du hast nichts dagegen getan, Emine.“596 Emine leugnet nicht ihren Anteil an 

 
593 Aydemir: Dschinns, S. 38. 
594 Ebd. S. 44. 
595 Ebd. S. 177f. 
596 Ebd. S. 320. 



161 
 

diesem Verlust. Gewissensbisse, nichts dagegen unternommen zu haben, und die Seelenqual, 

die Emine jahrelang keine Ruhe geben, führen dazu, auch die eigene Ohnmacht gegen dieses 

Handeln zu überdenken. In einem Gespräch äußert Emine ihre Meinung über Hüseyin mit den 

folgenden Worten: „Hüseyin […] hat nichts getan. Was auch immer mir passiert ist, alles habe 

ich mir selbst angetan. Dein Vater hat es bloß zugelassen.“597  Als Mutter wurde Emine weder 

nach ihrer Meinung gefragt, noch wurden ihre Gefühle in Betracht gezogen. Dies führt ebenfalls 

zu einem Riss in Emines und Hüseyins Beziehung, sie versinken beide in ein Schweigen und 

Sprechen das Thema nicht mehr an. Emine ist keine Kämpferin, sie hat kein eigenes Verlangen, 

sie schaut anderen hinterher, während diese für sie Entscheidungen treffen und mit ihrem Han-

deln ihr Leben dirigieren. In ihrer Beziehung zu Hüseyin gibt es eine Aufteilung der Verant-

wortungen. Während Emine sich um die Kinder und den Haushalt kümmert, arbeitet Hüseyin 

und gibt sich große Mühe, die Familie zu versorgen und die Zukunft dieser abzusichern. Ob-

wohl Emine nun in ihrem eigenen Zuhause in Deutschland ihre eigene Struktur hat, ist sie un-

zufrieden mit ihrem eintönigen Leben. Die Schwiegereltern beteiligten sie nicht in ihren Ent-

scheidungen, nun da sie und Hüseyin ihr eigenes Leben führen, erwartet Emine, dass er seinen 

Anteil in familiären Angelegenheiten leistet. Er dagegen zieht sich zurück und lässt sie allein. 

Hüseyin […]. Zu müde, um zu sprechen oder gar Entscheidungen zu treffen. Also übernahmst du das, 

Emine. […] Aber es gefiel dir nicht. […] Denn alles allein zu bestimmen hieß, dass du immer zu funktio-

nieren hattest, damit die Familie funktionierte. […] Es machte dich nicht froh, die Dinge zu bestimmen. 

[…] es war eine Last […].598 

 

Die immerwährenden Verantwortungen im Alltag fühlen sich für Emine wie ein Hamsterrad 

an. Dass die Ansprüche und Bedürfnisse anderer immer den Vorrang haben, das Umgehen mit 

vielen Verantwortungen zugleich, setzt sie unter Druck. Für alle immer da sein zu müssen, ohne 

dass jemand anderer für sie da ist, dieses Gefühl der Einsamkeit, verletzt sie jedoch am meisten.  

Des Weiteren verfolgen Emine und Hüseyin als Paar weder dieselben Ziele, noch haben sie 

dieselben Zukunftspläne. Während Hüseyin eine Wohnung in Istanbul anstrebt, wünscht sich 

Emine die Rückkehr in ihr Dorf. „Wir haben diese Wohnung hier nicht gebraucht. […] Aber 

irgendwann […] hätten wir doch ins Dorf zurückgehen können.“599 Aufgrund der Last der Ver-

gangenheit herrscht ständig eine schwere Luft in ihrem Zuhause. Hüseyin versucht dies zu ver-

drängen und zu bewältigen, indem er sich nur auf die Arbeit fokussiert und sich eine Wohnung 

in Istanbul als ein Ziel setzt. Emine, die sich weder Ziele setzt noch einen Ausweg aus ihrem 

öden Alltag sucht, findet sich ständig in einer Krise, aus der sie sich nicht befreien kann. 

 
597 Aydemir: Dschinns, S. 318. 
598 Ebd. S. 339. 
599 Ebd. S. 309. 



162 
 

Vergebens versucht sie, Anschluss zu Hüseyin zu finden, einen Kontakt aufzubauen, indem sie 

ihm Fragen stellt. „Du fragtest Hüseyin […]. Er gab dir nur rätselhafte Antworten, einsilbig und 

schief. […] Du sehntest dich nach einer Schulter, an die du dich anlehnen konntest mit all dem 

Kram in deinem Kopf, doch wieder entdecktest du nur diesen Abgrund zwischen euch.“600 

Emine möchte Zuflucht bei Hüseyin finden, doch seine Verschlossenheit und Zurückhaltung 

lässt dies nicht zu. Sie sind beide traurige Figuren, die eine einsame Ehe führen. 

Emine hat zwei Töchter, Sevda und Peri, doch es gibt einen deutlichen Unterschied in ihrer 

Beziehung zu ihnen. Peri ist die jüngere Tochter, die noch als ein sehr kleines Kind mit Emine 

nach Deutschland kam. Sevda, die ältere Tochter, verbrachte fast ihre ganze Kindheit mit ihren 

Großeltern in der Türkei. Im Gegensatz zu Sevda erlebte Peri keine Trennung von ihrer Mutter. 

Beide Töchter machen eine andere Erfahrung mit der Mutter, dadurch haben sie auch vonei-

nander divergierende Gefühle für sie. Peri hat einen rebellischen Charakter, ist neugierig, 

möchte Erfahrungen sammeln, die mit den Einstellungen einer traditionsgebundenen Mutter 

nicht zu vereinbaren sind. Sie teilt die Werte der Familie nicht und führt somit ein Doppelleben, 

ohne dass die Eltern etwas davon mitbekommen. Konservative Traditionen und Wertvorstel-

lungen haben keine Bedeutung für sie, sie wertet diese ab, indem sie bewusst gegen diese han-

delt. Die konservative Seite der eigenen Mutter bezeichnet sie als „Kanakenseite“601. Der Text 

über Peri hat einen erotischen Ton. Peri lebt ihre Sexualität aus, hat ihre erste sexuelle Erfah-

rung mit sechszehn mit jemandem, den sie kaum kennt. Des Weiteren ist sie provokativ, obwohl 

die Gefahr besteht, dass ihre Eltern davon erfahren könnten, erzählt sie einer Bekannten davon, 

dass sie eine Abtreibung haben wird. „Wohin gehst du?“ fragte Burcu […]. „Zum Abtrei-

ben.“602 Doch Peri ist ebenfalls geschickt und regelt alles nach ihrer eigenen Art. Obwohl sie 

in der Außenwelt ein Leben führt, das in keiner Hinsicht mit den Vorstellungen und Werten der 

Familie kompatibel ist, gibt sie sich ebenfalls große Mühe in keinen Konflikt mit ihnen zu ge-

raten. Demzufolge widerspricht Peri den Eltern nicht, hält sich an deren Regeln, spielt die ver-

antwortungsvolle, gehorsame, fleißige Tochter, während sie außerhalb des Elternhauses ihre 

Freiheit auslebt, wie der Konsum von leichten Drogen oder die regelmäßigen Besuche bei ih-

rem Freund Armin. „Wie Hüseyin und Emine […] wohl glaubten, das Verbot, nach 18 Uhr das 

Haus zu verlassen, könne Peri davon abhalten, das zu tun, woran alle jungen Leute in ihrem 

Alter […] dachten […].“603 An dieser Textstelle wird die Naivität so wie die Beschränktheit 

 
600 Aydemir: Dschinns, S. 341. 
601 Ebd. S. 171. 
602 Ebd. S. 174. 
603 Ebd. S. 170. 



163 
 

Emines und Hüseyins hervorgehoben. Peri hat einen deutschen Freund, Armin, der einer wohl-

habenden Familie angehört. Nicht allein der finanzielle Stand, sondern auch der kulturelle Un-

terschied bringen Peri dazu, einen Vergleich zwischen Armins Familie und der eigenen zu zie-

hen. Der Respekt für Privatsphäre, den Peri bei Armins Mutter beobachtet, bringt sie dazu, über 

die Übergriffigkeit der eigenen Mutter zu denken. Peri betont den Respekt und die Zurückhal-

tung von Armins Mutter, jedes Mal, wenn sie Armin besuchte. Eine ähnliche Einstellung, laut 

Peri, wäre von Emine nicht zu erwarten, da sie das Alleinsein von Peri mit einem Jungen im 

selben Raum nicht tolerieren würde. „Emine hätte ihr […] mit einer Sticknadel die Augen aus-

gestochen.“604 Mit einem zugespitzten Beispiel wird die rigide Art Emines dargestellt. Peri ist 

gegenüber ihrer Mutter äußerst kritisch. Dass Emine, nur um der Mehrheit gerecht zu werden, 

ohne jene Hinterfragung, Verhaltensweisen übernimmt, wird von Peri als nicht authentisch 

empfunden. Dass Emine in der Gegenwart von Frauen, die offensichtlich eine bessere soziale 

Stellung haben, ein inszeniertes vornehmes Verhalten übernimmt, bezeichnet Peri ebenfalls als 

verlogen. Der Versuch, die Anstrengung dazu zugehören, macht aus Emine eine groteske Figur. 

Wie normal war es, dass Emine jedes Mal, wenn Feraye Teyze zu Gast war, so komisch zu sprechen begann 

wie Türkan Şoray oder Filiz Akın in diesen altmodischen türkischen Filmen? Dass Emine dann plötzlich 

mersi sagte, […] und Peri sich gerade noch so beherrschen konnte, nicht laut loszulachen, weil das so 

absurd aus dem Mund ihrer Mutter klang?605 

 

Emine und Hüseyin haben bei Peri eine komplett andere Einstellung als wie bei Sevda. Wäh-

rend Sevda nicht einmal die Grundschule besuchen darf, wird Peri auf ein Gymnasium ge-

schickt. Peri wird die Unterstützung der Eltern nicht verweigert und sie empfinden ebenfalls 

einen Stolz, dass Peri solch eine Leistung erbracht hat. 

[…]  wie Hüseyin und Emine ihr nie verboten, an den Nachmittagen wegzubleiben, wenn es ums Lernen 

ging, schließlich besuchte Peri das Gymnasium, diesen für ihre Eltern geheimnisvollen Ort, der sie mit 

Stolz, aber auch mit Ehrfurcht erfüllte.606 

 

Als die Familie nach Deutschland auswanderte, wurde Sevda in der Türkei bei ihren Großeltern 

zurückgelassen. Sevda, selbst noch ein Kind, sollte den Großeltern eine Unterstützung in ihrem 

Alltag wie auch im Haushalt sein. Die angeforderten Pflichten, die Vernachlässigung der Eltern 

und das Zurückgelassen sein, prägten Sevdas Persönlichkeit. Doch es sind nicht allein die ne-

gativen Aspekte, die sie prägen und an ihr haften. Durch diesen aufgezwungenen Alltag, der 

ihren persönlichen Wünschen nicht viel Raum lässt, wird Sevda bewusst, was ihr im Leben 

tatsächlich wichtig ist. Die zwei unterschiedlichen Orientierungen der Eltern lässt auf den be-

rühmten Satz „Geografie ist Schicksal“ zurückgreifen. Da Sevda in einem kleinen Dorf 

 
604 Aydemir: Dschinns, S. 173. 
605 Ebd. S. 176. 
606 Ebd. S. 170. 



164 
 

aufwuchs, wo die Lebensumstände niedrig waren, wurde auch kein besonderer Wert auf Bil-

dung gelegt. Des Weiteren hätte die Schule mit ihren eigenen Anforderungen in Sevdas von 

häuslichen Pflichten geprägten Alltag nicht hineingepasst. Doch da Peri im Gegensatz zu Sevda 

in Deutschland bei den Eltern aufwuchs und die Umstände für sie anders gewesen waren, hiel-

ten die Eltern es für richtig, dass Peri hier eine gute Bildung bekommt. Demzufolge hat in der 

Erziehung der beiden Geschwister die Geografie eine gewichtige Rolle gespielt. 

Das Elternhaus ist für Peri ein Ort, vor dem geflüchtet werden muss. Die Familie bezeichnet 

sie als, „Scheißfamilie“607 und das gemeinsame Zuhause ist für sie ein „Scheißkaff“608. Deswe-

gen bedeuten das Abitur und das danach folgende Studium für sie eine Rettung für ihre Exis-

tenz, ein Ausweg aus dem repressiven, öden Elternhaus. Nachdem Peri für ihr Germanistikstu-

dium nach Frankfurt zieht, nimmt ihr Leben eine Wendung. Sie trennt sich von ihrem Freund 

Armin, der sich nach kurzer Zeit aufgrund dessen das Leben nimmt. Dieser Verlust führt bei 

Peri zu schweren Depressionen. Die regelmäßigen Besuche bei ihren Eltern verschaffen ihr 

jedoch eine neue Perspektive über ihre Mutter. Sie bemerkt, dass ihre Mutter ebenfalls unter 

Depressionen leidet, und beschreibt ihre gemeinsame Lage mit den Worten „[…] Zustand des 

ständigen Fallens in einen Schacht […].“609 Peri beobachtet, dass Emine in ihrem Alltag mit 

Schwierigkeiten konfrontiert ist, dass sie unfähig ist, alles allein zu bewältigen. „Wie normal 

war es, dass Emine nachts nicht schlief, tagsüber kaum lachte und sich immerzu in Selbstmitleid 

suhlte?“610 An einer weiteren Textstelle werden Peris Beobachtungen ihrer Mutter mit den fol-

genden Worten dargestellt: „Peri muss immerzu an ein hoffnungslos verheddertes Wollknäuel 

denken, wenn sie ihre Mutter sieht.“611 Peri sieht in Emine eine chaotische, erschöpfte, ratlose 

Frau. Während Peri die Herausforderungen zu bekämpfen versucht, erkennt sie die Unfähigkeit 

Emines, sich selbst zu helfen.  Aufgrund ihres Leidens übernimmt Emine ein Verhalten, das die 

Stimmung und das Leben aller Familienmitgliedern im Negativen beeinflusst. Mit der Über-

zeugung, dass ihre Mutter professionelle Hilfe braucht, macht Peri für Emine einen Termin bei 

einer Therapeutin. Obwohl Emine zu dem Termin erscheint, will sie das Gespräch mit der The-

rapeutin nicht in Anspruch nehmen. „Bitte, lass uns nach Hause gehen“, flehte sie leise. „Bring 

mich weg von hier […].“612 Peri hat Verständnis für die Lage ihrer Mutter: „Wie sollte Emine 

über ihre Gefühle sprechen, wenn sie ein Leben damit zugebracht hatte, alles runterzuschlucken 

 
607 Aydemir: Dschinns, S. 175. 
608 Ebd. S. 175. 
609 Ebd. S. 177. 
610 Ebd. S. 176f. 
611 Ebd. S. 191. 
612 Ebd. S. 179. 



165 
 

[…]. In Emine war alles wie zusammengeschmolzen zu einer einzigen Erkenntnis: Niemand 

wird je meinen Schmerz verstehen.“613 An dieser Textstelle werden nicht allein die Hoffnungs-

losigkeit und die Einsamkeit Emines betont, sondern auch, dass sie dem Gedanken, dass jemand 

bereit ist, ihr zuzuhören, ihr das Wort zu geben, keinen Glauben schenkt. Das Sprechen, seine 

Gefühle und Meinungen zu äußern, wurde Emine ihr ganzes Leben lang verwehrt. In ihrer Ju-

gend, bei ihren Schwiegereltern, hatten ihre Meinungen keine Geltung und wurden niemals 

miteinbezogen, später in Deutschland zeigte Hüseyin kein Interesse daran, was sie zu sagen 

hatte und sie wurde meistens unterbrochen. Deswegen ist das Sich–Jemandem–Öffnen ein 

fremdes Terrain für sie, was ihr große Angst macht. Darum möchte sie auch die Praxis der 

Therapeutin unverzüglich verlassen. 

Das Studium verleiht Peri eine andere Perspektive. Sie beschäftigt sich nicht allein mit Fragen 

zur Identität oder Geschlechterrollen, sie versucht, sich in der Welt zu orientieren, ihre Identität 

aufzubauen und auch Antworten zu ihrer Herkunft zu finden. Das Studium und die Außenwelt, 

die sich von Peris Elternhaus gravierend unterscheiden, führen ebenfalls zu einem Perspekti-

venwechsel in der Wahrnehmung der eigenen Mutter. Sie betrachtet Emine nicht mehr nur als 

ihre Mutter, sondern als eine in einen gewissen Rahmen gezwungene Frau, deren Weiblichkeit 

ins Vergessen gerät. Emine verkörpert in dieser Rolle alles, was Peri in ihrem eigenen Leben 

ablehnt. Emine stellt für Peri kein Leitbild dar. Der Grund für Peris Zuwendung zu ihrer Mutter 

ist Mitleid. Doch da Peri Emine als eine Frau betrachtet, die ohne jegliche Selbstreflexion ihre 

sozialen Rollen übernimmt und diese trotz Überforderung durchführt, möchte sie ihr auch klar-

machen, dass das Leben auch andere Dinge bietet und nicht allein durch häusliche und familiäre 

Anforderungen beschränkt ist. Um eine Spalte in Emines eintönigem Leben zu öffnen und sie 

auf andere Möglichkeiten aufmerksam zu machen, teilt Peri ihr Wissen mit ihr. Die folgende 

Textstelle weist nicht nur auf wichtige Punkte in der Mutter–Tochter–Beziehung im Roman 

hin, es werden auch die zwei unterschiedlichen Welten von Emine und Peri plakativ dargestellt. 

„Ich will […] sagen, dass du in einer passiven Rolle […] in deinem Kopf gefangen bist […]. 

[…] Jedenfalls musst du dich nicht dein Leben lang so verhalten, wie du es gelernt hast. Du 

musst nicht so sein, wie Frauen eben sein sollen. Du bist frei.“614 Peri möchte hier betonen, dass 

Emine nicht an ihrem routinierten, freudlosen Leben festhalten muss und dass sie aus ihren 

Gewohnheiten herauswachsen kann. Obwohl der Kontext von Peris Aussage tiefgründig ist, 

legt sie dies mit unkomplizierten Worten dar, um es für Emine verständlicher zu gestalten und 

 
613 Aydemir: Dschinns, S. 179. 
614 Ebd. S. 198f. 



166 
 

auch bei ihr ein ähnliches Bewusstsein zu entwickeln. Anstatt der Mutter übernimmt Peri hier 

die Rolle einer Begleitperson. Doch Emine reagiert sarkastisch auf Peris Worte. „Oh, ich bin 

nicht frei, Perihan. Du weißt ja gar nicht, wovon du sprichst.“615 Emine definiert zwar nicht, 

was sie unter dem Begriff Freiheit versteht, doch sie ist überzeugt davon, frei zu sein. Emine 

macht wahrscheinlich einen Vergleich zwischen ihrem Leben in der Türkei bei ihren Schwie-

gereltern und ihrem Leben in Deutschland. Dass sie nun in Deutschland über ihren Alltag, den 

Kindern und den Haushalt bestimmen kann, betrachtet sie als Freiheit. 

Das Kapitel über die ältere Tochter Sevda erweist sich als nicht nur von der Figurendarstellung 

her, sondern auch inhaltlich als das bestgelungene. Das Kapitel über Sevda muss im Kontext 

mit dem Kapitel über Emine gesehen werden, diese beiden Kapitel sind nicht auseinanderzu-

denken. Die beiden Kapitel greifen nicht nur ineinander, sondern sie hängen voneinander ab, 

so werden die von Sevda eingeführten Fragen teilweise erst im Kapitel über Emine behandelt 

oder beantwortet. Deswegen sollen an dieser Stelle der Arbeit beide Kapitel zugleich interpre-

tiert werden. Mit der Figur Sevda zeichnet Aydemir eine außerordentlich intelligente, mutige 

und selbstbewusste Frau. Sevda ist eigentlich das zweite Kind von Hüseyin und Emine. Sevda 

wird nach dem Namen des ersten Kindes genannt, von dem alle denken, dass es tot sei. Die 

Übertragung desselben Namens bedeutet ebenfalls die Übertragung etlicher Erwartungen, die 

Sevda ihr ganzes Leben lang zur Last werden sollen. Einsamkeit ist ein gewichtiges Gefühl in 

Sevdas Leben. Als sie nur zwölf Jahre alt ist, zieht ihre gesamte Familie nach Deutschland und 

sie wird als die einzige bei ihren Großeltern zurückgelassen. Die beiden Ereignisse, die eine 

prägende Wirkung in Sevdas Leben darstellen, werden im Roman mit diesen Worten darge-

stellt: „Eine Sache war es, das Leben eines verstorbenen Säuglings übergestülpt zu bekommen. 

Eine andere, wie ein kaputter Koffer bei den Großeltern zurückgelassen zu werden.“616 Später 

in ihrer Ehe wird Sevda erneut die Einsamkeit erleben. Doch obwohl dieses immer wiederkeh-

rende Gefühl ihre Hürden aufstellt, hat es keinen hemmenden Einfluss auf sie. Einsamkeit ver-

schafft ihr die Zeit und die Ruhe, über die eigenen Erwartungen nachzudenken, für sich selbst 

zu bestimmen und Pläne für sich selbst zu schmieden. Trotz der Nachteile, denen Sevda in ihren 

verschiedenen Lebensphasen ausgesetzt ist, kommt sie aus jeder ungünstigen Lage stets ge-

stärkt raus. Die niedrigen Lebensumstände in der kleinen Stadt in der Türkei bei ihren Großel-

tern führen bei ihr keineswegs zu Hoffnungslosigkeit oder zu einer fraglosen Akzeptanz der 

Gegebenheiten. Sevda ist eine Kämpferin, doch sie ist weder streitsüchtig noch führt sie laute 

 
615 Aydemir: Dschinns, S. 199. 
616 Ebd. S. 84. 



167 
 

Diskussionen, um sich durchzusetzen. Sevda beobachtet ihr Umfeld und hört allen zu, ohne ihre 

eigene Meinung beeinflussen zu lassen. Wenn nötig sorgt ihre Selbstachtung dafür, ‚Nein‘ zu 

sagen und nicht alles widerspruchslos hinzunehmen. Als ein Beispiel dafür wäre Sevdas Reak-

tion gegen den Wunsch der Großeltern, sie zu verheiraten. „NEIN. ICH. WILL. NICHT. HEI-

RATEN“, flüsterte Sevda damals, aber mit einem Nachdruck, der ihr Flüstern wie einen Schrei 

vibrieren ließ.“617 Wie aus diesem Zitat zu entnehmen ist, betont Sevda ausdrücklich ihren Ein-

wand gegen diesen Wunsch der Großeltern. Fernsehserien, insbesondere die Serie Dallas, sind 

ein wichtiges Medium für sie, da diese ihre Wahrnehmung über die Welt, der Geschlechterrol-

len, sowie auch über die Ehe prägen. Aber das Wichtigste, das diese Serien ihr vermitteln, ist 

sich selbst als Frau wertzuschätzen. Diesbezüglich begreift Sevda schon sehr früh, dass sie in 

das für sie vorgesehene enge Korsett nicht reinpassen möchte. An der folgenden Textstelle wird 

ein Vergleich zwischen dem Leben der Frauen in den Serien und das Leben der Frauen in der 

Kleinstadt in der Türkei, wo auch Sevda lebt, gemacht. 

Doch […] wurde Sevda klarer, wie wenig alles um sie herum jener Welt glich, in der Pamela im Badeanzug 

am Pool lag, bunte Getränke schlürfte […], dass es hier weder einen Pool gab noch Frauen, die Badeanzüge 

besaßen […], so verwandelten sich Sevdas Dallas–Träume schließlich wieder zurück in das Leben, das alle 

Frauen führten, die Sevda kannte: In ein Leben, das immerzu nach gedünsteten Zwiebeln roch, in dem 

ständig Kinder aus den Schößen purzelten […].618 

 

Das erste Bild zeigt eine Frau, die sich nicht durch traditionelle Geschlechterrollen definieren 

lässt, sondern die ganze Aufmerksamkeit auf sich selbst richtet und mit sich selbst beschäftigt 

ist. Das zweite Bild jedoch zeichnet Frauen, deren Lebensinhalt aus Verantwortungen für an-

dere besteht und die sich ihres Selbstwerts nicht bewusst sind. Durch Serien begreift Sevda, 

dass der mühsame Alltag in dieser Kleinstadt nicht die einzige Möglichkeit im Leben darstellt. 

Dementsprechend äußert sie sich gegenüber ihrer Großmutter unverhohlen, was sie sich für ihre 

Zukunft vorstellt und dass sie für sich selbst bestimmen wird: „Ich werde eine Geschäftsfrau 

werden, Babaanne.“619 

Als Sevda die Nachricht über den plötzlichen Verlust ihres Vaters erhält, hat sie gemischte 

Gefühle. Wegen einer Auseinandersetzung hatte sie den Kontakt zu ihren Eltern vor einigen 

Jahren abgebrochen. Den Vater jahrelang nicht gesehen zu haben und ohne eine Versöhnung 

sich von ihm verabschieden zu müssen, führt bei ihr zu Reue und zu Schuldgefühlen. Der un-

angenehme Gedanke nach vielen Jahren ihrer Mutter wieder begegnen zu müssen, macht sie 

unruhig. Sevda erinnert sich an die Zeit, als ihr Vater in die Türkei kam, um sie nach 

 
617 Aydemir: Dschinns, S. 78. 
618 Ebd. S. 79f. 
619 Ebd. S. 80. 



168 
 

Deutschland mitzunehmen. Sie verbrachten eine kurze Zeit in Istanbul, bevor sie in den Zug 

nach Deutschland einstiegen. Dies war die einzige Erfahrung, die sie mit ihrem Vater gemacht 

hatte, bei welcher er ihr seine gesamte Aufmerksamkeit schenkte. Als sie in Deutschland anka-

men, änderte sich seine Einstellung Sevda gegenüber gänzlich, da er sich nur auf seine Arbeit 

fokussierte und abends zu müde war, um mit der Familie eine Unterhaltung zu führen. Der 

Empfang durch die Mutter im neuen Elternhaus in Deutschland war unerwartet kalt. Mit ihrer 

reservierten, abweisenden Art machte Emine Sevda gleich klar, dass sie unerwünscht war. 

Denn von dem Moment an, in dem Sevda zum ersten Mal die Wohnung in Rheinstadt betrat, beäugte Emine 

sie so, als sei sie ein unwillkommener Gast auf der Durchreise. Ein Gast, dem man von Grund auf miss-

traute, den man aber nicht abweisen konnte, weil man so etwas als gläubiger Mensch nicht tat.620 

 

Mit ihrer Art vermittelt Emine Sevda nicht nur, dass sie ein unerwünschter Gast ist, sie möchte 

sie ebenfalls einschüchtern, ihren Handlungsraum einschränken und Sevda von sich selbst fern-

halten. Des Weiteren ist aus der Textstelle zu entnehmen, dass Emine mit ihrem ‚misstrauen‘ 

Sevda etwas zumutet und dass sie ihre Tochter als eine unruhestiftende Instanz betrachtet. Trotz 

dieses entmutigenden Empfangs ist Sevda zuversichtlich und sucht nach Gelegenheiten, An-

schluss zu der Mutter zu finden.  

„Lass uns spazieren gehen“, schlug Sevda ihrer Mutter an einem Nachmittag kurz nach ihrer Ankunft vor. 

[…] „Wir waren doch gestern schon bei Aldi“, sagte Emine […]. „Nein, ich meine nicht zu Aldi, Anne. Ich 

meine, einfach so spazieren gehen“. „Wie? Einfach so? Weißt du denn nicht, dass mein Kreuz wehtut?“621  

 

Sevdas Vorschlag wird von Emine kalt zurückgewiesen. Sevda erfährt in kürze, wie widerwillig 

und unmotiviert ihre Mutter ist und in welch beschränkter Welt sie lebt. „Die einzigen Orte, die 

Emine kannte, waren Hakans Schule, Peris Kindergarten und der Aldi–Markt […].“622 Emine 

hatte gewisse Ängste aus ihrer Heimat mitgebracht. Diese Ängste führten dazu, Barrieren zu 

errichten und sich von der Außenwelt fernzuhalten. Doch dadurch scheiterte ihre Entwicklung 

in diesem fremden Land, sie machte sich weder mit ihrem Umfeld noch mit der Sprache ver-

traut. Ein weiteres Hindernis zu ihrer Entwicklung war der Mangel an Ehrgeiz und Neugier. 

Dies macht den wichtigsten Unterschied zwischen ihr und Sevda aus. Während Sevda das Ler-

nen, das Vorankommen in den Mittelpunkt ihres Lebens stellt, haben diese im Leben Emines 

keinerlei Gewicht. Die Handlungen von Emine als Mutter prägen Sevdas Mutterschaft und die 

Beziehung zu ihren Kindern. Die Vernachlässigung von Emine und ihr Desinteresse an allem, 

was Sevda angeht, führen bei Sevda dazu, dies bei ihren eigenen Kindern zu überkompensieren. 

Sie versucht, alles im Leben ihrer Kinder zu kontrollieren, mehr Zeit in sie zu investieren und 

 
620 Aydemir: Dschinns, S. 93. 
621 Ebd. S. 94. 
622 Ebd. S. 94. 



169 
 

dafür zu sorgen, dass sie gut erzogen werden. Die folgende Textstelle stellt dar, wieviel Wert 

Sevda darauflegt, dass ihre Kinder in allen Bereichen korrekt handeln. 

[…] Bahar und Cem [sind] zu Sevdas wandelnden Visitenkarten geworden. Je makelloser die beiden aus-

sehen, desto erfolgreicher fühlt sich Sevda. […] Macht Cem am Esstisch einen buckligen Rücken, darf er 

zur Strafe den Rest des Tages nicht mehr fernsehen. Bahar hat zwar kein Problem mit ihrer Haltung, Sevda 

schickt sie ja auch in einen viel zu teuren Ballettkurs. Aber die Kleine spricht undeutlich, sagt Sonnen-

schrahlen und Schraße. Sevda hat schon einen Termin beim Logopäden vereinbart […].623  

 

An ihre Kinder stellt Sevda einen gewissen Maßstab, den sie unbedingt erreichen möchte. Als 

alleinerziehende Mutter mit türkischer Herkunft, die zwar ihr eigenes Geschäft führt, hat sie an 

vielen Fronten zugleich zu kämpfen. Dementsprechend ist es ihr wichtig, wie sie von außen 

wahrgenommen wird. Daher führt ihr übertriebener Perfektionismus sie zu einer obsessiven 

Handlung, was wiederum nicht unbegründet ist. Die Aufmerksamkeit, die ihr selbst als Kind 

nie zukam, möchte sie den eigenen Kindern schenken, indem sie die volle Kontrolle über sie 

bewahrt. Der alltägliche Druck, die Herausforderungen und die Ansprüche an sich selbst führen 

bei Sevda zu einer rigiden Erziehung. Ihren Kindern gegenüber ist sie autoritär und sie hegt 

dabei den Glauben, dass solch eine Haltung als Aufmerksamkeit und Anerkennung zählt. Ob-

wohl sich Sevda in gewisser Weise von Emine unterscheidet, hat sie jedoch ihr Temperament 

gegenüber den Kindern von ihr übernommen. Sevda ist schnell gereizt, wenn die Kinder einen 

Fehler begehen. Nicht nur das bereits oben eingeführte Beispiel über ihre Haltung gegenüber 

ihrem Sohn Cem, sondern auch das folgende Ereignis mit der Tochter Bahar dienen als eindeu-

tiges Beispiel dafür. „Mami, bitte nicht traurig“, sagt Bahar. […] „Sein“, korrigiert sie Bahar 

[…]. „Bitte nicht traurig sein, heißt das. […] Sprich nicht wie ein Ausländer“624. Sevda hat sich 

in Deutschland eingelebt und lehnt damit die herkunftsverbundenen Eigenschaften ab. Die Kin-

der sollen die deutsche Sprache beherrschen, damit sie von anderen nicht als Ausländer ange-

sehen und ausgegrenzt werden. Sevdas Ton ihrer Tochter gegenüber wirkt kritisch und intole-

rant. Sie setzt zudem auch großen Wert darauf, ihrer Tochter bessere Chancen zu ermöglichen, 

alles zu bieten, was ihr verweigert wurde. „So brav ist die Kleine mit ihren sieben Jahren, und 

wirklich klug. Sevda hat Großes mit ihr vor.“625 In der Erziehung der eigenen Tochter möchte 

Sevda ganz anders agieren als Emine. Während Emine Sevda nicht förderte und ihren Wün-

schen kein Gehör schenkte, erweist sich Sevda als eine engagierte Mutter. Da keine der Frauen 

in Sevdas Familie als Vorbild für sie gelten, versucht sie als Mutter ihren eigenen Weg zu fin-

den.  

 
623 Aydemir: Dschinns, S. 91f. 
624 Ebd. S. 77f. 
625 Ebd. S. 91. 



170 
 

Sevdas Anwesenheit bei ihren Eltern zuhause in Deutschland sorgt bei Emine für eine gewisse 

Unruhe. Das Verhalten der Mutter Sevda gegenüber wird im Roman mit den folgenden Worten 

zum Ausdruck gebracht: „[…] der Blick ihrer Mutter, der sich seit Sevdas Ankunft vor drei 

Jahren nicht verändert hatte, dieser misstrauische, nach Fehlern suchende […] Blick, dem man 

nichts recht machen konnte.“626 Im Blick der Mutter ist weder Liebe noch eine gewisse Zunei-

gung zu sehen, Emine ist eher darauf konzentriert, Fehler in jedem Handeln von Sevda zu ent-

decken. Sevda bedeutet für Emine nicht das, was ihre anderen Kinder für sie bedeuten. Bei 

jeder Gelegenheit lässt sie Sevda spüren, dass sie eine andere Stellung in der Familie hat, die 

der Position der anderen Kinder nicht gleicht. Emine ist Sevda gegenüber nicht nur reserviert, 

sie unterscheidet ebenfalls zwischen ihren Kindern, indem sie Sevda anders einstuft. Des Wei-

teren empfindet Emine Sevda gegenüber Neid, da sie mit Hüseyin auf ihrem Weg nach 

Deutschland eine gute Zeit gemeinsam verbracht hatte. 

Sie sah wunderschön aus, sie sah aus wie du damals, als du Hüseyin versprochen worden warst. Sevda […] 

schwärmte […] von den zwei Tagen, die sie mit Hüseyin in Istanbul verbracht hatte.  Er hatte sie zum 

Kapalı Çarşı gebracht, hatte ihr Eis gekauft und eine Handtasche […].  Du beobachtest Sevda, […] während 

sie von ihren Abenteuern erzählte. […] du musstest dich einfach ärgern, dass du mit Hüseyin niemals so 

eine Reise gemacht hattest. Nie in eurem Leben hattet ihr eine solche Zweisamkeit genossen.627 

 

Sie sieht die Ähnlichkeit zwischen sich selbst und Sevda. Doch dass Sevda Erfahrungen macht, 

Dinge erlebt, die ihr selbst nie zustanden, führt dazu, dass sie Wut und Neid empfindet. Sevda 

erscheint dermaßen lebensfroh und lebenslustig, dass sich Emine vornimmt dies zu verderben, 

indem sie ihr alle möglichen Freiheiten verbietet. „Sie denkt wohl, sie wäre jetzt frei, könnte tun 

und lassen, was sie will. Arme Sevda, sie wird noch früh genug lernen, dass niemand frei ist, 

dass man niemals tun und lassen kann, was man will.“628 Sevda möchte eine Teilhabe am Le-

ben. Sevdas Art und Weise, ihre Stärke, ihr Ehrgeiz, ihre Offenheit, ihre Entschiedenheit am 

Leben festzuhalten und erfolgreich zu sein, bringen Emines eigene Schwächen zum Vorschein. 

Im Gegensatz zu Sevdas Lebenslustigkeit steht die ständige Traurigkeit von Emine. Da sie nicht 

in der Lage ist, mit ihren Schwächen umzugehen, sieht sie die einzige Lösung darin, Sevda zu 

verheiraten und sie damit aus dem Haus zu schicken. Durch die Bekannten der Eltern wird 

Sevda mit Ihsan bekannt gemacht, den sie auch in Kürze heiratet. Vor der Hochzeit hatte Ihsan 

Sevda versprochen, dass sie mit ihrem Plan, den Hauptschulabschluss nachzumachen, fortfüh-

ren kann. Doch nach der Eheschließung hält er sich nicht an seinem Versprechen und äußert 

dies mit den folgenden Worten, „Warum hast du geheiratet, wenn du zur Schule gehen 

 
626 Aydemir: Dschinns, S. 110. 
627 Ebd. S. 331f. 
628 Ebd. S. 332. 



171 
 

wolltest?“629 So verstellt die Ehe mit Ihsan Sevda eine Zeitlang den Weg und bremst sie aus. 

Ihsan erweist sich nicht als ein wertschätzender, liebevoller, romantischer und verantwortungs-

voller Partner. Ihre erste Enttäuschung erlebt Sevda, wenn sie die Wohnung betritt, die Ihsan 

für sie beide gemietet hat. 

Die Dachgeschosswohnung war schweinekalt, total verdreckt und roch schlimmer als die Autobahntoiletten 

[…]. […] Sevda schluckte ihren ersten Ekel runter und ging durch ihr neues Zuhause. […] Jedenfalls 

stammten die Tapeten aus den fünfziger Jahren, genau wie alle Möbel, die Ihsan einfach übernommen hatte, 

auch das Bett. Die Matratze war nicht nur durchgelegen, sie hatte bräunliche Spuren […].630  

 

Die Wohnung, in die Ihsan Sevda bringt, ist in jeder Hinsicht mit negativen Eigenschaften kon-

notiert. Da sie zugleich kalt, dreckig und alt ist, vermittelt sie kein Wohlbefinden, wirkt unan-

genehm und unfreundlich. Insbesondere das Bett mit seiner abgenutzten und befleckten Mat-

ratze, empfindet Sevda als ekelerregend. Dass Ihsan sich nicht die Mühe gibt, Sevda in eine 

saubere, gepflegte, neu eingerichtete Wohnung zu bringen, dass er dem Zuhause keine Bedeu-

tung beimisst, enthüllt einiges über seine Persönlichkeit. Seine Nachlässigkeit, Vernachlässi-

gung sowie seine Verantwortungslosigkeit lassen sich auch in anderen Bereichen, wie der Ehe 

und der Arbeit beobachten. Abends nach der Arbeit verlässt Ihsan die Wohnung gleich nach 

dem Essen, um in die Kneipe zu seinen Freunden zu gehen. „Sevda war der öden Wohnung 

ihrer Eltern entkommen und saß nun in einer anderen Wohnung fest, die genauso öde war, aber 

dazu noch kalt und unheimlich still.“631 Sevda hat Ihsan geheiratet, um ihrem lieblosen Eltern-

haus zu entkommen. In ihrer Ehe hat sie auf Unterhaltung, Liebe und Zuneigung gehofft. Doch 

genau wie ihr Vater ist auch Ihsan abwesend und räumt ihr keine Zeit ein. Sevda widmet ihren 

ganzen Alltag dem Haushalt und ihren zwei Kindern. Doch als die Ehe nach ein paar Jahren 

scheitert und Sevda sich entscheidet, sich von Ihsan zu trennen, wird sie in ihrer Entscheidung 

von den Eltern nicht unterstützt. „Sag es mir, Sevda, schlägt er dich?“ behaarte Emine. „Nein, 

Anne.“ […] „Siehst du? Das dachte ich mir. Es gibt keinen Grund, dich von ihm zu trennen 

[…].“632 Sevda und Emine haben unterschiedliche Vorstellungen, über die Bedeutung ihrer 

Ehe. Sevda möchte die Verantwortungslosigkeit ihres Mannes nicht dulden. Emine dagegen 

unterschätzt die Gefühle, wie auch die Probleme ihrer Tochter. Emine hält es für richtig, dass 

Sevda erduldet, eine konventionelle, untergeordnete Rolle zu übernehmen, und dabei die Fehler 

von Ihsan übersieht. Sevda möchte ein Kapitel in ihrem Leben beenden und ein neues öffnen. 

Sie möchte vorankommen und ankommen. Der Lebensinhalt und die Prioritäten von Sevda und 

Emine sind sehr unterschiedlich. Es ist evident, dass es unverständlich für Emine ist, die 

 
629 Aydemir: Dschinns, S. 118. 
630 Ebd. S. 117. 
631 Ebd. S. 119. 
632 Ebd. S. 130. 



172 
 

Entscheidung ihrer Tochter nachzuvollziehen, einerseits erscheint es ihr unkonventionell und 

andererseits, hatte sie selbst nie das Bedürfnis, für sich eigene Ziele zu setzen und irgendwelche 

Leistungen zu erbringen. Das Alleingelassen werden und die fehlende Unterstützung der Fami-

lie in dieser schwierigen Phase ihres Lebens führen bei Sevda zu einer tiefen Enttäuschung, als 

Konsequenz bricht sie jenen Kontakt mit ihren Eltern ab. 

Als Sevda mit ihren zwei Kindern für die Beerdigung in Istanbul ankommt, wird sie von Emine 

nicht willkommen geheißen. „Anne“ sagt Sevda. […] „Oh, Sevda Hanım“, sagt sie und nickt 

in die Runde. „Was für eine Ehre, Sie zu Gast zu haben.“633  Emine ist bissig, kalt und der 

Begegnung fehlt jegliche Innigkeit. Zwei Wörter, die von Emine absichtlich verwendet werden, 

sind ‚Hanım‘ und ‚Gast‘. Mit diesen Worten möchte Emine die Ausgeschlossenheit von Sevda 

aus der Familie betonen. In der türkischen Sprache bedeutet ‚Hanım’, ‘Dame’, doch falls es in 

einem Kontext, wie es bei Emine der Fall ist, verwendet wird, dann hat es etwas Sarkastisches 

an sich. Mit ‚Gast‘ möchte Emine andeuten, dass Sevda eher eine Fremde ist als Familie. An 

der folgenden Textstelle verwendet Emine erneut ein abwertendes Wort gegen ihre Tochter. 

„In der Küche scheppert das Geschirr. [...] Dieses neugierige Ding. Bestimmt steckt sie ihre 

Nase in die Schränke, guckt, was Hüseyin hinterlassen hat.”634 Emine nennt Sevda ein ‚Ding‘ 

und ist stets skeptisch gegenüber ihrer Tochter, da sie den Glauben hegt, dass diese immer 

irgendwelche Hintergedanken hat. Die Beziehung zwischen Sevda und Emine ist schon immer 

konfliktbeladen gewesen. Einerseits kann Emine sich mit dem Gedanken nicht abfinden, dass 

Sevda den Kontakt mit der Familie vor vielen Jahren abgebrochen hat. Deswegen kann sie sich 

auf ein Wiedersehen nicht freuen. Andererseits ist Emine aufgewühlt und hat zwiespältige Ge-

fühle. Sie bereut es, sich nicht beherrscht zu haben und ihre Tochter nach all diesen Jahren, die 

sie getrennt verbrachten, schlecht behandelt zu haben. „Fünf Jahre lang habt ihr euch nicht 

gesehen, und das Erste, was du machst, ist Sevda anzukeifen?“635 Doch gleich danach, äußert 

sie, wie unwohl sie sich in der Gegenwart von Sevda fühlt und den Drang dafür, ihre Tochter 

bei jeder Gelegenheit verbal anzugreifen.  

[...] du kannst es nicht kontrollieren. Wann immer du Sevda begegnest, ist dein erster Impuls, sie in die 

Schranken zu weisen. [...] Alles, was du weißt, ist, dass mit Sevda so viel Trauer in dein Leben gekommen 

ist, dass es unmöglich scheint, dich jemals leicht zu fühlen, wenn deine älteste Tochter in der Nähe ist.636  

     

Emines Gefühle sind eng mit der Vergangenheit verbunden, auf der sie immer noch beharrt. 

Sevda assoziiert sie nur mit negativen Gefühlen und Erinnerungen, was dazu führt, dass sie 

 
633 Aydemir: Dschinns, S. 222. 
634 Ebd. S. 291. 
635 Ebd. S. 292. 
636 Ebd. S. 292f. 



173 
 

stets in eine Tristesse versinkt. So Emine erzählt in dem Kapitel, das ihr gewidmet ist, über 

Sevda und ihr erstes Kind und davon, wie unterschiedlich sie gewesen sind. Während sie das 

erste Kind mit den Worten „ein so schönes Kind“637 bezeichnet, beschreibt sie Sevda als „nicht 

schön“638. Des Weiteren erzählt sie, dass ihr erstes Kind Ruhe, Frieden und Freude vermittelte, 

während Sevda mit ihrer Schlaflosigkeit und ihrem ständigen Schreien nur zur Müdigkeit und 

zu „Verzweiflung“639 führte. Emine macht auch einen Vergleich zwischen den zwei Geburten 

und beschreibt die erste als „wohl“640, jedoch Sevdas Geburt als „das Schmerzhafteste“641, was 

sie je erlebt hat. Emine soll dermaßen erschöpft, schwach und überfördert gewesen sein, dass 

sie darüber nachgedacht hätte, dem eigenen Kind zu schaden. „Damit du sie nicht in einem 

schwachen Moment einfach auf den Steinboden fallen ließt.“642 Doch um sich von den schlech-

ten Gedanken gegen das Kind zu lösen, es zu schonen und die Wut abzubauen, beginnt Emine 

sich selbst zu schaden. „[…] [W]enn das Schreien nach einer kurzen Pause wieder besonders 

heftig einsetzte, fingst du an, dir einzelne Haarsträhnen aus dem Kopf zu reißen.“643 Emine 

beginnt, sich von Sevda abzuwenden, keine emotionale Bindung mit ihr aufzubauen. „Kein 

Blick und keine Liebkosung, […] denn es sollte schlafen, es sollte einfach nur lernen, dass es 

endlich schlafen sollte.“644 Ein Blickkontakt, ein Lächeln würde laut Emine das Kind davon 

abhalten einzuschlafen. Deswegen meidet sie es, eine emotionale Bindung mit ihr aufzubauen. 

Des Weiteren kümmerte sich Emine wieder um den Haushalt, „[…] um Sevda ihrer Großmutter 

überlassen zu können.“645 Das ganze Handeln von Emine könnte auf zwei unterschiedlichen 

Gründen basieren. Die schwierige, schmerzhafte Geburt des zweiten Kindes könnte darauf 

gründen, dass Emine den Verlust des ersten Kindes nicht überwunden hatte, und deswegen auch 

für ein neues Kind nicht bereit gewesen ist. Dazu kam der schwierige Charakter von Sevda, die 

stets unruhig war und es deswegen schwer für Emine machte, sie zu akzeptieren. Diese zwei 

Erfahrungen führten dazu, dass Emine sich von Sevda distanzierte und dass zwischen ihnen 

eine immer größer werdende Kluft entstand. Die Traumata, die Emine aufgrund des ersten Kin-

des erlebte, konnte sie nie bearbeiten und die Folgen dessen wurde in ihrer Beziehung zu Sevda 

wegweisend. 

 
637 Aydemir: Dschinns, S. 294. 
638 Ebd. S. 294. 
639 Ebd. S. 295. 
640 Ebd. S. 293. 
641 Ebd. S. 293. 
642 Ebd. S. 295. 
643 Ebd. S. 295. 
644 Ebd. S. 297. 
645 Ebd. S. 297. 



174 
 

Wenn alle anderen Familienmitglieder wegfahren, bleiben Sevda und Emine allein in der Woh-

nung. Dies ergibt die Möglichkeit zu einer gewissen Kommunikation zwischen Sevda und 

Emine. Durch das Zusammenkommen nach all den Jahren sollen Geheimnisse gelüftet und 

aufgedeckt werden. Sevda hat Fragen an ihre Mutter und sucht nach Antworten, da sie den 

Grund ihrer Ausgrenzung durch die Mutter nie wirklich verstanden hat. Der gegenseitige Aus-

tausch ist anfangs knapp und zögernd. „Anne?“ […] „Ist es dein Blutdruck?“ „Ich bringe dir 

ein Wasser, ja?“ „Sağol, Kızım.“646 Emine fühlt sich schwach und niedergeschlagen. Sie sucht 

nicht nur einen Halt, sondern auch eine Wiedergutmachung, eine Versöhnung. Deshalb macht 

sie etwas, das für beide äußerst ungewöhnlich ist.  

Du legst […] deine Hand in Sevdas Hand. Sevdas Hand zuckt etwas zurück, aber du nimmst und streichelst 

sie. Sevda macht gar nichts. Sieht nur zu Boden. Du streichelst weiter ihre Hand. Langsam sinkt Sevdas 

Kopf, kurz hebt er sich nochmal widerstrebend, bevor er sich dann endgültig auf die Schulter ihrer Anne 

senkt, und ihr Körper auf den Holzboden.647 

 

Diese Textstelle ist sehr ausschlaggebend und ebenfalls eine der wichtigsten im Roman. An 

erster Stelle schaut es nach einer Versöhnung aus, wobei nicht durch den Austausch von Wor-

ten, sondern durch körperliche Berührung vieles vermittelt wird. Ein gegenseitiges Schweigen, 

das diesmal nicht zum Verbergen der familiären Angelegenheiten dient, sondern um Frieden 

und Ruhe zu vermitteln. Das Gefühl ist für beide fremd. Emine macht den ersten Schritt, den 

Schritt, den sie Sevda in ihrer Kindheit verweigert hat. Sevdas Körperhaltung zeigt am Anfang 

einen Widerstand, sie resigniert nicht gleich und kann sich zuerst in diesen Moment nicht mit-

ziehen lassen. Doch dieser Moment hat eine tiefere und wichtigere Bedeutung. Dadurch, dass 

Emine den ersten Schritt macht und Sevda die Hand reicht, übergibt sie Sevda im symbolischen 

Sinne ihre Macht. Das Nachgeben von Emine stärkt Sevda. Für Sevda war Emine bis dahin 

jemand, den sie umgehen und vermeiden wollte. Doch nun verspürt sie Emines Zerbrechlich-

keit und ihre Schwäche. Die bittere, reservierte Emine zerbröselt nun vor ihren Augen und 

Sevda kann dadurch auf Emine zugehen. Sevda fühlt sich nun der Mutter überlegen, je schwä-

cher Emine wird, desto größer und mächtiger wird Sevda und fordert Erklärungen. Emine hat 

ebenfalls das Bedürfnis, sich zu öffnen. Sie erzählt die Wahrheit über ihr erstes Kind und die 

schwierige Geburt von Sevda. Emine glaubt mit ihren Offenbarungen auf Verständnis zu sto-

ßen, doch mit jeder Erklärung und Begründung verletzt sie Sevda auf emotionaler Ebene und 

stößt auf Ablehnung. Die folgende Textstelle dient als ein Beispiel für Sevdas Ablehnung. 

„Sevdas Gesicht ist wie versteinert, als sie von der Nacht ihrer Geburt hört. […] ‚Ich war eine 

 
646 Aydemir: Dschinns, S. 303ff. 
647 Ebd. S. 305. 



175 
 

schwere Geburt, und deshalb hasst du mich, ja?‘“648 Sevda ist entsetzt über ihre schwere Geburt 

zu hören, sie verknüpft die Art und Weise, wie Emine über die Geburt spricht und wie sie selbst 

als Kind von ihr behandelt wurde. Sevda glaubt, dass Emine sie für den ganzen erlebten 

Schmerz verantwortlich hielt und sie deswegen nicht geliebt hat. „Wie soll man denn sein ei-

genes Kind hassen?“649, fragt Emine verwirrt und streitet dies ab. Doch Sevda lässt ihrer ange-

stauten Wut freien Lauf und überschüttet sie mit weiteren Fragen, wie, warum sie nie in die 

Schule geschickt wurde. „“Ach ja, du hasst mich nicht? Wieso hast du mich dann nie zur Schule 

geschickt?“650 Sevda ist überzeugt davon, dass die Hindernisse, denen sie ausgesetzt war, das 

Ausbremsen ihrer Wünsche und Träume damit verbunden gewesen sein müssen, dass ihre Mut-

ter sie nie geliebt hatte. Doch Emine spricht von anderen Beweggründen, die mit der fehlenden 

Liebe nichts zu tun haben sollen, sondern mit der Gebundenheit an die Tradition. „Ich war naiv. 

Mädchen hat man selten zur Schule geschickt.“651 In den Worten Emines ist ein Resignieren, 

eine Akzeptanz zu spüren, das bejaht, dass damals aus einem fehlenden Wissen, nicht richtig 

gehandelt worden war. Doch diese Worte reichen nicht aus, Sevda zu beruhigen. Sie findet die 

Begründung nicht plausibel und die Erklärungen nicht überzeugend. Die größte Frustration, die 

Sevda nie bearbeiten konnte, war das Zurückgelassen werden. „Denkst du, ich habe Mitleid mit 

dir? […] Als du nach Deutschland gegangen bist, hast du mich […] zurückgelassen. Und ich 

war noch ein Kind!“652 Sevda hinterfragt und kritisiert Emines Handeln als Mutter. Demgegen-

über kritisiert Emine Sevdas Mutterschaft und wirft ihr vor, ihre Kinder einen Abend allein 

zuhause gelassen zu haben. „Das musst ausgerechnet du sagen, Sevda“ […]. „Warst nicht du 

es, die sich mitten in der Nacht weiß Gott wo herumtreibt, während ihre Kinder angezündet 

werden?“653 Emine und Sevda werten Dinge und Ereignisse anders. Sevda möchte Emine klar 

machen, dass sie sich niemals von ihr angenommen gefühlt hat und dass ihr das Gefühl der 

Zugehörigkeit niemals vermittelt wurde. Doch Emine versucht sich selbst zu verteidigen, indem 

sie Sevdas Mutterschaft durch ein einziges Geschehen bewertet. Emine lehnt sich im eigentli-

chen Sinne an die weitverbreitete, normative Vorstellung der Mutterschaft. Doch ihr Handeln 

und ihre Beziehung zu Sevda stellen das Gegenteil dar. Emine kann die Unzufriedenheit von 

Sevda nicht verstehen.  

Ja, die Kinder sind alle erwachsen, aber was bedeutet das schon? Für eine Mutter bedeutet es nichts. Es ist 

ja nicht so, dass du dir weniger Sorgen um sie machen würdest. Es ist ja nicht so, dass es aufhört, das 

 
648 Aydemir: Dschinns, S. 327f. 
649 Ebd. S. 328. 
650 Ebd. S. 328. 
651 Ebd. S. 328. 
652 Ebd. S. 329. 
653 Ebd. S. 330. 



176 
 

Muttersein. Es hört nie auf. Mütter können sich nicht krankmelden, Mütter gehen nicht in den Ruhestand. 

Kinder bleiben Kinder.654 

 

Emine hängt an einem Mutterbild, in welchem die Mutter als jemand beschreiben wird, die die 

Bedürfnisse ihrer Kinder in den Vordergrund stellt, während sie selbst in den Schatten rückt 

und die eigenen Wünsche und Interessen vernachlässigt. Dies könnte auf ihren Umgang mit 

ihren anderen Kindern zutreffen, Sevda gegenüber verhält sich Emine jedoch nicht entspre-

chend diesem Mutterbild. Sevda ist der Meinung, dass Emine ihr nie Anerkennung geschenkt 

hat und sie nie so wahrgenommen hat, wie sie ist. „Als ich mich einfach nur gezeigt habe als 

die, die ich bin, ohne Lügen, ohne Spielchen, als ich einfach nur ich selbst sein wollte, da hast 

du mich verstoßen.“655 Emines Gefühle Sevda gegenüber sind äußerst komplex und sie hat 

Schwierigkeiten, ihre Tochter als ihr Kind wahrzunehmen, da sie sie stets anders verortet hat. 

Diese Überlegung soll anhand zweier Beispiele belegt werden. Emine hat Sevda als Kind im-

mer mit ihrem ersten Kind verglichen und die Unterschiede zwischen ihnen betont. Sevda 

wurde mit negativen Eigenschaften konnotiert und war für sie das Gegenteil ihres ersten Kin-

des. Mit Sevda konnte sie keine gesunde Beziehung aufbauen, da es sich mit ihr nicht vertraut 

anfühlte. Ein weiteres Beispiel kann mit dem „Doppelgängermotiv“656 verbunden werden, das 

Aydemir in einer Textstelle einführt. Doppelgänger bedeutet die äußerst große Ähnlichkeit zu 

einer anderen Person. Das Motiv soll hier jedoch keiner ausführlichen Analyse unterzogen, 

sondern nur kurz angesprochen werden. In ihrem Werk Das andere Ich. Künstlicher Mensch 

und Doppelgänger in der deutsch- und englischsprachigen Literatur schreibt Hildenbrock, dass 

„das […] Doppelgängermotiv […] häufig mit einer Verjüngungsthematik verknüpft erscheint; 

denn es kann […] universal als ein Charakteristikum des menschlichen Seelenlebens gelten, 

daß Alter und Tod nach Kräften geleugnet werden.“657 Die folgende Textstelle bearbeitet nicht 

allein die „Verjüngungsthematik“, sondern auch die Art und Weise, wie Emine ihre Tochter 

wahrnimmt.  

Es ist das Gefühl, du stündest einer jüngeren Version deiner selbst gegenüber. Deine Tochter sieht dir derart 

ähnlich, Emine, du staunst selbst darüber. Sie ist wie du, nur mit weniger Ängsten und besserer Kleidung. 

Und das Kopftuch fehlt. Ansonsten seid ihr wie ein und derselbe Mensch. Jedes Mal meinst du, in dein 

eigenes Gesicht zu schauen, wenn du sie betrachtest, dein achtzehn Jahre jüngeres Gesicht. Das macht dir 

Angst. Mal für Mal denkst du daran, wie es dir achtzehn Jahre zuvor ging, und nie kommen dir glückliche 

Erinnerungen in den Sinn. Denn du hattest nicht das Glück, das Sevda im Leben hatte.658 

 

 
654 Aydemir: Dschinns, S. 290. 
655 Ebd. S. 355. 
656 Hildenbrock, Aglaja: Das andere Ich. Künstlicher Mensch und Doppelgänger in der deutsch- und englisch-

sprachigen Literatur. Tübingen: Stauffenburg, 1986. In ihrem Werk beabsichtigt Hildenbrock, das Doppelgän-

germotiv in der deutschen und der englischsprachigen Literatur in ihren unterschiedlichen Prägungen zu untersu-

chen.  
657 Ebd. S. 226. 
658 Aydemir: Dschinns, S. 331. 



177 
 

Emine macht einen Vergleich zwischen sich selbst und ihrer Tochter. Dabei bemerkt sie nicht 

nur die optische Ähnlichkeit zwischen ihnen, sondern auch die unterschiedlichen Lebensein-

stellungen werden auffällig. Sie sind identisch wie Zwillinge, Sevda ist nur die jüngere Version. 

Sevda repräsentiert nun mit ihrer Jugend, den Leistungen, die sie erbracht hat, ihrer Selbststän-

digkeit und ihrem Selbstbewusstsein das Gegenteil von Emine. Die Konfrontation empfindet 

Emine als verstörend und sie sorgt für Angst, da es bei ihr der eigenen Tochter gegenüber auch 

Neid erzeugt. Wenn es keine derartige Ähnlichkeit zwischen ihnen gegeben hätte, wäre es viel-

leicht leichter für Emine gewesen, Sevdas Leistungen und ihren Fleiß zu akzeptieren. Doch die 

Ähnlichkeit betont auch, was aus Emine hätte werden können, wenn sie die gleichen Chancen 

gehabt hätte. Doch es ist evident, dass Emine nicht einsehen kann, dass Sevda für das, was sie 

nun besitzt, hart kämpfen musste. Emine hegt den Glauben, dass Sevda ihren Erfolg einem 

zufälligen Glück zu verdanken hat und nicht ihrer harten Arbeit. Emine glaubt, dass Sevda alles 

besitzt, was sie braucht, um glücklich zu sein. „Du hast Geld, du hast ein Auto, du hast ein 

Esslokal, dir fehlt es an nichts. […] Was fehlt dir denn, Sevda? Was habe ich dir nicht gege-

ben?“ […] „Liebe, Anne. Es fehlt mir an Liebe, Kennst du das, Mutterliebe?“659
 Emine kann 

das eigentliche Problem zwischen ihr und ihrer Tochter nicht erkennen. Die nachfolgenden 

Vorwürfe Sevdas dienen allein dazu, Emine klarzumachen, sie wachzurütteln, dass sie aufgrund 

der fehlenden Mutterliebe Sevda gegenüber so verletzend gehandelt hat. Sevda betont in dieser 

Diskussion, die eigentliche Lücke in ihrem Leben, nämlich den Mangel an Liebe. Ein erfülltes 

Leben und innerer Frieden liegen nicht allein in materiellen Dingen und Erfolg, so wie es Emine 

hier sieht. Sevda betont, dass das Ganze nicht ausreicht, sich vollkommen zu fühlen, wenn die 

eigene Mutter ihre Liebe verweigert. Mutter und Tochter finden keine gemeinsame Ebene, da 

sie Ereignisse differenziert werten und betrachten. 

Der Roman endet mit einem Erdbeben, nach welchem sich beide, Emine und Sevda, unter 

Trümmern befinden. Aydemir führt hier ein äußerliches Ereignis, nämlich das Erdbeben von 

1999 ein. Während Emine hilflos unter den Trümmern liegt, malt sie sich ein Bild davon, wie 

es tatsächlich hätte sein können. „Das hier ist dein Zuhause, Emine. […] Der Ort, an dem alle 

Menschen zusammen sind, die du liebst und die dich lieben. Der Ort, an dem man einander 

immer vergeben wird.“660 In diesem Bild wird die ganze Familie beisammen am Tisch gezeigt. 

Zwischen den Familienmitgliedern herrscht eine Harmonie, alle haben ihren Frieden 

 
659 Aydemir: Dschinns, S. 330. 
660 Ebd. S. 367. 



178 
 

miteinander geschlossen und sind versöhnt. Dieser erträumte Moment des Zusammenseins un-

termauert ebenfalls die Tatsache, dass sie im wahren Leben das Gegenteil davon gewesen wa-

ren. 

Abschließend sollen, wenn auch nur am Rande, die Unterschiede so wie die Ähnlichkeiten zwi-

schen den beiden Geschwistern Sevda und Peri betrachtet werden. Wie bereits erwähnt wurde, 

hat sich das Leben für die beiden Schwestern schon von Anfang an in andere Richtungen ent-

wickelt, da sie nicht mit den gleichen Chancen aufgewachsen sind. Ein auffälliger Unterschied 

zwischen den beiden ist ihre Haltung gegenüber der Familie. Sevda neigt nicht dazu, sich in der 

Gegenwart der Familie zu verstellen, sie ist offen in ihren Absichten und Entscheidungen. Peri 

hingegen führt ein Doppelleben und gibt sich den Eltern gegenüber anders, als sie ist. Sie 

täuscht die gehorsame Tochter vor, obwohl die Regeln des Elternhauses für sie keine Geltung 

haben. Im Grunde genommen geht es für beide um die eigene Existenz und um ein Leben au-

ßerhalb des restriktiven Elternhauses. Doch sie beschreiten voneinander divergierende Wege, 

um ihr Ziel zu erreichen. Eine bedeutende Ähnlichkeit zwischen Sevda und Peri ist in ihrer 

Beziehung zu Männern zu beobachten, was die beiden Geschwister auch tiefgreifend von ihrer 

Mutter Emine unterscheidet. Sevda beendet ihre Ehe zu Ihsan, um sich zu verwirklichen und in 

ihrem Leben voranzukommen, da Ihsan mit seiner Einstellung und seiner Orientierungslosig-

keit ihr im Weg steht. Als Peri mit ihrem Studium beginnt, ändert sich nicht nur ihr Umfeld, 

sondern auch ihre Einstellung dem Leben gegenüber. „[…] [S]ie merkte, dass das Studium, das 

Alleine–Wohnen, das Lesen, die Frauengruppe, das Selbstbestimmen über ihre Tage und 

Nächte etwas mit ihr machten. […] Armin. Ich will nur eine offene Beziehung.“661 Peri beginnt, 

in sich hineinzuhören, und möchte ihre Beziehung zu ihrem Freund Armin anders gestalten. 

Beide Frauen setzen ihre eigenen Prioritäten, übernehmen eine mutige Haltung ihren Partnern 

gegenüber und äußern, dass sie andere Erwartungen vom Leben haben. Ihre Mutter Emine da-

gegen hatte weder den Mut, mit ihrem Mann offen über ihre Unzufriedenheit zu sprechen, noch 

sich von ihm zu trennen. 

 
 

 

 
661 Aydemir: Dschinns, S. 195. 



179 
 

III. Resümee 

Ziel der vorliegenden Arbeit war es, die Mutter–Tochter–Beziehung in Werken der deutschen, 

türkischen und der deutsch-türkischen Literatur zu untersuchen. Zu diesem Zweck wurden acht 

Romane ausgewählt und bei der Analyse wurde folgenden Fragen nachgegangen: Wie wirkt 

das Aufeinandertreffen mit einer fremden Kultur auf die Mutterschaft und daraus resultierend 

auf die Mutter–Tochter–Beziehung? Wie wird die Mutter–Tochter–Beziehung durch die 

fremde Kultur geprägt? Welche Unterschiede und Ähnlichkeiten in den jeweiligen Kulturen 

sind in der Kommunikation der Mütter und Töchter in den Romanen zu beobachten? Wie wird 

die Mutterliebe in den jeweiligen Werken dargestellt? Wie wird sie von den Müttern vermittelt? 

Um eine ausführliche Analyse durchzuführen und Antworten zu den jeweiligen Fragen zu fin-

den, wurden zwei unterschiedliche Ansätze verwendet. Diese sind die Interkulturalität und die 

Überlegungen der französischen Philosophin Elizabeth Badinter. Interkulturalität bedeutet be-

kanntlich die Begegnung von zwei oder auch mehreren Kulturen. Durch diese Begegnung oder 

durch dieses Kollidieren werden Verschiedenheiten sowie Ähnlichkeiten in den sich gegen-

überstehenden Kulturen entdeckt und festgestellt. Da es sich in dieser Arbeit ebenfalls um einen 

Vergleich zwischen literarischen Werken, die der Türkischen wie der Deutschen Literatur an-

gehören, handelt, erweist sich dieser Ansatz als äußerst anwendbar. Als zweiter Ansatz wurden 

die Überlegungen der französischen Philosophin Elizabeth Badinter eingeführt. Da sowohl das 

Vorhandensein wie auch das Fehlen der Mutterliebe die Mutter–Tochter–Beziehung in unter-

schiedlicher Weise belasten und prägen kann, war es sinnvoll, Badinters Überlegungen über 

die Mutterliebe in die Arbeit miteinzubeziehen. Aus diesen Überlegungen heraus soll noch eine 

weitere Frage, die anlehnend an Badinters Überlegungen formuliert wurde, die oben angeführ-

ten Fragestellungen ergänzen. Kommen in den Romanen Mütter vor, die mehr in das Frausein 

investieren als in das Muttersein? 

Alle formulierten Fragen sollen an jedes analysierte Werk gestellt und beantwortet werden. Die 

Beantwortung der Forschungsfragen wird in der vorher festgelegten Reihenfolge der Romana-

nalysen und Fragen erfolgen. 

Die ersten zwei Fragen fokussieren auf Interkulturalität und wie oder ob die Begegnung mit 

einer fremden Kultur einen prägenden Einfluss auf die Mutter–Tochter–Beziehung hat. Im ers-

ten Roman, Zwei Mädchen. Istanbul-Story, zeigt sich Interkulturalität nicht als das Aufeinan-

dertreffen von zwei unterschiedlichen Kulturen. Istanbul als der Handlungsort der Ereignisse 

im Roman gilt seit Jahrhunderten als ein Schmelztiegel unterschiedlicher Kulturen, wo 



180 
 

westliche und östliche Werte und Elemente ineinandergreifen. Im Roman werden diese unter-

schiedlichen Elemente des Westens und Ostens zwar ostentativ dargestellt, doch diese dienen 

keineswegs dazu, die Mutter–Tochter–Beziehung in irgendeiner Weise zu beeinflussen, zu prä-

gen oder auch zu belasten. Die Handlung des Romans Wovor Wir Fliehen ist teilweise in Istan-

bul doch zumeist in weiteren unterschiedlichen Ländern verortet. Durch das ständige Reisen 

der Mutter und Tochter ist stets eine Begegnung mit einer Fremdkultur vorhanden. Doch da der 

Aufenthalt in den unterschiedlichen Ländern keine lange Zeit umfasst und die namenlosen Fi-

guren auch absichtlich jenen Kontakt zu anderen vermeiden, ergibt sich ebenfalls kein intensi-

ver Austausch mit diesen Kulturen. So ist in den Romanen Mağdens kein Einfluss aufgrund 

interkultureller Begegnungen vorhanden. Auch die westlichen und östlichen Elemente, die in 

beiden Werken ausgeprägt erscheinen, führen zu keinerlei Spannung in der Mutter–Tochter–

Beziehung. 

Die Romane Frau Sartoris und Veras Tochter der Autorin Elke Schmitter thematisieren weder 

die Begegnung noch die daraus resultierenden Auswirkungen mit einer fremden Kultur. Des-

wegen sind in diesen Romanen Spannungen zwischen Mutter und Tochter aufgrund der Begeg-

nung mit einer Fremdkultur nicht zu beobachten. Im Roman Veras Tochter erscheint jedoch ein 

einziger Satz, der von der Tochter Katharina ausgesprochen wird und auf eine interkulturelle 

Begegnung deutet, „[…] ich hatte nie ein Wort gegen Türken gehört in diesem Haus“662. Dieser 

Satz deutet zwar auf eine Begegnung, aber nicht auf eine intensive Interaktion. Zwischen den 

Zeilen ist zu lesen, dass Katharina mit den stereotypischen Bildern, über die die Türken defi-

niert werden, vertraut ist. Diese Aussage kann gewiss unterschiedlichen Interpretationen, wie 

Selbstlob, Überlegenheit oder auch eine genuine Toleranz unterzogen werden. 

In allen Romanen, die der deutsch-türkischen Literatur angehören, hier Schwarzer Tee mit drei 

Stück Zucker, Heimstraße 52, Ellbogen und Dschinns, ist die Begegnung mit der Fremdkultur 

sehr stark ausgeprägt und hat einen elementaren Einfluss auf die Mutter–Tochter–Beziehung. 

Sehnsucht, Einsamkeit, die Erfahrung des Fremdseins in einer neuen, fremden Kultur sind Hür-

den, mit denen alle Protagonistinnen in den oben erwähnten Romanen zu kämpfen haben. Doch 

es lassen sich Unterschiede in ihrer Wahrnehmung der Fremdkultur feststellen. Diese Wahr-

nehmungen machen sich ebenfalls in der Mutter–Tochter–Beziehung bemerkbar. 

Im Roman Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker der Autorin Renan Demirkan ist das Aufeinan-

dertreffen mit der fremden Kultur in der Prägung der Mutter–Tochter–Beziehung äußerst 

 
662 Schmitter: Veras Tochter, S. 154. 



181 
 

einflussreich. Die Beziehung zwischen der Mutter und ihren beiden Töchtern wird fast nur 

durch diese Fremderfahrung geleitet. In dem Roman werden die Differenzen zwischen der deut-

schen und türkischen Kultur stets von der Mutter in der Familie hervorgehoben und betont. 

Dadurch möchte die Mutter ihren Töchtern klar machen, dass dies nicht ihre eigene Kultur ist 

und dass sie sich nicht davon beeinflussen lassen dürfen. Doch gleichzeitig zeigt der Roman, 

dass etliche Bräuche, Traditionen der fremden Kultur zu einem gewissen Grad von der Familie 

übernommen werden. Aber sobald die Mutter verspürt, dass die Töchter sich zu integrieren 

beginnen, greift sie ein und erinnert diese an ihre Wurzeln. Die Mutter möchte sich zwischen 

die fremde Kultur und ihre Töchter stellen, um den Kontakt zwischen diesen möglichst zu mi-

nimieren. Die ältere Tochter möchte nicht, dass ihr Leben weiterhin von der Mutter kontrolliert 

und gesteuert wird, sie kann den Druck der Mutter nicht mehr standhalten und verlässt das 

Elternhaus. Der Roman Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker steht als ein Beispiel dafür, dass 

das Befinden in einer Fremdkultur und einem fremden Land, angelehnt an die Wahrnehmung 

und Einstellung der Figuren, negative Auswirkungen auf die Mutter–Tochter–Beziehung haben 

kann. In Demirkans Roman erweist sich die Fremderfahrung als der Kern des Konflikts zwi-

schen der Mutter und ihren Töchtern. 

Im Roman Heimstraße 52 von Selim Özdoğan wird die interkulturelle Begegnung ebenfalls auf 

unterschiedlichen Ebenen dargestellt. Doch da die Einstellung der Mutterfigur Gül der Fremd-

kultur gegenüber positiv ist, sie diese Begegnung als bereichernd, konstruktiv und als etwas, 

das vorantreibt, wahrnimmt, führt es zu keinen Auseinandersetzungen zwischen ihr und ihren 

Töchtern Ceyda und Ceren. Gül übt keinerlei Druck auf ihre Töchter aus, da sie in einer anderen 

Kultur leben, die sich von der eigenen unterscheidet. Im Gegensatz zur Mutter im Roman 

Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker möchte Gül, dass sich die Töchter in der deutschen Kultur 

einleben, sich mit ihr vertraut machen und sich darin wohlfühlen. Deshalb wurde im Roman 

Heimstraße 52 kein Konflikt zwischen Mutter und Töchter aufgrund der Begegnung mit einer 

Fremdkultur festgestellt. 

In den Romanen Ellbogen und Dschinns der Autorin Fatma Aydemir wird die interkulturelle 

Begegnung vorwiegend im Negativen dargestellt. Der Roman Ellbogen schildert das Dasein in 

der deutschen Kultur auf unterschiedlichen Ebenen, die Erfahrungen sind überwiegend negativ 

gefärbt. Hazal, die Protagonistin des Romans, kann sich weder in ihrem Elternhaus noch in der 

Außenwelt zurechtfinden. Zuhause ist es die traditionsgebundene Mutter, die ihr das Leben mit 

ihren Beschränkungen und dem Druck schwer macht, und in der Außenwelt sind es die Hürden 

des Migrationshintergrunds. Die Teilnahme in der Außenwelt, das Bedürfnis zu der 



182 
 

einheimischen Kultur dazu zugehören, bedeuten Hazal sehr viel. Doch es gibt eine große Dis-

krepanz zwischen dem, was die Außenwelt zu bieten hat, und wie viel Zugang Hazal zu dieser 

hat. Die Mutter erwartet von Hazal, dass sie zuhause eine traditionelle Frauenrolle übernimmt 

und auch außerhalb des Elternhauses sich nach den Vorstellungen der Familie benimmt. Die 

Mutter hat sich in Deutschland nicht eingelebt, sich nicht weiterentwickelt. Deswegen wird hier 

auch die eigene traditionelle Lebensweise von der Mutter aufgezwungen. Diese Einstellung der 

Mutter führt dazu, dass Hazal andere Wege sucht, um außerhalb des Elternhauses die Dinge zu 

tun, die ihr ansonsten verweigert werden. So sucht Hazal gegenüber ihrer Mutter Zuflucht in 

der Lüge, um irgendwelche Pläne verwirklichen zu können. Die Erfahrungen, die Hazal und 

ihre Mutter gemeinsam machen, zeigen, dass auch hier die Begegnungen mit der Fremdkultur 

für die Mutter und die Tochter eine jeweils andere Bedeutung haben. Es ist nicht allein die 

Traditionsgebundenheit der Mutter, es sind die unterschiedliche Weltanschauung und das ge-

genseitige Negieren der internalisierten Werte des anderen, was zwischen ihnen zu Problemen 

führt. 

Im Roman Dschinns schildert Aydemir wieder eine konservative, repressive Mutter, Emine, 

die sich ebenfalls bewusst von der deutschen Kultur ausschließt, die Sprache nicht lernt und 

sich nicht weiterentwickelt. Ihre beiden Töchter Sevda und Peri sind das Gegenteil ihrer Mutter. 

Sie möchten sich entfalten und vorankommen. Doch den beiden Töchtern gegenüber über-

nimmt Emine eine voneinander divergierende Rolle. Emine setzt beiden Töchtern Grenzen und 

beschränkt ihre Freiheiten, doch sie ermöglicht ihnen nicht die gleichen Chancen. Während sie 

die ältere Tochter nicht zur Schule schickt und sie jung verheiratet, darf Peri die Universität 

besuchen. Emine hat ihre eigenen Gründe für ihre Handlungen, die bereits in der Interpretation 

analysiert und dargestellt wurden. So muss sich Peri auch an die gewissen Regeln der Mutter 

halten, es werden ihr ebenfalls Grenzen gesetzt, trotzdem wird ihr die Weiterentwicklung er-

möglicht. Doch Peri, die genau wie Hazal mehr Freiheit möchte, fühlt sich gezwungen, ihrer 

Mutter die Wahrheit zu verschweigen. Die rigide Einstellung in der Erziehung der älteren Toch-

ter Sevda, die verweigerte Unterstützung auf unterschiedlichen Ebenen, führt zwischen Emine 

und Sevda zu emotionaler Distanz. Die Fremdkultur sorgt auch in diesem Roman zwischen der 

Mutter und ihren beiden Töchtern zu Konflikten. Peri täuscht Emine vor, die gehorsame Toch-

ter zu sein, die der konservativen Mutter nicht widerspricht, wobei sie im Hintergrund ihr eige-

nes Leben führt. Sevda dagegen ist aufrecht und äußert ihre Enttäuschung über die Benachtei-

ligung.  



183 
 

In den Romanen Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker, Ellbogen und Dschinns wurde eine Aus-

einandersetzung zwischen den Müttern und Töchtern festgestellt, die aufgrund der unterschied-

lichen Wahrnehmungen der Fremdkultur entstand. Während die Töchter die Integration und 

das Dazugehören zur deutschen Kultur als unvermeidlich verstehen, sehen die Mütter die An-

passung als Verlust der eigenen Werte und Traditionen.  

Wie die Mütter und Töchter in den analysierten Romanen miteinander kommunizieren und 

welche Ähnlichkeiten und Unterschiede in den jeweiligen Kulturen zu beobachten sind, soll im 

Folgenden dargestellt werden. 

In den Romanen Zwei Mädchen. Istanbul-Story und Wovor Wir Fliehen von Mağden sind Prob-

leme in der Kommunikation zu beobachten. Im Roman Zwei Mädchen. Istanbul-Story führt der 

Hass und die Verachtung der Tochter Behiye gegen die Mutter Yıldız zu einer Störung in der 

Kommunikation. Behiye ist bemüht, die Kommunikation mit der Mutter möglichst gering zu 

halten. Dass Yıldız die Abneigung der Tochter nicht bemerkt und sie darauf nicht anspricht, 

führt dazu, dass das Problem zwischen ihnen ungelöst bleibt. Im selben Roman stellen die Mut-

ter Leman und ihre Tochter Handan eine komplett andere Beziehung dar. Im Gegensatz zu 

Behiye und Yıldız stehen sich Leman und Handan sehr nahe, was auch den Grad ihrer Kom-

munikation beeinflusst. Zwar reden, diskutieren und streiten sie miteinander, doch da die Ge-

spräche nicht lösungsorientiert geführt werden und Mutter sowie Tochter an einander vorbei-

reden, führt dies zu Blockaden in der Kommunikation. Dass Leman über den Vater Handans 

schweigt und die Fragen Handans über ihn unbeantwortet lässt, bildet eine weitere Lücke in der 

Kommunikation. 

Im Roman Wovor Wir Fliehen stehen eine namenlose Mutter und ihre Tochter im Mittelpunkt, 

die nicht nur ein außergewöhnliches Leben führen, sondern auch eine außergewöhnliche Be-

ziehung zueinander haben. Die Mutter ist die einzige Kontaktperson im Leben der Tochter. Sie 

kommunizieren zwar miteinander, doch es gibt einige Themen, die von der Tochter nicht an-

gesprochen werden dürfen und worüber die Mutter schweigt. Das Schweigen, das Verbergen 

einiger wichtigen Informationen, führt zu einer gewissen Kluft zwischen Mutter und Tochter. 

Da es die Mutter ist, die darüber entscheidet, worüber gesprochen werden darf und worüber 

nicht, kann von einer gesunden, sich gegenseitig ergänzenden Kommunikation, nicht gespro-

chen werden. 

In dem Roman Frau Sartoris der aus der Perspektive Margarethes, der Mutter, erzählt wird, ist 

eine Kommunikation zwischen Mutter und Tochter kaum vorhanden. Zwischen den beiden 

herrscht überwiegend ein spannungsgeladenes Schweigen, welches von permanenter Unruhe 



184 
 

begleitet wird. Während Margarethe spricht, wirkt Daniela abwesend und unkonzentriert. Da-

nielas Teilnahmslosigkeit und Desinteresse an Margarethes Aussagen schließt jede Möglichkeit 

einer produktiven Kommunikation aus. Das einzige Gespräch zwischen Margarethe und Da-

niela wird über Danielas Freund geführt, den Margarethe für sie nicht passend findet. Doch 

Danielas Teilnahmslosigkeit und Desinteresse an dem, was ihre Mutter ihr zu sagen hat, er-

schwert die Kommunikation, welche somit zum Scheitern verurteilt ist. 

Der Roman Veras Tochter wird aus der Perspektive der Tochter Katharina erzählt. Im gesamten 

Roman erzählt die Tochter über die auffällige, reservierte Haltung der Mutter Vera ihr und den 

weiteren Familienmitgliedern gegenüber. Nicht einmal ihr Aufeinandertreffen bei der Beerdi-

gung ihres Vaters und der gemeinsam geteilte Verlust ermöglichen einen Austausch zwischen 

ihnen. Weder Vera noch Katharina ergreifen eine Initiative, den fehlenden Kontakt zueinander 

anzusprechen und die Kommunikation zu fördern. 

Im Roman Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker wird ebenfalls eine fehlende, auf Augenhöhe 

basierende Kommunikation festgestellt. Durch Tadel und Disziplin versucht die Mutter, ihre 

beiden Töchter einzuschüchtern. Die eigenen Vorstellungen werden als richtig wahrgenommen 

und es wird erwartet, dass die Töchter dies ohne weitere Infragestellung akzeptieren. Meinungs-

unterschiede werden zwischen der Mutter und ihren Töchtern nicht ausdiskutiert. Eine weitere 

Haltung der Mutter ist es, die ältere Tochter durch ihr Schweigen zu bestrafen, dadurch soll ihre 

Tochter Schuldgefühle entwickeln. 

Im Roman Heimstraße 52 wurde festgestellt, dass es zwischen Gül und ihren beiden Töchtern 

Ceyda und Ceren keine Kommunikationsstörung gibt. Gül erweist sich als eine kommunikati-

onsfähige Mutterfigur, die stets auf ihre Töchter zugeht und ihren Bedürfnissen Gehör schenkt. 

Da Gül mit ihren Töchtern auf Augenhöhe kommuniziert, sie schätzt und wahrnimmt, findet 

zwischen ihnen eine gesunde Kommunikation statt. 

In den Romanen Ellbogen und Dschinns führen die Mütter und Töchter ebenfalls keine sich 

gegenseitig ergänzenden Konversationen. Die Protagonistinnen Hazal (Ellbogen) und Peri 

(Dschinns) sind beide überzeugt davon, dass sie über ihre Wünsche und Erwartungen mit ihren 

Müttern keine produktive Kommunikation führen können. Deswegen führen beide Töchter 

keine klaren Gespräche mit ihren Müttern und bevorzugen es, Geheimnisse zu haben, um ver-

meintliche Streitereien zu verhindern. Im Roman Dschinns belastet das Schweigen der Mutter 

alle Familienmitglieder, aber am meisten die ältere Tochter, Sevda. Das Schweigen hat hier 

zwei Funktionen. Es wird über ein altes Familiengeheimnis, das der Vergangenheit angehört, 

geschwiegen, des Weiteren soll es dazu dienen, den Kontakt zur Tochter möglichst 



185 
 

geringzuhalten. Emine tendiert jedoch mit ihren Blicken, ihren Gesten und ihrer Körpersprache 

dazu, bei Sevda Unruhe zu erzeugen. Emine möchte diese Spannung nicht mit Wörtern aus der 

Welt schaffen, stattdessen vermittelt sie ihre Gedanken und Gefühle über Sevda mit ihrer Kör-

perhaltung, dadurch wird auch jede Widerrede der Tochter verhindert. 

Außer in dem Roman Heimstraße 52 wurde in allen Romanen eine Kommunikationsstörung in 

unterschiedlichen Ausführungsformen festgestellt. Fast in allen Romanen taucht das Schweigen 

der Mütter als ein hemmender Faktor für die Kommunikation auf. In Zwei Mädchen. Istanbul-

Story, Wovor Wir Fliehen und Dschinns wird geschwiegen, um ein Geheimnis, das der Vergan-

genheit angehört, zu verbergen. In den Romanen Frau Sartoris und Veras Tochter wird ge-

schwiegen, weil kein Wille für Kontakt vorhanden ist. In Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker 

dient das Schweigen als Strafe. Frau Sartoris, Veras Tochter, Schwarzer Tee mit drei Stück 

Zucker und Dschinns haben gemein, dass das Schweigen in diesen Romanen eine gewisse Un-

ruhe in den Vordergrund drängt. Des Weiteren wird festgestellt, dass in den Romanen Veras 

Tochter und Dschinns Körperhaltung, gezielte Blicke und Gesten als kommunikative, jedoch 

bewusst bei den Töchtern unruhestiftende Instanzen eingeführt werden.  

Die letzten Fragen sind ineinander verwoben, da sie alle die Mutterliebe angehen. In allen un-

tersuchten Romanen wird die Mutterliebe unterschiedlich dargestellt. In Zwei Mädchen. Istan-

bul-Story und Heimstraße 52 wird von den Müttern Leman, Yıldız und Gül ihren Töchtern 

gegenüber bedingungslose Liebe vermittelt. Der Roman Wovor Wir Fliehen schildert zwei von-

einander sehr unterschiedliche Mutter–Tochter–Beziehungen. In diesem Roman werden zwei 

Mütter dargestellt, die ihren Töchtern gegenüber unterschiedliche Einstellungen haben. Dass 

die eigene Mutter der Protagonistin des Romans die Mutterliebe verweigert, führt bei ihr dazu, 

dass sie die eigene Tochter mit einer krankhaften, erstickenden Liebe überschüttet. In den Ro-

manen Frau Sartoris und Veras Tochter wird den Töchtern keine Mutterliebe entgegenge-

bracht, was bei den Töchtern zu einem Ressentiment führt. Die Zurückhaltung der Mütter Mar-

garethe und Vera ihren Töchtern gegenüber und das Geständnis von Margarethe darüber, dass 

sie und ihre Tochter sich nicht besonders mögen, untermauert die Überlegungen Badinters, dass 

die Mutterliebe nicht in jeder Frau inhärent sei. In dem Roman Dschinns wird ebenfalls eine 

fehlende Mutterliebe dargestellt und diese in Frage gestellt. Zwischen Emine und ihrer Tochter 

Sevda bleibt die Mutterliebe aus. Sevda ist die einzige Figur in den untersuchten Romanen, die 

die Auswirkungen der fehlenden Mutterliebe, der Mutter gegenüber äußert. Doch Emine spricht 

von der Selbstverständlichkeit der Mutterliebe und ist verwirrt darüber, dass das von ihrer Toch-

ter anders empfunden worden ist. In den Romanen Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker und 



186 
 

Ellbogen jedoch wird weder eine stark vermittelte noch fehlende Mutterliebe beobachtet. Die 

Protagonistinnen dieser zwei Romane äußern keinen Konflikt, der auf fehlender Mutterliebe 

beruht. Für die türkischen, deutschen und deutsch-türkischen Romane, in welchen die Mutter-

liebe nicht vorhanden ist, wird festgestellt, dass die Töchter die Erwartung einer traditionell 

dargestellten Mutterliebe haben und dass das Fehlen dieser zu einer Spannung zwischen Mutter 

und Tochter führen. Doch es wird auch festgestellt, dass in den Romanen, in welchen Mutter-

liebe vermittelt wird, diese nicht ausreicht, die Probleme zwischen Mütter und Töchter zu be-

heben. Die einzige Ausnahme dieser Beobachtung ist der Roman Heimstraße 52. 

Laut Badinter sind das Mutter- und das Frausein zwei voneinander divergierende Identitäten. 

In den analysierten Romanen sind keine Protagonistinnen vorhanden, die ein Gleichgewicht 

zwischen ihren beiden Identitäten herstellen können oder wollen. Im Roman Zwei Mädchen. 

Istanbul-Story erweist sich Leman als eine Frau, die sich ihrer Weiblichkeit und ihren Bedürf-

nissen zwar bewusst ist, doch sie hat Schwierigkeiten, diese beiden wahrhaftig zu vereinen. Als 

Frau möchte sie sich mit teuren Gütern verwöhnen und sich selbst damit wertschätzen, doch 

dabei agiert sie verantwortungslos und stürzt sich selbst und ihre Tochter in finanzielle Schwie-

rigkeiten. In Frau Sartoris und Veras Tochter investieren die Mütter Margarethe und Vera mehr 

Zeit in sich selbst und sind dermaßen mit sich selbst beschäftigt, dass die Mutter–Tochter–

Beziehung aus Sicht der Töchter darunter leiden muss. Die Töchter in den Romanen Schmitters 

beobachten ihre Mütter besonders kritisch, insbesondere in Veras Tochter führt die Ich-Bezo-

genheit der Mutter zu einem gewissen Unbehagen der Tochter. In den weiteren Romanen sind 

keine ähnlichen Einstellungen vorhanden.  

Die vorliegende Arbeit machte es sich zum Anliegen, die Mutter–Tochter–Beziehung in den 

ausgewählten Romanen zu untersuchen. Die untersuchten Romane sind alle vielschichtig, bie-

ten viele Elemente, die es wert wären, untersucht zu werden. Weitere Untersuchungen könnten 

die Männerfiguren in den untersuchten Romanen und ihre Darstellung betreffen. Ein anderer 

Untersuchungsaspekt wären Räume und deren Bedeutung für die Frauenfiguren. Der Drang 

und Wunsch, Städte und Orte zu verlassen, sich zu entwurzeln, und die unterschiedlichen Mo-

tive und Beweggründe dafür, wäre ein weiteres Thema, das für eine Analyse offensteht. 

 

 

 



187 
 

Literaturverzeichnis 

Primärliteratur 
Aydemir, Fatma: Ellbogen (2018). München: dtv 2021. 

Aydemir, Fatma: Dschinns (2022). München: Hanser 2023. 

Bachmann, Ingeborg: Das dreißigste Jahr (1961). München: Piper 2017. 

Chopin, Kate: The Awakening (1899). New York, London: Norton & Company 2017. 

Demirkan, Renan: Schwarzer Tee mit drei Stück Zucker. Köln: Kiepenheuer & Witsch, 1991.  

Günday, Hakan: Malafa (2005). Istanbul: Doğan Kitap 2015. 

Kiyak, Mely: Frausein (2020). München: Hanser 2021. 

Mağden, Perihan: Zwei Mädchen. Istanbul-Story (2002). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2009. 

Mağden, Perihan: Wovor Wir Fliehen (2007). Berlin: Suhrkamp 2010. 

Özdoğan, Selim: Die Tochter des Schmieds (2005). Berlin: Aufbau 2018 

Özdoğan, Selim: Heimstraße 52 (2011). Berlin: Aufbau 2014.  

Özdoğan, Selim: Wo Noch Licht Brennt (2017). Innsbruck, Wien: Haymon 2020.  

Ribeiro, Ubaldo João: Ein Brasilianer in Berlin (1994). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2016.  

Rousseau, Jacques-Jan: Emil oder über die Erziehung (1762). Paderborn: Schöningh 1978. 

Salten, Felix: Bambi. Eine Lebensgeschichte aus dem Walde (1922). Berlin, Wien, Leipzig: Zsolnay 

1926.  

Schmitter, Elke: Frau Sartoris (2000). Berlin: Bloomsbury 2011.  

Schmitter, Elke: Veras Tochter (2006). Berlin: BvT 2008.  

 

Sekundärliteratur 
Adorno, W. Theodor: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (1951). Frankfurt 

am Main: Suhrkamp 1991.  

Alkin, Ömer: Postmigration und Postkolonialismus. Mäandernd – essayistische Überlegungen I. In: 

Alkin, Ömer/ Geuer, Lena (Hg.): Postkolonialismus und Postmigration. Münster: Unrast 2022, S. 153-

167.  

Angehrn, Emil: Kultur als Grundlage und Grenze des Sinns. In: Jammal, Elias (Hg.): Kultur und In-

terkulturalität. Interdisziplinäre Zugänge. Wiesbaden: Springer 2014, S. 15-29. 

Aydemir, Fatma: Arbeit. In: Aydemir, Fatma/ Yaghoobifarah, Hengameh (Hg.): Eure Heimat ist un-

ser Albtraum (2020). Berlin: Ullstein 2021, S. 27-37.  

Badinter, Elizabeth: Die Mutterliebe. Geschichte eines Gefühls vom 17. Jahrhundert bis heute (1980). 

München, Zürich: Piper 1991.  

Badinter, Elizabeth: Der Konflikt. Die Frau und die Mutter. München: Beck 2010.  

Badinter, Elizabeth: Die Wiederentdeckung der Gleichheit. Schwache Frauen, gefährliche Männer 

und andere feministische Irrtümer 2003. München: Ullstein 2004. 



188 
 

Baum, Detlef: Dorf und Stadt als idealtypische Konturen und Lebensräume in Ost und West. In: Nell, 

Werner/ Weiland, Marc. (Hg.): Imaginäre Dörfer. Zur Wiederkehr des Dörflichen in Literatur, Film 

und Lebenswelt. Bielefeld: transcript 2014, S. 111-135. 

Beauvoir, Simon de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau (1949). Reinbek bei Hamburg: 

Rowohlt 1968.  

Benz, Wolfgang: Vom Vorurteil zur Gewalt. Politische und soziale Feindbilder in Geschichte und Ge-

genwart. Freiburg im Breisgau: Herder 2020. 

Betts, F. Raymond: A History of Popular Culture. More of everything, faster and brighter. New York: 

Routledge 2004.  

Bora, Aksu: Türk modernleşme sürecinde annelik kimliğinin dönüşümü. In: İlyasoğlu, 

Aynur/Akgökçe, Necla (Hg.): yerli bir feminizme doğru. İstanbul: Sel Yayıncılık 2001, S. 77-106.  

Bora, Aksu: Anneciğim Seni Ben (2011). In: Bora, Aksu (Hg.): Feminizmin Kendi Arasında. Istanbul: 

İletişim Yayınları 2021, S.166-168.  

Bramberger, Andrea: Die Kindfrau. Lust, Provokation, Spiel. München: Matthes & Seitz 2000.  

Burger, Angelika/ Seidenspinner, Gerlinde: Töchter und Mütter. Ablösung als Konflikt und Chance. 

Opladen: Leske & Budrich 1988. 

Chodorow, Nancy: Das Erbe der Mütter. Psychoanalyse und Soziologie der Geschlechter (1978). 

München: Frauenoffensive 1985.  

Condillac, Étienne Bonnot de: Abhandlungen über die Empfindungen (1754). Hamburg: Meiner 

1983.                                                                        

Csẚky, Moritz: Speisen und Essen aus Kulturwissenschaftlicher Perspektive. In: Csẚky, Moritz/ Georg 

Christian Lack (Hg.): Kulinarik und Kultur. Speisen als kulturelle Codes in Zentraleuropa. Wien, 

Köln, Weimar: Böhlau 2014, S. 9-36. 

Douglas, Mary: Purity and Danger. An analysis of concept of pollution and taboo (1966). London, 

New York: Routledge 2004.  

Dowling, Colette: Der Cinderella Komplex. Die heimliche Angst der Frauen vor der Unabhängigkeit 

(1981). Frankfurt am Main: Fischer 1984. 

Döcker, Ulrike: Die Ordnung der bürgerlichen Welt. Verhaltensideale und soziale Praktiken im 19. 

Jahrhundert. Frankfurt am Main, New York: Campus 1994. 

Drynda, Joanna: Spiegel-Frauen. Zum Spiegelmotiv in Prosatexten zeitgenössischer österreichischer 

Autorinnen (= Studien zur Germanistik, Skandinavistik und Übersetzungskultur, Bd. 3). Frankfurt am 

Main, Berlin, Bern, Bruxelles: Lang 2012.  

Eder, Walter: Zu Hause in der Fremde? Der Verlust der Raumerfahrung als Verlust des Erfahrungs-

raums beim Reisen. In: Schäffter, Ortfried (Hg.): Das Fremde. Erfahrungsmöglichkeiten zwischen 

Faszination und Bedrohung. Opladen: Der Westdeutsche 1991, S. 158-172. 

El Hissy, Maha: Getürkte Türken. Karnevaleske Stilmittel im Theater, Kabarett und Film deutsch-tür-

kischer Künstlerinnen und Künstler. Bielefeld: transcript 2012. 

Emden–Herwartz, Leonie: Mutterschaft und weibliches Selbstkonzept. Eine interkulturell verglei-

chende Untersuchung. Weinheim, München: Juventa 1995.  

Faulstich, Werner: Einleitung – Zu den politischen, wirtschaftlichen und sozialen Konturen. In: Ders. 

(Hg.): Die Kultur der 90er Jahre. Kulturgeschichte des 20. Jahrhunderts. München: Fink 2010, S. 7-21. 

Fenderl, Birgit/ Rohrer, Anneliese: Die Mutter, die ich sein wollte. Die Tochter, die ich bin. Wien: 

Braumüller 2018. 



189 
 

Fooken, Insa: Puppen – heimliche Menschenflüsterer. Ihre Wiederentdeckung als Spielzeug und Kul-

turgut. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2012. 

Forward, Susan: Vergiftete Kindheit. Elterliche Macht und ihre Folgen (1989). München: Goldmann 

1993. 

Freud, Sigmund: Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1904). Frankfurt am Main: Fischer 2014. 

Freund, Wieland: „Eine Generation von Wallfahrern“. Roadnovels – Sehr europäische „Amerikani-

sche Reisen“ In: Freund, Wieland/ Freund, Winfried (Hg.): Der deutsche Roman der Gegenwart. Mün-

chen: Fink 2001, S. 45-53.  

Gansel, Carsten: Von romantischen Landschaften, sozialistischen Dörfern und neuen Dorfromanen. 

Zur Inszenierung des Dörflichen in der deutschsprachigen Literatur zwischen Vormoderne und Spät-

moderne. In: Nell, Werner/ Weiland, Marc. (Hg.): Imaginäre Dörfer. Zur Wiederkehr des Dörflichen 

in Literatur, Film und Lebenswelt. Bielefeld: transcript 2014, S. 197-223. 

Gernsheim-Beck, Elizabeth: Wir und die Anderen. Kopftuch, Zwangsheirat und andere Mißverständ-

nisse (2004). Frankfurt/Main: Suhrkamp 2007.  

Giordano, Christian: Die Rolle von Mißverständnissen bei Prozessen der Interkulturellen Kommuni-

kation.  In: Roth, Klaus (Hg.): Mit der Differenz leben. Europäische Ethnologie und interkulturelle 

Kommunikation. Münster, München, New York: Waxmann 1996, S. 31-42. 

Gniech, Gisla: Essen und Psyche. Über Hunger und Sattheit, Genuß und Kultur. Berlin, Heidelberg, 

New York, London, Paris: Springer 1995.  

Göle, Nilüfer: Modern Mahrem. Medeniyet ve Örtünme (1991). İstanbul: Metis 2016. 

Grathoff, Richard: Milieu und Lebenswelt. Einführung in die phänomenologische Soziologie und die 

sozialphänomenologische Forschung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989. 

Großkopf, Rudolf: Unsere 60er Jahre. Wie wir wurden, was wir sind. Frankfurt am Main: Eichborn 

2007. 

Gschwend, Gaby: Mütter ohne Liebe. Vom Mythos der Mutter und seinen Tabus (2009). Bern: Huber 

2013.  

Gutjahr, Ortrud: Einleitung zur Teilsektion Interkulturalität und Alterität. In: Wiesinger, Peter/ Der-

kits, Hans (Hg.): Jahrbuch für internationale Germanistik, Reihe A, Bd. 61. Akten des X. Internationa-

len Germanistenkongresses Wien 2000 „Zeitwende – Die Germanistik auf dem Weg vom 20. ins 21. 

Jahrhundert“.  Bern, Berlin, Bruxelles, Frankfurt am Main: Lang 2003, S. 15-20. 

Gümüş, Semih: Eleştirinin Sis Çanı (2008). İstanbul: Can Sanat Yayınları 2017. 

Gümüş, Semih: Yazının Sarkacı Roman (2011). İstanbul: Can Sanat Yayınları 2013.  

Günter, Andrea: Die weibliche Seite der Politik. Ordnung der Seele, Gerechtigkeit der Welt. Königs-

tein im Taunus: Helmer 2001.  

Günter, Manuela: Arbeit am Stereotyp. Der ‚Türke‘ in der Deutsch-Türkischen Gegenwartsliteratur. 

In: Hamann, Christof/Sieber, Cornelia (Hg.): Räume der Hybridität. Postkoloniale Konzepte in Theo-

rie und Literatur. Hildesheim/Zürich/New York: Olms 2002, S. 161-175. 

Gürbilek, Nurdan: Vitrinde Yaşamak. 1980’lerin Kültürel İklimi (1992). Istanbul: Metis Yayınları 

2014.  

Hall, Edward T.: The Silent Language (1959). New York: Anchor Books 1990. 

Hartlaub, Gustav Friedrich: Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der 

Kunst. München: Piper 1951.  



190 
 

Häußermann, Hartmut/ Siebel, Walter: Soziologie des Wohnens. Eine Einführung in Wandel und 

Ausdifferenzierung des Wohnens (1996). Weinheim, München: Juventa 2000. 

Herwartz-Emden, Leonie: Mutterschaft und weibliches Selbstkonzept. Eine interkulturell verglei-

chende Untersuchung. Weinheim, München: Juventa 1995. 

Hildenbrock, Aglaja: Das andere Ich. Künstlicher Mensch und Doppelgänger in der deutsch- und 

englischsprachigen Literatur. Tübingen: Stauffenburg 1986. 

Hirsch, Mathias: Das Haus. Symbol für Leben und Tod, Freiheit und Abhängigkeit (2006). Gießen: 

Psychosozial-Verlag 2011.  

Hofmann, Michael: Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einführung. Paderborn: Fink 2006.  

Hofmann, Michael: Deutsch-türkische Literaturwissenschaft. Würzburg: Königshausen&Neumann 

2013.  

Hofmann, Michael/ Patrut, Karin-Iulia: Einführung in die interkulturelle Literatur. Darmstadt: WBG 

2015.  

Hofmeister, Wernfried: Memento Mori. Literarische Lebens- und Sterbehilfen aus dem Mittelalter. 

In: Mitterer, Nicola/ Wintersteiner, Werner (Hg.): Wir sind die Seinen lachenden Munds. Der Tod – 

ein unsterblicher literarischer Topos. Innsbruck, Wien, Bozen: Studienverlag 2010, S. 19-44. 

Hungerland, Beatrice: „Mutterliebe kann Berge versetzen“. Konzepte von Mutterschaft in (west)deut-

schen Elternratgebern des 20. Jahrhunderts. In: Kirn-Krüger, Helga/ Wolf, Laura (Hg.): Mutterschaft 

zwischen Konstruktion und Erfahrung. Aktuelle Studien und Standpunkte. Opladen, Berlin, Toronto: 

Budrich 2018, S. 28-42.  

Kalscheuer, Britta: Einleitung. Interkulturalität. In: Näcke-Allolio, Lars/ Kalscheuer, Britta/ Man-

zeschke, Arne (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. 

Frankfurt am Main, New York: Campus 2005, S. 221-226.  

Kaplan, Louise J.: Weibliche Perversionen. Von befleckter Unschuld und verweigerter Unterwerfung. 

Hamburg: Hoffmann & Campe 1991.  

Keppler, Angela: Tischgespräche. Über Formen kommunikativer Vergemeinschaftung am Beispiel 

der Konversation in Familien. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1994. 

Kimmerle, Heinz: Intermedialität, Interdisziplinarität, Interkulturalität. In: Jammal, Elias (Hg.): Kul-

tur und Interkulturalität. Interdisziplinäre Zugänge. Wiesbaden: Springer 2014, S. 127-140. 

Kitzinger, Sheila: Frauen als Mütter. Mutterschaft in verschiedenen Kulturen (1978). München: Kösel 

1980.  

Kiyak, Mely: Frausein (2020). München: Hanser 2021. 

Kolnai, Aurel: Ekel, Hochmut, Haß. Zur Phänomenologie feindlicher Gefühle. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 2007. 

Köppe, Tilmann/ Winko, Simone: Neuere Literaturtheorien. Eine Einführung. Stuttgart: Springer 

2013. 

Krasny, Elke: Küchengeschichten – Ein literarischer Streifzug. Lebensmittel und Lifestyle. In: Mi-

klautz, Elfie/ Lachmayer, Herbert/ Eisendle, Reinhard (Hg.): Die Küche. Zur Geschichte eines archi-

tektonischen, sozialen und imaginativen Raums. Wien, Köln, Weimar: Böhlau 1999, S. 251-279. 

Kreutzer, Leo: „Doppelblicken“ zwischen Literatur und Leben. In: Ueding, Gert/ Wertheimer, Jürgen 

(Hg.): Zurück Zur Literatur. Streitbare Essays. Bonn: Dietz 2017, S. 164-170. 

Lerner-Goldhor, Harriet: Wohin mit meiner Wut? Neue Beziehungsmuster für Frauen (1985). Frank-

furt am Main: Fischer 2001.   



191 
 

Lillge, Claudia/ Meyer, Anne-Rose: Interkulturelle Dimensionen von Mahlzeiten. In: Dies. (Hg.): In-

terkulturelle Mahlzeiten. Kulinarische Begegnungen und Kommunikation in der Literatur. Bielefeld: 

transkript 2008, S. 11-22. 

Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität (1994). Frankfurt am Main: Suhr-

kamp 2017.  

Marszalek, Magdalana: Das Dorf als Anti-Idylle. Polnische literarische und filmische Narrative des 

Verdrängten. In: Nell, Werner/ Weiland, Marc. (Hg.): Imaginäre Dörfer. Zur Wiederkehr des Dörfli-

chen in Literatur, Film und Lebenswelt. Bielefeld: transcript 2014, S. 425-438. 

Marx Ferree, Myra: Feminismen. Die deutsche Frauenbewegung in globaler Perspektive (2012). 

Frankfurt am Main: Campus 2018. 

Marx Ferree, Myra: Gleichheit und Autonomie. Probleme feministischer Politik. In: Gerhard, Ute/ 

Jansen, Mechtild/ Maihofer, Andrea/ Schmid, Pia/ Schultz, Irmgard (Hg.): Differenz und Gleichheit. 

Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht. Frankfurt/Main: Helmer 1990, S. 283-298.  

Matz, Wolfgang: Die Kunst des Ehebruchs. Emma, Anna, Effi und ihre Männer. Göttingen: Wallstein 

2014.  

Mecklenburg, Norbert: Das Mädchen aus der Fremde. Germanistik als interkulturelle Literaturwis-

senschaft (2008). München: Iudicium 22009.  

Miklautz, Elfie/ Lachmayer, Herbert/ Eisendle, Reinhard: Einleitung. In: Dies. (Hg.) Die Küche. Zur 

Geschichte eines architektonischen, sozialen und imaginativen Raums. Wien, Köln, Weimar: Böhlau 

1999. 

Miller, Ian William: The Anatomy of Disgust. Cambridge/Massachusetts, London/Massachusetts: 

Harvard University Press 1997. 

Nocera, Lea: Manikürlü Eller Almanya’da Elektrik Bobini Saracak. Toplumsal Cinsiyet Perspek-

tifinden Batı Almanya’ya Türk Göçü (1961-1984). Istanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları 2018. 

Nünning, Vera/ Nünning, Ansgar: Von der feministischen Narratologie zur gender-orientierten Er-

zähltextanalyse. Erzähltextanalyse und Gender Studies – Eine produktive Allianz. In: Nünning, Vera/ 

Nünning, Ansgar (Hg.): Erzähltextanalyse und Gender Studies. Stuttgart: Springer 2004.  

Opitz, Claudia: Mutterschaft und weibliche (Un-)Gleichheit in der Aufklärung. Ein kritischer Blick 

auf die Forschung. In: Opitz, Claudia/ Weckel, Ulrike/ Kleinau, Elke (Hg.): Tugend, Vernunft, und 

Gefühl. Geschlechterdiskurse der Aufklärung und weibliche Lebenswelten. Münster, New York, Mün-

chen, Berlin: Waxmann 2000, S. 85-106. 

Öztürk-Yaman, Melda: Cinsiyete dayalı iş bölümü üzerine notlar. Kavramsal ve tarihsel ip uçları. In: 

Feminist Politika. Frühling 16/ 2012, S. 16-17. 

Pektaş, Ebru: Toplumsal Cinsiyetin Anahtar Kavramları. Cinsellik, Şiddet, Emek. Istanbul: İleri 

Kitaplığı Yayınevi 2017. 

Piatti, Barbara: Die Geographie der Literatur. Schauplätze, Handlungsräume, Raumphantasien (2008). 

Göttingen: Wallstein 2009. 

Phillips, Shelley: Beyond the Myths. Mother-Daughter Relationships in Psychology, History, Litera-

ture and Everyday Life (1991). London: Penguin Books 1996.  

Prisching, Manfred: Die Spätmoderne und ihre Pop-Kultur. In: Groß, Peter Horst/ Prisching, Manf-

red/ Theweleit, Klaus (Hg.): Pop-Kultur. Historische und aktuelle Perspektiven einer kulturellen Revo-

lution. Klagenfurt: Wieser 2018, S. 57-134.  



192 
 

Rosenberg, B. Marshall: Was deine Wut dir sagen will. Überraschende Einsichten. Das verborgene 

Geschenk unseres Ärgers entdecken (2005). Paderborn: Junfermann 2013. 

Rigby, Kate: (Post-) Koloniale Inkorporierung. Ökologie und Esskultur in Australien. In: Lillge, Clau-

dia/ Meyer, Anne-Rose (Hg.): Interkulturelle Mahlzeiten. Kulinarische Begegnungen und Kommuni-

kation in der Literatur. Bielefeld: transkript 2008, S. 315-335. 

Said, W. Edward: Orientalism (1978). London: Penguin Random House 2019.  

Sancar, Serpil: Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. Erkekler Devlet, Kadınlar Aile Kurar 2012. Istan-

bul: İletişim Yayınları 2017. 

Schäffter, Ortfried: Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang mit Fremdheit. In: Ders. 

(Hg.): Das Fremde. Erfahrungsmöglichkeiten zwischen Faszination und Bedrohung. Opladen: Der 

Westdeutsche 1991, S. 11-42.  

Scheiding, Oliver: Intertextualität. In: Erll, Astrid/ Nünning, Ansgar (Hg.): Gedächtniskonzepte der 

Literaturwissenschaft. Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven. Berlin, New York: 

de Gruyter 2005, S. 53-72. 

Schinkel, Sebastian: Familiäre Räume. Eine Ethnographie des „gewohnten“ Zusammenlebens als Fa-

milie. Bielefeld: transkript 2013. 

Schipperges, Heinrich: Das Phänomen Tod. In: Jansen, Helmut (Hg.): Der Tod in Dichtung, Philoso-

phie und Kunst. Darmstadt: Steinkopf 1978, S. 12-21.  

Schneider, Jens: Deutsch sein. Das Eigene, das Fremde und die Vergangenheit im Selbstbild des ver-

einten Deutschlands. Frankfurt am Main: Campus 2001.  

Schößler, Franziska: Einführung in die Gender Studies. Berlin: Akademie 2008. 

Schütz, Alfred: Der Heimkehrer. In: Benz-Merz, Ulrich-Peter/ Wagner, Gerhard (Hg.): Der Fremde 

als sozialer Typus. Klassische soziologische Texte zu einem aktuellen Phänomen. Konstanz: UVK 

2002, S. 93-110.  

Schweizer, Gerhard: Türkei verstehen. Von Atatürk bis Erdoğan. Stuttgart: Cotta 2016.  

Sancar, Serpil: Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. Erkekler Devlet, Kadınlar Aile Kurar. Istanbul: İle-

tişim Yayınları 2012. 

Spohr, Doris: Soziale Rhythmen in einer mittelständischen Familie. In: Schiffauer, Werner (Hg.): Fa-

milie und Alltagskultur. Facetten urbanen Lebens in der Türkei. Frankfurt am Main: Institut für Kul-

turanthropologie und Europäische Ethnologie 1993, S. 124-136. 

Stone, Alison: On the Genealogy of Women. A Defence of Anti-Essentialism. In: Gillis, Stacy/ 

Howie, Gillian/ Munford, Rebecca (Hg.): Third Wave Feminism. A Crtitical Exploration (2004). 

Hampshire: Palgrave Macmillan 2007, S. 16-29. 

Strauss, Anselm: Spiegel und Masken. Die Suche nach Identität (1959). Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1974.  

Sturm, Barbara von: Mutterschaft im Patriarchat. Ein Plädoyer für mehr Mut zur Auseinandersetzung. 

Pfaffenweiler: Centaurus 1991. 

Tekeli, Şirin: 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın Bakış Açısından Kadınlar (2011). Istanbul: İletişim 

Yayınları 2015. 

Thomas, Alexander: Einführung. In: Thomas, Alexander/ Kammhuber, Stefan/ Machl-Schroll, Sylvia 

(Hg.): Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kooperation. Band 2: Länder, Kulturen und in-

terkulturelle Berufstätigkeit (2003). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007, S. 9-16. 



193 
 

Thüne, Wolfgang: Die Heimat als soziologische und geopolitische Kategorie. Würzburg: Creator 

1987.  

Varela, Castro Mar Do Maria: Interkulturelles Training? Eine Problematisierung. In: Darowska, 

Lucyna/ Lüttenberg, Thomas/ Machold, Claudia (Hg.): Hochschule als transkultureller Raum? Kultur, 

Bildung und Differenz in der Universität. Bielefeld: transkript 2010, S. 117-129. 

Vinken, Barbara: Die deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos (2001). Frankfurt/Main: Fi-

scher 2011.  

Waldenfels, Bernhard: Ordnung im Zwielicht. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987. 

Waldher, Karin: Wo die Heimat ist. Zur Konstruktion und Rekonstruktion von Heimat. Klagenfurt, 

Wien: Drava 2012. 

Wichard, Norbert: Erzähltes Wohnen. Literarische Fortschreibungen eines Diskurskomplexes im bür-

gerlichen Zeitalter. Bielefeld: transkript 2012. 

Wintersteiner, Werner: Transkulturelle literarische Bildung. Die „Poetik der Verschiedenheit“ in der 

literaturdidaktischen Praxis. Innsbruck, Wien, Bozen: Studien 2006. 

Yildiz, Erol: Vom Postkolonialen zum Postmigrantischen. Eine neue Topografie des Möglichen. In: 

Alkin, Ömer/ Geuer, Lena (Hg.): Postkolonialismus und Postmigration. Münster: Unrast 2022, S. 71-

98.  

Yıldız, Yasemin: Keine Adresse in Deutschland? Adressierung als politische Strategie. In: Gelbin, 

Cathy/ Konuk, Kader/ Piesche, Peggy (Hg.): AufBrüche. Kulturelle Produktionen von Migrantinnen, 

Schwarzen und jüdischen Frauen in Deutschland. Königstein im Taunus: Helmer 1999, S. 224-236. 

 

Zeitungen 
N.N.: Gittiler, gördüler, çalıştılar (Sie gingen, sie sahen, sie arbeiteten). In: Cumhuriyet, 28.11.1962. 

 

Online-Ressourcen 
Akmerkez-Istanbul Shopping Fest.  

https://www.istshopfest.com/en/?p=15091 (eingesehen am 19.09.2021). 

Alpay, Necmiye: Perihan Mağden külliyesi.  

https://www.perihanmagden.blogcu.com/perihan-magden-elestiriler/488839 

(eingesehen am 18.07.2019). 

Al-Khalaf, Nadja: Verlag für türkische Literatur. Zwischen künstlerischer Freiheit und Zensur. Frank-

furter Allgemeine 12.04.2016.  

https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/die-gruender/verlag-fuer-tuerkische-literatur-zwi-

schen-kuenstlerischer-freiheit-und-zensur-14171134.html (eingesehen am 30.03.2023). 

alpha-Forum: Elke Schmitter, Essayistin und Schriftstellerin im Gespräch mit Willi Streit. Sendung 

vom 13.11.2006. BR-Online. Das Online-Angebot des Bayerischen Rundfunks. 

http://www.br-online.de/alpha/forum/vor0611/20061113.shtml (eingesehen am 16.05.2020). 

Altunal, Semra: Kadın Yazarların Polisiye Romanlarında Suç Kavramı (1936-2010). (Crime Concept 

in the Detective Novels of Female). Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk 

Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 2018. 

https://openaccess.hacettepe.edu.tr/xmlui/handle/11655/5134 (eingesehen am 23.10.2023). 

Bundi, Markus: Roman mit drei Fäden. „Frau Sartoris" von Elke Schmitter. Buchbesprechung. 

https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/literatur/345706_Schmitter-Frau-Sartoris.html 

(eingesehen am 10.07.2021). 

https://www.istshopfest.com/en/?p=15091
https://www.perihanmagden.blogcu.com/perihan-magden-elestiriler/488839
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/die-gruender/verlag-fuer-tuerkische-literatur-zwischen-kuenstlerischer-freiheit-und-zensur-14171134.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/die-gruender/verlag-fuer-tuerkische-literatur-zwischen-kuenstlerischer-freiheit-und-zensur-14171134.html
http://www.br-online.de/alpha/forum/vor0611/20061113.shtml
https://openaccess.hacettepe.edu.tr/xmlui/handle/11655/5134
https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/literatur/345706_Schmitter-Frau-Sartoris.html


194 
 

Bücherwelt: Ein Interview mit dem Schriftsteller Jakob Arjouni. https://www.annabelle.ch/gesell-

schaft/people/bucherwelE-ein-interview-mit-dem-schriftsteller-jakob-arjouni-25597(eingesehen am 

31.01.2021). 

Can, Özber: Almanya’da Yabancı, Türk ve Kadın Olmak (To be Foreigner, Turkish and Woman in 

Germany). SDÜ Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi Mayıs 2008, Sayı 17, S. 1-10. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/118007 (eingesehen am 02.06.2023). 

Cangöz, Neslihan: Perihan Mağden Romanlarında Şiddet ve Şiddetin Temsili (Violence and Repre-

sentation of Violence in Perihan Mağden’s Novels). Istanbul: Istanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilim-

ler Enstitüsü Karşılaştırmalı Edebiyat Yüksek Lisans Programı 2012. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTe-

zMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw (herunter-

geladen am 20.10.2023).  

Çıplak kadın yazarlara öfke duyuyorum.  

https://wwww.milliyet.com.tr/pazar/ciplak-kadin-yazarlara -ofke-duyuyorum-5214428 03.06.2002 

(eingesehen am 29.02.2020).  

Eimer, Annick: Frauenbild. „Es gibt nicht die Mutter und nicht das Kind … also auch nicht die Mut-

terliebe“. Zeit Online.  

https://www.zeit.de/zeit-wissen/2016/06/frauenbild-frankreich-elisabeth-badinter-feminismus-mutter 

(eingesehen am 17.01.2022).  

Erdoğan, Recep Tayyip: Kadın – erkek eşitliği fıtrata ters. BBC News Türkçe. 24.11.2014 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2014/11/141124_kadininfitrati_erdogan. (eingesehen am 

23.09.2022). 

Ersun, Ceylan: Cumhuriyet’in İlk Yıllarından Günümüze Türk Romanlarındaki Anne-Kız İlişkilerinin 

Psikanalitik İncelemesi (The Psychoanalythic Study Of The Mother-Daughter Relationships In Turk-

ish Novels From the Earlier Years Of Republic Until Today). Istanbul: Istanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Kadın Çalışmaları Bilim Dalı 2007. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=HyXD-kUxf0iqCM7G7IVVFA&no=i-7QDiPe1I_AI_4OS1MuBQ (heruntergeladen am 

05.11.2023). 

Fessmann, Meike: Fatma Aydemirs Roman „Dschinns“. Verdichtete Trauer. Süddeutsche Zeitung 

(15. Februar 2022). 

https://www.sueddeutsche.de/kultur/literatur-roman-fatma-aydemir-dschinn-1.5529445 (eingesehen 

am 23.06.2023). 

Flaake, Karin: Bedeutung traditioneller Mutterbilder in Familien mit einer in der Paarbeziehung ge-

teilten Elternschaft. Beharrungstendenzen und Veränderungsprozesse. In: Krüger-Kirn, Helga/ Metz-

Becker, Marita/ Rieken, Ingrid (Hg.): Mutterbilder. Kulturhistorische, sozialpolitische und psychoana-

lytische Perspektiven. Gießen: Psychosozial-Verlag 2016, S. 165-179. https://www.gendero-

pen.de/bitstream/handle/25595/396/Flaake_2016_Mutterbilder.pdf?sequence=1&isAllowed=y (einge-

sehen am 12.09.2023). 

Franssen, Maximilien: Die Identitätssuche migrantischer Frauenfiguren in der Gegenwartsliteratur bei 

Emine Sevgi Özdamar und Fatma Aydemir. Liége: Université Faculté de Philosophie et Lettres (2020-

2021).  

https://matheo.uliege.be/bitstream/2268.2/12995/4/TFE-Franssen-2020-2021-2nd-Session.pdf (herun-

tergeladen am 28.07.2023). 

Galter, Sunhild: Das Bild der zornigen jungen Frau in Fatma Aydemirs Debütroman Ellbogen (2018). 

http://uniblaga.eu/wp-content/uploads/2018/43/Galter.pdf (eingesehen am 26.06.2023). 

Ger, Fulya: A Stylistic Analysis of Perihan Mağden’s’ İki Genç Kızın Romanı’ in the Context of Lin-

guistic Deviations. Ankara: Hacettepe University Graduate School of Social Sciences Department of 

English Linquistics 2008. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw (heruntergeladen am 

05.11.2023). 

https://www.annabelle.ch/gesellschaft/people/bucherwelE-ein-interview-mit-dem-schriftsteller-jakob-arjouni-25597
https://www.annabelle.ch/gesellschaft/people/bucherwelE-ein-interview-mit-dem-schriftsteller-jakob-arjouni-25597
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/118007
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw
https://wwww.milliyet.com.tr/pazar/ciplak-kadin-yazarlara%20-ofke-duyuyorum-5214428
https://www.zeit.de/zeit-wissen/2016/06/frauenbild-frankreich-elisabeth-badinter-feminismus-mutter
https://www.bbc.com/turkce/haberler/2014/11/141124_kadininfitrati_erdogan
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=HyXD-kUxf0iqCM7G7IVVFA&no=i-7QDiPe1I_AI_4OS1MuBQ
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=HyXD-kUxf0iqCM7G7IVVFA&no=i-7QDiPe1I_AI_4OS1MuBQ
https://www.sueddeutsche.de/kultur/literatur-roman-fatma-aydemir-dschinn-1.5529445
https://www.genderopen.de/bitstream/handle/25595/396/Flaake_2016_Mutterbilder.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.genderopen.de/bitstream/handle/25595/396/Flaake_2016_Mutterbilder.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://matheo.uliege.be/bitstream/2268.2/12995/4/TFE-Franssen-2020-2021-2nd-Session.pdf
http://uniblaga.eu/wp-content/uploads/2018/43/Galter.pdf
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=YEHPXrqxxqFhPio1m2dptw&no=M4whElmY6LAJP4tidgJkzw


195 
 

Kadınlar ‘Aile Değil Kadın Bakanlığı’ istedi.  

https://kaosgl.org/haber/kadinlar-lsquoaile-degil-kadin-bakanligirsquo-istedi (eingesehen am 

24.09.2022). 

Koçak, Selda: Literarische Synthese zum türkischen Frauenbild. Ein Vergleich der Protagonistinnen 

bei Kurban Said: Das Mädchen vom Goldenen Horn und Fatma Aydemir: Ellbogen. Ankara: Hacet-

tepe Universität Institut für Sozialwissenschaften Abteilung für deutsche Sprache und Literatur 2021.  

https://acikerisim.hacettepe.edu.tr:8443/server/api/core/bitstreams/fe815aed-a159-471f-bc7d-

2caa249aacb8/content (heruntergeladen am 05.09.2023). 

N.N.: Aus dem Kummerkasten einer Jugendlichen. In: Cicero – Magazin für politische Kultur. Das 

Journal. 

https://www.cicero.de/kultur/aus-dem-kummerkasten-einer-jugendliebe/44565?page=7 (eingesehen 

am 26.06.2023). 

Romanla aramda kötü bir kan var.  

https://t24.com.tr/k24/yazi/romanla-aramda-kotu-bir-kan-var,369 03.06.2002 (eingesehen am 

29.02.2020).  

Sağlam, Fatma: Renan Demirkan’ın Üç Şekerli Demli Çay Adlı Eserinde Yer Alan Türk Ve Alman 

İmgelerine Karşılaştırmalı Bir Bakış (The Comparative View of Turkish and German Images in Renan 

Demirkan’s Novel: Üç Şekerli Demli Çay. Milli Folklor, 2006. https://www.millifolklor.com/PdfVie-

wer.aspx?Sayi=72&Sayfa=55 (eingesehen am 02.06.2023). 

Saka, Nalan: Selim Özdoğan’ın “Die Tochter des Schmieds’ (Demircinin Kızı) Adlı Romanında Göçü 

Hazırlayan Sosyokültürel Sebepler. Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Alman 

Dili Ve Edebiyatı Anabilim Dalı 2013. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw (eingesehen am 

19.07.2023).  

Sandberg, Britta (Interviewerin): Erziehung „Frauen sind keine Schimpansen“. In: Der Spiegel. 

https://www.spiegel.de/spiegel/a-713292.html (eingesehen am 11.11.2021). 

Savaş, Mune: Eine kritische Darstellung des Frauenbildes im Rahmen der Komparatistik anhand je 

einem Werke von Herta Müller, Elke Schmitter, Saliha Scheinhardt und Feridun Zaimoğlu. Adana: 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yabancı Diller ABD Alman Dili ve Eğitimi Anabi-

lim Dalı 2011. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=8Varr0rudwR3JnKsOVI_Og&no=_xGuy3VHRxyqf8q5XmPRQw (heruntergeladen am 

12.12.2023). 

Schröder, Christoph: Fatma Aydemir: „Dschinns“. Leben ohne Partykeller.  https://www.deutsch-

landfunk.de/fatma-aydemir-dschinns-100.html  13.02.2022. (eingesehen am 06.11.2023). 

Spivak-Chakravorty, Gayatri: The Rani of Sirmur. An Essay in Reading the Archives. In: History 

and Theory, Bd. 24, Nr. 3 (1985), S. 247-272.  

https://www.jstor.org/stable/2505169 (eingesehen am 14.04.2023). 

Voigt, Johann: Ich wollte klarmachen, dass die Herkunftsfamilie eine Art Performance ist. 

https://www.torial.com/en/johann.voigt/portfolio/726858 (eingesehen am 04.11.2023). 

Yağcı, Gülenay: Die Wahrnehmungsweise des Fremden in Selim Özdoğans Romanen „Die Tochter 

des Schmieds“ und „Heimstraße 52“. İzmir: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Alman Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı 2014. https://acikbi-

lim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBilim_10042720.pdf?sequence=-

1&isAllowed=y (eingesehen am 14.06.2023).  

Yalçın, Nurhayat: Renan Demirkan’ın “Üç Şekerli Demli Çay” Romanında Kültürlerarasılık. Ankara:  

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Batı Dilleri Ve Edebiyatlari Alman Dili Ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı 2011. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDe-

tay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw (heruntergeladen am 

15.10.2023). 

https://kaosgl.org/haber/kadinlar-lsquoaile-degil-kadin-bakanligirsquo-istedi
https://acikerisim.hacettepe.edu.tr:8443/server/api/core/bitstreams/fe815aed-a159-471f-bc7d-2caa249aacb8/content
https://acikerisim.hacettepe.edu.tr:8443/server/api/core/bitstreams/fe815aed-a159-471f-bc7d-2caa249aacb8/content
https://www.cicero.de/kultur/aus-dem-kummerkasten-einer-jugendliebe/44565?page=7
https://t24.com.tr/k24/yazi/romanla-aramda-kotu-bir-kan-var,369
https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=72&Sayfa=55
https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=72&Sayfa=55
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw
https://www.spiegel.de/spiegel/a-713292.html
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=8Varr0rudwR3JnKsOVI_Og&no=_xGuy3VHRxyqf8q5XmPRQw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=8Varr0rudwR3JnKsOVI_Og&no=_xGuy3VHRxyqf8q5XmPRQw
https://www.deutschlandfunk.de/fatma-aydemir-dschinns-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/fatma-aydemir-dschinns-100.html
https://www.jstor.org/stable/2505169
https://www.torial.com/en/johann.voigt/portfolio/726858
https://acikbilim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBilim_10042720.pdf?sequence=-1&isAllowed=y
https://acikbilim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBilim_10042720.pdf?sequence=-1&isAllowed=y
https://acikbilim.yok.gov.tr/bitstream/handle/20.500.12812/343464/yokAcikBilim_10042720.pdf?sequence=-1&isAllowed=y
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=Ko8JJHyG39bQVL4QTe_gHw&no=coq98DLz37w-EQhKS1Dhdw


196 
 

Filme 
Urushadze, Ana: Scary Mother. Georgien 2017. 

Düfel, Stephan: ARTBLOOD. Alltag in Deutschland – Die 60er Jahre.  

https://www.dailymotion.com/video/x1twx65 (eingesehen am 22.06.2021). 

 

https://www.dailymotion.com/video/x1twx65

