
 1

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Neuere deutsche Literaturwissenschaft 

Universität Paderborn 

 

 

 

Weibliche Figuren und ihre Rollen 

in ausgewählten Werken 

Heinrich Bölls 

 

Inaugural-Dissertation  

zur Erlangung des akademischen Grades 

Doktor der Phil. 

vorgelegt von 

Hyesook Seo geb. Hyoun 

 (2007) 

 

 

 



 2

Inhaltsverzeichnis 
 
 

1. EINLEITUNG..........................................................................................................................4 

1.1. BEGRÜNDUNG MEINER AUSWAHL DES AUTORS UND DES THEMAS: „WEIBLICHE FIGUREN 
UND IHRE ROLLEN IN AUSGEWÄHLTEN WERKEN HEINRICH BÖLLS“ .................................4 

1.2. ARBEITSMETHODE...............................................................................................................5 
1.3. GLIEDERUNG DER UNTERSUCHUNG....................................................................................7 

 

2. RHEINISCHER KATHOLIZISMUS ODER KATHOLIZISMUS BEI  BÖLL?............11 

2.1. KATHOLIZISMUS IM RHEINLAND .......................................................................................11 
2.1.1 Eine andere Klasse.....................................................................................................14 
2.1.2. Das Rheinische in Bölls Schriften............................................................................15 

 
2.2. BEFREIUNGSPROZESS........................................................................................................19 

2.2.1. Häuslicher Einfluss auf den Autor...........................................................................19 
2.2.2. Einfluss in der Kindheit und Schulzeit.....................................................................23 

 
2.3. DER KRIEG UND SEINE FOLGEN ........................................................................................25 

2.3.1. Erfahrungen und Erlebnisse in der Ausbildungs- und Soldatenzeit.......................25 
2.4.2 Bölls Kritik an der katholischen Sexualmoral..........................................................28 

 
2.4. KONSEQUENZEN IN BÖLLS WERKEN ................................................................................31 

2.4.1 Literarischer Ausdruck des Autors............................................................................31 
2.4.2. Mutterfigur ................................................................................................................35 
2.4.3. Bölls Frau als Anstoß für seine Frauenfiguren.......................................................37 
2.4.4. Liebe und Religion.....................................................................................................38 

 
2.5. KRITIK AN DER KATHOLISCHEN KIRCHE ALS GESELLSCHAFTSKRITIK.............................42 

 

3. EXISTENZKAMPF WEIBLICHER FIGUREN ................ ...............................................46 

3.1. EHE ODER PARTNERSCHAFT..............................................................................................50 
 
3.2. UND SAGTE KEIN EINZIGES WORT ....................................................................................51 
 
3.3. HAUS OHNE HÜTER...........................................................................................................63 
 
3.4. DAS BROT DER FRÜHEN JAHRE .........................................................................................74 

3.4.1. Heirat, um die eigene Existenz zu sichern? (Hedwig).............................................77 
3.4.2. Brot als Motiv zur Liebe............................................................................................82 
3.4.3. Liebe als Wendepunkt...............................................................................................83 
3.4.4. Funktion der Liebe und der Religion in der Gesellschaft........................................85 

 

4. VOM UNTERBEWUSSTSEIN ZUM BEWUSSTSEIN: MARIE UND DIE 
EHEFRAUEN IN ANSICHTEN EINES CLOWNS...........................................................93 

4.1. REZEPTION BÖLLS.............................................................................................................93 
4.1.1 Struktur des Romans und Erzählstrategie.................................................................96 



 3

4.1.2. Mythologisches Motiv................................................................................................99 
 
4.2. MARIE .............................................................................................................................102 

4.2.1. Position Maries........................................................................................................102 
4.2.2. Beischlaf und die Folge (männliches Bedürfnis und weibliche Anpassung?).....103 
4.2.3. Beziehung zu Hans vor und nach dem Beischlaf...................................................105 
4.2.4. Maries Situation nach dem Beischlaf: Bewusstsein weiblicher Identität.............110 
4.2.5. Trennungsmotive im Entwicklungsprozess Maries................................................116 

 
4.3. ANDERE FRAUEN.............................................................................................................126 

4.3.1.Fleischliches Verlangen vs. Angst vor Schwangerwerden statt Barmherzigkeit...126 
4.3.2. Treue und Loyalität für wen? Oder Opportunismus für die eigene Existenz?.....130 

 

5. WANDEL IM BEWUSSTSEIN VON FRAUEN..............................................................134 

5.1. ÜBER DEN ROMAN GRUPPENBILD MIT DAME .................................................................134 
 
5.2. LENI ALS SINNLICHE FIGUR, DIE NÄCHSTENLIEBE PRAKTIZIERT....................................137 

5.2.1. Bildung Lenis...........................................................................................................138 
5.2.3. Kontrastfigur zu Leni: Heinrich.............................................................................144 
5.2.4. Mystifizierung und Entmystifizierung....................................................................146 
5.2.5. Lustprinzip vs. Leistungsprinzip.............................................................................148 
5.2.6. Lenis christliche Liebe und ihre Liebe zu Boris.....................................................156 

 
5.3. MARGRET........................................................................................................................159 
 
5.4. ZWEI HOCHGEBILDETE NONNEN.....................................................................................163 
 
5.5. SONSTIGE WEIBLICHE FIGUREN ......................................................................................167 
 
5.6. ZUSAMMENFASSUNG.......................................................................................................174 

 

6. SCHLUSS.............................................................................................................................181 

6.1. FORTSCHREIBUNG...........................................................................................................181 
6.2. ZUSAMMENFASSUNG.......................................................................................................187 

 

LITERATURVERZEICHNIS................................................................................................199 

1. PRIMÄRLITERATUR.............................................................................................................199 
1.1. Romane und Erzählungen............................................................................................199 
1.2. Essayistische Schriften und Reden ..............................................................................200 
1.3. Sonstige Veröffentlichung des Autors..........................................................................200 

 
2. SEKUNDÄRLITERATUR .......................................................................................................202 
 
3. SONSTIGE LITERATUR ........................................................................................................208 



 4

1. Einleitung 

1.1. Begründung meiner Auswahl des Autors und des T hemas: „Weibliche 
Figuren und ihre Rollen in ausgewählten Werken Hein rich Bölls“ 

Durch meine Magisterarbeit mit dem Thema „Funktion der Sprache. Das Verhältnis 

zwischen Gewalttat und Gewalt der Sprache in ‘Die verlorene Ehre der Katharina Blum 

oder: Wie Gewalt entstehen und wohin sie führen kann.’ von Heinrich Böll“ ist mir die 

Wirkung1 dieser Erzählung deutlich geworden, und zwar sowohl in politischer als auch 

in gesellschaftlicher Hinsicht. Bölls Literatur spiegelt die Konflikte der Gesellschaft 

wider, und dies betrifft nicht nur Deutschland, sondern auch andere Länder, in denen es 

vergleichbare Phänomene bzw. Ereignisse gibt, z.B. die politischen Konflikte zwischen 

Staatsgewalt und der Gewalt der Einzelnen oder die Problematik der Medien zwischen 

Pressefreiheit und Medienmanipulation. In solcher Situation leidet jede(-r) Einzelne 

unter Ohnmächtigkeit gegenüber der Macht des Systems. Dies veranschaulicht der 

Autor, und er drückt die Gewalttat der Einzelnen als mögliche Konsequenz davon aus. 

Dabei stellt er dar, wie die Hauptfigur Katharina Blum sich entwickelt; von ihrem 

Unterbewusstsein zum Bewusstein, darüber hinaus zum Selbstbewusstsein und bis zum 

eigenständigen Handeln. Der Beginn des Bewusstseinswandels ist bereits in den frühen 

Werken des Autors vorhanden. In dieser Arbeit wird verfolgt, wie er den Prozess des 

entsprechenden Wandels in seiner Literatur bewältigt hat, insbesondere durch seine 

weiblichen Figuren und deren Rollenverhalten, das als ‚weibliche Tugend’ im 

gesellschaftlichen System (z.B. des Katholizismus, dessen Lehre wie jede Religion 

einen gewissen Gehorsam2 verlangt) als Norm betrachtet wird. 

                                                           
1 Diese Wirkung bezeugt Frank Grützbach durch seine Dokumentensammlung ‘Ein Artikel und seine Folgen’ 1972. 

2 Im Vergleich dazu verlangt die konfuzianische Lehre von der Frau den ‘absoluten Gehorsam in ihren drei Lebens-
phasen’ (als Tugend der Weiblichkeit): In der Kindheit soll sie den Eltern gehorchen, nach der Heirat dem Ehemann 
und nach dem Tod des Ehemanns soll sie ihrem ältesten Sohn gehorchen. Also sollen Frauen lebenslang gehorchen 
und sich anpassen. Die Lehre vom Gehorsam führte in der Japanischen Kolonialzeit in Korea zur Tragik der Frauen, 
die zur Prostitution mit japanischen Soldaten gezwungen wurden. Diese Prostitution wurde staatlich organisiert und 
fast 50 Jahre lang totgeschwiegen. Für dieses Verschweigen gibt es zwei Gründe: zum einen den 
Vernichtungswillen der Täter, die nicht nur das schriftliche Material, sondern auch viele missbrauchte Frauen 
beseitigten; zum zweiten haben die überlebenden Opfer die Tatsachen selber totgeschwiegen, weil sie ihre 
Traumata nicht in die Öffentlichkeit bringen wollten, da sie ihre „eigene Schande“ nicht eingestehen wollten und ihr 
Ansehen in der Gesellschaft sonst verloren glaubten. Vgl. Koreanische Frauengruppe in Deutschland (Hg.): In die 
Prostitution gezwungen. Zeugenaussagen aus dem japanischen Asien-Pazifik- Krieg. 1. Aufl. Osnabrück: Secolo 
1996. Vgl. Kroll, Renate (Hg.): Gender Studies. Geschlechterforschung. Stuttgart: Metzler 2002, S. I97- 198. Die 
japanischen Feministinnen thematisierten in den 1990er Jahren die Zwangsprostitution durch das japanische Militär: 
„[A]uf Initiative der japanischen Frauenbewegung trat im Jahr 2000 ein internationales Tribunal in Tokyo 
zusammen, das den Kaiser und zehn Kriegsverbrecher im Sinne der Anklage schuldig sprach.“ (S. 198) 



 5

In Heinrich Bölls Werken spielen weibliche Figuren häufig eine wichtige Rolle. Wie er 

seine Darstellungsweise von Frauenfiguren im Laufe der Zeit (in den 60er und 70er 

Jahren wesentlich) entwickelt und ändert, wird hier untersucht. Es zeigt sich in seinen  

Schriften ein Wandlungsprozess von einer Form des Widerstandes der Frauen gegen die 

bestehende Moral bzw. Gesellschaftsnorm bis zur Verweigerung. 

Um die geschlechtsspezifischen Probleme der Frauen kritisch zu betrachten und 

Lösungsmöglichkeiten zu finden, scheinen mir Bölls Werke gut geeignet, weil sie 

sowohl sozialkritisch als auch aus humaner Verantwortung geschrieben sind. Seine 

Kritik an der Gesellschaft und der durch den Katholizismus geprägten Geschichte reicht 

in die politischen Zusammenhänge hinein, in ihre Ursachen, in die damit verbundenen 

Phänomene und deren Konsequenzen. Wie der Autor seine Figuren mit ihren Rollen 

zwischen Realität und seiner Fiktion entwirft, und wie sie sich in ihrem Bewusstsein 

entwickeln, wird im Hauptteil durch die Analyse der einzelnen Handlungen untersucht.  

1.2. Arbeitsmethode 

Bölls Schriften sind bereits vielseitig und zahlreich untersucht worden, aber nicht genug 

mit Bezug auf ihre Frauenthematik3. Nägele kommt zwar zu dem Resultat der 

Forschung mit dem Thema der weiblichen Figuren, die der Autor bis Mitte der 1970er 

dargestellt hat: 

Unter den einzelnen Figuren Bölls haben vor allem die Frauen Beachtung gefunden, zum 
Teil wohl deshalb, weil bei kaum einem zeitgenössischen Autor die Frauen eine so 
hervorragende Betrachtung gewinnen.4 

                                                                                                                                                                          
 

3 Vgl. Römhild, Dorothee: Die Ehre der Frau ist unantastbar. Osnabrück: Centaurus 1991, S. 3. 

4 Nägele, Rainer: Heinrich Böll. Einführung in das Werk und in die Forschung. Literaturwissenschaft. Franfurt am 
Main: Athenäum Fischer Taschenbuch Verlag 1976, S. 100. 



 6

Aber Kritikerinnen an Bölls Werken weisen darauf hin, dass der Autor sich von der 

patriarchalischen Perspektive nicht grundlegend distanziert hat mit folgenden 

Resultaten: 

Karin Huffzky: Das Mann-Frau-Bild in den Romanen von Heinrich Böll sei so 

exemplarisch, dass  

die Frau primär das Produkt patriarchalischer Verdrängung ist, daß sie ausschließlich 
passiv, nämlich als Produkt ihres Verhältnisses zum Mann dargestellt wird.5 

Evelyn T. Beck:  

Genau wie die männlichen Schöpfer utopischer Welten greift Böll im Roman nur solche 
Institutionen an, die den Mann in seiner Handlungsfreiheit einschränken. Böll schwebt 
zwar sicher eine bessere Welt vor, aber auch die wäre immer noch eine auf den Mann als 
Mittelpunkt bezogene Welt.“6 

Ulla Grandell Silén: 

Tatsache ist aber, dass der sonst so ‚fortschrittliche’ und sogar ‚radikale’ Autor Böll die 
weiblichen Gestalten in seinen Werken an uralten patriarchalischen Vorstellungen der 
Weiblichkeit gefesselt hält. In dieser Hinsicht hat sein gesamtes Schaffen hindurch keine 
Veränderung stattgefunden.7 

Dorothee Römhild: 

Mit dem Motiv weiblichen Lebens und weiblicher Liebesfähigkeit bleibt Böll solchen 
traditionellen Utopieentwürfen verhaftet, die implizieren, „daß die Frau ihr Glück darin zu 
finden hätte, andere glücklich zu machen.“8   

Bölls utopisches Menschenbild ist von religiösen Denkmustern gefärbt, die zwar - vor 
allem durch die Neuinterpretation biblischer Weiblichkeitsmythen und unter der 
Voraussetzung der Gleichgewichtigkeit der Geschlechter im Bild des Androgynen 
(‘animus’, ‘anima’) - eine scheinbar ‘progressive’ Aufwertung des Weiblichen implizieren, 
die aber in der Konsequenz keineswegs mit den konservativen Rollenzuschreibungen 
brechen.9  

                                                           
5 Huffzky, Karin: Die Hüter und ihre Schrecken vor der Sache. In: Heinrich Böll. Eine Einführung in das Gesamt-

werk in Einzelinterpretationen. Hg. von Hanno Beth 1. Aufl. 1975, S. 52. 

6 Beck, Evelyn T.: Ein Kommentar aus feministischer Sicht zu Bölls 'Ansichten eines Clowns'. In: Interpretationen: 
Zu Heinrich Böll. Hg. v. Anna Maria dell’Agli. 1984, S. 63. 

7 Grandell Silén, Ulla: Marie, Leni, Katharina und ihre Schwestern. Eine Analyse des Frauenbildes in drei Werken 
von Heinrich Böll. In: Schriften des deutschen Instituts. Universität Stockholm (13) 1984, S. 35. 

8 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 205.  

9 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 212. 



 7

Es gibt auch die Fälle, dass sogar die Bedeutung des Textes von der Leserschaft 

missverstanden wird, wenn der Unterschied der Erkenntnisebene zwischen dem Sender 

(dem Autor) und dem Empfänger (der Leserschaft) groß ist. Dann kommt mir die Frage, 

wie kann ein männlicher Schriftsteller die weibliche Welt im Sinne der Frauen und 

deren Realität darstellen? Wie weit kann er dies? Und umgekehrt muss gefragt werden: 

Wie können Frauen die Texte verstehen, die aus der patriarchal-tradierten Denkweise 

geschrieben sind? Oder wie sollen sie damit umgehen?  

Der Standpunkt des Schriftstellers oder des Erzählers ist nicht identisch mit dem seiner 

Rezipienten. Diese müssen die Texte mit den Handlungsereignissen nicht nur als das 

Einzelne, sondern auch als das Ganze betrachten, um ihren Inhalt zu verstehen und die 

Intention des Autors zu erkennen. Die Leserschaft soll die Handlung und die Figuren in 

Bölls Texten zwischen ihrem eigenen Bewusstseinsstand und den Gegebenheiten in der 

Geschichte differenzieren können. Deshalb werden ausgewählte Werke in der 

Untersuchung mit den Ergebnissen der feministischen Erkenntnisse diskutiert, 

vorrangig sollen seine Texte im historischen Kontext interpretiert werden. 

1.3. Gliederung der Untersuchung 

Bei Böll spielt der Katholizismus im Rheinland eine wichtige Rolle, weil er seine  

Schriften, besonders die frühen, meistens an die christliche Gesellschaft adressiert mit 

Warnungen und Appellen. Dabei ist das Rheinische als eine bestimmte Ideologie und 

ein gewisses Klima gemeint. Um Bölls Haltung gegenüber der katholischen Kirche zu 

verstehen, muss zunächst der Katholizismus im Rheinland unter historischen und 

politischen Gesichtspunkten untersucht werden. 

Dann werden in einem biographischen Umriss Bölls innerer Befreiungsprozess und 

sein schriftstellerischer Werdegang skizziert, seine Herkunft, die Einflüsse der Eltern 

und seiner Umgebung, seine Schulzeit und Soldatenzeit - dies alles im Zusammenhang 

mit dem Katholizismus10 und Bölls Auseinandersetzung mit ihm. Einen besonderen 

                                                           
10 In der Erzählung der Katharina Blum hat der Katholizismus keine zentrale Bedeutung mehr in Bezug auf Frauen- 



 8

Schwerpunkt bildet dabei die kirchliche Morallehre, die von ihm einerseits als rigide 

Sexualmoral erlebt wird, andererseits nach seiner Meinung in der ‘politischen Moral’ 

dem Staat gegenüber weitgehend versagt. Hier wird der offene „Brief an einen jungen 

Katholiken“11 angeführt und diskutiert. 

Zusammenschließend werden die frühen Schriften im Zusammenhang mit dem 

Katholizismus (insbesondere mit dessen Sexualmoral) als Konzeption der literarischen 

Umsetzung Bölls zwischen der Wirklichkeit und seiner fiktiven Welt untersucht, ebenso 

seine Kritik an der katholischen Kirche und an der christlichen Gesellschaft. 

In der Hauptuntersuchung werden fünf Primärtexte von Heinrich Böll ausgewählt und 

analysiert, bei denen die weiblichen Figuren Auseinandersetzungen in der Gesellschaft 

provoziert haben. Diese repräsentativen Werke zum Frauenthema lassen sich zeitlich 

folgendermaßen einteilen:  

- In den 50er Jahren (zwei Romane und eine Erzählung): Und sagte kein einziges 

Wort (1953)12, Haus ohne Hüter (1954)13,  Das Brot der frühen Jahre (1955)14. 

- In den 60er Jahren: Ansichten eines Clowns (1963). 

- In den 70er Jahren: Gruppenbild mit Dame (1971) 

Dies sind die zentralen Texte für die Untersuchung. Es werden auch andere Primär-

Texte Bölls herangezogen, um die traditionelle Rolle der weiblichen Figuren und ihre 

Wandlungen zu beobachten: Kreuz ohne Liebe.15 Der Engel schwieg.16  

Die zu untersuchenden wichtigen Figuren sind Käte Bogner als Ehefrau, Nella Bach 

und Wilma Brielach als Kriegerwitwen, Hedwig Müller als ausgewählte Ehefrau, Marie 

                                                                                                                                                                          
und Bewusstseinsthematik und bleibt nur im Hintergrund. 

11 Böll, Heinrich: Brief an einen jungen Katholiken. (1958) In: Zur Verteidigung der Waschküchen. Schriften und 
Reden. 1952-1959. München: dtv 1985. 

12 Böll, Heinrich: Und sagte kein einziges Wort. (1953) 11. Aufl. Köln/ Berlin: Kiepenheuer und Witsch. 1971.  

13 Böll, Heinrich: Haus ohne Hüter. (1954) 3. Aufl. München: dtv 1986. 

14 Böll, Heinrich: Das Brot der frühen Jahre. (1955) 15. Aufl. München: dtv 1994. 

15 Böll, Heinrich: Kreuz ohne Liebe. (1947) Köln: Kiepenheuer & Witsch 2003. 

16 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. (1951) ) Köln: Kiepenheuer & Witsch 1992. 



 9

Derkum als Geliebte und Leni Pfeiffer geb. Gruyten, die zwar als Witwe bezeichnet 

werden kann, aber in der Handlung vielseitige Rollen hat. Die weiblichen Figuren 

werden in verschiedenen Zeiten dargestellt und nehmen die Rollen ein, die gewisse 

Funktionen und Wirkungen haben (allerdings auf unterschiedliche Art und Weise). Dies 

wird im jeweiligen Text unter folgenden Gesichtspunkten untersucht: 

- Wie stellt der Autor seine Figuren dar (Typisierung von Mann und Frau; positiv, 

negativ, ambivalent)? Welche weiblichen Figuren veranschaulicht er mit ihrer 

Intelligenz und geistreich, oder sinnlich? Wobei werden weibliche Figuren kritisch 

zu ihrer Umgebung und zu sich?  

- Auf welcher Handlungsebene beginnen Frauen, bewusst zu werden? Welche 

Funktion und welche Wirkung haben ihre Rollen (sowohl in der Handlung des 

Textes als auch bei den Rezipienten)?  

- Wie geht der Autor mit den tradierten Werten (Liebe, Treue, Ehre, Keuschheit, 

Ehe, Ehepflicht...) in seinen Schriften um? Wie führt der Autor seiner Leserschaft 

die traditionellen Werte, die man als Gesellschaftsnormen betrachtet, vor Augen, 

wie verändert er diese und zu welchem Zweck? 

- Was intendiert und was erreicht Böll mit seinen Figuren? 

- Welche Unterschiede gibt es zwischen der Feststellung der Feministinnen und Bölls 

Aussagen im Text? 

 

Die zu untersuchenden Böllschen Frauenrollen lassen sich folgendermaßen gruppieren: 

Zur Mutterrolle werden untersucht: Käte Bogner (im Zwiespalt zwischen ihrer 

Frömmigkeit und der Frauenrealität, nämlich sich wiederholende alltägliche Konflikte 

z.B. das Verhütungsproblem zwischen Eheleben und kirchlichen Vorschriften), Frau 

Brielach (Problem zwischen Moralität und Realität), Nella Bach (nicht lebend und nicht 

tot), Frau Schnier (unterschiedliche Behandlung ihrer Kinder, ihre opportunistische 

Lebensweise) und Frau Gruytens Verhältnis zu Leni (zynische Haltung zum 

Sexualleben in ihrer Ehe und der entsprechenden Erziehung). Als Partnerin in der Rolle 

der Geliebten werden Marie Derkum (Konflikt zwischen Zusammenleben in freier 

Liebe und der Legitimation durch die Ehe) und Leni (lieblose, kurze Ehe und Liebe zu 



 10

Boris) zur Diskussion gestellt. Auch die Frauen Nella als treue Witwe und Frau 

Brielach, die als Kriegerwitwe unter Armut leidet, sowie Käte Bogner in der Rolle der 

Ehefrau. Hedwig wird als Vergleichsfigur untersucht, die aus der Perspektive des 

Erzählers als Schutzbedürftige und Auserwählte gilt. Lenis Freundin Margaret (sexuelle 

Freizügigkeit, die Böll nicht unbedingt negativ schildert) und die hochgelehrten 

Nonnen, Schwester Rahel (als Erzieherin) und Schwester Klementina (als Geliebte des 

Erzählers „Verf.“) haben besondere Funktionen im Roman. 

Im Schlussteil werden Bölls Kurzgeschichte „Bis der Tod euch scheidet“17 (1976) und 

seine Romane Fürsorgliche Belagerung18 (1979) und Frauen vor Flußlandschaft19 

(1985) als Hinweis auf seine Fortschreibung der Frauenthematik kurz skizziert. Dann 

wird die Untersuchung resümiert und gleichzeitig das Ergebnis bewertet.

                                                           
17 Böll, Heinrich: Bis daß der Tod Euch scheidet. In: Werke. Romane und Erzählungen. Bd. 5. 1971-1977. Hg. von 

Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1978. 

18 Böll, Heinrich: Fürsorgliche Belagerung. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1979. 

19 Böll, Heinrich: Frauen vor Flußlandschaft. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1985. 



 11

2. Sexualmoral und Katholizismus im Rheinland bei B öll? 

 

2.1. Katholizismus im Rheinland  

„Katholizismus“ und „Rheinland“ benennt J. H. Reid20 als zwei wichtige Faktoren von 

Bölls Herkunft. Auch bei dem Thema der Frauenfiguren und ihrer Rollen in Bölls 

Schriften spielen beide eine gewisse Rolle. Die meisten Handlungsorte in seinen 

Werken sind Großstädte wie Köln oder Bonn bzw. deren Umgebung. Daher wird der 

Katholizismus im Rheinland21 hier behandelt, weil der Autor in einer „extrem 

katholisch-konfessionell bestimmten Stadt aufgewachsen“ ist, eine „komplette 

katholische Erziehung bis zum Abitur“22 erhalten und damals bereits seine Kritik an 

der katholischen Kirche geübt hat. Diese wird auch Basis für die Böllschen Schriften. 

Der Neffe Heinrich Bölls, Viktor Böll, berichtet über seine Vorfahren im Vorwort von 

Heinrich Böll und Köln: 

Im Jahre 1720 wurde in Xanten am Niederrhein ein Haus gebaut, das seither als 
Stammhaus der Bölls gilt. Die in der Familie überlieferten Geschichten zur eigenen 
Herkunft geben als Ursprungsland die englische Insel an, von wo sie, ihrer katholischen 
Glaubenstreue wegen, vertrieben worden sein sollen nach den Niederlanden. So kamen sie 
dann vielleicht als Schiffszimmerleute rheinaufwärts bis nach Xanten.23  

Seine Vorfahren seien (bereits in der Zeit von Heinrich VIII 24) aus religiösen Gründen 

aus England25 emigriert. Böll gibt auch seine Herkunft mütterlicherseits an:  

Mein Großvater mütterlicherseits war Beamter, mittlerer Beamter in Düren im Rheinland, 
und meine Mutter ist auch da geboren.26  

                                                           
20 Vgl. Reid, J.H.: Heinrich Böll. Ein Zeitzeuge seiner Zeit. 1. Aufl. München: dtv 1991, S. 26. 

21 Dies soll nicht unbedingt geographisch gemeint sein, sondern innerhalb der Diözese von Köln und ihres Einfluss- 
und  Machtbereichs verstanden werden. 

22 Böll, Heinrich: Querschnitte. Aus Interviews, Aufsätzen und Reden von Heinrich Böll. Zusammengestellt von 
Viktor Böll und Renate Mattaei. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977, S. 164. 

23 Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. Mit einer Wanderung durch Heinrich Bölls Köln von Martin Stankow-
ski. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1994, S. 12-13. 

24 Vgl. Böll, Heinrich: Über mich selbst. In: Schriften und Reden. 1952-1959. München: dtv 1985, S. 280. 

25 Vgl. Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln.  Köln: Kiepenheuer & Witsch 1994, S. 235. 

26 Böll, Heinrich: Eine deutsche Erinnerung. Interview mit René Wintzen. München: dtv 1981, S. 39. 



 12

Im Interview mit René Wintzen äußert sich Böll zunächst über die deutsche 

katholische Kirche und dann über die Rheinländer:  

Es ist sehr einfach, kritisch zu sein gegen eine Kirche, die frei ist. Die katholische Kirche in 
Deutschland war beides, sie war frei und unfrei; es gab diese zwei Seiten, aber im Grunde 
war es eine damals verfolgte Minderheit, und es kommt noch etwas hinzu [...], daß 
natürlich die Katholiken im deutschen Reich eine tief verachtete große Minderheit waren. 
So wie die Polen von den Preußen verachtet wurden, weil sie katholisch waren, [...] waren 
Rheinländer verachtet, weil sie nicht so furchtbar fleißig waren und außerdem auch noch 
katholisch waren. Also, es ist das Gefühl der Solidarität mit einer, man kann fast sagen, 
unterdrückten und mißachteten Minderheit gewesen.27 

Neben dieser Äußerung soll auf die geschichtlichen Ereignisse der Neuzeit in Bezug 

auf politische Repression gegen die katholische Kirche zurückgegriffen werden. J. H. 

Reid weist darauf hin: 

Die Erinnerung an Bismarcks Kulturkampf, an die Angriffe auf die Unabhängigkeit der 
katholischen Kirche war noch immer lebendig - Bölls Vater mußte heimlich zur Ersten 
Kommunion gehen, seine Mutter heimlich gefirmt werden.28 

Dieser Bericht enthält zwei Tatsachen, dass die Katholiken durch preußische Macht in 

ihre religiösen Praxis unterdrückt worden sind, und dass die Rheinländer sowie die 

Eltern Bölls ihren Glauben trotz der Unterdrückung nicht verlieren, sondern heimlich 

ihren Glaubensweg gehen. Darin ist der passive Widerstand der Rheinländer zu 

erkennen. Bölls Leiden an seiner Kirche hat seinen Ursprung nicht in der rheinischen 

Ausformung des Katholizismus, sondern in dessen starren Normen, auf die er die 

Gläubigen verpflichtet. Als Böll den Begriff des „Rheinischen“ definieren wollte, 

hatte er Schwierigkeiten:  

Nach halber Zusage gab ich [...] den Auftrag, die Rheinländer und das Rheinische zu 
definieren, zurück, ich hielt es für unmöglich, Eigenschaften ausdrücklich zu benennen, die 
Friedrich Engels, Konrad Adenauer, Heinrich Heine, Carl Schurz und Walter Scheel (und 
bei großzügiger Interpretation des Rheinischen auch noch Karl Marx) decken können.29 

Bei Böll geht es nicht um die Kirche als Institution, sondern um das mit der Religion 

zusammenhängende Leben. Hans Küng zeigt die Unterschiede in der Auffassung von 
                                                           
27 Böll, Heinrich: Eine deutsche Erinnerung. In: Interviews I.1961-1978. Balzer, Bernd (Hg.): Heinrich Böll. Köln: 

Kiepenheuer & Witsch 1979, S. 530-531. Böll nennt 1983 in seiner Rede (zur Verleihung des Robert-Bosch-
Preises an die polnische Übersetzerin Teresa Rzadkowska-Jetkiewiecz) vier Vokabeln von preußischen Beamten 
über Rheinländer; „verkommen, unzuverlässig, faul und katholisch“. In: Schriften und Reden 1982-1983. 
München: dtv 1987, S. 139. 

28 Reid: Heinrich Böll. S. 26-27. 

29 Böll, Heinrich: Zum Beispiel Schuhe. (1974) In: Man muß immer weitergehen. Schriften und Reden 1973-1975. 
München: dtv 1985, S. 105. 



 13

Kirche, wie er sie in Bölls Roman Und sagte kein einziges Wort30 vorfindet: 

Zuwenig hat man dabei beachtet, dass neben der unversehrt-sauberen Kathedrale eine stark 
beschädigte, armselige Marienkirche, neben dem strammen Bischof ein einfacher, im 
Ordinariat nicht geschätzter, aber ganz seelsorglich eingestellter Pfarrer, neben der 
schweigenden Menge im Dom die wirklich Betenden und Beichtenden der Trümmerkirche 
beschrieben werden. Kurz, schon hier scheint das Bild einer anderen Kirche auf, die für 
Böll die wahre Kirche des Christus ist, der sich ja in besonderer Weise um die Schwachen 
und Versager, die Armen und Kranken gekümmert hatte.31 

Die Kölner Bürger nennt Böll „sagenhafte Rasse“, die aus vielen Elementen bestehe, 

„wie es Heere, wandernde Völker in Europa je gegeben“32 habe.  

Durch das Zusammenleben der verschiedenen Einwanderer gebe es in Köln „wenige 

[Ur-]Kölner“ (im genetischen Sinn) wie in Berlin: „Diese Mischung hat in 

zweitausend Jahren allerlei Weisheit angehäuft, und sie gibt ihre Weisheit, 

wohldosiert, weiter an alle Zugewanderten, an jeden, der sie hören mag, sie gibt sie 

weiter durch den Mund.“33 Historisch hatten die Kölner immer den Mut, sich gegen 

die Machtansprüche der Kirche zu wehren: 

Jahrhundertelang herrschte Streit zwischen Köln und seinem Bischof; Schlachten wurden 
geschlagen, Listen ersonnen, Bannflüche in Rom erwirkt, Priester und Sakramente der 
Stadt entzogen; und meistens ging es um Geld, Besitz und Privilegien. Die meisten 
Bischöfe waren immer mehr Fürst als Bischof.34  

So kann Böll 1953 schreiben: 

[E]s ist gewiß kein Zufall, daß Hitler sich in keiner Stadt so wenig wohlgefühlt hat wie in 
Köln; die Souveränität der Bevölkerung liegt so sehr in der Luft, daß kein Tyrann, kein 
Diktator sich in Köln wohl fühlen kann.“35 

Die Kölner Kirchenführer wussten auch ihre Autonomie gegen die politische Macht zu 

behaupten.  

 
                                                           
30 Dieser Roman war Bölls erster großer Erfolg. 

31 Küng, Hans: Heinrich Böll: Humanität durch Katholizität. In: 30 Jahre Nobelpreis Heinrich Böll. Zur literarisch-
theologischen Wirkkraft Heinrich Bölls. Hg. von Georg Langenhorst. LIT. 2002, S. 87. 

32 Böll: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 102. 

33 Böll: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 102. 

34 Böll, Heinrich: Was ist kölnisch? In: Heinrich Böll und Köln. Hg. von Viktor Böll. S. 149-150. 

35 Böll: Köln eine Stadt – Nebenbei eine Großstadt. (1953) In: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 102. 



 14

Bei der deutschen Nationalversammlung in der Paulskirche erhofften sich die 

Katholiken, dass in der neuen Staatsverfassung auch die Freiheit und Unabhängigkeit 

der Kirche garantiert werden würden. Bischöfe und katholische Laien hatten sich mit 

den katholischen Abgeordneten über die im Parlament zu beschließende 

Mischehenregelung36 geeinigt. Dann beschloss die preußische Regierung, den Kölner 

Dom zu vollenden. Dies wurde von ihr und ihrem Repräsentanten  Wilhelm IV. als 

Zeichen neuer nationaler Einheit und deutschen Selbstbewusstseins angesehen. 

Gleichzeitig sollte damit die „Versöhnung zwischen dem Staat und Kirche“37 

symbolisiert werden. Letzteres könnte für Böll der Grund seiner Abneigung gegen den 

Kölner Dom gewesen sein, weil die Liaison zwischen Staat und Kirche weitere 

unheilvolle Folgen hatte. 

 2.1.1 Eine andere Klasse 

Die Mischehenproblematik ist ein Symptom dafür, welche Spannungen zwischen den 

Konfessionen herrschten, indem man die jeweils andere Konfession für eine andere 

Klasse hielt, von der man sich ideologisch wie auch praktisch scharf abgrenzen 

musste. 

Der Autor Böll durchschaut bereits in seiner Schulzeit die Klassifizierung der Christen 

und erklärt, wie die Katholiken sich von den Evangelischen in Deutschland 

unterscheiden; letztere wurden wie eine andere Klasse innerhalb der Christen 

betrachtet:  

                                                           
36 Dass die Mischehenproblematik noch weiterbestand, zeigt ein Mahnwort der deutschen Bischöfe bei einer Ver-

sammlung am Grab des hl. Bonifatius in Fulda (August 1922). Sie erklären die Zunahme der Mischehen damit, 
dass die Leute aus Leichtsinn und Oberflächlichkeit, die durch den Krieg bedingt seien, unüberlegt ihre Ehen 
geschlossen haben. Böll hat als Kritik an der katholischen Mischehenordnung das Zusammenleben der 
unterschiedlichen Konfessionen in Ansichten eines Clowns intensiv thematisiert. 

37 Anonym: Katholische Erneuerung und das „Kölner Ereignis“. In: Katholisches Nachricht. Deutsche Kirchenge-
schichte.  (Erscheinungsdatum unbekannt. 5. Absatz; 6-7 Zeile) [URL: http://www.kath.de/kurs/kg/htm] am 13. 
03. 2004 abgerufen. 



 15

Als ich ein Kind war - in einer extrem katholisch-konfessionell bestimmten Stadt 
aufgewachsen, eine komplette katholische Erziehung bis zum Abitur -, wenn man damals 
zu jemand sagte: Du bist verrückt, sagte der: Nein, ich bin katholisch. wenn dies man zu 
einem Evangelischen sagte: sagte der: Nein, ich bin evangelisch. Und die Erwachsenen 
pflegten zu sagen, wenn man bei anderer Gelegenheit sagen würde: Es ist zum 
Verrücktwerden - Es ist zum Evangelischwerden.38  

So klassifizierten sich Christen39 selbst. Diese Unterscheidung durch die strenge 

Haltung katholischer Religiosität zu Hause und das daraus resultierende bestimmte 

‚Klima’  schildert Böll auch folgendermaßen:  

Geburtstage wurden bei uns nicht gefeiert, das galt als „Protestantische Unsitte“, so 
erinnere ich mich keiner Feier [...].40  

 

 2.1.2. Das Rheinische in Bölls Schriften 

Nach Bernhard Sowinskis Meinung ist Böll der bedeutende Schriftsteller, der „wie 

kaum ein anderer Autor unserer Zeit seine Heimat in sein Werk einbezogen, sie zum 

Ausgangspunkt und indirekten Darstellungsziel gemacht, allerdings in immer wieder 

abgewandelter Form“41. Bölls Schreibmethode über seine Heimatstadt kennzeichnet 

Sowinski folgendermaßen: „Köln erscheint in seinem literarischen Werk nicht wie das 

Lübeck der >>Buddenbrooks<< für Thomas Mann oder wie Berlin im 

Alexanderplatzroman für Alfred Döblin. Nur in Andeutungen und symbolischen 

                                                           
38 Böll: Querschnitte. S. 164. 

39 Eine ähnliche Klassifizierung der Christen beschreibt auch Ulla Hahn in ihrem Roman Das verborgene Wort durch 
die katholischen Figuren, besonders die Mutter und Großmutter: Bei der Auswahl des Ehepartners sind 
Evangelische nicht willkommen. Darin wird die Funktion der katholischen Kirche in der rheinländischen 
Gesellschaft (von der NS-Zeit bis zum Anfang der 60er Jahre) vielseitig und differenziert dargestellt. Die Autorin 
ist im Rheinland aufgewachsen und schildert ihre Kindheit und Jugendzeit. Die ‘autobiographische’  Beschreibung 
ihrer Lebenserfahrungen in Bezug auf die Erziehung bestätigt sie in dem Interview des Spiegel (Nr.34/ 20. Aug. 
2001), dass die Protagonistin und die Eltern „weitgehend authentisch“ seien. Die religiöse Härte und 
Verständnislosigkeit der Eltern gegenüber dem Mädchen Hildegard werden realistisch geschildert. Nicht selten 
wird das Mädchen ohnmächtig, immer wenn seine Vorstellungswelt und die Realität nicht übereinstimmen. Die 
religiöse Forderung, dass man Gott mehr gehorchen soll als den Menschen, führt die Protagonistin zu einer 
bestimmten Lebenseinstellung, durch die sie sich innerlich gestärkt fühlt. So bekommt sie immer mehr Mut, ihren 
Vorgesetzten oder anderen Personen ihre Meinung zu sagen. Dadurch löst sie manche Probleme selbst. Die 
religiöse Sozialisation bei Heinrich Böll und Ulla Hahn sind in gewisser Weise ähnlich verlaufen. Das führt dazu, 
dass das Motto, Gott mehr gehorchen zu müssen als den Menschen, Christen zum inneren Widerstand gegen die 
Mächtigeren stark macht. 

40 Böll: Heinrich Böll und Köln. S. 64. 

41 Sowinski, Bernhard: Heinrich Böll. Stuttgart/Weimar: Metzler 1993, S. 131. 



 16

Hinweisen spiegelt sich diese Stadt in den erzählenden Texten des Autors; sieht man 

von den autobiographischen Kurzgeschichten, Erzählungen und Essays [...] einmal 

ab.“42  

Ebenso stellt Sowinski fest:  

Während Böll andere Städte als Schauplätze der Romanhandlungen mit Namen nennt: 
Bonn z.B. für die „Ansichten eines Clowns“, Bad Godesberg für „Frauen vor 
Flußlandschaft“, oder als rheinische Phantasiestädte mit eigenen Namen belegt: Birglar als 
Kleinstadt in „Ende einer Dienstfahrt“, Tholmshoven als ländlicher Ruhesitz eines 
rheinischen Zeitungskönigs und Verbandspräsidenten in >>Fürsorgliche Belagerung<<, 
bleibt Köln als rheinische Metropole ungenannt und angedeutet“.43  

Zu dem Schauplatz als Handlungsort schreibt Vormweg über das Rheinland in Bölls 

Werken:  

Das katholische Rheinland war die Welt dieses Erzählers wie z.B. das reiche norddeutsche 
Großbürgertum der Jahrzehnte vor dem ersten Weltkrieg die Welt, aus der Thomas Mann 
erzählte.44 

Seine kritische Einstellung zur Institution Kirche erklärt Böll im Gespräch mit Heinz 

Ludwig Arnold im Zusammenhang mit der Frage nach seinem  Verhältnis zur Kirche 

und zur Religion:  

Das hat sich ergeben durchs Milieu, durch Erfahrungen meines Vaters mit diesen 
Behördenkirchen als Handwerker und Kunsthandwerker, er hatte viel damit zu tun - und 
zwar sehr unerfreuliche Dinge. Und auch [...] die Erfahrungen der Unsolidarität dieser 
Amtskirche mit den [...] hungernden und notleidenden Menschen sowohl ihrer Konfession 
wie auch derer, die nicht dazu gehören.45  

Damit meint Böll, dass die katholische Kirche sich mit der Bourgeoisie 

zusammengeschlossen habe (im Gegensatz zur Solidarisierung mit den Armen). Dies 

sieht er kritisch an und urteilt, dass die Kirche die biblische Aufgabe der 

Nächstenliebe nicht ordentlich praktiziere und nur als bürokratische Institution gelte. 

Als  konkretes Beispiel aus der Nachkriegszeit erzählt er, dass „die Pfarrer, die in 

ihren Pfarrhäusern hockten, sehr wenige Leute aufgenommen haben, als die meisten 

                                                           
42 Sowinski: Heinrich Böll. S. 131. 

43 Sowinski: Heinrich Böll. S. 131. 

44 Vormweg, Heinrich: Der andere Deutsche. Heinrich Böll. Eine Biographie. 1. Aufl. Köln: Kiepenheuer & Witsch 
2000, S. 191. 

45 Interviews I. S. 145-146. 



 17

Menschen keine Wohnung hatten.“46  

Außerdem bedauert er, dass die katholische Kirche durch Kirchensteuer47 weiter 

mächtig werde:  

Das Einverständnis mit dieser wirtschaftlichen Entwicklung und die Partizipierung daran 
via Kirchensteuer wie ein Aktionär - im Grunde hat die Kirche, haben die Kirchen eine 
Aktie, deren Wert mit dem Sozialprodukt ständig steigt - , das halte ich für kriminell und 
unhaltbar.48 

Über den kirchlichen Einfluss auf die Katholiken empört sich Böll und schreibt einen 

kritischen Aufsatz „Hast du was, dann bist du was“, den der Böllforscher Reid 

resümiert:  

Im Juli 1961 brandmarkte er den Aufruf von Kardinal Frings an die Katholiken, Kapital in 
Aktien und Betriebsanteile zu investieren; zum einen zeige diese hanebüchene 
Identifizierung der Kirche mit dem Kapitalismus, daß man dort vergessen habe, daß der Hl. 
Franz von Assisi >>mit der Armut<< vermählt war, zum anderen unterstelle die Kirche, die 
Armen könnten keine Christen sein49 

Kardinal Frings war eigentlich beliebt bei den Kölnern, denn er war derjenige, der 

wegen der materiellen Not des Volkes nach dem Zweiten Weltkrieg erlaubt hatte, dass 

die armen Kölner sich die Braunkohle als Brennstoff einfach ohne Bezahlung holen 

durften. Dadurch ist das Wort „fringsen gehen“50 entstanden. 

Dennoch wächst Bölls Abneigung gegen ihn weiter an, als Frings 1968 verboten hatte, 

die politischen Nachtgebete im Dom zu veranstalten, in denen Böll mit Dorothee 

Sölle, Fulbert Steffensky, Vilma Sturm u. a. auf die Unterdrückung in der Welt 

aufmerksam machen wollte.51 Als Grund wurde angegeben, es sei „theologisch 

unmöglich“, bei einer kirchlichen Feier politische Themen zu behandeln. Darum 

mussten die Nachtgebete in der Antoniterkirche veranstaltet werden, die das 

evangelische Presbyterium angeboten hatte. Wegen dieser Tatsache kritisierte Böll 

katholische Kirchenvertreter in Köln:  

                                                           
46 Interviews I. S. 147. 

47 In Frankfurter Vorlesungen gibt Böll die Zahl ‘26 Millionen von deutschen Katholiken’ an. S. 82. 

48 Interviews I. S. 146. 

49 Reid: Heinrich Böll. S. 150. 

50 Hahn, Ulla: Das verborgene Wort. Stuttgart München: Deutsche Verlags-Anstalt 2001. 

51 Vgl. Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. S. 247. 



 18

Mit der Theologie ist es fast soweit wie mit der Kunst: Keiner weiß mehr so recht, wo sie 
anfängt, und wo sie aufhört (...), und den Verfassern dieser >Politischen Nachtgebete< wird 
es verweigert, sie in einer katholischen Kirche zu beten!52 

Außerdem wirft Böll der Kirche vor, den Fall des Münchner Weihbischofs Defregger 

verschwiegen zu haben, der „im Juni 1944 als Offizier in einem Dorf in den Abruzzen 

eine Geiselerschießung befehligt hatte.“53 Diesen Bischof nennt er 

„Kriegsverbrecher“. 

 

Unter dem Pseudonym „Lohengrin“ veröffentlicht Böll 1962 seine „Briefe aus dem 

Rheinland“, in denen ein Dorfschullehrer aus seiner Sicht über das Verhalten von 

CDU-Politikern, der katholischen Kirche und der Medien satirisch berichtet. Der erste 

von neunzehn Briefen beginnt so:  

Deine Feststellung, daß der rheinische Boden der Philosophie abhold sei, keine Denker 
gebäre, entbehrt nicht einer gewissen Ungerechtigkeit: hast Du Karl Marx vergessen und 
vergißt Du Konrad Adenauer, einen der immerhin maximenträchtigsten Staatsmänner der 
neueren Geschichte?54  

Dann differenziert Lohengrin die Beiden: Der eine sei Dialektiker, der andere der 

Dialekt-sprechende Politiker, dessen Einfluss in der Nachkriegszeit weiter wächst 

(sog. Adenauer-Aera):  

Die Lage ist eben ernst, sagst Du. Fürchterlich, aus Deinem Mund eine Adenauer-Maxime 
zu hören. [...]. Schwankt K. A., dann schwanken die Kurse, ist er fest, bleiben diese fest; 
wird er noch fester, steigen dieselben. Nach dem Prinzip der einfachen Umkehrung kann 
ich nun aus den Aktienkursen ersehen, wie es K. A. jeweils gut geht- [...] Die Welt ist 
ungerecht, diese Festlegung hat meine Urgroßmutter schon meiner Großmutter 
weitergegeben, und dies hat mich über meine Mutter unversehrt erreicht [...]. Trotzdem 
sind wir verpflichtet, weiterhin auf dem Pfad der Gerechtigkeit zu wandeln, mögen Dornen, 
Disteln und Nesseln uns auch auf schmerzliche Weise behindern.55  

Im 8. Brief wird vom Christentum in den Rheinlanden behauptet: Man stelle 

Bundeskanzler Adenauer an die Stelle Gottes.56 

                                                           
52 Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. S. 247. 

53 Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. S. 248. 

54 Böll, Heinrich: Briefe aus dem Rheinland. Schriften und Reden 1960-1963. München: dtv 1985, S.168. 

55 Böll, Heinrich: Briefe aus dem Rheinland. Schriften und Reden 1960-1963. S.168-169. Auch in: Böll, Heinrich: 
Essayistische Schriften und Reden I. Hg. von  Bernd Balzer. S. 486. (Im Folgenden wird dieser Titel als E gekürzt.) 

56 Vgl. Böll, Heinrich: Briefe aus dem Rheinland. S. 185. 



 19

2.2. Befreiungsprozess  

Der Befreiungsprozess der Familie Böll beginnt bereits bei seinen Vorfahren, die des 

Glaubens wegen ihre Heimat verließen und den Mut hatten, nach ihrer eigenen 

Überzeugung zu leben. 

 

 2.2.1. Häuslicher Einfluss auf den Autor 

 
Die religiöse Haltung der Eltern beeinflusst - ohne Zwang und Kontrolle - Heinrich 

Bölls Glaubenspraxis. Das stand im Gegensatz zur kirchlichen Institution. 

Der Vater Viktor Böll wurde 1870 in Essen geboren, zog 1896 nach Köln und 

gründete ein „Atelier für kirchliche Kunst - Werkstätten für Schnitzwerke“57, durch 

das er als Schreinermeister eine starke geschäftliche Bindung an die Kirche hatte. Er 

heiratete 1906 Maria Hermanns aus Düren. Zu den zwei Kindern aus seiner ersten Ehe 

kamen noch sechs weitere hinzu.  

Heinrich Böll schildert die strenge katholische Tradition im 19. Jahrhundert:  

Meine Mutter hat uns oft erzählt, daß sie als junges Mädchen in Düren jeden Tag zweimal 
in die Kirche mußte, morgens in die Messe, abends in die Andacht, und zwischendurch 
wurde noch der Rosenkranz gebetet.58 

Die religiösen Erfahrungen seines Vaters waren nicht anders: „[M]ein Vater hat 

immer mit kaum verhohlener Wut über die schreckliche Tyrannei seines Vaters 

gesprochen, der seine Jungen, es waren sehr viele Kinder bei meinem Großvater, zu 

Pilgerfahrten zwang, bei denen sie das Kreuz durch die Nacht tragen und bis in den 

nächsten Vormittag hinein nüchtern bleiben mußten.“59  

Daher vermutet Böll: „Es wurde nie ausgesprochen, [...] daß meine Eltern gedacht 

haben: diesen Schrecken wollen wir unseren Kindern nicht aufladen. Dafür bin ich 

natürlich sehr dankbar. Mich hat das Ganze nicht bedrückt im religiösen oder [...] im 

                                                           
57 Böll, Viktor: Heinrich Böll und Köln. S. 13. 

58 Interviews I. S. 539. 

59 Interviews I. S.593. 



 20

intellektuellen Sinn, sondern nur ästhetisch.“60 

Die Haltung seiner Eltern in der religiösen Kindererziehung erklärt Böll 

folgendermaßen:  

Natürlich sind wir klassisch-katholisch erzogen worden, Schule, Kirche, es wurde auch 
praktiziert, wie man das so nennt. Und trotzdem glaube ich, daß mein Vater und auch 
meine Mutter in einer bestimmten Weise antikirchlich waren. In welcher Weise, das kann 
ich nicht erklären. [...] Ich könnte mir denken, daß es bei meinem Vater, der sehr viel für 
Kirchen gearbeitet hat - er war ja Holzschnitzer und Bildhauer und hat fast nur kirchliche 
Dinge gemacht -, mit Erfahrungen und Erlebnissen mit Klerus und kirchlichen Institutionen 
zusammenhängt.61 

Vormweg berichtet ähnlich über Bölls Familie:  

Durch die Tätigkeit des Vaters war sie sehr eng an die katholische Kirche gebunden, die für 
lange Zeit seine wichtigste Auftraggeberin war. Wie seine Frau Maria hatte Viktor Böll 
eine äußerst strenge katholische Erziehung ganz im Stil des 19. Jahrhunderts hinter sich. 
[...] wie sich die strenge  katholische Erziehung mit dem Zwang zu Beichte, Kommunion 
und Messebesuch nicht nur sonntags, Andachten, den Rosenkranz zu Hause, Wallfahrten 
und mit ihren Nüchternheitsgeboten nicht abschütteln ließ, obwohl sie Viktor und Maria 
Böll zugleich den Wunsch eingab, es den eigenen Kindern doch lieber etwas leichter zu 
machen, so bewirkte die Volksschule mit dem bescheidenen Wissen, in das sie die 
Menschen einübte, bei ihnen eine besondere Hochschätzung der Bildung, die gleichfalls die 
Begrenzungen nicht aufhob, doch den Kindern zugute kam.62 

Besonders die Lage seiner Mutter als Frau in der damaligen Zeit findet Böll 

bedauernswert:  

Welch eine intelligente, sensible und leidenschaftliche Frau meine Mutter war, was 
sozusagen aus ihr hätte werden können, wenn sie nicht dieser sklavischen religiösen 
Erziehung , die wieder durch ihre Mutter kam, ausgeliefert gewesen wäre. Was sich in ihr 
hätte artikulieren können, egal ob politisch oder literarisch.63 

Böll  fährt fort: „Die Erinnerung an meine Mutter und auch der Rückblick auf die 

Kindheit meiner Eltern ist es, der mich sehr bewegt, sehr schmerzlich bewegt. Ich 

möchte meine Mutter [...] befreit sehen.“64 Damit äußert Böll bereits seine literarische 

Intention, die Frau so wie seine intelligente Mutter „befreit“ von den Fesseln der 

Tradition und Gesellschaftsnorm darzustellen. 

                                                           
60 Interviews I. S. 539. 

61 Böll, Heinrich/ Linder, Christian: Drei Tage im März. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1975, S. 32-33. 

62 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 30. 

63 Interviews I. S. 541. 

64 Interviews I. S. 542. 



 21

Seine Mutter war sensibel, auch politisch: „[...] nachmittags kam ein Schulkamerad 

zu mir und sagte, ach, der Hitler ist heute Reichskanzler geworden [...]. Meine Mutter 

hat sofort gesagt: das bedeutet Krieg.“65 Zu solcher Einsicht war sie fähig, auch wenn 

ihr Leben durch kirchliche Strenge eingeengt war. 

Der Neffe Viktor Böll berichtet über Heinrich Bölls Elternhaus:  

In der Familie Böll spricht man häufig und offen über die politischen Ereignisse. […] In der 
Böllschen Wohnung finden illegale Treffen katholischer Jugendverbände statt.66  

Böll selbst denkt noch an diese „sehr eindrucksvolle Erinnerung: ein illegales Treffen 

der Sturmscharführung (einer katholischen Jungmännervereinigung)“.67 Sein Vater hat 

schon den Unsinn des Krieges erkannt und sich im Ersten Weltkrieg durch eine 

simulierte Blinddarmentzündung gerettet, die er operieren lassen musste und dann 

brauchte er nie an die Front zu gehen.68 

Vormweg, der mit der Familie Böll befreundet war, berichtet über Maria Böll 

innerhalb der häuslichen Atmosphäre:  

Bölls Mutter, die in der Familie den Spitznamen Clara Zetkin hatte, nach der damals 
berühmten Sozialistin und Kommunistin, war wie die Kommunisten überzeugt, daß Hitler 
Krieg bedeutete.69  

Böll erzählt in einem Gespräch von Jürgen Manthey und Nicolas Born:  

Meine Mutter haßte Hitler von Anfang an [...], sie nannte ihn >>Rövenkopp<<, was 
>>Rübenkopf<< bedeutete, eine Anspielung auf die aus Zuckerrüben grob 
herausgeschnittenen Martinsfackeln, denen man möglichst einen >>Bart<< stehen ließ.70   

Die Nazis seien - so seine Mutter- zu dem Zeitpunkt ihrer Kriegspläne „nicht einmal 

Gesindel“. Darum wurde seiner Mutter heftig widersprochen, denn „So lange würde 

>>der [Hitler]<< gar nicht bleiben, um einen Krieg anfangen zu können. (Er blieb, wie 

                                                           
65 Interviews I. S. 367. 

66 Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln.  S. 236. 

67 Böll, Heinrich: Was soll aus dem Jungen bloß werden? Oder: Irgendwas mit Büchern. Bornheim: Lamuv-Verlag 
1981, S. 75-76. 

68 Vgl. Böll, Heinrich: Was soll aus dem Jungen bloß werden? S. 75. 

69 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 21.  

70 Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. S. 71.  



 22

die Welt inzwischen eindringlich erfuhr, lange genug.)“71 

Nach Annemarie Böll wurde die Meinung der Mutter über Hitler abgelehnt72, weil die 

äußeren Geschehnisse noch nicht auf Krieg hindeuteten. Zu dieser Hellsichtigkeit war 

sie fähig durch die Strenge ihrer katholischen Erziehung, und die daraus gewonnenen 

Maßstäbe. Vormweg referiert, was Bölls Frau über ihre Schwiegermutter berichtet:  

Sie war fähig, deren Versprechungen an ihren Handlungen zu messen und illusionslos zu 
folgern. Dass Hitler Krieg bedeutete, habe niemand anders als sie der Familie klargemacht, 
und auf diese finstere Zukunft lebte sie offenen Auges hin, das war ihre Erwartung. Sie 
hatte einen illusionslosen Wirklichkeitssinn, das war ihre Grundlage ihrer Ironie. [...] Die 
Rolle, die sie durch ihre wache Niedergeschlagenheit in den dreißiger Jahren für Heinrich 
Bölls intellektuelle Entwicklung gespielt hat, läßt sich wohl gar nicht überschätzen.73 

Auf die Frage Ch. Linders nach der Reaktion von Bölls Vater auf Hitler im Vergleich 

zu seiner Mutter antwortet Böll:  

Meine Mutter hat sehr heftig reagiert, politisch auch ohne jede Einschränkung; mein Vater, 
der größtenteils auf Aufträge von Behörden angewiesen war - er war damals 
Schreinermeister -, war unserer Meinung, mußte aber, konnte natürlich nicht nach außen 
hin Propaganda gegen Nazis machen. Das habe ich auch kapiert, das hatte ich auch nicht 
erwartet. Er war nicht in einer Parteiorganisation, hier in Köln nahm man das gar nicht so 
ernst.74 

 

  

                                                           
71 Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. S. 71. 

72 Vgl. Vormweg: Der andere Deutsche. S. 40. 

73 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 41. 

74 Interviews I. S. 368. 



 23

2.2.2. Einfluss in der Kindheit und Schulzeit 

Bölls Elternhaus  bot ihm neben dem Schutz gegen Nazis75 Offenheit statt religiöser 

Strenge, obwohl Disziplin, auch kirchliche, bis zum Ende seiner Schulzeit von ihm 

gefordert wurde.  

Vormweg schildert Bölls Schulzeit: „Heinrich Böll besuchte nach der katholischen 

Volksschule in der Brühler Straße ab 1928 das nach seiner eigenen Einschätzung 

>>extrem katholische<< Kaiser- Wilhelm-Gymnasium in der Heinrichstraße.“76 

Böll erinnert sich im Gespräch mit R. Wintzen:  

Meine ganze religiöse Erziehung spielte sich in fürchterlichen neo-gotischen Kirchen ab, 
die waren von einer derartigen industriellen Kälte, eine richtige Industrie war das. [...] Die 
schönen romanischen Kirchen, die ging man besichtigen, in den anderen fanden die 
Pflichtgottesdienste statt, der Katechismusunterricht, dieser ganze fürchterliche Wahnsinn 
des 19. Jahrhunderts wurde über einem abgerollt.77 

Bölls antikirchliche Haltung ist bereits in seiner Schulzeit zu erkennen: „Ich glaube, 

daß ich angefangen habe, mich verhältnismäßig früh davon zu befreien, mit vierzehn, 

fünfzehn, und bis heute wundere ich mich über meine Eltern, die ja klassisch-

katholisch erzogen waren im Sinn des 19. Jahrhunderts, daß sie meine religiöse Praxis 

niemals kontrolliert haben.“78 Die Haltung seiner Eltern versteht Böll als Toleranz.79 

Er bezeugt, dass er nicht unreligiös war, aber gewisse Schwierigkeiten mit der Kirche 

hatte, die viele rituelle Handlungen verlangt. Religionsausübung ohne Zwang erfuhr er 

im Elternhaus:  

Ich möchte meine Eltern fragen können: was war das, warum seid ihr so liberal mit uns 
gewesen, es entsprach nicht eurer Erziehung, und es entsprach nicht dem, was in 
vergleichbarem Milieu üblich war. Andererseits hat wahrscheinlich dieses Nicht-Bestehen 
auf religiöser Praxis, das, was religiös in mir geblieben ist, sehr gestärkt. Ich habe mich 
nicht tyrannisiert gefühlt, auch schon als junger Mensch nicht durch diese fürchterlichen 
Drohungen mit Exkommunikation und Todsünden.80 

Im Zusammenhang mit Bölls innerer Freiheit in Bezug auf Kirche und Religion steht 
                                                           
75 Vgl. Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 114. 

76 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 31 

77 Interviews I. 538. (auch in Eine deutsche Erinnerung dtv S. 39) 

78 Interviews I. S. 539.  

79 Vgl. Interviews I. S. 539.  

80 Interviews I. S. 541. 



 24

sein Widerstand gegen den Eintritt in die Hitlerjugend. Ermutigt durch kritische 

Lehrer nimmt er lieber Strafdienst in Kauf als in Uniform mitzumachen und widersetzt 

sich dem allgemeinen Zwang.81 So bleibt er lieber einer von den drei Außenseitern82, 

die in der Schule die zunehmende Nazibewegung nicht mitmachen. 

Böll blickt zurück: „Wir lernen nicht für’s Leben in der Schule, sondern für den Tod. 

Jahrgang um Jahrgang deutscher Abiturienten lernte für den Tod“83 Da habe er sich als 

Lebensschüler „fest entschlossen, kein Todesschüler zu werden.“84 

Statt in der Schule zu sein, bummelt er gern auf der Straße, dies nennt er 

„Straßenschule„85 als realistische Lektüre des Lebens. Er schildert seinen Werdegang 

in der Schulzeit unter dem Hitler-Regime zusammenfassend folgendermaßen:  

Nur das Fahrrad und das Schulschwänzen rettete mich davor, ein Stubenhocker zu werden, 
und doch hockte ich jetzt schon öfter in der Stube und übersetzte mir lateinische oder 
griechische Texte, und, noch lange nicht achtzehn, war ich wohl auf dem besten Wege, 
vom Außenseiter zum Sonderling zu werden.86 

So versucht er bereits in seiner Jugendzeit, sich zu befreien. 

 

                                                           
81 Vgl. Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 39-40. 

82 Vgl. Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 40-41. 

83 Böll: Was soll aus dem Jungen bloß werden? S. 44. 

84 Böll: Was soll aus dem Jungen bloß werden?. S. 72. 

85 Böll: Was soll aus dem Jungen bloß werden?. S. 58. 

86 Böll: Was soll aus dem Jungen bloß werden?. S. 58. 



 25

2.3. Der Krieg und seine Folgen 

2.3.1. Erfahrungen und Erlebnisse in der Ausbildung s- und Soldatenzeit 

In seiner Ausbildungszeit 1937 bei der Buchhandlung Matthias Lemperz in Bonn87 hat 

Böll den Vorteil gehabt, viele Bücher zu lesen,  

sehr viele Bücher, die offiziell verboten waren, die man nur kaufen konnte mit einer 
ministeriellen Erlaubnis, zum Beispiel für Studienzwecke, etwa Freud oder Marx [...], und 
ich hatte die Gelegenheit, als neunzehnjähriger Freud zu lesen.88 

Diese Ausbildung bricht er nach einem dreiviertel Jahr ab, weil er weiß: „Der Krieg 

kommt.“89 Wie wichtig es ist, gläubig zu sein (insbesondere in Krisensituationen), 

erklärt Vormweg:  

In der Not bauen die Menschen noch am ehesten auf einen Glauben, und sie haben es nicht 
nur unter dem Faschismus und Nationalsozialismus, nicht nur im 20. Jahrhundert mit 
Kirchen zu tun gehabt, die das benutzen. Seinen Glauben zu verlieren, galt im Volk, 
jedenfalls im katholischen Volk zur Jugendzeit Bölls als schlimmstes aller Übel.90 

In Bölls Briefen ist zu erkennen, dass er oft Gott sucht und betet, um seine Angst zu 

überwinden. Im Brief vom 7. Mai 1942 an Annemarie heißt es:  

Ich [...] will Gott bitten, daß er mich am Leben erhält und auch Kraft genug gibt zu leben; 
ich will nicht sterben, nicht physisch und nicht psychisch. Das Leben könnte so unsagbar 
schön sein in Frieden und Freiheit.91 

Am 19. Nov. 1940 schreibt Böll an seine Frau:  

Jetzt bin ich zu schwach, gebrochen fast, irgendwie und irgendwo lädiert, und ich habe die 
Sprache verloren in den öden Tälern, wo der moderne Pöbel alles ausradiert hat, was an den 
lebendigen Geist des Menschen erinnern könnte; aber ich bete zu Gott, daß er mich soll heil 
werden lassen, ich werde nie mehr so sein, wie ich war - Gott behüte es.92  

Daraufhin äußert er seine Absicht, nach dem Ende des Krieges Schriftsteller zu 

                                                           
87 Vgl. Vormweg: Der andere Deutsche. S. 52. Vgl. auch Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. S. 236. 

88 Böll: Heinrich Böll und Köln. S. 95. 

89 Böll: Heinrich Böll und Köln. S. 94. 

90 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 74. 

91 Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. I. Hg. von Jochen Schubert. Köln: Kiepenheuer und Witsch 2001 S. 
319. 

92 Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. I.. S. 132.  



 26

werden, denn er wolle „nicht die Toten begraben – nein, den Ermordeten will ich ein 

Lied singen.“93 Er bezeichnet also die Kriegsgefallenen als die „Ermordeten“, deren 

Tod nicht ‘natürlich’ kommt, sondern durch den Krieg, den die Machthaber geplant 

und ausgeführt haben, wobei das einfache Volk gehorchen muss. 

Gerade im Krieg ist die Realität mit der Absurdität oft identisch. Dies zeigt sich in 

Bölls Brief an Annemarie, nachdem er von ihr ein Telegramm erhalten hat, dass seine 

Wohnung in Köln total zerstört wurde.  

[W]ir Soldaten sitzen hier [in Frankreich] fast wie im Frieden, sind braun und gesund, und 
Ihr hungert zu Hause und erlebt den Krieg in der schrecklichsten Weise.94 

Jochen Schubert berichtet über dieses Bombardement in Köln am 31. 5. 1942 nach den 

Unterlagen der örtlichen Luftschutzleitung:  

Fliegeralarm in der Zeit von 0,17 Uhr bis 3,35 Uhr. Zwischen 0,47 Uhr und 2,25 Uhr 
wurden auf Köln 864 250kg Sprengbomben, 201 800kg Luftminen und etwa 110 000 
Stabbrandbomben sowie 565 Kanister und Phosphorbrandbomben abgeworfen. Die Anzahl 
der Toten wurde auf 486 Personen beziffert, die der Schwer- und Leichtverletzten auf 5027. 
Durch die Bombardements entstanden an 12840 Gebäuden Schäden.95 

 In den Briefen an seine Eltern, Geschwister und an seine Frau Annemarie berichtet 

Böll über seine Kriegserfahrungen. Heinrich Vormweg meint:  

Die Briefe an Annemarie Cech zeigen mit ihren phantasiegetriebenen Zuspitzungen 
unmißverständlich, daß der Infanterist Böll noch immer tief in die emphatischen und 
widersprüchlichen, in Bölls frühen Erzählungen ausgelebten Gedanken verstrickt war, aus 
denen der zweite Weltkrieg diesen jungen Mann scheinbar herausgezerrt hatte.96 

Gegen Ende des Krieges schreibt Böll noch an seine Frau am Karsamstag (31.3.1945), 

wie wichtig das Gebet für ihn sei:  

Ich war sehr glücklich, daß ich heute morgen Zeit hatte, die zwölf Prophetien des 
Karsamstags zu beten. Ich habe nämlich meinen alten Schott mitgenommen in meinem 
Tornister, bisher brauchte ich mich noch nicht davon zu trennen.97  

Am 3. April berichtet Böll über seine Ahnung von dem baldigen Ende des Krieges:  

                                                           
93 Böll: Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. I. S. 132. 

94 Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. I. S. 359. 

95 Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. II. S. 1287. 

96 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 86. 

97 Böll: Briefe aus dem Krieg. Bd. 2. S. 1125. 



 27

Aber ich bin trotz  der wirklichen Trostlosigkeit unseres Lebens sehr hoffnungsvoll, denn 
ich glaube, daß der Krieg diese Woche noch zu Ende geht. Ja, diese Woche noch, es geht ja 
nun wirklich nicht mehr weiter. [...] in dem großen Stall fand ich doch immer eine Ecke 
zwischen den geduldigen Kühen, wo ich beten konnte.98 

Am 9. April wird er gefangengenommen, erst am 15. Sep. 1945 entlassen.99 In vielen 

seiner Briefe ist zu erkennen, dass er gründlich den Krieg gehasst und das Ende des 

Krieges sehr erwartet hat. Als er zu Hause ist, wartet nur das neue Elend aus der 

totalen Kriegszerstörung auf ihn.  

Was der Krieg Böll gebracht hat, sagt er im Gespräch mit René Wintzen:  

Der Krieg hat mich gelehrt, wie lächerlich die Männlichkeit ist. Hätte es keinen Krieg 
gegeben, dann hätte ich wahrscheinlich diese Lächerlichkeit in irgendeinem Beruf entdeckt. 
[...] meine Kollegen, fast alle lächerlich in ihrer Männlichkeit, in ihrer Wichtigtuerei und in 
ihrem Gerede. [...] hat mich der Krieg in seiner Lächerlichkeit, in seiner absurden 
Lächerlichkeit, möglicherweise zum Verächter des Mannes gemacht.100  

Darüber hinaus kritisiert er Hemingway, obwohl dieser ihn teilweise beeinflusst hat:  

[D]er Mythos der Männlichkeit in seinem Werk hat mich immer abgestoßen, nicht 
abgestoßen, sondern traurig gemacht, weil es eben ein zwanghafter Mythos bei ihm ist, 
immer wieder Männlichkeit und Erfolg.101 

Demgegenüber empfindet sich Böll als Antiheld, der im Krieg manchmal am Rande 

der Legalität lebt, um zu überleben. Er erinnert sich, 

wenn ich mir nun vorstelle, wie ich Situationen während des Krieges verändert habe, indem 
ich einfach nicht dahin, sondern dorthin gefahren bin, auf eigenes Risiko, und zu meiner 
Frau gegangen bin und erst mal gewartet habe, was wohl passieren würde, und 
nachgedacht,  was wohl passiert wäre, wenn ich brav dem Befehl gefolgt wäre102 

Nach dem Krieg erlebt Böll das Elend der Kriegsfolgen, seine Situation schildert er im 

Brief (am 8. Feb. 1946) an Kunz, den er als Soldat im Krieg kennengelernt und der ihn 

oft ermutigt hat,  

                                                           
98 Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. II.  S. 1126-1127. 

99 Vgl. Böll: Briefe aus dem Krieg. 1939-1945. Bd. II. S. 1507. 

100 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 43. 

101 Böll: Eine deutsche Erinnerung. 

102 Interviews I. S. 370. 



 28

[...] die alte Schwermut des vergangenen langen Soldatenlebens, fürchterlichen 
Erinnerungen an den Krieg, die nun erst heraufkommen, wo man jeden Tag in einem Bett 
schläft; Krankheit, Schmerzen.103 

 
Darum weigert er sich, beim Aufräumen der Trümmer mitzuarbeiten. 

2.4.2 Bölls Kritik an der katholischen Sexualmoral 

1958 setzt sich Böll in seinem öffentlichen „Brief an einen jungen Katholiken“ im 

Zusammenhang mit der Frage nach der deutschen Wiederbewaffnung mit dem 

„Gewissen“ auseinander. Er kritisiert, dass in der katholischen Kirche die Moral 

weitgehend mit Sexualmoral gleichgesetzt wurde. Er nennt dies einen „großen 

theologischen Irrtum“104, unter dem der gesamte europäische Katholizismus seit ca. 

100 Jahren leide. Gewissen und Moral sind für Böll in erster Linie unter politischem 

Aspekt zu sehen.  

Diesen öffentlichen Brief bezeichnet Marianne Meid als essayistisch und publizistisch 

sehr bedeutsam, 

im Zusammenhang mit der deutschen Wiederbewaffnung, das Versagen des Katholizismus 
in Vergangenheit und Gegenwart, die falschen Moralvorstellungen, die ästhetisierenden 
Tendenzen, die >>Fast-Kongruenz von CDU und Kirche<< - Themen, die in den Ansichten 
eines Clowns wiederkehren.105 

Die Sexualmoral als Doppelmoral sieht Böll in den Predigten der Militärgeistlichen, 

die vor den sogenannten ‘sittlichen Gefahren’ warnen. Zwanzigjährige Rekruten 

wurden beim Einkehrtag mit dem Thema „Geistiges Rüstzeug für den Dienst in der 

Wehrmacht“106 ermahnt, vor Kompaniesaufereien tüchtig Fleisch zu essen, um 

Besoffenheit und die damit verbundenen ‘sittlichen Gefahren’ zu meiden, da die 
                                                           
103 Böll, Heinrich: Die Hoffnung ist wie ein wildes Tier. Briefwechsel mit Ernst-Adolf Kunz 1945-1953. Von Herbert 

Hoven herausgegeben. München: dtv 1997, S. 18. 

104 Böll: Brief an einen jungen Katholiken. S. 257. 

105 Meid, Marianne: Erläuterungen und Dokumente. Heinrich Böll. Ansichten eines Clowns. Stuttgart: Reclam 1993, 
S. 54. 

106 Böll: Brief an einen jungen Katholiken. S. 257. 



 29

Trunkenheit zum kollektiven Bordellbesuch führen könne. - Hier heißt ‘sittliche’ 

allerdings ‘sexuelle’ Gefahr. Dies sieht Böll deutlich als absurd an, denn in der 

damaligen Kriegssituation war es für einen Rekruten unmöglich, die entsprechende 

„gute Unterlage“107 (Hackfleisch oder Mettwurst) in ausreichender Menge zu 

bekommen. 

J. H. Reid betrachtet diesen „Brief an einen jungen Katholiken“ als eine 

 bittere Polemik gegen die Rolle der katholischen Kirche im Dritten Reich, eine Rolle, die 
diese Kirche unter Adenauer beibehielt, indem sie sich um die Gefahren sexueller Unmoral 
sorgte, während sie die Gefahren politischer Unmoral nicht wahrnahm, eine Kirche, die [...] 
sowohl Hitlers Militarismus als auch die neue Bundeswehr unterstützt hatte.108 

Die eigentliche ‘sittliche Gefahr’ bestand für Böll in der Verharmlosung des 

Antisemitismus, als von der HJ das antisemitische Lied gesungen wurde (1938): 

„Wenn das Judenblut vom Messer spritzt...“109 Damit wurde der Mord an den Juden 

psychologisch vorbereitet. 

Böll stellt sich die Frage: Welche Moral hat mehr Gewicht, die sexuelle oder 

politische Moral? So erinnert er sich an den Militärgeistlichen:  

Wir wurden entlassen. Kein Wort über Hitler, kein Wort über Antisemitismus, über etwaige 
Konflikte zwischen Befehl und Gewissen.110  

Statt dessen die Warnung „vor jenen gefährlichen Wesen“, die als Verführerinnen 

bezeichnet wurden. Dazu Böll: „Sittliche Gefahr? Sie bestand - aber sie bestand nicht 

in den Verlockungen jener Geschöpfe.“111 Böll schreibt im Krieg (am 13. 12. 1942) an 

seine Frau über ein Mädchen in einer französischen Bar:  

                                                           
107 Böll: Brief an einen jungen Katholiken. S. 259. 

108 Reid: Heinrich Böll. S. 149. 

109 Böll: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 258. 

110 Böll: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 259. 

111 Böll: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 261. 



 30

Es hat mich unheimlich beeindruckt, diese traurigen Soldaten alle - nur Soldaten waren in 
der Bar! -, und dazwischen dieses bunte hübsche und eigentlich harmlose kleine Mädchen 
wie ein bunter Vogel auf einem trostlosen winterlich grauen Feld ... das Mädchen tat mir 
eigentlich auch ein wenig leid mit seinem kindlichen Leichtsinn so unter der wirklich 
schweren Atmosphäre der Kriegstrauer. [...] wie ein verirrter Vogel [...] in ihrem Gesicht 
war eine sonderbare Verwirrung über diese  so bedrückende Atmosphäre stiller und 
unheilbarer Trauer...112  

Nach kirchlicher Morallehre müsste das Mädchen verurteilt werden. Böll aber sieht in 

ihm eine Trösterin in bedrückender Kriegsatmosphäre. Sie verdient eher Mitleid und 

Sympathie. Bereits in der Ausbildungszeit hat der junge Heinrich Böll viele christliche 

Schriftsteller gelesen, die ihn sehr beeindruckten; Chesterton, Léon Bloy und 

Bernanos. Bei Bloy113 erkennt er, dass Sexualverkehr im menschlichen Leben nicht zu 

verneinen, sondern zu bejahen ist. Dies ist ihm ein wichtiger Denkanstoß. 

  

Die Absurdität des Krieges und den Zwiespalt zwischen Pflicht und Gewissen sieht 

Böll bei den Offizieren: 

Mitleid hatte ich mit dem jungen Pionieroffizier, der die Aufgabe hatte, an diesem 
Küstenstreifen einige Hotels und Kinderheime in die Luft zu sprengen, weil sie angeblich 
das Schussfeld im Falle einer Invasion beeinträchtigt hätten.114 

Böll folgert daraus: Wenn die Menschen ohne Kritik, ohne Weigerung alles 

hinnehmen, können sie nur das  

Werkzeug der Zerstörung sein, wie sinnlos; da hilft kein tragisches Bewusstsein mehr; 
sittliche Gefahr? Sie bestand in der fast vollkommenen Sinnlosigkeit dieser Existenz: 
monatelang, jahrelang den stumpfsinnigen Trott mitzutrotten [...]. Die sittliche Gefahr, der 
ein Soldat ausgesetzt ist, ist allerdings groß, aber die sexuelle Gefahr ist die geringste.115  

Damit bewertet Böll die Sexualmoral anders als der Militärgeistliche, der keinen 

Widerstand leistet gegen den Tod der unzähligen jungen Menschen durch den Krieg. 

Als Böll sich nach seinem Hochzeitsurlaub wegen Kriegsdienst zwangsweise von 

seiner Frau trennen und lange als junger Ehemann im Krieg bleiben muss, schreibt er 

an seine Frau Annemarie am 5. 7. 1942:  

                                                           
112 Böll: Briefe aus dem Krieg 1939-1945. Bd. I, S. 572. 

113 Vgl. Vormweg: Der andere Deutsche. S. 218. 

114 Böll: Schriften und Reden 1952-1959. S. 262. 

115 Böll: Schriften und Reden. 1952-1959. S. 262.  



 31

Ich war maßlos, maßlos traurig und verzweifelt, sooft ich wach wurde; es ist doch ein 
unendlich trauriges Geschehen, der Krieg, es ist so unfaßbar, daß man einfach jahrelang 
getrennt sein soll, daß das Natürliche einfach nicht berücksichtigt wird, daß Tausende 
vergewaltigt, verdorben und ermordet werden.116  

Die Abstumpfung des Gewissens ist eine schreckliche Folge des Krieges. Die 

genannten Taten (Vergewaltigungen, Morde...) sind nicht einmal strafbar im Krieg. 

Die Opfer sind  gegenüber der staatlich organisierten Gewalt (Krieg) maßlos 

ohnmächtig. 

2.4. Konsequenzen in Bölls Werken  
 

Im Zusammenhang mit dem deutschen Katholizismus veranschaulicht Heinrich Böll 

in seinen frühen Werken die spezifischen Probleme katholischer Frauen, angefangen 

bei der Geburtenkontrolle und Kindererziehung in Und sagte kein einziges Wort, Haus 

ohne Hüter und Ansichten eines Clowns. Darin werden Eheproblematik und Liebe in 

einer bestimmten Situation auf Seiten der Frauen thematisiert. 

2.4.1 Literarischer Ausdruck des Autors 

Heinrich Vormweg geht davon aus, dass Böll in seinen Erzählwerken weder den 

kirchlichen Beifall noch exklusive Heilsgewissheit suche, sondern die Wahrheit im 

Leben der Menschen, unter denen er lebe. Das katholische Rheinland sei die Welt 

dieses Erzählers.117 Böll sei unfähig, Unwahres zu erzählen.  

Vormweg kennzeichnet die Schreibweise des Schriftstellers über weibliche Figuren in 

seinen Werken: 

Bölls Aufmerksamkeit für die „Sensibilität der Frau, und zwar die Genialität, die in der 
Sensibilität liegt“, eine Aufmerksamkeit, die für sein Erzählen so kennzeichnend werden 
sollte, die sich von Käte Bogner bis Leni Pfeiffer, geb. Gruyten, in so vielen 
Frauengestalten dokumentiert, hat sich ihm laut seiner eigenen Einsicht von seiner Mutter 
übertragen.118 

                                                           
116 Böll: Briefe aus dem Krieg 1939-1945. Bd. I. S. 382. 

117 Vgl. Vormweg: Der andere Deutsche. S. 191. 

118 Vormweg: Der andere Deutsche. S. 41. 



 32

Erich Kock, der sieben Jahre lang Bölls Sekretär war, charakterisiert ihn bei einem 

Vortrag am 8. Mai 1986 (aus Anlass des Akademiefestes) als einen Menschenkenner 

mit Humor und Witz, der mit einem lachendem und mit einem weinenden Auge 

geschrieben habe:  

ich erlebte aus der Nähe, wie einige seiner Bücher entstanden, z.B. 'Ansichten eines 
Clowns'. [...] Keines seiner Bücher sozusagen beiläufig. [...] Böll, [...] der sich immer 
verpflichtet fühlte, seine Kenntnis gesellschaftlicher und politischer Verhältnisse zu 
erweitern und nicht bei dem, was er bereits wußte, stehenzubleiben: durch Lektüre, durch 
Rückfrage, durch Reisen, durch Gespräche und Briefwechsel.119 

Zum Schluss des Vortrags zitiert er, was Heinrich Böll ihm und seiner Frau in die erste 

Ausgabe des Clowns geschrieben hat:  

Wenn ein Mitbürger eine ungläubige Frau hat, und sie willigt ein, mit ihm zu leben, so 
entlasse sie ihn nicht. Denn der ungläubige Mann ist durch die gläubige Frau geheiligt und 
ebenso die ungläubige Frau durch den gläubigen Mann (1. Korinther 7, 12-15).120  

Aus Anlass des 75. Geburtstags des verstorbenen Schriftstellers wurde 1992 eine 

Heinrich-Böll-Woche in Köln veranstaltet. Erich Kock hielt einen Vortrag mit der 

Überschrift „Böll und der rheinische Katholizismus - Affinität und Aversion“.121 Böll 

als Rheinländer habe versucht, der katholischen Kirche Denkzettel zu geben, indem er 

auf die Kirche der Sexualangst, Frauenangst, des zölibatären Primats hinweise.122 

Bölls Auseinandersetzungen mit Kirche und Gesellschaft sprechen zeitgenössische 

Probleme an. In Ansichten eines Clowns stehen zwei Hauptthemen im Mittelpunkt, 

nämlich die Eheproblematik mit der Frage der kirchlichen Legitimation und die 

Schuldfrage in der deutschen Geschichte: Die zu untersuchenden Punkte laufen 

parallel; von der Familie bis zur Gesellschaft (vom Einzelnen bis zum Kollektiv); von 

der Kindheit bis zur Gegenwart des ‘Ich-Erzählers’. 

Die Ehekrise in Und sagte kein einziges Wort begründet Böll in der materiellen Not 

                                                           
119 Kock, Erich: Der Zorn des Mitleids - Erinnerungen an Heinrich Böll. In: Akademie-Vorträge 28. Hg. von Gerhard 

Krems. Schwerte: Katholische Akademie 1986, S. 6-7, 9.  

120 Kock: Der Zorn des Mitleids - Erinnerungen an Heinrich Böll.. S. 27. 

121 Heinrich-Böll-Stiftung e.V. (Hg.): Moral Ästhetik Politik. Dokumentation der Veranstaltung zur Heinrich-Böll-
Woche im Dezember 1992. Köln: Heinrich-Böll-Stiftung e.V. 1993, S. 55-59. 

122 Vgl. Kock, Erich: Böll und der rheinische  Katholizismus. In: Moral Ästhetik Politik. Dokumentation der Veran- 
staltung zur Heinrich-Böll-Woche im Dezember 1992. Hg. von Heinrich-Böll-Stiftung e.V. Köln: Heinrich-Böll-
Stiftung e.V. 1993, S. 56-57. 



 33

und dem religiösen Zwang, vor allem dem Verhütungsverbot123 der katholischen 

Kirche.  

Im später herausgegebenen Gebetbuch des Erzbistums Köln (1975) war das Verhalten 

des Katholiken zur Geschlechtlichkeit im allgemeinen Gewissensspiegel (62:7) so 

festgelegt, dass Mann und Frau als Gottes Geschöpfe sich geistig und leiblich 

gegenseitig ergänzen sollten:  

Sie sind Gefährten auf dem Weg des Lebens, [...]. Jeder - Mann und Frau [...] - hat die 
Aufgabe, seine Geschlechtlichkeit in der rechten Ordnung zu leben. das verlangt Ehrfurcht, 
Zucht, Rücksichtnahme und Anstand. Die Geschlechtsgemeinschaft ist den Eheleuten als 
intimstes Zeichen ihrer tiefen und ausschließlichen Bindung vorbehalten, die sich durch das 
Kind zur Familie erweitert.124 

Zur Zeugung von Kindern wurden weiter folgende Fragen gestellt: „Habe ich als 

Verheirateter den Willen zum Kind? Habe ich den Schöpferwillen Gottes beachtet?“125 

Katholische Jugendliche wurden früh ermahnt mit der Frage: „Habe ich die voreheliche 

Keuschheit verletzt?“126 Auch „Selbstbefriedigung“ war verboten. Zudem wurde 

gefragt: „Habe ich ein unerlaubtes Verhältnis unterhalten?“127 

Die Lehre der katholischen Kirche über Sexualität betrachtet Böll als Problem seiner 

Gesellschaft und versucht, es zu klären:  

Das Problem der Sexualität [...] ist seit mindestens 1500 Jahren verdeckt, verschüttet, 
verheuchelt, übertüncht worden, und es gibt sehr interessante Dinge im Zusammenhang mit 
der Reformation im Deutschland, diesen Punkt treffend, wo also junge Kleriker und 
Mönche heiraten wollten, und zwar weil sie den Zustand der Heuchelei leid waren.128  

Damit drückt Böll aus, dass viele katholische Geistliche der menschlichen Natur nicht 

widerstehen können, aber sie durften und dürfen  nicht heiraten, statt dessen:  

                                                           
123 Vgl. die Frage (im Beichtspiegel) nach der „Reinheit“ gestellt: „Hast du gegen den Zweck der Ehe gesündigt? 

Gegen werdendes Leben?“ In: Sursum corda. Gesang- und Gebetbuch für das Erzbistum Paderborn. 1948, S. 796. 

124 Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Ausgabe für das Bistum Köln. Heraugegeben von den Bischöfen 
Deutschlands und Österreichs und der Bistümer Bozen-Brixen und Lüttich. Stuttgart: Katholische Bibelanstalt 
1975, S. 126-127. 

125 Gotteslob. S. 127. 

126 Gotteslob. S. 127. 

127 Gotteslob. S. 127. 

128 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 54. 



 34

Sie durften eine Geliebte haben, möglichst heimlich. Die Bischöfe hatten sowieso zur Zeit 
der Reformation ihre Weiber, jede Menge.129  

So enthüllt Böll die Heuchelei und Verkennung der menschlichen Sexualität innerhalb 

der katholischen Kirche. Er fährt fort:  

Sexualität ist ein wichtiges Element und ein sehr schönes und großartiges im menschlichen 
Leben. Es gibt Formen von Zärtlichkeit und Zuneigung und Liebe, die gar nichts damit zu 
tun haben, die man natürlich dann auch verkennt und bei denen wieder Heuchelei 
entsteht.130 

Den Prozess vom Schuldbewusstsein bei sinnlichen Lustgefühlen zur positiven 

Wahrnehmung der Sexualität durch die Erfahrung von Erfüllung und Glück zeigt Böll 

in seiner Erzählung (1957) „Im Tal der donnernden Hufe“.131 

Curt Hohoff interpretiert diese Erzählung:  

Das Thema ist die Liebe, rot und weiß, sinnlich und keusch. [...] Der Titel der Erzählung 
weist auf eine knabenhafte Variation des theologisch-moralischen Themas hin. [...] Die 
Konstellation der Geschichte überträgt ein altes deutsches Modell in die Adenauer-Zeit. 
Das Thema >>Liebe<< in der Form von sexueller Gier wurde seit den fünfziger Jahren auf 
eine meistens banale und ordinäre Weise an die Öffentlichkeit herangebracht und dadurch 
erledigt.132  

Anfangs meint der Protagonist, sein sinnliches Lustgefühl beichten zu müssen, später 

erfüllt ihn die Sexualität mit Glück und Freude. Hohoff weist auf Bölls Herkunft hin:  

Innerhalb des rheinischen Katholizismus ist die Verstrickung von >>Liebe<< mit 
>>Sünde<< ein puritanisch-spätes, bürgerliches, mit der Wahrheit schief 
zusammengeklebtes Thema. [...] Komplexe Wirklichkeiten - Liebe, Lust, Ehe, Sakrament 
und schließlich die >>Greifbarkeit<< Gottes streiten in ihm [der Hauptfigur] und spiegeln 
die Auseinandersetzung des Verfassers mit seiner Herkunft.133 

So zeigt Böll die Fragwürdigkeit der bestehenden Sexualmoral und eröffnet eine neue 

humane Sichtweise der menschlichen Geschlechtlichkeit in seiner Literatur. 

                                                           
129 Böll: Eine deutsche Erinnerung.  S. 55. 

130 Böll: Eine deutsche Erinnerung.  S. 55.  

131 Böll, Heinrich: Im Tal der donnernden Hufe. (1957)  In: Das Heinrich Böll Lesebuch. München: dtv 1982, S. 153. 

132 Hohoff, Curt: Die roten Fliesen im >Tal der donnernden Hufe<. In: In Sachen Böll. Hg. Marcel Reich-Ranicki. 
München: dtv 1971, S. 192-193. 

133 Hohoff: Die roten Fliesen im >Tal der donnernden Hufe<.. S. 193. 



 35

2.4.2. Mutterfigur 

Böll charakterisiert die Figur der Mutter in seinem ersten Roman Kreuz ohne Liebe 

ähnlich wie seine Mutter:  

Obwohl sie als Tochter eines Beamten alles hatte durchmachen müssen, was man zur 
Erziehung eines jungen Mädchens gegen Ende  des 19. Jahrhunderts für notwendig 
erachtete, hatte sie sich Unmittelbarkeit des Herzens und Geistes erhalten; eine komische 
Neugierde, die das Merkmal der Jugend ist, und einen fast übernatürlichen Sinn für die 
Wirklichkeit.134  

In dem Roman wird die Frau Bachem, die Bölls Mutter in der klaren Voraussage des 

kommenden Krieges ähnelt, beschrieben aus der Perspektive ihres Ehemanns,:  

Freilich, [...] schien ihm erschreckend  ähnlich den düsteren Prophezeiungen seiner Frau, 
von der er manchmal fürchtete, daß sie einer Art von religiösem Wahn verfallen sei.135  

Die Barmherzigkeit von Bölls Mutter wird auch darin figuriert:  

Wenn ein Bettler an ihrem Küchentisch seinen Anteil vom Essen bekam und sich dann 
verpflichtet fühlte, allerlei Geschichten zu erzählen, deren Glaubwürdigkeit fraglich war, so 
war sie sich klar darüber, daß der Hunger des Mannes, auch wenn er log, der gleiche blieb; 
und sie hütete sich wohl, sich für besser zu halten als den Geringsten, der an ihre Tür 
klopfte.136  

Die Frömmigkeit bei Frau Bachem wird schwer belastet, als sie voraussieht, dass noch 

einmal ein Krieg ausbrechen wird, da sie bereits ihre drei Brüder im Ersten Weltkrieg 

verloren hat: 

So dicht und unabweisbar hatte sich das Dunkle, das drohende Gesicht der Zukunft noch 
nie in ihr aufgehängt; es blieb in ihr, und kein Gebet erlöste sie davon; früher hatte sie 
immer Frieden gefunden, wenn sie abends in der Dunkelheit an ihrem Bett kniete und 
betete; nun aber haftete es und ließ sich nicht auslöschen; die ganze geheimnisvolle 
Kammer, aus der sich ihre Trauer gespeist hatte, schien nun mit einem Male ausgelöst und 
völlig erdrückend auf sie gefallen mit ihrem Gewicht.137  

Sie empfindet ihre Rolle im Alltagsleben in dieser Situation zwiespältig:  

                                                           
134 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 164. 

135 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 267. 

136 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 164. 

137 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 166. 



 36

Sie fand kaum noch Atem genug, die Notwendigkeiten ihres pflichtreichen Lebens zu 
erfüllen; denn das war das Unbarmherzigste: daß das Leben weiter ging; immer hatte sie 
dieses tröstlich und schrecklich zugleich empfunden; ob irgendwo in der Welt Millionen 
hungerten oder starben in irgendeinem Krieg: Sie mußte morgens den Ofen anzünden und 
das Frühstück besorgen.138  

Sie spürt die herannahenden Schrecken und ihre eigene Ohnmacht. Deshalb  kann sie 

ihre täglichen Arbeiten nur mechanisch verrichten: 

Alles war ihr entfallen, Ursache und Beginn dieses dunklen Strömens, sie wußte nur und 
fühlte es jede Sekunde, daß es wirklich war; und sie überließ sich ihm; sie war einfach 
gelähmt, [...] auch am Morgen blieb ihr noch das Gebet versagt; und die Tränen waren 
ausgetrocknet. Sie bewegte sich wie eine Tote, versorgte den Haushalt mit gleichgültigen 
Händen.139  

Sogar ihr Gesichtsausdruck ist verändert:  

Sie schrak von irgendeiner Arbeit auf, [...] sie war so sehr verkapselt in ihren eigenen 
dunklen Finsternissen, daß sie ihn [ihren Sohn] mit einer fast kalten Aufmerksamkeit 
betrachtete[...], Christoph bemerkte erschreckt den fremden Blick der Mutter; ihr Gesicht 
war so schlaff und matt; er wagte nicht, mit ihr zu sprechen [...]; die Mutter hatte ihn schon 
wieder vergessen, kaum daß er zur Tür war.140 

Böll stellt die Mutter als Leidende dar:  

Als wolle Gott ihr zeigen, daß der unbarmherzige Lauf der Welt immer mitten durch das 
Herz derer führt, die an Gott glauben, Ihn lieben und auf Ihn hoffen; ihr Herz ist der 
Brunnen, der Lärm und Geschrei, Lust und Mord und alle Freveltat schlucken muß, auf daß 
nichts verlorengehe in der Chronik des Leidens, die sich knirschend und grausam in die 
Seele gräbt, die sie Gott entgegenhalten wie eine Tafel, von der der Grad ihrer Nachfolge 
abzulesen ist.141 

In krassem Gegensatz zu dieser existenziellen Religiosität steht die Ausübung von 

Religion in Formalismen und Riten. 

Böll erinnert sich im Interview mit Wintzen: 

Mein Zorn oder meine Wut bezieht sich [...] auf dieses entsetzliche, auf ein paar rituelle 
Handlungen beschränkte religiöse Leben, dem die Generation meiner Eltern und viele 
Generationen vor ihnen unterworfen waren. Die Vorenthaltung nenne ich das.142  

                                                           
138 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 166. 

139 Böll: Kreuz ohne Liebe S. 167. 

140 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 168. 

141 Böll: Kreuz ohne Liebe. S. 223. 

142 Interviews I. S. 539. 



 37

2.4.3. Bölls Frau als Anstoß für seine Frauenfigure n 

Während seiner Soldatenzeit heiratet Böll am 6. März 1942 Annemarie Cech143, die 

ihn oft bei seinem Wehrdienst besucht und ermutigt hat, den Krieg zu überleben. Nach 

seiner Rückkehr arbeitet sie als Lehrerin weiter, dadurch hat die Familie weniger 

materielle Not als andere. Trotzdem ist es leicht zu vermuten, dass die Ehe denselben 

Konflikt mit den Verhütungsproblemen erleben muss wie andere Ehepaare. 

In seinen beiden Romanen Und sagte kein einziges Wort und Haus ohne Hüter 

beschreibt Böll aus eigener Erfahrung sozialkritisch das Leben in der Nachkriegszeit 

im Kampf gegen Hunger, Dreck und räumliche Enge. Im erstgenannten Roman 

handelt es sich um das Wohnungsproblem durch immer mehr Kinder sowie den 

Konflikt mit dem kirchlichen Verbot der künstlichen Verhütung, während der andere 

den Rollentausch zwischen der verwitweten Nella und ihrem Freund Albert zeigt. Böll 

beschreibt seinem Freund Kunz seine miserable Lage nach dem Krieg:  

Dazwischen immer wieder die unvermeidlichen Tabaksorgen, finanzielle Sorgen, alles 
mögliche; kleine Familienreibereien und das, worüber man nicht sprechen kann, außer mit 
meiner Frau; [...] alles, alles das auf einem mit Möbeln vollgestopften Raum, einem 
einzigen Raum.144 

Der Krieg hat alles zerstört; nicht nur die materiellen, sondern auch viele geistige und 

moralische Werte. Wie kritisch der Autor letztere betrachtet, wie sie funktionalisiert 

wurden und zu welchem Zweck, damit hat er sich bereits im „Brief an einen jungen 

Katholiken“ auseinandergesetzt. 

Wie sinnlos oft im Krieg das Zeugen von Kindern war, zeigt Böll in dem Roman 

Kreuz ohne Liebe durch die Figur des Ehemanns und Soldaten Christoph:  

Damals, als er betäubt und stumm, freudlos und schweigsam, [...] mit leichter Verwundung 
aus dem kochenden Atem der Materialschlacht ins Lazarett gefahren war, erreichte ihn die 
Nachricht, daß seine Frau zur selben Stunde, da er, in Angst und Grauen erstarrt, an die 
Erde geschmiegt, in das Antlitz des Krieges blickte, einen Sohn zur Welt gebracht hatte ... 
und es dünkte ihn damals schrecklich und sinnlos, daß Kinder geboren wurden, nur um als 
Männer in Uniformen gezwungen und irgendwo dem Gott der Granaten geopfert zu 
werden. Und war nicht dieser kränkliche Kriegssäugling von einst, den er damals ohne das 
geringste Gefühl einer Freude begrüßt hatte, nicht jetzt schon in Uniform und dazu 
bestimmt, in das drohende Unwetter eines Krieges zu ziehen?145 

                                                           
143 Vgl. Böll: Briefe aus dem Krieg. Bd. II. S. 1272. 

144 Böll: Die Hoffnung. S. 17-18. 

145 Böll: Kreuz ohne Liebe. In: Heinrich Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 2. S. 270-271. 



 38

2.4.4. Liebe und Religion 

In einem Interview mit Marcel Reich-Ranicki (Die Zeit am 11. 8. 1967) äußert sich 

Heinrich Böll: „Im Grunde interessieren mich als Autor nur zwei Themen: Die Liebe 

und Religion.“146 Auf die Anfrage Reich-Ranickis, ob Böll eine Art Kriminalroman im 

katholischen Milieu zu schreiben gedenke, antwortet Böll, dass er für solche Themen 

im innerdeutschen Katholizismus keinen Platz sieht.  

Damals schätzte er die Zahl der Katholiken auf ‘mehr als 25 Millionen in der 

Bundesrepublik’. In dem Interview von Ekkehart Rudolph147 (in Protokoll zur Person 

München 1971, S. 32) schildert der Autor das Verhältnis zwischen seiner Herkunft 

und dem Katholizismus und: „der Katholizismus als Material ergibt sich aus meiner 

geografischen Herkunft. [...] Alle meine Vorfahren stammen aus dem Dreieck Kleve, 

Aachen, Köln [...]: katholische Landschaft.“148 

Bernd Balzer findet Bölls Themen ‘Liebe und Religion’ durchgehend von der ersten 

veröffentlichten Kurzgeschichte bis zu seinem letzten Roman Frauen vor 

Flußlandschaft: „Liebe und Religion sind Stoffbereiche, es fehlt jeweils ein 

zusätzlicher Aspekt, eine weitere Koordinate, um daraus Themen zu machen.“ 149.  

Über seine Weltsicht im Unterschied zu Sartre äußert sich Böll in einem Gespräch mit 

Paul Schallück 1953:  

Sartre sieht nur den Menschen, ausgesetzt ins Nichts, in dem er sich selbst begründen und 
bewähren soll. Ich sehe und erlebe den Menschen und auch seine Existenz in der Ableitung 
von und in der Hinwendung zu Gott, der für mich nur der christliche Gott ist.150  

Damit zeigt Böll seine auf Hoffnung gegründete Weltanschauung trotz seiner bitteren 

Erfahrungen mit der Angst, mit Untergang und Zerstörung im Krieg, indem er die 

Wendung vom Negativen zum Positiven darzustellen versucht. Zwar leiden Menschen 

nach dem Krieg unter materieller Not, Arbeitslosigkeit und Hunger. Aber immer gibt 

es Hoffnung und einen Ausweg, um zu existieren. Als Beispiel nennt Balzer Bölls 

                                                           
146 Interviews I. S. 68. 

147 Vgl. Böll: Querschnitte. S. 161. 

148 Böll: Querschnitte. S. 161. 

149 Balzer: Das literarische Werk. S. 28. 

150 Zit. nach Schnepp, Beate: Unbekannte Zeugnisse. Neues Licht auf Heinrich Bölls Schreibverständnis. In: Neue  
Zürcher Zeitung v. 3. 12. 1993. Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 64. 



 39

frühe Erzählungen: „Der Mann mit den Messern“, „Über die Brücke“, „So ein 

Rummel“.151 

In den 50er Jahren macht der Autor die reale Nachkriegssituation zum Thema: 

Materielle Not, religiös begründete Ehe- bzw. Partnerschaftskrisen und daraus 

bedingte psychische Probleme der Einzelnen. Aber in seinen zuvor geschriebenen 

Werken Wo warst Du, Adam? (1951 veröffentlicht) und Der Zug war pünktlich (1949) 

handelt es sich direkt um die Kriegssituation, in der Menschen in den Tod getrieben 

werden, während es sich im Roman Der Engel schwieg (verfasst 1949-51, 

veröffentlicht 1992)152 um einen Deserteur, Hans Schnitzler, handelt, der zwar 

erschossen werden soll, aber durch Feldwebel Gompertz gerettet wird. Der 

Heimkehrer ohne Papiere aber mit der Aufgabe, den Uniformrock mit eingenähtem 

Testament Frau Gompertz zu übergeben, begegnet einer schmerzlich lächelnden 

Engelsfigur eines Krankenhauses in der zerstörten Stadt am Rhein153. Hans bläst den 

Schmutz „vorsichtig, fast liebevoll, nun selbst lächelnd, befreite das ganze milde Oval 

von Staub“154, dann sieht er, dass der lächelnde Engel aus Gips ist. Dorothee Sölle 

interpretiert: 

Diese Begegnung mit dem Engel hat verschiedene Funktionen in der Erzählung: Sie bringt 
die Dimension, die das ganze Buch trägt, zum Sprechen; die der Religion der Armen, des 
niederen Klerus und vor allem der Sakramente, von denen die wichtigsten in diesem Buch 
Brot und Zigaretten, Blut und – in einem verschobenen Sinn – Geld sind. Dass der Engel 
aus Gips ist, zeigt unmissverständlich auf die Korruptionsgeschichte des Christentums hin; 
schließlich lässt uns die Begegnung mit dem Engel den Helden der Geschichte kennen 
lernen, erotisch und religiös, was sich bei Böll nicht trennen lässt.155 

Die Begegnung mit Regina Unger ermöglicht dem Heimkehrer einen neuen Anfang in 

der trostlosen Zerstörung und eine Liebesbeziehung. Dabei schafft Böll eine ‚positive’ 

Frauenfigur, die den Hungrigen versorgt. Zum Schluss versinkt der beschädigte Engel 

im Schlamm, als Frau Gompertz bei starkem Regen beerdigt wird.156  

                                                           
151 Balzer: Das literarische Werk. S. 64-65. 

152 Vgl. Sowinski: Heinrich Böll. S. 93. 

153 Vgl. Werner Bellmann schreibt im Nachwort in dem Roman Der Engel schwieg, dass der Handlungsort unver-
kennbar Köln sei. S. 211. 

154 Böll: Der Engel schwieg. S. 8. 

155 Sölle, Dorothee: Erinnerung an einen Freund – und Deutungen ausgewählter Texte. In: 30 Jahre Nobelpreis, 
Heinrich Böll. Hg. von Georg Langenhorst. 2002, S.71. 

156 Vgl. Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S. 189-191. 



 40

In all diesen  Werken geht es um die Begegnung der Liebenden, bei denen die 

Religion Bedeutung hat: In der Erzählung Der Zug war pünktlich begegnet der 

23jährige, seinen morgigen Tod ahnende Soldat Andreas der Prostituierten Olina, die 

Klaviermusik studiert hat, aber im Krieg eine Agentin der polnischen Partisanen 

geworden ist. Bei dieser Begegnung passiert etwas Seltsames; Olina sagt ihm, dass sie 

bereits Liszt, Tschaikowskij, Chopin und Mozart gut spielt, aber Bach nicht. Als sie 

nun Bach spielt, beginnt Andreas zu weinen, er, der noch nie in seinem Leben außer 

bei seiner Geburt geweint hat:  

[D]iese Tränen sind das Leben, ein wilder Strom, der sich aus unzähligen Bächen gebildet 
hat ... alles strömt da zusammen und quillt schmerzhaft aus [...], und in diesem blendenden 
feuchten Strom schwimmt wie eine zuckende Scheibe blaß und schmerzlich das einzige 
Wirkliche: Olinas Gesicht.157  

Einige Zeilen danach hat er eine neue Erfahrung:  

Ein schmerzliches Glück erfüllt ihn, wie er so gegen seinen Willen und doch wissend und 
bewußt hochgetragen wird von diesem reinen und gewaltsam sich aufstapelnden Turm; 
[...], fühlt er sich getragen, und doch ist Geist, das ist Klarheit, nicht mehr viel menschliche 
Verirrung; ein unheimlich sauberes klares Spiel von zwingender Gewalt. Das ist doch 
Bach, sie hat doch nie Bach spielen können... Vielleicht spielt sie gar nicht... vielleicht 
spielen die Engel... die Engel der Klarheit... sie singen in immer feineren helleren Türmen... 
Licht, Licht, o Gott....dieses Licht...158  

Dies interpretiert B. Balzer dahin gehend, dass Andreas sich im Jenseits sehe.159 Aus 

Gewohnheit betet Andreas vor der Mahlzeit, sogar vor dem Essen im Bordell. Über 

die Religiosität in der Erzählung äußert sich Balzer:  

Diese unterschiedlichen Formen und Funktionen des Gebetes lassen sich nicht auf die 
Definition eines Lexikons religiöser Begriffe reduzieren. Es gehört offenbar zu den 
>>elementaren Dingen<<, bei denen sich das Konkrete, vielleicht auch Banale, nicht vom 
Sakralen oder Sakramentalen trennen läßt.160 

In Wo warst du, Adam? liebt der deutsche Soldat Feinhals die katholische Jüdin Ilona, 

die ihm sagt: „Man muß beten, um Gott zu trösten.“ In der Liebesbeziehung ist sie 

ängstlich: „Ich habe Angst vor der Liebe [...], weil es sie nicht gibt - nur für 

                                                           
157 Böll, Heinrich: Der Zug war pünktlich. In: Romane und Erzählungen. Bd. I. Hg. von Bernd Balzer. Köln: Kiepen-

heuer & Witsch 1977, S. 159. 

158 Böll: Der Zug war pünktlich. S. 159-160. 

159 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 44. 

160 Balzer: Das literarische Werk. S. 52. 



 41

Augenblicke“161 Ihre Berührungsangst wird durch den Kuss überwunden, und sie 

findet dies sogar schön. Andreas wartet auf sie, während sie zu ihren Eltern geht und 

danach wieder zu ihm zurückkommen will: „- es war vielleicht Anmaßung, eine Jüdin 

zu lieben in diesem Krieg und zu hoffen, daß sie zurückkommen würde. Er wußte 

nicht einmal ihre Adresse, und er mußte die Hoffnung praktizieren“, denn „Er mußte 

Gott diese Chance geben, alles so zu wenden, wie es schön gewesen wäre, obwohl es 

für ihn sicher war, daß es sich längst anders gewendet hatte: sie würde nicht 

zurückkommen.“162  

Bölls Humanität besteht neben seinen persönlichen Erfahrungen aus der Prägung 

durch biblische Überlieferung. Aus beiden gestaltet er seine Figuren und seine 

literarische Welt, wobei er gleichzeitig die reale Gesellschaft widerspiegelt. Dadurch 

werden seine Leser mit ihrer eigenen Realität konfrontiert und für eine menschliche 

Gesellschaft geöffnet. 

 

Böll ist überzeugt, dass Künstler und ihre Kunst den Menschen keinen Trost geben 

können, aber die Religion. Die Kirche soll die Aufgabe haben, Menschen zu trösten. 

Aber wie erscheint die Kirche in seinen Augen? Wie entwirft er seine Figuren in 

seinen Erzählungen? Erich Kock beantwortet dies und schreibt:  

Es wimmelt in Bölls Erzählungen, Romanen, Fiktionsbriefen [...] nur so von katholischem 
Personal: Klerikern, Pfarrern („Pfarrhäre“), Beichtvätern und Beichtkindern, 
Generalvikaren, Theologiestudenten, Bischöfen, Prälaten, „Biettjesdräjern“, „Kaplöns“, 
„Domhäre“, Verbands- und ehemaligen Katholiken.163 

Böll habe sich an der engstirnigen, Gehorsam verlangenden Kirche gerieben und sich 

von ihr verabschiedet, aber nur von der Körperschaft öffentlichen Rechts, jedoch nicht 

vom „Corpus Christi mysticum“.164 

Kock bezeugt, dem Autor Böll scheine die katholische Kirche bürokratisch, oft 

unbarmherzig, machtverliebt und in Allianz mit Militärs und Managern, mit den 

Reichen vor allem, mit Herrschenden verschiedener Art und eben weit weniger mit 

Armen. Er erhoffte also für sich und andere eine Kirche, die barmherziger, freier, und 

                                                           
161 Böll: Wo warst du, Adam? In: Romane und Erzählungen. Bd. I. S. 372-373. 

162 Böll: Wo warst du, Adam? S. 374. 

163 Kock: Böll und der rheinische Katholizismus. S. 55. 

164 Kock: Böll und der rheinische Katholizismus. S. 56. 



 42

mehr an Jesus von Nazaret orientiert ist.165  

Böll als Katholik und als Publizist habe bewusst mitgewirkt, dass „die konziliär und 

konziliant gewordene Kirche eine andere Gestalt [...] annahm“. Die katholische Kirche 

aber habe versucht, sich der Welt neu zu präsentieren. Böll habe dem Versuch tief 

misstraut. Als Grund erklärt Kock, die Kirche wolle etwas Neues bieten, aber sei 

schneller als gedacht erledigt. Darum postuliert er, den „Böllschen Widerspruch“ 166 zu 

untersuchen. 

 

Im Gespräch mit Heinz Ludwig Arnold 1971 äußert Böll, dass das Scheitern der 

Zeitschrift „Labyrinth“ zum Stoff des Romans Ansichten eines Clowns wurde:  

[M]eine Erklärung [des Scheiterns] war eine Interpretation der Theseus-Sage, und diese 
Interpretation war der Plot für den Roman. Es ist eigentlich die Geschichte von Theseus 
und Ariadne: Theseus im Labyrinth, Ariadne schneidet den Faden ab und da sitzt er da. 
Und das Labyrinth, und das kann ich in dem Fall sagen, weil ich den Zusammenhang, den 
Kontext kenne, ist der politische deutsche Katholizismus.167 

In Bölls frühen Schriften steht die religiöse Thematik im Vordergrund, was bereits in 

den Titeln der Schriften Wo warst du, Adam?, Der Engel schwieg zu erkennen ist. 

Danach ist sie in Der Zug war pünktlich, Und sagte kein einziges Wort, Haus ohne 

Hüter im Inhalt deutlich erkennbar. In seinen späteren Werken aus den 70er und 80er 

Jahren steht die Religion nur noch im Hintergrund, statt dessen steht die „Liebe“ im 

Mittelpunkt (Gruppenbild mit Dame, Katharina Blum, Fürsorgliche Belagerung und 

Frauen vor Flußlandschaft). 

 

 

 

 

 

2.5. Kritik an der katholischen Kirche als Gesellsc haftskritik  

Böll ist überzeugt, dass Schriftsteller ihre Leser zu kritischem Denken bringen sollen. 

                                                           
165 Vgl. Kock, Erich: Der Zorn des Mitleids. S. 26. 

166 Kock: Böll und der rheinische Katholizismus.  S. 59. 

167 Interviews I. S. 159. 



 43

Wenn sie diese Aufgabe ignorieren, entstünden schlimme Folgen bei den 

Zeitgenossen. Als Beispiel nennt er die Schäferromane, in denen die gesellschaftlichen 

und moralischen Missstände nicht kritisch dargestellt seien. Als Konsequenz sei die 

Französische Revolution für die Adligen eine „böse Überraschung“ gewesen: „Die 

Schriftsteller, die sich schuldig daran machten, hatten tapfer Blindekuh gespielt.“168 

Ein gutes Auge, um die Wahrheit zu schreiben, gehöre zum Handwerkszeug des 

Schriftstellers. Dies betont Böll: „[E]in Auge, gut genug, ihn auch die Dinge sehen zu 

lassen, die in seinem optischen Bereich noch nicht aufgetaucht sind.“169 Die kritische 

Beschreibung der Realität verhilft dann dem Leser, die Folgen der geschilderten 

Zustände vorauszusehen. Wenn die Schriftsteller nicht wahrheitsgemäß schreiben, 

könne in der Gesellschaft eine Krankheit verursacht werden:  

Schimmelpilze der Zersetzung haben sich unter der ebenso dicken wie harten Kruste der 
Anständigkeit eingenistet, Kolonien tödlicher Schmarotzer, die das Ende der 
Unbescholtenheit einer ganzen Sippe ankündigen.170 

Das Verhältnis zwischen dem Staat und den ihn stützenden Gehorsamsstrukturen 

kennzeichnet der Autor folgendermaßen: “Staaten oder Regierungen haben den 

Wunsch nach Ordnung, sie wollen untertänige Staatsbürger haben, alle, alle Staaten. 

[...] da spielen die Familie, die Schule, die hängen zusammen als 

Erziehungsinstrument, eine wichtig Rolle.“171 Böll ist der Meinung:  

Die Entwicklung der abendländischen Kultur ist geprägt von zwei Hierarchien, die uns 
beherrschen, dem Staat und der Kirche, die immer sehr gut miteinander arbeiten, auch 
wenn sie sich gelegentlich bekämpfen, weil natürlich die Unterordnung und Unterwerfung 
unter die oder jene Hierarchie der jeweils anderen dient. [...] Die Kirchen dienen immer 
noch als Domestizierungs- Institutionen, das kann ein Staat immer gut gebrauchen.172 

Er kennzeichnet die Rolle der Kirche dem Staat gegenüber: „Sie [Kirche] betrachtet 

sich als Lieferanten von Gehorsam für den Staat. Und diese Funktion hat sie natürlich 

ausgeübt.“173 

                                                           
168 Böll: Schriften und Reden 1952-1959. S. 27-28. 

169 Böll: Schriften und Reden 1952-1959. S. 29. 

170 Böll: Das Lesebuch. S. 65. 

171 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 56. 

172 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 52. 

173 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 56. 



 44

Diese problematische Funktion der Kirche erklärt Böll im Interview mit René Wintzen 

folgendermaßen: „Sprechen wir erst über die Kirche, die ja eine der Hauptstützen der 

Familie ist oder der Ehe, und da entdecke ich eine ganz Menge Heuchelei und 

Taktik.“174 Auch in dem Interview mit Erich Kock am 10. 4. 1977 für den WDR weist 

Böll darauf hin: 

Die deutschen Katholiken und der deutsche Katholizismus hat sich eigentlich seit der 
Reformation nicht mehr aus seiner defensiv-aggressiven, primitiv apologetischen Position 
gelöst und nach ’45 -denn wir reden ja über den Zustand - ist der völlig eingeschüchtert und 
geistig unfruchtbar geworden. Als gesellschaftliches Ganzes, nicht in allen einzelnen, es 
gibt natürlich hervorragende deutsche Theologen, aber die Stimme hat gefehlt. Es hat 
Stimmen gegeben, die man derart eingeschüchtert hat mit Exkommunikationsdrohungen. 
Aber daß die Drohung überhaupt wirksam war, liegt wieder an der ganzen Position des 
deutschen Katholizismus, der im Grunde ein Gehorsamskatholizismus ist.175   

Das Problem des Gehorsams erkennt er eindeutig im Krieg: Ein Krieg kann nur durch 

den Gehorsam des Volkes zustande kommen. Mit dem Gehorsam setzt sich Böll 

bereits in seinem ersten Roman Kreuz ohne Liebe durch die Figur „Hans“ auseinander:  

Das Leben ging schnell dahin im Atem des Krieges. Hans versah mißmutig seinen Dienst, 
der die Verantwortung für die gesamte Presse eines großen Kreises umfaßte: Ach, wie 
ekelhaft schien es ihm, daß sie alle, alle so unmenschlich zuverlässig waren; es ekelte ihn 
an, daß so gar nichts an ihrer übereifrigen Beflissenheit, in das große Horn der 
>>öffentlichen Meinung<< zu tuten, auszusetzen war; die Zeitungen waren von einem 
unantastbaren, braven Gehorsam, der ihn anwiderte... immer tiefer fühlte er sich 
hinabsinken in eine unabsehbare Masse von Schleim, die mit Blut ekelhaft durchsetzt 
war.176 

Der Gehorsam ist bereits seit uralten Zeiten in hierarchischen Gesellschaften verlangt 

worden. Untergebene durften sich keine eigenen Gedanken machen oder sie 

durchsetzen. Dies wurde weiter systematisiert, indem Andersdenkende als politische 

Gegner betrachtet und oft heimlich oder öffentlich beseitigt wurden. Hitler äußert sich 

am 15. 3. 1929 über das Verhältnis von Nationalsozialismus und Reichswehr: „Wir 

bekennen [...], daß wir jeden zermalmen, der wagt, uns daran zu hindern. [...] wer nur 

an Landesverrat denkt, stirbt.“177 

Böll schildert, wie diese Absicht verwirklicht wurde:  

                                                           
174 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 54. 

175 Böll: Querschnitte. S. 177.  

176 Böll: Kreuz ohne Liebe. In: Kölner Ausgabe. Bd. 2. S. 347. 

177 Michalka, W. / Niedhart, G. (Hg.): Die ungeliebte Republik. Dokumentation zur Innen- und Außenpolitik Weimars 
1918-1933. München: dtv, 1980, S. 256-259. (hier  S. 259) 



 45

[1933] im Juli [...] fand in Köln ein Prozeß gegen siebzehn Mitglieder des 
Rotfrontkämpferbundes statt, wegen Mordes in zwei Fällen, versuchten Mordes in einem 
Fall; die Morde an den soeben von der KPD zu den Nazis konvertierten SA-Leuten 
Winterberg und Spangenberg waren geschehen. Aber siebzehn Mörder? Das glaubte 
keiner; es wurde auch nie geklärt, wer nun die beiden wirklich erschossen hatte; [...] im 
September wurden sieben der siebzehn Angeklagten zum Tode verurteilt und am 3. 
November im Klingelputz mit dem Handbeil hingerichtet.178 

Böll zitiert Görings Erklärung dazu, der damals Ministerpräsident von Preußen war;  

Wer sich in Zukunft gegen einen Träger der nationalsozialistischen Bewegung oder einen 
Träger des Staates vergreift, muß wissen, daß er binnen kurzer Frist sein Leben verliert.179 

Nach dem Zweiten Weltkrieg rechtfertigten sich vor dem Gericht viele 

Nationalsozialisten, aus Pflichtbewusstsein gemordet und den Befehlen gehorcht zu 

haben. Carl Amery zitiert Adolf Eichmanns Aussage:  

Meine Schuld liegt in meinem Gehorsam. Gehorsam wird als Tugend gepriesen, und ich 
möchte daher darum bitten, daß nur die Tatsache meines Gehorsams in Betracht gezogen 
wird.180 

Aus solchen historischen Erfahrungen sowie Ereignissen, die die Konsequenz aus 

solcher Art von Gehorsam waren, hat Böll in seinen Werken versucht, seine Leser 

durch seine Figuren zur kritischen Auseinandersetzung und zum Nachdenken zu 

bringen. Darüber hinaus sollen sie richtig erkennen, was ungerecht ist, und bereit sein, 

sich zu weigern und zu protestieren.181 

Böll selbst praktiziert den Widerstand, indem er sich 1960 mit anderen deutschen 

Schriftstellern und französischen Intellektuellen solidarisiert für die 

‘Gehorsamsverweigerung im algerischen Krieg’ und öffentlich darüber diskutiert.182 

                                                           
178 Böll: Was soll aus dem Jungen bloß werden? S. 31. 

179 : Was soll aus dem Jungen bloß werden? S. 32. 

180 Amery, Carl : Kapitulation oder Deutscher Katholizismus heute. Reinbek: Rowohlt 1963,  S. 20. 

181 Vgl. Kuschel: Weil wir uns auf dieser Erde nicht ganz zu Hause fühlen. München: Piper 1985, S. 67.  

182 Vgl. Reid: Heinrich Böll. S. 147-148. 



 46

3. Existenzkampf weiblicher Figuren 

Bölls literarische Inhalte sind von ausländischen Schriftstellern beeinflusst worden. 

Dies bezeugt Reid folgendermaßen: 

Die französischen Existentialisten beeinflußten ihn besonders stark. In den dreißiger Jahren 
hatte er bereits einiges von Kierkegaard gelesen und in den letzten Kriegsmonaten immer 
eine Auswahl seiner Tagebücher bei sich getragen. Franz Kafka, „der Größte“, dessen 
Werke in jenen Jahren fast ausschließlich existentialistisch gedeutet wurden, war ihm ein 
verwandter Geist; er begegnete ihm damals zum ersten Mal.183 

Neben diesem Einfluss hat der Autor in der Kriegszeit und auch in der Nachkriegszeit 

selbst erlebt, wie bitter der Kampf um die Existenz war, diesen  empfindet er später in 

der Nachkriegszeit wegen der totalen Zerstörung noch schlimmer als im Krieg. In 

seinen frühen Werken hat er diese elende Situation realistisch geschildert. So bekommt 

Bölls Darstellung nach Reid „eine stark existentielle Note.“184  Nach eigenen 

Erfahrungen der lange dauernden Nachkriegszeit schreibt der Heimkehrer Heinrich Böll 

am 27. April 1946 an seinen Freund Adolf Kunz: 

Ich weiß gar nicht, ob es überhaupt viel Sinn hat, sich eine sichere sogenannte „Existenz“ 
aufzubauen. Mir ist das alles so gleichgültig und erscheint mir nach den Erlebnissen des 
Krieges und der Gefangenschaft auch ziemlich belanglos, welche Rolle ich in der so sehr 
erfreulichen Gesellschaft spielen soll. Denn eine „Rolle spielen„ ist es ja doch, es ist doch 
alles lächerlicher Blödsinn.185 

In diesem Brief ist seine Skepsis über den neuen Aufbau186 nach der Zerstörung deutlich 

zu sehen. Am 15. Juni 1946 schreibt er wieder an Kunz, um den Grund mitzuteilen, 

warum er seine Reise zu ihm verschieben müsse:  

Hauptsächlich anhaltende Ernährungssorgen. Es ist wirklich fürchterlich, daß der Hunger 
nun unser ständiger Begleiter zu werden scheint. Ich glaube auch an keine Besserung.187 

Der letzte Satz zeigt seine Notlage, die aussichtslos lange dauern könnte. Über 

Nahrungsmittelsorgen berichtet er noch ein Jahr später am 13. 6. 1947: „Morgen fahre 

                                                           
183 Reid: Heinrich Böll. S. 68. 

184 Reid: Heinrich Böll. 

185 Böll, Heinrich: Die Hoffnung. S. 20. 

186 Die Reihenfolge wie ein Kanon „Aufbau-Zerstörung-Wiederaufbau“ veranschaulicht Böll später in seinem Roman 
Billard um halbzehn durch drei Generationen der Architektenfamilie Fähmel. 

187 Böll: Die Hoffnung. S. 22. 



 47

ich nämlich aufs Land, Kartoffeln hamstern, eine mühselige Quälerei.“188 

Neben körperlichen Leiden durch Hunger empfindet seine Seele tiefe Trauer und 

zwar als Konsequenz des Krieges. Böll hat seine Mutter und seinen Sohn verloren. Am 

15. Okt. 1946 klagt er seinem Freund den großen Schmerz um seinen Sohn, der ein Jahr 

zuvor an Kriegsfolgen gestorben ist:  

Das Leben ist fürchterlich, ich kann es gar nicht begreifen. Tausendmal schon habe ich in 
mich hineingebohrt, um hinter dieses Geheimnis zu sehen, aber es langt niemals [...]. Oft 
zerreißen mich Angst und Not und Elend; mein einziger wirklicher und auch sichtbarer 
Trost ist meine Frau.189 

Die Briefe, die er mit Kunz gewechselt hat, sind nach seinem Tod in Buchform 

veröffentlicht worden. Im Vorwort des Buches bezeichnet Johannes Rau Bölls Briefe 

und Prosa als „Schlüsseldokumente der westdeutschen Nachkriegsgeschichte“190 und 

fasst ihre literarische Wirkung folgendermaßen zusammen: 

Aus der Suche Bölls nach Orten und Nachbarschaft, aus seinen Beschreibungen des 
rheinischen, katholisch geprägten „Milieus“ entstand ein unverwechselbares Panorama der 
westdeutschen Nachkriegsgesellschaft.191 

Dem Briefwechsel zwischen Kunz und Böll legt Manfred Durzak einen gewissen Wert 

bei als Ausdruck der Existenz in der Notsituation in Deutschland:  

Die historisch dokumentarische Erfahrungsdimension, die in das „Brot der frühen Jahre“ 
verwandelt eingegangen ist, läßt sich in diesen Briefen sozusagen als biographischer 
Rohstoff erkennen.192 

Heinrich Böll hat versucht, die Realität in der Nachkriegszeit, die sich auf die gesamte 

Existenz auswirkt, sichtbar zu machen und auch darzustellen, wie Menschen sich in 

einer solchen Situation verhalten. Dabei veranschaulicht er, wie moralische Werte im 

elenden Alltag geändert werden. Dazu lassen sich folgende Fragen stellen: 

Wie beschreibt der Autor die Notlage der Menschen nach dem Zweiten Weltkrieg? 

                                                           
188 Böll: Die Hoffnung. S. 32. 

189 Böll: Die Hoffnung. S. 24. 

190 Rau, Johannes: Vorwort. In: Die Hoffnung. S. 8. 

191 Rau: Vorwort. In: Die Hoffnung. S. 7. 

192 Durzak, Manfred: Der unterschätzte Böll. In: Lesen und Schreiben. Hg. von Volker Wolf. Tübingen: Francke 
1995, S. 34. 



 48

Wie wirken die Kriegsfolgen im Alltag? 

Wie verhalten sich Bölls Figuren dabei? 

Wie stellt er die weiblichen Figuren dar? 

Welche literarischen Mittel wendet der Autor an? 

 

In Bezug auf weibliches Sein  und die damit zusammenhängende Realität setzt Herbert 

Marcuse sich mit dem Feminismus und mit dem Marxismus auseinander. Er geht davon 

aus, dass die Frauenbewegung zunächst in einer patriarchalischen Zivilisation 

entstanden ist und sich entfaltet, dass sie sich dann in einer Klassengesellschaft 

entwickelt, wobei er das Problem aufzeigt, dass Frauen im marxistischen Sinne des 

Begriffs keine Klasse193 sind: 

Hier ein Wort zu der Frage, ob die „femininen“ oder „weiblichen“ Qualitäten sozialbedingt 
oder „natürliche“, biologische seien. […] Jenseits der offensichtlichen physiologischen 
Unterschiede zwischen Mann und Frau sind die femininen Qualitäten sozial determiniert. 
Durch den Jahrtausende währenden Prozeß sozialer Determinierung können diese 
Qualitäten freilich zur „zweiten Natur“ werden, die sich nicht von selbst mit dem Entstehen 
neuer Institutionen ändert. [...] In der patriarchalischen Zivilisation wurden und werden die 
Frauen einer spezifischen Repression unterworfen, ihre geistige und physische Entwicklung 
wurde und wird in eine spezifische Richtung gelenkt.194 

 

Solange Frauen sich in einer patriarchalen Gesellschaft befinden, dürfen sie kein 

Subjekt sein. Diese Wirklichkeit stellt der Autor Böll in seiner Nachkriegsliteratur dar. 

Hier findet Christian Linder viele Parallelen zwischen dem Philosophen Marcuse und 

dem Schriftsteller Böll: 

Die Parallelität ist auffällig und verblüffend. Alle wesentlichen Ideen Marcuses bilden auch 
den Hintergrund der Bücher Bölls. Die Idee der Umwandlung von Sexualität in Eros findet 
sich bei Marcuse wie bei Böll; ebenso die Komponente des Anarchischen und auch die 
Komponente des Feministischen; ebenso das Thema „Phantasie und Utopie“ und auch das 
Thema „Phantasie und Religion“; und so fort. Man kann die Philosophie Marcuses als 
einen umfassenden Kommentar der Literatur Bölls lesen.195 

Besonders das Phänomen  der „Weigerung“ habe bei Böll eine gemeinsame 

Komponente mit Marcuse, der das Thema der „Großen Weigerung“ aus orphisch-

narzisstischen Urbildern als „die Trennung vom libidinösen Objekt“ erklärt, : 

                                                           
193 Vgl. Marcuse, Herbert: Marxismus und Feminismus. In: Schriften. Konterrevolution und Revolte. Bd. 9. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp 1987. S. 131. 

194 Marcuse: Marxismus und Feminismus. S. 132.  

195 Linder, Christian: Böll. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1978, S. 157. 



 49

Die Weigerung […] zielt auf Befreiung ab - auf die Wiedervereinigung dessen, was 
getrennt wurde... Die klassische Tradition setzt Orpheus mit der Einführung der 
Homosexualität in Verbindung. Wie Narziß verwirft er den normalen Eros, nicht um eines 
asketischen Ideals, sondern um eines noch volleren Eros willen. Wie Narziß protestierte er 
gegen die unterdrückende Ordnung der zeugenden Sexualität.  Der orphische und 
narzißtische Eros ist bis zum Ende die Verneinung dieser Ordnung - die ‘Große 
Weigerung’. In der vom Kulturhelden Prometheus symbolisierten Welt ist es die 
Verneinung aller Ordnung.196 

Trotz der Gemeinsamkeit der Weigerung der o.g. Sagenhelden unterscheidet Marcuse 

Orpheus und Narziss von Prometheus, dass sie „eine neue Wirklichkeit“ in der 

Weigerung „ahnen lassen, mit eigener Ordnung, geleitet von anderen Prinzipien. Der 

orphische Eros verwandelt das Dasein: Er überwindet Grausamkeit und Tod durch 

Befreiung. Seine Sprache ist Gesang, sein Werk ist Spiel.“197 

Linder bestätigt, dass die von ihm erkannte Parallelität zwischen Böll und Marcuse 

seine eigene Spekulation ist, weil es undenkbar sei, dass Böll bereits in den frühen 

fünfziger Jahren Marcuses philosophische Arbeiten habe kennen können: 

Sicher kennt der eine das Werk des anderen, aber eine direkte Abhängigkeit des einen vom 
anderen ist nicht nachzuweisen. Marcuse emigrierte 1933 nach Genf, ein Jahr später in die 
USA, […] in Westdeutschland ist er wieder mit der Studentenbewegung Ende der sechziger 
Jahre weit bekannt geworden als einer der „Väter der neuen Linken“. […] Böll hat von 
Beginn seiner Arbeit an seine eigenen Träume verfolgt und ausgeschrieben.198 

So könne die auffällige Gemeinsamkeit der beiden Autoren nur darauf zurückgeführt 

werden, dass sie, unabhängig voneinander arbeitend, das Wesen des Utopischen berührt 

haben.199 

                                                           
196  Linder: Böll. S. 157. 

197  Linder: Böll. S. 157. 

198  Linder: Böll. S. 158. 

199 Vgl. Linder: Böll. S. 211. In seiner Anmerkung macht Linder bekannt, dass Heinrich Herlyn für seine Staats-
examensarbeit ein ähnliches Ergebnis gefunden habe und dass die Parallelen nur durch einen Zufall aufgefallen 
seien. Dies habe Herlyn in seiner Arbeit (Heinrich Bölls Gruppenbild mit Dame - Versuch einer Deutung mit Hilfe 
sozialpsychologischer Kategorien) ausführlich entwickelt. Herlyn hat später seine Untersuchung in Buchform 
veröffentlicht und formuliert in der Einleitung die Hypothese, dass Böll auf literarischer  Ebene letztendlich nichts 
anderes als Marcuse auf philosophischer Ebene mit den sozialpsychologischen Kategorien Freuds leiste: die 
„Kritik des geltenden Realitätsprinzips im Namen des Lustprinzips“ unter Einschluss eines utopischen 
Gegenbildes zur herrschenden Kultur der Gegenwart: „Auf der Grundlage dieser Hypothese wird auch Bölls 
religiöser Mystizismus und Spiritualismus nicht mehr nur geheimnisvolles Reservat in seinem Denken bleiben, 
sondern wird als eine für Böll typische Ausformung der Kritik des geltenden Realitätsprinzips, die durch seine 
Vita und Herkunft verständlich wird, entdeckt werden.“  Vgl. Herlyn, Heinrich: Heinrich Böll und Herbert 
Marcuse: Literatur als Utopie. 1. Aufl. Lampertheim: Kubler 1979, S. 11. 



 50

3.1. Ehe oder Partnerschaft 

Das Verständnis von Familie und Ehe verändert sich im Lauf der Zeit. Allerdings sind 

die gesellschaftlichen Konventionen in den 50ern und 60ern des 20.  Jahrhunderts, als 

Böll sich in seinen Werken mit der Eheproblematik beschäftigt, wesentlich anders als 

später (ab Mitte der 70er). Im Interview mit René Wintzen (1976) stellt Böll eine 

Hypothese auf, dass ein unverheiratetes Zusammenleben die Menschen mehr binde als 

eine Ehe, weil die „Pflicht und die rechtliche Institutionalisierung eines Vorgangs wie 

Beischlaf zu absurd“ sei, um wirklich zu tragen, wenn die Basis der Ehe darin bestehe: 

„ich habe ein Recht darauf.“200 Deshalb versteht er dieses Recht als Gegensatz zur 

Liebe. Wie er seine Hypothese entwickelt und in seinen Werken darstellt, wird hier 

durch die Analyse der Primärtexte untersucht. Über das Problem der Frauen in der Ehe 

äußert er sich folgendermaßen: 

So wie sich das in puncto Ehe entwickelt hat, sind die Frauen fast auf diese Verrechtlichung 
angewiesen. Solange sie keine Berufsausbildung haben. Diese Seite müßte gerecht gelöst 
werden, dann kann man darüber reden, ob man die bisherige Form der Ehe und der Familie 
aufrechterhält.201 

Damit erklärt Böll, dass Frauen die Chance haben sollen, die traditionelle Form der Ehe 

zu ändern. Doch werden seine weiblichen Figuren in der Anfangsphase seiner 

Literaturtätigkeit noch nicht kritisch und differenziert genug dargestellt. Das 

Selbstbewusstsein der weiblichen Figuren Bölls wächst entsprechend dem 

Problembewusstsein des Autors. Dies ist in seinen Werken nach zeitlichen Phasen 

seiner Veröffentlichungen zu erkennen. 

                                                           
200 Interviews I. S. 551. 

201 Interviews I. S. 551. 



 51

3.2. Und sagte kein einziges Wort 

Mit dem Roman Und sagte kein einziges Wort202 hat Heinrich Böll nicht nur 

literarischen, sondern auch finanziellen Erfolg203. Der Autor versucht zum ersten Mal in 

der Nachkriegszeit, die Handlung aus der Perspektive der unterschiedlichen 

Geschlechter abwechselnd zu schildern. Darin erzählt ein Ehepaar in seiner jeweiligen 

Position als Mann und Frau aus der subjektiven Perspektive in der Ich-Erzählform. Als 

Besonderheit versucht der männliche Autor, fast die Hälfte des Romans (sechs von 

dreizehn Kapiteln) aus der weiblichen Perspektive zu erzählen. Im Vergleich zu den 

davor veröffentlichten Werken (Wo warst du, Adam? und Der Zug war pünktlich) sind 

in diesem Roman Eheprobleme thematisiert, wobei auch die frauenspezifischen 

Probleme behandelt werden. Böll sagt selbst im Interview mit René Wintzen über 

diesen Roman, dass es sich darin um „eine Auseinandersetzung mit der staatlichen und 

kirchlichen Institution Ehe“ auf einer „existentiellen Basis“204 handle. 

 

Die Protagonistin Käte Bogner ist die Trägerin der Last, die der Krieg für die Familie 

hinterlassen hat. Zur Erzählgegenwart  wird ihr Alter als achtunddreißig Jahre 

angegeben, sie ist seit fünfzehn Jahren verheiratet und hat fünf Kinder (Wort 135) 

geboren. Als Folge des Krieges205 hat sie zwei davon verloren, deren Tod sie als Mutter 

bitter erleben musste. Reid bezeichnet Käte als „die typische deutsche Hausfrau, die 

sich hingebungsvoll Kindern, Küche und Kirche widmet.“206 Der vierundvierzigjährige 

Ehemann Fred verdient sein Geld als Telefonist an einer kirchlichen Behörde, und 

nebenbei gibt er Nachhilfeunterricht in mehreren Fächern, weil das Geld nicht genug 

zum Leben für seine fünfköpfige Familie ist. Die harte Realität treibt ihn in die 

Gleichgültigkeit, aber auch zum Glücksspiel am Automaten in der Hoffnung, in dieser 

trostlosen Welt etwas zu gewinnen. Er entfremdet sich von seiner Familie. Um den 

grässlichen Alltag mit der Sorge um seine Familie zu vergessen, trinkt er ab und zu. 

Dies wird die Ursache für den Vorwurf seiner Vermieterin und auch seine 
                                                           
202 Böll: Und sagte kein einziges Wort. (Im Folgenden werden die zitierten Seiten aus diesem Roman als Wort 

gekürzt.) 

203 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 120-121. Im selben Erscheinungsjahr 1953 erschien bereits die vierte 
Auflage des Romans.  

204 Böll: Eine deutsche Erinnerung. S. 20. 

205 Im vierten Kapitel schildert Käte, dass ihre Kinder durch Läuse qualvoll gestorben sind. 

206 Reid: Heinrich Böll. S. 126. 



 52

Selbstvorwürfe, er sei ein unsteter Mensch, der  

alle drei Jahre den Beruf wechselt, [...], der auch mit zunehmendem Alter keine Stabilität 
gewinnt, gleichgültig gegen seine Familie ist und säuft, sooft er Geld dazu hat. (Wort 109)  

Demgemäß leidet Fred sowohl an seiner ökonomischen Unfähigkeit als auch an seiner 

psychischen Lage: „Alles, was ich beginne, kommt mir gleichgültig, langweilig und 

belanglos vor“. (ebd. 112) Während er sich gelangweilt fühlt, trägt seine Frau Käte die 

ganze Verantwortung für die drei Kinder allein. Er übernimmt weder häusliche 

Verpflichtungen noch väterliche Fürsorge für die Kinder, d. h. er verdient zwar das 

Geld für die Existenz seiner Familie, ansonsten ist ihm diese aber gleichgültig. Dies 

gefährdet auch die Ehe.207 Die Tatsache, dass das Ehepaar mit den drei Kindern extrem 

an Armut leidet, trifft damals nicht nur Bogners, sondern die Mehrheit der Bevölkerung. 

Die Armut verursacht wiederum weitere Probleme des täglichen Lebens, und darüber 

hinaus gefährdet sie auch die Ehe, weil das Ehepaar sein intimes Leben in seiner 

Wohnung nicht vollziehen kann. Käte berichtet über ihre Wohnverhältnisse im 

Vergleich zu denen Frankes, die als ihre Vermieter nur zwei Personen im Haushalt sind; 

Bogners wohnen in einem einzigen Raum, 

von dem wir durch eine Sperrholzwand eine Kabine abgetrennt haben, in der unser 
Kleinstes schläft, und wo der Krempel abgestellt wird. Frankes aber haben vier Räume für 
sich allein […]. Ich weiß nur, daß die kirchlichen Behörden ihr die Dringlichkeit dieses 
Raumes bescheinigt haben, des Raumes, der uns nicht glücklich machen, aber uns die 
Möglichkeit garantieren würde, eine Ehe zu führen. (Wort 24) 

In diesem miserablen Zustand muss das Paar das Eheleben entweder außerhalb der 

Wohnung (z.B. im Park) oder in einem billigsten Hotel praktizieren, das eigentlich nicht 

als solches bezeichnet werden kann: Als Käte auf dem Hof des verabredeten Hotels 

ankommt, um die Ehepflicht zu erfüllen, kann sie es nicht glauben: „Ich erschrak, weil 

das Haus so schmutzig war.“ (Wort 115) Bogners mieten für einige Stunden ein Zimmer 

für den Vollzug der Ehe. Außerdem muss Käte als Frau in diesem heruntergekommenen 

Haus sogar die Demütigung erleben, dass sie an der Theke für eine Prostituierte 

gehalten wird, wogegen ihr Mann nie so etwas zu erleben braucht, denn die Wirtin sieht 

sie an und mustert Käte vom Kopf bis zu den Füßen. Ihr Verhalten beschreibt Käte: 

„dann sah sie mir wieder ins Gesicht, sah lange auf meine Lippen, als wolle sie die 

Marke des Lippenstifts erraten. Wieder beugte sie sich vor, blickte zweifelnd auf meine 

                                                           
207 Vgl. Balzer, Bernd: Anarchie und Zärtlichkeit. In: Heinrich Böll Werke. Romane und Erzählungen. Bd. I. Hg. von 

Bernd Balzer. 1977, S. [36-39], im Vorwort. Die eckigen Klammern stehen im Originaltext. 



 53

Beine“. (ebd. 116) Drei Männer, die sie dort angeblickt haben, wenden sich ab, als sie 

der Wirtin sagt: „Ich möchte zu meinem Mann.“ (ebd.) Dies verursacht, dass sie ihrem 

Mann nicht verzeihen kann. Sie schildert selbst: „Auf der Treppe war ich böse auf ihn 

gewesen, weil er mich zwang, mich wie eine Hure mustern zu lassen“ (ebd.). Reid 

interpretiert dies:  

Aus Kätes Sicht ist die Ehe eine Annehmlichkeit für Männer; sie ist diejenige, die eheliche 
Pflichten hat, die sich der Demütigung aussetzen muß, von den Hotelbesitzern für eine 
Prostituierte gehalten zu werden, während Fred tun kann, was ihm gefällt, weil er weiß, daß 
sie kommen wird, wenn er sie ruft.208 

Der Autor macht die Tatsache sichtbar, dass die eheliche Pflicht sie sowohl psychisch 

als auch körperlich belastet, so dass sie ihrem Mann ihre Trennungsabsicht sagen muss, 

nachdem sie ihre neue Schwangerschaft eindeutig erkannt hat. Als ihr Mann nach dem 

Grund ihrer Absicht fragt, antwortet sie darauf: 

Weil ich keine Hure bin. Ich habe nichts gegen Huren, Fred, aber ich bin keine. Es ist 
schrecklich für mich, zu dir zu kommen, irgendwo im Flur eines zerstörten Hauses oder auf 
einem Acker mit dir zusammen zu sein und dann nach Hause zu fahren. Ich habe immer 
das schreckliche Gefühl, du hättest vergessen, mir fünf oder zehn Mark in die Hand zu 
drücken, wenn ich in die Straßenbahn steige. Ich weiß nicht, was diese Frauen dafür 
bekommen, wenn sie sich hingegeben haben. (Wort 154) 

Durch die wiederholte Betonung der Verneinungsform wird ihre innere Zerrissenheit209 

veranschaulicht, was sie als Frau erleben muss, um die sakramentale Ehe zu vollziehen. 

Dabei ist auch ihre totale Abhängigkeit von ihrem Mann gezeigt, dass sie jedes Mal 

beim Abschied unruhig auf sein Geld warten muss. Dies wird indirekt verglichen mit 

dem geschäftlichen Handeln der Prostituierten, die ihr Geld wenigstens selbst 

verdienen. Sie differenziert sich zwar von denen, die des Geldes wegen Unmoralisches 

tun, aber ihr kommt es so vor, dass sie sich fast als Hure fühlen muss. Die Frage nach 

dem Wert ihres Lebens wird zwar von den kritischen Rezipienten gestellt, aber nicht 

direkt von der Protagonistin selbst. Käte argwöhnt sogar, ob ihr Mann eine andere Frau 

habe. Dies verneint er. Dennoch wird ihre Qual durch die Beschreibung Freds 

folgendermaßen geschildert: 

                                                           
208 Reid : Heinrich Böll. S. 126. 

209 Im achten Kapitel wird ihre Zerrissenheit auch beschrieben: „Obwohl ich mich freue, ihn zu treffen, erschreckt 
mich die Tatsache, daß ich die Kinder verlassen muß, um bei ihm zu sein.“ (Wort 89) 



 54

Sie hatte sich auf den Rücken gedreht, und ich erschrak, als ich mit meiner Hand ihre 
Schulter suchte und plötzlich in ihr Gesicht faßte, ihr Gesicht war naß von Tränen. Ich 
konnte nichts sagen, ich nahm meine Hand da oben weg, suchte unter der Decke ihre 
kleine, feste Hand und hielt sie fest. Ich war froh, daß sie mir sie ließ. „Verdammt“, sagt sie 
im Dunkeln „Jeder Mann sollte wissen, was er tut, wenn er heiratet.“ (Wort 156) 

Dabei verspricht er, alles zu tun, um eine Wohnung zu bekommen. Sie erwidert ihm, 

„es liegt gar nicht an der Wohnung. Glaubst du wirklich, es läge daran?“ (ebd.)  

In den Worten der Beiden ist zu erkennen, dass die Realität geschlechtsspezifisch 

unterschiedlich wahrgenommen wird. Käte weiß, dass das Problem weiterer 

Schwangerschaften nicht gelöst werden kann, auch wenn sie eine größere Wohnung 

hätte und ihr Mann nach Hause zurückkäme. Bereits vorher hat sie sich so geäußert,  

ich möchte nicht, daß du nach Haus kommst, herumbrüllst, die Kinder schlägst, obwohl du 
weißt, daß sie unschuldig sind. Ich möchte nicht. Es wird nicht lange dauern, dann schreien 
wir uns gegenseitig an. (Wort 153) 

Dies zeigt eindeutig, dass eine größere Wohnung zwar gegen die Enge etwas helfen 

könnte, aber das Problem des sozialen Miteinanders nicht grundlegend ändert. Damit 

kritisiert Böll die Struktur der Gesellschaft. Er stellt eine ganz andere Welt dar, von der  

Käte nur träumen kann. Dies wird durch sie geschildert:  

Es mußte schön sein in einem Leben, in dem es keine Ehe gab, keine verschlafenen 
Männer, die, kaum erwacht, nach ihrer Zigarettenpackung griffen. […] Immer noch träumte 
ich von diesem ehelosen Leben, das uns verheißen ist, hörte den Rhythmus liturgischer 
Gesänge, sah mich mit Männern zusammen, mit denen ich nicht verheiratet war und von 
denen ich wußte, daß sie nicht begehrten, in meinen Schoß zu gelangen. (Wort 168) 

Diese Vorstellung, die Beziehung mit Männern ohne Ehe und deren Verpflichtungen, ist 

ein utopischer Entwurf des Autors für die Gemeinschaft der Geschlechter210. Diese  

Form des Zusammenlebens ist heutzutage gängiger geworden als damals, aber gewisse 

Verpflichtungen müssen von jeder Seite getragen werden: Das gemeinsame Leben 

scheint an sich kein Problem zu sein, aber wenn sie Kinder bekommen, müssen diese 

aufgezogen und erzogen werden. Und „von wem?“ und „wie?“ sind die Fragen. Dabei 

sollte die Rollenverteilung im Zusammenleben geregelt werden. Sonst bleibt das 

gemeinsame Leben auf der Ebene der Utopie, die man nicht erreichen kann.  

Balzer ist der Meinung:  

                                                           
210 Im zwölften Kapitel stimmt Fred Kätes Ideal mit dem  Zusammenleben ohne Verpflichtung auch zu: „Es wäre 

schön, dich wiedersehen in einem Leben, in dem ich dich lieben könnte, so lieben wie jetzt, ohne dich zu 
heiraten.“ (Wort 170) 



 55

In der Konfrontation mit dem sich verändernden „Material“ der geschichtlichen 
Wirklichkeit und durch seine immer neu zu gestaltende Verarbeitung untersucht [Böll] 
schreibend die Möglichkeiten der Selbstverwirklichung des Menschen in herrschaftsfreier 
[...] Gemeinschaft. Die Liebesbeziehung zweier Menschen in „religiöser“ Zärtlichkeit ist 
dabei das Gegenmodell zur gesellschaftlichen Wirklichkeit, vom Anspruch her utopisch, 
durch die Ansiedlung in je konkreter Wirklichkeit aber doch auch realistisch. Für die 
Funktion eines herrschaftsfreien Gemeinschaftsmodells ist von den möglichen 
Liebesbeziehungen die verrechtlichte Form der Ehe auszuklammern.211 

Fred erschrickt vor sich selbst; als er sich im Spiegel sieht, erkennt er sich zunächst 

nicht mehr, dann identifiziert er sich mit den Männern, die mit blassen und trostlosen 

Gesichtern bei seiner Mutter waren, entweder zu betteln, oder irgend etwas zu 

verkaufen. (Wort 8-9) Jetzt geht er selbst betteln und vergleicht seine Lage mit der des 

Geistlichen Serge, der ihm das Geld gibt: 

Seine sauber gebürstete Soutane, seine gepflegten Hände, die präzise Rasur seiner Wangen, 
das brachte mir die Schäbigkeit unserer Wohnung zum Bewußtsein, die Armut, die wir seit 
zehn Jahren einatmen wie weißen Staub, den man nicht schmeckt, nicht spürt - diesen 
unsichtbaren, undefinierbaren, aber wirklichen Staub der Armut, der in meinen Lungen 
sitzt, in meinem Herzen, in meinem Gehirn, der den Kreislauf meines Körpers beherrscht 
und der mich nun in Atemnot brachte: Ich mußte husten und atmete schwer. (Wort 59) 

Die saubere Ordentlichkeit des Geistlichen wird der von Bogners gegenüber212 gestellt, 

die täglich gegen den Schmutz kämpfen müssen und doch nicht von ihm befreit werden. 

Freds psychische Verfassung wird im letzten Kapitel geschildert: 

Ich sehe in seinem Gesicht Güte und Klugheit, würde gern mit ihm sprechen, bringe es aber 
nicht über mich. Manchmal meine ich, daß ich mit meinem schmutzigen Priester reden, 
sogar bei ihm beichten würde, ich weiß auch, daß es keines Menschen Schuld ist, wenn er 
sauber ist, die Sauberkeit liebt, und gerade Serge nicht, dessen Güte ich spüre, würde ich 
sie vorwerfen. Und doch hält mich die tadellose Weiße seines Kragens [...] ab. (Wort 185) 

Freds psychische Veränderung durch seine Situation wird im fünften Kapitel gezeigt:  

Er habe immer eine Abneigung gegen körperliche Züchtigung gehabt, weil er nicht 

sehen konnte, wenn ein Mensch misshandelt wurde: „Es hat mir immer weh getan, 

wenn jemand in meiner Gegenwart geschlagen wurde, und sooft ich Zeuge war, habe 

ich es zu verhindern versucht. Auch bei den Gefangenen.“ (Wort 64) Seitdem er an 

Armut leidet und in einem Zimmer mit den Kindern wohnen muss, kann er diesen 

Zustand nicht ertragen. Daher ist seine Reaktion auf seine Umgebung aggressiv und 

manchmal folgt er seinen Aggressionen. Diese Änderung bekennt er selbst: 

                                                           
211 Balzer: Anarchie und Zärtlichkeit. S. 33. 

212 Vgl. Herlyn, Heinrich: Heinrich Böll als utopischer Schriftsteller. Untersuchungen zum erzählerischen Werk. 
Bern/ Berlin/Frankfurt a. M.: Peter Lang 1996, S. 159-160. 



 56

Aber seit ein paar Monaten fühle ich oft den Wunsch, jemand ins Gesicht zu schlagen, und 
manchmal habe ich auch meine Kinder geschlagen, weil ihr Lärm mich reizte, wenn ich 
müde von der Arbeit kam. Ich schlug sie heftig, sehr heftig, wissend, daß es ungerecht war, 
was ihnen durch mich geschah, und es erschreckte mich, weil ich die Herrschaft über mich 
verlor. (Wort 65) 

Er verbietet seinen Kindern, die gern singen, zu Hause zu singen. Dazu erklärt er, dass 

ihre Heiterkeit und ihr Lärm ihn reizten, und er sie deshalb geschlagen habe: „Ins 

Gesicht, auf den Hintern hatte ich sie geschlagen, weil ich Ruhe haben wollte, Ruhe, 

abends, wenn ich von der Arbeit kam.“ (Wort 66) Sogar bei der Prozession bekommt er 

plötzlich den Drang, eine Frau zu schlagen, die neben ihm in der Menschenmenge geht 

und ihren Mann anschreit, schneller voranzugehen, damit sie die Messe nicht 

versäumen. (ebd. 65) So demonstriert Böll durch die Figur Fred, wie ein Mensch sich 

durch die milieubedingten Verhältnisse verändert, die sein Leben stark belasten. 

Darüber hinaus schildert der Autor, dass nicht nur Freds Gefühl, sondern auch dessen 

Gesicht anders wird. Dies wird aus der Perspektive Kätes beschrieben:  

Und ich sehe Freds Gesicht, unerbittlich alt werdend, leer gefressen von einem Leben, das 
nutzlos wäre und gewesen wäre ohne die Liebe, die es mir einflößt. Das Gesicht eines 
Mannes, der früh von Gleichgültigkeit erfaßt wurde gegen alles, was ernst zu nehmen andre 
Männer sich entschlossen haben. (Wort 50-51) 

Je mehr Käte unter Freds Veränderung und seinem Verhalten in der Familie leidet, 

desto mehr weiß sie, dass sie die gesamte Verantwortung tragen muss. Damit 

veranschaulicht der Schriftsteller, welche Probleme der Krieg im Nachhinein in den 

Familien verursacht, und wohin sie führen, und welche Last davon die Ehefrauen tragen 

müssen.  

Böll zeigt auch, dass sie die Solidarität anderer Menschen in solch trostloser Lage 

erfährt: Die wichtigen weiblichen Figuren sind das Mädchen in der Bude und die 

Hauswirtin. Im sechsten Kapitel wird ein Dialog zwischen Käte und der Hauswirtin 

geführt, die gern ihre Kinder für kurze Zeit hüten will. Es klingt wie ein Sprichwort, als 

sie zu Käte sagt: „Es gibt keine Medizin gegen die Armut.“ (Wort 73)  Zum Trost 

schenkt sie Käte sogar ein Gläschen Cognac ein. Böll schildert dies aus der Perspektive 

Kätes, wie der Alkohol bei der leidenden Protagonistin in dieser Situation auf sie wirkt: 

„Prost“, ließ den wohltuend brennenden Cognac in mich hineinlaufen und begriff in diesem 
Augenblick, begriff die Männer, die Säufer sind, begriff Fred und alle, die je getrunken 
haben. (ebd. ) 

Diese ältere Hauswirtin warnt sie, nicht schwanger zu werden, als sie deren 

Verabredung mit ihrem Mann mitbekommt. Sie spürt Kätes Schwangerschaft eher als 



 57

diese selbst durch deren blasses Gesicht und gibt ihr einen Rat für ihr Aussehen, 

dunkelroten Lippenstift zu nehmen, damit sie nicht so blass wirke. Dies hat aber eine 

andere Wirkung und verursacht, dass sie im schmuddeligen Hotel für eine Hure 

gehalten wird. 

Das Mädchen in der Imbissstube wird von Böll sehr menschlich dargestellt: Als Käte 

unterwegs zu ihrem Mann dort vorbeikommt, hat sie kein Geld bei sich. Das Mädchen 

gibt ihr jedoch Kuchen und Kaffee in dem Vertrauen, dass sie später alles bezahlt, 

obwohl es sie nicht kennt. Manche Rezensenten vergleichen das lächelnde Mädchen mit 

einem Engel. Die Begegnung Kätes mit dem Mädchen und einer Engelsfigur aus Gips 

konstruiert der Autor als Kontrast: Während die Engelsfigur zur 

„Frömmigkeitsindustrie“ gehört, wirkt das Mädchen als lebendige Engelsfigur, die mit 

ihrem Lächeln das Ehepaar mit Nächstenliebe beschenkt. Diese menschliche 

Kommunikation wirkt wie eine Oase in der trostlosen, fast wüstenhaften Welt der 

Bogners. 

 Im Gegensatz zu den solidarischen weiblichen Figuren stellt Böll auch eine 

Gegenfigur dar, nämlich die Frau Franke, die zwar äußerlich fromm scheint, indem sie 

an den religiösen Ritualen eifrig teilnimmt, aber tatsächlich wird ihre Frömmigkeit 

durch Kätes monologische Schilderung entlarvt: 

[I]ch habe Angst, weil ich sie [ihre Kinder] vor nichts bewahren kann, nicht vor der 
Hartherzigkeit der Menschen, vor der Hartherzigkeit von Frau Franke, die zwar jeden 
Morgen den Leib Christi empfängt, aber jedesmal, wenn eins der Kinder den Clo benutzt 
hat, aus ihrem Arbeitszimmer gelaufen kommt, die Sauberkeit des Clos kontrolliert und im 
Flur zu keifen beginnt, wenn ein einziger Wasserspritzer ihre Tapete getroffen hat. Ich habe 
Angst vor den Wassertropfen – wenn ich das Abziehen höre im Clo, bricht mir der Schweiß 
aus. (Wort 129) 

Besonders durch die Figur Käte Bogner wird weibliche Stärke213 in Konfliktsituationen 

gezeigt, während der Ehemann aus seiner schwierigen Lage flieht: Trotz aller 

Schwierigkeiten bleibt Käte fest und gibt nicht auf, ihre Kinder zu erziehen und zu 

lieben. Ihre zähe Geduld und Ausdauer sind ihre Charakterstärke. Sie kämpft täglich 

auch noch gegen ihr Umfeld; gegen die Kriegsfolgen, den Staub und den Schmutz. 

Wegen ihres kranken Kindes muss sie ihre Wohnung sauber zu halten: „Staub legt sich 

über alle Gegenstände des Zimmers, feiner kalkiger Puder, der mich zwingt, ein zweites 

Mal mit dem Staubtuch alles abzureiben. […] höre ich das Husten des Kleinen, dem 

dieser widerwärtige Staub in die Kehle geraten ist“. (Wort 48) Dazu meint Römhild, 

                                                           
213 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 27-28. 



 58

dies mache Käte „nicht etwa aus Ordnungsfanatismus, sondern aus mütterlicher 

Verantwortung“214. So entwickle sie sich zu einem Typ der 'ewig putzenden Frau'. Mit 

ihrem Kampf gegen den Schmutz kann sie auch an den Ruhetagen nicht aufhören: 

[W]enn auch Sonntag ist, ich muß putzen, ich muß gegen den Schmutz kämpfen. Seit 
Jahren kämpfe ich gegen den Schmutz dieses einzigen Zimmers […], und ich könnte mir 
ausrechnen, daß mein Kampf beendet sein würde, wenn ich soviel kalkiges Sediment 
herausgekratzt, ausgespült habe, wie vor sechzig Jahren die Maurer, muntere Burschen, in 
diesem Zimmer verarbeitet haben.“ (Wort 51-52) 

Sie muss alles aushalten für die Existenz ihrer Familie. Nicht nur materielle Not, 

sondern auch andere, daraus folgende Schwierigkeiten begleiten sie in ihrem Leben: 

Ihre größte Sorge in ihrem Eheleben sind die Schwangerschaften, die sie eigentlich 

durch moderne Verhütungsmethoden vermeiden könnte, die aber von der kirchlichen 

Lehre untersagt sind. So macht der Autor den Geschlechterunterschied klar durch Kätes 

Schwangerschaften. Ihre Konflikte zeigen sich bei ihren Beichten: „[…] meine ganze 

Angst, meinen ganzen Schmerz, […] meine Angst vor der Lust, […] die Unruhe unserer 

Ehe.“ (ebd. 93) Sie klagt bei Fred, dass sie ihn beneide, weil er nicht schwanger werden 

könne und tue wie er wolle (ebd. 158).  

Der Konflikt zwischen dem Alltagsleben und der kirchlichen Lehre über Verhütung 

wird durch die Reklame für Kondome zugespitzt, als diese am Himmel mit roten 

Gummivögeln gemacht wird.  Dies ist auch ein spezifisches Problem von Frauen, das 

Ehemänner nicht so stark belastet. Aber Fred macht sich Gedanken, weil seine 

finanzielle Sorge damit zusammenhängt. Besonders als sie erneut schwanger ist, wird 

die Spannung des Ehepaars zwischen dessen Glaubensvorschriften und der 

Verhütungsreklame noch größer, die den ganzen Roman durchzieht mit dem Motto: 

Vertrau dich deinem Drogisten an! 

Böll lässt seine Protagonistin trotz aller Schwierigkeiten215 durch Gott ihren Trost 

finden, so dass sie nächtelang auf ihrer „schäbigen Couch alle Gebete“ (ebd. 95) betet. 

Als sie unter Schwangerschaftsübelkeit sehr leidet, bekennt sie:  

GOTT schien der einzige zu sein, der bei mir blieb in dieser Übelkeit, die mein Herz 
überschwemmte, meine Adern füllte, rund kreiste in mir wie mein Blut - […] 
Gleichgültigkeit gegen sie alle erfüllte mich und es blieb bei mir nichts als das Wort 
GOTT“ (Wort 141-142)  

                                                           
214 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 29. 

215 Eine ähnliche Situation hat der Autor im Krieg selbst erlebt. 



 59

Aber ab und zu hat sie Hass auf die Geistlichen, die ihr heuchlerisch scheinen. Diese 

Paradoxie bringt der Autor ganz bewusst in seinen Roman, damit seine Leser gegen die  

kirchliche Institution kritisch werden sollen. Käte beichtet, dass sie „Angst vor dem 

Empfang der Heiligen Kommunion“ (Wort 93) habe und auch „Haß auf die Priester, die 

in großen Häusern wohnen und Gesichter haben wie Reklamebilder für Hautcreme“ 

(ebd. 94). Deshalb verweigert ihr der Bauernpfarrer zunächst die von Käte erbetene 

Absolution, aber nach seinem Hausbesuch (im 12. Kap.) während ihrer Abwesenheit 

versteht er ihre reale Lage und erteilt ihr die Absolution zugleich mit seiner Bitte um 

Verzeihung.  

Bernd Balzer interpretiert den Roman Wort, es gehe darin um den alltäglichen Kampf216 

des Ehepaars gegen Resignation, Armut, Langeweile, soziales Elend und Einsamkeit: 

Ihr entfremdetes Eheleben ist Ausdruck einer generellen gesellschaftlich-sozialen 
Entfremdung, deren Ursache freilich nicht nur der Krieg ist. Ursache ist auch die 
bürgerliche Bigotterie, welche durch ein bestimmtes kirchliches Milieu stabilisiert wird.217 

Damit sei ein Teufelskreis in der Gesellschaft veranschaulicht: „Denn alles das, was 

nach der offiziellen kirchlichen Lehre Ehe sein soll - die Gemeinschaft der Liebe, 

Geborgenheit, Kommunikation - das alles wird ausgerechnet durch ein Milieu 

verhindert, das durch die Kirche gestützt wird.“218 

Der Autor stellt das Ehepaar Franke sehr unterschiedlich dar: Während Frau Franke als 

kalt, scheinheilig, redselig und lebhaft ohne Zärtlichkeit beschrieben wird, wird die 

Haltung ihres Mannes anders dargestellt. Dies wird durch die Schilderung Kätes 

gezeigt:  

Herr Franke spricht selten, aber wenn er weiß, daß seine Frau nicht da ist, steckt er 
manchmal den Kopf in unser Zimmer und legt, ohne ein Wort zu sagen, eine Tafel 
Schokolade auf den Tisch, der an der Tür steht, und manchmal finde ich einen Geldschein 
in dem Umschlagpapier versteckt, und ich höre ihn manchmal im Flur mit den Kindern 
sprechen. Er hält sie an, murmelt ein paar Worte, und die Kinder erzählen mir, daß er sie 
über den Kopf streicht und „Liebes“ zu ihnen sagt. (Wort 28) 

Ohne viel zu sagen, praktiziert dieser Mann in der Tat „Nächstenliebe“. Durch den 

Kontrast dieses Ehepaares ermöglicht Böll ein gerechtes Urteil über männliche und 

                                                           
216 Vgl. Balzer, Bernd (Hg.): Heinrich Böll. 1917-1985. Peter Lang 1992, S. 165-166. 

217 Balzer (Hg.): Heinrich Böll. 1917-1985. S. 166. 

218 Balzer (Hg.): Heinrich Böll. 1917-1985. S. 166. 



 60

weibliche Charaktere und hält das Gleichgewicht zwischen den beiden Geschlechtern. 

Indem das negative männliche Bild von Fred durch die positive Charakterisierung von 

Herrn Franke ausgeglichen wird, wird umgekehrt Kätes positives Bild durch den 

Charakter von Frau Franke ausgeglichen. 

 

 

Bölls Ehekritik sieht Karl-Josef Kuschel als Gesellschaftskritik folgendermaßen: 

„Nirgendwo führt Heinrich Böll den Zusammenhang von Ehekritik und 

Gesellschaftskritik eindrucksvoller vor als in seinem Nachkriegsroman Und sagte kein 

einziges Wort von 1953.“219 Bernd Balzer weist darauf hin, dass Böll seine 

Überlegungen um die Form einer menschlichen Gemeinschaft bereits in diesem Roman 

begonnen habe.220 Über diesen Roman erklärt Böll selbst, dass der Ehemann Fred 

Bogner die rechtliche Verbindlichkeit der Ehe nicht ertrage, obwohl er seine Frau und 

Kinder liebe:  

[E]r arbeitet so viel er kann, verdient ein bißchen Geld, pfuscht sich durch, aber dieser 
permanente Anspruch, der durch die Verrechtlichung des Verhältnisses entsteht oder 
entstanden ist, den kann er nicht ertragen. 221 

Böll fügt hinzu, dass der Krieg Männer verantwortungslos gemacht, entwurzelt und 

auch verwöhnt habe, weil sie während des Krieges alles vom Staat bekommen haben 

(Essen, Uniform, Geld usw.), darum brauchten sie sich eigentlich um nichts zu 

kümmern. So seien die Männer unfähig geworden. Wenn eine Ehefrau dies ironisch 

ihrem Mann gegenüber erwähnen würde, gäbe es Konflikte: 

[D]ann ist es für den starken Mann unerträglich, denn er muß ja ewig seine Stärke und 
seinen Erfolg beweisen. Für den schwachen Mann ist es schwer zu ertragen, weil die 
Überlegenheit der Frau sehr leicht sichtbar wird.222 

Nach der Meinung Reids stelle Böll mit diesem Roman die traditionell-bürgerliche 

Rolle der Geschlechter in Frage, indem er damit nicht nur an theologische Fragen rühre, 

                                                           
219 Kuschel, Karl-Josef: Liebe - Ehe - Sakrament. Die theologische Provokation Heinrich Bölls. In: Heinrich Böll 

1917-1985. Hg. von Bernd Balzer. Bern: Peter Lang 1992, S. 165 

220 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 130-131. 

221 Interviews I, S. 550. 

222 Interviews I. S. 550-551. 



 61

sondern auch die Autorität des Mannes untergrabe.223 Reid ist überzeugt, dass Böll „in 

ungewöhnlicher Deutlichkeit [seine] Abscheu gegenüber männlicher Dominanz“224  

vermittle:  

Käte ist von den beiden Eheleuten bei weitem die Dynamischere, sie ist es, die 
Entscheidungen fällt. So wird der Leser sensibilisiert für den Unterschied zwischen den 
traditionellen Verhaltensmustern und ihrer Realisation im Roman. Später sprach Böll von 
der Generation, die geprägt worden ist vom Krieg und der Zeit davor. Die Erfahrung der 
existentiellen Unsicherheit, die der Soldat im Krieg gemacht hatte, läßt ihn später zum 
Nihilisten werden, dem der Erfolg gleichgültig ist. […] Er verachtet staatliche Autorität 
ebenso wie jede Art von Vorschriften. [...] Er hat nicht die Absicht, Karriere zu machen.225 

So habe Böll seinen Protagonisten als „Nachkriegs-Antiheld“226unter dem Einfluss von 

Albert Camus typisiert.  

Die Geschlechterunterschiede im Berufsleben stellt Böll in Wort realistisch dar, wo 

Käte wegen ihres Geschlechtes benachteiligt wird. Dies kann bei der Schilderung von 

Freds beruflichem Werdegang festgestellt werden: 

[...] wollte ich Bibliothekar werden, obwohl ich zum Lesen nicht neige, und in einer 
Bibliothek lernte ich Käte kennen, die die Bücher liebt. Ich blieb dort, weil Käte dort war, 
aber wir heirateten bald, und sie mußte ausscheiden, als sie zum ersten Male schwanger 
war. Dann kam der Krieg, unser erstes Kind, Clemens, wurde geboren, als ich einrücken 
mußte. (Wort 113)  

Damit ist das weibliche Schicksal in der damaligen Gesellschaft beschrieben, weil Käte  

wegen Schwangerschaft auf ihr Berufsleben verzichten muss, obwohl sie besser 

geeignet für die Arbeit in der Bibliothek als ihr Mann ist, weil sie offensichtlich ihren 

Berufsweg wegen der Liebe zu Büchern ausgewählt hat. Sie sagt ihm:  

[E]s war ein Jammer, dich in einer Bibliothek zu sehen, weil du ein Buch nicht einmal 
richtig anfassen kannst - dann Tapetenfabrik, Expedient, [...] und das Telefonieren hast du 
im Krieg gelernt. (Wort 131)  

So wird die Unfähigkeit ihres Mannes in der Bibliothek bestätigt. Trotz ihrer besseren 

Eignung für Bibliothekswesen hat sie keine Chance, ihren Beruf wieder auszuüben, weil 

sie nun drei Kinder hat, die viel Zeit in Anspruch nehmen. Die Folge davon ist die 

Armut, die ihr weitere Probleme und Lasten bringt.  

                                                           
223 Vgl. Reid: Heinrich Böll. S. 126. 

224 Reid: Heinrich Böll. S. 127. 

225 Reid: Heinrich Böll. S. 127-129. 

226 Reid: Heinrich Böll. S. 129. 



 62

Am Ende des Romans will Fred ernsthaft nach Hause zurückkehren. Aus seiner 

Perspektive soll alles mit seiner Familie wieder gut werden. Dies scheint auf den ersten 

Blick ein 'happy-end' zu sein, aber kritische Leserinnen fragen skeptisch, ob seine 

Rückkehr für Käte  tatsächlich gut sein kann, denn sie weiß, dass er allein die ganzen 

sozial bedingten Probleme nicht lösen kann, auch wenn er sich ändert. Seine Änderung 

kann höchstens innerhalb der familiären Atmosphäre etwas bewegen, z.B. kann er mit 

seinen  Kindern freundlich umgehen und seiner Frau im Haushalt helfen. Aber Kätes 

größter Konflikt zwischen Schwangerschaft und kirchlicher Lehre bleibt unverändert, 

solange diese sich nicht ändert. 

Damit macht der Autor die Notwendigkeit der Gesellschaftsverbesserung sichtbar. 

Gleichzeitig fordert er seine Leserschaft zur kritischen Auseinandersetzung innerhalb 

der christlichen Gesellschaft und zur Konfrontation zwischen der kirchlichen Lehre und 

der Realität auf. Der Schluss mit der Rückkehrabsicht des Protagonisten deutet 

außerdem auch eine Änderung des Einzelnen an.



 63

3.3. Haus ohne Hüter 

In diesem Roman227 konstelliert der Autor verschiedene Ehen und komplizierte 

Partnerschaften. Wie der Titel sagt, handelt es sich um zwei Kriegerwitwen, die ohne 

ihre „Hüter“ leben müssen. Die Erzählperspektiven werden in diesem Roman durch die 

pubertierenden Kinder der Witwen erweitert, aber nicht in der Ich-, sondern in der Er-

Erzählform228. Sie betrachten aus ihrer naiven kindlichen Sichte die Welt der 

Erwachsenen. Die beiden jungen Mütter haben eine kurze Ehe erlebt und können ihre 

verstorbenen Ehemänner nicht vergessen; das Leben geht jedoch weiter ohne ihre 

„Hüter“229. 

 Während die wohlhabende Witwe Nella Bach psychisch so leidet, dass sie, um ihren 

Mann trauernd, aus der Realität flieht, muss Wilma Brielach unter Armut leiden und 

wechselt oft ihre Lebenspartner; entweder weil diese sie verlassen, oder sie selbst 

wechselt sie aus der Notwendigkeit, ihre finanziellen Probleme durch eine bessere 

Beziehung zu lösen. Durch die Witwen demonstriert der Autor verschiedene Entwürfe 

von Ehe und Partnerschaft. 

In einem Interview äußert Böll seine Vorstellung von Partnerschaft:  

[W]ahrscheinlich ist es so, daß eine Ehe, eine rechtlich und kirchlich verankerte Ehe ohne 
Ironie weder für den Mann noch für die Frau zu ertragen ist. [...] Ich denke mir, daß ganz 
neue Formen entstehen müssen, die natürlich für die Frauen nicht belastend sein dürfen, 
weil sie auch eine rechtliche Sicherung brauchen.230 

Ohne rechtliche Sicherung können manche Frauen sich weder an Moral noch an 

Gesellschaftsnormen halten. Bereits 1951 thematisiert Böll dies und schreibt eine 

Kurzgeschichte „Die Botschaft“, die in der Monatsschrift Karussell in Kassel 

erschienen ist. Darin handelt es sich um eine Kriegerwitwe, die sich vor drei Jahren zum 

letzten Mal von ihrem Mann am Bahnhof verabschiedet hat und dabei schon seinen Tod 

geahnt hat. Als der Bote (als Erzähler) die Todesnachricht zu ihr bringt, hört er „ein 

                                                           
227 Böll: Haus ohne Hüter. (Im Folgenden werden die zitierten Seiten aus diesem Roman als Haus gekürzt.) 

228  Zu diesem Terminus komme ich im nächsten Kapitel zurück. 

229 Dieser im Titel vorhandene Begriff enthält den traditionellen Sinn (Mann als Hüter bzw. Schützer der Familie), 
deutet aber auch die Zerstörung der gesellschaftlichen Ordnung an, die durch den Krieg zerbrochen ist. 

230 Interviews I. S. 550-551. 



 64

girrendes Frauenlachen; dieses rätselhafte Lachen, das ungreifbar ist […]. Jedenfalls 

konnte so nur eine Frau lachen, die nicht allein war“231 Wilhelm J. Schwarz resümiert 

deren Lage: 

Drei Jahre bedeuten eine lange Zeit für die kleine, einfache Frau, […]. Schon die 
Beschreibung des Hauses und der Wohnung wirft ein bezeichnendes Licht auf diese Frau: 
[…] ihr kleines, plattgedrücktes Haus, die grünen Läden, deren Anstrich längst verwaschen 
ist, das niedrige Dach, das mit rostigen Blechplatten geflickt ist. […] Es ist die Wohnung 
einer Witwe, der nicht nur das Geld, sondern vor allem der Ehemann fehlt, der nach dem 
Rechten sehen könnte. Es ist aber die Wohnung einer Frau, die nicht ihr ganzes Leben dem 
Andenken eines Toten zu widmen vermag. […] Die vorgefundene Situation sagt genug 
über die vielen einsamen Tage, die die kleine Frau nach dem Abschied ihres Mannes 
verbracht hat. Frau Brink hat eben auf ihre Weise versucht, mit ihrem Schicksal fertig zu 
werden.232 

So stellt Böll das Leben der Kriegerwitwe mit Verständnis dar, damit sie nicht von der 

bestehenden Moral verurteilt wird, auch wenn ihr Verhalten zur Sicherung ihrer 

Existenz unmoralisch scheint. Also hat er in dem Roman Haus ohne Hüter dieses 

Thema weiterhin zur Diskussion gestellt. Wenn Menschen in Not sind, wird die Moral 

weniger geachtet, denn diese scheint bei Hunger gleichgültig zu sein. Dieses Phänomen 

ist in miserablen Situationen zu erkennen, besonders im Krieg wird es verstärkt: Als 

Folge wirkt sich die elende Lage noch lange in den Nachkriegszeiten aus. Da die 

materielle Not durch mangelnde Nahrung körperliche Schwäche verursacht, führt diese 

wiederum zur Schwäche der Seele. Dies zeigt der Autor durch die Figur Wilma 

Brielach, die ähnliche Voraussetzungen wie die o.g. Frau Brink hat: Sie heiratet mit 

achtzehn Jahren den Panzergefreiten, der drei Jahre später im Krieg fällt.  

Bei der Geburt ihres Sohnes erlebt sie neben dem Schmerz der Wehen etwas sehr 

Unangenehmes, das Männer nie erleben können: 

[Sie] hatte ihn geboren, während Bomben auf die Stadt fielen, in die Straße, zuletzt auf das 
Haus, in dessen Keller sie in den Wehen schrie. Sie lag auf einem schmutzigen 
Luftschutzbett, das von jener Stiefelschmiere verdreckt war, wie sie die Armee an ihre 
Soldaten ausgab. Sie hatte mit dem Kopf auf der Stelle gelegen, wo ein Soldat seine Stiefel 
hingelegt hatte: Der Trangeruch hatte sie mehr zum Erbrechen gereizt als ihr Zustand, und 
als ihr jemand ein benutztes Handtuch unter den Kopf legte, empfand sie den Geruch der 
Kriegsseife, diese Spur eines Ersatzaromas empfand sie als eine Erleichterung, die sie 
weinen machte: Die winzige Spur schmutziger Süße des Parfüms in diesem Handtuch 
erschien ihr als etwas ungemein Kostbares. (Haus 13) 

                                                           
231 Böll, Heinrich: Die Botschaft. In: Heinrich Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 3. Hg. von Frank Finlay/ Jochen 

Schubert. Köln: Kiepenheuer & Witsch 2003, S. 154. 

232 Schwarz, Wilhelm Johannes: Der Erzähler Heinrich Böll. 3. erw. Aufl. Bern/ München: Franke Verlag 1967, S. 
86. 



 65

Dabei zeigen die Wörter den Kontrast zwischen dem männlichen und weiblichen  

Geschlecht: Während die Nomen wie ‘Bomben, Soldat, Stiefelschmiere, Armee, 

Luftschutz’ militärische Zerstörungsmacht repräsentieren, werden die Wörter wie 

„geboren, Wehen“ für das Leben im Zusammenhang mit weiblichem Leiden benutzt. 

Ihre Entbindung gelingt durch die Hilfe eines Mädchens, das die Kenntnisse für die 

Geburtshilfe aus einem Buch besitzt, diese aber nie praktiziert hat:  

[D]ie beste und kaltblütigste Helferin war ein vierzehnjähriges Mädchen, das auf einem 
Spirituskocher Wasser zum Sieden brachte, eine Schere darin sterilisierte und die 
Nabelschnur durchschnitt. Sie machte es genauso, wie sie es in einem Buch gelesen hatte, 
das sie nicht hätte lesen dürfen - kaltblütig und doch liebenswürdig und mit einem 
bewundernswerten Mut wandte dieses junge Mädchen an. (Haus 13) 

Dabei macht der Autor deutlich, welches Risiko Frauen haben können, indem er die 

Geburtsszene während des Krieges schildert, weil ohne solche zufällige Hilfe das Leben 

der zwei Menschen (die Mutter und das Geborene) in Gefahr geraten wäre. Das 

Problem der Schwangerschaft thematisiert Böll weiter in diesem Roman der weiblichen 

Figur Wilma Brielach, die an Armut extrem leiden muss. Ihre Schwangerschaften 

werden aus der Perspektive ihres Sohnes Heinrich erzählt, der alle Lebensgefährten 

seiner Mutter „Onkel“ nennt, wie er sie als Anerkennung für die Partnerschaft seiner 

Mutter bezeichnet: „Leo wurde Onkel Leo“. (Haus 20)  

Als Leo weiß, dass Wilma schwanger von ihm geworden ist, fordert er die 

Abtreibung. Dagegen wehrt sie sich, denn sie hat bereits einmal wegen ihrer Armut 

abgetrieben und will dies nicht wiederholen. Dieser Schwangerschaftsabbruch 

verursachte die Trennung von Karl, der Leos Vorgänger war und „es“ behalten wollte. 

Der Grund der Forderung Leos ist, dass sie ihre Stelle nicht aufgeben, sondern weiter 

arbeiten soll. Für ihn ist das wirtschaftliche Interesse wichtiger als das Kind. Er bedroht 

sie: „Ich bring’ es in die Anstalt, wenn du deine Stelle aufgibst.“ (Haus 20) Seine 

egoistische Haltung zeigt sich darin, dass er das Kind nicht haben will, aber auch darin, 

dass er zum Haushalt finanziell nicht genug beisteuert und Wilma ausnutzt. Sie 

durchschaut dies nicht und lässt sich weiter von ihm ausnutzen, während ihr elfjähriger 

Sohn Heinrich dies kritisch verurteilt. Letztendlich bemerkt sie doch Leos 

Hartherzigkeit ihr gegenüber, als sie dringend Geld für ihre zahnärztlichen 

Behandlungen braucht. Dies wird folgendermaßen geschildert: 



 66

Zu Hause war Leo, und sie wollte Leo nicht sehen. Er hatte so strahlend gesunde Zähne, 
und schon seit Monaten bemängelte er die ihren und ihren Mundgeruch, gegen den sie 
vergeblich ankämpfte. Seine harten, sauberen Hände prüften ihren Körper von Tag zu Tag, 
und seine Augen waren so hart und unbestechlich wie seine Hände. Er würde lachen, wenn 
sie ihn um Geld bat. Er schenkte ihr selten etwas, nur dann, wenn er in einem sentimentalen 
Augenblick gerade auch Geld hatte. (Haus 42) 

Aus der finanziellen Not für ihre Zahnbehandlung baut sie eine neue Beziehung zu 

einem Bäcker auf, der in seiner Ehe weder Liebe noch Freude bzw. Trost finden kann, 

weil das Ehepaar sich gegenseitig hasst. Der Autor konstruiert ein interessantes 

Verhältnis des Zusammenlebens mit und ohne Ehe von drei Figuren: Wilma Brielach, 

dem Bäcker und dessen Frau. Im vierten Kapitel wird der Bäcker folgendermaßen 

charakterisiert: 

[E]r war mager am Körper, hatte aber ein dickes, gesundes Gesicht und traurige Augen. 
Wenn er mit ihr [Wilma Brielach] allein war, pries er mit stammelnden Worten die Freuden 
der Liebe: ein mit dunkler Stimme vorgetragener Hymnus auf die Schönheit der 
körperlichen Liebe. Er haßte seine Frau, seine Frau haßte ihn, haßte alle Männer - er aber, 
der Bäcker, liebte alle Frauen, pries ihren Körper, ihr Herz, ihren Mund, manchmal seine 
Melancholie ins Wilde steigernd. (Haus 44) 

Seine Liebe zu Wilma ist einseitig; während diese aus purer Not das Verhältnis mit ihm 

eingeht, zeigt sich, dass sie seine Gefühle nicht erwidern kann.  

Die Darstellung der Beziehung zwischen Wilma und dem Bäcker ist nicht sehr 

glaubhaft, da der Grund des Hasses seiner Frau nicht genug erklärt wird. Die Ehefrau 

des Bäckers stellt Böll als die Figur der Weigerung dar, die ihrem Mann sein Eherecht 

vorenthält. Sie wird folgendermaßen charakterisiert: 

[M]agere, kurzhaarige Schönheit mit brennendem, hartem Blick, stets die Hand am 
Kassenschwengel, wie ein Kapitän seine Hand am Steuerrad hat: Sie hatte eine harte, kleine 
Hand mit „herbem“ Schmuck, mit kühlen, grünen Steinen, ganz hell, aber kostbar, Hände, 
die Leos Händen glichen. Schlanke knabenhafte Göttin, die vor zehn Jahren noch - schlank 
und herrisch - vor den Mädchen in braunen Jacken einhergeschritten war, singend mit einer 
hellen, schönen, so stolzen Stimme […]: kühle und freundliche Verweigerin nächtlicher 
Pflichten, die den dunklen, traurigen Mann im Keller in hymnische Verzweiflung trieb. 
(Haus 46) 

Die Adjektive für ihren Charakter 'kühl' und 'freundlich' bezeichnen, dass sie 

keineswegs negativ wirkt. Ihrem Mann gegenüber ist sie großherzig, indem sie ihn ganz 

frei lässt, Bordelle zu besuchen und Wilma zu demselben Zweck und zur 

Kinderzeugung zu nehmen. Dies ist auch zu erkennen, als Wilma zu ihm einzieht. 

Dabei zeigt sie keineswegs Feindseligkeit, sondern behandelt sie freundlich. Die 

Begegnung, die für Beide sehr peinlich sein könnte, ist aber wie eine utopische Szene 

dargestellt, in der die großzügige Herzlichkeit der Bäckersfrau zu sehen ist, die auf 



 67

jeden Fall nicht als Rivalin, sondern wie eine Kollegin erscheint: 

„Das müßte für die Kinder schön sein.“ 
„Herrlich wär’s für sie.“ 
„Nehmen Sie’s doch.“ 
„Oh, danke.“ 
„Keine Ursache.“ 
Wieder lag die leichte Hand auf ihrer Schulter und ein freundschaftlich-kameradschaftlicher Druck.  
[…] 
„Hoffentlich fühlen Sie sich wohl bei uns.“ 
„Oh, sicher.“  
„Würd’ mich freuen, auf Wiedersehen.“ (Haus 253) 
 

Die Haltung der Bäckersfrau ist verständnisvoll für die Kinder und solidarisch mit 

Wilma. Böll entwirft hier die Vorstellung, dass beim gemeinsamen Wohnen in einem 

Haus die beiden Frauen keine Probleme miteinander haben könnten, weil die Ehefrau 

des Bäckers weder Abneigung noch Ressentiments gegen Wilma hat, obwohl sie Hass 

gegen alle Männer hat. Diese Vorstellung scheint utopisch zu sein. Wie lange die 

Beziehung zwischen Wilma und dem Bäcker dauern kann, wird schon in der Szene des 

Umzugs angedeutet, als Brielachs zu ihm einziehen:  

Zweifel war im Gesicht des Bäckers zu lesen, und er schien zu überlegen, ob dieser Preis 
nicht zu hoch sei. Plötzlicher Umzug, zwei Kinder und die Schande, die es bedeutet, daß 
solcher Krempel in sein schönes Haus getragen wurde. […] Der Bäcker prüfte mit 
mißtraurischer Miene das Alter der Staubkränze um die dunkelgelben Tapetenflecken 
herum. […] Das Gesicht des Bäckers war unruhig und unsicher, als wäre er selbst 
erschrocken über diese Plötzlichkeit, mit der er den Umzug eingeleitet hatte. […] „Los, so 
geh doch endlich“, schrie der Bäcker. (Haus 246-247) 

Der Sohn Heinrich hört noch die schreiende Stimme seiner Mutter, die hinter der 

verschlossenen Tür hervorkommt: „Du hast gewollt, du hast gewollt, nicht ich.“ (Haus 

247-248) Dies zeigt zweierlei, dass der Bäcker den Umzug schon bereut und dass diese 

Beziehung nicht lange dauern kann. Böll fügt am Ende des 20. Kapitels ein, dass 

Heinrich bemerkt, etwas Neues entdeckt zu haben, als Albert kommt, um Brielachs 

Kinder abzuholen, damit Wilma und der Bäcker genügend Zeit für sich und für die 

Einrichtung nach dem Umzug haben:  

[D]ie Mutter lächelte und sagte, „[…] Ich danke Ihnen sehr“ sagte sie zu Albert, aber 
Albert nickte nur stumm und sah sie merkwürdig an: Glanz der Hoffnung war im Blick der 
Mutter. Verheißung, für einen Augenblick stand auch dieses Wort in Mutter und Alberts 
Augen, und es schien Einverständnis zwischen den beiden zu herrschen: 
Tausendstelsekunde der überraschenden Erkenntnis. (Haus 251-252) 

In den folgenden Kapiteln entwickelt sich diese Hoffnung weiter. In der Ruhe nach 

dem Umzug blickt Wilma zurück und denkt an Albert:  



 68

Onkel von Heinrichs Freund: Plötzlich hatte sie diesen fremden Mann umarmt, aus Angst, 
aus Wut über den Bäcker, aber ohne sich etwas dabei zu denken, und in dem Augenblick, 
als sie darüber erschrak und sich zurückziehen wollte, spürte sie den leichten Druck seines 
Armes, und seine Wange hatte für einen Augenblick ihren Hals berührt. Unten im Flur, als 
er mit den Kindern wegging, hatte er sie angesehen, wie man nicht jede Frau ansieht.  
(Haus 254) 

Während Wilma Brielach um sich und ihre Kinder zu versorgen, aus Not ihre Partner 

oft wechseln muss, hat Nella Bach keine finanziellen Schwierigkeiten. Der Kriegstod 

ihres Mannes lässt sie nicht zur Ruhe kommen und hat sie dem Staat gegenüber kritisch 

gemacht. Sie lehnt den Heiratsantrag Alberts ab, der bei ihr wohnt und bereits für ihren 

Sohn die Rolle des Ziehvaters übernommen hat. Nella erklärt ihm, weshalb sie seinen 

Antrag ablehnt: 

Heiraten […] will ich nicht mehr. darauf fall ich nicht mehr rein - wenn du willst, werde ich 
sofort deine Geliebte, […] als Geliebte werde ich dir treuer sein, als ich es als Frau sein 
könnte, aber heiraten werde ich nicht mehr. Seitdem ich begriffen habe, daß Rai tot ist, 
denke ich oft, daß es besser wäre, gar nicht zu heiraten: wozu dieses Theater, dieser Spuk, 
dieser tödliche Ernst mit der Ehe - und der Schrecken der Witwenschaft - drei Millionen, 
vier Millionen von diesen feierlichen Verträgen werden durch einen Krieg zunichte 
gemacht. (Haus 91) 

Daher findet sie es völlig sinnlos, eine neue Ehe zu gründen. Um die gesellschaftliche 

Ordnung zu halten, fordert der Freund ihres Mannes ihre Heirat wegen der Zukunft 

ihres Sohnes. Sie weigert sich und fragt ihn, warum er so korrekt und pedantisch sich 

streng an die Vorschriften halten wolle, ob es ihm nicht genüge, dass er praktisch die 

Rolle des Vaters für ihren Sohn habe. Dabei betont sie, nicht noch einmal Ehefrau sein 

zu wollen, wobei sie voraussetzt, später wieder erneuet Witwe zu werden. 

Mit fünfundzwanzig (Haus 182) ist sie Witwe geworden und will den Tod ihres 

Mannes rächen, der als Dichter sinnlos getötet worden ist. Sein Tod wird offiziell als 

„gefallen“ bezeichnet, aber in seiner Familie als Mord betrachtet, weil sein Vorgesetzter 

ihn aus persönlichen Gründen in den sicheren Tod geschickt hat. Wie er umgekommen 

ist, erzählt sein bester Freund Albert, der damals mit ihm zusammen war: „Dieser 

Gäseler […] hat Nellas Mann auf dem Gewissen – auf die legalste, unauffälligste Art, 

die es gibt: Im Krieg hat er ihn ermordet.“ (Haus 190) Obwohl ihm abgeraten worden 

war, Rai Bach loszuschicken, beharrt Gäseler auf dem militärischen Machtprinzip: „Es 

frag sich, ob der Befehl eines Offiziers ausgeführt werden muß oder nicht.“ (Haus 191) 

Albert meint: „[E]s hatte mit dem Krieg nichts zu tun, es war ein persönlicher Haß“ 

(Haus 192) Der Grund dieses Hasses ist die von Rai formulierte „Gäseler-

Charakteristik: Abitur gut. Katholisch […] Krankhaft ehrgeizig.“ Beim Abwägen des 

Widerstandes gegen den Befehl innerhalb der Truppe wird festgestellt, dass man bei 



 69

Befehlsverweigerung sicher erschossen wird, gehorcht Rai dem Befehl ohne 

Widerstand und wird getötet. Das Verhalten des Befehlshabers hat Böll als 

„Lächerlichkeit des Mannes“ literarisch umgesetzt, die Böll im Interview mit Wintzen 

genannt hat, wobei er betont, dass Unterwerfung und Untertänigkeit in existentiellen 

Notlagen entstehen: 

Sie wissen, was ein Vorgesetzter ist, den man jemandem vorsetzt wie die Suppe und sagt: 
hier friß oder stirb. Vorgesetzte Autorität schafft diese Art von Schrecken, Unterwerfung 
und Tyrannei. Auch im Zivilleben, auch im Frieden.233 

Durch den Tod Rais entsteht der Hass seiner Angehörigen. Nellas Hass wächst, 

während Albert allmählich seinen Hass gegen Gäseler abbaut: „Oh, ich hasse euch alle, 

weil ihr zulaßt, daß das Leben weitergeht. Vergessen streuen über den Mord, wie man 

Asche über Glatteis streut.“ (Haus 93) Deshalb wird das Rachegefühl ihrer Familie zu 

einer Lektion bei der Erziehung ihres Sohnes, dem regelmäßig diese Lektion wie eine 

Liturgie wiederholt wird, um den Namen des Mörders in sein Gedächtnis zu prägen. 

Nellas Mutter führt dies durch ihre Frage an; wo und wann Nellas Ehemann getötet 

worden ist. Besonders der Name des Schuldigen an seinem Tod soll mehrmals 

wiederholt werden. (Haus 108, 143)  

Durch die Figur Nella akzentuiert der Autor, wie ein Feindbild entsteht und wohin 

dies führt. Um Rache zu nehmen, nähert sich Nella dem Gäseler an, der seine Tat längst 

vergessen hat und hofft, Rais Gedichte für seine Anthologie zu bekommen. Der Autor 

stellt den Hass der Familie Bach gegen Gäseler auf gerechte Weise dar. Nellas Hass auf 

ihn lässt sie einen Racheakt planen, den sie aber bei der Begegnung nicht realisiert. 

Bölls Intention ist es der Leserschaft zu zeigen, dass persönliche Gewaltanwendung 

keine Lösung bringt. So schildert er, wie Nellas Racheabsicht sich zunächst steigert, 

aber dann in sich zusammenfällt: „Nella […] suchte vergebens den Haß auf Gäseler, 

spürte etwas anderes, Fremdes, kalt und unheimlich: Langeweile.“ (Haus 197) Im 

Gespräch mit Gäseler identifiziert Nella ihn als den Schuldigen am Tod ihres Mannes 

und macht ihm seine Schuld bewusst. Sie erzählt ihm, wie sehr ihr Mann den Krieg, die 

Generäle und das Militär gehasst habe und darüber hinaus macht sie ihm klar, dass sie 

ihm keine Gedichte von Rai geben werde:  

                                                           
233 Interviews I. S. 527. Vgl. S. 542: „Der Krieg hat mich gelehrt, wie lächerlich die Männlichkeit ist.“  



 70

Ich müßte Sie hassen, […] wenn ich nicht da aufgehört hätte zu leben, wo mein Mann 
starb. Das wollte ich: seinen Haß weiterhassen, denn er, wenn er Sie gekannt hätte, heute 
oder damals, er hätte Sie nur geohrfeigt. Das hätte mir gelingen müssen, weiterzutun, was 
er getan hätte, weiterzuhandeln, zu denken, wie er dachte und mich zu denken gelehrt hatte: 
Ohrfeigen an Leute verteilen, die den Krieg vergessen haben. (Haus 205) 

Mit der Phrase „seinen Haß weiterhassen“ wird ihre traditionelle Rolle als die 

Ehefrau234 des Verstorbenen verdeutlicht, ihrem Mann zu folgen. Aber sie merkt: „Er 

war nicht der schwarze Mann, der Bösewicht, wie Mutter ihn in des Jungen Phantasie 

zu graben versuchte“ (Haus 205). Vor dem Gespräch hat sie noch versucht, ihn zu 

hassen, aber es gelingt ihr nicht: 

Krampfhaft suchte sie Rai in der Erinnerung, um ihren Haß zu schüren, aber es kamen nur 
blasse Bilder herauf, erstarrte Klischees: italienische Dörfer, die wie Dörfer auf Prospekten 
aussahen, Rai darin wie ein verirrter Tourist. Müde Phantasie - die Gegenwart lähmte alles. 
Plötzlich lag Gäselers Arm auf ihrer Schulter, und sie sagte ruhig: „Tun Sie den Arm weg!“ 
Gäseler nahm sein Arm zurück, und sie wartete vergebens auf den Haß: […] Rai, einem 
Befehl geopfert, einem Prinzip dargebracht, Prestigetod - abgeknallt, unwiederbringlich. 
Rai kam nicht, und die Erinnerung schwieg. Haß kam nicht, nur Gähnen. (Haus 203) 

In der Wahrnehmung der Wirklichkeit verliert Nella ihr Feindbild, denn ihr scheint 

Gäseler anders als sie sich vorgestellt hat: Sie sehnte sich […] nach dem imaginären 

Gäseler, den sie hatte hassen können.“ (Haus 205) Das imaginierte Feindbild eines 

Monsters, das ihren Mann ermordete, soll den Hass hervorrufen, hat aber in seiner 

Gegenwart keine Bedeutung mehr. Er ist es nicht wert, sich an ihm zu rächen: „Dieser 

kleine Streber flößte ihr keinen Haß ein: […] Eitel war er, nicht einmal dumm, und er 

würde Karriere machen.“ (Haus 205) Mit diesem innerlichen und äußerlichen Prozess 

Nellas zeigt Böll, dass Feindbilder nur durch verbale Wiederholung im Gedächtnis 

erhalten bleiben. Und gleichzeitig demonstriert er durch seine Figuren die 

Möglichkeiten, das Feindbild bei bestimmten Anlässen zu mindern oder auch zu 

verstärken. Dies ist bei der Lektion der Großmutter erkennbar; auch wenn Albert ohne 

Übertreibung den Vorgang Tod Rais weiter erzählt hätte, würde es bei ihren Fragen und 

auch bei den Antworten Martins verstärkt. Durch die regelmäßige Wiederholung der 

Lektion wird der Name des Schuldigen und mit ihm das Feindbild dem Gedächtnis der 

Familienangehörigen fest eingeprägt.  

Eine weitere gefährliche Funktion durch das Feindbild zeigt Böll durch den Verehrer 

Bresgote, der den Verursacher am Tod Rais durch die Erzählung Alberts erfährt und 

Nella seinen Mordplan an Gäseler vorstellt. Als Lohn seiner leidenschaftliche Liebe zu 

                                                           
234 Ehefrauen in Korea und anderen asiatischen Ländern sollen dem Willen ihres Mannes nach seinem Tod folgen. 

Diese Frauen werden in der Gesellschaft gelobt und als ‘sittlich’ hoch angesehen. 



 71

ihr erwartet er ihre Zusage: „Sagen Sie nur ein Wort, und ich bringe Gäseler um.“ (Haus 

243) Als sie ihn statt einer Antwort fragt: „Würden Sie’s tun?“, antwortet er: „Ich 

würd’s tun, […] sofort“. Ihre Reaktion darauf steht aber im Gegensatz zu seiner 

Erwartung: „Gäseler, […] wozu?“ Damit wird die Racheplan beendet.  

Durch den Dialog läßt der Autor seinen Rezipienten bewusst werden, dass auch weitere 

Menschen verwickelt werden können. An der Figur Bresgote, die zunächst kein 

Feindbild hatte, zeigt Böll, dass das Motiv Bresgotes, die Gunst Nellas zu erkaufen, 

zum tödlichen Racheakt führen kann.  

Noch zwei verschiedene Ordnungsprinzipien stellt Böll in diesem Roman aus 

unterschiedlichen Perspektiven dar: Während „Onkel Karl“ die äußere Ordnung und 

Ordentlichkeit als oberstes Prinzip hat, sorgt Albert für die Ordnung bei Nella und auch 

bei seiner Frau Leen, die oft ihr Zimmer nicht sehr ordentlich hält. Nach deren Tod will 

er Nella heiraten, aber nicht aus Liebe zu ihr, sondern aus seinen eigenen 

Ordnungsprinzipien heraus. Nella Bach wird als attraktive Frau beschrieben, die 

Männer begehren, dies wird zu Beginn des 3. Kapitels dargestellt:  

Sie spürte schon seit einigen Minuten, daß jemand sie von hinten anstarrte mit der 
Beharrlichkeit des sieghaften Typs, der sicher war, erhört zu werden. Es gab Unterschiede; 
sie konnte sogar spüren, wenn jemand sie von hinten mit den schmerzlichen Augen des 
schüchternen Verehrers ansah. aber dieser hier war seiner selbst sicher, ein Blick ohne 
Melancholie, und sie beschäftigte sich eine halbe Minute lang damit, ihn sich vorzustellen: 
dunkel, elegant, ein wenig angesnobt; vielleicht hatte er eine Wette abgeschlossen: „10:1, 
daß ich in drei Wochen mit ihr gepennt habe.“        (Haus 22) 

Sie wird „eine halbe Kokotte“ (ebd. 24) genannt, obwohl sie in zehn Jahren seit dem 

Tod ihres Mannes nicht einmal mit einem Mann geschlafen hat. Albert sagt ihr: „[D]u 

bist schön genug, daß ich gern hin und wieder bei dir schlafen möchte“. Er könne es 

aber nicht vollziehen, weil er oft an seinen Freund denke und dessen Sohn um ihn 

herum sei. (ebd. 92) Um dieses Jungen willen wolle er sie heiraten. Wie glaubwürdig 

der Autor das partnerschaftliche Verhältnis der Beiden darstellt, ist fraglich, wenn 

Albert als Heiratsgrund sagt:  

Ich habe Angst [...], daß du jemand anderen heiratest, der dann den Jungen bekommt. [...] 
ich liebe ihn, und dich liebe ich nicht. Dazwischen gibt es kein mehr oder weniger - ich 
kenne dich zu gut, um mich noch in dich zu verlieben. […] schon von der Liebe zu 
sprechen ist natürlich Unsinn; würden wir nicht beide laut lachen, wenn ich eines Tages zu 
dir sagte: „Ich liebe dich...“ (ebd. 91-92)  

Die Darstellung dieser Beziehung ist kompliziert und auch ein Entwurf des 



 72

Zusammenlebens, das aus der Perspektive Alberts nicht in Ordnung ist. Aber Nella ist 

es lieber als Heirat, denn durch den Tod ihres Mannes ist ihr Leben völlig anders 

geworden: „Mit Rai wäre alles gut gewesen, ich wäre ihm treu geblieben, und wir 

hätten noch mehr Kinder gehabt, aber sein Tod hat mich gebrochen.“ (Haus 91) Sie 

lebt ihr Leben nicht in der Wirklichkeit. Im 13. Kapitel wird ihre Veränderung 

geschildert:  

Solange Rai lebte, war sie vernünftig gewesen – aber als [Albert] aus dem Krieg 
zurückkam, war er entsetzt zu sehen, in welchem Ausmaß sie gebrochen worden war. Sie 
konnte monatelang fromm sein, stand dann manchmal früh auf, um in die Messe zu gehen, 
verbrachte Tage und Nächte mit der Lektüre von Mystikerbiographien  – aber plötzlich 
verfiel sie wieder in Apathie, verdöste die Tage und verquasselte sie mit den Leuten, die sie 
einlud, und war glücklich, wenn sich ein halbwegs sympathischer Kavalier zeigte, der mit 
ihr ins Kino ging, ins Theater – und manchmal fuhr sie mit Männern ein paar Tage weg, 
und wenn sie zurückkam, war sie deprimiert, heulte in ihrem Zimmer herum.  (Haus 187) 

Albert  setzt sich mit ihr über das Problem ihres Witwenlebens auseinander, das von 

außen unverständlich wirkt:  

Du weißt, daß es für mich nicht weniger schlimm war, ihn zu verlieren, als für dich - nur 
auf eine andere Weise schlimm. Ich glaube, daß es mehr Frauen gibt, mit denen man 
verheiratet sein, als Männer, die man zum Freunde haben könnte. Frauen, mit denen man 
hin und wieder mal schlafen könnte, gibt es aber unzählige. Jedenfalls Rai ist tot... Und es 
gibt nur wenige Möglichkeiten für dich: eine Witwe zu sein oder die Frau eines anderen 
Mannes; du aber versuchst in einem Zwischenstadium zu leben, in einer Kategorie, die es 
nicht gibt. (Haus 93) 

Daraufhin entgegnet sie ihm:  

Die aber vielleicht im Entstehen ist, […] eine Kategorie, die noch keinen Namen hat, aber 
vielleicht einen bekommen wird. […] der Kinder wegen, ja der Kinder wegen, das hört sich 
herrlich an, und es ist ein herrliches Alibi: neue Witwen aufziehen, neue Männer, die 
abgeknallt werden und Frauen zu Witwen machen können. (Haus 93) 

 

Geschlechterunterschiede werden in diesem Roman teilweise aus der Perspektive des 

Kindes demonstriert. Da es ohne Vorurteile die Gegebenheiten betrachten kann, wendet 

Böll diese Methode für die unparteiische Beurteilung der Moral an. Besonders der 

Maßstab „unmoralisch“ trifft die Frauen stärker als die Männer. Dies wird kritisch 

durch die Überlegung Martins beschrieben, der von der Erklärung Alberts, dass die 

Kinder durch „Vereinigung der Männer mit den Frauen“ gezeugt werden, auf das 

Ergebnis kommt, wie unterschiedlich die Kinder in der Schule nach den 

Moralvorstellungen behandelt werden:  



 73

Brielachs und Behrendts Mütter hatten sich mit Männern vereinigt, die nicht ihre Männer, 
sondern Onkels waren. Und diese Tatsache wurde durch ein weiteres, halb geheimnisvolles 
Wort erklärt: unmoralisch. Aber auch Welzkams Mutter war unmoralisch, obwohl sie kein 
Kind von Welzkams Onkel hatte, denn es war eine weitere Erkenntnis und Erfahrung: 
Männer und Frauen konnten sich vereinigen, ohne daß es Kinder gab, und die Vereinigung 
einer Frau mit einem Onkel war unmoralisch. Die Jungen, die eine unmoralische Mutter 
hatten, genossen merkwürdigerweise nicht ganz soviel Schonung wie die Jungen, deren 
Mütter nicht unmoralisch waren - am schlimmsten aber war es für die, am wenigsten 
Schonung aber genossen die, deren Mütter Kinder von Onkeln hatten: schmerzlich und 
unerklärlich, daß unmoralische Mütter den Grad der Schonung verringerten. Bei den 
Jungen, die Väter hatten, war alles anders: Es war geregelt, unmoralisch gab es nicht. (Haus 
109) 

Hiermit wird der Geschlechterunterschied klar, dass die Frauen in der Gesellschaft 

benachteiligt werden, auch wenn sie dasselbe wie die Männer tun. Der letzte Satz betont 

die ungerechte gesellschaftliche Beurteilung dessen, was für die Frauen tabuisiert und 

den Männern erlaubt ist. In der Beziehung zwischen dem Bäcker und seiner 

Mitarbeiterin Wilma ist das Machtverhältnis durch das Geld zu erkennen, weil sie 

finanziell abhängig ist, während seine Frau nicht von ihm durch deren ökonomischen 

Anteil abhängig ist. 

Ganz kurz werden verschiedene Ehen in diesem Roman noch erwähnt: Z.B. wird die 

Ehe von Berna, die durch ihre Heirat finanziell gesichert ist und deren Mann als  

Asthmatiker nicht in den Krieg ziehen muss, von ihrer Umgebung ironisch 

kommentiert. (Haus 50) Dadurch, dass sie nicht Kriegerwitwe werden kann, wird ihr 

Frauenschicksal dem von Nella und Wilma gegenüber gestellt.  

  

 

 



 74

3.4. Das Brot der frühen Jahre 

In Bölls Erzählung Das Brot der frühen Jahre235 wird der Prozess der Loslösung aus 

einer frühen Beziehung des Erzählers und der Schritt in eine neue dargestellt, die zu 

seiner Ehe wird. Das Zentralmotiv dieser Erzählung ist das Brot, auf das man im Krieg 

immer Hunger hatte, und auf das die Hauptfigur nach dem Krieg immer noch Hunger 

hat, nach dem sie später ‘süchtig’ geworden ist. Balzer bezeichnet diese Erzählung als 

Mischung der „Erfahrungen“ des Autors und dessen fiktionaler „Topographie“: 

Die Hungerjahre der deutschen Nachkriegszeit mit ihren „Brotträumen“, von denen Böll 
1946 [Hoffnung S. 21] berichtete, müssen ihm vergleichbar erschienen sein mit der Großen 
Hungersnot im Irland [...], und die „Elemente des irischen Lebens“ so unterschiedlich nicht 
von denen der deutschen Realität.236 

In der Erzählung erfahren Bölls Rezipienten, dass die Mutter der Hauptfigur Walter 

Fendrichs nach langer Krankheit früh stirbt. Der Protagonist berichtet über den Hunger 

durch Rückblende: Als er seine Mutter noch im Krankenhaus besucht, erlebt er etwas 

Unverständliches: Neben ihr liegt eine Frau, die auf das Brot, das seine Mutter ihm gibt, 

so gierig wie ein ‘hungriger Wolf’ gafft. Nach ihrem Tod sucht deren Mann nach einer 

Konservendose, die er ihr vor dem Abend gebracht habe. Er verdächtigt eine 

Krankenschwester, diskriminiert sie mit dem Schimpfwort „Diebe“, „Hure“ bis zur 

Schlägerei. Walters Mutter erzählt über die Ehe der verstorbenen Frau, die mit dem 

Mann seit zwanzig Jahren verheiratet war: 

Jedesmal, wenn er kam, hatten sie Streit wegen des Geldes, das sie ihm gab, um 
Lebensmittel zu kaufen; er schrie sie immer an und sagte, die Preise seien wieder gestiegen, 
und sie glaubte ihm nie; es war sehr häßlich, was sie sich sagten, aber sie gab ihm wieder 
das Geld. (Brot 22) 

Die Mutter sagt auch, dass die hungrige Frau noch vor ihrem Tod das Fleisch aus der 

Dose gegessen habe. Wie hungrig seine Frau war, hat der Mann nicht begriffen. Einen 

solchen Hunger hat der Protagonist auch, besonders auf „Brot“, das später in seiner 

Erinnerung ein Maßstab für seine Bewertung der menschlichen Qualität wird. Das Brot 

wird auch zum Anlass für den Beziehungswechsel der Hauptfigur. 

Mit sechzehn Jahren beginnt Walter seine Ausbildung, für die er gar kein Interesse 

hat, lieber verbringt er seine Zeit in der Küche, wo es Essen gibt. Nach mehrmaligem 

                                                           
235 Böll, Heinrich: Das Brot der frühen Jahre. (Im Folgenden wird der Titel mit  zitierten Seiten aus dieser Erzählung 

als Brot bezeichnet.) 

236 Balzer: Das literarische Werk. S. 192. 



 75

Wechsel wird er zum ordentlichen Waschmaschinen-Mechaniker und verdient genug 

Geld. Dennoch ist er von einem gierigen Verlangen nach Brot besessen. Wenn jemand 

ihm Brot gibt, ist er dankbar: Wenn eine Mitarbeiterin ihm Brot gibt, geht er mit ihr ins 

Kino.  

Sein Leben ändert sich vom Habenwollen zum Geben, als er seine Liebe zu einer 

jungen Frau erkennt: Als er Hedwig Muller vom Bahnhof abholen muss, die für ihr 

Pädagogikstudium in seine Stadt kommt, hat er einen Wendepunkt in seinem Leben und 

wertet alle Bisherige um. Dabei wird sein Wandlungsprozess gezeigt: Er löst sich aus  

seiner Beziehung zu Ulla Wickweber, zu der er trotz langer Beziehung keine wahre 

Liebe empfunden hat, weil sie alles mit Geld berechnet; bei ihr gibt es nichts zu 

schenken. Dies zeigt er im Dialog mit ihr: 

Ulla: [...] du bist ein feiner Herr geworden, verschenkst Blumen, das Stück zu zehn Mark. 

Walter: Ja, [...] es schien mir der Mühe wert, da wir uns nie etwas geschenkt haben. Nie, nicht 
wahr? 

Ulla: Nein, [...] wir haben uns nie etwas geschenkt. Mir ist eingeprägt worden, daß man sich 
Geschenke verdienen muß - und mir schien nie, daß du eins verdient hättest, und auch ich 
scheine nie eins verdient zu haben. 

Walter: Nein, [...]. Und wenn wir ausgingen [...] vergaßen wir nie uns einen Beleg für die Steuer 
geben zu lassen, abwechselnd einmal für euch und das andere Mal für mich. Und wenn es 
Quittungen für Küsse gäbe, du hättest sie in einem Ordner. (Brot 88) 

Die entscheidende Wende in seinem Leben erklärt Walter Fendrich, indem er sein 

Lebensschicksal mit den Zügen vergleicht, die sich auf verschiedenen Gleisen befinden, 

die an demselben Ort losfahren, aber später ganz anderswo landen:  

Ich wäre in ein anderes Leben eingestiegen, wie man aus Versehen in einen anderen Zug 
einsteigt, ein Leben, das [...] für mich bereitstand, wie der Zug auf der anderen Seite des 
Bahnsteigs, der Zug, den man fast genommen hätte, dieses Leben lebe ich jetzt in meinen 
Träumen, und ich weiß, daß die Hölle geworden wäre, was mir ganz passabel erschien. 
(Brot 6) 

Wie gefährlich für ihn das Leben mit Ulla, der Tochter seines Chefs, geworden wäre, 

fasst er in seiner Erinnerung kritisch zusammen:  

Ich dachte an das Leben, das ich mit ihr gehabt hätte; immer hatte sie mich betrachtet, wie 
man eine Handgranate betrachtet, die, zum Aschenbecher umgearbeitet, nun auf dem 
Klavier steht: [...] einen ursprünglich so gefährlichen Gegenstand in so harmloser Funktion 
zu sehen, zumal der Witzbold, der den Aschenbecher herstellte, die Zündschnur auf eine so 
originelle Weise mitverarbeitet hat [...], doch niemand weiß, daß beim tausendstenmal ein 
verborgener Mechanismus in Gang gesetzt wird, der das witzige Spielzeug zur Explosion 
bringt. (ebd. 51) 



 76

Fendrich erkennt also, dass seine Beziehung zu Ulla beendet ist:  

Ich dachte an sie: Ich tat es, wie man sich plötzlich entschließt, Licht anzuknipsen in einem 
Zimmer, in dem jemand gestorben ist: Der Dämmer hat ihn noch wie einen Schlafenden 
erscheinen lassen, und man konnte sich einreden, ihn noch atmen zu hören, seine 
Bewegungen zu sehen; aber nun fällt das Licht grell auf die Szenerie, und man sieht, daß 
die Vorbereitungen für die Trauerfeier schon getroffen sind [...]. Dort hat der Mann vom 
Beerdigungsinstitut den Hammer schon bereit gelegt. Es war schon nichts mehr zu ändern, 
nichts mehr konnte rückgängig gemacht werden - so wenig, wie man die Nägel aus dem 
Sargdeckel herausziehen kann. (ebd. 51) 

Wie seine Zukunft an Ullas Seite ausgesehen hätte, zeigt die Szene, als er ihr 

endgültig das Ende ihrer Beziehung mitteilen will. Sie beginnt mit einem verbietenden 

Modalverb: „Da darfst du nicht halten“ (Brot 82) Dann kommen ihre mahnenden 

Worte: „Das kann dich zwanzig Mark kosten.“(ebd. 82) Anstatt ihn zu grüßen, fordert 

sie ihn auf, sich an die Ordnung zu halten. Er sagt, dass er nur kurz da bleiben wolle, 

und auch bereit sei, Strafe zu bezahlen, da die Zeit in dem Moment für ihn einen 

höheren Wert habe als das Geld. Seine Worte ignorierend, befiehlt sie ihm, ihr den 

Schlüssel zu geben. Da denkt er „an die Unendlichkeit einer langen, lebenslangen Ehe“, 

die er fast mit ihr geführt hätte;  

an die Vorwürfe, die in dreißig, in vierzig Jahren in mich hineingefallen wären, wie Steine 
in einen Brunnen fallen; wie erstaunt wäre sie gewesen, wenn das Echo der fallenden 
Steine geringer geworden, stumpfer, kurz - bis sie kein Echo mehr gehört und die Steine 
aus dem Brunnen herausgewachsen waren [...]. (Brot 83) 

Ihm wird auch bewusst, dass der Bruch mit Ulla gleichzeitig den Bruch mit 

Wickwebers Aura bedeutet. Er stellt sich ein Bild vor, in dem er Waschmaschinen mit 

einem schweren Hammer zertrümmert; er also seine bisherige berufliche Existenz 

aufgeben muss. 

Fendrich gegenüber gibt Ulla sich jedoch Mühe, ihre Beziehung zu retten, indem sie 

beim Treffen in ihrem roten Mantel auf ihn wartet, da er einmal gesagt hat, wie gern er 

sie in dem Roten sehe. (ebd. 82) Also soll die rote Farbe wie ein Signal bei Fendrich 

wirken, damit er sich an seine Worte erinnert und zu ihr zurückkehrt. Außerdem will sie 

ihn im Café Joos sprechen, in dem die Beiden oft miteinander geredet und gelacht 

haben. Beim Gespräch versucht sie, den Grund seines Entschlusses herauszufinden: 

„Ganz [...] verstehe ich nicht, weil ich nicht verstehe, daß es Dinge gibt, die du nicht des 

Geldes wegen tust - oder hat sie Geld?“ (ebd. 89) Nachdem er verneint hat, versucht sie, 

ihm Druck aus seiner Vergangenheit zu machen: „Du bist so fein geworden, daß du 

wahrscheinlich zu vergessen anfingst, daß du Kochplatten klautest, um dir Zigaretten zu 



 77

kaufen.“ Da erwidert er: „Und Brot, [...] das du, das dein Vater mir nicht gegeben hat 

[...], wenn du mir damals auch nur einmal ein Brot gegeben hättest, würde es unmöglich 

für mich sein, hier zu sitzen und so mit dir zu sprechen.“ (Brot 90)  Sie entgegnet mit 

rein materialistischen Argumenten z.B. , dass bei ihnen über Tarif bezahlt werde, und 

jeder Arbeiter sein Deputat und seine Mittagssuppe markenfrei bekommen habe. Als sie 

merkt, dass alles nicht nützt, beschimpft sie ihn: „du undankbarer Schuft.“ (ebd. 90) Er 

entgegnet, dass er von Wickweber so ausgebeutet worden sei, dass dieser ihm Dank 

schulde. 

Die Farbe ‘Rot’ enthält mehrere Bedeutungen, die ambivalent sind. Symbolisch 

begleitet sie ihn wie sein Hunger (ebd. 9). Margaret Stone meint: 

Rot hebt drei Bereiche hervor, die immer wieder aufs engste miteinander verbunden 
werden. Es ist die symbolische Farbe von 1. Hunger und Gier, Haß und Neid, 2. 
Sinnlichkeit und Leidenschaft, 3. Herzlosigkeit, krassem Materialismus und Profitgier.237 

Das Symbol ‘blutrote Tinte’ hat bei Ulla eine negative Funktion: Immer wenn sie den 

Namen eines verstorbenen Mitarbeiters oder einer Mitarbeiterin auf der Lohnliste 

streichen muss, „war ein gerader und sauberer Strich, und er war so rot wie Blut, so rot 

wie Scharnhorsts Kragen, Iphigenies Lippen und das Herz auf dem Herz-As“. (Brot 79) 

Scharnhorst ist preußischer General238 gewesen und damit symbolisiert der Erzähler den 

preußischen Militarismus, die Lippen von Iphigenie stehen für Sinnlichkeit, das Herz 

auf dem As für Zufallsglück. 

 

3.4.1. Heirat, um die eigene Existenz zu sichern? ( Hedwig) 

Hedwigs Werdegang ist interessant. Sie ist nicht emanzipiert und selbstbewusst, denn 

ihr Studium hat sie eigentlich nicht selbst geplant. Sie hofft, dass jemand sie zur Frau 

nimmt. Dies ist im Gespräch mit Fendrich zu erkennen:  

Hedwig: „Ich wünschte, ich hätte das Geld, dann müßte ich nicht Lehrerin werden.“ 

Walter: „Werden Sie es nicht gern?“ 

                                                           
237 Stone, Margarete: Heinrich Böll. Das Brot der frühen Jahre. Interpretation. München: R. Oldenbourg Verlag 

1974, S. 69. 

238  Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 193. 



 78

Hedwig: „Auch nicht ungern, [...] aber ich bin auch nicht verrückt darauf, es zu werden. 
Aber Vater sagt, ich müßte es werden, damit ich mich ernähren kann.“ (Brot 71) 

Daraufhin macht er seinen Heiratsantrag in einer indirekten Form: „Wenn Sie wollen 

[...], werde ich Sie ernähren.“ (ebd.) Statt einer Erwiderung wird ihr Gesicht rot. Diese 

Reaktion nimmt er als ihre Zusage und lässt sie sich in einem Café auf seine Kosten satt 

essen. Hier wird die Ehe deutlich als Versorgungsinstitution für Frauen im traditionellen 

Sinn gekennzeichnet.  

 So ist die Liebe bei ihr kein Maßstab für die Heirat. Dies ist in der Szene zu sehen, als 

er später als versprochen zu ihr gekommen ist. Sie erzählt ihm, was während ihrer 

Wartezeit passiert ist: 

Ein Mann sprach mich an. [...] Er wollte mich mitnehmen [...]. Fast wäre ich mitgegangen. 
[...] Heiraten wollte er mich, er wollte sich scheiden lassen [...], und er war nett. (Brot 96-
97) 

Ihr scheint der Mann sicher, darum ist sie sogar bereit, mit ihm eine Familie zu gründen, 

obwohl er verheiratet ist. Dabei ist ihr Leichtsinn festzustellen. Sie hat sogar seine 

Scheidung vorausgesetzt nach seiner kurzen Erwähnung, er lasse sich scheiden. In ihrer 

Phantasievorstellung entwirft sie ihr Leben mit diesem Mann: 

[I]ch lebte ein ganzes Leben an seiner Seite in dieser Minute: ich fiel in seine Arme, wieder 
aus seinen Armen heraus: ich bekam seine Kinder, ich stopfte seine Strümpfe, ich nahm 
ihm abends, wenn er nach Hause kam, die Aktentasche ab, küßte ihn [...]. (Brot 97) 

So zeigt sich, dass die Metapher vom Zug und den Bahnsteigen für Jeden gilt, auch für 

Hedwig. Sie stellt sich als die Ehefrau des fünfzehn Jahre älteren Mannes vor: 

[I]ch freute mich mit ihm über sein neues Gebiß - und als er Gehaltserhöhung bekam, 
feierten wir ein kleines Fest: [...] er kaufte mir einen neuen Hut [...] und ich mochte seine 
ungeschickten Zärtlichkeiten [...]. Seine Witwe war ich, und ich bekam die Kondolenz von 
der Firma. (Brot 97-98) 

Bei dieser Rede empfindet der Leser ihre Naivität, die der Mann ausnutzen könnte, um 

sie nur für eine Nacht zu gebrauchen oder als seine Konkubine zu nehmen. Dies kann 

man ihrer Beschreibung entnehmen: 

Eine Minute stand er bei mir, hastig flüsternd, wie Leute, die wenig Zeit haben [...]. Er 
hätte nur noch eine oder zwei Minuten durchhalten müssen, aber er hielt nicht durch: Er 
lief, lief schnell wie ein Hase, als dein Auto in die Straße einbog. „Ich bin nicht ungebildet, 
Fräulein“, sagte er zu mir. (Brot 98) 

Offenbar ist sie nicht in der Lage, sein Gerede von der Scheidung als Trick zu 

durchschauen, so groß ist der Traum ihrer Rolle als Ehefrau. Zu spekulieren ist, ob der 



 79

Autor Böll absichtlich diese Figur Hedwig als naive Figur dargestellt hat. In der Realität 

hat Böll selbst erlebt, dass seine Frau als Lehrerin nicht nur sich selbst, sondern auch die 

Familie ernähren konnte, als sie in Not waren. Dennoch waren er und sie froh, als sie 

später durch seinen schriftstellerischen Erfolg zu Hause bleiben konnte. 

Durch Hedwigs Schilderung wird kurz eine Frau vorgestellt; eine Bekannte ihres 

Vaters, Hilde Kamenz, die in Hedwigs Wohnung auf sie wartet: 

[S]ie hätte uns abgeschleppt in ihre Wohnung, eine wunderbare Wohnung, die schön ist, 
[...]. ich habe solche Angst, daß sie uns hier unten erkennt, und wenn wir ihr in die Hände 
fallen, sitzen wir den ganzen Abend in dieser Wohnung, trinken einen ausgezeichneten Tee 
und haben nicht einmal die Hoffnung, daß ihre Kinder wach werden und die Mutter 
beschäftigen, denn die Kinder sind vorschriftsmäßig erzogen und schlafen von abends 
sieben bis morgens sieben. (Brot 99-100)  

Hilde Kamenz´ Art bezeichnet J. H. Reid als „bürgerlich-konventionell“239, die von 

Hedwig abgelehnt wird, weil sie weiß, dass Frau Kamenz aus Langeweile die jungen 

Leute bei sich nachtsüber behalten will, um ihr Gesellschaft zu leisten und dadurch in 

der Nacht nicht allein zu sein. Während sie für das Paar als Schreckfigur erscheint, die 

es seiner ersten bedeutsamen Nacht berauben könnte, stellt der Autor die Figur Frau 

Brotig als vergleichbare Figur dar.  

Die Hauswirtin Frau Brotig ist eine positive weibliche Nebenfigur, die aus ihrer 

katholischen Einstellung heraus lebt. Der junge Walter verliebt240 sich „eine Zeitlang so 

heftig“ (Brot 30) in sie, dass er „heimlich ihre Schürze, ihre Handschuhe“ küsst und 

„vor Eifersucht auf [...] ihren Mann nicht schlafen“ kann. Sie führt ihre Ehe ohne 

Schwierigkeiten, obwohl ihr Mann kein tüchtiger Ehemann ist und oft nörgelt. Der 

Erzähler charakterisiert ihn: 

Ihr Mann ist einer von denen, die der Welt gegenüber als Künstler gelten, als einer von 
jenen, die an den Umständen scheitern: Er klagt stundenlang über seine verlorene Jugend, 
die ihm angeblich der Krieg gestohlen hat. „Wir wurden betrogen“, sagte er, „betrogen um 
die besten Jahre, die es im Leben eines Menschen gibt, die Jahre zwischen zwanzig und 
achtundzwanzig“, und diese verlorene Jugend dient ihm als Alibi für allerlei Unsinn, den 
seine Frau ihm nicht nur verzeiht, sondern sogar ermöglicht: er malt, entwirft Häuser, 
komponiert... Nichts davon [...] macht er richtig [...]. (Brot 29-30) 

Die finanzielle Hauptquelle für ihren Haushalt ermöglicht sie durch ihre Berufstätigkeit, 

denn was der Ehemann verdient, verbraucht er für sich. Wenn das Geld für ihn nicht 

                                                           
239 Reid: Heinrich Böll. S. 157. 

240 Fendrichs Ausdruck seines Gefühls für die Wirtin unterscheidet M. Stone von seiner angeblichen „Verliebtheit“ in 
der Anmerkung und interpretiert: „[E]s war mehr Schwärmerei als wirkliche Liebe“. (Brot 89) 



 80

genug ist, leiht er es von Walter: „Oft pumpt er mich um wenige Mark an, um in eines 

dieser Künstlerlokale zu gehen, wo er sich mit wildem Schlips, ungekämmtem Haar 

wichtig tut, indem er eine ganze Flasche Schnaps leert [...].“ (Brot 30) Hierbei scheint 

der Erzähler nicht leicht zu verstehen, warum seine Wirtin ihre Ehe mit einem solchen 

Mann problemlos führt.  

Die Nachwirkung des Krieges ist eindeutig schwierig für die Überlebenden, die alles 

neu aufbauen müssen; nicht nur das äußerlich Zerstörte, sondern auch die verstörte 

Menschenseele. Aus der Perspektive des Erzählers ist der nörgelnde Ehemann nur ein 

„Trottel, dessen einzige Fähigkeit darin besteht, sich die Liebe seiner Frau zu erhalten, 

der er reizende Kinder“ zeugt. (Brot 30) Er ist „nicht tüchtig und erfolgreich“241 

Diese Trottel-Figur bezeichnet J. H. Reid “äußerlich als einen Fred Bogner-Typ“.242 

Doch sind die beiden Figuren differenziert zu betrachten, denn Herr Brotig ist ein 

Gegensatz zu Fred Bogner, der trotz seiner Schwierigkeiten mehrfach von einem  Beruf 

zum anderen wechselt, um seine Familie zu ernähren. Von Bogner bekommen die Leser 

den Eindruck, dass er kein Schmarotzer ist. Der Erzähler beschreibt den Ehemann 

Brotig:  

Er ist einer jener Faulpelze, die sich den Anschein zu geben verstehen, große 
Improvisatoren zu sein, aber ich glaube nicht einmal, daß er wirklich zu improvisieren 
versteht.  (Brot 30)  

Trotz aller Fehler ihres Mannes lässt sich Frau Brotig nicht niederdrücken:  

Ich hörte meine Wirtin[...], hörte die leisen und freundlichen Ermahnungen, die sie ihrer 
kleinen Tochter gab [...]. (Brot 11)  

Auch in der Szene, als Walter Hedwig nach Hause mitnimmt: „Ich [...] hörte die Kinder 

meiner Wirtin beim Abendessen lachen[...].“ (Brot 101) Die Szenen zeigen 

harmonische bzw. glückliche Familienbilder durch die sanfte, freundlich mahnende 

Mutter und die lachenden Kinder. Einer ihrer Wesenszüge ist ihre Fürsorglichkeit, das 

wird in ihrem Nachnamen ausgedrückt, der nach „Brot“ klingt. Sie sorgt dafür, dass ihre 

Mitmenschen nicht an Hunger leiden: Als Walter Hedwig abholen will, gibt sie ihm den 

Rat, daran zu denken, dass „diese jungen Mädchen meistens mehr Hunger haben als sie 

zugeben“. (Brot 30) 

                                                           
241 Stone: Heinrich Böll. S. 38. 

242 Reid: Heinrich Böll.  



 81

Die Hauswirtin ist katholisch und hält die kirchliche Ordnung ein, die den Beischlaf 

außer der Ehe verbietet: Als Walter Hedwig zu sich mitnimmt und bei sich übernachten 

lassen will, warnt sie zögernd: „es quält mich, daß ich Ihnen sagen muß, daß ich nicht 

möchte - ich möchte nicht, daß das Mädchen über Nacht bei Ihnen bleibt.“ (ebd. 103) 

Bevor er zum Bahnhof geht, um Hedwig abzuholen, äußert Frau Brotig ihre Toleranz 

der katholischen Ordnung gegenüber, dass sie bei Verlobten eine Ausnahme mache 

(ebd. 32). Dabei versichert er ihr, dass die abzuholende Person weder seine Freundin 

noch Verlobte sei. Aber als er Hedwig zu sich mitnimmt, kann die Wirtin es ihm aus 

Höflichkeit nicht direkt sagen. Deshalb versucht sie, ihn zu überzeugen, dass sie es 

untersagen muss:  

Sie wissen, daß ich es nicht gern sage, aber ich kann solche Dinge nicht ertragen. Ich kann 
nicht. [...] Es geht nicht. (Brot 104)  

Dieser indirekte Ausdruck „solche Dinge“ zeigt, dass sie als Katholikin den direkten 

Ausdruck für die sexuelle Liebe243 vermeiden will. Daraufhin behauptet Walter: „Es 

gibt Nothochzeiten [...], wie es Nottaufen gibt.“ Dies will sie aber nicht anerkennen, 

indem sie seine spontan erfundene Formel widerlegt: „Ja[...], das sind so Tricks. Wir 

sind nicht in der Wüste und nicht in der Wildnis, wo es keinen Priester gibt.“ (Brot 104)  

Als Walter erwidert: „Wir [...] beide sind in der Wüste und in der Wildnis, und ich sehe 

weit und breit keinen Priester, der uns trauen würde“, fragt er sie, ob sie einen solchen 

kenne. Dies verneint sie, dennoch beharrt sie darauf, die gemeinsame Übernachtung 

nicht zu erlauben. 

Ihre Haltung nennt Stone eine „katholische Verteidigung“.244 Dies zeigt, wie streng 

damals die kirchliche Regel eingehalten wurde. Weiterhin ermahnt die Wirtin ihn: „Ein 

wenig sollten Sie an Ihren Vater denken. Sie lieben ihn doch?“ Damit appelliert sie auch 

an seine Gefühle als Sohn, der die Ehre der Eltern nicht verletzen soll. Auf ihre Frage 

antwortet er, dass er an dem Tag so oft an ihn gedacht habe, und er denkt dabei 

tatsächlich an seinen Vater, der „mit blutroter Tinte auf einen großen Zettel“ 

geschrieben hat: „Mit dem Jungen reden.“ (Brot 104)  

                                                           
243 Vgl. Stone: Heinrich Böll. S. 88- 91. 

244 Stone: Heinrich Böll. S. 39.  



 82

3.4.2. Brot als Motiv zur Liebe 

Liebe ist für Böll ein wichtiges Thema, wie er sich bereits im Gespräch mit M. Reich-

Ranicki äußert, dass sein Interesse als Autor sich auf zwei Themen richte: die Liebe und 

die Religion245. Dies ist durchgängig so von seiner ersten Kurzgeschichte bis zu seinem 

letzten Roman.246 Hierzu äußert er sich im Gespräch mit Dieter Wellershoff 1971: 

[W]ie meistens, wollte ich im Grund auch nur eine Liebesgeschichte schreiben, und mir 
schien, daß es spannender, echter, exakter und auch der Wirklichkeit entsprechender sei, 
wenn man eine Liebe zwischen Mann und Frau [...] in eine möglichst schwierige [...] 
Situation stellt.247 

Diese schwierige Situation konkretisiert Böll in seinen Werken. Bölls Thema „Liebe“ in 

Brot der frühen Jahre ist zunächst die biblische „Nächstenliebe“, die man in der Tat 

praktizieren soll, z.B. Brot zu teilen. Deshalb stellt er Fendrichs Verhältnis mit Ulla 

negativ dar, weil es aus dem unbewussten Kalkül der Geldmacherei ohne Liebe 

zustande gekommen ist. Dies erkennt der Protagonist durch seine Liebe zu Hedwig, 

weil Ulla nie bereit war, mit ihm ein Stück Brot zu teilen, als er in seiner 

Ausbildungszeit oft Hunger hatte. Dies macht er deutlich:  

 [D]as Brot, das du, das dein Vater mir nicht gegeben hat - nur Wolf gab mir manchmal 
welches. Er wußte gar nicht, was Hunger war, aber er gab mir immer sein Brot, wenn wir 
zusammen arbeiteten. [...] wenn du mir damals auch nur einmal ein Brot gegeben hättest, 
würde es unmöglich für mich sein, hier zu sitzen und so mit dir zu sprechen. (Brot 90) 

M. Stone kennzeichnet zutreffend die Liebesthematik in Brot: 

Das Zentrale der Erzählung ist die plötzliche Entdeckung der Liebe, die das Leben des 
jungen Paares von Grund auf verändert und sie noch am gleichen Tag Nothochzeit feiern 
läßt. Ein Hauptthema ist der ganze Bereich der Liebe einschließlich des Sinnlichen. Die 
häufigen Hinweise auf das sexuelle Gebiet tragen auf geschickte Weise zur 
Charakterisierung des Ich-Erzählers, wie zum Bild des kleinbürgerlichen, katholischen 
Milieus bei, in dem sich diese Liebesgeschichte abspielt.248 

Zu Hedwig spürt Fendrich die bewegende Kraft der erotischen Liebe: „[I]ch hatte das, 

was ich mit ihr tun wollte, noch nie mit einer Frau getan [...]. Liebe ist nicht das Wort, 

das alles ausdrückt, vielleicht nur das, das der Sache am nächsten kommt“ (Brot 41) 

                                                           
245 Vgl. Interviews I. S. 68. 

246 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 28. 

247 Interviews I. S. 126. 

248  Stone: Heinrich Böll. S. 88. 



 83

Darauf weist Stone hin, dass er davor das sechste Gebot respektiert habe.249 

3.4.3. Liebe als Wendepunkt 

Fendrichs Liebe zu Hedwig gibt ihm neue Kraft, sich von seiner Vergangenheit zu 

befreien.250 Dies erklärt er so: „Es schien mir, als begriffe ich jetzt, was zu begreifen 

mir bis dahin unmöglich gewesen war.“ (Brot 48) Dabei bekommt er plötzlich die 

Fähigkeit, die Heuchelei seines Chefs zu entlarven, der fromm scheint, aber eigentlich 

ein Schuft ist.  

Die Tatsache, dass die Anziehungskraft der Liebe nicht ‘logisch’ erfolgt, ist Böll 

ganz bewusst und dies setzt er facettenreich in seinen Werken um. Katharina Blum 

verliebt sich in einen Kriminellen251, den die Polizei sucht. Leni Gruyten liebt einen 

sowjetischen Soldaten usw. In Brot wird diese Kraft der Liebe fast magisch dargestellt. 

Als der Protagonist zum ersten Mal Hedwig sieht, ohne zu wissen, dass sie diejenige ist, 

die er abholen soll, wird er von ihrem Erscheinungsbild überwältigt:  

Ich dachte, sie sei geschminkt, aber sie war es nicht. [...] Dieses Gesicht ging tief in mich 
hinein, drang durch und hindurch wie ein Prägstock, der statt auf Silberbarren auf Wachs 
stößt, und es war als würde ich durchbohrt, ohne zu bluten, ich hatte für einen 
wahnsinnigen Augenblick lang den Wunsch, dieses Gesicht zu zerstören wie der Maler den 
Stein, von dem er nur einen einzigen Abdruck genommen hat. (Brot 33) 

Außerdem bekommt er plötzlich Angst, Hedwig zu verlieren: 

jene Angst, die Entdecker empfinden, wenn sie das neue Land betreten haben, wissend, daß 
eine andere Expedition unterwegs ist, die vielleicht die Flagge schon gesteckt, schon Besitz 
ergriffen hat; Entdecker, die fürchten müssen, die Qual der langen Reise, alle Strapazen, 
das Spiel auf Leben und Tod könnte umsonst gewesen sein. (ebd.) 

Bernd Balzer meint, dass Böll bei der Suche nach einer „bewohnbaren Sprache“ der 

Sexualität fortfahre: „die Vokabeln, mit denen Fendrich zuerst nur seine Wünsche für 

sich formulieren kann - das ist noch die Sprache der >>Geld<<-Welt,“252 noch die 

                                                           
249 Vgl. Stone: Heinrich Böll. S. 89. 

250 Diese Kraft ist naturwissenschaftlich nachweisbar, dass das Liebesgefühl die Hormone im Kreislauf des Gehirns 
sehr lebendig beeinflusst.  

251 Vgl. Böll, Heinrich: Die verlorene Ehre der Katharina Blum oder: Wie Gewalt entstehen und wohin sie führen 
kann. (1974) 28. Aufl. München: dtv 1995, S. 57-61. 

252 Balzer: Heinrich Böll. S. 205. 



 84

Sprache des Erobern – und Besitzenwollens benutzt. 

 

Nach einem kurzen Gespräch mit Hedwig stellt Walter fest, dass sie ihn bereits kennt. 

So verfliegt seine Angst, aber dann hat er neue Angst, die er mit der Zug-Metapher 

ausdrückt: 

Der Zug, in den ich hatte einsteigen wollen, stand abfahrbereit, er stand unter Dampf, die 
Mitreisenden waren schon eingestiegen, das Signal schon hoch gezogen, und der Mann mit 
der roten Mütze hatte die Kelle schon erhoben, und alles wartete nur darauf, daß ich, der 
ich schon auf dem Trittbrett stand, schnell noch ganz einsteigen würde, aber in diesem 
Augenblick war ich schon abgesprungen. (Brot 35) 

Mit Letzterem ist seine Beziehung zu Ulla gemeint, da er bis vor der Abholung von 

Hedwig die feste Absicht hatte, Ulla zu heiraten. Jetzt aber erkennt er, was in dieser Ehe 

schief gegangen wäre. Nun sieht er seine eigenen Fehler ein und denkt an “die vielen 

offenen Aussprachen, die ich würde ertragen müssen“ und er weiß, dass er diese 

Aussprachen gehasst hat: „endloses, sinnloses Geschwätz und das sinnlose Abwägen 

von Schuld und Unschuld, Vorwürfe, Gezeter, Anrufe, Briefe, Schuld, die ich auf mich 

laden würde- Schuld, die ich schon hatte.“ (Brot 35) 

In der Erzählung geht es um die „Schwellenerfahrung der Adoleszenz, um den 

Schritt in die Erwachsenenwelt, die voller Widersprüche ist. Das Überschreiten dieser 

Schwelle ist mit grundlegenden neuen Erfahrungen verbunden: mit der Erkenntnis des 

Bösen in der Welt, mit den Erfahrungen von Tod oder Liebe.“253 Das Leben Fendrichs 

wird nach solchen Erfahrungen völlig verändert. Als Wendepunkt setzt Böll sein Thema 

„Liebe“ ein. Die Anziehungskraft der Liebe zu Hedwig ist bei Fendrich so stark, dass er 

sein bisheriges Leben in kurzer Zeit gründlich ändert, denn „[e]s schien mir unfaßbar, 

daß noch kein Mann gesehen haben sollte, wie schön sie war; noch keiner sie erkannt 

hatte: Vielleicht auch war es so, daß sie in dem Augenblick erst da war, als ich sie 

ansah.“ (Brot 36) Diese Erkenntnis interpretiert Durzak: 

[D]er Liebesblitz, der Fendrich trifft, als er Hedwig das erste Mal sieht, ist ja auch ein 
Erkenntnisblitz, über den es im biblischen Sinne - „und er erkannte sie“ - heißt [...]. Diese 
Erkenntnis meint die Wesensnähe zum andern Menschen, das imperative Gefühl der 
Zusammengehörigkeit, aber es meint auch das abrupte Begreifen der eigenen 
eingeschlagenen Irrwege, der Falschheit im Verhalten der andern, an die man sich bisher 
angeglichen hat. 254 

                                                           
253 Durzak: Der unterschätzte Böll. S. 37-38. 

254 Durzak: Der unterschätzte Böll. S. 38.  



 85

Die Erkenntnis umschließe ein neues Ich, so dass er sich nach der Begegnung mit ihr als 

seinen eigenen Zwillingsbruder sieht, der „einem aufs Haar gleicht, mit dem man aber 

sonst nichts gemeinsam hat“. (Brot 37)  

 

3.4.4. Funktion der Liebe und der Religion in der G esellschaft 

Erich Fromm255 beschreibt das Wesen der Liebe und gliedert die Seinsweisen der Liebe 

folgendermaßen: Nächstenliebe; mütterliche Liebe; erotische Liebe; Selbstliebe; Liebe 

zu Gott. Die Nächstenliebe begründet er aus der Bibel:  

„Liebe Deinen Nächsten wie dich selbst“ (Lev 19, 18).256 

 Dabei betont Fromm, was bei der Nächstenliebe vorausgesetzt wird: sich selbst zu 

lieben. Bei der mütterlichen Liebe warnt er die Mütter, die selbstlos ihre Kinder lieben, 

aber nicht sich selbst lieben. Seine Begründung dafür ist, dass sie unerfüllbare 

Erwartungen an ihre Kinder haben. Dabei unterscheidet er zwischen der Selbstliebe und 

der Selbstsucht: Während die Letztere eine egoistische Haltung ist, wird die Erste als 

Prämisse der Nächstenliebe bezeichnet. 

 

Über Heinrich Bölls politisch-publizistische Arbeiten stellt Fritz J. Raddatz elf Thesen 

auf. Seine vierte These heißt folgendermaßen: 

Bölls religiöse Selbstentfremdung […] wird deutlich an seiner Wendung von der Heiligen 
Familie zur irdischen Familie. […] sein Thema ist Liebe und Schmerz. Aber seine Mater 
dolorosa heißt Mutter Ey. Sein Schmerz, keineswegs frei von Bitterkeit, keineswegs ersetzt 
durch politische Resignation, wird manifest im Mitleid mit der Kreatur. Es ist Schmerz aus 
Liebe, es ist auch Schmerz durch Liebe.257 

In den folgenden Thesen Raddatz’ erklärt dieser, dass Bölls politisch-aufklärerisch 

gemeinter Text „Brief an einen jungen Katholiken“ seine Überzeugungskraft aus seiner 

realistischen Sicht ziehe: „Jene freundliche Erinnerung an das ziemlich freudlose 

Freudenhaus, das Bild der Hände, die sich an der Kaffeetasse wärmen mußten, ist 

                                                           
255 Fromm, Erich: Die Kunst des Liebens. Frankfurt a. M./ Berlin/ Wien: Ullstein Materialien 1980. 

256 Fromm: Die Kunst des Liebens. S. 58. 

257 Raddatz, Fritz J.: Elf Thesen über den politischen Publizisten. Eine Paraphrase der Feuerbachthesen v. Karl Marx. 
In: Böll. Untersuchungen zum Werk. Hg. v. Manfred Jurgensen Bern/München: Francke Verlag 1975, S. 143. 



 86

Argument.“258 Damit bezeichnet er Böll als „Schriftsteller der Realität“, als „Künstler 

ein Realist“ und „Politiker“259, der zugleich als Idealist gilt.  

Böll weiß um die philosophischen Denkkategorien seit der Aufklärung und die daraus 

resultierenden Gesellschaftsveränderungen. So diagnostiziert Raddatz seine 

Stellungnahme zu Marx' Gesellschaftslehre:  

Heil(los), Irrtum, Wahrheit - das sind die Wortraster, die Böll für Marx zur Verfügung 
stehen, wie ihm bei Oppenheimer, dem Vater der Atombombe, das Wort Sünde zur 
Verfügung steht oder bei Franz von Assisi das Wort Geheimnis.260 

Joachim Israel untersucht die Wirkung der Hegelschen Theorie der Religion nach 

Hegels Tod bis zu Karl Marx: „Sein [Hegels] Geist und sein Denken beherrschten 

jedoch immer noch die philosophischen Diskussionen und die Lehre an der [Berliner] 

Universität.“ Seine Studenten seien in zwei Gruppen gespalten, nämlich die politisch 

konservativen „Althegelianer“ und die politisch linken „Junghegelianer“: 

Unter den ‘Junghegelianern’ begegnete Marx dem jungen Philosophen Feuerbach, dessen 
Kritik an Hegels Religionsphilosophie und dessen materialistisch- philosophische 
Einstellung auf Marx einen tiefen Eindruck machten. Auch Feuerbachs Anthropologie, d.h. 
seine die menschliche Natur treffende Philosophie, beeinfußte Marx stark.261 

In der Einleitung der Kritik an der Hegelschen Religionsphilosophie definiert Marx den 

Menschen: Der Mensch sei kein abstraktes [kein göttliches] Wesen, sondern ein 

weltliches, wo der Staat, die Sozietät die Religion produziere. Marx interpretiert die 

Religion, dass sie die „phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens sei, 

weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit“ besitze: 

Der Kampf gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geistiges 
Aroma die Religion ist. Das religiöse Elend ist in einem Ausdruck des wirklichen Elendes 
und in einem die Protestaktion gegen das wirkliche Elend. Die Religion ist der Seufzer der 
bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände 
ist. Sie ist das Opium des Volks. […] Die Religion ist nur die illusiorische Sonne, die sich um 
den Menschen bewegt, solange er sich nicht um sich selbst bewegt.262 

                                                           
258 Raddatz: Elf Thesen über den politischen Publizisten. S. 143-144. 

259 Raddatz: Elf Thesen über den politischen Publizisten. S. 144. 

260 Raddatz: Elf Thesen über den politischen Publizisten. S. 144. 

261 Israel, Joachim: Der Begriff der Entfremdung. S. 45. 

262 Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Marx-Engels Gesamtausgabe. Bis Anfang 1844. 
Nebst Briefen und Dokumenten. Bd. I, erster Halbband. Glashütten im Taunus: Verlag Detlev Auvermann KG 
1970, S. 607-608. (Im folgenden wird MEGA I. 1 gekürzt.) 



 87

Um die Funktion der Religion seit Mitte des 20. Jahrhunderts zu diskutieren, kritisiert 

Marcuse auch Freuds Ansätze, die zeitlich nicht mehr anzunehmen seien, weil die 

Funktion der Religion sich verändert habe wie die der Wissenschaft: 

Die wissenschaftliche Haltung hat längst aufgehört, ein kämpferischer Gegner der Religion 
zu sein, die ebenfalls mit Erfolg ihre explosiven Elemente preisgegeben hat und häufig den 
Menschen an ein gutes Gewissen angesichts von Leid und Schuld gewöhnt hat. Im 
Haushalt der Kultur tendieren Funktionen von Wissenschaft und Religion dahin, einander 
zu ergänzen; in ihrer augenblicklichen Haltung verleugnen sie beide die Hoffnungen, die 
sie einst erregten, und lehren Menschen, die Tatsachen in einer Welt der Entfremdung 
hinzunehmen.263  

In diesem Sinne sei Religion keine Illusion mehr, deren Untergang Freud als Folge des 

beschleunigten materiellen und intellektuellen Fortschritts aufgenommen und es 

gepriesen habe, dass „Wissenschaft und wissenschaftliche Vernunft als die großen 

befreienden Antagonisten der Religion“ anzusehen seien. Aber Marcuse betont: 

Wo die Religion weiterhin das kompromißlose Streben nach Frieden und Glück bewahrt, 
haben ihre „Illusionen“ noch einen anderen Wahrheitsgehalt als die Wissenschaft, die an 
der Ausschaltung dieser Ziele arbeitet. Der verdrängte und umgeformte Inhalt der Religion 
kann nicht dadurch befreit werden, daß man ihn der wissenschaftlichen Haltung 
ausliefert.264 

Heinrich Herlyn interpretiert dieses Zitat, indem er von Freuds Auffassung von 

Religion als Produkt der Phantasie ausgeht: Dem religiösen Denken seien das 

metaphysische und das mystische Denken zu eigen. Diese beiden Denkformen, denen 

Sinneserfassung des Seins zugrunde liege, seien ebenfalls dem phantastischen Denken 

zuzurechnen265: 

Als solche sind auch sie Denkformen, die der Herrschaft des Lustprinzips unterliegen. 
Ontogenetisch sind sie dem Primärprozeß der menschlichen Seele zuzuordnen und finden 
sich im magischen Denken des Kindes wieder, das allein kraft seiner Wünsche meint, die 
Realität verändern zu können.266 

So bewertet Marcuse die Religion höher als die Wissenschaft, die von Freud auf eine 

höhere Ebene gestellt wird als die Religion.  

Böll selbst erlebt, wie tröstlich sein Glaube an Gott im Krieg war, als er seine Existenz 

                                                           
263 Marcuse, Herbert: Triebstruktur und Gesellschaft. Bd. 5. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979, S. 67. 

264 Marcuse: Triebstruktur. S. 67. 

265 Vgl. Herlyn, Heinrich: Heinrich Böll als utopischer Schriftsteller. Peter Lang 1996, S. 62-63. 

266 Herlyn: Heinrich Böll als utopischer Schriftsteller. S. 63. 



 88

total bedroht fühlte. Dass Böll auch später in der Religion einen großen Trost erfahren 

hat, zeigt sein Brief vom 24. 11. 1945. Dort berichtet er über den Tod seines Kindes, das 

am 20. Juli 1945 geboren267 wurde:  

Ach, es klingt so unwahrscheinlich, und für Außenstehende so unfaßbar; dieser kleine 
Knabe von drei Monaten war so reizend und vielversprechend! Und bleibt nichts als sein 
kleines Grab da oben in Marienfeld; und die Gewissheit, daß er nicht tot ist, sondern lebt in 
einem besseren Leben; glücklich, weil er ja ganz ohne Schuld war, und doch unschuldig 
viel hat leiden müssen.268 

Er lebt also aus der Hoffnung. Und er betrachtet seinen Einsatz für verachtete, 

benachteiligte Menschen als Einsatz für Christus. Dies ist im Bölls Brief vom 30. 11. 

1940 an seine Frau zu sehen: 

Hast Du auch manchmal die Gegenwart Christi ganz nahe gespürt? […], da hatten wir 
jemand unter uns, einen Sudetendeutschen, von irgendwoher versetzt, weil er kein Deutsch 
sprechen konnte und auch körperlich zu nichts taugte. Alle weideten sich an seiner 
Hilflosigkeit, an seiner scheinbaren Hässlichkeit, und er lief tagelang unter uns umher und 
manchmal lächelte sein graues Gesicht, und seine stillen Augen wurden weit; […]. Eben 
war jemand hier bei uns, ein Hinkender mit einem unbeschreiblich edlen und jammervollen 
Gesicht; der stotterte, sobald man ihn ansah, hielt hilflos und völlig unsinnig seinen 
Wehrpaß in der Hand und stotterte dauernd nur das eine Wort: abmelden, abmelden. Sie 
lachten alle und fraßen sich satt an seiner völligen Verlassenheit; der Mann wäre fast 
gestorben vor Qual und Not, und er schwitzte vor Leid; oh, Gott, er hing oben am Kreuz; 
ich konnte zum Glück den Mann verstehen und ihn aufklären und ihm sagen, an wen er 
sich zu wenden habe; glaubst Du, dass er einfach überströmte vor Dankbarkeit, weil ich nur 
ganz konventionell höflich zu ihm war... es ist unglaublich traurig, daß immer und überall 
Christus gekreuzigt wird. Ist es nicht unsagbar erschütternd, dass man ihm, der wirklich 
unser Bruder ist, so begegnen kann und dass man seiner Kreuzigung beiwohnen kann; ich 
bin ganz außer mir.269  

Bei Böll ist die Funktion der Religion oft mit den kirchlichen Dogmen kollidiert, und 

so differenziert er die Kirche als Institution von der Religion. Meiner Meinung nach 

gruppiert Böll seine Figuren entsprechend: Häufig sind die positiv gezeichneten tief 

religiös, die negativen Figuren starr dogmatisch. In seiner Kurzgeschichte „Der Zwerg 

und die Puppe“ (1951) werden die unterschiedlichen Vorstellungen von Gott durch 

fiktive Personen geschildert: Während eine Ladenbesitzerin auf die Frage nach Gott so 

antwortet „Gott ist traurig, […] wir müssen ihn trösten.“, erklärt ein Mann: „Es hat Gott 

gegeben, aber sie haben ihn getötet, und er ist nicht auferstanden.“ Eine andere 

weibliche Figur definiert: „Gott […], es gibt zwei Götter, einen Gott der Reichen und 

                                                           
267 Böll: Die Hoffnung ist wie ein wildes Tier. S. 11. 

268 Böll: Die Hoffnung ist wie ein wildes Tier. S. 15. 

269 Böll: Briefe aus dem Krieg. Bd. I. S. 133. 



 89

einen Gott der Armen.“ Sie fügt hinzu: „Der eine ist hart und machtlos, […] der andere 

ist sanft, aber gewaltig -gewaltig.“270 Aus dieser letzteren Vorstellung sind die Figuren 

in Wort geschaffen: Käte Bogner und Frau Franke sind dafür stellvertretend. 

Bereits in Wort ist die kirchliche und religiöse Funktion in der Ehe gezeigt worden. 

Nunmehr wird diese Thematik in Ansichten eines Clowns271 verstärkt.  

Demosthenes Savramis zitiert, was Papst Pius XI. über Frauenfreiheit gesagt hat:  

Diese falsche Freiheit und unnatürliche Gleichstellung mit dem Manne wird sich zum 
eigenen Verderben der Frau auswirken, denn wenn sie einmal von der Höhe und dem 
Thron herabsteigt, zu dem sie  innerhalb der Familie durch das Evangelium erhoben wurde, 
wird sie bald (vielleicht weniger dem äußeren Schein nach, wohl aber in Wirklichkeit) in 
die frühere Sklavenstellung zurückgedrängt und wie im Heidentum zu einem bloßen 
Werkzeug des Mannes werden.272 

In der Frankfurter Vorlesung setzt sich Böll mit der kirchlichen Lehre auseinander:  

[D]ie Kirchen haben noch nicht begriffen, was Liebe ist, obwohl ihnen Texte genug zur 
Verfügung stehen, die sie gegeneinander stellen könnten: die großartigen Texte - was 
übriggeblieben ist, ist eine vertrackte juristische Spitzfindigkeit, um so etwas zu regeln wie 
Liebe und Ehe.273  

Karl-Josef Kuschel bezeugt, dass das obige Zitat „nur ein Kleinausschnitt des 

juristischen, theologischen und literarischen Argumentationsgeflechtes dieses Autors“ 

sei, und meint: 

Wenn es einen Autor der deutschen Nachkriegsliteratur gegeben hat, der vom Beginn 
seines Werkes an dem Problem von Liebe und Ehe auf der Spur war, dann den Kölner 
Heinrich Böll.274 

Böll problematisiert die kirchliche Lehrmeinung, die für die Familie auf der Basis der 

gesellschaftlichen Ordnung eine große Rolle spielt. Weiterhin erwähnt er die Ehe ohne 

Liebe: „Was geschieht dann, wenn eine Ehe lieblos wird oder wenn ein 

Liebesverhältnis, das keine Ehe ist, eheliche Form annimmt?“275 

                                                           
270 Böll, Heinrich: Der Zwerg und die Puppe. (1951) In: Romane und Erzählungen I. Hg. von Bernd Balzer. Köln: 

Kiepenheuer & Witsch. 1977, S. 452. 

271 Böll: Ansichten eines Clowns. (1963) 36. Aufl. München: dtv 1987. Im Folgenden wird dieser Titel mit  zitierten 
Seiten aus diesem Roman als Clown gekürzt. 

272 Savramis, Demosthenes: Entchristlichung und Sexualisierung - zwei Vorurteile. München: Nymphenburger 
Verlag 1969, S. 46. 

273 E II. S. 85. 

274 Kuschel: Liebe - Ehe - Sakrament. S. 163. 

275 Kuschel: Liebe - Ehe - Sakrament. S. 163. 



 90

Jean-Louis Flandrin äußert mit der soziologischen Einsicht in Bezug auf Sexualität in 

der Gesellschaft: 

Wenn die Historiker heute von der Familie zu sprechen beginnen, so vielleicht deshalb, 
weil die Probleme des Privatlebens Einzug in die Öffentlichkeit gehalten haben, weil die 
Rechte und Pflichten der Ehepartner, ihre Autorität über ihre Kinder, Fragen der 
Scheidung, der Empfängnisverhütung oder der Abtreibung Angelegenheiten des Staates 
geworden sind. Angesichts eines täglich offenkundiger werdenden Sittenwandels fordern 
die einen den Staat auf, für die Erhaltung der traditionellen Moral zu sorgen, die anderen 
verlangen von ihm, die Beschleunigung „unerläßlicher“ Entwicklungen, und wieder andere 
versuchen, daraus eine Kriegsmaschine gegen die politische Herrschaft zu machen. 276 

Dabei nennt er einige Beispiele für lieblos gewordene Ehen in amerikanischen 

Romanen und sieht in ihnen nichts als eine Fessel. Es gibt auch die Partnerschaft der 

Leute, die zwar nicht verheiratet sind, aber in Liebe zusammenleben. Böll kritisiert die 

Kirchen, diese Problematik nicht einsehen zu wollen.  

Bis zum Tod hat die Religion die beruhigende Funktion. Dies stellt der Autor dar 

durch die Figur Raimund Bach, der vor dem Tod noch mit zitternder Hand das 

Kreuzzeichen langsam schlägt. (Haus 177) 

 

Zusammenfassung 

Die Ehe ist die kleinste Institution der Gesellschaft und gleichzeitig der Kern der 

Gemeinschaft, die den Staat stützt. Ehefrauen haben immer die Rolle gehabt, ihre 

Familienmitglieder zu unterstützen. Vor allem unter dem Patriarchat mussten sie ihnen 

selbstlos dienen, wobei ihr Selbstbewusstsein oft zu kurz kam. Sogar bei dem 

revolutionären Schriftsteller Friedrich Schiller ist es nicht anders. Dies ist im Interview 

der Nachrichtenzeitschrift Der Spiegel mit der Biographin Sigrid Damm über Friedrich 

Schillers Wahl seiner Ehefrau zu erkennen: 

Sp.: Der rührende Schiller entschied sich für die Frau, die er weniger begehrte: die dezente 
Charlotte und nicht die geistreiche Caroline. Zeigt sich da ein Frauenbild, das für den 
Dichter typisch ist? [...] 

                                                           
276 Flandrin, Jean-Louis: Familien. Soziologie - Ökonomie - Sexualität. Frankfurt am Main/Berlin: Ullstein 1978, S. 9 



 91

Damm: Ja und nein. Verliebt war er ja eher in dominante, temperamentvolle Frauen. Aber 
bei seiner Eheschließung war er wirklich wieder erstaunlich pragmatisch. Er hat die Frau 
gewählt, die ihm das Arbeiten erleichterte. Er hat über sich und Caroline gesagt, sie hätten 
aneinander zu viele Ansprüche gestellt. Charlotte, seine Ehefrau, stellt keine Ansprüche. 
Das war genau das, was er brauchte: eine wohl temperierte Ehe.277 

Vielleicht war eine solche Entscheidung aus Vernunftgründen in der damaligen 

Gesellschaft üblich. Schiller selbst schreibt: „Es gibt keinen anderen Weg, den 

sinnlichen Menschen vernünftig zu machen, als daß man denselben zuvor ästhetisch 

macht.“278 

Die Betrachtungsweise, dass die Ehefrauen brauchbar und nützlich für die Ehemänner 

sein sollten, gab es schon immer in den vergangenen Zeiten in fast allen Kulturen. Im 

Mittelalter gehörte diese Art zur Frauentugend, wobei auch die Schönheit279 der Frauen 

als Frauentugend angesehen wurde. 

Flandrin stellt die Frage, worin die Unterschiede und Ähnlichkeiten zwischen den 

Familien von früher und von heute bestehen, was man mit Bestimmtheit über das 

Verhältnis zwischen den Eheleuten, die Haltung der Eltern gegenüber den Kindern 

aussagen könne und auch über die Rolle, welche die Familie bei der Erziehung spielt? 

 Mit der Kritik an der kirchlichen Institution wird den weiblichen Figuren bewusst, 

was ihnen fehlt und was geändert werden muss. Allmählich werden Bölls Hauptfiguren 

kritisch nicht nur gegenüber der Kirche, sondern auch der Gesellschaft. Seine 

weiblichen Figuren zeigen exemplarisch eine Entwicklung auf. Vom Leiden an der 

Depression als Kriegsfolge (Johanna Fähmel) und dem Leiden an den Dogmen der 

katholischen Kirche (Marie) hin zu einer Wende. In den 70er Jahren gestaltet Böll die 

Entwicklung zu selbstbestimmten Frauen (Leni, Katharina Blum), die alleinstehend 

oder geschieden und emanzipiert sind. Sie sind zwar nicht hoch gebildet, aber sie leben 

aus ihrem eigenen Lebensentwurf.  – Als Bindeglied zwischen beiden Positionen hat 

Böll die Figur der Frau Tolms in Fürsorgliche Belagerung gestaltet, die in ihrer 

Weisheit und Sensibilität in der Lage ist, Auswege in einer Konfliktsituation zu finden. 

Sie ist  durchaus anpassungsfähig und doch selbständig in ihrem Denken und Handeln. 

 

Herbert Marcuse stellt sich weibliche Qualitäten als Antithese zum kapitalistischen 

                                                           
277 Der Spiegel. „Am liebsten mit zwei Frauen leben“ 37/2004 (6. Sep.), S.147 Sp. 3. 

278 Ebd. S. 147 Sp. 1. 

279 Das sog. Schönheitsideal ist in den mittelalterlichen Texten zu finden: Lancelot, Tristan und Isolde usw. 



 92

Realitätsprinzip vor. Neben den biologischen Unterschieden zwischen Mann und Frau 

gebe es typisch weibliche Qualitäten, die gesellschaftlich bestimmt worden seien. Als 

Gegenkraft zum Kapitalismus sollen die Frauen durch ihre weiblichen Qualitäten 

dynamisch unter dem Realitätsprinzip gefördert werden, um die in die Richtung 

patriarchalischer Herrschaft gelenkte „zweite Natur“ in die natürliche Richtung 

umzulenken. Das heißt, dass Frauen ihre eigentliche Eigenschaft (natürliche Urkraft) 

zurückbekommen sollen. 

Dorothee Römhild beurteilt die Mutterrolle  der zwei weiblichen Figuren in Haus ohne 

Hüter: 

Anders als Nella Bach, die gerade mit ihrer Verweigerung der Mutterrolle passiven 
Widerstand leistet, wird Käte vor allem als Mutter idealisiert. Käte Bogner, die von ihrem, 
einem psychisch und physisch debilen Kriegsheimkehrer, verlassen wurde, „weil er die 
Enge der Wohnung […] nicht mehr erträgt“, beweist in dieser Situation jene weibliche 
Stärke, wie sie an Bölls Frauen schon so oft gelobt wurde. Anders als der in Passivität, 
Selbstmitleid und Alkoholismus flüchtende Ehemann, sorgt Käte bis an die Grenze der 
Selbstzerstörung für das Wohl ihrer Familie, kämpft unermüdlich […], gibt Mann und 
Kindern emotionalen Halt, leistet Widerstand und fügt sich als gläubige Christin zugleich 
märtyrerhaft in ihr Schicksal. 280 

Böll demonstriert in dem Roman Haus ohne Hüter die Entstehung des Feindbildes 

durch Phantasie, die vom Hören durch andere Personen entsteht und daraus in eine 

bestimmte Richtung zum imaginierten Bild hinführt, wohin dieses Bild führen kann; 

von der kleinen Gewalt über den Mord hinaus bis zum Krieg. Dieser Aspekt ist nicht 

nur in der damaligen Zeit, sondern auch heute und in Zukunft ein sehr wichtiges Thema, 

besonders wo die Kriegsgefahr droht, weil der Krieg durch einseitige Propaganda des 

Feindbildes entstehen kann. 

                                                           
280 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 27-28. 



 93

4. Vom Unterbewusstsein zum Bewusstsein: Marie und die 
Ehefrauen in Ansichten eines Clowns 

4.1. Rezeption des Romans 

In dem Roman Ansichten eines Clowns thematisiert Böll die Eheproblematik intensiver 

als in seinen früheren Romanen. Der Autor hatte diese bereits in der Nachkriegszeit in 

verschiedener Weise dargestellt: Die unter den harten sozialen Verhältnissen leidende 

Protagonistin (in Und sagte kein einziges Wort) Käte Bogner erlebt ein behagliches 

Zusammensein mit Männern ohne Ehe aber nur im Traum, wo sie weder sozialen Druck 

noch eheliche Pflichten hat; in Haus findet Nella Bach die Eheschließung unnötig; ihr 

genügt ein Zusammenleben ohne Ehe, und Wilma Brielach will nicht wieder heiraten, 

obwohl sie aus finanziellen Gründen dauernd wechselnde Männerbeziehungen hat. Jede 

dieser weiblichen Figuren hat unterschiedliche Gründe für die Ablehnung der Ehe, diese 

sind sozial bedingt und von der Gesellschaft abhängig, die an eine bestimmte Zeit und 

den damit verbundenen Raum gebunden ist.  

Die Problematik der Ehe und Partnerschaft wird in dem Roman Ansichten eines 

Clowns konkret dargestellt, wobei das Zusammenleben zweier Menschen ohne Ehe im 

Zusammenhang mit dem Katholizismus ein zentrales Thema wird. Die zahlreichen 

konservativen Kritiker (besonders von der katholischen Seite281) haben direkt nach der 

Veröffentlichung 1963 dem Schriftsteller seine Darstellung der Intimität282 zweier 

Menschen vorgeworfen. Diese Tendenz zeigt, dass die damalige Gesellschaft solche 

Schilderungen als unsittlich bzw. obszön  betrachtet und ablehnt, weil die Darstellung 

des Sexuallebens in bestimmten Kreisen der Öffentlichkeit damals noch ein tabuisiertes 

bzw. zu verbergendes Thema war. Aber Böll ist der Meinung, die Sexualität gehöre 

zum realen Menschenleben. Diese Tatsache will er als Schriftsteller weder ignorieren 

noch abwerten. Dies betont er sogar; nicht nur in Interviews, sondern auch in seinen 

Schriften. Besonders die strenge katholische Lehre über Sexualität hält er für nicht 

richtig. In seinem bereits 1958 geschriebenen „Brief an einen jungen Katholiken“ übt 

                                                           
281 Vgl. Meid (Hg.): Heinrich Böll. In diesem Erläuterungsheft stellt die Herausgeberin sowohl die positiven als auch 

negativen Rezensionen von verschiedenen Seiten als wichtige Dokumente zusammen. 

282 Vgl. Meid (Hg.): Heinrich Böll. S. 38-39. Die Süddeutsche Zeitung druckt am 17. Mai 1963 den kritischen Artikel 
der „Katholischen Aktion“ („als Sprachrohr der offiziellen katholischen Kirche“) als Leserbrief ab, auf dem die 
Darstellungen Bölls als „Schilderungen  sexueller Intimbereiche“ und als „schamlose Bettgeschichten bezeichnet 
werden. 



 94

Böll Kritik an der katholischen Kirche, auf die er daraufhin wütenden Protest bekommt. 

In seiner Antwort auf den offenen Brief von Walter Weymann-Weyhe setzt sich der 

Autor mit dem Thema „Sakrament der Ehe“ auseinander: 

Das Sakrament  der Ehe ist ohne die Vereinigung gar nicht denkbar, nicht vollzogen, 
existiert nicht; sie macht nicht allein die Ehe aus, aber ohne sie gibt es, wenn ich richtig 
belehrt worden bin, keine Ehe. […] Sicher ist […], daß ohne die geschlechtliche 
Vereinigung die Ehe nicht möglich ist. Sollte es vulgär sein, […] bekenne ich mich gerne 
zu dieser Vulgarität, zumal ich vulgär zu sein nicht für ein Negativum halte. […] Ich bitte 
Sie, meinen Respekt vor dem Natürlichen der Liebe so zu verstehen, und wenn ich meine 
Ehrfurcht davor betone, dann deshalb, weil ich sicher bin, daß jeder Liebesakt eine 
mystische Beimischung enthält, die paradiesischen Ursprungs ist.283 

Im Zusammenhang mit seinem „Respekt vor dem Natürlichen der Liebe“ äußert sich 

Böll auch im späteren Interview mit René Wintzen (Eine deutsche Erinnerung 1976), 

dass die Sexualität „ein sehr schönes und großartiges“ Element im „menschlichen 

Leben“ ist und zeigt, wie sie innerhalb der katholischen Kirche geprägt worden ist:  

[…] ich denke mir überhaupt, daß die Formierung des Katholizismus durch das Römische 
zu stark war, da kommt auch das Rechtliche rein, die Verrechtlichung aller Dinge. Im 
Grunde eine vollkommen phantasielose, verächtliche Haltung gegenüber Sexualität und 
damit auch gegenüber der Familie, die ja durch die Ausübung der Sexualität entsteht. Es 
kommt hinzu, daß man uns gesagt hat: was Gott zusammengefügt hat, soll der Mensch 
nicht trennen.  Das ist eigentlich die Grundformel, auf der die Unauflöslichkeit der Ehe 
basiert.284 

So betont er, dass die Kirche dazu beiträgt, dass die Praxis des sexuellen Lebens in der 

Ehe als Basis für die untrennbare kleinste Gemeinschaft der Menschen dem Zweck 

dienen soll, um weitere Generationen zu ermöglichen. In den Frankfurter Vorlesungen 

gibt er den Denkanstoß, ob nicht die Legitimierung des Zusammenlebens von 

Liebenden mehr Sinn hat als eine lieblos gewordene Ehe285. Seine Frage führt zu 

weiteren Fragen bei den Rezipienten:  

- Ist das Zusammenleben der Liebenden vor der Heirat für die Ordnung des 

Staates von der Gesellschaft abzulehnen bzw. abzuwerten? 
                                                           
283 Böll: Das Brot, von dem wir leben. In: Zur Verteidigung der Waschküchen. Schriften und Reden.1952-1959. 

München: dtv 1985, S. 274-275. (E I. S. 278.) Vgl. die Anmerkung 90 von der Kölner Ausgabe. Band 13. 2004, S. 
401-402 über Sakrament (lat. sacramentum, griech. mysterion: Geheimnis): „Im kirchl. Sprachgebrauch hat das 
Wort „Sakrament“ den engeren Sinn von einzelnen kirchlichen Handlungen, die für das Heil des Menschen 
wesentlich sind. Das Konzil von Trient (1545-1563) verkündete als Dogma der kath. Kirche die Existenz von 
sieben durch Christus gestifteten Sakramenten: Taufe, Firmung, Abendmahl (Kommunion), Buße, Letzte Ölung 
(Krankensalbung), Priesterweihe und Ehe. Die Vollmacht, ein Sakrament zu spenden, verlangt den Besitz der 
Priesterweihe, mit zwei Ausnahmen: Taufe (im Notfall […]) und Ehe, die sich beide Partner gegenseitig 
spenden.“ 

284 Interviews I. S. 554-555. 

285 Vgl. E II. S. 85. 



 95

- Wer beurteilt dies, und aus welchem Grund? 

- Wer hat  Einfluss auf die moralischen Vorstellungen der Bürger? 

Mit diesen Fragen sind folgende Gesichtspunkte im Roman Clown zu beobachten: 

� Wie stellt der Autor mit seinen o. g. Einsichten die Realität dar? 

� Welche Frauenfiguren sollen realistisch wirken und welche nicht, und warum? 

� Welche Resonanz ist zu erwarten? 

� Wie beschreibt der Erzähler Frauen?  

Im Interview mit Christian Linder, der dies in Buchform Drei Tage im März 1975 

veröffentlicht, meint Heinrich Böll, dass die meisten Schriftsteller eigentlich ein 

einziges Thema haben und damit fortschreiben.286 Aus diesem Grund seien nach Bernd 

Balzer287 Bölls Werke seine Variationen zum Thema „Liebe und Religion“: 

Der Roman beginnt praktisch dort, wo die früheren Werke endeten und überprüft so die 
Tragfähigkeit des Böllschen Gemeinschaftskonzepts in einer labyrinthisch gewordenen 
Gesellschaft.288 

 

                                                           
286 Vgl. Böll: Drei Tage im März. S. 77. 

287 Vgl. Balzer: Ansichten eines Clowns. S. 12. 

288 Balzer: Das literarische Werk. S. 258. 



 96

4.1.1 Struktur des Romans und Erzählstrategie  

Die Hauptfigur in diesem Roman ist ein Clown289, den seine Geliebte verlassen hat, mit 

der er aber in einer eheähnlichen Form gelebt hat. Gleichzeitig verleiht Böll dem Clown 

auch die Rolle des Ich-Erzählers, dessen Subjektivität von den Rezipienten oft mit der 

des Autors identifiziert290 wird.  

Der ursprüngliche Titel heißt Augenblicke, dessen Texte aus mehreren Varianten (von 

drei Manuskripten) zwischen dem 26. 03. und 10. 04. 1962 entstanden sind.291 Darin 

handelt es sich um eine weibliche Hauptfigur (personale Erzählfigur), die ihren 

ehemaligen Geliebten im Kinofilm erkennt. Das Trennungsmotiv in der Handlung ist 

umgekehrt: Während Marie in Clown freiwillig ihren Partner verlässt, ist die Hauptfigur 

in Augenblicke unfreiwillig getrennt worden und glaubt, dass ihr Geliebter längst 

gestorben sei. Aber er ist nicht tot, sondern lebt in Ost-Deutschland. Sie ist nun mit 

einem anderen Mann verheiratet. Seitdem sie ihren Geliebten erkannt hat, erinnert sie 

sich an die Augenblicke, in denen sie mit ihm glücklich war.292 Römhild kommentiert: 

Das ist der äußere Anlass für ihre wiederauflebenden Erinnerungen an eine ‘verhinderte 
Liebe’. Diese stellt sich nun wie folgt dar: Marie wird keineswegs aus privaten, sondern aus 
gesellschaftspolitischen Gründen verlassen. Einer inneren Notwendigkeit folgend ist Hans 
in die DDR übergesiedelt.293 

Bei der Erzählhaltung in Augenblicke ist zu beachten, dass die Handlung aus der 

                                                           
289 Als Sohn einer rheinischen Industriellenfamilie, der sich bewusst im historischen Kontext von seiner Umgebung 

distanziert, indem er die unvergesslichen Augenblicke im Zusammenhang mit der deutschen Geschichte ernst 
nimmt. Er verlässt seine Eltern und die Schule. Er zieht mit Marie weg. Als Clown verdient er sein Brot und des 
Berufs wegen zieht er dauernd herum. Dies macht es für Marie als Frau besonders schwierig und wird auch zum 
Anlass, dass sie sesshaft an einem Ort bleiben möchte. Und schließlich verlässt sie ihn. Damit beginnt er seine 
Erzählung. 

290 Vgl. Böll, Heinrich: Nachwort 1985 zu „Ansichten eines Clowns“. In: Heinrich Böll: Die Fähigkeit zu trauern. 
München:  dtv 1988, S. 260. 

291 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. 1991, S. 72. 

292 Römhild fasst die Situation Maries in Augenblicke ausführlicher zusammen (Ebd. S. 73): „Marie, die ehemalige 
Geliebte des Clowns, inzwischen Ehefrau des Katholiken Züpfner, wird während eines Kinobesuchs schlagartig 
aus ihrer bürgerlichen Scheinwelt herausgerissen. Sieben Jahre nach der Trennung begegnet ihr der Clown, der in 
der DDR inzwischen zu einem erfolgreichen Kritiker der westdeutschen Verhältnisse avanciert ist, auf der 
Kinoleinwand. […] Durch eine Intrige des Katholikenkreises ist die ahnungslose Marie jedoch in dem Glauben, er 
sei vor längerer Zeit gestorben. Aus Resignation und aus Mitleid geht sie eine Pflichtehe mit dem christlichen 
Prinzipienmenschen Züpfner ein und erfüllt damit das Kalkül jener korrupten Katholiken. Nachdem sie dieses 
durchschaut hat, flüchtet die unglückliche Marie in die Vergangenheit; noch einmal durchlebt sie die verloren 
gegangene Zeit an der Seite des Clowns und hofft auf seine Rückkehr.“ 

293 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. 1991, S. 73. 



 97

Perspektive der weiblichen Figuren294 erzählt wird, während der Roman Clown aus der 

Perspektive der männlichen Figur von dem Ich-Erzähler erzählt wird. Dadurch werden 

sowohl die Perspektive als auch die Erzählhaltung anders. Entscheidend ist der 

Standpunkt der Erzählfiguren, die aus ihrer Position auf der von dem Autor 

beabsichtigten Handlungsebene erzählen. Dabei wird die Haltung Maries in beiden 

Texten interessant; sowohl aus der Perspektive295 des Opfers in Augenblicke als auch  

aus der Perspektive der Täterin in Ansichten eines Clowns. Bölls LeserInnen sollen zu 

einem objektivem Resultat kommen. Zum Verstehen des Textes ist der nach 

Geschlechtern orientierte Blickwinkel wichtig für die Rezipienten, die nur so die 

Handlung auch geschlechtsspezifisch beobachten und beurteilen können. Ihre 

Stellungnahme hängt von der Position des Betrachters ab. Dann werden die Wirkung  

und Funktion bei den LeserInnen deutlich anders. Dadurch werden Pro- und 

Kontraststimmen  provoziert. Zum Beispiel wird dem Autor in der ‘Stellungnahme der 

„Katholischen Aktion“ zum Vordruck des Romans’ von der Süddeutschen Zeitung am 

17. 5. 1963 Folgendes vorgeworfen: 

Bei einer zusammenhängenden Lektüre mag man dieses Problem in der Frage nach dem 
Sinn und Ziel der Ehe, genauer gesagt der Naturehe, gegenüber der ehelichen Institution 
sehen. […] So treten die Angriffe gegen alles Katholische und Kirchliche, gegen kirchliche 
Lehren, Institutionen, gegen das Handeln der Kirche und kirchlicher Persönlichkeiten 
primär in den Vordergrund, zumal sie in der Form der terrible Simplifikation vorgebracht 
und in ihren Verallgemeinerungen haltlos werden. Das gleiche gilt für die Auslassungen 
und Schilderungen sexueller Intimbereiche, […] schamloser Bettgeschichten […].296 

Zudem fragt der Verfasser dieses Schreibens, ob „diese Angriffe sein eigentlicher 

Zweck“ seien, bei dem die Eheproblematik „nur als Vorwand“ diene. Neben solcher 

Kritik gibt es auch das Gegenteil. 

Über Bölls Erzählweise schreibt Elisabeth Endres in ihrem Artikel Das unerwartete 

Sakrament, der am 25. 5. 1963 in der Deutschen Zeitung herausgegeben worden ist: 

                                                           
294 Stanzel, Franz K.: Theorie des Erzählens. 4. durchgeh. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1989, S. 70-81. 

Für diese weibliche Perspektive gibt es keinen Platz in der Erzähltheorie Stanzels, denn in seiner Kategorie der 
Erzählform gilt nur  entweder eine „Ich- Erzählung“ oder eine „Er-Erzählung“. Römhild macht auf die Kritik von 
A. Bernráth an Stanzels Erzähltheorie aufmerksam, dass die „Er-Form“ in Augenblicke zumindest neutral als dritte 
Person zu bezeichnen sei, weil das zutreffende Geschlecht der Figur jedoch weiblich ist. Sonst sei die 
Bezeichnung „Er-Form“ (aus der Perspektive Maries) grammatisch gesehen falsch (Vgl. Römhild: S. 72). In 
Stanzels Theorie an den dualistischen Oppositionspaaren, die es in strukturalistischen Theorien gibt, gelten 
meistens folgenden Paarungen in seiner Erzähltheorie: Ich- und Er-Erzählung; Ich- und Er-Erzählsituation; Ich- 
und Er-Bezug usw. 

295 Der Perspektivenwechsel wird in dem Kapitel „Position Maries“ genauer behandelt, indem die Handlungen in den 
beiden Geschichten verglichen werden. 

296 Balzer: Ansichten eines Clowns. S. 81. 



 98

Die Begegnung mit der dramatischen Gattung hat Bölls Erzählstil geändert. Jene Tendenz 
zur kurzen episodischen Geschichte, […] ist nun einem großen Handlungsbogen gewichen, 
der merklich von den dramatischen Einheiten lebt. Und ebenso trat an die Stelle der 
realistischen Vertrautheit mit den kleinbürgerlichen Einzelheiten die gelungene 
Unterordnung dieser Details zu einer Linie der Gesellschaftskritik, die mehr ist als 
satirischer Protest. 297 

Bölls Strategie ist, die direkte Rede in Anführungsstriche zu setzen; diese ist im Roman 

zwar selten vorhanden, aber den Rezipienten dient sie zur Vermittlung der Authentizität 

in Bezug auf den Kommentar des Erzählers. Überwiegend wird die indirekte Rede 

(Monolog) zum Ausdruck für seine Innenwelt gebraucht. 

Inhaltlich beginnt der Roman Clown mit dem Scheitern des Zusammenlebens 

zweier Menschen. Die Verwicklung der Beziehung wird durch Rückblenden, 

Erinnerungen und Spekulationen des Ich-Erzählers beleuchtet, während die 

gegenwärtige Handlung durch ein Telefongespräch dargestellt wird. Vom 1. bis 3. 

Kapitel wird in die Situation des Erzählens eingeführt, indem Schniers gegenwärtiger 

Zustand seit seiner Ankunft am Hauptbahnhof, bis er zu seiner Wohnung in Bonn 

kommt, geschildert wird. Er kann sich seit der Trennung von Marie nicht 

konzentrieren, und ohne sie ist sein beruflicher Abstieg unvermeidlich. Hier wird die 

Erzählsituation deutlich, da der Erzähler weder objektiv noch neutral erzählt, sondern 

sehr subjektiv nur aus einer Perspektive. Das 4. und 5. Kapitel enthalten den 

Rückblick auf seine Kindheit und Erinnerungen an seine Schwester Henriette. Im 6. 

Kapitel wird seine Absicht gezeigt, um Marie zu kämpfen. Das 7. Kap. schildert, wie 

das Zusammenleben zustande gekommen ist, das 8. Kapitel, wie es beendet worden 

ist. In den nachfolgenden Kapiteln (bis zum Ende des 23. Kap.) werden - nicht 

chronologisch - die Verwicklung der Beziehung und die Ereignisse beschrieben, die 

zwischen dem Anfang und Ende des Zusammenlebens liegen, während der Erzähler 

zwischendurch das Telefongespräch und seine Visionen sowie seine Rückblicke 

einfügt. Das 24. Kap. enthält Leos Anruf, wobei der Zölibat des Priesters Behlen 

problematisiert wird. Im Schlusskapitel landet der Clown zum Betteln auf der 

Bahnhofstreppe in der Hoffnung, Marie zu begegnen. Seine Erzählhaltung ist 

spöttisch, streitbar und ironisch je nach der Situation. 

Die Haupthandlung beginnt mit der Tatsache, dass Marie Hans verlassen hat und  zu 

ihrem Jugendfreund Züpfner übergelaufen ist, der ehedem durch Händchenhalten mit 

                                                           
297 Balzer: Ansichten eines Clowns. S. 83. 



 99

Marie die Eifersucht von Hans verursacht und darüber hinaus diesen indirekt zum 

Beischlaf mit Marie veranlasst hat. Maries letzte Handlungen bis zu ihrem Verlassen 

zeigen, dass sie nun selbst entscheidet und was sie in einem langen Prozess und nach 

vielen Erfahrungen gelernt hat.  

4.1.2. Mythologisches Motiv 

In welcher Lage Böll den Roman geschrieben hat, erklärt er selbst im Interview mit 

Heinz Ludwig Arnold. Er habe einige Zeit mit Freunden die Zeitschrift Labyrinth298 

herausgegeben. Diese hätten sie nicht nur aus finanziellen Gründen, sondern auch, weil 

sie nicht wussten, wie sie sie weiter machen sollten, aufgegeben: 

wir schrieben alle untereinander - und meine Erklärung war eine Interpretation der 
Theseus-Sage, und diese Interpretation war der Plot für den Roman. Es ist eigentlich die 
Geschichte von Theseus und Ariadne: Theseus im Labyrinth, Ariadne schneidet den Faden 
ab und da sitzt er da. Und das Labyrinth, und das kann ich in dem Fall wirklich sagen, weil 
ich den Zusammenhang, den Kontext kenne, ist der politische deutsche Katholizismus.299 

Also soll das Labyrinth die Metapher für die deutsche Gesellschaft sein, die am Anfang 

der 60er von einer christlichen Partei unter Adenauer regiert wird. Bis zu der Wahl am 

17. September 1961 herrscht die CDU/CSU mit absoluter Mehrheit (= absoluter Macht) 

in der Bundesrepublik Deutschland300, worüber Böll in seinem Artikel Hierzulande so 

urteilt: 

Ich war nicht fähig gewesen, über ein so ungenaues Land genaue Auskunft zu geben. Für 
dieses gemischte Gebilde, das Bundesrepublik heißt, eine Formel zu finden, dazu wäre 
sogar ein Einstein der Formulierung nicht fähig.301 

In dem Artikel macht der Autor sich Sorge um das Land mit einer mächtigen 

Regierung, deren Mitglieder er zum Teil persönlich kennt, z.B. hat ein Mitglied in der 

NS-Zeit aus Ehrgeiz Bölls Mutter wegen ihrer politischen Randbemerkung im 

                                                           
298 1960 gründet Böll diese vierteljährlich erscheinende Zeitschrift mit seinen Freunden Walter Warnach, Werner von 

Trott und HAP Grieshaber als Herausgeber. (Vgl. Reid: Heinrich Böll. S. 149.)  

299 Interviews I. S. 159. 

300 Vgl. Balzer: Ansichten eines Clowns. S. 20. 

301 Böll: Hierzulande. In: Briefe aus dem Rheinland. S. 50. 



 100

Luftschutzkeller denunziert. Die Mutter konnte den Folgen entgehen, weil der 

Ortsgruppenleiter nach seinem Gewissen die Anzeige nicht weiter gegeben hat. Der 

Denunziant „war im Jahr 1946 einer der Favoriten der CDU fürs Stadtparlament“302 Er 

kam ohne Prozess davon (obwohl er das Leben der Mutter Bölls gefährdet hatte), denn 

„er war nie Mitglied der Nazipartei“303. Der sich immer wieder ändernden deutschen 

Gesellschaft fühlt sich der Autor entfremdet: 

Kein Wunder in einem Land, wo Armut weder mystische Heimat noch Station zum 
Klassenkampf mehr ist. [...] [D]a die Arbeiter nicht mehr arm sind, gibt es keine Armut 
mehr – und die Arbeiter sind nicht mehr brav. Die, die man sozial nennt, sind dann die 
Ausnahmen; daß Asozialität unter den Satrapen eine Entsprechung haben könnte [...].304 

1962 interpretiert Böll den Mythos ‚Labyrinth’ folgendermaßen: 

Es gibt die Deutungen der Labyrinthsage, die auf überraschende Spuren führen: es könnte 
sich um ein aus Stierkampfelementen und Akrobatik zusammengesetztes Opferspiel 
gehandelt haben; das Opfer wäre dann vergleichbar mit einem modernen Boxer, Seiltänzer, 
Autorennfahrer […]. Die Öffentlichkeit als solche wäre in der Rolle des Minotauros, der 
nach unten weisende Daumen das Zeichen ihrer absoluten Herrschaft […] 
überraschenderweise in der Rolle des Opfers, ein Theseus zwischen Minos, dem 
Hochachtbaren, der das Gesetz und die Würde vertritt, das Notwendige – und Minotauros. 
[…] Ein Labyrinth ohne Theseus ist nur noch eine Stätte, wo blind geopfert wird, ein 
Theseus ohne Ariadne ist nicht mehr Gaukler oder Abenteurer, sondern nur noch ein 
Selbstmörder. Gewiß war Ariadne im streng staatsrechtlichen Sinne eine Verräterin, und 
vielleicht ist diese Zeitschrift an einem Ende, weil es schwerfällt, in Staat, Beruf, Familie 
Entsprechungen des Labyrinths zu erkennen und zu „verraten“305 

Im Vorwort der gesammelten Werke Bölls meint Bernd Balzer, der Zusammenhang mit 

dem Labyrinth sei ohne Bölls Erklärung schwer zu erkennen, denn 

im Mythos ist die Ariadne die Verlassene - allerdings nicht im Labyrinth, sondern auf 
Naxos. […] Das Verlassenwerden des Helden ist […] nicht Ursache, sondern Indiz, 
bestenfalls Auslöser dieses Scheiterns.“306  

Der passive Akt des Verlassenwerdens ist ein doppelter Akt; auf der Grundkategorie 

des Labyrinths (auf der persönlichen Ebene des Individuums) und auf der zweiten 

Ebene, nämlich auf der der gesellschaftlichen Umgebung. Bei dem Wechsel der 
                                                           
302 Böll: Hierzulande. S. 55. 

303 Böll: Hierzulande. S. 55. 

304 Böll: Hierzulande. S. 54. 

305 Böll: Erklärung zur Einstellung der Zeitschrift „Labyrinth“. In: Briefe aus dem Rheinland. Schriften und Reden 
1960-1963. München: dtv 1985, S. 167. 

306 Balzer (Hg.): Heinrich Böll Werke. Romane und Erzählungen (im Folgenden als R bezeichnet) I. 1947-1952. 
ergänzte Neuaufl. Köln: Lamuv Verlag/Kiepenheuer & Witsch 1987, S. 93-94. 



 101

Erzählfiguren sollen auch ihre Rollen getauscht werden. Römhild interpretiert diesen 

Rollenwechsel des Täters folgendermaßen: 

Während im griechischen Mythos Ariadne die Verlassene ist, wird sie in den Ansichten zur 
Verräterin. Diese Umkehrung verdankt sich vor allem der Entwicklung der Schuldfrage, die 
ihrerseits als Sprungbrett für die beabsichtigte Gesellschaftskritik zu verstehen ist. Wenn 
Marie den Clown verläßt, schneidet sie damit den Faden ab und läßt ihn im Labyrinth der 
bundesdeutschen Gesellschaft, genauer gesagt, in dem des Katholizismus zurück.307 

Wegen dieser Umkehrung wird hier eine andere These vorgeschlagen: Maries Verlassen 

ist eine Konsequenz ihres Lebensprozesses in ihrem katholischen Milieu. Für sie ist der 

Katholizismus der rote Faden, der sie hält, um dessentwillen sie sich aber aus der 

Lebensgemeinschaft mit Hans heraus befreit, an den  sie sich in ihrer Jugend 

ahnungslos gebunden hat mit der Konsequenz leidvoller weiblicher Erfahrungen. 

Maries Befreiung ist allerdings nicht in dem Sinne der Intention Bölls, wenn er selbst 

bekennt: 

Das könnte ein Grund dafür sein, daß ich so viel über Frauen geschrieben habe und mich 
eigentlich für das Thema Frauenemanzipation jetzt im politisch-aktuellen Sinne nicht 
erwärmen kann. Sie ist für mich selbstverständlich, da Frauen mindestens so wichtig sind 
wie Männer. Jetzt gar nicht nur erotisch, sexuell, und nicht nur als Hausfrauen und 
Mütterchen, sondern als Existenz, als existentielles Eins.308

                                                           
307 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 56. 

308 Böll: Eine deutsche Erinnerung. Interview mit René Wintzen. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979, S. 50. 



 102

4.2. Marie 

4.2.1. Position Maries 

Wie Römhild bereits gezeigt hat, sind in den verschiedenen Fassungen die Perspektiven 

der Erzählfiguren gewechselt worden; von der weiblichen Figur Marie zum männlichen 

Erzähler Hans: Die Handlung in Augenblicke wird aus der Perspektive der dritten 

Person (Marie als verheiratete Frau) erzählt, während der Roman Clown von dem Ich-

Erzähler (Hans Schnier) gestaltet wird. Durch den Perspektivenwechsel ist der 

Standpunkt der Erzählfiguren („point of view“) geändert, deren Erzählsituationen309 

völlig anders sind. Konsequenterweise verlässt die passive Figur Marie ihren Ex-

Geliebten in Clown. Dadurch wird sie eine Täterin, obwohl sie sich im Roman kaum 

aktiv verhalten hat. Von ihr erfahren Bölls Leser nur durch die Schilderung des Clowns, 

der aus seiner eigenen Perspektive erzählt. Das heißt, dass seine Erzählung 

vordergründig keineswegs objektiv wirken soll; der Erzähler selbst beurteilt die eigene 

Ansicht so wie seine Erzählweise im Gespräch mit Prälat Sommerwild: „[…] die Sache 

ist so subjektiv, wie sie nur sein kann.“ (Clown 128) Trotz dieser Akzentuierung der 

Subjektivität des Erzählers wird der Roman nicht so verstanden, wie der Autor es 

intendiert hat.310 

Römhild als Kritikerin vergleicht den ursprünglichen Text Augenblicke mit dem 

Romantext und fasst wesentlich unterschiedliche Punkte zusammen: 

1. Wandel der Erzählperspektive; von der weiblichen zur männlichen 

2. veränderte Erzählhaltung; aus der personalen Erzählweise zur Ich-Erzählung 

3. anders gelagerte Konzeption; Liebes- bzw. Trennungsmotiv, das ihrerseits ein 

differenzierendes Charakterbild der Protagonistin mit sich bringt; aus der 

‘Verlassenen’ zur ‘Verlassenden’ 

4. die gegenüber den - im engeren Sinne - unpolitischen Äußerungen einer Frau 

schärfer profilierte Gesellschaftskritik in den Ansichten eines Clowns.311 

                                                           
309 Vgl. Stanzel.: Theorie des Erzählens. 4. Aufl. 1989, S. 69. 

310 Vgl. Balzer: Ansichten eines Clowns. S. 35. 

311 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 37. 



 103

Marie im Roman Clown ist mutterlos aufgewachsen und trotz ihrer katholischen 

Umgebung (Schule, Jugendheim und daraus resultierende jeweilige Beziehungen) von 

ihrem Vater durchaus liberal erzogen worden. Der Autor bringt seinen LeserInnen ein 

positives Bild von dem 19 jährigen Mädchen, das trotz der Armut frei und fröhlich 

wirkt. Ihr Vater Martin Derkum als überzeugter Sozialist ist aus der katholischen Kirche 

ausgetreten. Dennoch übt er keinen Druck auf die katholische Lebensweise seiner 

Tochter aus. Dessen politische Einstellung schildert der Erzähler durch die Reaktion 

seiner Umgebung: 

Alle hielten ihn für einen Kommunisten, aber als er nach dem Krieg Bürgermeister werden 
sollte, hatten die Kommunisten dafür gesorgt, dass er’s nicht wurde, und jedes Mal, wenn 
ich anfing, die Nazis mit den Kommunisten zu vergleichen, wurde er wütend und sagte: „Es 
ist schon ein Unterschied, Junge, ob einer in einem Krieg fällt, den eine Schmierseifenfirma 
führt – oder ob er für eine Sache stirbt, an die einer glauben kann.“ (Clown 47) 

Seine liberale Denkweise kann Marie beeinflussen, so dass sie ihre Entscheidung für 

ihren ersten Beischlaf mit Hans Schnier nicht von den konfessionellen Normen 

abhängig macht trotz der strengen katholischen Lehre. Mit neunzehn Jahren ist sie zwar 

„ehemündig“312, sie ist aber noch nicht in der Lage zu heiraten, weil sie kurz vor der 

Abiturprüfung steht. Sie lernt mit anderen Schülerinnen zusammen. Zwischendurch 

geht sie auch zum Jugendheim und Sportplatz. Sie ist keineswegs eine Außenseiterin, 

im Gegensatz zu Hans. Sie hat viele Freundinnen und Freunde. Sie scheint auch bei 

anderen Jungen beliebt zu sein, denn am Anfang des siebten Kapitels (Clown 39) wird 

geschildert, wie sie mit Züpfner lächelnd Hand in Hand aus dem Jugendheim kommt.  

4.2.2. Beischlaf und die Folge (männliches Bedürfni s und weibliche 
Anpassung?) 

Das siebte Kapitel zeigt den Annäherungsversuch des Erzählers an Marie, und die 

Liebesbeziehung zwischen Marie und Hans, der sie verführt, als ihr Vater abwesend ist. 

Hans schildert des Ereignis: 

                                                           
312 In dem Stellenkommentar (16:36) der Kölner Ausgabe Bd. 13 (S. 392) werden die seit 1938 bestehenden 

Eherechtsbestimmungen erklärt, die noch in den 60er Jahren galten; demnach sei ein Mann mit Vollendung des 

21. Lebensjahres, eine Frau mit Vollendung des 16. Lebensjahres „ehemündig“. 



 104

Ich war einundzwanzig, sie neunzehn, als ich eines Abends einfach auf ihr Zimmer ging, 
um mit ihr die Sache zu tun, die Mann und Frau miteinander tun. Ich hatte sie am 
Nachmittag noch mit Züpfner gesehen, wie sie Hand in Hand mit ihm aus dem Jugendheim 
kam, beide lächelnd, und es gab mir einen Stich. Sie gehörte nicht zu Züpfner, und dieses 
dumme Händchenhalten machte mich krank. (Clown 39) 

Das Bild der beiden lächelnden Gesichter zeigt einen Kontrast zum zerrissenen Innern 

des Erzählers. Das Händchenhalten als der kleinste Körperkontakt bedeutet  bereits 

Maries intensive Freundschaft mit Züpfner. Diese Erkenntnis verursacht den Neid von 

Hans, der noch nie ihre Hand berührt hat. Für Marie ist der Erzähler Hans bis dahin 

noch nicht als ihr Freund am Horizont. 

Evelyn T. Beck untersucht die Ansicht des Erzählers und des Autors unter 

feministischem Aspekt: Seine Wertmaßstäbe sollen nicht unkritisch betrachtet werden. 

Sie nimmt die „Verführungsszene“ zum Objekt ihrer Analyse, um zu prüfen, „wie die 

erste sexuelle Begegnung der Protagonisten von den meisten Kritikern euphemistisch 

bezeichnet wird“ 313. Wenn man den Text „mit einem Minimum an Sorgfalt“ lese, 

erkenne man, dass 

dies durchaus keine Verführungsszene ist, sondern eher eine Beschreibung, wie ein junger 
Mann, einer höheren Gesellschaftsschicht zugehörig, sein Bedürfnis, eine Frau zu 
„besitzen“, in die Tat umsetzt, und das an einem Tag, da dieses Bedürfnis als 
außerordentlich zwingend empfunden wird, ist aufschlußreich in sich selbst.314 

Damit macht die Kritikerin deutlich, dass der Erzähler aus seinem Interesse einseitig die 

„Sache“ tun will, um Marie zu besitzen. Dabei wird seine Haltung durch den Autor als 

eine kühne Art männlichen Wagnisses aus der Perspektive des Erzählers dargestellt. 

Dieser Punkt wird von der Feministin Beck kritisch betrachtet. An der Seite Maries ist 

die Verfasserin der Meinung, dass die Beiden nach ihrem Zusammenschlafen 

geschlechtsspezifisch unterschiedliche Folgen zu erwarten haben; Hans habe als Mann 

keine Nachteile in der Gesellschaft, im Gegensatz zu Marie: Zunächst werde Maries 

Ehre durch die voreheliche Beziehung zerstört, während Hans als Mann trotz derselben 

gemeinsamen Tat keinen Schaden davon habe. Dann steht sie als Katholikin unter 

Druck, während Hans als Nicht-Katholik keinen solchen habe. Außerdem muss sie auf 

ihr Abitur verzichten, dies ist ihm bewusst, dass sie nach dem Beischlaf nicht mehr in 

die Schule geht, wenn er schildert: 

                                                           
313 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 60. 

314 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 60. 



 105

Ich dachte an gar nichts und doch an fast alles, sogar daran, ob sie „nachher“ noch in der 
Lage sein würde, ihre Prüfung zu machen, und schon wußte ich, was sich nachher 
bestätigte, daß nicht nur halb Bonn sich über die Verführung empören würde, sondern 
hinzufügen würde: „Und so kurz vor dem Abitur“. (Clown 42) 

Während dies ihm ganz bewusst ist, ist Maries Beteiligung an „der Sache“ spontan. 

Dafür muss sie sich von ihrer bisherigen Lebensplanung verabschieden, während Hans 

nach seinem Schulabgang sowieso die Absicht hat, sein Elternhaus zu verlassen. Neben 

den o.g. Konsequenzen kann es noch körperliche Folgen für Marie als Frau geben; z.B. 

schwanger zu werden und bei der Geburt eines Kindes in Lebensgefahr zu geraten. Sie 

erlebt später tatsächlich zweimal eine Fehlgeburt und hat auch andere gynäkologische 

Probleme, worunter sie untröstlich leidet. 

4.2.3. Beziehung zu Hans vor und nach dem Beischlaf   

Wie ist die Beziehung zwischen Marie und Hans vor dem Beischlaf gewesen? Über 

seine beginnende Beziehung zu ihr berichtet er: „[I]ch kannte sie gut, sehr gut, weil ich 

viel mit ihrem Vater zusammen war“ (Clown 40). Das heißt nicht, dass sie ihn gut 

kennt. Ein paar Zeilen später wird von der Singularform „ich“ zur Pluralform 

gewechselt, „wir kannten uns sehr gut. Ich ging damals oft zu ihrem Vater, und sie blieb 

manchmal bei uns sitzen, wenn ihr Vater mir Hegel und Marx zu erklären versuchte.“ 

(ebd.) Das dabei benutzte Personalpronomen in der Pluralform „wir“ soll die Beiden 

meinen. Aber dies ist immer noch seine einseitige Ansicht, denn ihre Reaktion auf Hans 

ist jeweils unterschiedlich, nämlich abhängig vom Ort ihres Treffens; Wenn sie ihn auf 

dem Sportplatz sehe, winke sie ihm zu und lächele, aber zu Hause reagiere sie anders: 

„[Z]u Hause lächelte sie mir nie zu.“ (Clown 40) Also gibt es keinen eindeutigen 

Hinweis auf ihre Liebe zu ihm. So ist es unklar315, ob sie sich auch so nach ihm sehnt 

wie er nach ihr. Auf jeden Fall bleibt er oft ihretwegen bei ihrem Vater:  

Manchmal ertappte mich der alte Derkum dabei, daß ich ihm gar nicht zuhörte, sondern nur 
auf die Küchentür starrte, dann schüttelte er den Kopf und sagte: „Sie kommt heute erst 
spät“, und ich wurde rot. (Clown 42) 

Das zeigt, dass seine Gefühle von ihrem Vater durchschaut werden. Er verbringt viel 
                                                           
315 Maries Verhalten ihm gegenüber wird eher so dargestellt, dass sie ihr Gefühl in ihrem privaten Leben verbirgt. 



 106

Zeit bei Derkum, seitdem er seine Schule verlassen hat: Einerseits scheint er zur 

Unterhaltung mit Maries Vater lange bei ihm zu bleiben, andererseits aber auch, weil er 

ab und zu Zigaretten im Laden von Derkum bekommt, nachdem er dort geholfen hat: 

„So verbrachte ich halbe Tage bei Maries Vater.“ (Clown 42)  

Ein weiterer Grund, lange bei Derkums zu bleiben, ist auch der, dass er die Atmosphäre 

in seinem Elternhaus nicht ertragen kann, weil seine Eltern auf ihn „böse und bitter“ 

seien, vor allem seine Mutter, die er so beschreibt:  

Meine Mutter war einfach gemein zu mir. Sie riet meinem Vater, mich in den „Pütt“ zu 
schicken. [...] Ich werde schon abhauen. [...] bei jedem Bissen, den ich aß, blickte mich 
meine Mutter an, als wäre ich ein Verbrecher. (Clown 41) 

Bei Hans geht es teils um eine gewisse Sinnlichkeit, aber auch um sein Kalkül, das 

Schlimmste für ihn vermeiden zu wollen, nämlich dass ein anderer (z.B. Züpfner) ihm 

Marie wegnimmt. Beck kritisiert, dass er es nur aus dem Grund tue, um Marie zu 

„besitzen“: Die Verfasserin weist auf seine Bedürfnisse hin:  

Da Hans sich wiederholt auf das Händchenhalten und den Stich, den er fühlte, bezieht, ist 
man versucht, daraus zu schließen, daß der Anstoß , gerade an diesem Abend „diese Sache 
mit ihr zu tun“ (als er seinem eigenen Eingeständnis nach keinerlei sinnliche Begierde 
verspürte), wenigstens zu einem gewissen Maß seiner Eifersucht und dem Bedürfnis, sein 
geringes Selbstgefühl zu stärken, entspringt. Dazu kommt, daß Hans Marie nicht einmal 
fragt, ob sie mit ihm schlafen wolle. [...]. Keine besonders romantische Art, eine 
Liebesbeziehung anzuknüpfen, von der Hans erwartet, daß sie ein ganzes Leben währen 
soll.316 

Dabei fehlt Maries Innere Perspektive. Deshalb können Bölls Leser nur durch die 

Schilderung des verlassenen Hans alles erfahren, da die direkten und indirekten 

Reden317 nur von dessem Standpunkt aus geführt werden können. Dadurch wird die 

Perspektive sehr begrenzt. So erfahren Bölls LeserInnen Maries Innenperspektive nur 

indirekt erst durch das Gespräch zwischen den Beiden und durch ihre Reaktion auf 

seine Worte oder auf sein Verhalten. Der Erzähler berichtet, dass er, während ihr Vater 

nicht zu Hause ist, ohne Ankündigung zu ihr kommt: 

[D]ie Ladentür war noch auf, und als ich reinging […] rief ich, „ich bins“ - ich rannte die 
Treppe hinauf, und sie sah mich erstaunt an, als ich sie, ohne sie anzurühren, langsam in ihr 
Zimmer zurückdrängte. Wir hatten nicht viel miteinander gesprochen, uns immer nur 
angesehen und angelächelt, und ich wußte auch bei ihr nicht, ob ich du oder Sie sagen 
sollte. (Clown 43) 

                                                           
316 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 60.  

317 Römhild bezeichnet die Figur Marie als „abwesende Heldin“, wie sie sie in der kleinen Überschrift ihrer Disser-
tation bezeichnet. (Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar.  S. 38.) 



 107

Aus letzterem ist zu schließen, dass die Beiden bis dahin noch keine nahe Beziehung 

und keinen intensiven Gefühlsaustausch miteinander gehabt haben. Dennoch wagt er, 

wie er es geplant hat, sie zu erobern. Als er ihre Schnur aufknüpft, reagiert sie darauf: 

„Sie war so erschrocken, dass ich gar nichts zu sagen brauchte, und sie wusste genau, 

was ich wollte.“ (Clown 43) Dabei beherrscht er die Situation, die gegenüber Marie fast 

überwältigend wirkt. Seinem Willen zu widerstehen, ist sie laut Beck unfähig:  

Der Text macht es nämlich ziemlich klar, daß sie es lieber nicht wollte, aber, als er mehr 
oder weniger darauf besteht, nicht fähig ist, seine Forderung zurückzuweisen318.  

So sieht es die Kritikerin feministisch in der Zeit nach den 1970er Jahren, in der Böll319 

auf  keinen Fall schon entsprechende Einsichten gehabt hat, denn er lässt Marie an der 

Stelle nur „Geh“ sagen. Ihre Erwiderung versteht der Erzähler jedoch  folgendermaßen; 

ich wußte ja, daß sie es sagen mußte, und wir wußten beide, daß es sowohl ernst gemeint 
wie automatisch gesagt war, aber schon als sie „Geh“ zu mir sagte, und nicht „Gehen Sie“, 
war die Sache entschieden. Es lag soviel Zärtlichkeit in dem winzigen Wort, daß ich 
dachte, sie würde für ein Leben ausreichen und ich hätte fast geweint […]. (Clown 43-44) 

Dabei ist die Feststellung der Gefühle Maries durch den Ich-Erzähler im Sinne des 

Agens problematisch für die Rezipienten. Besonders schwierig wird es dann, wenn ihre 

Worte in der indirekten Form gefasst und dabei von dem Erzähler subjektiv 

kommentiert werden; „sie sagte es so, daß ich überzeugt war; sie hatte gewußt, daß ich 

kommen würde, jedenfalls war sie nicht vollkommen überrascht.“ (Clown 44) Diese 

Sätze können missverstanden werden, besonders wegen der Satzkonstruktion, da der 

adverbiale hypotaktische Nebensatz für seine Gefühlsbestimmung („Daß ich überzeugt 

war“) zwischen die Hauptsätze geschoben wird; dem illokutiven ersten Hauptsatz und 

dem zweiten, der eigentlich durch Marie so lauten sollte: „Ich habe gewusst, […]“ 

Darüber hinaus werden die Rezipienten meistens automatisch dem Kommentar des 

Erzählers folgen, der nur über die Phänomene berichtet, d.h., nur durch äußerliche 

Erscheinungen stellt der Erzähler den Zustand Maries fest und schildert ihn subjektiv. 

Seine Schilderung kann nur so vermittelt werden, wie er es verstanden bzw. empfunden 

                                                           
318 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 60. 

319 Balzer macht auf den Zeitpunkt aufmerksam, indem er Böll zitiert (1997, S. 259): „Da der Roman die Ansichten 
des Erzähler-Ichs  ausbreitet, erscheint auch Marie nur in seiner subjektiven Sicht – und bleibt dabei konturenarm, 
was zum Reibungspunkt späterer Kritik aus der Sicht der Frauenbewegung wurde. In der Tat ist ein  Frauenbild, 
das „Barmherzigkeit mit der männlichen Natur“ [...] zur eigentlichen Bestimmung der Frau erklärt und noch in 
dem schönen Gedankenbild Schniers von den Frauenhänden, „die Christus Zärtlichkeiten erwiesen“[...] gleichsam 
eine theologische Begründung dafür liefert, aus Sicht der nach-siebziger Jahre schwer erträglich.“ 



 108

hat. Dadurch werden Bölls Leser gezwungen, die minimale Objektivität des Textes 

durch die subjektivste Erzählung zu erkennen und den gesamten Text im Kontext zu 

verstehen. Schniers Antwort auf Maries automatische Forderung „Geh“ folgt nicht 

sofort, sondern erst nach seinem o.g. Kommentar. Dem folgt ein kurzer Dialog:  

„Nein, nein, […] ich gehe nicht - wohin sollte ich denn gehen?“ Sie schüttelte den Kopf. 
„Soll ich mir zwanzig Mark leihen und nach Köln fahren - und dich dann später heiraten?“ 
- “Nein“, sagte sie, „fahr nicht nach Köln.“ (Clown 44) 

In diesem Dialog ist zu erkennen, dass Hans ihr indirekt einen Heiratsantrag macht und 

er kalkuliert sicherlich auch ein, dass sie seine Absicht nicht ablehnt, um ihn nicht nach 

Köln zum Bordell320 fahren zu lassen: Sie könnte es nicht zulassen, dass er wegen 

seines körperlichen Verlangens zu Huren ginge und er sie später heiraten würde. Damit 

ist die Stadt Köln als der spezifisch zu betrachtende Raum für die Erfüllung des 

männlichen sexuellen Begehrens verortet worden, wo die Prostituierten die 

Triebhaftigkeit der Männer gegen Entgelt bedienen. Schniers Frage wird als 

Druckmittel für Maries Einverständnis verwendet, die sich in diesem Moment 

unbewusst in einer entscheidenden Situation321 befindet; Heirat oder Abitur, das sie 

bisher trotz der schlechten finanziellen Lage ihres Vaters für ihre Zukunft angestrebt 

hat. Bei seiner Frage überlegt sie nicht lange. Ihre Entscheidung wird in indirekter Rede 

ausgedrückt: 

Sie [...] denke an die Frauen in Köln, die „diese Sache“ für Geld machten und wohl 
glaubten, sie wäre mit Geld zu bezahlen, aber es wäre nicht mit Geld zu bezahlen, und so 
stünden alle Frauen, deren Männer dorthin gingen, in ihrer Schuld, und sie wolle nicht in 
der Schuld dieser Frauen stehen. (Clown 44) 

Böll formuliert diese Sätze in Konjunktiv I und II. Und er lässt diese nicht direkt aus 

ihrem Mund sagen , sondern durch den Erzähler, der seine Ansicht auch in ihre Aussage 

mischen kann. „Die Frauen in Köln“ sind die Prostituierten, die im Allgemeinen 

abgewertet und verachtet werden. Darin ist auch die ironische Absicht des Autors zu 

sehen, dass Ehefrauen, wenn sie sich ihren Männern verweigern (z.B. aus Angst vor 

Schwangerschaft), selbst schuld seien, wenn diese zu  Huren gingen. Dabei ist zu 

beachten, dass die Schuld der Frauen nicht durch den Erzähler, sondern durch die 

weibliche Figur festgestellt wird. In Maries Aussage ist auch zu erkennen, dass sie in 

                                                           
320 Vgl. Kölner Ausgabe. Bd. 13, S. 391. 

321 Die Situation wird kaum umgekehrt: Frauen gehen nicht dorthin (z.B. zu männlichen Prostituierten), um sich 
sexuell zu befriedigen. Daher ist sie sexualspezifisch angewendet. 



 109

erster Linie nicht an ihre Zukunft (Abitur, Studium, Beruf) denkt, sondern daran, ob sie 

sich später mit ihrer Entscheidung schuldig oder nicht schuldig fühlt. So ist die religiöse 

Denkweise mit der Schuldfrage tief in ihr drin. Neben dem Gefühl, nicht an der „Sache“ 

schuld zu sein, spielt es bei ihrer Einwilligung eine Rolle, als er ihr sagt, dass sie das 

einzige Mädchen sei, mit dem er „diese Sache“ tun wolle, und dass er „immer nur an 

sie“ (Clown 44) schon seit seiner Internatszeit gedacht habe. Sie glaubt daran und ist 

bereit, die Bindung mit ihm einzugehen. 

Die Schminkszene im Bad soll ihren Ernst bestätigen und symbolisiert mit dieser 

Zeremonie ihre eigene Bereitschaft, als seine Braut die erste Nacht mit ihm zu 

verbringen. Diese Szene hat den Zweck, den Eindruck bei Bölls Rezipienten 

hervorzurufen, dass sie von Hans weder gezwungen noch vergewaltigt wird, sondern 

dass sie ihn freiwillig empfängt: 

Ihr liefen die Tränen übers Gesicht, während sie sich Haarwasser ins Haar massierte, dann 
puderte sie sich, [...] sie sagte, : „Ich mache mich schön.“ Die Tränen gruben kleine Rillen 
in den Puder, den sie viel zu dick auftrug, und sie sagte, „Willst Du nicht doch wieder 
gehen?“ Und ich sagte „Nein“.[…] Ich stand auf und sagte zu Marie: „Weine doch nicht“, 
und sie hörte auf zu weinen und machte mit der Puderquaste die Tränenrillen wieder 
glatt.322 (Clown 45) 

An Stelle der verbalen Erklärung Maries lässt der Autor sie weinen. Dadurch vermeidet 

er, ihre innere Perspektive zu zeigen. Der Akt des Schminkens mit dem „Puder, den sie 

viel zu dick auftrug“ ist ein Bild ihrer Anpassung und gleichzeitig ein Gegenbild zu 

seiner Mutter, die weder Puder- noch Seifenduft hat, und führt zu Maries späterer 

Charakterisierung durch Hans als „eine viel zu eifrige Morgentoilettemacherin“ (im 13. 

K.). Ihr Weinen weist auf ihren ernsten Willen hin, seine Braut zu sein. Diese 

Schminkszene ist bei der Verfilmung des Romans als Brautzeremonie durch Bölls 

Mitwirkung unter der Regie von V. Jasny verstärkt dargestellt. Davon unterscheidet sich 

die Kritik von Beck, die Marie so beurteilt, dass diese ungern in den Beischlaf mit Hans 

einwillige.323 

                                                           
322 Eine solche Schilderung kennzeichnet Stanzel mit dem Terminus „szenische Darstellung“. Stanzel: Theorie des 

Erzählens. S. 70. 

323 Im Seminar „Bölls Erzähltexte und ihre Verfilmungen“ haben einige ältere Seminarteilnehmerinnen diese Szene 
als „glaubwürdig“ für die damalige Zeit bestätigt.  



 110

4.2.4. Maries Situation nach dem Beischlaf: Bewusst sein weiblicher 
Identität 

Erst nach dem Beischlaf zeigt sich, dass die Beiden je nach Geschlecht unterschiedliche 

Konsequenzen ziehen müssen. Eine psychische Belastung nach dem vorehelichen 

Geschlechtsverkehr hat Hans als Mann kaum, er hat allerdings die Verpflichtung, das 

nächtliche Ereignis den Anderen mitzuteilen.  

Jetzt wird Maries Zugehörigkeit zu ihrer Religion belastend, und als Katholikin324 wird 

ihr bewusst, dass sie gegen eine kirchliche Norm verstoßen hat. Der Erzähler berichtet 

über ihre Haltung:  

Dann fing sie ganz plötzlich an zu weinen, und ich fragte sie, warum sie denn jetzt weine, 
und sie flüsterte: „Mein Gott, ich bin doch katholisch, das weißt du doch -“ (Clown 49) 

Darauf erwidert er verallgemeinernd, dass jedes andere Mädchen wahrscheinlich auch 

weinen würde: „Weil es wirklich so etwas wie Unschuld gibt“. (ebd.) Im 

Zusammenhang mit der Unschuld denke er daran, dass sie schon seit ein paar Jahren mit 

ihrer Mädchengruppe zur Prozession gegangen sei und bestimmt dauernd von der 

Jungfrau Maria gesprochen habe. Daher würde sie sich „wie eine Betrügerin oder 

Verräterin“ vorkommen. Darum sagt er:  

Ich konnte mir vorstellen, wie schlimm es für sie war. Es war wirklich schlimm, aber ich 
hatte nicht lange warten können. Ich sagte, ich würde mit den Mädchen sprechen, und sie 
schrak hoch und sagte: „Was – mit wem?“ – „Mit den Mädchen aus deiner Gruppe“, sagte 
ich, „es ist wirklich eine schlimme Sache für dich, und wenn es hart auf hart kommt, kannst 
du meinetwegen sagen, ich hätte dich vergewaltigt.“ Sie lachte und sagte, „Nein, das ist 
Unsinn, […]“. (Clown 49) 

Er schlägt  ihr vor, ihren Freundinnen die Tatsache nonverbal  pantomimisch 

verständlich zu machen, damit sie denken können: „Ach, das ist also dieser Schnier, der 

mit Marie diese Sache getan hat“. Und er meint, „dann ist es schon ganz anders, als 

wenn da nur herumgeflüstert wird.“ (Clown 50) Maries Reaktion spiegelt ihre 

wechselnden Gefühle: 

Sie überlegte, lachte wieder und sagte leise: „Du bist nicht dumm.“ Dann weinte sie 
plötzlich wieder und sagte: „Ich kann mich hier nicht mehr blicken lassen.“ Ich fragte: 
„Warum?“ aber sie weinte nur und schüttelte den Kopf. (Clown 50) 

Maries Äußerung „Ich kann mich hier nicht mehr blicken lassen.“ zeigt ihre  

                                                           
324 Im Zusammenhang der Kirchenlehre, besonders mit dem Beichten so wie in Tal der donnernden Hufe. 



 111

Erkenntnis, die ihr erst später bewusst wird. Ihre Belastungen sind doppelt: Zum einen 

muss sie als weibliche Person die geschlechtsspezifischen Nachteile tragen. Zum 

anderen hat sie das religiöse Schuldgefühl, nicht mehr 'rein' zu sein. Das Bewusstsein, 

katholisch zu sein, wird zu einem Hindernis für das Zusammenleben mit einem Mann 

aus einer anderen Konfession oder mit einem Atheisten, und kann noch verstärkt 

werden, wenn sie Kinder  bekommen. Tatsächlich werden diese Belastungen auch 

später der Anlass  sein, ihn zu verlassen, um ihren Weg zu finden. Als er sie am 

nächsten Morgen fragt, ob sie nicht zur Schule müsse, antwortet sie: „Ich geh heute 

nicht“, dann sagt sie betont, „[…] nie mehr gehe ich.“ (Clown 55) Sie weiß also, dass 

sie ihre Schule verlassen muss (als Konsequenz des vorehelichen Beischlafs), ohne 

Schulabschluss allerdings. Wie gut sie sich das überlegt hat, wird nirgendwo 

geschildert. Ihr Vater sieht ihre Entschlossenheit ein und lässt sie mit Hans weggehen, 

weil er weiß, dass die Beiden in ihrer Stadt nicht zusammenleben können. Dies 

entspricht den Realitäten der damaligen Gesellschaft. 

Noch eine andere reale Belastung, die Marie aus ihrer sozialen Lage als weibliche 

Figur bekommt, zeigt Böll als männlicher Schriftsteller: Derkums ärmliche Situation 

macht es Marie zusätzlich schwer. Dies ist aus der Tatsache zu sehen, dass sie selbst 

nach dem ersten Beischlaf ihre Bettwäsche mit kaltem Wasser sauber machen muss, 

damit niemand aus der Nachbarschaft das nächtliche Ereignis erfährt durch die Frau, die 

die Wäsche der Familie Derkum regelmäßig zum Waschen holt325. Als Marie nach dem 

Wäschewaschen mit eiskalten Händen zu ihrem Zimmer zurückkommt, erzählt sie Hans 

von ihrem miserablen Wohnverhältnis, dem kaputten Boiler und dem materiellen 

Mangel:  

Ich hätte dir gern frische [Bettwäsche] gebracht, aber wir haben nur vier Paar, immer zwei 
auf den Betten und zwei in der Wäsche. […] Ich konnte die Bettwäsche doch nicht Frau 
Huber geben[…], die wäscht immer für uns, und so hätte die ganze Stadt teilgenommen an 
dem, was wir getan haben, und wegwerfen wollte ich sie auch nicht. (Clown 49) 

Hierdurch veranschaulicht der Autor die Existenz der sozial Schwachen wahrscheinlich 

aus seiner eigenen Erfahrung326, da er nach dem Krieg ähnliche Situationen selbst 

erleben musste. Hans Schnier als der Sohn eines Millionärs hat bereits gewusst, dass 

                                                           
325 Vgl. Beck: Ein Kommentar aus feministischer  Sicht. S. 60. Beck macht die Unterschiede bei vorehelichen 

Beziehungen zwischen beiden Geschlechtern klar, dass „Männer ja an ihrer Ehre keinen Schaden nehmen“, 
während Frauen benachteiligt werden.  

326 Vgl. Hoffmann, Gabriele: Heinrich Böll. Eine Biographie von Gabriele Hoffmann. 1. Aufl. Bornheim-Merten: 
Lamuv Verlag, 1986, S. 133-145. 



 112

Derkums arm wohnen, dennoch erkennt er ihre Armut wesentlich deutlicher, als er sie 

aus der Nähe sieht:  

Sie hatte den grauen, zerschlissenen, von ihrer Mutter geerbten Bademantel an, das dunkle 
Haar hinten mit einer grünen Kordel zusammengebunden; später als ich die Schnur 
aufknüpfte, sah ich, dass es ein Stück Angelschnur von ihrem Vater war.     (Clown 43) 

Ihr ärmliches Alltagsleben sieht Hans am nächsten Morgen beim Tageslicht noch 

genauer: „Es war noch deutlicher als eben: wie ärmlich sie gekleidet war.“ (Clown 50) 

Durch den frühen Tod ihrer Mutter und durch die Armut musste Marie früh die 

Aufgaben lernen, die sonst ihre Mutter gemacht hätte. Dies erfährt Hans am nächsten 

Morgen beim Frühstück: 

 [Die Küche] war klein und dunkel, nur eine Art Hinterzimmer zum Laden; in der Ecke der 
kleine Herd, in dem Marie die Briketts bei Glut gehalten hatte, auf die Weise wie alle 
Hausfrauen es tun: sie wickelt sie abends in nasses Zeitungspapier, stochert morgens die 
Glut hoch und entfacht mit Holz und frischen Briketts das Feuer. (Clown 53) 

Neben dieser hausfraulichen Rolle hat sie noch die Aufgabe, dass sie morgens sehr früh 

aufstehen und die Zeitungen hereinholen und den Laden für die Schulkinder aufmachen 

muss, die schon vor der Messe zum Heftkaufen kommen, damit ihr Vater ausschlafen 

kann, weil er meistens gegen Morgen richtig einschläft. (Clown 52-53) Dies zeigt, wie 

rücksichtsvoll sie gegen ihren Vater ist. Marie ist noch Schülerin, hat aber nicht nur die 

Rolle der Hausfrau, sondern auch die Aufgabe, die schlechte soziale Situation innerhalb 

der familiären Basis zu verbessern, oder sie nicht zu verschlechtern. Deshalb muss sie 

vor der  Schulzeit den Schulkindern die Hefte verkaufen. 

Maries Naivität spielt auch eine gewisse Rolle für ihr Einverständnis zum 

Beischlaf und ist an einer anderen Stelle zu erkennen; auf ihre Frage, ob er sie liebe 

und schön finde, bekommt sie erst am nächsten Morgen seine Antwort, und zwar 

beiläufig und schläfrig327. Er schildert das Gespräch in indirekter Rede; „das sei doch 

selbstverständlich, aber sie meinte, sie höre das Selbstverständliche so gern, und ich 

murmelte schläfrig, ja, ja, ich fände sie schön und liebte sie.“ (Clown 50) Schon hier 

zeigt sich, dass Hans nicht so ernst nimmt, was für sie wichtig ist. 

Marie wird von Hans später im 13. Kapitel als ‘naiv’ charakterisiert. An einer anderen 

Stelle wird sie als ‘nicht intelligent genug’ (Clown 136) bezeichnet, um Züpfners Gattin 
                                                           
327 Vgl. Matzkopski, Bernd: Erläuterungen zu Heinrich Böll. Ansichten eines Clowns. 1. Aufl. Hollfeld: Bange 

Verlag 2003, S. 84. 



 113

zu sein, der ein katholischer Verbandsfunktionär ist. Mit welcher Absicht bringt der 

Autor diese Charakterisierung? Im Vergleich zu Hans ist die Tatsache zu beachten, dass 

sie ihre schulischen Leistungen problemlos bis zur Abiturprüfung mit neunzehn 

geschafft hat. Dies weist auf ihre Intelligenz328 hin. Er hingegen ist zweimal sitzen 

geblieben und hat schließlich freiwillig die Schule mit einundzwanzig als 

Untersekundaner verlassen (Clown 40), auch wenn er seine individuellen Gründe dafür 

hat. Schniers Bemerkung über Marie „nicht intelligent genug“ als die Frau Züpfners ist 

im Kontext seiner Ironie gegen den katholischen Intellektuellen-Kreis gebraucht, von 

dem er meint, dass seine Mitglieder sie und ihn ausgetrickst haben. Nach seiner 

subjektiven Interpretation sei sie nicht schlau bzw. listig genug, andere Menschen 

auszutricksen. Auch nach der Trennung schiebt Hans die Schuld nicht auf sie, sondern 

schildert die Ursache. Nach seiner Ansicht ist sie von dem Kreis (vor allem vom 

Prälaten Sommerwild) überredet worden, ein ordentlich katholisches Leben zu führen. 

Dies scheint ihr im Zusammenleben mit Hans nicht möglich zu sein.  

Maries affirmative Reaktion auf den aufdringlichen Beischlafwunsch Hans Schniers ist 

auch als ein Beispiel für ihre Naivität zu erkennen; sie entschließt sich zu einem 

ähnlichen Weg wie die naive weibliche Figur Hedwig in Brot, die nach ihrem Abitur 

zwar in die Großstadt kommt, um zu studieren, sich aber doch für die Heirat mit einem 

Elektriker entscheidet. So macht sie ihr Abitur nutzlos bzw. wertlos, obwohl ihr Vater 

ihr den Rat gegeben hat, dass sie nach dem Studium einen Beruf für den Broterwerb 

haben sollte. Ebenso verschleudert Marie durch die Verbindung mit Hans ihre bisherige 

Schulbildung, obwohl ihr Vater sie unter großen Opfern finanziell unterstützt hat. Die 

Derkums leiden mehr unter der Armut als früher, da der Vater wegen seiner politisch 

geradlinigen Haltung seines überzeugten Sozialismus’329 in der Gesellschaft 

benachteiligt wird. Der Erzähler zeigt, wie die antikommunistische Atmosphäre damals 

in Westdeutschland330 vorherrschend war: Prälat Sommerwild sorgt dafür, dass die 

                                                           
328 Vgl. Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 61. 

329 Derkums sozialistische Einstellung ist nicht im Sinne der Ideologie zu verstehen, sondern im Sinn der zu reali-
sierenden sozialen Gerechtigkeit, nachdem er schon skeptisch gegenüber der SPD geworden ist, weil ihm scheint, 
dass diese Partei sich mehr für das Machtstreben in der Politik als für die zu praktizierende Gerechtigkeit in der 
Gesellschaft interessiert.  

330 Vgl. Reid: Heinrich Böll. S. 144. Reid berichtet über die Situation der Bundesrepublik, die im Mai 1955 NATO- 
Mit-glied wurde: „Die Wiederbewaffnung gegen den „äußeren Feind“  verband man mit Maßnahmen gegen den 
„inneren“: Einen Monat später wurde die Kommunistische Partei vom Verfassungsgericht für verfassungswidrig 
erklärt und verboten, eine eher symbolische Maßnahme, da die Kommunisten immer mehr an Rückhalt verloren 
hatten und mittlerweile nur noch einen winzigen, unbedeutenden Teil der Bevölkerung darstellten. Es waren Jahre 
des militanten Anti-Kommunismus in Westdeutschland.“ 



 114

Schulkinder einen gewissen Abstand von dem Sozialisten halten. Dies verschärft 

Derkums schlechte wirtschaftliche Lage. So sollen Bölls LeserInnen die Kritik des 

Autors erkennen, dass der Prälat aus ideologischen Gründen Derkums Geschäft 

schädigt, anstatt im Sinne der Bibel dem armen biederen Mann zu helfen. Damit 

kritisiert der Autor die Katholiken, die ihre karitative Aufgabe als Christen vergessen 

bzw. ignorieren. Durch die dementsprechenden männlichen Figuren (z.B. Kinkel, 

Sommerwild und Blothert im Roman Clown) kritisiert er satirisch, dass solche Leute 

wahrscheinlich sogar den Heiligen Franziskus zum Atheisten gemacht hätten, der von 

ihrer Heuchelei tief enttäuscht gewesen wäre. (Clown 223) 

2. 2. 3. Pflichten des Zusammenseins 

Nach dem ersten Beischlaf berichtet der Erzähler, dass die Beziehung der Beiden wie 

eine Ehe geworden sei.  Er erkennt, dass zu einer Liebesbeziehung auch der Alltag und 

die Pflicht gehört: „An diesem Morgen kam mir die Küche, die ich so gut kannte, zum 

ersten Mal alltäglich vor. Vielleicht erlebte ich zum ersten Mal, was Alltag ist: Dinge 

tun müssen, bei denen nicht mehr die Lust dazu entscheidet.“ (Clown 53) Als Marie ihm 

in der Küche Kaffee und Frühstück serviert, kommt alles ihm sogar ‘fast verheiratet’ 

vor:  

Ich wäre am liebsten hier geblieben und hätte bis an mein Lebensende Bonbons und 
Sütterlinhefte verkauft, mich abends mit Marie oben ins Bett gelegt und bei ihr geschlafen, 
richtig geschlafen bei ihr, so wie die letzten Stunden vor dem Aufstehen, mit ihren Händen 
unter meinen Achseln. Ich fand es furchtbar und großartig, diesen Alltag. […] Ich war stolz 
darauf, daß Marie meine Frau war. (Clown 54) 

So nennt Hans Marie bereits „meine Frau“, die er sich in vollem Ernst nimmt. Von 

seinem Gefühl her gibt es keinen Unterschied zwischen der Ehe und dem 

Zusammenleben ohne Heirat. Nach dem Zusammensein fühlt er sich verpflichtet, die 

Tatsache des nächtlichen Ereignisses bei den Bekannten anzukündigen. Diese 

Verpflichtung ist ihm zwar bewusst, aber er bleibt sehr passiv dabei, diese in die Tat 

umzusetzen: 

Ich hatte keine Lust, dieses enge Haus zu verlassen und draußen irgendwelche Pflichten auf 
mich zu nehmen; die Pflicht, für das, was ich mit Marie getan hatte, einzustehen, bei den 
Mädchen, bei Leo, sogar meine Eltern würden es irgendwo erfahren. (Clown 53-54) 



 115

Marie fordert von ihm, dass er es seinem Bruder Leo sagen soll, bevor dieser es von 

irgend jemand anderem erfährt. (Clown 55) Zu Hause gibt er seinem Bruder an, dass 

Marie seine Frau geworden sei; „Ich war […] bei einer Frau – meiner Frau.“ (Clown 59) 

Als er ihren Namen erwähnt, reagiert Leo unerwartet: 

Er entzog mir seinen Ellbogen, trat einen Schritt zurück und sagte: „Mein Gott, nein.“ Er 
sah mich böse an und knurrte irgend etwas vor sich hin. (Clown 59) 

Leo ist also völlig überrascht. Dass er danach seine Konfession wechselt, katholisch 

wird und ins Kloster geht, um Priester zu werden, lässt vermuten, dass Marie für Leo 

wichtig war.  

Das Bekanntmachen der Beziehung ist zwar keine gesetzliche Verpflichtung, aber 

eine Familienangelegenheit. Hans fühlt  sich seiner Familie gegenüber nicht 

verpflichtet, weil er seine Eltern seit Henriettes Tod abweist (Clown 22). Aber bei 

seinem jüngeren Bruder tut er seine Pflicht, und auch bei dem Vater Maries, den er 

viel mehr respektiert als die eigenen Eltern. Hans geht aus dem Elternhaus weg, ohne 

seinen Eltern etwas über seine Beziehung zu Marie gesagt zu haben, während Marie 

bereits Abschied von ihrem Vater genommen hat, der seine Tochter traurig 

weggeschickt hat.



 116

4.2.5. Trennungsmotive im Entwicklungsprozess Marie s 

4.2.5.1. Erste Trennung als Loslösung von ihrem Vater 

In dem Roman werden zwei Trennungen geschildert, die Marie vollzieht, nämlich die 

von ihrem Vater und die von Hans. Während Hans den Abschied von seiner Familie 

nicht schwer nimmt, ist Maries Abschied von ihrem Vater nicht leicht. Ihre 

Abschiedsgefühle werden nirgendwo im Roman geschildert. Stattdessen wird Hans` 

Abschied von dem Vater Maries wie beim Szenenwechsel im Film geschildert. Ihr 

Weggehen mit Hans bedeutet, dass sie ihren Vater verlassen muss, der sie ohne seine 

Frau erzogen hat. Das ist ihr erster Trennungsprozess. Diese Loslösung ist sehr 

schmerzlich für den alten Derkum, da sie - als Abiturientin - seine einzige 

Hoffnungsträgerin für eine bessere Zukunft ist. Im 7. Kapitel erlebt der Vater die 

unerwartete Trennung von ihr mit Tränen. Wie Marie dabei empfindet, wird nicht 

geschildert. Am Ende des Kapitels gibt es eine bittere Szene des Alten, in der er nur mit 

Hans redet, nachdem er von ihrem Beischlaf erfahren hat:  

Er schüttelte den Kopf […], er sah mich noch nicht an. […] Ich sagte leise: „Herr Derkum, 
Sie haben ein Recht“, aber er schlug mit der Hand auf den Tisch, sah mich endlich an, über 
seine Brille hinweg, und sagte: „Verflucht, mußte das sein - und gleich so, daß die ganze 
Nachbarschaft dran teilhat? […] Mußte das wirklich sein - du weißt doch, wie wir uns 
krumm gelegt haben für diese [Abitur-] Prüfung, und jetzt“, er schloß die Hand, öffnete sie, 
als wenn er einen Vogel frei ließe, „nichts.“ (Clown 64) 

Das bedeutet auch, dass es ihm klar geworden ist, jetzt seine Tochter mit Hans gehen 

lassen zu müssen, die er bis gestern bei sich gehabt hat. Aber er fragt sich nicht, 

weshalb er sie wegschicken muss, sondern folgt der Gesellschaftsmoral (Sexualmoral). 

Woran liegt es, dass er diese Trennung nicht vermeiden kann? Wenn Marie ein Sohn 

wäre, müsste der Vater in einer solchen Situation genauso den Sohn gehen lassen? Die 

Gründe des Wegschickens können mehrere Ursachen haben, aber die Hauptursache ist 

die bestehende kirchliche Sexualmoral: Wenn die Nachbarn über die „Sache“ wissen, 

entstehen Gerüchte, die Derkums Ehre beschädigen können. Der alte Derkum könnte  

als liberaler Antiautoritärer der Verletzung seiner Ehre widerstehen. Aber die Ehre 

seiner Tochter kann er in dieser Gesellschaftsordnung331 nicht schützen, die die sog. 

Reinheit eines Mädchens verlangt. Derkums beugen sich der bestehenden Sexualmoral, 

                                                           
331 Die gesellschaftlichen Ordnungen (Moral) werden von der Zeit (temporal) und von dem bestimmten Raum 

(territorial) verändert. Böll erlebt diese Veränderung in seinen Lebzeiten noch, über die er später (22 Jahre nach 
der Veröffentlichung) in seinem Nachwort des Romans schreibt. 



 117

obwohl der Vater die „verlogene sexuelle Moral der bürgerlichen Gesellschaft“ (Clown 

46) kritisiert. Mit ihrem Verlassen des Vaters beginnt für Marie eine große Umstellung, 

um als Lebensgefährtin des Clowns zu leben, die zuvor noch das Kind ihres Vaters war. 

Derkums Gestik mit der Hand zeigt eindeutig die bei ihm herrschende Leere und seinen 

Schmerz. Es ist für Marie auch nicht leicht, sich von ihrem Vater zu trennen. Das 

gleiche gilt für ihre Mitmenschen, weil sie bisher keineswegs eine Außenseiterin 

gewesen ist. Wenn sie ein Junge wäre, würde es völlig anders aussehen, als weibliches 

Wesen muss sie eine dreifache Trennung vollziehen: vom Vater, von der Schule und 

von der Heimatstadt. Mit der Trennung beginnt sie ihren Prozess der Loslösung von den 

bisherigen Bindungen und den Weg zum Selbstdenken. Maries Lebensraumwechsel 

bedeutet den Anfang ihres neuen Lebens-Kapitels. 

4.2.5.2. Maries zweite Loslösung: Trennung von Hans 

Nach sechsjährigem Zusammenleben (im Kapitel 8) trennt sie sich von Hans, den sie 

am Anfang des Zusammenlebens als ihren Ehemann angesehen hat. Sie hinterlässt ihm 

einen Zettel, auf dem steht: „Ich muss den Weg gehen, den ich gehen muss.“ (Clown 

79) Was sie bis dahin erlebt, ist ein langer Prozess.  

Was will der Autor mit diesem Trennungsmotiv erreichen? Welche Gründe gibt der 

Autor für Maries Trennung von Hans an, nachdem sie die Trennung von ihrem Vater 

durchstehen musste?  

Da die damit verbundenen Episoden und Einzelheiten des Verlassens von Hans 

erzählt werden, gibt es Vor- und Nachteile für die LeserInnen; Maries eigene innere 

Welt zu durchschauen, ist  nicht leicht, aber dafür gibt der Autor seinen LeserInnen  

viel freien Raum332 für ihre Vorstellung und Fantasie, um Marie differenziert zu 

verstehen.  

Nach dem Weggehen leben Beide zusammen in Köln ohne Einkommen so naiv, wie 

sie sind. Hans berichtet über den Anfang des Zusammenlebens: 

                                                           
332 Dies führt jedoch zu vielseitigen Meinungsunterschieden, daher sind die heftigen Auseinandersetzungen nach der 

Veröffentlichung des Romans zustande gekommen.  



 118

Wir wohnten in einer Pension in Köln-Ehrenfeld. Die siebenhundert Mark, die Maries 
Mutter ihr hinterlassen hatte, waren nach einem Monat weg, und ich hatte das Gefühl, sehr 
sparsam und vernünftig damit umgegangen zu sein. […] ich mußte immer an die 
ausgeglichene Vermögenslage zu Hause denken. (Clown 158) 

Paradoxerweise bekommt er von seinen reichen Eltern  keine finanzielle 

Unterstützung aus dem Grund, dass er „aus eigner Kraft das Mißgeschick“ meistern 

und sein „Schicksal in die Hand“ nehmen soll (Clown 159). Nur gelegentlich schicken 

sein Bruder, die Haushälterin der Eltern oder Maries Freundinnen Päckchen, und 

selten schickt sein Großvater ihm Schecks. Dem von Luxus verwöhnten Sohn des 

reichen Industriellen ist die Umstellung nicht bequem. Trotz der Geldknappheit geht er 

nicht auf Arbeitsuche, gegen die Erwartung seiner Familie, um Marie zu ernähren, 

sondern:  

Ich blieb bei Marie, und Marie war es viel lieber, wenn ich bei ihr blieb. Ich fühlte mich als 
>>Künstler<< […], und wir verwirklichten unsere kindlichen Vorstellungen von Bohème. 
(Clown 159)  

Aus der Perspektive der Hauswirtin verstößt das freie Leben der Beiden jedoch gegen 

die Ordnungsprinzipien, die von jeder Gesellschaft verlangt werden. Marie gibt Hans 

als ihren Ehemann und seine Berufsbezeichnung als Künstler an, als sie bei ihrer 

Wirtin versucht, die Frist für die Mietzahlung aufzuschieben, aber diese höhnt nur: 

“Was, ein Künstler? Und Ihr Mann ist er auch? Da wird sich das Standesamt aber 

gefreut haben.“ (Clown 160) Diese diskriminierende Entgegnung der Hauswirtin lässt 

Marie verbittern. Auch viel später, als Hans seinen beruflichen Aufstieg macht, erlebt 

sie noch etwas Bitteres in Erfurt, wohin er als Clown eingeladen war. Als er mit ihr 

dort hinkommt und mit ziemlichem Pomp (mit Riesenblumensträußen) empfangen 

wird, unterhält Marie sich mit einem Professor, wobei dieser merkt, dass sie nicht 

„richtig“ mit Hans verheiratet ist. Die Unterhaltung bricht ab. Die Situation schildert 

der Erzähler als Beobachter: 

Er fragte sie in Gegenwart der Funktionäre: „Aber Sie sind doch wirklich Katholikin“, und 
sie wurde schamrot und sagte: „Ja, auch wenn ich in der Sünde lebe, bleibe ich ja katho-
lisch.“ [...] [Da] fing einer der Funktionäre davon an, daß es bestimmte Erscheinungs-
formen kleinbürgerlicher Anarchie gebe, die er gar nicht billige.  (Clown 219) 

Dabei ist zu bemerken, dass sie  ihr Zusammenleben mit Hans selbst als „Sünde“ 

bezeichnet; ob sie verheiratet ist oder nicht, geht Andere eigentlich nichts an, aber die 

Atmosphäre ändert sich rasch: „Es wurde scheußlich.“ (ebd.) Damit demonstriert Böll, 

dass das Zusammenleben der zwei Menschen ohne legitime Ehe überall (sowohl im 



 119

Westen als auch im Osten) abgelehnt wird. Wegen solcher Ereignisse gerät Marie 

durch ihre Enttäuschung über die heuchlerischen Katholiken in eine Glaubenskrise. 

Hans berichtet darüber: 

Sie ging eine Zeitlang nicht einmal mehr zur Kirche, dachte gar nicht daran, sich mit mir 
kirchlich trauen zu lassen, sie verfiel in eine Art Trotz und ging erst drei Jahre, nachdem 
wir aus Bonn weg waren, in den Kreis, obwohl die sie dauernd einluden. (Clown 223) 

Der Erzähler klagt, dass die Katholiken sich ihm gegenüber unfair verhalten, weil sie 

die Gelegenheit der Versöhnung Maries mit der Kirche ausnutzen. Ihren neuen 

Kontakt mit den Katholiken nach ihrer Glaubenskrise habe er hergestellt, indem er sie 

überredet habe:  

Ich sagte ihr damals, Enttäuschung [von den Katholiken] sei kein Grund. Wenn sie die 
Sache [...] für wahr hielte – […] und schließlich gebe es ja doch Züpfner, den ich zwar ein 
bißchen steif fände, gar nicht mein Typ, aber als Katholiken glaubwürdig.“ (ebd.) 

  Zu den glaubwürdigen Katholiken zählt er Züpfner, seinen späteren Gegner, der 

ihm Marie wegnimmt. Später findet er heraus, dass Marie vom 'Kreis' überredet  

worden sei, zu Züpfner überzulaufen. Er wirft dem Prälaten Sommerwild vor: 

Mit Marie war alles in Ordnung, solange sie sich Sorgen um meine Seele gemacht hat, aber 
ihr habt es  ihr beigebracht, sich Sorgen um ihre eigene Seele zu machen. (Clown 94)  

Diese Feststellung des Erzählers betrachtet E. T. Beck sehr kritisch aus ihrer 

feministischen Perspektive, dass er nicht einmal daran denke, dass Marie ein denkender 

Mensch sei, „durchaus fähig, ihre eigenen Entscheidungen zu fällen“.333 Darüber 

hinaus bezweifelt die Kritikerin sogar Bölls Ansichten: 

Obwohl Schnier spezifisch über den metaphysischen Zustand ihrer beide[n] Seelen spricht, 
enthüllt er mehr über seine ganze Haltung Marie gegenüber als ihm (oder ich denke sogar 
Böll) bewußt ist.334 

Ist sie zur Trennung wirklich nur überredet worden? Oder gibt es andere Ursachen? 

Wenn ja, welche anderen Gründe könnte es dafür geben?  

Maries Erlebnisse sind ein wichtiger Maßstab zur Feststellung ihrer seelischen 

Entwicklung, die direkt und indirekt ihr Verhalten beeinflusst. In ihrem eigenen 

Lebensprozess ist sie als Individuum Teil eines Beziehungsgefüges. Sie ist eine 

                                                           
333 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 61. 

334 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 61. 



 120

angepasste Figur in der katholischen Gesellschaft, in der sie aufgewachsen ist. Wenn 

sie nach Bonn zu dem katholischen Kreis geht, gebraucht sie das Wort „katholische 

Luft“ (Clown 120). D. h., sie benötigt das katholische Klima (um zu atmen), das 

bereits bei ihr verinnerlicht ist. In der Anfangsphase im Zusammenleben mit Hans 

führt sie ein völlig freies Leben ohne Bindung an eine katholische Umgebung. Bis sie 

die erste Fehlgeburt erlebt, mit der ihre verborgene Religiosität geweckt wird. Wie sie 

durch ihre Glaubenskrise zum neuen Kontakt mit den Katholiken kommt, erzählt 

Schnier, indem er Maries Glaubensweise beschreibt, wobei er sein eigenes Verhalten 

reflektiert: 

Es fiel mir jetzt erst ein, daß ich es gewesen war, der ihr Papst Johannes und Züpfner als 
Trost bei Glaubenszweifeln angeboten hatte. Ich hatte mich vollkommen fair dem 
Katholizismus gegenüber verhalten, genau das war falsch gewesen, aber für mich war 
Marie auf eine so natürliche Weise katholisch, daß ich ihr diese Natur zu erhalten sann. Ich 
weckte sie, wenn sie sich verschlief, damit sie rechtzeitig zur Kirche kam. (Clown 224) 

Es wird erzählt, dass er es oft durch Taxi oder durch Hinundhertelefonieren geschafft 

habe, dass sie rechtzeitig die Messe erreicht habe. Auf jeden Fall kehrt sie durch seine 

Mühe zur katholischen Kirche zurück. Aber das heißt für ihn letztendlich, dass sie, aus 

seiner Perspektive gesehen, von ihm weggelaufen ist. Bis dahin gibt es genügend 

Ursachen zur Trennung. Die Hauptursache ist die strenge katholische Ordnung, die er 

als Last betrachtet. Die katholische Kirche fordert von ihm (diese Forderung gilt nicht 

nur bei ihm), dass er schriftlich versprechen solle, die Kinder katholisch zu erziehen. 

Als er nach langen Auseinandersetzungen mit Marie damit einverstanden ist, müssen 

sie standesamtlich getraut werden, bevor sie kirchlich heiraten. Dies alles führt zur 

Weigerung Schniers, der dann schließlich doch damit einverstanden ist, nur um Marie 

zu behalten, weil er keine andere Alternative hat. Für Marie ist das Motiv für seine 

Haltung jedoch nicht  sein Ernst, sondern ihr scheint, dass er nur aus „Faulheit“ 

(Clown 74) bejaht habe. Ihr ist evident, dass das Problem zwischen ihr und ihm als 

Konflikt bleibt, so lange sie mit ihm zusammenlebt. Damit versucht Böll, die 

Diskrepanz zwischen der Realität und dem Ideal differenziert darzustellen. Der 

Erzähler kritisiert Christen, insbesondere die Katholiken, die er mit wechselnden 

Empfindungen der (Ab-) Neigung schildert:  



 121

Bei Christen bin ich noch auf Überraschungen gefasst, […] aber bei Katholiken überrascht 
mich nichts mehr. Ich habe dem Katholizismus große Sympathien entgegengebracht, sogar 
noch, als Marie mich vor vier Jahren zum ersten Mal mit in diesen „Kreis fortschrittlicher 
Katholiken“ nahm; es lag ihr daran, mir intelligente Katholiken vorzuführen, und natürlich 
hatte sie den Hintergedanken, ich könnte eines Tages konvertieren (diesen Hintergedanken 
haben alle Katholiken). (Clown 16) 

Den von ihm bezeichneten „Hintergedanken“ bewertet er negativ, er interpretiert ihn 

als Maries Absicht, dass er sich später dem katholischen Klima anpassen kann, damit 

die Beiden möglichst reibungslos zusammenleben können. An die Kindererziehung 

muss sie als spätere Mutter auch denken. Es wäre einfacher, wenn der Lebenspartner 

dieselbe Konfession hätte. Maries wiederholte Worte zu Hans „Du bist lieb, so lieb.“ 

lassen vermuten, dass Böll sie idealisierenderweise335 so darstellt, dass sie auf ihre 

eigenen Wünsche verzichtet und harmoniebedürftig auch in Konfliktsituationen sein 

will, oder dass sie sich bereits auch so heuchlerisch wie die katholischen 

Intellektuellen (z.B. Kinkel, Fredebeul, Blorthert) gegen Hans benimmt. Wer als  

Katholik geboren und erzogen worden ist, der- oder diejenige bleibt katholisch.336  

Maries Vater war auch Katholik, bevor er aus der Kirche austrat, daher ist zu 

vermuten, dass sie von Haus aus Katholikin ist. Demnach kann sie sich nicht auf 

einmal atheistisch verhalten. Deshalb versucht sie, das Problem mit Hans 

andersherum zu lösen, nämlich dass er katholisch wird, indem sie ihn zu dem 

katholischen Kreis mitbringt. Aber für Hans als Nicht-Gläubigen ist es nicht 

möglich, katholisch zu sein, zumal er einige egoistische Intellektuelle des Kreises 

kennt, deren Heuchelei er scharf kritisiert. Götze weist darauf hin, dass Böll seine 

Figuren aus realen Personen konstelliert habe, z.B. den Prälaten Sommerwild, der 

aus der Person des Pfarrers U. (im Brief an einen jungen Katholiken) figuriert 

worden sei.337 Hans Schnier ist das Sprachrohr der Ungläubigen und der Christen 

anderer Konfessionen. Die oben zitierte Aussage über den „Hintergedanken“ der 

Katholiken ist auf zwei Ebenen zu verstehen: Auf der Ebene des Erzählers ist er 

negativ (im weiteren Sinne imperialistisch über allen Dogmatismus hinaus), wie der 

Erzähler behauptet, aber zum anderen ist er positiv auf der Ebene des Autors, der 

selbst als Katholik die eigene Konfession kritisiert, damit die Katholiken andere 

Konfessionen tolerieren sollen, indem sie die Probleme aus dem Blickwinkel der 
                                                           
335 Vgl. Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 63. 

336 Böll bezeugt, Katholik zu sein, gehe aus der Haut nicht weg. 

337 Vgl. Götze, Karl-Heinz: Heinrich Böll. „Ansichten eines Clowns“. München: Wilhelm Fink Verlag 1985, S. 18. 



 122

Anderen betrachten können. Dies ist die eigentliche Intention des Autors. 

4.2.5.3. Kommunikationsstörung 

Marie erkennt schon nach drei Jahren des Zusammenlebens die Kommunikations-

störung zwischen den Beiden, wenn Hans so berichtet: „[…] sie sagte, ich verstünde 

sie [...] nicht und ich wollte sie nicht verstehen.“ (Clown 120) Dies hat sie 

durchschaut.  

Das Zusammenleben hat bei beiden Geschlechtern unterschiedliche Folgen, die 

gewisse Konflikte verursachen; während Männer körperlich auf keinen Fall  

benachteiligt werden, erleben Frauen aber ihre körperlichen Veränderungen. Maries 

zweimalige Fehlgeburt gibt ihr viel nachzudenken, sowohl im religiösen Bereich als 

auch in der Realität, mit der sie sich konfrontiert sieht: Nach ihrer ersten Fehlgeburt 

befasst sie sich nicht mit ihrem eigenen Körperzustand, sondern „mit der Seele des 

ungeborenen Wesens“. (Clown 197) Dies ist dem atheistischen Lebenspartner Hans 

fremd. Darum kann er als Ungläubiger sie nicht trösten. In ihrer Religiosität stellt sie 

sich die schmerzhafte Frage nach der Seele des toten Kindes338, denn sie erlebt direkt 

die Grenze zwischen Leben und Tod.  Hans schildert im 18. Kapitel „die erste 

Fehlgeburt“ Maries (Clown 197):  

Die Nonne betete ruhig weiter, während ich Maries Hand hielt und Heinrich ihr mit leiser 
Stimme zu erklären versuchte, was mit der Seele des Wesens geschehen würde, das sie 
nicht hatte gebären können. Marie schien fest davon überzeugt, daß das Kind - sie nannte es 
so - nie in den Himmel kommen könnte, weil es nicht getauft war. […] Marie […] fragte 
immer wieder, wo denn die Diagonale zwischen Gesetz und Barmherzigkeit verlaufe. 
(Clown 197-198) 

Hans bezeugt, dass sie in religiösen Dingen „sehr hartnäckig sein“ könne. (Clown 198) 

Ihre zweite Fehlgeburt macht sie noch anhänglicher an die Kirche. Ihre Haltung wird 

im 10. Kapitel berichtet:  

                                                           
338 Dieses religiöse Bild demonstriert Böll bereits in Wort durch die Mutterfigur Käthe Bogner, die regelmäßig 

Blumen für ihre im Krieg verlorenen Kinder zum Grab bringt. 



 123

Marie war nach der zweiten Fehlgeburt so herunter, nervös, rannte dauernd in die Kirche 
und war gereizt, wenn ich an meinen freien Abenden nicht mit ihr ins Theater, ins Konzert 
oder zu einem Vortrag ging. Wenn ich ihr vorschlug, doch wieder wie früher Mensch-
ärgere-dich-nicht zu spielen, Tee dabei zu trinken und auf dem Bauch im Bett zu liegen, 
wurde sie noch gereizter. […] Und sie ging auch  nicht mehr mit in die Filme, in die ich so 
gern gehe: die für Sechsjährige zugelassen sind. (Clown 97) 

Ihre sich steigernde Gereiztheit bildet einen Kontrast zu seiner kindlichen Haltung339, 

da er immer noch an dem Kinderspiel und an Kinderfilmen hängen bleibt, während 

sie als Frau vieles durchmachen muss, nicht nur die biologische „Frauensache“, 

sondern sich auch viele Gedanken über ein ordentliches Leben in einer legitimen Ehe 

macht wegen der Ordnungsprinzipien und der Kindererziehung mit dem Ziel, in der 

Gesellschaft integriert zu sein. Im 12. Kapitel wird Maries körperliche Belastung 

geschildert, wobei sie auch ein weiteres gynäkologisches Problem erlebt. Zudem 

erlebt sie auch anderes Unangenehmes mit ihm, nämlich seine Sturheit und 

Rücksichtslosigkeit: Als sie nach der gynäkologischen Behandlung im Bett 

liegenbleiben muss, wird sie von ihm gezwungen, im Regen mit ihm hinauszugehen, 

weil er sie von der Wahrheit seiner Erzählung über den Jungen340 in Osnabrück 

überzeugen will. Durch diesen Zwang steigert sich Maries Leiden, da sie ohne 

Schirm im Regen sehr nass geworden ist und in der Nässe und Kälte warten muss, 

während er sich bei der Bahnhofsmission und dem Beamten an der Sperre nach dem 

Jungen erkundigt. Nach der ärztlichen Behandlung (dies nennt Hans „Frauensache“, 

vor der er sich nur fürchtet) hätte sie eigentlich an dem Tag im Bett bleiben müssen. 

Dies erkennt er auch:  

Marie war krank. Sie hatte keine regelrechte Fehlgeburt gehabt, aber irgend etwas dieser 
Art. Ich war nicht genau dahinter gekommen, und keiner hatte es mir erklärt. Sie hatte 
jedenfalls geglaubt, sie sei schwanger, war es jetzt nicht mehr, sie war nur ein paar Stunden 
am Morgen im Krankenhaus gewesen. (Clown 120)  

Hans kann Maries Lage nicht verstehen, er bedauert sich selbst, wenn er sagt: „Wir 

konnten auch >>die Sache<< nicht machen.“ D. h., wenn der Beischlaf nicht möglich 

ist, erst dann bemerkt er ihre schlechte Gesundheitslage. Er kann nur von Außen her 

vermuten, wie es ihr geht: „Sie war blaß, müde und gereizt. […] sie sagte mir nichts, 

                                                           
339  Hans will nicht der verlogenen Welt der Erwachsenen zugehörig sein. Dies ist seine psychische Prägung, die er in 

der NS-Zeit durch Erwachsene bekommen hat. Als Folge hält er von klein an einen  gewissen Abstand von ihnen. 
Daher ist seine Haltung eine  Konsequenz der Erfahrungen deutscher Geschichte. 

340 Dessen Gesichtsausdruck erinnert Hans an seine gefallene Schwester Henriette: „Hingegeben, verloren und 
weihevoll“ (Clown 121). Diese Episode bringt der Autor mit  Absicht in den Roman hinein: Wenn die Leute die 
Wahrheit nicht glauben, wird man gezwungen zu lügen, um glaubwürdig zu wirken. 



 124

weinte nur manchmal, aber auf eine mir ganz fremde, gereizte Art.“ (Clown 120) Ihr 

Weinen statt einer verbalen Äußerung ist ein Symptom der Kommunikationsstörung 

der Beiden. Wenn sie sich im Krankenhaus behandeln lassen musste, sollte er 

eigentlich als Lebenspartner darüber Bescheid wissen. Er weiß aber nur so viel: 

„[A]m Morgen war Marie ins Krankenhaus gefahren, blaß zurückgekommen“. 

(Clown 122-123) Marie will ihn auch nicht darüber informieren. Sie erwähnt den 

gynäkologischen Eingriff nur als „harmlos, aber scheußlich“, als er sie darum bittet, 

ihm genauer zu erklären, was sie im Krankenhaus gemacht habe. Später sucht er „die 

Frauensache“ sich selbst aus dem Lexikon beizubringen, denn: 

Das Wort Frauensache flößt mir Schrecken ein. Es klingt für mich auf eine böse Weise 
geheimnisvoll, weil ich in diesen Dingen vollkommen unwissend bin. Ich war schon drei 
Jahre mit Marie zusammen, als ich zum erstenmal etwas von dieser „Frauensache“ erfuhr. 
Ich wusste natürlich, wie die Frauen Kinder bekommen, aber von den Einzelheiten wusste 
ich nichts. Ich war vierundzwanzig Jahre alt und Marie schon drei Jahre meine Frau. 
(Clown 124) 

Die Sexualaufklärung ist bis zu der Zeit der Romanveröffentlichung nach wie vor bei 

vielen Jugendlichen nicht ausreichend. Was Wedekind in seiner drei-aktigen 

Kindertragödie Frühlings Erwachen341 intendiert hat, hat sich wahrscheinlich bis zu 

der Erzählzeit des Clowns kaum verbessert. Die Notwendigkeit der Aufklärung von 

Jugendlichen beider Geschlechter zeigt Böll bereits in der Erzählung Tal der 

donnernden Hufe und durch seinen Roman deutlicher, indem er demonstriert, dass 

die Unwissenheit in sexuellen Dingen die Beziehung zweier Menschen verderben 

oder gar kaputt machen kann. Schniers Unwissenheit herrscht nicht nur in diesem 

Bereich, sondern auch in der Lebenspraxis:  

Ich  hatte tatsächlich nicht gewusst, dass man sich staatlich trauen lassen muß, bevor man 
kirchlich getraut wird. Natürlich hätte ich das wissen müssen, als  erwachsener Staatsbürger 
und „vollverantwortliche männliche Person“, aber ich wusste einfach nicht, […]. Ich 
wusste natürlich, dass es Standesämter gab und dort irgendwelche Trauungszeremonien 
vollzogen und Urkunden ausgestellt wurden, aber ich dachte, das wäre eine Sache für 
unkirchliche Leute. (Clown 74) 

Von seinem allgemeinem Wissen her ist ihm die katholische strenge Lehre wie aus 

einer unbekannten Welt unbegreiflich, sie erscheint ihm wie ein Labyrinth, in dem man 

den Ausweg ohne roten Faden342 nicht findet. Bei Marie ist die Unwissenheit Schniers 

                                                           
341 In Frank Wedekinds Frühlings Erwachen handelt es sich um Pubertätsnöte: Durch falsche Aufklärung über 

Sexualität (z.B. der Storch bringt das Baby) wird ein Schulmädchen schwanger und stirbt nach dem Abort. 

342 Der rote Faden soll Marie sein, die ihn zu dem Weg in die katholisch labyrinthische Welt (deutsche Gesellschaft) 
führt. 



 125

nicht die entscheidende Ursache des Scheiterns, sondern die Diskrepanz zwischen der 

strengen kirchlichen Sexualmoral und ihrer persönlichen Lebensweise. Marie als einer 

Einzelnen, die in der katholischen Welt durchaus angepasst ist, ist es kaum möglich, mit 

einem Nicht-Katholiken zusammenzuleben. Das religiöse Klima braucht sie, um 

dementsprechend zu leben. Außerdem braucht sie Kontakt mit den Menschen, die sie 

verstehen, mit denen sie sich unterhalten kann. Was für einen Sinn kann es haben, nur 

mit dem Lebenspartner isoliert von Anderen zu leben? Sie kann keine Beziehung zu 

jemandem aufbauen, weil sie mit Hans seines Berufs wegen nicht an einem Ort sesshaft 

wohnen kann. Am Anfang des 12. Kapitels wird das große Maß des Unverständnisses 

zwischen den Beiden geschildert, dass sie sogar Angst vor ihm hat, weil er sich weigert, 

als Marie nach Bonn fahren will, um „katholische Luft“ zu atmen.  Dieser Ausdruck 

gefällt ihm nicht. Sie jedoch entschließt sich dort hinzufahren. Am Ende des Kapitels 

wird eine geänderte Atmosphäre zwischen den Beiden nach ihrer Kontaktaufnahme mit 

den Katholiken gezeigt:  

Sie war wie verändert, sehr lieb und fast fröhlich, und als ich fragte: „Hast du schon genug 
katholische Luft geatmet?“ lachte sie und küßte mich. (Clown 126)  

So bekommt sie neue Kraft durch die „katholische Luft“, die ihr erquickende Energie 

gibt. Aber damit ist ihr Konflikt nicht gelöst. Den Konflikt einer Liebesbeziehung 

wegen der unterschiedlichen Konfessionen erklärt  Böll im Gespräch mit R. Wintzen 

folgendermaßen: 

In Ansichten eines Clowns schien mir ausgerechnet der Konflikt einer Beziehung, einer 
Liebesbeziehung zwischen einem gläubigen katholischen Mädchen und einem Ungläubigen 
wichtig, um die militante Politik des deutschen Nachkriegs-Katholizismus darzustellen, und 
insofern ist das Problem, die Spannung in diesem Roman künstlich, auch konstruiert, das ist 
die Schwäche des Romans, weil von jeder Art menschlicher Warte oder Optik aus gesehen 
daran keine Beziehung scheitern dürfte, aber sie scheitert daran. Und der 
Konfessionsunterschied und die Probleme, die sich daraus ergeben bis zum Druck, der auf 
den nicht-katholischen Partner ausgeübt wird, die Kinder katholisch erziehen zu lassen  
usw., wird hier in diesem Roman bewusst zum Vehikel einer bestimmten militanten 
Gruppe.343 

Diesen Druck stellt der Autor konkret in seinem Roman dar, indem er den Erzähler 

die katholische Kirche kritisieren lässt: Als Marie von ihm verlangt, sein Versprechen 

schriftlich zu bestätigen, reagiert Hans mit Empörung:  

                                                           
343 Böll: Querschnitte. S. 117-118. 



 126

Ihr metaphysischer Schrecken bezog sich einzig und allein auf meine Weigerung, uns 
standesamtlich trauen, unsere Kinder katholisch erziehen zu lassen. Wir hatten noch gar 
keine Kinder, sprachen aber dauernd darüber, wie wir sie anziehen, wie wir mit ihnen 
sprechen, wie wir sie erziehen wollten, und wir waren in allen Punkten einig, bis auf die 
katholische Erziehung. Ich war einverstanden, sie taufen zu lassen. Marie sagte, ich müsse 
es schriftlich geben, sonst würden wir nicht kirchlich getraut. Als ich mich mit der 
kirchlichen Trauung einverstanden erklärte, stellte sich heraus, dass wir auch 
standesamtlich getraut werden mussten – und da verlor ich die Geduld. (Clown 73) 

Darauf reagiert sie weinend und entgegnet, dass er „nicht verstünde, was es für sie 

bedeute, in diesem Zustand zu leben und ohne die Aussicht, dass unsere Kinder 

christlich erzogen würden.“ (ebd. 73-74) Dann erkennt er selbst die Tatsache: „Es 

war schlimm, weil sich herausstellte, dass wir in diesem Punkt fünf Jahre lang 

aneinander vorbeigeredet hatten.“ (ebd. 74)  

Im Laufe der Zeit wird es Marie klarer als am Beginn des Zusammenlebens mit ihm, 

dass ihr konfessionelles Gebundensein zunächst zum Konflikt und letztendlich zur 

Trennung führt. Dass sie ihn schließlich verlässt, ist ihr performativer Akt (mit ihrem 

Wort „den Weg zu gehen, den ich gehen muss“), um ihre katholische Identität zu 

leben. Das mythologische Motiv „roter Faden“ im Labyrinth ist ein Schlüssel zur 

Erklärung ihres endgültigen Schrittes.  

4.3. Andere Frauen  

4.3.1.Fleischliches Verlangen vs. Angst vor Schwangerwerden statt Barmherzigkeit 

Feuerbach schreibt über die Sinnlichkeit als menschliche Natur, die aus 

physikalischem Körper und geistiger Seele besteht, und dass diese beiden 

Komponenten untrennbar miteinander verbunden sind: 

Persönlichkeit, Egoität, Bewusstsein ohne Natur ist nichts oder, was eins, ein hohles 
wesenloses Abstraktum. Aber die Natur ist […] nicht ohne Leib. […] Der Leib ist der 
Grund, das Subjekt der Persönlichkeit.344 

Heinrich Böll ist derselben Meinung und fordert die Katholiken in dem Brief an einen 

jungen Katholiken auf, die menschliche Natur nicht als sündig bzw. unmoralisch zu 

betrachten. Im Gespräch über menschliche Sexualität betont der Autor: „[M]an [...] hat 
                                                           
344 Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums. (1841) Neu herausgegeben von Dieter Bergner. Leipzig: 

Reclams Universal Bibliothek (Nr. 4571-75) 1957,  S. 162. 



 127

die Sexualität des Menschen verkannt, sowohl positiv wie negativ [...].“345  

In dem Roman Clown äußert der Autor  durch den Erzähler, dass die Seele und der 

Körper nicht zu trennen sind; er könne die Beiden nicht voneinander trennen. (Clown 

44) Diesbezüglich wirft der agnostische Schnier dem Prälaten Sommerwild vor: 

[D]er Vorgang, der zur Zeugung eines Kindes führt, ist eine ziemlich drastische Sache – 
wir können uns […] über den Klapperstorch unterhalten. Alles, was über diese drastische 
Sache gesagt, gepredigt und gelehrt wird, ist Heuchelei. Ihr haltet im Grunde eures Herzens 
diese Sache für eine aus Notwehr gegen die Natur in der Ehe legitimierte Schweinerei – 
oder macht euch Illusionen und trennt das Körperliche von dem, was außerdem noch zu der 
Sache gehört – aber gerade das, was außerdem dazu gehört, ist das Komplizierte. (Clown 
132) 

Damit versucht er dem Prälaten klar zu machen, dass die Kirche die Ehe durch die  

Legitimation naturwidrig macht, weil man den Liebesakt weder körperlich noch 

seelisch trennen kann. In der dann folgenden Behauptung Schniers ist seine Ansicht 

darüber zu erkennen: „Nicht einmal die Ehefrau, die ihren Eheherrn nur noch erduldet, 

ist nur Körper – und nicht der dreckigste Trunkenbold, der zu einer Dirne geht, ist nur 

Körper, sowenig wie die Dirne.“ (Clown 132)  Für Böll ist die körperliche Liebe von 

großer Wichtigkeit. Daraus resultiert auch Hans´ Kampfbereitschaft um Marie : 

Ich wollte Marie zurückhaben und hatte angefangen zu kämpfen, auf meine Weise, nur um 
der Sache willen, die in ihren Büchern als „fleischliches Verlangen“ bezeichnet wird. 
(Clown 38) 

Hierbei ist deutlich zu erkennen, dass er sie als Sexualobjekt in der männlichen 

Ordnung346 benötigt, auch wenn dabei sein fleischliches Verlangen als sein biologisches 

(menschliches) Bedürfnis gerechtfertigt werden kann. Dabei wird nur das männliche 

Bedürfnis als menschliche Natur betont.  Dass er keine Rücksicht auf Maries 

Seelenzustand nimmt, ist im Roman unauffällig, aus der feministischen  

Perspektive wird dies herausgehoben. Die suggestive Förderung der sexuellen Aktivität 

bei männlichen Jugendlichen ist im Dialog zwischen dem Erzähler und dem alten 

Derkum zu erkennen, der ihm Folgendes erzählt:  

                                                           
345 Böll, Heinrich: Deutsche Erinnerung. S. 61. 

346 Vgl. Weigel, Sigrid: Frau und Weiblichkeit. In: Aus dem Verborgenen zur Avantgarde. Hiltrud Bontrup und Jan 
Ch. Metzler (Hg.). 1. Aufl. 2000: „Es besteht ein fundamentaler Unterschied zwischen dem Verhältnis von 
Männern zur männlichen Ordnung und Frauen zur Weiblichkeit, auf den diese Frage bezogen werden muß. Er, 
das männliche Subjekt, repräsentiert die männliche Ordnung; der einzelne Mann steht für sie, auch dann, wenn er 
als einzelner, als Außenseiter, vom Bild der Männlichkeit abweicht. Männlichkeit meint beides, das herrschende 
Prinzip und die Existenzweise eines Subjekts. Die Frau dagegen verkörpert Weiblichkeit, d.h. ihr Körper ist als 
Ort der Weiblichkeit in der männlichen Ordnung definiert und fixiert.“ S. 135. 



 128

Weißt Du auch, warum in den herrschaftlichen Häusern, wie dein Elternhaus eins ist, die 
Dienstmädchenzimmer immer neben den Zimmern für die heranwachsenden Jungen 
liegen? Ich will es dir sagen: es ist eine uralte Spekulation auf die Natur und die 
Barmherzigkeit. (Clown 47) 

Dabei ist zu beachten, dass die Dienstmädchenzimmer nicht nur Quartierfunktion 

haben, sondern auch die Funktion des Raums, in dem die sexuelle Begierde347 der 

Söhne des Hausherren erfüllt wird. Somit wird die vertuschte Tatsache veranschaulicht, 

dass der Raum der machtlosen Dienstmädchen in  Wirklichkeit als  Ort der Ausübung 

der Sexualität gilt. Derkums Frage enthüllt die traditionelle ungerechte Tatsache, dass 

die Innenräume für die Vergewaltigung intendiert sind, wobei die männliche 

Triebhaftigkeit als Natur immer gefördert wird, allerdings die Dienstmädchen dafür 

geopfert werden sollen. Später werden sie jedoch als ‘nicht-rein’, als „gefallen“348 

bezeichnet, d.h., sie haben nicht dem Reinheitsideal der Gesellschaftsnorm entsprochen. 

Welches Dienstmädchen könnte sich weigern, wenn die Jungen ihrer Herren ihre 

sexuellen Bedürfnisse befriedigen wollten? Auch wenn es sich weigern würde, hätte 

man es in Ruhe gelassen? Dabei spielen allerdings die Macht und Ohnmacht zwischen 

Tätern und Opfern eine große Rolle. Darin ist auch klar zu erkennen, wie die beiden 

Geschlechter in der Gesellschaft ungleich behandelt werden. Der euphemistische 

Ausdruck „Barmherzigkeit“ verrät uns, dass der Autor davon ausgegangen ist, dass die 

Dienstmädchen das sexuelle Verlangen der Söhne des Hausherrn zugelassen oder 

erduldet haben. Dabei bestand ständig bei ihnen Angst vor einer Schwangerschaft. Trat 

diese ein, wurden sie aus dem Haus verstoßen. 

Die Angst vor dem Schwangerwerden wird auch durch die männliche Figur Karl 

Emonds demonstriert, der „dauernd mit seinen fürchterlichen Empfängnistabellen 

hantiert“. (Clown 124) Das Ehepaar Emonds leidet unter dem Existenzminimum mit 

drei Kindern, weil es Angst davor hat, dass das Geld immer knapper wird, wenn sie 

mehr Kinder bekommen, auch wenn er als Lehrer gut verdient, „weil er sich 

ausrechnen konnte, daß er nie eine für ihn angemessene Wohnung würde bezahlen 

können.“  (ebd. 217) Im 20. Kapitel schildert der Erzähler die Situation der Familie 

Emonds: 

                                                           
347 Dies wurde nicht umgekehrt praktiziert, sondern die Töchter wurden geschützt, um ihre Keuschheit zu bewahren. 

Dabei spielt das Machtverhältnis, das von dem Stand der sozialen Klasse abhängig ist, eine gewisse Rolle 
zwischen der „Herrschaft“ und den Dienenden. 

348 Wenn ein Soldat im Krieg starb, nannte man ihn „gefallen“. Dies war ein Ehrentitel für ihn. Wenn ein Mädchen 
nicht mehr rein war, war das Wort „gefallen“ ein Schandtitel für sie. 



 129

Seitdem er verheiratet ist, rechnet Karl an seinem Existenzminimum herum; [...] das vierte 
war damals unterwegs, aber ich hatte nicht den Mut, Sabine zu fragen, ob es inzwischen 
angekommen war. Immer herrschte in ihrer Wohnung diese schon nicht mehr gedämpfte 
Gereiztheit, überall lagen seine verfluchten Notizbücher herum, in denen er Berechnungen 
anstellt, wie er mit seinem Gehalt zurechtkommen könnte [...]. (Clown 211) 

Wenn Karl allein mit Hans ist, führt er seine „Unter-Männern-Gespräche“ über das 

Kinderkriegen an, wobei er der katholischen Kirche Vorwürfe macht, die den Eheleuten 

vorschreibt, keine Verhütungsmittel zu benutzen. Hans berichtet in seiner momentanen 

Situation, dass  er nicht weiß, wie er Familie Emond trösten soll: 

[E]s kam immer ein Punkt, wo er mich wie ein heulender Hund ansah, und meistens kam 
gerade dann Sabine herein, schaut ihn verbittert an, weil sie wieder schwanger war. Für 
mich gibt es kaum etwas Peinlicheres, als wenn eine Frau ihren Mann verbittert anschaut, 
weil sie schwanger ist. Schließlich hockten sie beide da und heulten, weil sie sich doch 
wirklich gern haben. (Clown 211-212) 

In dieser Szene zeigt sich der existenzielle Ernst, der gleichzeitig als ein  soziales 

Problem der jungen Familie betrachtet werden soll. Damit kritisiert Böll, dass die 

Kirche durch Vorschriften das Problem nicht löst, sondern die sozial Schwächeren 

noch elender macht. Angst vor Schwangerwerden ist bei Frauen noch größer. Dies 

zeigt Böll durch die Figur Sabine Emond, die der Erzähler realistisch beschreibt:  

[W]enn sie nicht schwanger war, und dauernd die Wach-ihr Männer-Blicke“ um sich warf, 
war sie sehr munter und auf eine viel nettere Art katholisch als Karl, der über das „Sextum“ 
seine merkwürdigen Seminaristenvorstellungen behalten hatte. Sabines vorwurfsvolle 
Blicke galten wirklich dem ganzen Geschlecht, sie nahmen nur, wenn sie Karl, den Urheber 
ihres Zustandes, anblickte, eine besonders dunkle Färbung an, fast gewitterhaft. [...] Und 
Marie mußte sie hinausbringen und sie trösten, während Karl mit finsterer, schuldbewußter 
Miene bei mir saß und schließlich vor Verzweiflung anfing, Hefte zu korrigieren. (Clown 
215) 

Frauen werden also ungewollt schwanger, obwohl sie nicht immer Lust auf „die 

Sache“ haben, sondern eher Angst davor. Sogar „Vergewaltigung in der Ehe“349 wird 

am Anfang des 21. Kapitels erwähnt, in dem der Erzähler die paradoxe Situation 

erlebt, in der Sabine an der Telefonzelle beim Gespräch (mit Hans) schrecklich 

terrorisiert wird durch einen Herrn, der sich  ihm gegenüber dann „seriös“ verhält: 

                                                           
349 Als das Thema Vergewaltigung in der Ehe diskutiert wurde, kam erheblicher Hohn von Seiten der Männer, die 

geglaubt hatten, es sei gesetzlich erlaubt, die „Sache“ in der Ehe zu machen, immer wenn sie wollten, auch ohne 
Zustimmung ihrer Ehefrauen. Obwohl die Sozialdemokraten seit 1972 eine Reform des Sexualstrafrechts und das 
Recht auf sexuelle Selbstbestimmung forderten, trat das Gesetz, das Vergewaltigung in der Ehe unter Strafe stellt, 
erst 2004 in Kraft. Bis dahin war von den Männern dagegen argumentiert worden, es gebe seit jeher in dieser 
Hinsicht das Recht des Mannes und Pflicht der Frau. Außerdem gebe es keine Vergewaltigung in der Ehe, 
zumindest lasse sie sich nicht beweisen. Ein solches Strafgesetz zerstöre den Kern der Institution Ehe. Gerste, 
Margrit: Endlich: Vergewaltigung in der Ehe gilt künftig als Verbrechen. In: Die Zeit. (21/1997) 16. 05. 1997, 
[URL: http://zeus.zeit.de/text/archiv/1997/21/ehe.txt.19970516.xml] am 01. 12. 2005 abgerufen. 



 130

Ich hätte den Kerl richtig beleidigen, ihn fragen sollen, ob er seine eigene Frau schon 
vergewaltigt , den Grand mit zweien gewonnen und im Amt mit seinen Kollegen den 
obligatorischen zweistündigen Plausch über den Krieg schon hinter sich habe. Er hatte die 
Stimme eines richtigen Eheherrn und aufrechten deutschen Menschen gehabt. (Clown 215) 

Damit enthüllt der Erzähler mit Ironie die Heuchelei der „Eheherren“, die äußerlich 

seriös wirken, aber sich im Eheleben ganz anders verhalten. Gleichzeitig werden die 

Frauen dargestellt, die darunter leiden, dass sie als treue Katholikinnen nur die 

Möglichkeit zur Verhütung durch Enthaltsamkeit während der fruchtbaren Tage 

haben . Aber wenn sie von ihren Ehemännern vergewaltigt würden, könnten sie 

ungewollt schwanger werden. 

4.3.2. Treue und Loyalität für wen? Oder Opportunismus für die eigene Existenz? 

Böll thematisiert Treue und Loyalität im Gegensatz zum Opportunismus in 

konfliktreichen Verhältnissen. Der Begriff „Treue“ hatte und hat im gesellschaftlichem 

System einen positiven Wert. Zu diesem fest gelegten Wert äußert der Autor einen 

gewissen Zweifel, indem er seinen LeserInnen die Frage nach dem Zweck mit dem 

adverbialen Fragewort „wozu?“ bzw. „für wen?“ verbindet. Im 9. Kapitel des Romans 

werden zwei Figuren verglichen, nämlich eine weibliche Figur, Frau Fredebeul, und 

eine männliche Figur, von Severn als Politiker, dessen Konversion als 

„himmelstürmende Sensation von den Leuten des katholischen intellektuellen Kreises 

angesehen wird. Der konvertierte Politiker von Severn wird durch Hans charakterisiert: 

Er war langweilig und schien fest entschlossen, sich auf der sensationellen Tatsache, 
Konvertit und SPD-Mitglied zu sein, endgültig auszuruhen; er lächelte, war freundlich, und 
doch schienen seine etwas vorstehenden Augen ständig zu sagen: Seht mich an, ich bins! 
(Clown 87-88) 

Böll stellt der opportunistischen Figur des von Severn die ambivalente Figur der Frau 

Fredebeul gegenüber. Sie verhält sich in ihrer Ehe so loyal, dass sie ihre positiven 

(ursprünglichen) Eigenschaften verliert und statt dessen nur auf der Seite ihres Mannes 

steht. Hans schildert ihre Veränderung durch ihren Mann: 



 131

Sie war immer so nett zu mir gewesen. Ich konnte es mir nicht anders erklären, als dass 
Fredebeul ihr „strikte Anweisungen“ gegeben hatte, mich so abzufertigen. Mir ist schon oft 
aufgefallen, dass Ehefrauen loyal gegenüber ihrem Mann sind bis zum völligen Wahnsinn. 
Frau Fredebeul war wohl zu jung, als dass sie hätte wissen können, wie sehr mich ihre 
unnatürliche Kälte treffen würde, und ich konnte ihr wohl nicht zumuten, einzusehen, dass 
Fredebeul nicht viel mehr ist als ein opportunistischer Schwätzer, der um jeden Preis 
Karriere machen will […]. Sicher hatte er ihr gesagt: „Schnier abschreiben“, und sie 
schrieb mich einfach ab. (Clown 83-84) 

Ihre loyale Haltung zu ihrem Mann scheint dem kritischen Clown opportunistisch zu 

sein  Aus dieser Einsicht beurteilt der Erzähler sie: „Sie war ihm untertan“, und 

vermutet „so lange er gemeint hatte, ich sei zu irgend etwas nütze, hatte sie ihrer Natur 

folgen und nett zu mir sein dürfen, jetzt musste sie gegen ihre Natur schnöde zu mir 

sein.“ (ebd.) So erklärt er ihre Veränderung. Hans kann sie in ihrem gegenwärtigen 

Zustand nicht wiedererkennen, da er früher nur Positives bei ihr erlebt hat. Die Ursache 

ist der Machtanspruch Fredebeuls, vermutet der Erzähler, als er erfährt, dass Fredebeul 

Wahlreden für die christliche Partei hält, wobei das Verhältnis der intellektuellen 

Katholiken untereinander gezeigt wird: 

Wenn Marie mit Züpfner verheiratet war, war es wohl sündhaft, wenn sie mir Kontakt mit 
ihr verschafften – daß Züpfner der Mann im Dachverband war und Fredebeul nützen 
konnte, machte dem Gewissen keine Schwierigkeiten. Sicher mussten die das Gute und 
Richtige auch dann tun, wenn es ihnen nützte. Über Fredebeul war ich weniger erschrocken 
als über seine Frau. Über ihn hatte ich mir nie Illusionen gemacht, und nicht einmal die 
Tatsache, daß er jetzt Wahlreden für die CDU hielt, konnte mich in Erstaunen versetzen. 
(Clown 84) 

Damit demonstriert der Autor, dass die gutmütige Frau erschreckend  anders wird. Bölls 

Konzept für die Personenkonstellation bezieht sich auf die Machtverhältnisse durch die 

Interdependenz zwischen Identität und Differenz der Geschlechter, deren Treue bzw. 

Loyalität sich am Einfluss der Machthabenden orientiert. Um  mehr eigenen Einfluss 

auf Andere zu gewinnen, verhalten sich solche Leute oft opportunistisch. Diese Haltung 

ist bei bestimmten Männerfiguren deutlich zu erkennen. So entwirft Böll die 

Politikerfiguren Kinkel und Blothert. Kinkel ist eine der negativ dargestellten Figuren. 

Hans berichtet über ihn: „Er war der Kopf des Kreises, hatte Theologie studiert, dann 

aber einer hübschen Frau wegen das Studium abgebrochen, war Jurist geworden.“ 

(Clown 84) Seine Abkehr von der katholischen Theologie bedeutet seine Umkehrung 

zur Welt. Er gilt als  einer der „fähigsten“ Sozialpolitiker.“ (Clown 85) Kinkels zwei 

Gesichter350 entlarvt der Erzähler: 

                                                           
350 Vgl. Götze: Heinrich Böll. S. 50. Solch eine Doppelmoral bezieht Götze auf Kinkel: „Wo die Teilung der 

Gesellschaft in Klassen akzeptiert wird, da bleibt die Teilung der Moral, auch der christlichen,  kaum aus.“  



 132

Als wir zum erstenmal eingeladen wurden, fing die Sache gleich peinlich an. Wir kamen 
viel zu früh, und im Hintergrund der Wohnung stritten sich Kinkels Kinder laut, mit 
zischenden Stimmen, die durch Zischen beschwichtigt wurden, darüber, wer den 
Abendbrottisch abräumen müsse. Kinkel kam, lächelnd, noch kauend, und überspielte 
krampfhaft seine Gereiztheit über unser zu frühes Erscheinen. […] Kinkels Kinder im 
Hintergrund kreischten auf eine bösartige Weise, die in peinlichem Widerspruch zu Kinkels 
Lächeln […] stand, wir hörten, wie es hinten von Ohrfeigen klatschte, ein brutales 
Geräusch, und, hinter geschlossenen Türen, wusste ich, ging das Kreischen heftiger als 
vorher weiter. (Clown 85) 

In dieser Schilderung erklärt Hans, dass der gemeinsame Besuch mit Marie der erste 

Kontakt mit dem katholischen Kreis seit dem Verlassen ihrer Heimatstadt sei. Für Marie 

bedeutet dies, sich mit der „Kirche wieder zu versöhnen“ (Clown 86). 

Als Hans in der Erzählgegenwart telefonisch mitbekommt, was sich bei Kinkels 

abspielt, schildert der Erzähler die Szene:  

Es hörte sich an, als wäre eine ganze Schlangenfamilie miteinander in Streit geraten [...]. 
Das Gezische im Hintergrund klang lebensgefährlich, als würde der Sohn den Vater oder 
die Mutter den Sohn umbringen. Ich dachte an Laokoon, und daß dieses Gezische und 
Gekeife - Ich konnte sogar Geräusche eines Handgemenges hören, Aus und Ahs, Ausrufe 
wie „du ekelhafte Biest“, „Du brutales Schwein“ - in der Wohnung dessen stattfand, der als 
die „graue Eminenz des deutschen Katholizismus“ bezeichnet wurde, trug nicht zu meiner 
Erheiterung bei. (Clown 90-91) 

So zeigt sich das Doppelgesicht Kinkels, der sich zu Haus völlig anders verhält als in 

der Öffentlichkeit. Er wird als ein Scheinheiliger charakterisiert, weil er zu Hause  

kostbare gestohlene Madonnenfiguren besitzt, die „nur aus Kirchenraub stammen 

können“351. Schniers Erkenntnis dieses Diebstahls suggeriert, dass das Schweigen der 

Frau Kinkel  ihre Loyalität gegenüber ihrem Mann und seinen Taten zeigt.  

 

Böll entwirft eine weibliche Figur, die hübsch und dumm ist: Die Ehefrau Kalicks352, 

der  früher als ein fanatischer Nazi den zehnjährigen Hans Schnier „wegen Defätismus  

angezeigt und auf Härte, unnachgiebiger Härte bestanden hat. (Clown 187). Über diese 

Frau schreibt der Erzähler, als er die Wohnung der Familie zum ersten Mal  betritt, um 

sich mit Kalicks zu versöhnen: 

Seine Frau ist auf jene Art hübsch, daß man nicht weiß, ob sie lebendig ist oder nur 
aufgezogen. Ich war die ganze Zeit über, während ich neben ihr saß, versucht, sie bei den 
Armen oder bei den Schultern zu packen, [...] um festzustellen, ob sie nicht doch eine 
Puppe war. Alles, was sie zur Konversation beitrug, bestand aus zwei Ausdrücken „Ach, 
wie hübsch“ und „Ach, wie scheußlich“. (Clown 187) 

                                                           
351  Götze: Heinrich Böll. S. 50. 

352  Inzwischen besitzt Herbert Kalick einen Doktortitel, über ihn wird als Träger des  Bundesverdienst-
kreuzes in einer Abendzeitung berichtet.  



 133

Das Ehepaar Kalicks hat ein Kind, das „ein Kinder“ von seinen Eltern genannt wird, 

wobei dies die LeserInnen vermuten lässt, dass Kalicks voraussetzen, später mehr 

Kinder zu haben. Die merkwürdige Komposition zeigt die Absurdität der Kalickschen 

Denkweise. Die Versöhnungsszene am Abend schildert der Erzähler:  

Später, als wir Kaffee und Kognak am Kamin tranken, sprach Herbert von der großen Zeit, 
in der wir leben. Er holte dann noch Sekt und wurde pathetisch. Er bat mich um 
Verzeihung, kniete sogar nieder, um mich um eine, wie er es nannte, „säkularisierte 
Absolution“ zu bitten – und ich war drauf und dran, ihn einfach in den Hintern zu treten, 
nahm aber dann ein Käsemesser vom Tisch und schlug ihn feierlich zum Demokraten. 
Seine Frau rief: „Ach, wie hübsch“. (Clown 187) 

Der Ernst der Versöhnung wird durch unpassende Worte, Theatralik und Komik absurd. 

Als Hans von den „jüdischen Yankees“ spricht, kommt ihm die Erinnerung an Kalicks 

Taten in der NS-Zeit, in der dieser eine italienische Frau, Mutter von seinem 

Schulkameraden, in Lebensgefahr gebracht hat. (Clown 189) Das bringt ihn dazu, 

Kalick zu ohrfeigen. Von Frau Kalicks Reaktion auf diese Szene ist nicht die Rede, statt 

dessen wird Maries Reaktion darauf geschildert; sie weint und nennt Schniers Verhalten 

„unchristlich“ und „unmenschlich“. Sie kennt den Grund für die Ohrfeige nicht. Ihre 

Kritik an Hans zeigt, dass sie sich innerlich ein Stück weit von ihm entfernt hat und 

unter seinem Verhalten leidet. Somit schwindet ihre Loyalität ihm gegenüber und sie 

muss sich den eigenen Weg suchen. 

Marie wird nicht als Hauptfigur, sondern als Schlüsselfigur eingesetzt, die in der 

Handlung für die Hauptfigur Hans Schnier eine Zentralrolle spielt. 



 134

5. Wandel im Bewusstsein von Frauen 

5.1. Über den Roman Gruppenbild mit Dame 

Nach dem Roman Ansichten eines Clowns sind in den 60er Jahren noch zwei 

Erzählungen Bölls erschienen, in denen weibliche Figuren kaum vorkommen, wie der 

jeweilige Titel sagt: Entfernung von der Truppe (1964) und Ende einer Dienstfahrt 

(1966). Dann veröffentlicht Heinrich Böll fünf Jahre später einen umfangreichen 

Roman Gruppenbild mit Dame353 (1971), den manche Literaturkritiker ziemlich 

negativ354 bewerten. Der Autor erlangt aber den Nobelpreis, durch den seine literarische 

Qualität international anerkannt wird. Der Text wird zunächst in der „Frankfurter 

Allgemeinen Zeitung“ zwischen Juli und November in Fortsetzungen veröffentlicht, 

dann erscheint er in Buchform. Reid berichtet: „Innerhalb von sechs Monaten waren 

150 000 Exemplare der gebundenen Ausgabe verkauft, und als Böll ein Jahr später der 

Nobelpreis verliehen wurde, stand er erneut auf den Bestsellerlisten.“355 Heinz. L. 

Arnold meint: „Bölls internationale Anerkennung, mit dem Nobelpreis auch äußerlich 

als >internationale Meisterschaft< gekennzeichnet, wurde in dem weltweiten Echo auf 

diesen letzten Roman endgültig offenbar.“356 

Keine weibliche Figur stellt der Autor bis dahin als einzelne Hauptfigur in seinen 

Werken so prononciert wie in diesem Roman dar, sie steht wirklich im Mittelpunkt. 

Bevor der Text in der Zeitung veröffentlicht wird, führt Bölls Lektor, Dieter 

                                                           
353 Der Titel aus dem Roman Gruppenbild mit Dame wird als Dame  mit den zitierten Seitenzahlen in Klammern 

(nach der Taschenbuchausgabe der 19. Auflage, München: dtv 1993) angegeben. 

354 Vor allem wertet Marcel Reich-Ranicki den Roman ab: „Noch nie hat ein deutscher Klassiker so schlampig ge-
schrieben wie dies Mal Heinrich Böll.“ In: Die Zeit vom 6. 8. 1971. Im Gegensatz zu solcher Kritik gibt es auch 
positive Rezensionen. Karl Korn bewertet den Roman in seinem Aufsatz „Heinrich Bölls Beschreibung einer 
Epoche“ folgendermaßen, den er am 28. 7. 1971 in der FAZ veröffentlicht hat: „Der Roman […] ist ein 
kunstvolles Kompositionssystem. Die Meisterschaft der Führung der Fäden, die häufige Brechung des Stoffes 
durch Reflexion, die fein gesponnenen symbolischen Bezüge, das Ineinander von Mirakelwelt und satter 
Sinnlichkeit, von Intellektualität und Naivität des Gefühls und am Grunde die dichterische Vision vom guten 
Menschen und seiner Wirklichkeit haben uns ein reifes Meisterwerk beschert.“ (auch in: Der Schriftsteller 
Heinrich Böll. Ein biographisch-bibliographischer Abriß. Neu hg. von Werner Lenging. München: dtv 1973, S. 
116) 

355  Reid: Heinrich Böll. S. 226. 

356 Arnold, Heinz Ludwig: Internationale Meisterschaft. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. Heinrich Böll. 
Herausgegeben von Heinz Ludwig Arnold. 2. Aufl. München: Richard Boorberg. (H.-33) 1974, S. 3. 



 135

Wellershoff357, am 11. Juni 1971 ein Gespräch mit dem Autor über den Roman. Darin 

bezeichnet Böll ihn als „Zusammenfassung und Weiterentwicklung“358 seiner 

bisherigen Schriften. Entsprechend kennzeichnet Balzer den Roman als „Fundgrube“359 

der Motive. Böll äußert sich über den Roman: 

Ich empfinde jedes Buch als eine Erweiterung des Instrumentariums, der Ausdrucksweise, 
der Komposition und auch einer gewissen Erfahrung, und insofern ist dieses Buch, wie 
alles, was ich geschrieben habe - auch zwischendurch kleinere Dinge, Aufsätze, Kritiken 
usw. - eine Fortschreibung. Der Prozeß des Schreibens ist eine dauernde Fortschreibung. 
Und das vorläufige Ereignis der Fortschreibung ist dieser Roman mit dieser Frau im 
Vordergrund oder Hintergrund oder Mittelpunkt.360 

Leni Gruyten ist die Hauptfigur, die durch viele Zeugenaussagen von 

Auskunftspersonen zum zentralen Erzählgegenstand wird. Die Protagonistin sagt kaum 

über sich selbst etwas aus, denn sie ist ‘schweigsam’ und ‘verschwiegen’. Aufgrund 

dieser Eigenschaft müssen Bölls Rezipienten das Resultat der Ereignisse selbst 

herausfinden, auch aus den einzelnen Episoden, die nicht chronologisch sind. 

Im Gespräch mit Karin Struck am 23. 10. 1973 schildert der Autor seine Motivation, 

über eine weibliche Hauptfigur361 zu schreiben: 

Es hat mir immer vorgeschwebt diese ganze Zeit, so Deutschland zwischen Erstem 
Weltkrieg und Ende des Zweiten mal einer Frau aufzuladen und nicht immer einem Mann 
[...]. Auch das sog. Kriegserlebnis, das ich als Mann erlebt habe, auch von der männlichen 
Seite beschrieben habe, finde ich für von Männern für Männer beschrieben vollkommen 
uninteressant, weil es auch so lächerlich ist. das war mein Motiv.362 

Darüber hinaus will er „einmal die ganze Männlichkeitsliteratur vermeiden“363. Diese 

                                                           
357 Vgl. Vormweg: Der andere Deutsche. S. 307. Vormweg berichtet darüber, dass Böll mit seiner Frau und 

Wellershoff den Titel des Romans Gruppenbild mit Dame erdacht habe. Im Interview (I. S. 384) sagt auch Böll 
dasselbe. 

358 Interviews I. S. 124. 

359 Balzer: Das literarisches Werk. S. 327. 

360 Interviews I. S. 120. 

361 In Wort treten Käte Bogner und ihr Ehemann Fred jeweils als Hauptfigur auf. In jedem Kapitel wird die Handlung 
abwechselnd aus der Perspektive der Beiden erzählt. Da der Roman aus der Perspektive Freds ein Kapitel mehr 
enthält, scheint seine Funktion sogar äußerlich mehr als die Kätes, auch wenn ihre Rolle inhaltlich nicht weniger 
essentiell sein soll, sondern wichtiger, vor allem von der Frauenthematik her. Ebenso in Haus haben die Mütter 
der Jungen „Wilma Brielach“ und „Nella Bach“ eine entscheidende  Rolle. 

362 Interviews I. S. 251. 

363 Interviews I. S. 153. Nach diesem Roman folgt die Erzählung Katharina Blum (1974), mit einer weiblichen 
Hauptfigur. Dann ist Tolm in Fürsorgliche Belagerung (1978) zwar eine männliche Hauptfigur, aber die 
Handlung mit Sabine durchzieht den ganzen Roman. Bölls letzter Roman (1985) hat den Titel, der zahlreiche 
weibliche Figuren zeigt: Frauen vor Flußlandschaft. 



 136

Aussage zeigt, dass er ganz bewusst die weibliche Hauptfigur364 für diesen Roman 

ausgewählt hat. Das Bewusstsein für die Gleichberechtigung der beiden Geschlechter 

wächst weiter, besonders nach der 68er Bewegung, die für die Verbesserung der 

Gesellschaft die Befreiung von den vielen Tabus fordert. Diese Befreiungsbewegung 

bedeutet nicht nur Tabubrechung, sondern auch Menschwerdung, die für die Frauen 

eine besondere Bedeutung hat, weil sie bis dahin keine gleichen Rechte haben wie die 

Männer. Dies ist anscheinend den Frauen viel bewusster geworden als den Männern. 

Über die damalige Tendenz durch aktive Frauen berichtet Martina Wagner-Egelhaaf: 

Im Gefolge der Studentenbewegung am Ende der 60er Jahre, die gesellschaftliche 
Verhältnisse und Machtstrukturen kritisch hinterfragte, entwickelte sich in Amerika und 
Westeuropa der Feminismus als eine politische Bewegung . Unterdrückung und 
Emanzipation der Frau waren die Schlagworte, die in dieser Zeit die feministische 
Diskussion bestimmten.365 

Der Schriftsteller Heinrich Böll hat in dem Roman Dame in ganz und gar ungewohnter 

Weise eine männliche Erzählfigur in Er-Erzählform geschaffen, deren Identität bei den 

Rezensenten  zu vielseitigen Vermutungen und unterschiedlichen Bezeichnungen 

Anlass gibt. Der Hauptberichterstatter neben den zahlreichen Auskunftspersonen ist der 

Verf., der sämtliche Aussagen der Zeugen verfasst (daher ist die Benennung „Verf.“ als 

Kürzung von ‘Verfasser’ nicht verkennbar). Er ordnet alles nach bestimmten Kriterien 

und Episoden ein. Er besucht viele Zeugen für seine Interviews, sammelt Dokumente 

sowie Informationen, ist aber nicht allwissend, oder mindestens tut er so, als ob er nicht 

alles weiß, denn seine Erzählhaltung ist stellenweise spekulierend, um den LeserInnen 

freien Raum zu bieten, an schwierigen Stellen mit ihm nachzudenken. Böll stellt ihn 

nicht als einen perfekten Verfasser dar, der „einige zu rasche Urteile korrigieren“ 

(Dame 84) muss. Er wird später auch „Rechercheur“ (Dame 222) und „Journalist“ 

(Dame 309) genannt. Der Autor gibt ihn als Berichterstatter im Gespräch mit Durzak366 

an, der sich so äußert, dass man vom Verf. den Eindruck eines Journalisten habe. Auf 

dieselbe Einsicht weist Karl Korn hin: 

                                                           
364 Vgl. Interviews I. S. 133. Über die Intention, eine Frau als Protagonistin zu wählen, sagt Böll im Gespräch mit 

Wellershoff: „Ich glaube […], daß die Tatsache, daß es (die Hauptperson) eine Frau ist, auch der Versuch ist, den 
männlichen Helden aus der Literatur etwas zu verdrängen, sowohl den positiven wie den negativen Helden, die 
inzwischen beide - wie ich finde - zu Klischees geworden sind. Ich habe ja viel negative, männliche Helden 
gemacht, also auch dazu beigetragen, und  ich habe versucht, in dieser Frau - sie soll weder ein positiver, noch ein 
negativer Held sein - diese Alternative aufzuheben.“ 

365 Wagner-Egelhaaf, Martina: Literaturwissenschaft und Gender Studies. In: Einführung in die neuere deutsche 
Literaturwissenschaft. Hg. von Jürgen H. Petersen u. ders. 7. Aufl. Berlin: Erich Schmidt Verlag 2006, S. 250. 

366  Vgl. Interviews I. S. 330. 



 137

Das ungeheure Geflecht aus Fakten und Reflexionen wird in einer höchst subtil Schritt für 
Schritt vorangetriebenen Dokumentation vorgelegt. Ein ironisch als „Verf.“ eingeführter 
Autor, mit den journalistischen Handwerksmethoden des Recherchierens, aber auch mit 
Psychologie, Soziologie, Orts- und Geschichtskenntnis, und, was wichtiger ist, mit 
Spürsinn für Hintergründe samt Vorder- und Abgründen begabt, macht sich ans Werk. Der 
Leser erlebt den Roman in Aktion. Da werden Auskunftspersonen mühsam gesucht und 
befragt, da werden hinterlassene Zeugnisse mit andern kombiniert, da wird erwogen und 
abgewogen. 367 

Wie J. Petersen feststellt, setzt Böll „einen maßvollen Multiperspektivismus“368 durch 

zahlreiche Auskunftspersonen in diesem Roman ein. 

5.2. Leni als sinnliche Figur, die Nächstenliebe pr aktiziert. 

Im Zusammenhang mit der Thematik der Ästhetik des Abfalls369 stellt der Autor seine 

Protagonistin als eine Außenseiterin dar, die am Rand der Gesellschaft steht. Sie ist 

nicht hochgebildet, aber sie weiß genau, wie sie als Mensch handeln muss, besonders in 

Situationen, in denen Andere sich gleichgültig verhalten 

Wie realisiert der Autor seinen literarischen Plan mit dieser Figur und auch mit anderen 

Figuren? Nach welchen Kriterien stellt er diese dar, wie der Titel „Gruppenbild mit 

Dame“ es aussagt? Welche geschichtlichen Charakteristika der Deutschen nimmt er als 

historischen und politischen Hintergrund auf? Was für eine Funktion haben seine 

Figuren, und welche Rollen spielen sie in den einzelnen Episoden? 

Auf die Frage Wellershoffs über die Hauptfigur antwortet Böll, dass sie „die 

verschiedensten sozialen Stufen“ durchlebe, „materiell, milieumäßig“, dass sie „mit 

relativer Unbefangenheit sehr, sehr ernste Perioden der deutschen Geschichte fast 

unverletzt überstanden“370 habe. Diese Figur sei als „sinnliche Person“ entworfen: 

                                                           
367 Korn, Karl: Heinrich Bölls Beschreibung einer Epoche. In: Der Schriftsteller Heinrich Böll. Hg. von Werner 

Lenging. 4. Aufl. München: dtv 1937, S. 112-113. 

368 Petersen, Jürgen H.: Der deutsche Roman der Moderne. Grundlegung - Typologie - Entwicklung. Stuttgart: 
Metzler 1991, S. 277. 

369  Vgl. Böll, Heinrich : Frankfurter Vorlesungen. 2. Aufl. München: dtv 1973. 

370  Interviews I. S. 121. 



 138

Ja, das ist der Versuch, das Wort Sinnlichkeit und alles, was so drum herum gedacht und 
assoziiert wird, an dieser Person neu zu explizieren. Ich glaube, daß die Sinnlichkeit dieser 
Frau verbunden ist mit einer bestimmten Form der Sensibilität, also auch der physischen 
Sensibilität, der sozialen Sensibilität, der erotischen Sensibilität, und ihre Sinnlichkeitsvita 
wird deshalb sehr kompliziert, sowohl was vordergründige Sinnlichkeit, Essen, Trinken, 
Kleider betrifft, wie auch das, was erotische Erlebnisse betrifft, und mich hat das einfach 
gereizt, es an einer solchen Figur neu auszudrücken.371 

Am Beginn des Romans wird  die Hauptfigur ausführlich in ihrem Aussehen und ihrer 

Umgebung bis zu ihrem aktuellen Seelenzustand geschildert und über ihre gegenwärtige 

Situation berichtet. 

Leni (Helene Maria) Gruyten ist am 17. August 1922 als Tochter eines 

Bauunternehmers geboren, dessen Geschäft in der NS-Zeit durch die Aufträge des 

Bunkerbaus brillant läuft. In der Zeit erlebt sie gewisse Privilegien und einen 

bestimmten Luxus, bevor ihr Vater (1943) verhaftet und lebenslänglich verurteilt wird, 

weil sein Schwindelunternehmen entdeckt wird, das er nach dem unerwarteten Tod 

seines Sohnes (Hinrichtung wegen Fahnenflucht) als Vergeltung gegen das NS-Regime 

geführt hat. Wie Marie in Clown ist Leni nicht kritisch der Gesellschaft gegenüber, 

sondern naiv, wenn sie z.B. das Fliegen mit dem Regierungsflugzeug in der NS-Zeit 

genießt (Dame 70). Dies entspricht der Äußerung des Autors, dass die Hauptfigur weder 

positiv noch negativ372 dargestellt worden sei, sondern in ihrer persönlichen Realität. 

Mit der Verhaftung ihres Vaters beginnt für Leni ein neuer Lebensabschnitt. Sie arbeitet 

als ungelernte Kranzbinderin bei einer Friedhofsgärtnerei, während ihr Vater im 

Gefängnis sitzt.  

5.2.1. Bildung Lenis 

Während ihr Bruder Heinrich geniale Schulleistungen hervorbringt, ist Lenis 

Bildungsverlauf in der Schule fast katastrophal, weil sie schon in der Volksschule 

gefährdet ist, in die Hilfsschule geschoben zu werden. Danach besucht sie zwei Jahre 

das Lyzeum ohne Schulabschluss, wobei sie zweimal sitzenbleibt, danach findet ihre 

                                                           
371 Interviews I. S. 122. 

372 Vgl. Interviews I. S. 133. 



 139

weitere Bildung zweieinhalb Jahre in einem Pensionat statt. Dass Leni keine hohe 

Bildung im Vergleich zu ihrem Bruder hat, entspricht ungefähr der damaligen Zeit, in 

der viele Mädchen aus reichem Haus wenig Förderung bekommen. Unabhängig davon, 

wie hoch sie gebildet ist, nennt der Autor seinen Roman mit Leni einen 

„Bildungsroman“373, weil dieser ihren Werdegang erzählt:  

Bildung einer Frau, Bildung im doppelten Sinne. Bildung im Sinne von dem, was man lernt 
und was wir herkömmlicherweise Bildung nennen, und auch wie sich jemand als Person 
und Figur bildet.374  

Nachdem sie ihr Pensionat verlassen hat, arbeitet sie 1938 mit sechzehn Jahren als 

Sekretärin in der Firma ihres Vaters, allerdings ohne Ausbildung für Schreibarbeiten. 

Am Anfang des zweiten Kapitels wird beschrieben, wie ihr Vater ihre äußerliche 

Attraktivität zu eigenen Zwecken ausnutzt, „der den Sprung vom hübschen Mädchen 

zur Schönheit wohl bemerkt und sie, vor allem ihrer Wirkung auf Männer wegen […], 

zu wichtigen geschäftlichen Besprechungen hinzuzog“. (Dame 25)  

 

Die geschlechtsspezifische Behandlung der Kinder durch den Vater ist zweifellos 

besonders am Bildungsweg zu sehen. Während der Sohn mit allen Mitteln unterstützt 

wird, wird die Tochter für die Firma des Vaters als Instrument für sein Geschäft 

benutzt. Diese Darstellung ist sogar realistisch, sie hätte damals gar nicht umgekehrt 

vorkommen können: Obwohl Leni schon in der Volksschule beim Rechnen große 

Schwierigkeiten hat, bekommt sie keinen Nachhilfeunterricht, den ihre Eltern sicherlich 

hätten finanzieren können. Im dritten Kapitel wird die Unterstützung des Vaters für 

seinen Sohn kurz geschildert: „[A]uf dringenden Wunsch seines Vaters, der einem 

spanischen Jesuiten ein saftiges Extrahonorar dafür bezahlte - Cervantes im Original 

lesen können.“ (Dame 70) So wird die Fähigkeit des Sohnes immer mehr gefördert, 

während die Tochter trotz ihrer Lernschwierigkeiten keine elterliche Unterstützung 

bekommt. Damit demonstriert der Autor die unterschiedliche Realität der beiden 

Geschlechter, auch wenn er diese ‘nicht bewusst’ dargestellt hat. Lenis nicht 

überwundenen Probleme bleiben nicht in dieser Phase, sondern produzieren weitere 

Schwierigkeiten in ihrem Leben. Ihre Schwäche im Rechnen hat später zur Folge, dass 

sie ihre Wohnung wegen gehäufter Schulden abgeben muss. Auch später ist sie wieder 

                                                           
373 Interviews I. S. 122-123, 128. 

374 Interviews I. S. 123. 



 140

gefährdet, aus ihrer Wohnung herausgeworfen zu werden. Über ihre Schwierigkeit mit 

dem Lernen in der Schule wird zunächst Folgendes berichtet:  

Ihr Bildungsweg hat […] aus Leiden bestanden, mehr Leiden der Lehrer als ihre eigenen. 
Sie absolvierte, nachdem sie zweimal nicht gerade sitzengeblieben, sondern „freiwillig 
zurückversetzt“ worden war, die Volksschule mit der vierten Klasse und einem leidlichen 
reichlich interpolierten Zeugnis. (Dame 25) 

Der pensionierte Rektor Schlocks bezeugt, dass sie „zeitweise sogar für die 

Abwimmelung in die Hilfsschule angestanden“ habe, aber „zwei Umstände“ haben sie 

davor bewahrt: die „Wohlhabenheit ihres Vaters, die […] nur indirekt eine Rolle“ 

gespielt habe, und über ihre Auszeichnung „das deutscheste Mädel der Schule“ hinaus 

gewinnt sie den zweiten Platz für das „deutscheste Mädel der Stadt“. Ironisch fragt der 

Verf.: „Konnte man etwa das „deutscheste Mädel der Schule“ auf die Hilfsschule 

schicken?“ Statt dessen kommt sie mit zwölf in die höhere Schule, die von Nonnen 

geleitet wird, wo sie dann im Fach Religion Schwierigkeiten bekommt und deswegen 

zweimal wirklich sitzenbleiben muss. Neben ihrer Schulbildung werden ihre 

(eigentliche?) Bildungsfähigkeit und -interessen vom Verf. folgendermaßen 

kommentiert: 

Leni war durchaus bildungsfähig, sogar bildungshungrig oder -durstig, und alle Beteiligten 
waren bemüht, ihren Hunger bzw. Durst zu stillen. Nur die ihr gebotenen Speisen und 
Getränke entsprachen nicht ihrer Intelligenz, nicht ihrer Veranlagung, nicht ihrer 
Auffassungsgabe. In den meisten, man kann fast sagen in allen Fällen entbehrte der 
dargebotene Stoff jener sinnlichen Dimension, ohne die Leni nichts zu begreifen imstande 
war. Schreiben z.B. bereitete ihr nie die geringsten Schwierigkeiten.  (Dame 26) 

Als Grund dafür wird angegeben, dass die Schrift bei ihr optisch wirkt, weil sie deren 

visuelle Sinnlichkeit wahrnehmen kann, so wie ihr Geruchssinn beim Schreiben mit 

verschiedenen Schreibmaterialien; z.B. unterschiedlichen Bleistiften, Papiersorten, 

Tinten reagiert. (26-27) Wellershoff diskutiert mit dem Autor die Lernfähigkeit Lenis: 

W.: Sie hat die Fähigkeit, etwas aufzufassen, es intuitiv zu erfassen, wenn es sozusagen zu ihr 
gehört, und alles andere gar nicht an sich ranzulassen. 

B.: […]Es ist ein bestimmter Materialismus, Konkretismus, der aber immer auch eine 
spirituelle Komponente hat, wodurch ihre Sinnlichkeit, Sensibilität außerhalb aller 
Klischees fällt […]. Auch ihre ganze Art , sich Bildung zu schaffen, diese zu erlangen, eine 
gewisse Intensität dabei, die eben in literarisch sehr extreme Bereiche fällt, wo sie plötzlich 
auch schwierige Dinge begreift, weil sie ihr vermittelt werden auf dem Umweg über 
Sinnlichkeit im beschriebenen Sinne. Für mich ist es auch ein Bildungsroman im - natürlich 
nicht im klassischen, idealistischen Sinne, doch auch der Roman der Bildung einer Frau, 
Bildung im doppelten Sinne.375 

                                                           
375 Interviews I. S. 122-123. 



 141

Auch im naturwissenschaftlichen Bereich, in dem damals den Mädchen die Intelligenz 

abgesprochen wird, geht Leni ihren eigenen Weg. Dies schildert der Verf.: 

[E]s war keine Rechnerin in ihr verborgen, gewiß aber eine naturwissenschaftliche 
Begabung, und hätte sie außer den Mendelschen Blüten, die rot, weiß, rosa immer wieder in 
Schulbüchern und auf Tafeln auftauchten, etwas komplizierte genetische Vorgänge geboten 
bekommen, sie wäre […] gewiß mit Feuereifer in eine solche Materie „eingestiegen“. 
(Dame 27) 

Die Haushälterin berichtet über Lenis biologisches Interesse, das sie als „unvergeßlich“ 

aus deren früher Kindheit bezeichnet. Dies nennt der Verf. deren „naturwissenschaft-

liche Begabung“, die in ihr ‘verborgen’ sein soll: 

Schon als Kind hat Leni sich leidenschaftlich interessiert und […] vergebens Auskunft 
darüber verlangt mit der Frage: „Verflucht, was ist das für ein Zeug, das aus mir heraus-
kommt?“ Weder ihre Mutter noch die van Doorn gaben ihr diese Auskunft. (Dame 27) 

Dieses Interesse wird in ihrer Klosterschule wieder geweckt, durch eine Nonne, 

Schwester Rahel Ginzberg, deren didaktische Fähigkeit hervorragend ist: Leni lernt von 

ihr, wie man ohne Papier mit dem Stuhlgang fertig werden kann durch die Hilfe der 

Muskulaturbewegung. 

Im Gegensatz zu Mathematik hat Leni keine Schwierigkeiten in Deutsch. Sie schreibt 

sogar einen hervorragenden Aufsatz über die Erzählung von Kleist Die Marquise von 

O... Dadurch hätte sie eine Chance gehabt, weiter im Lyzeum zu bleiben, aber wegen 

der Religionsnote kann dies nicht gelingen. Dies berichtet ihre Deutschlehrerin, 

Schwester Prudenzia: 

Ich habe ja […]alles getan, um sie auf der Schule zu behalten, aber es war nicht zu machen, 
obwohl ich ihr doch in Deutsch eine Zwei gegeben habe und auch geben konnte; […] sie 
hat nämlich eine flammende Verteidigung des Grafen F... geschrieben, eine Einfühlungs-
fähigkeit in die […] männliche Geschlechtlichkeit, die mich überrascht hat - großartig und 
es war fast eine Eins -, aber da war das Mangelhaft, eigentlich eine interpolierte Sechs, in 
Religion, weil man dem Mädchen doch eine Sechs in Religion nicht antun wollte. (Dame 
30) 

Der Verf. sagt aus, dass es viele Missverständnisse zwischen ihr und ihrem 

Religionslehrer gegeben habe. Schon der Begriff „das Brot des Lebens“ löst bei Leni 

die Vorstellung aus, dass die Hostie ein besonders leckeres Brot sei. Sie kennt den 

Geschmack des knackfrischen Brötchens, das jeden Morgen ihr Lieblingsgenussmittel 

ist. Deshalb drängt sie ihren Religionslehrer und fragt ihn ungeduldig nach der 

Unterrichtsstunde mehrmals mit „kindlicher Heftigkeit“, die er nicht versteht, sondern 

als ein ‘Zeichen ihrer Unerzogenheit’ nimmt: „Bitte, bitte, geben Sie mir doch dieses 



 142

Brot des Lebens! Warum muss ich so lange warten?“ (ebd. 32) Sie kann aus kindlicher 

Naivität ‘das Brot des Lebens’ nicht von gewöhnlichem Brot376 unterscheiden. Der als 

ein ‘sehr asketischer Mensch’ charakterisierte Lehrer findet ihre Äußerung „kriminell“ 

und ist „entsetzt über diese Willensäußerung, die für ihn unter den Namen ‘sinnliche 

Begierden’ fällt“. Die Folge davon ist, dass Leni auf Grund „erwiesener Unreife und 

Unfähigkeit, das Sakrament zu begreifen“, von dem Empfang der ersten Kommunion 

ausgeschlossen wird und zwei Jahre zurückgehen muss: 

[Der Lehrer] schildert Lenis „flammende Augen“, ihren „sinnlichen Mund“, herablassend 
bemerkt er ihre dialektgefärbte Aussprache, bezeichnet ihr Elternhaus als „typisch neureich, 
vulgär“ und schließt mit dem Satz: „Einer derartig proletarisch-materialistisch geäußerten 
Begierde nach dem Hochheiligsten mußte ich die Spendung desselben verweigern.“ (Dame. 
33) 

Diese Worte zeigen die Macht des Religionslehrers, womit Böll demonstrieren will, 

dass die Religion institutionell vom Macht-Apparat der Kirche ausgenutzt wird, anstatt 

Menschen zu befreien.  

Lenis Verhalten scheint konsequenterweise unreligiös, weil ihre Eltern keine 

Kirchgänger sind. Natürlich muss sie an ihrem Erstkommuniontag enttäuscht sein, als 

sie endlich die lange ersehnte Hostie bekommt (Dame 32). Dies ist an folgenden Stellen 

zu erkennen: 

Was war das für ein Brot, das man ihr gab, als sie die erste Heilige Kommunion empfing 
[…]? […] Man kann sich denken, daß Leni, die zeitlebens ihre frischen Brötchen am 
Morgen so liebte, sich um deretwillen sogar dem Spott der Nachbarschaft aussetzte, mit 
heftigem Begehren dieser Erstkommunionsfeier entgegensah. (Dame 32.) 

Leni hatte dieses Stück Brot so heftig begehrt, ihr gesamtes Sensorium war bereit, 
tatsächlich in Verzückung zu verfallen – (ebd. 33) 

Um das Mitgefühl der LeserInnen zu wecken, stellt Böll zuerst eine Frage, die 

rhetorisch klingt. Dann schildert er, dass Leni morgens wegen ihrer Lust auf Brötchen 

verspottet wird. Deshalb steigert er ihre Erwartung des Geschmacks der Hostie, was vor 

allem in dem letzten Satz ausgedrückt wird „so heftig begehrt, ihr gesamtes Sensorium 

[dieses Vokabular soll wissenschaftlich klingen] war bereit, tatsächlich in Verzückung 

zu verfallen“. Aber als sie diese tatsächlich in den Mund bekommt, zerbricht ihre 

Erwartung sofort. Über diese maßlose Enttäuschung berichtet die Haushälterin Marja 

van Doorn, indem sie Lenis Worte zitiert: „dieses blasse, zarte, trockne, nach nichts 

schmeckende Ding auf die Zunge […] - ich war drauf und dran, es wieder 
                                                           
376 Vgl. Kölner Ausgabe. (Diese wird im Folgenden als KA. gekürzt) Bd. 17. S. 536. 



 143

auszuspucken.“ Dieses Erlebnis verdirbt ihr das ganze Festessen. Die Haushälterin 

schildert, dass Leni nicht einmal Appetit auf Vanilleeis mit Sahne hat, das sie sonst sehr 

gern isst. (Dame 33-34)  

Die Direktorin des Lyzeums macht sich später beim Interview mit Verf. aber Vorwürfe: 

„Es steckte was in ihr, was Starkes sogar, aber wir haben es nicht zutage gefördert.“ 

(ebd. 29) Daraufhin folgt ein Kommentar des Verf. über Frauenbildung, indem er als 

Beispiel die promovierte Mathematikerin, Schwester Columbanus, nennt; diese sei 

„ganz der Typ aus einer früh emanzipierten Epoche weiblichen Bildungsdrangs, der 

leider im Nonnenhabit so wenig erkannt und noch weniger gewürdigt wird.“ (ebd.) Sie 

selbst äußert sich auch über die Reaktion auf sie, dass sie „mehr verspottet, verachtet, 

verhöhnt worden sei als heutzutage mancher Gammler“, nur deswegen, weil sie die 

„Sackleinen“ (ebd.) trage. Damit zeigt Böll, dass der Wertmaßstab der damaligen 

Bürger mehr an Äußerlichkeiten der Frau liegt als an ihrer geistigen Qualität, die durch 

Bildung kommt. 

5.2.2. Geschwisterverhältnis Leni und Heinrich 

Im Vergleich zu ihrem Bildungsweg erfährt Lenis zwei Jahre älterer Bruder eine 

ausgezeichnete Schulbildung, allerdings durch die Förderung des Vaters377, der seine 

ganze Hoffnung auf seinen Sohn setzt. Dies ist ein starker Kontrast zu Lenis Bildung. 

So entfremdet sich die kleine Schwester von ihrem älteren großartigen Bruder, der 

wegen seiner „guten“ Bildung selten seine Familie besucht, nämlich nur in den Ferien 

„innerhalb von elf Jahren etwa viermal“. Daher kennt sie ihn sehr wenig. 

Im 2. Kap. wird das Geschwisterverhältnis geschildert:  

Sie lernt ihren Bruder kennen, den sie bisher selten gesehen hat. […] Heinrich Gruyten 
[…], der zwölf Jahre seines Lebens, wie ein Geist, fast ein Gott, eine Mischung von jungem 
Goethe und jungem Winckelmann mit einer Beimischung von Novalis fern von der Familie 
existierte. (Dame 51) 

                                                           
377 Der Vater Hubert Gruyten fördert seinen Sohn Heinrich so sehr, dass dieser schon als Achtjähriger in ein Internat 

kommt, wo er elf Jahre verbleibt und auch seine Ferien anderswo verbringt: „Die meisten seiner Schulferien sind 
für zusätzliche Bildung verwandt worden: Aufenthalte in Italien, Frankreich, England, Österreich, Spanien, weil 
seinen Eltern am Herzen lag, aus ihm zu machen, was tatsächlich aus ihm gemacht wurde“, mit der Zielsetzung:  
„Ein junger Mensch mit einer wirklich guten Bildung.“ (Dame 51) 



 144

Über ihn sagt auch die Haushälterin, die ihn angeblich viel mehr als Leni kennen soll: 

„Sehr gebildet, sehr fein, aber nie stolz, nie.“ (ebd.) An einer anderen Stelle bezeugt sie 

das Verhältnis der beiden Geschwister folgendermaßen: 

Leni spricht selten über ihren Bruder; sie hat ihn so wenig gekannt, weiß und wußte nie viel 
mehr über ihn zu sagen, als daß sie „wegen der schrecklich vielen Bildung Angst vor ihm“ 
gehabt hat und „dann überrascht war, weil er so wahnsinnig, so wahnsinnig nett war“ 
(Dame 57) 

Die Wiederholung des letzten Nebensatzes ist zur Betonung intendiert. Wegen der 

seltenen Gelegenheiten zum Gespräch mit seiner kleinen Schwester kennt diese ihren 

Bruder wirklich kaum. Sie weiß bis dahin nur, dass er „so lieb, so furchtbar lieb und gut 

ist“ (Dame 51). Die Wiederholungen von „lieb“, „nett“ werden durch die gegensätz-

lichen Begriffe der Adverbien (‘schrecklich’, ‘wahnsinnig) zur Übertreibung gebraucht. 

Die einfachen Sprachanwedungen sind auffällig.  

5.2.3. Kontrastfigur zu Leni: Heinrich 

Böll stellt den Bruder Lenis dar, dass Heinrich durchaus eine positive männliche Figur 

ist, die mit Mitmenschen freundlich und human umgeht. Die Haushälterin findet ihn 

„schrecklich nett“, weil er ihr gern beim Abwaschen hilft, auch Kohlen und Kartoffeln 

aus dem Keller holt. Ihn beschreibt Lenis Freundin Margret, die ihn 1939 bei Gruytens 

gesehen und sich in ihn verliebt hat:  

Dunkles Haar […] und helle Augen, und […] edel, ja das ists, edel. Er hat nicht geahnt, 
wieviel Charme er hat, und für ihn wär ich sogar regelrecht aufn Strich gegangen, 
regelrecht, damit er Bücher  lesen kann, oder, was weiß ich, was er gelernt hat, außer 
Bücher lesen und Kirchen begutachten, Choräle studieren, Musik hören, Latein, Griechisch 
- und alles über Architektur […] ich habe ihn geliebt. (Dame 52) 

Die Aussagen der drei weiblichen Figuren über ihn zeigen, wie er mit seinem Charisma 

von ihnen zum Idol erhoben wird. Vor allem die Liebe Margrets zu ihm, die sonst 

immer hurenhaft wirkt, soll als ‘ihre echte Liebe’ gelten. Sie stellt aber fest, dass seine 

ganze ungewöhnlich hohe Bildung „eine irrsinnige, irrsinnige Verschwendung“ sei, 

weil er so jung im Krieg getötet wird: 



 145

Nun sehen Sie mal, all die Bildung, all die Schönheit, all die Manneskraft - und zwanzig 
Jahre alt, und wie oft, wie oft hätten wir uns noch geliebt und lieben können, und nicht nur 
in solchen hurigen Zimmern, auch draußen, wenns warm geworden wäre -, und alles so 
sinnlos, Verschwendung nenne ich das. (Dame 53) 

Neben diesen drei Frauen verstärken zwei Jesuitenpatres die „Idolisierung des 

verstorbenen Heinrich G.“, indem die Beiden sagen: „Er war so deutsch, so deutsch und 

so edel“, „Er war so edel, so edel und deutsch“. (Dame 54) Es sind auch Männer, die in 

ihm einen idealen Mann sehen, die ihm gleichzeitig raten, bei seiner Begabung auf 

keinen Fall den Priesterberuf zu wählen. Sie geben dem Verf.  weitere Informationen 

über seine schulischen Leistungen.: 

Nun, er hatte einfach in allem Eins, auch im Turnen, aber eben nicht auf eine langweilige 
Weise, und jeder, aber auch jeder seiner Lehrer hatte Angst vor dem Augenblick, wo eine 
Berufswahl fällig geworden wäre. […] selbstverständlich das Zeugnis von oben bis unten 
sehr gut […]. Aber was aus ihm hätte werden können? Das hat uns alle bange gemacht! 
(Dame 54) 

Dabei werden alle möglichen zutreffenden Berufe genannt: Diplomat, Minister, ein 

großer Lehrer, Künstler... Nur für irgendeine Armee sei er „gewiß nicht tauglich“ und 

„zu schade“: „Nur nicht Soldat, das nicht“. Dann ist es Realität, dass die staatliche 

Macht ihn doch zum Soldaten gemacht hat, für den er nicht ‘tauglich’ ist: „Und das 

haben sie aus ihm gemacht.“(ebd.) Heinrich will das ihm dargebotene Privileg nicht 

annehmen, sondern „Dreck, Dreck, Dreck will auch ich sein, nichts als Dreck.“ (Dame 

55) So protestiert er gegen seinen Vater, der „alles für ihn tun wollte und auch getan 

hätte“, ihn vom Wehrdienst befreien zu lassen. Mit einundzwanzig Jahren wird er 

wegen Fahnenflucht und Landesverrat (Kontakt zu Dänen) und „Versuch der 

Veräußerung wehrmachtseigener Kampfmittel“ (einer Panzerabwehrkanone) 

erschossen. (Dame 57) 

Damit veranschaulicht der Autor, dass hervorragende Begabung und vieles Wissen 

durch die Staatsmacht zerstört werden können und dass der Einzelne dagegen machtlos 

ist. Deshalb ist es konsequent, Heinrichs Tod als seinen ‘beabsichtigten Selbstmord aus 

Protest’ zu sehen, weil er als gewissenhafter Intellektueller an dem unmenschlichen 

Krieg nicht teilnehmen kann. 



 146

5.2.4. Mystifizierung und Entmystifizierung 

Im ersten Kapitel wird Lenis religiöse Erziehung als ‘missglückt’ bezeichnet, 

gleichzeitig aber als ‘wahrscheinlich zu Lenis Vorteil’ kommentiert (Dame 9). Im 

zweiten Kapitel werden ihre misslungenen Religionsnoten geschildert mit einem 

ähnlichen Kommentar „so scheiterte (oder besser gesagt mißlang glücklicherweise) 

Lenis religiöse Erziehung vollständig“ (Dame 32). Dann wird hypothetisch erwähnt, 

dass „man Lenis religiöse Begabung so verkannt hat wie ihre Sinnlichkeit“ und dass „in 

ihr, an ihr vielleicht eine große Mystikerin zu entdecken und zu entwickeln gewesen 

wäre“.(Dame 35) Leni empfängt die Jungfrau Maria sogar auf dem Fernsehschirm, auf 

dem sie „fast täglich“ sie sieht und jedesmal überrascht ist, weil diese „eine Blondine 

ist“ und „gar nicht mehr so jung wie man sie gern hätte.“(Dame 17-18) Bei Leni ist die 

Realität von ihrer eigenen religiösen Welt nicht zu trennen, die nicht durch die Kirche 

geprägt ist, sondern auf natürliche Weise als Mensch, der die Religion benötigt. 

Dennoch sind an manchen Stellen biblische Analogien zu erkennen. Römhild meint, 

dass Leni Bölls „Neu-Definition der Heiligen“378 entspreche, „wie Böll sie, wenn zwar 

nicht gänzlich unbeeinflußt von tradierten Weiblichkeitsmustern, für seinen sinnlichen 

Liebesbegriff fruchtbar gemacht“ 379 habe.  

Als Lenis mystische Fähigkeit zum Heilen in Analogie zur Bibel380 nimmt die 

Verfasserin als Beispiel die folgende Szene: 

Sie heilte nicht nur den Sowjetmenschen und ihren Sohn mit Speichel, durch bloßes 
Handauflegen versetzte sie den Sowjetmenschen in Glückseligkeit und beruhigte sie ihren 
Sohn. (Dame 32)  

Zur Heilung sagt Lenis ehemalige Lehrerin Klementina prophetisch, „Eines Tages wird 

sie [Leni] alle diese Männer trösten, die durch sie leiden, sie wird sie alle heilen.“ 

(Dame 349) Dies ist in dem Sinn einer Mischung sowohl der säkularisierten als auch 

der religiösen Weltanschauung zu verstehen. Ziolkowski meint:  

                                                           
378 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 131. 

379 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 131. 

380 Vgl. KA Bd. 17. S. 535-536; Handauflegen: MK 10,16 u. LK 13,13; Speichel: Joh 9,5. 



 147

Der Ruf der säkularisierten Heiligkeit, dessen Leni sich erfreut, legt eher den religiösen 
Bereich nahe. Aber dieser Bericht teilt auch keine der üblichen Eigenschaften der  
herkömmlichen Heiligenvita oder Legende.381  

Den Begriff „Seligkeit“ definiert der „Verf.“ lexikalisch: „Seligkeit, der völlig leid- und 

schuldlose Zustand immerwährender vollendeter Glückserfüllung, von allen Religionen 

als Sinnziel der Weltgeschichte erwartet.“ (Dame 89) 

Leni erlebt bereits mit sechzehn Jahren etwas Mystisches, was sie „die erste und volle 

‘Seinserfüllung’“ nennt. Dieses Erlebnis an einem Juni-Abend erzählt sie später ihrem 

Geliebten Boris und auch ihrer Freundin Margret, die es dem Verf. mitteilt:  

[A]uf dem Rücken im Heidekraut liegend, >>ausgestreckt und ganz hingegeben<<  […], 
mit dem Blick zum eben erglühenden Sternenhimmel, in den noch Abendrot 
hineinleuchtete, jenen Punkt von Glückseligkeit erreichte, der heutzutage viel zu oft 
angestrebt wird; Leni […] hatte an diesem Sommerabend des Jahres 1938, als sie 
dahingestreckt und >>geöffnet<< auf dem warmen Heidekraut lag, ganz und gar den 
Eindruck, >>genommen<< zu werden  und auch >>gegeben<< zu haben, […] sie wäre 
nicht im geringsten erstaunt gewesen, wenn sie schwanger geworden wäre. So ist ihr denn 
auch die Jungfrauengeburt keineswegs unbegreiflich. (Dame 28) 

Die Szene auf dem ‘Heidekraut’ wird so mystisch dargestellt, dass Lenis Erlebnis und 

ihre Religiosität aus ihrer Natur, nicht aus der Institution Kirche kommen.  

Ihre eigene Familie (mit ihrem Geliebten Boris und ihrem Sohn Lev) wird bezeichnet  

als „Heilige Familie“, weil sie „wie Maria und Joseph miteinander leben.“ (Dame 241) 

Leni wird im Gespräch mit Wellershoff ‘rheinische Madonna’ genannt, die der Autor 

nicht „bewußt so angelegt“, sondern dass er in der Tradition des rheinischen 

Matronenkults „das alles“ in sich habe.382  

Während solche Geschehnisse mystifiziert werden, werden bestimmte Komponenten 

entmystifiziert. Sogar das mystifizierte Rosenwunder von Rahels Asche wird durch 

praktische Maßnahmen des Gärtners und durch den entsprechenden Kommentar 

entmystifiziert:  

Kein anderer als Scheukens, der dort emsig mit Blaupausen umherrennt, mit Handwerkern 
und Architekten herrische Telefonate führte und ein probates Mittel gefunden hat, die 
„verfluchte Rosenplage notfalls mit Gewalt“ einzudämmen. Im Umkreis von fünfzig 
Metern um die „unersetzliche Quelle“ hat er - eine Art Giftdrainage installiert, in der ein 
wüstes Pflanzenschutzmittel zirkuliert, das tatsächlich die Rosen gestoppt hat. Dagegen 
kommt natürlich die Handvoll Staub, die einmal Rahel Ginzburg hieß, nicht an. (Dame 
373) 

                                                           
381 Ziolkowski, Theodore: Typologie und „Einfache Form“ in „Gruppenbild mit Dame“. In: Subversive Madonna. 

Hg. von Renate Matthaei. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1975, S. 133 . 

382 Vgl. Interviews I. S. 133. 



 148

Auch die phänomenale Madonna auf dem Fernsehschirm wird durch die Exnonne 

Klementina, die „sich von allem Unirdischen entfernt“ (Dame 373), zu einer neuen 

Dimension gebracht, als sie erreicht, „die Madonna im Fernsehen erleben“ zu dürfen, 

wobei sie kommentiert: „Es ist sie selbst, sie, sie ist es, die da aufgrund noch zu 

klärender Reflexionen sich selbst erscheint.“ (Dame 374) Dies interpretiert Römhild als 

Lenis „Spiegelbild“.383 

5.2.5. Lustprinzip vs. Leistungsprinzip 

Am Anfang des Romans wird Leni als achtundvierzig jährige Frau ausführlich 

dargestellt, die immer noch auf Grund ihrer Schönheit für Männer sehr attraktiv und 

anziehend wirkt. Für die Leserschaft wird ihr Aussehen sehr detailliert am Anfang des 

Romans beschrieben. Sie wird so charakterisiert ’schweigsam, reuelos, sinnlich und 

attraktiv’, so dass viele Männer sie begehren, wenn sie sie sehen. (Dame 25) Dabei 

spielt das Alter der Männer keine Rolle, weil sie sowohl von dem viel jüngeren Mehmet 

als auch von dem doppelt so alten Albert Grundtsch begehrt wird. Am stärksten 

geschieht dies durch ihren Arbeitgeber Pelzer, dessen erotische Liebe zu ihr sie 

zunächst nicht bemerkt, dann abweist, weil sie erkennt, dass er „ein im Grunde 

unzärtlicher Mensch, durchaus fähig, handgreifliche Ersatzerotik“ von ihr zu fordern 

wage. (Dame 373) 

Als Zeuge für ihre Attraktivität bestätigt auch ihr ehemaliger Volksschul-Rektor 

Schlocks, dass sie damals tatsächlich wegen ihrer Schönheit zwei Jahre hintereinander 

als Elf- und Zwölfjährige den Titel „das deutscheste Mädel  der Schule“384 gewonnen 

habe. In seiner Schilderung zeigt der Autor die nationalsozialistische Rassen-Ideologie, 

                                                           
383 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 131. 

384 In der Anmerkung der Kölner Ausgabe (Bd. 17. S. 533) wird dieser Titel zur historischen Rassenkunde erklärt: 
Mit dem Gegenstand eines Wettbewerbs fokussierten Typus des „deutscheste[n] Mädels“ kennzeichnet Böll das 
Spektrum nationalsozialst. Rasse[n]politik, dessen Ziel Friedrich Karl Günther (1891-1968, ‘Rassengünther’) in 
seiner 1928 erstmals erschienenen Rassenkunde des deutschen Volkes definierte […]. Der Ideologie einer an das 
„Blut“ gebundenen Vererbung sowohl der Charaktereigenschaften als auch insbes. des Erscheinungsbildes 
folgend, galt als Erziehungsziel für die dt. weibliche Jugend das ‘schöne Mädel’  - so auch die amtliche 
Bezeichnung für die Mitglieder des ‘Bundes deutscher Mädel in der Hitlerjugend’ […] innerhalb des BDM -
Werks ‘Glaube und Schönheit’. […] Schulung und Aufklärung in rassenpolitischen Fragen lagen im 
Aufgabenbereich des Rassenpolitischen Amtes der NSDAP (RAP), dem auch die Zusammenarbeit mit den 
Schulämtern oblag. 



 149

die sowohl in der Schule als auch in der damaligen Gesellschaft realisiert wird.  

Zur Charakterisierung Lenis als „durchaus sinnlich“ (ebd. 11) bezeichnet der Verf. sie 

im übertriebenen Sinne als „ein verkanntes Genie der Sinnlichkeit. (ebd. 31) Ihrer 

Sensibilität entsprechen ihre Gefühle, die sie durch ihre Sinnesorgane empfindet: Hören 

(Musik), Schmecken (Brötchen), Sehen (Malen), Fühlen, Riechen. 

Der Rektor Schlocks behauptet, dass ihre kräftige Handschrift sogar geeignet sei; 

„erotische bzw. sexuelle Erregung hervorzurufen“. (ebd. 27) Die Haushälterin bezeugt, 

dass Lenis erste bemerkbare Wissbegier in ihrer Kindheit im Befühlen ihrer Exkremente 

besteht, auf die sie sensibel reagiert und danach fragt, woher diese kämen, aber keine 

Antwort darauf bekommt. Die Reaktion ihrer Mutter auf die Frage wird erst im dritten 

Kapitel beschrieben: 

[M]an kann sich vorstellen, wie entsetzt sie gewesen sein muß, als […] ihre Tochter Leni 
nach ihrer Verdauung fragt. (Dame 64) 

In damaligen bürgerlichen Familien sind solche Themen tabu, so dass Leni einer 

Vertrauensperson, also Schwester Rahel, die Frage nach ihren Exkrementen, auch die 

nach der Sexualität stellt. (Dame 49). Humorvoll schildert der Autor Lenis Sinnlichkeit, 

dass ihr die „Muskelsache“ sogar „Spaß“ macht. (Dame 40)  

Ihre optische Sinnlichkeit verhilft ihr dazu, wie Lotte berichtet, bei einem durch einen 

dicken Apfel verstopften Klo die richtige Methode anzuwenden, dies zu reinigen. Die 

Männer haben dies bereits vergeblich versucht (z.B. durch physikalische 

Druckerzeugung: „Sie packte einfach mit der Hand rein, mit der rechten Hand, […] sie 

packte den Apfel, warf ihn in den Abfalleimer - die ganze entsetzliche Brühe gurgelte 

wie nichts runter“ (Dame 82) Auf Bölls Darstellung des Drecks kommt Karin Struck in 

ihrem Gespräch zurück:  

[D]a können wir dann auch gleich  über den Dreck reden, was ich unheimlich wichtig 
finde, daß Sie eben da die Wichtigkeit des Drecks und des Abfalls und der Exkremente 
betonen, also im ganz anderen Sinn eigentlich, wie Freud das zum Beispiel gemacht hat, 
viel politischer, finde ich, noch als Freud. Da ist also die Geschichte, wie Leni ein 
verstopftes Klo gereinigt hat. […] hat diese Szene ungeheuer auf mich gewirkt. Es war fast 
so wie ein Theaterstück.385 

Dazu stellt Struck dem Autor die Frage, wie man durch die Literatur bei den Menschen 

ein Körpergefühl erzeugen könne, damit sie ein Bewusstsein von ihrem Körper 

(einschließlich  des sog. Schmutzes, den sie produzieren) bekommen. Daraufhin 

                                                           
385 Interviews I. S. 258. 



 150

thematisiert er den Widerspruch zwischen Reinheit und Schmutz: „Schmutzigkeit als 

menschlich zu bezeichnen, halte ich für selbstverständlich“386, denn Waschzwang in 

allen Formen durch Erziehung zur Reinlichkeit sei eine Krankheit387, die in der 

Psychologie als ‘Anankasmus’ bezeichnet wird, wenn man zweimal täglich badet. 

Darüber hinaus könne die Sauberkeit sowohl ein Herrschaftsmittel als auch ein 

Befreiungsmittel vom Schmutz sein.388 Als geschichtliches Beispiel nennt Struck 

„Hitler“ 389, der tatsächlich den Waschzwang hatte. 

 

Ihre Empfindsamkeit wird bei der Sexual-Aufklärung gezeigt, da bei ihr ‘irgendwelche 

Empfindungszentren’ getroffen werden. Als der Lehrer den Beischlaf symbolisch mit 

„Erdbeeren mit Schlagsahne“ vergleicht, nennt er diesen den „notwendigen 

Fortpflanzungsvorgang“. Die Situation wird geschildert: 

Festgestellt werden muß, daß Leni, während die sanfte Stimme [des Lehrers] in 
unbeschreiblicher, ausschließlich kulinarischer Symbolik unbeschreibliche Details übers 
Küssen und Beiwohnen von sich gab, zum ersten Mal in ihrem Leben errötete […]. Wenn 
hier versucht wird, Lenis direkte, proletarische, fast geniale Sinnlichkeit einigermaßen 
glaubwürdig zu präsentieren, so muß […] ihr erstes Erröten als Sensation vermerkt werden. 
(Dame 34) 

Ihr Verhalten, „vor Wut stammelnd, mit knallrotem Kopf“ den Unterricht zu verlassen, 

verursacht ihr auch im Pensionat die Note Fünf390 im Abgangszeugnis. Danach hat der 

Religionsunterricht bei ihr wenig Sinn, von dem sie ohne Begeisterung nur noch das 

Vaterunser und das Ave Maria behält, wobei sie noch ein paar Rosenkranzfragmente 

beherrscht und ihr der Umgang mit der Jungfrau Maria selbstverständlich geblieben ist. 

(Dame 35)  

Zur Darstellung von Lenis Erfahrungen mit Männern konstruiert Böll das Verhältnis 

Lenis mit fünf Männern, von denen nur Einer ihre große Liebe erfüllt. Das Bedürfnis 

                                                           
386 Interviews I. S. 259. 

387 Vgl. Interviews I. S. 259. 

388 Vgl. Interviews I. S. 261. 

389 Interviews I. S. 261. 

390 In Bölls Rezension des Buches von Mary McCarthy Eine katholische Kindheit, das Rolf Becker im Spiegel am 17. 
1. 1966 an Böll geschickt hat, schreibt er ironisierend über die Note: „Was die katholischen Kinder einmal 
glauben oder nicht glauben: Mögen die mediokren Vereinsmeier der verschiedenen nationalen Katholizismen ihre 
Klassenbücher bis zum Jüngsten Gericht mit sich schleppen, immer wieder die Fünfer und Sechser addieren […], 
ob einer „versetzt“ werden wird. Die Engel des Gerichts werden sich ganz bestimmt nicht dieser Klassenbücher 
bedienen, die nach Schwachsinn oder roter Tinte riechen.“ KA.. Bd. 15. S. 25.  



 151

nach körperlicher Liebe bei den weiblichen Figuren ist in diesem Roman deutlich 

beschrieben. Bis dahin ist eine solche Darstellung eher indirekt in Bölls Werken.  

Die erste Liebeserfahrung ist zunächst mit ihrem Cousin Erhard Schweigert, dessen 

Mutter (Irene Schweigert) die Schwester der Mutter Lenis ist. Erhard schreibt Gedichte 

auf sie („Du bist die Erde, zu der ich einmal werde“) und verbringt seinen Urlaub fast 

nur mit ihr. Dies wird der Anlass für seine Mutter, Leni abzulehnen, die sie auf keinen 

Fall als seine Geliebte oder als seine Ehefrau akzeptieren will und als „Na-ja-Mädchen“ 

bezeichnet. Trotzdem entwickelt sich die Liebe der Beiden, die die Haushälterin 

„kostbar“ nennt.(Dame 84) Lenis Liebe zu Erhard ist jedoch nicht erfüllt. Als Gründe 

dafür gibt die Haushälterin ihre Sensibilität und den Mangel an Zeit an: „[W]as ihm 

gefehlt hat, war Zeit, er hatte keine Zeit. Stellen Sie sich mal vor, daß er im ganzen 

vielleicht zwanzig Stunden mit Leni allein war - und er war nun mal kein 

Draufgänger.“391 (Dame 85) Obwohl die Beiden die Gelegenheit gehabt haben, einander 

„beizuwohnen“, ist dies durch den Zeitdruck verhindert. Der Verf. gibt die Äußerung 

ihrer Freundin Lotte Hoyser über Lenis Liebe zu Erhard im Zusammenhang mit dem 

Heidekraut-Erlebnis wieder: „[Leni] habe sich mit dem Gedanken getragen, Erhard da 

oben zu besuchen und mit ihm im Heidekraut Erfüllung zu finden.“ (Dame 86) Lenis 

Wunsch, im Heidekraut beizuwohnen, gibt ihre Freundin Margret als „intimste 

Mitteilung“ wieder: 

[D]ie Vorstellung, „es“ müsse und dürfe nicht „im Bett“ geschehen, sondern draußen. „Im 
Freien, im Freien. Diese ganze Miteinander-ins-Bett-Geherei ist nicht, was ich suche.“ Leni 
gab zu, daß bei einem möglichen Eheleben das Bett zeitweise unvermeidlich sein würde. 
Nur: mit Erhard wollte sie nicht gleich beim erstenmal ins Bett gehen. Sie war drauf und 
dran, nach Flensburg zu fahren, entschloß sich dann aber, erst im Mai zu fahren - ihr 
Rendezvous mit Erhard blieb also eine durch die Militärgeschichte verhinderte Utopie. 
(Dame 87) 

Lenis Ehe mit Alois Pfeiffer ist sehr kurz, denn ihr Erlebnis mit ihm hat nur drei Tage 

gedauert. (Dame 7) In ihrem einzigen überlieferten Kommentar darüber bezeichnet sie 

dies als „unbeschreiblich peinlich“. (Dame 113) Für Leni ist die Keuschheit nicht 

wichtig, deren Wert bis vor der 68er Bewegung für eine Frau eine wichtige Rolle gehabt 

hat. Nach der Tradition sollte ein Mädchen bis zur Hochzeitsnacht keusch bleiben. In 

dem Roman ist auch diese gesellschaftliche Norm zu erkennen, dass sie heiraten muss, 

als ihr Beischlaf mit Alois bekannt wird.  

                                                           
391 Diesen Ausdruck benutzt Böll als Gegenbegriff zu der Eigenschaft von Lenis Ehemann, der als ein regelrechter 

'Draufgänger' dargestellt wird. 



 152

Nach dem Scheitern ihres ersten Rendezvous’ mit einem Mitarbeiter, dem Leni sich 

einmal vergebens anzunähern versucht (Dame 40), zeigt sie kein besondere Interesse für 

männliche Personen, aber auf dem Betriebsfest, an dem sie ungern teilnimmt (Dame 

101), tanzt sie die ganze Nacht mit dem Unteroffizier Alois Pfeiffer (Dame 111), der 

gerade dort seinen Urlaub verbringt. Dieser wird von dem ehemaligen Hauptbuchhalter 

Hoyser sen. so charakterisiert: 

[D]er hat nämlich 1936 mal sechs Wochen bei uns volontiert, nein, Lehrling wollte er nicht 
sein, diese Bezeichnung fand er zu >primitiv<, er mußte gleich >Volontär< sein, aber 
lernen wollte er nicht, er wollte uns nur beibringen, wie man bauen muß - und wir haben 
ihn wieder rausgeschmissen, und er ist bald zum Kommiß gegangen, […] wir konnten ihn 
einfach nicht gebrauchen, vor allem, weil er keinen Stein in die Hand nehmen wollte und 
konnte. […] der hatte einfach keine Hand und kein Gefühl für Stein - ein Schwätzer war er. 
(Dame 100) 

Nach zwölfmaligem ununterbrochenem Tanz gehen die Beiden nach draußen. Die 

Reaktion der Anderen auf die Beiden wird beschrieben; „lediglich Gerüchte, Geflüster, 

beides gemischter Natur: wohlwollend, hämisch, eifersüchtig, tantenhaft“. Daraufhin 

wird vermutet: 

 […] nimmt man an, daß zwischen acht Uhr abends und vier Uhr morgens […] zum Tanz 
aufgespielt wurde, Leni mit A. nach Mitternacht den  Saal verließ. (Dame 111) 

Alois wird charakterisiert durch die Schilderung seines Verhaltens als Soldat in 

Frankreich: 

[Alois], der nach einem Dreißigkilometermarsch immer noch strahlend, mit einem 
geladenen und entsicherten Maschinengewehr vor der Brust, mit aufgeknöpfter Feldbluse, 
an der erste Orden baumeln, an der Spitze des von ihm geführten Trupps ein französisches 
Dorf betritt, in der festen Überzeugung, es erobert zu haben […], allein, ungebrochen - 
marschiert er los, nur weil er gehört haben will, daß in dem zwölf Kilometer entfernten 
Städtchen Weiber sind; einige ältere Huren, wie sich bei näherer Betrachtung herausstellt, 
Opfer der ersten deutschen Sexwelle von 1940; betrunken, nach erheblicher beruflicher 
Tätigkeit erschöpft; […] marschiert er unerreichter Dinge die zwölf Kilometer zurück […], 
sich reumütig auf seinen verpflichtenden Vornamen besinnt und nach insgesamt 
vierundfünfzig Kilometer Marsch sofort in einen tiefen, kurzen Schlaf versinkt, bevor er 
aufwacht, möglicherweise im Morgengrauen anfängt zu >>schriftstellern<< und 
weitermarschiert, weitere französische Dörfer zu erobern. (Dame 111-112) 

Sein militärischer Eroberungsdrang lässt ihn zunächst als Helden erscheinen, sein 

sexueller Eroberungsdrang erfährt einen lächerlichen Fehlschlag durch die alten Huren, 

so dass er von dem Keuschheitsideal, das sein Vorname ‘Alois’392 ihm vorgibt, weit 

entfernt ist. Er entführt Leni in einen Park, der ehemaliger Festungsgraben ist (in der 

                                                           
392 Vgl. KA.. Bd. 17. S. 560-561. 



 153

Art der „Einladung zu einem Spaziergang“) (Dame 112). Dies wird folgendermaßen 

kommentiert: 

Es ist anzunehmen, daß er sich in die voll erblühte und wieder aufgeblühte Leni verknallt 
hat; daß er seiner ermüdenden und wenig erfreulichen Abenteuer in französischen 
Bordellen überdrüssig war, Lenis >>Frische<< (der Verf.) ihn in eine Art Rausch versetzte. 
[…] so kommt man schlimmstenfalls zu dem Ergebnis, es habe sich bei Leni nicht um 
einen moralischen, eher um einen existentiellen Fehltritt gehandelt“. (Dame 112-113)  

Leni erwartet ein Erlebnis, das den mystischen Gefühlen entspricht, die sie im 

Heidekraut hatte. Darüber hinaus wartet sie auf einen Mann, „den sie lieben, dem sie 

sich bedingungslos hingeben“ wolle, für den sie „kühne Zärtlichkeiten“ ersinne, damit   

die Beiden die „Freude“ (Liebe als gegenseitigen Akt) an sich haben.  

Nach Lenis Angabe ist Alois aber „kein sehr zartfühlender, ganz gewiß kein 

einfallsreicher Liebhaber“. Dies lässt die folgende Schilderung erkennen: 

Er schleppte Leni am frühen Morgen zu einer obskuren Tante […], sie hauste in einer 
Einzimmerwohnung in einem Altbau aus dem Jahr 1895, nicht nur ohne Bad, auch ohne 
Wasser - letzteres jedenfalls nicht in der Wohnung, sondern auf dem Flur. (Dame 113) 

Aus der Perspektive seiner Tante scheinen die Beiden nicht gerade verliebte 

„Turteltauben, eher wie begossenen Pudel“ zu sein, als er Leni am frühen Morgen zu ihr 

mitnimmt. Dabei bemerkt sie, dass Leni dringend das Bedürfnis hat, sich nach dem 

wilden Abenteuer zu waschen und sich auszuruhen. Ihre Bemerkung über Alois 

charakterisiert ihn: „dieser dumme Junge hatte doch keine Spur von Lebensart“. (Dame 

113) Dieses Abenteuer verursacht die Heirat. Familie Pfeiffer macht eilige Heiratspläne, 

wobei Leni nach Angabe des Bruders von Alois „gar nicht gefragt“ (Dame 115) wird. 

Sie tauchen am nächsten Morgen früh bei der kranken Mutter Lenis auf und fordern 

aufdringlich ihre Einwilligung zur Heirat ihrer Tochter. Dabei wird das Wort „Ehre“ im 

Sinne der Gesellschaftsnorm als Waffe der Pfeiffers gebraucht. Dieses Wort wird als 

Druckmittel der Familie Pfeiffer, übertreibend benutzt, „etwa fünf dutzendmal“, wobei 

die theatralische Szene so geschildert wird: 

[N]achdem sie bemerkten, wie wenig Frau Gruyten daran lag, die Ehre ihrer Tochter durch 
eine Ehe mit diesem A. zu reparieren, da führten die die Ehre ihres Sohnes an - sie stellten 
ihn wie ne verführte Jungfrau hin und behaupteten, auch die Ehre ihres Sohnes als 
Offiziersanwärter - was er gar nicht war und nie werden sollte - sei nur durch eine Ehe 
reparierbar. (Dame 116) 

Ihre Aufdringlichkeit wird erst beim Auftreten des Vaters zurückgewiesen, wobei die 

Pfeiffers „Schiss“ vor ihm haben: 



 154

Er schnitt Worte wie „Ehre“  („Auch wir haben unsere Ehre, auch wir“, der alte P. und 
seine Frau gleichlautend und gleichzeitig) kurzerhand ab, sah A. sehr sehr nachdenklich an, 
küßte seine Frau lächelnd auf die Stirn und fragte A. nach seiner Division, nach dem 
Regiment, >>wurden immer nachdenklicher<<, holte dann Leni aus ihrem Zimmer, 
>>machte ihr nicht den geringsten Vorwurf<< und fragte sie trocken: „was meinst du, 
Mädchen, heiraten oder nicht?“ Darauf sah „Leni, wahrscheinlich zum erstenmal, den A. 
richtig an, nachdenklich, und als hätte sie wieder mal ne Ahnung […], auch mitleidig, und 
immerhin war sie ja mit ihm durchgegangen und freiwillig, und sie sagte >heiraten<“.  
(Dame 116-117)  

Leni sieht also die Heirat als unvermeidbar an, ihr Vater überlässt ihr die Entscheidung. 

Dann fragt er nach Alois’ Militärzugehörigkeit, immer noch in ‘Sie-Form’, und 

erwähnt: „Ihre Division liegt nicht mehr bei Amiens, sie liegt in Schneidemühl.“ (Dame 

117) Gruyten zeigt damit, dass er als ziviler Mensch besser informiert ist als der 

Unteroffizier. Dies bedeutet Gruytens Einfluss und Macht. Dann bietet er Alois seine 

Hilfe an, um die Heiratserlaubnis393 zu erlangen. Als diese telegrafisch ankommt, 

kommt gleichzeitig der Befehl, am Tag nach der Heirat nach Schneidemühl 

loszufahren(am 19. 6. 1941 dort zu sein), um am  Angriff gegen die Sowjetunion394 

teilzunehmen. Am 24. Juni kommt die Todesnachricht. In so kurzer Zeit ist Leni 

verwitwet395. Lenis Reaktion auf ihre Witwenschaft wird geschildert: 

Wichtig ist in diesem Zusammenhang nur, daß Leni sich weigerte, Trauer zu tragen und 
Trauer zu zeigen; pflichtgemäß heftete sie ein Foto von A. neben Erhard und Heinrich, 
nahm aber schon Ende 1942 A.s Foto wieder von der Wand. Es folgen zweieinhalb stille 
Jahre, in denen Leni neunzehn, zwanzig und endlich einundzwanzig wird. Sie geht nie 
mehr tanzen, obwohl Margret und Lotte ihr hin und wieder Gelegenheit dazu bieten. (Dame 
117-118) 

Ihr Verhalten wird als normwidrig angesehen. Sie kann aber nicht um ihn trauern, da sie 

ihn nicht geliebt hat. Die Folge ihrer Fehlentscheidung nach ihrer Tanzbegeisterung 

muss  sie als Frau tragen. Außerdem hat sie vor dem Abschied etwas Unerträgliches 

erlebt, nämlich eine Vergewaltigung in der Ehe, die sie im Namen der Institution ‘Ehe’ 

erdulden muss. Deshalb erklärt sie Alois ihrer Freundin gegenüber für tot, bevor er 

gefallen ist: 

                                                           
393 Vgl. KA. Bd. 17. S. 565. Der „Heiratsordnung für den besonderen Einsatz der Wehrmacht“ gemäß ist die Heirat zu 

erlauben; bei den aktiven Offizieren nach „einer Dienstzeit von 4 Jahren oder mit Vollendung des 25. 
Lebensjahres“, bei sämtlichen Unteroffizieren und Mannschaften „nach Vollendung des 21. Lebensjahres“ den 
dienstlich vorgesetzten Offiziersrängen. 

394 Vgl. KA. Bd. 17. S. 565-566. Beginn des Überfalls auf die SU am 21. 6. 1941. 

395 Wie Nella Bachs Klage in Haus lautet, der Staat sei eine Witwenfabrik. 



 155

[Alois hat] dann noch eine Stunde vor seiner Abfahrt im damaligen Bügelzimmer der 
G.schen Wohnung Leni gezwungen, ihm „in Ehren und legitim“ unter ausdrücklichem 
Hinweis auf ihre ehelichen Pflichten beizuwohnen, und damit war A. „für mich immer 
gestorben, bevor er tot war“. (Dame 117) 

Lenis Leben als Ehefrau hätte also ständig aus Unterordnung und Zwang bestanden. 

Darüber hinaus akzentuiert der Autor ihre psychisch unterdrückte Lage so, dass die 

sinnliche Leni bei dem erzwungenen Koitus nicht einmal ihre Sinnlichkeit erwecken 

kann.  

Kate Millett untersucht das Thema „Sexualpolitik“ folgendermaßen: 

 Der Koitus spielt sich […] in keinem Vakuum ab; obwohl es an sich eine rein biologische 
und körperliche Tätigkeit zu sein scheint, ist er doch so tief im größeren Zusammenhang 
der menschlichen Handlungsweisen verankert, daß man ihn als Mikrokosmos einer großen 
Anzahl von Haltungen und Werten betrachten kann, die zusammen die Kultur ausmachen. 
Unter anderem dient der Koitus als Modellfall für Sexualpolitik auf intimster Basis.396 

Dabei definiere der Begriff „Politik“ vielmehr die machtstrukturellen Beziehungen, 

aufgrund derer eine Gruppe von Menschen von einer anderen regiert werde. Solch eine  

Struktur typisiert Böll durch das Modell der kurzen Ehe Lenis, in der die traditionellen 

Haltungen und Werte demonstriert werden. Als eine Spekulation anderer Möglichkeiten 

ihrer Ehe zeigt der Autor im vierten Kapitel sechs Varianten (Dame 118-121), wenn 

einer von drei Männern (Alois, Erhard und Heinrich) den Krieg überlebt hätte, mit der 

Frage, ob sie dann überhaupt in die Gärtnerei Pelzers geraten wäre: Der Verf. stellt sich 

Leni hypothetisch als Ehefrau vor (Alois später als Militärattaché): „Leni wäre, hätte sie 

sich selbst oder ein anderer sie gezwungen, ihr Leben an A.s Seite fortzusetzen, sie wäre 

vor Kummer korpulent geworden“ (Dame 119). Daraus macht der Verf. ein neues 

(vielleicht ein mögliches) Bild von ihr, die „nicht dreihundert Gramm unter, sondern 

zehn Kilogramm über ihrem Gewicht“ wiegen würde. Das ist gegensätzlich zu ihrem 

bei der Leserschaft fest platzierten Bild, um eine andere Wirkung zu erzielen: „Eine 

dicke Leni“ (Dame 120), die Bölls Leserschaft gar nicht kennt.  Auch ihre Ehe mit 

Erhard wird spekuliert:  

Erhard hätte sie immer geliebt, […] Erhard hätte nie auf irgendwelchen Rechten bestanden, 
und damit war ihm eins auf Lebenszeit sicher, wenn auch nicht unbedingt ihre permanente 
Hingabe, so doch Lenis Sympathie. (Dame 121)  

Ihre Liebe zu Erhard ist durch die Macht des Militärs verhindert. Im 7. Kapitel berichtet 

der Verf. über ihr Verhältnis zu ihren Männern: 

                                                           
396 Millett, Kate: Sexus und Herrschaft. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1982, S. 37. 



 156

Genaugenommen war Leni nicht einmal Witwe, sie war die trauernde Hinterbliebene von 
Erhard, mit dem sie Boris gelegentlich sogar verglich. „Beide Dichter, […], beide.“ Für 
eine zweiundzwanzigjährige Frau, die ihre Mutter, ihren liebsten Erhard, ihren Bruder, 
ihren Mann verloren, […], die sich ja nicht nur mit ihrem Mann in Kapellen von 
Familiengruften herumtrieb, […] - für diese junge Frau muß das möglicherweise matt noch 
im Ohr nachklingende Siegergeplauder von Alois wie ein immer schwächer werdender 
sentimentaler Schlager gewesen sein, nach dessen Melodie man vor ungefähr zwanzig 
Jahren mal eine Nacht getanzt haben mag. (Dame 220) 

Der Verf. lässt erkennen, dass Leni Alois als ihren Ehemann nicht innerlich akzeptiert, 

eher die zwei geistreichen „Dichter“. 

5.2.6. Lenis christliche Liebe und ihre Liebe zu Bo ris 

Die Kaffeeszene ist die Schlüsselszene der ganzen Handlung. Diese Episode wird auf 

das Verhalten Lenis im historischen Kontext der NS-Zeit fokussiert, indem das 

Geschehnis mehrfach von ihren MitarbeiterInnen und von Anderen als Augenzeugen 

und Auskunftspersonen erzählt wird. Jochen Vogt hebt dies hervor: „Die kunstvoll 

arrangierte Multiperspektivik des Romans hat hier ihr inneres Zentrum.“397 

Im Gegensatz zu Lenis Ehe entwickelt sich ihre Liebe zu Boris aus ihrem Herzen heraus 

bis zu voller Erfüllung, die sie immer erwartet hat. Dies beginnt mit ihrem nonverbalen 

Verhalten: „Das fing mit einer Tasse Kaffee an, die Leni dem Russen rüberbrachte, bei 

der Frühstückspause kurz nach neun. Es war ein sehr kalter Tag“ (Dame 171). Bei der 

weiteren Schilderung wird das Erzähl-Tempus vom Präteritum zum Präsens gewechselt, 

um die Wichtigkeit zu betonen: 

Sie schenkt dem Russen aus ihrer Kanne Kaffee in ihre Tasse ein und bringt sie ihm rüber 
an den Tisch, wo er […] arbeitete. Das war für Leni Selbstverständlichkeit, jemand, der 
weder ne Tasse noch Kaffee hatte, eine Tasse Kaffee anzubieten  […]. (Dame 172) 

Der Chef Pelzer als Augenzeuge schildert die Situation, wie seine Mitarbeiterin Ilse 

Kremer dabei „blaß wurde“, denn : „die wußte nämlich, wie politisch das war: einem 

Russen eine Tasse 1:3-Kaffee bringen“, wobei der Duft von Lenis Kaffee „alle anderen 

Plempegemische sowieso totschlug.“ (Dame 173) Wie gefährlich398 im historischen 

                                                           
397 Vogt, Jochen: Gruppenbild mit Dame. In: Interpretationen. Heinrich Böll. Romane und Erzählungen. Hg. von 

Werner Bellmann. Stuttgart: Reclam 2000, S. 235. 

398 Vgl. Interviews I. S. 275. Im Gespräch mit Struck erklärt Böll: „Wenn ich weiß, daß es die Todesstrafe bedeuten 
konnte, einem Juden oder einem sowjetischen Kriegsgefangenen eine Zigarette zu schenken, dann weiß ich alles 



 157

Kontext es ist, wird durch das Verhalten des anderen Mitarbeiters Herbert Kremp 

verdeutlicht, der ein Nazi ist:  

Der sitzt meistens da, hat seine Beinprothese bei der Arbeit abgeschnallt, weil sie ihm noch 
nicht richtig saß, […] er nimmt also die abgeschnallte Prothese von dem Haken an der 
Wand - […] - und schlägt dem völlig verwirrten Russen die Tasse aus der Hand. Was folgt: 
tödliches Schweigen. (Dame 173) 

Dabei sind alle „erschrocken“. Durch dieses Schweigen als Reaktion auf Kremps 

Gewalt gruppiert Pelzer seine MitarbeiterInnen: Schelf und Wanft seien zustimmend 

tödlich, Heuter und Zeven neutral tödlich, aber Hölthohne und Ilse seien sympathisch 

tödlich. Die vorderen zwei sind parteiisch im Kontrast zu den Letzteren, die nicht für 

die NS-Partei sind, während die Mittleren sich ambivalent verhalten. In dieser 

Schocksituation mit „atemlose[r] und angstvolle[r] Spannung“ haben Lenis weitere 

Tätigkeiten eine Sonderfunktion, die Pelzer dem Verf. berichtet: 

Sie hebt die Tasse auf, […] geht zum Wasserhahn, spült sie sorgfältig - es war schon 
provozierend, wie sorgfältig sie das tat […], von diesem Augenblick an, tat sies absichtlich 
provozierend. […] Sie wissen doch, daß man so ne Tasse rasch mal ausspülen kann, 
meinetwegen auch gründlich, aber sie spült sie, als wärs ein heiliger Kelch - dann tat sie, 
wie vollkommen überflüssig war-, trocknete die Tasse auch noch sorgfältig mit einem 
sauberen Taschentuch ab, ging zu ihrer Kaffeekanne, schüttete die zweite Tasse […] ein 
und bringt sie seelenruhig dem Russen, ohne den Kremp auch nur anzusehen. (Dame 173-
174) 

Diese Schilderung hat eine zeitdehnende Wirkung mit Pelzers Kommentaren und mit 

den im obigen Zitat ausgelassenen Zufügungen wie „ich glaube“, „wissen Sie“...  

Boris’ Reaktion auf Lenis Tat wird geschildert: „Der wußte wohl, wie politisch die 

ganze Situation war“. Pelzer beschreibt die spannungsgeladene Atmosphäre weiter: 

„Immer noch tödliches Schweigen, und jedermann spürt, daß hier Entscheidendes 

passiert. Leni hat das Ihre getan.“ (Dame 174) 

Nicht nur Lenis nonverbales Verhalten wirkt in der Situation, sondern auch ihre Worte, 

die die eisige Atmosphäre ändern, indem sie beim Kaffee-Aushändigen „Bitte sehr“ zu 

Boris sagt. Dabei erwidert er: „Danke, mein Fräulein“. Dadurch beginnt das Gespräch, 

und die Spannung ist beseitigt, als die Mitarbeiterin Ilse Kremer zu ihr kommt und ihr 

ihren eigenen Kaffee einschenkt, wobei sie sagt: „Du kannst doch dein Brot nicht 

trocken runterwürgen“. (ebd.) Darin ist ihre Solidarität zu sehen.  

Der alte Mitarbeiter Grundtsch schildert später, sich an die Situation erinnernd:  

                                                                                                                                                                          
über die Nazizeit. Was ein Geschichtsforscher gar nicht wissen muss“. 



 158

Am liebsten hätte ich laut gejubelt: das Mädchen hatte Mut. […] Der Boris wurde einfach 
durch Lenis mutige Tat zum Menschen gemacht, zum Menschen erklärt.  (Dame 176) 

Diesen Vorgang möchte der Verf. als Lenis „Geburt oder Wiedergeburt“ bezeichnen, 

die nicht abgeschlossen, sondern fortgesetzt wird (Dame 178). Pelzer berichtet über die 

weitere Entwicklung der Beziehung zwischen Leni und Boris: 

Von da an gabs natürlich regelmäßig Kaffee für den Russen, von ihr, […] das war schon 
nicht mehr naiv oder unbewußt, […] da hat sie einfach ihre linke Hand auf seine rechte 
gelegt, und es ging durch ihn wien elektrischer Schlag. Der fuhr regelrecht in die Höhe wie 
bei ner Himmelfahrt. […] Die Leni war eine erotisch progressive Person, die hat sich nicht 
darum gekümmert, daß es Tradition ist, daß der Mann die Initiative ergreift: sie hats getan, 
indem sie ihm die Hand auflegte. […] es war erotisch und politisch ne Kühnheit, fast ne 
Frechheit. (Dame 179) 

Durch die Aussage der Zeugen stellt der Verf. fest, dass Beide „sofort in Flammen“ 

gestanden haben. Margret berichtet über Lenis Erlebnis mit Boris, dass „das viel 

schöner war als diese Heidekrautgeschichte“. (ebd.) 

Pelzers Bezeichnung des leitmotivischen Begriffs „politisch“ negiert J. Vogt, wobei 

Lenis Verhalten als „Selbstverständlichkeit“ interpretiert wird: 

Die Auskunftsperson Grundtsch sieht darin einerseits, wie Pelzer, Lenis 
„Entscheidungsschlacht“ […] für eine menschliche Haltung gegen den politisch 
ausgegrenzten „Untermenschen“ […] und andererseits den Ausdruck einer „reinen naiven 
Menschlichkeit“ - eine fast allzudeutliche Anspielung auf Goethes Iphigenie, die Künderin 
„reiner“ Menschlichkeit. Das fast groteske Nebeneinander von Militärischem und 
humanitärem Diskurs verweist auf die Spannung, in der Lenis unerhörtes Verhalten steht. 
Subjektiv bestimmend ist es für sie, das zwischenmenschlich Selbstverständliche auch 
unter widrigen oder gefährlichen Bedingungen zu tun, gleich ob es dabei um Zuwendung 
zu anderen oder um die eigenen Bedürfnisse geht. 399 

In seiner Anmerkung gibt der Kritiker genau die Stelle an, in der es sich um die Verse 

1814 und 1968 in Iphigenie auf Tauris von Goethe „Alle Menschliche Gebrechen/ 

Sühnet reine Menschlichkeit“400 handelt. Ohne Kalkulation, welche Gefahr aus ihrer Tat 

folgen kann, handelt Leni am russischen Gefangenen, dem „Untermenschen“401, 

menschlich aus ihrer subjektiven Haltung heraus, wobei die Nächstenliebe in einer 

                                                           
399 Vogt: Gruppenbild mit Dame. S. 235-236.  

400 Vogt: Gruppenbild mit Dame. S. 236. 

401 Bellmann: Heinrich Böll. 2002, S. 64-65. Der Verfasser kommentiert diesen Begriff folgendermaßen: „Unter-
mensch“ ist ein Begriff der NS-Ideologie. Zu den „Untermenschen“ wurden als - Angehörige angeblich 
minderwertiger Rassen - neben Juden sowie Sinti und Roma (Zigeuner) auch Angehörige slawischer Völker 
gerechnet. Besonders Sowjetrussen hatte die NS-Propaganda, u.a. durch Gräuelberichte über die ersten Monate 
des Russlandfeldzuges, als „tierisch, viehisch, animalisch“ hingestellt, als „slavische“ Bestien. Das 
Propagandabild vom „russischen Untermenschen“ führte zu großen Vorbehalten und Ängsten in der deutschen 
Bevölkerung, als es 1942 und 1943 zum massenhaften Einsatz sowjetischer Kriegsgefangener und ziviler 
Zwangsarbeiter in Deutschland kam. 



 159

christlichen Gesellschaft ein grundlegendes Gebot ist. Die Haushälterin, die von dem 

Kaffee-Ereignis nichts weiß, bezeugt, dass es bei Gruytens immer selbstverständlich 

gewesen sei: „[J]eder bekam einen Kaffee angeboten. Ob Bettler, Schnorrer, 

Landstreicher, ob beliebter oder mißliebiger Geschäftsfreund. […] sogar die Pfeiffers“. 

(Dame 177) Lenis Verhalten zeigt, dass ihr Handeln - wenn auch unbewusst -  eine 

politische Auswirkung hat.. 

Der Höhepunkt ihres Lebens ist die Beziehung zu Boris, mit dem sie eine glückliche 

Zeit erlebt, einen Sohn von ihm bekommt, sie leben auf dem Friedhof in einer 

Familiengruft. Dieser Ort wird „Sowjetparadies in den Grüften“ (Dame 238, 242) 

genannt. Die beiden Liebenden benutzen die Zeit für ihre Liebe, wenn stark 

bombardiert wird. In dieser gegensätzlichen Situation zeigt sich, dass Liebe und Tod 

zum Leben gehören. 

5.3. Margret 

Margret Schlömer geb. Zeist ist Lenis gleichaltrige Freundin, mit der sie sich schon im 

ersten Pensionatsmonat anfreundet; sie wird auch als sinnliche Figur charakterisiert 

(aber ganz anders als Leni). Sie ist eine dunkelhaarige, kleine Person, die ständig 

gutgelaunt ist und daher als „lustiges Huhn“ bezeichnet wird. Ihr Verhalten den 

Männern gegenüber wird auf zweierlei Weise gekennzeichnet, ‘hurenhaft’ und 

‘barmherzig’, Letzteres, weil sie bereit ist, den Männern Freude zu machen. So werden 

die Auskunftspersonen jeweils unterschiedlich gruppiert, während der alte Otto Hoyser 

sie abwertet, indem er sie als „Hure“ (Dame 235) bezeichnet, versucht der Verf., der ihr 

Verhalten als gnädiges menschliches Handeln betrachtet, sie so zu schildern, dass man 

umdenken und sich von den traditionellen Urteilen befreien soll.  

Wellershoff stellt fest, dass sie ein Gegensatz402 zu Leni ist, und der Autor stimmt auch 

zu; die Beiden sind verletzlich; während Leni unzerstörbar ist, wird Margret total 

zerstört. Darüber äußert sich Böll selbst:  

                                                           
402 Interviews I. S. 131. 



 160

Das ist wahrscheinlich der Versuch von mir, den alten Begriff der Heiligkeit fragwürdig zu 
machen, wo man immer eine Person bis zum Ende rein bleiben, rein werden läßt, eine 
Unterstellung, der auch sogenannte Heilsgeschichte widerspricht, denn die Heilsgeschichte, 
die jüdische und christliche - die Personen, die das Heil gebracht haben, die reinen, guten 
haben hinter sich eine ganze Reihe von im Sinne der bürgerlichen Moral bösen Menschen, 
ohne die sie gar nicht rein hätten sein können.403 

Als Folge unbeschränkten Verkehrs mit Männern leidet sie an einer 

Geschlechtskrankheit und stirbt in einer dermatologischen Klinik, über ihre letzte Zeit 

wird in Briefform im 12. Kap. berichtet. Ihre Syphilis ist schon von der Schwester 

Rahel vorausgesehen (Dame 47), die damals ahnungsvoll um die kommenden Leiden 

Margrets trauert. 

Ihre Eltern sind „extrem fromm“ und mit der eigenen Tochter nicht „fertig geworden“ 

(ebd. 46) wie alle ihre Lehrer außer Rahel äußern, die mit ihr ein Vertrauensgespräch 

führt. Von ihrer äußeren Erscheinung stellt Schwester Rahel fest, dass sie schon 

Erfahrungen mit Männern hat und bezeichnet sie als „Freudenmädchen“, was Margret 

selbst als eine „Anspielung“ begreift. (ebd. 47) Nach folgender Schilderung bereitet sie 

tatsächlich den Dorfjungen viel Freude, die sie nachts heimlich treffen: 

[E]s sei so wunderbar, wie Jungen sich freuten, manche schrien vor Freude - und sie dann 
auch, und es sei ja auch nicht gut, wenn die Jungen „es allein machten“; es mache ihr, 
Margret, eben Freude, ihnen Freude zu machen. (Dame 46) 

Dies wird die Ursache dafür, dass sie schon am Ende ihres ersten Jahres das Pensionat 

verlassen muss, weil es Ärger mit den Eltern der Jungen und mit dem Pfarrer gibt, 

nachdem alles herauskommt, was sie mit den Jungen getrieben hat. Durch den letzten 

oben zitierten Satz zeigt der Autor ihre altruistische Einstellung, die sie von ihren 

‘extrem frommen Eltern’ gelernt haben könnte.  

Margret ist jedoch die einzige Person, die dem Bruder Lenis Trost vor seinem Tod gibt, 

der aus Bildungsgründen kaum sein eigenes Leben lebt. Bevor er in den Krieg zieht, 

erlebt er eine einzige ‘Liebesnacht’ mit ihr. Sie erinnert sich daran, dass sich die Beiden 

in einer schwierigen Situation getroffen haben und trotz allem die letzte Nacht 

miteinander verbringen konnten: 

                                                           
403 Interviews I. S. 131. 



 161

[A]m 7. April 1940 hat er mich angerufen […], und ich bin gleich zu ihm, nach Flensburg, 
und als ich ankam, hatte er Ausgangssperre, und es war kalt draußen, am 8. dann wars, als 
ich ankam. […] Er ist rausgekommen trotz Ausgangssperre. Über die Mauer vom 
Mädchenklo auf dem Schulhof. Kein Hotelzimmer, und auch kein privates. Nur ne Bar war 
offen, wir sind rein, und ein Mädchen hat uns sein Zimmer gegeben. Für mein ganzes Geld, 
zweihundert Mark und meinen Ring mit dem Rubin und sein ganzes Geld, hundertzwanzig 
und ein goldenes Zigarettenetui. Er hat mich geliebt, ich habe ihn geliebt - und es hat nichts 
gemacht, daß alles drum herum so hurig war. Macht nichts, macht nichts. (Dame 52-53) 

Sie hofft nur, „vielleicht hätte Heinrich mich so geliebt“ (Dame 206) mit der Erfahrung, 

dass „so wie mich nie einer […] geliebt hat“, wobei sie glaubt, dass sie auch von ihrem 

Ehemann nicht geliebt worden sei, den sie sich zur materiellen Sicherung ihrer Existenz 

„geangelt“ (Dame 12) habe. Sie wird so dargestellt, dass sie nicht darauf wartet, geliebt 

zu werden, sondern dahin geht, wo sie ihre Liebe geben kann. Als Lenis Zusammensein 

mit Boris beinah entdeckt wird, lockt Margret sich den Landesschützen Boldig an und 

schläft mit diesem, um dessen Interesse abzulenken. (Dame 221) Dabei handelt es sich 

nicht um Margrets körperliche Liebe, sondern um ihre altruistische404 Liebe zu Leni. Sie 

riskiert alles, um ihren Mitmenschen zu helfen. Dies ist zu sehen, als ihr Mann in 

Lebensgefahr gerät. Um ihn zu retten, wagt sie es, falsche Papiere zu besorgen. Dies ist 

veranlasst nicht durch ihre Liebe zu ihrem Mann, sondern durch Mitleid und 

Barmherzigkeit. Als er ihr sagt: “[W]enn die Russen mich kriegen und raus kriegen, wer 

ich bin - dann bin ich verloren, verloren bin ich auch, wenn die Deutschen mich 

kriegen, die jetzt noch am Ruder sind.“ (ebd) Sie fragt sich dabei: 

Ich weiß nicht, irgendwie hab ich noch an ihm gehangen, er war immer nett und großzügig 
zu mir, und auf seine Art hat er mich ja wohl auch gern gehabt oder sogar geliebt. Nun war 
er ganz klein, armselig und elend. (Dame 228) 

Mit dieser männlichen Figur zeigt Böll ein verändertes Bild von ihrem Ehemann 

(„nichts mehr von Weltmann, nichts mehr von Eleganz übrig“). Durch Margrets weitere 

Beschreibung und ihren Kommentar, wie er sich verhält, als sie ihm das geklaute 

Soldbuch mit ihren sämtlichen Mitteln (Geld, Butter, Zigaretten und Brot) gibt: 

Er hat geweint, und wenn Sie Schlömer nicht vor 44 gekannt haben, wissen Sie nicht, was 
das bedeutet: ein weinender, bettelnder, dankbarer Schlömer, der mir die Hand küßte. Wien 
Hündchen hat er geweint. (Dame 229) 

Beim Beschaffen der falschen Papiere besorgt sie auch ein Soldbuch für Boris, indem 

sie heimlich die Soldbücher aus den „zerfetzten und blutigen Klamotten“ der 

Sterbenden oder gerade Gestorbenen im Lazarett nimmt. (Dame 228) Ihre 

                                                           
404 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 92.  



 162

Rettungsaktion gelingt zwar, wird aber später für Boris verhängnisvoll, denn er wird 

nach dem Krieg wieder gefangengenommen und nach Frankreich transportiert, wo er 

später durch einen Unfall im Bergbau ums Leben kommt. Durch ihre Hilfe gerät Leni 

also ins Unglück, die ab diesem Zeitpunkt noch schweigsamer lebt. Margrets sonstige 

Aktivität als Tag- und Nachtschwester im Lazarett ist es, dass sie „Jedem, der nett 

aussah und traurig dreinblickte, volle Barmherzigkeit“ (Dame 221) schenkt.  

Der Autor lässt Margret konsequenterweise an einer Geschlechtskrankheit leiden, aber 

nicht daran sterben, sondern am Erröten im Zusammenhang mit der Sexualmoral. Ihre 

Todesursache wird durch ihren Krankenpfleger bekannt, der berichtet, wie sie durch 

andere Pflegepersonen schikaniert wird: 

Das war tage-, nächtelang ein Mordspaß, an dem die Schwestern teilnahmen. […] Einmal 
auf diesem Wege der Grausamkeit und innerlich empört über eine Empfindlichkeit, die 
man Frau Schlömer nicht zubilligen wollte, steigerte man schließlich diese Quälereien ins 
Blasphemische, sprach nur noch vom heiligen Alois, der ja immerhin einmal der 
Schutzpatron der Keuschen gewesen ist, […] und es bedurfte schon keiner psychologischen 
Sensibilität mehr, daß Frau Schlömer nicht nur errötete, sogar vor seelischem Schmerz 
aufschrie, wenn der >Heinrich< oder der >heilige Heinrich< erwähnt wurde. (Dame 365) 

Zu dieser Schilderung äußert sich Böll beim Interview mit seinem Lektor Wellershoff 

folgendermaßen: 

Ja, sie stirbt am Erröten in einem physikalisch-psychisch-medizinischen Sinne und auch in 
einem metaphysischen Sinne, da Erröten ja ein komplizierter Vorgang ist, der Psychisches, 
Seelisches und Körperliches auf eine bisher nicht geklärte Weise miteinander verbindet - 
[…] ich halte es für sehr logisch, daß eine Person, die scheinbar ein schamloses Leben 
geführt hat, im Grunde aber immer sehr verletzlich war und sehr schamhaft war trotz allem, 
an der Scham stirbt, während Leni eigentlich Scham nicht gekannt hat.405 

Ein Kontrastbild zeigt der Autor dadurch, dass die ‘barmherzige’ Figur qualvoll stirbt, 

wobei die Szene von den „in der Kapelle die Allerheiligenlitanei“ (Dame 366) 

singenden Schwestern ungeheuerlich wirkt. Darüber hinaus konfrontiert Böll die 

Funktion der Religion mit der Aussage des Krankenpflegers, der sich davon distanziert, 

der sterbenden Margret die letzten Sakramente spenden zu lassen, denn „es hätte sie zu 

sehr gequält“ durch die Erwähnung der Heiligen, vor allem der allerseligsten 

„Jungfrau“. Hier betont der Pfleger noch einmal: 

Ein an ihrem Sterbebett gesprochener liturgischer Text hätte Frau Schlömer gewiß mehr 
gequält, als getröstet. (Dame 366) 

Letztendlich hat Margret sich mit ihrer freien Lebenseinstellung von der grundlegenden 
                                                           
405 Interviews I. S. 132. 



 163

Moral nicht befreit, obwohl sie sich so früh schon von ihren tief gläubigen Eltern befreit 

hat. Durch ihre Todesursache zeigt der Autor, dass die Nonnen als ein Teil der 

Institution Kirche Margret nicht als Menschen in ihrer Scham und ihrer Not 

wahrnehmen, sondern sie verspotten und ihr elendes Sterben als Konsequenz ihres 

bisherigen Lebens beurteilen. 

5.4. Zwei hochgebildete Nonnen 

Schwester Rahel ist Lenis vertraute Lehrerin. Sie ist eine konvertierte Jüdin und Nonne. 

Sie ist hoch gelehrt in den naturwissenschaftlichen Bereichen, in Biologie ist sie sogar 

habilitiert. Damit stellt der Autor diese weibliche Figur als die höchst gebildete Frau des 

ganzen Romans dar, die trotz ihrer Bildung nur am Rand der Gesellschaft bleibt. 

Zeitweise arbeitet sie als Ärztin und Biologielehrerin (daher ist die Begegnung mit Leni 

in deren Schulzeit möglich), auch als Forscherin in Skatologie. Durch die tägliche 

Kontrolle der Exkremente ihrer Schülerinnen kann sie den Gesundheitszustand jeder 

Einzelnen erkennen und ihr einen entsprechenden Rat geben. Daher bekommt sie den 

Spitznamen „Haruspica“, die Werner Bellmann erklärt: 

Haruspica: weibliche Form von lat. „haruspex“, Zeichendeuter, der aus Eingeweiden von 
Opfertieren weissagt. Schwester Rahel wurde dieser Spitzname von den Schülerinnen 
angehängt, weil sie sogar schulische Leistungen aus den Exkrementen voraussagte. 406 

Als ihre Besonderheit stellt Böll diese Naturwissenschaftlerin gleichzeitig als 

Mystikerin dar: „mystiksüchtig wie biologiesüchtig, der Skatologie verdächtig, des 

Biologismus und des materialistischen Mystizismus angeklagt.“ (Dame 41) Deshalb 

wird ihr verboten zu unterrichten, stattdessen muss sie unterste Arbeiten leisten, daher 

hat sie neben ihrem Spitznamen noch den Beinamen „Toilettenschwester“ (Dame 93). 

Also hat sie eine niedrige Position in der Schule. Dies fasst Römhild zusammen: 

                                                           
406 Bellmann: Gruppenbild mit Dame. S. 16-17. 



 164

[W]ie Margret ist auch Rahel eine doppelt „abfällige“ Figur: Ist die jüdische Nonne in 
einem katholischen Orden vor dem Hintergrund von Krieg und Faschismus schon an sich 
stigmatisiert, so widerspricht ihre sinnlich-natürliche Lebensweise - insbesondere die 
Hinwendung zur ‘fäkalischen Mystik’ - zudem den zeitspezifischen Wertvorstellungen und 
Normen, jenen des lustfeindlichen nationalsozialistischen Regimes wie den ‘christlichen’ 
Reinheitsgeboten der Amtskirche.407 

Der Autor zeigt, dass diese Nonne menschliche Lust und Sinnlichkeit nicht ignoriert. 

Sie ist sehr tolerant, so dass sie Tabus für ihre Schülerin Leni bricht; sie erlaubt ihr zum 

Beispiel in ihrem kleinen Zimmer zu rauchen, wenn sie krank wird. Dabei erklärt sie ihr 

mahnend, dass das häufige Rauchen für ihr Alter und auch für sie als Frau ungesund sei. 

(Dame 43) Für Leni ist sie die Vertrauensperson (ihre „große Lehrerin“ und „große 

Freundin“), die sie auch über die Sexualität aufklärt, z.B. über die Menstruation, wenn 

es ihr nach Art der Frauen erging“ (ebd. 45) oder „den Vorgang des Beiwohnens mit 

allen Details, ohne daß Leni oder sie auch nur andeutungsweise hätten zu erröten 

brauchen“ (ebd. 45-46).  

Das „unkonventionelle Verhältnis“ der Beiden kommentiert Römhild folgendermaßen: 

Körperliche Attraktivität, mythologische Kenntnisse, eine nahezu kreatürliche 
Liebesfähigkeit und nicht zuletzt die „Abfälligkeit“ charakterisieren beide Figuren. Über 
derart versteckte Anspielungen hinaus finden sich im Text weitere Hinweise auf das hier 
zugrunde liegende Hexenmotiv. Da ist z.B. die Rede von „Lenis flammende[n] Augen“, 
ihrem ‘sinnlichen Mund’ [Dame 33], sowie von ihrer ‘möglicherweise auch leicht 
homoerotischen Bindung“ [ebd. 305] an Rahel.408 

Das Hexenmotiv wirkt nach Rahels Tod noch intensiver (nahe der Mythologie) 

dadurch, dass ein Rosenwunder geschieht, weil die Rosen sogar im Winter um ihr Grab 

herum blühen. (Dame 306-308) Mit diesem Ereignis konstruiert der Autor die sich 

steigernde Spannung: Um in der Öffentlichkeit die Verbreitung des geheimnisvollen 

Phänomens zu vermeiden, wird von Seiten des Klosters versucht, Rahels Urne 

anderswo zu begraben.  Aber alles wirkt nicht. Das Wunder bleibt über zwanzig Jahre 

lang nur mysteriös oder magisch, bis es aufgeklärt wird. Erst später wird es als eine 

natürliche Erscheinung auf Grund einer Thermalwasser-Ader erklärt. Durch diese 

Entmythologisierung veranschaulicht der Autor aufklärerisch den Prozess einer 

Mythologisierung, also die Machbarkeit einer Mythenbildung: Wenn diese Klärung des 

Rosenwunders nicht zustande gekommen wäre, könnte die hoch gebildete weibliche 

                                                           

407 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 93. 

408 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 94. 



 165

Figur ewig als ein dämonisches409 Weib gelten mit dem Glauben, dass die aus ihrem 

großen Wissen stammende magische Kraft sogar nach ihrem Tod wirksam sei.  

Klementina ist eine in Germanistik promovierte Ordensschwester, die später das Kloster 

verlässt. Sie gibt als Augenzeugin Auskunft über das Rosenwunder und bezeichnet es 

als „wie ein Hexenzirkel. Magie. Mystik.“ (308) Sie ist Lenis ehemalige Lehrerin, die 

deren künstlerische Begabung erkennt, später der schwangeren Leni beim Malen 

beisteht. 

Ihr Verhältnis zu dem Verf., der für weitere Informationen über Rahel eine große Reise 

bis nach Rom macht, entwickelt sich zur gegenseitigen Liebe. Schließlich tritt sie aus 

ihrem Kloster aus und beginnt ein weltliches Leben. 

Nach dem Verlassen des Klosters kommt sie in Lenis Umgebung und praktiziert dort 

die Nächstenliebe anders als im Klosterleben, indem sie ausländischen Kindern 

Deutschunterricht gibt, den Ausländern beim Ausfüllen ihrer Formulare hilft, der 

schwangeren malenden Leni beisteht usw. (Dame 373) Solche Aktivitäten zeigen ihre 

Solidarität mit Schwächeren.  

Böll zeigt durch diese ehemalige Nonne, wie wichtig das ‘irdische’ Leben 

genommen werden soll. In den letzten zwei Kapiteln des Romans wird sie als die dem 

Verf. in sprachlicher Hinsicht Überlegene dargestellt, was dieser widerstandslos 

annimmt. Zum Beispiel wird  im XIII. Kapitel der Bericht über Kremers nach dem Rat 

Klementinas stilistisch geändert, nämlich indem der Bericht des Polizeibeamten in 

indirekte Rede verwandelt und nicht wörtlich zitiert wird. (Dame 367) Ihre Aktivitäten 

sind im letzten XIV. Kap. besonders zu sehen: 

Wenn sie nicht gerade mit ihrem Rotstift zugange ist, ist K. fast unersetzlich. Ihre 
unbestreitbare germanistische Sensibilität, die lediglich dann versagt, wenn sie 
textgestalterische oder redaktionelle Ambitionen hat, ihre ziemlich lange Einübung in 
spiritualistische Praktiken, sind, säkular verwendet, keineswegs als verloren zu bezeichnen; 
[…] sie hat sich, was die verfasserische Seite angeht, sozusagen  selbständig gemacht, was 
bedeutet, sie greift nicht mehr mit dem Rotstift in anderer Leute, nur noch in ihre eigenen 
Texte ein. (Dame 372) 

Im Schlusskapitel taucht das Wort ‘Verf.’ kaum auf, außer in dem von mir 

ausgelassenen Satz, „gerade, weil sie in gewisser Weise emanzipiert ist, stürzt sie sich 

mit für den Verf. wohltuendem Eifer auf Koch- und Küchenarbeit, ist geradezu 

                                                           
409 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 95. 



 166

abwaschsüchtig“ Hierbei kommt Bölls Definition einer ‘emanzipierten Frau’ den 

Leserinnen sehr fragwürdig vor. Der Begriff Frauen-Emanzipation wird in der Regel für 

Erwerbstätige gebraucht, die selbst ihr Brot verdienen. Hier ist die promovierte Frau 

eine Erwerbslose, die sich gegen diesen Emanzipationsbegriff für ihre eigene 

Emanzipation im häuslichen Bereich entscheidet.  

Sicherlich beabsichtigt der Autor, ein glückliches Leben zwischen ‘Mann und Frau’, 

also das Zusammenleben der Beiden (Klementina und Verf.) harmonisch zu zeigen. So 

ist zu erkennen, dass Böll die Frauen nicht über ihre traditionellen Rollen hinaus 

betrachten kann. Damals haben fast alle Autoren, vor allem noch in den 70er Jahren des 

letzten Jahrhunderts, nicht die Grenzen der traditionellen Geschlechterrollen 

überschritten. Huffzky kritisiert Böll aus feministischer Perspektive:  

Heinrich Böll ist ein Mann. […] Selbst wenn Böll in seinen Romanen Frauen sprechen, gar 
erzählen läßt, tun sie dies gefiltert durch sein Bewußtsein als Mann.410 

Böll liefert in seinen Romanen vor allem Alltag. Das macht die Untersuchung seiner 
Menschenbilder, insbesondere die Bezüge von Mann und Frau, ergiebig. […] Um Heinrich 
Böll jedoch wiederum gerecht zu werden, muß er seinerseits in dem eigenen Kontext des 
auch ihn beherrschenden Patriarchats gesehen werden. Dies wiederum bedeutet, daß seine 
Frauenfeindlichkeit, soweit sie naiv, unbewußt, manchmal gar gutgemeint daherkommt, 
auch die Hilflosigkeit des Mannes schlechthin ist, der die „Frauensache“ nie gelernt hat.411 

Aus welcher Perspektive die Geschichte erzählt wird, ist entscheidend wichtig, genauso 

wichtig von welchem Ausgangspunkt man den erzählten Text versteht: Der Sachverhalt 

kann von jeder Person unterschiedlich beurteilt werden: Wie verstehen seine LeserInnen 

das Wort „abwaschsüchtig“ im Zusammenhang mit der Emanzipation Klementinas? 

Aus feministischer Perspektive ist es absurd, dass eine ‘emanzipierte’(?) Frau ihre 

eigene Berufung (zur Nonne im Kloster im Fall Klementina) aufgibt, der sie bisher 

gefolgt ist. Statt dessen kocht sie eifrig für ihren Geliebten. Das ist im soziologischen 

Sinn keine Emanzipation. Gerade wenn sie ohne eigenes Einkommen mit ihm lebt, 

bedeutet das ihre Abhängigkeit von ihm. Diese Einsicht hat Böll wahrscheinlich bis zu 

dem Zeitpunkt des Romanschreibens nicht gehabt. Diese Textstelle ist meiner Meinung 

nach im Kontext der ‚Ästhetik der Abfälligkeit’ zu verstehen. „Abwaschen“ heißt hier 

Reinigen des verschmutzten Geschirrs, ähnlich wie die Arbeit Levs, der als Müllarbeiter 

seine dreckige Umwelt saubert, statt Karriere zu machen. Der Autor gestaltet die 

                                                           
410 Huffzky: Die Hüter und ihr Schrecken vor der Sache. S. 32. 

411 Huffzky: Die Hüter und ihr Schrecken vor der Sache. S. 51-52. 



 167

ehemalige Nonne im Sinne der Bibel, dass sie die „Nächstenliebe“ praktiziert, indem sie 

sich mit kleinen Leuten solidarisiert, um ein Stück des Himmelreichs auch hier auf 

dieser Erde zu realisieren. Ihre Solidarität wird folgendermaßen beschrieben: 

Aktiv, wie sie ist, hat sie sogar an einer Demonstration der Müllarbeiter vor dem 
Strafgericht teilgenommen, Schildertexte verfaßt wie >Ist Solidarität ein Verbrechen?<, >Ist 
Treue strafbar?<, drohender auch >Wenn unsere Kumpels bestraft werden, wird die Stadt 
im Müll ersticken<. (Dame 373)  

Diese politische Aktivität wird als „die erste Schlagzeile“ in einem lokalen Boulevard-

blättchen berichtet: „Rothaarige Exnonne als Müllkutscher-Jakobinerin!“ (ebd.) 

5.5. Sonstige weibliche Figuren 

Lenis ältere Freundin Lotte Hoyser ist Kriegerwitwe und Schwiegertochter des alten 85 

jährigen Otto Hoyser (20 J. lang Hauptbuchhalter bei Gruyten), der sie als 

„scharfzüngig“ bezeichnet. In den Augen ihres Schwiegervaters ist sie keine gute 

Mutter. Trotz seiner Beschimpfung und seiner inhumanen Behandlung ihr gegenüber 

will sie nicht abhängig von ihrem reichen und dementsprechend einflussreichen 

Schwiegervater sein. Sie ist emanzipiert: Nach dem Tod ihres Mannes arbeitet sie 

zunächst als Aushilfe in der Buchführung bei Gruytens und später nach dem Krieg als 

Verwaltungsangestellte. Sie ist solidarisch mit Leni, als diese aus ihrer Wohnung 

exmittiert werden soll. Ihren eigenen Söhnen, die der Alte ihr aus Erziehungsgründen 

weggenommen hat, gibt sie die Schuld an Lenis wirtschaftlicher Misere und ist bereit, 

zu ihr zu ziehen, um zu sehen, ob ihre Söhne dann Leni und die eigene Mutter aus dem 

Haus vertreiben können. Dies wird später nicht nötig sein, weil das Problem Lenis auf 

andere Art und Weise gelöst wird. 

In ihrem Sexualleben verhält sie sich nach dem Tod ihres Mannes ganz frei. Zunächst 

kennt sie durch ihr Arbeitsverhältnis den Vater Lenis, Hubert Gruyten, dann entwickelt 

sich ihre Beziehung zu ihm. Er kehrt nach dem Krieg zurück und entschließt sich, den 

Rest seines Lebens „lächelnd zu verbringen“ (Dame 239). Er fragt: „Lotte, du weißt, 

daß ich dich gern habe, und manchmal meine ich, du hättest mich auch gern. Warum 

bleiben wir nicht zusammen?“ (Dame 239-240) Ihr Zusammenleben eröffnet Beiden ein 

völlig neues Leben,  was ihre Mitmenschen bemerken. Hoyser sen. sagt: „sie war ja 



 168

immer ne bittere spröde Frau, sarkastisch und mit einer scharfen Zunge, aber die war 

reinweg außer sich, wie verwandelt.“ Sie ist Sozialistin gewesen: Er beschwert sich 

darüber, dass sie seinen Sohn mit ihrer sozialistischen Ideologie in den „roten Unsinn“ 

gezogen habe. (Dame 236) Nach dem Krieg bestätigt sich, dass sie Sozialistin, aber auf 

keinen Fall eine Faschistin unter dem Hitlerregime war.  

Ihr Verhältnis mit Hubert Gruyten bezeugt dessen Haushälterin: „Hubert kam schon 

Anfang Mai und ist offenbar gleich zu dieser Lotte ins Bett gekrochen.“ (Dame 237-

238) Nach seinem Tod lässt sie sich mit dem russischen Bogakov ein, der die Kälte 

nicht erträgt, deshalb oft einen warmen Ort sucht und bei ihr Wärme findet. Ihre 

sexuelle Freiheit ist für die anderen Menschen in ihrer Gesellschaft nicht 

selbstverständlich, weil diese Geschlechtsbeziehungen außerhalb der Ehe nicht 

akzeptieren. Lotte begründet aber, warum sie nicht heiratet:  

Es war […] einfach ein Überdruß, sich so endgültig zu binden, wies in einer Ehe nun 
einmal ist. Heute bereue ichs ja, weil meine Kinder später ganz in die Einflußsphäre meines 
Schwiegervaters geraten sind. (Dame 240)  

Damit zeigt Böll, dass die Auffassung über die Ehe damals bei den Frauen sich zu 

wandeln beginnt. 

Ilse Kremer ist Lenis vertraute Kollegin und nennt sie „das arme liebe Ding - das liebe 

Ding, das arme und so ahnungslose, das liebe arme Ding.“ (Dame 152) Sie ist aber 

zuerst misstraurisch Boris gegenüber, weil sie ihn für einen Gestapospitzel hält, dann 

nennt sie ihn einen „nette[n] Junge[n]“ (ebd.). Sie ist auch Zeugin, wie ihr Chef Pelzer 

sich wandelt, den sie bereits 1923 in der Kommunistischen Partei kennengelernt hat. 

Über seinen Wandel berichtet sie, wobei seine Opportunität veranschaulicht wird:  

Der hatte nämlich nen faschistischen Propagandafilm gesehen, der hätte abschreckend 
wirken sollen; auf ihn wirkte er reizend. Der Walter verwechselte in dem Film Revolution 
mit Plünderei und Räuberei, da war er schief gewickelt, flog raus aus dem Kampfbund, 
ging zum Freikorps, dann schon 29 in die SA. Zuhälter war er auch ne Weile. Der konnte 
alles. Auch Gärtner war er natürlich, Schwarzhändler, […] Frauenheld. (Dame 153) 

Durch diese Schilderung wird Pelzer negativ charakterisiert, nämlich sein Verhalten als 

Kontrast zu den ‘treuen’ Ideologie-Anhängern.  

Durch die Figur Ilse zeigt Böll die erschütternden Bilder des großen Bombenangriffs 

auf Köln (am 2. März 1945) und wie die einzelnen Menschen darunter gelitten haben. 

Sie schildert zunächst ihre fürchterliche Angst: „[I]ch bin in den Brauereikeller 

gegenüber und habe gedacht: die Welt geht unter, die Welt geht unter“. (Dame 232) Sie 



 169

ist seit 1914 als Zwölfjährige nicht mehr in die Kirche gegangen, dann später in die 

KPD eingetreten. Danach (seit 1932) ist sie „nicht mehr politisch aktiv gewesen“ (Dame 

369). Sie hat wohl eher eine materialistische Weltanschauung gehabt, aber in der 

fürchterlichen Situation verhält sie sich, wie sie selbst nicht vermutet hätte: „[I]ch habe 

gebetet, sonst nichts. Das kam wieder hoch: >Gegrüßt seist du<, und >Vater unser< und 

sogar >Unter deinen Schutz und Schirm< - nichts als gebetet.“ (Dame 232) Sie berichtet 

über eine junge Frau mit einem dreijährigen Sohn, die in Panik geraten ist:  

[D]ie hat einfach nur so mit den Zähnen geklappert - da hab ich zum ersten Mal gesehen, 
was das heißt, was man so oft liest: mit den Zähnen geklappert; das ging mechanisch, da 
konnte die nichts für und wußte es auch nicht - die hat sich schließlich die Lippen blutig 
gebissen, und wir haben ihr ein Stück Holz dazwischen gesteckt, irgendein kleines glatt 
gehobeltes Brettchen […]; ich dachte, sie wird verrückt, […] der kleine Junge hat 
geschlafen und im Traum gelächelt. (Dame 232) 

In dieser Situation wirkt das schlafende Kind friedlich, im Gegensatz zu den gequälten 

Erwachsenen. Ilse Kremer erinnert sich an einen alten Lagerarbeiter, der fast am Ende 

des Krieges noch die SA-Uniform trägt: „[D]er hat einfach die Hosen vollgeschissen, 

einfach voll, und gebibbert als hätte er Schüttelfrost - und vollgepinkelt hat er sich und 

ist dann rausgelaufen, einfach nach draußen, hat geschrien - und raus; von dem haben 

sie keinen Hosenknopf mehr gefunden.“ (Dame 232-233) Damit zeigt Böll, dass 

Männer genauso wie Frauen Angst haben. Über die noch da gebliebenen zwei jungen 

Männer, von denen Ilse vermutet, dass sie Deserteure sind, berichtet sie, wie diese sich 

in dieser Lage verhalten: 

[D]ie waren erst ganz still und blaß, und plötzlich, als der Alte rausgelaufen war, da wurden 
sie - […] geil oder zudringlich, nein, das stimmt alles nicht, und ich hatte doch, seitdem sie 
meinen Mann im KZ zu Tode gefoltert hatten, seit drei Jahren keinen Mann mehr 
angesehen - nun, die beiden, sie fielen nicht über uns her, das kann man nicht sagen, und 
wir haben uns auch nicht gesträubt, sie haben uns nicht vergewaltigt - jedenfalls: der eine 
kam zu mir, […] der andere zu der jungen Frau, nahm ihr das Holz aus dem Mund und 
küßte sie, und wir haben es eben da miteinander getrieben, […] wir haben uns einfach 
zusammengetan, […] und ich spüre noch, wie ich mich freue, mich beruhige, wie ich weiter 
bete, und sehe noch, wie die junge Frau plötzlich ganz ruhig wird, […] dann haben wir uns 
wieder richtig angezogen, zurechtgemacht ein bißchen und still dagesessen, wir hatten, 
ohne uns zu verabreden, alles aus unseren Taschen geholt, Zigaretten und Brot, […] alles 
haben wir miteinander gegessen, kein Wort gesprochen. (Dame 233) 

Zu dieser Darstellung äußert Karl Korn seine Meinung folgendermaßen: 



 170

Die animalische „Beiwohnung“ im Zustand der Todesangst wird zur mystischen und 
sozialen Vereinigung mit der Kreatur schlechthin. Der Leser ist da mit dem Autor am 
entgegensetzten Pol zum Pornokonsum. Es wird sich erweisen müssen, ob die 
erschütternden Szenen, in denen Todesangst und Genitalvorgänge mystisch und real eins 
werden, Ankläger auf den Plan rufen, die nicht zur Stelle sind, wenn der Sittenparagraph  
gegen die ausbeuterische Pornoindustrie anzuwenden wäre.412 

Als das entscheidende Kriterium stellt er die Frage, wie der Autor solche „Motive“413 

stilistisch meistere, damit die LeserInnen den Text richtig verstehen können. Böll stellt 

den Koitus in einer psychotherapeutischen Funktion dar; es ist zu fragen, ob dieser in 

ähnlicher Situation eine umgekehrte Wirkung bei anderen Frauen haben kann. 

Im vorletzten Kapitel handelt es sich überwiegend um Ilse Kremer, die ihr Lebensziel 

verloren und keine Zukunft mehr vor sich hat: Ihr siebzehnjähriger einziger Sohn Erich 

ist bereits 1944 in den Krieg verschleppt worden. Dies erzählt sie im 5. Kapitel:   

[I]m Krieg hat mich nur der Junge, mein Erich, aufrechterhalten, ich habe  immer nur 
gehofft, er wird nicht alt genug, bevor der Krieg zu Ende geht, aber er wurde alt genug, und 
sie haben ihn weggeholt, noch bevor er die Schlosserlehre aus hatte; still, schweigsam, ein 
ernster Junge, und bevor er wegging, habe ich zum letztenmal im Leben was Politisches 
gesagt, gefährlich: >Lauf über<, habe ich gesagt, >sofort.< >Überlaufen?< hat er gefragt, 
mit seiner ewig gerunzelten Stirn, und ich habe ihm erklärt, was Überlaufen ist. (Dame 
153) 

1945 bekommt sie die Todesnachricht. Wie er getötet wurde, erfährt sie nicht, erst im 

genannten Kapitel (nach ihrem Tod) wird geschildert, dass er von deutschen Soldaten 

erschossen worden ist. (Dame 368) Als KP-Mitglied ist sie bis 1932 aktiv gewesen, den 

Kommunismus scheint sie aufgegeben zu haben weil sie danach nicht mehr aktiv ist. 

Diese Frau ohne Perspektive wählt schließlich den Freitod; ihre letzten Worte, die sie 

schriftlich hinterlässt: „Ich will nicht mehr...“ (Dame 369). 

Lenis Mutter, Helene Gruyten geb. Barkel (geb. 1902) ist die Tochter eines beamteten 

Architekten, der als Baudirektor in hoher Position sitzt und ihr als Mitgift „einen 

Packen wertlos gewordener türkischer Eisenbahnaktien“ und „ein solides Mietshaus mit 

guter Adresse“ gibt, in dem später Leni geboren wird. 1919 heiratet sie den gelernten 

Maurer Hubert Gruyten (geb. 1819), der auf ihr Drängen hin nach der Heirat noch drei 

Jahre ‘ungern’ studiert, einen akademischen Grad erlangt und schließlich Bauingenieur 

wird. Er ist ein Jahr Kriegsteilnehmer am Ende des Ersten Weltkrieges. Sein Leben wird 

                                                           
412 Korn: Heinrich Bölls Beschreibung einer Epoche. S. 115. 

413 Korn: Heinrich Bölls Beschreibung einer Epoche. S. 115. 



 171

im Zusammenhang mit seiner Karriere kurz resümiert:  

Nach beendetem Studium, von 1924 bis 1929 war er „ein gesuchter Bauleiter, auch für 
größere Objekte (nicht ohne Hilfe seines Schwiegervaters); 1929 gründete er ein 
Bauunternehmen, lavierte bis 1933 ziemlich nahe an der Pleite hin, begann ab 1933 groß 
einzusteigen, erreichte die Höhe seines Erfolgs Anfang 1943, verbrachte dann zwei Jahre 
bis Kriegsende im Gefängnis bzw. als Zwangsarbeiter, kam, jeglichen Ehrgeiziges ledig, 
1945 nach Hause und begnügte sich damit, eine kleine Putzkolonne zusammenzustellen, 
mit der er sich bis zu seinem Tode 1949 „ganz über Wasser hielt“. (Dame 59-60)  

Das Ehepaar Gruytens wird durch die Haushälterin als gegensätzlich charakterisiert, 

Beide haben z.B. einen sehr unterschiedlichen Geschmack: Während der Ehemann 

Hubert starke Gewürze mag, mag die Ehefrau diese nicht. Deshalb müssen die Speisen 

unterschiedlich gewürzt  werden. (Dame 63) Helene G. spielt Schumann und Chopin 

und spricht fließend Französisch. Sehr wahrscheinlich hat sie eine gute Bildung 

bekommen. Darauf weist die folgende Schilderung hin: 

[E]s muss gesagt werden […], daß möglicherweise eine Intellektuelle an ihr 
verlorengegangen ist, sogar eine potentielle linke Intellektuelle, […]sicher hätte ihr eine 
Promotion in Kunstgeschichte keine Schwierigkeiten gemacht. Man muß gerecht sein: 
schafft man ihr einige Voraussetzungen, die sie nicht gehabt hat; eine weniger elegisch als 
analytisch angelegte  Ausbildung. (Dame 64) 

Darüber hinaus spekuliert der Verf., dass sie unter solchen Voraussetzungen sogar „eine 

gute Ärztin“ hätte werden können, was er bei ihrer bisherigen Bildung für ‘unmöglich’ 

gehalten hat: „Eine Ärztin steckte wahrscheinlich nicht in ihr“. (ebd.) Somit zeigt der 

Autor die Beschränkung der weiblichen Bildung bzw. den Mangel an Förderung bei 

Mädchen insbesondere in den Bereichen, die eine analytische Fähigkeit benötigen 

(Ärztin oder Biologin). 

Sie ist zwar keine Kirchgängerin, aber durchaus katholisch beeinflusst dadurch, dass sie 

katholische Bücher liest, z.B. Enrica von Handel-Mazetti (österr. Schriftstellerin 1871-

1955), Marie Freifrau von Ebner-Eschenbach (dt. Schriftstellerin 1830-1916)414 und 

verschiedene katholische Wochenmagazine etc.: Als sie sechzehn Jahre alt wird, 

bekommt sie ein Abonnement der Zeitschrift ‘Hochland’415 von ihren Eltern als 

Geschenk. Helene G. wird als Yeats-Leserin bezeichnet.  

Durch die Ehe der Eltern Lenis zeigt Böll, wie wichtig die Zärtlichkeit in der 
                                                           
414 Vgl. KA. Bd. 17. S. 548-549. Die beiden genannten Schriftstellerinnen werden in der Anmerkung als katholisch 

bezeichnet. 

415  Vgl. KA. Bd. 17. S. 529. Monatsschrift für alle Gebiete des Wissens, der Literatur und Kunst. Diese Zeitschrift 
wurde ab den 1920er Jahren von der Familie Böll bezogen, und zeitweise 1940 von Böll abonniert. Das Letztere 
berichtet der Autor in seinem Brief vom 25. 5. 1940: „Ich habe mich jetzt auf Hochland abonniert, man hört ja 
sonst überhaupt nichts Vernünftiges mehr“. (Heinrich Böll: Briefe aus dem Krieg. Bd. 1. S. 64) 



 172

Hochzeitsnacht ist, wenn diese überhaupt die erste Liebesnacht sein soll. 

Das Ehepaar auf dem Foto der Hochzeitsreise sieht nicht „nach erotischer oder gar 

sexueller Harmonie“ aus. Die Haushälterin Marja van Doorn berichtet über die junge 

Ehefrau, die den Beischlaf mit ihrem Mann verweigert, weil er dabei nicht zärtlich, 

sondern grob ist. Stattdessen ist die Haushälterin bereit, sich ihm bedingungslos 

hinzugeben, denn „niemals war er unhöflich, unritterlich oder auch nur unzärtlich zu 

ihr, und daß sie ihn  >>angehimmelt<< hat“. (Dame 66)  

Auf dem vor ihrem Tod aufgenommenen Foto sieht Helene Gruyten wie „eine 

zartgliedrige Sechzigjährige“ aus. Der Verf. vermutet: Ihre übermäßige Alterung  sei 

durch „ein geheimes Leid“ gekommen. Sie stirbt 1943 mit 41 Jahren an der unheilbaren 

multiplen Sklerose, die rasch ins Endstadium gerät. Das Verhältnis zu ihrer Tochter ist 

kaum geschildert. Allerdings bevor sie stirbt, entwickelt es sich rührend. Diese Zeit ist 

sehr schwierig, weil der Vater lebenslänglich verurteilt und das ganze Vermögen in die 

Gefahr der Konfiskation geraten ist. So kümmert sich Leni liebevoll um ihre Mutter: 

Leni […] verteidigt ihr Auto gegen eine weitere Konfiskationsgefahr, sie benutzt es nur 
noch „um damit in der Gegend rumzufahren“, nimmt allerdings jetzt immer häufiger ihre 
Mutter mit, „und sie sitzen stundenlang in hübschen Cafés und Restaurants, die möglichst 
nahe am Rhein liegen, lächeln sich an, blicken auf die Schiffe, rauchen Zigaretten“. Was 
alle Gruytens um diese Zeit auszeichnet, ist diese „undefinierbare Heiterkeit, die einen 
schon langsam verrückt machen konnte. (Dame 128) 

Die letzte Zeit der Mutter wird folgendermaßen geschildert: 

Sie wird von  Leni ins Auto getragen, aus dem Auto raus; sie liest nicht mehr, nicht einmal 
mehr Yeats, hin und wieder „läßt sie einen Rosenkranz durch ihre Hände gleiten“ (van 
Doorn), verlangt aber nicht nach „dem Trost der Kirche.“ (Dame 128-129) 

Außerdem sie ist „gar nicht so unglücklich darüber, diese Erde zu verlassen“  Die 

Haushälterin bestätigt, dass sie „letzten Endes doch ne feine anständige tapfere Frau“ 

sei. Schließlich ist sie kirchlich „in aller Stille“ beerdigt worden. (Dame 134-135) 

Frau Irene Schweigert ist die Schwester von Lenis Mutter und die Mutter von Erhard, 

der Lenis erste Liebe ist. Trotz ihrer Verwandtschaft versteht sie ihre Nichte nicht 

richtig und hat keinen harmonischen Umgang mit ihr. Ihre sachlichen und 

fachspezifischen Kenntnisse über Heidekraut werden zum Anlass, Leni herabzusetzen. 

In ihrer kurzen Ehe (1919-1923) bekommt sie einen einzigen Sohn. Ihr Leben zeigt sich 

eher düster als fröhlich, weil ihr Mann im Jahr 1914 im Ersten Weltkrieg in 

Langemarck schwer verletzt wird („total zerschossen“ Dame 67), drei Jahre lang in 



 173

einem Lazarett verbringt und an den Folgen bis zu seinem Tod leidet. Sein Schicksal 

beherrscht die dunkle Atmosphäre der Familie Schweigert und beeinflusst ihre 

Stimmung und Laune. Sie will lieber den Tod ihres Sohnes als dessen Ehe mit Leni, die 

sie „Na-ja-Mädchen“ nennt. (Dame 86) Ihre pedantischen Kenntnisse über Heidekraut 

charakterisieren sie, als Leni sie nach der Blütezeit und dem Ort des Heidekrauts fragt: 

„[I]ch hatte folgenden Eindruck, mit einer Schwachsinnigen zu sprechen.“ (Ebd.) 

Der Verf. beurteilt sie: Frau Schweigert wünsche sich „insgeheim“, dass ihr Mann bei 

Langemarck gefallen sein möge, dessen Berufsbezeichnung416 vor seinem Tod 

„Student“ war, weil dieser seit seiner Verletzung ohne Hoffnung war, eine Stelle zu 

bekommen. Nach seinem Tod wird diese Bezeichnung allerdings umgewandelt in 

„gefallen“. (Ebd. 67) Durch die Äußerung: „Sie sahen beide aus […], als wären sie bei 

Langemarck gefallen.“ macht sie dem Verf. den Eindruck, dass ihre Haltung als ihre Art 

und Weise der vielfach anzutreffenden deutschen Vergangenheitsbewältigung zu sehen 

ist, dass sie 

den frühen Tod ihres Sohnes nicht sonderlich beklagte, sich eher auf Worte wie „große 
Schicksalszeit“ beschränkte, zumal sie sich, was ihren Sohn und auch Heinrich [ihren 
Ehemann] betraf, zu einer höchst sonderbaren Äußerung verstieg, die vielfacher 
Kontrollen, historischer Korrekturen417 bedürfte. (Dame 67) 

Allein durch die Tatsache, dass ihr Sohn in seinem kurzen Urlaub sie nur flüchtig 

besucht und fast die ganze Zeit mit Leni verbringt, hält sie eine gewisse Distanz zu 

Leni. Über das Verhältnis der beiden Liebenden berichtet der Verf. in indirekter Form 

nach der Aussage der Frau Schweigert:  

[I]hr Sohn habe ihr einmal dieses „Na-ja“ Mädchen vorgeführt; sie legte Wert auf den 
Unterschied zwischen vorgestellt und vorgeführt; eine Vorstellung sei ja auch nicht 
notwendig gewesen, sie habe das Mädchen ja schon lange gekannt, auch einigen Einblick 
in deren Bildungsgang und -weg erhalten; natürlich sei da „Verliebtheit im Spiel gewesen“, 
aber den Gedanken an eine mögliche Dauerbindung, Ehe genannt, wies sie erneut als 
unmöglich zurück, wie die Dauerbindung ihrer Schwester mit dem Vater des Mädchens. 
(Dame 85-86) 

                                                           
416 Auch Böll selbst hat sich nach dem Krieg als Student bezeichnet, ohne dabei richtig zu studieren, damit er legal 

soziale Begünstigungen  bekommen konnte.  

417 In der Anmerkung der KA (Bd. 17. S. 551) wird die Problematik folgendermaßen erklärt: „[D]er Mythos von 
Langemarck [belg. Gemeinde ‘Westflandern’] ist begründet im Tod von über zweitausend noch nicht voll 
ausgebildeten Freiwilligen der 6. Reservedivision beim Sturm auf Langemarck am 10. 11. 1914. Anläßlich des 20. 
Jahrestags wurde 1934 in der Reichsjugendführung ein ‘Referat Langemarck’ eingerichtet, dem die 
‘Heldenehrung’ und ‘Übernahme der Frontsoldaten’ oblag. Ebenfalls wurden Langemarckfeiern durchgeführt. 
Das Gegenwärtighalten diente der Indoktrination einer ‘Pflichterfüllung’ im Sinne des „Dienstes an einer Idee, die 
größer ist als wir selbst“ (Baldur von Schirach).“ 



 174

Dabei erzählt sie, was sie mit Leni direkt erlebt hat, als sie dieser beim Besuch Tee 

serviert und das Heidekraut zum Gesprächsgegenstand wird. Dabei stellt sie fest, dass 

Leni kaum fachliche Kenntnisse über Heidekraut hat. Deshalb bezeichnet sie Leni als 

eine „Schwachsinnige“. Darüber hinaus scheint ihr „der Tod ihres Sohnes durch ein 

Exekutionspeloton der Deutschen Wehrmacht besser als dessen mögliche Ehe mit 

Leni.“ (Dame 86) Das kommentiert der Verf. folgendermaßen: 

Man muss dieser Frau Schweigert zugestehen, daß sie auf ihre grausam prägnante Art doch 
Licht in manchen Hintergrund gebracht hat; sie hat die ominöse „Finnen“-Sache aufgeklärt 
oder jedenfalls zu deren Aufklärung beigetragen […]. (Dame 86) 

Das Motiv „Ehre“ spielt bei Frau Schweigert die Hauptrolle; den Tod ihres Sohnes, 

obwohl er unehrenhaft ist, möchte sie umdeuten als Tod eines ‘gefallenen Soldaten’. 

Dagegen empfindet sie die mögliche Ehe ihres Sohnes mit Leni als unehrenhaft. 

5.6. Zusammenfassung 

Im Zusammenhang mit der Hauptfigur Leni äußert sich der Autor Böll im Interview von 

Gerd Courts, das am 13. 8. 1971 in „Publik“ (Nr. 33. S. 27) veröffentlicht worden ist: 

Ich wollte kein Idealbild schaffen, vielmehr eine vollkommen bildlose Heldin im Sinne 
einer anti[i]konographischen Lösung. Meine Heldin soll kein Image haben - Ikone und 
Image sind ja dasselbe Wort -, sie soll nur sie selbst sein. Sie ist keine Idealfigur, sie ist 
eher statisch, alles geht an sie heran, über sie hinweg, durch sie hindurch.418 

Daher ist die Hauptfigur weder positiv noch negativ. Diese Komponenten sind an 

mehreren Stellen zu erkennen: Positiv sind ihre Menschlichkeit und Nächstenliebe: 

Liebevoll und mutig kümmert sie sich um die jüdische Schwester Rahel, die sich vor 

den Nazis im Kellerraum des Klosters versteckt und Hunger leidet; in der Kaffeeszene 

behandelt sie den russischen Gefangenen Boris, der in der NS-Ideologie als 

Untermensch gilt, als ebenbürtigen Menschen.  

Böll stellt seine Protagonistin an einigen Stellen auch negativ dar: Als Mädchen tritt sie 

auf Drängen ihres Vaters in den BDM ein. Dies ist für Bölls LeserInnen ungewöhnlich, 

denn bis dahin ist bei Bölls politischer Einstellung solch eine NS-Mitläuferin eigentlich 

                                                           
418  Böll: Querschnitte. S. 123. Zufügung von mir. 



 175

abzulehnen. Das Verhalten Lenis ist durch ihre kindliche Naivität zu erklären, dass sie 

dem Vater ohne Kritik folgt (im Gegensatz zu ihrem Bruder Heinrich, der mit seinem 

Tod gegen das Naziregime protestiert). Leni beteiligt sich auch an den Plünderungen 

mit Lotte Hoyser. Plünderungen waren in der Kriegs- und ersten Nachkriegszeit in den 

Großstädten Teil der Überlebenskunst und des Überlebenskampfs und galten nicht als 

Verbrechen. Im Interview mit Jean-Louis Rambures „Le Mond“ am 21. 9. 1973 

berichtet Böll über die Notsituation:  

Man muß sich ins Gedächtnis rufen, wie die Situation in Deutschland zu jener Zeit war. 
Stellen Sie sich vor, daß in einer Großstadt wie Köln jeder, der hier lebte, praktisch ein 
Dieb war. Er mußte einer sein, sonst  wäre er verhungert oder erfroren.419 

Gleichzeitig sollen die LeserInnen, die den Krieg nicht erlebt haben, die Schrecklichkeit 

der Krieg erkennen und ihre Folgerungen daraus zu ziehen. 

Karin Struck stellt fest, dass Leni „eine ganz statische weibliche Person sei. Sie stellt 

dem Autor die Frage nach dieser Hauptfigur des Romans, und ob ihre Darstellung seine 

Wunschbilder einer Frau seien. Darauf gibt er die Antwort: 

Wunschbild ist, […] nicht der Fall, eher Kunstbild […], diese Art zu lernen, diese Art zu 
erleben, zu erleiden oder zu reflektieren, halte ich nicht für typisch weiblich […]. Ich 
glaube nicht , daß Frauen eine bestimmte  Rolle  haben außer der biologischen, die ja nicht 
zu ändern ist, wenn es nicht mehr Rolle ist, […], sondern Natur, und Männer eine 
Andere.420 

In diesem Gespräch gibt es eine begriffliche Diskrepanz zwischen dem Wunschbild der 

Männer und der „Natur der Frauen“, die oft (allerdings bis zu dem Zeitpunkt des 

Interviews) verwechselt werden, weil die genannten Wunschbilder bis dahin so geprägt 

sind, dass die kulturell bedingten Vorstellungen über Frauen als unveränderbare 

Natur421 verstanden werden. Das heißt: die von Böll verstandene „Natur“ umfasst nicht 

nur die biologischen Gegebenheiten, sondern auch die Frauenrollen, die mehrere 

tausend Jahre lang durch die patriarchale Kultur geprägt worden sind. Bölls weibliche 

Figuren und ihre Rollen können wahrscheinlich von seiner Mutter und seiner Frau bzw. 

von ihm nahestehenden weiblichen Personen stammen. Gegebenenfalls kann er durch 

die Medien sowie die überlieferte Literatur beeinflusst worden sein, die ebenso 

                                                           
419 Interviews I. S. 246. 

420 Interviews I. S. 252-253. 

421 Vgl. Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen 
und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, S. 27. 



 176

patriarchal geprägt sind. Dennoch versucht er immer wieder, die alten Begriffe 

umzuwerten, die Menschen (besonders Schwächere) einengen oder unterdrücken. Das 

heißt aber nicht, dass er alle alten Werte verwirft. Schon in seinen Frankfurter 

Vorlesungen äußert sich Böll im Zusammenhang der Ästhetik der Liebe 

folgendermaßen:  

Als Material gesehen ist nichts spannender als eine feste unbeugsame Moral […]. Es ist das 
Problem der äußeren Entfernung vom Gegenstand und das der inneren Entfernung, das 
durch so unmodische Worte wie Ehebruch, Sünde, Betrug bezeichnet werden kann - eine 
weitere Spannung, theologisch gut zu bestimmen durch drei Namen: Eva, Maria, 
Magdalena, die sich nie rein, nie getrennt zeigen in der weiblichen Natur. Ich sehe keine 
bessere ästhetische Voraussetzung für die Beschreibung, den Ausdruck, den die Liebe 
finden kann, als die religiöse.422  

Dann nennt er als Klischee „Lustspieleva, Lustspielmagdalena“. Daraus ist zu 

schließen, dass er auf diesem Hintergrund die Figur Margret Schlömer im Roman Dame 

gestaltet hat, in dem sie eine wichtige Rolle spielt. Im Interview mit Wellershoff äußert 

er sich zu dieser Figur: 

Schon  die Biographie Jesus von Nazareth, der Stammbaum ist voll von diesen Margret-
ähnlichen Figuren.[…] Das interessiert mich nämlich, was die menschliche Gesellschaft, 
auch diese Leute, die da so unbeirrt ihren Weg gehen in ihrer Naivität und scheinbaren 
Reinheit, was die so alles hinter sich lassen an Zerstörung, an Menschen, die nicht so 
unangreifbar sind. Und in diesem Sinne ist Margret für mich mindestens die zweite 
Hauptfigur […] in diesem Buch.423  

Im Vergleich mit der Hauptfigur Leni ist diese Figur antithetisch dargestellt: Margret 

wird konsequenterweise total zerstört, während Leni auch eine leidende Figur, aber 

unzerstörbar ist. Dies nennt Böll die „fast egoistische Unzerstörbarkeit“424 Lenis.  

Römhild vergleicht die zwei Figuren: 

Als Lazarettschwester und „Freudenmädchen“ [Dame 47] entspricht Margret den Böllschen 
Weiblichkeitspostulaten gleich doppelt und erweist sich daher - trotz oder besser gesagt, 
gerade wegen ihrer „Abfälligkeit“ - im Vergleich mit Leni als die Reine. Margrets 
Liebesfähigkeit ist ausschließlich altruistischer Natur: Nicht etwa um eigener Bedürfnisse 
willen, sondern völlig uneigennützig - entweder aus „Barmherzigkeit“ mit den Männern 
oder aus weiblicher Solidarität.425 

Ziolkowski interpretiert Bölls Darstellung der Figur Margret folgendermaßen: 

                                                           
422 Böll: Frankfurter Vorlesungen. S. 110-111. 

423 Interviews I. S. 131. 

424 Interviews I. S. 131. 

425 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 92. 



 177

Margret Schlömer, die […] ihr ganzes Leben […] der Beglückung der Männer gewidmet 
hat, ergibt eine Magdalena-Figur schlechthin. (Böll war sich wohl der Ironie völlig bewußt, 
als er  dieser Halbprostituierten den Namen der Schutzheiligen der Mädchenunschuld 
verlieh.)426 

Daraus ist zu schließen, dass der Autor mit der Figur Margret einen neuen diskutablen 

Aspekt des freien Sexuallebens der Frauen bietet, um Nachdenken über den Unterschied 

zwischen äußerer und innerer Moral anzuregen. Darüber hinaus thematisiert er durch 

die beiden Figuren auch das weibliche Begehren in verschiedenen Formen und auf 

unterschiedliche Art und Weise (barmherzige Selbst-Hingabe und mystische  Hingabe). 

Besonders eindrucksvoll ist die Szene während des Bombenangriffs, die durch die Figur 

Ilse Kremer geschildert wird. Sie ist nicht nur eine Augenzeugin, sondern erlebt 

Sinnlichkeit als Menschlichkeit mitten in der Panik des Bombenagriffs. 

Die unterschiedliche Entwicklung der beiden Geschlechter lässt sich bei den 

Geschwistern Leni und Heinrich Gruyten eindeutig erkennen; Die Ursache liegt nicht 

nur an ihren verschiedenen Charakteren, sondern auch an der unterschiedlichen 

Förderung ihrer Bildung durch die Eltern, die sich damals der in der Gesellschaft 

üblichen Auffassung von ‘Sohn’ und ‘Tochter’ anpassen und ihre Kinder auch 

dementsprechend erziehen wollen: Während bei Heinrich die Intelligenz gefördert wird, 

scheint ihnen dasselbe für die Tochter nicht notwendig zu sein. 

Die damals üblichen Geschlechterrollen zeigen sich auch nach dem Abenteuer zwischen 

Leni und Alois im Freien (er als der Führende, sie als die ihm Folgende). Böll macht 

seinerseits deutlich, wie unterschiedlich beide Geschlechter mit der Keuschheit 

umgehen: Während Alois keine Konsequenzen tragen muss, obwohl er sonst auch 

beliebig mit Prostituierten umgeht, muss Leni ihn heiraten, weil sie ein einziges Mal mit 

ihm geschlafen hat. Diese ungerechte Bewertung der Gesellschaft in Bezug auf Mann 

und Frau demonstriert der Autor seiner Leserschaft. Besonders durch die Namengebung 

„Alois“, die katholischerseits mit „Keuschheit“(Dame 365) konnotiert wird, erscheinen 

das Verhalten des jungen Mannes und die fehlenden Konsequenzen für ihn absurd. 

Durch die Vergewaltigung in der Ehe thematisiert Böll auch die ungerechte Verteilung 

der Macht zwischen Mann und Frau innerhalb der Familie, in der Ehefrauen es dulden 

müssen, wenn die Ehemänner mit Gewalt und Brutalität den Beischlaf erzwingen. 

Beim Thema Sexualität wendet der Autor Wörter für die Bezeichnung des Koitus427 an, 

                                                           
426 Ziolkowski: Typologie und „Einfache Form“ S. 126. 

427 Vgl. Stefan, Verena: Häutungen. 12. Aufl. München: Verlag Frauenoffensive 1978, S. 3. Die Verfasserin klagt im 
Vorwort des angegebenen Buches, dass die vorhandene Sprache für den Begriff „Koitus“ frauenfeindlich sei 



 178

die im Lexikon keineswegs als Synonyme genannt werden, indem er seinen Figuren 

Worte in den Mund legt wie: Beiwohnen, Ringkampf, Einkehr. Während das letzte 

Wort „Einkehr“ religiös angewandt wird, und „Beiwohnen“ volkstümlich klingt, enthält 

das Wort „Ringkampf“ (Dame 198) eine ironische Bedeutung männlicher Vitalität. 

Bölls antithetische Wortwahl ist auffallend: Die Phrasen, die aus gegenteiligen 

Begriffen bestehen (schrecklich nett; wahnsinnig nett; furchtbar lieb), bilden einen 

Kontrast, der zunächst absurd klingt, aber den Sinn des letzten Wortes stark betont. Die 

häufigen Wiederholungen sind auch zur Betonung gebraucht. Bölls Wahl der vulgären 

Wörter „Dreck“ und „Scheißdreck“ (dies benutzt er als Steigerungsform von Dreck) ist 

im Zusammenhang mit dem Fall Defregger428  zu verstehen, von dem der Autor die 

Übernahme der Verantwortung für die Tötung von 17 Menschen fordert, so 

problematisiert er das Verhältnis zwischen Staat und Kirche als Institution, deren 

Struktur für Böll einer Kriminalität im Zusammenhang mit Naziverbrechen und Krieg 

entspricht. 

 

Für diesen Roman verarbeitet der Autor sowohl historische Dokumente als auch 

politische Ereignisse zu seinem literarischen Stoff: Die Rente einer Kriegerwitwe429 hat 

er recherchieren lassen, damit seine LeserInnen eine konkrete Vorstellung haben. 

Bellmann gibt an, dass Böll die Kenntnisse über das Binden und Garnieren von Kränzen 

durch ein illustriertes floristisches Fachbuch430  bekommen habe. Für den Bericht über 

Erlebnisse der russischen Gefangenen nimmt der Autor die Dokumente aus den 

Nürnberger Prozessakten vom NP 8, S. 301 f. als Vorlage für die russische männliche 

Figur Bogakov, der im August 1941 in der Gegend von Uman, Bezirk Kirowograd431 

als Kriegsgefangener dieselbe Situation wie der Zeuge Dr. Eugen Alexandrowitsch 

                                                                                                                                                                          
[wobei sie alle Nomen klein schreibt]: „Alle gängigen ausdrücke - gesprochene wie geschriebene - die den koitus 
betreffen, sind brutal und frauenverachtend (bohren, reinjagen, stechen, verreissen, einen schlag hacken, mit dem 
dorn picken usw.)“. 

428 Vgl. Interviews I. S. 79. Nach diesem Interview veröffentlicht Böll einen Brief, in dem die beiden Wörter im 
Zusammenhang mit der geschichtlichen Konnotation vorkommen. Daraufhin datiert Georg Schwikart in seinem 
Buch Heinrich Böll. Ein Heiliger gegen den Strich (1996, S. 63.) als Anmerkung am Ende des veröffentlichten 
Briefes von Böll an Pfarr. Kurscheid, der am 6. 8. 1969 in einem offenen Brief in der Kölnischen Rundschau 
Bölls Bekenntnis aufgefordert hat, dass Böll nicht desertiert sei.  

429 Vgl. Bellmann: Gruppenbild mit Dame. 2002, S. 128 und KA.. Bd. 17. S. 521-522. 

430 Vgl. Bellmann: Gruppenbild mit Dame. S. 51, 128. 

431 Vgl. Bellmann: Gruppenbild mit Dame. S. 129-133. 



 179

Kiwelischa erlebt. Bellmann vergleicht Bölls Textstelle mit diesem Dokument, die fast 

identisch sind, besonders die miserable Versorgung der Gefangener und die kaltblütige 

Erschießung der deutschen desertierenden Soldaten, aber auch die Berichte über die 

Menschen, die die Gefangenen human behandeln, indem sie ihnen Wasser und Essen 

bringen. Der Mediziner nennt als Augenzeuge ein konkretes Beispiel:  

Eine Frau schickte ein Mädchen von ungefähr fünf Jahren, wahrscheinlich ihre Tochter, an 
die Kolonne der Kriegsgefangenen. das Mädchen kam ganz nahe an die Stelle der Kolonne, 
wo ich ging, heran, und als es ungefähr 5-6 Schritte von uns entfernt war, wurde es von 
einem deutschen Soldaten erschossen. 432 

Diese sachliche Aussage des Zeugen emotionalisiert Böll, indem die Beschreibung des 

Mädchens konkretisiert wird mit dem Ausdruck „so eine richtige süße kleine Natascha“, 

die „mit Brot und Milch“ zu den Gefangenen hingeht. Ihre Mutter wird wohl gedacht 

haben; „so einem kleinen süßen Mädchen, mit Milch in einem Krug und Brot in der 

Hand, würden sie nichts tun“. Gleichzeitig wird die brutale Gewalt gegen das kleine 

Kind geschildert; „aber nein - MG -, und unsere kleine Natascha war so tot wie jeder 

andere, und Milch und Blut und Brot lagen auf der Erde.“ (Dame 266) 

Die Emotionen der LeserInnen werden verstärkt durch die Nennung des Namens 

Natascha und auch durch die Zufügung der verniedlichenden Adjektive ‘klein’, ‘süß’. 

Zuletzt bewirkt die Zufügung des Personalpronomens „unsere“ das Gefühl der 

Zusammengehörigkeit sowohl bei der Auskunftsperson als auch bei den Rezipienten. 

Dieses Einbeziehen der LeserInnen beabsichtigt Böll im gesamten Roman. Seine 

Protagonistin Leni versteht er gleichzeitig als exemplarisch für Frauen in der damaligen 

geschichtlichen Epoche. Er äußert sich im Gespräch mit Wellershoff: 

Ich habe versucht, das Schicksal einer deutschen Frau von etwa Ende Vierzig zu 
beschreiben oder zu schreiben, die die ganze Last dieser Geschichte zwischen 1922 und 
1970 mit und auf sich genommen hat. 433 

Die wichtigen weiblichen Figuren in Dame leben am Rand der Gesellschaft, leben nach 

ihren eigenen Maßgaben und sind eher nur unbewusst beeinflusst durch Institutionen 

wie Kirche und Staatsmacht (Leni, Margret, Rahel, Klementina, Lotte und Ilse Kremer). 

Das Motiv der „Abfälligkeit“ spielt bei ihnen eine wichtige Rolle. Die in der 

Nachkriegszeit geltenden Werte wie Wohlstand, Ansehen, Macht, Einfluss gelten nicht 

                                                           
432 Bellmann: Gruppenbild mit Dame. S. 132. 

433 Interviews I. S. 120. 



 180

für sie, im Kontrast dazu wählen und gehen sie den „unteren Weg“, der oft auch eine 

Gratwanderung ist. 

Böll stellt durch die Frauen seines Romans „Gruppenbild mit Dame“ den 

Bewusstseinswandel von Frauen seiner Epoche dar, die gerade durch ihre „Abfälligkeit“ 

zur Selbstbestimmung finden und lernen, ihr eigenes Leben zu leben. 



 181

6. Schluss 

6.1. Fortschreibung 

In der Untersuchung wird Bölls Behandlung weiblicher Figuren diskutiert und 

gleichzeitig die Art und Weise seiner Schriften beobachtet, die sich im Laufe der Zeit 

und der jeweiligen Tendenz der damaligen Gesellschaft ändert. Daraus ist zu schließen, 

dass sich auch das Selbstbewusstsein der Frauen wandelt. Besonders durch die 

Frauenbewegung werden diese wesentlich aktiv im sozialen, politischen und 

gesellschaftlichen Bereich. Im Sinne der Selbstbestimmung im objektiven (sachlichen) 

sowie im subjektiven (individuellen) bis zum sexuellen Bereich leben sie immer  

bewusster. Das Letztere schreibt der Autor nach dem Roman Gruppenbild mit Dame  

weiter intensiv fort. Insbesondere die Sinnlichkeit der Frauen sowie die Zärtlichkeit der 

Liebe  stellt der Autor in seinen späteren Schriften (bis zum Ende der 1970er Jahre) 

konkret dar: In der Erzählung Die verlorene Ehre der Katharina Blum oder: Wie 

Gewalt entstehen und wohin sie führen kann434 (1974) wird die Hauptfigur als 

geschiedene Frau dargestellt, die sich in den von der Polizei gesuchten Mann verliebt. 

In der Kurzgeschichte Bis daß der Tod Euch scheidet435 (1976) handelt es sich um eine 

Frau, die gerade vom Gericht geschieden wurde und an die vergangene Zeit seit ihrer 

ersten Begegnung mit ihrem Mann436 bis zum Zeitpunkt der Scheidung denkt. Durch 

ihre Erinnerung werden deren Ursache und der Verlauf der bisherigen Verwicklungen 

ihrer Ehe bis zu deren Tod noch einmal lebendig. 

                                                           
434 Böll, Heinrich: Die verlorene Ehre der Katharina Blum oder: Wie Gewalt entstehen und wohin sie führen kann. 

Köln: Kiepenheuer & Witsch (1974). Da diese Erzählung bereits in meiner Magister-Arbeit ausführlich untersucht 
worden ist, wird hier auf die Untersuchung verzichtet, um eine Wiederholung zu vermeiden. Die Protagonistin 
baut ein neues Leben aus ihrem früheren „verkorksten Leben“ auf, nachdem sie unüberlegt, nur um aus ihrem 
elenden Elternhaus zu fliehen, ihren Ex-Mann geheiratet hat. Nach der Scheidung bildet sie sich weiter in der 
Abendschule im hauswirtschaftlichen Bereich und verdient ihr Brot selbst (diese Figur wirkt auf die Rezipienten 
im Sinne der Emanzipation sowohl auf einer höheren Stufe ihrer Entwicklung als auch im Gegensatz zu der Figur 
Hedwig in Brot der frühen Jahre). Sie erlebt ihre Liebe zu Götten jedoch in einer komplizierten Situation, weil 
dieser polizeilich gesucht wird. Die unpolitische weibliche Figur wird plötzlich durch die Medien politisiert, die in 
der Gesellschaft eine hysterische Stimmung im Zusammenhang mit Terrorismus verbreiten und schließlich dazu 
führen, dass die Hauptfigur zur Selbstverteidigung den Journalisten erschießt. Damit warnt Böll, dass einer 
weiblichen Figur die Entwicklung von der Liebe bis zur Mordtat unter solchen Bedingungen möglich ist.  

435 Böll, Heinrich: Bis daß der Tod Euch scheidet. In: Werke. Romane und Erzählungen. Bd. 5. 1971-1977. Hg. von 
Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1978. 

436 Die Hauptfigur ist Verkäuferin in einem Textilgeschäft, als sie einem fremden jungen Mann im Laden begegnet, 
der ohne Kauf-Absicht einfach jemandem seinen Erfolg beim Abendabitur erzählen möchte. Obwohl sie seine 
Absicht erkennt, behandelt sie ihn gut, und später gewinnt er sie als Braut. Erzählgegenwart ist sieben Jahre 
danach, inzwischen hat er sein Diplomstudium absolviert, und gerade kann er seine Promotion beginnen. Im 
Privatbereich hat er auch viel erreicht: Er hat einen Sohn, ein großes Haus mit Bibliothek, Sauna, Fernsehraum...  
Seine Frau arbeitet gelegentlich noch als Aushilfe in demselben Textilladen, um ihre finanzielle Lage zu 
verbessern.  



 182

Dies ist eine Fortschreibung437 dessen, was Böll in dem Roman Gruppenbild mit Dame 

in der Szene darstellt, als Leni pflichtgemäß im Namen der Ehe dulden muss, dass ihr 

Mann seine sexuelle Befriedigung verlangt. Ähnliches stellt Böll in der Kurzgeschichte 

Bis daß der Tod Euch scheidet dar, als der Ehemann von seiner Frau die Erfüllung der 

Ehepflicht mit „Porno“ und „Peitsche“ fordert. In Bezug auf diese Geschichte bezeugt 

Bernd Balzer: 

Nach den langen Bemühungen Bölls um eine brauchbare Sprache für alle Aspekte der 
Liebe sieht er sich mit einer neuen Vokabel als Produkt der „Sexwelle“ der siebziger Jahre 
konfrontiert, die nahezu alles, was sich ihm hier als durchaus unbrauchbar erwiesen hatte, 
überbietet.438 

In dieser Geschichte wird der im Titel genannte Tod anders erklärt als im üblichen Sinn, 

nämlich als Tod der Liebe. Entsprechend bewertet Böll die Treue nicht im traditionellen 

Sinne, sondern versucht, diesen Begriff anders zu werten, wobei er betont, dass der 

gegenseitige Respekt wichtiger in der Zweierbeziehung oder in der Ehe ist als jeder 

Rechtsanspruch, der die gegenseitige Pflicht voraussetzt. Diese Intention wird von Leni 

so verstanden, dass Heinrich nie auf seinem Recht bestanden hätte, wenn er weiter 

gelebt und sie geheiratet hätte. Danach entwirft Böll ein gegensätzliches Beispiel in der 

genannten Kurzgeschichte. Es handelt sich um eine weibliche namenlose Hauptfigur, 

die von ihrem Mann respektlos behandelt wird, der ein maßloser Aufsteiger ist. Sie 

erkennt den Tod ihrer Ehe aber nicht sofort, da die Liebe allmählich erkaltet.  

Wie die eheliche Pflicht sie belastet, thematisiert der Autor in dieser Erzählung, als die 

Ehe lieblos geworden ist: Für den beruflichen Erfolg und Aufstieg setzt der Ehemann 

sogar die Sexualität seiner eigenen Frau ein, was Balzer dementsprechend interpretiert: 

Er hängt viel mehr am Fetisch Erfolg. In der Geschlechterbeziehung spiegelt sich das 
unmittelbar wider: Der Mann selbst setzt die erotische Attraktivität der Frau als 
„Erfolgsrezept“ für seine Karriere ein - „ich möchte, daß du mit meinem Chef tanzt und 
ihm alles zeigst, was du hast“.439 

Gegen diese erniedrigende Forderung ihres Mannes wehrt sich die Hauptfigur, indem 

sie sich weigert, als er ihr ein neues knallrotes, dekolletiertes Abendkleid mitbringt und 

sie auffordert, dies auf dem Firmenball anzuziehen. Wider seinen Willen trägt sie ihr 

                                                           
437 In dem Roman Fürsorgliche Belagerung steht die Tochter der Hauptfigur kurz vor der Trennung von ihrem Mann. 

Sie erkennt den Tod ihrer Liebe: Die Scheidung ist die Konsequenz aus der „lieblos gewordenen Ehe“.  

438 Balzer: Das literarische Werk. S. 363-364. 

439 Balzer: Das literarische Werk. S. 363. 



 183

altes silbergraues Kleid und geht dorthin.440 Zur Steigerung schildert der Autor, dass der 

Ehemann nach diesem Ereignis von ihr die eheliche Pflicht verlangt, wobei er auf 

seinem Recht besteht. Wie schlimm das Verhältnis der Beiden sich entwickelt, zeigt der 

Autor seinen LeserInnen mit der folgenden Situationsbeschreibung:  

[A]m Morgen, nachdem er mit diesem Pornokram und der Peitsche ins Schlafzimmer 
zurückgekommen war und einen fürchterlichen Disput über seine geschlechtlichen 
Erfolgserlebnisse anfing, die sie ihm verweigere, die er aber dringend brauche, sie stünden 
in einem so krassen Gegensatz zu seinem beruflichen Erfolgserlebnissen, daß er in 
Neurose, fast Psychose verfalle; sie hatte ihm nicht zu einem Erfolgserlebnis verhelfen 
können, ihm die Peitsche aus der Hand genommen und die Tür hinter ihm abgeschlossen; 
das Zeug hatte sie eiskalt gemacht, und es war ihre Schuld gewesen, daß sie immer noch 
nicht den Tod  [ihrer Liebe] festgestellt, den Jungen genommen, ein Taxi bestellt und 
weggefahren war, und sogar am Ausbau des Hauses hatte sie noch teilgenommen. (ebd.) 

Hier lässt Böll durch das Vokabular „Pornokram“ und „Peitsche“ die Tatsache  

erkennen, dass der Ehemann regelrecht Macht über seine Frau als sein Sexualobjekt441  

ausüben will.  

Das Motiv „Porno“ ist in dem Roman Fürsorgliche Belagerung besonders auffällig 

bearbeitet. Dies bezeichnet Wolfram Schütte in seiner Rezension als „eine Art 

Ekelfaszination“442. Aber Balzer interpretiert, dass der Autor den Begriff als 

Gegenbegriff zu 'Liebe' verwendet habe: 

„Porno“ ist die Steigerung von „Fürsorge“. [...] Für die sprachliche Opposition dazu 
probiert Böll noch einmal das gesamte zur Verfügung stehende Vokabular im Roman 
durch, von den „wissenschaftlichen Wörtern“ bis zur Vulgärsprache.443 

In dem Roman Fürsorgliche Belagerung444 strukturiert der Autor die Problematik der 

„Liebe in einer schwierigen Situation“. Die fortzusetzende Thematik „Ehe“ wird bei der  

weiblichen Figur Sabine445 dargestellt. Sie beginnt ein neues Liebesverhältnis mit dem 

                                                           
440 Vgl. Böll: Werke 5. S. 510. 

441 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 385. 

442 Schütte, Wolfram: Häretische Marienlegende, kräftig abgedunkelt. (Frankfurter Rundschau vom 7. 8. 1971) In: 
Heinrich Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 17. Hg. von Viktor Böll und Ralf Schnell in Zusammenarbeit mit 
Klaus-Peter Bernhard. Köln: Kiepenheuer & Witsch 2003. 

443 Balzer: Das literarische Werk. S. 385. 

444 Zu diesem Roman hat Schnepp ausführlich geforscht. Vgl. Schnepp, Beate: Vogelflug, Vertreibungen. Fürsorg-
liche Belagerung. Trier: Wiss. Verlag Trier 1997. 

445 Tolms Tochter Sabine führt ein einsames Leben unter Be- und Überwachung, während ihr Mann oft lange Zeit ge-
schäftlich im Ausland verbringt. Die Medien berichten ab und zu über ihn, der abgebildet wird, wie er sich mit 
schönen Frauen vergnügt.  



 184

jungen verheirateten Polizisten Hubert Hendler, von dem sie schwanger wird. Dabei 

will sie diesem keineswegs lästig sein und auch nicht, dass er ihretwegen Konflikte in 

seiner Familie bekommt. So wird Sabines Problem sichtbar, dass sie zukünftig 

selbständig mit ihren Kindern leben muss.  

Auf die gleiche Realität, die die nicht berufstätigen Frauen nach der Trennung von ihren 

Ehemännern erfahren, bezieht sich Böll durch die Figur Erna Breuer, die an den Folgen 

der Lebensumstellung leidet. 

Im Interview (1981) setzt sich Balzer mit dem Roman auseinander und stellt die These 

auf, dass die Hauptfigur Fritz Tolm „nicht so sehr […] im Mittelpunkt der Handlung 

steht, sondern vielmehr die Beziehung von Sabine-Hubert-Helga“446. Trotz ihres 

Ehebruchs wird Sabine von ihrer Mutter als „treu“ bezeichnet, nämlich „treu zu ihrer 

Liebe“. Damit versucht der Autor, den Begriff umzuwerten und nicht im traditionellen 

Sinne zu gebrauchen. Entscheidend ist der Maßstab dafür. Die Tatsache, dass ihr Mann 

sich während seines Aufenthalts im Ausland mit anderen Frauen vergnügt, zeigt, dass 

die Ehe bereits tot ist. 

Böll thematisiert bereits im Hörspiel Hausfriedensbruch447 (NDR 1969) die Problematik 

des Liebes- und Dreiecksverhältnisses. Darin handelt es sich um eine verhinderte Liebe 

der Jugendlichen448, die auf Grund ihrer unterschiedlichen Konfessionen durch die 

Eltern gezwungen wurden, sich zu trennen. Die Beiden gehen auseinander und gründen 

später eine eigene Familie. Um seine Jugendliebe zurückzubekommen, trennt sich die 

Hauptfigur Merkens von der Familie und geht zu seiner früheren Geliebten Anna, die  

zunächst sein Auftauchen bei ihr nicht versteht und ihm deshalb droht, ihn wegen 

Hausfriedensbruchs anzuzeigen. Schließlich erwidert sie seine Liebe. Als 

Scheidungsanwalt sagt Merkens zu seinem ehemaligen Pfarrer:  

                                                           
446 Balzer: Das literarische Werk. S. 373-374. 

447 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 375.  

448 Dieses Hörspiel ist ein Gegenentwurf zu dem Roman Ansichten eines Clowns. Der evangelische Junge liebt ein 
katholisches Mädchen, dessen Vater sie aus dem Haus treibt, weil ihr Freund katholisch ist. Dieser sagt später zu 
dem Pfarrer: „Wir mieteten uns ein Zimmer. Damals nannte man das noch einen Skandal.“ Vgl. Böll, Heinrich: 
Hausfriedensbruch. In: Heinrich Böll Werke 6. Hg. von Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer & Witsch 197(?), S. 
509. 



 185

Ich befasse mich auch mit Scheidungen, fast täglich bin ich konfrontiert mit dem 
vergifteten Sakrament derer, die mit ihrem Partner nicht mehr ein Fleisch sein wollen oder 
sein können.449  

So thematisiert Böll die Ehe, die am Ende ist, und setzt in diesem Hörspiel noch ein 

ungewöhnliches Verhalten ein, nämlich dass Merkens' Frau Maria450 ihn voll unterstützt 

und seine Liebe zu Anna ermöglicht. Eine ähnliche Haltung ist bei Helga, Huberts Frau, 

auch in Fürsorgliche Belagerung zu sehen. Sie weiß um seine Beziehung zu Sabine und 

tadelt ihn keineswegs, sondern lässt ihn frei entscheiden, weil sie erkannt hat: „Sie ist 

doch in dir, und du bist in ihr“.451 Der Autor zeigt durch das Handeln von Helga 

Hendler und Maria Merkens, dass wahre Liebe immer human sein und bei den 

Rezipienten so wirken soll. 

Mit Bezug auf die politische Thematik in Fürsorgliche Belagerung entwirft der Autor 

andere weibliche Figuren. Diese sind Veronica als Tolms ehemalige Schwiegertochter 

und Katharina, die mit seinem Sohn Rolf zusammenlebt. Die beiden Frauen sind 

politisch motiviert (zur Gesellschaftsverbesserung), aber ihre Aktivitäten sind völlig 

unterschiedlich: Während Veronica immer noch der terroristischen Ideologie anhängt 

und sich am Terror beteiligen will, sind Katharina die Folgen des Terrorismus bewusst. 

Sie baut in einem Dorf ein neues Leben mit Rolf auf, der ebenso politisch motiviert ist 

und eine Zeit lang im Gefängnis war wegen Gewalttaten bei Demonstrationen. Mit dem 

Motto „Kuba ist hier“ praktizieren Katharina und Rolf die Verbesserung ihrer 

Umgebung, statt Gewalt anzuwenden. Sie führen ein ländliches Leben und versuchen, 

mit den Dorfbewohnern befreundet zu sein. Wegen dieser Einstellung wird dem Autor 

von Rezensenten vorgeworfen, dass er resigniert habe (im politischen Sinne). Aber Böll 

durchschaut, dass mit Gewalt nicht das Ziel der Gesellschaftsverbesserung erreicht 

werden kann. Durch die beiden politisch aktiven weiblichen Figuren veranschaulicht 

Böll, welche Methode ein Stück näher an ihrer Vision ist. Vom Titel her sollte der 

Roman mit der tendenziellen Thematik 'Terrorismus' in Bezug auf den „Deutschen 

Herbst“452 politisch wirken. Nach Balzers These ist die Handlung tatsächlich mehr mit 

                                                           
449 Böll: Hausfriedensbruch. S. 504. 

450 Vgl. Böll: Hausfriedensbruch. S. 510. Durch die biblische Namenssymbolik macht Böll auf ihre Hingabe und ihre 
Keuschheit aufmerksam, dass sie vor der Heirat nicht mit ihm schlafen wollte, weil sie die Ordnung achtet.  

451 Böll: Fürsorgliche Belagerung. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979, S. 397. 

452 Balzer: Das literarische Werk. S. 367. Daraufhin wurde ein Film „Deutschland im Herbst“ (1978) von Volker 
Schlöndorf gedreht, zu dem Böll einen Drehbuchentwurf unter dem Titel „Die verschobene Antigone“ 
geschrieben hat.  



 186

Sabine verflochten. Er fasst den Roman zusammen: 

Der Roman ist tatsächlich ein „episches Panorama der Gesellschaft“, aber er entwirft es 
nicht als „politischer Roman über die siebziger Jahre der Bundesrepublik“, sondern er stellt 
es her in literarischer Gestaltung archetypischer (mythischer) Entwürfe mit dem Zielpunkt 
einer utopischen Hoffnung.453 

Er bezeichnet Bölls letzten Roman Frauen vor Flußlandschaft454 (1985) als 

Schlusspunkt der „Fortschreibung“455, wobei die „elementaren Dinge“ sowie 

„epiphanische Liebeserlebnisse“ wieder zu finden seien. Zur Figurenkonstellation des 

Romans fasst Vogt Folgendes zusammen: 

[F]ast alle sind oder waren katholisch; sie haben „systematisch (ihre) Erinnerung 
geschlachtet“, wie es in 'Haus ohne Hüter' heißt. Ihre Frauen, die solche Erinnerungen 
bewahren, haben sie durchweg zu Opfern ihrer menschenverachtenden Karriere gemacht, 
abgeschoben in Villen, Sanatorien, eine ging aus eigenem Entschluß in den Rhein. Die 
Frauen dieser älteren Politiker und Wirtschaftsführer sind zugleich ihre Antagonistinnen: 
sie „können nicht vergessen“. An ihre Seite treten einige Jüngere: Aussteiger aus guter 
Familie oder jüngere Frauen von plebejischer Integrität.456 

Besonders durch die antithetische Frauenkonstellation werden die Figuren gruppiert auf 

Grund ihrer Lebensrealität und ihrer Erinnerungen. Dies zeigt sich auch in dem Roman 

Billard um halb zehn  an dem Thema „Sakrament des Büffels“ und „Sakrament des 

Lammes“457 .  

Alle bisher erwähnten Frauen leben im Spannungsfeld zwischen ihren individuellen 

Bedürfnissen und den gesellschaftlichen Verhältnissen.

                                                           
453 Balzer: Das literarische Werk. S. 382. 

454 Böll, Heinrich: Frauen vor Flußlandschaft. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1985.  

455 Balzer: Das literarische Werk. S. 391. Der Verfasser berichtet, dass der Roman erst einen Monat nach Bölls Tod 
erschienen  ist.  

456 Vogt: Heinrich Böll. München: Verlag C. H. Beck 1987, S. 152-153. 

457 Vogt: Heinrich Böll. 153. 



 187

6.2. Zusammenfassung 

In den ersten beiden untersuchten Romanen zeigt Böll, dass die weiblichen Figuren 

(Käte Bogner, Wilma Brielach und Nella Bach) in ihrer Nachkriegssituation selbständig 

zu denken beginnen, wobei sie direkt mit den Härten des Lebens konfrontiert sind. 

Abweichend von diesen Figuren ist Hedwig in der Erzählung Brot der frühen Jahre 

anders dargestellt worden, da sie sich einem solchen Existenzkampf entzieht, indem sie 

die traditionelle Rolle einer Hausfrau wählt, obwohl sie die Gelegenheit zum Studium 

hat. 

Käte in Und sagte kein einziges Wort sieht sich nur in ihren Träumen befreit. In der 

Realität findet sie keine andere Möglichkeit als die Trennung von ihrem Mann, da sie 

als Ehefrau und Katholikin den Konflikt zwischen der sakramentalen Ehe und den 

daraus folgenden Schwangerschaften nicht lösen kann. Für die Besserung ihrer 

Situation zeigt Böll keinen Entwurf, außer dass ihr Mann am Ende des Romans bereit 

ist, zu seiner Familie zurückzukehren. Ob es mit seiner Rückkehr der Familie, vor allem 

seiner Frau besser gehen wird, lässt der Autor offen. Er legt bei dieser weiblichen Figur 

großen Wert auf die Mütterlichkeit im traditionellen Sinn. Da sie sich allein um ihre 

Kinder kümmert, wirkt sie altruistisch, weil sie weder an sich denkt noch Zeit für sich 

nimmt. Schließlich verzichtet sie auf die Rolle der Ehefrau, um die finanzielle 

Belastung zu mindern, damit sie ihre Kinder besser versorgen kann. Ihre Mutterrolle ist 

alles für sie. Dementsprechend ist auch ihr Blickfeld eng und ihr täglicher Radius 

begrenzt.  

Bölls kritische Darstellung der gesellschaftlichen, nämlich sozialen, politischen und 

religiösen Zeitumstände gruppiert die Figuren nach bestimmten Gesichtspunkten. Durch 

die negative weibliche Figur Frau Franke übt der Autor Kritik an dem sozialen 

Unterschied458 der beiden Familien und ihren Wohnverhältnissen, da die Bogners mit 

ihren Kindern in einer Einzimmerwohnung keine annehmbare Möglichkeit des 

Zusammenlebens finden können, während das Ehepaar Franke ohne Kinder in einer 

geräumigen Fünf-Zimmer-Wohnung lebt. Fred erlebt einen noch größeren sozialen 

Unterschied, als er ein Quartier sucht: In einem großen Haus, in dem der Besitzer nicht 

                                                           
458 Die soziale Ungleichheit wird aus der Perspektive der zwei Kinder in Haus ohne Hüter demonstriert: Während 

Martins Großmutter viel Geld für das Abendessen von zwei Personen in einem Restaurant ausgibt, muss Heinrich 
wöchentlich mit dem entsprechenden Geld für seine Familie auskommen. (Haus 221-222) 



 188

täglich wohnt, gibt es besondere Räume, die für den Bischof459 gepflegt werden, der 

selten zu Besuch dorthin kommt. 

Zahlreiche kirchliche Figuren wie Frau Franke werden negativ dargestellt, während 

wenige bescheidene Geistliche doch positiv wirken, da sie an der Seite der armen Leute 

stehen und diese betreuen. Böll wendet die Methode der wechselnden Perspektive in 

Bezug auf Männlichkeit und Weiblichkeit in diesem Roman an.  

 

In Haus ohne Hüter werden zwei extrem unterschiedliche Witwen veranschaulicht. 

Wilmas materielle Not zwingt sie, immer wieder ihre Partner zu wechseln. Deshalb 

wird sie von der Gesellschaft als 'unmoralische Frau' abgestempelt. Durch diese Figur 

spiegelt der Autor die bestehende Moral kritisch wider. Im Gegensatz zu ihr steht Nella,  

die andere Kriegerwitwe, die keine materiellen Sorgen hat. Sie ist aber kritisch dem 

System gegenüber, da sie den Krieg als „Fabrik der Witwen“ betrachtet. Deshalb lehnt 

sie die Wieder-Heirat ab. Die Rache für den Tod ihres Mannes betrachtet sie am Ende 

als sinnlos. Aber dann macht sie dem Gegner klar, woran er schuldig ist. Der Rache-Akt 

wird in Billard um halb zehn460 (1959) durch die Figur Johanna Fähmel461 weiter 

konzeptionell radikalisiert, dass sie tatsächlich auf einen Minister, der ein ehemaliger 

Offizier war, zielt und schießt. Böll lässt den Schuss nicht treffen, damit die Gewalttat 

nicht als Selbstjustiz gerechtfertigt werden kann. Aber  in der Erzählung Die verlorene 

Ehre der Katharina Blum (1974) lässt er die Hauptfigur tatsächlich den Journalisten 

erschießen, der ihr durch seine Medienmacht die Ehre zerstört und den Rufmord 

verursacht hat. 

Durch die beiden verwitweten Figuren veranschaulicht Böll die sozialen Unterschiede 

und die davon abhängigen Schicksale. Wilma wirkt nach der Kriegszeit in ihrem Kampf 

um die Existenz durchaus realistisch. Im Gegensatz zu ihr ist Nella nicht fähig, ihr 

Leben ohne ihren Mann zu leben. Diese Darstellung zeigt bei allem Realismus auch 

realitätsferne Züge, durch die der Schriftsteller seine Rezipienten zum Nachdenken über 

den Krieg und dessen Folgen bringen will. 

 

In der Erzählung Das Brot der frühen Jahre wird die weibliche Figur Hedwig als ‚die 
                                                           
459 Ähnliche Verhältnisse werden auch in dem späteren Roman Fürsorgliche Belagerung geschildert. 

460 Böll, Heinrich: Billard um halb zehn. (1959). 21. Aufl. München: dtv 1993. 

461 Vgl. Böll: Billard um halb zehn. S. 201-204, 214-218, 225-228. 



 189

spät erkannte wahre Liebe’ des Erzählers geschildert. Sie ist Anlass und Ursache seiner 

Abkehr von Ulla. Im Prozess seiner Erkenntnis werden die Gegensätze der beiden 

weiblichen Figuren charakterisiert: Nach seinem Urteil gilt Ulla als ‚Unbarmherzige’ 

weil sie auf seinen Hunger nach Brot nicht reagiert, während Hedwig als ‚Auserwählte’ 

von ihm aufgewertet wird. In dieser Erzählung zeichnen sich die weiblichen Figuren 

durch keinen eigenen Willen aus, also erscheint ihre Perspektive rückwärts gewandt. 

Böll polarisiert  sie. Hedwigs Vater fördert seine Tochter und wünscht, dass sie durch 

Studium später selbständig wird, während Ulla im Betrieb ihres Vaters sicher auf 

eigenen Füßen steht. Böll lässt Hedwig selbst die traditionelle Rolle der Hausfrau462 

wählen, indem sie Walters Antrag annimmt. Hier fehlt Bölls Appell an die Frauen, dass 

sie sich weiter bilden, arbeiten und sich selbst finanzieren, um nicht von ihren Eltern 

oder ihren Ehemännern abhängig zu sein. 

Im Gegensatz zu der Erzählung Das Brot der frühen Jahre ist in dem Roman Ansichten 

eines Clowns Marie eine weibliche Figur, die zunächst zwischen zwei Männern hin und 

her gerissen, aber sich letztendlich doch selbst entscheidet463, ihren zukünftigen 

Ehemann auszuwählen, wie sie auf dem Zettel geschrieben hat, den sie bei Hans 

hinterlässt, dass sie den Weg geht, den sie gehen muss. Sie ist mit damaligen 

Gesellschaftsnormen konfrontiert, die stark durch den Katholizismus geprägt sind.  

In einem Gespräch stellt Kuschel dem Autor eine Frage, die sich auf den Roman 

Ansichten eines Clowns bezieht: 

                                                           
462 Im Herbst 2006 ist das Buch Das Eva Prinzip von Eva Herman erschienen, die ehemalige Tageschausprecherin 

appelliert an alle Frauen, zum Herd zurückzukehren. Bereits vor der Veröffentlichung bringt sie einen Artikel bei 
Cicero mit dem Titel „Der Feminismus - ein Irrtum?“, der eine starke Kontroverse auslöst. Über das Pro und 
Kontra der Meinungen hinaus ist eine Tatsache klar, dass es die Frauen heute schwer haben, Beruf und Haushalt 
miteinander zu verbinden. Ihrer Meinung nach werden wir eine heile Welt erreichen, wenn die Frauen zu Hause 
bleiben und sich um ihre Familie kümmern, vor allem den Rücken ihrer Männer stärken, die dann in Ruhe 
arbeiten und Geld nach Hause bringen. Meine Kritik an diesem Buch ist: In Hermans Behauptungen fehlen die 
Fälle, die heutzutage viel ernster als je zuvor sind, z.B. Arbeitslosigkeit oder Scheidungen, oder wenn der allein 
verdienende Ehemann plötzlich die Familie verlässt wegen einer anderen Frau oder durch einen Unfall etc. 
Außerdem sieht die Verfasserin nur die momentanen Schwierigkeiten, und hat keine Vision für die wirklich 
bessere Zukunft der Frauen, wie sie ihren Beruf mit der Familie vereinbaren können. Dafür müssen noch viele 
grundlegende Strukturen der Gesellschaft geändert werden. Bis dahin wird es ein langer, sogar sehr langer Prozess 
sein. Dies ist ähnlich wie bei den Schwarzen, die ihre Emanzipation nach vielen Kämpfen erreicht haben. Heute 
noch haben viele es nicht leicht.  

463 Diese Feststellung entspricht wahrscheinlich nicht der Intention des Autors, der eigentlich zeigen will, 
dass Marie von den Katholiken überredet wurde und darum zu Züpfner übergelaufen ist, wie Hans 
erzählt. Zu dieser Feststellung komme ich durch die Untersuchung aus der feministischen Perspektive: 
„Ich lese anders.“ (Ecker, Gisela: Poststrukturalismus und feministische Wissenschaft. Eine heimliche oder 
unheimliche Allianz? In: Aus dem Verborgenen zur Avantgarde. Hg. Hiltrud Bontrup und Jan Christian Metzler 
Hamburg: Argument Verlag 2000,  S. 143) 



 190

„Katholiken machen mich nervös, weil sie unfair sind. Und Protestanten? Die machen mich 
krank mit ihrem Gewissensfummel. Und Atheisten? Die langweilen mich, weil sie immer 
von Gott sprechen.“ Ist dieser Satz bloße Rollenprosa, oder steckt dahinter eine Erfahrung 
des Menschen Heinrich Böll?464 

Darauf antwortet Böll und nennt seine Rolle und Funktion als Schriftsteller nicht nur für 

den genannten Satz, sondern auch für den Roman: 

Er ist zunächst Rollenprosa, wie alles im Roman, nicht nur in diesem. Ich bin natürlich 
auch in diesem Roman der Vater, bin die Mutter, bin die Schwester. Ich bin auch der 
Funktionär. In solchen Dialogen kommt geschluckte, gesehene, gehörte Realität zur 
Sprache. Es handelt sich um Vorgänge, die möglicherweise nicht bewusst sind und auch 
nicht bewusst gemacht werden können. Das sind so Körner oder Stückchen, die hängen 
bleiben, die sicherlich einen Erfahrungswert besitzen – und einen Übertreibungs-
charakter.465 

Bölls Versuch, die traditionellen Begriffe umzuwerten, geht weiter in seinen späteren 

Schriften, in denen er insbesondere das Thema „ Treue“  intensiver problematisiert. So 

sind die weiblichen Figuren in ihrer bestimmten Situation sehr unterschiedlich 

dargestellt. Der Prozess der Umwertung ist im Vergleich seiner früheren und späteren 

Werke zu erkennen: Käte Bogners Forderung ihrer Trennung von ihrem Mann heißt 

nicht, dass sie untreu ist. Obwohl sie ihn liebt, sieht sie wegen ihrer materiellen Not 

keinen anderen Weg für ihre Existenz mit ihrer Familie. Bölls Grundeinstellung wird 

hier offenkundig, dass selbst bei einer Trennung die Treue der Beiden unangetastet 

bleibt. 

Das Leiden der weiblichen Figur auf Grund der Frage nach der Moralvorstellung von 

Treue wird in Haus ohne Hüter intensiviert. Besonders in der Figur Wilma Brielach 

stellt der Autor ähnliche materielle Probleme wie bei Käthe dar, aber noch extremer, 

während Nella Bach, die ebenso treu zu ihrem verstorbenen Mann ist, ein ganz anderes 

Problem hat.  

Wilma ist in ihrem Inneren ihrem ersten gefallenen Mann treu, dessen Foto an der 

wichtigsten Stelle ihres Zimmers hängt, aber ihre Suche nach einem neuen Partner wirkt 

so, dass sie untreu erscheint. Die Ursache dafür ist materiell bedingt und macht Nellas 

Weigerung, einen Heiratsantrag anzunehmen, verständlich. Durch die emanzipierte Frau 

des Bäckers, die dessen Männlichkeit kennt und nicht mit ihm schläft, wird gezeigt, 

dass bei ihr der Begriff „Treue“ keine Rolle spielt. So verbietet sie ihm auch nicht, dass 

                                                           
464 Kuschel: Weil wir uns auf dieser Erde. S. 64. 

465 Kuschel: Weil wir uns auf dieser Erde. S. 64. 



 191

er mit einer anderen Frau schläft. Ihre Toleranz und ihre Solidarität mit Wilma lassen  

es sie nicht übel nehmen, dass diese zu ihrem Mann zieht. Dies ist eine interessante 

Komposition des Dreiecksverhältnisses (zwei Frauen mit einem Mann im Gegensatz zu 

dem in Ansichten eines Clowns: Marie zwischen zwei Männern), das später im Roman 

Fürsorgliche Belagerung in variierter Form durch die Figur Helga (auch durch die 

Figur Maria Merkens im Hörspiel Hausfriedensbruch) auftaucht. 

Die weiblichen Figuren in den Schriften Bölls aus den 50er Jahren des letzten 

Jahrhunderts sind trotz ihrer schwierigen Lage treu zu ihren Ehemännern. Die Toleranz 

der Leser wird damit eingefordert. 

In dem Roman Ansichten eines Clowns ist Marie zunächst als tröstende Geliebte 

figuriert, dann  wird sie aus der Perspektive des Clowns als untreue Person gesehen, 

deren Zusammenleben mit ihm von ihren Kirchenfreunden verhindert wird. Der Autor 

kritisiert die katholische Kirche stark, zeichnet zugleich in Marie eine Gegenfigur zur 

biblischen Figur Maria, die als Heilige Jungfrau466 in der katholischen Kirche verehrt 

wird. Maries Überlaufen zu dem Katholiken kann der Clown nicht akzeptieren, sondern 

sieht es als 'Ehebruch' an, weil er mit ihr in einer Form der Ehe gelebt hat. Nur Marie 

könnte ihn von „Melancholie und Kopfschmerz“ (Clown S. 8) heilen. Römhild 

charakterisiert sie als „Idealfigur oder Schuldige“467:  

Die sukzessive Entidealisierung der zunächst prototypischen, 'reinen' Frauengestalt hat für 
die Konzeption der Außenseiterfigur in diesem Roman eine nicht unerhebliche Bedeutung 
[...]. Mit ihren heilenden Fähigkeiten entspricht Marie dennoch dem bekannten Idealbild 
[...] - in dieser Weise beschwört Hans Schnier immer wieder die für Böll charakteristischen 
Wunschprojektionen des Mütterlichen herauf.468   

Dann kommt die Verfasserin zu der Kritik Ulla Grandell Siléns, dass Marie in der 

subjektiven Perspektive des Clowns gebrochen sei und eine Gratwanderung469 zwischen 

„Hure“ und „Heilige“ vollziehe: „Wenn Silén hierin die Entwicklungsfähigkeit der 

Figur bestätigt sieht, berücksichtigt sie [...] zu wenig, daß die Beurteilung von Maries 

Persönlichkeit ebenfalls nur aus der subjektiven Sichtweise des Clowns hervorgeht“.470  

                                                           
466 Vgl. Gaube, K./Pechmann, A.: Magie, Matriarchat und Marienkult. Reinbek bei Hamburg: rororo 1986, S. 95. 

467 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 40. 

468 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 40. 

469 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 40; Silén: Maria, Leni, Katharina und ihre Schwestern. S. 28. 

470 Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 40. 



 192

Böll gebraucht die Namenssymbolik „Marie“ und „Maria“, der reinen Jungfrau. Als 

Jungfrau ist Marie zum ersten Mal mit Hans zusammengekommen. Bei der Hochzeit als 

'Braut' des anderen Mannes ist sie nicht mehr rein. Also hat sich Marie von der 

„Heiligen“ zur „Sünderin“ gewandelt471. Diese Ansicht des Autors ändert sich später, 

weil die Keuschheit der Frauen in seinen Schriften nach dem Roman Gruppenbild mit 

Dame nicht mehr wichtig ist. Die „Jungfräulichkeit“ wurde in der damaligen 

Gesellschaft als Zwangsmittel benutzt, z.B. muss Leni den von ihr nicht geliebten Alois 

heiraten, weil sie miteinander Geschlechtsverkehr hatten. Diese damalige Norm spiegelt 

der Autor in seinem Roman wider. Damit ist seine Literatur ein Zeugnis der damaligen 

Zeit und der deutschen Gesellschaft472. 

Bei der Mutterfigur Frau Schnier ist der Begriff Treue auf zwei Ebenen zu betrachten, 

nämlich in der Ehe und in ihrer politischen Einstellung. Ihre Liebe zu ihrem Mann ist 

nicht geschildert, statt dessen finden Bölls LeserInnen an manchen Stellen, dass sie den 

Pseudoschriftsteller anhimmelt. Damit zeigt der Autor ironisch, dass diese weibliche 

Figur etwas Unwahres bevorzugt. Ihre ambivalente politische Haltung zeigt eindeutig 

ihren Opportunismus: untreu dem alten NS-Regime gegenüber, dem sie als Beweis ihrer 

Loyalität sogar ihre Tochter geopfert hat, in der Romangegenwart freundlich zu den 

USA, gegen die sie gekämpft hat. Damit hinterfragt der Autor die Wirkung der Treue 

mit dem Interrogativpronomen: Für wen? In den 1970er Jahren setzt sich Böll mit 

diesem Begriff im politischen Sinne auseinander. Im Gespräch mit Kuschel schildert er 

seine Einstellung als ein ohnmächtiger jugendlicher Einzelner dem NS-Regime 

gegenüber: 

In einer Gegnerschaft zum Nationalsozialismus entstand dann wieder eine Loyalität, die 
eigentlich verspätet war, vielleicht sogar falsch. Aber für einen jungen Menschen ist es 
natürlich sehr schwer […] gegen zwei Mächte innerlich Widerstand zu leisten: Gegen den 
Staat in dieser Totalität und gegen die Kirche.473 

Ausgelöst durch die opportunistische Haltung der Mutter wird ihr Sohn Hans früh 

kritisch und verachtet die Ordnung, die die Erwachsenen geschaffen haben. Als Folge 

wird er ein regelrechter Außenseiter. Konzeptionell wird die männliche Hauptfigur als 
                                                           

471 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 40. 

472 In anderen Ländern (insbesondere in islamischen und in den meisten asiatischen Ländern) predigen Mütter heute 
noch ihren Töchtern, deren Keuschheit bis zu ihrer Heirat nicht zu verlieren, weil sie eine schützende Funktion 
gegen Geschlechtskrankheiten und Schwangerschaft hat. 

473 Kuschel: Weil wir uns auf dieser Erde. S. 67. 



 193

Antiheld dargestellt, der nicht nur von der Gesellschaft ausgestoßen, sondern auch von 

seiner Mutter „verstoßen“ (Clown 159) worden ist, die ihren jüngsten Sohn Leo 

bevorzugt, auf den sie sehr stolz ist, weil er in Allem seine Talente zeigt und dadurch 

auch beliebt ist. Der von ihr verstoßene Sohn entspricht dem, was Böll in seinen 

Frankfurter Vorlesungen als „das von der Gesellschaft als Abfall Erklärte“474  

thematisiert.  

Die Mutterfigur in Clown ist also sehr negativ dargestellt. Im Vergleich zu ihr werden 

die späteren Frauen weniger nach dem Schwarz-Weiß-Schema entworfen. 

In Gruppenbild mit Dame wird solch eine Polarisierung vermieden. Die Hauptfigur 

Leni ist im Zusammenhang der Ästhetik des Abfalls475 dargestellt. Die Beschreibung 

ihrer „Abfälligkeit“ steht gleich am Anfang des Romans: 

[Sie ist] ziemlich mittellos, seitdem sie ihre Arbeit unbegründet und ohne krank oder alt 
genug zu sein, aufgegeben hat. Da [...] bezieht sie eine Kriegerwitwenrente, deren 
Aufbesserung durch eine Sozialrente noch aussteht. Man kann wohl sagen, daß es Leni im 
Augenblick - nicht nur in finanzieller Hinsicht – ziemlich dreckig geht, besonders seitdem 
ihr geliebter Sohn im Gefängnis sitzt. (Dame 7) 

Diese Schilderung macht die LeserInnen neugierig und diese erfahren im Laufe der 

Handlung, dass Leni schwanger ist. Diese Tatsache verweist wieder auf ein spezifisches 

Problem von Frauen, besonders im Zusammenhang mit Beruf und Alter. Mit 

achtundvierzig Jahren ist das Risiko groß. Damit ist der Grund für ihre Kündigung 

geklärt. Sie wirkt nicht mehr asozial, sondern sympathisch. Dies ist eine gelungene 

Erzählstrategie mit facettenreichen Multiperspektiven vieler Auskunftspersonen. 

Bei Leni fehlt jedoch Intellektualität476, statt dessen wird sie als durchaus sinnlich und 

gefühlvoll gestaltet. Die Tatsache, dass ihr Vater sie nicht weiter fördert, als sie in der 

Schule spezifische Schwierigkeiten mit Zahlen hatte, die sie eigentlich durch 

kontinuierliche Übung hätte überwinden können, führt zur Konsequenz, dass  ihre 

mathematische Kompetenz zurückbleibt. In solcher Beschreibung scheint es, dass der 

                                                           
474  Böll: Frankfurter Vorlesungen. S. 118. 

475 Diese Thematik wird durch die männliche Figur Heinrich Gruyten zum Höhepunkt gebracht mit seinem 
Aufschrei: „Dreck, Dreck, Dreck will ich auch werden!“ 

476  Vgl. Nägele: Heinrich Böll. S. 153; Reich-Ranicki: Nachdenken über Leni G. In: Die Zeit. (10. 8. 1971) 



 194

Autor selbst zu dem damaligen klischeehaften Vorurteil über die Hauptfigur477 tendiert, 

dass Frauen in diesem Lernbereich weniger intelligent seien. Böll zeigt realistisch, dass 

Eltern damals ihren Kindern je nach Geschlecht unterschiedliche Bildung ermöglichten 

oder versagten. Daher war die Chancengleichheit der Geschlechter nicht möglich. 

In diesem Roman bearbeitet Böll das Thema „Mystifizierung“ und aufgeklärte 

„Entmystifizierung“ durch die weiblichen Figuren: Rahel mit dem Rosenwunder und 

Leni im Spiegelbild der Madonna. In Bezug auf Ziolkowskis 'typologische' Erkenntnis, 

dass die moderne Handlung seit der Säkularisierung in den Romanen „in bewußter 

Anlehnung an die Evangelien typologisch konstruiert“478 sei, sieht Balzer dieselbe 

Struktur in den Romanen Gruppenbild mit Dame und Ansichten eines Clowns und auch 

in anderen Schriften Bölls. Er benennt ein Beispiel der Typologie479: 

Trotz des wissenschaftlichen Ansehens von Lange und Ziolkowski wurde ihre Erkenntnis 
zumeist übergangen – zu wenig stimmte sie überein mit dem vorherrschenden Bild Bölls 
als 'realistischem' Erzähler. Dabei macht gerade dieses Verfahren die sog. Wirklichkeit 
deutlicher erkennbar: Leni ist nach Boris Tod „so statisch wie statuarisch“ (S. 277), „es gibt 
sie, und doch gibt es sie nicht“ (S. 435), wie Klementina formuliert. Sie ist 
zusammengesetzt aus literarischen Zitaten und biblischen Motiven und doch in aller 
Sinnlichkeit vorhanden.480 

Auch Vogt stimmt Ziolkowskis Erkenntnis zu und greift die entsprechende Textstelle 

heraus: Leni stehe „mit der Jungfrau Maria auf vertrautem Fuß“481. Er macht darauf 

aufmerksam, dass andere Kritiker bereits auf Bölls säkularisierende Erzählweise 

hingewiesen haben, besonders Wolfram Schütte, der diesen Roman als „häretische 

Marienlegende“482 bezeichnet hat. Dementsprechend schreibt der Autor in seinem 

Gedicht „Köln I“ folgende Verse in der zweiten Strophe: „Der dunklen Mutter/ durch 

                                                           
477 Im Gegensatz zu Leni stellt Böll die Nonne Rahel als hoch begabte weibliche Figur im naturwissenschaftlichen 

Bereich dar. 

478 Ziolkowski: Typologie und „Einfache Form“. S. 125. 

479 Vgl. Balzer: Das literarische Werk. S. 336-337. Den Fachbegriff Typologie akzentuiert Balzer spezifisch in der 
christlichen Gesellschaft: „’Typologie’ war ursprünglich eine Form der Bibelauslegung, die zwischen dem Alten 
und Neuen Testament Beziehungen herstellte – etwa zwischen Adam (als “Typus“) und Jesus (als „Antitypus“). 
Diese Auslegung unterstellte einen mystischen Zusammenhang zwischen Typ und Antityp, die gleichwohl als 
konkrete selbständige Gestalten gesehen wurden.“ 

480 Balzer: Das literarische Werk. S. 337. 

481 Vogt: Heinrich Böll. S. 117. 

482 Schütte, Wolfram: Häreterische Marienlegende, kräftig abgedunkelt. In: Frankfurter Rundschau. (7. 8. 1971) 



 195

Geschichte/ nicht gebessert/ steht Schmutz/ gut zu Gesicht/ in Labyrinthen/ unter der 

Stadt/ verkuppelt sie die Madonna an Dionys/ versöhnt den Sohn mit Venus/ zwingt 

Gereon und Caeser/ zur Großen Koalition/ sich selbst verkuppelt sie/an alle die guter 

Münze sind“483 Darin ist zu sehen, dass uralte heidnische Mythen, vermischt mit 

christlichen Gestalten, im Unterbewusstsein von Kölnern lebendig sind, gleichzeitig 

ironisiert Böll die übermäßigen wirtschaftlichen Interessen der Stadt. 

Die Theologin Dorothee Sölle sieht unabhängig von dem Roman die Marienfigur mit 

derem „bis zur Unkenntlichkeit“ verhüllten Körper und mit ihrer demütigen 

Körperhaltung als Symbol für das weibliche Ideal kritisch: 

So wie zur Unterdrückung der Schwarzen das Bild eines treuherzig-aufopferungsbereiten 
Onkel Tom gehörte, so gehörte zu der Frau das Bild einer verklärten, erhabenen Maria. Sie 
thront über uns. Sie ist rein, wir sind schmutzig. Sie ist entsexualisiert, wir haben sexuelle 
Probleme und Bedürfnisse. Wir können sie nie erreichen und sollen deswegen Schuld und 
Schamgefühle empfinden. Das wiederum macht demütig.484 

Als ersten Schritt gegen Idealisierung und Typisierung der traditionellen Muster stellt 

der Autor seine Frauenfiguren im Prozess der Bewusstwerdung, Selbstverwirklichung 

und mit dem Mut zur Weigerung dar. Darüber hinaus werden sie immer sinnlicher im 

Bewusstsein ihrer körperlichen Gefühle. Damit wachsen auch die Konflikte zwischen 

ihrem Bewusstsein und der Realität, deren Moral und Normen aus der Tradition eine 

Funktion wie Fesseln für sie haben. Böll bearbeitet die Problematik der 

'Unauflöslichkeit der Ehe', die biblisch begründet ist („Was Gott verbunden hat, soll der 

Mensch nicht trennen.“), in seinen frühen Schriften von dem Roman Und sagte kein 

einziges Wort bis Ansichten eines Clowns.  Das Hörspiel Hausfriedensbruch zeigt den 

Übergang zwischen der Unauflöslichkeit und der Auflösbarkeit der Ehe, die im Konflikt 

zwischen Legalismus und der Liebe der Liebenden steht. Darin soll das 

Zusammenleben Merkens mit seiner Geliebten Anna keinen Ehebruch im Sinne des 

biblischen Gebotes bedeuten, obwohl er seine Familie verlassen hat. Dieser Komplex 

der Textkonstruktion ist repräsentativ für die Spannung zwischen Äußerlichkeit und 

Innerlichkeit. Hierfür zeigt Böll vier Beispiele von Beziehungen Lenis zu ihren 

Männern: Heinrich als erste Jugendliebe, Alois als Ehemann ohne Liebe, Boris als 

                                                           
483 Böll, Heinrich: Köln 1. In: Heinrich Böll Werke 6. Hörspiele, Theaterstücke, Drehbücher, Gedichte. Hg. von 

Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer & Witsch 197(?), S. 23. 

484 Sölle, Dorothee: Sympathie. Theologisch-politische Traktate. 3. Aufl. Stuttgart: Kreuz Verlag. 1981, S. 56. 



 196

wahre Liebe und Mehmet, dessen Bitte sie erhört hat. 

Fast jede Figur im Roman Gruppenbild mit Dame hat sowohl positive als auch negative 

Seiten, die auch die Protagonistin Leni zeigt. Dennoch gibt es durchaus positiv 

dargestellte Figuren wie die Nonnen Rahel und Klementina im Gegensatz zu den 

mächtigen und einflussreichen Klerikern in den frühen Werken Bölls.  

Als männlicher Schriftsteller versucht Böll, die traditionellen Rollen zu tauschen. Dies 

ist bereits in seinen früheren Schriften zu sehen, zum Beispiel in Haus ohne Hüter durch 

die männliche Figur Albert, dessen Frau Lehrerin ist. Während sie in der Schule ist, 

bringt er die Wohnung in Ordnung. Die gleiche Rolle kann er später auch bei Nella 

übernehmen. Damit zeigt der Autor in diesem Roman, dass die traditionellen Rollen der 

Geschlechter veränderbar sind. In der weiteren gesellschaftlichen Entwicklung haben 

mehr und mehr Männer teilweise oder ganz die Hausfrauenrollen mit übernommen und 

damit zur Selbstverwirklichung der Frauen beigetragen. Leider ist dies immer noch zu 

wenig der Fall. Sonst müssen berufstätigen Frauen mit Doppelbelastung485 leben. Für 

das ideale Ziel, wie Frauen mit ihrem Beruf und mit der Familie zurecht kommen 

können, hat der Autor Böll noch keine Perspektive. Daran ist noch zu erkennen, dass er 

innerhalb seiner Sichtweise begrenzt bleibt, da ihm die frauenspezifischen 

Erkenntnisse486 fehlen, insbesondere im öffentlichen Leben, in dem die Machtverteilung 

zwischen den Geschlechtern in der Gesellschaft deutlich unterschiedlich ist. Beck 

kritisiert Böll:  

Männer haben mit der politischen und gesellschaftlichen Macht, die ihnen naturgemäß 
zuzustehen scheint, Zustände geschaffen, denen Böll äußerst kritisch gegenübersteht; 
dennoch macht er sich letztlich wenig Gedanken über das dieser grundlegenden Trennung 
innewohnende Unrecht. Im Gegenteil, Böll idealisiert die untergeordnete Rolle, die der 
Frau zudiktiert worden ist: Die Männer haben Anteil an der Macht im öffentlichen Leben; 
die Frauen spenden Trost, sind gütig und großherzig (wenn die Männer es ihnen gestatten). 
[...] Die Beziehungen der Geschlechter zueinander sind zweifellos in ihrer eigenen Art 
hochpolitisch und nehmen in praktisch allen Werken Bölls eine Zentralstellung ein. [...] 
Böll schwebt zwar sicher eine bessere Welt vor, aber auch die wäre immer noch eine auf 
den Mann als Mittelpunkt bezogene Welt.487  

Römhilds Meinung nach konstruiert Böll ein Bild, das gerade in gesellschaftskritischer 

                                                           
485 Diese wird durch die Kinder größer. Dies ist eine der vielen Ursachen der heutigen Kinderlosigkeit, insbesondere 

bei den berufstätigen Frauen. 

486 Dies ist ein entscheidendes Problem zwischen dem Schriftsteller (als Sender) und der Leserschaft (als Empfänger).  

487 Beck: Ein Kommentar aus feministischer Sicht. S. 63.  



 197

Literatur so nicht haltbar sei, weil seine Fiktionen und Dokumentationen die Frau als 

Hüterin der Erinnerung, als Helfende, Stützende, Bewahrende und insgesamt als letzten 

Hort von Menschlichkeit charakterisieren, was zu einer verzerrten Spiegelung von 

Frauenrealität führe.488  

Im Gegensatz zur feministischen Kritik werden die untersuchten Schriften mit der 

Frauenthematik überwiegend von den Rezensenten positiv bewertet. Allerdings gibt es 

zu seiner Kritik an der katholischen Kirche heftige Pro- und Kontrastimmen (besonders 

seit der Veröffentlichung des Romans Ansichten eines Clowns), weil die Ideale der 

Kirche als Institution eben anders sind als die des Autors, der seinen religiösen 

Utopieentwurf aus dem urchristlichem Leben bezieht. Daher benutzt er typologische 

biblische Denkweisen. Im Interview bei Kuschel ist Bölls Einstellung zur katholischen 

Kirche und deren Dogmen zu sehen: 

Kuschel: Wir haben es heute mit einer neuen Art „feministischer Theologie“ zu tun, die Sie 
selbst- scheint mir- ja schon sehr früh gesehen haben. Das beste Beispiel dafür ist eines 
Ihrer Gedichte, das „Köln-Gedicht“: Im Umfeld der Madonna spielt noch sehr vieles eine 
Rolle: Heidnisches, Mystisches. Gehört also diese Madonnenfigur auch in diesen ganzen 
Kosmos des Menschgewordenen? 

Böll: Natürlich. Vielleicht liegt hier auch der Ansatz für ein neues Verständnis der 
Dreifaltigkeit: Mann, Frau, beides. Ich meine jetzt nicht den Hermaphroditen. Aber die 
Geschlechtlichkeit des Menschen, auch die des Menschgewordenen, ist ja eigentlich nie 
deutlich geworden. Ich meine nicht eine Sexualität, sondern die geschlechtliche Zuordnung. 
Sie ist ja ganz unklar und durch den jansenistischen Puritanismus des 19. Jahrhunderts fast 
ganz verdrängt worden. Dieser Puritanismus hat mich geprägt, meine Eltern, meine 
Großeltern. Der ganze rheinische Katholizismus ist völlig infiltriert davon. Dieser 
Katholizismus hat mit dem fröhlichen rheinischen Katholizismus, mit diesem 
Prozessionsgetümmel, überhaupt nichts zu tun.489 

Für Böll mischen sich also strenge, kirchlich geprägte Moralvorstellungen des 

Katholizismus mit der Fähigkeit des rheinischen Menschen, diese im Alltag zu 

umgehen und leichtsinnig und fröhlich zu leben. Der rheinländische Tonfall wird durch 

die Schilderung des Clowns Hans Schnier im Gegensatz zu dem strengen und 

kriegerischen Preußentum differenzierend dargestellt. (Clown 66)  

Kuschel kennzeichnet im Aufsatz „Liebe – Ehe – Sakrament“ Bölls Besonderheit im 

Vergleich zu den anderen Schriftstellern: 

                                                           
488 Vgl. Römhild: Die Ehre der Frau ist unantastbar. S. 213-214. 

489 Kuschel: Weil wir uns auf dieser Erde. S. 74. 



 198

Wer sich unter theologischen Interessen dem Werk Heinrich Bölls nähert, wird 
überraschende Entdeckungen machen, vor allem im Blick auf eine ganze Theologie und 
Spiritualität der Ehe, ja im Blick auf ein ganz eigentümliches Verständnis der 
Sakramentalität der Ehe. Im Nachdenken über diese Sakramentalität blieb Heinrich Böll 
ganz und gar Katholik, hier gewann er sein eigenes Profil, das ihn unterschied von anderen 
Schriftstellern der Gegenwartsliteratur. Ja, wie kein anderer Schriftsteller der deutschen 
Literatur des 20. Jahrhunderts hat Böll es verstanden, das Sakramentale des Katholischen in 
vielfachen profanen Brechungen und Variationen zu beerben und umgekehrt profanen 
Ausdrucksformen von Menschen eine sakramentale Würde zu verleihen.490 

Wie negativ Bölls Kritik an der kirchlichen Partei aufgenommen wird, ist in Balzers 

Bericht zu sehen: 

Ein Anzeichen für die Wirkung seiner Aktivitäten waren Querelen im Rat der Stadt Köln, 
der Böll am 29. 4. 1983 die Ehrenbürgerschaft verlieh: Die Vertreter der CDU wollten nur 
den „meisterhaften Erzähler und Schriftsteller von Rang“ ehren, nicht jedoch den „Kritiker 
und engagierten Beobachter gesellschaftlicher Fehlentwicklung“.491 

Trotz der negativen Reaktionen hört der Autor nicht auf, die christlich geprägte 

Gesellschaft zu kritisieren. Böll vermisst einen „permanent umstrittenen Klassiker“492 in 

Deutschland wie Charles Dickens. Dazu stellt Vogt493 fest, dass Böll bereits ein Solcher 

zu dessen Lebzeiten geworden sei.  

 

Böll ist ein Autor, der sich bemüht hat, auf die Probleme der ‘Schwachen’, der 'Opfer'  

(Mann oder Frau) aufmerksam zu machen und sich durch die Literatur für Humanität 

einzusetzen. Er hat durch seine Schriften einen Wandel des Bewusstseins dargestellt 

und somit diesen Wandel in der Gesellschaft mit verursacht. Insbesondere weil sein 

Werk sowohl bei Rezensenten umstritten als auch von Feministinnen stark kritisiert 

wurde und heftige Diskussionen auslöste, wirkt er als Katalysator im allgemeinen 

Denken und Handeln. 

 

 

                                                           
490 Kuschel: Liebe – Ehe – Sakrament. S. 163. 

491 Balzer: Das literarische Werk. S. 387; vgl. Vogt: Heinrich Böll. S. 150. 

492 Böll: Frankfurter Vorlesungen. S. 54. 

493 Vgl. Vogt: Heinrich Böll. S. 151. 



 199

Literaturverzeichnis 
 

1. Primärliteratur 

1.1. Romane und Erzählungen 
 

Böll, Heinrich: Liebe ohne Kreuz. (1947) Köln: Kiepenheuer & Witsch 2003. Auch in: Heinrich 
Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 2. Hg. von J. H. Reid. Köln: Kiepenheuer & 
Witsch 2002.  

Böll, Heinrich: Die Botschaft. (1947) In: Heinrich Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 3. Hg. v. 
Frank Finlay/Jochen Schubert. Köln: Kiepenheuer & Witsch 2003. 

Böll, Heinrich: Der Zug war pünktlich. (1949) 9. Aufl. München: dtv 1977. 

Böll, Heinrich: Wo warst du, Adam? (1951) 14. Aufl. München: dtv 1984. 

Böll, Heinrich: Der Zwerg und die Puppe. (1951) In: Romane und Erzählungen I. Hg. von 
Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Böll, Heinrich: Und sagte kein einziges Wort. (1953) 11. Aufl. Köln/Berlin: Kiepenheuer & 
Witsch 1971.  

Böll, Heinrich: Haus ohne Hüter. (1954) 3. Aufl. München: dtv 1986. 

Böll, Heinrich: Das Brot der frühen Jahre. (1955) 15. Aufl. München: dtv 1994. 

Böll, Heinrich: Im Tal der donnernden Hufe. (1957) In: Das Heinrich Böll Lesebuch. München: 
dtv 1982 

Böll, Heinrich: Billard um halb zehn. (1959) 21. Aufl. München: dtv 1993. 

Böll, Heinrich: Ansichten eines Clowns. (1963) 36. Aufl. München: dtv 1987. Auch in: Heinrich 
Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 13. Hg. von Árpád Bernáth/Hans Joachim 
Bernhard/Robert C. Conrad. Köln: Kiepenheuer & Witsch 2004 

Böll, Heinrich: Gruppenbild mit Dame. (1971) 19. Aufl. München: dtv 1993. Auch in: Heinrich 
Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 17. Hg. von Ralf Schnell/ Jochen Schubert. 
Köln: Kiepenheuer & Witsch 2005. 

Böll, Heinrich: Die verlorene Ehre der Katharina Blum oder: Wie Gewalt entstehen und wohin 
sie führen kann. (1974) 28. Aufl. München: dtv 1995. 

Böll, Heinrich: Bis daß der Tod  Euch scheidet. (1976) In: Werke. Romane und Erzählungen. 
Bd. 5. 1971-1977. Hg. von Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1978. 

Böll, Heinrich: Fürsorgliche Belagerung. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979. 

Böll, Heinrich: Frauen vor Flusslandschaft. (1985) 5. Aufl. München: dtv 2001. 

Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. (1951) Köln: Kiepenheuer & Witsch 1992. 



 200

Böll, Heinrich: Romane und Erzählungen I. (1947-1951) In: Bernd Balzer (Hg.): Heinrich Böll 
Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Böll, Heinrich: Romane und Erzählungen II . (1951-1954) In: Bernd Balzer (Hg.): Heinrich Böll 
Werke.. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Böll, Heinrich: Romane und Erzählungen III . (1954-1959) In: Bernd Balzer (Hg.): Heinrich 
Böll Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Böll, Heinrich: Heinrich Böll Werke. Romane und Erzählungen IV. (1961-1970) In: Bernd 
Balzer (Hg.): Heinrich Böll Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Böll, Heinrich: Heinrich Böll Werke. Romane und Erzählungen V. (1971-1977) In: Bernd 
Balzer (Hg.): Heinrich Böll Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977.  

Hahn, Ulla: Das verborgene Wort. Stuttgart/München: Deutsche Verlags-Anstalt 2001. 

1.2. Essayistische Schriften und Reden 

Böll, Heinrich: Frankfurter Vorlesungen (1966). 2. Aufl. München: dtv 1973. 

Böll, Heinrich: Zur Verteidigung der Waschküchen. Schriften und Reden. 1952-1959. München: 
dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Über mich selbst. In: Schriften und Reden. 1952-1959. München: dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Brief an einen jungen Katholiken. (1958) In: Schriften und Reden. 1952-1959. 
München: dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Das Brot, von dem wir leben. In: Schriften und Reden. 1952-1959. München: 
dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Köln eine Stadt – Nebenbei eine Großstadt. (1953) In: Schriften und Reden. 
1952-1959. München: dtv 1985.  

Böll, Heinrich: Briefe aus dem Rheinland. Schriften und Reden. 1960-1963. München: dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Erklärung zur Einstellung der Zeitschrift „Labyrinth“. (1962) In: Briefe aus dem 
Rheinland. Schriften und Reden 1960-1963. München: dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Heimat und keine. Schriften und Reden 1964-1968. München: dtv 1985. 

Böll, Heinrich: Man muß immer weitergehen. Schriften und Reden 1973-1975. München: dtv 
1985. 

Böll, Heinrich: Zum Beispiel Schuhe. (1974) In: Man muß immer weitergehen. Schriften und 
Reden 1973-1975. München: dtv 1985, S. 103-106. 

Böll, Heinrich: Feindbild und Frieden. Schriften und Reden 1982-1983. München: dtv 1987. 



 201

Böll, Heinrich: Die Fähigkeit zu trauern. Schriften und Reden 1984-1985. München: dtv 1988. 

Böll, Heinrich: Was soll aus dem Jungen Bloß werden? Oder: Irgendwas mit Büchern. 
Bornheim: Lamuv Verlag 1981. 

Böll, Heinrich: Was ist kölnisch? In: Heinrich Böll und Köln. Hg. von Viktor Böll. Mit einer 
Wanderung durch Heinrich Bölls Köln von Martin Stankowski. Köln: 
Kiepenheuer und Witsch 1994. 

Böll, Heinrich: Versuch über die Vernunft der Poesie Nobelvorlesung, gehalten am 2. Mai 
1973. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. Hg. von Heinz Ludwig 
Arnold. Heft 33: Heinrich Böll. 2. Aufl. München: Richard Boorberg Verlag 
1974, S. 5-16. 

Böll, Heinrich: Deutsche Meisterschaft. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. Hg. von 
Heinz Ludwig Arnold. Heft 33: Heinrich Böll. 2. Aufl. München: Richard 
Boorberg Verlag, 1974, S. 27-31. 

Böll, Heinrich: Über das Angemessene. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. Hg. von 
Heinz Ludwig Arnold. Heft 33: Heinrich Böll. 2. Aufl. München: Richard 
Boorberg Verlag 1974, S. 41-44. 

Böll, Heinrich: Essayistische Schriften und Reden 1. 1952-1963. In: Bernd Balzer (Hg.): 
Heinrich Böll Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979. 

Böll, Heinrich: Essayistische Schriften und Reden II. 19642-1972. In: Bernd Balzer (Hg.): 
Heinrich Böll Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979. 

Böll, Heinrich:  Essayistische Schriften und Reden III. 1973-1978. In: Bernd Balzer (Hg.): 
Heinrich Böll Werke. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979. 

  

 1.3. Sonstige Veröffentlichung des Autors 

Böll, Heinrich: Interviews I. 1961-1978. In: Bernd Balzer (Hg.): Heinrich Böll Werke. Köln: 
Kiepenheuer & Witsch 1980. 

Böll, Heinrich: Hörspiele, Theaterstücke, Drehbücher, Gedichte. Bernd Balzer (Hg.): Heinrich 
Böll. Werke 6. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979. 

Böll, Heinrich/Linder, Christian: Drei Tage im März. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1975. 

Böll, Heinrich: Schreiben und Lesen. Gespräch mit Karin Struck. In: Interviews I. Hg. von 
Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer &. Witsch 1980. 

Böll, Heinrich: Das Heinrich Böll Lesebuch. Hg. von Viktor Böll. München: dtv 1982. 

Böll, Heinrich.: Eine deutsche Erinnerung. Interview mit René Wintzen. München: dtv 1981. 

Böll, Heinrich: Eine deutsche Erinnerung. Interview mit René Wintzen. Köln: Kiepenheuer & 



 202

Witsch 1979. 

Böll, Heinrich: Gruppenbild mit Dame. Ein Tonband-Interview mit Wellershoff. In: Die 
subversive Madonna. Ein Schlüssel zum Werk Heinrich Bölls. Hg. von Renate 
Matthaei. Köln: Kiepenheuer & Witsche 1975. 

Böll, Heinrich: Briefe aus dem Krieg 1939-1945. Bd. I & II. Herausgegeben und kommentiert 
von Hochen Schubert. Mit einem Vorwort von Annemarie Böll und einem 
Nachwort von H. Reid. Köln: Kiepenheuer und Witsch 2001. 

Hoven, Herbert (Hg.): Heinrich Böll. Die Hoffnung ist wie ein wildes Tier. Briefwechsel mit 
Ernst-Adolf Kunz, 1945-1953. Mit einem Vorwort von Johannes Rau und mit 
einem Nachwort von Herbert Hoven. München: dtv 1997. 

2. Sekundärliteratur 

Amery, Carl: Kapitulation oder Deutscher Katholizismus heute. Reinbek: Rowohlt 1963. 

Arnold, Heinz Ludwig u. Heinrich Detering: Grundzüge der Literatur- und Sprachwissenschaft. 
Bd. 1. 8. Aufl. München: dtv 1986. 

Arnold, Heinz Ludwig: Heinrich Bölls Roman „Gruppenbild mit Dame“. In: Text und Kritik. 
Zeitschrift für Literatur. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. Heft 33: Heinrich Böll. 
2. Aufl. München: Richard Boorberg Verlag 1974, S. 58-65. 

Balzer, Bernd: Das literarische Werk Heinrich Bölls. Eine Einführung und Kommentare. 
München: dtv 1997. 

Balzer, Bernd (Hg.): Heinrich Böll - Memoria 1917-1985, zum 75. Geburtstag. Bern/Berlin/ 
Frankfurt am Main; New York; Paris; Wien: Peter Lang 1992. 

Balzer, Bernd: Heinrich Böll. Ansichten eines Clowns. 1. Aufl. Frankfurt am Main: Diesterweg 
1988. 

Balzer, Bernd: Anarchie und Zärtlichkeit. In: Werke. Romane und Erzählungen. Bd. 1. 1947-
1951. Hg. von Bernd Balzer. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Beck, Evelyn T.: Ein Kommentar aus feministischer Sicht zu Bölls 'Ansichten eines Clowns'. 
In: Zu Heinrich Böll. Interpretationen. Hg. von Anna Maria dell'Agli. Stuttgart: 
Ernst Klett Verlag 1984, S. 59-64.  

Beckel, Albrecht: Mensch, Gesellschaft, Kirche bei Heinrich Böll. Mit einem Beitrag von 
Heinrich Böll: „Interview mit mir selbst“. Osnabrück: Verlag A. Fromm 1965. 

Bellmann, Werner: Heinrich Böll. Gruppenbild mit Dame. Stuttgart: Reclam 2002. 

Beth, Hanno: Heinrich Böll. Eine Einführung in das Gesamtwerk in Einzelinterpretationen. 2. 
Aufl. Königstein/Ts.: Scriptor-Verlag 1980. 



 203

Beth, Hanno: Heinrich Böll. Eine Einführung in das Gesamtwerk in Einzelinterpretationen. 1. 
Aufl. Königstein/Ts.: Scriptor-Verlag 1975. 

Beth, Hanno: Trauer zu dritt und mehreren Notizen zum politischen Publizisten Heinrich Böll. 
In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. Heft 
33: Heinrich Böll. 2. Aufl. München: Richard Boorberg Verlag 1974, S. 45-53. 

Böll, Viktor (Hg.): Heinrich Böll und Köln. Mit einer Wanderung durch Heinrich Bölls Köln 
von Martin Stankowski. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1994. 

Böll, Viktor u. Renate Matthaei, (Hg.): Querschnitte. Aus Interviews, Aufsätzen und Reden von 
Heinrich Böll. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Bontrup, Hiltrud u. Jan Christian Metzler (Hg.): Aus dem Verborgenen zur Avantgarde. 
Hamburg: Argument Verlag 2000. 

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kultur-
geschichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp Verlag 1979. 

Durzak, Manfred: Der unterschätzte Böll. In: Lesen und Schreiben. Festschrift für Manfred 
Jurgensen. Hg. von Volker Wolf. Tübingen: Francke 1995. 

Durzak, Manfred: Konsequenzen für eine Romanpoetik. In: Gespräche über den Roman. 
Formbestimmungen und Analysen. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 35-41. 

Durzak, Manfred: Ich tendiere nur zu dem scheinbar Unpolitischen. Gespräch mit Heinrich 
Böll. In: Gespräche über den Roman. Formbestimmungen und Analysen. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 128-153.  

Durzak, Manfred: Die problematische Wiedereinsetzung des Erzählers. Heinrich Böll Romane. 
In: Ders.: Gespräche über den Roman. Formbestimmungen und Analysen. 1976, 
S. 154-176. 

Durzak, Manfred: Leistungsverweigerung als Utopie. In: Die subversive Madonna. Hg. von 
Renate Mattaei. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1975. 

Durzak, Manfred: Heinrich Bölls epische Summe? Zur Analyse und Wirkung seines Romans 
„Gruppenbild mit Dame“. In: Basis 3, 1972, S. 174-197. 

Ecker, Gisela: Poststrukturalismus und feministische Wissenschaft. Eine heimliche oder un-
heimliche Allianz? In: Aus dem Verborgenen zur Avantgarde. Ausgewählte Bei-
träge zur feministischen Literaturwissenschaft der 80er Jahre. Hg. von Hiltrud 
Bontrup u. Jan Christian Metzler. Hamburg: Argument Verlag 2000.   

Eckert, Willehand: Keuschheit und Liebe bei Heinrich Böll. In: Wort und Antwort. 31/1990, 4, 
S. 157-162.  

Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums. (1841) Neu hg. v. Dieter Bergner. Leipzig: 
Reclams Universal Bibliothek (Nr. 4571-75) 1957. 

Flandrin, Jean-Louis: Familien. Soziologie - Ökonomie - Sexualität. Frankfurt am Main/Berlin: 
Ullstein 1978. 



 204

Fromm, Erich: Die Kunst des Liebens. Neu übersetzte Ausgabe. Berlin/Frankfurt am Main: Ull-
stein Materialien 1980. 

Gaube,K./Pechmann, A.: Magie, Matriarchat und Marienkult. Frauen und Religion. Versuch 
einer Bestandsaufnahme. Reinbek bei Hamburg: rororo 1986.  

Goes, Albrecht: Die Zahnpastertube in ‘Ansichten eines Clowns’. In: In Sachen Böll. Hg. von 
Marcel Reich-Ranicki. München: dtv 1977, S. 218-222. 

Götze, Karl-Heinz: Heinrich Böll. „Ansichten eines Clowns“. München: Wilhelm Fink Verlag 
1985. 

Grützbach, Frank: Heinrich Böll. Freies Geleit für Ulrike Meinhof. Ein Artikel und seine 
Folgen. Köln: Kiepenheuer und Witsch 1972. 

Güstrau, Stephan: Literatur als Theologieersatz: Heinrich Böll. „Sie sagt, ihr Kuba ist hier und 
auch ihr Nicaragua“. Frankfurt am Main: Peter Lang 1990. 

Hengst, Heinz: Die Frage nach der „Diagonale zwischen Gesetz und Barmherzigkeit“. Zur 
Rolle des Katholizismus im Erzählwerk Bölls. In: Text und Kritik. Zeitschrift für 
Literatur. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. Heft 33: Heinrich Böll. 2. Aufl. 
München: Richard Boorberg Verlag 1974, S. 17-26. 

Herlyn, Heinrich: Heinrich Böll und Herbert Marcuse: Literatur als Utopie. 1. Aufl. 
Lampertheim: Kubler 1979. 

Herlyn, Heinrich: Heinrich Böll als utopischer Schriftsteller. Untersuchungen zum 
erzählerischen Werk. Bern/Berlin: Peter Lang 1996. 

Hohoff, Curt: Die roten Fliesen im 'Tal der donnernden Hufe'. In: In Sachen Böll. Hg. von 
Marcel Reich-Ranicki. München: dtv 1977, S. 192-198. 

Hoffmann, Gabriele: Heinrich Böll. Eine Biographie von Gabriele Hoffmann. 1. Aufl. 
Bornheim-Merten: Lamuv Verlag 1986. 

Huffzky, Karin: Die Hüter und ihr Schrecken vor der Sache. In: Heinrich Böll. Eine Einführung 
in das Gesamtwerk in Einzelinterpretationen. Hg. von Hanno Beth. 1. Aufl. 
Kronberg: Skriptor Verlag 1975, S. 29-54. 

Israel, Joachim: Der Begriff der Entfremdung. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972. 

Jesse, Horst: Das Sakrament des Lammes wählen. Heinrich Bölls Katholizismus ohne 
Katholizismus. In: Lutherische Monatshefte. (28/L6) 30/1991, S. 173-177. 

Koch, Hans-Albrecht: Neuere deutsche Literaturwissenschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 1997. 

Kock, Erich: Nahe an der Realität. In: Wort und Antwort. Humor bei Heinrich Böll. 35/1994, 1. 
S. 36-41. 

Kock, Erich: Böll: und der rheinische Katholizismus. In: Moral Ästhetik Politik. Eine Dokumen-
tation der Veranstaltungen zur Heinrich-Böll-Woch im Dezember 1992. Hg. von 
Heinrich-Böll-Stiftung e.V. Köln: Heinrich-Böll-Stiftung e.V. 1993. 



 205

Kock, Erich: Der Zorn des Mitleids - Erinnerungen an Heinrich Böll. In: Akademie-Vorträge 
28. Hg. von Gerhard Krems. Schwerte: Katholische Akademie 1986. 

Korn, Karl: Heinrich Bölls Beschreibung einer Epoche. In: Der Schriftsteller Heinrich Böll. Ein 
biographisch-bibliographischer Abriß. Neu hg. von Werner Lenging. München: 
dtv 1973, S. 111-116. 

Kroll, Renate (Hg.): Gender Studies. Geschlechterforscgung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2002. 

Küng, Hans: Heinrich Böll: Humanität durch Katholizität. In: 30 Jahre Nobelpreis Heinrich 
Böll. Zur literarisch-theologischen Wirkkraft Heinrich Bölls. Hg. von Georg 
Langenhorst. Münster: LIT 2002. 

Kuschel, Karl-Josef: Weil wir uns auf dieser Erde nicht ganz zu Hause fühlen. 12 Schriftsteller 
über Religion und Literatur. München: Piper 1985. 

Kuschel, Karl Josef: Liebe - Ehe - Sakrament. Die theologische Provokation Heinrich Bölls. In: 
Heinrich Böll – Memoria. 1917-1985, zum 75. Geburtstag. Hg. von Bernd 
Balzer. Peter Lang, 1992, S. 163-178. 

Lämmert, Eberhard: Käte Hamburger - Charakterzüge ihrer Wissenschaft. In: Querelles. Bd. 8. 
Käte Hamburger.  Zur Aktualität einer Klassikerin. Hg. von J. Bossinade und 
Angelika Schaser. 2003. 

Langenhorst, Georg (Hg.): 30 Jahre Nobelpreis Heinrich Böll. Zur literarisch-theologischen 
Wirkkraft Heinrich Bölls. Münster: LIT 2002. 

Lehnick, Ingo: Der Erzähler Heinrich Böll: Änderungen seiner narrativen Strategie und ihre 
Hintergründe. (Beiträge zur neuen Epochenforschung: Bd. 15) Frankfurt am 
Main/Bern: Lang 1997. 

Lenging, Werner: Der Schriftsteller Heinrich Böll. Ein biographisch-bibliographischer Abriß. 
München: dtv 1973. 

Liebertz-Grün, Ursula: Höfische Autorinnen. Von der karolingischen Kulturreform bis zum 
Humanismus. In: Deutsche Literatur von Frauen. Vom Mittelalter bis zum Ende 
des 18. Jahrhunderts. Hg. von Gisela Brinker-Gabler. 1. Bd. München: Beck 
1998. 

Linder, Christian: Böll. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1978. 

Marcuse, Herbert: Marxismus und Feminismus. In: Schriften. Konterrevolution und Revolte. Bd. 
9. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987. 

Marcuse, Herbert: Triebstruktur und Gesellschaft. Bd. 5. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979. 

Matthaei, Renate (Hg.): Die subversive Madonna. Ein Schlüssel zum Werk Heinrich Bölls. 
Köln: Kiepenheuer & Witsch 1975. 

Matzkopski, Bernd: Erläuterungen zu Heinrich Böll. Ansichten eines Clowns. 1. Aufl. Hollfeld: 
Bange Verlag 2003. 

Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Marx-Engels Gesamtausgabe. Bis 



 206

Anfang 1844. Nebst Briefen und Dokumenten. Bd. I, erster Halbband. Glashütten 
im Taunus: Verlag Detlev Auvermann KG 1970. 

Mayer, Hans: Köln und der Clown. In: In Sachen Böll. Hg. von Marcel Reich-Ranicki. 
München: dtv 1977, S. 15-20. 

Meid, Marianne (Hg.): Erläuterungen und Dokumente. Heinrich Böll. Ansichten eines Clowns. 
Stuttgart: Reclam 1993. 

Mertin, Andreas: Brot statt Boeller? Überlegungen zum Sinngehalt einer ev. Zwischenhandlung. 
In: Praktische Theologie. Gütersloh: 34/1999, 2. S. 105-112. 

Michalka, W. u. G.  Niedhart, (Hg.): Die ungeliebte Republik. Dokumentation zur Innen- und 
Außenpolitik Weimars 1918-1933. München: dtv, 1980 

Millett, Kate: Sexus und Herrschaft. Die Tyrannei des Mannes in unserer Gesellschaft. Köln: 
Kiepenheuer und Witsch 1982. 

Moling, Heinrich: Heinrich Böll - eine „christliche“ Position? Zürich: Juris Druck + Verlag, 
1974. 

Nägele, Rainer: Heinrich Böll. Einführung in das Werk und in die Forschung. 
Literaturwissenschaft. Franfurt am Main: Athenäum Fischer Taschenbuch Verlag 
1976. 

Nielen, Manfred: Frömmigkeit bei Heinrich Böll. Annweiler: Verlag Thomas Plöger 1987. 

Petersen, Jürgen H.: Erzählerische Texte. In: Einführung in die neuere deutsche Literatur-
wissenschaft. Hg. von Jürgen Petersen/ Marina Wagner-Egelhaaf. 7. Aufl. Berlin: 
Erich Schmidt Verlag 2006, S.43-56. 

Petersen, Jürgen H. u. Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.): Einführung in die neuere deutsche 
Literatur-wissenschaft. 7. vollständig überarbeitete Aufl. Berlin: Erich Schmidt 
Verlag 2006. 

Petersen, Jürgen H.: Der deutsche Roman der Moderne. Grundlegung - Typologie - 
Entwicklung.  Stuttgart: Metzler 1991. 

Raddatz, Fritz J.: Elf Thesen über den politischen Publizisten. In: In Sachen Böll. Hg. von 
Marcel Reich-Ranicki. München: dtv 1977, S. 109-114. 

Reich-Ranicki, Marcel (Hg.): In Sachen Böll: Ansichten und Einsichten. 6. erw. Aufl. München: 
dtv 1977. 

Reid, J. H.: Heinrich Böll. Ein Zeitzeuge seiner Zeit. 1. Aufl. München: dtv 1991. 

Römhild, Dorothee: Die Ehre der Frau ist unantastbar. Osnabrück: Centaurus 1991. 

Ross, Werner: Ein Rheinländer. In: In Sachen Böll. Hg. von Marcel Reich-Ranicki. München: 
dtv 1977, S. 9-15. 

Savramis, Demosthenes: Entchristlichung und Sexualisierung - zwei Vorurteile. München: 
Nymphenburger Verlag 1969. 



 207

Schädlich, Michael: Gläubigkeit der freien Sinne. Heinrich Bölls Liebesradikalität. In: 
Lutherische Monatshefte. 31/1992, S. 555-557. 

Schnepp, Beate: Vogelflug. Vertreibungen. Fürsorgliche Belagerung. Studien zu Heinrich Bölls 
Roman „Fürsorgliche Belagerung“. Trier: Wiss. Verlag Trier 1997. 

Schütte, Wolfram: Häretische Marienlegende, kräftig abgedunkelt. (Frankfurter Rundschau 
vom 7. 8. 1971) In: Heinrich Böll Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 17. Hg. von 
Viktor Böll und Ralf Schnell in Zusammenarbeit mit Klaus-Peter Bernhard. 
Köln: Kiepenheuer & Witsch 2003.  

Schwarz, Wilhelm Johannes: Der Erzähler Heinrich Böll. 3. erw. Aufl. Bern/München: Franke 
Verlag 1967. 

Grandell Silén, Ulla: Maria, Leni, Katharina und ihre Schwestern. Eine Analyse des 
Frauenbildes in drei Werken von Heinrich Böll. In: Schriften des deutschen 
Instituts. Universität Stockholm (13) 1984. 

Sölle, Dorothee: Erinnerung an einen Freund – und Deutungen ausgewählter Texte. In: 30 Jahre 
Nobelpreis, Heinrich Böll. Hg. von Georg Langenhorst. Münster: LIT 2002. 

Sölle, Dorothee: Sympathie. Theologisch-politische Traktate. Stuttgart: Kreuz Verlag 1981, S. 
56. 

Sonnemann, Ulrich: Rheinische Alternative. In: In Sachen Böll. Hg. von Marcel Reich-Ranicki. 
München: dtv 1977, S. 128-140. 

Sowinski, Bernhard: Heinrich Böll. Stuttgart/Weimar: Metzler 1993. 

Stanzel, Franz K.: Theorie des Erzählens. 4. durchgeh. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht 1989. 

Stephan, Inge: Bilder und immer wieder Bilder. In: Aus dem Verborgenen zur Avantgarde. Hg. 
von Hiltrud Bontrup u. Jan Christian Metzler. Hamburg: Argument Verlag 2000.   

Stefan, Verena: Häutungen. 12. Aufl. München: Verlag Frauenoffensive 1978. 

Stone, Margarete: Heinrich Böll. Das Brot der frühen Jahre. Interpretation. München: R. 
Oldenbourg Verlag 1974. 

Vogt, Jochen: Gruppenbild mit Dame. In: Interpretationen. Heinrich Böll. Romane und 
Erzählungen. Hg. von Werner Bellmann. Stuttgart: Reclam 2000. 

Vogt, Jochen: Grundlagen narrativer Texte. In: Grundzüge der Literatur- und Sprachwissen-
schaft. Hg. von Heinz Ludwig Arnold und Heinrich Detering. München: dtv 
1996. 

Vogt, Jochen: Heinrich Böll. München: Verlag C. H. Beck 1987. 

Vogt, Jochen: Vom armen Heinrich  Böll, der unter die Literaturpädagogen gefallen ist. Eine 
Stichprobe. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. Hg. von Heinz Ludwig 
Arnold. Heft 33: Heinrich Böll. 2. Aufl. München: Richard Boorberg Verlag 
1974, S. 32-40. 



 208

Vormweg, Heinrich: Der andere Deutsche. Heinrich Böll. Eine Biographie. 1. Aufl. Köln: 
Kiepenheuer & Witsch 2000. 

Wagner-Egelhaaf, Martina: Literaturwissenschaft und Gender Studies. In: Einführung in die 
neuere deutsche Literaturwissenschaft. Hg. von Jürgen H. Petersen und Martina 
Wagner-Egelhaaf. 7. Aufl. Berlin: Erich Schmidt Verlag 2006. 

Wolf, Volker (Hg.): Lesen und Schreiben. Tübingen: Francke 1995. 

Ziolkowski, Theodore: Typologie und „Einfache Form“ in „Gruppenbild mit Dame“. In: 
Subversive Madonna. Hg. von Renate Matthaei. Köln: Kiepenheuer & Witsch 
1975. 

 

 

3. Sonstige Literatur 
 

Bischöfliche Ordinariate: Die Deutschen Bischöfe (23). Zur Sexualerziehung in Elternhaus und 
Schule. Erklärung der deutschen Bischöfe (Hirtenschreiben). Hg. von Sekretariat 
der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: 30. April 1979. 

Bischöfen Deutschlands und Österreichs und der Bistümer Bozen-Brixen und Lüttich (Hg.): 
Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Ausgabe für das Erzbistum 
Köln. Zur Auslegung für den Gottesdienst. Stuttgart: Katholische Bibelanstalt 
GmbH 1975. 

Die deutschen Bischöfe: Zur Sexualerziehung in Elternhaus und Schule. Erklärung der 
deutschen Bischöfe. Hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. 
Hirtenschreiben der deutschen Bischöfe. Bonn: 1979. 

Heinrich-Böll-Stiftung e.V. (Hg.): Moral Ästhetik Politik. Dokumentation der Veranstaltung zur 
Heinrich-Böll-Woche im Dez. 1992. Köln: Heinrich-Böll-Stiftung e.V. 1993. 

Herman, Eva: Das Eva Prinzip. Für eine neue Weiblichkeit. 1. Aufl. München/Zürich: Pendo 
2006. 

Koreanische Frauengruppe in Deutschland (Hg.): In die Prostitution gezwungen. Koreanische 
Frauen erinnern sich. Zeugenaussagen aus dem japanischen Asien-Paziifik- 
Krieg. 1. Aufl. Osnabrück: secolo 1996. 

Querschnitte. Aus Interviews, Aufsätzen und Reden von Heinrich Böll. Zusammengestellt von 
Viktor Böll und Renate Matthaei. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Sursum corda. Gesang- und Gebetbuch für das Erzbistum Paderborn. Paderborn: Junfermann  
1948. 

Wintzen, René: Heinrich Böll. Eine deutsche Erinnerung. (1978) Interview mit René Wintzen. 
Übers. von Annette Lallemand. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1979. 


