
 

 

 

 

 

 

Die neuen späten Opfer - 

Die Rolle der Deutschen im Zweiten Weltkrieg - 

Diskussion eines Perspektivenwechsels in der 

deutschen Literatur 

 

 

 

 

Inaugural-Dissertation  

zur Erlangung der Doktorwürde 

der Fakultät für Kulturwissenschaften 

der Universität Paderborn 

 

 

 

 

 

vorgelegt von Friederike Blome 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



 2

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
Referent: Prof. Dr. Norbert Otto Eke 

Korreferent: Prof. Dr. Dr. Hartmut Steinecke



 3

Inhalt 

 

0. Vorbemerkung............................................................................................................... 7 

 
1. Deutsche als Opfer des Zweiten Weltkriegs ................................................................. 8 

 
2. Begriffsdefinitionen .................................................................................................... 22 

2.1. Opfer – Täter ........................................................................................................ 22 

2.2. Schuld – Kollektivschuld – Kollektivunschuld ................................................... 27 

2.3. Erinnerung ............................................................................................................ 30 

 
3. Das Jahr 1945 – ein Nullpunkt in der Literatur der BRD und DDR? ......................... 40 

 
4. Zivilisten als Opfer ...................................................................................................... 46 

4.1. Die Zerstörung deutscher Städte in der Literatur der fünfziger Jahre .................. 53 

4.1.1. Gert Ledig: Vergeltung ................................................................................. 54 

4.1.2 Heinrich Böll: Der Engel schwieg ................................................................. 58 

4.1.2.1. Dreck, Müdigkeit, Hunger ..................................................................... 61 

4.1.2.2. Falsche Christlichkeit ............................................................................. 65 

4.1.3. Remarque: Zeit zu leben und Zeit zu sterben................................................ 68 

4.2. Albrecht Goes: Das Brandopfer ........................................................................... 73 

4.2.1. Vergeltung ..................................................................................................... 77 

4.3. Uwe Timm: Die Entdeckung der Currywurst ...................................................... 78 

4.4. Erinnerungen an Erlebnisse der Kindheit ............................................................ 82 

4.4.1. Dieter Forte: Der Junge mit den blutigen Schuhen ....................................... 86 

4.4.1.1. Luftangriffe aus der Sicht des Kindes .................................................... 90 

4.5. Arnulf Zitelmann: Paule Pizolka oder Eine Flucht durch Deutschland ............... 94 

4.5.1. Darstellung der Jugend im NS ...................................................................... 96 

4.5.2. Luftkrieg ...................................................................................................... 100 

4.5.3. Gesamtdarstellung ....................................................................................... 101 

4.6. Willi Fährmann: Das Jahr der Wölfe ................................................................. 102 

4.6.1. Vertreibung aus der Heimat ........................................................................ 103 

4.6.2. Die Wölfe .................................................................................................... 104 

4.6.3. Die Rote Armee........................................................................................... 106 

4.6.4. Darstellung der Flucht ................................................................................. 107 



 4

 
5. Das Bild der Wehrmacht in der Nachkriegszeit ........................................................ 109 

5.1. Westdeutsche Kriegsromane der fünfziger Jahre ............................................... 116 

5.1.1. Romane der Härte ....................................................................................... 121 

5.1.1.1. Gert Ledig: Die Stalinorgel .................................................................. 124 

5.1.2. Opferperspektive ohne Härte ...................................................................... 129 

5.1.2.1. Heinrich Böll ........................................................................................ 129 

5.1.3. Täter in der Wehrmacht .............................................................................. 134 

5.1.3.1. Erich Maria Remarque ......................................................................... 134 

5.1.3.1.1.  Änderungen in Remarques Aussage durch die Zensur ................ 138 

5.1.4. Die Wehrmacht als Vorbild ........................................................................ 139 

5.1.4.1. Peter Bamm: Die unsichtbare Flagge ................................................... 139 

5.2. Zeitgenössische Literatur der BRD zur Ausstellung „Vernichtungskrieg. 

Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“ ............................................................. 143 

5.2.1. Willi Peter Reese: Mir selber seltsam fremd .............................................. 145 

5.2.2. Antworten zur ‚Wehrmachtsausstellung’ .................................................... 149 

5.2.2.1. Arno Surminski: Vaterland ohne Väter ............................................... 150 

5.2.2.1.1. Charaktere: Robert Rosen, Walter Pusch, Heinz Godewind ......... 151 

5.2.2.1.2. Darstellung des Krieges ................................................................ 155 

5.2.2.1.3. Reflexionen über das Leben des Vaters ........................................ 158 

5.2.2.2. Ulla Hahn: Unscharfe Bilder ................................................................ 160 

5.2.2.2.1. Bezug zur Wehrmachtsausstellung ............................................... 161 

5.2.2.2.2. Darstellung des Krieges im Roman............................................... 162 

5.2.2.2.3. Charaktere Hans Musbach, Katja Wild ......................................... 163 

5.2.2.2.4. „Soldaten sind Mörder“................................................................. 166 

5.2.2.2.5. Unscharfe Bilder ........................................................................... 167 

5.3. Ergebnisse einer Ausstellung ............................................................................. 171 

 
6. DDR-Literatur ........................................................................................................... 173 

6.1. Literatur im Zeichen des Wiederaufbaus ........................................................... 174 

6.1.1. Willi Bredel: Ein neues Kapitel .................................................................. 177 

6.1.1.1. Feindbilder ........................................................................................... 177 

6.1.1.2. Täter – Opfer ........................................................................................ 179 

6.1.2. Wolfgang Joho: Das Klassentreffen................................................................ 181 

6.2. Literatur der 70er Jahre ...................................................................................... 183 



 5

6.2.1. Klaus Schlesinger: Capellos Trommel ........................................................ 186 

6.2.2. Hermann Kant: Der Aufenthalt ................................................................... 190 

6.3. Opfer in der DDR-Literatur ............................................................................... 193 

6.3.1 Christa Wolf: Blickwechsel ......................................................................... 194 

6.3.2. Dieter Noll: Die Abenteuer des Werner Holt .............................................. 197 

6.3.2.1. Darstellung der Luftangriffe auf Wattenscheid.................................... 198 

6.4. Das Bild der Wehrmacht in der Literatur der DDR ........................................... 200 

6.4.1 Franz Fühmann ............................................................................................ 204 

6.4.2 Karl Mundstock: Bis zum letzten Mann ...................................................... 206 

6.4.3. Johannes Bobrowski: Der Tänzer Malige ................................................... 209 

 
7. Väterliteratur in der BRD .......................................................................................... 213 

7.1.1. Peter Härtling: Nachgetragene Liebe .......................................................... 217 

7.1.2. Christoph Meckel: Suchbild. Über meinen Vater ....................................... 219 

7.1.3. Ruth Rehmann: Der Mann auf der Kanzel .................................................. 223 

7.1.3.1. Rezeption der Tochter .......................................................................... 225 

7.2. Neuere Väterliteratur .......................................................................................... 226 

7.2.1. Hanns-Joseph Ortheil: Abschied von den Kriegsteilnehmern .................... 227 

7.2.2. Thomas Medicus: In den Augen meines Großvaters .................................. 231 

7.2.2.1. Zeitkapsel ............................................................................................. 232 

7.2.2.2. Erschließung des Ostens – Erschließung von Erinnerungen................ 235 

7.2.2.3. Opfer oder Täter? ................................................................................. 235 

7.2.3. Uwe Timm: Am Beispiel meines Bruders .................................................. 238 

7.2.3.1. Rolle des Vaters ................................................................................... 240 

7.2.3.2. Die unterschiedlichen Formen des Schweigens ................................... 243 

7.2.3.3. Erziehung ............................................................................................. 245 

7.2.3.4. Verurteilung?........................................................................................ 246 

7.2.4. Michael Zeller: Die Reise nach Samosch ................................................... 248 

7.2.4.1. Vater-Sohn-Beziehung ......................................................................... 250 

7.2.4.2. Die Erschließung des Ostens ................................................................ 252 

7.2.4.3. Wiederholungen ................................................................................... 253 

7.2.4.4. Täter – Opfer ........................................................................................ 254 

 
8. Deutsche Opfer in der zeitgenössischen Literatur .................................................... 257 

8.1. Günter Grass: Im Krebsgang .............................................................................. 257 



 6

8.1.1. Im Krebsgang und die Nähe zur Danziger Trilogie .................................... 259 

8.1.2. Erinnerung – Verdrängung – Mythos ......................................................... 260 

8.1.3. Opfer – Täter – Zeuge ................................................................................. 265 

8.2. Tanja Dückers: Himmelskörper ......................................................................... 267 

8.2.1. Erinnerung ................................................................................................... 269 

8.2.2. Renate .......................................................................................................... 272 

8.3. Bernhard Schlink: Der Vorleser ......................................................................... 275 

8.3.1. Darstellung der Täterin ............................................................................... 277 

8.3.2. Umgang mit der Vergangenheit .................................................................. 279 

8.3.3. Banalität des Bösen ..................................................................................... 281 

8.4. Hans-Ulrich Treichel: Der Verlorene................................................................. 283 

8.4.1. Flucht .......................................................................................................... 284 

8.4.2. Wirtschaftswunder ...................................................................................... 286 

8.4.3. Die Suche nach Arnold ............................................................................... 287 

 
9. Die neuen späten Opfer ............................................................................................. 289 

 
10. Literaturverzeichnis................................................................................................. 290 

 

 



 7

0. Vorbemerkung 

 
  
Die vorliegende Arbeit ist zwischen Juni 2004 und Juli 2007 entstanden. Obwohl es 

auch weiterhin fortwährend Neuerscheinungen zum Thema gibt, war Redaktionsschluss 

für diese Untersuchung im Januar 2007. 

 

Danken möchte ich meiner Familie und Freunden für ihre Unterstützung, meinem 

Lehrer Norbert Eke für die Betreuung und nicht zuletzt der Universität Paderborn, die 

mir durch ein Stipendium eine konzentrierte und störungsfreie Arbeit über einen 

Zeitraum von zweieinhalb Jahren ermöglicht hat. 



 8

1. Deutsche als Opfer des Zweiten Weltkriegs 

Als Feuer vom Himmel fiel. Spiegel-Serie: Der Bombenkrieg gegen die Deutschen – so 

der Titel der Spiegelausgabe vom 6.1.2003. Ähnlich titeln andere Publikums-

zeitschriften wie Focus, Stern und Geo. Der Krieg aus der Perspektive der deutschen 

Zivilbevölkerung ist eines der wichtigen Themen im beginnenden 21. Jahrhundert, das 

in den Medien geballt auftritt.1 Das beweisen nicht zuletzt auch die Dokumentationen 

Guido Knopps sowie die Verfilmungen über die Bombardierung Dresdens, über die 

Flucht aus Ostpreußen und der Kinoerfolg Der Untergang, der die letzten Tage Adolf 

Hitlers im Führerbunker zeigt. Dabei wird gerade mit optischen Reizen versucht, die 

These von deutschen Opfern zu untermauern. Das unwirkliche Leben im Führerbunker 

tritt in einen grotesken Gegensatz zum Kriegsalltag inmitten der Berliner Bevölkerung. 

Die filmische Darstellung der Bombardierung Berlins sowie die Straßenkämpfe 

zwischen Wehrmacht und Roter Armee geben ein Bild der Unmittelbarkeit – allerdings 

ausschließlich auf deutscher Seite, es gibt nicht einen sterbenden Rotarmisten. Der 

Zuschauer erlebt den Krieg und kann sich mit der Bevölkerung identifizieren: Deutsche 

als Opfer des Zweiten Weltkriegs. Gerade der Kinoerfolg Der Untergang bekräftigt 

diese These und vermittelt genau das, was W. G. Sebald in seiner Züricher Vorlesung 

1997 als fehlend innerhalb der Literatur kritisiert hatte. 

Luftkrieg und Literatur  hieß die 1997 als Vorlesung gehaltene Untersuchung W. G. 

Sebalds, nach deren Aussage eben diese beiden Begriffe nur wenig miteinander zu tun 

haben. „Trotz der angestrengten Bemühung um die sogenannte Bewältigung der 

Vergangenheit scheint es mir, als seien wir Deutschen heute ein auffallend 

geschichtsblindes und traditionsloses Volk.“2; was nicht zuletzt darauf zurückzuführen 

sei, dass sich die Literatur des letzten halben Jahrhunderts dem großen Thema der 

Zerstörung Deutschlands durch alliierte Bomber verweigert habe. Zwar nennt und 

bespricht Sebald einzelne Werke, wie z. B. Erich Nossacks Bericht über den Hamburger 

Feuersturm Der Untergang, Hermann Kasacks Stadt hinter dem Strom sowie Peter de 

Mendelssohns Die Kathedrale, viele Arbeiten über Bombardierungen deutscher Städte 

werden von ihm aber außer Acht gelassen.  

                                                 
1 „Soviel Hitler war nie. Die mediale Gegenwart des „Führers“ sechs Jahrzehnte nach dem Ende des 
„Dritten Reiches“ übertrifft nicht nur bei weitem seine öffentliche Präsenz in den Monaten vor dem 
„Untergang“ im Bunker; sie läßt auch alle Hitler-Wellen der vergangenen Dekaden flach erscheinen. Eine 
Flut von Filmen, Fernsehbildern und Erinnerungen bringt uns, den Nachgeborenen, „1945“ näher denn 
je.“ Frei, Norbert: 1945 und wir. Das Dritte Reich im Bewußtsein der Deutschen. München: 2005. S.7. 
2 Sebald, W. G.: Luftkrieg und Literatur. Frankfurt /M.: 2002. S.6. 



 9

Sebalds Kritik wird in der 2002 erschienenen Novelle Im Krebsgang von Günter Grass 

wieder aufgenommen. Grass lässt in seiner Novelle ‚den Alten’ sprechen, der es als 

bodenloses Versäumnis kritisiert, den Opfern unter der deutschen Bevölkerung nie eine 

Stimme verliehen zu haben. Dieses öffentliche Bekenntnis zu deutschen Opfern hat 

nicht nur der Novelle zu guten Verkaufszahlen verholfen, sondern auch dem Thema 

einen breiten Raum in den Medien ermöglicht. Das Thema wurde in der Öffentlichkeit 

angenommen, als habe vorher niemand über den Luftkrieg der Alliierten, Flucht und 

Vertreibung oder den Untergang der Gustloff geschrieben. Dabei ließen sich einige 

Schriftsteller aufzählen, die sich dem Thema ausführlich angenommen hatten. In der 

Erzählung Leviathan widmet sich Arno Schmidt bereits 1949 den Luftangriffen auf 

deutsche Städte – „Einmal ganz fern schweres erdbebengleiches Rollen. Lange. Wie ein 

Riesenluftangriff. Dresden? Gott spaziert auf Bombenteppichen.“3 Erich Maria 

Remarque gibt den Bombenangriffen auf eine nicht namentlich erwähnte Stadt in 

Deutschland in seinem Roman Zeit zu leben und Zeit zu sterben (1954) viel Raum. Die 

Situation ist eindringlich beschrieben und der Leser erfährt die Szenerie außerhalb des 

Luftschutzbunkers. Ledigs Roman Vergeltung (1956) gibt eine Stunde während eines 

Angriffs wieder und zwar aus verschiedenen Perspektiven: aus der der 

Bomberbesatzung, aus der eines älteren Ehepaares, das in der Wohnung geblieben ist, 

aus der Perspektive jugendlicher Flakhelfer sowie der Bevölkerung im Luftschutzkeller. 

Christoph Meckel erinnert in einer kurzen Erzählung Der Brand (1983) seine Eindrücke 

vom Brand Freiburgs, in Ralph Giordanos Roman Die Bertinis (1982) gibt es eine 

Szene über die Bombardierung Hamburgs ebenso wie in Uwe Timms Novelle Die 

Entdeckung der Currywurst (1993). Der Junge mit den blutigen Schuhen (1995) stellt 

ebenfalls eine Erinnerung an die Bombardierungen dar. Aus der Sicht eines Jungen 

schildert Dieter Forte die Bedrohung und das spätere Leben in den Ruinen Düsseldorfs. 

Martin Walsers Roman Die Verteidigung der Kindheit (1991) erzählt das Leben des 

Martin Dorn von der Nachkriegszeit bis zu seinem Tod 1987. Gegenstand sind die 

Liebe zu seiner Mutter und die erlebte Zeit und trotzdem wird immer wieder der 

Ausgangspunkt seines Lebens benannt: die Zerstörung Dresdens. Eine Sammlung von 

Augenzeugenberichten, Tagebucheintragungen und Erinnerungen bildet das 

Mammutwerk Echolot von Walter Kempowski – „dieser gewaltige Stimmenchor aus 

dem Krieg“4 –, das in insgesamt fünf Ausgaben über einen Zeitraum von zwölf Jahren 

                                                 
3 Schmidt, Arno: Leviathan. 1970. S.76. 
4 Hage, Volker: Feuer vom Himmel. Luftkrieg und Literatur oder: Ein deutsches Erzähltabu. In: 
Propheten im eigenen Land. München: 1999. S.314. 



 10

herausgegeben worden ist. Zwei weitere wichtige Romane über die Zerstörung 

Dresdens sind von Ausländern verfasst worden: Het sternen bruidsbed (1959)5 von 

Harry Mulisch und Slaughterhouse-Five or The Children’s Crusade (1969)6 von Kurt 

Vonnegut.  

Die von Sebald und Grass kritisierte Leerstelle innerhalb der Literatur existiert folglich 

in dieser Form nicht. Die deutsche Vergangenheit ist bestimmend für die 

Nachkriegsliteratur geworden und findet in einem Großteil der Werke zumindest am 

Rande Gehör.7 Natürlich geht es Sebald um mehr, nämlich um eine konzentrierte 

Auseinandersetzung mit dem Leben und dem Leiden der deutschen Opfer. Erich 

Nossack findet die Anerkennung Sebalds auf Grund seiner ausführlichen Schilderung 

der Katastrophe8. Sebald fordert die unmittelbare Erfahrung der Katastrophe, den 

möglichst authentischen Bericht. Eine derartige Forderung  provoziert zwangsläufig die 

Frage nach deutscher Täterschaft, die auch in den Medien als unmittelbare Reaktion auf 

die Züricher Vorlesung folgte. Darf von Deutschen so ausschließlich über deutsche 

Opfer gesprochen werden, ohne die deutsche Vorgeschichte mit einzubeziehen? Daraus 

mag sich ein Grund ableiten, warum Grass’ Novelle auf so viel Zustimmung stieß. Als 

Erfolgsautor der Danziger Trilogie hatte sich Grass einen Namen gemacht, indem er als 

einer der Wenigen deutsche Schuld angemahnt und als solche benannt hatte. Sich selbst 

miteingeschlossen, beschreibt er die Begeisterung des Kleinbürgertums für den 

Nationalsozialismus sowie die Verweigerungshaltung der fünfziger Jahre. Somit wird 

von Grass nicht nur auf die erste, sondern auch auf Die zweite Schuld9 hingewiesen, wie 

Ralph Giordano 1987 seinen Rückblick auf die deutsche Nachkriegsgesellschaft nennt. 

Darin beschreibt er eben jenes im gesamten Bundesgebiet festzustellende Verhalten 

eines Großteils der Bevölkerung, das auch der Romanfigur Oskar Matzerath in Die 

Blechtrommel bereits Jahre zuvor deutlich auffällt: Die Erinnerung an die vergangenen 

Jahre wird verweigert, man stürzt sich in die Arbeit und widmet sich konzentriert dem 

Wiederaufbau. Opfer, die durch eigenes Fehlverhalten entstanden sind, werden dagegen 

möglichst aus der Erinnerung verbannt. Alexander und Margarete Mitscherlich nennen 

es Die Unfähigkeit zu trauern10. Sowohl Giordano als auch die Mitscherlichs weisen 

                                                 
5 Der Roman ist 1960 im deutschen unter dem Titel Das steinerne Brautbett erschienen. 
6 In Deutschland ist der Roman 1970 unter dem Titel Schlachthof 5 oder Der Kinderkreuzzug erschienen. 
7 „Sicher ist, daß es kaum ein bedeutendes Werk der deutschen Nachkriegsliteratur gibt, das nicht das 
Thema Nationalsozialismus und Krieg enthielte, in welcher Verdünnung oder welcher Verfremdung auch 
immer.“ Brettschneider, Werner: Zorn und Trauer. Berlin: 1979. S.44. 
8 Nossak, Erich: Der Untergang. 1948. 
9 Giordano, Ralph: Die Zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. Zürich: 1987. 
10 Mitscherlich, Alexander & Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. (1967). München: 2001. 



 11

dezidiert darauf hin, dass es nur eine offizielle Annahme der Schuld gegeben hat, für die 

deutsche Bevölkerung persönlich dagegen nicht. In der Mehrheit hat die deutsche 

Bevölkerung die Verantwortung für die Vergangenheit abgelehnt. Es ist also wichtig, 

zwischen diesen beiden Ebenen zu unterscheiden. So hat es zwar auf offizieller Ebene 

keine Beschäftigung mit deutschen Opfern gegeben, sehr wohl aber auf persönlicher. 

Die Wahrnehmung beider Parteien läuft also in beiden Punkten konträr. 

Familiengedächtnisse haben deutsche Opfer gespeichert, in der Erinnerung sind diese 

sehr viel präsenter als die, die durch den deutschen Rassenwahn entstanden sind. Die 

Themengewichtung in der Literatur verhält sich ähnlich wie die Reflexion der 

Vergangenheit durch die Bevölkerung. Verweise auf die Zeit des Nationalsozialismus 

und den Krieg finden sich permanent, die Vergangenheit ist präsent. Direkte 

Auseinandersetzungen mit der eigenen Tätervergangenheit gibt es nur vereinzelt, mit 

zunehmender Distanz zum Kriegsende häufiger. Genau umgekehrt verhält es sich mit 

der Auffassung, zum Kreis der Opfer zu gehören. In den fünfziger Jahren handelt es 

sich dabei um eine verbreitete Sichtweise, die zwar auf Dauer bestehen bleibt, sich aber 

auf Druck der nachfolgenden Generation zurücknimmt und nur privat gepflegt wird. Die 

Kurzgeschichten Wolfgang Borcherts – in der unmittelbaren Nachkriegszeit verfasst –   

spiegeln sehr genau den Blickwinkel der Bevölkerung. Die Schuttberge innerhalb der 

Großstädte nehmen Kontur an ebenso wie die Ratten, die genug Nahrung unter den 

Trümmern finden.11 Die unter dem Schock der Bombardierungen wahnsinnig 

gewordenen Menschen12 beschreibt Borchert ebenso wie den Hunger.13 Dezidiert wird 

der Zustand der Menschen dargestellt, in der Kurzgeschichte Nachts schlafen die Ratten 

doch besonders das Leid der Unschuldigen, der Kinder. Die von Borchert dargestellten 

Menschen sind Opfer eines großen zerstörerischen Krieges ohne Kontext, ohne Schuld. 

 

Auch da, wo man eigentlich erwarten müsste, auf Eingeständnisse von Schuld zu 

treffen, nämlich in den Romanen, in denen die Wehrmacht und der Krieg in Russland 

im Mittelpunkt stehen, existieren diese nicht. Der Kriegsroman bildet ein eigenes Genre 

und findet in den fünfziger Jahren großen Absatz in Westdeutschland. Deutsche 

Soldaten werden als Opfer der eigenen nationalsozialistischen Regierung dargestellt 

                                                 
11 Vgl. Borchert, Wolfgang: Nachts schlafen die Ratten doch. In: An diesem Dienstag. Neunzehn 
Geschichten. Hamburg: 1947. 
12 Vgl. Borchert, Wolfgang: Die Küchenuhr. In: An diesem Dienstag. Neunzehn Geschichten. Hamburg: 
1947. 
13 Vgl. Borchert, Wolfgang: Die drei dunklen Könige. In: An diesem Dienstag. Neunzehn Geschichten. 
Hamburg: 1947. 



 12

sowie als Opfer der Roten Armee. Dabei erfüllt diese Art der Darstellung einen 

wichtigen Zweck für die westdeutsche Nachkriegsgesellschaft, liefert sie doch die 

Argumente gegen den Kommunismus und vor allem die Rechtfertigung für den 

Vernichtungskrieg gegen die Sowjetunion. Folglich hat sich auf westdeutscher Seite im 

Bezug auf den Krieg der Wehrmacht kein Bewusstsein von Schuld entwickelt, der Kalte 

Krieg hat über vierzig Jahre eine Auseinandersetzung verhindert.  

Der Vernichtungskrieg gegen die Sowjetunion wurde erst 1995 durch die Ausstellung 

des Hamburger Instituts für Sozialforschung „Vernichtungskrieg. Verbrechen der 

Wehrmacht. 1941-1944.“ in den Mittelpunkt des Interesses gerückt. 

Bezeichnenderweise provozierte die Ausstellung einen Skandal und gab auf diese Weise 

den Anstoß zur Erinnerung und Reflexion, gleichzeitig aber auch zu literarischen 

Neuerscheinungen, die sich mit der Ausstellung und Darstellungen des Krieges selbst 

beschäftigen. Am Beispiel des 2003 erschienenen Romans Unscharfe Bilder von Ulla 

Hahn wird die Brisanz des Themas deutlich und zwar in der Art und Weise, wie Ulla 

Hahn den Konflikt und die Personen darstellt. Sie ist derart bemüht, dem Thema gerecht 

zu werden und auf provokante Punkte zu verzichten, dass sie ihrem Werk damit schwer 

schadet, was in der Kritik auch genauso aufgenommen worden ist.14 Ulla Hahn versucht 

einen Spagat zwischen den Aussagen der „Wehrmachtsausstellung“ und 

Wehrmachtserfahrungen innerhalb der eigenen Familie, beide Positionen sollen 

miteinander vereint und schließlich unter der Chiffre ‚unscharfe Bilder’ erklärt werden. 

Sie versucht, beide Positionen – die des Weltkriegsteilnehmers und die der 

nachgeborenen Tochter – verständlich zu machen und jede Sichtweise aus 

verschiedenen Perspektiven zu beleuchten, so dass abschließend alles verständlich wird. 

Damit zeigt der Roman, wie viel Zündstoff das Thema enthält, eben gerade weil die 

Autorin versucht hat, alles richtig zu machen. Auf diese Weise handelt es sich bei dem 

Roman nur noch um eine Art Lehrbuch, dem es sowohl an Glaubwürdigkeit als auch an 

literarischer Qualität mangelt.  

Im Gegensatz dazu stehen die Romane der fünfziger Jahre, die größtenteils  unbefangen 

die deutschen Soldaten als Opfer darstellen. Ausführlich hat sich die 

Literaturwissenschaft dem Kriegsroman der fünfziger Jahre gewidmet und seine 

Bedeutung für die Nachkriegsgesellschaft und den Kalten Krieg analysiert. Für die 

                                                 
14 „Ulla Hahn hat hier ein wichtiges Thema gefunden. Ihre Absichten sind aller Ehre wert. Aber nicht nur 
die Bilder sind unscharf, der ganze Roman leidet an diesem Mangel.“ Scheller, Wolf: Und du? Ulla Hahn 
über die Last der Erinnerung. In: Rheinische Post. Nr. 221. 23.9.2003. In ähnlicher Weise äußern sich 
auch Hans-Herbert Räkel: Warst du das, Vater? In: Süddeutsche Zeitung Nr. 215. 18.9.2003, sowie Hans-
Christian Kosler: Immer dagegen und immer dabei. In: Neue Zürcher Zeitung Nr.209. 10.9.2003.  



 13

Interpretation der zeitgenössischen Literatur als Grundstein für das Selbstverständnis 

der Nachkriegsgesellschaft und damit auch für die Ausstellung über 

Wehrmachtsverbrechen ist sie von entscheidender Bedeutung und wird aus diesem 

Grund auch ausführlich dargestellt. Somit werden die unterschiedlichen Sichtweisen auf 

die Rolle der Wehrmacht deutlich. 

Die Hamburger Ausstellung bildet nicht den ersten Skandal im Bezug auf die deutsche 

Vergangenheit. Seit Mitte der achtziger Jahre sind wiederholt Versuche, die 

Vergangenheit zu erinnern, zu Skandalen ausgeweitet und in den Mittelpunkt der 

öffentlichen Aufmerksamkeit gerückt worden: der Besuch Helmut Kohls und Ronald 

Reagans auf dem Soldatenfriedhof Bitburg (1985), der Historikerstreit (1986)15, die 

Jenninger-Rede (1988), das Buch Hitlers willige Vollstrecker von Daniel Goldhagen 

sowie die dazugehörige Lesereise (1996), die Walser-Bubis-Debatte (1998).16 Der 

Umgang mit der Vergangenheit provoziert Skandale, gerade weil es nie zu einer 

ausführlichen Aufarbeitung gekommen ist. Ist in der Literatur die nationalsozialistische 

Vergangenheit Thema und als deutsche Schuld angeprangert, geht es darüber hinaus 

auch oft um die Verweigerungshaltung der Nachkriegsgesellschaft. Diese 

Verweigerungshaltung bezieht sich auch auf die Literatur, sowohl auf die Darstellung 

deutscher Opfer der alliierten Bombardierung – dargestellt in dem Roman Vergeltung 

von Gert Ledig – als auch auf die Darstellung deutscher Schuld, die Erich-Maria 

Remarque bereits 1954 in seinem Roman Zeit zu leben und Zeit zu sterben aufzeigte. 

Ledigs Roman verweigerten sich die Leser, Remarques Roman verweigerte sich bereits 

der Verlag, indem er Teile des Romans änderte, entschärfte und in seiner Aussage völlig 

umwandelte. Die von Remarque dargestellten deutschen Täter, die eindeutig Schuld auf 

sich laden, wurden durch Änderungen zu Opfern stilisiert. Der Roman liegt erst seit 

1989 wieder im Original vor.  

 

Das Bild eines schwermütigen Schockzustands entwarf Heinrich Böll bereits 1950. Der 

Roman Der Engel schwieg zeigt, dass sich die totale Zerstörung der Städte auch auf das 

Innere der Menschen auswirkt und diese in ihrem Zustand lähmt. Bölls Sichtweise auf 

                                                 
15 Beim Historikerstreit handelte es sich um eine Kontroverse unter Historikern, die von Jochen Habermas 
ausging, der in  „Die Zeit“ vom 11.7.1986 anderen Historikern, besonders aber Ernst Nolte, vorwarf, den 
Nationalsozialismus sowie seine Verbrechen an Juden zu relativieren. 
Ausführlich analysiert Wolfgang Wippermann die Argumentation Ernst Noltes und seinen Vergleich von 
Kommunismus und Nationalsozialismus, Archipel Gulag und Auschwitz sowie dessen Forderung nach 
einem Schlussstrich unter die nationalsozialistische Vergangenheit. Vgl. Wippermann, Wolfgang: 
Totalitarismustheorien. Die Entwicklung der Diskussion von den Anfängen bis heute. Darmstadt: 1997. 
16 Vgl. auch Aleida Assmann: Geschichtsvergessenheit – Geschichtsversessenheit. Stuttgart: 1999. S.21. 



 14

die unmittelbare Nachkriegszeit ist zu seinen Lebzeiten nicht mehr veröffentlicht 

worden. Der Verlag befand, dass eine derartige Schilderung den Lesern nicht zugemutet 

werden könne. Die Protagonisten des Romans nehmen ihre Umwelt wahr und begreifen 

ihre Situation, was ebendiese Erschütterung und Lähmung bewirkt. Der daraus 

resultierende Stillstand verhält sich dem gewünschten Neuaufbau, dem gewollten 

Vergessen kontraproduktiv gegenüber. Der Roman war also nicht nur zu schwermütig, 

sondern vielmehr von seiner Aussage her unpassend. Eine Anregung, das Geschehen 

wahrzunehmen, die Umwelt zu begreifen und mit dem Durcharbeiten anzufangen war 

unerwünscht. Heinrich Böll beschreibt in Der Engel schwieg die deutsche Bevölkerung 

als Opfer der totalen Zerstörung. Von daher widerspricht die Zurücknahme durch den 

Verlag zunächst der Auffassung, man habe sich anfangs nur mit dem eigenen Schicksal 

befasst und sich selbst als Opfer darstellen wollen. Böll benennt Deutsche als Opfer, 

warum also sollten Deutsche eine derartige Darstellung nicht lesen wollen? 

Bölls Auseinandersetzung ist zu eindringlich und tiefgreifend. Im Gegensatz zu dem, 

was von der Bevölkerung gewünscht wird, bleibt er nicht an der Oberfläche, sondern 

beschreibt die Wirklichkeit. Das gleiche gilt für den Roman Vergeltung von Gert Ledig. 

Eine derart tiefgreifende Analyse zieht weitere Fragen nach sich, d. h. eine 

Auseinandersetzung mit dem eigenen Schicksal fragt nach den Anfängen und damit 

nach deutscher Täterschaft. Böll ist wiederholt vorgeworfen worden, sich nicht mit 

eigener Täterschaft befasst zu haben. Tatsächlich ist das direkt auch in keinem seiner 

Romane der Fall, es werden allerdings Ansätze zum Nachdenken gegeben.  

Jochen Vogt hat die These aufgestellt, dass die Literatur sich stellvertretend für eine 

Gesellschaft, die Erinnerungen abgewehrt habe, mit der Vergangenheit 

auseinandergesetzt und für diese getrauert habe.17 Dem ist eindeutig zu widersprechen, 

da Trauer ein Bekenntnis zur Schuld voraussetzt, das aber in der westdeutschen 

Literatur nur sehr vereinzelt zu finden ist. Natürlich hat Vogt in dem Punkt Recht, wenn 

er darlegt, die Literatur habe die Zeit des Nationalsozialismus sowie den Krieg zu einem 

ihrer Hauptthemen gemacht; von eigener Schuld ist dagegen nur vereinzelt die Rede. 

Gerade Heinrich Böll ist dafür ein gutes Beispiel, geht es ihm doch vorrangig in seinen 

Werken um eine Auseinandersetzung mit der Vergangenheit. Nationalsozialismus, 

                                                 
17 Vgl. Vogt, Jochen: ‚Erinnerung ist unsere Aufgabe’. Über Literatur, Moral und Politik 1945-1990. 
Opladen: 1991. S.12. Vogt schwächt diese These im Folgenden ein wenig ab, wenn er zu bedenken gibt: 
„Literatur steht in Gefahr, zur Alibi-Institution zu werden: Man verlangt von ihr, was in Wahrheit doch 
nur die Gesellschaft als ganze zu leisten vermöchte. Nicht nur diese allgemeine Überlegung sollte uns vor 
einer kompensatorischen Überhöhung der literarischen Erinnerungsarbeit warnen, sondern auch der 
genaue Blick auf die Texte selbst.“ S.13. 



 15

Zweiter Weltkrieg und Wiederaufbau der fünfziger Jahre sind immer präsent, genauso 

wie die Kritik an der Bereitschaft der Nachkriegsgesellschaft, die Vergangenheit zu 

vergessen; um Auschwitz geht es dagegen nie.18 Hannah Arendt beschrieb das 

Konzentrationslager als ein „System[] des Vergessens“19, weil dort Menschen vor ihrem 

wirklichen physischen Tod bereits getötet wurden und zwar durch den Verlust ihrer 

Identität. Der Verlust aller persönlichen Gegenstände sowie die Tätowierung einer 

Nummer raubt die Individualität. Das Nichterinnern und ‚Nichts-gewusst-haben’ der 

Nachkriegsgesellschaft komplettiert diesen Vorgang. Adorno hat diese Tatsache wie 

folgt formuliert: „Die Ermordeten sollen noch um das einzige betrogen werden, was 

unsere Ohnmacht ihnen schenken kann, das Gedächtnis.“20 Die ermordeten Juden haben 

im Gedächtnis der Nachkriegsgesellschaft keinen Platz gefunden und auch nicht 

stellvertretend in der frühen bundesdeutschen Literatur.21 Auschwitz existiert hier 

allenfalls am Rande. Eine der wenigen  Ausnahmen bildet die Novelle Albrecht Goes’ 

Das Brandopfer.  

Die Gedichte Paul Celans und Nelly Sachs sowie der Roman Jakob der Lügner von 

Jurek Becker haben in der Bundesrepublik viele Leser gefunden, davon abgesehen aber 

ist den jüdischen Opfern von nicht-jüdischer Seite aus keine Stimme verliehen worden.  

 

Zu Sebalds Vorwurf, sich nicht mit deutschen Opfern beschäftigt zu haben, hat es viele, 

zumeist gegensätzliche Äußerungen gegeben. Sebalds These wurde vielfach bestätigt, 

aber auch widerlegt, da es Literatur gibt, die das Gegenteil beweist. Die Antwort ist 

zwiespältig: Gemessen an dem, was Deutsche in der zweiten Hälfte des Krieges 

innerhalb Deutschlands bzw. was Ostpreußen und Schlesier in den letzten 

Kriegsmonaten erlebt haben, gibt es nur wenig Literatur. Das Erlebte ist nur vereinzelt 

                                                 
18 „So paradox es klingt: Der Holocaust ist für die deutsche Literatur nie ein Thema gewesen. Wohl 
waren die Schuld und der Schrecken präsent in nahezu allen literartheoretischen Debatten und Diskursen 
der Nachkriegszeit, auch im allgemeinen Streit darüber, was Gedichte und Geschichten in der zweiten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts noch vermögen, aber in den Romanen selbst tauchte der Massenmord 
allenfalls am Rande auf. Auschwitz war kein Thema für die, die dort nicht gelitten hatten.“ Hage, Volker: 
Der lange Schatten der Tat. Holocaust-Romane der Nachgeborenen. In: Propheten im eigenen Land. Auf 
der Suche nach der deutschen Literatur. München: 1999.  S.301. 
19 Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. 
20 Adorno, Theodor W.: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit? Frankfurt /M.: 1977. S.557 ff. 
21 „Es waren nicht die Werke der Geschichtsschreibung, sondern es ist 1979 die TV-Serie Holocaust 
gewesen, der die erste große moralische Erschütterung der ganz normalen Deutschen über das, was sie, 
ihre Eltern und Großeltern zwischen 1933 und 1945 getan hatten, bewirkte, indem es zum ersten Mal aus 
der Perspektive des Opfers auf die verschiedenen Dimensionen der Vernichtungspolitik sah. 1994 kam 
Schindlers Liste in die Kinos und enthüllte einem darüber bemerkenswert erstaunten Volk, dass man hätte 
(und hatte) anders handeln können.“ Reemtsma, Jan Philipp: Über Daniel Goldhagen. In: Deutschlands 
willige Vollstrecker? Hg. v.  Andreas W. Mytze.  Heft Nr.102. 1997. S.15. 
 



 16

schriftlich verarbeitet worden. Zieht man in Betracht, in welchem Umfang von 

Deutschland seit 1933 Aggressionen ausgegangen sind und wie diese im Anschluss an 

1945 reflektiert worden sind bzw. was sich davon in der Literatur wiedergefunden hat, 

dann kann man daraus schließen, dass die Erinnerung an das erlebte Leid doch einen 

relativ großen Raum im literarischen Gedächtnis eingenommen hat. Das 

Opfergedächtnis hat von Anfang an, zumindest im persönlichen Bereich, stark mit dem 

Tätergedächtnis konkurriert, wenn nicht dieses sogar verdrängt. 

 

Über die Verbrechen bzw. die Schuld der Eltern haben sich erst eine Generation später 

die Kinder, die sogenannte Zweite Generation, verständigt. In der Literatur ist dieses 

Interesse an den Lebensumständen der Eltern ganz eindeutig in der Väterliteratur 

festzustellen. Die unter diesem Titel zusammengefassten Werke sind größtenteils in den 

beiden Jahren 1979/80 erschienen. Damit fällt diese Fülle von Auseinandersetzungen 

mit der NS-Vergangenheit der Eltern mit der TV-Serie Holocaust zusammen, die 

erstmals seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs den Fokus auf die Judenvernichtung 

lenken konnte.22 Die Nachgeborenen beginnen sich dafür zu interessieren, inwieweit die 

eigenen Eltern involviert gewesen sind. Dabei wird eindeutig nach der Schuld gefragt, 

die teilweise nur mühsam ans Licht gebracht werden kann. So ist in vielen Fällen nicht 

die Zeit von 1933 bis 1945 selbst, sondern vielmehr der spätere Umgang damit 

Mittelpunkt des Interesses. Dieses plötzliche Interesse steht in einem starken Kontrast 

zum vorherigen Desinteresse der Ersten Generation, resultiert aber daraus.  

 

Durch den Umstand der Teilung Deutschlands nach 1945 sowie der Wiedervereinigung 

1990 ergibt sich eine weitere literarische Sichtweise auf den Umgang mit der 

Vergangenheit. Auch in der Literatur der DDR ist die Zeit von 1933 bis 1945 ein 

Thema und ebenso wie in der BRD unterschiedlichen Strömungen unterworfen, die 

allerdings denen der BRD gänzlich zuwider laufen. So findet sich die 

bundesrepublikanische Überzeugung von einer ‚sauberen’ Wehrmacht nicht in der 

DDR-Literatur, werden doch hier bereits in den fünfziger Jahren Täter auch als solche 

benannt. Die DDR verleugnet die Vergangenheit auf andere Weise; zwar wird Schuld 

                                                 
22 Wolfgang Wippermann spricht in diesem Zusammenhang von einem ersten Paradigmenwechsel, „bei 
dem nicht mehr die Geschichte von ‚Verfolgung und Widerstand’ der Deutschen, sondern die Ermordung 
der (meist ausländischen) Juden, Sinti und Roma und angehörigen der slavischen Völker sowie der sog. 
‚Erbkranken’, ‚Asozialen’ und Homosexuellen im Mittelpunkt des Interesses standen“. Wippermann, 
Wolfgang: Totalitarismustheorien. Die Entwicklung der Diskussion von den Anfängen bis heute. 
Darmstadt: 1997. S.114. 



 17

vielfältig erkannt, dafür aber dem Westen zugeschrieben. Spätere Werke, beispielsweise 

die von Christa Wolf und Franz Fühmann, suchen die Schuld in den eigenen Biografien. 

Für die DDR-Literatur gilt aber, ebenso wie für die bundesrepublikanische Literatur, ein 

Ignorieren des Holocaust. Unter diesem Gesichtspunkt gewinnt die von Volker Hage 

zitierte Frage des Züricher ‚Tages-Anzeiger’ auf die Thesen W. G. Sebalds noch mehr 

Gewicht. „Ausblendung des Holocaust und eine Literarisierung, gar Ästhetisierung der 

deutschen Opfererfahrung – ist das statthaft?“23 Die Frage müsste viel weitgreifender 

gestellt werden: Ist es statthaft, den Holocaust für eine Ästhetisierung der deutschen 

Opfererfahrung auszublenden, obwohl der Holocaust in der nicht-jüdischen Literatur 

nur in Ansätzen behandelt worden ist?  

 

Bereits 1995 hatte Bernhard Schlink mit seinem Roman Der Vorleser ein Profil einer 

Täterin entworfen, das dem gängigen Bild des Monsters widerspricht. Die SS-KZ-

Aufseherin Hanna Schmitz wird geliebt und ist zudem auch noch Analphabetin, was 

eine Erklärung für ihr Verhalten bietet. In der Kritik ist der Roman 1995 durchaus 

positiv aufgenommen worden und hat durch seinen Erfolg im Ausland, besonders in 

Großbritannien und den USA, auch in Deutschland lange die Bestsellerlisten angeführt. 

Interessanterweise ist die Kontroverse um Schlinks Roman erst sieben Jahre später, im 

Jahr 2002 mit dem Erscheinen von Grass’ Novelle Im Krebsgang entflammt. Die neue 

Debatte um Der Vorleser wurde von englischer Seite aus geführt, im Times Literary 

Supplement von Frederic Raphael, Gabriel Josipovici und Jeremy Adler, die wiederum 

in Deutschland besonders von der Süddeutschen Zeitung unterstützt und dort 

abgedruckt wurden. Bemängelt wurde der Plot, die Sprache, der Umgang mit Klischees, 

die Mischung aus Halbwahrheiten und Verdrehungen und natürlich der Umgang mit 

einer Täterin.24  

Hier wird der Leser eingeladen, an eine Läuterung der Frau zu glauben. Die 
Massenmörderin wird als virtuelle Heilige präsentiert, der Leser dazu angehalten, die 
heilende Kraft der Dichtung zu bestätigen. [...N]icht nur „alle menschlichen Gebrechen“, 
sondern „jedes Verbrechen“ kann hier versöhnt werden.25 

 

Willi Winkler beruft sich in seiner Besprechung auf die englische Debatte, zitiert die 

vernichtenden Kritiken und fragt selbst: „Ist das abscheulich oder richtig 

                                                 
23 Hage, Volker: Propheten im eigenen Land. Auf der Suche nach der deutschen Literatur. S.315. 
24 Vgl. Adler, Jeremy: Die Kunst, Mitleid mit den Mördern zu erzwingen. Einspruch gegen ein 
Erfolgsbuch: Bernhard Schlinks „Der Vorleser“ betreibt sentimentale Geschichtsfälschung. In: 
Süddeutsche Zeitung. Nr. 92. 20./21.4.2002.  
25 Ebd. 



 18

abscheulich?“26 Das den Artikel abschließende Adler-Zitat fasst die Sorge um den 

deutschen Umgang mit Auschwitz in Worte: „Es wirft ein trauriges Schlaglicht auf 

unsere verkehrte Welt, dass diesen Schundroman ausgerechnet ein deutscher Richter 

ausgebrütet hat.“27 Energisch gegen diesen Artikel wandte sich Volker Hage im Spiegel, 

indem er Winkler wiederum Verdrehung von Tatsachen vorwarf. Die gleichzeitig mit 

dem Schlink-Roman in die Kritik geratenen deutschen Werke – Im Krebsgang von 

Günter Grass, „Und wenn wir nur eine Stunde gewinnen...“ von Peter Schneider sowie 

Der Junge mit den blutigen Schuhen von Dieter Forte – diskutiert Hage unter der 

Fragestellung, ob derartige Werke zur Verharmlosung der Schuld der Deutschen an 

Holocaust und Zweitem Weltkrieg beitragen. Hage bezeichnet die Kritik der 

Süddeutschen Zeitung an Schlink und Schneider als unsachlich28. Eindeutig ist ihm 

zuzustimmen, eine derart drastische Kritik schießt völlig über ihr Ziel hinaus und ist in 

ihrer Heftigkeit auch nicht nachzuvollziehen. Auch die Kritik an Schneider, er nehme 

mit seinem Werk die Deutschen in Schutz und wolle ihre Täterschaft vergessen machen, 

stimmt so nicht. Natürlich kann man aus Schneiders Darstellung eine derartige Tendenz 

herauslesen – wenn man es denn unbedingt so lesen will –, schließlich stellt er ja 

vorbildhafte Deutsche dar. Trotzdem entsteht der Eindruck, dass im Fall Schneiders 

bewusst nach einem Vergehen gesucht wird, einfach weil es nicht sein kann, dass 

Deutsche nicht eindeutig als Täter fungieren. Schneider gibt niemandem ein Alibi, 

vielmehr zeigt er ein wunderbares Verhalten auf, das ein Großteil der deutschen 

Bevölkerung eben nicht zu zeigen bereit war.29 „In Wirklichkeit macht das Beispiel 

                                                 
26 Winkler, Willi: Vorlesen, Duschen, Durcharbeiten. Schlechter Stil, unaufrichtige Bilder: England 
begreift nicht mehr, was es an Bernhard Schlinks Bestseller „Der Vorleser“ fand. In: Süddeutsche Zeitung  
Nr.75 30./31.3.2002. 
27 Ebd. 
28 „Haarsträubende ideologische Mängel des Romans hat Willi Winkler im „SZ“-Feuilleton ausgemacht – 
er deckt das Buch mit Vokabeln wie „Holo-Kitsch“, „treudeutsch“ und „abscheulich“ regelrecht ein. [...] 
Was Winkler in seiner Polemik an Argumenten fehlt, ersetzt er durch Rempeleien.“ Hage, Volker: Unter 
Generalverdacht. In: Der Spiegel. Nr.15. 8.4.2002.  
29 Problematisch an Schneiders Buch ist aber tatsächlich, dass manche Kritiker darin trotzdem eine 
Rechtfertigung sehen und diese auch begrüßen: „Die Deutschen waren von einem jahrhundertealten 
Antisemitismus besessen, dem Hitler nur die Schleusen öffnen musste, auf dass er mörderische Praxis 
werde. Das war die spektakuläre These von Daniel Goldhagens Buch über „Hitlers willige Vollstrecker“. 
Dass sie falsch ist, hat sich mittlerweile herumgesprochen. Nicht zuletzt deshalb, weil es jüdische 
Biographien gibt, die sie zumindest nicht stützen.“ Schwering, Markus: Den Terror überleben. In: Kölner 
Stadt-Anzeiger. 22.6.2001. Schwering setzt beide Thesen gegeneinander und argumentiert, dass beide 
sich gegenseitig ausschließen. Dem ist eindeutig zu widersprechen, da Goldhagens These zutreffend ist, 
trotz dieser gegenteiligen Beispiele. Diese wenigen Ausnahmen bringen ein grundlegendes und 
flächendeckendes Verhalten nicht zum Kippen. Ganz eindeutig hat im Deutschland der NS-Zeit der von 
Goldhagen konstatierte Antisemitismus das Bild bestimmt, ansonsten wäre Konrad Latte den von 
Schneider dargestellten Schwierigkeiten gar nicht ausgesetzt gewesen. Die permanent befürchtete 
Denunziation wäre ansonsten kein Thema für den Musiker gewesen. Konrad Lattes Biografie stützt die 
These Goldhagens. 



 19

dieser wenigen die Schuld der Mitläufer, Denunzianten und passiven Zuschauer nicht 

etwa kleiner, sie vergrößert sie.“30 Wer Zeitgenossen der dreißiger- und vierziger Jahre 

ausschließlich als Bestien begreifen will, macht es sich mit der Auseinandersetzung zu 

einfach. Wer ihnen keine guten Seiten zugestehen will, wer nur, wie Peter Schneider 

formuliert „entmenschte und hassenswerte Täter“31 sehen möchte, entzieht sich selbst 

damit jeglicher Verantwortung. Eine Ballung von Schlechtigkeiten kommt einer 

Dämonisierung32 gleich und intendiert damit, dass der nationalsozialistische Apparat 

absolut perfekt gewesen sei und niemand eine Chance zur Gegenwehr gehabt habe.33 

Gerade das Beispiel Hanna Schmitz zeigt doch, dass ‚das Böse’ aus dem ganz normalen 

Alltag entstehen kann, dass jeder schuldig und damit zum Täter werden kann. Sämtliche 

vier in dieser Form kritisierten Werke tragen sich nicht mit der Intention, aus einem 

Tätervolk ein Volk der Opfer zu machen, sie versuchen nur, den Abstand zu eben diesen 

Tätern zu verringern. Die Kritik an den literarischen Werken ist unverhältnismäßig, 

straft sie doch Literaten ab, die gar nicht auf einen Wechsel von einer Täter- zu einer 

Opfergesellschaft aus sind. Hanna und Tulla Pokriefke34 sind eindeutig als Täterinnen 

zu begreifen, diese Rolle wird ihnen an keiner Stelle der jeweiligen Werke 

abgesprochen, auch wenn sie in bestimmten Situationen ihres Lebens kurzfristig die 

Rolle des Opfers einnehmen.  

Anders sieht es dagegen mit den bereits erwähnten Filmen aus, die mit der Debatte um 

deutsche Opferschaft entstanden sind. Der Film Der Untergang konzentriert sich 

ausschließlich auf die letzten drei Wochen des Zweiten Weltkrieges im zerstörten 

Berlin. Der Erfolg des Films zeigt, dass das Publikum keine Probleme mit der 

Darstellung deutscher Opfer hat. Ein SS-Arzt darf als Sympathieträger auftreten, ohne 

dass seine Vorgeschichte benannt wird. Das Schicksal der Soldaten – in den Ruinen 

Berlins handelt es sich zu einem Großteil um Kinder – sowie der Zivilbevölkerung steht 

                                                 
30 Schneider, Peter: „Und wenn wir nur eine Stunde gewinnen...“. Berlin: 2001. S.14. 
31 Schneider, Peter: Alles reimt sich auf Faschist. Günter Grass, ’68 und die Vertriebenen. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung. Nr.72. 26.3.2002. 
32 „Bereits in ihren frühen Deutungsversuchen hatte Hannah Arendt die Idee eines dämonischen Bösen 
verworfen, die zwar unseren Horror zum Ausdruck bringe, aber verhindere, das Ereignis selbst zu 
verstehen. [...] Das Bild, das Arendt von der Persönlichkeit des Bürokraten entwirft, durch und durch 
banal und in ‚aufgeblasenen Klischees’ daherredend, entmystifiziert das Böse und lenkt den Blick auf 
einen gefährlichen Aspekt moderner Gesellschaft insgesamt.“ Hartman, Geoffrey: Der längste Schatten. 
Erinnern und Vergessen nach dem Holocaust. Berlin 1999. S.17. 
33 Jan Philipp Reemtsma bezieht sich auf den Film Schindlers Liste und leitet daraus ab, dass der 
Massenmord an den Juden nicht stattgefunden hätte, wenn mehr Menschen die Entscheidungsspielräume, 
die sie tatsächlich hatten, auch genutzt hätten. Vgl. Reemtsma, Jan Philipp: Deutschlands willige 
Vollstrecker? Hg. v.  Andreas W. Mytze. Heft Nr.102. 1997. S.15. 
34 Grass, Günter: Im Krebsgang. Göttingen: 2001. 



 20

im Vordergrund, es wird so eindringlich und direkt dargestellt, dass sich Argumente, die 

gegen eine Opferthese sprechen, gar nicht ergeben können.  

 

Im Fokus dieser Arbeit stehen die gegenwärtigen neuen späten Opfer des Zweiten 

Weltkriegs: die vermeintlich neu entdeckte Opferrolle der eigentlichen Anstifter eines 

Vernichtungskrieges. Die besondere Provokation, die in dieser Rollenumverteilung 

liegt, zeigt sich in den Reaktionen auf die jeweiligen Darstellungen, die von 

unterschiedlichen Seiten kommen. Deutlich wird dabei, dass an die literarischen 

Darstellungen höhere Maßstäbe gelegt werden als an filmische, in denen mit der 

Darstellung deutscher Opfer unbefangener umgegangen wird.  Der Schwerpunkt der 

vorliegenden Arbeit liegt auf der literarischen Darstellung der zeitgenössischen 

Literatur und beschäftigt sich darüber hinaus in Ansätzen mit nicht-literarischen sowie 

filmischen Werken. Um einen möglichen Perspektivenwechsel zu diskutieren bzw. 

feststellen zu können, bedarf es eines Vergleichs mit der Literatur der gesamten 

Nachkriegszeit. Besonders die Literatur der fünfziger Jahre nimmt daher einen breiten 

Raum ein.  

Die verschiedenen Facetten, aus denen die Rekapitulation der NS-Vergangenheit 

gespiegelt wird – beispielhaft dafür ist der Gegensatz zwischen BRD und DDR –,  

werden abschnittweise gegenübergestellt und so die unterschiedlichen 

Verstehensansätze der jeweiligen Zeiten bzw. Systeme hervorgehoben.  

 

Für diese Untersuchung ist eine Fülle von literarischen Werken ausgewählt worden, die 

repräsentativ für ihre Zeit stehen, um auf diese Weise sämtliche Zeitströmungen und 

gesellschaftliche Ansichten zu erfassen. Selbstverständlich ist zum Zweiten Weltkrieg 

wesentlich mehr Literarisches publiziert worden als in dieser Arbeit genannt wird – 

gerade im Bereich des Kriegsromans wird das deutlich. Da diese Studie aber ein 

umfassendes Bild vermitteln soll und sich nicht auf einzelne Bereiche beschränkt, wird 

jeweils eine repräsentative Auswahl an Werken analysiert. Dabei stützt sich die 

vorliegende Arbeit auf einschlägige Untersuchungen zum Thema, die gerade im Bereich 

der DDR-Literatur sowie des Kriegsromans vorhanden sind. Auch wenn es sich folglich 

bei vielen Werken der unmittelbaren Nachkriegszeit um bekannte und bereits 

ausführlich diskutierte Werke handelt, sind sie für diese Studie von großer Wichtigkeit, 

handelt es sich dabei doch um die Grundlage für einen Vergleich mit der Literatur der 

unmittelbaren Gegenwart, was wiederum die Innovation dieser Arbeit ausmacht. 



 21

 

Die Literatur zum Zweiten Weltkrieg ist im Folgenden in Themenblöcken 

zusammengefasst, wobei unterschieden wird zwischen zivilen Opfern der Luftangriffe 

auf deutsche Städte sowie Flucht und Vertreibung aus den Ostgebieten und der 

Opferdarstellung innerhalb der Wehrmacht. Die DDR-Literatur wird aufgrund ihrer 

konträren Haltung zur Literatur der BRD ebenfalls gesondert behandelt, genauso wie 

die sogenannte Väterliteratur der siebziger und achtziger Jahre. Für die Einteilung sind 

folglich sowohl Thema, Aussage als auch die Zeit ihrer Entstehung verantwortlich. 

Abgeschlossen wird die Studie durch eine eingehende Analyse von vier 

zeitgenössischen Werken, die, ausgehend von der Gegenwart, auf die Vergangenheit 

sowie die Rekapitulation eben dieser zurückblicken. 

Ebenfalls zur Analyse herangezogen werden zwei Romane der Jugendliteratur, wobei 

die Tatsache, dass sie für Jugendliche geschrieben wurden, keine weitere Beachtung 

findet. Beide Romane setzen sich mit zivilen Opfern auseinander und werden daher 

auch innerhalb dieses Themenkomplexes analysiert. Sie zeigen eindeutig eine 

eingehende Bearbeitung des Stoffes auf, lange bevor Grass dafür öffentlich gefeiert 

wurde. 

Der Analyse vorangestellt ist eine genaue Festlegung der Begrifflichkeiten: Opfer und 

Täter, Schuld sowie die Frage nach der Zuverlässigkeit und Bedeutung von 

Erinnerungen werden genauer erörtert. 

 

 



 22

2. Begriffsdefinitionen 

2.1. Opfer – Täter  

Der SS-Arzt Ernst Günther Schenck, im Film Der Untergang dargestellt von Christian 

Berkel, sucht nicht sein Heil in der Flucht, sondern bleibt im eingeschlossenen Berlin, 

um als Arzt für die Zivilbevölkerung da zu sein. Er opfert sein Wohlergehen und seine 

Sicherheit für seine Mitmenschen und wird dadurch selbst zu einem Opfer des Kriegs 

und der Befehle eines nicht mehr zurechnungsfähigen Führers – zumindest in der 

filmischen Darstellung und somit in den Augen der Zuschauer. Professor Schenck 

versucht angebliche Fahnenflüchtige vor einer Erschießung zu bewahren, sorgt sich um 

die Zivilbevölkerung und arbeitet schließlich – während sich um ihn herum die gesamte 

SS-Elite auf die Flucht aus dem umkämpften Berlin macht – unermüdlich als Chirurg in 

einem provisorischen Krankenhaus. Der Fokus richtet sich einzig auf die letzten Tage 

des Zweiten Weltkriegs im zerstörten Berlin, in dem Schenck, wie Stefan Reinecke in 

der taz vom 15.9.2004 bemerkt, wie eine Leuchtfigur auftritt, die den Gegenpol zu 

Hitler und Göbbels verkörpere.35 Ein Blick auf die gesamte Biographie des SS-Arztes 

vermittelt ein entgegengesetztes Bild, nämlich das eines Mannes, der eine typische und 

schnelle SS-Karriere durch medizinische Versuchsreihen mit KZ-Häftlingen 

vorangetrieben hatte. Der Tod etlicher Versuchspersonen ist auf Schencks Versuche 

zurückzuführen36, was jedoch in seinen Memoiren an keiner Stelle auch nur annähernd 

selbstkritisch aufgearbeitet worden ist. Bernd Eichinger und Oliver Hirschbiegel zeigen 

in ihrem Film den Prototyp des NS-Täters als Opfer seiner eigenen Regierung, die jeden 

Bezug zur Realität verloren hat. Dass Schenck ebendiese Regierung mit 

Menschenversuchen aktiv und mit voller Überzeugung gestützt hatte, wird nicht 

annähernd zur Kenntnis genommen. 

An der Figur Ernst Günther Schenk wird die Ambivalenz der Beurteilung deutlich. 

Eindeutig ist er als SS-Arzt zum Täter geworden – auch wenn der Film das nicht zur 

Kenntnis nimmt –, dem Menschenleben zum Opfer gefallen sind. Ebenso eindeutig 

opfert er sich in der filmischen Darstellung für seine Mitmenschen auf und ebenso 

eindeutig wird er durch seine russische Kriegsgefangenschaft – insgesamt zehn Jahre –  

zum Opfer. Dabei wird ersichtlich, dass sich in der deutschen Sprache – im Gegensatz 

zur englischen – zwei Bedeutungen hinter dem Begriff ‚Opfer’ verbergen. Die beiden 

                                                 
35 Vgl. Reinecke, Stefan: Der Arzt von Berlin. In: die Tageszeitung, 15.9.2004. 
36 Vgl. Kopke, Christoph: Der „Ernährungsinspekteur der Waffen-SS“. Zur Rolle des Mediziners Ernst 
Günther Schenck im Nationalsozialismus. In: Medizin und Verbrechen.  Ulm: 2001.  S.214. 



 23

englischen Begriffe ‚sacrifice’ und ‚victim’ – also ‚sich selbst opfern’ bzw. ‚ein Opfer 

bringen’ und ‚zum Opfer gemacht werden’ – sind im Deutschen in dem einen Wort 

‚Opfer’ zusammengefasst. Grundsätzlich wird aber im Hinblick auf die zivilen Toten 

des Zweiten Weltkriegs von einem Opfer gesprochen, das einen Täter verlangt: 

Menschen wurden gegen ihren Willen zu Opfern.37 Eine der wenigen Ausnahmen bildet 

die Novelle Das Brandopfer von Albrecht Goes, in der die Protagonistin bereitwillig 

den Tod im Feuer, einen Opfertod auf sich nehmen möchte, um die von Deutschland 

ausgehende Schuld mit diesem Opfer zu bezahlen.  

Im Falle des englischen ‚victim’ ist das Opfer nicht selbstbestimmt, sondern verlangt 

einen Täter. Das jeweilige Opfer-Täter-Verhältnis ist auf die Tat selbst bezogen, die 

Zuordnung geht nur von der einzelnen Tat aus. Demnach kann natürlich ein Täter 

wechselseitig zum Opfer werden. Selbst wenn er zunächst ausschließlich als Täter in 

Erscheinung tritt, kann er in einer anderen Situation als Opfer fungieren. Charaktere 

sind nicht festgelegt auf eine Rolle, sie sind grundsätzlich beides. 

Genau daran aber entzündete sich die Diskussion um die Werke Schlinks, Grass’, 

Fortes’ und Schneiders. Gilt diese Definition auch im Bezug auf die deutsche 

Tätervergangenheit? Haben Deutsche damit nicht ein für allemal einen Anspruch auf 

Verstehen verwirkt? 

 

Günter Grass stellt diesen Sachverhalt in seiner Novelle Im Kebsgang dar, indem jede 

Figur verschiedene Funktionen innehat und vom Täter zum Opfer zum Zeugen 

wechselt. Allein an den drei historischen Figuren Marinesco, Gustloff und Frankfurter 

zeigt Grass die fließenden Übergänge auf. Der von seiner Religion dem Kreis der Opfer 

zugehörige Jude Frankfurter erschießt den Nationalsozialisten und damit den Täter 

Gustloff. Der eigentliche Täter wird zum Opfer des ursprünglichen Opfers. Marinesco, 

Angehöriger der Roten Armee, torpediert in seiner Funktion als U-Boot-Kapitän das 

Flüchtlingsschiff Wilhelm Gustloff, wird also zum Täter, wobei Grass gleichzeitig 

darauf hinweist, dass es für ihn als Opfer der Roten Armee gar keinen anderen Ausweg 

gibt. Damit erweitert Grass das von ihm bereits im Roman Hundejahre aufgegriffene 

Thema ‚Opfer – Täter – Zeuge’, in dem es allerdings noch eine feste Zuordnung gibt. 

Eddi Amsel, der Täter, Harry Liebenau, der Zeuge, und Walter Matern, der Täter 

                                                 
37 Es handelt sich dabei natürlich um die nachträgliche Sichtweise auf die Zeit zwischen 1933 und 1945. 
Abschließend wird das Sterben als sinnlos betrachtet, die Menschen sind Opfer der Gegner sowie der 
eigenen Führung geworden. Aus nationalsozialistisch geprägter Sicht handelt es sich bei den Toten des 
Krieges um Opfertode, die für das Vaterland gebracht worden sind. Also auch bereits hier gibt es eine 
grundsätzliche Verschiebung zwischen Opfertod und unschuldigem Kriegsopfer. 



 24

schreiben die drei Bücher der Hundejahre, wobei ihre Rollen eindeutig sind. Ebenso 

eindeutig ist zunächst die Rolle der Tulla Pokriefke. Aus der Danziger Trilogie dezidiert 

als Täterin hervorgehend, wird sie in Im Krebsgang ein Opfer der russischen 

Torpedierung. Durch die Anlehnung an die Danziger Trilogie – durch die permanenten 

Erinnerungen Tullas ist dieser Bezug vorgegeben – wird Tullas Tätervergangenheit aber 

nicht vergessen, im Gegenteil: Es wird bewusst darauf verwiesen.  

 

Dass die Übergänge von ihrer Definition her fließend sind und aus Tätern Opfer werden 

können und umgekehrt, ist eindeutig und logisch, aber moralisch in nicht allen Fällen zu 

rechtfertigen. Gerade im Fall Ernst Günther Schenck stellt sich die Frage, ob es auch 

nur annähernd zulässig sein kann, einem mehrfachen Mörder, der seine medizinische 

Karriere auf Menschenleben begründet hatte, die Opferrolle zuzusprechen, zumal sich 

die Situation, die ihm die Opferrolle ermöglicht hatte, direkt aus seinem Schaffen als 

Täter ableitet und ergibt.  

Genau auf diesem Punkt fußt die gesamte Diskussion um deutsche Opferschaft. Aus 

dem Kontext gerissen, handelt es sich bei den Opfern von Hamburg, Berlin und 

Dresden etc. fraglos um Opfer. Tausende von Zivilisten sind während der Luftangriffe 

in Luftschutzkellern oder im Freien völlig wehrlos umgekommen, so dass sich die Frage 

ergeben könnte, wie dieser Sachverhalt überhaupt in Frage gestellt werden kann. 

Ähnlich wie im Fall Schenck darf auch im Fall des Luftkriegs keine einseitige 

Darstellung erfolgen, da sich auf diese Weise nicht nur ein ungenaues, sondern auch ein 

moralisch fragwürdiges Bild ergibt. Eine spätere – zeitlich meist sehr viel begrenztere – 

Opfersituation kann nicht eine vorherige Grundhaltung ungeschehen machen und 

überdecken, gerade wenn es sich dabei um die Reaktion handelt.  

Mit der neu entstanden Diskussion um deutsche Opfer ist vielfach darauf verwiesen 

worden, dass sich nicht so einfach zwischen Tätern und Opfern, zwischen schwarz und 

weiß unterscheiden lasse. Diese Argumentation führt aber dazu, dass sämtliche Täter zu 

Opfern werden, da selbstverständlich jeder im Verlauf eines derart brutalen und 

umfassenden Krieges irgendwann einmal zum Opfer wird.38 Diese Auffassung, die 

gerade im Nachkriegsdeutschland allgemein vorherrschte, zeigt sich an den Versuchen 

der Entnazifizierung. 

 

                                                 
38Vgl. Welzer, Harald: Zurück zur Opfergesellschaft. Verschiebungen in der deutschen 
Erinnerungskultur. In: Neue Zürcher Zeitung. 3.4.2002. 
 



 25

Direkt nach dem Zweiten Weltkrieg stand für die Alliierten außer Frage, dass es für die 

Opfer des Nationalsozialismus eine Wiedergutmachung geben und im Gegenzug dazu 

die Täter bestraft werden müssten. Beides, sowohl die Entnazifizierung als auch die 

Wiedergutmachung, erwies sich als ausgesprochen schwierig und im Endeffekt konnten 

beide Vorhaben nicht vollständig in die Tat umgesetzt werden. Gerade im Bereich der 

Entnazifizierung zeigte sich der Zusammenhalt einer Tätergemeinschaft als 

kontraproduktiv bzw. als ausgesprochen produktiv für die eigentlichen Täter, da sich 

untereinander Zeugen fanden, die eine angebliche Unschuld bestätigen konnten. Ein 

Großteil derjenigen, die sich unter dem NS bedingungslos an Maßgaben gehalten und  

als Täter eindeutig profiliert hatte, konnte sich unter den neuen Gegebenheiten als 

Wohltäter und Beschützer der Opfer aus- und entlastende Tatbestände vorweisen.  Eine 

exakte Aufteilung in Täter und Opfer erwies sich als schwierig, so dass eindeutige 

Urteile in vielen Fällen nicht möglich waren. Norbert Sahrhage kommt in seiner 

Untersuchung zur Entnazifizierung im Kreis Herford zu folgender Schlussfolgerung: 

Ein wirklicher Reflexionsprozeß, d. h. ein Eingestehen der eigenen Schuld und ein daraus 
resultierendes Umdenken, hat bei der überwiegenden Mehrzahl der belasteten Personen 
wohl nicht stattgefunden. Im Gegenteil: Die schematisierte Entnazifizierung führte dazu, 
daß sich die Täter schließlich selbst als Opfer eines ungerechten Verfahrens begriffen. Eine 
grundlegende Einstellungsänderung bei der deutschen Bevölkerung hat die 
Entnazifizierung somit nicht bewirkt.39 

 

Die Untersuchung zeigt, dass selbst in Fällen, in denen eindeutige Täter verurteilt 

wurden, sich diese als Opfer der Justiz sahen, da andere mit ähnlichen Straftaten aus 

Mangel an Beweisen freigesprochen wurden. Der Hang dazu, sich als Opfer zu 

begreifen und die eigene Schuld auszublenden, ist weit verbreitet. Trotz des 

Bewusstseins von sechs Millionen im Namen des deutschen Volkes getöteten Juden sah 

man sich selbst als Opfer: als Opfer von Hitler, als Opfer der Alliierten Bomber, als 

Opfer des Schicksals, zumal der Bevölkerung diese Opferrolle auch von offizieller Seite 

zugebilligt wurde.40 Vielfältig fühlte man sich auch deshalb als Opfer der Siegerjustiz, 

                                                 
39 Sahrhage, Norbert: „Entnazifizierung“ und „Wiedergutmachung“. Das Umgehen mit 
nationalsozialistischen Tätern und jüdischen Opfern im Landkreis Herford nach 1945. In: Opfer und 
Täter. Zum nationalsozialistischen und antijüdischen Alltag in Ostwestfalen-Lippe. Hg. v. Hubert 
Frankemölle. Bielefeld: 1990. S.228. 
40 „Der ehemalige KZ-Häftling und Reichstagsabgeordnete Paul Löbe (SPD) sprach als Alterspräsident in 
der konstituierenden Sitzung des Bundestages ‚von der zweifachen Geißelung’ des deutschen Volkes, das 
unter den ‚Fußtritten der eigenen Tyrannen’ ebenso gelitten habe wie unter den alliierten 
Kriegshandlungen gegen Deutschland. Landrat Theodor Seltzer (CDU), Mitglied des Kreisauer Kreises, 
dem Todesurteil des Volksgerichtshofs nur knapp entronnen, 1946/47 erster Ministerpräsident Schleswig-
Holsteins, meinte auf einer Gedenkveranstaltung im November 1945 in Rendsburg, dass ‚im Grunde das 
ganze deutsche Volk’ zu den NS-Opfern gerechnet werden müsse. Ähnlich äußerte sich der SPD-Politiker 
Carlo Schmid, der Anfang 1946 auf einer Tübinger Gedenkveranstaltung die soldatischen ebenso wie die 
zivilen Kriegstoten, die Kriegsgefangenen und die Vertriebenen, die Widerstandskämpfer und die Juden 



 26

weil man davon überzeugt war, zu Zeiten des NS rechtmäßig gehandelt zu haben. Galt 

es doch, Befehle einer Autorität auszuführen, der man entweder vertraute oder aber als 

übermächtig begriff, so dass man sich selbst wiederum als Opfer des Regimes sehen 

konnte. Alexander und Margarete Mitscherlich haben dieses Nachkriegsbewusstsein 

folgendermaßen beschrieben: 

Man hat viele Opfer gebracht, hat den Krieg erlitten, ist danach lange diskriminiert 
gewesen, obgleich man unschuldig war. Das verstärkt die innere Auffassung, man sei das 
Opfer böser Mächte: zuerst der bösen Juden, dann der bösen Nazis, schließlich der bösen 
Russen. In jedem Fall ist das Böse externalisiert; es wird draußen gesucht und trifft einen 
von außen.41 

 

Günter Grass hat in seinem Roman Hundejahre ebendieses Verhalten scharf kritisiert 

und vorgeführt. Harry Liebenau beschreibt in den Liebesbriefen, wie die Kinder 

fasziniert und scheinbar hilflos der dämonischen Tulla bei ihrem zerstörerischen Werk 

zusehen. Niemand hilft Jenny, die von Tulla drangsaliert und schließlich in einen 

Schneemann verwandelt wird. Alle glauben an die Macht Tullas, gegenüber der sie 

hilflos sind, obwohl alle zusammen mühelos ihr Treiben unterbinden könnten. Tulla 

wird als dämonisches Wesen wahrgenommen, das die Kinder nicht zur Gegenwehr, 

sondern zum stummen Zuschauen anregt.  

Aber Tulla war noch nicht satt. Während wir am Fleck blieben, huschte sie schnell und 
spurenlos über den Schnee: dem Schneeball Jenny entgegen. Und wenn Jenny hochwollte, 
stieß Tulla sie zurück. Kaum stand Jenny, lag sie wieder. [...] Wir wichen gegen den 
Waldrand und schauten von dort aus zu, wie Tulla arbeitete.42 

 

Eindeutig entlarvt Grass damit das Verhalten der unter dem Nationalsozialismus 

lebenden Bevölkerung. Die Gemeinschaft hat an den Verbrechen, wenn nicht aktiv, so 

doch als stummer Zuschauer mitgewirkt und diese unterstützt. Gleichzeitig verrät diese 

Szene, warum man sich als Opfer der Regierung begriff. Hitler als Person wurde 

dämonisiert und so als übermächtig böse empfunden, was wiederum der Rechtfertigung 

diente. Grass wirft der Gesellschaft im Jahr 1963 dieses Verhalten vor und enttarnt ihre 

Rechtfertigungsstrategien. Täter werden eindeutig als solche benannt. Eben weil die 

Gesellschaft sich auf die Grautöne berief, zeigte Grass die Schwarz-Weiß-Zeichnung. 

Im Gegensatz dazu steht die in Im Krebsgang dargestellte Interpretation der 

Vergangenheit. Fast vierzig Jahre später beruft sich Grass auf die Grautöne und zeigt 

die Wechselseitigkeit zwischen Täter und Opfer, wobei es dieser vierzig Jahre 

                                                                                                                                               
gleichermaßen als Opfer bezeichnete.“ Reichel, Peter: Vergangenheitsbewältigung in Deutschland. 
München 2001. S.68.  
41 Mitscherlich, Alexander & Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. S.60. 
42 Grass, Günter: Hundejahre. (1963). Göttingen: 1997. S.278. 



 27

unbedingt bedurfte. Bevor es zu einem gerechtfertigten Perspektivenwechsel kommen 

konnte, durch den die deutschen Opfer gesehen werden – eine bestehende Festlegung 

auf das Kollektiv der Täter darf dadurch nicht gelöscht oder gemindert werden – muss 

deutsche Schuld erst kollektiv eingestanden werden. D. h., dass Grass nicht nur erst 

seine Danziger Trilogie schreiben, sondern auch so lange warten musste.  

Problematisch ist dagegen der Drang nach filmischer Darstellung der 

Kriegsvergangenheit. Das, was die Bevölkerung von Anfang an für sich gefordert hatte, 

nämlich eine Anerkennung als Opfer einer Regierung und der Alliierten, wird ihr hier 

gut fünfzig Jahre nach Kriegsende von einer überwiegenden Mehrheit der Bevölkerung 

zugesprochen. Zwar werden Deutsche weiterhin als Täter genannt, ihre Taten werden 

aber durch die anerkannte Opfersituation neutralisiert. Die Darstellung des Ernst 

Günther Schenck beweist das eindeutig. 

 

Die Bereitschaft der Nachkriegsgesellschaft, sich selbst in den Mittelpunkt zu stellen, 

die eigene Opfersituation zu beklagen und als Kollektiv zusammenzuhalten, wirft die 

Frage nach der Schuld auf. 

 

2.2. Schuld – Kollektivschuld – Kollektivunschuld  

Eine Diskussion um Kollektivschuld ist wiederholt seit dem Ende des Zweiten 

Weltkriegs aufgegriffen und zu einem Großteil nicht nur abgelehnt, sondern verurteilt 

worden: man könne nicht ein ganzes Volk auf Grund der Staatsangehörigkeit schuldig 

sprechen.43 Als Gegenargument sind vielfältig Widerstandsgruppen aufgeführt worden, 

die als deutsche Staatsbürger ebenfalls in eine Kollektivschuld miteingebunden gewesen 

wären. Oft wird aber auch unterschieden zwischen Nazis und Deutschen, was dazu 

dient, vorhandene Schuld aufzuteilen. Hitler habe mit einer Gruppe Nazis die Regierung 

gestellt und ein ohnmächtiges Volk unterjocht. Gerade diese Aufteilung zwischen Gut 

und Böse, Nazis und Deutschen ist in der Literatur der unmittelbaren Nachkriegszeit, 

besonders auch in der Literatur der DDR zu finden. Sie dient ganz eindeutig der 

Entschuldung. Ralph Giordano hat sich mit der These der Kollektivschuld 
                                                 
43 Meyers Großes Taschenlexikon definiert den Begriff Kollektivschuld wie folgt: „[...] Die Annahme 
einer K. ist mit einer aufgeklärten Moral nicht vereinbar, die nur eine persönl. Verantwortung und 
dementsprechend nur einen individuellen Schuldvorwurf anerkennt; so insbesondere im heutigen 
Strafrecht [...] Der im und nach dem Zweiten Weltkrieg erhobene Vorwurf einer K. des dt. Volkes für die 
Verbrechen des Nationalsozialismus ist umstritten geblieben. Dies gilt bereits für die grundsätzl. Frage, 
ob es überhaupt die K. eines Volkes geben kann. – Im „Stuttgarter Schuldbekenntnis“ von 1945 drückte 
die EKD eine gemeinsame, rechtlich aber nicht einklagbare Verantwortung für das im nat.-soz. Dl. 
geschehene Unrecht aus (ohne das Wort K. zu verwenden).“ 



 28

auseinandergesetzt und konstatiert, dass die Deutschen von sich selbst eher von einer 

Kollktivunschuld sprechen: vom Nationalsozialismus verführt, aber ansonsten gutmütig, 

„mehr passiv geschoben, als aktiv beteiligt“44. Diese These habe in Wahrheit 

triumphiert. Die Tagebücher Victor Klemperers und auch die Aufzeichnungen Ingeborg 

Hechts über ihr eigenes Familienleben unter den Nürnberger Rassegesetzen beleuchten 

einen Sachverhalt, der in den meisten Diskussionen unterschlagen wird. Um Unschuld 

zu beteuern, wird das Augenmerk zumeist direkt auf die Tötungszentren, auf die 

Konzentrationslager gerichtet, wobei betont wird, nicht gewusst zu haben, dass 

derartige Lager existieren – und demnach natürlich auch nicht beteiligt, folglich 

unschuldig zu sein. Ingeborg Hecht und Victor Klemperer weisen in ihren Werken auf 

den normalen Alltag in den dreißiger Jahren hin, der bereits durch Antisemitismus eines 

Großteils der Bevölkerung geprägt war. Beide zeigen dezidiert auf, dass die gesamten 

‚kleinen Schikanen’ des normalen Alltags erst durch die Bereitschaft der Bevölkerung 

mitzumachen, funktionieren konnten.45 Dazu formuliert Daniel Goldhagen ganz klar:  

Ohne die Nationalsozialisten und ohne Hitler wäre [ ] der Holocaust niemals möglich 
gewesen. Genauso wesentlich war aber die große Bereitschaft der meisten gewöhnlichen 
Deutschen, die rabiate Verfolgung der Juden in den dreißiger Jahren zunächst zu tolerieren, 
zu unterstützen, oft sogar tätig daran mitzuwirken und sich schließlich – das gilt zumindest 
für diejenigen, die dazu abkommandiert wurden – auch an der Ermordung der Juden zu 
beteiligen. Ohne diese Bereitschaft hätte das Regime nicht sechs Millionen Juden ermorden 
können. Die Machtergreifung der Nationalsozialisten und die Bereitschaft der Deutschen, 
dem Staatspolitik gewordenen Antisemitismus zu folgen, waren beide in gleichem Maße 
notwendige Voraussetzungen des Holocaust. Und nur in Deutschland waren diese zwei 
Prämissen erfüllt.46 

 

Sowohl die Vernichtung der Juden als auch der Menschen, die nicht bereit waren, am 

NS mitzuwirken, konnte nur durch die Befürwortung des Kollektivs funktionieren. Nur 

dadurch, dass die gesamte Bevölkerung bereit war, entweder mitzumachen oder 

wegzusehen und zu vergessen, konnte der Nationalsozialismus in Deutschland 

entstehen und bis ‚fünf Minuten nach zwölf’ weitergeführt werden.47 Die Verschiebung 

                                                 
44 Giordano, Ralph: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. Zürich: 1987. S.266. 
45 Klemperer, Victor: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1933-1941 und 1942-1945. 
Berlin: 1995. Hecht, Ingeborg: Als unsichtbare Mauern wuchsen. Eine Familie unter den Nürnberger 
Rassegesetzen. (1984). Hamburg: 1993. 
46 Goldhagen, Daniel: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche und der Holocaust. 
Berlin: 1996. S.9. 
47 „Offensichtlich war es damals zu schwer – und schwer ist es noch immer –, mit dem Eingeständnis zu 
leben, daß sich seinerzeit fast die gesamte deutsche Nation mit Hitler und seinen Zielen identifizierte, in 
hohem Maße sogar mit seiner Politik gegenüber den Juden. Daß es verstärkter Anstrengungen zur 
genaueren Erforschung der nationalsozialistischen „Volksgemeinschaft“ bedarf, hat indirekt nicht zuletzt 
die Debatte um das Buch von Daniel Goldhagen gezeigt. Denn es hat [...] die wichtige Frage 
aufgeworfen, was „gewöhnliche Deutsche“ mit ihren jüdischen Nachbarn zu tun gedachten, mit denen sie 
nicht länger zusammenleben wollten. Man muß Goldhagens Modell des „eliminatorischen 



 29

der Schuld auf Einzelne funktioniert nicht, da diese alleine einen Krieg nicht derart in 

die Länge hätten ziehen können. Nur durch eine bedingungslose Bereitschaft der 

Massen bzw. des Kollektivs konnte dieses Vernichtungswerk umgesetzt werden. Wenn 

aber eine derartige Vernichtungsmaschinerie nur im Kollektiv funktioniert, dann muss 

sie auch im Kollektiv daran schuldig sein. Es gibt eine Kollektivschuld und gerade die 

Widerstandsgruppen beweisen das. Ihr Anteil an der Gesamtbevölkerung ist so 

verschwindend gering, dass ihre Arbeit so gut wie nicht ins Gewicht gefallen ist.48 Auch 

die Bereitschaft der Nachkriegsgesellschaft, die aktiven Täter nicht nur weiter unter sich 

zu dulden, sondern eine mögliche Verurteilung entschieden abzulehnen, beweist die 

Solidarität einer ganzen Gesellschaft.49 Im Normalfall wird ein Schuldiger in einer 

Gesellschaft isoliert, was im Nachkriegsdeutschland nur in seltenen Fällen 

vorgekommen ist und zwar deshalb, weil die gesamte Gesellschaft aus Schuldigen 

bestand. Ein Kollektiv aus Schuldigen kann andere Schuldige nicht ausschließen, weil 

es sich um Gleichgesinnte handelt. Alexander und Margarete Mitscherlich weisen 

darüber hinaus darauf hin, dass es nicht nur eine uneingeschränkte Solidarität mit den 

Tätern gegeben hat, sondern dass vielmehr ein Weiterleben ohne diese Solidarität fast 

nicht möglich war, da sämtliche Autoritäten der deutschen Öffentlichkeit in den NS 

eingebunden gewesen und damit belastet waren.50 Das wiederum verweist auf die 

Kollektivschuld der deutschen Bevölkerung.  

Gerade mit der neu entstanden Debatte ist die Kollektivschuldthese erneut in Frage 

gestellt worden, da deutsche Opfer in den Fokus der Aufmerksamkeit geraten sind. 

Dabei müssen deutsche Opfer gar nicht übergangen werden um eine 

Kollektivschuldthese weiterhin zu stützen, beides schließt sich nicht aus. Solange 

deutsche Opfer nicht gegen deutsche Täter und Opfer anderer Nationalitäten 

aufgerechnet werden und sich diese gegenseitig neutralisieren, spricht nichts dagegen, 

diese deutschen Opfer wahrzunehmen und zu betrauern. Trotz ihrer Schuld können 

deutsche Zivilisten durchaus auch Opfer der Luftangriffe bzw. der Vertreibungen 

geworden sein. 

                                                                                                                                               
Antisemitismus“ nicht für richtig halten, um zu dem Schluß zu kommen: Die Frage nach der 
„Volksgemeinschaft“ führt zum Kern des Problems.“ Frei, Norbert: 1945 und wir. S.128. 
48 Vgl. Giordano, Ralph: Die Zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. S.262 ff. „Die 
bodenlose Verlassenheit des deutschen Widerstands gegen Hitler verdeutlicht nur noch einmal die grotesk 
ungleichen Proportionen zwischen Zustimmung und praktizierter Ablehnung.“ S.265. 
49 Nach Norbert Frei habe es im Gegensatz zu beispielsweise Italien oder Frankreich keine Form der 
Rache gegeben, was darin begründet liege, dass den meisten Deutschen zumindest untergründig ihre 
Mitverstrickung in den nationalsozialistischen Alltag sehr wohl bewusst war. Vgl. Frei, Norbert: 1945 
und wir. S.67. 
50 Vgl. Mitscherlich, Alexander & Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. S.22. 



 30

 

Ralph Giordano zitiert aus der 1946 erschienen Arbeit Das Gewissen der Deutschen 

und die Konzentrationslager von Eugen Kogon: 

„Aus dem bayerisch-österreichischen Innviertel, wo die Überlieferungen des wilden 
Heerbanns zwischen Weihnacht und Epiphanie noch am lebendigsten sind, kam ein Mann, 
dem die Niedrigkeit in Form einer schwarzen Haartolle in die Stirn gestrichen und die 
Lächerlichkeit unter die Nase gewachsen war, ein Mann mit dem stechenden Blick des 
Gezeichneten. Er trommelte, trommelte über das Land hin – in einem Advent des Hasses 
sich selbst als Erlöser kündend, bis um die Zeit der Wende sein Sturm brausend sich erhob 
und Deutschland mitriß. Ob sie ängstlich am Boden kauerten in der Hoffnung, es werde 
ohne Schaden über sie hinwegziehen, oder erhobenen Hauptes der nationalsozialistischen 
Streitkraft sich beigesellten: Parteigenossen, Wehrwirtschaftsführer, Hj-Bannerträger, 
Frauenschaftsleiterinnen, Blockwarte, Maiden, Soldaten, Soldaten, Soldaten, deren 
Blitzkriege Europa zerschmetterten – sie waren alle gebannt von ihm. Eingehüllt in ein 
gleißendes nationalsozialistisches Blendwerk, jagte er sie in den apokalyptischen Feuer- 
und Bombenregen der jüngsten Tage. In den Abgrund der Not und Verkommenheit 
gestürzt, erwachte schließlich der Rest inmitten von Trümmern und Leichen zur Dumpfheit 
eines neuen Bewußtseins. Was war geschehen? Wie war es geschehen? Es war nicht 
möglich! Das haben wir alle nicht gewußt!“51 

 

Die Behauptung, nichts gewusst zu haben, ist absurd, weil man selbst mitgewirkt und 

entschieden davon profitiert hatte – „es war herrlich, ein Volk der Auserwählten zu 

sein“52. Millionen von Menschen haben dieses System aktiv befürwortet und 

unterstützt. Wer aus heutiger Sicht den Nationalsozialismus ausschließlich als 

Gewaltherrschaft wahrnimmt, ignoriert die Bereitschaft und Begeisterungsfähigkeit der 

Bevölkerung.53 Diese vielfach geleugnete Begeisterung ist heute nur noch aus der 

Distanz zu betrachten und zu beurteilen und damit größtenteils nicht mehr greifbar. Der 

Faktor Erinnerung spielt dabei eine große Rolle und mit ihm die Veränderung. 

 

 

2.3. Erinnerung 

Werke über die Zeit zwischen 1933 und 1945, über den Zweiten Weltkrieg und die 

Shoah, über Flucht und Vertreibung aus den Ostgebieten, über die Bombardierung 

deutscher Städte, über deutsche Täter- bzw. Opferschaft gründen sich sämtlich auf 

Erinnerungen von Zeitzeugen. Ohne Belang ist dabei, ob es sich um Erinnerungen aus 

erster Hand handelt oder um Erinnerungen, die bereits den Weg ins kollektive 

Gedächtnis gefunden haben. Dabei basiert nicht nur die Grundlage der Werke auf 

Erinnerung, die Autoren verwenden in vielen Fällen die Erinnerung als inhaltliche 

                                                 
51 Giordano, Ralph: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. S.261. 
52 Mitscherlich, Alexander & Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. S.25. 
53 Vgl. Backes, Uwe et al.: Was heißt: „Historisierung“ des Nationalsozialismus? Frankfurt am Main: 
1990. 



 31

Komponente. So lässt beispielsweise Christa Wolf ihre Protagonistin Nelly eine 

Erinnerungsreise in ihre Kindheit unternehmen54, Günter Grass’ Oskar Matzerath 

trommelt sich mit Hilfe seiner Blechtrommel in die Vergangenheit55 und Tanja Dückers 

Figur Jo schafft es in dem Roman Himmelskörper, ihre Verwandtschaft mit alten 

Erinnerungen zu täuschen.  

 

Die Vergangenheit ist von einer unglaublichen Präsenz, selbst da, wo sie eigentlich 

ausgeschlossen werden soll, lässt sie sich nicht ausschließen und findet immer wieder 

ihren Weg in die Gegenwart. So ist denn auch Paul Pokriefkes Deutung dieses 

Sachverhalts für seine Sichtweise absolut treffend: „Die Geschichte, genauer, die von 

uns angerührte Geschichte ist ein verstopftes Klo. Wir spülen und spülen, die Scheiße 

kommt dennoch hoch.“56 Grass, der in der Novelle Im Krebsgang mit der Figur Paul 

einen erbitterten Gegner der Vergangenheit geschaffen hat, lässt ihn seine Verbitterung 

damit passend formulieren. Dieser Ausspruch charakterisiert ihn absolut treffend. Er 

kann dieser Vergangenheit nichts abgewinnen, er weiß nicht, wie er angemessen damit 

umgehen soll, er will es auch nicht und er möchte am liebsten nie wieder mit der Stunde 

seiner Geburt konfrontiert werden, was aber nicht möglich ist. Immer wieder wird ihm 

diese nie enden wollende Vergangenheit vor Augen geführt, immer wieder muss er zu 

ihr Stellung beziehen. Erinnerung ist folglich nicht nur ein freiwilliger Prozess, sondern 

in vielen Fällen unerwünscht. Die Erinnerung tritt ungewollt auf, ohne dass sich der 

jeweils Betroffene dagegen zur Wehr setzen kann. 

Auch Michael Berg, die Hauptfigur aus dem Roman Der Vorleser von Bernhard 

Schlink, muss feststellen, dass er, obwohl Nachgeborener, ebenfalls in diese 

Vergangenheit eingebunden ist. Als selbsternannte „Avantgarde der Aufarbeitung“57 

verfolgt der Jurastudent einen KZ-Prozess, wobei er sich urplötzlich selbst auf der 

Anklagebank sieht. Die Hauptangeklagte, eine KZ-Aufseherin der SS, ist seine frühere 

Geliebte. Durch den Prozess wird die Vergangenheit wieder erinnert, sie wird ein Teil 

der Gegenwart. Dabei muss Michael Berg feststellen, dass die Vergangenheit so, wie sie 

dargestellt wird, nicht ganz stimmig ist: Hanna Schmitz fälscht diese, um einen 

persönlichen Makel, die Tatsache, dass sie weder lesen noch schreiben kann, zu 

verstecken. Während ihrer langjährigen Haftstrafe lernt sie, unterstützt durch den 

                                                 
54 Wolf, Christa: Kindheitsmuster. (1976). Darmstadt: 1979. 
55 Grass, Günter: Die Blechtrommel. (1959). München: 1999. 
56 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.116. 
57 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. Zürich: 1995. S.85. 



 32

Vorleser, selbst lesen und damit auch die Vergangenheit zu begreifen. Durch die 

Lektüre der Überlebenden der Shoah, die gleichbedeutend mit einer Erinnerung ist, lernt 

sie, zu verstehen. „Lesen und Lektüre sind mit dem Gedächtnis und der Erinnerung 

verbunden, und in den Büchern und Texten werden zugleich die verschwundenen 

Zeichen der Vergangenheit lesbar.“58 

 

Sind Erinnerungen ein wichtiger Bestandteil der Handlung, wird zumeist auf ihre 

Unzuverlässigkeit verwiesen. Der Übergang von der bewussten Lüge, die als 

Erinnerung ausgegeben wird, über die unbewusste Falschaussage, wobei die Erinnerung 

sich nicht mit der Vergangenheit deckt, bis hin zu der Erkenntnis, sich nicht mehr 

erinnern zu können, ist dabei fließend. Denn zunächst ist einmal davon auszugehen, 

dass Erinnerungen nichts Dauerhaftes sind und nach einer gewissen Zeit komplett 

gelöscht werden, wenn man sie nicht bewusst erinnert. Das hat natürlich den Sinn, dass 

das Gehirn auf diese Weise filtert, was wichtig ist und so alles, was nicht benötigt wird, 

löschen kann. Wird eine Erinnerung nicht erinnert, folglich also auch nicht benötigt, 

wird sie dem Vergessen übergeben.59 Die Zeit stellt also einen wichtigen Faktor im 

Erinnerungsprozess dar, denn selbst wenn Ereignisse kontinuierlich erinnert werden, 

verändern sie sich doch mit der Zeit, da sich nur das, was aktiv erinnert wird, im 

Gedächtnis hält. Die Zeit verursacht demnach eine „grundsätzliche Verschiebung 

zwischen Einlagerung und Rückholung“60. D. h., dass Erinnertes und tatsächlich 

Erlebtes nicht kongruent, sondern mit der Zeit einem Veränderungsprozess ausgesetzt 

sind. Nach Alois Hahn ist „[a]lle Erinnerung Konstruktion.“61 „Nie wird aus der 

gegenwärtigen Vergangenheit eine vergangene Gegenwart.“62  

„Die Erinnerung liebt das Versteckspiel der Kinder. Sie verkriecht sich. Zum 

Schönreden neigt sie und schmückt gerne, oft ohne Not.“63 Mit dem Titel Beim Häuten 

der Zwiebel spricht Günter Grass schon an, worum es konkret in seinem Buch geht: um 

                                                 
58 Stiegler, Bernd: Die Erinnerung der Nachgeborenen. In: Grauzone. Zeitschrift über neue Literatur. 
Nr.7. Mai 1996. 
59 Vgl. Welzer, Harald: Das kommunikative Gedächtnis. München 2002. S.21. 
60 Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses. 
München: 1999 S.29. 
61 Hahn, Alois: „Inszenierung der Erinnerung“, S.24. 
62 Hahn, Alois: „Inszenierung der Erinnerung“, S.25. Aleida Assmann weist in ihrem Aufsatz: „Wie wahr 
sind Erinnerungen?“ auf Untersuchungen der kognitiven Psychologie hin: „Dieses kritische Bild ist heute 
aus ganz anderer Perspektive durch die Untersuchungen der kognitiven Psychologen bestätigt worden, die 
den trügerischen Charakter unserer Erinnerungen zum Gegenstand ihrer Forschung gemacht haben. Sie 
haben gezeigt, dass Erinnerungen zum Unzuverlässigsten gehören, das es gibt, indem sie die vielen 
möglichen Fehlleistungen, die beim Erinnern auftreten, empirisch testeten und sorgfältig klassifizierten.“ 
S.103. 
63 Grass, Günter: Beim Häuten der Zwiebel. Göttingen: 2006. S.8. 



 33

die Erinnerung seiner Kriegserlebnisse und seiner Schuld. Dabei verhält sich die Arbeit 

des Erinnerns ähnlich wie das Zwiebelhäuten, wobei man ebenfalls Schicht um Schicht 

abtragen muss. Wiederholt bemüht er das Zwiebelmotiv. Dabei muss sich der Autor 

fragen, ob es sich bei dem Erinnerten um Wunschträume oder Realität handelt, denn 

eine weitere Eigenschaft verbindet die Zwiebel mit der Erinnerung: „Haut nach Haut 

gehackt, treibt sie Tränen, die den Blick trüben.“64 Auch Martin Walser unternimmt wie 

Günter Grass und Christa Wolf eine Erinnerungsreise in die Kindheit, wobei er sein 

Werk Ein springender Brunnen mit folgender Erkenntnis einleitet: 

Solange etwas ist, ist es nicht das, was es gewesen sein wird. Wenn etwas vorbei ist, ist 
man nicht mehr der, dem es passierte. Allerdings ist man dem näher als anderen. Obwohl es 
die Vergangenheit, als sie Gegenwart war, nicht gegeben hat, drängt sie sich jetzt auf, als 
habe es sie so gegeben, wie sie sich jetzt aufdrängt. [...] In der Vergangenheit, die alle 
zusammen haben, kann man herumgehen wie in einem Museum. Die eigene Vergangenheit 
ist nicht begehbar. Wir haben von ihr nur das, was sie von selbst preisgibt. Auch wenn sie 
dann nicht deutlicher wird als ein Traum. [...] Der ins Licht einer anderen Sprache 
gezogene Traum verrät nur noch, was wir ihn fragen. Wie der Gefolterte sagt er alles, was 
wir wollen, nichts von sich. So die Vergangenheit.65 

 

Die Erinnerung ist neuen wertenden Erfahrungen und einflussnehmenden Erkenntnissen 

unterworfen, die für diese Veränderung verantwortlich sind. Auf eben diese wertenden 

Erfahrungen bezieht sich ein Zitat aus Grass’ neuestem Werk, in dem er die „Dame 

Erinnerung“ benennt als „die fragwürdigste aller Zeuginnen[...], eine launische, oft 

unter Migräne leidende Erscheinung, der zudem der Ruf anhängt, je nach Marktlage 

käuflich zu sein.“66 Demnach werden Erinnerungen, die nicht ins Selbstbild passen bzw. 

diesem zu sehr widersprechen, adaptiert oder gelöscht.67 Das gilt allerdings nicht für die 

Masse der Erinnerungen, sondern nur für vereinzelte. Trotzdem ist jede Form von 

Erinnerung einer Veränderung ihrer ‚Erstfassung’ unterworfen, die in vielen Fällen dazu 

führt, dass sie nach einem gewissen Zeitraum nicht mehr existiert.68 Dieser 

                                                 
64 Grass, Günter: Beim Häuten der Zwiebel. S.305. 
65 Walser, Martin: Ein springender Brunnen. Frankfurt /M.: 1998. S.9. 
66 Grass, Günter: Beim Häuten der Zwiebel. S.64. 
67 „Die Theoretiker, die die Vorstellung vom Gedächtnis als einem Speicher durch die These vom 
rekonstruktiven Charakter von Erinnerungen ersetzen, betonen, daß das Gedächtnis stets den Imperativen 
der Gegenwart unterstellt ist. Aktuelle Affekte, Motivationen, Intentionen sind die Wächter über Erinnern 
und Vergessen. Sie bestimmen darüber, welche Erinnerungen dem Individuum zu einem gegenwärtigen 
Zeitpunkt zugänglich sind und welche unverfügbar bleiben, und sie produzieren auch die spezifischen 
Wertkolorierungen von Erinnerungen zwischen moralischem Abscheu und nostalgischer Verklärung, 
zwischen Relevanz oder Indifferenz. Die Theorie von der nachträglichen Verformung von Erinnerungen 
ist nicht erst von den Neuropsychologen unserer Tage entwickelt worden. Nach Freud geht die 
Verformung von Erinnerungen auf Schuld zurück, die die Ökonomie des Gedächtnisses beherrscht.“ 
Assmann, Aleida: Erinnerungsräume S.265. 
68 „[Z]unächst einmal ist generell davon auszugehen, dass Erinnerungen mit der Zeit verblassen oder ganz 
verschwinden, insbesondere dann, wenn sie selten oder nie abgerufen werden, weil die neuronalen 
Verbindungen, die die Erinnerungen im Gehirn repräsentieren, im Fall ihrer Nichtinanspruchnahme 



 34

Löschungsprozess kann durch Sprache aufgehalten werden, d. h., dass Erinnerungen, 

die in Worte gefasst werden, länger existent bleiben.69 Allerdings führt diese 

Versprachlichung dazu, dass bei mehrmaliger Wiederholung die Worte erinnert werden, 

aber nicht mehr das Ereignis selbst. Sichtbar wird dieser Vorgang dadurch, dass sich 

Phrasen bilden.70 Günter Grass stellt diesen Vorgang in der Novelle Im Krebsgang dar. 

Tulla Pokriefke erinnert den Untergang des Flüchtlingsschiffs Gustloff in Phrasen, was 

sich daran abzeichnet, dass sich ihre Wiederholungen teilweise wort-wörtlich gleichen. 

Ihr Sohn, der Erzähler der Novelle, meldet Bedenken an und bezichtigt seine Mutter der 

Lüge. Er will in Tullas Erzählungen Widersprüche erkennen, die die Umstände seiner 

Geburt in einem völlig neuen Licht erscheinen lassen würden, die Tulla als solche aber 

nicht erkennt. Sie erinnert ihre mit der Zeit entwickelten Phrasen als die Wahrheit des 

Geschehens, die aber mit der fast sechzig Jahre zurückliegenden Katastrophe nur noch 

in Ansätzen übereinstimmen werden.71 Harald Welzer geht sogar noch weiter, indem er 

nicht nur von Abweichungen und Veränderungen des wirklich Erlebten innerhalb der 

Erinnerungen spricht, sondern feststellt, dass es ‚kreative’ Erinnerungen gebe, die zwar 

niemals stattgefunden haben, aber glaubwürdig wirken.72 

Das aufsehenerregendste Beispiel für eine kreative Erinnerung sind sicherlich die 

angeblichen Memoiren Binjamin Wilkomirskis, die ihn als KZ-Überlebenden 

auswiesen. Wilkomirski war weder Jude noch jemals im KZ gewesen, noch hieß er 

Binjamin Wilkomirski, war selbst aber von seiner in der Autobiografie Bruchstücke 

dargestellten Kindheit überzeugt.73 Von daher lässt sich auch auf die Literatur schließen 

und Friederike Eigler zustimmen, die darauf hinweist, dass Literatur nicht notwendig 

                                                                                                                                               
offenbar schwächer werden und sich schließlich auflösen.“ Welzer, Harald: Das kommunikative 
Gedächtnis. S.21. 
69 „Der Inhalt einmaligen Erinnerns, auch wenn es von heftigen Gefühlen begleitet ist, verblasst rasch 
wieder. Deshalb sind Wiederholung innerer Auseinandersetzungen und kritisches Durchdenken 
notwendig, um die instinktiv und unbewusst arbeitenden Kräfte des Selbstschutzes im Vergessen, 
Verleugnen, Projizieren und ähnlichen Abwehrmechanismen zu überwinden.“ Mitscherlich, Alexander 
und Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. S.24. Aleida Assmann bezeichnet den Faktor Sprache als den 
mächtigsten Stabilisator von Erinnerungen. „An das, was wir einmal versrachlicht haben, können wir uns 
viel leichter erinnern als an das, was nie zur Sprache gefunden hat. Wir erinnern uns dann nicht mehr an 
die Ereignisse selbst, sondern eher an unsere Versprachlichungen von ihnen.“ Assmann, Aleida: 
Erinnerungsräume. S.250. 
70 Vgl. Assmann, Aleida: Wie wahr sind Erinnerungen? S.108. 
71 Hannes Fricke geht auf diesen Umstand der falschen Erinnerungen ausführlich ein. Günter Grass: Im 
Krebsgang. Der Zwang, Zeugnis abzulegen, und die virtuelle Realität. In: Interpretationen. Romane des 
20. Jahrhunderts. Stuttgart: 2003. 
72 „Eine emotionale Voreingenommenheit in eine Richtung, wiederholtes Abfragen, Suggestionen und 
vieles andere kann eine falsche Erinnerung auslösen, die für die Betroffenen so real wie eine richtige 
Erinnerung ist und die für die Zuhörer dieser Erinnerung durch die Lebendigkeit der Schilderung absolut 
glaubwürdig wirkt.“ Welzer, Harald: Das kommunikative Gedächtnis.  S.34. 
73 Vgl. Diekmann, Irene & Julius H. Schoeps: Das Wilkomirski-Syndrom. Eingebildete Erinnerungen 
oder Von der Sehnsucht Opfer zu sein. Zürich: 2002. 



 35

gegen das Vergessen anschreibe, sondern durch falsche Erinnerungen am Vergessen 

oder an Prozessen der Schuldabwehr teilhabe.74 

Die Erinnerung ist also verschiedenen Einflüssen unterworfen, die zu einer 

Veränderung beitragen können. Der eigene Stolz kann dazu führen, Erinnerungen zu 

fälschen, wenn diese nicht mit dem Selbstbild übereinstimmen. Woher aber stammt 

dieses Selbstbild? Diese Frage zieht eine Unterscheidung mit sich, die die Assmanns im 

Bezug auf das Gedächtnis vorgenommen haben, und zwar in kollektive, kulturelle und 

kommunikative Gedächtnisformen.75 Aleida Assmann bezeichnet das kommunikative 

Gedächtnis im Vergleich zum kulturellen als das Kurzzeitgedächtnis der Gesellschaft, 

weil es an kommunizierte Erinnerung gebunden ist.76 Es kann daher nur ungefähr drei 

Generationen umfassen, da mit dem Tod der Kommunikatoren direkte Erinnerungen 

wegfallen. Nach dieser Definition befinden sich die Ereignisse um den 

Nationalsozialismus noch im Bereich des kommunikativen Gedächtnisses, rücken aber 

bereits auf eine Grenze zu, da Zeitzeugen im Aussterben begriffen sind. Das 

kommunikative Gedächtnis unterscheidet sich vom kulturellen durch seine Instabilität, 

es ist divergierenden Ansichten unterworfen und kann sich relativ schnell wandeln, was 

am Beispiel der Hamburger Ausstellung über die Verbrechen der Wehrmacht eindeutig 

zu belegen ist. Dadurch, dass Zeitzeugen weiterhin existent sind und sich zu Wort 

melden, werden extreme Änderungen des öffentlichen Grundkonsens als Provokation 

empfunden, da Erinnerungen existieren, die eine gegenteilige Ansicht belegen können. 

Dabei ist an dieser Stelle der Unterschied zum kollektiven Gedächtnis festzumachen, 

obwohl das genannte Beispiel beide Begriffe erklärt. Im Gegensatz zum kollektiven 

Gedächtnis, das sich auf die öffentliche Meinung bezieht, beschränkt sich das 

kommunikative Gedächtnis auf sehr viel kleinere Gruppen, eben solche, innerhalb derer 

kommuniziert werden kann. Das kollektive Gedächtnis kann man also auch als 

offizielles Gedächtnis bezeichnen, das sich gerade im Bereich nationalsozialistische 

Vergangenheit eminent vom kommunikativen, vom alltäglichen Gedächtnis 

unterscheidet. Helmut Peitsch bezieht sich in seinen Ausführungen zur Geschichte der 

Vergangenheitsbewältigung auf die in den achtziger Jahren von Historikern vollzogene 

Aufwertung der Erinnerung der fünfziger Jahre. Demnach dokumentierten Michael 

Wolffsohn und Hermann Graml westdeutsche Trauerarbeit, die Helmut Peitsch jedoch 

                                                 
74 Vgl. Eigler, Friederike: Gedächtnis und Geschichte in den Generationenromanen seit der Wende. 
Berlin: 2005. S.57. 
75 Vgl. Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 
Hochkulturen. München: 1997. Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. 1999. 
76 Vgl. Assmann, Aleida: Wie wahr sind Erinnerungen. S.13. 



 36

ausschließlich als offizielle Wiedergutmachung konstatiert.77 Von westdeutscher 

Trauerarbeit kann also nur im Bezug auf die deutsche Regierung die Rede sein, nicht 

aber für den einzelnen Bürger. Selbst wenn also für das offizielle Gedächtnis der 

Bundesrepublik ein Schuldeingeständnis zu verzeichnen ist, gilt dieser Sachverhalt 

nicht für das alltägliche bzw. kommunikative Gedächtnis der Bevölkerung. 

Stabilität kennzeichnet dagegen das kulturelle Gedächtnis. In ihm werden verbindliche 

Werte und Rituale, die das kommunikative sowie das kollektive Gedächtnis überdauert 

und sich gefestigt haben, aufgenommen. Es bildet damit die Identität einer Nation. Das 

kollektive Gedächtnis lässt sich zwischen kulturellem und kommunikativem Gedächtnis 

einordnen. Es beinhaltet ebenfalls Normen und Werte, die aber nicht in dem Maße 

verbindlich und verankert sind wie die des kulturellen Gedächtnisses. Es handelt sich 

hierbei um Ansichten, die einem Perspektivenwechsel unterworfen sein können wie die 

Auseinandersetzung um deutsche Täter- bzw. Opferschaft. Zu verweisen ist an dieser 

Stelle auf den Roman Zeit zu leben und Zeit zu sterben von Erich Maria Remarque, 

dessen Aufzeichnungen nicht mit dem kollektiven Gedächtnis der fünfziger Jahre in 

Einklang zu bringen waren. Remarque hatte versucht, sich nicht durch die öffentliche 

Überzeugung von einer ‚sauberen Wehrmacht’ beeinflussen zu lassen, was schließlich 

zu einer Zensur durch den Verlag führte. Die Deutschen wollten etwas anderes erinnern 

als das, was Remarque ihnen über ihre Vergangenheit präsentierte. Da der Roman 

inzwischen im Original vorliegt, wird ersichtlich, dass das kollektive Gedächtnis der 

Nation Änderungen erfahren hat.  

 

Ruth Rehmann bezieht sich in ihrer Auseinandersetzung mit dem bereits verstorbenen 

Vater auf das Familiengedächtnis und dessen Funktionsfähigkeit. 

Daran müsste ich mich doch erinnern. Nein, ich erinnerte mich nicht. Auch die Mutter hat 
nichts davon erzählt. Und wenn sie es erzählt hätte, so hatte ich es vergessen. Es sei doch 
interessant zu verfolgen, wie so ein Familiengedächtnis funktioniert, sagte der Lehrer, was 
es überliefert und was nicht; und sich zu fragen: warum?78 

 

Individuelle Erinnerungen sind damit abhängig von äußeren Faktoren, die auf erlebte 

Erinnerungen einwirken und diese beeinflussen. Eine Studie Harald Welzers belegt die 

Unzuverlässigkeit von Erinnerungen durch ihre Abhängigkeit vom kollektiven 

Gedächtnis. Die Untersuchung mit dem Titel ’Opa war kein Nazi’. Nationalsozialismus 

und Holocaust im Familiengedächtnis beweist eindeutig, dass bereits eine Weitergabe 

                                                 
77 Vgl. Peitsch, Helmut: Zur Geschichte der `Vergangenheitsbewältigung´: BRD- und DDR-
Kriegsromane in den fünfziger Jahren. S.91. 
78 Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel. (1979). München: 2002. S.18. 



 37

von Erinnerungen an die darauf folgende Generation Änderungen unterworfen ist, 

abhängig davon, welches Vorwissen vorhanden ist. 

Metaphorisch gesprochen existiert neben einem wissensbasierten „Lexikon“ der 
nationalsozialistischen Vergangenheit ein weiteres, emotional bedeutenderes 
Referenzsystem für die Interpretation dieser Vergangenheit: eines, zu dem konkrete 
Personen – Eltern, Großeltern, Verwandte – ebenso gehören wie Briefe, Fotos und 
persönliche Dokumente aus der Familiengeschichte. Dieses „Album“ vom „Dritten Reich“ 
ist mit Krieg und Heldentum, Leiden, Verzicht und Opferschaft, Faszination und 
Größenphantasien bebildert, und nicht, wie das „Lexikon“, mit Verbrechen, Ausgrenzung 
und Vernichtung.79 

 

„In 40 Familiengesprächen und 142 Interviews“80 wird deutlich, wie sehr sich das 

Wissen über die Vergangenheit in Album und Lexikon spaltet. „Nicht wenige [dieser 

Geschichten] verändern sich auf ihrem Weg von Generation zu Generation so, dass aus 

Antisemiten Widerstandskämpfer und aus Gestapo-Beamten Judenbeschützer 

werden.“81 Der Generation der Enkel sind die deutschen Verbrechen durchaus bewusst 

und werden als solche verurteilt. Interessanterweise bezieht sich diese Kenntnis von 

Verbrechen und Schuld, wie Harald Welzer mit seiner Untersuchung nachweisen 

konnte, nur in wenigen Fällen auf die eigene Familie. Ein Großteil der Enkel ist nicht 

bereit, das, was im kollektiven Gedächtnis gespeichert ist, auf die Familiengeschichte 

zu übertragen. Wird der deutschen Gesellschaft in der Gesamtheit ein Opferstatus 

abgesprochen, so wird er für die eigenen Vorfahren in Anspruch genommen, als würden 

diese nicht der Gesellschaft angehören oder als hätten diese eine vollständig andere Zeit 

erlebt. Für die Nachgeborenen ist es unter diesen Voraussetzungen schwierig, ein 

genaues Bild der Vergangenheit der Eltern zu bekommen. Ruth Rehmann stellt in ihren 

Betrachtungen über [den] Mann auf der Kanzel fest:  

„Das Familiengedächtnis funktioniert nicht mehr“, sagte ich. „Es hat eine Störung in der 
Leitung: Nazizeit, Krieg, Zusammenbruch. Wie überliefert man Väter, die weder 
Naziverbrecher noch Widerstandskämpfer waren? Wie bringt man sie einzeln und lebendig 
durch die Mühle der Pauschalvorstellungen und -urteile? Wie schützt man sie vor der 
Verzerrung durch Schreckens- oder Wunschbilder? Wie erklärt man den Unterschied 
zwischen erlebter und in Rückschau betrachteter Zeit, ohne in den apologetischen 
Jammerton zu verfallen, den ich-war-noch-zu-klein-, ich-hab-nichts-gesehen-, ich-war-
nicht-dabei-Ton?“82 

 

Der Umgang mit Erinnerungen ist schwierig. Einerseits ist die Erinnerung dringend 

notwendig – „[e]in Mensch, eine Gesellschaft ohne Erinnerung ist krank“83 –, da nur 

                                                 
79 Welzer, Harald et al.: ‚Opa war kein Nazi’. Nationalsozialismus und Holocaust im Familiengedächtnis. 
Frankfurt /M.: 2003. S.10. 
80 Ebd. S.11. 
81 Ebd.  
82 Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel. S.18. 
83 Vogt, Jochen: Heinrich Böll. S.145. 



 38

durch das Erinnern und Durcharbeiten Vergangenheit als solche akzeptiert werden 

kann, andererseits wird gerade an der Untersuchung Harald Welzers deutlich, dass 

Erinnerungen zu einer Verzerrung, zur Täuschung beitragen können. Durch 

Erinnerungen wird in vielen Fällen nicht die Wahrheit enthüllt, vielmehr ist sie dafür 

verantwortlich, dass die Wahrheit verhüllt wird.84  

Die Ergebnisse der Untersuchung Harald Welzers zeigen ein Unvermögen der 

Nachgeborenen, theoretische Fakten, die die Vergangenheit belegen, auf das 

persönliche Leben zu beziehen. Gleichzeitig wird damit deutlich, warum die Novelle Im 

Krebsgang von Günter Grass einen derartigen ‚Opfer-Boom’ auslösen konnte. 

Theoretisches Wissen über die Vergangenheit verbietet geradezu, Opfer unter der 

deutschen Bevölkerung zu suchen. Das persönliche Wissen über die Vergangenheit 

dagegen fordert diese Sichtweise heraus. Persönliches Wissen um deutsche Opfer ist 

von daher immer präsent gewesen, wenn auch unter der Oberfläche. Trotz vielfältiger 

Erscheinungen zu diesem Thema, die es unglaubwürdig machen, von einem Tabubruch 

zu sprechen, fehlte eine Art offizielle Erlaubnis, sich diesem Thema ohne Vorbehalte 

widmen zu dürfen. Michael Jürgs weist in seiner Grass-Biografie auf die vielen 

Schriftsteller hin, die sich bereits vor Grass deutscher Opferschaft angenommen hatten. 

Die Tatsache, dass aber erst Grass als der große Tabubrecher gefeiert wurde, liegt wohl 

in der Person Günter Grass sowie seiner bisher erschienenen Werke begründet. Gilt 

doch gerade Grass als Schriftsteller, der deutsche Schuld wiederholt angemahnt hatte.85  

In der Danziger Trilogie hatte sich Grass mit eigener Schuld auseinandergesetzt und 

seinen persönlichen Glauben an den NS analysiert. Besonders deutlich zum Tragen 

kommt das in der Novelle Katz und Maus. Im Vordergrund steht dabei die Schuld, an 

ein im Kern verbrecherisches System geglaubt und dieses für gut befunden zu haben, 

folglich: selbst Nationalsozialist gewesen zu sein. Davon unterscheidet sich die von 

Giordano betitelte Zweite Schuld, die im blitzartigen Umdenken und Vergessen der 

Vergangenheit besteht. Ebendieses Vergessen und Leugnen bildet den Grundstein für 

                                                 
84 Gabriele Rosenthal konstatiert ebendiesen Sachverhalt und bezieht ihn auf Erinnerungen von Tätern 
und Opfern, wobei die Überlebenden der Shoah ihre Erinnerungen nutzen, ihr Leiden hervorzuheben und 
das Grauen deutlich zu machen, während die nichtverfolgten Deutschen ihre Erinnerungen dahingehend 
nutzen, ihre Tätervergangenheit ungeschehen zu machen.  Vgl. Gabriele Rosenthal: Vom Krieg erzählen, 
von den Verrechen schweigen. In: Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944. Frankfurt /M. 1997. S.655. 
85 „Grass wird mit diesem Buch die politische Diskussion in Deutschland bestimmen, als habe vor ihm 
keiner über den gnadenlosen Luftkrieg der Alliierten und die Vertreibung der Deutschen nach dem Krieg 
und die Millionen Opfer als Folge der Verbrechen Hitlers geschrieben. Kein Lenz, kein Schmidt, kein 
Surminski, keine Ossowski, kein Kempowski, kein Mulisch, kein Vonnegut, kein Bobrowski, kein 
Sebald. Dass ausgerechnet er, der linke Patriot, der Auschwitz immer mitdachte, davon erzählt, macht den 
Unterschied aus.“ Jürgs, Michael: Bürger Günter Grass. München: 2002. S.428. 



 39

eine jahrzehntelange Debatte um deutsche Täter- bzw. Opferschaft, da sich erst auf 

dieser Grundlage tabuisierte Themen entwickeln konnten.  

 

Schriftsteller haben vielfältig dafür gesorgt, dass nicht nur das, was die 

Nachkriegsgesellschaft versucht hatte zu leugnen – nämlich deutsche Schuld – im 

Gedächtnis blieb, sondern auch das Verhalten selbst. In allen möglichen Variationen 

wird dieses blitzartige Umdenken, das blitzartige Anpassen an ein neues Zeitalter, das 

Vergessenwollen beschrieben und damit gegen das Vergessen für die Nachwelt 

festgehalten.  

 



 40

3. Das Jahr 1945 – ein Nullpunkt in der Literatur der BRD und DDR? 

In der Kurzgeschichte Das eiserne Kreuz von Heiner Müller geht es um einen Mann, 

der beschließt, aufgrund der Nachricht vom Tod des Führers, auch sein Leben und das 

seiner Familie zu beenden. Das eiserne Kreuz als Zeichen seiner Verbundenheit mit 

dem NS am Kragen, geht er mit Ehefrau und Tochter in den Wald, um das Ende seines 

‚Dritten Reiches’ mit dem Ende seiner Familie in Einklang zu bringen. Nachdem er 

Frau und Tochter erschossen hat, kann er es nicht über sich bringen, den Revolver auch 

gegen sich selbst zu richten. Er wirft den Revolver weg und entfernt sich vom Tatort. 

Sein eisernes Kreuz wirft er ebenfalls in den Straßengraben. Das Vorhaben des Mannes 

war als Endpunkt geplant. Das Leben der Familie, dem Nationalsozialismus gewidmet, 

hätte im April/Mai 1945 mit dem Ende der verehrten Ideologie ebenfalls aufgehört zu 

existieren. Die Idee des gemeinsamen Suizids basiert zunächst auf der völligen Hingabe 

an den NS. Obwohl sich bei dem Mann auf dem Weg in den Wald leichte Zweifel 

bemerkbar machen, erschießt er Ehefrau und Tochter, wobei beide ihrem Mann bzw. 

Vater absolut hörig sind. So tritt die Tochter innerhalb der Kurzgeschichte aktiv nicht in 

Erscheinung, weder spricht sie ein Wort, noch wehrt sie sich gegen das Vorhaben ihres 

Vaters. Sowohl Mutter als auch Tochter stehen damit stellvertretend für die deutsche 

Bevölkerung, die bedingungslos an den NS glaubt und diesen bis zum Ende unterstützt 

und zwar durch blindes, nicht hinterfragendes Handeln. Damit deckt sich ihr Verhalten 

mit dem der Kinder, die im Roman Hundejahre dem Wüten Tullas zusehen. Der Mann 

als Familienoberhaupt und damit ‚Führer’ im Kleinen, nimmt eine Führung für sich in 

Anspruch, die über Leben und Tod derer entscheidet, für die er die Verantwortung trägt. 

Kaltblütig ermordet er beide unter dem Deckmantel des NS, um dann für sich das 

Geschehene als Theater zu erkennen: „Das Stück war aus, der Vorhang gefallen. Er 

konnte gehen und sich abschminken.“86 Mit diesen zwei Sätzen macht Müller den 

Sinneswandel des Mannes deutlich, der zwar nicht sein Handeln und seinen Glauben an 

den NS als falsch begriffen, aber festgestellt hat, dass eine sofortige Wandlung ohne 

Zeugen nicht nur bequem zum Weiterleben, sondern auch problemlos möglich ist. 

Damit ist er, wie viele seiner Landsleute auch, seinem Wesen treu geblieben: er 

gehorcht weiterhin. Er stellt sich augenblicklich auf die neue Situation ein, ohne das 

Gewesene zu reflektieren. Es wird abgehakt und vergessen. Ebenso wie ein 

                                                 
86 Müller, Heiner: Das eiserne Kreuz. In: 50 deutsche Kurzgeschichten der Gegenwart. Stuttgart 1980. 
S.137. Im Gegensatz zu anderen Ausgaben und auch zur Gesamtausgabe Heiner Müller, findet sich der 
zitierte Satz nur in dieser Ausgabe, in allen anderen Ausgaben ist dieser Satz aus dem Fließtext 
gestrichen. Zitiert wird daher auch im Folgenden nach der angegebenen Ausgabe. 



 41

Schauspieler, der nach beendeter Vorstellung seine Rolle ablegt, legt auch der 

Protagonist seine Rolle ab bzw. legt sich nach außen eine neue Rolle zu. 

Dann ließ er sich am Straßenrand nieder, den Rücken an einen Baum gelehnt, und 
überdachte seine Lage, schwer atmend. Er fand, sie war nicht ohne Hoffnung. Er mußte nur 
weiterlaufen, immer nach Westen, und die nächsten Ortschaften meiden. Irgendwo konnte 
er dann untertauchen, in einer größeren Stadt am besten, unter fremdem Namen, ein 
unbekannter Flüchtling, durchschnittlich und arbeitsam.87 

 

Mit dem eisernen Kreuz wirft er seine Gesinnung in den Straßengraben und wendet sich 

ohne ein Innehalten einer neuen Zeit zu. Den Nullpunkt in dieser Erzählung markiert 

der Tod des Führers zusammen mit dem Tod der beiden Frauen, die repräsentativ für 

die vergangene Zeit stehen. Ausgesprochen schnell wird diese vergangene Epoche von 

dem Mann auch als solche begriffen, was ihn selbst zur Flucht in den Westen bewegt. 

Der Tod der Familie entlastet den Mann von seiner Vergangenheit, wobei die Tat an 

sich sowie seine politische Gesinnung symbolisch mit dem eisernen Kreuz im 

Straßengraben landen. 

Die deutsche Nachkriegsgesellschaft zeichnet sich aus durch einen extrem schnellen 

Wandel bzw. eine Anpassung an neue Machtverhältnisse. Mit der Kapitulation des alten 

Umfelds orientiert sich die Gesellschaft neu. Heiner Müller stellt genau diesen 

Sachverhalt eindrucksvoll in der Kurzgeschichte dar. Der Protagonist der Erzählung 

wandelt sich innerhalb eines Augenblicks und wird voraussichtlich unter geänderten 

Vorzeichen ein neues Leben anfangen.  

Mit dem Verdrängen der eigenen Schuld hatte sich die deutsche Bevölkerung doppelt 

schuldig gemacht. Man bemühte sich, weniger der selbstverschuldeten Opfer zu 

gedenken, als vielmehr sich selbst zum Opfer zu stilisieren. Millionen Kubikmeter 

Schutt auf deutschen Städten waren das eigentliche, was zunächst wahrgenommen 

wurde und damit natürlich die Sorge um die eigene Zukunft. Diese Stimmung, in der 

sich Angst, Scham, Ungewissheit und Trauer mischen, die einer Art ‚Nullpunkt’ 

gleichkommt, ist in der Literatur, entgegen der vorherrschenden Meinung, immer 

wieder beschrieben worden.  

 

Die These vom literarischen Nullpunkt oder auch vom Kahlschlag in der deutschen 

Literatur, wie Wolfgang Weyrauch ihn genannt hat, ist vielseitig widerlegt worden.88 

                                                 
87 Müller, Heiner: Das eiserne Kreuz. S.137 ff. 
88Vgl. Widmer, Urs: 1945 oder die „neue Sprache“. Düsseldorf: 1966. S.13 ff. Köhn, Lothar: Vom 
Nullpunkt zum Posthistoire. Zu Konstruktionselementen einer Geschichte der deutschen Literatur 1945 – 
1990. Amsterdam: 1995. Lothar Köhn zählt in seinem Aufsatz diverse Beiträge von Autoren auf, die die 
These vom Nullpunkt definitiv dementiert haben. Knuth Hickethier bezieht sich in seinen 



 42

Von einer ‚Stunde Null’ ist in dieser radikalen verallgemeinernden Form nicht zu 

sprechen, kann man sie doch keineswegs für sämtliche Schriftsteller geltend machen.89 

Gerade für Exilschriftsteller bzw. Schriftsteller, die bereits vor 1933 publiziert hatten, 

war es durchaus möglich, an alte Traditionen anzuknüpfen. Es war für sie nicht nötig, in 

Sprache und Konzeption neu anzufangen. Für die junge nachwachsende Generation an 

Schriftstellern gestaltete sich die Situation dagegen anders. In der Zeit des 

Nationalsozialismus aufgewachsen und sozialisiert, war ihr ein Großteil der klassischen 

Bildung durch Zensur versperrt.  

 

Im Nationalsozialismus verdorben, musste sich diese Generation eine neue unbelastete 

Sprache sowie eine neue gültige Bildung erarbeiten. Das Jahr 1945 kann man im Bezug 

auf diese Generation tatsächlich als eine Art Neuanfang sehen, ihr war es nicht möglich, 

sich auf im Vorfeld erworbene Bildung und festgefügte Traditionen zu berufen.90 

Folglich würden u. a. Siegfried Lenz, Heinrich Böll und Günter Grass zu dieser 

Generation der Neuanfänger gehören, was im Bezug auf ihre Sprache auch zutreffen 

mag, im Hinblick auf das, was sie zu sagen haben, kann man auch hier nicht von einem 

Nullpunkt sprechen, wird doch gerade das, was sie während der Zeit des 

Nationalsozialismus erlebt haben, immer wieder zum Kernpunkt ihrer 

Auseinandersetzung. Die Sprache konnte nicht übernommen werden, dafür wird das 

Erlebte schriftlich fixiert und so mit in die Nachkriegszeit genommen. Die These von 

einem Kahlschlag ist definitiv nicht haltbar, zu viele Werke bzw. zu viele Schriftsteller 

widerlegen seine Existenz, trotzdem ist der Begriff ‚Nullpunkt’ nicht überflüssig, 

sondern als Stimmung vorhanden.91  

Es war die Befreiung. Eine Befreiung von den nach Leder riechenden Soldaten, den 
genagelten Stiefeln, dem Jawoll, dem Zackigen, diesem stampfenden Gleichschritt der 
genagelten Knobelbecher, die man von weit her in den Straßen dröhnen hörte. Die Sieger 
kamen auf Gummisohlen daher, fast lautlos.92 

 

                                                                                                                                               
Untersuchungen auf die Geschichte des Films und stellt auch hier fest, dass noch nicht einmal 
ansatzweise von einem Nullpunkt die Rede sein kann, da NS-Kinoproduzenten weiterhin aktiv waren und 
mit ihren Filmen Entlastung anboten. Vgl. Hickethier, Knut: Der Krieg in der Nachkriegszeit. In: Der 
Krieg in der Nachkriegszeit. Hg. v. Greven, Michael & Oliver von Wrochem. Opladen: 2000. S.96. 
89Vgl. Heinz Ludwig Arnold: „Die Begriffe Nullpunkt und Kahlschlag und Heinrich Bölls Bekenntnis zur 
Trümmerliteratur charakterisieren die moralische und formale Verfassung, in der sie selbst sich und das, 
was sie schrieben, befanden: Autoren, die nach einer neuen Sprache suchten und um ein neues 
Selbstverständnis mittels ihrer Literatur rangen.“ Die Deutsche Literatur 1945-1960. München: 1993. 
S.31. 
90 Vgl. Widmer, Urs: 1945 oder die „neue Sprache“. S.8. 
91 Jochen Vogt plädiert ebenso dafür „die Formel vom „Nullpunkt“ ernst [zu] nehmen – und sei es nur als 
„Metapher für eine Stimmung“. Heinrich Böll. München: 1987. S.22. 
92 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. Köln: 2003. S.68. 



 43

Uwe Timm beschreibt in seinem Werk Am Beispiel meines Bruders ein Phänomen, hier 

am Beispiel von Gummisohlen und genagelten Stiefeln, das dem Begriff ‚Stunde Null’ 

sehr nahe kommt. „Von einem Tag auf den anderen waren die Großen, die 

Erwachsenen, klein geworden. Eine Erfahrung, die ich mit vielen anderen meiner 

Generation teilen sollte.“93 Timm macht diese Erfahrung als Kind, er nimmt die 

Stimmung im Land wahr und das, was für ein Kind sichtbar ist. Die Bezeichnung 

‚Stunde Null’ ist insofern richtig, als ein neues Zeitalter anbricht und es eine offizielle 

Distanzierung vom Nationalsozialismus gibt, die einer Kehrtwende von 180 Grad 

entspricht. Dass eine Entnazifizierung fast vollständig missglückt ist, wodurch Teile 

eines nationalsozialistischen bürokratischen Apparats in der Bundesrepublik weiter 

existieren konnten, spricht natürlich ebenfalls gegen einen Nullpunkt. Eine 

vollkommene Ablösung hat es eben nicht gegeben, zumindest nicht zu einem 

bestimmten Zeitpunkt. Das ist aber auch nicht Timms Anliegen, geht er doch hier ganz 

speziell auf die Sichtweise des Kindes ein, das eben dieses Phänomen der Stunde Null 

in der Öffentlichkeit wahrnimmt. Ähnlich wie bei Heiner Müller ist hier ein Nullpunkt 

im Sinne von Vergessen zu spüren. 

Von daher lässt sich feststellen, dass eine Stunde Null, ein Nullpunkt existiert hat, denn 

genau das ist vielfältig der deutschen Nachkriegsgesellschaft vorgeworfen worden: sich 

ohne Nachdenken augenblicklich der neuen Zeitströmung und damit den neuen 

Machthabern angepasst zu haben. Dabei entspricht der beschriebene Nullpunkt einer 

Art Wendepunkt, von einem Erstarren, von einem ‚geordnet bei Null anfangen’ kann in 

keinem Fall eine Rede sein. Die Deutschen fangen augenblicklich mit einer neunen 

Gesellschaftskonzeption an, wobei die alten Ideale dem Vergessen übergeben werden. 

Günter Grass beschreibt in seinem Roman Die Blechtrommel drei Epochen. Oskar 

Matzerath wird 1927 geboren, wobei die Zeit der Weimarer Republik schleichend in die 

Zeit des Nationalsozialismus übergeht. Der Aufstieg der Nazis wird anhand der 

Lebensverhältnisse und der Begeisterung des Danziger Kleinbürgertums beschrieben. 

Oskar erlebt den Einmarsch der Russen zusammen mit seinem mutmaßlichen Vater 

Alfred Matzerath im Keller des Wohnhauses in Danzig. Zusammen mit der 

anschließenden Flucht in den Westen markiert diese Episode einen Abschnitt innerhalb 

des Romans; in der gleichnamigen Verfilmung bildet der Aufbruch aus Danzig sogar 

den Endpunkt. Der Roman nimmt die Stunde Null eindeutig als Stimmung wahr und 

stellt diese durch die Zäsur auch als solche heraus. Selbst Oskar entschließt sich nach 

                                                 
93 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. Köln: 2003. S.68ff. 



 44

dem Tod Alfred Matzeraths und dem Ende des NS, seine Trommel wegzuwerfen und 

wieder zu wachsen. Der dritte und letzte Teil des Romans beschäftigt sich mit der 

Nachkriegszeit, die in einem deutlichen Kontrast zum ersten und zweiten Teil des 

Romans steht, was nicht zuletzt daran liegt, dass Oskar die Welt nicht mehr aus den 

Augen eines Dreijährigen, sondern aus denen eines Erwachsenen betrachtet. 

Im Gegensatz zum Protagonisten Heiner Müllers, der sich erfolgreich seiner 

Vergangenheit entledigt, wird der Versuch Alfred Matzeraths, ebenso zu handeln, zu 

seinem Todesurteil. Das in Sicherheit geglaubte Parteiabzeichen findet durch Oskar den 

Weg zurück zu Matzerath, was diesen dazu animiert, seine dem NS gewidmete 

Vergangenheit zu verschlucken. Er verschluckt sich sinnbildlich an seiner 

Vergangenheit – er hatte vergessen, die Sicherheitsnadel zu schließen – woraufhin er 

von den russischen Soldaten erschossen wird. Ausführlich erzählt Oskar vom 

Mitläufertum seines Vaters, das dieser recht frühzeitig ohne Zwang beginnt. Zu einer 

Einsicht gelangt Matzerath bis zu seinem Ende nicht, er begreift einzig, dass seine 

Parteizugehörigkeit ihn vor den Russen in Gefahr bringt. 

Fast zaghaft wie ein Kind, das nicht weiß, ob es weiterhin an den Weihnachtsmann glauben 
soll, stand Matzerath mitten im Keller, zog an seinen Hosenträgern, äußerte erstmals 
Zweifel am Endsieg und nahm sich auf Anraten der Witwe Greff das Parteiabzeichen vom 
Rockaufschlag, wusste aber nicht, wohin damit 94. 

 

Indem Oskar seinem Vater, der sich mit dem Verstecken des Abzeichens seiner 

Vergangenheit entledigen will, seine Vergangenheit wieder in die Hand drückt, spricht 

er ihn schuldig. Er macht in dieser Situation, in der die Danziger Bürger die Opfer der 

russischen Soldaten sind, dargestellt an der Vergewaltigung der Witwe Greff, auf die 

deutschen Täter aufmerksam, die ihre Täterschaft und damit auch ihre Schuld vergessen 

machen wollen. Für Matzerath hätte sich im Falle einer geglückten Vernichtung des 

Abzeichens unter Umständen ein reibungsloser Übergang in die Nachkriegszeit 

ergeben. Oskar richtet über den Vater und lässt Vergessen nicht zu, für Alfred 

Matzerath ist damit der Nullpunkt gleichzeitig sein Endpunkt. 

In sämtlichen Beispielen dokumentiert der Nullpunkt die Bereitschaft der Bevölkerung, 

die erlebte und gelebte Vergangenheit zu vergessen. Schriftsteller haben es vielfältig 

sowohl als ihre Aufgabe angesehen, ebendieses Verhalten aufzudecken, als auch die 

Taten, die vergessen werden sollten, ans Licht zu bringen. 

Christoph Meckel zeigt in seinen Betrachtungen über den Vater in dem Werk Suchbild 

ebenfalls einen Nullpunkt auf, allerdings ereignet sich dieser persönliche Nullpunkt des 

                                                 
94 Grass, Günter: Die Blechtrommel. S.514. 



 45

Vaters erst zwei Jahre nach der Kapitulation Deutschlands. Entlassen aus französischer 

Kriegsgefangenschaft bricht für den Vater beim Wiedersehen seiner Heimatstadt eine 

Welt zusammen. 

Ein Mensch kam, nicht erwartet, in seine Stadt. Mager, ramponiert und anonym orientierte 
er sich in einem Trümmerhaufen. Vergangenheit und Zukunft standen still, es war die 
persönliche Stunde Null und Nichts. Irgendwer erkannte ihn auf der Straße (DAS IST 
DOCH DER DR. MECKEL, WO KOMMEN DENN SIE HER!). Die trainierte 
Männlichkeit war plötzlich am Ende. Sie stand da und weinte.95 

 

Meckels Interpretation der Stunde Null betrifft weniger das Vergessenwollen der 

Elterngeneration als vielmehr den persönlichen Zusammenbruch. Auch wenn es sich bei 

den Betrachtungen Meckels um eine eher kritische Auseinandersetzung mit dem Vater 

handelt, wobei der Autor wenig Verständnis für die Einstellung und das Verhalten des 

Vaters aufbringt, billigt er in dieser einzelnen Szene dem Vater die Rolle des Opfers zu. 

Die Sichtweise Meckels deckt sich mit der Uwe Timms, der in dieser Stunde Null den 

Zusammenbruch der Elterngeneration sieht, die mit dem Ende des NS auch ihre eigene 

Haltung verliert. Dabei ist die Interpretation Meckels nicht der Normalfall, überwiegt 

doch – wie im Werk Suchbild insgesamt – der kritische Blick auf die Haltung der 

Eltern.  

 
 

 

                                                 
95 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meinen Vater. Düsseldorf: 1980. S.106. 



 46

4. Zivilisten als Opfer 

 

Zwar geht aus den Strategic Bombing Surveys der Alliierten, aus den Erhebungen des 
Bundesamts für Statistik und anderen offiziellen Quellen hervor, daß allein die Royal Air 
Force in 400000 Flügen eine Million Tonnen Bomben über dem gegnerischen Gebiet 
abgeworfen hat, daß von den 131 teils nur einmal, teils wiederholt angegriffenen Städten 
manche nahezu gänzlich niedergelegt wurden, daß an die 600000 Zivilpersonen in 
Deutschland dem Luftkrieg zum Opfer fielen, daß dreieinhalb Millionen Wohnungen 
zerstört wurden, daß bei Kriegsende siebeneinhalb Millionen obdachlos waren, daß auf 
jeden Einwohner Kölns 31,4, auf jeden Dresdens 42,8 Kubikmeter Bauschutt kamen, doch 
was all das in Wahrheit bedeutete, das wissen wir nicht.96 

 

Sebalds Argumentation trifft sich mit der Harald Welzers, wonach es im Hinblick auf 

Geschehnisse des Zweiten Weltkriegs zwar ein sehr detailliertes Lexikonwissen gibt, 

ein Familienalbum dagegen nicht. Fakten sind fast jedem Bundesbürger bekannt, in der 

Theorie sind Bombardierungen deutscher Städte zur Kenntnis genommen worden, 

Sebald bemängelt dagegen die fehlenden persönlichen, individuellen Erfahrungen. 

Seine Abhandlung beinhaltet den Vorwurf, persönliche Schicksale hätten keinerlei 

Beachtung gefunden und seien somit verloren gegangen. „Es ist schwer, sich heute eine 

auch nur halbwegs zureichende Vorstellung zu machen von dem Ausmaß der während 

der letzten Jahre des Zweiten Weltkriegs erfolgten Verheerung der deutschen Städte“97. 

Dieses mangelnde Vorstellungsvermögen beruhe auf einer Leerstelle innerhalb der 

bundesdeutschen Literatur, da eine literarische Verweigerungshaltung eine angemessene 

Auseinandersetzung verhindert habe. Die Thesen Sebalds haben den Raum für eine weit 

angelegte Diskussion geschaffen. Quantitativ hat Volker Hage W. G. Sebald relativ 

leicht widerlegen können. Er hat sich intensiv mit der Materie auseinandergesetzt und 

Literatur zum Luftkrieg recherchiert, wobei ersichtlich wird, dass er nicht nur Quantität 

sondern auch Qualität vorweisen kann. Sein Band Zeugen der Zerstörung. Die Literaten 

und der Luftkrieg von 2003 beinhaltet sowohl Essays als auch Interviews mit Autoren 

wie z. B. Walter Kempowski, Gerhard Roth, Monika Maron, Dieter Forte, Harry 

Mulisch etc., die zumeist persönliche Erlebnisse mit Luftangriffen in ihren Werken 

verarbeitet haben. In diesem Band benennt Volker Hage eine Fülle von Werken über 

den Luftkrieg, zudem beschreibt er anhand einzelner Autoren die Schwierigkeiten des 

Umgangs mit der Materie.98 Zitiert wird beispielsweise der Schweizer Max Frisch, der 

                                                 
96 Sebald, W. G.: Luftkrieg und Literatur. S.11. 
97 Ebd. 
98 Eindrucksvoll hat an anderer Stelle auch Ralph Giordano die Schwierigkeiten mit dem Aufschreiben 
seiner Erlebnisse beschrieben (wobei es sich bei ihm sowohl um den Luftkrieg als auch sein Leben unter 
den Nürnberger Rassegesetzen handelt). Über den langen Zeitraum, den er zum Verfassen des Romans 
Die Bertinis gebraucht hat, äußert er in der Schlußansprache zur Verleihung des Bertini-Preises am 27. 



 47

in Tagebüchern und Briefen Ende der vierziger Jahre seinen Zwiespalt darstellte, 

einerseits dem Elend und den Trümmern in Deutschland gerecht zu werden und 

andererseits die eigentlichen Opfer des Krieges nicht zu vergessen. Einfaches, schlichtes 

Mitleid mit der deutschen Bevölkerung, was ihm angesichts der Trümmerlandschaften 

als selbstverständlich erschien, wurde im Hinblick auf die Zerstörung Warschaus, das er 

selbst besucht hatte, unmöglich. Frisch spricht diesen Konflikt als Außenstehender 

selbst an, andere Autoren haben diesen Zwiespalt scheinbar gespürt, eigene Schuld aber 

mit Hilfe ihrer Arbeiten versucht abzuwehren. Als Beispiel nennt Hage Wolfgang 

Borchert und sein Heimkehrerdrama Draußen vor der Tür, in dem der Soldat Beckmann 

im zerstörten Hamburg mit seinem Schicksal hadert und Shoah und Feuersturm 

gleichsetzt. „Immerhin zeigte sich bei Borchert, dass ihn das Thema, wenn es ihn auch 

überforderte, ganz offensichtlich nicht losließ.“99 Borchert hat tatsächlich in den zwei 

Jahren, die ihm nach dem Ende des Krieges noch blieben, ausschließlich über den Krieg 

geschrieben und vor allem über das Leid der Zivilbevölkerung. Seine Kurzgeschichten 

gehören heute zum Schulkanon und werden in jeder Mittelstufe gelesen. Darin geht es 

um das Leben innerhalb der zerstörten Städte und was der Krieg aus den Menschen 

macht: nämlich Opfer. Eine seiner Geschichten lässt sich herausheben, da ihr 

Protagonist tatsächlich unanfechtbar als Opfer zu sehen ist. Jürgen ist erst neun Jahre alt 

und passt rauchend mit einem Stock bewaffnet in den Trümmern seines Elternhauses 

auf den vierjährigen toten Bruder auf – damit ihn die Ratten nicht fressen. Mit der 

Begründung „Nachts schlafen die Ratten doch“, die zugleich der Titel der Geschichte 

ist, überredet ihn schließlich ein Fremder, wenigstens nachts den Trümmern den Rücken 

zu kehren. Für Jürgen gibt es durch die Hilfe seiner Mitmenschen Hoffnung – 

dargestellt am grünen Kaninchenfutter, das durch das Grau des Schutts schimmert. Im 

Vordergrund steht das neunjährige Kind, das zunächst vom Krieg zerstört zu sein 

scheint. Borchert arbeitet in dieser Geschichte mit verschiedenen Symbolen und Farben, 

die die Hoffnung auf Leben am Ende sichtbar machen und die grau dösende 

                                                                                                                                               
Januar 2003: „Sobald ich wieder zu Kräften gekommen war, setze ich mich, noch im Frühling 1945, in 
die Trümmer Barmbecks, und wollte beginnen. Aber es kam kein Wort, kein Buchstabe aufs Papier. Die 
Wahrheit ist: Es hat lange gedauert, bis die erste Seite geschrieben war, denen dann, nie zufrieden damit, 
über die Jahrzehnte, über die Jahrzehnte hin Tausende folgten. Bis ich 1975 mit der endgültigen 
Niederschrift begann und das Buch dann von der ersten bis zur letzten Zeile ohne jede kompositorische 
oder gestalterische Veränderung verfaßte, ehe es endlich herauskam: 1982! Also 40 Jahre, nachdem in 
jener Januarnacht 1942 die Idee in mich eingeschlagen war. Und ich schwöre Ihnen, daß während der 
Ewigkeiten dieser 480 Monate kein Tag vergangen war, an dem ich mich nicht mit dem Buch beschäftigt 
hätte, im Kopf, im Herzen oder mit der Hand. Ich hätte aber auch keinen Tag früher fertig sein können: 
War es doch, als hätte ich den Himalaja mit einem Teelöffel abgetragen...“ Giordano, Ralph: Wider das 
Vergessen. In: Ralph Giordano zum 80. Geburtstag. Hg. v. Andreas W. Mytze. Heft Nr. 127. 2003. S.4. 
99 Hage, Volker: Zeugen der Zerstörung. Frankfurt /M.: 2003.  S.58. 



 48

Schuttwüste schließlich mit rot leuchtender Abendsonne, mit Wärme füllen. Sebald 

erwähnt diese Kurzgeschichte, weil sie eine der wenigen literarischen Werke sei, die 

Notiz von der Rattenplage innerhalb der Städte nehme.100 Borchert hat das Elend seiner 

Mitmenschen gesehen und in seinen Kurzgeschichten eindrucksvoll zum Ausdruck 

gebracht, wobei man ihm gerade das wiederum zum Vorwurf machen kann, finden doch 

die eigentlichen Opfer des Krieges bei ihm keinerlei Beachtung. So steht auch in der 

Kurzgeschichte Die Küchenuhr ein junger, durch den Schock alt gewordener Mann im 

Mittelpunkt der Handlung. Er erzählt seinen Mitmenschen über den durch die 

Bombardierungen verlorenen Alltag, der ihm innerhalb des gegenwärtigen Elends als 

das Paradies erscheint. Der eigentlich junge Mann ist durch den Krieg nicht nur alt, 

sondern auch verrückt geworden, sein Leben ist durch den Verlust der Familie und des 

Alltags zerstört worden. Borchert greift in seinen Kurzgeschichten Alltagssituationen 

auf, kleinen Episoden wird durch eingehende Beschreibungen Ausdruck verliehen. Der 

Verlust wird spürbar. Aber eben dadurch, dass sich Borchert ausschließlich auf einen 

Punkt konzentriert und diesen dezidiert hervorhebt, geht alles andere verloren. 

Inwiefern der alt gewordene Mann an seinem Schicksal mitgewirkt hat, wird außerhalb 

der Betrachtung gelassen. 

Ein weiterer wichtiger Punkt, den Volker Hage in Zeugen der Zerstörung diskutiert, ist 

die Zeit des Kalten Krieges, die Angst vor einem neuen atomaren Krieg. So lautet seine 

These, dass gerade Schriftsteller, die den Zweiten Weltkrieg als Kinder und Flakhelfer 

erlebt hatten, aus Angst vor einem neuen Krieg vorerst schwiegen. „Warum über den 

vergangenen Krieg reden, wenn ein neuer ins Haus zu stehen schien?“101 Und trotzdem 

sind, wenn auch mit zeitlichem Abstand, wichtige Werke dieser Generation entstanden. 

Hubert Fichte setzt sich in dem Roman Detlevs Imitationen ‚Grünspan’  (1971) mit den 

Angriffen auf Hamburg auseinander, Thomas Bernhard beschreibt die 

Bombardierungen Salzburgs in Die Ursache (1975), die er als Internatsschüler erlebt. 

Christoph Meckel schildert in Der Brand (1983), wie er als Kind aus der Ferne das 

brennende Freiburg gesehen hat, Peter Handke erinnert im Roman Die Hornissen 

(1966) sowie in der Erzählung Der kurze Brief zum langen Abschied (1972) an selbst 

erlebte Bombardierungen. Tadellöser & Wolff (1971) von Walter Kempowski 

beschreibt Luftangriffe auf Rostock, in Bernward Vespers Romanfragment Die Reise – 

1977 nach seinem Tod publiziert – tauchen wiederholt die nächtlichen Angriffe auf, die 

der Autor als Kind im Luftschutzkeller erlebt hat. Mit noch größerem Abstand sind die 
                                                 
100  Vgl. Sebald, W. G.: Luftkrieg und Literatur. S.41. 
101 Hage, Volker: Zeugen der Zerstörung. S.84. 



 49

Werke von Helga Schneider Kein Himmel über Berlin (2003)102, „Neger, Neger, 

Schornsteinfeger!“ (1999) von Hans-Jürgen Massaquoi sowie die Trilogie Das Haus 

auf meinen Schultern von Dieter Forte, der sich gerade im mittleren Band Der Junge mit 

den blutigen Schuhen (1995) ausführlich mit Luftangriffen auseinandersetzt, erschienen. 

Hage tritt in seinem Band Zeugen der Zerstörung wie auch in einem Sammelband über 

den Hamburger Feuersturm von 1943 den Beweis an, dass Sebalds These von der 

Leerstelle innerhalb der Literatur zumindest quantitativ widerlegt ist. Gleichzeitig gibt 

er aber zu bedenken, dass Sebald das Argument der Quantität nicht beidruckt hätte. 

Sebald bezweifelte im Grunde nicht, „daß es Erinnerungen an die Nächte der Zerstörung 
gab und gibt“ – er traute nur nicht der Form, „in der sie sich, auch literarisch, artikulierten.“ 
Entsprechend streng war sein Urteil, und das qualitative Argument schränkte den Kreis der 
überhaupt in Frage kommenden Werke von vornherein stark ein103. 

 

Das bedeutet aber, dass Sebald sehr wohl wusste, dass einiges an Literatur über den 

Bombenkrieg vorhanden ist, dass nur sein eigenes kritisches Auswahlverfahren ihn 

veranlasste, die in seinen Augen qualitativ schlechten Werke außerhalb seiner 

Betrachtungen zu lassen. Im Band Luftkrieg und Literatur nimmt er zu diesem 

Auswahlverfahren keinerlei Stellung, ein derartiges Auswahlverfahren würde seine 

Argumentation disqualifizieren. Eine vollständige Missachtung von Literatur, nur weil 

sie dem eigenen Qualitätsurteil nicht standhält, kann nicht als Grundlage einer derart 

einschlägigen These verwendet werden. Sebalds Thesen würden vielmehr dann einen 

Sinn ergeben, wenn man das Verhältnis zur Schwere der Katastrophe zugrunde legt. In 

Anbetracht der Umstände, dass ein Großteil der Städte in Trümmern lag, hätte das 

Interesse für die Situation der Menschen tatsächlich intensiver sein müssen. Die 

Antwort darauf liefert Sebald in seinen Ausführungen selbst: 

Die Frage, ob [...der] umgesetzte Plan eines uneingeschränkten Bombenkrieges strategisch 
oder moralisch zu rechtfertigen war, ist in den Jahrzehnten nach 1945 in Deutschland, 
soviel ich weiß, nie Gegenstand einer öffentlichen Debatte geworden, vor allem wohl 
deshalb nicht, weil ein Volk, das Millionen von Menschen in Lagern ermordet und zu Tode 
geschunden hatte, von den Siegermächten unmöglich Auskunft verlangen konnte über die 
militärpolitische Logik, die die Zerstörung der deutschen Städte diktierte.104 

 

Vor diesem Hintergrund verlieren Sebalds Thesen an Gewicht, denn in Anbetracht der 

Tatsache, dass Auschwitz nicht annähernd so viel Auseinandersetzung wie die 

Zerstörung der deutschen Städte erfahren hat, ist die Zahl der Werke, die sich mit dem 

                                                 
102 Titel der italienischen Originalausgabe von 1995: Il rogo die Berlino. Unter dem Titel Der 
Scheiterhaufen von Berlin wurde das Werk zunächst 1997 im Wilhelm Heyne Verlag veröffentlicht, 
bevor es 2003 von der Autorin erneut überarbeitet unter dem genannten Titel herausgegeben wurde. 
103 Hage, Volker: Zeugen der Zerstörung. S.123. 
104 Sebald, W. G.: Luftkrieg und Literatur. S.21. 



 50

Bombenkrieg auseinandersetzen, überraschend hoch. Victor Klemperer formuliert diese 

Problematik in einem Tagebucheintrag vom 15. Januar 1945: 

Lewinsky hatte wieder von arischer Seite gehört, was wir nun schon von so verschiedenen 
Leuten gleichlautend gehört haben, was also keine Erfindung sein kann: dass die Deutschen 
in Polen die gräßlichsten Judenmorde begangen haben. Ein Soldat hatte erzählt, wie man 
kleine Kinder am Bein gepackt und ihnen die Köpfe an der Hausmauer zerschlagen habe. 
Gleich darauf las Lewinsky mit äußerstem Schauspielerpathos tiefster Entrüstung aus der 
„DAZ“ vor, welche kulturschändlichen Verwüstungen der letzte englische Terrorangriff auf 
Nürnberg angerichtet habe, wie viele Patrizierhäuser, Kirchen etc. zerstört seien. Ich fragte 
ihn, ob er wisse, wer die Synagoge in Nürnberg zerstört habe und den Tower in London, ob 
er wisse, wie viele Fabriken in Nürnberg für den Krieg arbeiten. Ich sagte ihm, ich finge an 
rot zu sehen, wenn ich bloß das Wort „deutsche Kultur“ hörte.105 

 

Dezidiert wird Deutschland als der Ausgangspunkt der Kulturzerstörung benannt, mit 

der sogenannten Endlösung sollte eine komplette Kultur vernichtet bzw. gelöscht 

werden. Die Tagebucheintragungen Victor Klemperers sind unter lebensbedrohenden 

Bedingungen verfasst worden und somit von Seltenheitswert, hätten sie doch den 

Verfasser bei Entdeckung ins KZ gebracht. 

Ausführlich beschreibt Klemperer seine Erfahrungen als Sternträger während des NS, 

dessen erlittene Schikanen erst mit der Bombardierung Dresdens enden. Das brennende 

Dresden wird von Klemperer als Hölle beschrieben, die er zusammen mit seiner Frau 

durch Glück überlebt. Gleichzeitig ergibt sich durch diese Zerstörung für ihn die 

Möglichkeit, seinen Stern abzutrennen und zu überleben. Zumindest teilweise wird 

durch Bombardierungen und die daraus resultierenden Brände die Bürokratie des 

nationalsozialistischen Staates gestört und lückenhaft. Eine derartige Lücke kann 

Klemperer nutzen und nach dem 13. Februar 1945 als ‚Arier’ Lebensmittelmarken 

beziehen.  

Bei der neu entstandenen Diskussion um den Luftangriff auf deutsche Städte sind die 

Bürger in den Mittelpunkt der Betrachtung gerückt, die zu den Begünstigten des NS 

gehört hatten. Das Tagebuch Victor Klemperers beschreibt dagegen ein zumeist außer 

Acht gelassenes Schicksal: auch ohne Aufenthalt in einem KZ war ein Leben als Jude 

im nationalsozialistischen Deutschland auf Dauer nur schwer zu ertragen. Die 

Schikanen des normalen Alltags über Jahre hinweg werden vielfach vergessen, weil es 

sich im Einzelnen oft nur um Kleinigkeiten handelt, deren Bedeutung für einen 

Nichtbetroffenen gar nicht zu ermessen ist. Erst in ihrer Gesamtheit über einen längeren 

Zeitraum hinweg wird ihr Gewicht deutlich. Als einziger nichtjüdischer Autor weist 

Albrecht Goes auf das unmenschliche Leben der Juden in den dreißiger Jahren 

                                                 
105 Klemperer, Victor: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1942 – 1945. Berlin: 1995. 
S.640. 



 51

innerhalb Deutschlands hin. In seiner Novelle wird deutlich, was es bedeutet, 

Straßenbahnen nicht mehr benutzen und nur zu bestimmten Zeiten einkaufen zu dürfen. 

Um ehemalige ‚Arier’ als Opfer darzustellen, reicht oft die Beschreibung weniger 

Stunden, der Schrecken tritt gebündelt auf. Auf diese Weise arbeitet auch Jörg 

Friedrich, der Schreckensszenarien aus allen Bereichen Deutschlands zu einem einzigen 

zusammenfasst. Aus zwölf Jahren Nationalsozialismus wählt Friedrich aus jeder Region 

den schlimmsten Tag – den Tag des Einmarsches der Alliierten bzw. den Tag eines 

Luftangriffs der Alliierten – aus und fasst alle zusammen in einem Mammutwerk, das 

ein einziges großes Schreckensszenario präsentiert, das damit repräsentativ für die 

Situation Deutschlands steht. 

 

Bei Der Brand. Deutschland im Bombenkrieg 1940-1945 von Jörg Friedrich handelt es 

sich weniger um eine literarische Auseinandersetzung mit dem Bombenkrieg als 

vielmehr um eine akribische Untersuchung der Tatsachen. Friedrich versucht in seinem 

2002 erschienen Werk, Stück für Stück den genauen Hergang der einzelnen 

Bombardierungen darzulegen. Er erklärt bis ins Detail die technischen Möglichkeiten, 

eine Stadt aus der Luft zu zerstören. Die verschiedenen Strategien zur Eroberung 

Deutschlands werden erläutert und der Nutzen eines Luftkriegs erörtert. Selbst wenn 

Friedrich an verschiedenen Stellen die deutsche Kriegsführung als verbrecherisch 

herausstreicht, wird durch die Gewichtung seiner Arbeit – Deutsche als Opfer und 

Engländer als Täter – die Anklage deutlich. In allen Einzelheiten wird deutsches Leid 

dargestellt, wiederholt wird darauf verwiesen, dass ein Großteil der Bombardierungen 

nicht nur nicht kriegsnotwendig, sondern vielmehr aus reiner Grausamkeit gegen die 

Zivilbevölkerung geplant gewesen sei. Friedrich beschreibt ein Gesamtbild der 

Zerstörung und des Todes, wobei es ausschließlich deutsche Opfer gibt; kein 

Auschwitz, keine russischen Zwangsarbeiter, keinen Vernichtungsfeldzug im Osten, 

keine Flak und keine Nachtjäger – es geht ausschließlich um das perfekt organisierte 

Massensterben in deutschen Städten. Es fehlt der Kontext, in dem die Bombardierungen 

der Royal Air Force stehen. Friedrich konzipiert sein Buch ausschließlich auf den 

Bombenkrieg hin, wodurch es erst zu dieser bedrohlichen Wirkung, die das Buch hat, 

kommt. Er inszeniert ein Schreckensszenario, das durch Wiederholungen grausamer 

Szenen noch an Schrecken gewinnt. Eben diese Fokussierung auf das deutsche Leid ist 

in der Kritik sehr unterschiedlich aufgenommen worden. Cora Stephan nennt Der Brand 



 52

„ein schwieriges, verstörendes, ein großartiges, ein außerordentliches Buch.“106 Dabei 

hebt sie diese Fokussierung lobend hervor, weil nicht relativiert, sondern nur zur 

Kenntnis genommen werde.107 Ähnlich äußert sich Martin Walser, wobei er betont, dass 

die deutsche Täterperspektive eben nicht außer Acht gelassen werde. Das Eposhafte 

erreiche dieses Geschichtsbuch unwillkürlich, weil alles so gleich behandelt werde.108 

Hans-Ulrich Wehler dagegen bezeichnet die fehlende Einbettung in den Kontext, die er 

im Gegensatz zu Walser feststellt, als irritierend. Eine andere Gewichtung der 

Tatsachen, die er in seinem Beitrag vornimmt, rücke die Proportionen wieder zurecht.109 

Von einem Autor wie Friedrich [...] hätte man ein differenzierteres Urteil, vor allem eine 
abwägendere Sprache erwartet. Und was folgt nach Vertreibung und Luftkrieg? Der 
Untergang der U-Boot-Flotte mit mehr als 40000 ertrunkenen Matrosen im Zeichen der 
Radarmaschine? Der Blutzoll der Wehrmacht, die allein nach dem gescheiterten Attentat 
auf Hitler am 20. Juli 1944 mehr als die Hälfte der Kriegstoten verloren hat? Das Ende der 
Nachtjäger?110 

  

Interessant ist die gänzlich unterschiedliche Sichtweise auf das Werk. So wird auf der 

einen Seite die distanzierte Berichterstattung Friedrichs, die sich ausschließlich auf 

Fakten beschränke, lobend hervorgehoben, auf der anderen Seite wird Friedrich scharf 

kritisiert, weil er sich ausschließlich auf das Leid der Deutschen konzentriere.111 

Deutlich wird auf diese Weise die Brisanz des Themas, die die Fokussierung auf 

deutsche Opfer nicht zulässt.  

Des Weiteren – wie bereits von Wehler angesprochen – ist die Begriffswahl Friedrichs 

Gegenstand heftigster Kritik geworden. Brennende Luftschutzkeller als „Krematorien“ 

sowie Bomberflotten als „Einsatzgruppen“ zu bezeichnen, hat in der Öffentlichkeit für 

Empörung gesorgt.112 Friedrich spricht sogar von der „größten Bücherverbrennung aller 

                                                 
106 Stephan, Cora: Wie man eine Stadt anzündet. In: Ein Volk von Opfern?. Die neue Debatte um den 
Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: 2003. S.102. 
107 Vgl.Ebd. S.98. 
108 Vgl. Walser, Martin: Bombenkrieg als Epos. In: Ein Volk von Opfern? Die neue Debatte um den 
Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: 2003. S.128. 
109 Vgl. Wehler, Hans-Ulrich: Wer Wind sät, wird Sturm ernten. In: Ein Volk von Opfern?. Die neue 
Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: 2003. S.142. 
110 Ebd. S.144. 
111 Vgl. Kettenacker, Lothar (Hg): Ein Volk von Opfern?. Die neue Debatte um den Bombenkrieg 1940 – 
45. 2003. Heer, Hannes: Brandstifter. Jörg Friedrich als Täterforscher. In: Vom Verschwinden der Täter. 
Berlin: 2004. 
112 Ralph Giordano hat das Werk Jörg Friedrichs scharf kritisiert und dabei sowohl auf die Wortwahl als 
auch auf die Frage der Verantwortung, die dabei eindeutig dem Falschen zugeschrieben werde, 
hingewiesen. Nicht die Alliierten, sondern die deutsche Regierung, die um ihre Ohnmacht wusste und 
trotzdem Stadt um Stadt zerstören ließ, trifft die eigentliche Schuld der Zerstörung. Vgl. Giordano, Ralph: 
Ein Volk von Opfern? In: Ein Volk von Opfern? Die neue Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. 
Lothar Kettenacker. 2003. S.166-168. 



 53

Zeiten“113. Lothar Kettenacker fragt zu Recht, ob der Titel ‚Der Brand’ so ganz ohne 

Hintergedanken gewählt sei.114 Friedrich weist auf diese Begriffe nicht explizit hin, er 

stellt keine offenen Vergleiche an, sondern verwendet die Begriffe ganz 

selbstverständlich in seinem Fließtext. Dadurch, dass der Leser nicht speziell darauf 

aufmerksam gemacht wird, sondern die Begriffe teilweise sogar nur unbewusst 

aufnimmt, steigert sich die Intensität der Aussage noch. Die Opfer deutscher Städte 

werden mit denen von Auschwitz auf diese Weise gleichgesetzt.115 

 

4.1. Die Zerstörung deutscher Städte in der Literatur der fünfziger Jahre 

Die im folgenden analysierten Romane von Gert Ledig, Erich Maria Remarque sowie 

Heinrich Böll stehen unter der Überschrift Literatur der fünfziger Jahre, sind sie doch 

in dieser Zeit von ihren Autoren verfasst worden. Trotzdem wären alle drei Romane 

auch unter der Überschrift Zeitgenössische Literatur zum Bombenkrieg richtig 

aufgehoben, da sie erst in der Zeit der neunziger Jahre von ihrer Leserschaft gewürdigt 

werden konnten bzw. Achtung gefunden haben. Ledigs Roman Vergeltung wurde vom 

Publikum abgelehnt, Remarques Roman zensiert und Bölls schwermütiges Werk über 

das Leben innerhalb der Ruinen dem Publikum erst gar nicht angeboten. Erst seit 1992, 

nach dem Tod des Autors, ist Der Engel schwieg zu lesen. Dabei erfahren die beiden 

Werke, die am unverfänglichsten das deutsche Opfer darstellen, den größten Erfolg: 

Der Engel schwieg und Vergeltung.116 Ganz eindeutig weisen damit alle drei Werke auf 

die neue Perspektive hin, aus der NS und Zweiter Weltkrieg in der Gegenwart 

                                                 
113 Friedrich, Jörg: Der Brand. München: 2002. S.10. Seitenlang beschreibt Friedrich die 
unwiederbringliche Zerstörung diverser Bibliotheken durch die alliierten Luftangriffe. Durch den Titel, 
der diese Form der Bücherverbrennung als die größte bezeichnet, wird gleichzeitig die 
nationalsozialistische Bücherverbrennung relativiert. Völlig ohne Belang scheint für Friedrich dabei zu 
sein, dass es sich dabei um eine ganz gezielte Vernichtungsaktion handelte, der es darum ging die 
Äußerungen ausgewählter Schriftsteller zu vernichten. 
114 Kettenacker, Lothar: Ein Volk von Opfern? In: ders. Die neue Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. 
S.12. 
115 Vgl. Stargardt, Nicholas: Opfer der Bomben und der Vergeltung. S.61: „In den achtziger Jahren 
verwendete Ernst Nolte die sowjetischen Gräueltaten, um den Holocaust zu relativieren, und nun greift 
Jörg Friedrich auf die Sprache des Holocaust zurück, um Entsprechungen im Bombardement deutscher 
Zivilisten zu finden.“ In: Ein Volk von Opfern?. Die neue Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. 
Lothar Kettenacker. Berlin: 2003. 
116 Gregor Streim nennt es einen einzigartigen Fall in der Geschichte der literarischen 
Wiederentdeckungen. Fünfzig Jahre nach dem Entstehen dreier Kriegsromane, deren Autor nahezu 
unbekannt ist, werden alle drei Werke zu literarischen Sensationen in den Feuilletons sowie 
Verkaufsschlagern in den Buchhandlungen: Gert Ledigs Die Stalinorgel, Faustrecht und Vergeltung. Vgl. 
Streim, Gregor: Der Bombenkrieg als Sensation und als Dokumentation. Gert Ledigs Roman Vergeltung 
und die Debatte um W. G. Sebalds Luftkrieg und Literatur. In: Der Krieg in den Medien. 2005. S.293.  
 



 54

wahrgenommen werden. Deutsches Leid ist von großem Interesse, man möchte wissen, 

was Vorfahren erlitten haben. 

 

 

4.1.1. Gert Ledig: Vergeltung 

Der Roman Gert Ledigs, der ein Jahr nach seinem Erfolg Die Stalinorgel erschienen ist, 

besitzt eine ähnliche Dichte wie das Werk über den Krieg an der russischen Front. Die 

Darstellung der sogenannten Heimatfront, der Bombenkrieg in den Städten ist Thema 

seines zweiten Romans. Siebzig Minuten während eines Luftangriffs durch die 

Amerikaner werden aus verschiedenen Perspektiven beschrieben. Der Autor wechselt 

permanent zwischen Luftschutzkeller, einem verschütteten Wohnhauskeller, einer 

Flakstation auf dem Dach eines Bunkers, einer Wohnung, in der zwei alte Leute den 

Bombenangriff abwarten wollen sowie dem Inneren der Bomber selbst. Der Roman 

spielt auf verschiedenen Ebenen. Dabei handelt es sich um Ausgangspunkte, die sich 

später in einem riesigen Feuersturm mischen. Der Bomber stürzt ab, so dass der 

Leutnant, indem er sich durch einen Fallschirm retten kann, schließlich im 

Luftschutzkeller stirbt. Die alten Leute werden von Soldaten aus ihrer brennenden 

Wohnung geholt, wobei die Frau, die eigentlich sterben will, zwar gerettet wird, der 

rettende Soldat sich aber anschließend wegen seiner hochgradigen Verbrennungen 

erschießt. Nicht nur die Stadt wird durch den Angriff zerstört und 

durcheinandergebracht, sondern auch die Menschen. Die verschiedenen Ebenen, die 

anfangs bestehen, werden im Laufe der beschriebenen siebzig Minuten aufgelöst. 

Ordnung wandelt sich in völlige Unordnung, alles mischt sich, die Menschen verlieren 

ihre Persönlichkeit. Ledig bedient sich dabei der Sprache, die er schon für seinen 

Roman Die Stalinorgel gewählt hatte. Auch sein zweites Werk lässt sich als ein 

„Roman der Härte“117 bezeichnen. Beispiele dafür finden sich auf nahezu jeder Seite.  

In dieser Stunde oder nach dieser Stunde wurden noch mehr erschlagen. Ein ungeborenes 
Kind im Mutterleib von einer Hausmauer. Der französische Kriegsgefangene Jean Pierre 
von einem Gewehrkolben. Sechs Schüler des Humanistischen Gymnasiums am 
Flakgeschütz von einem Rohrkrepierer. Ein paar hundert Namenlose auch. Nennenswert 
war das nicht. In diesen sechzig Minuten wurde zerrissen, zerquetscht, erstickt. Was dann 
noch übrigblieb wartete auf morgen.118 

 

                                                 
117 Der Begriff ‚Roman der Härte’ ist für den Kriegsroman geprägt worden. Es handelt sich dabei um eine 
besonders drastische und detaillierte Darstellung von Kriegsgräueln. Dieser Romantypus wird im Kapitel 
5.1.1. genauer definiert. 
118 Ledig, Gert: Vergeltung. (1956). Frankfurt /M.: 1999. S.11. 



 55

Als Autor passt sich Ledig der Sichtweise der Augenzeugen an, die durch die 

Reizüberflutung an grausamen Szenen völlig abgestumpft ist. Fast makaber wirken 

einige Szenen. 

Der Ladeschütze antwortete: „Ich werde jetzt mein ganzes Leben lang allein sein.“ Er 
sprach schon wie ein Mensch, der seine Zukunft einteilt. „Rede nicht!“ Der Geschützführer 
schüttelte den Kopf. „Du bekommst ein Verwundetenabzeichen. Das haben die Mädchen 
gern!“ „Ohne Nase!“, brüllte der Ladeschütze. „Du hast doch deine Nase!“ Der 
Ladeschütze antwortete vorwurfsvoll: „Dort liegt sie doch!“ Mit der Hand wies er auf den 
Beton. Ein Stück Fleisch lag auf der Plattform. Es war eine Nase.119 

 

Ledig entwirft ein Bild der Hölle. „Er starb nicht nach einer Todesart, die bereits 

erfunden war. Er wurde gegrillt.“120 Die Personen, die sich außerhalb eines 

Luftschutzkellers aufhalten, wie z. B. der amerikanische Soldat, empfinden ihre 

Umgebung auch als solche. Der Amerikaner ist gezwungen, nackt durch die Hölle zu 

gehen, deutsche Soldaten haben ihn aus dem sicheren Bunker ausgesperrt. Während er 

durch das prasselnde Feuer taumelt, fängt er an, die Nationalhymne zu singen, er ist 

durch die Situation verrückt geworden. „Sergeant Jonathan Strenehen bleckte das Feuer 

an. Ein schrilles Kichern kam aus seiner Kehle.---“121  

Die Schilderung der siebzig Minuten wird teilweise unterbrochen durch die Lebensläufe 

verschiedener Personen, die in der Handlung eine Rolle spielen. Maria Erika Weinert z. 

B. wird in einem Luftschutzkeller mit anderen Bewohnern verschüttet. Außer ihr 

überlebt das zunächst nur ein anderer Mann, der sie in den Trümmern des Kellers 

vergewaltigt. Ihren Namen erfährt der Leser nur durch den eingeschobenen Lebenslauf, 

innerhalb der Handlung wird sie nur ‚das Mädchen’ genannt. Auch hier verfährt Ledig 

wie in seinem ersten Roman Die Stalinorgel: Nur wenige Personen tragen Namen, die 

anderen werden entweder nach ihrem Dienstrang oder aber einem besonderen Merkmal 

bezeichnet wie z. B. die Frau mit dem Metallzahn. Ledig nimmt auf diese Weise den 

Menschen ihre Persönlichkeit. Die durch den  Angriff sich vollziehende 

Entmenschlichung wird durch dieses Vorgehen noch verstärkt. Eine Persönlichkeit und 

damit einen Namen gibt Ledig seinen Protagonisten nur in den eingeschobenen Notizen 

über ihr bisheriges Leben. Nur für jeweils eine Buchseite dürfen sie menschliche Züge 

zeigen – nur in ihrer Vergangenheit waren sie Mensch –, sie bekommen Kontur. 

Innerhalb der Handlung verlassen sie sich dagegen nur noch auf ihre Instinkte, um am 

Leben zu bleiben.  

                                                 
119 Ledig, Gert: Vergeltung. S.69. 
120 Ebd. S.128. 
121 Ebd. S.131. 



 56

Ebenso wenig wie Ledig in Die Stalinorgel einen Unterschied zwischen russischen und 

deutschen Soldaten vorgenommen hat, gibt es diesen in seinem zweiten Roman 

zwischen deutscher Zivilbevölkerung und russischen Kriegsgefangenen bzw. 

amerikanischen Soldaten. Bei Ledig sind alle Opfer, nicht nur die Deutschen. Der Leser 

sieht anhand des Lebenslaufes des Amerikaners, dass dieser ebenfalls aus einer heilen 

Welt in den Krieg gezwungen worden ist. Auch vom russischen Kriegsgefangenen, der 

dazu verdammt ist, die Bombardierung im Freien zu erleben, gibt es einen Lebenslauf, 

der ihn als Nikolai Petrowitsch ausweist. Sein glückliches Leben endet mit der 

deutschen Besatzung. Bei dieser Szene handelt es sich um die einzige, aus der ein 

Kontext herauszulesen ist.  

Im Lager von Minsk waren wir dreißigtausend. Unsere Toten warfen wir nackt in die 
Gruben. Jede faßte hundert Verhungerte. Wenn es nur Kinder waren, entsprechend mehr. 
Für sie hatten wir besondere Gruben. Wenn man Kinder und Erwachsene 
nebeneinanderschichtet, entstehen Lücken. Der Platz in den Gruben war knapp. Die 
Gruben habe ich nicht gezählt. An der Strecke von Minsk bis in diese Stadt gab es 
unzählige Gruben.122 

 

Massenerschießungen kommen anhand dieses Lebenslaufes zur Sprache, aber auch in 

der Haupthandlung steht die Figur Nikolai Petrowitsch für deutsche Verbrechen. 

Sowohl seine Unterernährung – „Ich träume in den Nächten von Brot. Immer wieder 

von trockenem Brot. Brot.“123 – als auch seine eiternden Verletzungen belegen 

Kriegsverbrechen. Später bittet er einen deutschen Soldaten, ihn zu erschießen. 

Ansonsten ist an keiner Stelle ein Kontext zu erkennen, Ledig beschränkt sich auf eine 

Stunde eines Luftangriffs. Nur die Überschrift verweist auf einen größeren 

Zusammenhang. Die Tatsache, dass es sich bei dem Luftangriff um eine Vergeltung 

handelt, setzt voraus, dass es eine Vorgeschichte gibt, die in einem Verhältnis zur 

Schwere des Angriffs steht. Ledig verschweigt nicht, dass die Vergeltung sich für die 

Täter teilweise ebenso katastrophal auswirkt wie für die Opfer. Die amerikanischen 

Bomberpiloten werden durch die Angriffe deutscher Jäger selbst zu Opfern, sowohl 

innerhalb des Bombers als auch nach dem Absturz innerhalb der Stadt. Ledig verwischt 

die Grenzen, so dass jede Figur seines Romans als Opfer des Krieges zu sehen ist. 

Dabei legt Ledig keinen Wert auf die Nationalität, es geht ihm um die Individualität des 

Einzelnen, die angesichts des Grauens aufhört zu existieren. Es geht um einen puren 

Überlebenskampf, alle Menschen kämpfen für dieses Überleben und gegen das Grauen 

des Krieges. Ledig geht es darum zu zeigen, wie sich eine derartige Anhäufung von 

                                                 
122 Ledig, Gert: Vergeltung. S.57. 
123 Ebd. 



 57

Brutalität auf Menschen auswirkt: Einige zeichnen sich auch in den schwierigsten 

Situationen durch Menschlichkeit aus, andere dagegen verkehren sich zum Gegenteil, 

wie z. B. der Arzt, der sich weigert, Verletzten zu helfen. Anstatt seine berufliche 

Autorität dazu zu nutzen, einen jugendlichen Kanonier vor dem sicheren Tod außerhalb 

des Bunkers zu retten, besteht er auf dem sinnlosen Unterfangen, der Kanonier müsse 

auf der Bunkerplattform seine Arbeit verrichten. Er setzt Befehle durch, die er selbst 

nicht ausführen würde. Kurze Zeit später ist der Arzt derjenige, der den amerikanischen 

Leutnant quält. „Wollust erregte den Arzt. Er hob seinen Fuß. [...] Mit diesen Worten 

trat er Strenehen ins Gesäß. Die Gestalt flog zur Tür, taumelte hinaus.“124 Er versagt 

nicht nur als Mensch, sondern auch als Arzt. Als solcher müsste es sein vordringlichstes 

Anliegen sein, jedem Menschen zu helfen. 

In der Schlussszene zeigt Ledig einen letzten Rest von Anstand und Menschlichkeit. 

Während der Leutnant unter die versammelten Menschen im Luftschutzkeller taumelt, 

kommt wiederholt die Aufforderung: „Schlagt ihn tot!“125. Die Stimme des Jungen wird 

von der Masse zum Schweigen gebracht, der nackte Amerikaner wird in eine Decke 

eingehüllt.  

Der Mann reckte sich auf, blickte zur Tür. In eine regungslose Stille hinein sagte seine 
Stimme: „Er lebt nicht mehr!“ „Mord!“ Aus der Menge kam ein Schluchzer. Die Frau, die 
Strenehen die Schürze aufgeknüpft hatte, blickte sich um und faltete die Hände. Sie begann 
leise: „Vater unser, der du bist im Himmel...“ Von den Bänken erhoben sie sich. Männer 
nahmen ihre Hüte ab.126 

 

Ein Mann bekundet laut, sich für die Verantwortlichen zu schämen. 

 

An den Erfolg, den Gert Ledig mit seinem Roman Die Stalinorgel hatte, konnte er mit 

Vergeltung nicht anknüpfen. Sehr schnell geriet dieser Roman in Vergessenheit. Dabei 

sind sich beide Romane in ihrer Konzeption, ihrem Aufbau, ihrer Sprache sowie ihrer 

Aussage sehr ähnlich. Ledig arbeitet mit den gleichen Mitteln und trotzdem hat sein 

zweites Werk so gut wie nur Ablehnung hervorgerufen. Daraus wird ersichtlich, dass 

für den Krieg innerhalb Deutschlands andere Regeln galten als für den Krieg der 

Soldaten an der Front. Hier akzeptierte man Ledigs geschilderte Grausamkeiten, hier 

gehörten sie hin, zumal sich aus der dargestellten Sinnlosigkeit der Opferstatus für 

Wehrmachtssoldaten ableiten ließ. An den Krieg vor der eigenen Haustür wollte man 

dagegen scheinbar weniger erinnert werden. Zwar stellt auch Ledig hier die Menschen 

                                                 
124 Ledig, Gert: Vergeltung. S.188. 
125 Ebd. S.193. 
126 Ebd. S.194 ff. 



 58

als Opfer eines brutalen Krieges dar, gleichzeitig weist er aber auf die entstehende 

Unmenschlichkeit hin. Große Empörung hat zudem die Vergewaltigungsszene im 

eingestürzten Keller hervorgerufen. Ledig stellt keine Personen dar, die sicher geschützt 

in einem Keller sitzen und auf das Ende der Angriffe warten, er zeigt stattdessen 

menschliche Abgründe. 

Diese Art der Darstellung hat fast fünfzig Jahre nach ihrer Erstveröffentlichung 

Anklang beim Publikum gefunden. Durch eine Neuauflage im Jahr 2001 konnte der 

Roman wieder gelesen werden und er trifft den Geschmack der Zeit.127 Dabei verhält es 

sich ähnlich wie mit den Romanen der fünfziger Jahre über den Krieg an der russischen 

Front: Je heftiger die Darstellung, desto stärker können Menschen als handlungsunfähig 

in Schutz genommen werden. Zudem kommt Ledigs Opferdefinition dem Zeitgeist sehr 

nahe: Alle sind Opfer in einem brutalen Krieg, die Grenzen zwischen Tätern und Opfern 

sind fließend, es gibt keine Pole, zwischen denen entschieden und aufgeteilt werden 

muss. Vor allem aber sind alle Opfer eines Krieges, der sie verschlingt und gegen den 

sie nichts unternehmen können. Die Bombardierungen werden zwar als Vergeltung 

wahrgenommen, es gibt aber keine Schuldigen. In den Krieg gezwungen, müssen sie 

ihren Instinkt die richtigen Entscheidungen treffen lassen, um zu überleben. Manche 

Menschen handeln moralisch richtig und vorbildlich, andere versagen unter diesem 

Druck, was ihnen angesichts der Situation nicht vorzuwerfen ist. Ledig liefert eine 

unglaublich anschauliche und treffende Schilderung eines Luftangriffs, er verzichtet 

aber auf jegliche Wertung. 

 

4.1.2 Heinrich Böll: Der Engel schwieg 

Im Gegensatz zu Ledigs Roman Vergeltung, der den Bombenkrieg unmittelbar schildert 

und direkt erfasst, geht es im Roman Bölls um die Folgen der Bombardierungen für die 

Bevölkerung. Damit deckt sich seine Themenwahl mit der seiner anderen Werke, nur 

ausgesprochen selten zeigt Böll Gewaltszenen und direktes Kriegsgeschehen. Eine 

                                                 
127 Gregor Streim setzt sich mit der Rezeptionsgeschichte des Romans auseinander und stellt zurecht die 
Frage, wie es komme, „dass Ledigs Roman, der damals als reißerische Unterhaltungsliteratur klassifiziert 
wurde, heute als authentisches Zeugnis gelesen wird.“ Die von ihm aufgeführten Kritiken (aus den 
fünfziger Jahren und aktuelle) zeigen eindeutig die Diskrepanz in der Wahrnehmung. Streim stellt die 
nachvollziehbare These auf, dass der Roman heute im Gegensatz zu damals als authentisch empfunden 
werde, weil die zeitgenössischen Leser durch filmische Kriegsdarstellungen ein ganz anderes Kriegsbild 
gewöhnt seien, als die Zeitzeugen. Vgl. Streim, Gregor: Der Bombenkrieg als Sensation und als 
Dokumentation Gert Ledigs Roman Vergeltung und die Debatte um W. G. Sebalds Luftkrieg und 
Literatur. S.293-312. 



 59

Ausnahme bilden einzelne Szenen des Romans Gruppenbild mit Dame, in denen 

Luftangriffe geschildert werden. 

Der gut vierzig Jahre nach seiner Entstehung veröffentlichte Roman Der Engel schwieg, 

in dem Heinrich Böll die unmittelbare Nachkriegszeit im zwar namentlich nicht 

erwähnten, aber erkennbaren zerstörten Köln beschreibt, kommt mit relativ wenig 

Handlung aus. Im Mittelpunkt steht das von Hunger und Müdigkeit beherrschte Leben 

innerhalb der Ruinen. Schmutz, Zerstörung, Krankheit, Übelkeit, Depression und die 

permanente, den Alltag bestimmende Suche nach Lebensmitteln sind die Themen, mit 

denen sich Böll auseinandersetzt. Da der Roman Anfang der fünfziger Jahre vom 

Middelhauve-Verlag zwar angekündigt, letztendlich aber nie verlegt wurde, hat Böll 

schließlich einzelne Episoden des Romans an Radiosender und Zeitungen verkauft. Der 

Roman ist in den Kritiken von 1992 vielfach als Steinbruch128 bzw. Urfaust129 

bezeichnet worden, da sich sämtliche Motive in späteren Werken wiederfinden, 

teilweise sogar wort-wörtlich. 

Die Ablehnung durch den Middelhauve-Verlag ist offiziell damit begründet worden, 

dass der Roman den Geschmack seiner Zeit nicht mehr treffe, man wollte, bestärkt 

durch die Währungsreform, in die Zukunft blicken und nicht an Zurückliegendes, noch 

dazu derart Schwermütiges, erinnert werden.130 Diese Erklärung ist von fast sämtlichen 

Kritikern aufgegriffen, zitiert und entweder bestärkt oder aber angezweifelt worden. 

Angezweifelt deshalb, weil der Middelhauve-Verlag „die Arbeit an einem 

schwachbrüstigen Opus [...] zu Recht ablehnt[e]“131, wie Günter Kaindlstorfer 

seinerseits die Ablehnung interpretiert. Jürgen Wallmann nennt den Roman dagegen 

eines der eindrucksvollsten Werke der Nachkriegsliteratur.132  

Was auf der einen Seite gelobt wurde, beispielsweise die Einfachheit der Sprache, die 

mit wenigen Worten alles aussage133, wird auf der anderen Seite als völlig antiquiert 

abgelehnt134. Während Günter Kaindlstorfer den Roman als ein „[b]is auf wenige 

geglückte Passagen [...] missratenes, ungestaltes und schludrig komponiertes Stück 

Literatur“135 bezeichnete, äußerte sich Wolf Scheller wie folgt:  

                                                 
128 Vgl. Hieber, Jochen: Der Engel schwieg. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung. Nr.124. 29.5.1992. 
129 Koldehoff, Stefan: Das Brot der ganz frühen Jahre. In: die tageszeitung. 30.9.1992. 
130 Vgl. Becker, Thorsten: Die schwierige Rückkehr zum Leben. In: Rheinischer Merkur. Nr.40. 
2.10.1992. 
131 Kaindlstorfer, Günter: Der Kitsch der frühen Jahre. In: Die Presse Nr. 13347. 29.8.1992.  
132 Vgl. Wallmann, Jürgen: Ein Heimkehrer-Roman. Heinrich Bölls Buch „Der Engel schwieg“ von 1950. 
In: Saarbrücker Zeitung Nr. 211. 10.9.1992. 
133 Vgl. Ebel, Martin: Wer Brot gibt. In: Badische Zeitung. Nr.218. 19.9.1992. 
134 Vgl. Daiber, Hans: Das trockene Brot der frühen Jahre. In: Die Welt. 21.11.1992. 
135 Kaindlstorfer, Günter: Der Kitsch der frühen Jahre. 29.8.1992. 



 60

„Der Engel schwieg“ ist ein in sich geschlossenes, abgerundetes Werk. Daran besteht kein 
Zweifel. Schnörkellos, unmittelbar und direkt. Ein Buch über die Kraft der Liebe in einer 
zerstörten Welt, vielleicht einer der schönsten Romane, den Böll geschrieben hat.136 

 

Interessant ist die Divergenz zwischen der Entstehungszeit, in der das Werk niemand 

lesen wollte, und dem Datum der Veröffentlichung, in der der Roman zum Bestseller 

wurde, was zum einen selbstverständlich daran liegt, dass der Roman eines 

Nobelpreisträgers sich besser verkauft als der Erstling eines unbekannten Schriftstellers. 

Thorsten Becker bietet eine weitere Erklärung an, die die Gegenwart als entscheidenden 

Faktor einbezieht. 

Wieviel genauer ist das Buch – hunc bene navigavi cum naufragium feci – in das Jahr 1992, 
in das Jahr der ins Stocken geratenen Vereinigung, platziert? Das ist doch alles, was 
wirklich gemeinsame Geschichte ist zwischen Ost- und Westdeutschen, diese vier Jahre im 
Anschluß an die gemeinsame Barbarei. Diese Periode, die am erfolgreichsten aus dem 
kollektiven Bewusstsein verdrängt worden ist, weil jeder kriminell war.137 

 

Ulrich Greiner postuliert gar, dass erst vierzig Jahre vergehen mussten, um den Roman 

verstehen zu können.138 Der Roman passt tatsächlich besser in die Gegenwart, trifft er 

doch ganz eindeutig den Geschmack. Ganz unverblümt zeichnet Böll deutsche Opfer, 

worauf sich interessanterweise nicht ein einziger Kritiker bezieht. 

 

Der junge Soldat Hans Schnitzler kommt am Tag des europäischen Kriegsendes, am 8. 

Mai 1945 in seine Heimatstadt Köln, um der Witwe Elisabeth Gompertz den 

Uniformrock ihres Mannes zu bringen. Der Feldwebel Gompertz hatte sich zwei Tage 

vorher für den eigentlich zum Tode verurteilten Schnitzler hinrichten lassen. Der 

Uniformrock enthält ein Testament, wodurch sich die kranke Elisabeth Gompertz 

legitimiert sieht, den Reichtum ihres Mannes an Bedürftige zu verschenken. Darüber 

kommt es zu einer Auseinandersetzung mit ihrem Schwager, einem frommen 

Kirchendiener, der ihr nach ihrem Tod das Testament stielt und vernichtet. Dabei 

handelt es sich um einen von zwei Handlungssträngen, die sich aber durch Zufall 

mehrfach miteinander kreuzen. In der Haupthandlung geht es um den ersten 

Friedensmonat im in Trümmern liegenden Köln aus der Sicht des Soldaten Schnitzler. 

Dieser hält sich illegal in Freiheit auf, durch falsche Papiere entgeht er der 

Kriegsgefangenschaft. Er lernt Regina Unger kennen, die ihn bei sich wohnen lässt und 

in die er sich verliebt. Nach und nach erwacht er aus seiner Lethargie und er fängt an, 

das Leben anzunehmen und sich selbst um sein Überleben zu kümmern. Einen 
                                                 
136 Scheller, Wolf: Über die Kraft der Liebe in einer unzerstörten Welt. In: Eßlinger Zeitung. 2.10.1992. 
137 Becker, Thorsten: Die schwierige Rückkehr zum Leben. 2.10.1992. 
138 Greiner, Ulrich: Nicht versöhnt. In: DIE ZEIT Nr.36. 28.8.1992. 



 61

wirklichen Helfer findet er im Kaplan seiner Heimatgemeinde, der ihn mit Messwein 

versorgt und das Stehlen von Kohlen gutheißt. 

 

4.1.2.1. Dreck, Müdigkeit, Hunger 

Diese drei Faktoren sind bestimmend für den Roman. Mit unzähligen Adjektiven 

beschreibt Böll die Atmosphäre, wobei Dreck und Schmutz häufig in Zusammenhang 

mit Dunkelheit auftreten. Schnitzler kommt bei Nacht in die zerstörte Stadt, durch einen 

Feuerschein kann er sich zurechtfinden.139 Böll führt dem Leser gleich mit den ersten 

Sätzen vor, was diesen Roman ausmacht: totale Zerstörung und Depression, dargestellt 

durch die Ruinen und die Dunkelheit, die nicht etwa durch Straßenlaternen, sondern 

durch einen Feuerschein erhellt wird. „Aus dem Keller kam ihm schwüle, säuerliche 

Luft entgegen; er ging langsam die schleimigen Stufen hinunter und tastete sich in ein 

gelbliches Dunkel hinein.“140 Sowohl optisch als auch olfaktorisch wird die Situation 

Schnitzlers vorstellbar. „[E]s roch muffig nach Schweiß, Urin und Bettwärme, und über 

allem lag dieser schwere Geruch des nassen Dreckes, der den Rauch aufgesogen zu 

haben schien“141. Böll beschreibt so intensiv, dass die Situation erlebbar wird. Überall 

werden schlechte Gerüche erzeugt – „Alles roch nach kaltem Rauch und nassem Dreck, 

und ihm war übel.“142 – die sich mischen und denen man nicht entgehen kann. „Neben 

dem braunen Tisch stand eine große Blechkanne, aus der es heiß und flau nach 

schlechter Bouillon roch, es war der üble Geruch von heißem Wasser, Zwiebeln und 

irgendeiner Würfelmasse.“143 Nicht nur der Zustand der Häuser und das schlechte 

Brennmaterial sorgen für Gestank, selbst die Nahrungsmittel verbreiten einen üblen 

Geruch. Böll vermittelt den Eindruck, dass es an keiner Stelle innerhalb der Stadt 

frische Luft gibt, da sämtliche Gegenstände und Dinge des normalen Alltags übel 

riechen. Der Grund dafür ist in verdorbenen Lebensmitteln und dem Staub der 

Zerstörung zu sehen, d h., dass die schlechte Luft nicht Ursache, sondern Wirkung ist. 

Durch das, was die Nase wahrnimmt, wird deutlich, dass das ganze Leben innerhalb der 

Stadt im Grunde verdorben ist. Die Stadt und mit ihr die Menschen sind schwer krank, 

was sich an den Menschen, die Böll beschreibt auch deutlich erkennen lässt. Der Roman 

beginnt mit dem Betreten eines Krankenhauses, in dem die Dunkelheit nur durch einen 

                                                 
139 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. München: 1992. S.5. 
140 Ebd. S.6. 
141 Ebd. S.16. 
142 Ebd. S.7. 
143 Ebd.  



 62

Kerzenschein erhellt wird, wobei die Dunkelheit als Bild für Depression und Krankheit 

steht: Das warme Kerzenlicht kann das Dunkel nicht durchdringen, Depression und 

Krankheit sind übermächtig.  

Der Arzt war tief über die Liegende gebeugt, er schien fast zu knieen, nur manchmal 
tauchte sein Schädel höher, wenn er ein Instrument verlangte; dann kam auch sein großer 
breiter Brustkorb hoch, irgend etwas schien hinter ihm in einen Eimer zu plumpsen, und 
seine weißen Gummihandschuhe waren schwarz von Blut; er streifte sie ab, warf sie hinter 
sich auf einen Tisch, riß die Maske herunter und zuckte die Schultern. Die Nonne, die 
hinten stand, warf ein großes Tuch über die Liegende und schob die Bahre herum, und 
Hans sah jetzt deutlich das Gesicht der Liegenden: es war weiß wie Kalk.144 

 

Das Krankenhaus wird damit ein Ort des Sterbens, weil Ärzte durch die herrschenden 

Verhältnisse gar nicht in der Lage sind, zu helfen. Eine Operation im Kerzenschein und 

unter derart unhygienischen Verhältnissen muss zwangsläufig zum Tod führen, aber 

auch unter Bölls gestalterischen Aspekten ist der Tod der Patientin folgerichtig. Böll 

entzieht dem dargestellten Bild die Farbe, die Szenerie wird in Schwarz-Weiß getaucht. 

Die weißen Gummihandschuhe des Arztes, das kalkweiße Gesicht der Toten sowie ihr 

schlohweißes Haar stehen im Gegensatz zu dem schwarzen Blut, das der Arzt an seinen 

Händen hat. Das schwarz-weiße Habit der Nonnen sowie die schwarzen Schatten an den 

Wänden vervollkommnen das Bild. Mit der fehlenden Farbe geht dem Bild auch 

jegliches Leben verloren, das schwarze Blut steht sinnbildlich für den Tod. 

Aber auch die anderen Patienten, die Schnitzler auf seinem Erkundungsgang durchs 

Krankenhaus sieht, sind dem Tod näher als dem Leben. Selbst wenn Herz und Gehirn 

offenkundig arbeiten, ist ihre Seele bereits gestorben. „Sie sagte nichts, und er sah jetzt 

ihre Augen ganz nah, sie schienen tot, waren glanzlos, nicht einmal der Schimmer der 

Zigarrenglut, die ihr nahe war, fing sich darin.“145 Das Umfeld spiegelt sich in den 

Augen derer, die es täglich ansehen müssen. Der Zustand der Stadt und das Empfinden 

der Menschen ist identisch, beide sind mehr tot als lebendig. Für sämtliche Menschen, 

die Schnitzler an den ersten beiden Tagen nach seiner Ankunft in Köln trifft, gilt dieses 

kranke, halbtote Aussehen: 

[I]hr Gesicht war gelb und schlaff, strähniges schwarzes Haar hing ihr in die Stirn. [...] 
Wieder nickte sie; für einen Augenblick fielen die dicken Lider über die entzündeten 
kleinen Augen und ihr Gesicht schien eine Sekunde lang endgültig tot zu sein... [...] Sie ließ 
plötzlich die Unterlippe hängen, wandte sich wieder ab und ging ihm voraus, und jedes 
Mal, wenn sie sich umwandte, sah er die dicke gelbliche Unterlippe herunterhängen, die 
ihrem Gesicht den Ausdruck eines ekelhaften Grinsens gab.146 

 

                                                 
144 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.18. 
145 Ebd. S.19. 
146 Ebd. S.44 ff. 



 63

Die einzige Ausnahme im Aussehen bildet die Witwe Gompertz, die allerdings 

tatsächlich schwer krank ist. Am Ende des Romans stirbt sie an inneren Blutungen, da 

Tumoren ihre gesamten Organe befallen haben. Trotzdem fällt sie durch eine klare, 

angenehme Stimme auf. Im Gegensatz zur gesamten Umgebung besticht ihr Zimmer 

durch Sauberkeit und kostbare, an den Wänden hängende Bilder. Trotz ihrer schweren 

und lebensbedrohlichen Krankheit ist Elisabeth Gompertz lebendig, ihre Seele ist noch 

nicht gestorben. Im Gegensatz zu ihren Mitmenschen hat sie sich nicht aufgegeben. Sie 

sieht ihre Aufgabe darin, das Erbe ihres Mannes an Bedürftige zu verschenken, was sie, 

trotz der sie aufzehrenden Krankheit, am Leben hält. Ihr vorbildliches, ehrlich 

christliches Handeln wird auf diese Weise von Böll hervorgehoben. 

Im Gespräch mit ihr beklagt sich Schnitzler bitter darüber, dass ihr Mann ihm den Tod 

gestohlen habe. „Diesen schnellen und sauberen Tod, den durfte ich nicht behalten, den 

hatte er für sich ausersehen, der musste mir geklaut werden.“147 Schnitzler betrachtet 

den Tod als ein kostbares Gut, das sich bereits in seinem Besitz befunden hatte. Nicht 

das Leben, das ihm Gompertz mit seinem Handeln geschenkt hatte, sondern der Tod 

steht in Schnitzlers Argumentation im Mittelpunkt. Schnitzlers Zustand lässt sich mit 

schwerer Depression beschreiben, was wiederum auch für seine Mitmenschen zutrifft. 

So sagt Regina Unger über ihr kürzlich verstorbenes Kind: „[I]ch beneide es fast – diese 

Welt ist nichts für uns, verstehst du?“148 Auch Schnitzler bemerkt über den Tod seiner 

Frau und die Frage Reginas, ob er wolle, dass sie noch lebe, dass er ihr den Tod 

gönne.149 Die Menschen, die Böll beschreibt, wollen nicht ins Leben zurück, sondern 

sehnen sich nach dem Tod. Folgerichtig wird auch die Wohnung Reginas, genau wie 

das Krankenhaus, von Dunkelheit dominiert, Decken sind vor die Fenster gehängt 

worden. Abweisend, fast erschreckt, reagiert sie auf die Frage Schnitzlers, ob er nicht 

die Fenster öffnen und etwas Licht und Wärme hereinlassen solle. Als später Schnitzler 

das Fenster doch öffnet, zeigt sich vor ihm ein wunderbarer Frühlingstag: „Es schien 

ihm, als seien die Bäume noch nie von diesem heftigen Grün und so dicht belaubt 

gewesen, der Himmel war klar und die Vögel zwitscherten in den Gebüschen“ 150 – was 

aber nicht seine Kriegswunden kompensieren kann. In der Ferne sieht er das zerstörte 

Köln, das ihm einen „tiefen, bohrenden Schmerz“151 versetzt und ihn veranlasst, das 

Fenster augenblicklich wieder zu schließen. Lieber schließt er das Leben und die 

                                                 
147 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.47. 
148 Ebd. S.61. 
149 Vgl. Ebd. S.68. 
150 Ebd.  
151 Ebd.  



 64

Wärme aus seinem Leben aus, als dass er die Zerstörung zu nahe an sich heran lässt. Er 

sucht die Abgeschiedenheit, die Depression hält ihn gefangen. Eine bleierne Müdigkeit 

beherrscht ihn und sorgt dafür, dass er für zwei Wochen auf der Matratze, die ihm 

Regina zur Verfügung stellt, liegen bleibt.  

Er lag immer auf dem Bett und wußte nicht, woran er dachte. Meistens war er müde, aber 
er konnte manchmal nicht schlafen, und es regnete auch oft durch, aber er stand nicht auf, 
zog nur die Decke über den Kopf und ließ es regnen – irgendwie trocknete dann alles 
wieder.152 

 

In direktem Zusammenhang mit der Depression und dem Gestank stehen Dreck und 

Staub, die so dermaßen beherrschend sind, dass sich nichts dagegen tun lässt. Reginas 

stundenlange Putzaktion gleicht dem Steinewälzen des Sisyphos. Immer wenn sie 

irgendwo Schmutz entfernt hat, rieselt an einer anderen Stelle der Dreck nach. „Als sie 

den Schrank mit einem Ruck zur Seite bewegte, löste sich die Stauung, und es rollte 

zwischen den vier Beinen heraus; Dreck, staubiger kalkiger Dreck, eine Wolke stob auf, 

die sich über alle Gegenstände des Zimmers lagerte“153. Die zerstörte Stadt steht als 

Sinnbild für das Leben der Menschen, das durch Nationalsozialismus und Krieg 

vollständig aus den Fugen geraten ist. Regina steht nicht nur dem Dreck, sondern ihrem 

ganzen Leben ohnmächtig gegenüber, weil sie gar nicht weiß, an welcher Stelle sie mit 

der Reinigung anfangen soll. Eine undurchdringliche Dreckschicht liegt über der ganzen 

Stadt, wobei Böll außerhalb der Betrachtung lässt, wer an der Entstehung dieser 

Dreckschicht beteiligt gewesen ist. Sie ist einfach da bzw. durch den Krieg entstanden, 

über das Kleinbürgertum ist sie hereingebrochen, ohne dass es sich dagegen wehren 

konnte. Während Regina verzweifelt arbeitet und ihr immer wieder durch massive 

Rückschläge deutlich wird, dass ihre Arbeit vollkommen sinnlos ist, schluckt sie 

gleichzeitig die aufkommende Verzweiflung runter. „Sie fühlte, dass ihr Tränen kamen, 

ein unbekanntes schmerzhaftes Gewölle der Verzweiflung ihre Kehle füllte, ein Wulst 

von Schmerz, der heraus wollte, aber sie würgte ihn hinunter und ging mit zuckendem 

Gesicht wieder an die Arbeit.“154 Die Unfähigkeit, sich dem Schmerz hinzugeben, ihn 

rauszulassen und auf diese Weise loszuwerden, zeigt sich nicht nur beim Putzen. Auch 

über die Toten können sowohl Schnitzler als auch Regina nicht trauern. Böll weist an 

dieser Stelle auf die von den Mitscherlichs beschriebene Unfähigkeit zu trauern hin, die 

sich allerdings nicht wie bei Böll nur auf das eigene Opferdasein beschränkt. Alexander 

und Margarete Mitscherlich weisen dezidiert auf die mangelnde Bereitschaft der 

                                                 
152 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.70. 
153 Ebd. S.148. 
154 Ebd. 



 65

eigentlichen Täter hin, die Vergangenheit angemessen zu verarbeiten. Die Frage nach 

der Zerstörung beinhaltet somit eine Frage nach den Anfängen, die eindeutig deutsche 

Täterschaft mit einbezieht. Bölls Sichtweise ist dagegen auf das momentane Empfinden 

beschränkt und fokussiert das Opferdasein. Es wird nicht erwartet, dass die 

Protagonisten des Romans über ihren eigenen Tellerrand hinausschauen, was sie aus der 

Situation heraus, in der sie geschildert werden, auch gar nicht können. Ihr Opferdasein 

ist dermaßen bestimmend und in gleichem Maße erdrückend, dass ein einzelner Mensch 

gar nicht im Stande ist, darüber hinaus auch noch Trauerarbeit für andere zu leisten. 

Denn Bölls Protagonisten haben sich nicht schuldig gemacht, sie sind ihrer Regierung 

gegenüber ohnmächtig gewesen, was eindeutig in der im Rückblick erzählten Szene 

über Schnitzlers Einberufung geschildert wird. 

Der Hunger und damit auch der Überlebenswille treiben Schnitzler schließlich dazu, 

seine Matratze zu verlassen und sich dem Leben zuzuwenden. Er macht sich auf die 

Suche nach Brot und beschäftigt sich bereits intensiv mit dem Gedanken daran, bevor er 

überhaupt Brot in den Händen hält. Seine Gedanken kreisen ausschließlich um das von 

ihm ersehnte Brot.  Diesen Drang danach drückt Böll unter anderem dadurch aus, dass 

er das Wort ‚Brot’ fünfzehn Mal auf nur anderthalb Seiten unterbringt.155  

[Es] klopfte sein Herz bei dem Gedanken an Brot: wirkliches Brot; solange er nur den 
Zettel hatte, war es nicht Brot: er wollte es spüren, wollte es essen, wollte es brechen, es 
Regina bringen: Brot, weich und gar in der braunen Kruste der gebackene Teig: süß 
riechend und süß schmeckend, so süß wie nur Brot schmeckt.156 

 

Schnitzler hat nicht Appetit auf irgendetwas, sein unglaublicher Hunger auf Brot zeigt 

seine Existenznot, da es ihm am Grundnahrungsmittel fehlt. Brot als eigentlich 

selbstverständliches Grundnahrungsmittel ist nicht in ausreichendem Maße vorhanden, 

so dass der scheinbare Verlust des Gutscheins fast eine Panik in Hans Schnitzler 

auslöst. Am Motiv des Brotes macht Böll auch die Barmherzigkeit der Menschen bzw. 

ihre Unbarmherzigkeit deutlich.  

 

4.1.2.2. Falsche Christlichkeit 

Elisabeth Gompertz und der Kirchendiener Dr. Fischer stehen exemplarisch für jeweils 

eine der beiden Haltungen. Während die todkranke Elisabeth Brotgutscheine an die 

Bevölkerung verteilt, versucht ihr Schwager dem entgegenzuwirken, indem er die um 

Brot Bittenden an der Tür abweist. Er zerreißt den Gutschein Hans Schnitzlers und teilt 

                                                 
155 Vgl. Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.89 ff. 
156 Ebd. 



 66

ihm ohne jegliche Emotion mit, dass er ihm kein Brot geben wird. Ganz eindeutig 

unterscheidet Böll hier zwischen echter und falscher Christlichkeit und weist darauf hin, 

dass allein ein Dienen der Kirche und das Herausgeben einer religiösen Zeitschrift 

nichts beweist, niemandem hilft und auch keinen guten Christen ausmacht. Trotzdem 

besitzt Fischer Geld und Macht, die ihn schützen und die es ihm erlauben, die Armen zu 

unterdrücken.  

Im Kriege hatte es Augenblicke gegeben, in denen das Leben fast schön gewesen war; 
wenigstens gefährlich und bedroht, täglich bedroht, eine Bedrohung, die um so schöner 
war, als sie von unfehlbaren Sicherheiten umgeben war: ein starker Bunker, Geld, Vorräte 
und die Gewissheit, dass er politisch immer richtig liegen würde, wie es auch kommen 
mochte – selbstverständlich war er in der Partei gewesen, hatte sogar manche Konferenz 
mit den Nazis gehabt – und auf ihre Art schienen sie übrigens ‚Kerle’ gewesen zu sein – 
aber er besaß gleichzeitig ein umfangreiches Schriftstück des Erzbischofs, daß er auf dessen 
Weisung, fast unter dessen Druck, gleichsam mit einer religiösen Aufgabe in die Partei 
gegangen war...157 

 

Böll kritisiert hier das, was er später auch in Ansichten eines Clowns und Billard um 

halb zehn vorführt: den unfehlbaren Riecher dafür, immer auf der richtigen Seite zu 

stehen, ohne auch nur annähernd ein schlechtes Gewissen zu haben. Auch Fischer lebt 

nach dem Krieg weiter, als wäre der Nationalsozialismus eine Episode, die einfach 

abzuhaken sei. Unreflektiert und ohne Schuldbewusstsein startet er 1945 in ein neues 

Zeitalter, das vorherige ist vergangen. Dabei verhöhnt er die, die im Krieg alles verloren 

haben: „Geld zu verdienen war so leicht, daß ihn jedes Mal Spott und Ekel ergriff, wenn 

er die Bündel aus dem Geldschrank nahm, sie durchzählte und wieder verschloß.“158 

Gleichzeitig setzt er alles daran, das Testament an sich zu bringen, um seine Schwägerin 

am Geldverschenken zu hindern.  

Die Anklage des Romans richtet sich gegen Menschen wie Dr. Fischer: reiche 

Menschen, die zwar genug haben, aber trotzdem ausschließlich an sich selbst denken; 

Menschen, die in jeder Zeit an ihr persönliches Wohl denken, egal, ob ihr Verhalten 

dadurch unmoralisch oder verbrecherisch wird; Menschen, die sich nie irgendeiner 

Schuld bewusst sind. Dabei ist für Böll Reichtum ein ausschlaggebender Faktor. Es gibt 

in seinen Werken keine bedürftigen Menschen, die Schuld auf sich laden. ‚Kleine 

Leute’ sind bei ihm grundsätzlich die Opfer des Krieges, wobei der Krieg nur als 

solcher existiert, er steht in keinem Kontext, so dass die Opfer auch keine Gelegenheit 

bekommen, Schuld auf sich zu laden. Über Regina Unger und Hans Schnitzler bricht 

ein Krieg ohne Ursachen ein, gegen den sie ohnmächtig wie Kinder sind. Die 

Verantwortung liegt bei Menschen mit Einfluss und Reichtum. Die Anklage gegen eine 
                                                 
157 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.118. 
158 Ebd. 



 67

derart verlogene Gesellschaft bringt Elisabeth Gompertz mit ihrem Tod hervor, indem 

sie alle Anwesenden, besonders den Priester, mit Blut bespuckt, das ihr wie 

Erbrochenes in ganzen Schwällen aus dem Mund schießt. „[D]as Blut stürzte aus ihrem 

Mund über seinen Rücken, sich nicht mehr ausbreitend, ein fester Klumpen, der schon 

starr und schwarz geworden schien, als er ihren Mund verlassen hatte.“159 

Während ihrer Beerdingung zerreißen Fischer und sein Schwiegervater das Testament, 

das Fischer kurz vorher Schnitzler mit Gewalt entwendet hatte. Böll kommentiert diese 

Handlung, indem er den Engel, den Schnitzler zu Beginn des Romans so liebevoll vom 

Schmutz gereinigt hatte, mit dem Gesicht zuerst im Schmutz versinken lässt. Beide 

stehen auf dem Engel – es handelt sich um den einzigen trockenen Platz – um ihr 

unbarmherziges Werk, die Vernichtung des Testaments und damit die Rückhaltung von 

Spenden, zu vollenden. Dabei drücken sie mit ihrem Gewicht den Engel, der durch den 

Anfang der Handlung zu einem Symbol der Liebe wird, in den Schlamm. Dorothee 

Sölle hat sich mit der Bedeutung des Engels auseinandergesetzt und sie wie folgt 

interpretiert:  

Diese Begegnung mit dem Engel hat verschiedene Funktionen in der Erzählung: Sie bringt 
die Dimension, die das ganze Buch trägt, zum Sprechen; die der Religion; eine Religion der 
Armen, des niederen Klerus und vor allem der Sakramente, von denen die wichtigsten in 
diesem Buch Brot und Zigaretten, Blut und – in einem verschobenen Sinn – Geld sind. 
Dass der Engel aus Gips ist, zeigt unmissverständlich auf die Korruptionsgeschichte des 
Christentums hin; schließlich lässt uns die Begegnung mit dem Engel den Helden der 
Geschichte kennen lernen, erotisch und religiös, was sich bei Böll nicht trennen lässt. Was 
für eine Geste der Zärtlichkeit bringt dieser junge Mann auf, der doch nur Papiere und 
etwas zu essen sucht, eine Geste ohne Zweck und Ziel, schön wie alle wirkliche Religion, 
und gleich – „plötzlich“ – wieder zerstört. [...] Ich verstehe den Titel des Buches als einen 
Ausdruck dieser Religion genannten Weltzärtlichkeit und zugleich des Schmerzes über 
ihren Verlust.160 

 

Dabei zeigt ebendiese Anfangssequenz noch viel mehr. Durch diese von Dorothee Sölle 

treffend konstatierte Zärtlichkeit um ihrer selbst Willen wird Schnitzler augenblicklich 

in die Rolle des Opfers geschoben. Zwar ist er Soldat, aber auf keinen Fall Täter. Er ist 

deutscher Staatsbürger, aber die Frage einer eventuellen Schuld stellt sich für diesen 

Mann nicht, der trotz seines Hungers mit so viel Liebe das Gesicht des Engels reinigt. 

Enttäuscht wird er stattdessen von seiner Umwelt, die den jungen Soldaten mit einer 

billigen Gipsfigur empfängt. 

„Der Engel schwieg; er ließ sich vom Gewicht der beiden Männer nach unten drücken; 

seine prachtvollen Locken wurden von gurgelndem Dreck umschlossen, und seine 

                                                 
159 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.175. 
160 Sölle, Dorothee: Erinnerungen an einen Freund – und Deutungen ausgewählter Texte. In: 30 Jahre 
Nobelpreis Heinrich Böll. Hg. v. Georg Langenhorst. Münster: 2002. S.71. 



 68

Armstümpfe schienen immer tiefer in die Erde zu greifen.“161 Damit endet die 

Handlung da, wo sie auch begonnen hat: im Dreck. Zwar geht es mit den Menschen und 

dem normalen Alltag langsam wieder aufwärts, aber das unmoralische Verhalten behält 

die Oberhand. Böll begreift den Wiederaufbau, der die Trümmer extrem schnell 

beseitigt hat, als die eigentliche Dreckschicht, die weiterhin die ‚Kleinen Leute’ 

belastet. Damit sieht Böll seine Zeit enorm kritisch, er gibt allerdings genug Spielraum 

für jeden, sich hinter der Opferperspektive zu verstecken, da er mit dieser 

Argumentation einen Großteil der deutschen Bevölkerung von vornherein in Schutz 

nimmt. Eine ähnliche Anklage wie beispielsweise in Grass’ Die Blechtrommel, in der 

ganz klar das Kleinbürgertum als Brutstelle des Nationalsozialismus benannt wird, 

existiert bei Böll nicht. Dass gerade die vom NS profitiert hatten, die in der Weimarer 

Republik wenig Chancen hatten, findet bei Böll keine Erwähnung, ebenso wenig wie 

die Vorkriegszeit überhaupt. 

 

4.1.3. Remarque: Zeit zu leben und Zeit zu sterben 

In den Kampf der Wehrmacht in Russland, der in den ersten sowie den letzten drei 

Kapiteln des Romans beschrieben wird, ist der Hauptteil des Romans, der Urlaub Ernst 

Graebers in seiner Heimatstadt, eingebettet. Ernst Graeber erlebt die sogenannte 

Heimatfront, das Leben in den Luftschutzkellern während der Bombardierungen. Einen 

der Angriffe bekommt er unmittelbar mit, da es ihm wichtiger ist, seine Frau zu finden, 

als in einem Luftschutzkeller Schutz zu suchen. Die Szenen, die er dabei erfährt, lassen 

sich mit denen des Romans Vergeltung vergleichen.  

[...] und auf der Treppe, aufgespießt von den zersplitterten Stufen, der Körper des 
fünfjährigen Mädchens, den kurzen schottischen Rock hochgerissen, die Beine gespreizt 
und entblößt, die Arme ausgestreckt wie gekreuzigt, die Brust von einem Stück Eisengitter 
durchbohrt, dessen Knauf weit aus dem Rücken ragte – und seitlich daneben, als hätte er 
viele Gelenke mehr als im Leben, der Luftschutzwart, ohne Kopf, erschlafft und nur noch 
wenig Blut sprudelnd, zusammengebogen, die Beine über den Schultern, wie ein toter 
Schlangenmensch. Der Säugling war nicht zu sehen. Er mußte irgendwo anders 
hingeschleudert worden sein in dem Sturm, der jetzt zurückkam, heiß und flammend, im 
Rücksog das Feuer vor sich herjagend.162 

 

Remarque beschreibt die Bombardierungen mit ebensolcher Schonungslosigkeit wie 

Ledig, trotzdem stimmt dieser Vergleich zu Ledig nur in Ansätzen. Im Gegensatz zu 

Vergeltung handelt es sich bei derartigen Szenen um einzelne Episoden, die einen Teil 

                                                 
161 Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. S.188 ff. 
162 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. Rev. Neuausgabe. Köln: 1989. 
S.284 ff. 



 69

des Gesamtbildes ausmachen. Remarque konzentriert sich nicht auf das 

Zerstörungswerk, sondern stellt vielmehr die Luftangriffe in einen Kontext. Die Welt, 

der Graeber nach zwei Jahren an der Front in Deutschland wieder begegnet, besteht 

nicht nur aus Tod und Zerstörung. Graeber lernt in seinen drei Wochen Urlaub Elisabeth 

Kruse kennen und heiratet sie. Zusammen erleben sie sowohl die schrecklichen Seiten 

des Kriegs, als auch tief empfundenes Glück. Für den Soldaten Ernst Graeber ist der 

Urlaub zudem eine Zeit, in der er über Kriegsverbrechen an der Front und damit auch 

über seine eigene Mitschuld nachdenkt, und er begreift den Zusammenhang zwischen 

Front und Heimat. Remarque entwirft ein Gesamtbild des Krieges, in dem es 

Judenvernichtung, SS, Gestapo, Denunzierung von Nachbarn, Neid, Tod, Zerstörung, 

echtes Mitgefühl und aufgrund der Entbehrungen auch echte Freude gibt. Remarque 

stellt mit seinen Hauptfiguren Ernst Graeber und Elisabeth Kruse keine Opfer dar, auch 

wenn sie teilweise in der Situation von Opfern sind. Der Zusammenhang gerät an keiner 

Stelle in Vergessenheit. Von daher ist Hans Wagener zu widersprechen, der Remarques 

Roman als eine Darstellung deutscher Opfer analysiert. 

Front und Heimat sind hier keine Gegensätze mehr; Frauen und Kinder leiden und werden 
als wehrlose Opfer der Bombenangriffe genauso getötet wie die Soldaten an der Front; ihre 
Körper werden genauso verstümmelt und zerrissen und in Massengräbern verscharrt.163 

 

Zwar setzt Remarque Front und Heimat tatsächlich gleich, aber weder Soldaten noch 

Zivilisten gelten bei ihm als unschuldig. Selbst in der Situation, in der Graeber eine 

Bombardierung unmittelbar aus nächster Nähe erlebt, sind nicht Deutsche die 

eigentlichen Opfer: „’Wieso Verwundete und Tote, wenn alle im Keller sind?’ ‚Das 

sind doch die andern, Mensch! Die aus dem KZ. Die sind nicht im Keller, das ist doch 

klar! Oder glaubst du, für die werden extra Keller gebaut?’“164 Auf Gefangene und 

Konzentrationslager wird in verschiedenen Situationen wiederholt die Aufmerksamkeit 

gelenkt. Während eines Gesprächs mit einem Friedhofsangestellten geht es zunächst um 

die Leichenberge, die in Folge der Bombardierungen entstanden seien und die 

Befürchtung, dass es demnächst Massengräber geben werde.  

„Wir arbeiten, was wir können“, erklärte der Aufseher. „Wir haben soviel Totengräber, wie 
wir anstellen können, aber es sind immer noch viel zu wenig. Die Technik hier ist veraltet 
für unsere Zeit. [...]“ Er rieb sich besorgt die Stirn. „Die einzigen wirklich modernen 
Institutionen sind – mit allem Respekt – die Konzentrationslager. Sie können Hunderte von 
Leichen am Tag beseitigen. Die neuesten Methoden. [...]“165 

 

                                                 
163 Wagener, Hans: Erich Maria Remarque: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. Ein Autor, zwei 
Weltkriege. In: Von Böll bis Buchheim. S.105. 
164 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.287. 
165 Ebd. S.138 ff. 



 70

Zwar werden die Opfer der Bombardierungen mit denen der KZs in einem Atemzug 

genannt, trotzdem gibt es hier keine Gleichsetzung, denn im Gegensatz zu den 

Bombardierungen in den Städten läuft die Vernichtungsmaschinerie in den KZs absolut 

reibungslos. Man hat für die Vernichtung alles ‚lebensunwerten’ Lebens das Töten 

automatisiert und damit mehr Geld in die Technik für die Vernichtung als in 

Hilfsmaßnahmen für die Bevölkerung investiert. Die ausgefeilte Technik und die 

Effizienz der Anlagen werden vom Friedhofsangestellten bewundert, was die Tatsache, 

dass Menschen fließbandartig getötet werden, noch perverser macht. Dabei kommt es 

ihm vor allem darauf an, dass von den Leichen eben nichts übrig bleibt, sondern diese 

vollständig vernichtet werden. Damit weist Remarque auf die besondere Art der 

Vernichtung hin: nämlich die vollständige Auslöschung. Den Opfern der Luftangriffe 

wird durch diese gleichzeitige Nennung ihr Opferstatus abgesprochen. 

Remarque beschreibt ausführlich die einzelnen Luftangriffe, von denen es während der 

drei Wochen Urlaub mehrere gibt. Das Leben der Stadtbevölkerung wird durch diese 

Angriffe dominiert und damit auch von der Angst. Ebenfalls für Angst und besondere 

Vorsicht sorgt das Misstrauen innerhalb der Bevölkerung. Bereits an seinem ersten Tag 

in der Heimat erlebt Graeber, dass eine Unterhaltung mit fremden Menschen zunächst 

aus einem vorsichtigen Abtasten besteht. „‚Vorsicht’, dachte Graeber. ‚Ich habe den 

ganzen Tag nichts anderes gehört als dieses Wort.’“166 Elisabeth Kruses Vater ist durch 

Denunziation verhaftet worden, er stirbt in einem KZ. Der ehemalige Lehrer Pohlmann 

wird im Laufe der Handlung ebenfalls verhaftet, was er selbst bereits befürchtet hatte. 

Aus Vorsicht werden zur Kontaktaufnahme verschiedene Zeichen abgesprochen, die 

nicht nur Graeber als Schutz dienen sollen, sondern auch einem von Pohlmann 

versteckten Juden. Trotz der von Angst, Misstrauen und Vorsicht geprägten Situation ist 

diese Atmosphäre nicht bestimmend. Graeber und Elisabeth erleben viele glückliche 

Momente, die sie genießen, obwohl sie selbst im Laufe der Zeit zu den Ausgebombten 

gehören.  

Als Opfer werden dagegen ganz speziell die vom Nationalsozialismus als minderwertig 

bezeichneten Bevölkerungsgruppen hervorgehoben. Dem von Pohlmann versteckten 

Juden ist an seinen Fingern der KZ-Aufenthalt anzusehen. 

Graeber sah, dass die vorderen Fingerglieder seiner Hände verkrüppelt und ohne Nägel 
waren. Joseph bemerkte seinen Blick. „Ein kleines Andenken an das Lager“, sagte er. 
„Sonntagsunterhaltung eines Scharführers. Er nannte es: die Weihnachtskerzen anzünden. 
Scharf angespitzte Streichhölzer. [...]“167 

                                                 
166 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.113. 
167 Ebd. S.318. 



 71

 

Auf die Frage nach seiner Verwandtschaft gibt er an, dass er mal eine hatte. „Einen 

Bruder, zwei Schwestern, einen Vater, eine Frau und ein Kind. Sie sind tot. Zwei 

erschlagen, einer gestorben, die anderen vergast.“168 Während eines Besuchs bei dem 

SA-Kreisleiter Binding trifft Graeber einen stark angetrunkenen SS-Mann, der sich aus 

Kummer über die Bombardierung seines Hauses betrinkt. Im Rausch erzählt er Graeber 

seine Verbrechen. 

Sie vertragen [Wodka] scharf, dachte Graeber. Und wenn er scharf ist, dann brennt er, 
wenn man ihn jemand in die Kehle schüttet und anzündet. Er sah Heini an. Er kannte genug 
Geschichten vom Sicherheitsdienst der SS, um zu wissen, daß das, was Heini da im Suff 
redete, wahrscheinlich keine Aufschneiderei war. Der SD liquidierte alles, was 
unerwünscht war, aber damit das Massentöten nicht allzu monoton würde, erfand die SS 
manchmal humorvolle Variationen. Graeber kannte einige; andere hatte Steinbrenner ihm 
erzählt. Die lebendigen Flammenwerfer waren neu.169 

 

Diese Gewichtung Remarques legt Wert auf das richtige Verhältnis. Die 

Bombardierungen werden nicht bagatellisiert, aber auch nicht isoliert betrachtet. Das 

Leid der Deutschen wird deutlich, aber es wird in Relation zu deutschen Verbrechen 

gesetzt, die in der Bevölkerung nicht unbekannt sind.  

Bertolt Brecht hat diese Auffassung kurz und bündig bereits 1944 verfasst: 

Das sind die Städte, wo wir unser „Heil!“ 
Den Weltzerstörern einst entgegenröhrten. 
Und unsere Städte sind auch nur ein Teil 
Von all den Städten, welche wir zerstörten.170 

 

Alexander Kluge äußert sich ähnlich in einem Gespräch mit Volker Hage, dass nämlich 

ohne einen Kontext der Luftangriff auf Halberstadt nicht zu berichten gewesen wäre. 

„Ohne das Kapitel ‚Verschrottung durch Arbeit’, das sich mit einem KZ bei Halberstadt 

befasst, mit dem ich mich vorher ausführlich beschäftigt habe, hätte ich auch den 

Luftangriff nicht erzählen können.“171 Dabei ist nicht nur das Verhältnis zu deutscher 

Schuld wichtig, sondern auch das Verhältnis zum persönlichen Empfinden der 

Bevölkerung. Einem Großteil der Deutschen hat die Zeit des NS Vorteile verschafft, das 

Leben hatte durch die verschiedenen Maßnahmen und Organisationen gewonnen.172 

Grass beschreibt in der Danziger Trilogie sowie in Im Krebsgang u. a. anhand der 

Familie Pokriefke die Aufwertung des Kleinbürgertums. Für viele Deutsche haben diese 

                                                 
168 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.316. 
169 Ebd. S.176. 
170 Brecht, Bertolt: Gedichte 2. Sammlungen 1938-1956. Werke, Band 12. Hrsg. Von Werner Hecht u. a. 
Berlin/Frankfurt a.M. 1988. S.258.  
171 Alexander Kluge im Gespräch mit Volker Hage: Lakonie als Antwort. In: Zeugen der Zerstörung. Die 
Literaten und der Luftkrieg. Hg. v. Volker Hage. S.204. 
172 Vgl. Adorno, Theodor W.: Was bedeutet Aufarbeitung der Vergangenheit? Frankfurt /M.: 1977. S.562. 



 72

Maßnahmen erhebliche Vorteile gebracht, die das Leben überwiegend positiv 

beeinflusst hatten. Paradox ist, dass die Argumentation gegen die vorgeworfene 

Leichtgläubigkeit – ‚Unter Hitler war nicht alles schlecht.’ – die eigene Schuld nicht 

mindert, sondern vielmehr unterstreicht. Der Verweis auf den eigenen Vorteil erklärt, 

warum der NS bereitwillig angenommen wurde und beweist eindeutig, dass der 

überwiegende Teil der deutschen Bevölkerung vom NS profitiert hat. Darstellungen, die 

sich alleine auf die Bombardierungen oder Nachkriegswinter beziehen, stellen 

ausschließlich das Elend in den Vordergrund, das aber nur einen kleinen Teil des 

ganzen Zeitraums darstellt. Auf diese Weise suggerieren viele Werke eine Konstanz von 

lebensunwertem Alltag, den es so gar nicht gegeben hat.  

Remarque rückt dieses Verhältnis zurecht, indem er seinem Roman eine depressive 

Grundstimmung durchweg verweigert.  

 

Trotz vieler Überschneidungen und Gemeinsamkeiten, die die Romane teilweise 

aufweisen, fallen sie vielmehr durch ihre gegensätzlichen Positionen auf. Schon allein 

die Opferdarstellung ist grundsätzlich verschieden. Ledig lässt das Grauen mit voller 

Wucht auf seine Protagonisten einwirken. Körperliche Verstümmelungen und äußerst 

brutale und differenzierte Möglichkeiten, Menschen zu töten, dominieren seine 

Darstellung. Die Folgen derartiger Erlebnisse sind Verrohung, totale Abstumpfung und 

die Reduzierung auf menschliche Instinkte. Die Persönlichkeit der Menschen geht 

verloren, sie sind keine Individuen mehr, sondern nur noch funktionierende Wesen, 

deren Tod sinnlos ist. Menschen aller Nationen sterben einen grauenvollen Tod, 

weswegen auch alle Opfer eines jegliches Leben vernichtenden Krieges sind. 

Böll verzichtet dagegen auf Gewalt, ihm geht es nicht um die Darstellung körperlicher 

Verstümmelungen oder den direkten Luftkrieg. Stattdessen beschreibt er sehr 

differenziert und bildreich die Folgen, die Kriege mit sich bringen. Böll zeigt 

Menschen, deren Seele gestorben ist, die nicht mehr leben wollen und einzig im Tod 

den Frieden und die Erlösung sehen. Während Ledigs Krieg gelb-rot ist – er besteht aus 

einem einzigen Flammenmeer –, ist Bölls Krieg schwarz und staubig. Er vernichtet 

nicht rücksichtslos und schnell, sondern schleicht sich langsam in die Gemüter der 

Menschen und zerstört diese von innen heraus. Dabei bildet der 8. Mai keine Zäsur, der 

Frieden wird als solcher nicht empfunden. Die Depression beginnt im Krieg und zieht 

sich weiter bis in die Nachkriegszeit, die Dunkelheit überdeckt alles. Im Gegensatz zu 

Böll benennt Ledig mit seinem Titel eine Vorgeschichte, die allerdings angesichts der 



 73

Schilderungen kaum Beachtung findet. Die Darstellungen sind dermaßen drastisch, dass 

sie eine Opferthese quasi zementieren. Böll zeichnet dagegen Menschen, deren 

Fähigkeit zu lieben von der Habgier der Reichen zerstört wird. Darin unterscheiden sich 

die Aussagen der Romane ganz eminent. Ledig weist den Menschen die Rolle der Opfer 

sehr viel großzügiger zu als Böll, der eine eindeutige Unterscheidung zwischen arm und 

reich vornimmt. Die wirklich Leidtragenden des Zweiten Weltkriegs sind die ‚kleinen 

Leute’, diese allerdings ausnahmslos. 

In diesem Punkt unterscheidet sich die Darstellung Remarques. Das Leid der Menschen 

wird eben nicht als dauerhaft und permanent aufgefasst. Remarque zeigt Menschen, die 

vom NS profitieren. Auch wenn sie während eines Luftangriffs hilflose Opfer der 

feindlichen Bomber sind, werden die eigentlichen Opfer der deutschen Täter nicht 

vergessen. Damit werden die Darstellungen Ledigs und Bölls an sich nicht fehlerhaft 

oder unwahr, aber sie zeigen eben nur Ausschnitte, die ein Gefühl von Dauerhaftigkeit 

suggerieren, das so nicht stimmt. Sie lenken den Fokus einzig auf das Leid der vom 

Luftkrieg Betroffenen, was letztendlich zu einer Ausblendung von Tatsachen und damit 

doch zu einer fehlerhaften Betrachtung führt. 

Remarque rückt die Verhältnisse in seinem Roman wieder zurecht, wofür er harte Kritik 

erfahren hat. Ihm wurde vielfach vorgeworfen, nicht selbst im Land, sondern im 

sicheren Exil gewesen zu sein. Folglich habe er auch keinerlei Erfahrungen machen 

können.173 Remarques Roman ist von Anfang an unbequem gewesen, sowohl dem 

Verlag als auch dem Publikum, deutlich ist aus sämtlichen Kritiken rauszulesen, dass 

z.B., sein Roman „stellenweise der inneren Wahrheit entbehre“174.  

 

4.2. Albrecht Goes: Das Brandopfer 

Um Schuld geht es auch Albrecht Goes in seiner 1954 erschienenen Erzählung Das 

Brandopfer. Aus der Gegenwart heraus berichtet ein junger Mann von seiner 

                                                 
173 In seinem Nachwort zur 1989 erschienen rückübersetzten ‚Original’-Ausgabe, geht Tilman 
Westphalen nicht nur auf die Änderungen ein, die der Verlag am Manuskript vorgenommen hatte, 
sondern auch auf die Rezeption des Romans. Er zitiert einzelne Leserbriefe, die deutlich die Empörung 
der Bevölkerung über den Exilanten Remarque aufzeigen.  
Auch Pressestimmen urteilten ähnlich, wobei darauf hinzuweisen ist, dass diese sich auf die bereits 
zensierte Fassung berufen: „was an diesem Buche nicht stimmt, ist jedoch nicht nur das sachliche und das 
stilistische Detail; uns scheint vielmehr, als sei es – im Vergleich zu Böll, Schroers, Zand und vielen 
anderen – ohne ausreichende sittliche Legitimation geschrieben worden, und deswegen stimmt es von 
Grund auf nicht. Ihm, dem Autor, haben unsere Sünden niemals wehgetan, und über ein solches Manko 
mag auch Routine nicht hinwegzutäuschen.“ Eisenreich, Herbert: Im Osten nichts Neues. In: DIE ZEIT, 
28.10. 1954. 
174 Ohne Autorenangabe: Erich Maria Remarque: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. Gewerkschaftliche 
Monatshefte, Juni 1955. 



 74

Vermieterin, die ihm den einen Teil ihrer Vergangenheit mündlich erzählt, den anderen 

in einem Brief an ihn niederschreibt. Als Metzgerin, deren Mann einberufen worden ist, 

führt sie ihr Geschäft während des Zweiten Weltkriegs alleine. Von der Gauleitung 

bekommt sie die Nachricht, die „Judenmetzig“175 zu sein, d.h. Juden der Stadt dürfen 

nur bei ihr zu bestimmten Zeiten einkaufen. Albrecht Goes konstruiert eine Situation, 

die es ihm ermöglicht, die Stimmung der Bevölkerung zum Ausdruck zu bringen. 

„Machen Sie aber nur freitags nachts gut Durchzug, sonst hälts kein Christenmensch am 

andern Tag bei ihnen aus, Frau Walker.“176 Als Metzgerin, die sich ständig mit Kunden 

unterhält, bekommt sie die gesamte Verachtung, die die Kundschaft für die jüdischen 

Mitbürger empfindet, mit. „Mein Mann ist gerade im Urlaub da, er läßt fragen, ob er 

ihnen nicht gleich für nächsten Freitag noch seine Gasmaske leihen soll.“177 Margarete 

Walker lässt an keiner Stelle den Eindruck entstehen, es habe sich bei solchen Aussagen 

um Einzelfälle gehandelt. Ihre Kundschaft wird allgemein als antisemitisch dargestellt, 

womit Goes die Gesellschaft der fünfziger Jahre brüskiert. Hatte man sich doch gerade 

in dieser Zeit allgemein darauf verständigt, nichts von jüdischer Diskriminierung 

gewusst zu haben und wenn doch, dann machtlos dagegen gewesen zu sein.178 Goes 

beschreibt das genaue Gegenteil dieser Behauptungen, nämlich deutsche Bürger, die 

sich aktiv an der Hetze gegen Juden beteiligen und diese verbal diffamieren. Diese 

Diffamierung beschränkt sich nicht nur auf die Zeit des Nationalsozialismus, sondern 

erhält sich sogar in der Nachkriegszeit und richtet sich auch gegen Margarete Walker. 

Wohl aber war es mir zwei-, dreimal begegnet, daß Nachbarsleute mich ins Gespräch zu 
ziehen suchten und nicht übel Lust zeigten, durch mich etwas über meine Wirtin zu hören... 
Ja [...] selbst das Wort ‚Judenmetzig’ habe ich nicht in Frau Walkers Bericht zum erstenmal 
gehört. „Wo wohnen Sie?“ hatte man mich neulich – halb ungläubig, halb kontrollierend – 
gefragt, und auf meine Antwort hin zurückgegeben: „So, in der Judenmetzig“, dann aber, 
ohne mir eine Pause zu Rückfragen zu lassen, weitergefragt: „Und – die Frau Walker... wie 
ist sie dann jetzt so?“179 

 

Die Metzgerin beteiligt sich nicht an der Hetze, sondern ist bemüht, ihre jüdische 

Kundschaft anständig zu behandeln. Goes stellt keine Widerstandskämpferin dar, die 

sich durch verbotene Aktionen selbst in Gefahr bringt, sondern zeigt eine Frau, die 

freundlich und hilfsbereit zu jedem Menschen ist. „[E]s gab Freitage, an denen keine 

                                                 
175 Goes, Albrecht: Das Brandopfer. Frankfurt /M. 1954. S.12. 
176 Ebd. S.13. 
177 Ebd. S.13 ff. 
178 Ralph Giordano beschreibt die Verdrängungsmechanismen in Die zweite Schuld oder Von der Last 
Deutscher zu sein eingehend, wobei er darauf verweist, dass diese beiden Unschuldsbeteuerungen meist 
gleichzeitig vorgebracht werden und sich auf diese Weise selbst widerlegen. „Da sei doch in aller 
Unschuld gefragt: Wogegen [konnte man] denn [nichts tun]? Gegen das, was man ‚nicht gewusst’ hat?“ 
S.33. 
179 Goes, Albrecht: Das Brandopfer. S.21. 



 75

Streife des Weges kam, und da redeten sie dann mit mir. Ich habe sie nicht aufgefordert 

dazu, aber ich habe mich auch nicht taub gestellt. Ich wusste nur: sie müssen einen 

haben, der zuhört.“180 Im Gegensatz zu ihren Mitbürgern empfindet sie Mitleid und 

handelt danach. Von daher fällt Goes’ Urteil für die deutsche Gesellschaft um so 

vernichtender aus, da Margarete Walker noch nicht einmal gegen Gesetze verstoßen 

muss, um den Unwillen ihrer Mitbürger zu wecken, sie hebt sich allein dadurch von 

ihnen ab, dass sie Juden gegenüber als freundlich erscheint. Mit der Zeit gewinnt sie das 

Vertrauen ihrer ‚Freitagskunden’ und findet Gefallen daran, ihnen auch anderweitig 

helfen zu können. Nachdem eine Streife, bestehend aus zwei SS-Männern, ihren Laden 

und den Verkauf kontrolliert und sich alkoholisiert besonders demütigend gegenüber 

den Kunden verhalten hat, folgt Margarete Walker einer Laune und verstößt bewusst 

gegen ihre Auflagen. 

Ich trennte die Wochenabschnitte von den Karten ab und reichte die Ware über den Tisch 
hin. Es kam mich an – und ich kann es auch heute nach vielen Jahren nicht erklären, warum 
es damals so über mich kam – weit mehr herzugeben als das, was dem einzelnen zustand. 
Ich weiß nur noch: als es mir gegen Ende der Verkaufszeit zum Bewußtsein kam, daß ich 
nun den Verlust wohl nie mehr würde ersetzen können, da wurde mir leicht und froh 
zumute.181 

 

Goes liefert das Beispiel einer Frau, die sieht, was um sie herum passiert und Unrecht 

als solches auch wahrnimmt. Das heißt allerdings nicht, dass er der deutschen 

Bevölkerung ein Alibi verschafft und herausstreichen möchte, dass Deutsche nicht nur 

zu den Tätern gehören. Was Peter Schneider in seinem Vorwort zu „Und wenn wir nur 

eine Stunde gewinnen...“ äußert, gilt auch für die Erzählung Das Brandopfer, nämlich 

dass ein derartiges Verhalten die Schuld der Deutschen eben nicht verkleinert, sondern 

sie vielmehr hervorhebt und sogar noch verstärkt. Der Rechtfertigungsmythos, man 

habe gegen die Nazis nichts unternehmen können, man habe sich an die Vorgaben 

anpassen müssen, wird durch solche Beispiele widerlegt.182  

Selbst winzige, scheinbar sinnlose zivile Gesten wie jene, die Ursula von Kardorff in ihren 
Berliner Aufzeichnungen 1942-1945 festgehalten hat, erzeugten einen sekundenlangen 
Kurzschluss im System des Rassenwahns und bedeuteten für die Verfolgten einen 
Augenblick zurückgewonnener Menschenwürde: „[...] Typisch dafür ist die Geschichte von 
einem Arbeiter, der in einer Trambahn einer Jüdin mit dem Stern Platz machte: ‚Setz dir 
hin, olle Sternschnuppe’, sagte er, und als ein PG (Parteigenosse) sich darüber beschwerte, 
fuhr er ihn an: ‚Üba meenen Arsch verfüje ick alleene.’“183 

 

                                                 
180 Goes, Albrecht: Das Brandopfer. S.46. 
181 Ebd. S.59. 
182 Vgl. Schneider, Peter: „Und wenn wir nur eine Stunde gewinnen...“ S.14. 
183 Ebd. S.15. 



 76

Ebenso zeigt Goes am Beispiel Margarete Walkers, dass nicht viel nötig ist. Sie gewinnt 

allein dadurch das Vertrauen ihrer jüdischen Kundschaft, dass sie sich nicht feindselig 

zeigt. 

Margarete Walker weist an verschiedenen Stellen darauf hin, anfangs nichts von Juden 

gewusst zu haben, sondern erst durch die ihr verordnete Aufgabe auf das Elend ihrer 

jüdischen Mitbürger aufmerksam geworden zu sein. „Und ich begriff, wohin man 

gehört, und merkte, was man tun muß. Was man tun müßte, ich meine: eigentlich tun 

müßte, das habe ich dann bald gewußt. Aber dieses Eigentliche haben wir ja alle nicht 

getan.“ Damit gesteht sie eine kollektive Schuld ein, die von der Mehrheit der 

Deutschen nach Kriegsende abgelehnt wurde. Sie schämt sich, für ihre geringe Hilfe 

Dank zu erfahren. Als sie von einer hochschwangeren jüdischen Kundin einen 

Kinderwagen geschenkt bekommt, da diese von ihrer bevorstehenden Deportation 

erfahren hat, begreift sie, wie weit das soziale Leben in Deutschland aus den Fugen 

geraten ist. 

Wenn es so ist, daß eine, die ihr Kind erwartet, den Kinderwagen hergeben muß, weil man 
über sie und über das Ungeborene ohne Grund ein Todesurteil gesprochen hat, wenn das in 
der Welt ist, dann kann es nicht mehr gut werden. Das kommt nicht mehr ins 
Gleichgewicht. Und eigentlich ist nichts anderes mehr möglich als dies: daß alles gut 
aufgeräumt wird – im Feuer.184 

 

Verstärkend wirkt außerdem die Tatsache, dass sie scheinbar die einzige ist, an die sich 

die Jüdin wenden kann, obwohl Margarete Walker von sich selbst sagt, nicht viel getan 

zu haben. Die Maßstäbe haben sich grundlegend verschoben, so dass sie die 

Bombardierung ihrer Stadt und, weil sie sich selbst nicht in Sicherheit bringt, auch den 

eigenen Tod als Vergeltung und Bestrafung akzeptiert, da eine solche Schuld anders 

nicht zu tilgen sei. Sie selbst bleibt während des Feuers in ihrem Geschäft am Tisch 

sitzen. Durch Zufall wird sie von einem Juden gerettet, dem der Zutritt zu einem 

Luftschutzkeller verweigert wurde. Diesem erklärt sie, nachdem er sie aus dem 

brennenden Haus befreit und nach draußen gebracht hat, dass Gott ihr Brandopfer nicht 

angenommen habe. Damit wird ihre Absicht, sich selbst als Vergeltung anzubieten, 

deutlich. Ein Brandmal in ihrem Gesicht bleibt zurück und symbolisiert zum einen ihre 

Absicht und für sie selbst ihre Schuld, die sie als eine Kollektivschuld mit in Anspruch 

nimmt.  

 

 

                                                 
184 Goes, Albrecht: Das Brandopfer. S.62. 



 77

4.2.1. Vergeltung 

Goes spielt mit dem Begriff ‚Holocaust’, lange bevor dieser Begriff durch die 

gleichnamige TV-Serie zum Begriff für die Judenvernichtung wurde, ohne ihn 

allerdings zu nennen. Handelt es sich doch bei dem Begriff ‚Holocaust’ um die 

hebräische Übersetzung von ‚Brandopfer’185. Margarete Walker will nicht nur ihr Leben 

im Brand opfern, sondern ist vielmehr bereit, ihr Leben als Vergeltung anzubieten, 

indem sie das Schicksal der Juden teilen möchte, durch den Holocaust – das 

Brandopfer.186  

Das Brandopfer bezieht sich in diesem Fall aber nicht auf eine Jüdin, sondern auf 

Margarete Walker, die sich selbst opfern möchte. Damit wird sie zwar zu einem Opfer 

der Flammen, aber nicht zu einem Opfer der alliierten Bomber, da sie sich bewusst 

selbst opfert. Damit ist Goes einer der wenigen Autoren, der den Begriff Opfer im 

Bezug auf den Luftkrieg innerhalb Deutschlands in einem anderen Kontext benutzt. Es 

geht ihm nicht um deutsche Opfer, die wehrlos gegenüber den alliierten Bombern sind 

und reihenweise in einem Flammenmeer umkommen, sondern um das bewusste 

freiwillige Opfer und damit um die Anerkennung von Schuld. Goes Opfer verlangt 

keinen übermächtigen Täter, sondern handelt aktiv aus sich selbst heraus. Damit wird 

die Bombardierung als Vergeltung begriffen, die Schuld als übermächtig erkannt. 

Im Gegensatz zu anderen Werken über den Luftkrieg stellt Goes diesen nicht in den 

Vordergrund. Vielmehr vollzieht sich der Luftkrieg nur am Rande des ‚normalen 

Alltags’ und nimmt damit einen relativ kleinen Raum ein, womit Goes die Proportionen 

zurechtrückt. Nicht der Luftkrieg war das bestimmende Element im 

nationalsozialistischen Alltag, sondern die Judenverfolgung.  

Margarete Walker deutet ihre Bestrafung im religiösen Sinn, indem sie als Brandopfer 

fungieren möchte und mit einer Bibelstelle darauf verweist: 2. Mose 3,2. Das Zweite 

Buch Mose befasst sich mit dem Auszug der Israeliten aus Ägypten, Mose bekommt 

den Auftrag direkt von Gott, der das Elend seines Volkes wahrnimmt und Mose befielt, 

die Israeliten aus Ägypten ins heutige Israel zu führen. Die spezielle Bibelstelle, die 

Margarete Walker in einer Anzeige angibt, bezieht sich auf die Erscheinung eines 

Engels in einem brennenden Dornenbusch, der jedoch durch diesen Brand nicht 

vernichtet wird. Das Feuer dient ausschließlich dazu, Mose eine Botschaft zu 

                                                 
185 Duden. Das große Wörterbuch der deutschen Sprache in zehn Bänden. Mannheim: 1999. 
186 Dabei ist darauf hinzuweisen, dass der Begriff ‚Holocaust’ für die Judenvernichtung grundlegend 
falsch ist, handelt es sich doch nicht um eine Opferung, als vielmehr um eine gewollte Vernichtung. So 
gesehen ist dieser Begriff eine neuerliche Verhöhnung unsäglichen jüdischen Leidens. 



 78

vermitteln. Ebenso wie der Dornenbusch, dem das Feuer nichts anhaben kann, wird 

auch die Protagonistin nicht im Feuer verbrannt. Sie wird von einem jüdischen 

Mitbürger gerettet und damit vor einem Flammentod bewahrt, von dem er selbst, auf 

Grund seiner jüdischen Abstammung, in Deutschland bedroht ist. Margarete Walker 

beabsichtigt, in den Flammen zu sterben, erst durch die Rettung kommt ihr die 

Assoziation zu der von ihr genannten Bibelstelle, d. h. sie betrachtet sich im Nachhinein 

als Werkzeug. Sie verbrennt nicht, sondern behält als Zeichen für ihre Opferbereitschaft 

und ihre Annahme der Schuld ein Brandmal im Gesicht, das nach dem Krieg als 

Zeichen bestehen bleibt. Die Metzgerin erinnert dadurch ihre Mitmenschen auch nach 

dem Krieg allein durch ihre Anwesenheit an ihre unterlassene Hilfe und daran, dass man 

hilfsbereiter hätte sein können. Margarete Walker fungiert als eine Art Mahnmal für 

ihre Mitbürger, was durch ihren Tod im Feuer nicht möglich gewesen wäre, da sie in 

diesem Fall ein nur Opfer unter Tausenden gewesen wäre. Wäre das von ihr 

beabsichtigte Opfer angenommen worden, hätte ihre Nachbarschaft sie vergessen 

können bzw. die Erinnerung an sie hätte den allgemeinen Veränderungsprozess 

durchlaufen. Dadurch dass sie lebt, bleibt sie als Konstante erhalten, die Erinnerung an 

ihr vorbildliches Verhalten kann nicht getilgt werden. 

 

Im Gegensatz zu vielen anderen Werken – gerade im Bezug auf die fünfziger Jahre – 

zeigt Goes keine ausgesucht schrecklichen Szenen. Es geht ihm schließlich auch nicht 

darum, seine Leser auf die Opfer unter der deutschen Bevölkerung hinzuweisen. 

Vielmehr möchte er auf die Täter hinweisen, die unter den Leidtragenden des Krieges 

gerne übersehen werden. Gut vierzig Jahre später hat sich Uwe Timm dieses Themas 

angenommen, wobei allerdings der Luftkrieg nicht im Mittelpunkt steht. Ebenso wenig 

wie Goes geht es Timm darum, die zivilen Opfer in den Vordergrund zu stellen, er 

erzählt vor dem Hintergrund des zerstörten Hamburgs eine Geschichte von Schuld und 

Wiedergutmachung. 

 

 

4.3. Uwe Timm: Die Entdeckung der Currywurst 

Einen Gegensatz zu Bölls Schwermut im Roman Der Engel schwieg bildet Uwe Timms 

Novelle aus dem Jahre 1993. Obwohl sich beide Werke von ihrer Konstruktion her 

relativ ähnlich sind, kommen sie zu völlig unterschiedlichen Aussagen. In Timms 

Novelle überwiegen die Leichtigkeit und der Humor, mit dem Lena Brücker sich an das 



 79

Jahr 1945 und ihre Entdeckung erinnert. Der Autor beschreibt, wie er sich mit der 

inzwischen in einem Altenheim lebenden alten Dame trifft und mit ihr an mehreren 

Nachmittagen bei Kaffee und Torte ihre Vergangenheit erinnert. Dabei steht nicht die 

Frage nach Kriegserlebnissen im zerstörten Hamburg im Mittelpunkt, sondern einzig 

die Entdeckung der Currywurst. Sehr schnell wird deutlich, dass diese Geschichte nur 

im größeren Zusammenhang erzählt werden und nur im Kontext der Nachkriegszeit mit 

ihren Schwarzmarkt-Tauschgeschäften funktionieren kann, da die Currywurst ein 

Zufallsprodukt ist.  

Not, Elend, Hunger, Zerstörung und Verzicht sind Attribute, die in sämtlichen 

Erzählungen über den Zweiten Weltkrieg ein wichtiger Faktor sind; sie gehören zum 

Krieg und besonders zur Nachkriegszeit. So sind sie auch in dieser Novelle die 

Grundlage, aber sie sind nicht als negative Komponente bestimmend für die Aussage. 

Lena Brücker akzeptiert die Lebensmittelrationierungen und versucht aus dem Mangel 

das Beste zu machen. Der Mangel fördert ihre Kreativität. 

Sie hatte nie kochen mögen. [...] Lustlos hatte sie für ihren Mann gekocht und lustlos für 
sich, und, wenn sie ehrlich war, auch für die Kinder, als ihr Mann aus dem Haus war. Aber 
dann, sonderbarerweise, weil es kaum noch Zutaten gab, da erst bekam sie Lust am 
Kochen. Es machte ihr Spaß, mit nur wenigem auszukommen. Sie versuchte sich in 
Geschmacksübertragungen. Probierte Gerichte aus, die sie früher, als es noch alle Zutaten 
gab, nie gekocht hätte. Aus wenigem viel machen, sagte sie, aus der Erinnerung kochen.187 

 

Dem Soldaten Hermann Bremer, den sie spontan bei sich versteckt, um ihn vor dem 

Tod zu bewahren sowie ihn selbst vom Töten abzuhalten, kocht sie eine „falsche 

Krebssuppe“188, die ausschließlich aus Gemüse und einem Zauberspruch besteht und die 

Bremer mit geschlossenen Augen langsam löffeln soll. „Ja, es schmeckte wie 

Krebssuppe, man musste nur die Augen schließen, von fern schmeckte es wie 

Krebssuppe, nur nicht so penetrant, genaugenommen weit besser.“189 Mit dieser 

Darstellung bleibt Uwe Timm eine Ausnahme, wird doch allgemein der Mangel an 

Lebensmitteln als tiefgreifende Einschränkung des Wohlbefindens verstanden. Lena 

Brücker lebt optimistisch und spontan, ihre Art und Weise zu kochen sowie die 

Tatsache, dass sie einem fremden Soldaten anbietet, doch einfach bei ihr zu bleiben, 

anstatt bei der Verteidigung Hamburgs, zu der er abkommandiert ist, mitzuwirken, 

belegen das. Ihre Spontaneität zeigt sich später auch während ihrer Verhandlungen um 

ihre zukünftige Imbissbude und bewegen sie dazu, eine Dose Currypulver als 

Tauschobjekt zu akzeptieren. Das Currypulver ist es schließlich, das ihren Erfolg 

                                                 
187 Timm, Uwe: Die Entdeckung der Currywurst. (1993). München: 2004. S.34 ff. 
188 Ebd. S.30. 
189 Ebd. S.34. 



 80

ausmacht, das innerhalb der Ruinen Hamburgs die Würste zu einem Genuss werden und 

Depressionen vergessen lässt. „Mann inner Tonne, sagte Moni. Das Grau hellte sich 

auf. Die Morgenkälte wurde erträglich. Es wurde ihr richtig warm, die lastende Stille 

laut, ja, sagte Lisa, det macht Musike, jenau.“190 Eindeutig wird hier der Gegensatz zu 

Bölls Roman Der Engel schwieg deutlich. Die kleinen Glücksmomente werden 

genossen und nicht die Schwermut zelebriert. 

Während ihres Gesprächs im Altenheim bezeichnet Lena Brücker die Zeit mit Hermann 

Bremer und damit auch die Zeit des Kriegsendes als glückliche Zeit.191 Sie erscheint als 

starke Frau, die ein kritisches Verhältnis zum NS entwickelt hat, aber damit lebt. Über 

ihre Bereitschaft, einen Soldaten zu verstecken sagt sie: „Hab viel falsch gemacht. Und 

oft weggesehen. Aber dann hatte ich ne Chance, ganz zum Schluß. Ist vielleicht das 

Beste, was ich gemacht hab, einen verstecken, damit er nicht totgeschossen wird und 

auch andere nicht totschießen kann.“192 Eben dieser Nachsatz ist wichtig und spricht für 

die Weitsicht und Einsicht Lena Brückers. Sie bewahrt den Soldaten nicht nur vor 

seinem möglichen Tod, sondern auch andere, die durch einen Soldaten mehr ebenfalls 

sterben könnten. Sie definiert Hermann Bremer nicht nur als potenzielles Opfer, 

sondern auch als Täter. Bei ihren Mitmenschen findet sie dagegen weder Einsicht noch 

Hilfe. Bremer muss fürchten, vom Luftschutzwart entdeckt zu werden, der seinen 

Wohnungsschlüssel dazu benutzt, während der Arbeitszeiten Frau Brückers deren 

Wohnung zu durchsuchen. Von der Mieterin, die ein Stockwerk tiefer wohnt, kommen 

wiederholt Beschwerden und Anspielungen, dass sich jemand in Frau Brückers 

Wohnung befinde. Aus Archivmaterial geht später hervor, dass diese Mieterin ihre 

Mitbewohner ausspioniert und als Spitzel für die Nazis gearbeitet hatte. Die positiv 

besetzte Figur Lena Brücker fungiert folglich nicht als Alibifigur, um die gesamte 

deutsche Bevölkerung als antinationalsozialistisch darzustellen. Timm zeigt ebenso 

Deutsche, die aktiv hinter ihrer Regierung stehen und den Nationalsozialismus 

befürworten. Auch Lena Brücker gehört zum Kreis der Täter, was sie zu spüren 

bekommt, als die ersten Fotos der KZs veröffentlicht werden. „Fotos, die ihr die Frage 

stellten, was sie all die Jahre gedacht und gesehen hatte, oder genauer, woran sie nicht 

gedacht hatte und was sie nicht hatte sehen wollen.“193 

Der Captain hat heute erstmals nicht mit mir gesprochen, mich nicht gegrüßt, mich nicht 
angesehen, mir keine Zigarette angeboten. Ich hatte für ihn gedeckt, extra Osterglocken für 

                                                 
190 Timm, Uwe: Die Entdeckung der Currywurst. S.182. 
191 Ebd. S.155. 
192 Ebd. S.103. 
193 Ebd. S.146. 



 81

ihn auf den Tisch gestellt. Aber er sagte nichts, nichts, er schüttelte nur den Kopf und 
verschwand in seinem Büro, schloß hinter sich die Tür, die er sonst immer offen stehen 
ließ.194 

 

Frau Brücker reflektiert ihr Verhalten und muss sich selbst eingestehen, dass sie sich 

zwar Gedanken über ihre jüdischen Mitbürger gemacht, eine genauere Nachforschung 

aber vermieden hat. Während sie über das Gesehene nachdenkt, läuft sie ziellos durch 

das zerstörte Hamburg und zieht eine Verbindung zwischen Shoah und Zerstörung. 

„Das war mal ne schöne Stadt, und die lag nun in Trümmern, Schutt und Asche, und ich 

dachte: richtig so“195. Damit akzeptiert sie die Zerstörung durch die Alliierten als 

gerechte Strafe für die Shoah. Dabei bezieht sie sich selbst mit ein. Sie als Hamburgerin 

ist ebenfalls von der Zerstörung betroffen, die sie aber als Strafe für kollektiv 

unterlassene Hilfeleistung annimmt. 

Die Zerstörungen selbst werden zwar genannt, gleich zu Beginn der Novelle wird die 

Kinovorstellung wegen eines Luftangriffs unterbrochen, so dass Bremer und Lena 

Brücker zusammen in den nächstgelegenen Luftschutzkeller gehen. Die Schilderung des 

Angriffs ist aber nicht annähernd so intensiv wie beispielsweise die Gert Ledigs.  

Plötzlich: ein fernes dumpfes Brummeln, ein erdtiefes Wühlen. Der Hafen, sagte Lena 
Brücker. Sie bombardieren den U-Boot-Bunker. Fern das Grummeln der explodierenden 
Bomben. Dann – nah – eine Detonation, ein Stoß, die Notbeleuchtung fiel aus, und noch 
ein Stoß, der Boden schwankte, das Haus, der Keller schaukelte wie ein Schiff. Die Kinder 
schrien, und auch Bremer hatte aufgeschrien. Lena Brücker legte ihm den Arm um die 
Schulter. Hat nicht das Haus getroffen, war irgendwo nebenan. [...] Nach einer Stunde kam 
die Entwarnung.196 

 

Ledig arbeitet in seinen Romanen vorwiegend mit schockierenden Effekten, in denen er 

brutale Details des Krieges fokussiert. Timm erwähnt zwar die Luftangriffe, sie 

scheinen für die Hamburger zum normalen Alltag zu gehören, sie werden aber nicht in 

den Mittelpunkt seiner Novelle gerückt. Nur an einer Stelle werden Tote der 

Bombardements beschrieben.  

In einen Großbunker wollte sie auf keinen Fall. Lieber in irgendeinen Luftschutzkeller. 
Einer dieser großen Bunker hatte nämlich neulich einen Volltreffer vor die Tür bekommen. 
Ein Feuersturm war durch den Bunker gegangen. Später sah man die Menschen an den 
Leitungen hängen, verkohlt und klein wie Puppen.197 

 

Uwe Timm erzählt vor der Kulisse des zerstörten Hamburgs. Die Entdeckung der 

Currywurst beruht zudem auf der chaotischen Situation des Schwarzmarktes. Tod und 

Zerstörung werden beschrieben, stehen aber eindeutig nicht im Mittelpunkt. Somit geht 

                                                 
194 Timm, Uwe: Die Entdeckung der Currywurst. S.147. 
195 Ebd. S.148. 
196 Ebd. S.23. 
197 Ebd. S.21. 



 82

es in Timms Novelle auch nicht um deutsche Opfer. Lena Brücker tritt als positiv 

besetzte Figur auf, die ihre eigenen Fehler sowie die Schuld aller Deutschen wahrnimmt 

und benennt. Sie sieht die Zerstörung Hamburgs als einen Teil des Krieges, der von 

Deutschland ausgegangen ist. Lena Brückers Sichtweise ist die der Erwachsenen, 

folgerichtig ist es daher, dass sie den Zusammenhang zur deutschen Schuld sieht. Eine 

grundsätzlich andere Sichtweise kommt Kindern zu, die zum einen nicht in der Lage 

sind, Zusammenhänge zu begreifen, die zum anderen diese Zusammenhänge auch gar 

nicht begreifen müssen, weil sie an der politischen Lage völlig unschuldig sind. 

 

 

4.4. Erinnerungen an Erlebnisse der Kindheit 

Von vielen Schriftstellern sind Kriegserlebnisse der Kindheit schriftlich verarbeitet 

worden. Dabei unterscheiden sie sich ganz eindeutig von denen Erwachsener. Nicht nur, 

dass viele in ihrem Werk die Position des Kindes einnehmen, die Schilderung der 

Bombardierungen selbst ist gegenüber denen Erwachsener um ein Vielfaches intensiver. 

Das mag zum einen daran liegen, dass Kinder aufgrund des fehlenden Überblicks auch 

leichtere Luftangriffe sehr viel intensiver und gefährlicher erleben, als sie in 

Wirklichkeit sind. Im Gegensatz zu Erwachsenen, die sich der gesamten Lage bewusst 

sind, erleben Kinder einzig die Bedrohung sowie Todesangst. Monika Maron äußert 

sich im Gespräch mit Volker Hage zu ihren frühesten Erinnerungen an den Krieg:  

Ich war sehr jung, als der Krieg zu Ende war, vier Jahre alt. Und in dem Alter, glaube ich, 
erlebt man alles indirekt: an der Mutter. Wenn ich mich beschützt gefühlt habe, durch die 
Mutter oder die Tante, dann war die Welt halbwegs in Ordnung. Das Übrige habe ich 
sowieso nicht verstanden.198 

 

Zum anderen ist sicherlich die Erinnerung ein wichtiger Faktor, der über längere 

Zeiträume Erinnerungen verändert und intensiviert. D. h., dass Erinnerungen Jahre 

später zwar faktisch übertrieben sind, aber sehr deutlich die Angst und die Hilflosigkeit 

der damaligen Kinder widerspiegeln. Im Fall von Thomas Bernhards Die Ursache 

sowie in Kein Himmel über Berlin von Helga Schneider wird die jeweilige Kindheit der 

Autoren erinnert. Dabei vermischen sich persönliches Umfeld und Bombardierungen 

der jeweiligen Städte – Berlin und Salzburg – zu einem einzigen Albtraum. So wird 

Helga Schneider als fünfjähriges Kind von ihrer Stiefmutter, die sie loswerden möchte, 

in ein Naziheim für behinderte Kinder gebracht, das sie nur knapp überlebt. Sie 

                                                 
198 Monika Maron im Gespräch mit Volker Hage: Der Fisch und die Bomben. In: Zeugen der Zerstörung. 
S.221. 



 83

berichtet von einer Kindheit, die durch fehlende Liebe geprägt ist. In Verbindung mit 

der Zeit, in der sie aufwächst, wächst sich beides zu einer einzigen Katastrophe aus. 

„Hunger, Durst, Kälte, Schrecken, Schlaflosigkeit, Dreck, Schwäche, Apathie, 

Verlassenheit, Ohnmacht: Daraus bestand unser Leben, das wir Tag und Nacht im 

Keller verbrachten.“199 Dabei ist es unwahrscheinlich, dass sich jemand derart detailliert 

an eine Zeit erinnern kann, die sich im Alter von fünf bis acht Jahren ereignet hat. Die 

dabei empfundene Angst und Hilflosigkeit, die anhand ihrer Schilderungen anschaulich 

gemacht werden, spiegeln dagegen sicherlich die Realität. Dieter Forte beschreibt in 

einem Interview die als Kind erlebten Bombenangriffe als prägend für sein ganzes 

Leben200, was er genauso auch über andere Menschen berichten kann. 

Der Maler Dieter Roth, der hier in Basel ein paar Straßen weiter wohnte, hat die 
Bombardierungen in Hannover erlebt. Er sagte: „Ich fahre jede Nacht im Bett hoch und 
höre die Bomben fallen und werde die Angst nicht los.“ Der Mann war nur ein 
Angstbündel. Man musste ihn immerzu beruhigen, wenn man ihn traf. Und es war nun 
schon fünfzig Jahre her. Es ist eine Kindheitsangst, die so groß und mächtig ist, daß man 
sie nie mehr verliert.201 

 

Im Roman Das Grau der Karolinen von Klaus Modick sucht ein Antiquitätenhändler 

das Gespräch mit einem Kunden, weil ein Sirenenalarm seine Vergangenheit in 

Erinnerung gebracht hat. 

„Ja, ja... Die Sirenen vorhin. Da kam alles wieder hoch. Unglaublich, was die da oben [...] 
sich erlauben. Ausgerechnet heute. [...] Heute ist schließlich der 27. Juli.“ „Ja und?“ Jesse 
sah ihn verständnislos an. „[...] In der Nacht vom 27. auf den 28. Juli 1943 haben die 
Engländer einen fürchterlichen Luftangriff auf Hamburg geflogen. Nie was vom 
Feuersturm gehört?“202 

 

Der Sirenenalarm als Auslöser reicht aus, die Kriegsvergangenheit des damaligen 

Kindes Jahrzehnte später zu erinnern und die Ängste wieder lebendig werden zu lassen.  

In der Erzählung Der Brand geht Christoph Meckel auf die Bombardierung Freiburgs 

ein, die er als Kind aus sicherer Entfernung betrachtet. Trotz dieser Sicherheit bekommt 

                                                 
199 Schneider, Helga: Kein Himmel über Berlin. München: 2003. S.112. 
200 „Ich habe versucht, mich schreibend dem anzunähern, was ich da als Kind in den Kellern unterm 
Bombenhagel erlebt habe. Die Sprache trägt und hilft da sehr, das war für mich als Schriftsteller[ ] eine 
große Erfahrung. Aber was immer man schreibt, es bleibt nur eine Annäherung an den wirklichen 
Schrecken. Das ungeheuerliche körperliche Grauen, dem man nicht nur einmal, sondern über Jahre 
ausgesetzt war, kann man letztlich nicht schildern. Ich war als Kind ein Nervenbündel, ein Stotterer. Ich 
reagierte nur noch auf Sirenen, Bomben, den Wunsch nach Essen. Man führt kein menschliches Leben 
mehr, man folgt archaischen Reflexen. Ich kann Ihnen zeigen, an welcher Stelle ich im Manuskript meine 
Erinnerung an Luftangriffe abgebrochen habe, weil ich es nicht mehr ertragen konnte, weil ich krank 
wurde darüber und der Notarzt kommen mußte.“  
Gleich bist du tot. Als deutsches Kind im Bombenhagel: Darüber schweigen? Darüber sprechen? Dieter 
Forte erinnert sich an die Zeit, als er im Keller saß – Interview. In: Die Welt. 16.11.2002. Internetadresse: 
http://www.welt.de/daten/2002/11/16/11161w368586.htx?print=1 
201 Dieter Forte im Gespräch mit Volker Hage: Alles vorherige war nur ein Umweg. In: Zeugen der 
Zerstörung. S.155. ff. 
202 Modick, Klaus: Das Grau der Karolinen. Reinbek: 1989. S.129. 



 84

er Angst, das Feuer könne sich ausbreiten und schließlich auch ihn verbrennen. „Wird 

es denn niederbrennen, fragte ich, bleibt das Feuer denn, wo es ist?“203 Das Kind erfasst 

intuitiv die Ausmaße der Katastrophe. „Doch was auch immer ich mir vorstellen 

mochte, war nebensächlich im Vergleich zu dem Gedanken, dass dieses Feuer nur der 

Anfang eines weit größeren Feuers sein müsse.“204 Obwohl er in sicherer Entfernung in 

einem kleinen Ort steht, der vor Bombardierungen sicher ist, fühlt er die Bedrohung, die 

von einem derartigen Angriff ausgeht. Das Kind erkennt das Zerstörungswerk im 

Einzelnen und weiß, dass es beim Untergang einer Stadt zusieht. 

Und an der Stelle, wo, einige Kilometer entfernt, die Silhouette Freiburgs gewöhnlich zu 
sehen war, brannte eine einzige gewaltige Flamme. Die Bergwände waren überflutet von 
zuckendem Feuerschein, die Täler seitab versunken in schwarzen Schatten, deutlich traten 
die Tannen an den Hängen des Rosskopfs hervor. Fetter, orangefarbener Rauch schäumte 
hoch hinauf in die Nacht, wälzte sich gefräßig über die Bergköpfe und verschlang alles 
Dunkel. In ungeheuerer Stille vollzog sich der Untergang Freiburgs, die Stille war so groß, 
dass ich vor Beklommenheit lachte.205 

 

Eine vergleichbare Schilderung gelingt Jürgen Bruhn nicht. Obwohl er die ersten beiden 

Angriffe im Juli 1943 auf Hamburg in unmittelbarer Nähe und direkter Bedrohung 

seines Lebens mitbekommt, ist die Darstellung seiner Erinnerungen wesentlich weniger 

eindringlich. Jürgen Bruhn erzählt seine Kindheit in dem ‚autobiografischer Roman’ 

untertitelten Werk Hamburg kaputt von 2002. Darin geht es um seine Kindheit im 

Hamburger Stadtteil Altona, in dem er auch die Luftangriffe des Juli 1943 überlebt. Im 

Gegensatz zu anderen Kindheitserinnerungen, in denen die Angst der Kinder das 

Geschehen dominiert, handelt es sich bei Bruhns Erinnerungen eher um 

Heldengeschichten, die erinnert werden. Die Luftangriffe zerstören eine Kindheitsidylle 

in Altona, die nach den Angriffen bei den Großeltern in der Nähe Hamburgs ihre 

Fortsetzung findet. Die Erfahrungen werden zwar als schlimm beschrieben, erfahren 

aber nicht annähernd die Intensität, mit der andere Autoren ihre Kindheit erinnern. Die 

zwar wortreich dargestellte Katastrophe wirkt als solche nicht glaubwürdig. Der Krieg 

findet schließlich in einer Feierstunde bei den Großeltern im Garten mit russischen 

Kriegsgefangenen ein Ende. Ein englischer Offizier entschuldigt sich: „So sorry that we 

had to bomb you“206. 

Die Romane Tadellöser & Wolff (1971) von Walter Kempowski sowie Muckefuck von 

Georg Lentz bilden in der Darstellung der als Kind erlebten Bombardierungen eine 

Ausnahme. Obwohl es sich bei Tadellöser & Wolff um eine gelungene Analyse der vom 
                                                 
203 Meckel, Christoph: Der Brand. In: Ein roter Faden. Gesammelte Erzählungen. München: 1983. S.313. 
204 Ebd. S.311. 
205 Ebd.  
206 Bruhn, Jürgen: Hamburg kaputt. Hamburg: 2002. S.243. 



 85

Nationalsozialismus geprägten Kindheit handelt, überwiegt auch in den Sequenzen, in 

denen es um Luftangriffe auf Rostock geht, die Heiterkeit und Ironie. Volker Hage hat 

diesen Sachverhalt in einem Interview mit Walter Kempowski angesprochen, 

Kempowskis Antwort erklärt dabei nicht nur sein eigenes Verhalten, seine Ausführung 

lässt sich auf die öffentliche Rezeption des Luftkrieges übertragen. Kempowski trifft 

eine weitverbreitete Haltung dieser Zeit. 

Ich lese heute diese Passagen nicht gern. Ich habe den Eindruck, daß ich mich damals über 
meine eigenen Gefühle fast etwas lustig gemacht habe. Vielleicht erklärt sich das dadurch, 
daß ich den Roman Ende der sechziger Jahre geschrieben habe, und da waren die Eindrücke 
noch frisch. Man wollte die Selbstbetrauerung, das Selbstmitleid nicht hochkommen lassen. 
Vielleicht wollte ich mich auch ein bisschen lustig über die Leute machen, die da ihr 
eigenes Unglück betrauerten, ohne daran zu denken, daß es eigentlich nur die Wirkung 
einer Ursache war.207 

 

Wolf Biermann beschreibt in einem Gespräch mit Volker Hage den von ihm als 

Sechsjähriger erlebten Angriff und die damit verbundene Flucht durch das brennende 

Hamburg. Biermann schildert seine Erfahrungen sehr detailliert, wobei er betont, dass er 

das Gefühl habe, dass diese Erinnerung sich natürlich im Laufe der Zeit verändert haben 

könne, er aber davon ausgehe, dass sie authentisch sei, weil sie sich in das Gedächtnis 

eingebrannt habe.208 Die von ihm erlebte Katastrophe beschreibt er als absolut prägend 

und lebensbestimmend, wenn auch nicht nur im negativen Sinne. Biermann bezeichnet 

die Katastrophe als einen Scheideweg, an dem sich herausstelle, ob man daran 

kaputtgehe oder stärker werde. „Der Schrecken im Feuersturm hat mir nicht etwa 

beigebracht, dass man in Zukunft sich in keine Gefahr mehr begibt. Vielleicht ist in 

dieser Nacht der entscheidende Knopf gedrückt worden, damit ich meinen Weg 

gehe.“209 Dieter Forte sieht die eigene Position entgegengesetzt und formuliert ganz 

klar: „Ich bin 1935 geboren, 1939 begann der Krieg, sechs Jahre Krieg als Kind, und 

drei Jahre Nachkriegszeit, also ich empfinde mein Leben als zerstört. Ich bin ein 

Kriegskind und durch den Krieg geprägt, in jeder Weise.“210 Seine Erinnerungen hat er 

in der Trilogie Das Haus auf meinen Schultern verarbeitet, wobei der mittlere Band Der 

Junge mit den blutigen Schuhen den Bombenkrieg erinnert. 

 

                                                 
207 Walter Kempowski im Gespräch mit Volker Hage: Das hatte biblische Ausmaße. In: Zeugen der 
Zerstörung. S.190. 
208 Wolf Biermann im Gespräch mit Volker Hage: Die Lebensuhr blieb stehen. In: Zeugen der 
Zerstörung. S.136 ff. 
209 Ebd. S.148. 
210 Dieter Forte im Gespräch mit Volker Hage: Alles Vorherige war nur ein Umweg. In: Zeugen der 
Zerstörung. S.163. 



 86

4.4.1. Dieter Forte: Der Junge mit den blutigen Schuhen 

Der Roman endet mit einem todkranken Protagonisten, der zwischen den Ruinen 

Düsseldorfs in der Dunkelheit und Kälte auf einem Feldbett liegt. Dieter Forte 

verarbeitet damit seine eigene Geschichte, die er allerdings nicht aus der Ich-

Perspektive, sondern als personaler Erzähler aus der Sicht des Jungen beschreibt. 

Ich habe das „Ich“ in eine Distanz gerückt. Der Junge bin natürlich ich[...]. Dadurch, dass 
ich „der Junge“ geschrieben habe, hatte ich den Jungen mit seinen Ängsten in mir, sah 
durch seine Augen, was er sieht, und gleichzeitig war ich der etwas zurückgesetzte, 
objektive Erzähler, der aus der heutigen Perspektive schreiben konnte, das ergibt einen 
Schwebezustand, man ist in der Person und erzählt doch von außen.211 

 

Eindringlich schildert Forte die Begebenheiten, die schließlich zu der Krankheit des 

Jungen führen: wiederholte Bombenangriffe, permanente Angst, fehlender Schlaf, 

Evakuierungen in Gegenden Süddeutschlands, wo er und seine Mutter als Außenseiter 

und Lügner gelten. Trotz dieser Intensität der beschriebenen Kriegserlebnisse handelt es 

sich bei dem Roman nicht um eine Anhäufung von Schreckensbildern. So ist das Leben 

der Familie Fontana – zumindest von der väterlichen Seite her – von einer großen 

Sorglosigkeit und trotzigem Optimismus geprägt, die dem Roman eine gewisse 

Leichtigkeit geben. Dieter Forte erzählt viele Begebenheiten mit Humor, ohne aber die 

Zeit zu verharmlosen. Während zwei SA-Männer Gustav Fontanas Bücherregal 

kontrollieren, macht sich dieser aus Ärger über die Kontrolle über die Dummheit der 

Kontrolleure lustig, weil sie gar nicht wissen, was sie kontrollieren. „Er war auf Marx 

und Engels dressiert wie ein Hund, den man auf eine bestimmte Fußspur setzt.“212 Wie 

ein Hund weiß er zwar, was er suchen soll, ohne aber den Sinn zu begreifen. Dieter 

Forte führt die mangelnde Bildung des NS, die durch Gewaltbereitschaft ausgeglichen 

wird, am Beispiel der beiden SA-Männer vor. 

Dafür fand er Kropotkin, er sah Gustav fragend an, Gustav [...] antwortete: „Der hat das 
Brandenburger Tor erbaut.“ Das Gegenteil war im Moment schwer zu beweisen. Der Kerl 
fand Bakunin, und Gustav antwortete: „Der hat ostpreußische Märchen gesammelt. Der 
Kerl zog Blanqui heraus, Gustav, schon lauter: „Feldmarschall unter Friedrich dem 
Großen.“ Jupp, der eine Keilerei ahnte, nahm gutmütig und als Friedensangebot einen Band 
Shakespeare aus dem Regal, und Gustav brüllte: „Kannst du doch noch nicht mal 
buchstabieren!“ Der Jüngere sagte: „Da werd ich Ihnen mal zeigen, was ich kann“, griff mit 
beiden Händen hinter die Seitenwand des Bücherregals, stemmte sein Stiefelbein gegen die 
Wand, schrie den anderen an: „Du auch!“, und mit einem „Hauruck“ warfen sie das 
Bücherregal um.213 

 

                                                 
211Dieter Forte im Gespräch mit Volker Hage: Alles Vorherige war nur ein Umweg. S.152 ff. 
212 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. Frankfurt /M. 1995. S.73. 
213 Ebd. S.73 ff. 



 87

Mit einer seltsamen Mischung aus Humor und Grausamkeit214 berichtet Forte über die 

Kontrolle durch den NS, der zwar als ungebildet und absolut stumpf vorgeführt wird, 

aber dennoch Macht besitzt durch seine Gewalttätigkeit. Gustav distanziert sich zwar 

auf intellektueller Ebene von den SA-Männern, er gewinnt den Kampf aber auf einer 

Ebene, die von seinen Gegnern nicht verstanden wird. 

Der NS bemächtigt sich langsam der Düsseldorfer Bürger, Forte beschreibt einen 

schleichenden Umbruch, zu dem es auch gehört, dass Menschen verschwinden, 

Nachbarn ohne Verabschiedung eine leere Wohnung hinterlassen und Meinungen 

zensiert werden. „Eine alle Gedanken und alle Gefühle lähmende Bewußtlosigkeit 

überzog die Stadt, kam mit der Dämmerung, kam mit dem Morgengrauen, beherrschte 

die Nacht, beherrschte den Tag, erstickte das Leben.“215 Forte versucht nicht, zu 

entschuldigen und eine unmögliche Gegenwehr darzustellen, er beschreibt einfach eine 

Verhaltensweise, die durch ihre Lethargie dieser lähmenden Bewusstlosigkeit gleicht. 

„Man hörte Grauenhaftes und vergaß es vor Entsetzen, obwohl es einem eindrücklich 

geschildert worden war. Man blickte gebannt auf irritierende Vorgänge und hatte sie 

doch nicht gesehen, konnte sich nicht an sie erinnern.“216 Gleichzeitig zeigt Forte die 

Brutalität des Systems, die die zur Erstarrung führende Angst als logische Konsequenz 

begreifbar macht. So sind Polizisten selten geworden, die der altmodischen Ansicht 

sind, „daß man Verhaftete auf keinen Fall während des Verhörs mit Ohrfeigen, 

Fußtritten, Gummiknüppeln, brennenden Zigaretten, eiskaltem Wasser behandeln dürfe 

oder der Drohung, sie in diesem Zimmer auf der Flucht zu erschießen.“217 Forte wägt 

zwischen verschiedenen Komponenten ab, auf der einen Seite steht die Brutalität eines 

mächtigen Systems für die Übermacht des NS; die Angst macht diejenigen, die 

unbeteiligt bleiben wollen, hilflos. Auf der anderen Seite weist Forte ganz klar auf 

Dummheit und mangelnde Bildung der einfachen Nazis hin sowie die absolute 

Bereitschaft der Deutschen, Verbrechen nicht zu sehen bzw. zu vergessen. Von daher ist 

es nur folgerichtig, dass Fin die ersten Bombardierungen Düsseldorfs als eine Reaktion 

auf deutsche Schuld begreift.  

Der Lari war Bürger der Stadt, verheiratet, zwei Kinder, ein beliebter Steptänzer, Liebling 
aller Kinder, weil keiner so gut Rad schlagen konnte wie er, ein junger, lustiger, immer 
lachender Kerl, der dunkelhäutig und mit einer Weißen verheiratet war, der deswegen aus 
seiner Wohnung geholt und am Rheinufer erschlagen wurde, indem man sein Lachen im 

                                                 
214 Dazu Walter Hinck: „Über ein zunächst rheinisch-humorvolles Erzählen lagert sich bald ein böser 
Märchenton, der umschlägt ins Groteske und ins Grauen“. Hinck, Walter: Erinnerung und imaginäre 
Geschichtsschreibung. In: Das Gedächtnis der Literatur. S.62. 
215 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.74. 
216 Ebd. S.75. 
217 Ebd. S.77. 



 88

Rheinsand erstickte und ihm die Arme aufs Kreuz drehte, ihn mit Messern erstach und mit 
Schüssen tötete. All das ging Fin bei der Detonation der Bomben durch den Kopf, und 
deshalb sagte sie: „Angefangen hat es mit dem Lari.“218 

 

‚Der Lari’ ist eines von vielen Schicksalen, die Dieter Forte beschreibt und anhand derer 

er emotionslos die Grausamkeit der Zeit schildert. Seine Sprache deckt sich mit der 

Remarques in Zeit zu leben und Zeit zu sterben, mit der Erschießungen von russischen 

Geiseln beschrieben werden. Dabei zeigt die beschreibende Emotionslosigkeit die 

gesellschaftlichen Umstände und weist damit darauf hin, wie derartige, eigentlich 

erschreckende Ereignisse, von der Bevölkerung wahrgenommen wurden. Ein weiteres 

von Forte dargestelltes Schicksal ist das der ‚erschossenen Frau’. „Die erschossene Frau 

lag im Park und rief: ‚Man hat mich erschossen’“219. Die Menschen, die ihr zur Hilfe 

eilen, stellen fest, dass sie von Soldaten, weil sie einen Deserteur versteckt hatte, durch 

einen Genickschuss exekutiert werden sollte. Diesen Genickschuss hatte die 

‚erschossene Frau’ wie durch ein Wunder überlebt. „Die erschossene Frau hätte noch 

ein langes Leben gehabt, wenn nicht einer, der noch an Ordnung glaubte, der nicht 

begriffen hatte, daß nur die Unordnung Leben retten konnte, der Polizei ordnungsgemäß 

den Fall gemeldet hätte.“220 Das Leben der Familie Fontana sowie das gesamte Leben 

im Quartier ist von Unordnung geprägt, die in einem Gegensatz zur Ordnung der Zeit 

steht. Forte beschreibt das Stadtviertel, in dem die Familie lebt, zwar nicht als einen Ort 

des aktiven Widerstands, aber als einen Ort, an dem trotzig das eigene Leben 

weitergelebt wird. Auf diese Weise kann sich Opa Winter lange Zeit innerhalb des 

Quartiers verstecken. „Alle kannten Opa Winter, und alle wußten, daß er Jude war. Er 

trug keinen gelben Stern auf seiner Kleidung, weil er das nicht wollte und weil das im 

Quartier auch  nicht nötig war.“221 Forte beschreibt das Leben Opa Winters innerhalb 

des Quartiers als Anekdote, in der dieser sich über den Nationalsozialismus und seine 

potenziellen Mörder lustig macht. 

Opa Winter wohnte im Haus des Herkules in einer Dachwohnung, und wenn die SA 
erschien, und das tat sie oft, um Opa Winter abzuholen, stand sie zunächst einmal vor dem 
stärksten Mann der Welt, der sie vor die Tür setzte. Und wenn sie doch die Treppe 
hochliefen, weil es viele waren, mehr, als auch ein Herkules festhalten konnte, drückte er 
auf eine Klingel. Opa Winter wußte Bescheid, sprang aus dem Fenster und tanzte leicht und 
klein, wie er war, über die Dachrinnen ins Nachbarhaus. Sie bekamen ihn nie.222 

 

                                                 
218 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.129. 
219 Ebd. S.187. 
220 Ebd. 
221 Ebd. S.190. 
222 Ebd. S.192. 



 89

Alle Menschen helfen dem Verfolgten und dieser versorgt wiederum seine Helfer mit 

Lebensmitteln, „so daß ein höflicher, gutmütiger Jude mitten im Krieg viele Menschen 

vor dem Verhungern rettete.“223 Forte erzählt inmitten eines teilweise grausigen 

Kriegsalltags eine humorvolle Geschichte, die aber schließlich von der Realität wieder 

eingeholt wird. „Zwei Tage bevor die Panzer der Amerikaner über die Hauptstraße und 

den Markt des Quartiers in die Stadt einfuhren, erhängten sie ihn am Markt“224. 

Ähnliche bizarre Geschichten, die ebenfalls mit dem Tod enden, stehen mit den 

Schicksalen von Opa Winter und der erschossenen Frau in Zusammenhang und bilden 

ein Erinnerungsgeflecht innerhalb des Stadtviertels. 

Varnas Loch, Odysseus’ Mauer, Quieters Graben, Lefarths Todesstraße, Opa Winters 
Luftschacht, der Park der erschossenen Frau wurden neben den neuen Verbindungspfaden 
zu einem Geflecht von Gedenkstätten, Tabuzonen, Vergangenheitsgeschichten, das sich 
über die alten Straßennamen legte, eine neue Orientierungs- und Erinnerungsebene bildete, 
neue Geschichten, die an die alten Geschichten anschlossen, eine Welt menschlicher 
Traditionen, in denen neue Generationen aufwachsen konnten.225 

 

Damit entwirft Forte ein entgegengesetztes Bild zum allgemeinen Vergessen. So findet 

das Konzentrationslager des Stadtviertels nicht nur Erwähnung, die Insassen sind Teil 

des städtischen Lebens. Die Gefangenenkolonnen marschieren täglich durch die Stadt, 

die Bewohner nehmen an ihrem Schicksal teil. Im Interview äußert sich Forte zu diesem 

Punkt und stellt fest: „Also zu sagen, wir haben es nicht gewußt, ist albern. Alle haben 

es gewußt, die ganze Stadt war voll mit diesen KZ-Gefangenen.“226  

Fortes Darstellung des Quartiers ist nicht ganz zu Unrecht kritisiert worden. So ist ihm 

vielfach vorgeworfen worden, ein utopisches Bild des NS-Alltags gezeichnet zu haben, 

in dem es eindeutig, der Realität widersprechend, zu viele Widerstandskämpfer gäbe.227 

Tatsächlich scheint das Leben innerhalb des Düsseldorfer Quartiers sich außerhalb der 

Realität abzuspielen. Mit dem NS gibt es relativ wenige Berührungspunkte. Dieter Forte 

verarbeitet in dem Roman seine Erinnerungen, die das Leben im Quartier auf diese 

Weise im Gedächtnis gespeichert haben. Damit stehen sie in einem deutlichen Kontrast 

zu den Bombardierungen, die der Junge erlebt. Beide Seiten dieser Zeit, den normalen 

NS-Alltag und den Luftkrieg, erinnert Forte übersteigert, sowohl ins Negative als auch 

ins Positive. Dadurch ergeben sich Gegensätze, die dem Roman einerseits seine 

                                                 
223 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.192. 
224 Ebd. S.194. 
225 Ebd. S.195. 
226 Dieter Forte im Gespräch mit Volker Hage. Alles Vorherige war nur ein Umweg. S.158. 
227 Vgl.: Braese, Stephan: Bombenkrieg und literarische Gegenwart. Zu W. G. Sebald und Dieter Forte. 
In: Mittelweg 36, 11 Jg. Nr. 1. 2002. Gerda Kaltwasser kritisiert den Roman in der Rheinischen Post: 
„Wir, Fortes deutsche Zeitgenossen kommen in diesem Roman zu gut weg. Wie gut uns das tut.“ 
Übersonnte Wirklichkeit. Fortes neuer Roman. Nr. 228. 30.9.1995. 



 90

Leichtigkeit verleihen, die andererseits aber auch den Schrecken deutlich werden lassen. 

Aus der Sicht des Kindes wird alles intensiver erlebt, was die anfängliche, eigentlich 

gefährliche Situation Opa Winters fast lustig erscheinen lässt. Sein abschließender Tod 

wirkt durch diese anfängliche Verharmlosung wie aus der Luft gegriffen und der in 

Wahrheit vorhersehbare Tod wird aus der Sicht des Kindes zum plötzlichen, 

schrecklichen Ende einer fantastischen, heiteren Geschichte. Die Darstellung des NS-

Alltags entspricht eindeutig nicht der Realität, aber sie entspricht der Wahrnehmung 

eines Kindes, denn Fortes Roman ist die Geschichte eines Kindes. 

 

4.4.1.1. Luftangriffe aus der Sicht des Kindes 

„Der Junge konnte nicht mehr sprechen, er brachte keine Sätze über die Lippen, auch 

einzelne Worte nicht, der Junge stotterte, er verlor seine Sprache, wurde stumm und 

sprach lange nicht mehr.“228 Damit ist über die Psyche des Kindes eigentlich alles 

gesagt, es bedarf keiner genauen Schilderungen der Erfahrungen des Bombenkrieges 

mehr, die Forte trotzdem eindringlich beschreibt. Das Kind ist in seiner Angst stumm 

geworden und hat damit den Kontakt zu seiner Außenwelt abgebrochen. Forte 

beschreibt ein Opfer des Krieges, das man auch definitiv als Opfer bezeichnen kann, 

trägt es doch als Kind keinerlei Schuld an irgendwelchen Verbrechen. 

Der Junge erlebt Luftangriffe auf Düsseldorf nicht nur im Keller des Hauses, in dem die 

Familie wohnt, sondern durch unglückliche Umstände auch direkt in der Wohnung. Auf 

dem Weg in den Keller stürzt Maria in der allgemeinen Panik die Treppe hinunter, „die 

Menschen trampelten über sie hinweg“229. Die Tür zum Luftschutzkeller wird 

verriegelt, so dass der Junge gezwungen ist, seine verletzte Mutter sowie den kleinen 

Bruder zurück in die Wohnung zu bringen. „Da keiner kam, keinem ihr Fehlen auffiel, 

lagen sie zwei Tage und Nächte in dem Zimmer unter dem Bett, die Bombenangriffe 

rollten über sie hinweg, der Junge wußte nicht mehr, wann Alarm oder Entwarnung 

war“230. Nicht nur durch die Luftangriffe wird ihre Lage zu einer Extremsituation, 

sondern auch dadurch, dass ein Kind verantwortlich für die verletzte Mutter und den 

Bruder ist. Ein Kind, das den Sinn der Situation nicht versteht, wird durch die Umstände 

dazu gezwungen, die Rolle eines Erwachsenen zu übernehmen, schlagartig erwachsen 

                                                 
228 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.144. 
229 Ebd. S.142. 
230 Ebd. S.143. 



 91

zu sein. Deutlich trifft die Schuld hier die Mitmenschen, die sich ausschließlich um sich 

selbst, nicht aber um ihr Umfeld kümmern.  

Willi Fährmann hat eines seiner Jugendbücher, in dem er über die Flucht einer Familie 

aus Ostpreußen berichtet, unter den Titel Das Jahr der Wölfe gestellt, womit allerdings 

nicht etwa tatsächliche Wölfe oder im übertragenen Sinne die Rote Armee gemeint ist, 

sondern die Flüchtenden selbst. Wie wilde Tiere benehmen sie sich den Menschen 

gegenüber, die eigentlich alle im gleichen Boot sitzen. Ganz eindeutig verweisen 

sowohl Willi Fährmann als auch Dieter Forte auf die mangelnde Solidarität 

untereinander.  

Die Familie Fontana erlebt schließlich das, was von vielen Autoren in ähnlicher Weise 

in anderen Romanen über den Luftkrieg geschildert worden ist:  

Sie kroch auf allen Vieren in das Mauerloch, die Kinder hielten sich an ihr fest, sie 
schleiften sie mit wie eine Wölfin ihre Jungen, hinter ihr drängten die anderen nach, die, die 
nicht unter der Mauer lagen, hustend, schreiend, sich auf allen vieren verbissen 
voranarbeitend durch dieses enge Mauerloch, über Mörtel und herausgebrochene Steine, 
fast gemeinsam fielen sie in den Keller des nächsten Hauses, stolperten über Körper, die am 
Boden lagen, suchten durch Rauch und Flammen den nächsten Durchbruch, krochen 
hinein, hasteten weiter, der nächste Keller, der nächste Durchbruch, keine Stimme war zu 
hören, man hörte nur das Keuchen der sich voranarbeitenden Menschen, der nächste Keller, 
der nächste Durchbruch, der Junge und sein Bruder hingen an ihrer Mutter, hatten sich fest 
in ihr Fleisch gekrallt, in ihren Körper verbissen, der wie ein wildes Tier sich 
voranarbeitete, ruckartig, stoßartig in den nächsten Keller sprang, mit einem Satz in den 
nächsten Durchbruch, immer schneller wurde, um sein Leben kroch, lief, hetzte, sich 
aufrichtete, die Kinder mit beiden Armen packte, fest an sich preßte, durch eine Feuerwand 
sprang und dann liegenblieb, die Lungen voller Rauch, der Körper angesengt, die Kleider 
verbrannt, mit hervorquellenden Augen, die weiß und blutig waren.231 

 

Es gibt keine Pausen, weder im Satzbau, noch im gehetzten Lauf Marias. Indem Forte 

nur durch Kommata aneinander reiht und die gesamte Flucht durch die verschiedenen 

Keller in einem Satz schildert, wird die Hetze für den Leser erlebbar. Es handelt sich bei 

der beschriebenen Szene um eine der intensivsten des gesamten Romans, was nicht nur 

inhaltlich – an der lebensbedrohlichen Situation – festzumachen ist. Durch die 

Aneinanderreihung bekommt die Situation eine enorme Dichte, die den Faktor Zeit 

komplett außer Acht lässt. Die beim Lesen assoziierte Schnelligkeit deckt sich mit dem, 

was die Protagonisten in dieser Situation erfahren, aber nicht mit der Realität. Das 

Erlebte wird quasi im Zeitraffer dargestellt und gewinnt auf diese Weise an Bedrohung, 

Todesangst und vor allem an Energie. Marias Leistung, mit der sie sich selbst und ihre 

Kinder rettet, kommt hierdurch deutlich zum Tragen. Eine vergleichbare Situation 

schildert Jürgen Bruhn in Hamburg kaputt. Während er mit seiner Mutter und den 

Nachbarn im Luftschutzkeller sitzt, merken sie, dass die Luft zum Atmen knapp wird. 

                                                 
231 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.144 ff. 



 92

Mit einem Hammer wird die Wand zum Nachbarkeller eingeschlagen, da allen Mietern 

sonst ein Erstickungstod droht. Die Aktion des Wanddurchschlagens wird sehr viel 

ausführlicher beschrieben ebenso wie die schmerzenden Lungen des Jungen, dem von 

seiner Mutter immer wieder geraten wird, tief durchzuatmen.232 So wie Fortes 

Schilderung aufgrund ihrer Dichte an Tempo und Intensität gewinnt, verliert die 

Darstellung Bruns’ durch ihre Ausführlichkeit an Brisanz. Im Gegensatz zu Bruns’ 

Erinnerungen ist in Fortes Darstellungen auch Jahrzehnte später die Angst spürbar.  

Da der Junge mit seinem Bruder und Maria in eine süddeutsche „Spielzeugstadt“233 

evakuiert wird, erfährt er, dass das Leben außerhalb des Quartiers in Düsseldorf ein 

anderes ist. Ihre Berichte über die Bombardierungen werden als solche nicht zur 

Kenntnis genommen, vielmehr werden sie beschimpft, weil sie „Greuelpropaganda der 

Alliierten“234 verbreiten. Die Einheimischen weigern sich, die Evakuierten 

aufzunehmen, sie werden als „Bombenweiber“235 beschimpft. „Der Junge begriff zum 

ersten Mal, daß Menschen sich nur das vorstellen können, was sie erlebt haben, was sie 

nicht erlebt haben, können sie sich auch nicht vorstellen.“236 Da die Einwohner der 

Spielzeugstadt mit dem Krieg innerhalb Deutschlands noch nicht in Berührung 

gekommen sind, sind sie auch weiterhin von ihrer Regierung überzeugt und führen ein 

friedliches, überschaubares Leben, in dem sie die Evakuierten als störend empfinden. 

„Die Straßen und die Häuser waren einheitlich mit großen Hakenkreuzfahnen dekoriert, 

so daß man von weitem nur Fahnen sah, als hätte sich die Stadt in rotes Tuch 

eingewickelt.“237 Forte beschreibt eine Stadt, in der noch niemand etwas von der 

Realität mitbekommen hat, deren Lebensweise aber der Realität der letzten beiden 

Kriegsjahre entspricht. 

Und so, wie die Bewohner bisher noch nichts vom Krieg bemerkt hatten, so merkten sie 
nun auch nicht, daß dieses große Reich, in dem sie sich geborgen fühlten, das sie feierten, 
langsam, aber doch vernehmbar knirschend wie ein altes Haus in sich zusammenbrach. [...] 
Man sprach vom Endsieg über Rußland, Amerika, England und den Rest der Welt mitsamt 
seinen Kolonien, begrüßte sich morgens, wenn man zur Arbeit ging, den Laden aufschloß 
oder sich im Haus begegnete, laut und vernehmlich mit Heil Hitler, und wer nicht mit Heil 
Hitler antwortete, wurde umgehend, Pflicht ist Pflicht, mit großem Eifer unter Angabe 
vieler Zeugen wegen Volksverhetzung angezeigt.238 

 

                                                 
232 Vgl. Bruhn, Jürgen: Hamburg kaputt. S.85 ff. 
233 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.252. 
234 Ebd. S.234. 
235 Ebd. S.239. 
236 Ebd. S.257. 
237 Ebd. S.253. 
238 Ebd. S.253 ff. 



 93

Forte beschränkt sich in seinem Roman nicht auf die Sichtweise der Opfer. Was bereits 

anfangs von Fin deutlich ausgesprochen wird – ‚Angefangen hat es mit dem Lari’ – 

wird hier dezidiert auf den Punkt gebracht. Der Ursprung, der Auslöser für den Krieg 

und die Luftangriffe der Alliierten, liegt in der Täterschaft der Deutschen, nicht allein 

der Nazis, begründet. Die Luftangriffe, die schließlich auch die ‚Spielzeugstadt’ treffen, 

sind eine Reaktion auf die von Deutschland ausgehende Aggression. Maria und der 

Junge sehen von außerhalb zu, wie die Stadt tagsüber bombardiert wird. Ihre Reaktion 

darauf wird vor dem Hintergrund ihrer bisherigen Erlebnisse sowie ihrer Erfahrungen 

mit den Bewohnern verständlich. 

Während sie unter dem Sturzfluggeheul der Maschinen zwischen Tannen abwärts gingen, 
ohne Eile, weil sie den Angriff abwarten mußten, fatalistisch, weil die Bomben nun mal 
fielen, da konnte man nichts machen, es war ihnen egal, ob sie ihr Zimmer noch vorfinden 
würden oder nicht, entdeckten sie eine versteckte Ecke mit Waldbeeren, sie futterten sie aus 
der Hand, waren ganz blaubeschmiert und lachten darüber. Ein schöner Tag war es239. 

 

Die zerstörte Kindheit des Jungen resultiert nicht allein aus den erlebten Luftangriffen 

und der ständigen Todesangst. Während seiner Evakuierung in Süddeutschland wird 

Maria verpflichtet, ihren Sohn in ein Erholungsheim zu schicken. „Maria und der Junge 

glaubten nicht an das Wort Erholungsheim, das sah nach Ertüchtigungslager aus, nach 

Stahlbad, wenn nicht noch Schlimmeres dahintersteckte.“240 In dem Erholungsheim, das 

den Jungen an das KZ im Volksgarten in Düsseldorf erinnert, werden die Kinder 

systematisch gequält. Die Erlebnisse decken sich mit denen, die Helga Schneider in 

Kein Himmel über Berlin241 rekapituliert. Beide sind Opfer der nationalsozialistischen 

Ideologie. 

Der Junge konnte sich lange an nichts mehr erinnern. Viele Einzelheiten fielen ihm erst 
Jahre später wieder ein. Maria fragte ihn oft, was geschehen war, er konnte sich nicht mehr 
erinnern, da war nur ein schwarzes Loch. Der Schreck war so groß, daß die Erinnerung 
versagte. Oder gehörte das auch zum Plan dieser Erziehung, die Erinnerung auszulöschen, 
Menschen ohne Erinnerung aufzuziehen, Menschen, die nur noch in Kolonnen leben, die 
alle dasselbe denken und fühlen und denselben Befehlen gehorchen, Menschen, die keine 
persönliche Geschichte mehr haben, die nie mehr etwas erzählen können. 242 

 

Die Luftangriffe sind ein wichtiges Thema des Romans, trotzdem stellt Forte den 

Jungen nicht als ein Opfer der Alliierten dar. Die Anklage richtet sich gegen die 

Deutschen, die ihre Kinder, die gesamte nachwachsende Generation, einer derartigen 

Situation ausgesetzt haben. Die Deutschen werden eindeutig als Urheber begriffen, 

damit sind sie zwangsläufig auch verantwortlich für den Krieg innerhalb Deutschlands. 

                                                 
239 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.271 ff. 
240 Ebd. S.262. 
241 Vgl. Schneider, Helga: Kein Himmel über Berlin. 
242 Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. S.267. 



 94

Auch von Arnulf Zitelmann wird diese Tatsache in seinem Jugendroman Paule Pizolka 

oder Eine Flucht durch Deutschland dezidiert benannt. Paule ist als 16-jähriger ein 

Opfer des Krieges. Für den jugendlichen Leser dient Paule als Identifikationsfigur, so 

dass sich nachempfinden lässt, was es bedeutet, einen Krieg zu erleben. Deutlich führt 

Zitelmann die Schrecken des Krieges vor Augen, aber die Anklage richtet sich nicht 

gegen die Zerstörer der Städte, sondern gegen die Urheber des Krieges. Paule ist ein 

Opfer des Nationalsozialismus, was immer wieder zum Ausdruck gebracht wird.  

 

4.5. Arnulf Zitelmann: Paule Pizolka oder Eine Flucht durch Deutschland 

Der eigentlich aus Oberhausen stammende 16-jährige Paule Pizolka lebt mit anderen 

Jugendlichen in einem KLV-Lager243 in Österreich. Trotz der Annehmlichkeiten wie 

Skifahren, die Sicherheit vor Luftangriffen sowie den direkten Kontakt mit Freunden, 

fühlt er sich in dem Heim zunehmend eingeengt. Die Selbstverständlichkeit, mit der 

angenommen wird, dass er mit Leib und Seele der Gemeinschaft gehört und ihm 

jegliches Maß an Selbstbestimmung aberkannt wird – „Dein Körper gehört deiner 

Nation, denn ihr verdankst du dein Dasein. Du bist ihr für deinen Körper 

verantwortlich.“244 – löst in ihm Trotz und Wut aus. Paule merkt, dass er sich innerlich 

gegen diese Vereinnahmung sträubt und nicht bereit ist, sich zu beugen. Nachdem er 

von der Wehrmacht erfasst worden ist und weiß, dass seine Musterung sowie die 

Einberufung unmittelbar bevorstehen, wird er zum Fahnenflüchtigen. Zusammen mit 

Ulla, die ebenfalls in einem KLV-Lager untergebracht ist und die er in Österreich 

kennen gelernt hat, fährt er, gesucht und ohne Papiere, zurück nach Deutschland. Ulla 

versteckt ihn in Duisburg in einer leerstehenden Schrebergartenlaube. Durch Zufall 

gerät er während eines Luftangriffs in die Fänge der SA, die ihn wegen des Versuchs 

der Plünderung verhaftet. Schlimmer als dieser Straftatbestand wirkt sich allerdings 

seine Weigerung aus, seinen Namen zu nennen. Systematisch wird Paule in einem 

Gefangenenlager für Jugendliche von der SS gequält. Die geglückte Flucht führt ihn 

schließlich ins Münsterland auf einen Bauernhof zu Freunden, bei denen er eine 

idyllische, glückliche Zeit zusammen mit Ulla verbringt. Erneut zur Flucht gezwungen, 

machen sich Ulla und Paule auf den Weg nach Westen, wo sie „am 17. September 1944 

in die Luftlandeoperation der Westalliierten bei Arnheim“245 geraten. Der Roman endet 

                                                 
243 Kinderlandverschickung 
244 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. Basel, Weinheim: 1991. S.32. 
245 Klönne, Arno: Nachwort zu Paule Pizolka. S.379. 



 95

mit dem persönlichen Kriegsende Paules und dem Ende seiner Flucht durch 

Deutschland. 

 

Paule Pizolka ist mit seinen 16 Jahren nicht verantwortlich für die politische 

Entwicklung Deutschlands. Ihm wird eine Form der Erziehung aufgezwungen, die er 

nicht befürwortet, gegen die er sich aber offiziell nicht wehren kann. Paule sträubt sich 

innerlich, was ihm vom Direktor des KLV-Lagers vorgehalten wird: 

„Deine Schulakte ist auch in Ordnung, du bist ein guter Schüler. Und der 
Lagermannschaftsführer wollte dich sogar als Hilfsausbilder einsetzen. Aber ich habe schon 
immer deine störrische, widersetzliche Art gespürt. Du bist nicht mit wirklicher 
Überzeugung bei der Sache, du gehorchst Befehlen nicht freiwillig, nicht aus eigenem 
Antrieb, sondern gezwungen. Ich kenne dich und deinesgleichen, Pizolka. Ihr seid die 
gefährlichsten Leute. Nicht die Juden, sondern Leute von deinem Schlag. Deswegen werde 
ich dich mit aller Härte bestrafen, damit du weißt, woran du bist. Verstanden?“246 

 

Die Bestrafung läuft auf eine Demütigung hinaus, die Direktor Pistor genießt und von 

der er annimmt, dass sie ihm seinen Einfluss auf Paule sichert. Paule begreift aber, was 

Pistor bezweckt und sieht ihn als das, was er ist: „[E]in bösartiger Mann, der versuchte, 

den lieben Gott zu spielen.“247 Er empfindet Mitleid und Ekel für seinen Peiniger. „Und 

so vergaß er seine Ängste, die erfahrene Demütigung, seine Scham. Er ließ sich seine 

Gefühle nicht länger vorschreiben.“248  

In dem SS-Lager wird Paule sowohl körperlich als auch psychisch gequält. Ähnlich wie 

im KLV-Lager geht es den Vorgesetzten darum, seinen Willen zu brechen. Paule ist 

sich dieser Lage bewusst und versucht, sich innerlich zu wappnen. Zwar gehorcht er den 

Befehlen, versucht aber, sich zu „weigern, innen im Kopf klein beizugeben“249 

Gleichzeitig ist er sich der Gefahr bewusst, die die kleinste Auflehnung mit sich bringt. 

Ich muß aufpassen, dachte Paule, während er den sonnenleuchtenden Wolken nachblickte, 
ich muß sehr aufpassen. Die können mich nicht kleinkriegen, wenn ich nicht will. Aber 
wenn sie das merken, habe ich keine Chance mehr. Dann lassen die mich verrecken. Ich 
muß mich hinter mir selbst verstecken, damit mich keiner sieht. Nur so komme ich hier 
wieder raus.250 

 

Das Lagerleben wird von seinen Insassen als Hölle empfunden, die SS-Wachhabenden 

setzen alles daran, die Jugendlichen zu demütigen und sie körperlich zu quälen. Die 

täglichen Schikanen sind sie gezwungen, mit Haltung zu ertragen. Für kleinste Fehler 

werden Strafen ersonnen, die unter Umständen auch den Tod bedeuten können, der aber 

                                                 
246 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.31. 
247 Ebd. S.34. 
248 Ebd 
249 Ebd. S.265. 
250 Ebd.  



 96

billigend in Kauf genommen wird. So wird Paule bei seiner Ankunft, zunächst weil er 

nicht grüßt und später, weil er falsch grüßt, an den Händen gefesselt eine Treppe 

hinunter gestoßen. „... und [Paule] polterte zum zweiten Mal über die Stufen, schmeckte 

Blut im Mund, spürte im Kreuz einen stechenden Schmerz.“251  

Auch ohne die Hölle des SS-Lagers zu erleben, weiß Paule um seine Situation. 

Nachdem er aus dem KLV-Lager geflüchtet ist, denkt er zusammen mit seiner Freundin 

Ulla über ihr Leben nach und sie begreifen, dass der Krieg ihnen die Kindheit und die 

Jugend genommen hat. „Stell dir vor, wir beide hätten uns einfach ganz normal 

kennengelernt. Wir wären schwimmen gegangen, tanzen, hätten zusammen unsere 

Hausaufgaben gemacht. Stell dir das mal vor, Paule!“252 Zunächst empfinden sich beide 

noch als Opfer des Krieges, später erst sehen sie den Nationalsozialismus als Auslöser 

ihrer zerstörten Jugend an. 

 

4.5.1. Darstellung der Jugend im NS 

Dem Leser wird Paule im Umgang mit Gleichaltrigen im KLV-Lager vorgestellt. Das 

Lager wird streng nach nationalsozialistischen Grundsätzen geführt, d.h. dass sämtliche 

Jugendliche auf unterster Stufe der Lagerhierarchie stehen und ihren jeweiligen Führern 

unbedingten Gehorsam schuldig sind. Zitelmann beschreibt Jugendliche, die diese 

Situation annehmen und den Drill als normal ansehen, selbst wenn sie 

Ungerechtigkeiten bemerken und Aufgaben als Schikane empfinden. „Voth fuhr mit 

einer Nagelfeile die Nähte von Lodders’ Schuhen entlang und verdonnerte ihn dann 

auch noch wegen frecher Widerreden zu mehreren Liegestützen.“253 Lediglich Paule 

wehrt sich innerlich gegen die völlige Beschlagnahme seiner Person durch den NS. 

Paule ist auch der einzige, der seine Umwelt kritisch sieht, was bei seinen Freunden 

teilweise auf Unverständnis stößt. So stellt Paule die These auf, dass es, wenn es 

Marsmenschen gäbe, diese denken müssten, dass die Menschen auf der Erde verrückt 

spielen würden. „Na ja, die müssen doch mitkriegen, wie bei uns die Städte abbrennen, 

wie überall geschossen wird und die Bomben hochgehen“254. Henner wird von Paule als 

guter Freund bezeichnet, er ist froh, sich mit ihm angefreundet zu haben. Trotzdem ist 

ihm Henners Sichtweise – „Krieg ist doch was Normales.“255 – fremd. Beim 

                                                 
251 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.247. 
252 Ebd. S.83. 
253 Ebd. S.18. 
254 Ebd. S.13. 
255 Ebd. 



 97

Schießtraining wird festgestellt, dass Paule besonderes Talent hat, worauf ihm, nach 

anfänglicher Weigerung, befohlen wird, eine Übungsgruppe zu leiten. Vor seinen 

Freunden gibt er schließlich zu, dass seine anfangs aufgeführten Gründe nur 

vorgeschoben waren. „Paule schaute hinter sich. Dann sagte er halblaut: ‚Mensch, 

Horst, ich hab einfach keine Lust, für die den Affen zu machen. Verstehst du?’“256 

Paule akzeptiert zwar die Regeln des Lagerlebens, aber immer, wenn ihm Befehle oder 

Aufgaben gegen die persönliche Überzeugung gehen, stoßen diese auf eine innere 

Sperre. Zudem belastet ihn der Krieg, der sich fast unmittelbar vor ihrer Haustür 

abspielt. „Mehrere Male hatte Paule versucht, mit Freunden die Tagesnachrichten zu 

diskutieren, war aber auf wenig Interesse gestoßen.“257 Im Gegensatz zu seinen 

Freunden sieht Paule seine Umwelt und versucht, sich mit dieser auseinanderzusetzen. 

Auch wenn er seine Abneigung gegen den NS noch nicht richtig benennen kann, 

bemerkt er immer wieder den Trotz, den dieser in ihm hervorruft. 

Er hatte mit Beifall geklatscht, hatte mitgesungen, hatte wie alle „Sieg Heil“ gerufen. Doch 
eigentlich war er das gar nicht gewesen, sondern jemand anderes, der allerdings auch Paule 
Pizolka hieß, auch er selber war. Ob es den anderen Jungen nach dieser Morgenfeier auch 
so ging wie ihm? Er wußte es nicht, fühlte sich nur plötzlich mißgestimmt, als er mit 
Lodders wieder allein im Zimmer war, und es dauerte lange, bis er sich wieder beisammen 
hatte.258 

 

Dass Paules Weigerung und Ablehnung des NS zunächst mehr unbewusst ist, wird auch 

an seiner Musik deutlich, die er auf der Mundharmonika spielt. Vor Freude, weil er am 

Nachmittag Ulla kennen gelernt hat, spielt er im Beisein Henners Jazz. „‚Mensch, 

Paule, was ist denn los mit dir?’, unterbrach ihn Henner plötzlich. ‚Du spielst ja lauter 

Negermusik. Leg auch mal einen Marsch oder was Ähnliches ein.’ Paule nickte, aber 

ihm wollte nichts einfallen.“259 Später eröffnet ihm Ulla, dass sie eine Sondererlaubnis 

erhalte und nach Wattenscheid zu ihrer Mutter zurückkehren werde. Am selben Abend 

erfährt Paule, was es bedeutet, gegen Regeln der Lagerleitung zu verstoßen, in seinem 

Fall, ein unordentliches Zimmer zu hinterlassen: 

„[...] Ich werd’s dir zeigen! Los, auf den Flur. Runter in die Hocke und bis ans Gangende 
hüpfen. Nicht so lahm! Und weiter und zurück. Aufgestanden, in den Liegestütz fallen und 
schön in die Hände geklatscht. Los. Los, bleib nicht auf deinem faulen Bauch liegen! Und 
noch mal in die Hocke, den Gang entlang, Häschen, hüpf ... Ja, so ist’s recht. Und 
aufstehen, Knie beugt, in drei Zeiten...“ Er hielt inne und sah auf Paule herab.260 

 

                                                 
256 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.17. 
257 Ebd. S.19. 
258 Ebd. S.26. 
259 Ebd. S.53. 
260 Ebd. S.66. 



 98

Paule wird gedemütigt und bemerkt wieder einmal, dass er selbst nicht das Recht hat, 

über sich zu bestimmen. Die Lagerleitung legt fest, wie sein Zimmer und seine 

Tagesplanung auszusehen haben. Die Schüler müssen funktionieren oder sie werden 

hart bestraft. Es geht vorrangig darum, ihren Willen zu brechen und sie zu perfektem 

Gehorsam zu erziehen. Sie müssen das ausführen, was von oben verlangt wird, 

kreatives, eigenständiges Denken und Handeln ist dagegen nicht gefragt. So ist das 

abschließende Bild von Paules Schikanierung auch im übertragenen Sinne zu verstehen. 

Die Schüler liegen am Boden, während die jeweiligen Führer sie vollständig in der 

Hand haben und auf sie herabsehen können. Nach dieser Erziehungsmaßnahme wird 

Paule bewusst, dass er so nicht weiter leben kann. Die bisherige innere Rebellion weitet 

sich aus und bringt ihn zu seinem Entschluss, das Lager zu verlassen und mit Ulla nach 

Wattenscheid zu fahren. Selbst die am nächsten Morgen anstehende wehrdienstliche 

Erfassung, nach der er als fahnenflüchtig gilt, kann ihn nicht von seinem Entschluss 

abbringen. Er vernichtet sämtliche Papiere, die ihn ausweisen würden und kehrt der 

Institution, die offiziell die Macht über ihn hat, den Rücken. Damit entzieht er sich nicht 

nur der Macht des KLV-Lagers, sondern der nationalsozialistischen Führung allgemein. 

Auch die Wehrmacht kann ihn auf diese Weise nicht einziehen, was er vor Ulla auch als 

Grund angibt. „‚Am Montag wurde unser Wehrstammblatt angelegt’, sagte er. ‚Das 

heißt, wir werden bald eingezogen. Als Flakhelfer, oder vielleicht geht’s vom Lager aus 

gleich in die Kaserne und dann ab an die Front. Aber ich will nicht.’“261 

Paule steht mit dieser Ansicht alleine da. Seine Mitschüler und Freunde sehen zwar, 

dass die Lage der Wehrmacht nicht besonders gut ist, ebenso wie die Lage der durch 

Luftangriffe zerstörten deutschen Städte, gleichzeitig glauben sie aber an die 

nationalsozialistische Propaganda. „‚Im Übrigen wird die Stunde der Vergeltung 

kommen’, hatte der Führer feierlich verkündet. Also hatte er wohl doch noch Trümpfe 

im Ärmel, die er in diesem Jahr auf den Tisch legen wollte.“262 Paule versucht bei 

Gesprächen mit den Freunden, seine Zweifel zu äußern. Zwar muss er nicht fürchten, 

bei der Lagerleitung angezeigt zu werden, Zustimmung bekommt er allerdings auch 

nicht. 

Daraufhin hagelte es von allen Seiten Protest. Das hätten die Deutschen nicht verdient. Das 
liefe ja auf die Ausrottung des deutschen Volkes hinaus, auf Bürgerkrieg, Chaos. 
Kapitulation? Ja, wolle er etwa Hitler, Goebbels, Göring und so weiter den Feinden 
ausliefern? Und die Generäle, Rommel zum Beispiel? Das wäre doch hundsgemein! Nein, 

                                                 
261 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.73. 
262 Ebd. S.44. 



 99

wo die Deutschen sich jahrelang so tapfer geschlagen hätten, käme eine Kapitulation 
einfach nicht in Frage.263 

 

Als Paule Ulla später bei ihr zu Hause in Wattenscheid besucht, muss er feststellen, dass 

Ullas Elternhaus streng nationalsozialistisch ist. Die Familienfotos, die er sich ansieht, 

zeugen sämtlich von einer ungebrochenen Begeisterung und Überzeugung für den NS, 

bereits vor 1933.  

Ein Bild von der Wahlkundgebung 1932. Auf dem nächsten Bild die Hakenkreuzfahne auf 
dem Duisburger Rathaus. Vati war dabei und hat sie mit hochgehisst. Machtübernahme 
1933. Auch 1933, Vati als SA-Mann vor einem Judengeschäft. Und jetzt Heinz als 
Jungvolkjunge auf dem Fahrrad, mit einem Freund. [...] Da oben unser Duisburger 
Oberbürgermeister, er hat wie Vati das Goldene Parteiabzeichen.264 

 

Zitelmann zeigt ganz deutlich am Beispiel Paules, dass ein Jugendlicher ohne wirkliche 

Überzeugung für den NS in Deutschland enorme Schwierigkeiten hatte. Als Gegner und 

vor allem als Flüchtiger muss Paule dauerhaft Angst haben, verraten zu werden. Selbst 

Ulla, die zu einem der wichtigsten Menschen für ihn geworden ist, kommt nach 

eigenem Bekunden aus einer „richtig braune[n] Familie“265. Paule merkt, dass nicht nur 

die Angst vor Entdeckung, sondern auch die fehlende Unterstützung durch Erwachsene 

auf ihm lasten. Durch die Besichtigung der Wohnung zeigt sich für ihn, dass auch von 

Ullas Mutter keinerlei Unterstützung zu erwarten ist.  

Paule wartete vor dem Zaun auf sie, den Kopf voll mit Bildern und Eindrücken von Ullas 
Familie, die so ganz anders war als seine. Sport, viel Sport und Technik und 
Hitlerbegeisterung. Bei Hilde [seiner Schwester] war das allerdings auch so, wenigstens 
früher. Sie hatte sogar einen SS-Mann geheiratet. Aber trotzdem, Ullas Vater mit seinem 
Plakat: Deutsche, wehrt euch! Kauft nicht bei Juden! Um die gleiche Zeit hatte Jupp im KZ 
Esterwegen Torf gestochen. Ich krieg das alles in meinem Kopf nicht zusammen, dachte 
Paule. Ulla, ihre Familie, mich und Jupp. Irgendwann tut’s einen Knall, und ich gehe zu 
Bruch.266 

 

Der spätere Besuch bei Frau Wessling, Ullas Mutter, bestätigt seine Vermutungen. 

Auch hier schafft er es nicht, seine Überzeugungen für sich behalten und Frau 

Wesslings nationalsozialistischen Ansichten nicht zu widersprechen. Die Folge ist sein 

Rauswurf aus der Wesslingschen Wohnung sowie ein Verbot, sich wieder mit Ulla zu 

treffen.  

Auf dem Hof in Quakenbrück lebt Paule schließlich wie im Paradies. Es gibt auf dem 

Land nicht nur keine Bombenangriffe, sondern genug zu essen. Darüber hinaus hat er in 

der befreundeten Familie Gleichgesinnte getroffen. Die Ablehnung des NS ist allen 

                                                 
263 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.44. 
264 Ebd. S.182 ff. 
265 Ebd. S.188. 
266 Ebd. S.183 ff. 



 100

gemein und sie sind ohne weiteres bereit, einem vom NS Verfolgten Unterkunft zu 

geben. Trotzdem muss Paule später feststellen, dass die Gefahr für ihn nicht vorbei ist. 

Von der Tochter des Ortsbauernführers wird er schließlich aus Eifersucht an den Vater 

verraten. 

 

4.5.2. Luftkrieg 

Paule erlebt nicht nur die Angst vor den eigenen Landsleuten, sondern auch die Angst 

vor Luftangriffen, die er teilweise nur durch Zufall überlebt. Luftangriffe schildert 

Zitelmann jeweils kurz und heftig, teilweise werden ganze Stunden des Schreckens und 

der Angst auf nur einer Seite zusammengefasst267. Allein die Beschreibung von Paules 

Gedanken gibt Aufschluss genug über die Intensität der Situation.  

Das ist das Ende, dachte Paule. Er drückte sich an Jupp und spürte Elses Arm um seine 
Schultern. Lieber so sterben, dachte er, als unter fremden Leuten, die einem egal sind. Er 
betrachtete die mit Holzstempeln abgestützte Kellerdecke. Daß die einen Volltreffer 
aushielt, war nicht anzunehmen.268 

 

In Frankfurt werden sie am Abend des Geburtstags seines Vaters von einem Luftangriff 

überrascht, als sie gerade zu dritt essen gehen wollen. Im Luftschutzkeller kommt es zu 

der bereits anhand anderer Romane beschrieben Situation des verschütteten Kellers. 

Paule und Jupp müssen sich durch einen Durchbruch in den benachbarten Keller und 

weiter nach draußen retten, während die Stadt brennt. Zitelmann beschreibt auch diese 

Situation relativ kurz und dicht, so dass die Anspannung und Todesangst der Personen 

zum Tragen kommt. Die meisten der Kellerinsassen kommen durch den Durchbruch 

nach draußen und später in Sicherheit. Im Gegensatz dazu berichtet Jupp am nächsten 

Tag, was er über das Restaurant gehört hat, in dem sie ursprünglich hatten essen wollen.  

Jupp schneuzte sich und legte seinen Kopf an Elses Brust. „Ich war am ‚Roseneck’, der 
‚Altdeutschen Bierstube’, unserem Lokal. Das Regiment Speer hat mit schwerem 
Räumgerät den Keller aufgebrochen. Sie fanden acht verkohlte Menschen, Pappert und 
seine Gäste. Es sollen Blutspuren und Kratzer an den Wänden gewesen sein. Sie müssen 
aus lauter Verzweiflung versucht haben, sich mit bloßen Händen einen Ausgang zu 
graben.“ Er weinte wieder, ließ seinen Tränen freien Lauf.269 

 

Derartige Szenen sind nur aus der Rückschau interpretierbar, aber nicht anschaulich 

darzustellen, weil sämtliche Zeugen tot sind. Paule erlebt den Luftkrieg als Hölle, die er 

nur durch Zufall überlebt und trotzdem nährt dieser nicht seinen Hass auf die Alliierten, 

sondern bestätigt ihn vielmehr in seiner Gegenwehr gegen die eigentlichen Verursacher 

                                                 
267 Vgl. Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.142. 
268 Ebd. 
269 Ebd. S.134 ff. 



 101

des Krieges, die er als solche auch begreift. Auf einem Flugblatt findet er seine 

Ansichten bestätigt.  

Totaler Krieg! Totaler Selbstmord! Las er. Es folgten Zitate aus Hitlers Neujahrsansprache, 
die Paule in Zürs gehört hatte, und Fotos von zerstörten Städten. Und als Schlußsatz der 
Kommentar: Jeder Tag, den der verlorene Krieg weitergeht, macht den Weg zurück zu 
einem normalen, friedlichen und anständigen Leben länger und härter für jeden Deutschen. 
Aber Hitler weiß: Kriegsende ist sein Ende. Darum verlängert er den verlorenen Krieg. 
Paule atmete tief durch. Das entsprach haargenau seinen eigenen Gedanken, nur hatte er sie 
sich bisher noch nie in solcher Klarheit eingestanden. Aber hier stand es: Er hatte ein Recht, 
am Leben zu bleiben, statt sich mitverheizen zu lassen.270 

 

Im Gegensatz zu vielen seiner Landsleute begreift Paule sich als Individuum, er weiß, 

dass er selbst persönliche Rechte hat und nicht der verordneten Gemeinschaft 

verpflichtet ist. 

Einen ersten Vorgeschmack auf den Luftkrieg erlebt Paule bereits zusammen mit Ulla 

auf der Zugfahrt aus Österreich nach Hause. Ihr Zug wird von Tieffliegern angegriffen. 

Durch Zufall wird ein Splitter von Ullas Hand abgefangen, die sie in Paules Nacken 

gelegt hatte. 

Und da waren die Flugzeuge auch schon. Zwei Schatten hüpften über den Zug, 
Maschinengewehre knatterten, Bordkanonen ballerten. Paule warf sich über Ulla, hielt sie 
mit beiden Armen. Sie küßten sich, klammerten sich aneinander, weinten. Meinetwegen 
könnte ich jetzt sterben, dachte Paule, vielleicht wäre das sogar ein schöner Tod. Dann 
hörte er aufs neue die Motoren aufheulen. Schüsse peitschten, Menschen schrien. Es folgten 
zwei, drei Detonationen in der Nähe. Die Druckwelle hob sie fast vom Boden.271 

 

Auch diesen Angriff beschreibt Zitelmann als kurz, heftig und für viele tödlich. Ebenso 

schnell, wie die Flieger aufgetaucht sind, verschwinden sie auch wieder, hinterlassen 

aber ein Bild der Verwüstung. Zitelmann beschreibt diese Angriffe genauso, wie sie 

auch von den Betroffenen empfunden werden müssen. An keiner Stelle hält er sich mit 

langatmigen Beschreibungen auf. Die Panik wird durch die dargestellte Hetze spürbar.  

 

4.5.3. Gesamtdarstellung 

Eindringlich schildert Zitelmann den Luftkrieg: Tote, Verletzte, Panik, Feuer und 

Zerstörung. Trotzdem sind die Opfer der Bombardierungen nicht Opfer des Krieges 

allgemein, da Zitelmann sie als die Urheber des Krieges anprangert. Mit seiner 

Antipathie gegen den NS steht Paule isoliert da. Deutschland ist ein Land, in dem 

‚Recht und Ordnung’ herrscht und Paule weiß, dass seine Bewohner das ernst nehmen 

und viele bereit sind, einen Flüchtigen zu verraten. So ist Paule nicht nur ein Opfer der 

                                                 
270 Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka. S.135. 
271 Ebd. S.86 ff. 



 102

Luftangriffe, sondern ganz eindeutig ein Opfer seiner Landsleute, die eine Regierung 

befürworten, die Kinder in Lagern grausam quält. Mit seinem Protagonisten Paule 

Pizolka stellt Zitelmann einen 16-jährigen vor, der ganz eindeutig als Held zu sehen ist 

und zur Identifikation einlädt. Der Wille, Nein zu sagen ist stark ausgeprägt, er wehrt 

sich und lässt nicht zu, dass andere seinen Willen brechen. Paule zeichnet sich durch 

innere Stärke und Rückgrat aus.  

 

Obwohl es sich bei den analysierten Werken über den Luftkrieg innerhalb Deutschlands 

von ihrer Aussage her um sehr unterschiedliche Werke handelt, kommt es doch, gerade 

wenn Extremsituationen dargestellt werden, zu Gemeinsamkeiten. So wird 

beispielsweise die Szene im verschütteten Luftschutzkeller von einem Großteil der 

Autoren dargestellt, wobei sich die Qualität der Darstellung ganz eminent unterscheidet, 

liegen doch zwischen der Beschreibung Bruns’ und der Fortes Welten. 

Sämtliche Autoren beschreiben die Opfersituation der deutschen Bevölkerung, wobei 

diese Opferrolle unterschiedlich stark ausgeprägt ist. In vielen Fällen werden die 

Luftangriffe in einen größeren Zusammenhang gestellt, so dass die Täterperspektive 

hinter der der Opfer nicht völlig verloren geht.  

Auch Willi Fährmann bemüht sich um diese Sichtweise. Der Schmerz und die Trauer 

um die verlorene Heimat verdecken nicht den Hintergrund, der eindeutig besagt, wer für 

diesen Krieg verantwortlich ist. Bereits 1962 widmet sich Willi Fährmann genau dem 

Thema, das gut vierzig Jahre später Günter Grass zum Tabubrecher werden lässt, denn 

auch das Schicksal des Flüchtlingsschiffs Gustloff wird von Fährmann benannt. 

 

4.6. Willi Fährmann: Das Jahr der Wölfe 

Einer der wenigen Romane, der sich direkt mit der Flucht aus dem Osten Deutschlands 

beschäftigt, ist in der Kinder- und Jugendliteratur zu finden. Das Jahr der Wölfe 

schildert die Flucht der Familie Bienmann aus Leschinen in Ostpreußen. Als eine der 

letzten Familien machen sich die Bienmanns zu sechst mit einem Pferdefuhrwerk auf 

die Flucht vor der Roten Armee. Schnell müssen sie feststellen, dass der Landfluchtweg 

abgeschnitten ist, Ostpreußen ist bereits von der Roten Armee eingeschlossen, so dass 

der Treck gezwungen ist, über das Eis des Frischen Haffs zu ziehen. Nach vielen Tagen 

ununterbrochener, gefährlicher Flucht sind sie schließlich gezwungen, sich vorerst ein 

Quartier zu suchen, da die Geburt des fünften Kindes ansteht. Noch bevor es geboren 

wird, werden sie von der russischen Front eingeholt. Die Familie verliert durch die 



 103

russische Besatzung zwar ihren gesamten Besitz, überlebt diese ansonsten aber 

körperlich unbeschadet. Nachdem sie das Frühjahr zusammen mit der Familie eines 

Müllers in deren Mühle verbracht hat, wird sie gezwungen, das Land zu verlassen. In 

Züge verfrachtet und zunächst von der Angst beherrscht, nach Sibirien verschleppt zu 

werden, gelangen sie schließlich nach Berlin, wo sie vom Bruder des Vaters 

aufgenommen werden. 

 

4.6.1. Vertreibung aus der Heimat 

Die Hauptperson des Romans ist der zwölfjährige Konrad, das älteste Kind der Familie, 

aus dessen Sicht die Flucht der Familie dargestellt wird. Seine Heimat ist Ostpreußen, 

aufgewachsen ist er als Sohn eines Bauern auf dem Land. Die Idylle seiner Kindheit 

wird schließlich vom Krieg überschattet, was exemplarisch im ersten Kapitel durch das 

Hereinbrechen eines Gewitters dargestellt wird. Während Konrad damit beschäftigt ist, 

einen extrem großen Fisch zu fangen – ohne dass vorher die Angelschnur reißt – 

kündigt sich langsam durch fernes Donnergrollen ein Gewitter an. Konrad ist so 

konzentriert auf seine Arbeit, dass er die Gefahr durch das Gewitter erst sehr spät 

wahrnimmt.  

Freude und Mattigkeit, Trauer und Tränen stiegen in Konrad auf. Er sah auf den Fisch, auf 
seine blutbesudelte Hand und wusch sie schließlich im Fluß. Seine Pantinen zog er aus dem 
Schlamm und überspülte auch sie. Da klatschten die ersten, schweren Tropfen ins Wasser. 
Schnell versteckte er die Angel im Ufergebüsch, wog den toten Fisch in der Hand und 
schätzte ihn auf fünf Pfund. Ein Blitz zuckte, und gleich darauf krachte der Donner.272 

 

Das vorzeitige Donnern kündigt das Gewitter an, ebenso wie der stetige 

Geschützdonner die Rote Armee. Konrad fühlt sich gegen das Gewitter gut gewappnet. 

„Ich habe keine Angst vor Blitz und Donner. Ich kenne doch ein Stoßgebet.“273 Gegen 

die russische Armee hat er zwar kein derartiges Gegenmittel, aber er glaubt erst gar 

nicht an die Besetzung Ostpreußens. „‚Die Russen werden kommen’, hatte der 

Großvater gesagt. Aber Konrad glaubte ihm nicht recht. Olbrischt mußte es besser 

wissen. Der kannte den Gauleiter aus Königsberg persönlich und hatte drei Söhne an 

der Front. Großvater war alt. Was wußte der?“274 Später muss er feststellen, dass der 

Einmarsch der Roten Armee ähnlich schnell vonstatten geht, wie das Aufziehen des 

Gewitters. Und mit ebensolcher Heftigkeit, wie das Gewitter Konrad vom Fluss 

vertreibt, wird die Familie Bienmann aus ihrer Heimat vertrieben. Nach ihrem Aufbruch 
                                                 
272 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. (1962). Würzburg: 1986. S.10. 
273 Ebd. S.8 
274 Ebd. S.7 



 104

aus Leschinen kehrt der Vater an zwei darauffolgenden Tagen noch einmal zu ihrem 

Haus zurück. Er kann und will seiner Heimat nicht einfach den Rücken kehren. „Noch 

einmal will ich das Haus sehen, Agnes, das ich mit meinen Händen erbaute, noch ein 

einziges Mal. Wer weiß, wie es aussieht. Vielleicht können wir wieder zurück.“275 

Fährmann weist eindeutig daraufhin, was es bedeutet, seine Heimat zurückzulassen und 

beschreibt am Beispiel sämtlicher Familienmitglieder, wie schwer ihnen das fällt. So 

begibt sich der Vater absichtlich in Gefahr und nimmt einen zusätzlichen Weg von 

vielen Kilometern auf sich, nur um seine Heimat noch einmal zu sehen. Gleichzeitig 

nutzt er seinen ersten Rückweg, um seinem ältesten Sohn zu erklären, dass ihre Flucht 

auf einer Vorgeschichte beruhe, die in der Shoah begründet liege. Der Arzt des Dorfes 

habe Juden in seinem Haus versteckt, woraufhin ihn kurz vor ihrer Flucht die Gestapo 

als Hochverräter erschossen habe. Während ihres Gesprächs entwirft Konrad das Bild 

von den Wölfen, die ausschließlich an sich denken und für die Not ihrer Mitmenschen 

blind sind. Einer der wenigen Menschen, der nicht zu den Wölfen gehört habe, sei der 

Arzt gewesen.276 

 

4.6.2. Die Wölfe 

Während ihrer Flucht muss Konrad feststellen, dass der Krieg eine Vielzahl von Wölfen 

hervorgebracht hat. Innerhalb des Trecks gibt es eine Wagenpanne, wegen der ein Stau 

entsteht. Als der Treck sich wieder in Bewegung setzt, glaubt Konrad, dass Helfer den 

Wagen wieder in Stand gesetzt haben und wundert sich über die barsche Reaktion des 

Vaters. 

Da lag der Wagen, umgestürzt, drei Räder streckte er in den Himmel; keines drehte sich 
mehr. Bettzeug und Bündel lagen verstreut und schwarze Kasten im weißen Schnee. 
Dazwischen hockte eine Frau wie ein dunkles Bündel, den Kopf auf den Knien, regungslos. 
„Umgestürzt, Vater. Der Wagen ist umgestürzt.“ „Sie haben ihn umgestürzt, Junge. Er 
stand im Weg. Er musste weg. Er hielt alles auf. Sie haben ihn umgestürzt.[...] Sie sind wie 
Wölfe“, murmelte er, „wie Wölfe.“277 

 

Zwar beherrscht die Angst vor den russischen Soldaten das Denken der Familie, nur so 

kommt es überhaupt zur Flucht. Diese stehen aber nicht als alleiniges Feindbild da. 

Bereits im Titel des Romans kündigt sich an, dass die Hartherzigkeit innerhalb der 

eigenen Bevölkerung sehr viel schwerer wiegt und das Leben so teilweise unerträglich 

macht. Obwohl sämtliche Flüchtlinge ihre Heimat verloren haben und wiederholt 

                                                 
275 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. S.81. 
276 Vgl. Ebd. S.67 ff. 
277 Ebd. S.76. 



 105

ausgeplündert werden – alle befinden sich in einer ähnlichen Situation – , kämpfen viele 

für sich alleine. Auch wenn der Familie zum Teil echtes Mitgefühl entgegen schlägt und 

Hilfe angeboten wird, überwiegt die ‚Wolfsmentalität’.  

Vater öffnete eine Haustür. Der Flur war bis auf den letzten Winkel belegt. „Nein. Nichts 
zu machen“, hieß es hier und im nächsten Haus. „Meine Frau ist krank“, sagte er. „Sie hat 
am Karfreitag geboren.“ „Auch noch Kindergeschrei in der Nacht“, keifte eine alte Frau, 
die dicht hinter der Türschwelle lag. „Mach dich fort! Hättest eben eher kommen 
müssen.“278 

 

Thomas Bernhard hat diese Verhaltensweise während der Luftangriffe auf Salzburg bei 

seinen Mitmenschen ebenfalls festgestellt und in Die Ursache beschrieben.  

[N]och während des Sirenengeheuls bewegte sich der Menschenstrom auf die Stollen zu, 
und vor den Eingängen spielten sich immer entsetzliche Szenen der Gewalttätigkeit ab, 
hinein drängten die Menschen mit der ganzen ihnen angeborenen und nicht mehr 
zurückgehaltenen Brutalität genauso wie heraus, und die Schwachen waren sehr oft einfach 
niedergetrampelt worden.279 

 

Eben dieses Verhalten macht die an sich schon schwierige Flucht für alle Beteiligten 

unerträglich. Die Menschen reißen das, was sie bekommen können, ohne Rücksicht auf 

Verluste an sich. Konrad erlebt dadurch unvorstellbare Szenen. Auf der Flucht hat er 

gelernt, was es bedeutet Hunger zu haben, weil für die gesamte Bevölkerung 

Nahrungsmittel knapp geworden sind. Trotzdem wird bei der Plünderung eines 

Lebensmittellagers durch die Gier der Leute ein Großteil der Lebensmittel vernichtet. 

Fassungslos standen die drei und schauten auf ein Durcheinander von Konservendosen, 
aufgeplatzten Tüten, aus denen Kekse gefallen waren und sich auf dem Boden mit 
ausgelaufenem Öl und gemahlenen Körnern vermengten. Säcke lagen aufgeschlitzt, und 
Mehl quoll heraus, Honigeimer standen auf dem Kopf. Der gelbe, köstliche Strom sickerte 
zähflüssig auf die schwarzen Bretter. Zucker war zu Haufen aufgeschüttet. Darin wühlten 
und scharrten an die drei Dutzend Menschen, rafften achtlos Brote zur Seite und suchten 
nach den besten Lebensmitteln.280 

 

Ganz bewusst löst Fährmann ein festgefügtes Bild auf, nach dem sich eindeutig 

zwischen Roter Armee und Flüchtenden, nach Tätern und Opfern unterscheiden lässt. 

Die Deutschen selbst benehmen sich wie Wölfe und sind ihren Mitmenschen gegenüber 

ebenso erbarmungslos, wie es allgemein russischen Soldaten zugeschrieben worden ist. 

Dabei versucht Fährmann nicht, russische Kriegsverbrechen zu unterschlagen, sie 

werden nur nicht darauf reduziert. Er trennt nicht eindeutig zwischen Gut und Böse, 

Schuld und Unschuld sowie Schwarz und Weiß, die Übergänge sind vielmehr fließend. 

So wird auch die Frage Konrads, ob alle Soldaten sich so barbarisch wie die russischen 

benehmen, von Hubertus allgemein beantwortet, obwohl ihm angesichts der Zerstörung 
                                                 
278 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. S.164. 
279 Bernhard, Thomas: Die Ursache. Salzburg: 1975. S.29 ff. 
280 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. S.139. 



 106

ein Pendant deutscher Zerstörungswut deutlich vor Augen ist. „Die Menschen sind 

verschieden. Auch Soldaten. Aber in vielen hat der Krieg ein Biest geweckt, das lange 

schlief.“281 Den Abschluss ihrer Flucht bildet die Fahrt in einem Güterwaggon nach 

Berlin, in dem die Bienmanns dichtgedrängt mit anderen Flüchtlingen aus dem Osten 

sitzen. Fährmann lässt hier einen alten Mann eine Art Lehre sprechen, mit der er die 

anderen, die über die Ungerechtigkeit ihres Schicksals lamentieren, zurechtweist. 

„Schweig!“ tadelte der Alte. „Wir alle büßen wie du. Oder hast du geklagt, als die Polen 
vertrieben, die Juden gemordet wurden, he?“ „Ich habe nicht...“ wollte sich der Schnauzbart 
verteidigen. Hart unterbrach ihn der alte Mann: „Du hast es gewußt und deine Uniform 
weitergetragen. Schweig also!“ „Aber wir“, warf eine Frau ein, „wir gehören nicht dazu. 
Warum werden wir so gestraft? Ist das gerecht, daß Schuldige und Unschuldige...“ Auch 
ihren Einwand schnitt der alte Mann erregt ab: „Wir alle haben das Unrecht hochschießen 
lassen und es nicht auszureißen versucht. Alle! Wer damals laut angeklagt hat, als andere 
Menschen Gewalt leiden mußten, der mag auch jetzt klagen.“282 

 

Der Ansicht des Alten wird nicht widersprochen. Zwar beschreibt Fährmann das 

grausame und oft tödliche Schicksal der Bevölkerung, er stellt es aber niemals isoliert 

da. Immer bleibt der Kontext bestehen. Fährmann stellt an den Schluss des Romans die 

Sehnsucht der Bienmanns nach Ostpreußen und die Frage, ob sie sich in Westfalen 

jemals zu Hause fühlen werden. Damit benennt er das Leid der Flüchtlinge und gibt ihm 

mit seiner literarischen Darstellung eine Berechtigung, er benennt es aber nicht als 

Ungerechtigkeit. 

 

4.6.3. Die Rote Armee 

Fährmann zeichnet kein eindeutiges Bild. Die Soldaten der Roten Armee treten weder 

als sympathische Menschen auf noch als wütende Barbaren. Aus der Sicht Konrads 

erscheinen sie zwar gefährlich – er bekommt auch mit, dass junge Frauen sich vor ihnen 

verstecken – aber manchmal auch nett und freundlich. Am deutlichsten wird dieser 

Gegensatz anhand des Korporals dargestellt, bei dem Konrad und sein Vater sich um 

die Pferde kümmern. Aus Wut nimmt er Alberts Kaninchen, weil dieses gerade zur 

Stelle ist, schlägt es mit dem Kopf auf einen Stein, wirft es auf den Mist und lässt einen 

weinenden Albert zurück. Obwohl es sich ‚nur’ um ein Kaninchen handelt, wird 

deutlich, dass gerade Kinder in einer derartigen Situation völlig machtlos sind; noch 

nicht mal sein Vater kann ihm schützend zur Seite stehen. Die Soldaten handeln 

willkürlich. Etwas später schenkt der Korporal der Familie ein Pferd – er hat bessere 

                                                 
281 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. S.162. 
282 Ebd. S.186. 



 107

Laune. „’Warum sind die großen Leute einmal so und einmal so?’, grübelte Konrad. 

‚Erst schlägt er Alberts Nikolai, dann verschenkt er ein ganzes Pferd.’ Konrad schaute 

noch einmal zurück. Da stand der Korporal, breit stiernackig, und winkte und lachte.“283 

Später bekommen Konrad und Hubertus mit, dass die Russen die Dorfbevölkerung, die 

sie am Tag vorher ausgewiesen hatten, am Dorfende abfangen und ausplündern.  

Da lagen Wagen umgestürzt, Federn, überall Bettfedern, die aus aufgeschlitzten Oberbetten 
gequollen waren. Kleider bedeckten die Straße, zertretene Koffer, aufgesprengte Kisten, 
zerbeulte Wannen. Leinenballen waren über die Straße hin ausgerollt und von dreckigen 
Stiefelschritten beschmutzt und in den Staub getreten.284 

 

 

4.6.4. Darstellung der Flucht 

Die Familie flüchtet, teilweise mit dem Treck, unter lebensgefährlichen Bedingungen, 

da ihre Flucht immer wieder von schweren Angriffen der Roten Armee überschattet 

wird. Der Weg über das Eis des Frischen Haffs stellt einen Höhepunkt der Flucht dar. 

Während sich die Wagenkolonne über die freie Fläche des Eises langsam vorwärts 

bewegt, werden sie von Tieffliegern angegriffen, die auf die völlig schutzlosen 

Menschen schießen, die noch nicht mal auf festem, sicheren Boden stehen. Durch einen 

Angriff scheut ein Pferd, rennt vor Angst los und reißt den Wagen mitsamt seinen 

Insassen in eine Spalte, die den gesamten Wagen und das Pferd augenblicklich 

verschluckt.285 Hubertus erzählt später eine ähnliche Geschichte, bei der seine Familie 

ertrunken ist.  

In der nächsten Nacht fuhren wir aufs Eis. Die Strecke war schlecht abgesteckt. Plötzlich 
brachen wir ein. Erst die hinteren Räder, weißt du. Ganz langsam. Ich sprang zu den 
Pferden und schrie zu einem Zug Soldaten hinüber, sie möchten doch anfassen und helfen, 
doch unsere Not kümmerte sie nicht. Sie zogen weiter. Als das Eis unter den Vorderrädern 
brach, sprang Maurice ab und reichte Tante Elisabeth die Hand. Doch da rutschte eine Kiste 
und klemmte ihr das Bein ein. Maurice sprang hinzu, und auch ich ließ die Pferde los. Es 
war zu spät. Alle versanken.286 

 

Fährmann schildert nicht nur die Flucht über das zugefrorene Haff, sondern erwähnt 

auch die Flucht per Schiff aus dem Raum Danzig. Die Familie Bienmann selbst flüchtet 

nicht mit der Gustloff Obwohl sie eine Berechtigung dafür hat, weigert sich Agnes 

Bienmann im letzten Augenblick, das Schiff zu betreten. „Erst Wochen später erfuhren 

die Bienmanns, dass die ‚Wilhelm Gustloff’ zum letzten Mal abgelegt hatte. Ein 

                                                 
283 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. S.159 ff. 
284 Ebd. S.161. 
285 Ebd. S.100. 
286 Ebd. S.136. 



 108

russisches U-Boot griff auf hoher See an. Mit Mann und Maus versank das Schiff.“287 

Das Flüchtlingschaos auf dem Kai wird nur kurz geschildert. Fährmann legt dagegen 

Gewicht auf die Verantwortungslosigkeit der zuständigen NS-Behörden, die trotz der 

vielen Flüchtlinge, die zurückbleiben müssen, nur an die eigene Flucht denken. „’Sie 

packen und verbrennen’, sagte Vater bitter. ‚Es geht genau wie in Danzig. Das Büro 

wird verlegt. Sie fliehen selbst mit dem letzten Schiff.’“288 Die bittere Erkenntnis dieser 

Flucht ist letztendlich die, dass weder auf Mitmenschen, die das gleiche Schicksal 

teilen, noch auf eigenes Militär, das zusieht, wenn Menschen zu Tode kommen, und 

NS-Führung Verlass ist. Ganz deutlich stellt Fährmann heraus, dass das Elend der 

Ostflüchtlinge im Verhalten der NS-Führung begründet liegt. 

 

                                                 
287 Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. S.123. 
288 Ebd. S.121. 



 109

5. Das Bild der Wehrmacht in der Nachkriegszeit 

 „Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht“ nannte sich die 1995 vom 

Hamburger Institut für Sozialforschung eröffnete Ausstellung, die, wie Johannes Klotz 

es formulierte, „alles bisher Dagewesene an historischen Debatten in der 

Bundesrepublik Deutschland [sprengte]“289. Fünfzig Jahre hatte bis dahin das Bild von 

der anständig gebliebenen Wehrmacht – zumindest aus Sicht der bundesdeutschen 

Öffentlichkeit – Bestand. Die einhellige Meinung, dass 18 Millionen Soldaten ehrlich 

und anständig gekämpft hatten, schaffte eine Distanz zu den nationalsozialistischen 

Tätern, identifizierte sich die breite Masse der Bevölkerung doch vorwiegend mit dem 

einfachen Wehrmachtssoldaten. In den Krieg gezwungen, hatten diese nur ihre Pflicht 

getan, mit der NS-Ideologie jedoch nichts gemein. An Verbrechen konnten sie von 

daher keinesfalls beteiligt sein. Auch für die Soldaten selbst ergab sich durch eine 

derartige Sichtweise eine völlig neue Perspektive, worauf Oliver von Wrochem 

hinweist:  

Die Identifizierung mit der vermeintlich sauberen Wehrmachtselite [...] bedeutete für die 
meisten ehemaligen Soldaten [ ] eine Rettung der eigenen vom Krieg bestimmten 
Vergangenheit. Die damit verbundene positive Selbstwahrnehmung bedeutete zugleich eine 
Entfremdung von den Erfahrungen des Vernichtungskrieges.290 

 

Schuld wurde somit verschoben auf das Konto von SS-Eliten, mit denen sich der 

normale Bürger nicht identifizierte. Einen weiteren Grund für dieses fehlende 

Bewusstsein eigener Schuld in Westdeutschland wird von vielen darin gesehen, dass 

durch den Kalten Krieg die Sowjetunion weiterhin als Feindbild  präsent blieb.291 „[F]ür 

viele BRD-Bürger und -Bürgerinnen [ergab sich] eine fatale Kontinuität, die sie 

politisch weitgehend entlastete.“292 Sowohl Jochen Pfeifer, Oliver von Wrochem, Ralph 

Giordano293, Jost Hermand294 als auch Peter Reichel295 benennen diese Tatsache. Für die 

                                                 
289 Bald, Detlev, Johannes Klotz & Wolfram Wette: Mythos Wehrmacht. Nachkriegsdebatten und 
Traditionspflege. 2001. S.12ff. 
290 von Wrochem, Oliver: Keine Helden mehr. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. Opladen: 2000. S.153. 
291 Ralph Giordano bezeichnet diese Tatsache als den „Geburtsfehler Kalter Krieg“. In dem so 
bezeichneten Kapitel zitiert er den Jubiläumsbericht der Neugründung I.G. Farben: „Es war das 
historische Glück des deutschen Volkes, dass sich die so heterogen zusammengesetzten Sieger schon im 
Moment des Sieges zu entzweien begonnen hatten.“ Die Traditionslüge. Köln: 2000. S.61. 
292 Hermand, Jost: Die Kriegsschuldfrage im westdeutschen Roman der fünfziger Jahre. In: Schuld und 
Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegszeit (1945-1961). S.430. 
293 Ralph Giordano äußert wie folgt: „In beiden Lagern des Ost-West-Gegensatzes waren aus 
Verbündeten von Gestern und aus Gegnern Bundesgenossen geworden. Insgesamt, hüben wie drüben, 
ideale Voraussetzungen, die jüngsten Vergangenheit zu verdrängen und auf bundesdeutscher Seite einen 
weitgehend NS-indoktrinierten, demokratiefernen, ja demokratiefeindlichen Antikommunismus mit der 
Formel „In dem Punkt jedenfalls hatte Hitler schließlich nicht unrecht“ fortzusetzen oder 
wiederzubeleben.“ Die Traditionslüge. S.41. 
294 „Was sie jetzt beschäftigte, war in erster Linie die Verteidigung ihres steigenden Wohlstands gegen 
jenen östlichen Kommunismus, der ihnen von den US-Amerikanern und der Adenauer-Regierung 



 110

Deutschen ergab sich die Möglichkeit, den Angriffs- und Vernichtungskrieg gegen die 

Sowjetunion in einen Verteidigungskrieg umzudeuten, woraus sich diverse vorteilhafte 

Optionen ergaben. Zwar konnte man den Krieg nicht mehr nachträglich militärisch 

gewinnen, aber zumindest gewann man die Überzeugung, rechtens gehandelt zu haben. 

Die Armee konnte nachträglich rehabilitiert werden, Wehrmachtssoldaten konnten sich 

als Opfer ausweisen. Die westdeutsche Bevölkerung musste sich nicht der schweren 

Schuld des Völkermordes stellen. Für die Wehrmachtssoldaten ergab sich daraus eine 

Entlastung, da über Verbrechen gegen die russische Bevölkerung nicht mehr 

gesprochen wurde. Eine weitere Entlastung ergab sich aus der daraus resultierenden 

deutschen Wiederbewaffnung. Um den Westen zu sichern brauchte es ein starkes 

Westdeutschland, was allerdings nur möglich war, indem man ehemalige Offiziere in 

ihren Dienst zurückholte. D. h., dass sich Offiziere der ersten Stunde, die treu unter 

Hitler gedient hatten, in der Bundeswehr einen Namen machen konnten. Dass es sich 

dabei großteils um Nationalsozialisten, Antisemiten und Kriegsverbrecher handelte, ist 

vielfach übersehen bzw. nicht weiter beachtet worden.296 Ralph Giordano beschreibt 

diesen Sachverhalt in Die Traditionslüge eingehend, wobei er „Vom großen Frieden mit 

den Tätern“297 spricht. In diesem Kapitel geht er auf die massenweise verteilten 

„Persilscheine“298 ein, die in allen Bereichen des öffentlichen Lebens, vor allem auch in 

der Bundeswehr, eine schnelle Rückkehr zum normalen Alltag ermöglichten bzw. einen 

schnellen Aufbau der Bundeswehr überhaupt erst möglich machten. Zusammenfassend 

heißt es bei ihm:  

Innerhalb eines Jahrzehnts nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs und ein halbes 
Dezennium nach ihrer Gründung war die Bundesrepublik zu einem Land geworden, wo 
dem größten geschichtsbekannten Verbrechen mit Millionen und Abermillionen von 
Opfern, die hinter den Fronten umgebracht wurden wie Insekten, das größte 
Wiedereingliederungswerk für Täter gefolgt ist, das es je gegeben hat.299 

 

                                                                                                                                               
lediglich als konsumfeindlich, knechtend oder gar unmenschlich hingestellt wurde. Daher brachten sie 
weder Polen noch der Sowjetunion irgendwelche Schuldgefühle entgegen, ja rechneten es sich sogar 
teilweise als Ehre an, das Abendland im Zweiten Weltkrieg lange Zeit heldenhaft gegen die ‚Barbaren aus 
dem Osten’ verteidigt zu haben“. Hermand, Jost: Die Kriegsschuldfrage im westdeutschen Roman der 
fünfziger Jahre. S.431. 
295 Reichel, Peter: Helden und Opfer. Zwischen Pietät und Politik: Die Toten der Kriege und der 
Gewaltherrschaft in Deutschland im 20. Jahrhundert. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. S.168. 
296 Vgl. Wette, Wolfram: Mythos Wehrmacht. Nachkriegsdebatten und Traditionspflege. S. 78. 
297 Giordano, Ralph: Die Traditionslüge. S.56. 
298 Ebd. S.57. 
299 Ebd. S.56. 



 111

Auf diese Weise wurde die Wehrmacht offiziell rehabilitiert und die Bundeswehr neu 

geschaffen.300 Dabei handelt es sich nicht ausschließlich um Verdrängung eines nicht 

akzeptablen Verhaltens, sondern um einen ganz bewussten Schritt. Der Mythos ‚saubere 

Wehrmacht’ wurde absichtlich geschaffen um möglichst schnell und einfach die 

Bundeswehr aufzustellen. Detlev Bald befasst sich mit dem Aufbau der Wehrmacht und 

geht dabei dezidiert auf die Rolle Baudissins ein, nach dessen Konzept sich eine 

Bundeswehr nach anderem Vorbild entwickelt hätte, die der deutschen Führung und vor 

allem der Wehrmachtsgeneralität nicht praktikabel erschien.301  

Ein anderer wichtiger Faktor, der zur Negierung deutscher Schuld beitrug, war die 

eigene Stilisierung zum Opfer, wie Johannes Klotz bemerkt: „etwa als ‚Opfer von 

Hitler’ oder der NS-Diktatur oder allgemeiner als ‚Opfer der  Geschichte’.“302 Ebenfalls 

zur Bestätigung dieser Opferrolle hat die Rückführung deutscher Soldaten aus 

russischer Kriegsgefangenschaft beigetragen. Sämtliche durch deutsche Soldaten 

verursachte Opfer wurden auf diese Weise aus den Köpfen verdrängt, im Vordergrund 

stand das Elend der deutschen Kriegsgefangenen, die größtenteils schwer physisch und 

psychisch geschädigt in die Heimat zurückkehrten.  

Wolfram Wette geht auf die ambivalente Einstellung des deutschen Volkes zur 

Wiederbewaffnung Deutschlands ein, der ein Großteil der deutschen Bevölkerung 

durchaus negativ gegenüberstand, war einem doch die Erinnerung an einen 

vernichtenden Krieg im eigenen Land stetig im Bewusstsein. Der Mehrheit der 

Deutschen „wurde die Politik der Wiederbewaffnung aufgezwungen. Gleichzeitig aber 

hatte sich die – aus verschiedenen Quellen gespeiste – Legende von der ‚sauber’ 

gebliebenen Wehrmacht in vielen Köpfen festgesetzt.“303 Diese Legende hat sich 

Jahrzehnte in den bundesrepublikanischen Köpfen gehalten. Obwohl bereits in den 

sechziger Jahren der Vernichtungskrieg in der wissenschaftlichen Literatur thematisiert 

wurde, ist diese Tatsache im bundesrepublikanischen Gedächtnis nicht aufgenommen 

worden. Die Legende von der ‚sauberen Wehrmacht’ hatte sich derart verfestigt, dass 

sie auch wissenschaftlichen Erkenntnissen standhielt. Oliver von Wrochem führt in 

                                                 
300 Ralph Giordano konstatiert im Bezug auf die Ehrung der Wehrmachtssoldaten am 3. Dezember 1952 
durch Konrad Adenauer: „eine pauschale Ehrenerklärung, ohne eine einzige Silbe, wer da welchen Krieg 
geführt hatte, eine Generalabsolution mit einem populistischen Seitenhieb auf in- und ausländische 
Kritiker und einer nicht mehr messbaren Distanz zu den Millionen deutsch verursachten Opfern an und 
hinter den Fronten des bewaffneten Kampfes – der quasi amtliche Freispruch von der Schuld der 
Deutschen im Zweiten Weltkrieg.“ Die Traditionslüge. S.39. 
301 Bald, Klotz, Wette: Mythos Wehrmacht. S.25 ff. 
302 Klotz, Johannes: Die Ausstellung „Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“. 
Zwischen Geschichtswissenschaft und Geschichtspolitik. In: Mythos Wehrmacht. S.154. 
303 Wette, Wolfram: Die Bundeswehr im Banne des Vorbildes Wehrmacht. In: Mythos Wehrmacht. S.67. 



 112

diesem Zusammenhang die Debatte um den Besuch Kohls und Reagans auf dem 

Soldatenfriedhof Bitburg an304, die deutlich zeige, wie sehr noch 1985 das Bild von 

einer ‚sauberen Wehrmacht’ in großen Teilen der bundesrepublikanischen 

Öffentlichkeit verankert war.305 Auf die Literatur der unmittelbaren Nachkriegszeit 

bezogen, bedeutet das nach Peter Reichel:  

Wir wissen heute, daß die Legendenbildung von der ‚sauberen Wehrmacht’, die Legende 
von Hitlers Soldaten als Nur-Opfer des Krieges durch politische Interessen und 
Entscheidungen begründet wurde [...]. Wir wissen auch, daß sich diese politischen 
Vorgaben in kulturelles Kapital verwandeln ließen: In einer Fülle von Generalsmemoiren, 
Kriegsromanen und -filmen, Landserheften und Schuldbüchern ist der Opfer-Mythos von 
der mißbrauchten Wehrmacht wieder und wieder erzählt und popularisiert worden.306 

 

Dabei ist die Literatur nicht allein als Ergebnis dieser Verdrängungspolitik zu sehen, sie 

hat vielmehr umgekehrt auch zu dieser Entwicklung beigetragen und diese bestärkt. 

Beteiligt daran waren ehemalige Generäle, die in ihren Memoiren nachträglich den 

Krieg umdeuteten und ein geschöntes, gesäubertes Bild entwarfen, das Soldaten zu 

Opfern stilisierte. Noch sehr viel eindeutiger tritt diese bewusste Säuberung im Fall 

Erich Maria Remarque zu Tage, dessen Kriegsroman Zeit zu leben und Zeit zu sterben 

vom Verlag gesäubert, umgedeutet und zensiert wurde. Böll konnte seinen kritischen 

Roman Kreuz ohne Liebe nicht veröffentlichen. Die Sichtweisen dieser Schriftsteller 

waren nicht erwünscht und hätten ein Kunstbild der Nachkriegszeit mit der Wahrheit – 

einer bekannten, aber nicht erwünschten Wahrheit – nachhaltig zerstört. Auf diese 

Weise konnten Werke entstehen wie die Peter Bamms und Ernst Jüngers. 

 

                                                 
304 Wie unglaublich unbefangen und naiv während dieses Besuches mit der deutschen Vergangenheit 
umgegangen wurde, zeigt eine Untersuchung Geoffrey Hartmanns: „Wenn die Soldaten, die auf jenem 
Friedhof begraben lagen, den Krieg gewonnen hätten, wären die Juden vom Gesicht dieser Erde 
verschwunden gewesen und anders als bei den hier begrabenen Angehörigen von Wehrmacht und SS 
hätte man keinen Ort gefunden, an dem man ihnen hätte die Ehre erweisen können. [...] Viele wiesen 
darauf hin, daß ‚Vergebung das Vorrecht der Geschädigten ist’. Leider machte Mr. Reagan seinen Irrtum 
nur noch schlimmer, indem er Erklärungen hinzufügte, die keinen Unterschied machten zwischen den 
gefallenen deutschen Soldaten und den ermordeten Juden; er meinte allen Ernstes, daß beide ‚Opfer’ einer 
Nazi-Unterdrückung gewesen seien, deren Verantwortlichkeit er auf die Verrücktheit ‚eines Mannes’ 
reduzierte.“ Hartman, Geoffrey: Der längste Schatten. S.106. 
305 Vgl. Wrochem von, Oliver: Keine Helden mehr. S.156. Auch Norbert Frei verweist auf diesen 
Sachverhalt, nachdem spätestens nach den Nürnberger Nachfolgeprozessen eine Verstrickung der 
Wehrmacht in den jüdischen Völkermord allseits hätte bekannt sein müssen. „Hierzulande hingegen 
gelang es den ‚soldatischen Kreisen’ seit Anfang der fünfziger Jahre, dieses Wissen wieder so weit 
zurückzudrängen, daß es bis in die frühen achtziger Jahre dauerte, ehe die Zeitgeschichtsschreibung diese 
Zusammenhänge offen legen konnte – wobei freilich auch dann noch die Proteststürme ausblieben. Die 
Tatsache allerdings, daß derselbe Sachverhalt weitere 15 Jahre später anläßlich der sogenannten 
Wehrmachtsausstellung in den Medien erneut als ‚Tabubruch’ präsentiert werden konnte, verweist nicht 
nur auf die Frage nach dem Gedächtnis der Öffentlichkeit, sondern auch auf die spezifischen 
Möglichkeiten und Grenzen zeitgeschichtlicher Aufklärung.“ Frei, Norbert: 1945 und wir. S.49. 
306 Reichel, Peter: Helden und Opfer. S.168. 



 113

Vor diesem Hintergrund wird ersichtlich, dass die Hamburger Ausstellung ein 

bundesdeutsches Tabu verletzt hatte. Die Legende von der ‚sauberen Wehrmacht’ ist 

durch die Bilder der Ausstellung zerstört worden; ein festgefügtes, bereits an spätere 

Generationen weitergegebenes Bild ist beweiskräftig widerlegt worden, wodurch eine 

derart emotionale Diskussion entstehen konnte.  

Alfred Dregger, Otto Schily, Erika Steinbach, Christa Nickels, Heiner Geißler und 

Theodor Waigel äußerten sich im Bundestag am 13. März und am 24. April 1997 

anlässlich der Abstimmung um eine offizielle Anerkennung von Wehrmachtsverbrechen 

und bezogen sich dabei auf den eigenen Vater. Einem Teil der Redner ging es darum, 

diesen zu verteidigen und aus dem Grund die offizielle Anerkennung abzulehnen, 

andere Abgeordnete dagegen bekannten sich öffentlich zu Verbrechen des eigenen 

Vaters, um so die Aussage der Ausstellung zu stützen.307 Das sehr knappe Ergebnis der 

Abstimmung zeigt, dass die Hamburger Ausstellung trotz ihrer beweiskräftigen 

Aussage nur teilweise angenommen worden ist. Durch persönliche Verstrickung ist ein 

Großteil der Abgeordneten nicht bereit gewesen, Schuld anzunehmen, was sich 

eindeutig in den Redebeiträgen zeigt. Gleichzeitig geht daraus auch hervor, dass es sich 

bei dieser ablehnenden Haltung um ein fest in die Gesellschaft eingefügtes 

Meinungsbild handelt. 

Die Romane, die im Kontext der Ausstellung entstanden sind, argumentieren ebenso aus 

der Sicht des individuell Betroffenen. Persönliche Erlebnisse werden so in den 

Vordergrund gerückt, um einer pauschalen Verurteilung zu widersprechen. Ulla Hahn 

bedient sich dabei einer Methode, die bereits in den fünfziger Jahren Erfolg hatte: Durch 

die Anhäufung von detailliert beschriebenen Grausamkeiten und extremen Situationen 

wird anhand spezieller Einzelschicksale eine Opferrolle geschaffen, gegen die nur 

schwer zu argumentieren ist. Daraus wird auch ersichtlich, warum die Romane Gert 

Ledigs sowie das Tagebuch Willy Peter Reeses in der Gegenwart eine breite Leserschaft 

finden: Deutsche Opfer können auf diese Weise geltend gemacht werden. 

 

Im Bereich des Kriegsromans handelt es sich nicht um eine ‚neuentdeckte’ Opferrolle. 

Bis zur Eröffnung der Ausstellung „Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 

1941-1944“ galten im kollektiven westdeutschen Gedächtnis die Soldaten der 

Wehrmacht als Opfer des Krieges und des Nationalsozialismus, was sich zum einen 

anhand der Literatur belegen lässt, zum anderen an den enormen Wellen, die die 
                                                 
307 Schneider, Peter: Der Bundestag wollte beschließen. In: Eine Ausstellung und ihre Folgen. Hg. v. 
Hamburger Institut für Sozialforschung. 



 114

Ausstellung geschlagen hat. Die Ausstellung enthielt insofern Zündstoff, als sich eine 

neue Gesellschaftsstruktur auf dieser Lüge aufgebaut hatte.308 Unmittelbar auf diese 

Tatsache zurückzuführen sind einige Romane, die sich inhaltlich auf die Ausstellung 

beziehen und ein Gegenbild entwerfen. Die Verbrechen der Wehrmacht werden damit 

nicht geleugnet, aber das Leiden der Soldaten wird dezidiert hervorgehoben. Was 

Jochen Pfeifer über die Kriegsromane der fünfziger Jahre bemerkt, gilt ebenso für die 

zeitgenössische Literatur: 

Fast alle Kriegsromane versichern dem Leser, dass die Kriegsteilnehmer „viel mitgemacht“ 
haben. Das Heldentum des deutschen Landsers im Zweiten Weltkrieg besteht im Leiden. 
Im Erdulden von extremen Situationen und Sich-Durchschlagen gegen eine feindliche 
Übermacht liegen die neuen heroischen Attribute.309 

 

Die kollektive Täterschaft wird von sämtlichen Autoren akzeptiert und an keiner Stelle 

in Frage gestellt. Um so mehr Wert gelegt wird dafür auf das Schicksal des Einzelnen, 

wobei der fehlende Handlungsspielraum und die Erziehung durch den 

Nationalsozialismus hervorgehoben werden. Die Rolle des Einzelnen hat sich im 

Vergleich nicht geändert, lediglich der Hintergrund, das politische Bewusstsein ist ein 

anderes geworden. Das wird vor allem daran deutlich, dass ein Roman wie Ledigs 

Stalinorgel wiederentdeckt und gelesen wird.  

Ein wesentlicher Punkt, auf den sämtliche Autoren eingehen – zu verweisen ist an 

diesem Punkt auch auf die Werke zur zeitgenössischen ‚Väterliteratur’ – ist das 

‚Verstehenwollen’ der Nachgeborenen, egal, ob es sich um fiktive oder reale Personen 

handelt. Neben Uwe Timm, Ulla Hahn und Arno Surminski sind in diesem 

Zusammenhang auch Wibke Bruhns und Thomas Medicus zu nennen, die sich mit der 

Vergangenheit sowie der Schuld des Vaters bzw. Großvaters auseinandersetzen. 

Sämtliche Nachgeborenen, die in diesen Werken auftreten, sind von der Angst erfasst, 

ihre Vorfahren eindeutig als Täter zu entlarven. Ebenso einstimmig weisen alle auf die 

menschliche Seite ihrer Vorfahren hin, selbst wenn sie individuell als Täter in 

Erscheinung getreten sind. 

                                                 
308 Wolfram Wette geht auf diesen Umstand dezidiert ein: „Der Mythos Wehrmacht hatte – neben der 
individuellen – die soziale und politische Ordnung des westdeutschen Staates stabilisiert. Politiker, 
Medienleute, Intellektuelle, ja selbst Historiker, die ihn verteidigten, hielten an einem tradierten 
Geschichtsbild fest, das im Widerspruch zum historischen Wissen stand. Die Bilder und Texte der 
Ausstellung erschütterten nicht nur den Mythos Wehrmacht, sondern griffen auch Werteordnung, 
nationale Identität und politische Traditionen an, die durch den Mythos verdeckt worden waren.“ Mythos 
Wehrmacht. S.118. 
309 Pfeifer, Jochen: Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. Ein Versuch zur Vermittlung von Literatur und 
Sozialgeschichte. Königsstein: 1981. S.189. 



 115

Es ist ein Merkmal der zeitgenössischen Romane, über den Vormarsch zu berichten, 

ging es doch in den Romanen der fünfziger Jahre fast ausschließlich um den Rückzug. 

Der Unterschied ist ein ganz wesentlicher: Durch die Darstellungen des Rückzugs 

werden unweigerlich deutsche Opfer dargestellt, die im Kampf ‚verheizt’ werden und 

tatsächlich ihr Vaterland verteidigen. Die Verteidigung des Vaterlands bestätigt eine 

elementare Meinung der unmittelbaren Nachkriegszeit und stellt das Wirken der 

Soldaten zu keiner Zeit in Frage, kommen doch der Überfall sowie der 

Vernichtungskrieg gegen die Sowjetunion auf diese Weise erst gar nicht zur Sprache.310 

In der zeitgenössischen Literatur geht es darum, dass deutsche Soldaten zwar als Täter 

gewirkt haben, trotzdem aber nicht viel Handlungsspielraum hatten und zumeist 

ungewollt zu Tätern wurden. Folglich bedingt dieser Perspektivenwechsel auch die 

Sichtweise auf den Zweiten Weltkrieg. An verschiedenen Stellen wird betont, dass alles 

berichtet werden muss. Die Wehrmacht wird in ihrer kollektiven Täterschaft dargestellt, 

allerdings nur im Hintergrund, da im Vordergrund das individuelle Opferbild des 

einzelnen Soldaten steht.  

Die Literatur der DDR bildet in vielerlei Hinsicht einen Gegensatz zum westdeutschen 

Kriegsroman. Deutsche Soldaten werden nicht in der Rolle des Opfers dargestellt, 

sondern als Täter. Ihre Rolle gilt es zu verurteilen, wobei in vielen Fällen gar nicht das 

Aufzeigen der Schuld im Vordergrund steht, sondern die Belehrung, wie man aus 

derartigem Verhalten lernen kann. Das gilt vorrangig für den Kriegsroman der fünfziger 

Jahre. Der DDR-Kriegsroman ist dem westdeutschen voraus, was besonders deutlich in 

der Wahl der Themen ist. Behandelt doch beispielsweise Klaus Schlesinger mit 

Capellos Trommel ein Thema, das erst im wiedervereinigten Deutschland im Westen 

neuaufgelegt Beachtung findet. Der Roman steht beispielhaft für eine neue Sichtweise, 

nämlich die Vergangenheit als ein Problem der Gegenwart zu begreifen. Dazu äußert 

sich Patricia Herminghouse wie folgt:  

Während die optimistische Literatur in den frühen Jahren der DDR mit ihrer Betonung 
eines Neubeginns unter sozialistischen Vorzeichen außerstande war, die Vergangenheit als 
ein Problem der Gegenwart zu erkennen, wiesen Autoren wie Christa Wolf, Volker Braun 
und Heiner Müller in die entgegengesetzte Richtung: Sie machten deutlich, daß die 
gesellschaftliche Gegenwart in nicht unbeträchtlichem Ausmaß von den ungelösten 

                                                 
310 Auf diese Weise erscheint der Eindruck, es habe sich um einen Verteidigungskrieg gehandelt, der 
wahre Charakter dieses Zweiten Weltkriegs, den Jan Philipp Reemtsma wie folgt beschreibt, wird auf 
diese Weise unterschlagen: „Der Krieg der deutschen Wehrmacht im – pauschal gesprochen – Osten ist 
kein Krieg einer Armee gegen eine andere Armee gewesen, sondern er sollte der Krieg gegen eine 
Bevölkerung sein von der ein Teil – die Juden – ausgerottet, der andere dezimiert und versklavt werden 
sollte. Kriegsverbrechen waren in diesem Krieg nicht Grenzüberschreitungen, die erklärungsbedürftig 
sind, sondern das Gesicht dieses Krieges selbst.“ Rede zur Eröffnung der Ausstellung 
„Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“ in Hamburg vom 5.3.1995. In: Krieg ist 
ein Gesellschaftszustand. S.9. 



 116

Problemen der Vergangenheit bestimmt wird. Das bedeutet allerdings nicht, daß eine 
Behandlung der Vergangenheit auf herkömmliche Weise bereits ganz aus der Mode 
gekommen ist. Auch Werke wie Wolfgang Johos Klassentreffen (1968), welches das 
gesamte faschistische Erbe einfach dem wohlhabenden Bürgertum der Bundesrepublik 
unterschiebt, werden weiterhin aufgelegt.311 

 

Im Westen hatte dieser Schritt bereits stattgefunden, allerdings nicht im Bereich des 

Kriegsromans. Dass die Auseinandersetzung mit dem Zweiten Weltkrieg in der DDR 

eine andere Richtung eingeschlagen hat, liegt vor allem daran, dass die Schuld der 

Wehrmacht nicht in Frage gestellt, sondern vorausgesetzt wurde, bedingt durch die 

politische Struktur der DDR. Auf diese Weise konnte sehr viel schneller als im Westen 

eine Entwicklung stattfinden, die es bereits in den siebziger Jahren ermöglichte, nach 

dem ‚Warum’ zu fragen und damit einen Verstehensprozess einzuleiten. Im Westen 

dagegen hat es diese Entwicklung nicht gegeben, erst durch die Ausstellung über die 

Verbrechen der Wehrmacht des Hamburger Instituts für Sozialforschung, im Grunde 

eine zwangsverordnete Auseinandersetzung, hat ein Umdenken und ansatzweise eine 

Akzeptanz der Vergangenheit stattgefunden. Täter werden im Kollektiv dargestellt, für 

den Einzelnen dagegen wird um Verständnis geworben. Eine eindeutige Verurteilung 

deutscher Wehrmachtssoldaten hat es in der westdeutschen Literatur auch nach der 

Ausstellung nicht gegeben. 

 

5.1. Westdeutsche Kriegsromane der fünfziger Jahre 

Der Kriegsroman lässt sich in Westdeutschland grob auf einen Zeitraum von 1945 bis 

1960 begrenzen. Eine große Menge an Kriegsromanen ist in dieser Zeit entstanden, 

nach 1960 dagegen erschienen nur noch vereinzelt Romane zu diesem Thema. Zu 

nennen wäre beispielsweise Alfred Anderschs Roman Winterspelt  oder Lothar Günther 

Buchheims berühmter und später verfilmter Roman Das Boot von 1973.  

Jochen Pfeifer konzentriert sich in seiner Untersuchung ausschließlich auf Literatur, die 

sich durch positive Kritiken sowie einen gewissen Bekanntheitsgrad aus der Masse der 

Kriegsromane heraushebt. Sowohl Trivialliteratur als auch Landserhefte lässt er in 

dieser Untersuchung unberücksichtigt, trotzdem bleiben 54 zu untersuchende Romane. 

Dazu äußert sich Volker Hage wie folgt:  

Tatsächlich sind bis 1960 zwar gut und gern 150 deutsche Romane über den Zweiten 
Weltkrieg publiziert worden (darunter Millionenseller wie Hans Hellmut Kirsts 08/15, 
Theodor Pliviers Stalingrad und Heinz G. Konsaliks Der Arzt von Stalingrad), doch es 

                                                 
311 Herminghouse, Patricia: Vergangenheit als Problem der Gegenwart: Zur Darstellung des Faschismus 
in der neueren DDR-Literatur. In: Literatur der DDR in den siebziger Jahren. Frankfurt am Main: 1983, 
S.288. 



 117

waren durchweg Geschichten von der Front, und nicht wenige dieser Werke dürften vor 
allem dem mehr oder weniger geheimen Bedürfnis der Verfasser zu verdanken sein, sich 
einiges von der Seele zu reden. Das meiste davon ist – anders als mancher Roman über den 
Ersten Weltkrieg aus der Weimarer Zeit – heute vergessen.312 
 

Helmut Peitsch spricht von 350 Kriegsromanen, „die in den fünfziger Jahren publiziert 

und breit rezipiert wurden, [was] es mehr als zweifelhaft [macht], von ‚Schweigen’ oder 

‚Derealisierung’ der Nazi-Vergangenheit zu sprechen.“313 Von Schweigen kann 

angesichts dieses Umfangs tatsächlich nicht die Rede sein, wohl aber von einem 

Verschweigen der Wahrheit bzw. von einer Derealisierung. Im Gegensatz zum 

Verschweigen kann Sprache dazu beitragen, die Wahrheit zu enthüllen. Im Fall der 

deutschen Reflexion deutscher Kriegsführung zeigt sich aber, dass anhand der Sprache 

deutlich mehr verhüllt worden ist als durch Schweigen. Die Deutschen haben in ihren 

Kriegsromanen durch Sprache die Wahrheit über den Krieg zurückgehalten. Jost 

Hermand bezieht sich in seiner Untersuchung auf die Typologie der westdeutschen 

Kriegsromane, wobei deutlich wird, dass ein Großteil den Krieg allgemein als 

schicksalhaftes Unterfangen versteht, das in seiner Sinnlosigkeit beherrschend ist und 

sämtliche Soldaten zu Opfern des Zufalls degradiert. Oftmals wird der Krieg von 

seinem Grundgedanken her aber auch als sinnvoll begriffen, wendete er sich doch gegen 

den Kommunismus, so dass er im Nachhinein als rechtmäßige Verteidigung gegen den 

Osten aufgefasst werden kann.314 

Aus dieser Einteilung wird ersichtlich, worauf es den Autoren ankam, nämlich auf die 

Darstellung des zumeist grausamen, unabwendbaren Schicksals des deutschen 

Landsers. Alan Bance bekräftigt diese Ansicht und äußert über den deutschen 

Kriegsroman allgemein, dass er sich nicht mit dem Schicksal der Juden und Russen 

befasse, sondern mit der Katastrophe der deutschen Niederlage in Stalingrad und einem 

langen, leidvollen Rückzug.315 Ganz wesentlich zu dieser Auffassung beigetragen haben 

die Memoiren diverser Wehrmachtsgeneräle, wie schon der Titel von Mahnsteins 

Buchtitel andeutet: Verlorene Siege.316 Was hier vermittelt wird, bringt Wolfram Wette 

                                                 
312 Hage, Volker: Propheten im eigenen Land. Auf der Suche nach der deutschen Literatur. S.314. 
313 Peitsch, Helmut: Zur Geschichte der „Vergangenheitsbewältigung“. BRD- und DDR-Kriegsromane in 
den fünfziger Jahren. S.98. 
314 Vgl. Hermand, Jost: Die Kriegsschuldfrage im westdeutschen Roman der fünfziger Jahre. S.432. 
315 Vgl. Bance, Alan: Die deutsche Wehrmacht an der Ostfront: Historische Forschung versus fiktionale 
Gestaltung. In Krieg und Literatur. Nr.1 4/1989, S.108. 
316 „Nach den ‚verlorenen Siegen’ der Wehrmacht blieb in den Ruinen des Reiches das Erlebnis der 
Kameradschaft, „getreu bis in den Tod und darüber hinaus“ und die Bestätigung durch den Kalten Krieg, 
„daß es richtig und mutig gewesen war, den Kampf gegen den Kommunismus begonnen zu haben.“ In 
den biografischen Erzählungen General Mahnsteins und anderer Generäle sucht man vergebens Hinweise 
auf die Existenz des Naziregimes. Das Hakenkreuz auf den Uniformen und die Ehrenzeichen dieses 



 118

sehr treffend auf den Punkt: „Hätte Hitler den Generälen nicht ständig ins Handwerk 

gepfuscht, so wäre die Rettung der 6. Armee vielleicht doch noch möglich gewesen.“317 

Lutz Kinkel weist ebendiese Auffassung auch in der ZDF-Reihe Hitlers Krieger von 

Guido Knopp und damit bis in die Gegenwart nach. „Demnach war der ‚Dämon’ Hitler 

der Urheber allen Übels, die Wehrmachtsgeneräle ließen sich nolens volens 

‚instrumentalisieren’ und der ‚einfache Soldat’ bleibt einstweilen außerhalb der 

Betrachtung.“318 Kinkel zitiert in diesem Zusammenhang Ulrich Herbert, „eine[n] der 

wenigen Fachhistoriker, die Knopp öffentlich kritisieren [...], hier werde ‚der 

Forschungsstand der 60er Jahre in neue Stiefel gegossen’“319. Knopp erreicht mit seinen 

Filmen ein recht breites Publikum320, womit er zweifellos dazu beiträgt, ein Bild, das 

aus den Romanen der fünfziger Jahre stammt, zu bekräftigen. Die Dämonisierung 

Hitlers sowie das gesäuberte Wehrmachtsbild tragen dazu bei, die Deutschen an ihre 

Stellung als Opfer des Zweiten Weltkriegs zu erinnern. 

Auch in den vierziger Jahren sind bereits Kriegsromane entstanden wie Von unserem 

Fleisch und Blut (1946) von Walter Kolbenhoff, Stalingrad (1945) von Theodor Plivier 

sowie Hinter Gottes Rücken (1947) von Bastian Müller, wenn auch vergleichsweise 

wenige. Wichtig für diese Zeit sind vielmehr die Erzählungen über Heimkehrer, die den 

Grundstein für den Mythos vom geopferten Soldaten legen. Robert Brendels Heimkehr 

(1947), Wolfdietrich Schnurres Die Unschuldigen (1950), Heimkehr in die Fremde 

(1949) von Walter Kolbenhoff sowie Ilse Langners Drama Heimkehr (1949), von denen 

Borcherts Draußen vor der Tür (1946) sicherlich das bekannteste und erfolgreichste 

Werk ist, belegen zumeist schon anhand ihrer Titel die Unschuld der Soldaten.321 Peter 

Reichel setzt sich mit den literarischen Gestalten Borcherts und Zuckmayrs auseinander:  

Mit den Kriegsopfern Beckmann und Harras konnten sich Millionen Deutsche 
identifizieren. Unter der Last der Kriegsniederlage, der trostlosen Trümmerwüsten, der 
materiellen Not und der Entnazifizierung durch die Alliierten sahen sich vor allem jene so 
genannten Schicksalsgruppen als Opfer, die besonders unter den Folgen des Kriegs zu 
leiden hatten: die Ausgebombten, Flüchtlinge und NS-Belasteten und all jene, die in ihren 
Familie gefallene und vermißte Soldaten beklagen mußten. Auch Christen betonten ihre 
Opferrolle und die gemeinsam mit den Juden erlittene Verfolgung.322 

 

                                                                                                                                               
Krieges wurden nachträglich gelöscht.“ Wette, Wolfram: Die Bundeswehr im Banne des Vorbildes 
Wehrmacht. In:  Mythos Wehrmacht. S.122. 
317 Wette, Wolfram: Die Bundeswehr im Banne des Vorbildes Wehrmacht. In: Mythos Wehrmacht. S.98. 
318 Kinkel, Lutz: Viele Taten, wenig Täter. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. S.117. 
319 Ebd. S.121. 
320 Vgl. Ebd. S.120. 
321 Vgl.  Winter, Hans-Gerd: „Du kommst, und niemand will dich haben.“ Heimkehrertexte der 
unmittelbaren Nachkriegszeit. In: Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen 
Medien der Nachkriegszeit (1945-1961).  
322 Reichel, Peter: Helden und Opfer. S.177. 



 119

Über die Kriegsromane der fünfziger Jahre gibt es diverse Untersuchungen, die sämtlich 

auf die Inanspruchnahme des Opferstatus für deutsche Soldaten hinweisen, der zumeist 

durch stereotype Figuren noch unterstrichen wird, wobei ganz deutlich wird, dass die 

‚Bösen’ immer überzeugte Nationalsozialisten sind, während die ‚Guten’ sich als 

Gegner herausstellen und sich zur Identifikation anbieten.  

Im Kriegsroman der fünfziger Jahre findet Auschwitz keinerlei Beachtung, die 

Judenverfolgung wird, bis auf ganz wenige Ausnahmen, nicht thematisiert, was dazu 

beiträgt, den eigenen Opferstatus hervorzuheben.323 In der Literatur ist dem Thema 

Auschwitz insgesamt von deutscher Seite nur ausgesprochen wenig Raum gegeben 

worden. Es gibt nur eine Volksgruppe, die noch weniger Beachtung gefunden hat: 

nämlich die russischen Opfer. Ein ganz entscheidender Grund dafür ist, wie bereits 

erwähnt, die Überdauerung des russischen Feindbildes durch den Kalten Krieg, was sich 

wiederum ausschlaggebend auf die Literatur der fünfziger Jahre auswirkt. Aus diesem 

Grund finden sich im westdeutschen Kriegsroman – ganz im Gegensatz zum 

ostdeutschen – auch keine Widerstandskämpfer, da man diese größtenteils als 

Kommunisten hätte darstellen müssen, was mit dem politischen Klima der fünfziger 

Jahre nicht zu vereinbaren gewesen wäre.324 

Ein Roman, der sich nicht in das allgemeine Bild des deutschen Kriegsromans einfügt, 

ist Theodor Pliviers Stalingrad von 1943. Zwar beschreibt Plivier das sinnlose Sterben 

im Kessel, das noch sinnloser wird in Verbindung mit den ebenfalls im Roman 

genannten Befehlen einer Wehrmachtsführung, die bis zum letzten Mann 

weiterkämpfen will. Er belässt es allerdings nicht bei dieser Sichtweise, sondern 

präsentiert  ein allgemeines Bild. D. h., sämtliche Dienstgrade finden Beachtung, nicht 

nur der einfache Soldat und, was seinen Roman am deutlichsten von anderen der 

fünfziger Jahre unterscheidet, er lässt Soldaten kurz vor ihrem Tod über die eigene 

Verstrickung in Verbrechen und die Schuld daran nachdenken. Allerdings geht es dabei 

nur um den jeweils Einzelnen, der Roman setzt sich nicht mit dem Nationalsozialismus 

allgemein auseinander. Es gibt keine Erklärung für den von deutscher Seite geführten 

Vernichtungskrieg, vielmehr geht es Plivier um die individuelle Schuld der 

Romanfiguren.  

                                                 
323 Vgl. Jochen Pfeifer:  „Aber auch die Aufzählung derjenigen Erscheinungen des Krieges, die im 
Kriegsroman gänzlich oder weitgehend ausgeklammert werden, belegt die Tendenz, das persönliche 
Kriegserlebnis und die individuellen Probleme im Krieg zu betonen: die Judenverfolgung, die deutsche 
Besatzungspolitik, die Heimatfront, der Widerstand, die Perspektive der Gegner, die deutsche Generalität 
und die nationalsozialistische Ideologie.“ Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. S.196. 
324 Vgl. Hermand, Jost: Die Kriegsschuldfrage im westdeutschen Roman der fünfziger Jahre. S.432. 



 120

Eine Tatsache, die zur Verzerrung des Geschehens beitragen kann, spricht Wolfram 

Wette an, wenn er die Auswahl des Zeitraums kritisiert.325 Ca. 200 Bücher wurden bis 

1993 über die Kesselschlacht Stalingrad geschrieben und immer nur geht es um die 

Kesselschlacht selbst, sehr selten allerdings um den Vernichtungsfeldzug, der zur 

Wolga führte.326  

Über den besonderen Charakter des „Weges“ der 6. Armee nach Stalingrad wird im 
Katalog zur Ausstellung „Vernichtungskrieg“ folgendes festgestellt: „Die 6. Armee führte 
nicht nur den militärischen Kampf gegen die gegnerische Streitmacht. Armeeangehörige 
töteten Gruppen von Kriegsgefangenen und Zivilpersonen, die zu Partisanen oder 
Saboteuren erklärt wurden. Bei der Ermordung von jüdischen Männern, Frauen und 
Kindern kooperierte die Armee mit den mobilen Tötungseinheiten der SS, den Kommandos 
der Einsatzgruppe C. Die Ausplünderung der Ukraine gab große Teile der Zivilbevölkerung 
in den besetzten Gebieten dem Hungertod preis.327 

 

Auch Stalingrad beginnt am Tag der Einschließung und endet mit der Kapitulation. 

Wolfram Wette hat sich mit der Frage nach der Bedeutung dieser Schlacht 

auseinandergesetzt, denn „bereits vor der Schließung des Kessels durch die Rote Armee 

[wurden] sowohl auf sowjetischer als auch auf deutscher Seite mehr Soldaten getötet [ ] 

als danach.“328 Auch an Kesselschlachten hat es viele mit weit mehr Todesopfern 

gegeben, trotzdem gilt Stalingrad im kollektiven Gedächtnis als die Kesselschlacht 

schlechthin, die für einen Wendepunkt des Krieges steht, wobei diese These die 

unausgesprochene Annahme impliziert, „dass für Hitler-Deutschland jemals die Chance 

bestanden hätte, den Krieg gegen die Sowjetunion zu gewinnen.“329 Zu dieser Annahme 

passt die Einstellung, deutsche Soldaten seien Opfer der eigenen Regierung und deren 

falscher Befehle geworden und unterstützt damit die allgemeine öffentliche Sichtweise 

von einer Wehrmacht, die geopfert worden ist und somit nicht zum Kreis der Täter 

gehört. Aber auch ihr Stellenwert im kollektiven Gedächtnis unterstreicht die Opferrolle 

der Deutschen. In den verschiedenen großen Kesselschlachten, die von deutscher Seite 

aus geführt werden, werden um ein Vielfaches mehr an Soldaten gefangen genommen, 

als die russische Seite schließlich in Stalingrad einschließt.330 Ungeachtet dessen gilt 

Stalingrad im offiziellen deutschen Gedächtnis als die schwerste und schlimmste 

                                                 
325 Stalingrad gilt für sich als eine relativ authentische Darstellung der Kesselschlacht an der Wolga, 
Hans-Harald Müller bestätigt das in seinem Nachwort zur 1983 erschienenen Ausgabe. Plivier hatte 
Stalingradkämpfer während ihrer Kriegsgefangenschaft in einem Lager interviewt. Pliviers 
Beschreibungen entsprechen also weitestgehend der Realität oder zumindest dem, was Soldaten in ihren 
Erzählungen dafür gehalten haben.  
326 Vgl. Wette, Wolfram: Die Bundeswehr im Banne des Vorbilds Wehrmacht. In: Mythos Wehrmacht. 
S.93. 
327 Ebd. S.103. 
328 Ebd. S.93. 
329 Ebd.  
330 Vgl. Frei, Norbert: 1945 und wir. S.97ff. 



 121

Kesselschlacht. Die Deutschen erinnern sich selbst als Opfer; Erinnerungen, die dieser 

Auffassung zuwider laufen, werden ausgeklammert. Von daher handelt es sich bei 

Pliviers Sichtweise um keinen typischen Stalingradroman. Zwar beschränkt er sich auf 

den Zeitraum der Einkesselung und weist in seinem Roman auch ganz eindeutig auf die 

erlebten Grausamkeiten hin. Plivier macht das Schicksal der 6. Armee greifbar, 

beschränkt sich aber trotzdem nicht auf eine einseitige Sichtweise, die auf ein 

Opferschicksal der Deutschen hinweist. Hat er doch in der Tradition Remarques einen 

eher kritischen Roman geschrieben, was ihm nach anfänglichen Erfolgen Kritik aus 

Bundeswehrkreisen einbrachte. 

Mit der Herausbildung der Ost-West-Konfrontation, der Wiederaufrüstung der 
Bundesrepublik und der Politik des Kalten Krieges stieß diese antimilitaristische 
Stalingrad-Version zunehmend auf Widerstand. In Bundeswehrkreisen galt die Pliviesche 
Sicht „von unten“ als subversiv, weil sie die Wehrmacht-Generalität schuldig sprach und 
die Legitimität der Befehlenden sowie ihren Anspruch auf Gehorsam in Frage stellte.331 

 

 

5.1.1. Romane der Härte 

Auch wenn es sich bei dem Roman Stalingrad um einen untypischen Roman über die 

Kesselschlacht handelt, der nach der Schuld des Einzelnen fragt, so stehen doch die 

Grausamkeiten, die jeder Soldat zu ertragen hat, deutlich im Vordergrund. Dezidiert 

beschreibt Plivier die verschiedenen Verletzungen, Erfrierungen und Zustände des 

Todes. Dabei geht er mit ausgesuchter Brutalität in seinen Schilderungen vor. 

„Rohwedder zog den Stiefel herunter und mit dem Stiefel – Leder, Lappen, Haut, 

Fleisch waren eine Masse – zog er den mürbe gefrorenen Fuß ab und im Schoß hatte er 

das sauber abgeschälte Fußskelett Steigers liegen.“332 Diese Art von Beschreibungen ist 

typisch für den „Roman der Härte“333. Die Autoren befassen sich mit Eindrücken des 

Krieges, die für nicht Dabeigewesene kaum nachzuvollziehen sind – was auch der Sinn 

der Schilderungen ist –, wie die ersten Zeilen von Gert Ledigs Stalinorgel zeigen:  

                                                 
331 Wette, Wolfram: Die Bundeswehr im Banne des Vorbildes Wehrmacht. In: Mythos Wehrmacht. S.93. 
Auf diese Tatsache weist auch Müller in seinem Nachwort zum Roman hin: „Über die 
Entstehungsgeschichte von Stalingrad wurden in der Bundesrepublik zur Zeit des Kalten Krieges von 
interessierter Seite einige bösartige Legenden verbreitet, um Buch und Autor zu diffamieren. Im 
Novemberheft der „Informationen für die Truppe“ der Bundeswehr war 1958 zu lesen, Pliviers Roman 
Stalingrad sei aus der Perspektive des Kommunisten geschrieben“. S.438. 
332 Plivier, Theodor: Stalingrad. (1943). Köln: 1983. S.83. 
333 Jochen Pfeifer bezeichnet eine bestimmte Gruppe von Kriegsromanen als ‚Romane der Härte’, die sich 
in der Sprache, im Stil und im Inhalt absolut ähnlich sind. „Typisch ist auch der weitgehende Verzicht auf 
Adjektive und aussagekräftige Adverbien. Wie kaum in einem anderen Roman decken sich Stil und Inhalt 
beim Roman der Härte, der an Hand von grausamen Szenen demonstriert, wie hart der Krieg gewesen ist 
und diese mittels eines Wortschatzes des Schreckens umsetzt.“ Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. 
S.81. Der Begriff geht nach Jochen Pfeifer auf Jost Hermand zurück, es fehlt ein genauer Hinweis. 



 122

Der Obergefreite konnte sich nicht mehr in seinem Grabe umdrehen, da er überhaupt keins 
besaß. Er war [...] in die Salve eines Raketengeschützes geraten, war in die Luft 
geschleudert worden und mit abgerissenen Händen, den Kopf nach unten, an einem kalten 
Gestell, das früher einmal ein Baum war, hängengeblieben. [...] Eine halbe Stunde später, 
als der verstümmelte Baumstamm eine Handbreit über dem Boden von einer MG-Garbe 
abgesägt wurde, fiel sein verunstalteter Körper [ ] auf die Erde. Er hatte inzwischen noch 
einen Fuß verloren. Die zerfransten Ärmel seiner Feldbluse waren schmierig von Blut. Als 
er auf die Erde fiel, war er nur noch ein halber Mann. [...] Die [Panzerk]etten rasselten. 
Eine Minute später wurde das, was von dem Obergefreiten übriggeblieben war, platt 
gewalzt. [...] Nachdem die Raupen den Obergefreiten zerwalzt hatten, jagte auch noch ein 
Schlachtflieger seine Sprengmunition in die Masse aus Uniformfetzen, Fleisch und Blut. 
Dann endlich hatte der Obergefreite Ruhe.334 

 

Ledig betont in seinem Prolog, dass die Grausamkeiten für die Soldaten noch nicht 

einmal mit dem Tod enden. Das letzte Bisschen Würde wird ihnen verwehrt, sie werden 

verstümmelt, bis nichts mehr von ihnen übrigbleibt. Ledig steigert diesen Eindruck 

noch, indem er seinen Protagonisten, bis auf wenige Ausnahmen, die Individualität 

nimmt, da er sie nicht mit ihrem Namen, sondern nach ihrem Dienstgrad benennt. In 

diesem Fall hat der Obergefreite nicht nur kein Grab, sondern auch keinen Namen und 

zum Schluss ist sein Körper nicht mehr existent. Das Motto ‚ehrenvoll in den Tod gehen 

– für das Vaterland sterben’ wird hier ad absurdum geführt. Vom menschlichen 

Individuum bleibt nichts mehr übrig.335 Für diese Art von Kriegsliteratur ist der Begriff 

„Romane der Härte“ geprägt worden. Zu dieser Gruppe lassen sich diverse Romane 

zählen, wie z. B. Der Barras von Karlludwig Opitz (1953 ) oder Das geduldige Fleisch 

(1955) von Willi Heinrich, in dem es um die Schlacht am Kuban-Brückenkopf vom 

Sommer 1943 geht. Die Romane handeln vom Abschlachten, Umlegen, Zerfetzen, 

Abknallen etc., wie das Beispiel von Ledigs Stalinorgel bereits zeigt. Hervorgehoben 

werden soll die Sinnlosigkeit des Kriegs allgemein; um eine Schuldfrage sowie eine 

Klärung des Hintergrunds geht es dabei im Allgemeinen nicht. In diesen Romanen wird 

jeder zum Opfer, die Menschlichkeit geht verloren, wofür angesichts des Grauens aber 

auch niemandem Schuld angelastet werden kann. Von daher trägt diese Form von 

Romanen eher zu einer Verschleierung bei als zur Klärung des Geschehenen. Ebenso 

wie bei den Romanen über Bombardierungen deutscher Städte kann durch die 

Darstellung des Grauens keine Reflexion stattfinden. Eine Analyse wird unmöglich, da 

durch die bildlich und eindringlich dargestellten Grausamkeiten den beschrieben Opfern 

niemand ihren Opferstatus absprechen kann. Die sogenannten ‚Romane der Härte’ 

stellen die eigentlichen Täter als Opfer dar, ohne dass dieser Opferstatus angezweifelt 

                                                 
334 Ledig, Gert: Die Stalinorgel. S.7ff. 
335 Jochen Pfeifer hat eben diese Stelle dezidiert auf die Sprache hin untersucht. Vgl. Der deutsche 
Kriegsroman 1945-1960. S.81. 



 123

werden könnte. Sie tragen von daher nicht zu einer Diskussion um deutsche Opferschaft 

bei, sie verbieten sie vielmehr. Die Romane lassen sich von daher als 

‚Totschlagargumente’ bezeichnen, da auf diese Weise nur ein grauenvolles 

Schreckensbild entsteht, die Ursache dagegen aber nicht benannt wird. Das stereotype 

Opferbild des deutschen Soldaten, den die eigene Regierung im Stich gelassen hat, wird 

untermauert.336 In Bezug auf den Roman Das geduldige Fleisch heißt es bei Wagener: 

„Hitler und sein Drittes Reich erscheinen hier also als Betrüger, die die ehrlichen 

Deutschen mit falschen Werten verlockt haben.“337 Zum Teil ist diese Sichtweise schon 

in den Titeln der Romane vorhanden, z. B. in den 1957 erschienen Romanen Die 

verratene Armee von Heinrich Gerlach sowie Die verratenen Söhne von Michael 

Horbach. Zwar versucht Horbach den Krieg aus verschiedenen Perspektiven zu 

betrachten – Fronteinsätze, Bombardierungen gegen die Zivilbevölkerung, 

Judenvernichtung, Standgerichte der SS, Angriffe der Russen auf Flüchtlingstrecks, 

Vergewaltigungen deutscher Frauen durch Russen sowie russischer Frauen durch 

Wehrmachtssoldaten etc. – und doch steht der Verrat an den jungen Soldaten im 

Vordergrund. Deutlich wird unterschieden zwischen Guten und Bösen, zwischen den 

einen und den anderen, wobei die einen, ohne eine Chance gehabt zu haben, vom Krieg, 

den sie selbst nicht wollten, zerstört worden sind. 

„Wir haben im Krieg alles verloren“, sagte Richards. „Man hat uns alles genommen. Wir 
suchen es, aber wir finden es nicht mehr. All die jungen Männer, die nachts durch die 
Städte gehen, sie hat der Krieg ausgespuckt, wie das Meer die toten Fische, und sie ringen 
nach Atem und finden ihn nicht und sterben. All die jungen Männer sehnen sich nach 
etwas, was es nicht mehr gibt, was es für sie nie gegeben hat. Sie waren verloren an dem 
Tag, an dem man sie holte.“338 

 

Da Horbach den Krieg aus verschiedenen Blickwinkeln schildert und somit auch Täter 

klar in den Reihen der Wehrmacht benennt, unterscheidet er sich zunächst nicht nur von 

den Romanen der Härte, sondern von den Kriegsromanen allgemein. Dadurch, dass er 

aber diese klare Einteilung von Verbrechern innerhalb der höheren Ränge sowie 

verratenen einfachen Soldaten vornimmt, kommt er wiederum zu einer Entlastung der 

                                                 
336 „Die Opfer spielen in den Romanen der Härte eine ganz untergeordnete Rolle, weil die deutschen 
Soldaten selbst als Opfer dargestellt werden.“ Pfeifer, Jochen: Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. 
S.84. 
337 Wagener, Hans: Soldaten zwischen Gehorsam und Gewissen. In: Gegenwartsliteratur und Drittes 
Reich. Stuttgart: 1977, S.244. In diesem Zusammenhang erwähnt Hans Wagener auch die Trilogie 08/15 
(1954/55) von Hans Hellmut Kirst, „die durch ihre enorme Verbreitung, u.a. durch Film und Illustrierte, 
entscheidend zum Bild des Bundesbürgers von der deutschen Wehrmacht während des Zweiten 
Weltkriegs beigetragen hat. Millionen ehemaliger deutscher Landser konnten sich hier nicht nur an 
deutschem Kasernenhofhumor erfreuen, sondern auch ihre eigene Kriegsteilnahme in den ‚anständigen’ 
Gestalten der Trilogie gerechtfertigt sehen.“ 
338 Horbach, Michael: Die verratenen Söhne. (1957). Klagenfurt: 1979. S.124. 



 124

Wehrmacht. Die Schuld wird vorrangig in der stümperhaften Kriegsführung gesehen, 

die dafür verantwortlich ist, dass ein Großteil der ehrlichen Soldaten fällt. Horbach 

unterlegt seinen Roman mit Einschüben, die zum Teil Hitler während einer Beratung 

mit Militärs schildern. Dabei ist aber niemals von ‚Hitler’ die Rede, sondern nur vom 

„Mann im feldgrauen Rock“339, der von den anderen mit „Führer“340 angesprochen 

wird. Horbach trägt damit zu einer Dämonisierung bei, da er bewusst Namen und somit 

auch die menschliche Komponente weglässt. Sein Fazit: Gegen die 

nationalsozialistische Führung ist nichts zu machen, sie wütet, wie es ihr passt und 

verheizt dabei ganz bewusst den kleinen Soldaten. 

Gert Ledigs Intention trifft sich mit der Horbachs, allerdings ist seine Argumentation 

eine andere. Im Gegensatz zu Horbach bleibt Ledig auf dem Schlachtfeld, seine Kritik 

an den Befehlen wird nicht wie bei Horbach in Worte gefasst, kommt aber durch die 

Anhäufung von Grausamkeiten deutlich zum Ausdruck. 

 

 

5.1.1.1. Gert Ledig: Die Stalinorgel 

Gert Ledig beschreibt in den fünfziger Jahren in seinem Roman Die Stalinorgel die 

Erstürmung einer Anhöhe bei Leningrad in aller Deutlichkeit und Härte. Beide Seiten, 

sowohl die russische als auch die deutsche, haben am Ende nichts dazu gewonnen, nur 

unzählige Soldaten verloren. Es geht im Roman vorrangig um die Entmenschlichung 

der Soldaten, die der Krieg zwangsläufig mit sich bringt. Dadurch, dass die 

beschriebene Schlacht letztendlich da endet, wo sie begonnen hat, ergibt sich ein Bild 

völliger Sinnlosigkeit, Grausamkeiten, an denen Ledig nicht spart, waren im Grunde 

umsonst. Jost Hermand bezieht sich in seiner Aussage auf sämtliche ‚Romane der 

Härte’, ganz speziell gilt diese auch für Ledigs Stalinorgel: 

Wenn`s hochkommt, das heißt, wenn die Helden dieser Romane überhaupt nachzudenken 
beginnen, schimpfen sie lediglich auf die Nazi-Bonzen, die nicht mit ihnen im Dreck zu 
liegen brauchen, sondern hinter der Front noch alle Vorzüge des Friedens genießen. Ja, bei 
einigen stellt sich dabei das stumpfe Gefühl ein, nicht die Täter, sondern die Opfer dieses 
Krieges zu sein, die man für irgendwelche größenwahnsinnigen Vorstellungen ins Feuer 
geschickt hat.341 

 

Aus diesem Grund wird in den Romanen ausschließlich vom Russlandfeldzug berichtet 

und auch da fast ausschließlich vom Rückzug. Denn wie sollte man schließlich deutsche 

                                                 
339 Horbach, Michael: Die Verratenen Söhne. S. 219.  
340 Ebd.  
341 Hermand, Jost: Die Kriegsschuldfrage im westdeutschen Roman der fünfziger Jahre. S.438. 



 125

Soldaten zu Opfern stilisieren? Ein siegreicher Blitzkrieg gegen Frankreich oder Polen 

wäre in diesem Fall das falsche Stilmittel. Von daher erscheinen die Deutschen auch 

nicht als Eroberer, Herrenmenschen oder Täter, sondern als Verteidiger ihrer Kultur 

gegen Barbaren. Sie sind sowohl Opfer ihrer Regierung als auch ihrer Gegner. 

Hans Wagener geht dezidiert auf den fehlenden Bezug zum politischen Hintergrund ein; 

bei Ledig fehlt jegliche Andeutung auf den Nationalsozialismus, was es sehr viel 

einfacher macht, die Soldaten als Opfer zu sehen. „Die Soldaten haben zwar das Gefühl 

betrogen zu sein; warum, worum und durch wen wird jedoch nicht gesagt.“342 Dieser 

Vorwurf des fehlenden historischen Bezugs richtet sich nicht allein gegen Ledig, 

sondern trifft die breite Masse der Kriegsromane der fünfziger Jahre. Ledigs Roman 

fehlt zwar der historische Bezug, man kann in ihm allerdings einen aktuellen Bezug 

sehen. Die Betonung des Romans liegt in der Ähnlichkeit von russischen und deutschen 

Soldaten, wodurch die Kritik sich auf den Krieg allgemein richtet. Von daher wird es 

kein Zufall sein, dass der Roman zur Zeit der Diskussion um die deutsche 

Wiederbewaffnung veröffentlicht wurde.  

Gert Ledig schreibt aus derselben Situation heraus wie Heinrich Böll: Wie Böll ist auch 

er als Soldat in Russland gewesen und setzt sich mit dem Erlebten literarisch 

auseinander.343 Die eigenen Erinnerungen werden zum Grundstein der Literatur. Im 

Kapitel 2.3. wird eindeutig die Veränderung von Erinnerungen bewiesen. Gesehenes 

entspricht folglich nicht unbedingt der Realität, realistisch erinnert werden dagegen 

Gefühle. Aleida Assmann zitiert Jean Starobinski: „Das Gefühl ist das unzerstörbare 

Zentrum des Gedächtnisses.“344 Das heißt, dass Ängste eindeutig erinnert werden und 

damit das eigene Gefühl, Opfer eines sinnlosen Krieges zu sein, zumindest für den 

einzelnen Soldaten, durchaus treffend sein kann. Sowohl bei Böll als auch bei Ledig 

erscheinen die einfachen Soldaten fast durchweg als Opfer, was im Allgemeinen nicht 

stimmt. Handelt es sich doch um einen Vernichtungsfeldzug von deutscher Seite, der 

sich gegen russische Opfer wendet. Das Empfinden, als deutscher Soldat Opfer eines 

sinnlosen Krieges sowie der eigenen Regierung zu sein, entspricht dagegen einer 

individuellen Wahrheit. Diese Sichtweise steht in den Augen vieler Besucher der 

                                                 
342 Wagener, Hans: Soldaten zwischen Gehorsam und Gewissen. S.259. 
343 Rainer Nägele bestätigt diese Nähe zur eigenen Vergangenheit, gleichzeitig aber auch den fehlenden 
Bezug zur Historie: „Böll bleibt zunächst streng im Bereich seiner direkten Erfahrung. Das kennzeichnet 
nicht nur seine Texte, sondern diejenigen fast aller Schreibenden seiner Generation und unterscheidet sie 
von den Emigranten einer älteren Generation, die das Geschehen in einem historischen Kontext zu 
verarbeiten versuchten“. Heinrich Böll. Die große Ordnung und die kleine Anarchie. In: 
Gegenwartsliteratur und Drittes Reich. S.184 
344 Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. S.253. 



 126

Hamburger Wehrmachtsausstellung in einem Widerspruch, der aber von den Initiatoren 

der Ausstellung nicht gewollt war. Jan Philipp Reemtsma geht in seinem Vortrag Was 

man plant, und was daraus wird explizit auf die Rezeption der Ausstellung ein und 

verdeutlicht noch einmal die eigentliche Intention:  

Daß hier kein Porträt der Wehrmacht insgesamt gezeichnet werden sollte, war durch den 
Titel der Ausstellung und die Wahl der Schauplätze klar und hätte nicht missverstanden 
werden dürfen. Aber es hieß: „Ende einer Legende“, und die Ausstellung wurde „Die 
Wehrmachtsausstellung“ genannt. Viel Zeit wurde damit verbracht, in Interviews und 
Pressekonferenzen diesen Titel richtig zu stellen, Missverständnisse auszuräumen, Parolen 
(„Die Soldaten-sind-Mörder-Ausstellung“, „Die Ausstellungsthese: jeder deutsche Soldat 
ist ein Mörder gewesen“) zurückzuweisen und zu erklären, was man damit sagt, wenn man 
sagt, die Wehrmacht sei eine verbrecherische Organisation gewesen – und was man damit 
nicht sagt.345 

 

Auf diesen Umstand ist ein Großteil der Kritik zurückzuführen, der an der Ausstellung 

geübt wurde, nämlich dass es ausschließlich um eine Täterschaft der Wehrmacht gehe 

und die individuelle Sichtweise auf einzelne Soldaten, die durchaus der Rolle des 

Opfers gerecht würden, überschlagen werde. Ebenfalls auf diesen Umstand sowie auf 

die gesamte Diskussion zurückzuführen ist die Neuauflage des Romans Die Stalinorgel 

im Jahr 2000 und das enorme öffentliche Interesse daran. Das von der Mehrheit 

verstandene Fazit der Ausstellung, nämlich die kollektive Verurteilung sämtlicher 

Wehrmachtssoldaten, fordert geradezu die Sichtweise auf die Einzelschicksale. Ledigs 

im Roman enthaltene Aussage bekommt neues Gewicht und stellt für viele Leser das 

Gegenargument zur Ausstellung dar. Jochen Pfeifer formuliert diese Aussage in seiner 

Interpretation wie folgt:  

„Ledigs Fazit: die Menschlichkeit wird im Krieg verkehrt, wer menschlich handelt, wird 
getötet oder verfällt dem Wahnsinn. Dieses Schicksal ereilt auch die meisten anderen 
Hauptfiguren des Romans, russische und deutsche Soldaten gleichermaßen.“346  

 

Ledig stellt das Leiden der Soldaten eindrucksvoll dar, wobei er nicht allein auf 

Schockeffekte für den Leser zurückgreift, indem er Tote und Verletzte bzw. die 

Verletzungen beschreibt, sondern vielmehr durch differenzierte Beschreibungen des 

psychischen Drucks, dem ein Soldat während eines Gefechts ausgesetzt ist. Am Beispiel 

des Melders, der sich in Gefahrensituationen nur noch von seinem Instinkt leiten lässt, 

macht er die Entmenschlichung deutlich. Der Melder gehorcht nur noch seiner inneren 

Stimme, während um ihn herum Granaten einschlagen. „In dieser Hinsicht war er wie 

                                                 
345 Reemtsma, Jan Philipp: Was man plant, und was daraus wird. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. 
Opladen: 2000. S.274. In seiner Eröffnungsrede zur Hamburger Ausstellung wies er diese Kritik ebenfalls 
zurück: „Sie behauptet nicht, daß jeder Wehrmachtsangehörige jene Grenze überschritten habe, die die 
Haager Landkriegsordnung zog, oder sich in jener Grenzlosigkeit wohlgefühlt habe, die das Konzept des 
totalen Krieges eröffnet.“ In: Krieg ist ein Gesellschaftszustand. S.10. 
346 Pfeifer, Jochen: Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. S.177. 



 127

ein Hund.“347 Ledig stellt glaubhaft dar, wie angesichts der Todesgefahr, in der die 

Soldaten permanent schweben, sämtliches Leben von der Angst absolut beherrscht 

wird. Damit gibt Ledig einen Grund an, warum er auf jeglichen politischen 

Zusammenhang verzichtet. Die permanente Angst um das eigene Leben ist dermaßen 

stark in den Vordergrund getreten, dass alles andere um den Soldaten herum unwichtig 

wird. Damit schreibt Ledig ganz bewusst aus der Sicht des Soldaten, für den sich zu 

einem Großteil sagen lässt, dass er die politischen Zusammenhänge nicht durchschaute 

und durch den Krieg auf das eigene Überleben fixiert war. 

Ein Motiv, das an verschiedenen Stellen immer wieder auftaucht, sind Hände. So 

werden gleich im ersten Absatz des Prologs die abgerissenen Hände des Obergefreiten 

genannt. Er ist nicht mehr fähig zu handeln, was die Verstümmelung zum einen deutlich 

macht, zum anderen wird durch das Fehlen der Hände die Würdelosigkeit des Todes 

und damit des Krieges deutlich. Gerade die Hände sind ein individuelles Merkmal eines 

Menschen, was schon durch den Fingerabdruck deutlich wird. Hände sind das 

Werkzeug, ohne das jeder Mensch völlig hilflos ist. Dem Obergefreiten fehlen sowohl 

der Name als auch die Hände; er ist ein Nichts. Ein russischer Leutnant – einer der 

wenigen Soldaten, der mit Namen genannt wird – fällt durch seine schönen Hände auf. 

Auf eine Frage des Hauptmanns gibt er an, Geiger zu sein und in Deutschland studiert 

zu haben348, womit Ledig eindeutig eine Anklage an den Krieg und die Situation 

schlechthin formuliert. Durch den Krieg ist ein Soldat gezwungen seine Geige gegen ein 

Gewehr zu tauschen und sie gegen das Land zu richten, in dem er gelebt und studiert 

hat. An einer weiteren Stelle heißt es im Text: „Irgendwo, weit hinter der Front, legte 

eine Hand einen Hebel um. Lampen verloschen. Spulen kühlten sich ab. Von Osten her 

liefen neue Sendeimpulse ihren komplizierten Weg.“349 In diesem Fall ist die Hand ein 

Synonym für eine Befehlsstelle, die anonym bleibt, sich „irgendwo“ befindet. Über die 

Soldaten wird „weit hinter der Front“ bestimmt, von jemandem, der sich kein direktes 

Bild von dem Grauen machen kann, sondern nur Hebel umlegt und somit bestimmt. 

Reduziert wird diese Befehlsstelle auf die Hand, auf das Werkzeug, das ohne Verstand 

zu handeln scheint und damit auch ohne Sinn. Nicht allein die Soldaten werden durch 

den Krieg bzw. durch den Fronteinsatz entmenschlicht, der Krieg wird auch auf diese 

Weise geführt. Der einfache Soldat wird damit zu einem Opfer einer Kriegsmaschinerie, 

die für ihn selbst nicht einzusehen ist und die er nicht durchschauen kann. Deutlich wird 

                                                 
347 Ledig, Gert: Die Stalinorgel. S.44. 
348 Vgl. Ledig, Gert: Die Stalinorgel. S.113. 
349 Ebd. S.108. 



 128

dieser Sachverhalt auch in der Szene, die die Verurteilung eines jungen Deserteurs 

wiedergibt. Ein Oberst, der im zivilen Leben als Staatsanwalt beschäftigt ist, fährt 

speziell für diese Verhandlung an die Front. Dabei wirken Hintergrundgeschehen und 

Gegenstand der Verhandlung im Zusammenhang geradezu absurd. Der Oberst ist 

bestrebt, für sein Urteil ein Kriegsgericht einzuberufen, das angesichts der Lage – die 

russische Armee steht kurz davor, das Dorf zu besetzen – den Offizieren, die selbst 

unbemerkt fliehen möchten, ungelegen kommt. Ledig beschreibt die Szene aus der Sicht 

des Rittmeisters, der bereits ein Auto sowie einen Fahrer für die eigene Flucht 

organisiert hat. Die Pedanterie des Oberst hindert ihn schließlich an der geplanten 

Flucht. Dieser ist bestrebt absolute Gerechtigkeit walten zu lassen, die Menschlichkeit 

nicht zulässt. „Mitleid? Davon stand nichts in den Vorschriften.“350 Bis zur letzten 

Minute wird die nationalsozialistische Gerichtsbarkeit durchgezogen und trotz 

Lebensgefahr für alle Beteiligten drehen sich die Mühlen des Gesetzes weiter. 

Gleichzeitig zeigt Ledig an dieser Szene die Befehlshörigkeit der Offiziere, die sich 

problemlos gegen den einen Vorgesetzten, dessen Rechtssprechung sie verachten und 

die sie selbst in Lebensgefahr bringt, durchsetzen könnten. Stattdessen gehorchen sie. 

Die Strafe trifft dagegen immer den rangniedrigsten und damit im Normalfall auch 

jüngsten Soldaten. Ledig beschreibt eine Situation, in der sämtlich Soldaten, gleich 

welchen Ranges, im Begriff sind zu flüchten, trotzdem wird über eine „halbverhungerte 

Kindergestalt“351 gerichtet. Wie absurd die ganze Situation ist, zeigt die Reaktion des 

Majors: „Macht nichts, dachte er glucksend. Sollten die versammelten Deserteure über 

die abwesenden Deserteure zu Gericht sitzen! Er kam sich vor wie ein Held in 

Unterhosen.“352 Die Absurdität der Situation wird folglich erkannt, trotzdem ist 

niemand in der Lage, sie zu beenden. Ledig löst die Situation schließlich durch den 

Zufall auf, indem dem Oberst durch eine verirrte Kugel der Unterkiefer weggeschossen 

wird. Der zum Tode Verurteilte wird angebrüllt, dass er verschwinden solle, da es sich 

bei ihm sowieso um den Falschen gehandelt habe. 

 

Für Ledig sind sowohl Deutsche als auch Russen Opfer, er macht an keiner Stelle 

Unterschiede zwischen den Nationen. Beide Seiten handeln auf gleiche Weise grausam, 

menschlich bzw. unmenschlich. Weder Russen noch Deutsche werden als Täter 

angeklagt – zumindest nicht die unteren Ränge –, auch wird nicht deutlich, wer welchen 

                                                 
350 Ledig, Gert: Die Stalinorgel. S.143. 
351 Ebd. 
352 Ebd. S.141. 



 129

Krieg führt. Auf diese Weise weist Ledig explizit auf die Sinn- und Machtlosigkeit der 

Einzelnen hin. Sämtliche Soldaten, egal ob Russen oder Deutsche, sind gefangen in 

einer riesigen Kriegsmaschinerie. Jochen Pfeifer erweitert dieses Bild der 

Kriegsmaschinerie, in dem logischerweise der einzelne Soldat nur einen kleinen Teil 

eines riesigen Machtapparates darstellt:  

Der einzelne Soldat erscheint so als Opfer, das zwar funktionierendes Teil des Ganzen ist, 
aber eigentlich nichts mit diesem zu tun hat, denn dazu ist er zu unbedeutend, zu leicht 
ersetzbar. ‚Die Schräubchen am Motor können nicht verhindern, dass das Auto, an dessen 
Steuer Hitler sitzt, in die Irre fährt’ wäre die gehaltliche Konsequenz aus dem Bild, das uns 
die Kriegsromane vom Stellenwert des einfachen Soldaten im Krieg liefern. Die Menschen 
entbehren jeder Handlungsfreiheit, sie sind Objekte der Geschichte.353 

 

Dagegen lässt sich die Argumentation Hermann Kants stellen, der ein ähnliches Bild 

entwirft, aber ganz klar darauf hinweist, dass auch das kleinste Schräubchen eben nicht 

zu unbedeutend, zu leicht ersetzbar ist, sondern vielmehr dazu beiträgt, das Auto 

fahrbereit zu halten. Ganz klar weist Kant darauf hin, dass ohne die Hilfe des kleinen 

Soldaten ein derartiger Krieg nicht zu führen gewesen wäre.354 

 

Wie bei Ledig sind auch in den Erzählungen und Romanen Heinrich Bölls die 

Protagonisten Objekte der Geschichte, wobei sich seine Werke eindeutig von den 

Romanen der Härte unterscheiden. Böll beschreibt keine Fronteinsätze, vielmehr 

erscheint der Eindruck, dass der einfache Soldat nie von seiner Waffe Gebrauch 

gemacht habe. Zwar stirbt ein Großteil der Böllschen Protagonisten durch Granaten, 

Bomben, Gewehrfeuer etc., aber es erscheint grundsätzlich als eigentlich vermeidbarer 

Zufall. Gleichsam verzichtet Böll auf Schockeffekte, die Ekel beim Leser auslösen, um 

so auf Opfer zu verweisen.  

 

 

5.1.2. Opferperspektive ohne Härte 

5.1.2.1. Heinrich Böll  

Dargestellt werden verschiedene Ansichten des Krieges, allerdings durchgehend aus der 

Perspektive des ‚kleinen Mannes’. Damit vermittelt Böll ein ganz spezifisches Bild des 

Krieges, stets von unten. Nach Werner Brettschneider ist der Krieg bei Böll 

                                                 
353 Pfeifer, Jochen: Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. S.112. 
354 Vgl. Kant, Hermann: Der Aufenthalt. Darmstadt, Neuwied: 1977. 



 130

nicht [ ] ein politisches, noch weniger [ ] ein militärisches Phänomen, sondern [...] eine 
schlechthin unbegreifliche, ganz und gar sinnentleerte, entwürdigende und in grauenhafter 
Konsequenz mörderische Beschäftigung, den Menschen von ihren ‚Führern’ auferlegt, von 
den Menschen weder gewollt noch verstanden, eine bis zur Verzerrung gesteigerte 
Metapher jener Entmenschlichung, die den Menschen zum Objekt degradiert.355 

 

Damit werden Bölls Charaktere zu benutzten und sinnlosen Opfern ihrer eigenen 

Regierung. Bei Böll liegt die Verantwortung an keiner Stelle beim Soldaten, sondern, 

wenn sie überhaupt genannt wird, bei fanatischen Nazis. Er legt seine Werke zwar 

deutlich antifaschistisch und antimilitaristisch an, aufgrund der subjektiven Sichtweise 

gibt es aber keine Sinndeutung. Böll bleibt immer auf der Ebene des kleinen Soldaten 

und unterstreicht somit die Opferperspektive. 

Hannes Heer erweitert seine Betrachtungen zur Rücknahme der Wehrmachtsausstellung 

um eine Analyse dreier Texte: Heinrich Bölls Kreuz ohne Liebe, Erich Maria 

Remarques Zeit zu leben und Zeit zu sterben und Peter Bamms Die unsichtbare Flagge. 

Im Fall von Heinrich Böll ist es nie zu einer Veröffentlichung gekommen, da Böll in 

einem seiner ersten Werke – unmittelbar durch den Krieg beeinflusst – eine Wehrmacht 

präsentierte, die für die Öffentlichkeit nicht annehmbar schien. Die Frage nach 

soldatischem Ethos in Zeiten des Verbrechens, so Hannes Heer, beantworte der Roman 

mit einer für die Wehrmacht vernichtenden Aussage: „[D]ie Wehrmacht – ob in der 

Kaserne oder an der Front – war für Böll eine Organisation ohne Moral und im Dienst 

des Verbrechens. Ein solcher Befund aber passte schon nicht mehr in die politische 

Landschaft der besetzten Westzonen.“356 Böll hat sich in seinen nachfolgenden Arbeiten 

an diese ‚Richtschnur’ gehalten. Zwar beschrieb er den Krieg immer noch so, wie er ihn 

erlebt hatte, allerdings beschränkt auf die Sichtweise des einfachen Soldaten, der in 

einem sinnlosen Krieg als Opfer ‚verheizt’ wurde. Alles, was er der Wehrmacht an 

Schuld angelastet hatte, unterließ er in darauffolgenden Werken. Unter dem Titel Wo 

warst du, Adam? fasst Böll verschiedene Episoden aus dem Kriegsalltag zusammen, die 

sich alle mit der sinnlosen Opferung von Menschenleben auseinandersetzen, folglich 

gibt  es am Ende jedes Kapitels mindestens einen Toten, dessen Tod vermeidbar 

gewesen wäre. So stirbt ein Offizier im Kugelhagel, weil er sich wegen schwerer 

Koliken – die auf eine Mangelernährung in der Kindheit zurückgehen – nicht bewegen 

kann. Der Heimkehrer wird auf der Türschwelle seines Elternhauses von einer 

deutschen Granate getroffen, die von ihrer Intention her für die absolute Sinnlosigkeit 

                                                 
355 Brettschneider, Werner:  Zorn und Trauer. S.24. 
356 Heer, Hannes: Vom Verschwinden der Täter. Der Vernichtungskrieg fand statt, aber keiner war dabei. 
Berlin: 2004. S.180. 



 131

steht. Aus Munitionsmangel darf nur noch eine bestimmte Anzahl pro Tag verschossen 

werden, die der Schütze gegen die eigene Bevölkerung richtet bzw. gegen die weißen 

Bettlaken, die die Dorfbewohner zur Kapitulation in die Fenster gehängt haben. Bölls 

Soldaten sterben nicht mit der Waffe in der Hand, sondern durch eine unglückliche 

Verknüpfung von seltsamen Umständen, die nicht in ihrer Hand liegen. Zumeist handelt 

es sich um junge Soldaten, durch die die Position des Opfers bestätigt wird. In der 

Erzählung Wanderer, kommst du nach Spa... wird diese Zuweisung der Opferrolle noch 

dadurch verstärkt, dass der schwerverletzte Protagonist in eine in ein Lazarett 

umfunktionierte Schule gebracht wird, welche er als seine eigene zu erkennen glaubt, da 

er sie vor drei Monaten erst verlassen hat. Was in diesen drei Monaten geschehen ist, 

findet keine Erwähnung, ebenso wenig wie die Ursache für seine schwerwiegenden 

Verletzungen. Im Vordergrund steht das jugendliche Opfer, das sich an seine Schulzeit 

erinnert und an der Tafel des Zeichensaals sogar die eigene Handschrift findet. Der 

Protagonist wird eindeutig als Schüler und damit als Kind identifiziert, was nicht zuletzt 

auch durch den Hinweis auf die Schulmilch deutlich wird. Nicht der Soldat ist bei Böll 

verantwortlich für den Krieg, sondern die, die diese Soldaten befehlen und sogar Kinder 

in den Krieg schicken. Der einfache Soldat dagegen ist völlig unschuldig, er wird von 

seiner Regierung benutzt und geopfert.  

Erzählt wird aus der Sicht des Soldaten in der Ich-Perspektive, aus der Sicht des Opfers. 

Der Leser erfährt auf diese Weise unmittelbar den Schock, den der Erzähler erlebt, als 

er feststellt, dass ihm beide Arme und sein rechtes Bein fehlen. Böll konzipiert seine 

Erzählung auf diesen Schockeffekt hin. 

Zunächst wird die Ankunft vor dem Lazarett beschrieben, dann der Weg auf der Trage 

durch das Treppenhaus sowie den Flur, auf dem der Erzähler durch die Bilder an den 

Wänden seine Schule wiedererkennt. Der Weg endet im Zeichensaal, der zum OP 

umfunktioniert worden ist. Dargestellt wird ein Weg, der mit einer grausamen 

Entdeckung endet. Dieser Weg, den die real erzählte Zeit darstellt, steht komplementär 

zu dem, wofür dieser Weg eigentlich stand und den der Erzähler nachempfindet: 

nämlich den Weg durch ein humanistisches Gymnasium, was durch Bilder von 

Nietzsche, Hermes, Cäsar, Cicero und Marc Aurel deutlich wird, bis hin zu einem 

Zeichensaal. In diesem Saal, in dem unter normalen Umständen mit den Händen Kunst 

erschaffen wird, entdeckt der Erzähler das Fehlen seiner Arme. Böll stellt eine Welt dar, 

in der sich das Leben ins Gegenteil verkehrt hat. Der junge Soldat ist in ein 

Erwachsenenleben gestoßen worden und erlebt, zurückgekehrt in seine Schule, die 



 132

Hölle. Hier ist eine Parallele zum Roman Horbachs zu sehen, bei dem es ebenfalls um 

den jungen, verratenen Soldaten geht. 

Auch in der Erzählung Damals in Odessa stehen die jugendlichen Soldaten im 

Vordergrund, die in einen Krieg geschickt werden, in dem sie sich nicht auskennen, der 

aber ihr sicheres Ende bedeuten wird. Wiederum geht es nicht um Frontkämpfe, Böll 

beschreibt die ‚Henkersmalzeit’ dieser Kindersoldaten, die sie in einer Kneipe 

einnehmen, bevor sie am nächsten Morgen auf die Krim geflogen werden. Es geht um 

heiße, fettige Würste, um Schnaps sowie das unerfahrene Auftreten der Protagonisten. 

Obwohl keine Kämpfe, Verletzungen etc. geschildert werden, erfasst Böll mit dem 

letzten Satz das Grauen des Krieges, womit er gleichzeitig unangreifbar, indem er die 

Jugend sowie die Unschuld herausstreicht, seine Protagonisten als Opfer bezeichnet.  

Aber in der Nacht schliefen wir sehr gut, und am anderen Morgen fuhren wir wieder auf 
den großen, rappelnden Lastwagen über das Kopfsteinpflaster zum Flugplatz, und es war 
kalt in Odessa, das Wetter war herrlich klar, und wir stiegen endgültig in die Flugzeuge ein; 
und als sie hochstiegen, wussten wir plötzlich, dass wir nie mehr wiederkommen würden, 
nie mehr...357 

 

Bölls Darstellungen des Krieges haben mit den Romanen der Härte nichts gemein. 

Trotzdem werden das Grauen und die Sinnlosigkeit sowie die Opferrolle sämtlicher 

junger Soldaten in gleichem Maße erfasst. In einer Episode des Romans Wo warst du, 

Adam? fahren aus einem Ort gleichzeitig zwei Möbelwagen – ein roter und ein grüner –   

in entgegengesetzte Richtung. Beide Möbelwagen haben Menschen geladen, wobei es 

sich bei der Ladung des roten Möbelwagens um Soldaten handelt, die an die Front 

gebracht werden; bei der Ladung des grünen Wagens handelt es sich um Juden, die in 

ein KZ deportiert werden. Durch die Parallele der beiden Möbelwagen werden Juden 

und Soldaten als Opfer gleichgesetzt, beide werden gegen ihren Willen festgehalten und 

an einen Ort gebracht, der mit großer Wahrscheinlichkeit ihren Tod bedeuten wird. Böll 

benennt allerdings nicht sämtliche Soldaten als Opfer, es geht ihm immer nur um die 

mit niedrigem Dienstrang sowie die Jungen und Unerfahrenen. Denn eben diese 

Episode, in der Böll ganz klar eine Parallele zwischen jungen Soldaten und Juden 

feststellt, kennzeichnet auch Wehrmachtsangehörige als Täter.  

„Der Fahrer des grünen Möbelwagens war ein Mann in Feldgrau, neben ihm saß ein zweiter 
Mann in Feldgrau, der eine Maschinenpistole auf dem Schoß hielt, aber die Luke in der 
Decke des grünen Möbelwagens war mit Stacheldraht dicht zugenagelt.“358  

 

                                                 
357 Böll, Heinrich: Damals in Odessa. (1950). In: Wanderer, kommst du nach Spa... Erzählungen. 
München: 1967.S.34. 
358 Böll, Heinrich: Wo warst du, Adam? (1951).  München: 2003. S.74.  



 133

Bei dem grünen Möbelwagen handelt es sich um den Transporter der Juden, der von 

feldgrauen Soldaten chauffiert wird, folglich von Wehrmachtssoldaten. D. h. also, dass 

die Wehrmacht in die Judenvernichtung eingebunden ist. Böll benennt diese Tatsache, 

wenn auch nur sehr vorsichtig, so dass sich leicht darüber hinweglesen lässt. Ebenso 

wird die Ankunft im KZ beschrieben, wobei die beiden Fahrer ein KZ vorfinden, in 

dem alles sehr ruhig ist. „[N]ichts bewegte sich, nur die Kamine des Krematoriums 

qualmten heftig.“359 Obwohl ansonsten nichts mehr los ist und das Lager auf die 

kommende Flucht bzw. Verlagerung vorbereitet wird, ist die Vernichtungsmaschinerie 

immer noch in vollem Gang. Immer noch arbeiten die Krematorien. Von daher ist 

Eberhard Bahr zu widersprechen, der Böll vorwirft, dass die Opfer der 

Vernichtungslager in seinen Werken unerwähnt geblieben seien.360 Im Verhältnis zu 

deutschen Opfern werden zwar jüdische Opfer nur am Rande erwähnt, aber er benennt 

sie, dass sie unerwähnt bleiben, stimmt nicht. Zudem bezieht Böll Wehrmachtssoldaten 

in den Massenmord mit ein. 

Grundsätzlich aber ist die Intention Bölls eine andere. Die Kritik des einfachen Soldaten 

an der Wehrmachtsführung steht im Vordergrund. Junge Männer, die gegen die 

Regierung absolut machtlos sind, werden in einen Krieg gezwungen, den sie nicht 

verursacht haben und in dem sie sinnlos sterben. Dabei gibt es bei Böll keine Helden 

und keine Kameradschaft.  

Jochen Pfeifer sieht die Beschwörung der Sinnlosigkeit als ein gemeinsames Merkmal 

sämtlicher deutscher Kriegsromane zwischen 1945 und 1960, „das sie von den 

Kriegsromanen anderer Sprachen und Epochen grundsätzlich unterscheidet. Wie ein 

roter Faden durchzieht die Sinnfrage die Romane.“361 Auch wenn den Romanen die 

Frage nach dem Sinn gemein ist, ergeben sich eklatante Unterschiede, divergiert doch 

die Ansicht darüber, worin dieser Sinn letztlich liegt. Für viele Autoren liegt der Sinn 

des Krieges schlicht und einfach im deutschen Sieg, d. h., dass sich die Sinnlosigkeit 

auf das Sterben während des Rückzugs bezieht. Es geht demnach nur um eine 

strategisch miserable Kriegsführung. Böll und auch Ledig sehen die Sinnlosigkeit 

dagegen im Krieg allgemein.  

Bei Remarque geht es weniger um den Sinn als vielmehr um die Schuld der einzelnen 

Wehrmachtssoldaten. Dabei stellt gerade der Roman Remarques Zeit zu leben und Zeit 

                                                 
359 Böll, Heinrich: Wo warst du, Adam? S.91. 
360 Bahr, Eberhard: Defensive Kompensation. Peter Bamm : Die unsichtbare Flagge (1952) und Heinz G. 
Konsalik: Der Arzt von Stalingrad (1956). In: Von Böll bis Buchheim. S.200. 
361 Pfeifer, Jochen: Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. Ein Versuch zur Vermittlung von Literatur und 
Sozialgeschichte. S.171. 



 134

zu sterben einen ausgesprochen interessanten Fall innerhalb des Kriegsromans dar. 

Ebenso wie Ledig ging es Remarque darum, einen Roman gegen die drohende 

Wiederbewaffnung Deutschlands zu verfassen. Dabei konzentriert er sich weniger auf 

die brutale Darstellung von Kämpfen – erst im vorletzten Kapitel beschreibt Remarque 

direktes Kampfgeschehen – sondern auf eine realistische Darstellung einfacher 

Wehrmachtssoldaten.  

 

5.1.3. Täter in der Wehrmacht 

5.1.3.1. Erich Maria Remarque 

Die Figur des Ernst Graeber, die Erich Maria Remarque 1954 in Zeit zu leben und Zeit 

zu sterben entwirft, befindet sich als Soldat in Russland. Der Roman spielt während des 

deutschen Rückzugs, was typisch für die Romane der fünfziger Jahre ist. Untypisch 

dagegen ist, dass sich Remarque nicht auf Fronterlebnisse beschränkt, sondern im 

Mittelteil seines Romans das Leben an der sogenannten ‚Heimatfront’ beschreibt. 

Während eines Urlaubs in seiner Heimatstadt, den er zum Heiraten nutzt, erlebt der 

Soldat Ernst Graeber Bombenangriffe der Alliierten. Dieser Teil des Romans steht 

zunächst im Gegensatz zum ersten Teil, der an der Front in Russland spielt. Nicht an der 

Front, sondern in seiner Heimatstadt erlebt der Protagonist die Hölle des Krieges. 

Remarque entwirft ganz eindeutig die Figur eines Täters, der ohne Skrupel an 

Erschießungen teilnimmt. Trotzdem beschreibt er kein ‚Monster’, sondern durchaus die 

Figur eines sympathischen jungen Mannes mit liebenswerten Charakterzügen, der nicht 

fähig ist, gegen den Krieg und die ihm aufgetragenen Befehle zu handeln. Die 

Wehrmacht wird eindeutig als verbrecherische Organisation entlarvt, Ernst Graeber 

nimmt aktiv die Rolle des Täters ein. Sein Urlaub in der zerstörten Heimatstadt regt ihn 

zum Denken über sein Handeln an. Die Schlussfolgerungen, die er daraus zieht, enden 

für ihn tödlich, sind aber die logische Konsequenz seines Handelns. Indem Remarque 

eine Mittäterschaft der Wehrmacht so ungeschönt zur Sprache bringt – und diese nicht 

nur für führende Militärs geltend macht, sondern auch für die Soldaten, die auf unterster 

Stufe stehen und laut der anderen Romane zum Krieg gezwungen worden waren –, 

versucht er eine Diskussion über Schuld anzuregen. Bei seinem Roman handelt es sich 

um eine Aufforderung an seine Landsleute, sich ihrer eigenen Schuld zu stellen. Die 

Figur des Ernst Graeber lädt durch ihre positiven Züge zur Identifikation ein und hätte 

damit einen Weg zur Reflexion einleiten können. 



 135

Seine ehemaligen Landsleute konnten sich dieser Problematik nicht stellen, da durch 

den Verlag Kiepenheuer & Witsch ganz entscheidende Änderungen vorgenommen 

wurden. Der Roman wurde an verschiedenen Stellen gekürzt bzw. umgeschrieben, so 

dass eine völlig andere Aussage zustande kam. Die Zensur führt zu einer Umkehrung 

von Tätern und Opfern. Die Intention Remarques, ein Bewusstsein für die 

Vergangenheit zu schaffen, ist durch die Änderungen grundlegend zerstört worden. Die 

sinnentstellenden Eingriffe spiegeln eindeutig das politische Klima der fünfziger Jahre. 

Eine derartige Sichtweise passte nicht in die Zeit und hätte das neukonstruierte Bild 

einer sauberen Wehrmacht zerstört sowie die Gründung der Bundeswehr auf dem 

Fundament der alten Wehrmacht belastet. Aus dem ursprünglichen Täter wird ein Opfer 

der russischen Partisanen. Es gibt keine Anklage gegen die Wehrmacht.  

„In den Krieg gezwungen“, hatten sie nur ihre „Pflicht“ erfüllt und waren dabei „anständig“ 
geblieben. Die „Schweinereien“ waren hinter der Front passiert, und verantwortlich dafür 
waren „Himmlers SS“ oder die „Goldfasane“ der Partei. Was der verletzte Autor so 
treffend auf den Punkt brachte – „wollen die Wehrmacht hochhalten“ –, war also nicht bloß 
das individuelle Motiv des liberalen Verlegers und ehemaligen Wehrmachtsangehörigen 
Witsch, sondern war das obsessiv verfolgte Grundanliegen der meisten Deutschen dieser 
Zeit. [...] Remarques Roman stellt die Konstruktion in Frage.362 

 

Remarque versuchte bereits 1954 das vorwegzunehmen, was die 

Wehrmachtsausstellung vierzig Jahre später geleistet hat: nämlich die Zerstörung des 

Mythos von einer sauberen Wehrmacht, zumindest in den Augen der Öffentlichkeit. 

Remarques Roman gehört in die Zeit, in der er geschrieben wurde, wie Hans Wagener 

feststellt363, und doch wieder nicht, da er in seiner ursprünglichen Fassung nicht 

akzeptiert worden wäre. Das mag daran liegen, dass „[d]ie Deutung dieses Krieges als 

von den Deutschen begangenes Verbrechen [ ] im eklatanten Widerspruch zum 

vorherrschenden Bewusstsein [steht]“364, wie Bernd Nienaber zusammenfasst. Die 

Öffentlichkeit hatte nicht nur nicht vor, sich ihrer Vergangenheit zu stellen, der 

Mehrheit wird unter der NS-Propaganda ihr Fehlverhalten nicht als solches aufgefallen 

sein. Remarque geht es nicht darum, eine abgeschlossene Vergangenheit schriftlich zu 

fixieren, vielmehr bemüht er die Vergangenheit, um seinen Landsleuten ihre verlogene 

Gegenwart vor Augen zu führen. Er schreibt gegen eine gesellschaftliche 

                                                 
362 Heer, Hannes: Vom Verschwinden der Täter. S.190ff. 
363 „Im Fall von Zeit zu leben und Zeit zu sterben ist der Bezugspunkt die restaurative Adenauer-Ära. 
Remarque möchte nun zu einer Auseinandersetzung, einer Bewältigung der Vergangenheit des Dritten 
Reiches in der Bundesrepublik beitragen und gegen die Wiederholung eines verbrecherischen Krieges 
gegen die Sowjetunion anschreiben.“ Wagener, Hans: Erich Maria Remarque: Ein Autor, zwei 
Weltkriege. In: Von Böll bis Buchheim. S.111. 
364 Nienaber, Bernd: Remarque gegen die Restauration. Der Russland-Kriegsroman Zeit zu leben und Zeit 
zu sterben. In: Krieg und Literatur 1/1989 S.54. 



 136

Fehlentwicklung, die ihre Vergangenheit innerhalb von zehn Jahren umgedeutet und im 

Bewusstsein verklärt hat. 

Eine Zensur wurde in den fünfziger Jahren nur für die deutsche Ausgabe vorgenommen, 

in anderen europäischen Ländern beruhte die Übersetzung auf Remarques Original. 

Nach diesen Übersetzungen hat es 1989 eine Rückübersetzung ins Deutsche gegeben, so 

dass der Roman in seiner ursprünglichen Fassung mit 35-jähriger Verspätung auch im 

Deutschen wieder vorliegt. 

 

Remarque steigt in Russland in seinen Roman ein, wobei er feststellt, dass der Tod in 

Russland anders riecht als in Afrika. Damit ist das beherrschende Thema dieser Zeit 

angesprochen, um das es im Folgenden in makaberer Weise geht. Soldaten sind damit 

beschäftigt, Tote zu begraben, die im Frühjahr durch das Tauwetter nach und nach in 

verschiedenen Schichten vom schmelzenden Schnee freigegeben werden. Da das Dorf, 

in dem die Soldaten stationiert sind, im November, Dezember, Januar und April 

umkämpft worden ist, liegen sowohl deutsche als auch russische Soldaten in 

verschiedenen Schichten übereinander und die lebenden Soldaten nutzen diesen 

Umstand, um Wetten abzuschließen über die Nationalität der jeweils langsam 

auftauenden Soldaten. 

Bei den Dezembertoten fand man die Waffen, die zu den Januartoten gehört hatten. Die 
Gewehre und Handgranaten waren tiefer gesunken als die Körper; manchmal auch die 
Stahlhelme. [...] Bei einigen waren auch schon ein paar Glieder aufgetaut. Wenn man sie 
wegtrug, war der Körper noch steif; aber ein Arm mit einer Hand baumelte bereits und 
schlenkerte – als winke er, entsetzlich gleichgültig und fast obszön. Bei allen, wenn sie in 
der Sonne lagen, tauten die Augen zuerst. Sie verloren den gläsernen Schein, und die 
Pupillen wurden quallig. Das Eis in ihnen schmolz und lief langsam aus den Augen – als 
weinten sie.365  

 

Schonungslos beschreibt Remarque den Tod, der in einer derartigen Ballung vorkommt 

und für den Soldaten zum Alltag gehört, dass ihm nicht einmal mehr ansatzweise mit 

Respekt begegnet wird. Durch die Dialoge der Soldaten wird aus der eigentlich 

grausigen Szene, die Ekel provozieren könnte, eine ausgesprochen makabere, fast 

komische. Die Respektlosigkeit wird in der drauffolgenden Szene noch gesteigert, in 

der es um eine Erschießung von angeblichen Partisanen geht. „Jeder wußte, daß die vier 

Russen vielleicht Partisanen waren, vielleicht auch nicht – aber sie waren in aller Form 

verhört und verurteilt worden, ohne je eine wirkliche Chance gehabt zu haben.“366 

Remarque stellt die Wehrmacht als eine Organisation dar, in der zwar alles nach festen 

                                                 
365 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.12. 
366 Ebd. S.25. 



 137

Regeln geht, wie in diesem Fall das Verhör, aber nach Regeln und Gesetzen, die im 

Kern verbrecherisch sind und Mord rechtfertigen. Es wird nicht nur kein Zweifel daran 

gelassen, dass in vielen Fällen die Rechtfertigung ‚Partisanen’ vorgeschoben ist, 

sondern auch daran, dass jeder Bescheid weiß. Die Erschießung selbst wird ohne 

Gewissensbisse von den Soldaten durchgeführt. Die einzige Verzögerung wird dadurch 

verursacht, dass einem Soldaten auffällt, dass es einfacher sei, den lebenden Russen ihre 

Stiefel abzunehmen, da diese sie dann selbst ausziehen könnten. Die Szene gewinnt an 

Schrecken und Grauen, eben weil sie beides nicht besitzt. Gnadenlos handeln die 

Soldaten, völlig kalt beschreibt Remarque die Szene. „Graeber beschloß, auf den 

Russen am weitesten links zu schießen. Im Anfang hatte er in die Luft geschossen, 

wenn er zu einer Exekution kommandiert worden war, aber das war vorbei. Man tat 

denen, die erschossen wurden, keinen Gefallen damit.“367 Dabei geht es Graeber 

tatsächlich darum, nicht absichtlich grausam zu sein und den Gefangenen eine zweite 

Exekution durch absichtliches Vorbeischießen zu ersparen. Damit legt der Autor 

besonderes Gewicht auf die Tatsache, dass die ganze Erschießung an sich völlig pervers 

ist, da der gezielte, sichere Mord der beste Ausweg ist. Graeber ist der Ansicht, auf 

diese Weise am besten und aufrichtigsten zu handeln. Eine komplette Verweigerung 

dagegen kommt für keinen der Anwesenden in Betracht.  

Bei der Hauptfigur des Romans Ernst Graeber handelt es sich nicht um einen 

verblendeten Nazi. Er sieht, was um ihn herum geschieht. Zudem gibt es in seinem 

Umfeld andere Soldaten, die ihn auf verschiedene Sachverhalte aufmerksam machen,  

so z. B. auch auf die Bereitschaft der Wehrmacht, alles in Russland während des 

Rückzugs zu zerstören, was möglich ist. Graeber begreift, dass er seit langer Zeit nur 

noch Tod und Zerstörung wahrnimmt und freut sich paradoxerweise auf seinen Urlaub, 

weil er meint, in eine heile Welt nach Hause zu kommen. Stück für Stück lernt Graeber, 

die Realität um sich herum wahrzunehmen, was zwar anfangs noch sehr langsam geht, 

sich aber durch seinen Heimaturlaub langsam festigt. Zudem zeigt Remarque, wie 

schwer dieses Begreifen für jemanden ist, der im NS erzogen worden ist. 

Graeber schwieg eine Weile. Ich bin nicht besser als er, dachte er. Habe es auch 
weggeschoben und weggeschoben, solange ich konnte. „Sonderbar, wie man anfängt, 
andere zu verstehen, wenn einem selbst der Arsch auf Grundeis geht“, sagte er dann. 
„Wenn es einem gutgeht, kommt man nicht darauf, was?“368 

 

                                                 
367 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.27. 
368 Ebd. S.38. 



 138

Angesichts der Zerstörungen von deutscher Seite in Russland kommt Graeber der 

Verdacht, dass die Russen Ähnliches in Deutschland machen könnten, sollten sie denn 

bis zur Grenze vordringen. Es kommt zu Gesprächen zwischen Graeber und seinen 

Kameraden, die ausgesprochen deutlich werden und die Graeber anfangs versucht zu 

meiden, da er Angst hat, mit der Wahrheit konfrontiert zu werden.  

„[...] Der Krieg ist verloren, das wenigstens weißt du doch?“ „Nein.“ „Jeder General mit 
Verantwortung hätte ihn längst aufgegeben. Wir kämpfen hier für nichts.“ Er wiederholte 
es. „Für nichts. Nicht einmal für erträgliche Friedensbedingungen.“ Er hob eine Hand 
gegen den dunkler werdenden Horizont. „Mit uns verhandelt man nicht mehr. Wir haben 
gehaust wie Attila und Dschingis-Khan. Wir haben jeden Vertrag gebrochen und das 
menschliche Gesetz. [...]“369 

 

Von einem älteren Soldaten, dem Graeber vertraut, wird er an einen ehemaligen Lehrer 

verwiesen, den er während seines Heimatbesuchs aufsuchen soll. Gespräche mit dem 

Lehrer Pohlmann festigen die langsame Erkenntnis Graebers, mitschuldig zu sein. Er 

stellt Pohlmann die entscheidende Frage nach seiner Schuld: 

Wieweit werde ich zum Mitschuldigen, wenn ich weiß, daß der Krieg nicht nur verloren ist, 
sondern auch, daß wir ihn verlieren müssen, damit Sklaverei und Mord, 
Konzentrationslager, SS und SD, Massenausrottung und Unmenschlichkeit aufhören – 
wenn ich das weiß und in zwei Wochen wieder hinausgehe, um weiter dafür zu 
kämpfen?370 

 

Graeber kämpft weiter, nach seinem Urlaub fährt er als Soldat wieder an die Front und 

wird dort auch eingesetzt. Im vorletzten Kapitel wird ein Fronteinsatz beschrieben, der 

so auch aus einem Roman der Härte entstammen könnte. Graeber überlebt zwar diesen 

Kampf, stirbt aber kurze Zeit später an seiner Inkonsequenz. Er lässt vier Bauern, die 

unter dem Verdacht stehen, Partisanen zu sein, frei, bringt es aber nicht über sich, sich 

ihnen im Kampf gegen das von ihm selbst als verbrecherisch erkannte NS-System 

anzuschließen. Folgerichtig wird er von ihnen erschossen. Gerade in dieser letzten 

Szene hat es durch die Zensur die meisten Umdeutungen gegeben. 

 

5.1.3.1.1.  Änderungen in Remarques Aussage durch die Zensur 

Die Änderungen im letzten Kapitel sind derart gravierend, dass aus dem tragischen Held 

des Romans, der den Tod durch die Russen verdient und selbst als Sühne für sein 

Handeln angenommen hat, ein Soldat wird, der für einen Fehler mit dem Leben bezahlt. 

In der geänderten Fassung handelt es sich um wirkliche Partisanen, die Graeber falsch 

                                                 
369 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.49. 
370 Ebd. S.187. 



 139

eingeschätzt hat. Den SS-Mann Steinbrenner erschießt er nicht aus Berechnung, 

sondern aus Notwehr, wobei er auch gar keinen Grund mehr hätte, Steinbrenner zu 

erschießen, da dessen Biografie vollständig abgeändert wurde. Dabei ist gerade die 

Figur Steinbrenner interessant. Remarque beschreibt keinen Dummkopf, der aus 

sadistischen Gelüsten heraus handelt, sondern einen überzeugten Nationalsozialisten, 

der perfekt geformt ist, genauso, wie sich die Partei ihre ‚Germanen’ vorgestellt hat. 

„Steinbrenner war das vollkommene Produkt der Partei. Er war vollkommen gesund, 

vollkommen durchtrainiert, vollkommen ohne eigene Gedanken und vollkommen 

inhuman.“371 In der zensierten Fassung existiert dieser Charakter nicht. Die 

systematischen Verbrechen der SS bleiben so unter Verschluss, ebenso wird das Thema 

‚Juden in der Wehrmacht’ gestrichen. Der Vierteljude Hirschland wird zum Arier 

Hirschmann, die von Remarque angekreidete antisemitische Hetze innerhalb der 

Wehrmacht kann auf diese Weise vergessen werden. Eine weitere Änderung ergibt sich 

aus dem politischen Kontext der fünfziger Jahre. Der Kommunist Immermann, der seine 

Kameraden immer wieder auf den Charakter des Russlandfeldzugs aufmerksam macht, 

wird zum Sozialdemokraten. Im Zeitalter des Kalten Krieges konnte ein Kommunist 

keinesfalls als positive Figur auftreten. Die Auffassung, im Kampf gegen den 

Kommunismus richtig gehandelt zu haben, durfte nicht angezweifelt werden. 

Ein Roman, der sich dagegen perfekt nach den Bedürfnissen der Nachkriegsgesellschaft 

richtete und sämtliche Vorgaben bediente, war Die unsichtbare Flagge von Peter 

Bamm. 

 

5.1.4. Die Wehrmacht als Vorbild 

5.1.4.1. Peter Bamm: Die unsichtbare Flagge 

Mit diesem Werk hatten die Deutschen ihren Bestseller gefunden, zumal es sich beim 

Autor nicht um einen ehemaligen Soldaten, sondern um einen Arzt der Wehrmacht 

handelte. Als Arzt an der Ostfront war Peter Bamm nicht darauf angewiesen, Unschuld 

zu beteuern oder seine Opferzugehörigkeit herauszustreichen, als Arzt stand er – in 

seinen Augen und in denen der Leser – ganz eindeutig auf der richtigen Seite. Diese 

Überzeugung bringt er mehrfach zum Ausdruck, wenn er beispielsweise darauf 

hinweist, dass der Großteil der Wehrmacht nicht nur gegen die Rote Armee kämpft, 

sondern auch gegen „die Anderen“, gegen die nationalsozialistische Führung. Nach 

                                                 
371 Remarque, Erich-Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. S.372. 



 140

Peter Bamms Ansicht war seine Arbeit anderen Gesetzen unterworfen, nicht denen der 

Nazis. Bereits im Titel des Romans und damit beherrschend für seine Gesamtaussage, 

gibt er seiner Grundüberzeugung Ausdruck: Er habe niemals unter dem Hakenkreuz 

gearbeitet, vielmehr diente sein Anliegen der Menschlichkeit. „Über dem kleinen Zelt 

[...] wehte eine unsichtbare Flagge, die Flagge der Humanitas.“372 

Peter Bamm berichtet zunächst ausführlich über seine Arbeit als Chirurg, verschiedene 

Kriegsverletzungen, deren Behandlung, Arbeitsbedingungen sowie seine verschiedenen 

Helfer. Als Arzt ist er während des gesamten Russlandfeldzuges anwesend, erst beim 

Vormarsch, dann ist er über längere Zeit auf der Krim stationiert und schließlich erlebt 

er den Rückzug, der mit einer Flucht auf einem Schiff von der Halbinsel Hela nach 

Kopenhagen endet. Der Leser gewinnt den Eindruck, dass Bamm weniger den Zweiten 

Weltkrieg als vielmehr ein großes Abenteuer schildert. Schwierige oder gefährliche 

Situationen meistert er dadurch, dass er die politische Führung nicht allzu ernst nimmt. 

So werden Befehle umgangen, weil sie der falschen Seite dienen und nicht der 

Humanitas. Peter Bamm unterscheidet ganz klar zwischen der Wehrmacht und der 

nationalsozialistischen Führung. Innerhalb seiner Truppe gibt es folglich auch keine 

Nazis. „Von den Anderen ließ sich auf dieser exponierten Halbinsel kaum jemand 

blicken. Wenigstens im kleinen Kreis konnte man immer noch sagen, was man dachte. 

Wir lebten gewissermaßen außerhalb des primitiven Reiches.“373 Mit Erstaunen und 

Entsetzen wird später ein Parteimitglied registriert. „Einer, der ein Jahr lang bei dem 

Major Truppenarzt gewesen war und ihm viel zu verdanken hatte, weigerte sich, an dem 

Begräbnis teilzunehmen. Er gehörte – plötzlich erfuhr man es – zu den Anderen.“374 

Nationalsozialisten treten im Bericht Bamms nicht in Erscheinung, die Wehrmacht 

besteht ausschließlich aus anständigen Soldaten, die nicht für die nationalsozialistische 

Führung, sondern für Deutschland kämpfen. So stellt Bamm die Behauptung auf, die 

Soldaten hätten gegenüber der NS-Führung keinen Gehorsam gezeigt. 

Der primitive Mann an der Spitze, dem diese Fairneß zugute kam, hatte von der 
preußischen Disziplin eine Vorstellung wie ein Zauberer im Kongo von der medizinischen 
Wissenschaft. Er begriff nicht, dass die in der Katastrophe gegebenen Befehle, die 
unmöglich Erscheinendes möglich gemacht hatten, nicht deshalb ausgeführt worden waren, 
weil „es befohlen war“. Sie waren ausgeführt worden aus einer Haltung der Freiwilligkeit 
und der Bereitwilligkeit heraus. [...] Befehle dieser Art wurden von nun an als das 
empfunden, was sie waren, als Ausfluß eines blöden Sinnes – als Blödsinn. Sie wurden 
nicht mehr ernst genommen.375 

 

                                                 
372 Bamm, Peter: Die unsichtbare Flagge. (1952). München 1976. S.19. 
373 Ebd. S.199. 
374 Ebd. S.78. 
375 Ebd. S.123 ff. 



 141

Der Name Hitler taucht im Bericht Bamms an keiner Stelle auf, es geht grundsätzlich 

nur um den ‚primitiven Mann an der Spitze’. Damit wird der Graben zwischen  NS-

Führung und Wehrmacht noch größer, da es sich bei Hitler um eine lächerliche Person 

handelt, die nur jemand ernst nehmen kann, der ebenso primitiv ist. Aus diesem Grund 

werden auch seine Befehle als lächerlich und falsch erkannt und konsequent nicht 

befolgt. „Unser Talent, Befehle, die offenbar unsinnig waren, nicht auszuführen, wuchs 

[] im Laufe des Krieges in Russland beträchtlich. Es wimmelte sozusagen von 

Homburgischen Prinzen.“376 Bamm versucht auf diese Weise, Wehrmachtssoldaten 

gegen Verbrechen zu verteidigen und sie von jeglicher Mitschuld freizusprechen. 

Paradoxerweise untergräbt er damit das vielfach verwendete Nachkriegsargument, man 

habe ausschließlich auf Befehl gehandelt und sei deshalb für Verbrechen nicht 

verantwortlich.377 Bamm beschreibt einen Soldaten der Wehrmacht, der 

Handlungsspielraum hat und diesen auch nutzt. Dieser Handlungsspielraum wird 

genutzt im Kampf gegen ‚die Anderen’. „Es war eine Kriegslist, eine List in dem 

anderen Krieg, den wir führten, in dem Krieg gegen die Anderen.“378 Diesen Krieg führt 

sein gesamtes Umfeld, so dass Bamm nie Probleme hat, Helfer zu finden, wenn er 

Befehle umgehen will. „Fabricius war ein Mann von Geist und Witz, ein Taktiker von 

bedeutendem Können, ein erbitterter Feind der Anderen, kurz ein Gentleman.“379 Bamm 

teilt nicht nur zwischen NS und Nicht-NS, er schreibt auch jeder Seite bestimmte 

Attribute zu. So fallen die anderen durch primitives Verhalten auf, während die Seite, 

die er selbst vertritt, sich durch Bildung, Geist und Witz auszeichnet. Bamms Schwarz-

Weiß-Malerei macht eine Identifizierung für den Leser leicht, Nazis gelten als 

Verbrecher, die jeder ‚normale’ Mensch meidet.  

Nach dem Frankreichfeldzug waren die Anderen von der Bildfläche fast verschwunden 
gewesen. Aber sie lauerten im Hintergrund. Ein zu allem entschlossener Verbrecher ist 
einem anständigen Mann, der an Spielregeln glaubt, immer überlegen. Was die Anderen 
„der Führer“ nannten, war eine von ihnen selbst erfundene Figur, die mit der Person, die 
diese Rolle spielte, nicht viel gemein hatte.380 

 

Dadurch dass Bamm diese Unterscheidung zwischen den einen und den anderen 

vornimmt und die anderen als entschlossene Verbrecher darstellt, verharmlost er den 

                                                 
376 Bamm, Peter: Die unsichtbare Flagge. S.51. 
377 Bamm bedient sich dabei einer Argumentationsstruktur, mit der er nicht alleine dasteht, wie Jan 
Philipp Reemtsma herausstreicht: „Viele dieser Männer haben mit dem Soldateneid des Gehorsams Spott 
getrieben. Wenn es ihrer Verteidigung zweckdienlich ist, so sagen sie, sie hätten gehorchen müssen; hält 
man ihnen Hitlers brutale Verbrechen vor, deren allgemeine Kenntnis ihnen nachweisbar wurde, so sagen 
sie, sie hätten den Gehorsam verweigert.“ Krieg ist ein Gesellschaftszustand. S.12. 
378 Bamm, Peter: Die unsichtbare Flagge. S.150. 
379 Ebd. S.151. 
380 Ebd. S.76. 



 142

Nationalsozialismus. Dass sich ein Großteil durch einfaches Mitläufertum schuldig 

gemacht hatte, wird in dieser Interpretation übersehen. 

In Bamms Darstellung ist kein Raum für Verbrechen. Nicht nur, dass keiner der 

Soldaten an Verbrechen beteiligt gewesen ist, Bamm geht soweit zu behaupten, dass die 

Wehrmacht aktiv der russischen Bevölkerung geholfen habe. Der Film Schindlers Liste 

von 1993 überraschte die Deutschen, indem er eine Lüge zerstörte: Der ‚normale’ 

Deutsche habe zur Zeit des NS keinen Handlungsspielraum gehabt und sich an Befehle 

halten müssen. Bamm ist gar nicht darauf angewiesen, sich und andere Soldaten 

verteidigen zu müssen, er ignoriert den Vernichtungskrieg einfach. Die von ihm 

geschilderten Soldaten haben diesen Handlungsspielraum und nutzen ihn, indem sie 

sich vorbildlich um die Zivilbevölkerung kümmern. 

 

So besteht das Feindbild in Bamms Bericht aus Nationalsozialisten. Gegen Russen wird 

zwar aktiv gekämpft, trotzdem hat Bamm das Gefühl, „mit den Russen befreundet zu 

sein“381. Sein Kampf gilt dem System der Sowjets. Aus diesem Grund hilft er der 

Zivilbevölkerung, indem er Beutegut an Privatpersonen aufteilt. Bamm setzt sich an 

keiner Stelle mit Plünderungen auseinander, es gibt sie in seinem Bericht nicht.  

Die Erfahrung hatte gezeigt, daß, wenn man die Bauern gut behandelte und die Eier und die 
Hühner kaufte oder im Tauschhandel erwarb, die Quelle immer reichlich floß. Übrigens 
wohnten die Soldaten bei den Bauern im Quartier. Es war bei uns Brauch geworden, unsere 
Pferde für die Ernte zur Verfügung zu stellen. Die meisten Fahrer waren selber Bauern. Sie 
fanden es viel unterhaltender, bei der Ente zu schwitzen als beim Exerzieren. Man vertrug 
sich vortrefflich miteinander.382 

 

Bamm beschreibt verschiedene große gemeinsame Tafeln, auf denen es immer genug zu 

essen gibt. Durch Plünderungen der Zivilbevölkerung wäre das möglich gewesen.383 

Stattdessen beschreibt Bamm, dass seine Kompanie zusätzlich die russische 

Bevölkerung mit Nahrung versorgt.  

Dann traten die Bauern mit der Bitte an uns heran, das Weizendeputat für den Winter 
auszuteilen. Der Bauer denkt in Jahreszeiten. Sie befürchteten, daß in der allgemeinen 
Unordnung vergessen werden könnte, an ihren Hunger zu denken. Unter den Sowjets hatten 
ihnen je Mitglied der Familie sieben Pud Weizen zugestanden. Wir waren damals noch der 
Meinung, daß wir die Befreier des Landes seien. So gaben wir je Mitglied der Familie 
fünfzehn Pud Weizen aus.384 

 

                                                 
381 Bamm, Peter: Die unsichtbare Flagge. S.170. 
382 Ebd. S.230. 
383 Der Vernichtungskrieg war darauf ausgelegt, die gegnerische Bevölkerung zu vernichten. Es gehörte 
zum Plan, die Bevölkerung eben nicht mit Essen zu versorgen, sondern – indem man die Soldaten 
schlecht versorgte und sie auf diese Weise zwang, sich an Ort und Stelle zu bedienen – ihnen im 
Gegenteil die Nahrung zu entwenden. 
384 Bamm, Peter: Die unsichtbare Flagge. S.69. 



 143

Immer wieder unterstreicht Bamm seine Arbeit unter der Flagge der Humanitas. Völlig 

selbstverständlich ist es daher für ihn auch, russische Soldaten zu verarzten. 

 

Peter Bamm beschreibt einen Krieg, der so nie stattgefunden hat. Die Soldaten, die aus 

seinem Bericht hervorgehen, kämpfen anständig und im Glauben an eine gerechte 

Sache.  Ihr vielfach sinnloses Sterben, liegt in den Fehlern der Kriegsführung begründet. 

Bamm gehört als Arzt einer Kompanie an, die einen Krieg gegen die eigene Regierung 

und gegen das Unrecht führt.  

Die unsichtbare Flagge ist ein Welterfolg geworden und hat genau das geschafft, was 

Remarque mit seinem Werk zu verhindern versucht hatte: den Durchbruch der Legende 

von der ‚sauberen Wehrmacht’.385 

 

 

5.2. Zeitgenössische Literatur der BRD zur Ausstellung „Vernichtungskrieg. 

Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“ 

Die Ausstellung des Hamburger Instituts für Sozialforschung von 1995 gab den 

entscheidenden Anstoß für ein Umdenken und eine neue Sichtweise auf die deutsche 

Vergangenheit. Jan Philipp Reemtsma nennt in diesem Zusammenhang auch Daniel 

Goldhagens Hitlers willige Vollstrecker sowie die Veröffentlichung der Tagebücher 

Victor Klemperers, die ebenfalls entscheidend zu einem Paradigmenwechsel 

beigetragen haben.386 Wegbereitend erwies sich ebenfalls der Wegfall des Ostblocks 

und damit eines Feindbildes, das die Annahme der eigenen Schuld über vierzig Jahre 

hinweg blockiert hatte. Iring Fletcher wies auf diesen Umstand bei seiner 

Eröffnungsrede der Ausstellung in Potsdam hin:  

Nein, wir verdanken es dem Kalten Krieg, dass nie in ähnlicher Klarheit wie über den 
Judenmord über das geredet wurde, was den slawischen Völkern angetan wurde. Und nun, 
da niemand mehr behaupten kann, damit spielte man den Kommunisten in die Hände, muß 
es getan werden.387 

 

Oliver von Wrochem benennt diesen Punkt in seinem Vorwort zu Der Krieg in der 

Nachkriegszeit ebenfalls und geht auf die deutsch-deutsche Einigung ein, durch die ein 

Perspektivenwechsel obsolet wurde, „da nun Menschen, die in West und Ost nicht 

                                                 
385 Vgl. Heer, Hannes: Vom Verschwinden der Täter. Der Vernichtungskrieg fand statt, aber keiner war 
dabei. S.197. 
386 Reemtsma, Jan Philipp: Was man plant, und was daraus wird. S.280. Vgl. auch Hannes Heer: Vom 
Verschwinden der Täter. S.8. 
387 Fletcher, Iring: Eröffnungsrede in Potsdam. Krieg ist ein Gesellschaftszustand. S.38. 



 144

zuletzt auch durch zwei sehr unterschiedliche ‚Vergangenheits-’ und 

‚erinnerungspolitische’ Strategien und Bildungssysteme geprägt worden waren, sich 

verständigen mußten.“388 

Seit die Ausstellung über die Wehrmacht in Deutschland für Aufsehen sorgte und die 

öffentliche Meinung so entscheidend veränderte, aber auch spaltete, gibt es einige neue 

Romane, die sich direkt mit der Ausstellung auseinandersetzen. Die Autoren entwerfen 

größtenteils ein entgegengesetztes Bild zur Ausstellung. Es werden die individuellen 

Schicksale von Vätern bzw. Großvätern aufgezeichnet, um der pauschalen Verurteilung 

entgegenzuwirken, allerdings nicht um diese grundsätzlich in Frage zu stellen.  

Der Journalist Stefan Schmitz geht in seinem Nachwort zu Willy Peter Reeses Mir 

selber seltsam fremd dezidiert auf eben diese Schwierigkeit ein, Schicksale junger 

deutscher Soldaten nachzuvollziehen und zu beurteilen.  

[Reeses Buch] zeigt das Leid derjenigen, die losgeschickt werden, um anderen Leid 
zuzufügen. Als Reese und seine Kameraden Russland überfallen, haben sie kalte Füße und 
werden von Läusen geplagt – ist das jedoch relevant angesichts der Dimension der 
nationalsozialistischen Verbrechen? Reese, der bei vielem mitmacht und sich nicht 
auflehnt, freut sich über die von der Mutter geschickten Spekulatius. Trägt das zum 
Verständnis des Krieges bei oder ist es eine Verhöhnung der Opfer?389  
 

Reese macht seine Aufzeichnungen während des Krieges und beschreibt sein Umfeld 

ausgesprochen drastisch. Damit treten die selbst erlebten Grausamkeiten, Verletzungen 

und Erfrierungen in einen Kontrast zur eigenen Schuld. Ulla Hahn arbeitet auf die 

gleiche Weise. Ihr Protagonist erzählt vom Krieg und mit Vorliebe von eigenem Leid, 

das die Schuld abschließend aufwiegt, wenn nicht sogar übertrifft. Beide Werke lassen 

sich von daher, zumindest passagenweise – auch wenn sie sich von der Sprache deutlich 

unterscheiden – zu den Romanen der Härte zählen.  

Der Roman von Bernhard Schlink war in die Kritik geraten, weil er das persönliche 

Schicksal einer Täterin in den Vordergrund gestellt hat. Eben diese Frage stellt sich und 

wird in der neuen Literatur zur Wehrmachtsausstellung fast durchgängig thematisiert. 

Inwieweit dürfen diese Täter humane Regungen zeigen, ohne dabei ihre Täterschaft zu 

entschuldigen und in Schutz zu nehmen? Dürfen Täter dem Leser sympathisch 

erscheinen? Ganz besonders im Bereich des Bombenkrieges innerhalb Deutschlands ist 

von Sebald Authentizität gefordert worden, d. h. eine möglichst realistische Darstellung 

der Zerstörung. Die von Wehrmachtssoldaten erlebte Katastrophe ist bereits ausführlich 

in den fünfziger Jahren thematisiert worden. Trotzdem trifft sie auch sechzig Jahre nach 

                                                 
388 Wrochem von, Oliver: Der Krieg in der Nachkriegszeit. S.9. 
389 Schmitz, Stefan: „Wir wohnten im Verfall der Seele.“ Vom Umgang mit Leid und Schuld.  Nachwort 
zu Willi Peter Reese: Mir selber seltsam fremd. Berlin: 2004. S.255. 



 145

Kriegsende den Geschmack des Publikums, wie gerade aus der Neuauflage der 

Stalinorgel ersichtlich wird. Allerdings stehen die Werke gegenwärtig in einem anderen 

Kontext. Die harte Darstellungsweise gibt dem persönlichen Schicksal ein neues 

Gewicht und schwächt den Hinweis auf die allgemeine deutsche Täterschaft ab. 

Schmitz argumentiert in seinem Nachwort zu den Aufzeichnungen Reeses, dass es sich 

bei seinen Darstellungen um ein ausgewogenes Maß handele und Reese neben eigenem 

Leid an keiner Stelle den eigentlichen Charakter des Russlandfeldzuges aus den Augen 

verliere.390 In der Tat kommt in Reeses Bericht etwas sehr Wesentliches zum Ausdruck, 

nämlich dass er um Kriegsverbrechen aus den eigenen Reihen weiß, was im Gegensatz 

zu dem steht, was nach dem Krieg vorherrschende öffentliche Meinung ist. 

Reese weiß von Anfang an um seine Schuld, hasst den Krieg und das Regime, für das er 

kämpft, und ist trotz allem unfähig, sich dagegen zur Wehr zu setzen. Er versucht im 

Gegenteil viel mehr, sich diese Welt durch innere Distanz erträglich zu machen, die in 

seinen Aufzeichnungen zum Ausdruck kommt, und, wenn das nicht funktioniert, durch 

Alkohol.  

 
 

5.2.1. Willi Peter Reese: Mir selber seltsam fremd 

Reese schreibt seine Erlebnisse direkt auf, ohne zeitliche Verzögerung. Einerseits 

dienen ihm diese Aufzeichnungen dazu, das Erlebte besser verarbeiten zu können, 

andererseits ist ihm bereits während des Krieges daran gelegen, seine Aufzeichnungen 

zu veröffentlichen um den Deutschen ein Bild des Krieges zu vermitteln. Aus diesem 

Grund notiert er nicht alle Erlebnisse, sondern zensiert und lässt Dinge, bei denen es 

sich seiner Meinung nach um Belanglosigkeiten handelt, weg.391 Reese fällt 1944. Ein 

Großteil seiner Manuskripte bleibt erhalten, da er sie immer wieder nach Deutschland 

an seine Eltern schickt und dort, während eines Heimaturlaubs, bearbeitet. Erst sechzig 

Jahre nach seinem Tod findet sich ein Verlag, der die Erlebnisse Reeses veröffentlicht. 

Im Vergleich zu den Kriegsromanen der unmittelbaren Nachkriegszeit und denen der 

Gegenwart erscheint es nur natürlich, dass Reeses Werk erst 2004 einen Verleger findet. 

Ist doch gerade sein Umgang mit der Realität und seine ungeschönte Sicht auf 

Verbrechen im Osten erst seit einigen Jahren in dieser Form mit dem kollektiven 

Gedächtnis in Einklang zu bringen. Reese schildert unverblümt Ausplünderungen der 

Zivilbevölkerung, Kriegsverbrechen an russischen Gefangenen sowie Alkoholexzesse, 
                                                 
390 Vgl. Schmitz, Stefan: „Wir wohnten im Verfall der Seele“. S.256. 
391 Stefan Schmitz geht in seinem Nachwort auf die Entstehungsgeschichte des Buches ein. 



 146

um die eigene Schuld und das Erlebte zumindest zeitweise an den Rand drängen zu 

können. 

Kameradschaft kommt vor allem als Zweckgemeinschaft vor. Tapferkeit als eine Art 
Übersprungshaltung der vom ewigen Warten zermürbten Soldaten. Mitgefühl mit dem 
Feind bleibt begrenzt auf wenige Ausnahmesituationen. Allein diese Darstellung des 
Alltags in der Wehrmacht birgt noch sechzig Jahre nach Kriegsende Stoff für kontroverse 
Debatten.392 

 

Besonders auffallend an Reeses Aufzeichnungen sind die Härte und eigene Distanz, mit 

denen er Verbrechen und Schuld völlig ungeschminkt dem Leser präsentiert:  

Aber die Mittagssuppe genügte bei diesen Strapazen nicht. So nahmen wir den Frauen und 
Kindern das letzte Stück Brot, ließen uns Hühner und Gänse zubereiten, steckten ihre 
geringen Vorräte an Butter und Schmalz zu uns, beluden unsere Fahrzeuge mit Speckseiten 
und Mehl aus den Vorratsbunkern, tranken die überfette Milch und kochten und brieten in 
ihren Öfen, Honig raubten wir in den Kollektivhöfen, Eier fanden wir immer wieder, und 
Tränen, Flehen und Flüche störten uns nicht. Wir waren die Sieger, der Krieg entschuldigte 
den Raub, forderte die Grausamkeit, und der Selbsterhaltungstrieb befragte das Gewissen 
nicht. Frauen und Kinder mußten uns Wasser holen, die Pferde tränken, das Feuer 
bewachen und Kartoffeln schälen. Ihr Stroh verschwendeten wir für unsere Pferde und 
unsere Nachlager, vertrieben sie von ihren Betten und schliefen auf ihren Öfen.393 

 

Reese versucht nicht, irgendetwas zu vertuschen. Ein Weglassen des „sch“ in 

„verschwendeten“ hätte sehr einfach, aber effektiv diese Tatsache weniger barbarisch 

dargestellt und damit nicht unwahr gemacht. Reese weist an diversen weiteren Stellen 

auf die Verschwendung der gestohlenen Lebensmittel hin – „Wir forschten doch noch in 

jedem Winkel, wenn wir nachher auch das Genommene verkommen ließen.“394 –, ohne  

zu verheimlichen, dass das, was für die Bevölkerung daraus folgt, für die Soldaten 

belanglos ist.395 Reese beschreibt Häuser von Bauern, die plötzlich in Flammen 

aufgehen sowie brennende Dörfer. Teilweise werden diese Tatsachen emotionslos 

berichtet, an anderen Stellen kommt die Verzweiflung über das eigene Handeln zum 

Vorschein. So fasst er die eigenen Eindrücke zusammen:  

Geerntete Felder im Sturm, Rauchwolken am Horizont. Russland wurde zu einer 
entvölkerten rauchenden, brennenden trümmerbedeckten Wüste und der Krieg hinter der 
Front bedrückte mich noch mehr, weil er die Wehrlosen traf. Auch ich war schuldig an 
dieser Verwüstung und allem Leid, das sie den Menschen brachte, schuldig wie alle 
Namenlosen und Geopferten, wie alle Soldaten.396 

 

Reese thematisiert die Schuld aller Soldaten und weist gleichzeitig auf die verzweifelte 

Lage hin, in der sich ebenfalls alle Soldaten befinden. Sie werden geopfert wie ein 

Nichts, die meisten sterben namenlos. Reese beschreibt diverse Szenen mit einer 

                                                 
392 Schmitz, Stefan: „Wir wohnten im Verfall der Seele.“ S.257.  
393 Reese, Willy Peter: Mir selber seltsam fremd. S.62. 
394 Ebd. S.64. 
395 Vgl. Ebd. S.63. 
396 Ebd. S.196. 



 147

Brutalität, die an Ledigs Die Stalinorgel erinnert, im Gegensatz zu Ledig weist Reese 

aber dezidiert auf die begangenen Verbrechen der Wehrmacht hin. „Jeder Befehl sagte 

uns, daß wir im besiegten Land waren und die Herren der Welt.“397 Reese handelt 

danach, kann aber trotzdem seine Schuld sehen und diese auch benennen: „Wir prahlten 

mit dem, was wir erobert hatten und mit dem Eindruck, den eine Pistole auf ein 

wehrloses Weib gemacht hatte, das bloß eine Russin war.“398 Im letzten Teil dieser 

Aussage schwingt Ironie mit, die an verschiedenen Stellen in Reeses Bekenntnis zum 

Ausdruck kommt. Das eigene Gefühl, als ‚Herrenmensch’ in einem fremden Land zu 

sein und es zu unterwerfen, wird von ihm selbst gleichzeitig ironisch betrachtet, 

wodurch fast so etwas wie Abscheu oder Ekel vor dem eigenen Verhalten 

hervorzutreten scheint. Reese liefert ein sehr breites Bild seiner Kriegserlebnisse. Neben 

den begangenen Verbrechen beschreibt er auch das Leiden der Soldaten, die nicht nur 

unter physischen Problemen zu leiden haben, sondern auch unter dem enormen 

psychischen Druck, unter dem sie permanent stehen. Seitenweise lässt sich Reese daher 

über Alkoholexzesse aus, die das Leben für den Moment erträglich machen, das Leiden 

der Bevölkerung dagegen noch steigern. „Ich breche unter dieser Schuld zusammen – 

und saufe!“399 

Wir sangen bei Rotwein und Likören, Wodka und Rum, stürzten uns wie Todgeweihte in 
den Rausch, tranken und tanzten, sprachen von Wissenschaften und Erotik mit betrunkenen 
Stimmen, schwankten an den Wagen vorbei, saßen ums Lagerfeuer draußen, wurden von 
billigen Spirituosen und übermäßigem Fettgenuß krank und feierten doch weiter, hielten 
groteske Reden über Krieg und Frieden, wurden melancholisch, teilten uns Liebeskummer 
und Heimweh mit, lachten wieder und tranken weiter, jauchzten, tobten über die Geleise, 
tanzten in den Wagen und schoßen in die Nacht hinein, ließen eine gefangene Russin 
Nackttänze aufführen und bestrichen ihr die Brüste mit Stiefelfett, machten sie so 
betrunken, wie wir selber waren und wurden erst nüchtern, als wir nach fünf Tagen Gomel 
erreichten.400 
 

 

Reese beschreibt nicht nur, sondern versucht literarisch Ausdruck in seinen Bericht zu 

bringen, indem er die Interpunktion so gebraucht, dass die fünftägige Fahrt als einziger 

großer Rausch erscheint. Es gibt innerhalb dieser Darstellung keinen Punkt, keine 

Atempause. Unter dem Alkoholschleier rast die Zeit, eigenes Handeln wird undeutlich, 

Verbrechen werden belanglos, aber auch das eigene Leben verliert an Wert. „Wir lagen 

auf den Pritschen, sangen Lieder in allen Sprachen und betranken uns Nacht für Nacht. 

So vergaßen wir unsere Sorgen und das Leben. Es war nur noch ein müdes Wegwerfen 

                                                 
397 Ebd. S.64. 
398 Reese, Willy Peter: Mir selber seltsam fremd. S.64. 
399 Schmitz, Stefan: Vorwort zu „Mir selber seltsam fremd“. S.9. 
400 Reese, Willy Peter: Mir selber seltsam fremd. S.197. 



 148

wert.“401 An anderer Stelle vermerkt er: „Wir sangen und wanderten in einer frischen 

Lebenslust aus Sekt und Rum und nahmen die kommenden Abenteuer mit jener 

Gelassenheit hin, die der Weingeist erzeugte.“402 Reese geht ausführlich auf die 

Gefahren für das eigene Leben ein, die sich gerade im Winter verheerend auf das 

Dasein auswirken, da eisige Kälte sowie mangelhafte Winterausrüstung zu einem 

weiteren Feind werden. „Manchen hing das schwarze Fleisch in Fetzen von den Füßen. 

Es wurde weggeschnitten. Die Knochen lagen bloß, aber sie mußten, die Füße mit 

Lappen und Säcken umwickelt, weiter Posten stehen und kämpfen.“403 Angesichts 

derartiger Bilder werden andere, völlig abwegige, nachvollziehbar:  

Ein Soldat hatte keine Filzstiefel mehr gefunden, die ausgezeichnet gegen die Kälte 
schützten, und fand erst am nächsten Tag einen steifgefrorenen Toten der Roten Armee. 
Vergeblich zerrte er an dessen Beinen. Er nahm eine Axt und schlug dem Leichnam beide 
Unterschenkel ab. Fleischsplitter flogen. Er nahm die Stümpfe unter den Arm und stellte sie 
neben unser Mittagessen in den Ofen. Als die Kartoffeln kochten, waren auch die Beine 
aufgetaut, und er zog sich die blutigen Filzstiefel an.404

 

 

Der würdelose Umgang mit einem toten Russen ist also nicht nur auf 

nationalsozialistische Propaganda zurückzuführen, sondern ganz eindeutig auch auf die 

eigene Notsituation, die es einem Soldaten nicht ermöglicht, in solchen Dimensionen zu 

denken, sondern ihn zwingt, die eigenen Füße in den Vordergrund zu stellen.  

Wir froren wieder, doch für Winterkleidung wurde nicht gesorgt. Was wir an Wollsachen 
fanden, gehörte uns. Tücher, Schals, Pullover, Hemden und vor allem Handschuhe nahmen 
wir bei jeder Gelegenheit mit. Stiefel zogen wir den Greisen und Frauen auf der Straße aus, 
wenn unsere schlecht wurden.405 

 

Durch Reeses Beschreibungen wird deutlich, wie sehr das eigene Überleben in den 

Mittelpunkt gerückt ist, was jeden Soldaten unbarmherzig gegenüber jedem nächsten 

macht. Folglich fehlt bei Reese jeglicher Hinweis auf Kameradschaft untereinander. Das 

allerdings kann auch darauf hindeuten, dass sie zwar existierte, von Reese aber als 

unwichtig erachtet wurde und seiner eigenen Zensur zum Opfer fiel. Schmitz verweist 

darauf, dass Reese nur notierte, was ihm persönlich wichtig erschien. Stefan Schmitz 

präsentiert einen Soldaten, der sieht, was in einem fremden Land passiert, der das 

eigene Verhalten bewusst erkennt und wahrnimmt, wer ihn wie manipuliert. Eine 

Anklage gegen die eigene Regierung findet sich an verschiedenen Stellen, ganz deutlich 

kommt sie aber dann zum Ausdruck, wenn der Rückzug beschrieben wird.  

                                                 
401 Reese, Willy Peter: Mir selber seltsam fremd. S.206. 
402 Ebd. 
403 Ebd. S.83. 
404 Ebd. S.85 ff. 
405 Ebd. S.63 ff. 



 149

Der Durst quälte uns. Seit Tagen hatten wir kaum etwas getrunken. Doch als wir nun in die 
Brunnen starrten und schon die Eimer bereit hielten, erblickten wir eine schmutzige 
Schlammflut, worauf fauliges Holz und Stechapfelbüsche schwammen. Andere Brunnen 
waren gesprengt, die letzten von Minen gesperrt. Tränen von Elend und Wut traten uns in 
die Augen. Was den Vormarsch der Russen erschweren sollte, wurde uns zur unnötigen 
Qual.406 

 

Den Soldaten wird deutlich, dass sie ihre Funktion erfüllt haben und in den Augen der 

deutschen Führung ebenso entbehrlich sind wie die ‚Untermenschen’, gegen die sie 

gekämpft haben. Reeses anfängliche Erkenntnis, zur Seite der Herrenmenschen zu 

gehören, passt nicht mehr mit dem überein, was sie hier erfahren. Der 

Vernichtungsfeldzug richtet sich gegen die eigenen Leute. Willy Peter Reese erfasst 

viele Seiten des Russlandfeldzugs und beschreibt sie meistens emotionslos und 

distanziert. Er liefert keine typische Sichtweise seiner Erlebnisse. Stefan Schmitz geht 

auf diesen Umstand im Vorwort ein:  

Willy Reese ist nicht der typische „kleine Mann“. Er ist hoch gebildet, ein fanatischer 
Leser. Sich selbst sieht er als Dichter und träumt vom Leben in einem freien Deutschland. 
Aber seine Kriegserfahrung ist die des normalen Wehrpflichtigen.407 

 

 

5.2.2. Antworten zur ‚Wehrmachtsausstellung’ 

Willy Peter Reeses Kriegstagebuch ist erst mit einem Abstand von sechzig Jahren zum 

Kriegsende veröffentlicht worden, quasi als Antwort bzw. als Beitrag zur Ausstellung 

über die Verbrechen der Wehrmacht. In diesem Kontext ist die Veröffentlichung des 

Werkes zu sehen.  

Ulla Hahn und Arno Surminski beziehen sich auch inhaltlich auf die Hamburger 

Ausstellung: Ihre Protagonisten fühlen sich durch die Ausstellung animiert, das Leben 

ihrer Väter auf ihre Wehrmachtsvergangenheit hin zu untersuchen. Im Gegensatz zu den 

Romanen der fünfziger Jahre, die größtenteils auf dem stereotypen Bild des deutschen 

Landsers als Opfer des Krieges aufbauen – Remarque bildet hier eine ganz 

entscheidende Ausnahme –, ist die Voraussetzung für die zeitgenössischen Romane eine 

andere. Arno Surminski, Ulla Hahn, Uwe Timm, Thomas Medicus reagieren sämtlich 

auf die Aussagen der Wehrmachtsausstellung und gehen in ihrer Grundannahme davon 

aus, dass Wehrmachtsangehörige als Täter gewirkt haben. Sowohl Rebeka Rosen (Arno 

Surminski: Vaterland ohne Väter) hat dieses Bild vor Augen, bevor sie sich mit dem 

Leben ihres Vaters auseinandersetzt, als auch Katja Wild (Ulla Hahn: Unscharfe 

                                                 
406 Reese, Willy Peter: Mir selber seltsam fremd. S.172. 
407 Schmitz, Stefan: Vorwort zu „Mir selber seltsam fremd“. S.17. 



 150

Bilder), die auf einem Foto der Ausstellung meint, ihren Vater erkannt zu haben. Die 

Auseinandersetzung mit der Vergangenheit beider Protagonistinnen steht unter der – im 

Fall von Unscharfe Bilder ungeschriebenen – Überschrift „Soldaten sind Mörder“. Erst 

im Laufe der Unterhaltung bzw. der Recherchen ergibt sich ein sehr viel 

differenzierteres Bild, das kein pauschales Urteil ermöglicht.  

 

5.2.2.1. Arno Surminski: Vaterland ohne Väter 

Surminskis Roman setzt sich aus verschiedenen Perspektiven und Ebenen zusammen. 

Rebeka Rosen recherchiert das Leben ihres Vaters, den sie nicht kennt, da er im Krieg, 

am Tag ihrer Geburt in Russland, in der Nähe Stalingrads, gefallen ist. Die reale Zeit, 

die genau ein Jahr umfasst, wird von ihr aus der Ich-Perspektive erzählt: dabei geht es 

neben ihr auch um ihren Sohn Ralph, der als Soldat an verschiedenen 

Kriegsschauplätzen stationiert ist. Der Roman beginnt mit dem 60. Geburtstag Rebeka 

Rosens bzw. dem 60. Todestag ihres Vaters und endet am 31. Januar 2004 mit dem 61. 

Geburts- und Todestag. Die Rückblenden, in denen von Robert Rosen berichtet wird, 

setzen sich zusammen aus Erzählungen, Tagebucheintragen und Briefen verschiedener 

Leute, unter anderem auch von einem Kriegskameraden Rosens und dessen Frau aus 

Münster. Auf diese Weise wird auch von Bombenangriffen auf die Stadt Münster 

berichtet. Der Feuersturm auf Hamburg findet auf den letzten Seiten des Buches 

Erwähnung. Jedem Kapitel vorangestellt sind Ausschnitte aus Berichten über Kriege, 

die weiter zurückliegen, zum einen über den Russlandfeldzug Napoleons, über den in 

einem alten Tagebuch berichtet wird, zum anderen über den Ersten Weltkrieg im Raum 

Ostpreußen, der in einer Schulchronik Beachtung findet. 

Die Kriegserlebnisse des Vaters beginnen mit der Stationierung in Ostpreußen, von wo 

aus der Überfall auf die Sowjetunion beginnt. Robert Rosen gehört der militärischen 

Nachhut an, wodurch er anfangs nicht mit Frontkämpfen in Berührung kommt. Soldaten 

marschieren über weite Felder und blühende Landschaften. Russen begrüßen deutsche 

Soldaten als Befreier und lassen sie gerne bei sich wohnen. Surminski setzt genau wie 

Ulla Hahn am Anfang des Krieges an und schildert, dargestellt an der Reaktion der 

russischen Bevölkerung, so das Überlegenheitsgefühl der Deutschen sowie ihr 

Bewusstsein, rechtmäßig zu handeln.  

Es gibt in den Berichten über den Zweiten Weltkrieg drei Hauptpersonen: Robert 

Rosen, Walter Pusch und Heinz Godewind. Alle drei sind gute Kameraden, zwischen 

denen scheinbar nie ein böses Wort fällt, obwohl es sich um drei völlig unterschiedliche 



 151

Charaktere handelt. Robert Rosen ist ein naiver, unschuldiger, träumerischer 

Bauernsohn, der Probleme und Unrecht zwar sieht, aber an keiner Stelle im Stande ist, 

Zeichen auszudeuten oder Gedanken zu Ende zu denken. Walter Pusch ist überzeugt 

vom Endsieg und beeindruckt vom Führer, unabhängig davon, wie sich der Krieg 

entwickelt. Russen sieht er als ‚Drecksgesindel’ und ‚Untermenschen’ an, denen die 

Deutschen erst zeigen müssen, wie man richtig lebt. Seine Briefe an seine Frau sind von 

dieser Einstellung geprägt und bilden das Gegenstück zu den Briefen Robert Rosens. 

Heinz Godewind ist ein Einzelgänger, der mit niemandem in Briefkontakt steht. Er 

durchschaut von Anfang an die nationalsozialistische Ideologie als verbrecherisch und 

ist bereits 1941 der Überzeugung, dass der Krieg für Deutschland negativ enden wird. 

Sein Charakter bildet wiederum den Gegenpol zu Walter Pusch. Trotzdem verliert er 

sich ausschließlich in Andeutungen, kritische Gespräche gibt es nicht. Alle drei 

Charaktere zeigen keinen Raum für Entwicklung, sie verbleiben in ihren stereotypen 

Handlungsweisen. Im Vordergrund steht die Kameradschaft. 

Die ausdrucksstärksten Teile des Romans handeln von Ostpreußen, so dass deutlich 

wird, was durch diesen Krieg verloren wurde. Surminski beschwört eine ostpreußische 

Idylle und ihren Verlust eindrucksvoll hinauf: 

So versanken knappe hundertfünfzig Jahre Podwangen in einer Kuhle. Um sie lebendig 
werden zu lassen, müsste man Ostpreußen finden, das Dorf, den Schulgarten und 
schließlich das Loch in der Erde. Aber die Wahrheit ist: Von dem Land im Osten sind nur 
noch Tilsiter Käse, Königsberger Klopse und Pilkaller Schnaps übriggeblieben.408 

 
 

 

5.2.2.1.1. Charaktere: Robert Rosen, Walter Pusch, Heinz Godewind 

 

Ich möchte ihn gern fragen, ob er wirklich nicht gewusst hat, was ihnen bevorstand. Ein 
Führer hatte sich ausgedacht, Russland zu überfallen, und Millionen Soldaten sollen nichts 
davon gewusst haben? Ein Soldat schweigt und gehorcht, er fragt nicht, wohin die Reise 
geht, er denkt an die Braut und die Gulaschkanone. Vielleicht hat Godewind es geahnt, die 
Offiziere haben es gewusst, aber sie schwiegen. Mein einundzwanzig Jahre alter Vater war 
völlig ahnungslos.409 

 

Rebeka Rosen beschreibt ihren Vater gleich zu Anfang des Romans so, wie er ist, was 

sich auch im Laufe der Handlung nicht ändern wird: völlig gutgläubig und ahnungslos. 

Zwar kann sich Rebeka Rosen nur anhand von Briefen und Tagebucheinträgen ein Bild 

ihres Vaters machen – der Zugang zu seinen Gedanken ist also vorhanden –, allerdings 

                                                 
408 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.420. 
409 Ebd. S.43. 



 152

bleiben diese ausschließlich an der Oberfläche. Richtige Ansätze, über das 

Unternehmen Barbarossa nachzudenken, werden, nachdem die Oberfläche gestreift 

wurde, abgebrochen und nicht weiter verfolgt. So heißt es beispielsweise in Rosens 

Tagebuch: „Drei Juden schaufeln ein Grab, vielleicht das eigene. Deutsche Soldaten 

stehen daneben und rauchen Zigaretten. In der Stadt fallen Gewehrschüsse, nehme an, 

sie schießen auf Geflügel.“410 Der Ursprung dieser Ahnungslosigkeit liegt in 

Ostpreußen. Surminski beschreibt das verlorene Ostpreußen, das am Rande der Welt in 

einem Dornröschenschlaf zu liegen scheint, in seiner ganzen idyllischen Schönheit. In 

den Gesprächen seiner Familie tritt die gleiche Naivität zutage.  

„Was du immer redest, Opa“, ermahnte ihn Mutter Bertha. „Der Führer macht keinen Krieg 
mit Russland, die Russen haben uns nichts getan, der Führer will nur den indischen 
Pfeffer.“ Es kamen auch süßsaure Kürbiswürfel auf den Tisch, ein Bergamottenkompott 
von dem Birnenbaum an der Auffahrt zum Hof, der auch im guten Jahr 1940 reichlich 
getragen hatte, stand in Reserve. Robert Rosen schenkte Opa Wilhelm die Zigarre. „Ja, 
wenn unsere Soldaten mit so herrlichen Zigarren versorgt werden, ist mir nicht bange!“, rief 
der alte Mann.411 

  

Das Essen bzw. die Freude und der Genuss am Essen stehen im Vordergrund, der Krieg 

verschwindet dahinter und Hitler geht es in diesem Krieg einzig um Pfeffer. Surminski 

beschreibt einen Soldaten, dessen Wesen durch Erziehung und Herkunft bestimmt ist. 

Sein Charakter ist geprägt durch die Umgebung, in der er groß geworden ist. Deutlich 

wird das in den Passagen des Romans, die die Besuche Roberts in der Heimat 

beschreiben. Surminski zeigt ein Dorf, in dem der Nationalsozialismus keinen Raum 

einnimmt, was zum einen seine Unwissenheit erklärt, zum anderen aber die Frage 

aufwirft, ob es der Realität entspricht. Die Familie Rosen scheint zum 

Nationalsozialismus keine Verbindung zu haben, ebenso wenig wie das gesamte Dorf. 

Verwundert stellen sie bei der Organisation der Hochzeit fest, dass der Zigeuner, der ab 

und zu im Dorf vorbei kam und musizierte, nicht mehr aufzufinden ist. Trotz dieser 

fehlenden Erziehung durch den totalitären Staat, trotz des eigenen idyllischen und 

zufriedenen Lebens wird der Vernichtungsfeldzug gegen Russland nicht hinterfragt oder 

in Zweifel gezogen. Der Vernichtungsfeldzug müsste aufgrund der fehlenden 

Indoktrination als Schock empfunden werden, bildet er doch einen Kontrast zum 

bisherigen Leben, der stärker nicht sein könnte. Robert Rosens Leben ist dagegen auch 

während seines Aufenthalts in Russland eingebunden in die Natur. Seine 

Naturverbundenheit wird nach seinem Tod von Heinz Godewind in einem Brief an 

Erika Rosen hervorgehoben und sehr deutlich auf den Punkt gebracht: Godewind 

                                                 
410 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.152. 
411 Ebd. S.47. 



 153

beschreibt einen Mann, für den in Russland die Natur im Vordergrund stand, der am 

Rande einen Krieg erlebt hat.412 Überdies weist Godewind auf das Schicksal hin, das 

den zufälligen Tod Rosens bestimmt hat – „als wäre er von einer Sternschnuppe 

erschlagen worden“413. Aber auch Rosen selbst spielt auf das Schicksal an: 

„Kennt ihr nicht das alte Kinderspiel?“ fragte Robert Rosen. „Wenn der Kuckuck 
siebenundvierzigmal ruft, hast du noch siebenundvierzig Jahre zu leben.“ Als sie 
abmarschierten, rief der Kuckuck nur noch einmal und dann nie wieder.414 

 

Durch diese verschiedenen Hinweise auf das Schicksal manifestiert sich seine 

Opferrolle. Dabei kann man Surminski nicht vorwerfen, Verbrechen der Wehrmacht 

nicht zu erwähnen. Selbst Robert Rosen wird zu einer Erschießung abkommandiert,   

allerdings kann er sich auch an dieser Stelle auf seine Arglosigkeit zurückziehen. Er 

schießt absichtlich daneben, wie alle anderen Soldaten auch, was dazu führt, dass das 

Opfer vom Befehlshabenden selbst erschossen wird. Robert Rosen handelt 

ausschließlich unter Zwang, er bleibt bis zum Schluss der arglose, sympathische Junge 

in einem von ihm nicht verstandenen und nicht gewollten Krieg. Dieser Krieg wird 

ebenfalls als vom Schicksal bestimmt gesehen. So schreibt Rebeka Rosen in ihren 

Reflexionen über Hitler: „Wie konnte dieser unselige Mensch in der Mittsommernacht 

einen Krieg anfangen! Allein das war gegen die Natur und konnte nicht gut gehen.“415 

Das wirft zwangsläufig die Frage auf, welcher Termin für einen Vernichtungskrieg 

passender gewesen wäre und ihn gerechtfertigt hätte?  

Walter Pusch und Heinz Godewind sind die beiden Kameraden Robert Rosens. Beide 

bilden, wenn auch untereinander völlig unterschiedlich, auf ihre Weise einen Gegenpart 

zu Robert Rosen. Heinz Godewind hat den Vernichtungskrieg gegen die Sowjetunion 

als solchen durchschaut, äußert sich darüber aber nur in flüchtigen Kommentaren, die 

als Kritik für die anderen nicht erkannt werden oder aber unkommentiert bleiben. 

„Vielleicht kommen wir nie mehr nach Hause“, bemerkte Godewind. „Je mehr wir erobern, 
desto mehr Soldaten brauchen wir. Wenn wir am Ural sind, müssen wir Millionen 
aufstellen, um Europa vor Asien zu schützen, in Afrika werden wir den Sand bewachen und 
in Grönland die Eisberge.“ Das mochte verstehen, wer wollte. Robert Rosen dachte an 
Näherliegendes, an die Abende in Podwangen und das Gurren der Tauben. 416 

 

Godewind stellt an dieser Stelle eine durchaus nachvollziehbare Überlegung auf, die 

jeden Soldaten interessieren müsste, entweder weil er sie als Volksverhetzung ansieht 

                                                 
412Vgl. Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.427. 
413 Ebd.  
414 Ebd. S.57. 
415 Ebd. S.30. 
416 Ebd. S.359. 



 154

und zur Anzeige bringen müsste oder aber weil er sie ernst nimmt und darüber 

nachdenkt, da es immerhin um das eigene Leben geht. Robert Rosen dagegen 

interessiert sich nicht einmal ansatzweise dafür. Kritische Gedanken um den Sinn und 

das Gelingen des Unternehmens Barbarossa werden nur in Einzelfällen angedeutet und 

nicht weiter verfolgt, weder in weiteren kritischen Überlegungen anderer Soldaten noch 

wird Widerspruch geleistet. An keiner Stelle entwickelt sich aus derartigen 

Überlegungen ein Gespräch. Sowohl Pusch als auch Rosen bleiben auf ihrem jeweiligen 

Wissensstand bzw. Niveau. Godewind wird als stiller, wortkarger Mensch beschrieben, 

der viel weiß, aber oft seine Meinung zurückhält. So heißt es an verschiedenen Stellen: 

„Nur Godewind wusste es“417, „Niemand wusste, wohin die Reise gehen sollte; 

Unteroffizier Godewind mochte es geahnt haben, der besaß eine Nase für Dinge, die 

kommen wollten“418. Die Zurückhaltung findet sich gleich im Anschluss: „[A]ber er 

hatte gerade seine stille Stunde“419 . Aus diesem Grund erfahren seine Kameraden auch 

nichts über sein Leben in Hamburg. Godewind scheint ein Einzelgänger zu sein, der 

niemals Post aus der Heimat bekommt, was wiederum Einfluss auf sein Verhältnis zur 

Truppe hat. Zwischen den drei Soldaten herrscht nicht die typische Kameradschaft; 

dadurch dass Godewind sich häufig absondert und nur ab und zu Ratschläge verteilt, 

wirkt er eher wie eine Vaterfigur für den kindlichen Robert Rosen. Von Anfang an wird 

deutlich, dass Godewind kein Befürworter des Krieges ist. So lehnt er es bereits in Paris 

ab, den zur Feier des Sieges spendierten Champagner zu trinken420. Erst kurz vor 

seinem Tod erfährt Robert Rosen von Godewind, dass er bei einem Arbeiteraufstand in 

Altona am Rande mitgewirkt hat und dafür 1933 für kurze Zeit inhaftiert wurde421. Aber 

auch an dieser Stelle bleibt es bei einem kurzen Gespräch, Robert Rosen macht sich 

über diese Informationen keine weiteren Gedanken, sondern kümmert sich um 

Walnüsse, die er zu Weihnachten nach Hause schicken will. Heinz Godewind erlebt 

während eines Heimaturlaubs den Hamburger Feuersturm „und sagte jedem, der es 

hören wollte: ‚Lieber an der Front fallen, als so etwas noch einmal erleben.’“422  

Fünf Nächte ging das so, am Morgen des sechsten Tages war Heinz Godewind 
verschwunden. Zu den 40000 Toten des Hamburger Feuersturms gehörten auch ein paar 
Dutzend Soldaten.423 

 

                                                 
417 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.37. 
418 Ebd. S.20. 
419 Ebd. 
420 Vgl. Ebd. S.21. 
421 Vgl. Ebd. S.399. 
422 Ebd. S.441. 
423 Ebd. 



 155

Das Schicksal von Heinz Godewind bleibt ähnlich im Unklaren wie seine ganze Person. 

Die Möglichkeit, dass er das Hamburger Chaos zur Desertion genutzt hat, besteht. 

Die Person des Walter Pusch erschließt sich dem Leser vorrangig durch seine vielen 

Briefe an seine Frau Ilse in Münster. Pusch fällt auf als ein Mann, der mit sich und 

seiner Rolle, die er als Eroberer und ‚Herrenmensch’ in Russland spielt, zufrieden ist. 

Die nationalsozialistische Ideologie hat er verinnerlicht, so dass er eine Hinrichtung 

sogar beschwingt mit Wilhelm Busch kommentieren kann:  

Heute morgen um zehn Uhr erlebten wir das Hängen eines Russenbengels. Er hatte 
unserem Hauptmann eine Trainingshose geklaut. Was sagt Wilhelm Busch dazu? Die 
Bosheit war sein Hauptpläsier. Drum, spricht die Tante, hängt er hier!424 

 

Der bei Robert Rosen fehlende Bezug zum Nationalsozialismus tritt bei Walter Pusch 

dagegen an verschiedenen Stellen hervor, glaubt er doch an die vielbeschworene Gefahr 

aus dem Osten:  

Ich kann es nur der Dummheit oder dem organisierten Haß der Russen zuschreiben, dass 
sie sich derart verteidigen. Wofür kämpfen die? Für ein elendes Leben in einem elenden 
Land? Aber der Lauf des Schicksals ist bestimmt. Sie werden aufgerieben, so oder so. Nach 
den letzten Wehrmachtsberichten schreiten unsere Truppen von Erfolg zu Erfolg. Aus den 
Gefangenen- und Beutezahlen kannst Du Dir ein Bild machen, was für eine Gefahr im 
Osten lauerte. Aber unser Führer war ja helle, und nun gibt es ein gewaltiges Aufräumen.425 

 

Ähnlich wie Rosen und Godewind bleibt die Person Walter Pusch charakterlich an der 

Oberfläche. An keiner Stelle tritt sie aus dem festgelegten, stereotypen Bild heraus. 

Weder werden überraschende Charakterzüge deutlich, noch zeigt sich eine Entwicklung 

in positive bzw. negative Richtung. Die einzige Notiz, die Aufschluss über ansteigende 

Verrohung gibt, notiert Robert Rosen in sein Tagebuch: 

Tote, weiter nichts als Tote. Fühle mich zum Kotzen. Wundere mich, wie leicht es ist, so 
viele Menschen umzubringen. Godewind sagt, mit jedem Tag, den wir im Krieg bleiben, 
geht das Töten leichter... und das Sterben.426 

 

 

 

5.2.2.1.2. Darstellung des Krieges 

Surminski beschreibt nicht nur den Zweiten Weltkrieg, sondern setzt diesen mit anderen 

Kriegen in Bezug. So beschäftigt sich Rebeka Rosen zwar vorrangig mit dem Leben 

und Tod ihres Vaters, parallel dazu werden aber Auszüge aus einem Tagebuch eines 

Soldaten aus dem Napoleon-Russland-Feldzug sowie aus der Schulchronik von 

                                                 
424 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.268. 
425 Ebd. S.139. 
426 Ebd. S.370. 



 156

Podwangen über den Ersten Weltkrieg den Kapiteln vorangestellt. Für den Bezug zu 

Kriegen in der Gegenwart sorgt der Sohn der Protagonistin, der für die Bundeswehr im 

Kosovo stationiert ist. Surminski bindet auf diese Weise den Zweiten Weltkrieg in die 

Geschichte ein und zieht Parallelen. Gleich zu Anfang des Romans argumentiert Rebeka 

Rosen: „Du redest von Stalingrad, und wir machen uns Sorgen um einen neuen Krieg in 

Arabien, sage ich. Alle Kriege sind miteinander verwandt, behauptet Wegener.“427 

Diese Verwandtschaft wird im gesamten Roman an verschiedenen Stellen demonstriert. 

So heißt es in einem Eintrag aus dem Tagebuch des Westfälingers von 1815: 

„Damit will ich mein Tagebuch beschließen, denn nach dem Ende des Korsen bleibt nichts 
mehr zu berichten. Zwölf Jahre hat er unter den Völkern rumort, wir Westfälinger haben 
ihm treu gedient und so manches junge Leben für ihn geopfert. Nun, da er fort ist, mag sich 
der eine oder andere fragen, wofür er sein Blut gegeben hat.“428 

 
Mit diesem Zitat werden Ähnlichkeiten zum Zweiten Weltkrieg herausgestellt – zwar 

nicht der Krieg, aber die Zeit des Nationalsozialismus dauerte zwölf Jahre –, wobei die 

Parallelen entweder zufällig oder – weil es sich um Krieg handelt – zwingend sind. Da 

es sich aber bei dem Unternehmen Barbarossa um einen Vernichtungskrieg gehandelt 

hat, sind Parallelen zu anderen Kriegen fraglich. Vordergründig haben diese sicherlich 

Bestand, in der Vertiefung tragen sie aber allenfalls zur Verharmlosung bei. Gerade der 

letzte Satz weist – bei einer Gegenüberstellung – eindeutig auf die Opferperspektive der 

Deutschen hin. Die Deutschen haben etwas abgegeben – ihr Leben –, was aber umsonst 

war, da sie den Krieg verloren haben. Die Argumentation läuft darauf hinaus, dass 

Hitler nicht der Erste war, der diesen Feldzug unternommen und versucht hat, Russland 

zu unterwerfen, was eine Relativierung der begangenen Verbrechen bewirkt, da die 

Methoden in vielen Fällen dieselben sind: Heißt es doch im Tagebuch des Westfälingers 

von 1812: „Zugleich erhielten wir einen sonderbaren Befehl: Der Soldat solle auf dem 

Rückzuge [...] alles zertrümmern und Feuer anlegen, damit den verfolgten Russen 

Hindernisse in den Weg gelegt würden...“429. 

Verbrechen an Russen und Juden werden nicht unbeachtet gelassen. Nicht nur Walter 

Pusch nennt sie in Briefen an Ilse – „Russen und Juden haben nichts zu lachen, mit 

denen wird kurzer Prozeß gemacht“430 –, auch Robert Rosen wird zu einer Erschießung 

abkommandiert. Plünderungen werden immer wieder von sämtlichen Soldaten 

vorgenommen. Diese werden zwar als solche von Robert Rosen registriert und er 

                                                 
427 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.10. 
428 Ebd. S.434. 
429 Ebd. S.165. 
430 Ebd. S.66. 



 157

empfindet Mitleid für die Bauern, sie werden allerdings nicht in Frage gestellt, sondern 

als notwendig und normales Kriegsgeschehen akzeptiert. 

„Morgens kommt der Befehl, Verpflegung zu beschaffen. Mit drei Kameraden ziehe ich 
los. Wir holen fünf Sack Kartoffeln und einen Sack Mohrrüben. Es tut einem ja leid, den 
Leuten, die selbst wenig haben, das letzte wegnehmen zu müssen. Aber Befehl ist Befehl, 
wir müssen doch essen.“431 

 

Die drei Hauptpersonen gehören der Nachhut an und kommen so nicht gleich zu Anfang 

in Berührung mit Frontkämpfen. D. h. es werden verschiedene Seiten des Krieges 

gezeigt. 

Godewind und ich begehen den Tag mit einem Spaziergang über die Felder. Wir sprechen 
kein Wort, um die Stille nicht zu stören. Bei der Rückkehr hören wir Schüsse. Die 
Kameraden machen sich einen Spaß daraus, Spatzen von den Dächern zu schießen. So sind 
Soldaten. Wenn es an der Front nichts zu schießen gibt, müssen die Spatzen dran glauben. 
[...] So endet ein richtig schöner Soldatensonntag.432 

 

Die Perspektive ändert sich für die drei Soldaten: Aus dem anfänglichen ‚Geflügelkrieg’ 

wird die Kesselschlacht von Charkow. Was diese Veränderung bedeutet, 

veranschaulicht die Deutung der Metapher ‚Kessel’: 

Die lexikalischen Bücher beschreiben den Kessel als ein zum Erhitzen oder Verdampfen 
von Flüssigkeiten verwendetes Gefäß, das aus Blechen getrieben, gepresst oder 
zusammengeschweißt ist. An der harten Kesselwand kann man sich den Schädel einlaufen 
oder die Finger verbrennen. „In den Kesseln fault das Wasser“, sangen die Matrosen. Beim 
Schweineschlachten rührten die Frauen in Kesseln das Blut, damit es nicht verklumpte. 433 

 

Die Metapher ist eindeutig, so dass die Schlacht selbst nur in Ansätzen abgehandelt 

wird. Für den Leser ist an diversen Stellen die Grausamkeit des Krieges zu erahnen, 

ohne dass Surminski sie direkt nennt. Seine Beschreibungen verzichten auf 

schockierende Effekte. Insgesamt überwiegen im Tagebuch Robert Rosens aber die 

‚netten Anekdoten’ aus dem Alltag des Krieges:  

Der Bauer, bei dem wir einquartiert sind, kann etwas Deutsch. Er wurde in der 
Tannenbergschlacht gefangengenommen und blieb drei Jahre in Deutschland. Wir schauen 
uns gemeinsam eine Landkarte an. Ich zeige ihm die masurischen Seen, wo er in 
Gefangenschaft geriet, und versuche, ihm den Weg nach Podwangen zu erklären. Als wir 
den Ort auf der Karte gefunden haben, umarmt er mich vor Freude.434 

 

Die Grausamkeiten, die auch Ulla Hahn in ihrem Roman Unscharfe Bilder nennt, 

bleiben hier außen vor. In einem Tagebucheintrag wird von Kriegsverbrechen russischer 

Soldaten berichtet, wobei allerdings unklar bleibt, ob es sich tatsächlich um russische 

Verbrechen handelt oder um deutsche Propaganda. 

                                                 
431 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.134. 
432 Ebd. S.267. 
433 Ebd. S.364. 
434 Ebd. S.134. 



 158

Wir kommen durch ein Dorf, in dem zweihundert erschossene Russen liegen, Genickschuß 
von hinten, also von den eigenen Kommissaren erschossen. Der Leutnant sagt, die wollten 
nicht vorgehen. Nun liegen sie auf einem Haufen und warten darauf, unter die Erde zu 
kommen.435 

 

Da es sich um einen Tagebucheintrag Robert Rosens handelt, muss die Aussage des 

Leutnants nicht unbedingt glaubwürdig sein. Niemand hinterfragt sie, auch wird sie 

später nicht weiter kommentiert. 

 

5.2.2.1.3. Reflexionen über das Leben des Vaters 

Rebeka Rosen lässt sich genau ein Jahr Zeit, das Leben des Vaters, den sie nie kennen 

gelernt hat, aufzuarbeiten und zu verstehen. Allerdings fällt ihr die Arbeit insofern 

schwer, als sie nicht weiß, wie sie sich vor anderen Menschen rechtfertigen soll. Sie 

erwartet Ablehnung, insbesondere von ihrem Sohn, der selbst Soldat ist.  

Ich werde Ralf nicht nach diesem Krieg fragen, weil ich nicht sicher bin, ob ich seine 
Antwort ertragen kann. Ich werde den Krieg nicht erwähnen, auch er wird schweigen. So 
machen es alle. Sie schweigen, weil sie nicht wissen, was sie sagen sollen.436 

 

Während sie eine Demonstration gegen den Irakkrieg beobachtet, fasst sie ihre Ängste 

in Worte: „Warum sind sie mir so fremd, diese Menschen? Ich fürchte, sie könnten 

meinem Vater Vorwürfe machen.“437 Rebeka Rosen setzte sich fast ausschließlich allein 

mit dem Leben des Vaters auseinander. Bis auf ihren Kollegen Wegener, der sie zu 

diesem Vorhaben ermutigt hat, gibt es keine weiteren Gesprächspartner, mit denen sie 

ihr Problem erörtern könnte. Sie findet im Tagebuch des Vaters Einträge über Massaker 

an Juden und Russen, die sie für den Moment erleichtern, da er nicht beteiligt gewesen 

ist. Andererseits schüren diese aber auch ihre Ängste vor dem, was sie unter Umständen 

noch entdecken könnte: „Ich möchte keine Texte finden, die mir weh tun. Lieber Schluß 

machen, solange die Welt noch schön ist, mein Vater unter einem Baum sitzt, über 

wogende Kornfelder blickt und Mundharmonika spielt.“438 Ähnlich wie Ulla Hahn in 

Unscharfe Bilder bezieht sich auch Surminski direkt auf die Wehrmachtsaustellung, 

denn Wegener rät Rebeka Rosen, sich die Ausstellung anzusehen, um dort vielleicht 

Hinweise auf den Vater zu finden. Beide Romane setzen sich indirekt mit der 

Ausstellung auseinander, mit den Ängsten von Nachgeborenen, die Eltern als Täter zu 

                                                 
435 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.162. 
436 Ebd. S.78. 
437 Ebd. S.79. 
438 Ebd. S.82. 



 159

entlarven. Die Hamburger Ausstellung hat den Charakter des Krieges und damit die 

Funktion der Wehrmacht eindeutig dargestellt:  

Die Wehrmacht – mit 19 Millionen Angehörigen die größte Organisation des NS- Regimes 
– war in diesem Krieg, das weiß man spätestens seit den Nürnberger Prozessen, zugleich 
Instrument und Motor nationalsozialistischer Rassen- und Eroberungspolitik. Sie führte 
einen Krieg, dessen Ziel nicht mehr der Sieg über feindliche Armeen war, sondern die 
Zerstörung von ganzen Gesellschaften, die Dezimierung von rassisch minderwertig 
eingestuften Völkern wie den Slawen und die Ausrottung ganzer Volksgruppen wie der 

Juden. 439 
 

Rebeka Rosen weiß, dass ihr Vater pauschal in dieses Urteil miteingebunden ist und zu 

den Tätern gehört. Auch wenn er selbst als Täter nicht in Erscheinung getreten ist, trägt 

er doch als aktiver Soldat zu ihrem Erfolg mit bei. Über die Verstrickung des einzelnen 

Wehrmachtssoldaten zieht Ralph Giordano den Schluss:  

Ohne die Eroberungen der Wehrmacht kein Holocaust, keine Shoah, kein Untergang der 
europäischen Judenheit, kein Massaker an Millionen Kriegsgefangenen, an Slawen, an 
Hunderttausenden von Sinti und Roma. Erst ihre Siege erbrachten die Vorbedingung für die 
monströse Ausweitung des Opferpotentials, und für den eigenen Anteil daran.440  

 

Wie geht man mit dieser Tätergeneration um? Inwieweit dürfen Täter sympathische 

Züge haben und unter anderen Umständen menschlich erscheinen? Die Chronistin setzt 

sich mit diesen Fragen auseinander und rückt nach und nach von ihrer anfänglichen 

inneren Distanz ab. Ihr Vater wird ihr vertrauter und sie gewinnt die Überzeugung von 

einem unschuldigen jungen Mann, der selbst ein Opfer des Krieges und seiner Zeit 

geworden ist. Die Verstrickung in die Verbrechen, die Giordano beschreibt, wird nicht 

weiter in Betracht gezogen. An seinem 61. Todestag geht sie an die Öffentlichkeit, 

indem sie eine Anzeige für ihren Vater in die Zeitung setzt, die sie unterschreibt: „Ich 

suchte Mörder und fand Menschen.“441 Dieser Schlusssatz steht in einem scheinbaren 

Kontrast zu dem Zitat Tucholskys „Soldaten sind Mörder“, das dem Roman 

vorangestellt ist. Er kommentiert die Entwicklung Rebeka Rosens, die ihren Vater nach 

der intensiven Beschäftigung aus einem anderen Blickwinkel sieht. Dazu Iring Fletcher 

in seiner Potsdamer Eröffnungsrede:  

Kurt Tucholskys Aussage „Soldaten sind Mörder“ wird von den meisten Soldaten nicht 
akzeptiert. Kein Zweifel, das Töten, die Bereitschaft zu töten, gehört zum Alltag des 
Soldaten im Krieg. Aber so, wie er tötet, kann er auch vom Feind jederzeit getötet werden. 
Das unterscheidet ihn vom gewöhnlichen Mörder. In dem Augenblick aber, in dem ein 
Gegner seine Waffe wegwirft und die Hände hebt, darf er nicht mehr getötet werden. Wer 
dann auf ihn schießt, wäre wirklich ein Mörder.442 

 

                                                 
439 Heer, Hannes: Vom Verschwinden der Täter. S.15. 
440 Giordano, Ralph: Die Traditionslüge. S.23 
441 Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. S.455. 
442 Fletcher, Iring: Eröffnungsrede Potsdam. In: Krieg ist ein Gesellschaftszustand. S.27. 



 160

Dieses Kriterium zählt für Rebeka Rosen bei der Beurteilung ihres Vaters und dessen 

Kameraden nicht. Sie stellt die Individualität des Vaters in den Vordergrund und löst 

ihn damit aus dem Kollektiv der Täter. Abschließend kann sie davon ausgehen, dass ihr 

Vater nicht an Kriegsverbrechen beteiligt war und somit auch individuell nicht zum 

Kreis der Täter gehört. Dabei nimmt sie bzw. Arno Surminski eine Einteilung vor, die 

Erich Maria Remarque schon 1954 versucht hatte aufzulösen: Die Begriffe „Mörder“ 

und „Menschen“ stellen keine Gegenpole dar: „Ganz normale Männer“443 konnten im 

Zweiten Weltkrieg zu Mördern werden, ohne im normalen Leben auch nur ansatzweise 

zu Gewaltbereitschaft zu neigen. Remarque weist auf die Schuld hin, sein Protagonist 

muss sie für sich selbst eingestehen, er agiert als Täter, wird dem Leser trotzdem 

ausgesprochen menschlich vorgestellt.  

Vaterland ohne Väter von Surminski hat einen eindeutigen Gegenwartsbezug, 

korrespondiert der Roman doch direkt mit der Ausstellung über die Verbrechen der 

Wehrmacht, zudem nimmt er Stellung zu der öffentlichen, gegenwärtigen Diskussion 

um deutsche Opferschaft. Surminski macht einen Soldaten, der zwar ansatzweise als 

Täter handelt, durch seine Naivität zu einem Kind seiner Zeit, das von einer Regierung 

missbraucht wird. Giordano geht auf genau diesen Punkt ein, differenziert allerdings: 

Natürlich sind deutsche Soldaten vom NS-Regime im Hochofen des von ihm angezettelten 
Krieges „verheizt“ worden. Das gilt auch dann, wenn die „Verheizten“ mit den 
„Verheizern“ übereinstimmten. Hatte doch vor allem die Jugend keine innere 
Verteidigungsmöglichkeit gegenüber einer Propaganda, die von allen Seiten auf sie 
einstürmte, zumal wenn ihr Elternhaus keinen Widerstand entgegengesetzt, sondern eher 
zugestimmt wurde – was, graduell abgestuft, ja doch wohl die Regel war. Unter diesem 
Aspekt können viele Angehörige der Wehrmacht individuell durchaus als Opfer bezeichnet 
werden – die dennoch nicht gleichzusetzen sind mit den Opfern der Angriffsmaschine, 
deren Teil sie waren: Haben dennoch auch die jungen Soldaten in Hitlers Dienst Opfer 
gefordert.444 

 

 

5.2.2.2. Ulla Hahn: Unscharfe Bilder 

Im Gegensatz zu dem Roman von Arno Surminski Vaterland ohne Väter, in dem eine 

Tochter sich anhand von Tagebüchern und Briefen mit ihrem toten Vater 

auseinandersetzt, entwirft Ulla Hahn ein Vater-Tochter-Gespräch. Der Vater, Hans 

Musbach, der als Soldat der Wehrmacht am Zweiten Weltkrieg teilgenommen hat, lebt 

als pensionierter Studienrat in einem Seniorenheim. Seine Tochter, Katja Wild, entdeckt 

in der Wehrmachtsausstellung das Foto ihres Vaters, auf dem er während einer 

                                                 
443 Christopher Browning: Ganz normale Männer. Das Reserve-Polizeibataillon 101 und die „Endlösung“ 
in Polen. Reinbek: 1997. 
444 Giordano, Ralph: Die Traditionslüge. S.259. 



 161

Erschießung als Täter zu sehen ist, und bittet ihn, ohne allerdings von ihrer Entdeckung 

zu berichten, vom Krieg zu erzählen. Ulla Hahn entwirft damit eine Konstellation, die 

ganz andere Möglichkeiten bietet als beispielsweise die Auseinandersetzung mit einem 

bereits verstorbenen Menschen. Hans Musbach ist in der Lage, sich gegen Vorwürfe 

seiner Tochter, die seine Vergangenheit betreffen, zur Wehr zu setzen. Damit kommt es 

zu einer direkten Konfrontation zwischen den beiden, während Rebeka Rosen im 

Roman Surminskis das Leben ihres Vaters alleine bewältigen muss, wenn sie es 

verstehen möchte. 

 

5.2.2.2.1. Bezug zur Wehrmachtsausstellung 

Der Bezug zur Wehrmachtsausstellung ist in diesem Roman ganz wesentlich, bildet 

diese doch den Schlüssel zu den Erzählungen des Vaters, da Katja erst durch sie auf 

eine mögliche Täter-Vergangenheit des Vaters aufmerksam wird.  

Parallel zum Gespräch von Vater und Tochter über die Vergangenheit, in dem es immer 

wieder zu Rückblicken kommt, gibt es an der Schule von Katja Wild eine 

Auseinandersetzung zwischen Kollegen über die Wehrmachtsausstellung, die damit 

endet, dass einer der Kollegen eine Anzeige in die Zeitung setzt, die inhaltlich der von 

Rebeka Rosen aus dem Roman Vaterland ohne Väter von Arno Surminski gleicht, mit 

der sie des toten Vaters gedenkt. Die Auseinandersetzung der Kollegen ist von 

Gegensätzen geprägt: auf der einen Seite die absolute Ablehnung der Ausstellung, die 

die toten Soldaten im Nachhinein verhöhne, auf der anderen die völlige Verurteilung 

sämtlicher Soldaten. Durch dieses Streitgespräch kommt auch das Tucholsky-Zitat zur 

Sprache:  

Mein Vater ist in Stalingrad gefallen. Ein Verbrecher? Ein Mörder? Das war Hitler. Mein 
Vater war Soldat. Er wurde eingezogen. Er wurde nicht gefragt. Er sollte Deutschland vor 
den Russen bewahren. Kommen sie mir jetzt nicht mit dem Unsinn, dass alle Soldaten 
Mörder seien! Verbrecher? Mörder? Dieser Unsinn von Tucholsky! Auch die Amerikaner? 
Auch die israelischen Soldaten? Mörder? Das waren die von der SS. Die Soldaten von der 
Wehrmacht waren das nicht.445 

 

Diese Auseinandersetzung bildet den Kontrast zu der Auseinandersetzung zwischen 

Musbach und Katja, sie ist kürzer und unpersönlicher. Es wird nicht über verschiedene 

Soldatenschicksale geredet, sondern schlicht über die pauschale Einstellung diskutiert. 

Katjas Kollege wehrt sich gegen die Ausstellung, da er durch das Gesamtbild die Ehre 

                                                 
445 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. München: 2003. S.155. 



 162

des Einzelnen zerstört sieht, wohingegen sein Diskussionspartner ohne persönlichen 

Bezug pauschal verurteilt. 

 

5.2.2.2.2. Darstellung des Krieges im Roman 

 

Dann mein Brüllen! Der erste Tote, als hätte es mich getroffen. Verschmiert, verstümmelt 
liegt er da, grotesk verrenkt, die Augen offen – eben noch lebendig neben mir. Ein Mensch 
stürzt in unser Loch, wo ich mit Hugo sitz’, und schreit, die ganze Kompanie sei 
weggeschossen. Vorsichtig hebt er den Kopf, eine Explosion zerreißt die Luft. Er fällt nach 
hinten. Sein Stahlhelm und sein Kopf, nein, es ist nur ein Stück, ein Stück vom Kopf, das 
Stück wird hochgeschleudert, Blut und Fleischfetzen spritzen über uns, Hugo fängt, wie im 
Reflex, Schädeltrümmer auf, stößt, so weit er kann den schauderhaften Leichnam aus dem 
Loch und presst sein Gesicht in die Erde.446 

 

Hans Musbach folgt dem Willen seiner Tochter und erzählt vom Krieg, besteht 

allerdings darauf, alles zu erzählen. Auf eine Abwehrreaktion seiner Tochter auf 

derartige Bilder reagiert er unwirsch: „’Ich hatte dich gewarnt’, erwiderte Musbach 

schroff. ‚Ich habe meine Bilder! Bilder, die du auch kennen musst.’“447 An einer 

weiteren Stelle heißt es: „Wenn du versuchen willst, mich damals zu verstehen [...], 

dann musst du auch meine Angst begreifen, diese Angst vor körperlicher 

Zertrümmerung. Todesangst, unsere Nabelschnur zum Leben.“448 So lässt Ulla Hahn 

Musbach ein gesamtes Bild des Krieges beschreiben, in dem an Fronterlebnissen mit 

verstümmelten Toten nicht gespart wird. Er berichtet die ganze Bandbreite des Krieges: 

„[v]orbei an den Gerippen zerschossener und verbrannter Dörfer“449, Beschreibungen 

der Gesellschaft, das eigene Gepäck sowie Staub, Sonnenbrand und Ungeziefer450, die 

Strapazen während des Winters sowie die Erlebnisse an der Front. Musbach bemüht 

sich, auch scheinbare Kleinigkeiten, die aber für ihn von Wichtigkeit sind, zu erzählen, 

was allerdings des öfteren auf Verständnislosigkeit der Tochter trifft.451 Ebenso wie 

Rebeka Rosen die Auseinandersetzung mit dem Vater im Juni 1941 beginnt, also mit 

dem Überfall auf die Sowjetunion, fängt auch Unscharfe Bilder mit dem Vormarsch an. 

So berichtet Musbach über die Haltung und Überzeugung der Soldaten: „Das war im 

Sommer einundvierzig. Im Herbst. Im Winter sollten wir siegreich wieder zu Hause 

                                                 
446 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.38 ff. 
447 Ebd. S.39. 
448 Ebd. S.51. 
449 Ebd. S.44. 
450 Vgl. Ebd. S.46. 
451 Vgl. Ebd. S.45. 



 163

sein. Moskau in unserer Hand.“452 Im Gegensatz zu Surminskis Vaterland ohne Väter 

werden die Kriegserlebnisse von Ulla Hahn direkter und drastischer beschrieben. Zwar 

berichtet Musbach ebenfalls von blühenden Landschaften, wogenden Kornfeldern und 

Russen, die sich über die deutschen Soldaten freuen, aber sowohl vom Umfang als auch 

von ihrer Intensität her sind die direkten Erfahrungen mit den Kämpfen bei Ulla Hahn 

stärker vertreten. 

 

5.2.2.2.3. Charaktere Hans Musbach, Katja Wild 

Hans Musbach und Katja Wild sind die beiden Hauptcharaktere des Romans. Auch 

wenn das Gespräch an verschiedenen, aufeinanderfolgenden Tagen geführt und 

gelegentlich durch ein Gespräch Katjas mit einer Freundin unterbrochen wird, bildet der 

Dialog von Vater und Tochter in einem Zimmer eines Seniorenheims in Hamburg den 

Haupterzählstrang des Romans. Vater und Tochter führen eine sehr enge Beziehung, die 

Tochter besucht ihren Vater fast täglich. Beide üben den Beruf des Studienrats aus, bzw. 

haben ausgeübt und diskutieren des Öfteren über die Schule. Die Tochter lebt getrennt 

von ihrem Mann und kümmert sich so permanent um den Vater, der manchmal die 

Rolle des Ehemanns einzunehmen scheint: „Von weitem konnte man sie für ein 

altvertrautes Ehepaar halten“453. Die Tochter ist diejenige, die das Gesprächsthema 

bestimmt. Sie zwingt den Vater von seinen Kriegserlebnissen zu erzählen. Dieser 

allerdings lässt nicht zu, dass die Tochter auch vorgibt, welche Erinnerungen er 

auswählt. Auf diese Weise gestaltet sich der Dialog teilweise schwierig, da die Tochter 

auf ihren Ansichten beharrt und dem Vater keinen Freiraum zugestehen will. Sie zwingt 

den Vater, von Erlebnissen zu berichten, die sie gerne hören möchte. Sie versucht an 

verschiedenen Stellen, den Vater dazu zu bringen, von sich selbst als Täter zu berichten. 

„Du redest von Blumen, und ich sehe hier Henker und Gehenkte. Blumen blühen auch 

unter einem Galgen. Hattet ihr denn keine Augen für diese Wirklichkeit?“ Katja Wild 

ist bemüht, dem Vater keinen Ausweg in die eigene persönliche Leidensgeschichte zu 

gestatten, sondern versucht, das Gespräch auf einer sachlicheren Ebene zu halten: „’Es 

geht doch hier’, Katja klopfte auf den Katalog, ‚nicht um Kinder und Schamgefühle 

über nicht verschenkte Schokolade! Da ist ja wohl Schlimmeres passiert, als dass ein 

                                                 
452 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.48. 
453 Ebd. S.253. 



 164

Kind keine Schokolade kriegte!’“454 Katja Wild hat ihre Rolle als Studienrätin 

verinnerlicht. Wie einem Schüler befiel  sie dem Vater, ihr Rede und Antwort zu stehen.  

„Und auf diesem ganzen Weg, auf dieser ganzen langen Strecke“, Katje wies erregt auf den 
Katalog, „da habt ihr nichts von diesen schändlichen Morden gesehen? Du hast doch selbst 
immer unser aller, also auch deine Verantwortung für diese Verbrechen betont. Und jetzt, 
wo ich dich frage: ‚Wo warst du, Adam?’, da bist du an all dem vorbeimarschiert, singend 
und blind?“455 

 

Ulla Hahn konstruiert ein Gespräch, bei dem beide Seiten auf ihrer jeweiligen Position 

bestehen. So möchte die Tochter bestimmen, was der Vater zu sagen hat und reagiert 

ungehalten, wenn er von ihrer festgelegten Täter-Perspektive abweicht. So ist der 

„drohende Unterton [ ] unüberhörbar“456 , wenn sie ihre Fragen stellt, die den Vater 

dazu bringen sollen, weiter zu erzählen. Das Gespräch bekommt durch die permanenten 

Einwürfe Katjas eher den Charakter eines Verhörs, was es ja im Grunde auch ist, denn 

Katja Wild ist auf ein Geständnis des Vaters aus. Daher lässt sie auch durch einen 

leichten Herzanfall des Vaters nicht von ihrem Gespräch ab, die Ratschläge der 

Heimleiterin ignoriert sie – „Erinnerungen sind doch keine Konfektschachtel“457. So 

wird das Gespräch mit einer Penetranz weitergeführt, die anstrengend wirkt, nicht nur 

für die Protagonisten, sondern auch für den Leser. Eine Bemerkung ist in vielerlei 

Hinsicht ausgesprochen aussagekräftig für den gesamten Roman:  

Katja konnte ihren Unglauben nicht länger verbergen. „Du sitzt hier vor Bildern, die den 
tausendfachen Mord an russischen Zivilisten belegen. Und dort, wo das geschah, warst du 
mit den Truppen der Wehrmacht. Wie du selbst gesagt hast: im berüchtigten Hinterland. 
Und nun bist du plötzlich auf der anderen Seite. Bei den Opfern. Bei den Partisanen. Der 
besonnene Hans Musbach Hals über Kopf wegen einer Frau. Ich kann dir wirklich nicht 
weiter zuhören, wenn du mir das nicht besser erklärst.“ 458 

 

Katjas Kommentare sind herablassend und bezichtigen ihren Vater, die Unwahrheit zu 

sagen, was an dieser Stelle allerdings auch nahe liegt. Denn dass ein Soldat bereits 1943 

mitten im tiefsten Russland, tausende von Kilometern von zu Hause entfernt, sich zu 

Partisanen durchschlägt und in den Wäldern mit ihnen zusammenlebt, ist ziemlich 

unwahrscheinlich. Selbst die spätere Erklärung, dass es sich um eine 

Kurzschlussreaktion handelte, macht das Geschehen nicht glaubwürdiger.459  

                                                 
454 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.45. 
455 Ebd. S.48. 
456 Ebd. S.221. 
457 Ebd. S.233. 
458 Ebd. S.221. 
459 Dazu Tilman Krause: „Niemals, das kann man auch als durchschnittlich historisch gebildeter 
Nachgeborener, der noch ein wenig Umgang mit Kriegsteilnehmern hatte, sagen, niemals hätte ein 
deutscher Landser aus Wut darüber, zum Exekutionskommando eingeteilt worden zu sein, seinen 
Zugführer erschlagen, sich dann in eine Partisanin verliebt und wäre auch noch mit derselben getürmt, um 



 165

Die Untersuchung der Tochter durch einen Psychologen gibt Aufschluss über die 

Beziehung zwischen Vater und Tochter, was allerdings überflüssig ist, da der Roman 

das Problem längst dargestellt hat.  

[I]hre psychologische Struktur muß allerdings als überreagibel bezeichnet werden. Die 
Beziehung zum Vater könnte psychogenetisch durch eine ödipale Fixierung an den Vater 
bestimmt sein. Ihr bisher nahezu blindes Vertrauen in diese dominante Vaterfigur macht die 
Entdeckung des Fotos angesichts der geschilderten physiologischen Instabilität zu einer 
psychosomatischen Krise.460 

 

Hans Musbach, pensionierter Studienrat, lebt in einem Seniorenheim der gehobenen 

Klasse. Bereits an seiner Kleidung sind seine Eigenschaften ablesbar. „Der Vater war 

immer korrekt gekleidet. So, im Anzug mit Fliege, hatte er vor seinen Schülern 

gestanden. Straff auch in Cordhose und Pullover. Ein Mann mit Haltung.“461 Er ist 

sowohl körperlich als auch geistig fit und verbringt die Nachmittage zumeist mit seiner 

Tochter, mit der er Gespräche führen kann, die seinem Intellekt entsprechen. Ganz im 

Gegensatz dazu stehen die Tischgespräche im Seniorenheim, die ihn zumeist stören, da 

sie dem fortgeschrittenen Alter der Gesprächspartner entsprechen und er sich lieber mit 

jüngeren Menschen unterhält.  

Es fiel ihm schwer, Gespräche zu begleiten, die oft von der Gegenwart nur mehr 
aufnehmen wollten, was aus ferner Vergangenheit betrachtet wichtig zu sein schien. Wie 
ein langsam vertrocknender Teich, dem der einst quellende Bach versiegt war, erschien ihm 
seine Gesellschaft; durchaus noch wache Leute, aber meist, als säßen die Augen nun am 
Hinterkopf und nicht mehr vorn, unter einer nachdenklichen Stirn.462 

 

Den inquisitorischen Fragen der Tochter stellt er sich und erzählt seine bisher 

verschwiegene Geschichte über seine Erlebnisse in Russland, die ihm allerdings, je 

weiter er in die Erzählung abtaucht, zunehmend an die Substanz gehen, ihn körperlich 

angreifen, bis hin zu einem leichten Herzanfall. Die Opferperspektive, aus der Hans 

Musbach seine Vergangenheit sieht, wird durch die Schwierigkeit der Erinnerung 

verstärkt. Allein der Gedanke an die zurückliegenden Erlebnisse machen den ansonsten 

rüstigen Senior zu einem körperlichen Wrack. Trotzdem besteht er nach anfänglicher 

Weigerung auf der gesamten Erzählung. Einwände der Tochter, sich auf die 

wesentlichen Dinge zu beschränken, lehnt er ab, da sich seiner Meinung nach nur durch 

die vollkommene Erinnerung ein Gesamtbild ergeben kann. Aus diesem Gesamtbild 

allerdings versucht er sich selbst auszusparen:  

                                                                                                                                               
in den weiten russischen Wäldern – 1943! – wie Robin Hood zu leben.“ Immer dabei und immer dagegen. 
Auch Ulla Hahn erzählt von einem Deutschen als Opfer des Zweiten Weltkriegs. In: Die Zeit 30.8.2003. 
460 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.262. 
461 Ebd. S.30. 
462 Ebd. S.10. 



 166

Selbstvergessen schüttelte der Vater den Kopf. Diese Fragen, auf die er keine Antwort 
wusste außer der alten, vergeblichen: Nie wieder. Nie hatte er nach fünfundvierzig die 
Tatsachen, das Erwiesene geleugnet. Er hatte die Geschichte der Nazijahre als eine 
schreckliche Abfolge von Bildern betrachtet – auf denen es ihn nicht gab. Eine vergangene 
Welt – ohne Hans Musbach. [...] Die Frage nach den Juden, die Frage nach den Verbrechen 
musste immer wieder gestellt werden – aber doch nicht an ihn!463 

 

Dieses Selbstverständnis muss er später revidieren, zwingt ihn doch seine Tochter 

während des Gesprächs, auch eigene Verbrechen zu erinnern und zu bekennen. 

Berichtet er noch zunächst, unter vorgehaltener Waffe zu einer Erschießung gezwungen 

worden zu sein, muss er später einsehen, dass seine Erinnerungen ihn trügen und er, 

ohne selbst in Lebensgefahr gewesen zu sein, an einer Erschießung teilgenommen hat. 

Musbach erwähnt in seinen Erzählungen auch seine Einstellung zum 

Nationalsozialismus. So beruht seine Rechtfertigung größtenteils auf der Tatsache zu 

einem Krieg gezwungen worden zu sein, den er selbst durch seine politische Haltung 

nie gebilligt hatte.464 Selbst als Studienfächer hatte er solche gewählt, die von der 

Naziideologie unbeeinflusst waren465. Diese Sichtweise wird allerdings erst durch 

seinen Freund Hugo ausgebildet, der auch während des Russlandfeldzugs an seiner 

Seite ist. Durch ihn kommt er von seiner anfänglichen Begeisterung ab. Hugo ist bereits 

von seinem Elternhaus aus Nazigegner, allerdings nicht aktiv. Musbach erinnert an 

Hugo: „Ich liebte Hugo. Hugo, das war meine Heimat. Als er fort war, hatte ich keine 

Heimat mehr. Nicht zu Hause und nicht in mir. Nur noch Krieg.“466 Beide Freunde 

haben sich vor Beginn des Krieges geschworen, nur in Notwehr zu töten, ansonsten 

nicht auf Feinde zu schießen. Hugo begeht schließlich Selbstmord, da er den Schwur 

nicht einhalten konnte und in blinder Wut, nach einem russischen Angriff, völlig 

wehrlose russische Soldaten erschossen hat.  

 

5.2.2.2.4. „Soldaten sind Mörder“ 

Der Roman beschäftigt sich unter anderem mit der Frage, ob Soldaten Mörder sind bzw. 

wann aus Soldaten Mörder werden. Hugo resümiert in seinem Abschiedsbrief an 

Musbach:  

„Wir hatten uns geschworen, nie zu töten, wenn es nicht galt: er oder ich. Ich habe diesen 
Schwur gebrochen. Gestern. Viele Male. Rasend vor Wut. Ich kannte nur noch eines: 
Rache. Dich hat das Lazarett davor bewahrt. Was hätten wir getan, wärest du bei mir 
gewesen? Das war nicht mehr Notwehr. Das war Mord. Vielfacher Mord. Ich hab die Linie 

                                                 
463 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.100. 
464 Vgl. Ebd. S.107. 
465 Vgl. Ebd. S.157. 
466 Ebd. S.141. 



 167

überschritten. Ich bin ein Mörder. [...] Mit jedem Schuß hab ich mich selber umgebracht, 
mich um mein Leben.“467 

 

Hugo, der Antifaschist, wird zu einem perfekten Werkzeug der Vernichtungs-

maschinerie. Betrachtet man den gesamten Roman, ist die Geschichte über Hugo eine 

Art Rechtfertigung, die Musbach vorschiebt, um zu zeigen, wie einfach es ist, in einem 

derartigen Klima zu verrohen bzw. wie schwer es ist, sich dem zu widersetzen. Hugo 

handelt absolut menschlich und ist sicherlich mit seiner Handlungsweise einer von 

vielen, denen es ähnlich ergangen ist. Trotzdem versteckt Musbach hinter dieser Tat die 

Verbrechen einer Armee. Hugo sieht sich selbst als Mörder, da er nicht in Notwehr, 

sondern in blinder Wut andere Menschen getötet hat. Sein Selbstmord bildet die 

logische Konsequenz dieser Einsicht. Diese Einsicht aber ist es, die Musbach im Bezug 

auf die Wehrmachtsaustellung fehlt.  

 

5.2.2.2.5. Unscharfe Bilder 

 

Klärte das, was der Vater hier aus immer tieferen Schichten heraufholte, den Blick auf die 
Fotos der Ausstellung oder nicht? Machte es die Dinge klarer oder verworrener? Die Bilder 
schärfer oder unschärfer? Das Begreifen leichter oder schwerer? Noch wußte sie keine 
Antwort. Der Vater hatte seinen Blick schon wieder in den Bildern seines Krieges.468 

 

Katja ist sich sicher, auf den ausgestellten Fotos der Wehrmachtsausstellung den 

eigenen Vater erkannt zu haben. Im Endeffekt ist das Bild so unscharf, dass es sich im 

Nachhinein als Irrtum herausstellt. Der Soldat auf dem Foto, das Soldaten während 

einer Erschießung von Russen zeigt, ist nicht der Vater. Allerdings stellt dieses reale 

unscharfe Bild nicht das einzige unscharfe Bild des Romans dar, ist doch für die 

Tochter das Leben des Vaters während der Kriegszeit immer undeutlich geblieben. 

Während der Erzählung des Vaters stellt sich für die Tochter die Frage, ob es überhaupt 

je deutlich werden wird. Haben doch beide so verschiedene Ansichten vom Krieg – 

zumindest wenn es um die persönlichen Erinnerungen des Vaters geht –, dass sie in der 

Unterhaltung nur schwerlich auf einen gemeinsamen Nenner kommen. Für den aktiven 

Teilnehmer und die nachgeborene Tochter ergibt sich kein einheitlich scharfes Bild. 

Gleichzeitig vermittelt der Roman die Erkenntnis, dass es für die Nachgeborenen 

beinahe unmöglich ist, mit den Maßstäben der Gegenwart die Vergangenheit zu be- und 

zu verurteilen. Die Tochter übernimmt die Bilder, die sie in der Wehrmachtsausstellung 
                                                 
467 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.144. 
468 Ebd. S.105. 



 168

gesehen hat und integriert sie in ihr persönliches Bild vom Krieg. Genau an dieser Stelle 

setzt die Kritik des Vaters an: „Siehst du! Von solchen Bildern, von meinen Toten, von 

meinen Freunden und Kameraden habe ich in deinem Buch kein Bild gesehen. Du hast 

schon recht, mein Bild, meine Erinnerung kann ich da nicht finden.“469 Die 

gegensätzlichen Positionen, bedingt durch den Altersunterschied von Vater und 

Tochter, werden im Roman durch Szenenwechsel deutlich hervorgehoben. Während die 

Tochter nach einem Gespräch von einem „verschwenderisch duftend[en]“470 Bad vor 

dem Schlafengehen träumt, nimmt der  Vater andere Bilder des Tages mit in die 

Nachtruhe.  

Da war er wieder, der dreckige Lappen, mit dem er das Glied beim Wasserlassen 
umwickelt hatte, wenn er hinter einer Schneewehe in einer Senke Schutz vor dem Eiswind 
gesucht hatte. Meist waren sie zu zweit oder zu dritt und hielten die von Frostbeulen 
geschwollenen Hände unter den warmen Strahl des anderen. Er sah die aufgesprungenen 
Finger vor sich, entzündet, eitrig. Sah die aufgekratzten Arme, Beine, Bauch und Achsel-
höhlen, spürte das Brennen, die Bisse der Läuse, denen die Kälte nichts ausmachte. 471 

 

Der Luxus, den die Tochter dadurch, dass sie nach dem Krieg geboren wurde, für 

selbstverständlich nimmt, macht es ihr unmöglich, das zu sehen, was der Vater erlebt 

hat. Dessen Erinnerungen sind für die Tochter, von ihrem Standpunkt aus betrachtet, 

nicht vorstellbar, was wiederum Konflikte im Zwiegespräch provoziert. Zwar werden 

die Kriegserlebnisse von Hans Musbach im Verlauf seiner Erzählungen transparenter, 

gleichzeitig ergeben sich dadurch aber mehr Informationen, die eine moralische 

Beurteilung letztendlich unmöglich machen. Die Bilder bleiben unscharf, es gibt keine 

Auflösung. Diese Ansicht ist dem Roman bereits vorangestellt durch ein Zitat von 

Ludwig Wittgenstein: „Ist eine unscharfe Fotografie überhaupt ein Bild eines 

Menschen? Ja, kann man ein unscharfes Bild immer mit Vorteil durch ein scharfes 

ersetzen? Ist das unscharfe nicht oft gerade das, was wir brauchen?“472 Für andere 

Menschen bleiben die Bilder unscharf, darüber gibt dieses Zitat Aufschluss. 

Erinnerungen, die nicht die eigenen sind, können nicht ohne Weiteres beurteilt bzw. 

verurteilt werden. Weniger sagt dieses Zitat allerdings über die Schärfe der eigenen 

Bilder aus. Da Erinnerung und Vergangenheit niemals kongruent sind, sind auch die 

Erinnerungen Hans Musbachs nicht die real erlebte Vergangenheit. Zum einen wird das 

durch Musbachs anfangs ablehnende Haltung der eigenen Verantwortung gegenüber 

deutlich, zum anderen durch die wiederholte Korrektur des Erinnerten. Teilweise gibt er 

                                                 
469 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S. 40. 
470 Ebd. S.109. 
471 Ebd.  
472 Ebd. S.7. 



 169

selbst zu, sich nicht mehr erinnern zu können: „Ist das nicht verrückt? Die ersten Toten 

kann ich noch genau erinnern – danach nur noch verschwommene, gesichtslose 

Flecken. Das Grauen, das Töten wurde Alltag. Der Tod Pech.“473 Wie in anderen Fällen 

auch reicht die Autorin selbst die Interpretation für Musbachs Verhalten am Romanende 

in Form eines Zitats von Friedrich Nietzsche nach:  

Katja las, was [der Vater] mit dünnem Blei markiert hatte: „’Das habe ich getan’, sagt mein 
Gedächtnis. ‚Das kann ich nicht getan haben’ – sagt mein Stolz und bleibt unerbittlich. 
Endlich – gibt das Gedächtnis nach.“474 

 

Das Bewusstsein, Dinge verdrängt zu haben, wird bereits in den Anfangskapiteln 

angesprochen. Musbach hält vor seinen Mitbewohnern einen Vortrag über das 

Vergessen, in dem er zu dem Schluss kommt: „Vergessen kann Befreien – Erinnerung 

quälen.“475 Musbach bezieht sich in seinem Vortrag auf sein Fachgebiet, auf die Antike. 

Er ist bemüht, eigenes Wissen anderen Menschen zu vermitteln, aber die Erkenntnis aus 

dem Vortrag bleibt theoretisch. Auf sein eigenes Verdrängen der Vergangenheit bezieht 

er sich nicht, wird er doch von den Mitbewohnern um sein 

„Registrierkassengedächtnis“476 beneidet. Aber eben diesem Registrierkassengedächtnis 

sind elementare Ereignisse der Vergangenheit entfallen, dadurch, dass sie für Musbach 

quälend waren. Hans Musbach erzählt Erinnerungen aus dem Krieg, die er verinnerlicht 

hat. Er erzählt die gesamten Erinnerungen, die teilweise nicht den Tatsachen 

entsprechen. So wird eine Erschießung, an der er teilgenommen hat, von ihm anders 

erinnert, als sie sich tatsächlich zugetragen hat. Musbach erkennt die Verdrängung der 

eigenen Schuld schließlich selbst, indem er Nietzsche zitiert und auf diese Weise zugibt, 

die Wahrheit über seine Soldatenvergangenheit verdrängt und beschönigt zu haben. 

Auch er hat zu den Tätern gehört, was seine Erinnerung ihm allerdings nachträglich, da 

diese Tatsache nicht in sein Selbstbild passt, geschönt hat.  

Die Theoretiker, die die Vorstellung vom Gedächtnis als einem Speicher durch die These 
vom rekonstruktiven Charakter von Erinnerungen ersetzen, betonen, dass das Gedächtnis 
stets den Imperativen der Gegenwart unterstellt ist. Aktuelle Affekte, Motivationen, 
Intentionen sind die Wächter über Erinnern und Vergessen. Sie bestimmen darüber, welche 
Erinnerungen dem Individuum zu einem gegenwärtigen Zeitpunkt zugänglich sind und 
welche unverfügbar bleiben, und sie produzieren auch die spezifischen Wertkolorierungen 
von Erinnerungen zwischen moralischem Abscheu und nostalgischer Verklärung, zwischen 
Relevanz oder Indifferenz.477 

 

                                                 
473 Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. S.50. 
474 Ebd. S.274. 
475 Ebd. S.25. 
476 Ebd. S.24. 
477 Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. S.265. 



 170

Bei falschen Erinnerungen handelt es sich nicht zwingend um bewusste Lügen, was 

bereits aus dem Nietzsche-Zitat deutlich wird. Musbachs Erinnerung ist durch sein 

Unrechtsempfinden, durch sein Gewissen geprägt. Auf diese Weise wird verdrängt, was 

nicht sein darf und was unter normalen Umständen auch nie passiert wäre. Das heißt, 

dass die heutige Erinnerung zwar nicht den Tatsachen entspricht, aber trotzdem eine 

gewisse Gültigkeit besitzt. Von seinem Charakter und seinem Empfinden her ist 

Musbach niemand, der an Erschießungen teilnimmt. Sein anfänglicher Schwur mit 

Hugo, niemanden zu töten, wenn es nicht in Notwehr ist, beweist das. Ulla Hahn 

unterstreicht auf diese Weise die völlig unnatürliche Situation, in der sich die 

Angehörigen der Wehrmacht im Russlandfeldzug befanden. Bei Musbachs 

Erinnerungen handelt es sich um unscharfe Bilder. Das wirft allerdings die Frage auf, 

wie wahrscheinlich es ist, dass diese Bilder, nach so vielen Jahren der Unschärfe 

plötzlich an Schärfe gewinnen. Wie kommt Musbach dazu, eine Erinnerung, die als 

solche schon gar nicht mehr existiert, nach einem Gespräch realistisch zu erinnern und 

damit ein eigenes Verbrechen zuzugeben? Harald Welzer setzt sich in seinem Aufsatz 

Der Mythos der unbewältigten Vergangenheit mit NS-Tätern sowie ihrer späteren 

Reflexion des Erlebten und des eigenen Handelns auseinander. Dabei unterscheidet sich 

die Figur des Hans Musbach in vielen Punkten ganz wesentlich von dem Typus, den 

Welzer in seiner Untersuchung behandelt. Ist doch Musbach bereits während des 

Krieges ein entschiedener Gegner des nationalsozialistischen Regimes, der ein gesundes 

Unrechtsempfinden seinem Handeln gegenüber besitzt. Trotzdem trifft eine Aussage 

Welzers auf ebendiese Erinnerung Musbachs zu:  

Die zitierten Autoren (und neben ihnen viele andere) gehen gerade umgekehrt von der 
Hypothese aus, dass das Erkennen einer historischen Katastrophe auch zur Revision der 
eigenen Biografie führen müsse. Das aber ist, psychologisch betrachtet, eine unmögliche 
Anforderung an das sich erinnernde Subjekt und verwechselt eine erst post festum 
mögliche Analyse mit dem Handeln in einer Situation, deren Ergebnis man nicht kennt. 478 

 

Die Erinnerung ist ein zentrales Thema dieses Romans, erst durch das Gespräch 

zwischen Vater und Tochter kann der ehemalige Soldat verdrängte Schuld erinnern und 

sich auf diese Weise seiner Vergangenheit stellen. Ulla Hahn weist darauf hin, wie 

ungenau Erinnerungen sind und dass sie in den meisten Fällen nicht der Wahrheit 

entsprechen, sondern falsch erinnert worden sind. Diesen Faktor gilt es zu bedenken 

ebenso wie die persönliche Sichtweise der Soldaten.  

 

                                                 
478 Welzer, Harald: Der Mythos der unbewältigten Vergangenheit. S.596. 



 171

5.3. Ergebnisse einer Ausstellung 

Im August 2006 eröffnete Günter Grass in einem Interview mit der Frankfurter 

Allgemeinen Zeitung, dass er in seinem im September erscheinenden Erinnerungsband 

Beim Häuten der Zwiebel eine bis dato verschwiegene Tatsache enthüllen werde, 

nämlich, dass er nicht Angehöriger der Wehrmacht, sondern der Waffen-SS gewesen 

sei. Die Empörung, die auf dieses Geständnis folgte, beleuchtet auf interessante Weise, 

inwieweit die Aussage der Hamburger Ausstellung zu den Verbrechen der Wehrmacht 

von der Öffentlichkeit akzeptiert und verinnerlicht wurde: offenbar gar nicht.  

Grass hatte seit langem öffentlich zugegeben, als Jugendlicher vom Nationalsozialismus 

überzeugt gewesen zu sein und sich freiwillig in den Krieg gemeldet zu haben. Ein 

Umdenken und Begreifen habe es erst später in amerikanischer Kriegsgefangenschaft 

gegeben. Von daher ist vieles von dem, was er in Beim Häuten der Zwiebel erinnert, 

bereits anderweitig genannt worden. Die Zufälligkeit seines Überlebens sowie die 

Tatsache, dass er als Siebzehnjähriger gar nicht mehr aktiv an Kampfhandlungen 

beteiligt gewesen ist, werden detailliert geschildert. Wirklich neu ist dagegen einzig sein 

Geständnis, nicht Mitglied der Wehrmacht, sondern der Waffen-SS gewesen zu sein.  

Die Hamburger Ausstellung hat eindeutig gezeigt, dass Wehrmachtsverbände in 

gleichem Maße in Kriegsverbrechen verstrickt gewesen sind wie beispielsweise die 

Waffen-SS. Ralph Giordano hat diesen Sachverhalt eindeutig in Die Traditionslüge 

nachgewiesen. Trotzdem werden beide Organisationen völlig unterschiedlich bewertet. 

Das mag zum Teil daran liegen, dass eine Mitgliedschaft in der Waffen-SS auf 

freiwilliger Teilnahme beruhte, ein Wehrmachtsangehöriger konnte zumeist auf seine 

unfreiwillige Einberufung verweisen. Im Gegensatz zur Waffen-SS hat die Wehrmacht 

Raum zum Verstecken geboten, den der allgemeine Freispruch nach Kriegsende 

gefördert hat. Dass auch die Hamburger Ausstellung dieses Bild nicht zerstören konnte, 

belegt die Diskussion um Grass’ neuestes Werk. 

Die Ausstellung hat zwar große Wellen geschlagen und zu einer Debatte geführt, ihre 

Aussage ist aufgenommen, aber vielfältig scheinbar nicht verinnerlicht worden. Auch 

hier lässt sich Welzers ‚Familienalbum- und- Lexikon Definition’ anwenden. Es lässt 

sich folglich weiterhin unterscheiden zwischen Tätern in der Wehrmacht und Vätern 

bzw. Großvätern, die innerhalb der eigenen Familie Opfer des Krieges gewesen sind. 

Sowohl Arno Surminski als auch Ulla Hahn belegen diese Sichtweise in ihren Werken. 

Beide Protagonistinnen haben die Aussagen der Ausstellung verinnerlicht und beginnen 

von dieser Sichtweise aus eine Auseinandersetzung mit dem Leben des Vaters. Immer 



 172

deutlicher wird im Laufe der Auseinandersetzung das persönliche Schicksal in den 

Vordergrund gerückt, so dass sich abschließend doch wieder ein Opferschicksal ergibt. 

Zwar sind beide Romane eindeutig Romane der Gegenwart, argumentieren sie doch aus 

einem Abstand von sechzig Jahren, trotzdem haben sie sich in ihrer Aussage im 

Vergleich zu den Romanen der fünfziger Jahre nicht entscheidend verändert. Der 

Vernichtungskrieg wird zwar als solcher wahrgenommen und auch benannt, der 

einzelne Soldat bleibt aber das Opfer, indem sein individuelles, oft durch grausame 

Situationen und Verletzungen gespicktes Schicksal in den Vordergrund tritt. Ulla Hahn 

sieht zwar die Problematik um deutsche Opfer in der Wehrmacht, sie diskutiert diese 

auch ausführlich, kommt aber im Endeffekt doch zu einem recht banalen Schluss, indem 

sie den Schwerpunkt auf drastische Darstellungen des Kriegsalltags legt. Die Idee, die 

ihrem Buch zugrunde liegt – durch Zufall von der nachfolgenden Generation entdeckte 

unscharfe Bilder einer Exekution – ist allerdings nicht neu, sondern bereits von Klaus 

Schlesinger in dem Roman Capellos Trommel 1968 bearbeitet worden. Einfacher, 

konsequenter und damit besser ist die Darstellung Schlesingers, was sich nicht nur mit 

seinem schriftstellerischen Können begründen lässt, sondern auch mit der 

gesellschaftlichen Umgebung. In der DDR veröffentlicht steht der Roman in einem 

völlig anderen Kontext als die Literatur der BRD. 

 

 



 173

6. DDR-Literatur 

Ein realistischer Umgang der DDR mit dem nationalsozialistischen Erbe ist auf 

interessante Weise in den fünfziger und sechziger Jahren so gut wie ausgeblieben. 

Offiziell galt die Vergangenheitsbewältigung in der DDR bereits 1948 als 

abgeschlossen, man berief sich auf eine vollständige Entnazifizierung. Als 

antifaschistischer Staat sah sich die DDR nicht in der Tradition des 

nationalsozialistischen Deutschlands, vielmehr nahm man für sich in Anspruch, ein 

Staat zu sein, der sämtliche sozialistischen Widerstandskämpfer bei sich aufgenommen 

hatte. Nach offizieller Auffassung der DDR war eine Beschäftigung mit der 

Vergangenheit überflüssig, da es im Osten Deutschlands niemanden gab, der sich in der 

Vergangenheit in irgendeiner Weise schuldig gemacht hatte. Folglich handelte es sich 

bei den Bürgern der DDR nicht um Täter, sondern um eine Gesellschaft aus Opfern, die 

ihrer Gesinnung auch unter dem Druck der Nazis treu geblieben und aus ihrem 

Widerstandskampf als Sieger hervorgegangen sind, was in der Literatur der vierziger, 

fünfziger und sechziger Jahre mit Nachdruck betont wird. „Es war sinnvoll, im 

Erntemonat September der antifaschistischen Helden zu gedenken. Ihr Vermächtnis 

würde erfüllt werden, denn die Sache, für die sie kämpften und starben, hatte gesiegt. 

Sie hatten die Saat zur Ernte gelegt, die nun eingebracht wurde.“479 Der Leser gewinnt 

den Eindruck, als habe es einen tatsächlichen Kampf zwischen nationalsozialistischen 

und kommunistischen Anhängern gegeben, den der Kommunismus im Endeffekt 

gewonnen habe. Wer dagegen als Soldat aktiv im Krieg gewesen ist – im Gegensatz zur 

BRD hatte die DDR die Schuld der Wehrmacht nicht in Zweifel gezogen –, musste sich 

zwar kollektiv zu seiner Schuld bekennen, konnte sich aber durch eine erfolgreiche 

Umerziehung als rehabilitiert betrachten. 

Auffallend ist in diesem Zusammenhang auch die Begriffswahl: In der DDR wurde bis 

zuletzt ausschließlich vom antifaschistischen Kampf bzw. vom Faschismus gesprochen, 

was allerdings deutlich an der Realität vorbei geht. Der Begriff Nationalsozialismus, um 

den es eigentlich geht, wird dagegen gemieden.480  

 

 

                                                 
479 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. S.420. 
480 Da es sich beim Nationalsozialismus um eine sehr viel radikalere Form des Faschismus handelt, die 
nicht nur antimarxistisch, sondern vielmehr auch rassistisch und antisemitisch ist, trägt die Begriffswahl 
der DDR zur Verharmlosung bei. Die Bezeichnung Faschismus für die Ideologie des ‚Dritten Reiches’ 
setzt den Schwerpunkt auf die antimarxistische Ausrichtung; die sehr viel schwerwiegendere rassistische 
Komponente, die Auslöser für den Vernichtungskrieg sowie die Vernichtung semitischen Lebens 
gewesen ist, wird dabei unterschlagen. 



 174

6.1. Literatur im Zeichen des Wiederaufbaus 

Johannes R. Becher erklärte in seiner Rede auf dem IV. Deutschen 

Schriftstellerkongress, dass die Geburtsstunde der Literatur der DDR in der großen 

sozialistischen Oktoberrevolution begründet liege.481 Auf diese Weise wird ein ganzer 

Zeitraum einfach ausgeklammert. Die gesamte Entwicklung, die Deutschland in der 

Weimarer Republik und in der Zeit von 1933 bis 1945 durchlaufen hat, hat demnach  

auf die sozialistische Literatur keine Auswirkungen gehabt, weshalb auch im 

Umkehrschluss keine Beschäftigung mit dieser Vergangenheit von Nöten war. 

Bemühungen, die Vergangenheit in den Neuaufbau miteinzubeziehen, um sie 

verarbeiten und abschließen zu können, galten nicht nur als unerwünscht, sondern als 

rückwärtsgerichtetes und rückständiges Bewusstsein, das der gewünschten Entwicklung 

kontraproduktiv gegenüber stand. Der Versuch des damaligen Landessekretärs der 

Thüringer Kulturbundsektion Franz Hammer, einer jungen vom Krieg geprägten 

Generation Unterstützung zu geben, um ihre Vergangenheit kritisch zu reflektieren, ist 

von der Aufbaumaschinerie des Sozialismus quasi überrollt worden.482 Eine 

Beschäftigung mit der Gegenwart und der Zukunft wurde von den Schriftstellern 

gewünscht, was Willi Bredel auch genauso in seinem Roman Ein neues Kapitel 

formuliert. „Schade, erwiderte Prinin, er würde es für sinnvoll halten, wenn Boisen 

wieder schriebe. Aber nicht über Vergangenes, sondern über die Gegenwart.“483 

Viele deutsche Schriftsteller, die während der Zeit des Nationalsozialismus ins Exil 

gegangen waren, ließen sich nach 1945 im Osten Deutschlands nieder, was die 

Auffassung von einem Staat aus Widerstandskämpfern noch stützte. Anna Seghers’ im 

mexikanischen Exil entstandener Roman Das siebte Kreuz bestätigt das Bild des 

kommunistischen Widerstandes im NS und spricht damit der ostdeutschen Bevölkerung 

die Opferrolle zu. In den KZs sitzen deutsche Kommunisten; Sinti und Roma sowie 

Juden werden nicht erwähnt. 

Die Autoren, die Ende der vierziger Jahre veröffentlicht haben, unterscheiden in ihren 

Romanen deutlich zwischen Deutschen und Nazis, die sich durch sadistische 

Grausamkeit auszeichnen. „Sind es nun Deutsche oder Nazis? [...] Soll ich sie lieben 

oder hassen? Kann ich sie schützen und retten, oder muß ich ihre Vernichtung 

                                                 
481 Zitiert nach Kändler, Klaus: Willi Bredel: „Ich bin glücklich, ein Schriftsteller zu sein“. Ein neues 
Kapitel sozialistischer Literatur in der DDR. In: Literatur im historischen Prozeß. S.151  
482 Vgl. Gesine von Prittwitz: Abkehr von der Trümmergeneration. Franz Hammers Arbeitskreis junger 
Autoren Thüringens 1947-1950. In: Frühe DDR-Literatur. Traditionen, Institutionen, Tendenzen. S.101-
119. 
483 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. Berlin: 1963. S.242. 



 175

wünschen?“484 Diese Fragen stellen sich dem Protagonisten in Harald Hausers Roman 

Wo Deutschland lag..., für den es einzig die Entscheidung zwischen schwarz und weiß 

gibt. Nach diesem Schema sind die Romane gestaltet, so dass für den Leser stets 

deutlich zu unterscheiden ist zwischen Gut und Böse, eine Identifikation mit einem 

Nationalsozialisten ist auf diese Weise nicht möglich. Auch in Willi Bredels Roman Ein 

neues Kapitel wird auf die gleiche Weise in Gut und Böse unterschieden: 

 Er liebte sein Volk. 
 Indes 
 Nicht unterschiedslos. 
 Dachte er an die einen, 
 hatte er ein klares Nein. 
 Dachte er an die anderen, 
 hatte er ein rasches Ja.485 

 

Die Romane sind so angelegt, dass es dem Leser leicht fällt, sich vom 

Nationalsozialismus zu distanzieren, da dieser sich ausschließlich in den Köpfen von 

Sadisten hält. Die Helden der Romane sind kommunistische Widerstandskämpfer, die 

stets aufrichtig und besonnen handeln, nie die Ruhe verlieren und schließlich für ihre 

Überzeugung das Todesurteil der Nazis in Kauf nehmen. Auf diese Weise wird ein 

einfaches Mitläufertum, dessen sich der größte Teil der Deutschen schuldig gemacht 

hat, gar nicht erst zur Sprache gebracht und kann somit dem Vergessen übergeben 

werden. Lediglich jugendliche Mitläufer werden in der Literatur der fünfziger Jahre 

erwähnt, in der dann allerdings nicht der Faschismus selbst als Thema im Mittelpunkt 

steht, sondern der Wandlungsprozess eben dieser Mitläufer, die am Ende des Romans 

auch in der Gegenwart angekommen sind und sich vollständig in ihrem sozialistischen 

Umfeld integriert haben. 

Die starke und besonnene Widerstandskämpferin sowie der sadistische Nazi treten in 

Elfriede Brünings ...damit du weiterlebst auf, wobei beide Charaktere stereotypisiert 

werden. Untersturmführer Dietrich Scharnke ist ausschließlich grausam, selbst als er der 

Jüdin Lotte Burkhardt den Verehrer vorspielt, sieht sie die Grausamkeit in seinen 

Augen. Anhand einer KZ-Wärterin, die als einzige Nichtsozialistin menschliche 

Eigenschaften zeigt, wird demonstriert, dass Menschlichkeit im NS nicht bestehen kann. 

Damit wird das nationalsozialistische System auf seine Brutalität reduziert und somit 

vereinfacht. Im Gegensatz dazu steht der Sozialismus, der von Hilde und Hans Steffen 

personifiziert wird. Ihre Haltung den Mitmenschen gegenüber ist durchweg vorbildlich 

und dient somit auch für den Leser als Vorbild, hatte doch die Literatur in der DDR 

                                                 
484 Hauser, Harald: Wo Deutschland lag... Berlin: 1952. S.15. 
485 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. S.94. 



 176

einen ganz eindeutigen Erziehungsauftrag. Diesen sieht Hilde und bringt ihn in einem 

Gespräch mit ihrem Mann auf den Punkt: 

„Die nach uns kommen“, sagte sie beinahe feierlich, „werden eines Tages von uns 
Rechenschaft fordern. Vor ihnen müssen wir bestehen können. Wenn unser Kind von uns 
wissen will, ob wir an der Barbarei dieser Zeit teilgehabt haben, dann können wir ihm klar 
in die Augen sehen und ihm ohne zu erröten sagen: Wir haben unsere Pflicht getan. Wir 
sind uns selber treu geblieben. Deshalb arbeite ich illegal, Hans. Und deshalb kann es nicht 
sinnlos sein, was wir tun.“486 

 

Die Erziehung ist auf die Zukunft, auf den Aufbau des sozialistischen Staates 

ausgerichtet, zu dem jeder seinen Teil beitragen muss. Das wird noch einmal zum Ende 

des Romans verdeutlicht, als die Jüdin Lotte – deutlich schwächer in ihrer Konstitution 

und ihrem Willen als die Kommunistin Hilde – in einem Gespräch erfährt, wie wichtig 

es ist, weiter zu kämpfen. Sie soll stark sein, um ihre Kraft an die Jugend – ihre Tochter 

Eva – weiterzugeben. „Eva trägt viel schwerer an ihren Erlebnissen als wir – weil sie 

noch in der Entwicklung ist. Sie hat ja noch kein Weltbild, das ihr über alle 

Schwierigkeiten hinweghelfen könnte. Sie ist ganz auf unsere Hilfe angewiesen. Vor 

allem auf deine, Lotte!“487 Die Idee des Neuanfangs, des Glaubens an die Zukunft ist 

bereits im Titel des Romans enthalten. Hilde trägt ihre Gefangenschaft und ihr 

Todesurteil mit Fassung, ‚damit du weiterlebst’, womit nicht nur ihr in der 

Gefangenschaft geborenes Kind gemeint ist, sondern auch ihre sozialistische 

Gesinnung.  

Dieser Blick in die Zukunft trug gleichzeitig dazu bei, die Vergangenheit nur noch als 

Ausgangspunkt zu sehen, von dem es sich galt abzustoßen – die Vergangenheit als 

Sprungbrett. Eine Durcharbeitung der Vergangenheit, wirkliche Trauerarbeit, hätte den 

verordneten Optimismus, mit dem gerade die Jugend in die Zukunft sehen sollte, 

zerstört. Eine Auseinandersetzung mit der Zeit zwischen 1933 und 1945 fand also im 

Osten ebenso wenig wie im Westen statt, allerdings aus anderen Gründen. Im 

Gegensatz zum Westen fühlte man sich als Sieger der Geschichte und versuchte, sich 

vom faschistischen Westen abzukapseln. Verdeutlicht wird diese Haltung bereits im 

Titel des 1959 erschienenen Romans Ein neues Kapitel von Willi Bredel. Da es sich um 

ein neues Kapitel handelt, besagt das zugleich, dass das alte abgeschlossen ist. 

 

 

                                                 
486 Brüning, Elfriede: ...damit du weiterlebst. Berlin: 1949.  S.104. 
487 Ebd. S.238. 



 177

6.1.1. Willi Bredel: Ein neues Kapitel 

 
Die leeren Teller wurden hinausgetragen und große Tabletts mit dampfenden 
Bratenschnitten herumgereicht. Eine ungezwungene, laute Fröhlichkeit verbreitete sich. 
Bombennächte, Artilleriebombardements, alles, woran eben noch einmal erinnert worden 
war, schien vergessen.488 

 

Der Grundtenor des Romans ist in diesen zwei Sätzen zusammengefasst. Obwohl die 

unmittelbare Nachkriegszeit beschrieben wird, haben die Protagonisten ausreichend zu 

essen, um satt zu werden. Die Vergangenheit wird zwar teilweise in Erinnerung 

gerufen, aber auch sehr schnell wieder vergessen, da der Aufbau der neuen Gesellschaft 

die gesamte Aufmerksamkeit in Anspruch nimmt. Willi Bredel erinnert in seinem 

Roman Ein neues Kapitel Ende der fünfziger Jahre an das Jahr 1945 in Rostock und 

damit an die Geburtsstunde der DDR. Dabei beschreibt er die Schwierigkeiten, die sich 

den Protagonisten in den Weg stellen. Allerdings sind diese niemals unüberwindbar, da 

die Menschen als Gemeinschaft gegen diese Schwierigkeiten ankämpfen. Der Blick ist 

in die Zukunft und auf die Gemeinschaft gerichtet. Bei den Hauptcharakteren des 

Romans handelt es sich um die Verantwortlichen für die Stadt Rostock. Peter Boisen, 

Mitte der dreißiger Jahre vor der Gestapo nach Moskau geflüchtet, erhält den Auftrag, 

fähige Genossen um sich zu sammeln und den Aufbau Rostocks zu organisieren. 

Sämtliche von ihm ausgewählte Mitarbeiter zeichnen sich durch aktiven 

antifaschistischen Widerstandskampf aus. 

 

6.1.1.1. Feindbilder 

Lediglich ein Sozialdemokrat aus dem Westen fügt sich nicht in die Gemeinschaft, 

wobei er sämtliche negative Eigenschaften, die dem Kapitalismus zugeschrieben 

werden, in sich vereint. Statt für die Gemeinschaft zu sorgen, sorgt er für sich selbst und 

ist stets auf den eigenen Vorteil bedacht. Im Gegensatz zu den kommunistischen 

Anhängern ist seine Vergangenheit nicht gesichert, was gleich bei seinem ersten Auftritt 

zur Sprache gebracht wird. 

Während der sowjetische Offizier jahrelang im Feuer der faschistischen Artillerie lag, 
wartete der Sozialdemokrat Meier in Braunschweig den Zusammenbruch des Hitlerreiches 
ab. Ob er auch nur einen Finger gekrümmt hatte, um den Zusammenbruch der 
Naziherrschaft zu beschleunigen, das war keineswegs sicher. Vielleicht hatte er hinterm 
Ladentisch eines Zigarrengeschäfts risikolos die faschistische Ära überlebt.489 

                                                 
488 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. S.455. 
489 Ebd. S.113. 



 178

 

Das Beispiel Meiers dient dazu, Kommunisten, die sich sämtlich in Ostdeutschland 

befinden, von ihren Mitbürgern abzugrenzen. Als verwerflich gilt das Benehmen des 

Sozialdemokraten Meier, der zwar am Aufbau beteiligt sein will, eine aktive 

Beteiligung an der Zerschlagung des NS gilt jedoch als fraglich. D. h., dass der 

Anspruch in Ostdeutschland sehr hoch ist, es werden nicht nur aktive Nazis verurteilt 

oder Mitläufer, auch das Nichtstun wird geahndet. Im Gegensatz zum Westen kann man 

es sich leisten, jeden zu verurteilen, der sich nicht aktiv gegen den Nationalsozialismus 

gestellt hat. Meier disqualifiziert sich in den Augen der Leser, als er heimlich einem 

ehemaligen Raketenfachmann der Nazis zur Flucht in den Westen verhilft. Weder geht 

es Meier um politische Überzeugung, noch kann er sein Handeln irgendwie 

rechtfertigen, es geht ihm schlicht um persönliche Vorteile. 

Über eines war er sich klar: Half er diesen drei Wissenschaftlern und dem Gastwirt bei ihrer 
Flucht, und sie wurden an der Zonengrenze verhaftet, dann saß auch er drin. Was konnte er 
dann zu seiner Entlastung vorbringen? Gelang es ihnen jedoch, mit seiner Hilfe, nach dem 
Westen zu entkommen, hatte er dort einen dicken Stein im Brett...490 

 

Willi Bredel arbeitet mit stereotypisierten Charakteren, wobei er explizit den 

Unterschied zwischen West- und Ostdeutschland herausstreicht. Wer nur am 

persönlichen Aufbau, nicht aber am Gemeinwohl interessiert ist, kommt entweder aus 

dem Westen oder wird sich später in den Westen absetzen. Wer aktiv für die 

Gemeinschaft arbeitet, hat sich auch aufgrund seiner Vergangenheit nichts vorzuwerfen, 

wodurch sich der Osten auszeichnet. Eine solche Figur ist auch der Oberbürgermeister 

Rostocks Thomas Waiß.  

Der junge, lebhaft-fröhliche Bayer Thomas Waiß war der Liebling des sowjetischen 
Regiments gewesen. Niemand hatte ihn „Fritz“ genannt; er war Thomas, ihr Thomas, ein 
besonderer Deutscher, ein ehrlicher Gegner der Faschisten. Jeder Soldat, jeder Offizier im 
Regiment wußte, Thomas Waiß hatte in den Oktobertagen 1941, als Hitler sich schon als 
Sieger ausgab, vor Moskau die Reihen der Naziarmee verlassen und war zur Roten Armee 
übergelaufen. 491 

 

Thomas Waiß besitzt eine makellose Vergangenheit, ist jung und engagiert. Er nimmt 

sich für jeden Zeit und findet für alles eine annehmbare Lösung. Dass er darüber seine 

Ehefrau vergisst – die Hochzeit findet am Anfang des Romans statt – verdeutlicht 

Bredels Aussage: Das Gemeinwohl steht über den persönlichen Interessen. Dasselbe 

Engagement, dieselbe Disziplin findet sich auch bei der russischen Besatzung. Wenn es 

zu Diebstählen von Seiten russischer Soldaten kommt, werden diese augenblicklich 

                                                 
490 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. S.210. 
491 Ebd. S.37. 



 179

zurückverfolgt und bestraft. Ein Major zeichnet sich nicht nur durch seine 

einwandfreien Deutschkenntnisse aus, sondern auch durch seine Bildung: „So groß auch 

seine Abscheu gegen den Faschismus war, so tief er auch die feigen Kommunisten- und 

Judenmörder haßte, seine Liebe und Verehrung für die große deutsche Kunst hatte der 

Faschismus nicht zu trüben vermocht.“492 

Lev Koppelev beschreibt 1979 in seinem Werk Aufbewahren für alle Zeit detailliert den 

Einmarsch der Roten Armee in Ostpreußen aus eigener Sicht, aus der eines russischen 

Majors. Koppelev stellt trotz des notwendigen Einmarsches, trotz der Verbrechen 

Deutschlands Deutsche als Opfer dar. Dabei spielt er unter anderem auf die von 

russischen Soldaten begangenen Vergewaltigungen an deutschen Frauen an, die von der 

russischen Führung ausdrücklich gebilligt wurden. Diese Vergewaltigungen kommen in 

Bredels Roman nur in einem Fall zur Sprache. Ein Wirt – der sich später in den Westen 

absetzt – fordert einen Russen ausdrücklich dazu auf, in das Zimmer einer 

alleinstehenden Frau zu gehen, da er den Russen von seinen Schnapsvorräten ablenken 

möchte. Der Wirt lässt in der Nacht sämtliche Türen unverschlossen und nimmt 

befriedigt wahr, wie sich der Soldat in das Zimmer der Frau schleicht.  

Er klopfte hart mit dem Fingerknöchel. Sekundenlang geschah nichts. Dann wurde ein 
Schlüssel umgedreht und die Tür ein wenig geöffnet. Der Sergeant drückte sie ohne 
Anstrengung nach innen. Ein leiser kurzer Aufschrei. Dann wieder Stille. Behutsam schloß 
der Sergeant hinter sich die Tür. Der Wirt, der im Hausflur gelauscht hatte, kam grinsend 
und händereibend ins Schlafzimmer zurück. „Ist passiert!“, verkündete er triumphierend.493 

 

Bredel beschreibt keine Gewalt, am nächsten Morgen wird der Soldat von der Frau 

geweckt und dieser sagt nur deshalb nichts zu ihr, weil ihm gerade keine deutschen 

Wörter einfallen. Es handelt sich um eine Verhöhnung der Frauen, die teilweise 

mehrfach vergewaltigt oder, weil sie sich weigerten, erschossen wurden. Bei Bredel ist 

alles harmlos und diszipliniert, die eine Vergewaltigung ein Ausrutscher, an der nicht 

allein der russische Soldat schuldig ist. Die gesamte russische Armee wird als eine 

Armee der Befreier dargestellt, die ausschließlich an einem gewissenhaften Aufbau 

interessiert ist.  

 

6.1.1.2. Täter – Opfer 

Ein Soldat der Roten Armee tritt zunächst als Täter auf, als er das Wohnzimmer einer 

deutschen Familie scheinbar grundlos demoliert. Er wird augenblicklich verhaftet und 

                                                 
492 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. S.121. 
493 Ebd. S.29 ff. 



 180

in Gewahrsam genommen. Später stellt sich der Grund für sein Verhalten heraus, den 

der Besitzer der demolierten Wohnung zur Sprache bringt: 

„Man stelle sich vor: Ein Offizier befindet sich als Sieger in dem Land, aus dem die 
Menschen kamen, die in seiner Heimat seine Frau und seine beiden Kinder umgebracht 
haben. Die Mörder sind besiegt, aber die Menschen dieses Landes sind den Mördern nicht 
in den Arm gefallen, sie haben sie gewähren, das heißt morden lassen. Und einsam geht er 
durch die Stadt der Besiegten. Da sitzt in ihrem Haus eine Familie – nicht einer fehlt: 
Mann, Frau, Töchter, Sohn – sie musizieren, spielen Schuhmann, Brahms und Mozart. Er 
steht auf der Straße und lauscht. Jeden Akkord kennt er; er ist Musiklehrer, ein Freund der 
Hausmusik. Musik ist stärker als Haß. Gleich einem Bittsteller klopft er an die Tür der 
Besiegten und – ja, der Mitschuldigen an seinem und seines Landes Unglück. Er darf 
zuhören und ist glücklich. Bei Deutschen, den Landsleuten derer, die seine Frauen und 
Kinder in seiner Heimat ermordet haben. Er denkt daran, er muß immer wieder daran 
denken, und ihn packt, ihn überwältigt das ihm zugefügte Leid. Er will es betäuben, er will 
nicht, daß seine deutschen Bekannten etwas davon bemerken. Er trinkt, um zu vergessen. 
Und gerade das Stück, das sie nichtsahnend ihm zur Freude spielen, wird ihm zur größten 
Qual... Ja, wir sind die Schuldigen, wir. Die Schuldigen sind wir.“494 

 

Die Verbrechen der Deutschen werden in vielfältiger Weise angesprochen: 

Erschießungen von russischen Frauen und Kindern, Bombardierungen Moskaus, aber 

auch die Gewalt der SS gegen die eigene Bevölkerung. Peter Boisen erörtert bei einem 

Gang durch das in Trümmern liegende Berlin mit seinem russischen Begleiter, 

inwieweit die deutsche Bevölkerung als schuldig einzustufen ist. Einig sind sich beide 

darin, dass Kinder schuldlos sind, aber eine schwere Bürde der Eltern tragen und durch 

diese mit Schuld beladen werden. Auf Boisens Überlegung, auch die kleinen Leute von 

einer Schuld auszunehmen, da sie für die Schuld der Großen leiden müssten, fällt ihm 

der russische Leutnant erbost ins Wort: 

„Die kleinen Leute waren es, die in der Hitleruniform loszogen, um uns für ihre Großen 
auszuplündern und zu unterjochen. Der da, der in den Ruinen umherkraxelt, hat vielleicht 
vor kurzem noch ‚Heil Hitler’ geschrien und für seinen Führer die Welt erobern wollen. Hat 
er auch nur einen Funken Mitgefühl für die Menschen unseres Volkes oder für die anderen 
Völker gehabt?“495 

 
Ganz deutlich bringt der Pastor das Verhalten seiner Landsleute auf den Punkt: 
 

Wo man auch hinkommt, wem man auch begegnet, mit wem man auch spricht, nicht einen 
trifft man, der offen und ehrlich sagt: Ja, ich habe mich mit Schuld beladen! – Es gibt keine 
Schuldigen, nur Irregeführte, Verblendete, Unwissende, Ahnungslose – es ist zum 
Kotzen.496 

 

Willi Bredel benennt eindeutig die deutsche Bevölkerung als ein Volk von Tätern. 

Deutsche Schuld wird eingestanden und benannt. Gleichzeitig gibt er einem Großteil 

der ostdeutschen Bevölkerung ein Alibi, das darin besteht, sich durch den 

                                                 
494 Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. S.370 ff. 
495 Ebd. S.238. 
496 Ebd. S.273. 



 181

kommunistischen Widerstandskampf ausgezeichnet bzw. sich durch ein erfolgreiches 

Umdenken sowie einen erfolgreichen Neuaufbau von jeglicher Schuld befreit zu haben.  

Das Verständnis für Schuld, die die Bevölkerung des nationalsozialistischen 

Deutschlands auf sich geladen hat, ist in der Literatur der DDR zumeist sehr viel 

differenzierter als in der der Bundesrepublik, nur wird diese allein dem Westen 

zugeschrieben. Ganz deutlich wird diese Aussage auch in dem zweiten Band Die 

Abenteuer des Werner Holt (1963) von Dieter Noll. Nachdem der Krieg beendet ist, 

versucht sich der Protagonist Werner Holt in seinem neuen Leben zurechtzufinden, was 

er zunächst im Osten Deutschlands probiert, dann im Westen, in Hamburg bei seiner 

Mutter und schließlich endgültig im Osten bei seinem Vater bewerkstelligt. Dabei kann 

er sich anfangs mit den neuen Idealen des Ostens nicht anfreunden, die Dekadenz des 

Westens sowie die radikale Differenz zwischen Arm und Reich springt ihm dagegen 

sofort ins Auge und stößt ihn ab. Der Westen wird mit all seinen Schwächen dargestellt 

und kritisch hinterfragt, was die westdeutsche Literatur in dieser Konsequenz nicht 

vermag. Das Weiterleben des Faschismus wird in der DDR-Literatur ganz klar erkannt, 

aber ausschließlich auf den Westen bezogen. Die Kritik am Westen ist in sich stimmig 

und benennt die Probleme und die mangelnde Aufarbeitung, die in der gegenwärtigen 

Diskussion um deutsche Opferschaft gerne übersehen wird, detailliert. Die berechtigte 

Kritik an der westlichen Nachkriegsgesellschaft ist nirgends so gut formuliert worden, 

wie in der DDR-Literatur und trotzdem trägt sie zur eigenen Verblendung bei, blendet 

sie doch die eigene Vergangenheit aus und trägt auf diese Weise dazu bei, eine eigene 

Aufarbeitung der Vergangenheit zu verhindern. 

Ein perfektes Beispiel für diese Sichtweise ist Das Klassentreffen von Wolfgang Joho. 

 

6.1.2. Wolfgang Joho: Das Klassentreffen 

In dem Roman Das Klassentreffen von Wolfgang Joho besucht der ostdeutsche 

Protagonist seine ehemaligen Klassenkameraden in Westdeutschland, wobei er 

feststellen muss, dass sich sein Bild vom dekadenten Westen mehr als bestätigt. Er 

selbst hat sich nach dem Krieg in der sowjetisch besetzten Zone niedergelassen, seine 

beiden besten Freunde, die seine sozialistische Gesinnung teilten und damit 

logischerweise auch die Abneigung gegen den NS, haben den Krieg nicht überlebt. Von 

dem einzigen Juden der Klasse, der in die USA ausgewandert ist, bekommt er einen 

Brief mit einem Hinweis auf das demnächst stattfindende Klassentreffen. Am Abend 

des Klassentreffens muss er feststellen, dass sämtliche Anwesenden die Erinnerung an 



 182

den jüdischen Mitschüler verdrängt haben, er ist nicht eingeladen worden. Man freut 

sich dagegen, den DDR-Bürger unter sich zu haben und lädt ihn auch für die nächsten 

Tage zu Besuchen ein, um ihm den Westen näher zu bringen. Er muss feststellen, dass 

es sich bei seinen ehemaligen Mitschülern um dekadente, müde und satte Spießbürger 

handelt, die an ihrer falschen Moral zugrunde gehen werden. Erinnerungen an die 

fröhliche Schulzeit gibt es viele, an die NS-Zeit dagegen wenige. „Natürlich erinnerte er 

sich an nichts, wie sich Jochberg oder auch mancher andere an nichts erinnern würde, 

was die Harmonie des Abituriententreffens erschüttern könnte.“497 Aus ihrer 

Vergangenheit haben sie nur wenig gelernt, ein ehemaliger SA-Mann führt auch Jahre 

nach 1945 noch die Stammtischgespräche an.  

Wolfgang Joho geht es in seinem Roman darum, zwei Lebensweisen miteinander zu 

vergleichen, wobei der Unterschied zwischen West und Ost in den verschiedenen 

Gesprächen deutlich zum Ausdruck kommt. Als Vertreter der DDR reist der Protagonist 

in den Westen und trifft sich im Anschluss an das allgemeine Wiedersehen mit 

einzelnen ehemaligen Mitschülern, mit den Repräsentanten des Westens. In den 

verschiedenen Gesprächen stellt er unterschiedliche Schwächen der jeweiligen 

Gastgeber fest, wobei alle auf die westliche Lebensweise sowie auf die 

Erinnerungslücken gegenüber der Vergangenheit zurückzuführen sind. Der Faschismus 

konnte sich im Westen halten und tritt auf unterschiedliche Weise innerhalb der 

Gespräche wieder ans Tageslicht. So ist der DDR-Bürger der Einzige, der sich an eine 

Situation innerhalb ihrer Schulzeit erinnert, während derer der jüdische Mitschüler von 

dem späteren SA-Mann der Klasse gedemütigt wird. 

Hägelin machte ein so ehrlich verblüfftes Gesicht und versicherte mit solchem Nachdruck, 
daß er dies alles zum erstenmal höre, daß mir einen Augenblick lang der Gedanke kam, ich 
hätte die Geschichte nur geträumt. Doch auch des Namens Tintenitzig, den ich nun mit 
einer gewissen Hemmung erwähnte, wollte sich Hägelin nicht entsinnen. Nun war es an 
mir, verwirrt zu sein über eine solche Gedächtnislücke bei einem Manne, der sonst über ein 
ausgezeichnetes Erinnerungsvermögen verfügte. [...] Es ging um den ganzen Wall von 
Tabus, hinter dem sie sich – und nicht nur Hägelin – verschanzt hatten. Es käme vor, so 
deduzierte ich, daß man gewisse widrige Erlebnisse mit Absicht vergesse, verdränge und 
schließlich für nichtexistent halte, aus seelischem Selbsterhaltungstrieb.498 

 

Alexander und Margarete Mitscherlich konstatierten die Unfähigkeit zu trauern bei den 

westdeutschen Bürgern ebenso wie Wolfgang Joho, so dass die hier festgestellte 

Verschanzung hinter Tabus sowie Verdrängung eigener Schuld durchaus stimmig ist. 

Sie wird allerdings absolut einseitig bei dem westlichen Nachbarn festgestellt, seine 

eigenen Landsleute nimmt er davon aus. Der DDR-Bürger diagnostiziert dieses 
                                                 
497 Joho, Wolfgang: Das Klassentreffen. (1968). Weimar: 1977.  S.38. 
498 Ebd. S.160. 



 183

Fehlverhalten bei anderen, ihn selbst trifft keine Schuld, hat er doch, selbst wenn er 

Befürworter des NS war, seine Schuld bereits durch ein erfolgreiches Umdenken 

abgelegt. 

Wolfgang Johos Roman erschien 1968 und lief damit einer neuen Zeitströmung 

zuwider. Mit dem Beginn der siebziger Jahre war es innerhalb der DDR-Literatur zu 

einem Perspektivenwechsel gekommen. Die pauschale Erklärung, mit der NS-

Vergangenheit nichts zu tun zu haben, hatte sich überholt; Autoren wie Christa Wolf, 

Hermann Kant, Franz Fühmann, Erich Loest, Karl-Heinz Jakobs u. a. bemühten sich um 

die Vergangenheit, die, wie sie deutlich zum Ausdruck zu bringen versuchten, nicht nur 

BRD-Bürger betraf, sondern in gleichem Maße auch die DDR.  

 

6.2. Literatur der 70er Jahre 

„The past is never dead. It’s not even past.”499 Diese Feststellung, dass die 

Vergangenheit nicht nur nicht tot sei, sondern noch nicht einmal vergangen, findet sich 

vermehrt als Leitfaden. Nicht nur Wolfgang Joho stellt seinen Roman unter dieses 

Motto William Faulkners, auch Christa Wolf beginnt Kindheitsmuster mit diesen 

einleitenden Sätzen. Obwohl auch Erich Loest seine Erzählung Pistole mit sechzehn mit 

dieser Einsicht beendet, unterscheidet sich diese Auseinandersetzung mit der 

Vergangenheit grundlegend von der Wolfgang Johos. Im Gegensatz zu der 

selbstgerechten Abhandlung Johos reflektiert Erich Loest die eigene Geschichte, indem 

er sich intensiv mit seinem Verhalten während der Jugend auseinandersetzt. Loest 

beschäftigt sich mit der eigenen Schuld, die weder tot noch vergangen ist, sondern 

haftet. Diese wird dezidiert benannt, besteht sie doch aus einem eifrigen Mitläufertum 

und unbedingtem Gehorsam, den er als Ausbilder später auch den ihm anvertrauten 

Jungen abverlangt. Loest weist darauf hin, wie einfach ein Vorankommen innerhalb der 

NS-Hierarchie ist, dessen er sich nicht entzieht, eben weil es so viel einfacher als 

Widerstand ist, auch wenn es ihn anfänglich nicht begeistert. Sein Elternhaus kommt 

zur Sprache, er beschreibt seinen Vater, der sich weigert, jüdisches Beutegut in 

Anspruch zu nehmen – ohne Konsequenzen. Erich Loest nimmt die allgemeine Formel 

– man habe sich nicht wehren können – an keiner Stelle in Anspruch, vielmehr zeigt er 

am Beispiel des Vaters, dass es möglich gewesen wäre. An der Beschreibung seiner 

Konfirmation wird deutlich, dass seine gesamte Einstellung bereits für den NS 

                                                 
499 Faulkner, William: Requiem for a nun. (1951). The collected works of William Faulkner. London: 
1970. 



 184

vorbereitet ist. Er erwartet sich von der Konfirmation und damit von Gott „ein 

machtvolles inneres Erlebnis [ ], etwas Unerhörtes, nie Gefühltes“500. Die Kirche kann 

ihm dieses Erlebnis nicht bieten, dafür aber der NS. „Der Führer lebte und war Gott 

genug, Erzengel Göring schickte seine himmlischen Heerscharen gegen britische 

Schiffe und Städte, und der Teufel hieß Churchill.“501 Damit deckt sich Loests 

Interpretation mit dem, was genauso auch beabsichtigt war. In seiner Rede an die 

deutsche Bevölkerung vom 10.2.1933 im Berliner Sportpalast spricht Hitler nicht nur 

von seinem Glauben an ein Volk, das wieder auferstehen wird, der Abschluss seiner 

Rede ist  angelehnt an den Schluss des christlichen Gebets ‚Vater unser’: „ [...] der 

Größe und der Ehre und der Kraft und der Herrlichkeit und der Gerechtigkeit. – Amen!“ 

Gerade mit dem abschließenden Wort ‚Amen’ macht Hitler seine Rede zu einem Gebet 

und verleiht ihr auf diese Weise absolute Gültigkeit. Der Nationalsozialismus bietet den 

perfekten Ersatz für junge Menschen, die aus sich selbst heraus keine Energie besitzen. 

Ein wichtiges Element in Loests Erzählung ist der unbedingte Gehorsam, der wiederholt 

benannt wird. 

Erich Loest beschreibt die Vergangenheit aus der Perspektive des erwachsenen 

Schriftstellers der Gegenwart. Im Text unterscheidet er zwischen dem Jungen E. L. oder 

Loest und dem Chronisten. So bewertet der Chronist aus der Gegenwart die 

Vergangenheit anders als E. L. bzw. Loest das innerhalb der Erzählung tut. Pistole mit 

sechzehn ist eine Erzählung, in der vom Autor dezidiert die eigene Vergangenheit 

beschrieben wird. Der Roman Wilhelmsburg von Karl-Heinz Jakobs unterscheidet sich 

insofern von der Erzählung Loests, als es sich um keine autobiografische Erzählung, 

sondern um Fiktion handelt. Aber ähnlich wie bei Loest handelt es sich um einen 

Rückblick aus der Gegenwart auf die Vergangenheit des Protagonisten, die zwar nicht 

in der gleichen Weise im Mittelpunkt steht, aber doch von enormer Bedeutung ist. Das 

Bewusstsein, sich zu schnell der Zukunft zugewendet und die Vergangenheit vergessen 

zu haben, kommt in der Literatur der siebziger Jahre zum Ausdruck. Eine Welle von 

Schuldbekenntnissen, teilweise gepaart mit Kritik an der Gegenwart – ganz deutlich in 

Klaus Poches Roman Atemnot502 – kommt 25 Jahre nach Kriegsende auf den Markt. 

Dabei wird die Gegenwart als Folge einer unbewältigten Vergangenheit 

wahrgenommen. Die Ignoranz der nationalsozialistischen Vergangenheit zeigt 

                                                 
500 Loest, Erich: Pistole mit sechzehn. In: Pistole mit sechzehn: Erzählungen. Hamburg: 1979. S.57. 
501 Ebd. S.57. 
502 Poche, Klaus: Atemnot. Olten: 1978. 



 185

beispielsweise Karl-Heinz Jakobs im Roman Wilhelmsburg503. Weder Täter noch Opfer 

werden im Nachkriegsgedächtnis der DDR-Gesellschaft gespeichert. Der Protagonist 

Blach erzählt seiner Frau in der Hochzeitsnacht von seinen schrecklichen Erlebnissen 

als Kampfflieger, bei denen er gezwungen war, auf Zivilisten zu schießen. Seine Frau 

empfindet sein Verhalten als feige und erzählt später ihren Freundinnen 

Heldengeschichten, bei denen die Franzosen die Rolle der Täter übernehmen. Nach 

Kriegsende kommt es zu einer Umkehrung. Seine Frau erzählt ihm weinend von 

Vergewaltigungen, die ihr Mann jedoch nicht zur Kenntnis nimmt, da er gedanklich mit 

eigenen Problemen beschäftigt ist. Karl-Heinz Jakobs beschreibt einen DDR-Bürger, 

der in sich in seiner Gegenwart nicht mehr zurechtfindet, gleichzeitig aber auch nicht in 

der Lage ist, etwas an seiner Situation zu ändern. Diese erinnert teilweise an den 

aussichtslosen Prozess, den Franz Kafka504 seinen Protagonisten K. gegen einen 

scheinbare Übermacht führen lässt. Zwar weiß Blach im Gegensatz zu K. was sein 

Vergehen ist, er ist aber ebenso unfähig, sich zur Wehr zu setzen. Vielmehr erstarrt er in 

Hilflosigkeit. Blach nimmt die Verlogenheit sowie den Wandel vom Nationalsozialisten 

zum Sozialisten an seinen Mitmenschen war, er registriert und analysiert aber nur, ohne 

selbst aktiv zu werden. Die Autorin Helga Schütz beschreibt eine sehr viel simplere 

Form von Verdrängung, sie zeigt keine schockierenden Kriegserlebnisse, sondern die 

völlige Abkehr von der Vergangenheit, indem selbst über Symbole nicht mehr 

gesprochen wird. Die Schülerin Jette – Protagonistin mehrerer ihrer Romane – 

interessiert sich während ihrer Dresdner Zeit nach Kriegsende für das Hakenkreuz, mit 

dem sie nichts anfangen kann. Es sieht interessant aus und die nichts erklärende 

Erklärung der Großmutter: „Wenn du so was malst, bist du auch ein Nazi!“505, wobei 

auf die Frage, wer die Nazis sind, die Antwort kommt: „Die anderen.“506, das 

Hakenkreuzsymbol noch interessanter macht. Das Malen des Hakenkreuzes auf das 

Lateinheft hat den Ausschluss des Lateinlehrers zur Folge, eine Erklärung für Jette 

ergibt sich daraus nicht. Die Vergangenheit stellt sich für die Nachgeborenen als etwas 

Verbotenes und deshalb Tabuisiertes heraus. Helga Schütz entlarvt dieses Verhalten, 

indem sie die Vergangenheit aus den Augen eines Kindes beschreibt. Nach diesem 

Muster verfährt auch Christa Wolf, die in dem Roman Kindheitsmuster ihre Kindheit in 

Landsberg an der Warthe aus den Augen der Protagonistin Nelly darstellt. Christa Wolf 

                                                 
503 Jakobs, Karl-Heinz: Wilhelmsburg. Düsseldorf: 1979. 
504 Kafka, Franz: Der Proceß. (1925). Stuttgart: 1995. 
505 Schütz, Helga: Jette in Dresden. S.88. 
506 Ebd. 



 186

stellt die Schwierigkeit des Erinnerungsprozesses dar, der sich als ausgesprochen 

schmerzhaft erweist, geht es doch um eine Kindheit im Nationalsozialismus und um 

seine Befürwortung durch das Kind. Der Titel weist darauf hin, dass es sich um ein 

Muster, um ein Schema handelt, das von daher auch für andere Kinder gilt. Auch Klaus 

Schlesinger schickt seinen Protagonisten weit in die Kindheit zurück. Die Erinnerung 

stellt sich für ihn als absolut notwendig heraus, um überhaupt in der Familie gemeinsam 

mit den Eltern weiterleben zu können. 

 

6.2.1. Klaus Schlesinger: Capellos Trommel 

In dem Roman Capellos Trommel berichtet der Ich-Erzähler Michael Berger, in einem 

Café sitzend, durch Rückblenden, die teilweise weit in die Kindheit zurückreichen, von 

seinem Konflikt mit dem Vater. Die reale Zeit, in der Michael in dem Café sitzt, erst 

Kaffee, später Bier und Schnaps trinkt, umfasst drei Stunden. Auslöser für diesen 

Cafébesuch ist ein Brief, durch den Michael erfährt, dass sich seine Anschuldigungen 

gegen den Vater als haltlos erweisen. Schlesinger hat sich mit den Problemen einer 

nachgeborenen Generation auseinandergesetzt, die feststellt, dass der eigene Vater in 

Kriegsverbrechen verwickelt ist. So meint Michael in einem Fotoband über 

Wehrmachtsverbrechen das Bild seines Vaters entdeckt zu haben. Er konfrontiert den 

Vater mit dem Bild, führt auch später noch einmal ein Gespräch mit ihm, in dem der 

Vater von eigenen Kriegserlebnissen, die ihn als Opfer ausweisen, spricht, ohne 

allerdings Verständnis für den Vater aufbringen zu können. Klaus Schlesinger rückt die 

nachgeborene Generation bzw. die Generation, die während des Krieges noch Kind war, 

in den Mittelpunkt der Auseinandersetzung. Es geht ihm nicht um die 

Auseinandersetzung eines Soldaten mit seiner eigenen Schuld, sondern darum wie ein 

Sohn mit dem Bild des Vaters umgeht. So ist auch mit der Tatsache, dass es sich bei 

dem Foto um einen Irrtum handelt, der Konflikt nicht aus der Welt geschafft. Die 

Überzeugung, den Vater auf dem Bild wiedererkannt zu haben, hat im Sohn eine Art 

Bann gebrochen und lässt den Vater in einem neuen Licht erscheinen. Der Gedanke, der 

Vater könne an Verbrechen beteiligt gewesen sein, hat sich durch das Foto zum ersten 

Mal ergeben und festgesetzt. Diese neue Sichtweise auf den Vater zerstört zum einen 

jegliche Illusion, zum anderen zwingt sie Michael, sich selbst zu fragen, wie sein 

Handeln damals ausgesehen hätte. Er begreift, dass es in dieser Auseinandersetzung 

nicht allein um die Schuld des Vaters geht, vielmehr gilt es, eigenes Verhalten zu 

reflektieren. Diese Suche stellt sich für Michael zunächst als schwierig heraus. 



 187

Symbolisch für diese Schwierigkeiten steht Capellos Trommel, ein Jahrmarkt-

Fahrgeschäft, bei dem man durch heftige Rotation nicht nur den Boden unter den 

Füßen, sondern auch die Orientierung verliert. Für Michael gilt es, eben diese 

Orientierung in der Gesellschaft, innerhalb der Familie zurückzugewinnen, was ihn 

dazu bringt, in die Geschichte des Vaters einzutauchen.  

Und wozu noch die schwerwiegende Frage: WER IST MEIN VATER? die doch 
unnachsichtig eine andere, nicht weniger schwerwiegende nach sich zog: WER BIN ICH? 
Wer bist du denn, Michael Berger, [...] was eigentlich willst du, und wo liegt die Garantie, 
dass du nicht in der gleichen Situation wie dein Vater wärst, läge das Datum deiner Geburt 
nur um fünfzehn Jahre zurück...507 

 

Klaus Schlesinger geht es letztendlich nicht darum, deutsche Schuld aufzuzeigen, diese 

wird vielmehr als gegeben vorausgesetzt. Schlesinger befindet sich bereits einen Schritt 

weiter und fragt nach den Folgen für die Nachgeborenen. Wie gehen Kinder mit den 

Taten der Väter um? Inwieweit sind Kinder fähig, das eigene Leben im Bezug zur 

Vergangenheit der Eltern kritisch zu reflektieren? Patricia Herminghouse spricht in 

diesem Zusammenhang von einem mutigen Werk Schlesingers, aus der Perspektive der 

siebziger Jahre auf eine bis dahin ungesicherte Vergangenheit zurückzublicken.508  

Der Roman beginnt zunächst mit einer Rückblende auf die Kriegserlebnisse des 

Erzählers, der den Krieg in seiner Heimatstadt Berlin als Achtjähriger erlebt hat. 

Während er an einem Fenster steht, kommt es tagsüber zu einem Tieffliegerangriff.  

Dann stiess es aus dem Himmel, grausilbern beflügelter Pfeil mit rotem, fünfzackigem 
Stern auf dem Rumpf, dröhnte hinweg vielleicht zwanzig Meter über die Häuser der 
Strasse, und dann ein zweiter. Ich fühlte, wie mich meine Mutter wegriss vom Fenster, und 
im Korridor hörten wir das Krachen ganz nahe, ohrenbetäubend, das Splittern von Glas 
[...].509 

 

Sekunden später muss Michael feststellen, dass der Kunde des sich im Erdgeschoss 

befindenden Geschäftes, der ihm Minuten vorher noch ein Fünfmarkstück geschenkt 

hatte, bei dem Angriff umgekommen ist. Für den Achtjährigen wird unmittelbar 

deutlich, wie dicht Tod und Leben beieinander liegen. Seine Sichtweise ist die des 

Opfers, als Täter werden Russen benannt, was im Vergleich zur Literatur der fünfziger 

und sechziger Jahre absolut ungewöhnlich ist. 

Aber da war nichts mehr, was mir mildtraurig zulächeln, mich klug und aufmerksam 
mustern konnte, nur eine dunkle Fläche, aus der langsam dünne rote Ströme von Blut 
quollen, sich einsogen in den schwarzen Stoff des Anzugs, auch hinuntertropften von der 
Hand, die schlaff über der Sessellehne hing; die kahlköpfige Gestalt, deren Geschenk ich 
noch in der Hand umkrampft hielt, bequem nach hinten übergelehnt, als wäre nichts 

                                                 
507 Schlesinger, Klaus: Capellos Trommel. Zürich: 1972. S.179. 
508 Vgl. Herminghouse, Patricia: Vergangenheit als Problem der Gegenwart: Zur Darstellung des 
Faschismus in der neueren DDR-Literatur. In: Literatur der DDR in den siebziger Jahren. S. 279. 
509 Schlesinger, Klaus: Capellos Trommel. S.13 ff. 



 188

geschehen, nur statt des Gesichts eine dunkle, undefinierbare Fläche, und da verlor ich den 
Halt, verfehlte die Stufen, die ich so sicher beherrschte, stürzte vornüber, zitternd vor 
Entsetzen, vornüber, das einzige Mal.510 

 

Ein weiterer Fliegerangriff wird erinnert, den der Protagonist in einem Luftschutzkeller 

verbringt und während dessen er sich kurzfristig mit dem eigenen Tod konfrontiert 

sieht. „Putz fiel mir in den Nacken, und ich dachte ganz klar und ruhig, DAS IST ALSO 

DAS ENDE“511. Die Gespräche der sich mit ihm im Luftschutzkeller befindlichen 

Leute sowie die anschließende Besichtigung der zerstörten Häuser ergeben ein 

detailliertes Bild der Zerstörung, der Grausamkeit und der Angst. Klaus Schlesinger 

beschreibt sehr genau aus der Sicht des Achtjährigen und gibt somit einen Blick auf die 

Opfer. Er belässt es allerdings nicht dabei, sondern versucht ein Gesamtbild zu 

entwerfen und damit auch die Schwierigkeit der Beurteilung darzustellen. Michael 

erinnert sich nicht allein an den Bombenkrieg, sondern auch an seinen Besuch eines 

KZ-Prozesses. Er schildert das Verhör eines SS-Arztes, der in einem KZ Selektionen 

vorgenommen hatte und dessen genaue Beschreibung einer Vergasung. Schlesinger 

versucht in der Person des SS-Arztes den Normalbürger darzustellen, der nach seiner 

Arbeit im KZ, nach seiner Arbeit als Mörder zu seiner Ehefrau und seinen vier Kindern 

nach Hause geht und sich liebevoll um sie kümmert. Damit wird die Täter-Opfer-

Problematik aufgegriffen, wobei zum einen deutlich wird, dass eine Schwarz-Weiß-

Zeichnung nicht möglich ist, die Übergänge sind fließend. Zum anderen werden aber 

Juden dezidiert und unanfechtbar als Opfer in den Vordergrund gestellt. Die 

Judenvernichtung kommt nicht nur durch die Erinnerung des KZ-Prozesses zur Sprache, 

vielmehr geht es in dem Kernproblem des Romans um die vermeintliche Erschießung 

von Juden durch den Vater, den der Sohn auf einem Foto wiedererkannt zu haben 

meint. Michael sieht sich wiederholt die Fotos des Bildbandes an und beschäftigt sich 

mit den Gesichtern der Opfer. 

Berge von Knochen, Brillen, Schuhen, dieses hässlich wogende Meer von Blut, die 
Beklemmung, die es hervorrief und das Gesicht von Jurek, oder hiess er Samuel oder Leon 
oder Jakub? Jureks Gesicht dreimal, nein viermal: links in Großformat stand es kantig über 
einem schweren, massigen Körper, oder besser: vor einem schweren, massigen Körper, und 
nicht stand war richtig, sondern lag: auf dem Bauch lag der Körper, gestützt auf Ellenbogen 
und Unterarme, die spitzwinklig aufeinander zuführten und an den Handgelenken 
übereinanderlagen, gekreuzt mit Stricken, schwere Hände, Bauernhände, und ein 
Bauerngesicht mit grosser, gebrochener Nase, aus der sich schwarz eine Blutspur zog, die 
an der Oberlippe versiegte [...].512 

 

                                                 
510 Schlesinger, Klaus: Capellos Trommel. S.14. 
511 Ebd. S.144. 
512 Ebd. S.69. 



 189

Michael Berger beschreibt die einzelnen Fotos detailliert, die erschossenen Juden 

ebenso wie die feldgrauen Soldaten, „mit ganz normalen Gesichtern, freundlichen, 

fröhlichen, liebenden, hoffenden“513. 

Gegen diese Tätergestalt der Soldaten setzt der Vater in einem Gespräch mit dem Sohn 

seine eigene Perspektive, die die des Opfers ist. Er berichtet dem Sohn von dem 

Erlebnis einer Kesselschlacht, die er selbst als Hölle erlebt hat, wobei er zu den sieben 

Überlebenden von 145 Soldaten gehört. Klaus Schlesinger stellt den Krieg aus 

verschiedenen Blickwinkeln dar. Soldaten werden sowohl als Opfer als auch als Täter 

dargestellt, aber auch sein Protagonist muss begreifen, dass er selbst als Kind nicht 

ausschließlich zum Kreis der Opfer gehört. Er hat mit Freude mitgeholfen 

Panzersperren zu bauen, hat mit seinem Freund mit kleinen Figuren Krieg gespielt und 

schließlich traurig seine Hitlerfigur begraben, nachdem er mit Entsetzen vom Tod des 

Führers erfahren hat. Er reagiert empört auf Erwachsene, die Zweifel am Endsieg 

äußern – „DER FÜHRER WIRD DEN KRIEG NOCH GEWINNEN“514. Die 

verschiedenen Blickwinkel auf den Krieg, die die Schwierigkeit einer eindeutigen 

Stellungnahme zeigen, spitzen sich letztendlich auf eine wichtige Frage für Michael zu: 

Nämlich wie er selbst sich verhalten hätte, wäre er nur zehn Jahre älter gewesen.  

Diese Möglichkeit hätte dir also offengestanden, hätte das Datum deiner Geburt nur um ein 
Jahrzehnt früher gelegen: grauuniformiert vor versammelter Familie den Abschuss eines 
Tommys berichtend, denn sicher war dir, dem freudigen Bewunderer horngriffiger 
Fahrtenmesser, silbriger Litzenadler, buntbaumelnder Kordelschnüre, sicher war dir, dem 
Herrenmenschenkind: Jungvolk, Hitlerjugend, Ka-EII-Vau-Lager und Mutproben, zäh wie 
Leder, hart wie Kruppstahl, schnell wie Windhunde, womöglich auch: Führerschule oder 
Kadett, immer rauf, immer rauf, und nicht unwahrscheinlich: die allgemeine Schutzstaffel, 
Blutgruppentätowierung, und blicken wir mit fanatischer Ergebenheit auf unseren Führer, 
Adolf Hitler, Heil! Wäre vielleicht das aus dir geworden?515 

 

Klaus Schlesinger spielt mit den verschiedenen Täter- und Opferperspektiven, genauso 

wie er Wunschvorstellungen Michaels einfließen lässt. Die Frage des Vaters, ob er 

vielleicht wünsche, dass er nie aus dem Krieg zurückgekehrt wäre, muss er für sich im 

Stillen mit einem Ja beantworten. Einen im Krieg gefallenen Vater hätte er im 

Nachhinein in einem idealen Wunschbild sehen und sich ein Vorbild erdichten können:  

Friedrich Berger an der Spitze tressenlos Grauuniformierter ein faschistisches Gefängnis 
stürmend, Friedrich Berger vor einer Panzersperre die Fahne der Verbrüderung 
schwenkend, Friedrich Berger mit einem Alles-muss-anders-werden-Gesicht, bevor er der 
letzten Kugel dieses Krieges erliegt.516 

 

                                                 
513 Schlesinger, Klaus: Capellos Trommel. S.70. 
514 Ebd. S.179. 
515 Ebd. S.184 ff. 
516 Ebd. S.192 ff. 



 190

Mit dieser Wunschvorstellung spielt Schlesinger auf die Literatur der unmittelbaren 

Nachkriegszeit an, in der diese Wunschvorstellungen als Tatsachen dargestellt wurden 

und den Gründungsmythos der DDR stützen sollten. Ein weiteres Ideal sieht der Sohn 

in dem von der eigenen Regierung hingerichteten Kameraden des Vaters. Wegen 

Befehlsverweigerung in den letzten Kriegstagen zum Tode verurteilt, stellt Robert 

Gessner eine bewundernswerte Persönlichkeit dar, die den Wahnsinn der ‚Halten-bis-

zum-letzten-Mann-Strategie’ nicht nur erkannt, sondern auch gehandelt hatte. Der Vater 

erfüllt dieses Wunschbild nicht, aber das Nachdenken sowohl über den Vater als auch 

über die eigene Person hilft Michael über die Unsicherheit hinweg, die in der 

Jahrmarktmetapher deutlich wird. Er erinnert sich wiederholt an den Rat des Freundes, 

einen festen Punkt zu fixieren, was für das Problem Michaels im übertragenen Sinne 

bedeutet, die Vergangenheit zwar zu reflektieren, sie aber als gegeben hinzunehmen und 

zu akzeptieren. Die Einbeziehung der eigenen Person spielt dabei eine wichtige Rolle, 

wie bereits im Titel bzw. in den zwei verschiedenen Titeln, unter denen der Roman 

erschienen ist, deutlich wird: Michael und Capellos Trommel. 

Auch Marc Niebuhr, Protagonist aus dem Roman Der Aufenthalt von Hermann Kant, 

muss durch die Rekapitulation seines eigenen Verhaltens, durch die Konzentration auf 

seine Person, begreifen lernen, dass er, obwohl fälschlicherweise angeklagt, trotzdem 

schuldig ist. Ähnlich wie Klaus Schlesinger zeigt Hermann Kant, wie schmal der Grad 

zwischen Tätern und Opfern ist, auch wenn die Schuldsprechung am Ende eindeutig 

ausfällt. 

 

6.2.2. Hermann Kant: Der Aufenthalt 

Es geht um den Aufenthalt Marc Niebuhrs in polnischer Kriegsgefangenschaft. Der 

Wehrmachtssoldat wird mit erwiesenen Kriegsverbrechern und SS-Soldaten in 

Warschau interniert, wo er zu lebensgefährlichen Aufräumarbeiten herangezogen wird. 

Er ist aufgrund einer Verwechselung angeklagt, ein polnisches Mädchen umgebracht zu 

haben, weswegen er als Kriegsverbrecher eingestuft wird. Kant beschreibt einen 

langwierigen Prozess, währenddessen auf der einen Seite erkannt wird, dass der Soldat 

Niebuhr an dem Verbrechen, dessen man ihn bezichtigt hat, unschuldig ist. Auf der 

anderen Seite muss der Angeklagte selbst erkennen, dass er sehr wohl Schuld auf sich 

geladen hat, nicht speziell an einer Sache, vielmehr ist er im Ganzen mitverantwortlich. 

Dieser Erkenntnisprozess gestaltet sich als ausgesprochen schwierig, geht es doch für 

Marc Niebuhr darum, das Geschehene als Ganzes zu begreifen und zu sehen, dass er 



 191

selbst ein Teil des Ganzen gewesen ist. Ähnlich wie Michael Berger, der einsehen muss, 

dass ihn nur sein Alter von der Schuld trennt, muss Marc Niebuhr erkennen, dass ihn 

nur der Zufall vor wirklichen Kriegsverbrechen bewahrt hat. Was diesen 

Verstehensprozess erschwert, ist vor allen Dingen die feste Verwurzelung mit dem 

Regime, das ihn erzogen hat. 

Bis ich dahinter gekommen bin, langsam, langsam, daß meine Weise, über die Welt zu 
denken, nur die Weise war, in der man mich unterrichtet hatte, und daß es, langsam, 
langsam, noch andere mögliche Weisen gab und daß es womöglich möglich war, jetzt aber 
ganz langsam, ganz behutsam, ganz vorsichtig, daß meine Weise zu den Sachen und 
Verhältnissen nicht immer stimmte. Und, schwindelmachender Gipfel von Kühnheit, daß 
der anderen Weise vielleicht doch stimmen könnte.517 

 

So gilt es für den Protagonisten, sich nicht nur von der nationalsozialistischen 

Denkweise zu lösen, sondern auch die im Krieg erlernte Gefühllosigkeit, die Härte zu 

überwinden. Mit makaberem Humor schildert Kant den Kriegsalltag und damit 

alltägliche Kriegsverbrechen: 

Wir alle sprachen damals recht häufig von Schießen. Wir alle ließen es damals beim 
Sprechen selten bewenden. Und auch die Regel galt nicht mehr, daß man zu sagen habe: 
Halt, oder ich schieße!, ehe man schösse. Man schoß; das verkürzte den Vorgang; das 
machte den anderen schon halten.518 

 

Während der Gefangenschaft des Protagonisten, der gleichzeitig der Ich-Erzähler des 

Romans ist, werden verschiedene Charaktere vorgestellt. Da in der Zelle jeder 

Gefangene abwechselnd nach dem Alphabet geordnet sein schönstes Erlebnis erzählen 

muss, kommt auf diese Weise schon die stark nationalsozialistische Prägung der 

Insassen ans Tageslicht. So ist das schönste Erlebnis eines Insassen die Entdeckung, 

dass seine Traumfrau rein arischer Abstammung ist. Von demselben Insassen kommt 

später heraus, dass er mit seinem Maschinengewehr reihenweise Gefangene erschossen 

hat und ein holländischer SS-Mann lacht den Erzähler für seine Naivität aus, da dieser 

nicht verstehen kann, wieso er als Gärtner in Auschwitz verhaftet worden ist. Die 

Kriegsgefangenschaft stellt trotz aller Entbehrungen einen wichtigen Lernprozess für 

den Protagonisten dar. Bildlich wird dieser Lernprozess an dem Ruinenabriss 

dargestellt, bei dem Mark Niebuhr unter lebensgefährlichen Bedingungen ungesichert 

eine Ruine erklimmen muss, um die übriggebliebene Fassade abzureißen. Genauso wie 

er die Fassade erst selbst erklimmen muss, um sie einreißen zu können, muss er die 

Gefangenschaft zusammen mit SS- und Wehrmachtskriegsverbrechern durchstehen, um 

die eigene Vergangenheit und damit die eigene Schuld zu begreifen. „Und ich, wenn ich 

                                                 
517 Kant, Hermann: Der Aufenthalt. Darmstadt, Neuwied: 1977. S.93. 
518 Ebd. S.18. 



 192

wieder auf die Erde wollte, ich mußte die Steine abtragen. Ich mußte mir den Halt 

unterm Hintern wegschlagen, wenn ich endlich wieder Halt gewinnen wollte.“519 In 

diesem Verstehensprozess bildet der Rundgang zusammen mit einem Polen einen 

wichtigen Abschnitt. In einem Gespräch bekommt er die richtigen Ansätze geliefert, die 

ihn später, bei einem Streit mit den Zellengenossen, auf die richtige Spur bringen. 

Während des Rundgangs durch Warschau werden ihm die verschiedenen Plätze gezeigt, 

an denen Geiseln erschossen worden sind, wobei Niebuhr sich darauf beruft, nicht dabei 

gewesen und deshalb schuldlos zu sein. Er wehrt sich gegen die Vorstellung, dass 

andere Umstände auch ihn zum Mörder von polnischen Zivilisten gemacht hätten. In 

dem späteren Gespräch mit seinen Zellengenossen wird ihm seine Mitschuld deutlich 

vor Augen geführt: 

Ohne Leute wie dich, ich sage dir, ohne die hätte der Kühlisch sich nicht um die Glocke 
kümmern können, weil er ja, dich zu ersetzen, hätte schießen müssen. Und die Herren 
Generäle hätten es auch selber tun müssen, ohne dich. Meinst du, der Rudloff hätte in Ruhe 
ein anständiges Verhör aufbauen können, wenn er andauernd nach der Front hätte lauschen 
müssen? Mußte er aber nicht; du warst ja da. Du warst für viele da; sei nicht so bescheiden. 
Ohne die beiden Abschussringe an deinem Gewehrlauf wäre gar nichts gegangen; die Post 
nicht, die Bahn nicht, die Gasanstalt nicht, die Tulpenzucht nicht, Herr Rudloff nicht, ich 
nicht, das Ghetto nicht und Treblinka nicht – schön wären wir dagestanden ohne dich; da 
willst du uns jetzt verlassen?520 

 

Ganz deutlich wird Niebuhr seine Mitschuld vor Augen gehalten, die für ihn persönlich 

darin besteht, Befehle ausgeführt und somit Verbrechen unterstützt zu haben. Kant 

greift damit ein heikles Thema auf, trifft doch diese Form der Schuld nicht nur auf 

seinen Protagonisten zu, sondern auf den Großteil der deutschen Bevölkerung. Kant 

geht von einer Kollektivschuld aus, da auf diese Weise jeder, der sich nicht aktiv gegen 

den Nationalsozialismus gestellt, indirekt zu seinem Fortbestehen beigetragen hat. 

Gleichzeitig entlarvt Kant die Mechanismen der Verteidigung, die in verschiedener 

Form dazu dienen, Schuld abzuwälzen. Einem Zellengenossen macht es Spaß, 

antisemitische Parolen zu schreien. „[E]r konnte uns mit seinem Geschrei wer weiß wen 

auf den Hals locken, und es waren in diesem Geschrei Töne, wie sie uns bekannter nicht 

sein konnten, weil wir sie selber einmal von uns gegeben hatten. Und daran mochten 

wir nicht erinnert sein.“521 Der Zellengenosse wird, als er zu laut schreit, von der Masse 

erschlagen. Während eines Gefangenentransports kommt die Frage auf, ob die Fahrt 

nach Warschau ginge, um dort zu arbeiten. 

Zur Besichtigung wohl kaum, mein Freund. Aber, bitte, stell dir ruhig vor, wir fahren zur 
Besichtigung, und jeder darf sich noch mal ansehen, was er persönlich kaputt gemacht hat. 

                                                 
519 Kant, Hermann: Der Aufenthalt. S.272. 
520 Ebd. S.484. 
521 Ebd. S.125. 



 193

Das wird Streit geben, fürchte ich, umgekehrt wie früher. Früher hat jeder geschrien, er war 
es, der den Bomber vom Himmel holte und den Scharfschützen vom Schornstein, und jetzt 
werden sie einander wohl den Vortritt lassen.522 

 

Auch während des späteren Rundgangs durch Warschau, der dazu dient, den 

Protagonisten über Geiselerschießungen aufzuklären, wird Mark Niebuhr spöttisch 

gefragt, warum er gar nicht über seine gesamten guten Taten berichte. Er habe doch 

bestimmt Polen versteckt und vor dem Tod gerettet. „Keinem warme Jacke geschenkt, 

warme Suppe, Zigaretten, Kippen von Zigaretten? Habe ich nicht. Ich muß sagen, 

Marek, dann bist du ein ganz seltsamer Deutscher. Ein Deutscher, was nicht geholfen 

hat, wo er konnte“523.  

Im Gegensatz zur Literatur der fünfziger und sechziger Jahre geht es Hermann Kant 

nicht um den sozialistischen Aufbau, um eine uneingeschränkte Sicht in die Zukunft 

oder um die Verdienste der antifaschistischen Kämpfer, sondern um einen 

uneingeschränkten Blick auf die schuldbeladene Vergangenheit. Dabei wird sowohl die 

Schuld eines jeden Einzelnen hervorgehoben, für sämtliche Kriegsverbrechen auch 

indirekt mitverantwortlich zu sein, als auch die sogenannte ‚Zweite Schuld’: die 

Verleugnung der ersten. 

 

 

6.3. Opfer in der DDR-Literatur 

Die Zerstörung Dresdens hat in der DDR durchgängig als Kriegsverbrechen gegolten, 

somit sind Deutsche Opfer des ‚anglo-amerikanischen Angriffs’ gewesen. Damit deckt 

sich die Aussage der DDR-Literatur über den Luftkrieg auf deutsche Städte mit der der 

BRD. Da für die DDR die westlichen Alliierten weiterhin als Feinde präsent blieben, 

konnte man auch ihre im Krieg begangenen Luftangriffe ohne Weiteres als Verbrechen 

bezeichnen. Ein ähnliches Verhalten ist in der Bundesrepublik im Hinblick auf den 

Vernichtungskrieg im Osten festzustellen. In diesem Fall konnte während des gesamten 

                                                 
522 Kant, Hermann: Der Aufenthalt. S.151. 
523 Ebd. S.424. Peter Schneider weist auf die Biografie Billy Wilders hin, der erzählt, wie sich ein 
Freund bei seiner Rückkehr als amerikanischer Soldat aus Deutschland über eben diese 
Verhaltensweise lustig gemacht hat. „Die Deutschen, die Reinhardt damals ihre Betroffenheit über 
die ‚Endlösung’ versicherten, schockierte er mit dem Satz: ‚Offensichtlich gab es zu viele Juden 
hier!’ – ‚Zu viele Juden? Wie meinen Sie denn das, Herr Reinhardt?’ – ‚Jeder Deutsche, den ich 
treffe, hat zwei Juden gerettet. Die Deutschen waren ein Volk von 80 Millionen Menschen. Wenn 
jeder zwei Juden gerettet hat, muss es etwa 160 Millionen Juden gegeben haben. Und sie werden 
mir zugeben müssen: Das ist einfach zu viel!’“ Schneider, Peter: „Und wenn wir nur eine Stunde 
gewinnen...“ S.13. 
 



 194

Kalten Krieges der Krieg gegen die Sowjetunion als ein Krieg gegen den 

Kommunismus bezeichnet und der Vernichtungskrieg Hitlers nachträglich legitimiert 

werden. In beiden Fällen zeigt sich, dass die Gegenwart ausschlaggebend für eine 

Beurteilung der Vergangenheit ist. Der DDR stand eine Verurteilung der westlichen 

Alliierten nicht im Weg, sie bestätigte vielmehr das persönliche Selbstbild. Obwohl 

Christa Wolf ihre Flucht aus Schlesien schildert, handelt es sich beim ‚Gegner’ nur 

hintergründig um die Rote Armee. Diese wird zwar als Schreckensbild von deutschen 

Soldaten wiederholt benannt, zu einem tödlichen Kontakt kommt es aber mit den 

Amerikanern, die aus Tieffliegern auf die Flüchtenden schießen und schließlich den 

Flüchtlingstreck zum Stehen bringen.  

 

 

6.3.1 Christa Wolf: Blickwechsel 

In Form einer kurzen Erzählung blickt Christa Wolf erstmals auf ihre Flucht als 

Jugendliche aus Schlesien zurück. Dabei erinnert sie einzelne Sequenzen dieser Flucht, 

größtenteils aber ihre Empfindungen und Gefühle. Angst, Stolz, Rat- und Hilflosigkeit 

mischen sich, wobei sich gerade das Gefühl der Angst mit dem Eintreffen der 

Amerikaner augenblicklich in Trotz und Stolz verwandelt. 

Nicht die geringste Lust hatte ich darauf, um jeden Eimer Wasser zu den Amerikanern in 
die besetzten Villen zu gehen, erst recht nicht, mich auf einen Streit mit dem 
schwarzhaarigen Leutnant Davidson aus Ohio einzulassen, an dessen Ende ich mich 
gezwungen sah, ihm zu erklären, daß mein Stolz mir nun gerade gebiete, ihn zu hassen. 
Und schon überhaupt keine Lust hatte ich auf das Gespräch mit dem KZler, der abends bei 
uns am Feuer saß, [...] Am allerwenigsten wollte ich von der Trauer und Bestürzung 
wissen, mit der er uns fragte: Wo habt ihr bloß all die Jahre gelebt? Ich hatte keine Lust auf 
Befreiung.524 

 

Diesem Trotz geht eine schwierige Flucht voraus. Zum einen ist die Familie der 

permanenten Gefahr von amerikanischen Tieffliegern ausgesetzt, zum anderen ist sie 

gezwungen, ihre Heimat zu verlassen. Christa Wolf beschreibt eindringlich ihre 

plötzliche Erkenntnis, ihre Heimat für immer verloren zu haben. „Da sagte jemand in 

mir langsam und deutlich: Das siehst du niemals wieder. Mein Schreck ist nicht zu 

beschreiben.“525 Dieser permanente psychische Druck, der auf ihr lastet, äußert sich in 

einem wiederholten Lachen, einem Lachen, das nicht von Heiterkeit, sondern von 

Verzweiflung geprägt ist. Tieffliegerangriffe und Tote werden zur Normalität für die 

                                                 
524 Wolf, Christa: Blickwechsel. (1970). In: Gesammelte Erzählungen. Darmstadt: 1980. S.22ff. 
525 Ebd. S.11. 



 195

Sechzehnjährige und sie muss einsehen, wie zufällig der Tod ist bzw. wie zufällig der 

Tod nicht sie selbst, sondern den Vorarbeiter Wilhelm Grund getroffen hat. „So sah ich 

mit sechzehn meinen ersten Toten, und ich muss sagen: reichlich spät für jene Jahre.“526 

In einem Graben auf dem Rücken liegend sieht sie zu, wie Tiefflieger über sie 

hinwegfliegen und schießen. „Ich wollte den sehen, der auf mich schoß, denn mir war 

der überraschende Gedanke gekommen, daß in jedem Flugzeug ein paar einzelne Leute 

saßen.“527 Zwar stehen von der Konzeption her die Luftangriffe der Amerikaner, die 

sich für die Gruppe von Flüchtlingen als Desaster erweisen und die von der Autorin 

auch relativ ausführlich beschrieben werden, im Vordergrund, letztendlich geht es aber 

um die Gedanken und die Sichtweise der jugendlichen Christa Wolf. Obwohl das 

Grundempfinden vorherrscht, nichts Böses verbrochen zu haben und deshalb schuldlos 

an den Umständen zu sein –   

Mantje, Mantje, Timpete, Buttje, Buttje in de See, mine Fru, de Ilsebill, will nich so, as ik 
wol will. Aber keiner von uns hat doch Kaiser werden wollen oder gar Papst und ganz 
gewiß nicht Lieber Gott [...] Nein, ich weiß nicht, warum man uns in den Essigpott 
geschickt hat528 

 

– wird unter dem Deckmantel Stolz und Trotz eine gewisse Scham deutlich und das 

Bewusstsein, zu einem Volk zu gehören, das unrechtmäßig gehandelt hat. 

Diese da, die man zu Tieren erklärt hatte und die jetzt langsam auf uns zukamen, um sich 
zu rächen – wir hatten sie fallen lassen. Jetzt würden die Zerlumpten sich unsere Kleider 
anziehen, ihre blutigen Füße in unsere Schuhe stecken, jetzt würden die Verhungerten die 
Butter und das Mehl und die Wurst an sich reißen, die wir gerade erbeutet hatten. Und mit 
Entsetzen fühlte ich: Das ist gerecht, und wußte für den Bruchteil einer Sekunde, daß wir 
schuldig waren.529 

 

Die Autorin liefert hier ein eindeutiges Schuldbekenntnis, sie weiß, dass sie zu einem 

Volk von Tätern gehört. Mit diesem Tätervolk verbindet sie allerdings nicht nur Schuld, 

sondern auch das bereitwillige Vergessen, wie sie direkt im Anschluss an ihr 

Bekenntnis bemerkt: „Ich vergaß es wieder.“530 Ihr Trotz hält zunächst das eigene 

Opferschicksal an der Oberfläche. Schuld wird auf diese Weise verdrängt, obwohl sich 

derartige Gedanken und Assoziationen immer wieder einschleichen. Als ein LKW-

Fahrer ihr, dem Flüchtlingskind, eine Konservendose zuwirft, erinnert sie sich an ein 

Ereignis, das sechs Jahre zurückliegt.  

                                                 
526 Wolf, Christa: Blickwechsel. S.13. 
527 Ebd. S.15. 
528 Ebd. S.7 ff. 
529 Ebd. S.19. 
530 Ebd. 



 196

Der Schwung seines Armes erinnerte mich an den oft wiederholten Schwung, mit dem ich 
im Sommer neununddreißig Zigarettenpäckchen auf die staubigen Fahrzeugkolonnen 
geworfen hatte, die an unserem Haus vorbei Tag und Nacht in Richtung Osten rollten.531 

 

Automatisch wird die derzeitige Situation, das Schicksal tausender Ostflüchtlinge, mit 

dem Kriegsbeginn verknüpft und der Begeisterung von Zivilisten, die die Soldaten mit 

Zigaretten beschenken. D. h., dass beides in einem direkten Zusammenhang steht, die 

derzeitige Situation wird als Folge des deutschen Angriffs im Sommer 1939 gesehen. 

In den Erinnerungen Christa Wolfs geht es vorrangig um die optischen Eindrücke der 

Sechzehnjährigen, die sich immer wieder zwingt, nicht wegzusehen, auch wenn das 

bedeutet, dass sie der Gefahr direkt entgegen sehen muss, wie beispielsweise den 

Tieffliegern. Sie sieht und begreift dadurch zwangsläufig, selbst wenn sie diese 

Erkenntnisse später versucht zu verdrängen. Dieses Sehen und Verstehen steht im 

Mittelpunkt der Erzählung, was bereits durch den Titel festgelegt ist: „Blickwechsel“ 

bedeutet in diesem Fall, dass sie mit ihrer Umgebung kommuniziert. Sie wechselt 

Blicke. Diese Fähigkeit, das Geschehen wahrzunehmen, ermöglicht es ihr, zu verstehen, 

selbst wenn dieses Verstehen ihr selbst unerwünscht erscheint. Ihr Trotz gegenüber den 

amerikanischen Besatzern erwächst aus dem Bewusstsein, selbst zu den rechtmäßigen 

Verlierern des Krieges zu gehören. 

 

Christa Wolf verwendet den Begriff ‚Befreiung’. Dieser Begriff ist im Hinblick auf das 

Verhalten der deutschen Bevölkerung fraglich. Die Alliierten haben Menschen aus 

Konzentrationslagern befreit, nicht aber die deutsche Bevölkerung, da man nur 

jemanden befreien kann, der gegen seinen Willen festgehalten wird. Der Begriff 

Befreiung setzt eine unfreiwillige Unfreiheit voraus, die in diesem Fall aber nicht 

gegeben war. Automatisch wird durch die Titulierung ‚Befreiung’ ein Sachverhalt 

konstruiert, der bereits in der Unterscheidung in ‚Deutsche’ und ‚Nazis’ mitschwingt: 

Auf diese Weise wird ein ganzes Volk von Mitläufern unkenntlich gemacht. Die 

bereitwillige Hilfe am Aufbau des NS-Staates sowie der Profit daraus wird so 

unterschlagen. Freiwillige Helfer werden auf diese Weise zu unschuldigen Opfern, die 

durch die Alliierten befreit werden mussten, da sie gegen eine skrupellose, ungewollte 

nationalsozialistische Führung nicht alleine ankommen konnten. Die Verwendung des 

Begriffs ‚Befreiung’ intendiert Wehrlosigkeit und Unschuld. 

                                                 
531 Wolf, Christa: Blickwechsel. S.18. 



 197

Die Erzählung Blickwechsel behandelt den Tag der sogenannten Befreiung. „Über 

Befreiung soll berichtet werden, die Stunde der Befreiung“532. Ihre Begegnung mit den 

Amerikanern erweist sich als demütigend, so dass sie später zu der Aussage kommt: 

„Ich hatte keine Lust auf Befreiung.“533 Christa Wolf gibt dieser allgemein 

gebräuchlichen Begrifflichkeit durch ihre permanente Wiederholung eine ironische 

Wendung. Sie selbst sieht den Sieg der Alliierten nicht als eine Befreiung, obwohl sie 

von ihrem Alter her sogar Anspruch darauf hätte. Im Nationalsozialismus sozialisiert 

und erzogen, hat es für diese Generation keine Entscheidungsmöglichkeit gegeben. 

Christa Wolf versucht mit ihrer Erzählung, sich über das eigene Verhalten klar zu 

werden und Schuld zu reflektieren. Obwohl die Familie wiederholt von amerikanischen 

Tieffliegern angegriffen wird, stehen diese Angriffe und damit eine mögliche 

Zugehörigkeit zum Kreis der Opfer nicht im Mittelpunkt.  

Ganz anders verhält es sich mit dem Roman Dieter Nolls Die Abenteuer des Werner 

Holt, dessen Aussage sich mit den Werken Johos, Bredels, Brünings etc. deckt. Noll 

benennt zwar Schuld, aber nicht die eigene. 

 

6.3.2. Dieter Noll: Die Abenteuer des Werner Holt 

Gerade der zweite Band von 1963 spiegelt die Überzeugungen der DDR und versucht 

im Sinne des Sozialismus zu erziehen. Dezidiert wird die Dekadenz des Westens 

kritisiert und in einen deutlichen Gegensatz zum Nachkriegsostdeutschland gestellt. Der 

erste Band dagegen spielt während des Krieges und erinnert den Dienst der Flakhelfer, 

Luftangriffe auf das Ruhrgebiet sowie Fronteinsätze junger Soldaten. Die Schilderung 

der Luftangriffe ist vergleichbar mit Darstellungen westdeutscher Autoren, ein 

wichtiger Unterschied ist dagegen der Hintergrund, vor dem diese geschildert werden. 

Dieter Noll benennt eindeutig Deutsche als Täter; Verbrechen der Wehrmacht und des 

Regimes, KZs sowie Verbrechen des SS werden benannt oder sind den Protagonisten 

bereits bekannt. Allerdings gibt es als Opfer keine Juden, die Insassen des KZs zeichnen 

sich durch das rote Dreieck aus, es handelt sich folglich um Kommunisten.534 Nolls 

Interpretation des Krieges deckt sich mit der Remarques, nur gab es für Noll im Osten 

im Gegensatz zu Remarque ein Publikum für seine Aussage.  

 

                                                 
532 Wolf, Christa: Blickwechsel. S.12. 
533 Ebd. S.23.  
534 Vgl. Noll, Dieter: Die Abenteuer des Werner Holt I. (1960). Berlin, Weimar: 1976. S.505 ff. 



 198

6.3.2.1. Darstellung der Luftangriffe auf Wattenscheid 

Bevor Noll seinen Protagonisten zu einem Opfer der Bombardierungen in einem 

Luftschutzkeller werden lässt, bekämpft dieser die Royal Air Force aktiv als Flakhelfer. 

Sehr schnell wird dabei die Sinnlosigkeit des Unterfangens deutlich, da eine aktive 

Gegenwehr für die Jugendlichen nicht zu halten ist. Werner Holt erlebt, wie seine 

Freunde im Abwehrkampf getötet werden.  

Das Entsetzen des Bombenteppichs war noch nicht verschwunden. Lange stand er vor dem 
grauen Bündel. In einem Gefühl, das aus Angst und Neugier gemischt war, schlug er die 
Decke zurück. Da lag Zemtzki. Das Gesicht war unversehrt, war frech und jungenhaft wie 
je. Aber der halbe Brustkorb fehlte... Das Herz schlug nicht mehr.535 

 

Die jugendlichen Luftwaffenhelfer werden im Abwehrkampf ‚verheizt’, da sie gegen 

die feindlichen Flieger, die schließlich die gesamte Flakstation in Schutt und Asche 

legen, völlig machtlos sind.536 Während der Chef der Batterie sich während eines 

Angriffs in Sicherheit bringen kann, werden die Luftwaffenhelfer – frisch von der 

Schule und im Schnelldurchgang ausgebildet – gezwungen, sich schutzlos dem Gegner 

entgegen zu stellen.  

Eine Woge von Lärm spülte heran. Zwölf Mustang-Jäger rasten über die Stellung hinweg, 
stießen erst über dem Wäldchen im Osten tief herab und feuerten mit Bordkanonen und 
Maschinengewehren in die Schrebergärten und Laubenkolonien. „Neuer Anflug Richtung 
drei!“ brüllte Ziesche. Die Mustangs flogen zum zweitenmal sehr tief an; sie hatten die 
Batterie entdeckt, lösten ein paar Bomben und schossen mit Bordwaffen auf B2 und 
Geschützstände.537 

 

Die Luftwaffenhelfer sind trotz dieser Aussichtslosigkeit überzeugt von der Wichtigkeit 

ihrer Aufgabe und nehmen sie ernst. Gerade in den Reden Gilbert Wolzows, der 

überzeugend auf die Gruppe wirkt, wird die blinde Bereitschaft deutlich. „Ein Soldat 

muss kämpfen, ohne Frage, ob es einen Sinn hat oder keinen! Ein Soldat ist zum 

Kämpfen da, zu nichts anderem!“538 Das heißt, dass die nach 1945 reklamierte 

Opferzugehörigkeit – wehrlose Opfer einer nationalsozialistischen Führung – so nicht 

stimmt, vielmehr war man selbst bereit, sich zu opfern, um das Ziel eines geplanten 

Endsiegs zu verwirklichen. Die beiden im deutschen gleichlautenden Begrifflichkeiten 

mischen sich hier. 

Während Werner Holt mit der Stiefmutter eines Kameraden, mit der er ein Verhältnis 

hat, ein Kino in Wattenscheid besucht, kommt es zu einem Luftangriff. Aufgrund seiner 

Luftwaffenhelferuniform wird ihm befohlen, außerhalb des Luftschutzkellers zu 

                                                 
535 Noll, Dieter: Die Abenteuer des Werner Holt I. S.222 ff. 
536 Vgl. Ebd. S.250 ff. 
537 Ebd. S.249. 
538 Ebd. S.298. 



 199

bleiben. Auch in dieser Situation steht dem Jugendlichen offiziell kein Schutz zu. Nur 

durch den Egoismus Frau Ziesches, die Holt als Schutz für sich selbst beansprucht, darf 

Holt den Keller betreten. Durch einen Volltreffer werden sie im Keller verschüttet. Nur 

wenige überleben den Einsturz der Kellerdecke. Der Mauerdurchbruch wird zur 

einzigen Überlebenschance. 

Dann nahm er die Holzbank, auf der sie gesessen hatten, und rammte sie gegen den 
Mauerdurchbruch. Vergeblich. Er konnte nicht weit genug ausholen, immer wieder stieß er 
zu, das Sitzbrett spaltete der Länge nach auf. Er ließ die Bank fallen und schlug mit den 
Fäusten auf die Ziegelsteine. Er keuchte, er trat mit dem Fuß gegen das Mauerwerk. Er 
brüllte überschnappend: „Hilfe!“ Er warf das volle Gewicht seines Körpers gegen den 
Durchbruch, er fiel nach vorn und schlug mit dem Gesicht auf kantige Steine, es rasselte, es 
knisterte in den Ohren, er stöhnte vor Schmerz. Dann lag er bewegungslos und atmete 
tief.539 

 

Hierbei handelt es sich um eine Szene, die wiederholt in der Literatur über den 

Luftkrieg dargestellt worden ist. Menschen werden durch einen Volltreffer im 

Luftschutzkeller eingeschlossen und sind gezwungen, um ihr Überleben zu kämpfen, 

indem sie gegen die Sauerstoffknappheit und damit gegen die Zeit arbeiten. Je größer 

die Anstrengung desto knapper wird der Sauerstoff desto schneller wiederum sind die 

Menschen gezwungen zu arbeiten. Allein diese Vorraussetzungen machen dieses 

Erlebnis zu einem beispielhaften Geschehen, durch das annähernd die Panik der 

Betroffenen dargestellt werden kann. 

Auch in der Art und Weise wie Noll die Szene beschreibt – von der es, wie bereits 

beschrieben, einige zum Vergleich gibt – werden die Panik der Eingeschlossenen und 

die ungeheuere Energieleistung deutlich. Der Kampf Werner Holts ist dabei nicht ein 

alleiniger Kampf ums Überleben, sondern auch gleichzeitig ein Kampf gegen Frau 

Ziesches Hysterie. Diese wird in ihrem Egoismus besonders hervorgehoben: „Mich 

mußt du retten, Jesus Maria, laß doch das Kind!“540 Die Flucht durch die brennenden 

Häuserzeilen ist relativ kurz, aber dicht beschrieben. Noll nennt den brennenden 

Asphalt, die Phosphorpfützen, Tote und die eigene brennende Kleidung. Der 

lebensbedrohliche Zustand wird dargestellt sowie die Tatsache, dass die Dreiergruppe, 

um sich zu retten, durch das Feuer laufen muss. Die Flucht selbst wird dann allerdings 

verschwiegen.  „Holts Mütze brannte, er warf sie von sich, er packte Frau Ziesche um 

die Hüfte und schleppte sie weiter, die nassen Kleider kochten, sein Bewußtsein setzte 

aus, er stolperte über einen Toten. Sie fanden sich auf dem Gelände einer Kohlengrube 

                                                 
539 Noll, Dieter: Die Abenteuer des Werner Holt. I. S.307. 
540 Ebd. S.308. 



 200

wieder.“541 Durch die Streichung der unmittelbaren Erfahrung der Flucht gewinnt die 

Szene an Grauen, da die Flucht an sich nur in der Fantasie des Lesers stattfindet. Noll 

hat überzeugend dargestellt, in welchem Zustand sich das Stadtviertel befindet, wie 

Menschen ein derartiges Höllenszenario überleben können, bleibt dagegen 

unvorstellbar. Das Kind, das Holt gegen den Willen Frau Ziesches aus dem Keller 

gerettet und während der Flucht auf dem Arm getragen hat, wird ihm von einem 

Sanitäter mit den Worten abgenommen: „Ex.[...]Sie hätten sich die Mühe sparen 

können.“542 Der massenhafte Tod kann gar nicht anders als emotionslos zur Kenntnis 

genommen werden, auch dass es sich bei dem Toten um ein kleines Kind handelt, ist 

nicht von Belang. 

Auch wenn die Bewohner Wattenscheids als Opfer benannt werden, gilt das nicht für 

die Soldaten der Wehrmacht. Zwar weist Noll eindeutig darauf hin, dass es sich bei den 

Protagonisten seines Romans um Kinder handelt, die leicht beeinflussbar und damit 

leichte Beute des NS sind, aber die Wehrmacht als Ganzes wird eindeutig als 

verbrecherische Organisation begriffen. 

 

 

6.4. Das Bild der Wehrmacht in der Literatur der DDR 

Das Bild des unschuldigen Wehrmachtssoldaten in der westdeutschen Literatur der 

fünfziger Jahre erscheint im Kontext der zeitlichen Umstände logisch und folgerichtig. 

In der DDR-Literatur dagegen ist „die Vorstellung vom unschuldigen Soldaten des 

Zweiten Weltkriegs aus[ge]schlossen“543. Der unschuldige Soldat in der Position des 

Opfers existiert nicht, war allerdings für die Bildung eines positiven 

Vergangenheitsverständnisses auch nicht nötig. Da die DDR sich nicht in der Tradition 

des nationalsozialistischen Deutschlands sah, hatte sie keinen Grund zur Verteidigung. 

Eine Beschönigung der Vergangenheit im Sinne des Westens war aus dieser Sicht 

überflüssig, der Vernichtungskrieg gegen die Sowjetunion konnte als solcher benannt 

werden, zumal diese nicht als Feind, sondern als Verbündete dastand. Aus diesem 

Grund kann man im Bezug auf den Kriegsroman nicht von der deutschen Literatur 

sprechen. Es muss von zwei unterschiedlichen Literaturen ausgegangen werden, da der 

                                                 
541 Noll, Dieter: Die Abenteuer des Werner Holt. I. S.308 ff. 
542 Ebd. S.309. 
543 Peitsch, Helmut: Zur Geschichte der Vergangenheitsbewältigung. In: Von Böll bis Buchheim. S.94. 



 201

Kriegsroman der DDR in einem gänzlich anderen politischen und gesellschaftlichen 

Kontext zu sehen ist als der der Bundesrepublik.544 

Trotz dieses Selbstverständnisses, das die DDR von ihrer Position hatte, konnte nicht 

geleugnet werden, dass viele ehemalige Wehrmachtssoldaten in der DDR zu Hause 

waren. Ihre Rolle wurde vielfach in der Literatur dargestellt, sie bestand in der 

erfolgreichen antifaschistischen Umerziehung durch die sowjetische 

Kriegsgefangenschaft. Tatsachenberichte aus dem Krieg wurden folglich nur insoweit 

toleriert, wie sie eine spätere Wandlung einschlossen, da sie ohne pädagogische 

Wirkung für das Anliegen der DDR nutzlos waren.  

Die Texte, die in der unmittelbaren Nachkriegszeit, also in den späten vierziger Jahren 

noch vor dem Beginn des Kalten Krieges entstanden sind, sind der Auffassung der BRD 

noch am ähnlichsten. In den Romanen Unsere jungen Jahre (1947) von Claus Hubalek, 

Der Brückenkopf (1948) von Georg Holmsten sowie Jungen, die übrig blieben (1950) 

von Erich Loest steht der jugendliche Soldat im Vordergrund, der um seine Jugend 

betrogen worden ist. Schuld wird nicht angesprochen. Die Jugendlichen sind im NS 

erzogen und sozialisiert worden und haben keine Alternative. Sie werden zum Krieg 

gezwungen und erscheinen von daher als Opfer. Bereits im Titel von Loests Roman 

wird die Opferrolle eindeutig festgelegt, geht es doch um Jungen, also Kinder. Am Ende 

des Romans gibt Loest seiner Aussage eine ganz entscheidende Wendung: Der junge 

Soldat muss feststellen, dass das Soldatenleben einen arbeitsscheuen, unmoralischen 

und unsympathischen Imperialisten aus ihm geformt hat, der nicht davor 

zurückschreckt, seine Mitmenschen zu betrügen. Durch Hilfe der Gesellschaft wandelt 

er sich zu einem motivierten Arbeiter, der ein Teil der sozialistischen Gemeinschaft 

wird und den demokratischen Aufbau tatkräftig unterstützt. Die abschließende positive 

Wandlung formuliert den Gegensatz zum Westen und damit zum Nationalsozialismus. 

Die Vorgabe durch den Staat spielte bei der Themenwahl und ihrer Bearbeitung eine 

eminente Rolle für die Autoren, selbst wenn teilweise ‚zwischen den Zeilen’ gegen eine 

derartige Vorgabe protestiert wurde. Die Literatur stand folglich vollständig im Dienst 

des sozialistischen Aufbaus, das Thema der Schuld, das mit dem Beginn der fünfziger 

Jahre Einzug in den Kriegsroman hält, sowie die Abkehr vom Faschismus – die innere 

Wandlung –, waren somit ausgesprochen wichtig für den Aufbruch in die neue Zeit.545  

                                                 
544 Vgl. Heukenkamp, Ursula: Helden, die einer besseren Sache wert gewesen wären. Kriegsprosa in der 
DDR der fünfziger Jahre. In: Von Böll bis Buchheim. S.367. 
545 Vgl. Hartewig, Karin: Militarismus und Antifaschismus. Die Wehrmacht im kollektiven Gedächtnis 
der DDR. In: Krieg in der Nachkriegszeit. S.245. 



 202

Heinrich Küntzel weist auf den Konflikt hin, in dem sich Schriftsteller befanden, 

wollten sie Programm und eigene Erlebnisse vereinbaren: Die Kriegsbücher 

sollten parteilich und doch authentisch, realistisch, aber nicht naturalistisch (nach 
amerikanischem Vorbild) sein, den Krieg nicht nur als faschistischen Raubkrieg, sondern 
auch als anti-imperialistischen Befreiungskrieg zeigen, den Vorsprung der westdeutschen 
Kriegsbücher aufholen, aber ihnen nicht ähneln, der Held sollte Partisan oder wenigstens 
ein durch Erfahrungen und Nachhilfe aufrechter Antifaschisten Gewandelter und Geläuteter 
sein – und ihre Autoren waren dadurch überfordert. Denn sie hatten den Krieg als 
Katastrophe, als Hölle und nicht als Fegefeuer erlebt.546 

 

Der vierte Schriftstellerkongress von 1956 versuchte Erlebnisberichte der 

Frontkämpfergeneration zu fördern. Dem gegenüber stand bereits 1957 die Forderung 

nach sozialistischer Perspektive, die eine Konzentration auf die real erlebte 

Vergangenheit verhinderte.547 Die Vorgabe durch den Staat hat somit zwar den Täter in 

der Wehrmacht benannt, aber trotzdem eine intensive Auseinandersetzung mit der 

Vergangenheit verhindert. Das Maß an Vorgabe war zu hoch, um Realität treffend zu 

benennen. Beide deutschen Staaten waren vorrangig daran interessiert, ihre Politik mit 

Hilfe der Literatur zu stützen. Erlebnisberichte, die sich zwangsläufig der ‚harten 

Schreibweise’ bedienten, stießen daher auf Ablehnung, waren sie doch unter 

pädagogischen Aspekten unbrauchbar, da sie den Handlungsspielraum des 

Protagonisten einschränkten. Helmut Peitsch stellt in diesem Zusammenhang fest, dass 

westdeutsche Kriegsromane zwar in der DDR verlegt wurden – er benennt Böll, Opitz, 

Ledig und Richter –, diese aber Gegenstand heftigster Kritik waren.548 Der ehemalige 

Soldat findet sich in den dargestellten Figuren wieder, gleichzeitig ist es ihm möglich, 

diese Sichtweise zu verurteilen, stellt sie doch die verpönte Sichtweise des Westens dar. 

Im Gegensatz zum westdeutschen Kriegsroman der fünfziger Jahre, der das 

Opferschicksal herausstreicht, benennt der ostdeutsche Kriegsroman dezidiert den Täter.  

Im Fall von Harry Thürks Die Stunde der toten Augen (1957) lässt sich eindeutig 

feststellen, dass Soldaten Mörder sind. Thürks Protagonisten gehören zu einer Gruppe 

von Fallschirmjägern, die hinter der Front operiert. Die Soldaten sind perfekt im Töten 

ausgebildet und machen von ihren Fähigkeiten hinterrücks Gebrauch, selbst wenn sie 

gelegentlich an ihrer Arbeit zweifeln und gerne Abstand nehmen würden. Mit dieser 

Ansicht steht Harry Thürk nicht alleine da, seine Interpretation des Krieges findet sich 

auch bei anderen Autoren. Wolfgang Schreyers Protagonist des Romans Unternehmen 

                                                 
546 Küntzel, Heinrich: Der Faschismus: seine Theorie, seine Darstellung in der Literatur. In: Hansers 
Sozialgeschichte der deutschen Literatur. S.453. 
547 Vgl. Ebd.  
548 Vgl. Peitsch, Helmut: Zur Geschichte von „Vergangenheitsbewältigung“: BRD- und DDR-
Kriegsromane in den fünfziger Jahren. S.113. 



 203

Thunderstorm (1954) erlebt Geiselerschießungen sowie ein dem Erdboden 

gleichgemachtes Warschauer Ghetto. Es ist für ihn unbegreiflich, dass dafür Wehrmacht 

und SS verantwortlich sein sollen. Als Augenzeuge weiß er aber, dass es sich um 

Tatsachen handelt. 

Ein weiterer Punkt, in dem sich der ostdeutsche Kriegsroman vom westdeutschen 

unterscheidet, ist seine Entstehungszeit. So beschränkt sich die ostdeutsche 

Auseinandersetzung nicht auf einen Zeitraum von fünfzehn Jahren, sondern zieht sich 

bis in die achtziger Jahre hinein. Es gibt nicht nur keine derartige Ballung in den 

fünfziger Jahren, insgesamt fällt die Auseinandersetzung mit dem Krieg quantitativ 

schwächer aus, was nicht zuletzt daran liegen mag, dass eine realistische Beschreibung 

von Erlebnissen – also Romane der Härte – nicht erwünscht war. Der ostdeutsche 

Kriegsroman beschreibt zudem nicht ausschließlich den Kampf der Wehrmacht an der 

Front, wie das im westdeutschen Kriegsroman vielfältig der Fall ist. Vielmehr wird der 

Krieg in seiner Gesamtheit begriffen. Der Erste Band des Romans Die Abenteuer des 

Werner Holt (1960) von Dieter Noll zeigt zunächst die Schulzeit des Protagonisten und 

damit die Begeisterung der Schüler für den Krieg. Neben seinen Erlebnissen als 

Flakhelfer geht es vorrangig um den Wandlungsprozess Werner Holts. Er erlebt 

während seines Urlaubs den Bombenkrieg in Wattenscheid, die letzten Kriegsmonate, 

Flüchtlingstrecks sowie KZ-Transporte. Werner Holt sieht die verschiedenen Facetten 

des Krieges, die ihn sämtlich zum Nachdenken anregen. Gespräche mit Menschen aus 

seinem Umfeld tragen ebenfalls zum Nachdenken bei. Nach seiner 

Kriegsgefangenschaft schlägt er sich in die SBZ zu seinem Vater durch, wo der zweite 

Band (1963), der die Nachkriegszeit des Protagonisten beschreibt, einsetzt. Um einen 

jungen Soldaten geht es auch Max Walter Schulz im Roman Wir sind nicht Staub im 

Wind (1962). Der Roman beginnt mit den letzten Kriegstagen des Zweiten Weltkriegs. 

Die Hauptperson ist ein junger Wehrmachtssoldat, dessen Kriegserfahrungen im 

Rückblick erwähnt werden. Vorrangig geht es auch hier um einen Umgang des 

Protagonisten mit seiner Vergangenheit als Soldat, um eine Auseinandersetzung mit den 

Opfern des NS sowie ein Umdenken im Sinne des Sozialismus. 

 

Im Gegensatz zur BRD hat die DDR die Wehrmachtsvergangenheit kritisch in ihre 

literarischen Auseinandersetzungen einbezogen. Deutlich wird das auch an den in 

Kapitel 6.2.1. behandelten Romanen Capellos Trommel (1972) von Klaus Schlesinger 



 204

und Der Aufenthalt (1977) von Hermann Kant. Beide Romane sind ein klares 

Bekenntnis zur Schuldigkeit des einzelnen Soldaten.  

Auf diese Weise ist ein Thema, das in Westdeutschland längst bewältigt scheint, in der 

ostdeutschen Literatur weiterhin aktuell. Dabei ist die Thematik der ostdeutschen 

Kriegsromane der der westdeutschen bereits in den fünfziger Jahren voraus.  

 

6.4.1 Franz Fühmann 

Eine herausragende Eigenschaft Franz Fühmanns, die in der Sekundärliteratur betont 

wird, ist sicherlich seine schonungslose Reflexion der eigenen Wehrmachts-

vergangenheit. In 22 Tage oder die Hälfte des Lebens geht Fühmann in aller Härte auf 

die erlebte Vergangenheit ein, wobei er sich selbst anklagt und betont, dass er ebenfalls 

zum Täter geworden wäre, wenn man es von ihm verlangt hätte.549 Von daher lassen 

sich seine späteren Werke im Vergleich zu den frühen durchaus als Steigerung 

bezeichnen, zumal die Novellen der fünfziger und sechziger Jahre eindeutig Fühmanns 

sozialistische Überzeugung widerspiegeln. Trotzdem ist die Novelle Kameraden (1955) 

wichtig in ihrer Aussage und durch ihre klare Konzeption gut zu lesen.550  

Zwei junge Soldaten, Karl und Josef, erschießen durch einen Zufall die Tochter des 

Kommandeurs. Da sie zu dritt unterwegs sind, wird der dritte Kamerad, Thomas, der 

nicht geschossen hat, zum Mitwisser. Aus Furcht, er könne sie verraten, beschließen die 

beiden Täter zunächst, den Dritten umzubringen, was allerdings durch einen Zufall 

verhindert wird. Mit der Idee, das Verbrechen, das schließlich entdeckt wird, Partisanen 

anzuhängen, sind zunächst alle einverstanden. Als im Endeffekt für dieses Verbrechen 

aber zwei junge russische Mädchen als Vergeltungsmaßnahme gehängt werden sollen, 

beschließt Thomas sein Schweigen zu brechen. Er wird für verrückt erklärt und 

schließlich auf der Flucht erschossen.  

Barbara Heinze führt ein Zitat Fühmanns an, in dem er zu der Aussage seiner Werke 

Stellung bezieht: „Worum es mir ging, war, die Widerwärtigkeit des Krieges nicht in 

großen Schlachten darzustellen, sondern an der fürchterlichen Alltagsbanalität des 

Krieges.“551 Indem er die Alltagsbanalität als derart verworfen und verdorben darstellt, 

als Bösartigkeit im Kleinen, ergibt sich im Umkehrschluss eine um ein Vielfaches 

gesteigerte Bösartigkeit im Gesamten. Fühmann benutzt als Titel für seine Novelle den 

                                                 
549 Vgl. Fühmann, Franz: 22 Tage oder die Hälfte des Lebens.  
550 Reich-Ranicki, Marcel: Ohne Rabatt. Über Literatur aus der DDR. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 
1991. 
551 Heinze, Barbara: Heinz Fühmann. Rostock: 1998. S.61. 



 205

zunächst unverfänglich erscheinenden Titel Kameraden, ist doch dieser Begriff auch 

nach 1945 weiterhin positiv besetzt geblieben. Kameradschaft galt demnach durchweg 

als positiver Halt innerhalb des grausigen Kriegsalltags. Fühmann spielt mit diesem 

Begriff, so wird unter dem Verständnis ‚Kameradschaft’ ein Verbrechen verheimlicht 

und ein Soldat mit dem Tod bedroht, wenn er sich nicht an die Regeln innerhalb dieser 

Kameradschaft hält. Thomas selbst sieht diese Kameradschaft stellenweise als das 

höchste Gebot:  

Plötzlich empfand er einen Ekel vor sich selbst: Wie feige, wie jämmerlich hatte er sich 
benommen, wie schuftig! Es war eine Prüfung gewesen; er hatte versagt, der innere 
Schweinehund war durchgebrochen! Was hatte er denn getan? Sich heimlich aus der 
Baracke gestohlen, die Kameraden zu verraten, das hatte er getan [...].552 

 

Später überrascht ein Major Karl und Josef dabei, wie sie den betrunkenen Thomas 

umbringen wollen, er missdeutet die Situation allerdings und lobt die Kameradschaft 

unter den Soldaten:  

„Es freut mich“, sagte der Major, „daß ihr nicht nur gute Schützen, sondern auch gute 
Kameraden seid. Die Kameradschaft ist der eherne Fels des Soldatentums. Es ist schön, daß 
ihr euch um den Kameraden kümmert. Ihr hättet alles mögliche mit ihm anstellen können, 
zum Spaß, wie das jetzt wieder Mode sein soll. Es ist schön von euch, daß ihr euren 
Kameraden zu Bett tragen wollt.“553 

 

Unter der verordneten Kameradschaft geht wahre Menschlichkeit verloren, den 

einzelnen Soldaten fehlt das Gespür für Situationen. Da es zum Programm gehört, nicht 

mehr als Individuum zu handeln, ist aus der Perspektive des NS dieses Gespür 

allerdings auch unnötig bzw. gar nicht erwünscht, Kameradschaft also als bewusstes 

Prinzip der Entmenschlichung. 

Sebastian Haffner beschreibt in seiner Geschichte eines Deutschen seine eigenen 

Erlebnisse im Bezug auf Kameradschaft. Er erlebt diese Kameradschaft zunächst als 

Glück, als Miteinander, was ihn aber ungeachtet dessen nicht hindert, den Sinn und 

Zweck dieser verordneten Kameradschaft zu begreifen. Haffner bezeichnet sie als 

Droge, die dem Individuum den Boden zu entziehen suche und ihn unfähig zum 

eigenverantwortlichen, zivilisierten Leben mache. „Ja, sie ist recht eigentlich ein 

Dezivilisationsmittel. Die allgemeine Kameradschafts-Hurerei, zu der die Nazis die 

Deutschen verführt haben, hat dieses Volk heruntergebracht wie nichts anderes.“554 

Die Kameradschaft wird als negativ und zerstörerisch entlarvt, sie beraubt den 

Einzelnen seines gesunden Menschenverstandes und lässt ihn unter dem Deckmantel 

                                                 
552 Fühmann, Franz: Kameraden.  S.25ff. 
553 Fühmann, Franz: Kameraden. S.40. 
554 Haffner, Sebastian: Geschichte eines Deutschen. Die Erinnerungen 1914-1933. S.279. 



 206

der Kameradschaft unmoralisch bzw. verbrecherisch handeln. Fühmann zeigt 

eindeutiges Fehlverhalten, falsche Moral und Verlogenheit bereits im normalen Alltag. 

D. h., wenn bereits innerhalb der Wehrmacht keine Moral zu finden ist, müssen 

Verbrechen auf den gesamten Krieg bezogen obligatorisch sein. Ebenso wie die Novelle 

Kameraden zeigen die beiden Novellen Die Schöpfung und Das Gottesgericht den 

individuellen Täter. Beide Novellen spielen während des Krieges in Griechenland und 

zeigen das Selbstverständnis der Deutschen, zur ‚Herrenrasse’ zu gehören. Fühmann 

stellt seine Protagonisten ausführlich dar, indem er ihre Gedanken in den Vordergrund 

stellt. Auf diese Weise wird auch die ausweglose Situation der Opfer beschrieben, die, 

egal was sie tun, den Deutschen ausgeliefert sind. Die Novelle Das Gottesgericht 

wechselt mehrfach die Perspektive und der Leser erlebt die Szene sowohl aus Sicht der 

deutschen Soldaten als auch aus der Sicht des griechischen Kochs. Durch diese 

Darstellung bewirkt Fühmann von Anfang an, dass die Rollen klar verteilt sind. Die 

offenen Gedanken der Soldaten sowie ihre Gespräche zeigen deutlich, dass sie sich in 

keiner Notsituation befinden, sondern auf ein Abenteuer aus sind. Es scheint keine 

Rolle zu spielen, was der Koch unternimmt, er wird letztendlich von den Deutschen 

erschossen. Auch wenn die deutschen Soldaten am Ende der Novelle im Kugelhagel der 

Partisanen fallen, erscheinen sie nicht als Opfer, sondern vielmehr als Täter, die die 

gerechte Vergeltung trifft. 

Fühmann zeigt seine Protagonisten aktiv als Täter, sie erschießen wehrlose Opfer, zum 

Teil auch deshalb, weil ihre Kommunikation untereinander gestört ist und sie sich dem 

Vorhaben ihrer Kameraden teilweise nicht sicher sein können. Fühmann streicht diesen 

Unsicherheitsfaktor heraus, der ebenfalls dazu beiträgt, die Kameradschaft zwischen 

den Soldaten in Zweifel zu ziehen. Um die Fraglichkeit der Kameradschaft geht es auch 

Karl Mundstock in seiner Erzählung Bis zum letzten Mann. 

 

 

6.4.2 Karl Mundstock: Bis zum letzten Mann 

Karl Mundstock führt den Leser in den Norden Europas, in die norwegische Tundra in 

der Nähe der schwedischen und finnischen Grenze. Gebirgsjäger kämpfen dort für einen 

Krieg, von dem sie wissen, dass er eigentlich längst zu Ende ist. Die Hauptperson der 

Erzählung ist Hollerer, aus seiner Sicht werden das Leben in der schneebedeckten 

Tundra und sein Fluchtversuch nach Schweden geschildert. Beherrscht wird Hollerers 

Leben in der norwegischen Einöde durch den unbändigen Hass auf seinen Vorgesetzten 



 207

Weiß. Rückblicke auf Frontkämpfe weisen Weiß als Feigling aus, der aber im Moment 

der Sicherheit zu Machtdemonstrationen und Schikanen neigt. Hollerer weiß, dass 

dieser Hass auf Gegenseitigkeit beruht und dass Weiß bestrebt ist, jede Chance zu 

nutzen um ihn der NS-Gerichtsbarkeit auszuliefern. Dass er dazu fähig ist, zeigt der 

Anfang der Erzählung, die mit der Exekution eines Deserteurs beginnt. Hollerer ist sich 

bewusst, dass es für ihn viele Gelegenheiten gegeben hätte, sich seines Vorgesetzten zu 

entledigen, entweder durch Verrat oder Mord, die er aber nicht genutzt hat. So sieht er 

den einzigen Ausweg in seiner eigenen Desertion, die er sorgfältig vorbereitet hat. 

Durch einen Fehler geraten seine Verfolger – seine ehemaligen Kameraden und Weiß – 

ziemlich schnell auf seine Spur, so dass es noch vor der Grenze zu einem Kampf 

kommt, bei dem bis auf Weiß alle anderen erschossen werden. Obwohl der Weg zur 

Grenze nun für Hollerer frei ist, entschließt er sich bis zum letzten Mann 

weiterzukämpfen, um seinen Erzfeind nicht als Einzigen überleben zu lassen. Sowohl 

Weiß als auch Hollerer sterben bei diesem letzten Kampf. 

Mundstock weist an verschiedenen Stellen auf die Versäumnisse Hollerers hin. So 

beginnt er die Erzählung mit dem Satz: „Hollerer und Kohlmeyer hatten gemeinsam 

fliehen wollen.“555 Kohlmeyer nutzt die zunächst sicher geglaubte Chance alleine, 

Hollerer versäumt sie, was ihn aber im Endeffekt vor der Exekution durch seine 

Kameraden bewahrt. Mundstock offenbart eine Situation, die paradox erscheint und den 

Gehorsam, unter dem die Soldaten stehen, als unvernünftig, unmenschlich und in 

gewisser Weise auch als unverständlich beschreibt. Hollerer steht mit seinen 

Kameraden auf einer Seite, der Hass auf Weiß ist allen gemein. Anstatt sich aber zu 

siebt gegen Weiß zu wenden, respektieren sie Weiß als ihren Vorgesetzten und damit 

auch seine Befehle. Sie helfen bei der Hinrichtung ihres Kameraden Kohlmeyer mit, 

obwohl sie dessen Entscheidung nachvollziehen können. Sie lassen sich demütigen, 

ohne die sich bietenden Gelegenheiten zu ergreifen und sich gegen Weiß aufzulehnen.  

Wir haben dich oben auf der Feldwache erschlagen wollen, wir haben gemeinsam fliehen 
wollen, sagte er ihm. Und auch, wie die Kameraden bei der ersten leisen Andeutung stumm 
geworden waren, wie sie sich umgesehen hatten, ob da nicht ein schleichender Schritt, ein 
horchendes Ohr. Wie einfach war alles erschienen, da jedermann im Stillen die Nazis und 
den Krieg verflucht hatte! Aber einfacher war es, zu gehorchen und zu sterben. 

 

Ein weiteres Beispiel zeigt, dass Hollerer, auch ohne Konsequenzen fürchten zu 

müssen, Weiß hätte loswerden können und zwar durch Verrat beim General. Hollerer 

rechtfertigt diese verpasste Chance, indem er auf seine Anständigkeit verweist. Er 

                                                 
555 Mundstock, Karl: Bis zum letzten Mann. Erzählungen. Halle: 1957. S.75. 



 208

möchte nicht mit den gleichen unmoralischen Mitteln kämpfen wie Weiß. Dabei 

übersieht er, dass er auf diese Weise weiterhin einen unmoralischen Krieg unterstützt. 

Hollerer unterstützt aus Anstand einen verbrecherischen Krieg, anstatt ihn für sich selbst 

unmoralisch zu beenden. Seine Kameraden lassen sich ebenfalls dazu 

instrumentalisieren, Hollerer zu suchen, obwohl sie, wenn sie sich gegen Weiß wenden 

würden, zusammen mit Hollerer fliehen könnten. „Hollerer glaubte in diesen Minuten 

sehr heftig, die Kameraden würden Weiß das Maul stopfen, sie würden die Gewehre 

umdrehen und mit ihm gemeinsame Sache machen. Das war der letzte bittere 

Selbstbetrug.“556 Mundstocks Aussage deckt sich im Bezug auf die Kameradschaft mit 

der Fühmanns: Die Kameradschaft ist keine wirkliche Verbindung zwischen den 

Soldaten, sondern dient einzig dem Zweck, das Ziel des NS zu verwirklichen. Die 

Kameradschaft hat nichts Positives für den Einzelnen, sondern dient ausschließlich der 

Gemeinschaft, die wiederum das Wohl der Führenden verfolgt. In diesem Fall ist Weiß 

derjenige, dessen Ziel die Gemeinschaft verfolgen muss, die sich ihm auch willig 

anbietet. Sämtliche sechs Soldaten werden von Hollerer erschossen, da Weiß zwar 

kommandiert, sich aber ansonsten im Hintergrund hält. Die Struktur des NS wird am 

Beispiel Wehrmacht bloßgelegt, d.h., dass die Wehrmacht ein Teil des gesamten 

Machtapparates ist und damit ebenso schuldig. Mundstock weist dezidiert darauf hin, 

dass es verschiedene Wege gegeben hätte, Weiß zu töten und damit aus dem System 

auszusteigen. Weder Hollerer noch seine Kameraden bringen diesen Schritt fertig, so 

dass ihr Tod am Ende der Erzählung als konsequent erscheint. Für Hollerer ergibt sich 

die Wahl zwischen Flucht oder Rache an Weiß. Er entschließt sich für die Vergeltung 

an seinen Kameraden, die ihm zwar den Tod aber letztendlich ein Stück persönliche 

Freiheit gewährt. Er hat sich im letzten Augenblick aktiv gegen das von ihm gehasste 

System gewendet. Er handelt damit richtig, allerdings zu spät, so dass er sein Zögern 

mit dem eigenen Tod bezahlen muss. Über sein Ende heißt es in der Erzählung: „Der 

Schnee bedeckte den Toten und den Schlafenden, der nie mehr erwachte, um es richtig 

zu machen.“557 Dieser abschließende Satz stellt im Bezug auf die Intention der DDR-

Literatur der fünfziger Jahre ein Problem dar, da sich aus dem Ende keine positive 

Entwicklung ableiten lässt. Ursula Heukenkamp weist auf diese Problematik innerhalb 

der Erzählung hin. Zudem stellt sie die Behauptung auf, es ergäbe sich für den Helden 

keine Alternative, was er hätte anders machen können.558 In den Gedankengängen des 

                                                 
556 Mundstock, Karl: Bis zum letzten Mann. S.93. 
557 Mundstock, Karl: Bis zum letzten Mann. S.104. 
558 Heukenkamp, Ursula: Helden die einer besseren Sache wert gewesen wären. S.386. 



 209

Protagonisten ist diese Aussage sicherlich richtig, da er selbst auf seine Anständigkeit 

Wert gelegt hat und so keine Möglichkeit gesehen hätte, sich gegen seinen Vorgesetzten 

zu Wehr zu setzen. Dabei stellt die Anständigkeit Hollerers einen deutlichen Gegensatz 

zur Schlechtigkeit seines Vorgesetzten dar, die bereits in seinem verdorbenen Atem559 

zum Ausdruck kommt. Weiß ist von Grund auf verdorben – warum, wird in der 

Erzählung nicht geklärt – und steht damit stellvertretend für das gesamte System des 

NS. Auf legalem, d. h. moralisch integerem Weg hätte sich Hollerer nicht gegen ihn zur 

Wehr setzen können, da es Menschlichkeit innerhalb dieses Systems nicht gibt. Genau 

deswegen wäre aber der andere Weg, den Mundstock wiederholt aufzeigt, durchaus eine 

Möglichkeit gewesen. Hollerer hätte anders handeln können. 

Mundstock zeigt am Beispiel der Wehrmacht das verbrecherische System des NS. Die 

Wehrmacht als ein Teil des Ganzen ist von daher für Mundstock absolut 

selbstverständlich auch ein Teil des Verbrechens. Folglich sind Soldaten als kleinster 

Teil dieses Systems ebenfalls Teil der Verbrechen und damit schuldig. Dabei resultiert 

diese Schuld aus einfachem Nichtstun. Hollerer wird schuldig, weil er es nicht schafft, 

sich aktiv gegen das von ihm gehasste System aufzulehnen. 

Der Tänzer Malige dagegen zeigt seinen Mitmenschen, dass ein Auflehnen nicht nur 

möglich, sondern auch relativ einfach ist. Durch eine zu starke Anpassung ist das aber 

der Mehrheit nicht möglich, so dass die Tanzeinlage Maliges eine absolute Ausnahme 

bleibt. 

 

 

6.4.3. Johannes Bobrowski: Der Tänzer Malige 

Die kurze Erzählung von Johannes Bobrowski Der Tänzer Malige spielt im 

Spätsommer 1939 und erwähnt Begebenheiten des Alltags, die sich wenige Tage vor 

Kriegsausbruch ereignen sowie eine Episode, die kurz nach Kriegsbeginn einzuordnen 

ist. In einem polnischen Dorf werden orthodoxe Juden – alte Männer – vom Leutnant 

einer Wehrmachtseinheit dazu gezwungen, eine schwere Kabeltrommel immer wieder 

einen Berg hinaufzutragen. „Und was hat das nun für einen Sinn: Hinunterrollen lassen, 

wieder hinauftragen, wieder hinunterrollen lassen? Arbeiten lernen, meint Anflug.“560 

Diese Szene wird von Malige völlig durcheinander gebracht, indem er tanzend auf die 

                                                 
559 Vgl. Mundstock, Karl: Bis zum letzten Mann. S.81. 
560 Bobrowski, Johannes: Der Tänzer Malige. In: Die Erzählungen in der chronologischen Folge. Berlin: 
1992. S.164. 



 210

Juden zusteuert, ihnen die Kabeltrommel abnimmt und sie, weiterhin tanzend, den Berg 

hinaufträgt. Diese für alle Anwesenden absurde und verblüffende Vorführung passt so 

wenig in das Konzept, dass sie folgenlos bleibt. Obwohl Malige die Anweisungen 

seines Vorgesetzten boykottiert und diesen durch sein Benehmen der Lächerlichkeit 

preisgibt, ist die Situation, die er schafft, derart absurd, dass er im Endeffekt als 

Gewinner dasteht, da niemand ihn für sein Verhalten zur Rechenschaft zieht.  

Die Geschichte beginnt mit einer Beschreibung des äußeren Umfelds, wozu ein 

Marktplatz innerhalb eines kleinen Städtchens gehört, auf dem sich niemals jemand 

aufhält. Die Menschen gehen lieber dichtgedrängt an den Häusern vorbei als alleine 

über einen Platz, auf dem sie für alle sichtbar sind. Damit beschreibt Bobrowski nicht 

nur Besonderheiten der geografischen Lage, sondern menschliche Eigenschaften, die 

durch die Zeit, in der die Geschichte spielt, geprägt sind. „Was findet man nicht alles an 

Gründen, nur um nicht über einen Marktplatz gehen zu müssen, allein, in diesem Jahr 

39.“561 Das normale Verhalten beinhaltet das Verstecken vor dem Alltag. Es kommt 

darauf an, nicht gesehen zu werden und vor allem nicht aufzufallen, da die Angst vor 

dem negativen Auffallen groß ist. Der Mensch passt sich stattdessen an die Umgebung 

an und bleibt im Schatten der Häuser. Vor dieser Kulisse der angepassten Gesellschaft 

lässt Bobrowski seinen Tänzer Malige agieren. Von ihm heißt es einleitend: „Wo 

beginnt, was zu erzählen ist vom Tänzer Malige. Er steckt jetzt in dieser Kaserne am 

Stadtrand, angezogen als ein Soldat“562. Der Autor legt besonderes Gewicht auf die 

Tatsache, dass es sich nicht um den Soldaten Malige, sondern um den Tänzer Malige 

handelt, der angezogen ist wie ein Soldat. Im Kern ist Malige Tänzer geblieben, nur 

äußerlich gleicht er einem Soldat. 

Malige gehört zu einer Gruppe von Reservisten, die in einer Kaserne den normalen 

Kasernendienst absolvieren: „[e]xerzieren, rechtsum linksum, Gewehrreinigen, 

Stiefelappell“563 sowie Kartenspielen. Er wirkt deplaziert innerhalb dieser Umgebung, 

Bobrowski setzt sein eigentliches Arbeitsfeld als Kontrast gegen das Kasernenleben.  

Ach, Malige, was ist das alles? Du hast deine Arbeit gehabt, zuletzt im Lunapark, vorher in 
Bremerhaven, vorher in Kopenhagen im Tivoli, [...] Handstand einarmig auf einem grünen 
Flaschenhals, jedenfalls in den letzten Jahren, vorher Fänger, Untermann im Variete, aber 
eigentlich Tänzer, man glaubts, wenn man dich sieht, schlank und mit einem Gang von 
natürlichster Auffälligkeit, die Fußspitzen ein wenig zu weit auswärts gesetzt.564  

 

                                                 
561 Bobrowski, Johannes: Der Tänzer Malige. S.160. 
562 Ebd. 
563 Ebd. S.161. 
564 Ebd. S.162. 



 211

Dabei bildet sein Erscheinungsbild nicht nur einen Gegensatz zu den Gepflogenheiten 

des Kasernenlebens, sondern auch zum anfangs beschriebenen gesellschaftlichen Leben. 

Maliges Gang ist von natürlicher Auffälligkeit und von daher nicht angepasst oder gar 

versteckt. Dabei ist das Angepasste das Normale, zum einen gefördert durch den NS, 

zum anderen auch durch die Gesellschaft angestrebt, um eventuelle negative 

Konsequenzen zu vermeiden. Zu diesem normalen Leben gehören die Soldaten, das 

Kartenspielen, die Gespräche über den Krieg und wie selbstverständlich auch die 

Verbrechen an Juden. „Das ist so ein Spaß. Die Juden hat sich Anflug aus der Synagoge 

drüben geholt, wo sie sich versammelt hatten, der ganze Haufen.“565 Schon durch die 

Redewendung ‚Das ist so ein Spaß’ wird deutlich, dass diese Drangsalierung zum 

normalen Alltag gehören, um die anwesenden Soldaten aufzuheitern. Verbrechen an 

bzw. Schikanierung von Juden untermalen den normalen Alltag und gehören zum Spaß 

dazu. Die ‚unerhörte’ Begebenheit ist damit nicht das Verbrechen an den Juden – es 

handelt sich ja nicht um etwas Neues –, sondern das Verhalten eines Soldaten, der 

gegen jeden Befehl handelt. Das bedeutet wiederum, dass die Verbrechen der 

Wehrmacht bekannt sind, sie müssen nicht als etwas Besonderes benannt werden. Etwas 

Besonderes – Unerhörtes – ist vielmehr das Eingreifen Maliges, womit Bobrowski seine 

Solidarität mit den Opfern als etwas Einzigartiges herausstreicht und damit eine 

Behauptung der Nachkriegszeit – man habe geholfen, wo es möglich war – als Lüge 

entlarvt. 

Der Tanz Maliges bildet einen Gegensatz zum Aufgabenfeld eines Soldaten, der 

militärischem Drill unterworfen ist. Bobrowski lässt ihn „wahre Kunst“566 vollführen, 

die aber durch den militärischen Kontext, in dem die gesamte Situation steht, als 

„Affentheater“567 bezeichnet wird. Die Tatsache, dass er uniformiert, also in seiner 

Eigenschaft als Soldat den Abhang hinunter tanzt, gibt dieser Szene diese Absurdität, 

die es dem Leutnant unmöglich macht, seine Autorität durchzusetzen. 

Anflug oben schwankt, setzt einen Fuß vor, greift nach seiner Feldmütze, nach dem 
Koppelzeug, hat zu schreien begonnen, schreit, schreit wie ein Tier, Befehle oder was, ein 
sinnloses Durcheinander. Und Malige, sieht er, tanzt auf ihn zu, immer näher, ein paar 
Meter noch, mit zurückgeworfenem Kopf, offenem Mund.568 

 

                                                 
565 Bobrowski, Johannes: Der Tänzer Malige. S.164. 
566 Ebd. 
567 Ebd. 
568 Ebd. S.164. 



 212

„Das Reich als Ordnungsmacht in Europa“569 wird vorgeführt und aus dem 

Gleichgewicht gebracht durch einen Tanz. Die Wehrmacht und damit das ‚Dritte Reich’ 

sowie seine nationalsozialistische Ideologie werden der Lächerlichkeit preisgegeben, 

gleichzeitig in ihrer abnormen Auffassung entlarvt, vor der Maliges eigentlich normale 

Hilfsbereitschaft unnormal wirkt.570 Maliges Befehlsverweigerung bleibt folgenlos, d.h., 

es handelt sich bei dieser Erzählung nicht nur um eine Darstellung der Missstände 

innerhalb der Wehrmacht. Bobrowski zeigt – ähnlich wie Peter Schneider mit ...Und 

wenn wir nur eine Stunde gewinnen. –, dass Hilfsbereitschaft und Zivilcourage nicht 

unmittelbar schwere Strafen nach sich gezogen haben, sondern durchaus im Bereich des 

Möglichen gewesen sind.  

Bobrowski führt in seiner Erzählung das ‚normale’ Leben vor, wobei es eben um die 

Frage geht, was Normalität unter diesen Umständen darstellt. Das Normale wird 

verkehrt, was unter normalen Umständen normal sein sollte, wird unnormal. Diese 

Überlegung wird anhand der Person Malige auf die Spitze getrieben, gilt doch sein 

menschliches, moralisches Verhalten in der Gesellschaft als unangepasst und wird  

damit zu etwas Einzigartigem, Besonderem. 

Verstärkt wird diese Wirkung dadurch, dass Bobrowski dieser Geschichte den Anschein 

von Authentizität gibt und Wert darauf legt, dass die Geschichte des Tänzers Malige so 

passiert sei. „Vielleicht, daß er noch lange lebt. Dann kommt er wohl zu einem 

Frontkabarett, bei seinem Können wahrscheinlich oder immerhin möglich, obwohl sie 

da lieber Damen nehmen, ich weiß es nicht. Ich weiß nur, was ich erzählt habe.“571 

 

 

 

 

 

                                                 
569 Bobrowski, Johannes: Der Tänzer Malige. S.162. 
570 Vgl. Leistner, Bernd: Johannes Bobrowski. Berlin: 1981. S.89 ff. 
571 Bobrowski, Johannes: Der Tänzer Malige. S.165. 



 213

7. Väterliteratur in der BRD 

7.1. Väterliteratur der siebziger und achtziger Jahre 

In der Literatur der siebziger und achtziger Jahre nehmen die Väter einen bedeutenden 

Raum ein. Claudia Mauelshagen spricht von einem Boom der Väterliteratur, 

insbesondere in dem Zeitraum um 1980572, wobei Jochen Vogt darauf hinweist, dass es 

sich nicht um eine Mode handele, sondern dass man aus der Rückschau betrachtet, 

vielmehr von einem Generationsdiskurs sprechen könne573. Die Autoren dieser Literatur 

sind bis auf wenige Ausnahmen zwischen 1930 und 1945 geboren und setzen sich nun 

in einem Abstand von drei bis vier Jahrzehnten mit der Vergangenheit der Väter 

auseinander. Diese sind alle mehr oder weniger in den Machtapparat des 

Nationalsozialismus eingebunden gewesen, sei es aktiv in der Partei oder 

gezwungenermaßen als Soldat im Krieg. Die Söhne bzw. Töchter konzentrieren sich in 

ihren Werken nicht ausschließlich auf das Verhalten der Väter während des NS, 

vielmehr spielt die Rekapitulation des Erlebten durch die Väter eine herausragende 

Rolle. Wie wird die Vergangenheit erinnert, wie wird Schuld – soweit sie vorhanden ist 

– als solche von den Vätern wahrgenommen? Ausnahmen bilden selbstverständlich die 

Werke, in denen der Vater im Krieg fällt. Aber selbst in Abschied von einem Mörder 

von Günter Seuren wird die Schuldfrage vom Vater aufgeworfen, obwohl der Krieg 

noch nicht zu Ende ist und er selbst ihn auch gar nicht überleben wird. In einem Brief 

an den Sohn schreibt er, dass er nach dem Krieg seine Briefe nicht mehr lesen und seine 

Uniform gegen Anzüge tauschen möchte. Er weiß bereits während des Krieges, dass er 

die im Moment erlebte Zeit, wenn sie denn Vergangenheit ist, vergessen möchte. 

Gleichzeitig pocht er auf den deutschen Sieg, da er nur so den von ihm selbst 

ausgeführten Mord an Juden rechtfertigen kann. „Wir können das nicht erledigen und 

uns hinterher das Taschentuch vor den Mund halten.“574 Die Kinder beschreiben ihren 

Zwiespalt, da sie sich einerseits gezwungen fühlen, den Vater, weil er nun mal der Vater 

ist, zu lieben und seine positiven Seiten in den Vordergrund zu heben, andererseits 

                                                 
572 Mauelshagen, Claudia: Der Schatten des Vaters. Deutschsprachige Väterliteratur der siebziger und 
achtziger Jahre. S.11. Allein für die Jahre 1979 und 1980 führt sie sechzehn Titel an: Siegfried Gauch: 
Vaterspuren; Roland Lang: Die Mansarde; Ernst Alexander Rauter: Brief an meine Erzieher; Ruth 
Rehmann: Der Mann auf der Kanzel. Fragen an einen Vater; Heinrich Wiesner: Der Riese am Tisch; 
Reinhard Peter Gruber: Im Namen des Vaters; Franz Rieger: Zwischenzeit Karman; Alfred Andersch: 
Der Vater eines Mörders; Barbara Bronnen: Die Tochter; Christoph Geiser: Brachland; Peter Härtling: 
Nachgetragene Liebe; Christoph Meckel: Suchbild. Über meinen Vater; Jutta Schutting: Der Vater; 
Brigitte Schwaiger: Lange Abwesenheit; Günter Seuren: Abschied von einem Mörder; Josef Winkler: Der 
Ackermann aus Kärnten. 
573 Vgl. Vogt, Jochen: Knapp vorbei. Zur Literatur des letzten Jahrhunderts. München: 2004. S.122. 
574 Seuren, Günter: Abschied von einem Mörder. Reinbek: 1980. S.73. 



 214

sehen sie aber, wozu der Vater während des Krieges fähig gewesen ist. Schreiben stellt 

in den meisten Fällen den Versuch dar, das Erlebte in Worte zu fassen und damit zu 

verarbeiten und zu verstehen. Die Kinder wollen sich von einem Vater lösen, der mit 

seiner Vergangenheit beherrschend geworden ist. Der Erzählung Vaterspuren von 

Siegfried Gauch ist ein Gedicht vorangestellt, das folgende zwei Verse enthält: 

„Abnabeln: darüber reden können, / abhängen: darüber schweigen müssen.“, die 

Claudia Mauelshagen treffend analysiert:  

Gauch hat hier formuliert, was meines Erachtens den meisten Vaterbüchern unter anderem 
zugrundeliegt: es ist der Versuch zur Auflösung der inneren Abhängigkeit von der 
Vaterwelt durch die Artikulation dessen, was geschehen ist – sowohl auf privater als auch 
auf politischer Ebene. Zum Schweigen verurteilt zu sein würde bedeuten, weiterhin 
verstrickt in die Vaterwelt und gebunden an sie ein Leben zu führen, das nicht das eigene 
ist. 575 

 

Interessant ist die Häufung auf den Zeitraum 1979/80. Wie kommt es, dass dermaßen 

viele Bücher zu einem Thema, das ja nicht neu ist, innerhalb von wenigen Jahren 

erscheinen? Da es sich jeweils um sehr persönliche Erinnerungen handelt, lässt sich 

nicht von einer Mode sprechen. Vielmehr scheint die Zeit passend zu sein, der Abstand 

zum Erlebten ist groß genug, um damit umgehen zu können. D. h., nur mit einem 

angemessenen Abstand lässt sich die Vergangenheit in ihrer Gesamtheit begreifen und 

so auch die Rolle des Vaters in den Gesamtzusammenhang integrieren. Gleichzeitig 

braucht diese Form der Erinnerung ein Publikum, das bereit dafür ist. Jochen Vogt weist 

darauf hin, dass es erst einer langen Reihe von Thematisierungsschüben bedurfte, u. a. 

durch Eugen Kogon, Karl Jaspers, Theodor W. Adorno, die Thematik der 

nationalsozialistischen Vergangenheit im öffentlichen Bewusstsein definitiv 

durchzusetzen.576 Nach Claudia Mauelshagen ist mit der Zeit „natürlich eine 

thematische Modernität entstanden, die zweifelsohne motivierend und herausfordernd 

gewirkt hat“577. Trotzdem handelt es sich hier nicht um den ausschlaggebenden Faktor, 

sondern höchstens um eine Begleiterscheinung. Die Literatur zeigt sich in den meisten 

Fällen als ein Spiegelbild der Gesellschaft. Diese hatte in den siebziger Jahren die Frage 

nach der Motivation von Nationalsozialisten und Mitläufern in den Mittelpunkt des 

Interesses gerückt. Die Väterliteratur beantwortet persönliche Fragen. Ebenfalls war die 

völlige Verurteilung durch den Generationenkonflikt der 68er unverzichtbar, da erst 

nach einer öffentlichen Verurteilung eine Annäherung überhaupt vorstellbar war. 

                                                 
575 Mauelshagen, Claudia: Der Schatten des Vaters. S.77. 
576 Vogt, Jochen: Knapp vorbei. Zur Literatur des letzten Jahrhunderts. S.124. 
577 Mauelshagen, Claudia: Der Schatten des Vaters. S.57. 



 215

Väterliteratur hat es in dieser Konzentration nur in der BRD gegeben – wobei 

Konzentration sowohl den Zeitraum als auch die inhaltliche Komponente meint –, in der 

DDR dagegen nur sehr vereinzelt, Klaus Schlesingers Capellos Trommel wäre hier als 

Beispiel zu nennen. 

In den siebziger und achtziger Jahren sind mit Abstand die meisten Werke der 

Väterliteratur entstanden. Der Diskurs kann trotzdem nicht als abgeschlossen angesehen 

werden. Gerade in den Jahren 2003 und 2004 haben Autoren wieder Erinnerungen über 

die Generation der Kriegsteilnehmer veröffentlicht, auch wenn diese nur im weiteren 

Sinne zur Väterliteratur gezählt werden können. So versucht Thomas Medicus den 

Großvater zu verstehen, Uwe Timm beschreibt das Leben des Bruders, der allerdings 

aufgrund des enormen Altersunterschieds von fast zwanzig Jahren eher der 

Vätergeneration zuzuordnen ist. Auf die Frage ‚Warum erst jetzt?’ antwortet Uwe 

Timm in seinem Werk Am Beispiel meines Bruders: „Erst als auch die Schwester 

gestorben war, die letzte, die ihn kannte, war ich frei, über ihn zu schreiben, und frei 

meint, alle Fragen stellen zu können, auf nichts, auf niemanden Rücksicht nehmen zu 

müssen.“578 Fragen stellen, ohne damit irgendwen zu verletzen, erscheint erst mit 

diesem Abstand sowie dieser Freiheit möglich. Dabei gibt es auf viele Fragen keine 

Antworten mehr, die Notizen des Bruders lassen viel Raum für Spekulationen, sind sie 

doch an vielen Stellen so vage, dass keine eindeutige Interpretation mehr möglich ist. 

Der Tod des Vaters ist für die meisten Autoren die Voraussetzung, um überhaupt 

schreiben zu können oder aber die einzige Möglichkeit, sich dem Vater zu nähern und 

zu begreifen. Nur über den abwesenden, weil verstorbenen Vater lässt sich schreiben, 

was schon daran deutlich wird, dass es sich dabei um eine Gemeinsamkeit sämtlicher 

Väterbücher handelt. Wulf Segebrecht schließt an diese Tatsache seine Kritik an, dass 

den Vätern mit dieser Vorgehensweise jegliche Rechtfertigungsmöglichkeit verwehrt 

werde. „Sie können nicht mehr antworten. Bis zum Tod ihrer Väter, so könnte man 

schließen, haben die Söhne und Töchter gewartet, um ihnen dann erst nachzutragen, 

was sie ihnen und über sie zu sagen hatten.“579 So werde die Auseinandersetzung zur 

„bilanzierenden Abrechnung“580. Dabei stellt sich die Frage, wie denn eine persönliche 

Auseinandersetzung mit einem in seinem Umfeld geachteten, ewig gestrigen Nazi, wie 

ihn der Vater in Siegfried Gauchs Vaterspuren darstellt, aussehen soll. Siegfried Gauch 

                                                 
578 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. Köln: 2003. S.12. 
579 Segebrecht, Wulf: Christoph Meckels Suchbild unter anderen Vaterbildern. In: Christoph Meckel 
Portrait. 1993. S.84. 
580 Ebd. 



 216

stellt sein Problem mit diesem unannehmbaren Vater eindrucksvoll dar, erst mit dem 

toten Vater erscheint ein Dialog überhaupt möglich. Wie soll ein Kind weiterleben in 

dem Bewusstsein, dass sein Vater als SS-Arzt tätig gewesen ist, Rassentheorien 

aufgestellt hat, sich aber im Nachhinein nie seiner Schuld stellen musste? Erst der Tod 

des Vaters eröffnet die Möglichkeit, diesen übermächtigen Vater loszuwerden und ihm 

wenigstens ein gefälschtes Andenken abzuerkennen. 

Im Fall von Christoph Meckel, dessen Buch Suchbild. Über meinen Vater ebenfalls als 

eine Abrechnung mit dem Vater zu verstehen ist, gibt es eine ähnliche Motivation für 

sein Schreiben. So sieht er zunächst keine Veranlassung, sich dem Vater schriftlich zu 

nähern, erst lange nach dem Tod des Vaters erweist sich der Fund seiner Tagebücher als 

Entlarvung einer Lebenslüge. 

Ich hatte nicht die Absicht, mich mit meinem Vater zu beschäftigen. Über ihn zu schreiben 
erschien mir nicht nötig. Der Fall, ein Privatfall, war abgeschlossen. Ich hätte Erinnerungen 
an ihn notiert, ohne die Absicht, etwas daraus zu machen. Ich hätte vermutlich nicht länger 
an ihn gedacht. Neun Jahre nach seinem Tod kommt er wieder zurück und zeigt sein Profil. 
Seit ich seine Kriegstagebücher las, kann ich den Fall nicht auf sich beruhen lassen; er ist 
nicht länger privat. Ich entdecke die Notizen eines Menschen, den ich nicht kannte. Diesen 
Menschen zu kennen war nicht möglich, ihn für möglich zu halten – unzumutbar. Was ich 
von seiner NS-Zeit wußte, kannte ich nur aus dem, was er selber sagte. Das war die 
gereinigte Darstellung seiner Rolle, alles in allem ein unverfänglicher Wortlaut. [...] Der 
Mensch, den ich kannte oder zu kennen glaubte, war nur ein Teil jenes anderen, den keiner 
kannte. Nachdem ich den einen und den anderen kenne, fehlt eine Tagesordnung, zu der ich 
übergehen kann.581 

 

Meckel gibt in einem Bericht über sein Werk an, dass sich mit dem Fund der 

Tagebücher auch sein Leben geändert habe, da er sich die Frage, wer er selbst sei und 

woher er komme, komplett neu habe stellen müssen.582 Vor diesem Hintergrund wird 

der unversöhnliche Tenor seines Buches verständlich, der Vater belastet mit der 

fehlenden Einsicht das Leben des Sohnes.  

Peter Härtling setzt sich mit dem Leben seines Vaters auseinander, wobei die Vaterfigur 

sich von denen der anderen Werke auffallend absetzt. Handelt es sich doch bei dieser 

Auseinandersetzung nicht um einen Konflikt zwischen indoktriniertem Vater und 

nachgeborenem Sohn, sondern vielmehr um einen dem NS angepassten Sohn, der die 

Abneigung und Schwäche des Vaters nicht tolerieren kann. Im Nationalsozialismus 

sozialisiert und erzogen, schämt sich der Sohn für den vermeintlich schwachen und 

feigen Vater. Was der Sohn als Schwäche auslegt, ist die fehlende Überzeugung des 

Vaters, die fehlende Begeisterung für die Ideale des Kindes. 

 

                                                 
581 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meinen Vater. S.63 ff. 
582 Vgl. Meckel, Christoph: Bericht zu dem Buch „Suchbild. Über meinen Vater“. S.38. 



 217

7.1.1. Peter Härtling: Nachgetragene Liebe 

Aus der Erinnerung heraus schreibt Peter Härtling über den 1945 in der 

Kriegsgefangenschaft verstorbenen Vater und bekennt gleich mit den ersten Worten, 

welche Schwierigkeit diese Erinnerung für ihn bedeutet: „Er hinterließ mich mit einer 

Geschichte, die ich seit dreißig Jahren nicht zu Ende schreiben kann. Ich habe über ihn 

geschrieben, doch nie von ihm sprechen können.“583 Auch während des Schreibens 

kommt wiederholt zum Ausdruck, wie sehr die Erinnerung von den Empfindungen der 

Gegenwart geprägt ist und damit das Erlebte verändert. 

Als ich dich mit Tante Martha reden ließ, als ich das Gespräch rekonstruierte, hätte sie dich, 
so wie ich es auch in Erinnerung habe, „Rudi“ nennen müssen. Ich konnte es nicht 
schreiben, erlaubte euch nicht die Anrede, wahrscheinlich, weil ich dich selbst nie habe so 
anreden können und weil die Bezeichnung „Vater“ eine Distanz zwischen uns herstellt. Ich 
habe dich so nicht gerufen. Nur wehrt sich das Gedächtnis des Mannes gegen die 
Gegenwart des Kindes, das „Vati“ zu dir sagte. Ich bin es gewesen, ich bin es, wenn ich 
schreibe, und bin es nicht. Ich versuche den Abstand zwischen uns, Satz um Satz, zu 
verringern.584 

 

Mit dem Schreiben versucht Peter Härtling eine Annäherung an den Vater, den er die 

ersten zwölf Jahre seines Lebens erlebt hat. Dabei wird der Vater zunächst als kalt und 

abweisend empfunden. Bei einem Diebstahl ertappt, erfährt der Sohn, was es heißt, den 

Vater zu enttäuschen. Eine Woche handelt der Vater so, als gäbe es den Sohn nicht und 

behandelt ihn wie Luft. Der Autor bekennt, dass das Schweigen seine Spuren bis heute 

hinterlassen habe. Der Satz „Er schweigt ihn tot“585 ist somit so gut wie unbenutzbar 

geworden. Das für den Vater charakteristische Schweigen stellt sich beim Schreiben des 

Sohnes als eine Art Hindernis in den Weg, steht es doch dem Erinnern kontraproduktiv 

gegenüber. Es wird überwiegend die Distanz zum Vater wahrgenommen, die Härtling 

erst mit dem Schreiben versucht zu überwinden. Der frühe Tod des Vaters verhindert 

zudem jegliche gemeinsame Erinnerung bzw. Rechtfertigung des Erlebten. „Wir haben 

uns nie als Männer unterhalten, nie unsere Erinnerungen messen, tauschen können. Ich 

hab dir nie sagen können: Weißt du, das Kind. Das Damals zwischen uns fehlte. Ich 

habe immer nur zu dir aufgesehen, mein Blick wuchs nicht auf deine Höhe.“586 

Der Sohn erlebt den Vater ausschließlich aus der Sicht des Kindes in der Zeit des NS. 

Der Vater tritt nicht ausdrücklich als Gegner des NS auf, stellt sich als Rechtsanwalt 

aber auf die Seite der Opfer. Allerdings nur soweit, wie die Gesetze ihn stützen. Seine 

Reaktion auf die Nazis besteht in einer Art Flucht, er unternimmt mit der Familie einen 

                                                 
583 Härtling, Peter: Nachgetragene Liebe. Darmstadt, Neuwied: 1980. S.7. 
584 Ebd. S.74 ff. 
585 Ebd. S.23.  
586 Ebd. S.18. 



 218

Umzug nach Brünn zu den Verwandten. Die Verwandtschaft lehnt den 

Nationalsozialismus ab, der Sohn dagegen wird durch die Schule und seine Freunde 

sozialisiert, was zu Konflikten führt. Als Schüler ist er anwesend bei einer Trauerfeier 

für Reinhard Heydrich.  

Onkel Beppo bat mich, das Zimmer zu verlassen, als ich beim Mittagessen von der 
Schulfeier berichtete und erklärte, „wir“ würden uns rächen. [...] Ich schlich mich in die 
Küche, hörte, wie Tante Lotte Mutter von Lidice erzählte, einem Ort, in dem die Deutschen 
alle Männer erschossen hätten, weil einer der Attentäter von dort gekommen sei. [...] Ich 
hatte Angst, so zu denken und womöglich so traurig sein zu müssen wie Onkel Beppo, wie 
Babitschka, die sich in ihrem Zimmer eingeschlossen hatte, niemanden sehen wollte. Es 
war eine tschechische Traurigkeit; die war mir von den Lehrern verboten.587 

 

Der Vater teilt die Traurigkeit der Tschechen und entspricht damit nicht dem Bild von 

einem Vater, das der Sohn sich wünscht. Die Zugehörigkeit zu den in der Schule 

propagierten Idealen entspricht dem kindlichen Bild von einem starken Vater, die 

Gegnerschaft widerspricht ihr dagegen völlig. Der Vater als Soldat, der auf Urlaub nach 

Hause kommt, wird vom Sohn als lächerlich empfunden, weil er zum Koppel 

Hosenträger trägt und „sich wehleidiger benimmt als jeder Pimpf und über diese blöden 

Lappen jammert“588. Der Sohn assoziiert mit dem Vater Schwäche. Eduard Nemec, ein 

Klassenkamerad, stellt das Gegenbild zum kultivierten Vater dar: von Haus aus asozial, 

dem Nationalsozialismus verfallen. 

Ihm verfiel ich. Wenn ich an ihn denke, schäme ich mich nicht nur, sondern ich spüre seine 
üble Nähe, die überschwemmende Körperlichkeit und den Haß, auf den ich vorbereitet war, 
der in der Luft lag, vor dem niemand sich hüten konnte. Nemec raubte mir die Möglichkeit, 
doch noch mit meinem Vater zu sprechen, ihn zu verstehen. Er setzte mich fest, machte 
mich fertig. Fertig, mich in die Schlachtordnung der zukünftigen Herren der Welt 
einzufügen. Ich war seinen Parolen hörig, weil er sie sichtbar machen konnte.589 

 

Die Ablehnung der Eltern macht Nemec für den Sohn nur noch faszinierender. „[Die 

Mutter] macht sich lustig über uns und findet Nemec unausstehlich. Schon darum muß 

ich Partei für ihn ergreifen. Er ist mein bester Freund, sage ich mit Nachdruck.“590 Die 

Gegnerschaft der Eltern sowie der Verwandten kann sich nicht gegen die Faszination, 

die der NS beim Sohn auslöst, durchsetzen, zumal sein Bekenntnis zur Gegenseite 

ausschließlich Abneigung, aber keine Erklärungen hervorbringt. Das Schweigen des 

Vaters zieht sich durch die Kindheit des Sohnes, selbst ein Versuch, dem Sohn die 

Gegenseite begreifbar zu machen, scheitert. „Du hast mir, ich bin sicher, mit dieser 

Fahrt zu Herrn Glück auf Nemec antworten wollen. Das konnte dir nicht gelingen, 

                                                 
587 Härtling, Peter: Nachgetragene Liebe. S.66 ff. 
588 Ebd. S.107. 
589 Ebd. S.94. 
590 Ebd. S.96. 



 219

Vater. Du hättest reden, dich redend mit dem Unglück des Mannes verbünden 

müssen.“591 

Im Gegensatz zu den anderen Werken rechnet Peter Härtling nicht mit der NS-

Vergangenheit eines Täters ab, vielmehr geht es um die persönliche Beziehung, die von 

Distanz und Unverständnis geprägt ist. Die Schuld des Vaters gründet in diesem Fall 

nicht im Nazidasein, sondern in der fehlenden Kommunikation mit dem Sohn. Die 

Unfähigkeit, den Sohn von seinem Fehlverhalten zu überzeugen, gilt als eigentliche 

Schuld des Vaters.   

Schon im Titel kündigt Peter Härtling die Versöhnung mit dem Vater an. Der Versuch 

sich schreibend dem Vater zu nähern, schreibend in die Vergangenheit zurückzufinden, 

hat seine Wirkung gezeigt: „Ich mußte weiter zurück, wieder die Hand im Nacken 

spüren, wieder von deinem Schweigen gedrückt werden, ich mußte aufhören, mich zu 

wehren und die Spuren lesen, die du mir hinterlassen hast. Ich fange an, dich zu 

lieben.“592  

 

7.1.2. Christoph Meckel: Suchbild. Über meinen Vater 

Ebenfalls 1980 erscheint eine Auseinandersetzung Christoph Meckels mit dem Vater, 

die allerdings deutlich unversöhnlicher ausfällt. Auch in der Erinnerung bleibt das 

Unverständnis für den Vater bestehen, ebenso wie für die Mutter, über die er im Jahr 

2002 seine Erinnerungen veröffentlicht. „Die Sätze sind vorbereitet durch eine Distanz, 

die jahrzehntelanges Entferntsein zu Sprache macht, und berühren unmittelbar ein 

zentrales Motiv: ich habe meine Mutter nicht geliebt.“593 Ein ähnlich deutlicher Satz 

fällt über den Vater nicht. In Suchbild. Über meine Mutter tritt er zwar im Vergleich zur 

Mutter positiver in Erscheinung, von ‚nachgetragener Liebe’ kann jedoch in beiden 

Fällen nicht die Rede sein. Meckel wirft seinen Eltern vor, ein Leben gelebt zu haben, in 

dem Kinder nur wenig Platz hatten, die als freudlos erlebte Kindheit verdankt er den 

Eltern und deren mangelndem Gespür für die Bedürfnisse ihrer drei Söhne. Ebendieses 

mangelnde Gespür für die Außenwelt zeigt der Vater auch im Bezug auf seine 

politische Umwelt. 

Er blickte weiter romantisch vor sich hin oder ungewöhnlich weit hinter sich zurück. [...] 
Politische Literatur schien er kaum zu lesen, das Kommunistische Manifest stand nicht in 
der Bibliothek. Die neuere Weltliteratur nahm er kaum zur Kenntnis. Er lebte, dachte, 
träumte und schrieb, als habe es immer nur Goethe und Deutschland gegeben. Sozialismus 

                                                 
591 Härtling, Peter: Nachgetragene Liebe. S.103. 
592 Ebd. S.168. 
593 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meine Mutter. München: 2002. S.7. 



 220

und Russische Revolution, Spartakusbund und Spanischer Bürgerkrieg, die Ermordung 
Rathenaus und der Fall Ossietzky, die Moskauer Prozesse und der italienische Faschismus, 
Arbeitslosigkeit und Antisemitismus – für ihn schien das alles niemals ganz wirklich zu 
werden. Der Kommunismus schien niemals in sein Blickfeld geraten und bejahend oder 
verneinend erörtert worden zu sein. Er kam in seinem Haushalt ganz einfach nicht vor. [...] 
Politik war das Geschäft anderer Leute, alles in allem ein schmutziger Zauber, man hielt die 
Räume des Geistes davon frei. Hitler war ein Skandal für das Vaterland, Popanz, lärmender 
Falschgeist, der Deutschen nicht würdig [...] Die ganze braune Richtung war viel zu 
geistlos, als daß er sich ernsthaft mit ihr beschäftigt hätte. Die Partei war abscheulich, 
vulgär und kam nicht in Frage – aber nicht aus politisch-kritischer Einsicht, sondern aus 
Gründen ihres politischen Stils.594 

 

Der Vater steht mit seiner Arroganz nicht allein da, sondern vielmehr stellvertretend für 

einen Großteil des Bildungsbürgertums, das die Gefahr unterschätzt. Eberhard Meckel 

glaubt mit schlichtem Ignorieren sowie mit Gelächter über Freunde, die in die Partei 

eingetreten sind, diese von sich fernzuhalten. Dabei ist seine Verweigerungshaltung 

alles andere als konsequent. Paradoxerweise hat er gegen die Ziele der Nazis nichts 

einzuwenden, ihn stößt einzig ihr Auftreten ab. „[E]r hätte [...] allenfalls die Methode 

des Blutvergießens, nicht aber das Blutvergießen selbst kritisiert; wo Blut vergossen 

wurde, war auch ein Sinn; der Sinn des Blutvergießens war vor ihm da.“595 Somit wird 

die anfängliche Abneigung gegen die Nazis wertlos, verachtet er sie doch ausschließlich 

wegen ihres Umgangs, ihrer Methoden und ihrer mangelnden Bildung. Meckel schildert 

seinen Vater als einen Mann, der sich gründlich in den Machtapparat der Nazis einlebt 

und es schließlich mit zunehmender Macht genießt, über die einfachen, von ihm 

verachteten Leute zu richten. Mit zunehmender Autorität verändert sich sein Weltbild, 

er passt sich an das von ihm anfangs abgelehnte System an. 

Der ästhetische Mensch, um edle Sprache bemüht, verfiel immer häufiger in den 
Toilettenjargon der Herrenleute. Er war vielleicht kein Menschenverächter, aber er sah jetzt 
Polacken überall, elende Weiber und renitentes Gesindel. Er war vermutlich kein 
Antisemit, aber er sah die Beseitigung der Juden als Schicksal, Tragödie und für den 
einzelnen furchtbar, im ganzen aber als unabänderlich an. Er sah den erschossenen Feind 
ohne jedes Interesse. Der geschlachtete Partisan ließ ihn friedlich träumen.596 

 

 

Damit entlarvt der Autor seinen Vater als auffallend geschichtsblind, als jemanden, der 

überhaupt keine Ahnung hat, was um ihn herum passiert. Aber eben diese Blindheit 

wirft er ihm zu Recht vor, sie nimmt ihn nicht etwa in Schutz. Nichtwissen und 

Nichtsehen werden als Entschuldigung nicht zugelassen. Gleichzeitig ist der Vater aber 

der Prototyp dessen, der sich selbst aufgrund dieses Nichtwissens als Opfer sieht.  

                                                 
594 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meinen Vater. S.44 ff. 
595 Ebd. S.70. 
596 Ebd. S.73. 



 221

Christoph Meckel berichtet über die Kriegsgefangenschaft seines Vaters in einem 

französischen Gefangenenlager in Nordafrika, die für den an einer Kopfverletzung 

leidenden Vater außergewöhnlich hart ist. Nach seiner Heimkehr erweist sich der Vater 

als verändert, er kontrolliert seine Kinder und verleidet ihnen jegliche Freude. Die 

Autorität, die ihm das Kriegsende sowie die Gefangenschaft genommen haben, versucht 

er wenigstens innerhalb der Familie zu wahren. Seine Vergangenheit rekapituliert er 

gegenüber seinen Söhnen in guten Taten, seine Selbstdarstellung, die völlig frei von 

eigener Schuld ist, stößt im Laufe der Zeit beim Sohn auf Empörung, da die 

Schuldverrechnung des Vaters durchschaubar wird. Gleichzeitig wird er von 

Kameraden des Vaters darüber belehrt, dass eine Geschichte des Vaters über 

gespendetes Brot tatsächlich Hochachtung wert sei. „Ich höre die Sätze mit einem 

Schwindelgefühl, weiß das nicht besser und will nicht Recht behalten. Aber die 

Verrechnung des Brotes betrübt mich. Die Belehrung über den Vorfall macht mich nicht 

froh.“597 Schon der Junge spürt, dass an der Argumentation des Vaters etwas nicht 

stimmt. Erst als Erwachsener liest er nach dem Tod des Vaters dessen im Krieg 

verfasste Tagebücher und erfährt so, dass es sich bei den Selbstdarstellungen des Vaters 

um geschönte Versionen gehandelt hat. Bei der Schuldverrechnung des Vaters handelt 

es sich um eine typisch nachkriegsdeutsche Strategie, die sich aber bis heute gehalten 

hat: ‚Die anderen haben auch – nicht nur wir’. Die Rechnung, die hinter einer derartigen 

Argumentation steckt, ist die, dass durch die Schuld anderer eigene Schuld verringert 

oder ungeschehen gemacht werden soll, was natürlich nicht der Fall ist. Schuldenkonten 

können auf diese Weise nur auf beiden Seiten anwachsen, nicht aber sich gegenseitig 

verringern, wobei der Vater aber an genau diese Verrechnung mit daraus resultierender 

Auflösung der eigenen Schuld glaubt. Gleichzeitig stellt sich für den Vater das Problem 

zwischen allgemeiner und persönlicher Schuld. Sein Sohn spürt die fehlende 

Übereinstimmung zwischen Familienalbum und Lexikon, beide Versionen stimmen 

nicht überein.  

Die Schuld kommt erst Jahre später zum Vorschein. Christoph Meckel rekapituliert 

nachträglich das Verhalten seines Vaters: 

Sein Gewissen war angeschlagen. Die Frage nach deutscher Schuld ließ ihm keine Ruhe. 
Sie war nicht zu beantworten ohne die Preisgabe seiner mit Nachdruck behaupteten, 
persönlichen Rechtschaffenheit. Aber er gab seine Rechtschaffenheit nicht preis. Mit 
Punktsiegen hoffte er über die Runden zu kommen. Aus dem, was er sagte, war nicht zu 
erfahren, was er während der NS-Zeit getan und was er gedacht hatte. Seine Rolle im 
großen Zusammenhang wurde nicht deutlich. Was er erzählte, blieb anekdotisch: die 
Scheußlichkeiten des Krieges – IHR HABT KEINE AHNUNG! – Wir hatten keine Ahnung 

                                                 
597 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meinen Vater. S.130. 



 222

und glaubten ihm. Er äußerte Abscheu über die deutschen Verbrechen, und es gab ein paar 
unklare Stellen in dem, was er sagte. Er schien der gerechten Empörung nicht sicher zu 
sein. Das persönliche Schuldempfinden und seine Verdrängung – sein Leben hing immer 
mehr von Verdrängung ab – gab der Bewußtseinsmotorik täglich zu schuften.598 

 

Die dargestellten Erinnerungen in Suchbild sind eine Reaktion auf die gefundenen 

Tagebücher, eine Reaktion auf eine Lüge den Kindern gegenüber. Indem sich der Sohn 

mit dem wiederhergestellten Bild des Vaters an die Öffentlichkeit wendet, macht er die 

nie angenommene und verarbeitete Schuld des Vaters öffentlich. In seinen 

Erinnerungen über die Mutter wird das beschönigende Wirken der Eltern wiederholt 

dargestellt. „Sie hat das Blatt überschlagen, seit zwanzig Jahren. Sie hatte das ganze 

Kapitel herausgetrennt.“599  

Sie retuschierte, mit Eile und Energie, die Rollen des Toten und fälschte das eigene Bild. 
Sie zerstörte und unterdrückte, was gegen ihn sprach [...] Sie erstickte Wahrheit in 
Eigenliebe, verhinderte Einsicht, Kenntnis und Erkennen, behauptete Widerstand, wo 
keiner war, ließ ihren Mann als einwandfrei erscheinen, ließ ihre Söhne jede Täuschung 
glauben und unterzeichnete das falsche Bild.600 

 

Christoph Meckel geht es um eine Wiederherstellung der Wahrheit, um eine revidierte 

Eintragung im Familienalbum; das wahre Gesicht, das wahre Bild der Eltern sucht er 

mit seinem Schreiben zu finden. Von daher richtet sich die Kritik des Sohnes auch 

vorrangig auf die Nachkriegszeit des Vaters, die aus einem Lügenbild besteht. Die 

Entdeckung seiner Notizen lassen ihn zu der Überzeugung kommen, dass der Vater 

damit sein Recht auf Privatsphäre verwirkt habe.  

Meckel hat für seine verspätete Auseinandersetzung mit einem wehrlosen, weil 

verstorbenen Vater harte Kritik hinnehmen müssen. Von Bloßstellung des Vaters ist die 

Rede, von einem Buch, dem es an jeglicher Güte und menschlichem Verständnis 

mangele601. Meckel urteile den Vater rigoros ab, wobei Wulf Segebrecht diese 

Rigorosität auf sein gesamtes Schaffen überträgt und damit positiv beurteilt: „Das eine 

bedingt das andere. Konzilianz, Nachgiebigkeit, Unentschlossenheit sind mittelmäßig, 

so wie sein Vater mittelmäßig war und deshalb verführbar.“602 

 

                                                 
598 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meinen Vater. S.127. 
599 Ebd. S.90. 
600 Meckel, Christoph: Suchbild. Über meine Mutter. S.113. 
601 Schonauer, Franz: Vaterbild und Sohnesreife. In: Neue deutsche Hefte Nr.167, Jg.27, 1980. Heft 3, 
S.579. 
602 Segebracht, Wulf: Christoph Meckels Suchbild unter anderen Vaterbildern. In: Christoph Meckel. 
Portrait. S.92. 



 223

7.1.3. Ruth Rehmann: Der Mann auf der Kanzel 

Eine Beschäftigung mit dem Vater, einem protestantischen Pfarrer, sowie seiner 

Einstellung zum Nationalsozialismus erfolgt durch Zufall. Während einer Urlaubsfahrt 

nach Holland bestehen die Töchter der Erzählerin auf einem Zwischenstopp im 

Geburtsort der Mutter. Auf die Frage ihres ältesten Sohnes, einem Geschichtsstudenten, 

wie ihr Vater sich im Bezug auf den NS verhalten habe, antwortet sie, er sei unpolitisch 

gewesen. „Politik gehört zu den Themen, die einem den Appetit verderben wie 

Sexualität, Verbrechen, Geld.“603 Eine zufällige Begegnung mit einer alten Dame, 

einem ehemaligen Gemeindemitglied des Vaters, und deren Erinnerungen sowie einer 

Bemerkung ihres Sohnes, dass eine Beschäftigung mit der unpolitischen Haltung des 

Vaters durchaus sinnvoll sein könnte, geben schließlich den Ausschlag, länger in der 

Stadt zu verweilen und sich mit der Vergangenheit des Vaters auseinanderzusetzen, 

auch wenn das die Tochter zunächst Überwindung kostet. Die Tochter erinnert 

verschiedene Episoden aus dem Leben des Vaters, teilweise sind es eigene 

Erinnerungen, teilweise Erzählungen der Mutter oder anderer Zeitgenossen des Vaters. 

Dabei kommt wiederholt seine nationale und patriotische, auch über das Kaiserreich 

hinaus kaisertreue Gesinnung zur Sprache. Jährlich werden von der Familie 

Geburtstagsbriefe verfasst und ins Exil geschickt. Die Liebe zum Kaiser bestimmt die 

politische Auffassung des Vaters, der an einen von Gott erwählten Führer glaubt. „Die 

Republik [dagegen] ist ihm lästig. Wenn sie ein bißchen unauffälliger wäre, nicht so 

laut, geschwätzig, aufdringlich, massenhaft, ordinär.“604 Eben dieses massenhaft 

Ordinäre empfindet der Vater auch bei den Nazis. Damit deckt sich seine Haltung mit 

der, die Christoph Meckel anfangs bei seinem Vater feststellt. Die nationalsozialistische 

Bewegung wird als laut, ordinär, vulgär und unter dem eigenen Niveau empfunden. Sie 

taugt für den Pöbel und ist es damit nicht wert, sich mit ihr zu befassen. 

Zum 60. Geburtstag schenkt der Lehrer ihm ‚Mein Kampf’. „Was soll ich damit?“ fragt er. 
„Lesen!“, sagt der Lehrer. „Manchmal versteh’ ich sie wirklich nicht“, sagt er. „Sind sie 
mir sehr böse, wenn ich Sie bitte, das Buch wieder mitzunehmen. Ich will das Zeug nicht 
im Haus haben.“605 

 

Der Lehrer, selbst Gegner der Nazis, schenkt das Buch als Aufforderung, sich mit der 

Gegenwart zu befassen, sich mit der Materie auseinander zu setzen, um zu wissen, dass 

man handeln muss. Das Geschenk stellt einen Versuch dar, dem Pfarrer vor Augen zu 

führen, was um ihn herum passiert, fällt er doch durch seine arglose Blindheit auf. „Er 

                                                 
603 Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel. S.121. 
604 Ebd. S.121. 
605 Ebd. S.177. 



 224

ekelt sich. Ekel weicht aus, schaut nicht hin, fasst nicht an, hält sich das Ekelhafte vom 

Leib.“606 Wiederholt wird von der Tochter sein blauäugiges Gottvertrauen erwähnt. Sie 

beschreibt, die Lüge gegenüber dem Vater als wohltuend empfunden zu haben, um ihm 

die Wahrheit und damit Kummer zu ersparen. Der Vater glaubt an das Positive und 

Gute im Menschen und ist damit nicht in der Lage sich vorzustellen, dass es, obwohl er 

vom Lehrer darauf hingewiesen wird, KZs gibt. Als er von einem jüdischen Freund 

gebeten wird, ihn vor der Deportation zu bewahren und ihm zu helfen, versucht er zu 

beruhigen:  

„Aber eins müssen Sie mir versprechen: Wenn Ihnen irgend etwas dergleichen zustößt, das 
allergeringste – geben Sie mir Bescheid! Rufen Sie an oder kommen Sie selbst. Ich werde 
tun, was in meinen Kräften steht. Aber ich glaube es nicht“, fährt er in beruhigendem 
Plauderton fort. Wahrscheinlich ergreift er dabei Hand oder Schulter des Gastes mit 
warmem, freundschaftlichen Druck, während sie die Treppe hinuntersteigen. Zu hören ist 
jetzt nichts mehr, aber seine Stimme klingt wie: erst mal darüber schlafen ... es wird nichts 
so heiß gegessen ... am hellichten Tag sieht alles ganz anders aus ...“607 

 

Später erfährt er, dass Herr Jakobi geflüchtet sei, worauf er traurig reagiert, da er sich 

mit keinem Wort von ihm verabschiedet habe. Nicht ansatzweise erkennt der Pfarrer, in 

welcher Gefahr sich der Jude Jakobi befunden hat. Der Lehrer wirft ihm in einem 

Gespräch vor: „Wie können Sie sehen, wenn Sie nicht hinschauen?“608 Die 

Überzeugung des Pfarrers widerspricht der Realität, wodurch sein Gottvertrauen naiv 

anmutet: „Man müsse nur mit den Leuten reden. Solle doch keiner behaupten, dass die 

Nazis nicht auch Menschen seien und ein offenes Wort vertragen könnten. Man müsse 

nur die richtige Art haben und auf das Gute im Menschen vertrauen.“609 

Der Pfarrer gilt in seiner Gemeinde als ausgesprochen beliebt, wobei sein Glaube an das 

Gute im Menschen besonders hervorgehoben wird. „Er habe eine besondere Art gehabt, 

mit Menschen umzugehen. [...]. Manchmal habe so ein harter Brocken selbst nicht 

gewußt, wie der Herr Pfarrer ihn weichgemacht hätte.“610 Aber eben dieses Verständnis 

macht ihn blind für seine Umwelt und lässt ihn die Augen verschließen vor Unrecht.  

An staatlich verordnetes Unrecht will er nicht glauben, weil nicht sein kann, was nach 

seiner Lebensphilosophie nicht sein darf. Auf diese Tatsache ist auch sein Verhalten als 

Zeuge bei einer Schießerei zurückzuführen. Der Lehrer hat Zeitungsausschnitte 

gesammelt und gibt diese schließlich bei einem Gespräch an die Tochter weiter, die auf 

diese Weise davon erfährt. Bei einem Angriff auf ein Volkshaus der Gewerkschaft von 

                                                 
606 Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel. S.125. 
607 Ebd. S.185 ff. 
608 Ebd. S.160. 
609 Ebd. S.126. 
610 Ebd. S.97. 



 225

Seiten eines SS-Schlägertrupps wird ein SS-Mann erschossen. Der hinzugerufene 

Pfarrer kann nur noch für den Toten beten. Volksleute werden als Mörder verhaftet, bei 

dem Prozess fehlen wichtige Beweisstücke, eine Zeugin, die aussagen will, wird 

zusammengeschlagen. Erst sehr viel später kommt durch Zufall heraus, dass der SS-

Mann aus eigenen Reihen erschossen wurde, was dem Pfarrer hätte auffallen müssen. 

An die Unterlagen hat der Lehrer die Frage „Warum haben Sie geschwiegen?“611 

angeheftet.  

 

7.1.3.1. Rezeption der Tochter 

„Ich wollte den Lehrer bitten, seine Frage anders zu stellen’, sage ich, ‚nicht: warum hat 

er geschwiegen? sondern: warum hat er nichts gesehen?“612 Die Tochter ist bemüht, den 

Vorfall aus der Sicht ihres Vaters zu sehen und damit sein Handeln nachzuvollziehen. 

Sie möchte verstehen und damit gleichzeitig erklären können, warum der Vater gar 

nicht anders handeln konnte – eben deshalb, weil er nichts gesehen hat. Das heißt aber 

auch, dass sie bemüht ist, Schuld von ihm zu nehmen. Indem sie die sympathische Art 

des Vaters in den Vordergrund rückt und seine Lebensweise, mit geschlossenen Augen 

durch die Welt zu gehen, als Erklärung anbietet, verschafft sie ihm ein Alibi, das ihn 

von tatsächlicher Schuld ausnimmt. Damit handelt sie im Gegensatz zu Christoph 

Meckel, der die Blindheit des Vaters eben nicht als Entschuldigung akzeptiert. Die 

Gegenrede übernimmt ihr Sohn: „Es gibt so viele Geschichten dieser Art. [...]. Sie 

werden im Ton der Wahrheit erzählt von Leuten, die man mag und achtet. Jede von 

ihnen dreht und wendet ein Stückchen Schuld, bis es menschlich verständlich, beinah 

schon sympathisch aussieht.“613 Der Sohn bringt auf den Punkt, was dem Schreiben 

Ruth Rehmanns zugrunde liegt: Die Vaterfigur wird in allen Facetten geschildert, wobei 

seine Naivität am stärksten zum Ausdruck kommt und damit auch die Erklärung für sein 

Verhalten. Der Enkel hat seinen Großvater nicht gekannt und kann ihn mit Abstand 

beurteilen, die Frage nach der Schuld betrifft allerdings nicht allein seinen Großvater, 

sondern ist allgemein gestellt: 

 
Schau sie doch an: Menschen wie du und ich, durchwachsen, mit guten Seiten und 
schlechten – wer hat die nicht? Und weit weg, ganz woanders liegt in einem Morast von 
Feigheit und Gemeinheit die unbegreifliche Schuld, fremd wie ein Meteor, als wäre sie von 
einem anderen Stern gekommen. Aber sie ist ja nicht gekommen, sondern gemacht, nicht 
von einem oder wenigen, sondern von vielen, fast allen. Ich frage mich nur, wo ist sie 

                                                 
611 Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel. S. 217. 
612 Ebd. S.217. 
613 Ebd. S.214. 



 226

geblieben in euren liebenswürdigen sympathischen Geschichten? Wo steckt sie, in welcher 
Falte des Mantels, den ihr so fürsorglich über sie breitet?“614 

 

Während des zweiten Gesprächs mit dem Lehrer muss die Tochter erkennen, dass es 

nicht allein um die Vergangenheit des Vaters geht, sondern dass sie selbst bereits alt 

genug war, um Vorgänge zu erkennen. Durch den direkten Hinweis des Lehrers tauchen 

bereits verdrängte Erinnerungen wieder auf, die belegen, dass sie von der Deportation 

eines schwerkranken jüdischen Mitbürgers wusste. 

Aber am Geburtstag ist Hannchen Heilmann nicht in der Schule. „Wird wohl krank sein“, 
sagt die Lehrerin, und Hilde Krämer, die hinter mir sitzt, flüstert in meinem Nacken: „Die 
ist nicht krank! Der ihren Vater haben sie heute nacht abgeholt, der ist doch ein Jüdd.“ Und 
ich atme erleichtert auf: „Dann brauchen wir nicht zu ihrem Geburtstag. Bei denen 
stinkt’s.“615 

 

Sich selbst nimmt die Autorin von einer Beurteilung des Vaters aus, sie berichtet und 

erinnert ohne zu kommentieren. Erst im letzten Abschnitt des Buches kommt es zu dem 

Gespräch mit ihrem Sohn, in dem sie versucht, ihren Vater vor ihrem Sohn zu schützen. 

Der Sohn übernimmt die Aufgabe, seinen Großvater in ein kritisches Licht zu stellen 

und den Begriff der Schuld anzuführen. Seine objektive Sichtweise, nach der der 

Großvater schuldig geworden ist, steht gegen die subjektive Sichtweise der Autorin, für 

die die Persönlichkeit des Vaters im Vordergrund steht. 

 

 

7.2. Neuere Väterliteratur 

Die Auseinandersetzung mit der im Nationalsozialismus aktiven Verwandtschaft wird 

mit dem allgemein neu erwachten Interesse an der deutschen Vergangenheit ebenfalls 

wieder zum Gegenstand der Auseinandersetzung. Dabei handelt es sich keinesfalls um 

nachgetragene Werke. 

Die Texte der siebziger und achtziger Jahre unterscheiden sich in einem wesentlichen 

Punkt von denen der Gegenwart: Die früheren Autoren haben zu einem Großteil die 

Väter in der Zeit zwischen 1933 und 1945 miterlebt, bei den Autoren der Gegenwart 

handelt es sich fast ausschließlich um Nachgeborene – lediglich Uwe Timm hat den NS 

als kleines Kind wahrgenommen. Von daher ist der Umgang mit der vorhergehenden 

Generation zwangsläufig ein anderer, nämlich unpersönlich. Sowohl Wibke Bruhns’ 

Meines Vaters Land (2004) als auch Thomas Medicus’ In den Augen meines Großvaters 

                                                 
614 Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel. S.214. 
615 Ebd. S.163 ff. 



 227

(2004) und Uwe Timm berufen sich auf Tagebuchaufzeichnungen und Erinnerungen 

von Zeitzeugen. Dabei zeigt sich bereits in den Titeln der Werke von Wibke Bruhns, 

Thomas Medicus und Uwe Timm, was gleichermaßen auch für den Roman von Michael 

Zeller und dessen fiktive Vaterfigur gilt: nämlich die Bereitschaft, sich auf die 

Sichtweise der Vorfahren einzulassen, ohne zu richten. Eine Situation ‚in den Augen 

des Großvaters’ wahrzunehmen heißt, sich in den Betreffenden hineinzuversetzen, ihn 

verstehen zu wollen. Auf die gleiche Weise gibt Wibke Bruhns mit dem Titel ihres 

Werkes zu verstehen, dass die Situation des Vaters eine andere gewesen ist, die sich 

nach heutigen Maßstäben nicht beurteilen lässt. Es geht um das Land des Vaters, dessen 

Lebensumstände sie eingehend reflektiert, um so den Versuch zu starten, das Leben des 

Vaters nachvollziehen zu können. Dabei reduziert sie eben nicht auf einzelne 

Ausschnitte, sondern beginnt das Leben des Vaters von Geburt an: seine Erziehung, 

seine Jugend, die Erwartungshaltung der Eltern, der Erste Weltkrieg. Wibke Bruhns legt 

Wert auf die Vorgeschichte, ohne die kein Urteil möglich sei. 

Abschied von den Kriegsteilnehmern von Hanns-Joseph Ortheil ist eine 

Auseinandersetzung mit dem Vater, allerdings in Romanform. Ortheil bringt die 

Erinnerung seines Protagonisten an den Vater in Verbindung mit dem Ende des Kalten 

Krieges. Ganz bewusst wählt er die Öffnung des Ostens als Zeitpunkt für einen 

Abschied, der vorerst einer sorgfältigen Erinnerung bedarf. Sowohl von seiner 

Gattungszugehörigkeit als auch von der Entstehungszeit her scheint der Roman eine 

Sonderstellung einzunehmen. Bei genauerer Analyse deckt sich seine Aussage mit den 

Werken der unmittelbaren Gegenwart. 

 

 

7.2.1. Hanns-Joseph Ortheil: Abschied von den Kriegsteilnehmern 

 

...Als ich aber aus der kleinen Leichenhalle des Dorfes ins Freie trat, schlugen mir die 
Sonnenstrahlen gerade ins Gesicht, und während ich geblendet weiterging und weiter 
versuchte, ruhig, langsam und sicher aufzutreten, aufzutreten auf dem noch feuchten Kies, 
in dem ich jeden einzelnen Stein zu erkennen glaubte, dachte ich immer nur, daß es nichts 
sei, dies hier, gar nichts, nichtiges Gehen, sonst nichts, und so ging ich mit diesem 
verschleppten Gang hinter dem auf dem kleinen Karren vor mir dahinschwankenden 
Eichensarg her, in dem die Leiche meines Vaters liegen mußte.616 

 

Die ersten Zeilen des Romans von Hanns-Joseph Ortheil lassen, ebenso wie der Titel, 

auf das Thema des Romans schließen, nämlich die Ablösung vom gerade verstorbenen 
                                                 
616 Ortheil, Hanns-Josef: Abschied von den Kriegsteilnehmern. München: 1992. S.7. 



 228

Vater, der als Kriegsteilnehmer stellvertretend für eine spezielle Generation steht. Damit 

handelt es sich nicht allein um einen Abschied von einer persönlichen Beziehung, 

vielmehr stirbt der Vater stellvertretend für eine Zeit, für eine Generation. Der Sohn löst 

sich ab von einer Lebenseinstellung, die nicht nur für den Vater, sondern für eine ganze 

Zeit gilt. Zum Ausdruck kommt das beispielsweise in dem Lebensmotto des Vaters, der 

sich seit dem Krieg weigert, den Osten zu erkunden. Geografisches vereinigt sich 

bildlich gesprochen mit Politischem, so dass die Abneigung gegen den Osten auch als 

Vergessenwollen der eigenen Vergangenheit gesehen werden kann. Die Schuld der 

Deutschen erstreckt sich zu einem Großteil auf den Osten Europas, so dass die 

Weigerung des Vaters, den Osten zu betreten, ebenso eine Verweigerung der 

Erinnerung beinhaltet. Sein Drang nach Westen entspricht dem der westdeutschen 

Nachkriegsgesellschaft, die aus dem Westen ihren Wohlstand und ihre Sicherheit gegen 

den Osten bezog, ebenso wie dem der Soldaten, die sich zeitgleich mit dem Kriegsende 

in Deutschland bemüht haben, die Elbe in Richtung Westen zu überqueren um 

außerhalb russischer Reichweite zu gelangen. Das Bewusstsein, im Osten 

verbrecherisch gehandelt zu haben, war vorhanden und man fürchtete Vergeltung. 

Getreu dem Lebensmotto des Vaters macht sich der Sohn nach dessen Tod auf in den 

Westen nach St. Louis, das als Tor zum Westen gilt. Mit der Tochter eines Freundes 

besucht er das symbolische Tor, den arch, der das Stadtbild St. Louis’ prägt. Die Reise 

wird von beiden mit einem Schaufelraddampfer auf dem Mississippi fortgesetzt nach 

New Orleans. Dort angekommen verabschiedet der Ich-Erzähler die Tochter, die nach 

St. Louis zurückfliegt. Nach einem vierwöchigen Alkoholrausch – die Erfahrungen in 

New Orleans bleiben größtenteils im Nebel – reist der Sohn weiter in die 

Dominikanische Republik in ein Bergdorf, in dem er in einer kleinen Hütte lebt. Ohne 

Alkohol beginnt er, sich schriftlich mit seinem Leben und auf Wanderungen gedanklich 

mit dem Leben des Vaters auseinanderzusetzen. Eine Wanderung, die dazu führt, dass 

er sich hilflos im Wald verirrt, weckt Assoziationen zum Vater und dessen Erzählung 

eines Kriegserlebnisses. Angestaute Gefühle des Sohnes entladen sich auf dieser 

Wanderung in einem Wutausbruch, der deutlich die Diskrepanz zwischen Vater und 

Sohn bekräftigt. Der Sohn wütet über der Tatsache, dass der Vater sich von einem 

Wissen über die Shoah distanziert. 

Weiter, marsch, marsch, auf nach Kattowitz und nach Oppeln, da warten schon die 
Beskiden auf Dich, und die Beskiden erstürmt man zu Fuß! In der Nähe werden die Juden 
vergast, in Auschwitz werden die Juden ermordet, doch du wanderst zu Fuß in den 
Beskiden. Eine herrliche Luft, Gebirgsluft, ein einzigartiges Zu-Fuß-Panorama!617 

                                                 
617 Ortheil, Hanns-Joseph: Abschied von den Kriegsteilnehmern. S.289. 



 229

 

Nicht erst in der Karibik wird dieses Thema zum Auslöser für seine Wut, schon vorher 

denkt er darüber nach und informiert darüber, dass es sich bei diesem Thema immer um 

ein Streitthema zwischen Vater und Sohn gehandelt habe. 

Es war aber doch ganz unmöglich gewesen, daß man von diesen Pogromen und der 
Vertreibung der Juden nichts erfahren hatte, ich hatte mir nie vorstellen können, daß eine 
solche Unerfahrenheit möglich gewesen war, und ich hatte mir erst recht nicht vorstellen 
können, daß man nichts von dem Lager Auschwitz erfahren hatte, das sich etwa in der 
Mitte des Weges von Kattowitz nach Krakau befand. Wie oft hatte ich meinen Vater nach 
dem Lager Auschwitz, nahe bei Kattowitz, nahe bei Krakau, gefragt, und wie oft waren wir 
über seine Antworten in Streit geraten! Denn auf meine Fragen hin hatte mein Vater immer 
wieder etwas anderes geantwortet, einmal, daß er von dem Lager Auschwitz gar nichts 
gewuß, dann, daß er das Lager Auschwitz für ein Arbeitslager, dann daß er das Lager 
Auschwitz für ein Arbeitslager wie andere Arbeitslager gehalten habe. Diese Antworten 
aber hatte mein Vater nur auf mein heftiges Drängen hin gegeben, und meist war er nach 
diesen Antworten in jene schweigsame, trotzige Abwesenheit verfallen, die viele immer für 
Träumerei gehalten hatten.618 

 

Sowohl die Weigerung sich ostwärts zu bewegen als auch die Verweigerung des 

Auschwitz-Themas zeigen die Akzentuierung des Themas. Die Auseinandersetzung mit 

dem Vater zielt auf dessen Reflexion der Vergangenheit. Dem Sohn geht es weniger um 

dessen Verhalten im Krieg als vielmehr um dessen Umgang mit der eigenen 

Vergangenheit. Mit einem Abstand von Jahrzehnten erinnert der Sohn nicht nur das 

Verhalten des Vaters, sondern auch das eigene kritisch. Er ist sich seiner Richterrolle, 

die er stets bei den ‚Verhören’ seines Vaters eingenommen hatte, bewusst und begreift 

mit dem Zeitabstand und dem Tod des Vaters auch den Fehler. Gleichzeitig reflektiert 

er seinen Antrieb, sich in diese Rolle zu begeben:  

Und so war der Haß auf meinen Vater, der mich immer wieder befallen hatte, ein Haß auf 
die Zeitzeugenschaft meines Vaters gewesen, ich hatte ihm keine persönliche Schuld 
unterstellen können, und doch hatte ich ihn als einen noch lebenden Zeitzeugen und als 
lebendes Überbleibsel der Vergangenheit gehaßt. Denn ich hatte mir meinen Vater als 
tapferen Menschen und, wenn es die Judenverfolgung betraf, sogar als Helden vorstellen 
wollen, ich hatte hören wollen, daß mein Vater auf der Seite der Verfolgten gestanden, 
etlichen von ihnen das Leben gerettet oder sonstige Heldentaten vollbracht hätte. Mein 
Vater aber hatte sich – ich habe nie erfahren, ob aus Unwissenheit, Lethargie oder Angst, 
nicht einmal das habe ich erfahren – nicht um das Schicksal der Juden gekümmert, und 
genau das, diese mangelnde Zuwendung oder Stellungnahme, hatte ich ihm vorgeworfen.619 

 

Der Vater betrachtet die Vergangenheit als abgeschlossen und verweigert bis auf 

wenige Ausnahmen die Erinnerung. Der Sohn bemängelt, dass sich der Vater, wenn 

überhaupt, dann an Erlebnisse erinnert, die ihn als Opfer ausweisen, als das er sich, je 

mehr Zeit zwischen Gegenwart und Krieg liegt, auch sieht. So führt die ‚doppelte 

Erinnerung’ bei Vater und Sohn zu emotionalen Ausbrüchen. Während eines 

                                                 
618 Ortheil, Hanns-Joseph: Abschied von den Kriegsteilnehmern. S.104. 
619 Ebd. S.108. 



 230

Wolkenbruchs in der Karibik erinnert sich der Sohn an eine ähnliche Situation mit dem 

Vater, während der der Vater eine Episode aus dem Krieg erinnert. Der Vater 

rekapituliert ein schreckliches Erlebnis, nach dessen Erzählung er versucht, seine 

Tränen vor dem Sohn zu verstecken. Die Erinnerung daran wiederum verleitet den Sohn 

zu einem Wutausbruch. Ortheil geht es in seinem Roman um eine Lösung des Konflikts 

zwischen den Generationen. Dabei schließt der Sohn nach dem Tod des Vaters Frieden 

mit diesem, ohne allerdings dessen Opferrolle fraglos zu akzeptieren. In einem Traum 

am Ende des Romans trägt der Sohn den Vater und die vor ihm gestorbenen Brüder auf 

seinen Schultern immer weiter in den Osten, bis er einen Platz findet, an dem er sie 

begraben kann. Mit dem realen Begräbnis beginnt der Roman, mit dem fiktiven wird er 

beendet und damit auch der Konflikt begraben. Der Sohn hat die Flucht des Vaters nach 

Westen unterbrochen und ihn mit seinem Tod mit dem Osten versöhnt.  

Der Traum fällt mit einem Besuch der DDR-Flüchtlinge in der Prager Botschaft im 

Herbst 1989 zusammen. Das Ende des Kalten Krieges, die Öffnung des Ostens fällt 

zusammen mit dem Abschied von den Kriegsteilnehmern. Das Jahr 1989 beinhaltet 

damit nicht nur eine Wende der Gegenwart, sondern auch eine Wende der Rezeption der 

Vergangenheit. Die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit kann abgeschlossen 

werden, sofern sie vorher erinnert wird. Im Sinne Freuds – erinnern, wiederholen, 

durcharbeiten – arbeitet der Sohn auf seiner Reise die Last der Vergangenheit ab. Er 

nimmt sich – im Gegensatz zum Vater – der Vergangenheit an. 

Wir haben uns schon wegen Kleinigkeiten gestritten, am meisten hat mich jedoch seine 
selbstgewisse Art aufgebracht, die Vergangenheit für nichtig und abgeschlossen zu 
erklären. Dieses Abtun und Wegschieben habe ich nicht hinnehmen können, denn ich habe 
ganz deutlich empfunden, wie die Vergangenheit unser aller Leben noch immer 
beherrschte. Mein Vater hat jedoch so getan, als dürfte man sich nicht erinnern, als sei die 
Erinnerung so etwas wie Schwäche.620 

 

Obwohl der Sohn bereits in jungen Jahren den Fehler des Vaters, die Vergangenheit zu 

vergessen, erkennt, braucht er Zeit, um diese Erkenntnis auch für sich umsetzen zu 

können. Handelt er doch zunächst ähnlich wie sein Vater, wenn er sich bemüht, 

während seines Aufenthalts in New Orleans, seinen Vater und die damit in 

Zusammenhang stehende Vergangenheit zu vergessen. „[A]n diesem Nachmittag hatte 

ich damit begonnen, meine Erinnerungen zu löschen. [...I]ch hatte mich in einem 

langen, ununterbrochenen Film verloren, in einer Flut verwackelter und zeitlupenhaft 

verzerrter Bilder“621. Die Erinnerung wird als lebenswichtig erachtet622, der 

                                                 
620 Ortheil, Hanns-Joseph: Abschied von den Kriegsteilnehmern. S.316. 
621 Ebd. S.223 ff. 



 231

Löschungsversuch des Sohnes dagegen führt ihn zum Absturz. Erst die Erinnerung 

macht den friedlichen Abschluss der Vergangenheit möglich. 

Hanns-Joseph Ortheil distanziert sich in seinem Roman von Schuldzuweisungen 

gegenüber dem Vater. Vielmehr geht es um eine vorsichtige Annäherung, in der er den 

Vater verstehen möchte. Das eigene anklagende Verhalten als Jugendlicher wird dabei 

kritisch reflektiert und als Fehler begriffen. Im Vergleich zu seiner Erzählung Hecke 

von 1983 liegt eine deutliche Wandlung vor, sein Vaterbild hat deutlich positivere Züge 

angenommen. Zwölf Jahre vorher bringt Ortheil viel mehr Unverständnis zum 

Ausdruck, der Vater ist Mitglied der SA und Angehöriger eines NS-Studentenbundes. 

Ortheil sieht den Vater zwar weiterhin kritisch, billigt ihm aber zu, ein Opfer seiner Zeit 

gewesen zu sein. Trotzdem besteht er abschließend auf einer Begegnung mit dem Osten.   

Frank Wehdeking zieht einen Vergleich zu Peter Härtlings Nachgetragene Liebe, da 

dieser ebenfalls über seinen Aufzeichnungen den Vater „spät doch noch verstehen und 

lieben lernt.“623 Ortheil lernt diesen Vater für sich anzunehmen und zu akzeptieren, trotz 

des inakzeptablen Verhaltens in seiner Vergangenheit. Wenn der Vergleich mit Peter 

Härtlings Nachgetragene Liebe auch in diesem einen Punkt stimmig ist, handelt es sich 

ansonsten doch um eine grundlegend unterschiedlich gewichtete Auseinandersetzung. 

Peter Härtling hat an sich selbst erfahren, was Verführbarkeit durch den NS bedeutet. 

 

7.2.2. Thomas Medicus: In den Augen meines Großvaters 

 

Eine der Eigentümlichkeiten der Geschichte von meinem Großvater und mir war, daß sie 
sich ohne großes Zutun meinerseits wie ein Roman entwickelte. Je mehr ich in Erfahrung 
brachte, desto mehr bestätigte sich, daß nicht die erfundenen, sondern die wirklichen 
Geschichten den bizarrsten Stoff liefern.624 

 

Thomas Medicus reflektiert die Geschichte seiner Familie und versucht, sich an den ihm 

unbekannten Großvater heranzutasten, der 1944 als General der Wehrmacht in der 

Toskana von Partisanen erschossen worden ist. Er beschreibt seine Nachforschungen, 

die ihn über Umwege in die Toskana, an die Orte, in denen der Großvater stationiert 

                                                                                                                                               
622 Frank Wehdeking weist auf die Bedeutung der Erinnerung auch für die weiteren Romane Ortheils hin: 
„Ortheil wiederholt in seinen Romanen, in einem fast manischen Kreisen um die als Dialogpartner 
wachgehaltenen, verstorbenen Familienmitglieder, das Thema des als magisch empfundenen Erinnerns an 
die kleine, übriggebliebene Kernfamilie wie einen Ritus und Totenkult.“ Ortheils Abschied von den 
Kriegsteilnehmern als Generationenkonflikt und Geschichtslektion. In: Hanns-Joseph Ortheil – Im Innern 
seiner Texte. Studien zu seinem Werk. 1995. S.152 ff. 
623 Ebd. S.156. 
624 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. München: 2004. S.240. 



 232

war, bringen. Der Bericht über seine Spurensuche wird an verschiedenen Stellen von 

persönlichen Erinnerungen an die Kindheit, an die Eltern sowie die Großmutter 

unterbrochen.  

 

7.2.2.1. Zeitkapsel 

Stephan Wackwitz beschreibt in seinem Familienroman Ein unsichtbares Land (2003), 

wie der Vater eine 1939 von einem englischen Soldaten konfiszierte Kamera gut fünfzig 

Jahre später zurückerhält. Die Tatsache, dass die Kamera einen belichteten Film enthält, 

löst bei Vater und Sohn Faszination aus: Erinnerungen von vor gut fünfzig Jahren, 

eingeschlossen in einem kleinen Kasten, können Jahrzehnte später wieder ans 

Tageslicht gebracht werden. Die abgebildete und damit festgehaltene Erinnerung 

übertrifft die im Gehirn abgespeicherte und wird somit als Beweis angenommen. 

Wackwitz assoziiert mit diesem Ereignis die berühmte Kalendergeschichte Johann Peter 

Hebels: Unverhofftes Wiedersehen. Fünfzig Jahre liegt der Bräutigam im Bergwerk, 

bevor seine Braut ihn, unverwest und unverändert in seiner jugendlichen Gestalt 

wiedererkennt. Mumifiziert in Vitriol hat sich der junge Mann nicht verändert und 

damit den Zeitpunkt seines Todes mit eingeschlossen. Er überdauert auf diese Weise 

fünfzig Jahre Weltgeschichte ohne Veränderung; auch noch so weltbewegende 

Ereignisse berühren, verändern ihn nicht. Die Erinnerung an ihn wird für die Braut 

festgehalten, die ihn mit Freude wiedersieht. Um eingeschlossene Erinnerungen handelt 

es sich auch bei Zeitkapseln, die sich Thomas Medicus in New York in einem Museum 

zur Weltausstellung 1939 ansieht. 

Mehrere hundert Meter tief in ein Bohrloch versenkt, enthielt die Kapsel Souvenirs aus 
einer Zeit, die soeben erst da, für eine Zeit, die noch lange nicht gekommen war. Die 
1939er Weltausstellung war die erste, die sich selbst aus postapokalyptischer 
Grabungsperspektive betrachtete. Offenbar zweifelten auch die Glückspropheten der World 
Exposition daran, daß die Reise ins gelobte suburbane Land je gelingen könne. Der Tod 
bildete die heimliche Leerstelle ihres Spektakels. Noch während seiner Geburtswehen war 
der american way of life mumifiziert und eingesargt worden. Exhumiert werden sollten 
seine Hinterlassenschaften, wie in der Verschlußkappe des Bohrlochs eingraviert war, im 
Jahr 6939.625 

 

Die Beschreibung der Weltausstellungszeitkapsel ist mit der Erinnerung an den Tod der 

Großmutter bzw. den Empfang des Erbes der Großeltern in dem Kapitel Zeitkapsel 

zusammengefasst. Im übertragenen Sinn handelt es sich auch bei den Dokumenten und 

Auszeichnungen des Großvaters, die der Enkel erhält, um Zeitkapseln. Ein Teil des 

                                                 
625 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. S.41. 



 233

Großvaters ist in verschiedenen Schatullen und Brieftaschen aufbewahrt, die Fotos 

bilden die Vergangenheit ab. Sie bezeugen seinen Rang, seine Anwesenheit in der 

Toskana sowie seinen Tod; Aufschluss über seine Gedanken, seine Überzeugungen 

sowie Motivationen geben sie dagegen nicht. Trotz der Öffnung der Zeitkapseln nach 

über fünfzig Jahren sowie intensiver Nachforschungen von Seiten des Enkels bleibt 

diesem viel Raum für Spekulationen. Zwar ist er am Ende seiner Nachforschungen von 

der Täterschaft des Großvaters überzeugt, die Todesurteile zeigen seine Unterschrift. 

Inwieweit er persönlich verstrickt ist, ist für den Enkel nach einem Zeitraum von einem 

halben Jahrhundert dennoch nicht auszumachen. „Die Wahrheit über die Erschießung 

von Nocchi war möglicherweise viel banaler, als ich sie mir vorgestellt hatte. Ein 

bürokratischer Vorgang, möglicherweise von Wilhelm Crisolli bestätigt, ohne daß er an 

der Urteilsfindung beteiligt war.“626  

Die persönliche Zeitkapsel des Großvaters übt einen gewissen Reiz auf den Enkel aus. 

Das in ihr enthaltene Ritterkreuz verkörpert etwas Dämonisches. 

In der kleinsten Schatulle, einem blauen Kästchen, das ich mir immer bis zuletzt aufhob, 
schlief Graf Dracula. Es barg ein Ritterkreuz. Das im Schnittpunkt erhabene, unter der 
schwarzen Legierung kaum sichtbare Hakenkreuz ließ mich jedes Mal erschauern.627 

 

Das Hakenkreuz als Symbol für den Nationalsozialismus und damit auch für den 

unbekannten Großvater steht für den nachgeborenen Enkel zudem für eine nichterlebte 

Zeit. Als Symbol für beide verbindet damit für den Enkel „Album“ und „Lexikon“, 

ohne dass er Näheres über den Großvater weiß. Das Unbehagen erwächst aus dem 

Nichtwissen bzw. aus dem Allgemeinwissen über die Vergangenheit und dem 

persönlichen Nichtwissen, was die Familie betrifft. Das „Familienalbum“ weist 

eklatante Leerstellen auf, lediglich aus den bekannten Tatsachen – der Großvater wurde 

als General in der Toskana von Partisanen erschossen – und einem objektiven 

Abgleichen von „Lexikon“ und „Album“ ließe sich für den Enkel ein ungefähres Bild 

erstellen, was aber aufgrund seiner Brisanz nicht zufrieden stellen kann. Als Verwandter 

besteht er auf einem scharfen Bild der Vergangenheit und einer Antwort auf die Frage 

nach der Schuld Wilhelm Crisollis, was sich als schwierig herausstellt, ist doch der 

Großvater nie ein Thema innerhalb der Familie gewesen. 

Otto hatte damals in der ersten Phase ihrer Bekanntschaft auch nach Heidemaries Vater 
gefragt. Sie teilte ihm das Nötigste mit und gab zu verstehen, daß der Generalmajor kein 
passendes Gesprächsthema sei. Otto erwiderte, er habe während des Krieges an der 
Militärärztlichen Akademie in Berlin studiert und sei Sanitätsoffizier gewesen. Heidemarie 
war erleichtert. Otto war als Achtzehnjähriger erst in Belgien, später in Russland gewesen. 

                                                 
626 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. S.239. 
627 Ebd. S.39. 



 234

An Berlin erinnerte er sich gerne, auch Potsdam kannte er. Wie seine Frau wandte aber 
auch er sich lieber den Erfordernissen der Gegenwart zu.628 

 

Thomas Medicus erwähnt eine ausgesprochen widersprüchliche Szene, in der seine 

Mutter dem Zehnjährigen Flug nach Arras von Saint-Exupéry schenkt, das dieser zwar 

liest, aber nicht versteht. 

Bei uns sprach nie jemand über den Krieg. Weder meine Mutter noch mein Vater verloren 
je ein Wort darüber. „Flug nach Arras“ handelte von nichts anderem. [...] Ich begriff nicht, 
wer hier gegen wen kämpfte und wer vor wem wohin floh. Niemand klärte mich über die 
Kämpfe und die Fluchten auf, die in diesem Buch stattfanden und dessen Bilder mich 
unbegriffen in Besitz nahmen. Man hatte nicht mit mir reden, mir aber schweigend etwas 
mitteilen wollen.629 

 

Saint-Exupéry, im selben Kriegsjahr gestorben wie Wilhelm Crisolli, wird vom Autor 

als ein Hüter der häuslichen Geheimnisse gesehen, „über die allein er sprechen konnte, 

ohne sie zu lüften“630. Die Bilder des Krieges zeigen sich dem Enkel in verschlüsselter 

Form, ohne die Kenntnisse der Familiengeschichte sind sie für ihn nicht zu 

entschlüsseln. Mit dem Abschluss seiner Recherchen ergibt sich nicht nur ein schärferes 

Bild des Großvaters, auch das Schweigen seiner Familie wird für ihn verständlicher. 

Sowohl Mutter als auch Großmutter hatten hinter dem Attentat einen tieferen Sinn, ein 

lange geplantes Vorhaben vermutet und so auch Verbindungen zu 

Massenerschießungen befürchtet. „Sie nahmen an, es handele sich um einen Akt der 

Vergeltung [...]. Ihre Ängste waren tief wie Abgründe, in die zu stürzen droht, wer nur 

einen einzigen Blick hinabwirft.“631 Beide Frauen besitzen demnach ein intaktes 

„Lexikon“ und wissen um Verbrechen der Wehrmacht, wobei sie befürchten, dass sie 

auch für den Ehemann bzw. Vater gelten. Sich der Vergangenheit zu stellen und den 

Großvater zu erinnern, hieße für beide, unter Umständen auch Verbrechen in das 

Familienalbum miteinbeziehen zu müssen. Daraus erklärt sich der Versuch, die 

Vergangenheit zu löschen, da nur so ein persönlicher Abstand zur deutschen 

Vergangenheit möglich erscheint. Sowohl Ehefrau als auch Tochter sind bestrebt, die 

Zeitkapsel um Wilhelm Crisolli verschlossen zu halten. 

 

                                                 
628 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. S.167. 
629 Ebd. S.19. 
630 Ebd. 
631 Ebd. S.234. 



 235

7.2.2.2. Erschließung des Ostens – Erschließung von Erinnerungen 

Das Vorhaben des Autors, sich der familiären Vergangenheit zu nähern, beginnt 

allerdings nicht mit dem Fund der Zeitkapseln. Er weist darauf hin, dass diese schon 

lange in einer Schreibtischschublade liegen und er sie nur hin und wieder herausnimmt, 

um sie sich anzusehen. Vielmehr betrachtet er den Fall des Ostblocks als den eigentlich 

ausschlaggebenden Faktor, sich der Vergangenheit zu stellen.  

Ich war in die allmählich abschmelzenden gefrorenen Kessel des Zweiten Weltkrieges 
hineingeraten, mit denen Heiner Müller in seinem Nachwende-Tagebuch den „Ostblock“ 
verglichen hatte. Die Geschichte hatte die Gegenwart eingeholt, und die große politische 
Wende begann auch mich zu wenden.632 

 

Gibt doch die Öffnung nach Osten nicht nur die Möglichkeit, sich räumlich ehemaligen 

deutschen Gebieten sowie ehemaligen Kriegsschauplätzen oder Soldatenfriedhöfen zu 

nähern, vielmehr fällt mit dem Wegfall des Ostblocks eine Ideologie in sich zusammen, 

die über den gesamten Kalten Krieg als eine Art Alibi für Kriegsverbrechen fungiert 

hatte. Die Dämonisierung des Kommunismus konnte als Rechtfertigung gesehen 

werden, während des Überfalls auf die Sowjetunion richtig gehandelt zu haben und auf 

diese Weise Kriegsverbrechen nicht als Unrecht zu akzeptieren. Thomas Medicus 

beschreibt diese Wende auch als eine Wende für sich selbst, die ihn dazu bringt, in den 

Osten zu reisen und so verblassende Erinnerungen aufzuspüren.  

Für mich war es, als ob von einer Endzeit auf eine andere, vom Ende des Kalten Krieges 
auf das Ende des Zweiten Weltkrieges zurückgeblickt würde. Ich sah mich bestätigt. Ohne 
den Zerfall der Jalta-Ordnung hätte auch ich meine gewohnten Denkräume nicht verlassen, 
wäre ich über Hinterpommern nie in die Toskana gelangt.633 

 

Das Motiv für den Rückblick gleicht dem Hanns-Joseph Ortheils, der zwar die Wende 

nicht als Auslöser für sein Schreiben sieht, aber als Möglichkeit, die Vergangenheit zu 

verarbeiten. 

 

7.2.2.3. Opfer oder Täter? 

Wilhelm Crisolli gehört als Besatzer in Italien sowie als General der Wehrmacht zum 

Kreis der Täter. Gleichzeitig wird er das Opfer eines Attentats, das von Partisanen 

ausgeführt wird. Die spätere Angst seiner Familie verdeutlicht das schlechte Gewissen 

der Deutschen, die ahnen, dass es sich bei einem solchen Attentat um Vergeltung 

handeln könnte. Damit wäre der General eindeutig als Täter zu sehen, der aufgrund 

                                                 
632 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. S.24. 
633 Ebd. S.100. 



 236

seiner Verbrechen als Täter inoffiziell verurteilt wurde. Getreu dem Titel des Werkes 

von Uwe Selbmann und Claudia Brunner Schweigen die Eltern, reden die Enkel 

überspringt das Leben des Großvaters eine Generation. Erst der Enkel versucht die 

Hintergründe zum Leben des Großvaters zu erforschen. Seine Spurensuche erweist sich 

unter den gegebenen Umständen als ausgesprochen erfolgreich, kann er doch 

abschließend feststellen, dass es sich bei dem Tod Crisollis um einen Zufall handelte, 

dass sein Großvater nicht an Massenerschießungen teilhatte, wohl aber für zwei 

Hinrichtungen innerhalb der Zivilbevölkerung die Verantwortung trägt. Die 

Überführung eines Täters kann für ihn trotzdem nicht das Ende sein. Mit dieser 

Feststellung distanziert sich Medicus zugleich von den Äußerungen Alfred Anderschs, 

der mit seiner Erzählung Die Kirschen der Freiheit den Status des Widerstandskämpfers 

für sich in Anspruch nimmt. Andersch löst sich damit von der deutschen Geschichte. 

Wäre ich Andersch’ Ruf gefolgt, hätte ich meine Recherche in dem Moment als beendet 
betrachten müssen, in dem ich meinen Großvater als Täter überführt hatte. Wilhelm 
Crisollis Schicksal besaß jedoch seine eigenen Tücken, Täterschaft und Opferschicksal 
waren in seinem Fall derart dicht miteinander verwoben, daß sich für seine Familie nicht 
ohne weiteres Orientierung ergab und sich vielleicht auch gar nicht hatte ergeben 
können.634 

 

Das Leben Wilhelm Crisollis wird zwar erinnert und öffentlich dargelegt, aber nicht be- 

oder gar verurteilt. Die Täterschaft wird an keiner Stelle in Zweifel gezogen, die 

Untersuchung ist vielmehr von dem Bewusstsein geprägt, der Großvater könne die 

Verantwortung für noch weitere Verbrechen tragen.  

In der kognitiven Psychologie wird zwischen datengesteuerter (bottom-up) sowie 

wissensgesteuerter (top-down) Wahrnehmung unterschieden. Bottom-up- sowie top-

down-Prozesse unterscheiden sich insofern, als bottom-up-Prozesse ausschließlich das 

im Gehirn verarbeiten, was die Augen wahrnehmen, top-down-Prozesse setzen dagegen 

gespeichertes Wissen voraus, das das Gesehene beeinflusst. Auf ein konkretes Beispiel 

bezogen bedeutet das, dass jemand, der unter einer Schlangenphobie leidet, bei einem 

Spaziergang über eine Wiese, auf der er Schlangen vermutet, einen Stock zunächst als 

eine Schlange identifiziert. Seine Wahrnehmung ist eindeutig beeinflusst durch seine 

Angst und damit nicht daten-, sondern wissensgesteuert.635 

Dieses Wahrnehmungsprinzip ist bei Thomas Medicus festzustellen. Im Gegensatz zu 

den Untersuchungen Harald Welzers, in denen die Probanden eindeutig zwischen 

allgemeinem und persönlichem Wissen über die Vergangenheit unterscheiden, nimmt 

                                                 
634 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. S.243. 
635 Vgl. Bourne, Lyle E. & Bruce R. Ekstrand : Einführung in die Psychologie. Frankfurt /M: 1997.  
S.81 ff. 



 237

der Autor sein allgemeines Wissen als Voraussetzung für die Untersuchung. Wilhelm 

Crisolli wird von Anfang an als Täter wahrgenommen, der Enkel bemüht sich, den 

Großvater hinter dem General sichtbar zu machen, womit seine Tätervergangenheit 

allerdings nicht ausgelöscht wird. Es geht ihm, wie Christopher Browning, Uwe Timm, 

Wibke Bruhns u. a. auch, um Verstehen, nicht um Verständnis. Die Analyse 

verschiedener in der Toskana aufgenommener Fotos Wilhelm Crisollis zeigt ihm einen 

kriegsmüden, in sich gekehrten und angeschlagenen Großvater. In Gesprächen mit 

Zeitzeugen ergibt sich das Bild eines charmanten Generals, der aber in bestimmten 

Fällen zur Härte neigte und auf Gesetze pochte. Thomas Medicus zeigt an einer 

Episode, dass nicht nur das Verständnis unmöglich, sondern auch das Verstehen extrem 

schwer ist: 

Der Deutsche trug zwar einen italienischen Namen. Aber was in diesem Land vor sich ging, 
schien er, wiewohl ihm dessen Sprache erstaunlich leicht über die teutonischen Lippen 
ging, nicht zu verstehen. Offenbar weigerte er sich, das ebenso grausame wie tödliche 
Verwirrspiel des Bürgerkriegs, in das sich Italien durch die deutsche Okkupation gestürzt 
sah, zur Kenntnis zu nehmen.636 

 
Für den Enkel kann es in diesem Fall nicht einsichtig sein, warum die ausweglose 

Situation der Italiener für den Großvater unbegreiflich erscheint. Warum pocht der 

ansonsten so charmante und umgängliche Mann in diesem Fall auf das Gesetz, das den 

Tod für den Italiener bedeutet? Ebenso bleibt das Verhalten Crisollis, das zu seinem 

Tod führte, ein Rätsel: Er fährt ohne jegliche Tarnung in der vollen Demonstration 

seiner Macht durch ein Partisanengebiet. 

Wer solch einen Konvoi sah, wußte nicht nur, hier kommt ein Chef, er konnte den Chef ins 
Visier nehmen. Wollte Wilhelm Crisolli seinen Rang, seine Bedeutung demonstrieren? 
Waren immer noch Eitelkeit, Stolz, Machtwille im Spiel? Oder glaubte er, ein gut 
bewaffneter Begleitschutz böte die beste Gewähr für seine Sicherheit? Das wäre 
möglicherweise der entscheidende Denkfehler gewesen. [...] Sollte sein Denken derart 
borniert gewesen sein, daß er auch jetzt noch glaubte, es brächte Ehre ein, die Waffen offen 
sowie Generalsuniform zu tragen? In diesem Fall hätte Wilhelm Crisolli ignoriert, daß er in 
den Apuanischen Alpen selbst zur Entfesselung des kleinen Krieges beigetragen hatte, der 
ihn nun zu verschlingen drohte.637 

 

Der Autor beschreibt abschließend eben die Schwierigkeit eines Abschlusses. Im 

Gegensatz zu Andersch gibt es für ihn keine ‚Kirschen der Freiheit’, mit denen ganz 

einfach ein Strich unter die Vergangenheit gezogen werden kann. Der Enkel erfährt 

zwar erstaunlich viel über die sechzig Jahre zurückliegenden Ereignisse, muss aber 

einsehen, dass auch das nicht ausreichend ist, um wirklich urteilen zu können. Zu 

demselben Schluss kommt Uwe Timm, der sich Am Beispiel [s]eines Bruders der 

                                                 
636 Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. S.199. 
637 Ebd. S.203 ff. 



 238

Vergangenheit nähert. Die familiäre Bindung verbietet auch ihm nicht, den Bruder als 

Täter wahrzunehmen. 

 

 

7.2.3. Uwe Timm: Am Beispiel meines Bruders 

Karl Heinz Timm meldete sich freiwillig zur SS und starb 1943 in einem Lazarett in der 

Ukraine, kaum dass ihn der sechzehn Jahre jüngere Uwe Timm kennen gelernt hatte. 

Diesem bleibt von dem Bruder ein Tagebuch, das Karl-Heinz Timm während seines 

Fronteinsatzes geführt hatte. Meist stichwortartig notiert er kurze Eindrücke eines 

Tages, mit denen sich der jüngere Bruder gut sechzig Jahre später ausführlich 

auseinandersetzt und somit auch die Vergangenheit der Familie beschreibt. Die 

Kindheit des älteren Bruders wird erinnert, seine Erziehung und damit auch die 

Geschichte der Eltern, besonders die des Vaters. Timm geht es darum, die eigene 

Biografie mit der des toten Bruders in Zusammenhang zu bringen und damit natürlich 

auch zu verstehen, wie es zu zwei derart unterschiedlichen Lebensläufen kommen 

konnte. Warum meldet sich der eigene Bruder zur SS-Totenkopfdivision? Welche 

Werte wurden seitens der Eltern vermittelt und welche Möglichkeiten hatte der Bruder 

unter der nationalsozialistischen Prägung? Timm stellt sich ausführlich diesen Fragen, 

wobei sich die eingehende Lektüre des Tagebuches selbst als das schwierigste 

herausstellt, womit Timm auch gleich die Frage beantwortet, warum es dieses langen 

Zeitraums des Schweigens bedurfte. Karl Heinz Timms Aufzeichnungen sind 

gleichzeitig brutal und emotionslos, was die Lektüre für Angehörige erschwert. An 

verschiedenen Stellen berichtet Uwe Timm über diese Unmöglichkeit der Lektüre und 

den Versuch, über den Bruder zu schreiben. „Aber jedes Mal, wenn ich in das Tagebuch 

oder in die Briefe hineinlas, brach ich die Lektüre schon bald wieder ab. Ein ängstliches 

Zurückweichen“638. Eine weitere ‚Schlüsselstelle’ zwingt ihn zum Aufgeben. „Das war 

die Stelle, bei der ich, stieß ich früher darauf – sie sprang mir oben links auf der Seite 

regelrecht ins Auge –, nicht weiterlas, sondern das Heft wegschloß.“639 Timm vergleicht 

seine Angst vor dem Tagebuch mit der Angst, die er als Kind vor dem Märchen vom 

Ritter Blaubart hatte. Ähnlich wie das Kind, das nicht wissen will, was sich hinter der 

Tür Schreckliches befinden könnte, hat auch der Erwachsene eine gewisse Scheu davor, 

                                                 
638 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.11. 
639 Ebd. S.19. 



 239

zu erfahren, was das Leben des Bruders für Geheimnisse birgt. Er weigerte sich lange, 

diese Tür zu öffnen, weil sich dort, bildlich gesprochen, ebenfalls Blut befinden könnte.  

Feb. 27. 
Gelände wird durchkämmt. Viel Beute! Dann geht es wieder weiter vor. 
Feb. 28.  
1 Tag Ruhe, große Läusejagd, weiter nach Onelda. 
Es war eine dieser Stellen, an denen ich früher innehielt, beim Weiterlesen zögerte. Könnte 
mit Läusejagd nicht auch etwas ganz anderes gemeint sein, nicht einfach das Entlausen der 
Uniform? Andererseits würde dann nicht dastehen 1 Tag Ruhe. Aber dann dieses: Viel 
Beute! Was verbirgt sich dahinter? Waffen? Warum dieses Ausrufezeichen, das sich sonst 
selten in seinen Notizen findet?640 

 

Die Aufzeichnungen lassen bis auf wenige Ausnahmen die Möglichkeit offen, sie in 

einem neutralen Zusammenhang zu sehen. Uwe Timm stellt die Frage nach einer 

doppelten Bedeutung des Begriffs „Läuse“, was die Notiz aber nicht zwingend 

herausstreicht. Genau darin liegt die Schwierigkeit der Interpretation des Tagebuchs. 

Aufgrund der Tatsache, dass die Verbrechen der SS hinreichend bekannt sind sowie der 

abstrakten und wahrscheinlich wohlwissend Distanz wahrenden Schreibweise des 

Bruders, kann man die Schuld hinter jedem Wort vermuten. Nur in wenigen 

Eintragungen ist die Aussage absolut eindeutig, wie zum Beispiel bei der 

‚Schlüsselstelle’:  

März 21.  
Donez  
Brückenkopf über den Donez. 75 m raucht Iwan Zigaretten, ein Fressen für 
mein MG.641 
 

Diese Position ist eindeutig. Uwe Timm verstärkt sie, indem er sich in seinen 

Überlegungen zu dieser Aufzeichnung in die Rolle des russischen Soldaten versetzt und 

diese mit dem letzten Teil der Aussage einrahmt: Ein Fressen für mein MG. Eine 

menschliche Überlegung zu einer Zigarettenpause gegen eine unmenschliche, 

mitleidlose Aussage über die Vernichtung des Soldaten. Diese Aussage ist bestimmend 

für die gesamte Auseinandersetzung. Uwe Timm geht in weiteren Passagen immer 

wieder auf diesen Tagebucheintrag ein und damit der Frage nach, wie es zu einem 

derartigen Unvermögen kommt, Mitleid zu empfinden. „Die stichwortartigen Notizen 

konnten nicht Leid erfassen, weder das der anderen noch das eigene. Es ist die 

Abwesenheit von jedem Mitempfinden – auch sich selbst gegenüber.“642 Um die Frage 

nach dem Warum zumindest ansatzweise beantworten zu können, beschreibt Uwe 

                                                 
640 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.17 ff. 
641 Ebd. S.19. 
642 Ebd. S.151. 



 240

Timm verschiedene Ansichten, Familiengeschichte, Eindrücke aus frühester Kindheit, 

Träume, Assoziationen sowie die real verlaufende Zeit während der Recherchen. Die 

Überlegungen zum Bruder werden damit zu einer Collage über das Leben der Familie 

und die Nachforschungen dazu. Ein wichtiger Baustein innerhalb dieses Konstrukts 

bildet sowohl das Leben des Vaters als auch seine Beziehung zum ältesten Sohn. 

 

7.2.3.1. Rolle des Vaters 

Gerade durch den Altersunterschied der beiden Brüder und die Tatsache, dass der ältere 

Bruder so früh gestorben ist, dass der jüngere nur noch eine Episode als Erinnerung an 

den Bruder behalten hat, wird eine nachträgliche Charakterisierung der Beziehung 

zwischen Vater und Bruder erschwert. Uwe Timm geht auf die eigene Beziehung zum 

Vater ein, so wie er ihn nach dem Krieg kennen gelernt hat. Dadurch, dass beide 

Geschwister in divergierenden Zeiten aufgewachsen sind und damit auch ebenso 

unterschiedliche gesellschaftliche Erziehungen genossen haben, ergibt sich ein Bild aus 

Erzählungen sowie der Interpretation von Fotos: „Ein Kind, das viel mit dem Vater 

zusammen war. Die Fotos zeigen den Vater mit dem Jungen, auf dem Schoß, auf dem 

Motorrad, im Auto. Die Schwester, die zwei Jahre älter war als der Bruder, steht 

unbeachtet daneben.“643 Obwohl durch ein Foto nur ein Moment eingefangen werden 

kann, zeigen diese Fotos sehr genau die Beziehungen innerhalb der Familie:  

Ich war das, was man ein Muttersöhnchen nannte. [...] Während er, der große Bruder, schon 
als kleiner Junge immer am Vater hing. Und dann gab es noch die Schwester, zwei Jahre 
älter als der Bruder, 18 Jahre älter als ich, die vom Vater wenig Aufmerksamkeit und kaum 
Zuwendung erfuhr, so daß sie etwas Sprödes, Brummiges bekam, was der Vater wiederum 
als muffig bezeichnete und was sie ihm nur abermals fernrückte.644 

 

Die Fixierung auf den Sohn bleibt für den Vater auch nach dessen Tod bestehen. Die 

jüngeren Geschwister erfahren seine Anwesenheit zum einen in der Trauer, zum 

anderen darin, dass dieser als unantastbares Vorbild, das nach dem Tod alle Fehler 

abgelegt hat, durchweg präsent ist. 

Der Karl-Heinz, der große Junge, warum ausgerechnet der. Und dann schwieg er, und man 
sah ihm das an, den Verlust und die Überlegung, wen er wohl lieber an dessen Stelle 
vermißt hätte. Der Bruder, das war der Junge, der nicht log, der immer aufrecht war, der 
nicht weinte, der tapfer war, der gehorchte. Das Vorbild.645 

 

                                                 
643 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.20. 
644 Ebd. 
645 Ebd. S.21. 



 241

Uwe Timm betont die Familienähnlichkeit zwischen sämtlichen männlichen 

Mitgliedern der Familie und damit auch die Verbindung, die über den Tod hinaus 

besteht. Der Vater hat seinen Vornamen an den jüngeren Sohn weitergegeben, der 

Bruder als Pate ebenfalls. „Beide begleiten mich auf Reisen. Wenn ich an Grenzen 

komme und Einreiseformulare ausfüllen muß, trage ich sie mit ein [...] als Teil meines 

Namens.“646 Timm weist an verschiedenen Stellen auf diese Bindung hin, die eine 

Auseinandersetzung mit Schuld so schwierig macht, eine Verurteilung unmöglich. Die 

Beziehung zum Vater wird als problematisch herausgestellt, nicht zuletzt deswegen, 

weil der Sohn dem gewünschten Vorbild des Bruders so wenig entspricht. Timm geht 

eingehend auf die Diskrepanz, die die divergierenden Zeitalter mit sich bringen sowie 

das Unvermögen des Vaters, mit der Nachkriegszeit Schritt zu halten, ein. Der Vater ist 

gebunden an die eigene Erziehung durch den Ersten Weltkrieg, an dem er 

teilgenommen hat. Tugenden, die sein Leben sowie das des erstgeborenen Sohnes 

geprägt haben, verlieren nach dem Zweiten Weltkrieg an Bedeutung und sind mit dem 

Leben des jüngeren Sohnes nicht mehr zu vereinbaren. Eben dadurch ergibt sich die 

Bitterkeit, den ersten Sohn verloren zu haben.  

Doch reichte es schon aus, das Versagen, das Nichtkönnen des Vaters zu erkennen. Das 
hätte sicherlich auch er, der Bruder gesehen, aber es wohl mit einem anderen Verstehen 
begleitet, also von der Auszeit des Krieges, der Ausbombung, der Gefangenschaft, dem 
Neuanfang, gedeutet, von dieser Zwischenzeit her.647 

 

Karl-Heinz Timm gehört auch als Sohn trotzdem der Generation des Vaters an und wäre 

ihm somit vermutlich von seinen Einstellungen her sehr viel näher gewesen, als der 

jüngere Sohn das durch seine spätere Sozialisation überhaupt sein kann, d.h. der Vater 

kämpft mit einem doppelten Verlust. Der ältere Sohn hätte ein zerfallenes Wertesystem, 

die Ideale, die beiden wichtig waren, bewahren oder zumindest den Verlust 

nachempfinden können. Durch den Tod des Sohnes ist er gegen den jüngeren Sohn 

isoliert. Aus diesem Grund wird dem Bruder auch im Nachhinein ein Heiligenschein 

verliehen, er nimmt eine Einstellung, eine Lebensphilosophie mit in den Tod, die der 

Vater bei keinem der anderen Familienmitglieder finden kann. Die Isoliertheit führt zu 

einem langsamen Verfall des Vaters. Durch den Zerfall eines Wertesystems, das die 

Nachfolgegeneration nicht mehr erlebt hat, resultiert Unverständnis zwischen den 

Generationen. Dieses Unverständnis für den jeweils anderen wird eindrucksvoll an 

scheinbaren Nebensächlichkeiten dargestellt: 

                                                 
646 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.21. 
647 Ebd. S.108. 



 242

Der Bruder hatte sich Schnürstiefel gewünscht, wie sie damals Piloten trugen, 
Motorradfahrer, SA-Männer. [...] Ich habe meine ersten Jeans, ich war 14 Jahre alt, nach 
einem monatelangen zähen Kampf kaufen dürfen, unterstützt von der Mutter und Massa. In 
diesen Jeans ging ich in die Stadt, und das Gehen war ein anderes, langsamer, eben das 
lässige Gehen, das der Vater, der den deutschen Infanterieschritt lobte, nicht mochte.648 

 

Die scheinbaren Nebensächlichkeiten erzeugen eine tiefe Kluft zwischen den 

unterschiedlichen Lebensauffassungen, was wiederum den Bruch zwischen ‚vor 1945’ 

und ‚nach 1945’ bezeugt. Dieser Bruch zeigt zum einen die Schwierigkeit des 

Umdenkens, zum anderen die Unmöglichkeit, sich als ‚nach 1945’-Sozialisierter auf das 

‚vor 1945’ einzulassen. Uwe Timm beschreibt die Faszination, die die 

Amerikanisierung auf ihn selbst ausgeübt hat, für die der Vater nur Verachtung übrig 

hatte, da sie ihn selbst degradierte. Zwei Generationen hängen zwei divergierenden 

Zeitaltern an, wobei Timm dezidiert auf den Bruch zwischen beiden Zeitaltern hinweist. 

Eben dieser Bruch, der plötzliche Untergang der Zeit, in der er sozialisiert wurde, wirkt 

sich so verstörend auf den Vater aus. Der Sohn sieht diesen Bruch von der Gegenseite 

aus, aber ebenso deutlich. 

 

Im Gegensatz zum Verhältnis zwischen Vater und Autor, das er selbst eher als 

kontraproduktiv beschreibt, wird das Verhältnis zum Bruder als prägend beschrieben. 

Ganz besonders zeigt sich das daran, dass der Sohn auf unausgesprochene Wünsche 

reagiert. „Es hieß, er habe sich tatsächlich freiwillig gemeldet, der Vater hätte nicht 

zugeredet. Aber dessen bedurfte es auch nicht. Es war nur die wortlose Ausführung von 

dem, was der Vater im Einklang mit der Gesellschaft wünschte.“649 Besonders 

hervorgehoben wird von Timm der Einklang mit der Gesellschaft, der dem Vater 

wichtig gewesen sein muss.  

Was die Leute denken, das war die immerwährende Sorge um die eigene Geltung. Nicht in 
der oberflächlichen Bedeutung, was die anderen von einem halten, sondern als Spiegel 
dessen, was man selbst von sich halten kann, was ist man, als was erscheint man. 650 

 

Die Polizisten auf der Straße bekommen vom Vater zu Weihnachten Zigaretten 

geschenkt, damit sie ihn ein Jahr durchwinken und salutieren. „Der Vater mochte gern 

militärisch gegrüßt werden.“651 Die Wahrung des ‚schönen Scheins’ nach außen ist ein 

wesentlicher Charakterzug des Vaters, den er pflegt. Der gehorsame Sohn, der zu einer 

Eliteeinheit geht, komplettiert dieses Bild. 

                                                 
648 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.89. 
649 Ebd. S.59. 
650 Ebd. S.82. 
651 Ebd. S.52. 



 243

 

7.2.3.2. Die unterschiedlichen Formen des Schweigens 

Uwe Timm geht an verschiedenen Stellen auf das Schweigen ein, wobei er sich nicht 

allein auf das Schweigen der Nachkriegszeit über die deutsche Vergangenheit bezieht. 

Timm erwähnt in seiner Familiengeschichte den Großvater, der entgegen der 

bürgerlichen Moral lebt und zur Strafe dafür einfach ‚vergessen’ wird. „Das war mein 

Großvater, von dem alle Bilder vernichtet wurden. Eine Bildzerstörung. Über ihn wurde 

nicht gesprochen. Er sollte vergessen werden. Die Strafe durch Nichterinnern, 

Nichterwähnung.“652 Der Vater gibt dieses Verhalten ansatzweise an die Tochter weiter, 

die er im Gegensatz zum Sohn auf Distanz hält. Sie wird durch Nichtachtung gestraft, 

weil sie ein Mädchen ist. Die Ansicht des Vaters – Söhne versprechen ökonomische 

Sicherheit – wird eben durch die Geschichte des Großvaters, der sein Geld durchbringt, 

widerlegt. Dadurch dass Timm nicht chronologisch erzählt, sondern Episoden assoziativ 

aneinander bindet, stehen diese Episoden nicht nur inhaltlich in direktem 

Zusammenhang. Timm beschreibt am Beispiel des Großvaters, wie durch sprachliches 

Ignorieren versucht wird, eine Sache ungeschehen zu machen, indem sie in den 

Unterhaltungen der Familie einfach aufhört zu existieren. Das wirft wiederum die Frage 

auf, warum der Bruder in seinem Tagebuch so knapp und kurz berichtet. „Von 

Gefangenen steht in dem Tagebuch und auch in den Briefen des Bruders nichts. Warum 

war das nicht erwähnenswert?“653 Der Bruder, der SS-Mann, ist derjenige, der schweigt, 

für den die Opfer nicht erwähnenswert sind. Als Gegensatz dazu, führt Timm die 

Sichtweise der Opfer an, indem er auf Primo Levi verweist, der deutlich macht, was 

Schweigen für die Opfer eigentlich bedeutet. 

Es war dieses Schweigen, dieses Verlassensein, das zu all den Demütigungen, dem Hunger, 
den Krankheiten, dem Durst und dem Solidaritätsverlust unter den Gefangenen hinzukam. 
Diese tiefe Verlassenheit, die aus dem Wissen erwächst, nicht mehr erinnert zu werden. 654 

 

Bereits der Großvater ist aufgrund seines Verhaltens nicht mehr wert, dass man ihn 

erinnert, ihm im Familiengedächtnis einen Platz zuweist, was ihn unsterblich machen 

würde. Menschen leben auch nach ihrem Tod im Familiengedächtnis weiter. Die 

Gefangenen dagegen werden nicht nur getötet, sie werden aus dem Gedächtnis 

verbannt, was weit über die Tötung hinausgeht. Mit der fehlenden Erinnerung werden 

sämtliche Spuren, die sie auf der Erde hinterlassen haben, gelöscht und somit auch 

                                                 
652 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.50. 
653 Ebd. S.105. 
654 Ebd. S.106. 



 244

jegliche Erinnerung an ihre Existenz. Diesen Abschnitt von der Schuld des Bruders, 

über die Opfer geschwiegen zu haben, beendet Timm mit einer Bitte des Bruders an die 

Mutter, ihm doch bald wieder zu schreiben und damit an ihn zu denken. Uwe Timm 

arbeitet fast durchgängig mit diesen Gegensätzen, indem er sie gegenüberstellt. Auf 

diese Weise wird wiederholt das fehlende Mitleid des Bruders zum Ausdruck gebracht, 

der die Aufmerksamkeit seiner Angehörigen braucht, sie seinen Opfern aber nicht 

zugesteht. „Das haben wir nicht gewusst.“655 Mit diesem Satz, der so und in 

abgewandelter Form immer wieder zur Rechtfertigung der eigenen Vergangenheit 

diente, leitet Timm seine Überlegungen über das Nicht-darüber-Sprechen ein. Dabei 

erwähnt er eine Episode aus der Vergangenheit, in der eine Tante zu einer 

Demonstration gegen die Wiederbewaffnung gehen will, der Ehemann darüber 

allerdings nichts wissen darf.656 Timm zeigt das Schweigen in jeder Situation auf und 

macht den fehlenden Mut dahinter deutlich. „Es ist die zur Gewohnheit gewordene 

Feigheit – das Todschweigen.“657 Dabei arbeitet Timm deutlich heraus, welcher 

Funktion das Schweigen dient, gibt es doch Ereignisse des Krieges, die durchaus 

erinnert werden. Das kollektive Gedächtnis unterscheidet deutlich zwischen Schlachten, 

aus denen Deutsche als tapfere Sieger bzw. als bemitleidenswerte Opfer hervorgingen 

sowie Kriegsverbrechen, die von Deutschen begangen wurden. Dass es sich dabei um 

Tatsachen handelt, die lange bekannt sind – wie eben die Erinnerung von Stalingrad 

sowie das Verschweigen Babij Jars658 –, wirkt sich nicht negativ auf Timms Werk aus, 

geht es ihm doch gerade darum, sich persönlich diesen Fakten – am Beispiel des 

Bruders – zu stellen. Wobei dieser Bruder das Schweigen so verinnerlicht hat, dass aus 

seinen Briefen und Tagebüchern nicht viel hervorgeht.  

So geht es Tag für Tag weiter. Der Hintergrund der lakonischen Eintragungen läßt sich fast 
nie aufhellen, ihn, den Bruder, nicht sichtbar werden, seine Ängste, Freude, das, was ihn 
bewegt hat, Schmerzen, nicht einmal Körperliches wird angesprochen, er klagt nicht, 
registriert nur.659 

 

Das fehlende Mitleid, das der Bruder den Opfern zukommen lässt, richtet er ebenso 

schonungslos auch gegen sich selbst. Was ihm im Krieg widerfahren ist, was er gesehen 

und erlebt hat, kann nicht rekapituliert werden, da er selbst darüber schweigt. „Die 

Notizen verraten weder den Überzeugungstäter noch aufkeimenden Widerstand.“660 

                                                 
655 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.133. 
656 Vgl. Ebd. 
657 Ebd. 
658 Vgl. Ebd. S.140. 
659 Ebd. S.145. 
660 Ebd. S.152. 



 245

Selbst der letzte Eintrag – „Hiermit schließe ich mein Tagebuch, da ich es für unsinnig 

halte, über so grausame Dinge wie sie manchmal geschehen, Buch zu führen.“661 – ist 

von diesem Schweigen geprägt. Was empfand der Bruder als so besonders grausam, 

dass er nicht mehr schreiben konnte? Er schweigt darüber. Als Angehöriger kann sich 

Uwe Timm nur wünschen, dass diese Weigerung des Weiterschreibens für ein 

allgemeines ‚Nein’ steht. Es geht aus den Worten des Bruders, wie vieles andere auch, 

nicht hervor. 

 

7.2.3.3. Erziehung 

Die Erziehung durch den Vater wird von Uwe Timm als ein ganz wesentlicher Faktor 

beschrieben, der sich auf die Sozialisation des Bruders auswirkt. In der Frankfurter 

Rundschau gab es den Vorwurf, die Einflüsse der Gesellschaft auf Vater und Bruder 

würden neben der Erziehung zu wenig beachtet.662  

Gerade die Erziehung des Bruders durch Hitlerjugend, Arbeitsdienst etc. wird 

beschrieben, ebenso wie der Einfluss der Nachkriegszeit auf den Autor, gegen deren 

Erziehung die Ideen des Vaters keine Chance haben. Zwei Brüder entwickeln sich in 

unterschiedlichen Zeiten entgegengesetzt. Gerade durch den Hinweis darauf, dass der 

Vater sich nicht mit der Zeit ebenfalls ändert, sondern an seinen alten Grundsätzen 

festhält, verweist darauf, in welchem Maße sich die Zeit prägend auf den älteren Bruder 

ausgewirkt haben muss. Uwe Timm beachtet die Einflüsse der Gesellschaft auf Vater 

und Sohn sehr wohl, er nutzt sie nur nicht für einen Freispruch. Die Vorstellungen des 

Vaters waren für den älteren Bruder kongruent mit den Vorstellungen der Gesellschaft, 

was zu einer vollständigen Adaption durch den Bruder geführt hat. Sowohl der Vater als 

auch seine beiden Söhne sind jeweils fest in ihrer jeweiligen Zeit verankert. Einen 

Gegenpart dazu bildet die Mutter, mit der Uwe Timm ein Beispiel präsentiert, aus dem 

deutlich hervorgeht, dass eine misslungene Erziehung sich nicht zwingend negativ auf 

einen Menschen auswirken muss. 

Wie kommt es, daß, obwohl doch alles dagegen sprach, aus diesem Kind eine so 
freundliche, gütige, jede Lüge haßende Frau wurde, zierlich von Gestalt und doch von 
großer Zähigkeit und Kraft, einer schutzgewährenden Kraft auch in der Liebe, einer 
unbedingten?663 

 

                                                 
661 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.151. 
662 Siblewski, Klaus: Die schwierigste aller Fragen. Warum ausgerechnet zur Waffen-SS? Uwe Timm 
erzählt vom Tod und fürchterlichen Nachleben seines Bruders. In: Frankfurter Rundschau. Nr. 217 vom 
17.9.2003. 
663 Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. S.115. 



 246

Das vorhandene Verständnis für den Bruder, sich unter diesen Vorzeichen und 

Einflüssen auf diese Weise entwickelt zu haben, wird durch das Beispiel der Mutter 

wieder abgeschwächt. Timm beschreibt unterschiedliche Perspektiven, aus denen das 

Schicksal des Bruders betrachtet werden kann, ohne selbst eindeutig Stellung zu 

beziehen. 

 

7.2.3.4. Verurteilung? 

 
Aber er kennt den Krieg nicht, weiß nicht, was ein Frontsoldat, der überleben will, 
empfindet. Menschlichkeit endet da nicht selten tödlich. Genau deshalb sind Kriege ja so 
grausig. An solchen Einsichten fehlt es in diesem Buch. Timm wirft der Kriegsgeneration 
nicht ohne Selbstgerechtigkeit Versagen vor.664 

 

Am Beispiel meines Bruders hat überwiegend positive Kritik erfahren. Kam es aber zu 

negativer Kritik, traf sie genau den Punkt, den Rudolph Ekkehart in der Stuttgarter 

Zeitung aufgreift. Dabei trifft diese Aussage genau den Streitpunkt, geht es doch in allen 

bisher genannten Werken immer wieder um die Frage, ob mit den Maßstäben von heute 

die Generation der Väter und Großväter abgeurteilt werden darf. Uwe Timm nennt das 

Buch Ganz normale Männer von Christopher Browning, in dem dieser sich mit 

Personen beschäftigt, die aktiv zur Endlösung beigetragen haben. Browning stellt 

anhand von Untersuchungen einen erschreckend hohen Prozentsatz unter der 

durchschnittlichen Bevölkerung fest665, der unter Anleitung zu Kriegsverbrechen fähig 

wäre. Dies wird exemplarisch am Beispiel des Reserve-Polizeibataillons 101 dargestellt 

sowie an Beispielen aus dem Vietnamkrieg. 

„Als sie im Hubschrauber eine Gruppe von Zivilisten überflogen, erhielt er den Befehl, auf 
diese zu schießen, kam dem aber nicht nach. Während der Hubschrauber über dem Gebiet 
kreiste, wurde der Soldat erneut zum Schießen aufgefordert, gehorchte aber auch diesmal 
nicht. Als der verantwortliche Offizier ihm daraufhin mit einem Kriegsgerichtsverfahren 
drohte, schoß er beim nächsten Überflug auf die Menschengruppe. Er erbrach sich und war 
tief verzweifelt. Nach eigenen Angaben empfand der Soldat das Schießen auf Zivilisten 
dann aber schon nach ziemlich kurzer Zeit wie ein Übungsschießen auf bewegliche 
Zielscheiben und begann, Gefallen daran zu finden.“666 

 

Dieses Beispiel, das Christopher Browning aus einer Untersuchung von Erwin Staub 

zitiert, betrifft jeden persönlich, zeigt es doch ganz eindeutig, dass Menschen entgegen 

ihrem ersten Empfinden, in Ausnahmesituationen doch zu äußerst brutalem Verhalten 

fähig sind. Da die meisten Menschen niemals in derartige Situationen kommen und 
                                                 
664 Rudolph, Ekkehart: Uwe Timm rechnet ab: „Am Beispiel meines Bruders“. In: Stuttgarter Zeitung Nr. 
231 vom 7.10.2003. 
665 Vgl.: Browning, Christopher: Ganz normale Männer. S.220. 
666 Ebd. S. 218. 



 247

somit auch ihr Verhalten in einer Extremsituation nie zum Ausdruck kommt, erscheint 

ein solches Verhalten aus der heutigen Sichtweise absurd. Browning schafft es, die 

Ursachen nachvollziehbar zu machen, zu verstehen, wie ein Mensch an Erschießungen 

teilnehmen kann, was nicht heißt, dass er Verständnis weckt. Selbst wenn man aus der 

heutigen Sicht und aus der Position der Nachgeborenen nicht urteilen kann, bleiben die 

Taten dennoch Verbrechen und die, die sie verbrochen haben, Täter. Mit der 

Zugehörigkeit zur SS sowie den Eintragungen seines Tagebuchs – „75 m raucht Iwan 

Zigaretten, ein Fressen für mein MG“. – gehört Karl-Heinz Timm ganz eindeutig zum 

Kreis der Täter. Es gibt allerdings keine Stelle, an der Uwe Timm diese Tatsache 

explizit herausstellt. Im Gegenteil nennt er vielmehr die Fakten, aus denen man sowohl 

das Opfer, das nicht einmal fähig ist, über die eigene Verstümmelung Leid zu 

empfinden, als auch den Täter herauslesen kann, der die russische Bevölkerung nicht als 

Menschen ansieht.  

Die Stärke in Uwe Timms Auseinandersetzung mit dem Bruder liegt gerade darin, dass 

er nicht ausschließlich aus seinem Familienalbum berichtet, sondern sowohl Lexikon als 

auch Album miteinander verbindet. Er stellt Ausschnitte aus beidem nebeneinander, 

lässt sie so wirken und die Geschichte aus verschiedenen Perspektiven sich selbst 

erzählen. Dabei stellt er sich einer immensen Schwierigkeit, indem er über den eigenen 

Bruder berichtet und diesen kritisch erinnert. Die Aussage der Kritik der Stuttgarter 

Zeitung deckt sich mit der Intention früher deutscher Kriegsromane, deren Aussage 

nahe legt, dass Soldaten nicht anders handeln konnten, als sie es getan haben. Das führt 

aber, denkt man nach dieser Logik weiter, dazu, dass sämtliche deutsche Soldaten somit 

zu Opfern des Zweiten Weltkrieges werden. Wenn man zur Argumentation immer 

Grenzerfahrungen aus Frontkämpfen zugrunde legt, blockieren sich 

Auseinandersetzungen um deutsche Opfer- bzw. Täterschaft von selbst. Zwar wird 

genau dieses Verfahren immer wieder angewendet – was sich auch ganz eindeutig an 

der Diskussion um den Luftkrieg innerhalb Deutschlands zeigt – es führt aber zu keinen 

Ergebnissen.  

Uwe Timm äußert sich in einem Interview im Tagesspiegel zu der ‚neuentdeckten’ 

Rolle der Deutschen als Opfer des Krieges: 

Wie findet er den Boom der Bücher, die das Elend der Deutschen im Krieg beschreiben? Er 
wundere sich, und es sei Unsinn zu behaupten, bislang sei das ein Tabu gewesen, „schauen 
Sie sich die Nachkriegsliteratur an, die ist voll von diesen Berichten und 
Elendsbeschreibungen“. Ihm komme das beinahe vor wie ein Entlastungsangriff der 



 248

Deutschen, „um sich nicht mehr mit der eigenen Verstrickung befassen zu müssen“. Er 
könne das nur schwer ertragen, diese Opferrolle.667 

 

 

 

7.2.4. Michael Zeller: Die Reise nach Samosch 

Die ostpolnische Stadt Samosch steht symbolisch für die Tätervergangenheit des Vaters 

bzw. Großvaters, die allerdings, anders als der Titel vermuten lässt, nie erreicht wird. 

Fünf innere Monologe von fünf Vertretern aus drei Generationen, die sich mit der 

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auseinandersetzen, bilden den Roman Die 

Reise nach Samosch. Ähnlich wie der Roman Hanns-Joseph Ortheils bricht er aus dem 

typischen Raster der Väterliteratur aus, so nimmt die Auseinandersetzung mit dem 

Vater auch nicht den gesamten Raum ein, es geht vielmehr um eine allgemeine 

Annäherung an die Vergangenheit, die schließlich vom Enkel auf ganz neue Weise 

umgesetzt wird. Michael Zeller lässt fünf Personen über ihr Leben berichten, wobei 

deutlich wird, dass alle untereinander, teilweise ohne ihr Wissen, in Verbindung stehen. 

Das zentrale Thema ihrer Auseinandersetzung bildet der Zweite Weltkrieg, der 

Verbindungen verhindert bzw. Zufallsverbindungen geschaffen hat; bei der zentralen 

Figur des Romans handelt es sich um Hellmut Anschütz, der zwar selbst keine Stimme 

erhält, in den unterschiedlichen Monologen aber Kontur bekommt. Die Person Hellmut 

Anschütz wird nicht, wie in den anderen Werken, nur von einer Person – dem Sohn – 

charakterisiert, sondern sowohl von unterschiedlichen Personen als auch zu 

unterschiedlichen Zeiten wahrgenommen. Michael Zeller zeigt damit die 

unterschiedlichen Blickwinkel und Perspektiven, die nur in ihrer Gesamtheit ein Bild 

des Vaters bzw. Großvaters ergeben. Den Anfang des Romans bildet das Tagebuch 

Erikas, in dem sie über die Jahre 1944 und 45 berichtet. Sie hat Hellmut Anschütz in 

dieser Zeit gekannt, sich in ihn verliebt, ihn aber nach dem Krieg nie wieder gesehen. 

Aus dem Tagebuch geht hervor, dass es sich bei Erika um eine vom 

Nationalsozialismus begeisterte junge Frau handelt – „[d]er von uns beiden so heiß 

geliebte Führer ist nicht mehr“668. Über die Gesinnung Helmuts äußert sie sich nicht 

direkt, sie spricht davon, dass er sie in ihrem Wunsch, sich professionell der Musik zu 

widmen, sehr bestärkt habe. Nach eigenen Aussagen hat Hellmut Einfluss auf sie 

gehabt, woraus sich ableiten lässt, dass ihre nationalsozialistische Überzeugung 

                                                 
667 Lebert, Stephan: Im Keller der Familie. In: Der Tagesspiegel Nr. 18 229 vom 3.9.2003. 
668 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. Cadolzburg: 2003. S.54. 



 249

ebenfalls auf ihn zurückzuführen ist oder zumindest durch ihn nie in Zweifel gezogen 

wurde. 

Aus dem Monolog seines Adoptivsohnes geht hervor, dass Hellmut Anschütz nach dem 

Krieg als Direktor einer Bausparkasse eine Schlesierin heiratet. Diese ist von Oppeln 

nach Westdeutschland übergesiedelt, um in ihrer ehemaligen Heimat ihre uneheliche 

Schwangerschaft zu verheimlichen. In der Bausparkasse arbeitet sie als Putzfrau, 

weshalb sie überrascht ist, vom Direktor einen Heiratsantrag zu bekommen, zumal sie 

ein uneheliches Kind hat. 

Er meinte, gerade wegen dir sollten wir heiraten. Um dir eine richtige Familie und ein 
ordentliches Zuhause zu schaffen. Du seist ein Opfer dieses Krieges, sagte er. So hatte ich 
das noch nie gesehen. Er und seine Generation hätten genug darunter gelitten, aber sie 
hätten auch Schuld auf sich geladen. Du aber – du könntest nichts dafür. Und einmal müsse 
der Teufelskreis doch durchbrochen werden.669 

 

Es handelt sich um keine Liebesheirat, sondern vielmehr um einen Akt der 

Wiedergutmachung, wobei die Verfehlungen im Unklaren bleiben. Für den Sohn sowie 

den Enkel wird lange nach dem Tod des Vaters bzw. Großvaters deutlich, dass die Stadt 

Samosch, in der er stationiert war, für sein Leben eine entscheidende Rolle gespielt 

haben muss. Laut Ehefrau habe er in Alpträumen immer wieder den Namen Samosch 

geschrieen – „Samosch. Das kam immer wieder“670. Den Enkel bittet sie schließlich, 

nach Samosch zu fahren, um Genaueres über den Großvater in Erfahrung zu bringen. 

„Mit Großvater muß da auch etwas gewesen sein, damals, im Krieg. Sie ist erst nach 
seinem Tod darauf gekommen, sagt sie. Irgendein Massaker von Deutschen in 
Samoschtsch, und Großvater war Soldat dort. Das stand fest. „Ich kann mir einfach nicht 
vorstellen, daß er bei so was mitgemacht hätte“, grübelte sie. „Der ruhige, vornehme 
Mensch. So ein Herr. Und der Doktortitel.“671 

 

Mehr als diese Grübeleien der Großmutter erfährt der Leser nicht. Alles Weitere über 

die Vergangenheit ihres Mannes kann nur vermutet werden anhand seines Lebens nach 

dem Krieg. Die eher ungebildete und schlichte Ehefrau bildet das Gegenstück zu 

Hellmut Anschütz’ Jugendliebe Erika, die sich sowohl durch Bildung als auch durch 

Intelligenz und Selbstbewusstsein auszeichnet. Erika steht für die Vergangenheit, für 

deutsche Schuld, die er gleichzeitig angenommen und abgelegt hat. Die Vergangenheit 

wird zwar nie mehr zu einem Thema, auch in Gesprächen mit dem Sohn wird sie 

gemieden, trotzdem ist sie angenommen und auf spezielle Weise – durch die Heirat – 

verarbeitet worden. Die Fremdheit innerhalb der Ehe zeigt sich schon darin, dass er ein 

                                                 
669 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. S.188. 
670 Ebd. S.190. 
671 Ebd. S.197. 



 250

Zimmer besitzt, das sie zum ersten Mal nach seinem Tod betritt, wobei sie feststellen 

muss, dass ein Foto Willi Brandts, für den sie aufgrund seiner Ostpolitik Abscheu 

empfindet, an der Wand hängt. 

„Ein Foto von diesem Brandt hing da, wenn du es genau wissen willst. Von diesem 
gemeinen Kerl, der meine Heimat an die Polen verschenkt hat. Und dafür kniet dieser 
Brandt auch noch vor denen da, in ihrem Warschau. Ein guter Deutscher will das sein? Daß 
ich nicht lache!“ Die Stimme war flach und brüchig, als sie den Vorwurf an Vater 
wiederholte: was er ihr mit diesem Bild angetan habe. Im eigenen Haus!“672 

 

Die Gegensätzlichkeit des Ehepaars Anschütz zeigt sich in diesem Punkt deutlich, geht 

es doch nicht nur um eine politische Meinungsverschiedenheit, sondern vielmehr um 

eine gegensätzliche Grundeinstellung. Während Hellmut Anschütz aufgrund seiner 

Vergangenheit nicht nur den Verlust der Ostgebiete akzeptiert, sondern mit der Person 

Brandts auch die Schuld der Deutschen vor Polen, gibt sich seine Frau der Trauer um 

die verlorene Heimat hin, teilweise zusammen mit anderen ‚Heimatvertriebenen’. Dabei 

kommt es von der Seite Hellmuts niemals zu Belehrungen, Zurechtweisungen oder gar 

Ablehnung. „Ganz anders hörte es sich an, wenn Mutter von zu Hause sprach. Bei ihr 

klang es traurig. Oft weinte sie sogar dabei. Auch Vater wurde dann ernst, stand auf und 

streichelte Mutter die Tränen weg. Nie sah ich ihn ungeduldig werden.“673 Die Trauer 

der Betroffenen findet Akzeptanz, ohne dass sie geteilt wird. Bei dem Sohn dagegen 

stößt die beschriebene Heimat der Mutter auf Widerwillen. Von der Großmutter, die er 

nicht kennt, bekommt er jedes Jahr Geschenke, für die das Kind aus dem Westen in 

ihrer Armseligkeit und Schäbigkeit nur Verachtung übrig hat. Die Heimat der Mutter 

manifestiert sich für den Sohn in diesen Päckchen und den Briefen, die er an die 

Großmutter schreiben muss, sowie in den Besuchern der Mutter, die ebenfalls aus 

Schlesien stammen und sich durch ihren Dialekt als Fremde ausweisen. Der Osten 

bleibt damit für den Sohn etwas Fremdes und somit verschlossen. 

 

7.2.4.1. Vater-Sohn-Beziehung 

Da Hellmut Anschütz zu seinem leiblichen Sohn keinerlei Kontakt unterhält, ist die 

Beziehung zu seinem Adoptivsohn von Bedeutung. Hans Anschütz verehrt den 

Adoptivvater, dient dieser ihm doch als wichtige Bezugsperson mit absoluter 

Vorbildfunktion, gerade im Bereich der Kunst. Diese Vorbildfunktion gestaltet sich in 

anderen Bereichen allerdings schwierig, da der Vater ein ausgesprochen schweigsamer 

                                                 
672 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. S.175ff. 
673 Ebd. S.153. 



 251

Mensch ist, der dem Sohn gerade in politischen Fragen keine Orientierung bietet. Auf 

die wütende Frage, warum der Vater sich nicht die Premiere einer Brechtaufführung, die 

der Sohn mit seiner Schulklasse einstudiert hat, ansehen möchte, bekommt er eine vage 

Antwort, die den Jugendlichen so nicht zufrieden stellen kann. 

Er könne, sagte er, bestimmte Erscheinungen in der Kunst nicht mehr ertragen. Das sei 
keine Frage seines Willens. Da geschehe etwas mit ihm. Es drücke ihm auf die Brust dabei 
und schnüre ihm die Luft zum Atmen ab. „Das ist so, Hans. Es ist mein Körper, der 
reagiert. Ich kann mich nicht wehren dagegen, von oben her, mit dem Kopf. Wenn ich eine 
Art von Sprache lese oder Musik höre, verstärkt sich unweigerlich der Klang in mir. Es 
schiebt sich ein Trommelrühren darunter, ich sehe und höre als Echo Männerhorden in 
Uniform, wie sie mit ihren Stiefeln den Takt auf das Pflaster deutscher Städte nageln. Und 
diese Unterstimme wird immer lauter und dröhnt mir im Kopf und vermischt sich mit dem 
Oberton zu einem einzigen saugenden Akkord: hinein in den Abgrund, hinunter ins Nichts. 
Auch bei deiner Dreigroschenoper ist das so. Es tut mir leid.“674 

 

Der Vater verachtet aufgrund der eigenen Vergangenheit die Ideale des Sohnes. Da er 

seine nationalsozialistische Vergangenheit aber nie reflektierend vor dem Sohn 

ausbreitet, sondern verschweigt, werden Kommunismus und Nationalsozialismus als 

zwei verwerfliche Ideologien auf eine Stufe gestellt. Zwar geht es dem Vater darum, 

sich gegen das Extreme zu wenden, um sich nie wieder zwischen Schwarz und Weiß 

entscheiden zu müssen, eine deutliche Differenzierung zwischen diesen Extremen findet 

allerdings nicht statt. Der Sohn bedauert nach seinem Tod, dass es nie eine wirkliche 

Auseinandersetzung zwischen beiden gegeben habe; das Schweigen des Vaters, die 

„gnadenlos gläserne[ ] Ruhe“675 laste noch heute auf ihm. Der Gedankengang, mit dem 

Hans Anschütz seinen Monolog beschließt, lehnt sich an die Aussagen der 

Väterliteratur der siebziger und achtziger Jahre an: 

Doch ich habe ihn geliebt, und ich liebe ihn weiter. Das ist nicht weniger geworden. 
Vielleicht gelingt uns doch noch eines Tages eine richtige Aussprache, die nichts mehr 
ausschließt zwischen uns. Eine Linie von A nach B zu ziehen ... ohne hinzusehen und ohne 
den Bleistift abzusetzen ... Sie verbindet die Punkte, die sich nie erreichen konnten, solange 
er lebte.676 

 

Hans Anschütz beschreibt den Zwiespalt in der Beziehung zum Vater, den er einerseits 

liebt, der ihm aber andererseits so fremd ist. Der Vater hatte dieses Problem gesehen 

und mit der Schwarz-Weiß-Metapher auch das Verhältnis zwischen Vater und Sohn zu 

erklären versucht: zwei gegensätzliche Pole, die sich gegenseitig auslöschen.  

 

                                                 
674 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. S.168. 
675 Ebd. S.170. 
676 Ebd. 



 252

7.2.4.2. Die Erschließung des Ostens 

Ähnlich wie im Roman Hanns-Joseph Ortheils bringt die Öffnung des Ostens die 

Möglichkeit, die Familiengeschichte zu einem Abschluss zu bringen. Nicht der Sohn, 

sondern der Enkel macht sich auf den Weg, um zum einen die Heimat der Großmutter 

zu erkunden, zum anderen geht es um die Reise nach Samosch. Die Heimat der 

Großmutter erschließt sich für den Enkel Sebastian Anschütz recht schnell, die Reise 

nach Samosch gelangt dagegen nie ans Ziel. Damit bleibt auch die Vergangenheit des 

Großvaters weiterhin im Dunkeln, weder Großmutter noch Enkel erfahren Näheres über 

ihn. Während seiner Reise von Oppeln nach Samosch macht Sebastian eine Pause in 

Tschenstochau um die Schwarze Madonna zu sehen, wobei er die Bekanntschaft einer 

jungen Polin namens Bascha macht. „Und dort, gleich am Bahnhof, läuft sie mir über 

den Weg. Bascha. Ein Hammer vor den Kopf, als ich sie seh.“677 Er kommt mit ihr ins 

Gespräch und berichtet von seinem Vorhaben, die Vergangenheit in Polen ausfindig zu 

machen. Baschas Antwort, die er später von einem weiteren Polen in ähnlicher Form 

hört, hält ihn schließlich von dieser Reise zurück: „Die Deutschen kommen immer nur 

nach Polen, um nach ihrem Krieg zu schauen von damals. Heute leben wir, verstehst du. 

Der Krieg ist vorbei. Den gewinnt keiner mehr von uns. Ihr auch nicht, gelobt sei die 

Jungfrau Maria.“678 Was bei Bascha noch als einfache Beschwörung, die Vergangenheit 

ruhen zu lassen, anklingt, wird bei ihrem Landsmann als Kritik sehr viel deutlicher: 

„Wenn deine Landsleute Polen besuchen, interessieren sie sich immer nur für ihre KZs, 
aber nie für unsere Kultur. Gut, ich kann das verstehen, irgendwie. Aber ich finde es doch 
auch schade. Sehr schade, ja. Wir hätten einiges zu bieten, auch für euch. Das kannst du mir 
glauben.“679 

 

Dabei liegt der Schwerpunkt der Kritik nicht auf dem Vergessen der Vergangenheit, 

sondern auf der Ignoranz gegenüber der polnischen Kultur. Nur wer sich der polnischen 

Kultur gegenüber offen zeigt und diese wahrnimmt, kann damit die Vergangenheit 

verarbeiten und deutsche Schuld akzeptieren. Sebastian Anschütz muss einsehen, dass 

die Kritik berechtigt ist: 

Als ich den Kumpels zu Hause was von meinen Reiseplänen in die Staaten erzählte, im 
Sommer, da glühten ihre Augen und sie beneideten mich regelrecht und überfielen mich 
mit allen möglichen Tips. [...] Als ich später damit rüberkam, ich wolle nach Polen, da 
spürte ich höchstens so etwas wie Mitleid. Ob es dort auch warmes Wasser gibt in den 
Hotels und Duschen im Zimmer – und das Essen? Na, dann alles Gute! Wünschten sie mir 
ironisch.680 

 

                                                 
677 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. S.198. 
678 Ebd. S.200. 
679 Ebd. S.233. 
680 Ebd. 



 253

So wie Sebastians Vater die Heimat der Mutter als absolut rückschrittlich und fremd 

wahrgenommen hat, so sehen sie auch Sebastians Freunde eine Generation später noch. 

Von Interesse ist in vielen Fällen das ehemalige Deutschland oder die Spur, die 

Deutsche in diesem Land hinterlassen haben, nicht aber das Land und seine Kultur 

selbst. Die Abgrenzung des Ostens hat dazu beigetragen, das Weltbild der dreißiger und 

vierziger Jahre im Hinblick auf die Ostpolitik der Nazis in Ansätzen beizubehalten, 

anstatt es zu zerstören. Die viel beschriebene Flucht nach Westen greift Michael Zeller 

in seinem Roman wieder auf, indem er den schwierigen Weg nach Osten beschreibt. 

 

7.2.4.3. Wiederholungen 

„Das hört nicht auf. Nie hört das auf.“681 Mit diesen Worten beschließt Günter Grass 

seine Novelle Im Krebsgang. Paul Pokriefke ist verzweifelt, weil er die Vergangenheit 

partout nicht loswerden kann und sie sich ihm immer wieder, wenn auch in variierter 

Form, präsentiert. Paul schafft es nicht, eine entsprechende Lehre daraus zu ziehen und 

zu sehen, dass seine Verweigerungshaltung kontraproduktiv ist. Grass weist dezidiert 

auf die Gefahr nicht reflektierter Schuld hin; die Wiederholungen zeigen den 

Teufelskreis, in den sich Paul manövriert. Im Roman Michael Zellers gibt es 

verschiedene Motive, die ebenfalls wiederholt auftreten, allerdings mit einer deutlich 

anderen Intention. Die künstlerische Ader sowie die Vorliebe für schwarzhaarige 

Frauen zeigen vielmehr die Verbundenheit innerhalb der Familie auf. Zeller betont die 

Verwandtschaft und die Ähnlichkeit der männlichen Protagonisten, selbst wenn sie 

nicht blutsverwandt sind.  

Die Wiederholungen, die zwar auffällig sind, sind trotzdem relativ unbedeutend, denn 

Michael Zeller ist bemüht, die durchbrochenen Kreisläufe zu zeigen. Bereits Hellmut 

Anschütz begreift seine Schuld als solche und bricht aus seiner Lebensplanung aus. 

Genauso argumentiert er auch seiner Frau gegenüber, als er ihr erklärt, warum er sie 

heiraten will. Um dem Kind ein unbelastetes Leben zu ermöglichen, muss er aufgrund 

seiner Schuld den Teufelskreis durchbrechen. „Ja, das waren seine Worte damals. Den 

Teufelskreis durchbrechen.“682 Der Enkel durchbricht ebenfalls einen Kreislauf, indem 

er die Vergangenheit des Großvaters eben nicht ans Tageslicht und somit wiederholt 

zum Vorschein bringt. Er schlägt einen neuen Weg ein, indem er sich gegen ein typisch 

deutsches Verhalten wendet, deutsche Spuren in Polen zu suchen. 

                                                 
681 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.208. 
682 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. S.188. 



 254

 

7.2.4.4. Täter – Opfer  

Michael Zeller legt seinen Roman vielschichtig an und zeigt auf diese Weise die 

Vergangenheit aus verschiedenen Blickwinkeln. Die Tagebuchschreiberin Erika, auch 

nach dem Ende des Krieges noch überzeugte Nationalsozialistin, notiert ihre eigene 

Flucht, die schließlich in Lauenburg endet. Erika beschreibt die Deutschen als Opfer des 

Krieges, die vor den Russen fliehen. „[D]er Russe stand vor den Toren der Stadt und 

somit gab es auch für uns kein Bleiben mehr. Wir wollten diesen bestialischen Horden 

nicht in die Hände fallen, wollten keine Opfer ihrer tierischen Gier werden.“683 In einer 

anderen Eintragung vom 20.5.45 heißt es: 

Täglich sah ich allerdings den unendlichen Strom der aus dem Osten Flüchtenden durch 
Rauen kommen, sah in die Gesichter dieser Menschen, die von Not und Schrecken 
gezeichnet waren. Was mußten sie erlebt haben. Wie hatte der Bolschewismus gewütet auf 
unserm heiligen deutschen Boden. [...] Der Winter tat sein Übriges. Kleine Kinder erfroren 
auf der Landstraße, russische Panzer überrollten die Trecks. Not und Elend kam über die 
flüchtende Bevölkerung. Dazu der furchtbare Bombenterror auf unsere Städte, der Tod und 
Verderben brachte und an Kultur zerstörte, was tausend und abertausend Jahre überdauert 
hatte.684 

 

Im Anschluss an diese Äußerung stellt sich Erika die Frage nach der Schuld, sucht diese 

aber nicht bei sich selbst oder ihren Landsleuten, sondern fragt sich vielmehr, ob es 

nicht Schicksal gewesen sei. Sie kommt schließlich zu dem Ergebnis, dass es die Schuld 

vieler gewesen sei, die den Idealen des NS nicht entsprochen hätten. „Der Wille und das 

Wollen dieses einen einzigen genialen Menschen stand über allem; aber er konnte das 

Unheil und das immer wiederkehrende Böse nicht abwenden.“685  

Michael Zeller zeigt das Flüchtlingselend der deutschen Bevölkerung, es wird dezidiert 

benannt. Gleichzeitig distanziert er sich von dieser Aussage, indem er die Beschreibung 

einer Hitlerverehrerin in den Mund legt. Erika kann das Elend der deutschen 

Bevölkerung völlig arglos zur Kenntnis nehmen, ist sie doch von der Rechtmäßigkeit 

des NS überzeugt. Deutsche Schuld ist ihr als solche nicht bekannt, so dass sie nicht 

abwägen muss, ob es sich unter Umständen um Vergeltungsmaßnahmen, notwendige 

militärische Operationen etc. handelt. Die Frage nach der Schuld stellt sich ihr auf 

anderer Ebene, so dass die Opferrolle der Deutschen außer Frage steht. Michael Zeller 

zeigt damit auch den Umkehrschluss: Wer von deutscher Schuld überzeugt ist, kann die 

Deutschen nicht ohne weiteres als Opfer benennen. Was das bedeutet, zeigt sich bei 

                                                 
683 Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. S.49. 
684 Ebd. S.45. 
685 Ebd. S.46. 



 255

Erikas großer Liebe Hellmut Anschütz. Von seiner eigenen Schuld überzeugt akzeptiert 

er zwar die Trauer seiner Frau, teilt diese aber nicht. Im Gegensatz zu ihr unterstützt er 

die Ostpolitik Willy Brandts. Den einzigen, den er als wirkliches Opfer des Krieges 

annimmt, ist ihr Sohn Hans, der auch der Grund für die Heirat gewesen ist. 

 

Die Väterliteratur der unmittelbaren Gegenwart liegt zahlenmäßig deutlich hinter der 

von 1979/80 zurück. Zudem bedient sie sich nicht der einheitlichen Form, es handelt 

sich vielmehr um Variationen des Vaterthemas. Ein Faktor, der als ausschlaggebend 

betrachtet werden kann, ist sicherlich der größere zeitliche Abstand, sowohl im 

persönlichen Bezug zur Vergangenheit der ‚Väter’ als auch im allgemein 

gesellschaftlichen. Weiterhin ist zu bemerken, dass der Ton ein anderer geworden ist, 

was sich zwangsläufig aus dem zeitlichen Abstand ergibt: Die persönliche Beziehung zu 

den Tätern besteht nicht mehr.  

Als auffällig ist dieser Perspektivenwechsel natürlich speziell innerhalb der 

Väterliteratur zu verzeichnen, spielt doch gerade hier die persönliche Sichtweise eine 

große Rolle. Aber auch Autoren, die sich nicht speziell mit der eigenen Familie 

auseinandersetzen, sondern mit fiktiven Personen, liefern Variationen ihres 

ursprünglichen Themas, z. B. Walter Kempowski. Zwar gibt es den Luftkrieg bereits in 

seinem Roman Tadellöser & Wolff, er wird aber mit deutlich ironischer Distanz 

betrachtet, im Vordergrund steht das Verhalten der Bevölkerung zum NS. Dieses wird 

auch im neuesten Roman Alles umsonst (2005) nicht verschwiegen, im Mittelpunkt 

steht aber die Flucht der Ostpreußen im Januar 1945. Hier ist von einer Distanz nichts 

mehr zu spüren, deutlich zeigt Kempowski die Strapazen während der Flucht und die 

vielen, unter völlig unterschiedlichen Umständen umgekommenen Menschen. Einen 

Überraschungseffekt spart sich Kempowski für den Schluss seines Romans auf, indem 

er einen besessenen NS-Täter zu einem fürsorglichen, sich selbst aufopfernden Helfer 

werden lässt. Eben gerade das ist das Besondere des Romans, Kempowski zeigt zwar 

einen eindeutigen NS-Täter, der dafür sorgt, dass die Mutter des Protagonisten ins 

Gefängnis kommt – was ziemlich sicher zu ihrem Tode führen wird –, aber er reduziert 

ihn nicht darauf.  

Besonders deutlich aber wird dieser Perspektivenwechsel an der 2001 erschienen 

Novelle Im Krebsgang von Günter Grass, da Grass seine Novelle inhaltlich an die 

Danziger Trilogie, sein Schuldeingeständnis aus den sechziger Jahren, anschließt. 

Vierzig Jahre liegen zwischen beiden Teilen und Grass präsentiert erstmals Täter, die 



 256

während der Flucht aus Danzig unendliches Leid erfahren haben, das bestimmend für 

ihr gesamtes Leben geworden ist. 

 

 



 257

8. Deutsche Opfer in der zeitgenössischen Literatur 

8.1. Günter Grass: Im Krebsgang 

Nicht die Vorlesungen W.G. Sebalds, sondern die Novelle von Günter Grass ist der 

eigentliche Auslöser für den Perspektivenwechsel, durch den in der BRD wieder sehr 

viel unbefangener über das Leid der deutschen Zivilbevölkerung diskutiert und 

geschrieben wird.686 Als Tabubrecher ist er von vielen Kritikern gefeiert worden und hat 

auch in der Novelle betont, dass man sich  schon viel eher diesem Thema hätte widmen 

müssen und das Thema nicht den „Rechtsgestrickten“ hätte überlassen dürfen.687 Grass 

legt mit dieser Argumentation selbst den Schwerpunkt der Novelle auf ein Thema, das 

bei genauer Analyse gar nicht die Hauptaussage bildet. Sowohl vom Aufbau als auch 

von der Genauigkeit der Beschreibung kann es im Kern der Novelle gar nicht um den 

Untergang gehen. Bei der für die Novelle notwendigen unerhörten Begebenheit handelt 

es sich folglich auch nicht um die Schiffskatastrophe, sondern vielmehr um deren 

Nachwirkungen bis in die heutige Zeit hinein.688 Mit Verwunderung ist festgestellt 

worden, dass gerade der Schriftsteller, der sich immer der deutschen Schuld gestellt 

hatte, nun der deutschen Opfer gedenkt, wofür er wiederum von einigen Kritikern scharf 

angegriffen und verurteilt worden ist.689 Natürlich sind die Passagiere der Gustloff im 

Moment der Flucht, im Moment des Untergangs fraglos Opfer, aber Grass bezieht sich 

nicht ausschließlich auf den Untergang. Für seine Protagonisten gibt es ein Leben vor 

und ein Leben nach der Katastrophe, das sie eindeutig als absolut fragwürdige 

                                                 
686 Unter dem Titel „Das tausendmalige Sterben“ richtet Volker Hage im Spiegel den Focus auf den 
Untergang (was mit Bildern unterlegt wird), und bescheinigt dem Nobelpreisträger, sich einem 
Tabuthema der Nachkriegszeit gewidmet zu haben. DER SPIEGEL. 6/2002. Auch ein Sonderheft 
widmete der Spiegel dem Thema ‚Flucht und Vertreibung’, worin unter dem Titel Die verdrängte 
Tragödie ein detaillierter Bericht über den Untergang der Gustloff zu finden ist. DER SPIEGEL 
SPEZIAL. Die Flucht der Deutschen. Die SPIEGEL-Serie über Vertreibung aus dem Osten. 2/2002. 
687 Vgl. Grass, Günter: Im Krebsgang. S.99.  
688 Vgl. Riedl, Peter Philipp: Über das Unsagbare in der Literatur. S.280. 
689 Tanja Dückers, die selbst einen Roman zum Gustloff-Untergang verfasst hat, kreidet Grass an, dass er 
sich auf die Seite der deutschen Opfer stellt: „Grass sieht die Deutschen, die mit der Gustloff 
untergegangen sind, mehr als Opfer. Auch hat er den Russen, der das Schiff torpediert hat, sehr negativ 
gezeichnet, als Säufer und Frauenheld. Darum geht es bei mir überhaupt nicht, schließlich war Krieg. 
Auch die Deutschen haben unendlich viele Russen ermordet. In Grass Buch liegt ein gefährliches 
Moment. [...] Grass ist parteiisch.“ Haberl, Tobias: Meine Version ist die richtige. Tanja Dückers hat ein 
Buch zum selben Thema geschrieben wie Günter Grass. In: Berliner Zeitung. 22.3.2003. 
Thomas E. Schmidt äußert sich in ähnlicher Weise und sieht in der Darstellung von Opfern ein Problem, 
da auf diese Weise die Opfer der Deutschen in Vergessenheit geraten: „Wer aus der Beispiellosigkeit 
dieser Katastrophe eine These ziehen will, sei daran erinnert, dass zur fast selben Zeit, nur einen Tag 
später, die SS ihr letztes und größtes Massaker an der ostpreußischen Küste anrichtete: Nach einem 
Todesmarsch wurden die 5000 Insassen des KZ Stutthof bei Plamnicken an den Strand getrieben und in 
der Brandung erschossen (ZEIT Nr.45/00). Die Naturgeschichte der Zerstörung erfindet grausige 
Parallelaktionen. Während die Gustloff sank, ging der Holocaust immer noch weiter.“ Ostpreußischer 
Totentanz. In: Die Zeit. 14.2.2002. 



 258

Zeitgenossen charakterisiert.690 Nicht annähernd geht es Grass darum deutsche 

Verbrechen relativieren zu wollen.691  

Der Fokus vieler Rezensionen richtete sich ausschließlich auf den Untergang sowie den 

vermeintlichen Tabubruch. Polemisch fragte Dirk Knipphals: „Also, war er nun der 

Erste – oder war er es nicht? Das ist, scheint’s, die Kernfrage, um die sich die neue 

Grass-Debatte gerade im Kreise dreht.“692 Er ist es nicht. Zu Recht ist der Grass 

zugesprochene Tabubruch von Walter Kempowski in Frage gestellt worden.693 In vielen 

Werken, gerade auch in denen Kempowskis, sind der Gustloff-Untergang sowie das 

Thema Flucht und Vertreibung allgemein längst zum Gegenstand der 

Auseinandersetzung geworden. Zudem beschreibt Grass in der Novelle keine 

Neuigkeiten, sondern er beruft sich auf die Forschung – folglich hat eine 

Auseinandersetzung längst stattgefunden. Durch die unterschiedliche Auffassung, 

welches Thema Grass in den Mittelpunkt seiner Novelle gestellt hat und die sich daraus 

ergebende Frage nach einem Tabu, hat sich in der Presse eine ausgesprochen bizarre 

Diskussion ergeben, in der am Rande auch über die literarischen Qualitäten der Novelle 

diskutiert wurde. Ob Tabubruch oder nicht – die Tatsache, dass sich die Presse auf das 

Thema geradezu gestürzt hat, gibt Günter Grass Recht. Er ist tatsächlich der Erste, der 

das Thema mit einer derartigen Präsenz in die Öffentlichkeit gebracht hat. Obwohl sich 

Kempowski sehr viel ausführlicher mit dem Thema beschäftigt hatte, ist ihm diese 

Aufmerksamkeit nicht zuteil geworden. 

 

Grass knüpft in seiner im Jahr 2002 veröffentlichten Novelle inhaltlich an die Danziger 

Trilogie an. Tulla Pokriefke ist vierzig Jahre älter geworden und kümmert sich 
                                                 
690 Dazu Frank Brunssen: „Mit Tulla Pokriefke stellt Grass also eine in jeder Beziehung ambivalente 
Figur vor, die sowohl deutsche Leiderfahrung als auch deutsche Täterschaft repräsentiert, ohne dass der 
Autor den geringsten Zweifel darüber aufkommen lässt, wie Tulla insgesamt einzuschätzen sei: Tulla ist 
die geistige Komplizin des antisemitischen Täters Konrad Pokriefke; sie ist die irrationale, unbegreifliche, 
böse Deutsche, deren unheilvoller Geist im Denken und Handeln des jugendlichen Neonazis Konrad 
Pokriefke bis in die Gegenwart der 1990er Jahre seine Fortsetzung gefunden hat.“ Tabubruch? Deutsche 
als Opfer des Zweiten Weltkriegs in Günter Grass’ Novelle Im Krebsgang. In: Oxford German studies. 35 
Heft 2. London 2006. S.128. 
691 Wer sich ernsthaft und intensiv mit der Novelle auseinandergesetzt hat, kommt auch nicht zu einer 
derartigen Ansicht, es handele sich um Relativierung von Schuld. So bekräftigt Peter Philipp Riedl: „Dass 
es dabei weder Sebald noch Grass auch nur im Ansatz um eine Relativierung der deutschen Schuld ging, 
versteht sich nachgerade von selbst.“ Riedl, Peter Philipp: Über das Unsagbare in der Literatur. S.263. 
692 Knipphals, Dirk: Schiffskatastrophen und andere Untergänge. In: taz. 20.2.2002. 
693 „Die Medien taten so, als sei mit diesem Buch das Pulver neu erfunden worden – auch wenn alles 
längst bekannt war.“ Sven Felix Kellerhoff im Gespräch mit Walter Kempowski: „Das ist doch eine 
Medienblase“. In: Die Welt. 12.12.2002.  
„Doch der vermeintliche Tabubruch ist gar keiner. Tatsächlich wurde in der Bundesrepublik oft und viel 
über das Leid der Deutschen im östlichen Europa geschrieben, und es wurde auch sorgfältigst 
dokumentiert.“ Hahn, Eva & Hans Henning: Wie aus Flüchtlingen Vertriebene wurden. In: Frankfurter 
Rundschau. 26.7.2002. 



 259

inzwischen um ihren Enkel Konrad, den enge Interessen mit der rechtsradikalen Szene 

Schwerins verbinden. Dieser Teil der Novelle bildet nur eine Ebene, die von ihrem 

Sohn, dem Journalisten Paul Pokriefke, rekapituliert wird, nämlich den Erzählstrang, 

der die Gegenwart widerspiegelt. Paul ist vielmehr beauftragt, sich der von ihm 

gemiedenen Vergangenheit zu widmen und zu beschreiben, wie das Passagierschiff 

Wilhelm Gustloff in der Nacht des 30. Januar 1945 mit vielen tausend Flüchtlingen in 

der Ostsee von einem russischen U-Boot torpediert wurde. Tulla hat diese Nacht an 

Bord des Schiffes überlebt und auf einem Rettungsboot ihren Sohn Paul geboren. Der 

Untergang selbst nimmt nur einen sehr kleinen Teil der Novelle ein, sehr viel 

ausführlicher recherchiert Paul dagegen drei Lebensläufe: den des Namensgebers des 

Schiffes, seines Mörders David Frankfurter sowie des U-Boot-Kapitäns Marinesko. 

Diese stehen in enger Verbindung zur Gegenwart, zur real erlebten Zeit innerhalb der 

Novelle, die sich mit der dritten Generation der Familie Pokriefke befasst: mit Tullas 

Enkel bzw. Pauls Sohn Konrad. Dieser vertritt im Internet deutlich rechtsradikale 

Ansichten, die ihn schließlich motivieren, einen Mord an einem gleichaltrigen, 

vermeintlich jüdischen Schüler zu begehen. Günter Grass setzt sich in dieser Novelle 

mit dem Erbe des Nationalsozialismus auseinander bzw. seiner Reflexion durch das 

Tätervolk, was wiederum die Frage aufwirft, ob kollektive Täterschaft individuelle 

Opfer zwangsläufig ausschließt. Verschwiegene Vergangenheit und ihre Folgen bilden 

das Thema der Novelle, das im Krebsgang und damit vielschichtig erarbeitet wird. 

 

8.1.1. Im Krebsgang und die Nähe zur Danziger Trilogie 

 

[Der Stoff] war für mich in dem Augenblick zu ordnen, als ich etwas ganz Naheliegendes 
tat – ich wundere mich heute, warum ich nicht schon früher darauf gekommen bin. Ich 
brachte meine alte Figur Tulla Pokriefke – die schon in „Katz und Maus“ und in 
„Hundejahre“ auftaucht – an Bord des Schiffes. In diesem Augenblick hatte ich den 
literarischen Zugriff zu der Stoffmasse, die sich dann den wunderbaren Zwängen 
literarischer Gestaltung fügte. 694 

 

Die Danziger Trilogie bildet Grass’ Bekenntnis zur deutschen Schuld, die darin besteht, 

eigenes Fehlverhalten nicht erkannt zu haben.695 Mit den Figuren der drei Werke Die 

                                                 
694 „Eine Katastrophe, aber kein Verbrechen“. Interview mit Günter Grass. In: Stern Nr. 8, 2002. 
695 In den Romanen Hundejahre und Die Blechtrommel sowie der Novelle Katz und Maus macht Grass 
auf die Entstehung des Nationalsozialismus aufmerksam, wobei es ihm ein Anliegen ist, die Faszination 
dieser Bewegung auf das Danziger Kleinbürgertum zu erklären. Gleichzeitig wird vorgeführt, dass die 
Menschen von einer billigen Hülle fasziniert sind, die sie nicht durchschauen. Grass hat in diesem 
Zusammenhang wiederholt auf seine eigene Biografie hingewiesen, wobei sich sein eigenes 



 260

Blechtrommel, Hundejahre und Katz und Maus hat Grass eine eigene Welt erschaffen, 

deren Figuren Persönlichkeiten sind, die weiterleben. Bereits in Die Rättin erfährt der 

Leser, was aus Oskar Matzerath geworden ist. Die Novelle Im Krebsgang ist, wie die 

anderen Werke von Grass auch, direkt auf die Zeit bezogen, in der sie veröffentlicht 

worden ist. Tulla und Jenny Brunies gehen zwar in ihren Erinnerungen auf die 

Vergangenheit – dargestellt im Roman Hundejahre – ein, was eine starke Verbindung 

zwischen den Werken schafft, die Personen haben sich aber, ebenso wie die Zeit, 

weiterentwickelt. Thema der Novelle ist damit die Sichtweise auf die 

nationalsozialistische Vergangenheit aus einem Abstand von gut sechzig Jahren und die 

Frage nach deutscher Opferschaft. Sowohl inhaltliche als auch stilistische Parallelen zur 

Danziger Trilogie gibt es dabei einige, gerade Tullas Charakter wird unter der 

Berücksichtigung ihrer Kindheit transparenter. Deutlich wird dabei vor allem, dass 

Tullas Leben von Erinnerungen bestimmt ist, diese aber in vielen Fällen deutlich 

unreflektiert wiedergegeben werden. Gleichzeitig bewirkt die Nähe zur Danziger 

Trilogie, dass das Opfer der Schiffskatastrophe, Tulla Pokriefke, vor der Kulisse ihrer 

Tätervergangenheit dargestellt wird. Grass weist ausdrücklich auf diese Vergangenheit 

hin, Tulla ist allein als Opfer nicht denkbar. 

 

8.1.2. Erinnerung – Verdrängung – Mythos  

Grass karikiert mit Paul Pokriefke den deutschen Nachkriegsbürger, der zwanghaft 

versucht, nicht mit der deutschen Vergangenheit in Verbindung gebracht zu werden – 

indem er sogar auf Geburtstagsfeiern verzichtet –, wobei er sich an Konventionen hält, 

die nicht der eigenen Überzeugung entsprechen. Paul ist bemüht, politisch korrekt zu 

handeln, um nicht in Konflikte zu geraten, wobei er die eigene Vergangenheit 

zwanghaft negiert. Tulla dagegen ist bemüht, die Vergangenheit so lebendig wie 

möglich zu halten, was ihr, soweit es möglich ist, auch gelingt. So behält sie nicht nur 

ihren Danziger Akzent sowie sprachliche Eigenarten bei, sondern lässt auch ihre 

                                                                                                                                               
Schuldeingeständnis, den Nazis als junger Mensch willig gefolgt zu sein, mit dem seiner Protagonisten 
deckt. Damit analysiert Grass die Erste Schuld.  
Die Geschichte vom Großen Mahlke (Katz und Maus) dient Pilenz dazu, sich seiner Schuld zu stellen, die 
darin besteht, trotz der Vorführungen Mahlkes den Nationalsozialismus nicht durchschaut, sondern sich 
ihm blind angeschlossen zu haben. Damit spricht ihnen Grass jeglichen Anspruch auf eine Opferrolle, die 
ihnen als Kindern, die im Nationalsozialismus erzogen wurden, eigentlich zugesprochen werden könnte, 
ab. Grass bezeugt mit der Person Mahlke, dass man hätte begreifen können. Pilenz, Hotten Sonntag, 
Winter und Jürgen Kupka haben sich als Mitläufer schuldig gemacht. 
 
 



 261

Erinnerungen wieder und wieder Revue passieren. Nachdem der eigene Sohn sich 

geweigert hat, den Untergang der Gustloff schriftlich abzufassen, überträgt sie diese 

Aufgabe an den Enkel, der aufgrund seiner fehlenden Kenntnis in die rechtsradikale 

Sparte abrutscht. Das, was Paul durch seine Angst, er könnte falsch verstanden werden, 

vermieden hat, nämlich die Auseinandersetzung mit deutschen Opfern des Zweiten 

Weltkriegs, wendet sich mit dem antisemitisch belegten Mord seines Sohnes mit aller 

Macht gegen ihn. Dabei muss er feststellen, dass sein Schweigen erst zu dieser 

Einstellung seines Sohnes geführt hat. Die Vergangenheit, die das Leben der Familie 

prägt, stellt sich als Problem dar, da sie von sämtlichen Familienmitgliedern 

unangemessen verarbeitet wird. Tullas Erinnerungen sind nur in Ansätzen richtig oder 

werden zumindest nur ansatzweise richtig weitergegeben. Viele ihrer Erinnerungen, die 

in Katz und Maus bzw. Hundejahre nachzulesen sind, werden in Im Krebsgang verkürzt 

von ihrem Sohn genannt. So finden u. a. der im Wald gebaute Schneemann und auch 

das Tauchen ins gesunkene U-Boot Erwähnung. Beide Episoden zeigen in der Danziger 

Trilogie sowohl Tullas Unvermögen, den Nationalsozialismus angemessen zu 

hinterfragen als auch ihre Dämonisierung durch die anderen Kinder. In der Erinnerung 

werden beide Erlebnisse auf Kinderspiele reduziert.696 Dabei ist die Gewichtung der 

Erinnerungen interessant: Tullas Opferschaft, die sich im Untergang manifestiert, wird 

bis ins kleinste Detail an ihre Nachkommen weitergegeben, ihre Untaten innerhalb der 

nationalsozialistischen Gesellschaft dagegen werden nicht als solche erinnert, sondern 

in den Erzählungen umgedeutet. Ihre eigene Schuld wird in ihrer Komplexität nicht 

erfasst. Jenny Brunies erwähnt Einzelheiten und geht auf Tullas Bösartigkeit 

ansatzweise ein, allerdings nur um ihre positive Wandlung in den Vordergrund zu 

stellen. 

„Das ist das Böse, das rauswill. Meine Jugendfreundin Tulla, deine liebe Mutter, kennt 
dieses Problem. Oje, wie oft habe ich als Kind unter ihren Ausbrüchen leiden müssen. Und 
auch mein Adoptivvater – ich soll ja, was damals geheim gehalten werden mußte, von 
echten Zigeunern abstammen –, nunja, dieser ein wenig schrullige Studienrat, dessen 
Namen, Brunies, ich tragen durfte, hat Tulla von ihrer bösen Seite kennenlernen müssen. 
War bei ihr reiner Mutwille. Ging aber schlimm aus. Nach der Anzeige wurde Papa Brunies 
abgeholt... Kam nach Stutthof... Doch ist am Ende fast alles gut geworden. Du solltest mit 
ihr über deine Sorgen sprechen. Tulla hat an sich selbst erfahren, wie gründlich ein Mensch 
sich wandeln kann...“697 

 

Dass Tulla um ihre Schuld Jenny gegenüber weiß, kommt in ihrem Verhalten zum 

Ausdruck, wird aber nicht dezidiert von ihr benannt. 

                                                 
696 Vgl. Grass, Günter: Im Krebsgang. S.205. 
697 Ebd. S.211. 



 262

Wenn Mutter Tante Jenny besuchte – und ich Zeuge sein durfte –, wirkte sie schüchtern 
und gab sich als kleines Mädchen, das ihr kürzlich noch einen üblen Streich gespielt hatte. 
Nun wollte sie den Schaden wiedergutmachen. Tante Jenny hingegen schien alles, was vor 
vielen Jahren an Schlimmem geschehen war, verziehen zu haben. Ich sah, wie sie Mutter 
im Vorbeihumpeln gestreichelt hat. Dabei lispelte sie: „Ist ja gut, Tulla, ist ja gut.“ Dann 
schwiegen beide.698 

 

Beide Freundinnen rekapitulieren die Vergangenheit auf unterschiedliche Weise, was 

Paul spöttisch zum Ausdruck bringt: „Und wie bei Tante Jenny jede Wand, auch die 

Schrägwände mit Ballettfotos tapeziert sind [...], so ist Mutter von innen und außen von 

Erinnerungen beklebt.“699 Tulla lebt von diesen und für diese Erinnerungen, sie richtet 

ihr Leben daraufhin aus, die Katastrophe, die sie überlebt hat, durch jemand anderen an 

die Öffentlichkeit zu bringen. Da sich in der DDR für sie keine Möglichkeit ergibt, der 

Schiffskatastrophe Gehör zu verschaffen, verhilft sie dem Sohn zu einem Leben in 

Westdeutschland. Tulla ist bestrebt, ihren Sohn als eine Art ‚Sprachrohr’ zu nutzen, was 

dieser ablehnt. Er lässt die Chance, die Geschichte in seiner Version abzuarbeiten 

ungenutzt und muss schließlich zusehen, wie diese sich verselbstständigt.  

 

Volker Neuhaus hat sich in einem Aufsatz Tullas dämonischer Natur gewidmet und ihre 

Verwandtschaft zu Wassergeistern, Nabokovs Lolita sowie ihre Nähe zum Tod, 

dargestellt an ihrem durchdringenden Geruch nach Knochenleim, aufgezeigt.700 Tulla 

tritt in der Novelle nur in den Beschreibungen ihres Sohnes auf, der sie zwar als 

dämonische Hexe darstellt, in seiner Verachtung allerdings den eigenen Irrglauben 

entlarvt. Deutlich werden die Schuldzuweisungen des Sohnes; die Dämonisierung der 

Mutter – dargestellt am dämonischen Doppelblick durch den umgehängten Fuchspelz701 

– tritt nur allzu deutlich zu Tage. Paul möchte sie als eine Hexe sehen, die sie nicht ist. 

Grass entwirft so eine Parallele zur Dämonisierung des Nationalsozialismus, nach deren 

Aussage jeder Einzelne gegen die Verführungsgewalt des ‚Teufels Hitler’ machtlos 

gewesen sei. Diese Erklärungsvariante des eigenen Unvermögens zieht sich bis in die 

Gegenwart. 

Das Thema ‚Verschwiegenheit’ beschränkt sich nicht allein auf Paul Pokriefke, sondern 

zieht sich vielmehr wie ein roter Faden durch den gesamten Handlungsverlauf der 

Novelle. In diesem Zusammenhang steht der Mythos, der nach Grass ein Produkt des 

Schweigens ist, da er erst durch Verschweigen, durch Verhüllung entstehen kann. 
                                                 
698 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.207. 
699 Ebd. 
700 Vgl. Neuhaus, Volker: Belle Tulla sans merci. In: Die „Danziger Trilogie“ von Günter Grass. Texte, 
Daten, Bilder. Frankfurt /M.: 1991. 
701 Vgl. Grass, Günter: Im Krebsgang. S.179 sowie S.193. 



 263

Diesen gilt es zu enttarnen, worauf Grass in sämtlichen Werken wiederholt wert legt. In 

einer Rede auf dem Schriftstellertreffen in Lahti geht er auf diesen Punkt ein: 

Auch haben mich Erfahrungen mit dem Wortfeld Mythos, Mythen, mythisch misstrauisch 
werden lassen, zumal wir in Deutschland noch immer die Folgen jener Politik tragen 
müssen, die einen neuen Mythos schaffen wollte, doch deren Ergebnis Auschwitz hieß.702  

 

Grass schafft sowohl in der Danziger Trilogie als auch in Im Krebsgang Mythen bzw. 

Märchen und Legenden, anhand derer er die Leichtgläubigkeit der Danziger Bürger 

entlarvt. Sabine Moser bezieht sich in ihren Untersuchungen zur Blechtrommel auf die 

Niobe-Legende, anhand derer ein fataler Aberglaube, eine Ideologie, die Verbrechen 

hervorbringt, deutlich werde.703 In seiner Novelle geht Grass auf die Folgen ein, die ein 

nie aufgedeckter Mythosglaube nach sich zieht. So beginnt er nicht mit dem Untergang, 

sondern mit dem Mord an dem Namenspaten der Gustloff, um schon die Wurzeln, die 

zur Mythosbildung führen, aufzudecken. Bei der Ermordung Gustloffs handelt es sich 

indirekt um ein Verbot, da dem Mordopfer zwangsweise jegliche Möglichkeit zur 

weiteren Meinungsäußerung genommen wird. Ein tragischer Tod erhöht das Ansehen 

des Opfers und gibt ihm dadurch Unsterblichkeit, allerdings in verklärter Form. Gustloff 

wird zum ‚Blutzeugen’ stilisiert.  

Das „weiß schimmernde“704 Kreuzfahrtschiff der KdF-Flotte umgibt den gleichen 

Mythos wie sein Namenspate. Von der Wilhelm Gustloff geht eine derart starke 

Faszination aus, dass viele dieser erliegen, werden sie doch selbst durch diese 

klassenlose Gesellschaft, die an Bord realisiert wurde, in ihrer Stellung aufgewertet.705 

„Grass demonstriert an den Figuren exemplarisch Motivationen für die Akzeptanz der 

NS-Ideologie“706, wenn er Tulla die Begeisterung ihres Vaters darlegen lässt: 

„Das wurd nu alles anders als frieher. Main Papa, der ja bai ons inne Tischlerei nur 
Hilfsarbaiter jewesen is ond der aigentlich an nuscht mehr jeglaubt hat, der hädd auf 
Kaadeäff schweeren jekonnt, weil er mit maine Mama zum ersten Mal in sain janzes Leben 
hat veraisen jedurft...“707 

 

Damit wird der Mythos der Wilhelm Gustloff zum Sinnbild für die Verführungskraft des 

selbsternannten Dritten Reichs. Paul Pokriefke weist auf diese Verführungskraft an 

vielen Stellen hin, wenn er von einem „schwimmenden Erlebnis“708 spricht sowie von 

                                                 
702 Grass, Günter: Literatur und Mythos. Rede auf dem Schriftstellertreffen in Lahti (Finnland), S.19. 
703 Vgl. Moser, Sabine: Günter Grass. Romane und Erzählungen. S.46. 
704 Vgl. Grass, Günter: Im Krebsgang. S.29. 
705 Vgl. auch Koopmann, Helmut: Der Faschismus als Kleinbürgertum und was daraus wurde. In: Die 
„Danziger Trilogie“ von Günter Grass. Texte, Daten, Bilder. Frankfurt am Main: 1991. 
706 Moser, Sabine: Günter Grass. Romane und Erzählungen. S.77. 
707 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.39. 
708 Ebd. S.57. 



 264

überzeugten Antifaschisten, die nach ihrem Besuch an Bord „wie erleuchtet“709 

gewesen sein sollen. Grass legt die Betonung bewusst immer wieder auf die von dem 

Schiff ausgehende Faszination, die nicht nur auf die wirkt, die es selbst gesehen haben, 

sondern auch noch Jahrzehnte später, bis in die Gegenwart hinein, Menschen begeistert. 

Internetseiten, die „mit der Entdeckung eines Schiffes, das nicht nur gesunken, sondern 

weil verdrängt, Legende ist“710, operieren, haben großen Zulauf. Dabei geht es nicht 

allein um das Schiff, die Gustloff reißt mit ihrem Untergang eine ganze Zeit mit sich in 

die Tiefe und in den Tod. Tausende Flüchtlinge aus den Ostgebieten, ihr gesamtes 

Gepäck sowie Erinnerungsstücke werden vernichtet.711 Symbolisch dafür steht das 

Fotoalbum der Familie Pokriefke, mit dem „alle Aufnahmen, geknipst mit der 

familiären Kodakbox, verlorengegangen“712 sind. Aufnahmen, die die Vergangenheit 

der überlebenden Tulla darstellen und belegen und so nur in Tullas Erinnerung weiter 

existieren können. Tullas Wunsch, ihr Sohn möge über den Untergang schreiben, 

entspringt damit nicht dem Wunsch, ein genaues Bild von der Katastrophe zu 

bekommen, sondern eher die Vergangenheit wieder auferstehen zu lassen. Eine 

Vergangenheit, die ihr das Schiff als Symbol für die nationalsozialistische Zeit 

genommen hat. Grass zeigt am Beispiel von Konrad, wie einfach diese Verführung ist, 

wie leicht es ist, einen jungen Menschen durch einen ‚weißen Anstrich’ zu blenden. 

Konrad erliegt einer Vergangenheit, die durch Verschweigen dämonisiert wird, 

bekommt er doch ausschließlich Tullas emotionale Erinnerungen als Information. Zu 

einer Wende und damit zu einer Entdämonisierung kommt es erst im letzten Kapitel, als 

der Mythos für Konrad endlich greifbar wird. Die von ihm zusammengesetzte Gustloff 

in Miniaturformat führt ihm „plastisch vor Augen [...], wie das Schiff ausgesehen 

hat“713 und rückt es damit weg von der Legende: Das Schiff ist real. Für Konny kommt 

es zu einer Einsicht, denn der Mythos, an den er geglaubt hat, existiert nicht mehr, 

womit seine gesamte Arbeit im Internet und der von ihm begangene Mord ebenfalls als 

falsch begriffen werden. So setzt er selbst für sich einen Schlusspunkt, indem er „mit 

Vorbedacht seinen Bastlerfleiß mit bloßer Faust [zerschlägt]“714. 

                                                 
709 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.57. 
710 Ebd. S.63. 
711 Vgl auch Dönhoff, Marion: Namen die keiner mehr nennt. Ostpreußen – Menschen und Geschichte. 
35. Auflage. München: dtv 2002, S.8: „Damals gingen in dem Gewirr vorwärts stürmender russischer 
Panzer, zurückflutender deutscher Einheiten, fliehender Frauen, Kinder und Greise 600 Jahre Geschichte 
unter.“  
712 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.109. 
713 Ebd.  
714 Ebd. S.215. 



 265

In seiner Rede zur Bayrischen Landtagswahl in München 1966 distanziert sich Grass 

bereits mit den gleichen Argumenten von einem Verbot der NPD, mit denen er gegen 

die Mythisierung der Vergangenheit plädiert.715 Verschwiegenheit und Verbote 

ermöglichen den Mythos, der damit nicht mehr auf Argumentation angewiesen ist, 

sondern seine Anziehungskraft automatisch erhält. Grass setzt dieses Thema in der 

Novelle literarisch um. In einem Interview lautet seine Antwort auf die Frage, wie er 

sich die Faszination des Nationalsozialismus erklärt, wie folgt: 

Zum Teil mit den hilflosen Erklärungen, die Schüler von ihren Lehrern hören. Wenn die – 
und die Öffentlichkeit insgesamt – nicht bereit sind, ihre Klischeevorstellungen 
aufzugeben, und den Nationalsozialismus nur in den Kategorien des ‚Bösen’ behandeln, 
dann können sie nicht erklären, welche Verführungskraft er auf junge Menschen hatte. Die 
besaß er aber. Die NSDAP war eine ganz junge Bewegung, und die Werftarbeiter bei 
Bloom & Voss, die ein paar Jahre vorher noch die SPD oder die Kommunisten gewählt 
hatten, jubelten beim Stapellauf der ‚Wilhelm Gustloff’ Hitler zu. Das kann man und muß 
man erklären – beispielsweise mit der Popularität der ‚Kraft durch Freude’-Organisation, 
die aber bloß deswegen so erfolgreich war, weil sie das Geld der verbotenen 
Gewerkschaften verwenden konnte. Man macht es sich mit der Behandlung der NS-Zeit 
noch immer zu einfach.716 

 

  

8.1.3. Opfer – Täter – Zeuge  

Diese Dreiteilung bildet die Gliederung des Romans Hundejahre, wobei die Zuordnung 

eindeutig ist. Im Gegensatz dazu lässt sich in der Novelle Im Krebsgang nicht mehr 

zwischen Opfern, Tätern und Zeugen unterscheiden, die Übergänge sind fließend. Als 

deutsche Staatsbürgerin gehört Tulla kollektiv zum Tätervolk, was sie, trotz ihrer 

Jugend, die sie eigentlich als unschuldig gelten lässt, individuell noch bestätigt, indem 

sie selbst aktiv tätig wird. Studienrat Brunies sowie die beiden ukrainischen Arbeiter 

werden aufgrund Tullas Aussagen ins KZ Stutthof deportiert, was zumindest Jennys 

Adoptivvater nicht überlebt. Dadurch dass Grass Tulla an Bord der Gustloff bringt, lässt 

er aus der Täterin ein Opfer werden, wobei sie in der darauf folgenden Zeit nicht müde 

wird, ihre Opferschaft in den Vordergrund zu stellen. Am Beispiel Tullas zeigt Grass 

exemplarisch das Selbstverständnis der Deutschen. Aus der Täterin Tulla – dargestellt 

Anfang der sechziger Jahre im Roman Hundejahre sowie in der Novelle Katz und Maus 

– wird im Jahr 2002 in der Novelle Im Krebsgang ein Opfer russischer Gewalt.  

Paul ist wie seine Mutter ein Opfer der Schiffskatastrophe, ist er doch während des 

Untergangs auf einem Rettungsschiff geboren worden. Von Geburt an ein Opfer, 

bemüht er sich, diese Tatsache in seinem Leben vergessen zu machen. Aus Angst, das 

                                                 
715 Vgl. Grass, Günter: Rede an einen jungen Wähler, der sich versucht fühlt, die NPD zu wählen, S.186. 
716 „Eine Katastrophe, aber kein Verbrechen“. Interview mit Günter Grass. In: Stern Nr. 8, 2002. 



 266

tabuisierte und gefährliche Thema falsch zu behandeln, unterlässt er jegliche Erinnerung 

daran und ist stattdessen darauf aus, sich einer politisch korrekten und damit für ihn 

wesentlich einfacheren, öffentlich akzeptierten Meinung zu unterwerfen, in der 

begangenes Unrecht an Deutschen nicht existent ist. Paul Pokriefke negiert seine eigene 

Opferschaft sowie die Vergangenheit und wird so schuldig an seinem Sohn. Indem er 

bewusst nicht aktiv in Erscheinung tritt, lässt er es zu, dass sein Sohn zum Mörder und 

damit zum Täter wird.  

Indem sich Konrad im Internet nach dem Opfer des Mordes von Davos benennt und 

diese Rolle konsequent weiterspielt bis zum Mord an der angenommenen Rolle des 

David Frankfurter, werden Täter- und Opferperspektive doppelt vertauscht. Konrad 

stellt damit eine übergeordnete Ordnung, nach der Juden in der Rolle des Opfers und 

Nazis als Täter zu sehen sind, wieder her.  

Günter Grass macht die Katastrophe, die Deutsche 1945 auf der Flucht vor der Roten 

Armee erlitten haben, deutlich. Dabei werden Russen nur insofern als Täter bezeichnet, 

als sie die Ausführenden bei der Torpedierung der Gustloff sind. Weiterhin weist Grass 

dezidiert auf die Situation hin, in der sich der U-Boot-Kapitän Marinesko befindet. 

Späteren Aussagen nach wollte er die ‚Faschistenhunde’, die sein Vaterland überfallen und 
verwüstet hatten, treffen, wo er sie fand; das war ihm bisher nicht gelungen. [...] Zudem 
könnte dem nur auf See tüchtigen Marinesko die Befürchtung im Nacken gesessen haben, 
man werde ihn sogleich nach womöglich erfolgloser Rückkehr in die Stützpunkthäfen 
Turku oder Hangö vor das vom NKWD geforderte Kriegsgericht stellen. Nicht nur die 
letzte Sauftour und sein den Landurlaub überschreitendes Verweilen in finnischen 
Hurenhäusern konnten ihm angelastet werden; er stand unter Spionageverdacht, einer 
Beschuldigung, die seit Mitte der dreißiger Jahre in der Sowjetunion bei Säuberungen 
Praxis gewonnen hatte und durch nichts zu widerlegen war. Allenfalls konnte ihn ein 
unübersehbarer Erfolg retten.717 
 

Marineskos persönliche Situation ist ausgesprochen kritisch, eine Legende darüber, was 

sich im U-Boot abgespielt hat, verdeutlicht, dass er damit nicht alleine, sondern 

stellvertretend für einen Großteil der Roten Armee steht. 

Ein Bootsmann namens Pichur hatte, bevor S13 den Hafen von Hangö verließ, alle 
Torpedos mit in Pinselschrift gemalten Widmungen geschmückt, so auch die vier zum 
Abschuß bereiten Torpedos. Der erste war „Für das Mutterland“ bestimmt, der Torpedo in 
Rohr zwei hieß „Für Stalin“, in den Rohren drei und vier sprachen sich die gepinselten 
Widmungen auf aalglatter Oberfläche „Für das sowjetische Volk“ und „Für Leningrad“ 
aus.718 

 

Damit wird zunächst auf die Verbitterung über das erlittene Leid durch die Deutschen 

hingewiesen, die Torpedierung wird damit als Vergeltung verstanden. Gleichzeitig 

richtet sich die russische Führung in ihrer Bedrohung gegen die eigenen Leute. So heißt 

                                                 
717 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.128 ff. 
718 Ebd. S.130. 



 267

es weiter, dass der im Rohr stecken gebliebene Torpedo mit der Aufschrift „Für Stalin“ 

bei unsachgemäßer Entschärfung für die eigenen Leute tödlich gewesen wäre. Stalin als 

Symbol für die russische Macht steht damit sinnbildlich als direkte Bedrohung da. Die 

Auflösung der starren Täterperspektive gilt somit nicht nur für die deutsche Seite, Grass 

macht sie gleichzeitig auch für die Rote Armee geltend. 

Die Diskussion um die Novelle entzündete sich daran, dass Grass sich bemüht hatte, ein 

stereotypes Täterbild aufzulösen. Damit hatte er viel Kritik erfahren, sein Werk aber 

auch interessant gemacht. Im Gegensatz dazu handelt es sich bei der ‚Gustloff-

Bearbeitung’ von Tanja Dückers um eine absolut politisch korrekte Bearbeitung, der es 

genau dadurch an Brisanz fehlt. „Mehr Kälte hätte auch diesem Buch mit seinen 

Kumulus-Formationen von zeitkritischer Betulichkeit gut getan.“719 

 

8.2. Tanja Dückers: Himmelskörper 

Tanja Dückers behandelt den Untergang der Gustloff aus einer ähnlichen Perspektive 

heraus wie Grass, nämlich aufgeteilt auf drei Generationen, aus der Gegenwart. Eva-

Maria Sandmann, genannt Freia, berichtet aus der Gegenwart ihre Lebensgeschichte, 

die erfüllt ist von Gesprächen und Erinnerungen der Großeltern über ihre Flucht aus 

Westpreußen. Dabei geht sie intensiv auf die verschiedenen Charaktere ihrer Familie 

ein, die in Westberlin am Stadtrand lebt. Eine enge Bindung hat sie sowohl zum 

Zwillingsbruder Paul als auch zum Vater Peter, mit denen sie eine Fantasiewelt teilt, die 

durch die idyllische, naturnahe Vorstadt angeregt wird. Daraus hervor geht auch ihre 

Begeisterung für Himmelskörper und ihre Faszination für Wolken, die ihre spätere 

Arbeit bestimmt. Von Anfang an wird deutlich, dass ihre Mutter Renate innerhalb 

dieser Familienkonstellation eine untergeordnete Rolle spielt. Ihre gedankliche 

Abwesenheit und ihre Eigenschaft, sich den anderen Familienmitgliedern 

unterzuordnen, schaffen eine Barriere zum Rest der Familie. Freia bemerkt über die 

Mutter, dass diese die Fähigkeit habe, sich unsichtbar zu machen, um manchmal ganz 

plötzlich im Raum zu stehen. Im Laufe des Romans tritt immer stärker hervor, wie sehr 

das Leben der Familie der Mutter von den Erinnerungen ihrer Flucht aus Westpreußen 

bestimmt ist. Die Großeltern Jo und Mäxchen verbringen viel Zeit mit ihrer Tochter und 

deren Familie, so dass viel von ihnen die Rede ist. Die herrische und laute Art der 

Großmutter sowie die Kriegsverletzung des Großvaters, die ihn zum Krüppel gemacht 

                                                 
719 Schneider, Wolfgang: Zeitkritische Betulichkeit. Tanja Dückers’ Roman „Himmelskörper“. In: Neue 
Zürcher Zeitung. Intern. Ausg. Nr. 163. 17.7.2003. 



 268

hat, sind bestimmend für das Alltagsleben der Familie. Das fehlende Bein regt einerseits 

die Zwillinge zum Fragen an, andererseits sorgt die Großmutter dafür, dass ihre 

Kriegserlebnisse nicht vergessen werden, indem sie permanent wiederholt, was ihr 

widerfahren ist. Dabei ist die Perspektive der Großeltern die der Opfer, machen sie doch 

die Rote Armee für ihre Misere und ihre Flucht auf der Theodor verantwortlich. 

Unterbrochen werden diese Erinnerungen durch Einwürfe ihrer Tochter, die als 

fünfjähriges Kind auf dem Rücken der Mutter diese Flucht überlebt hat. Renate versucht 

die einseitige Sichtweise der Mutter durch Hinweise auf die deutsche Schuld 

aufzubrechen, wobei es zu angeregten Diskussionen um deutsche Täter- bzw. 

Opferschaft kommt. Jo wird schließlich kurz vor ihrem Tod demenzkrank und ist auf 

Pflege ihrer Familie angewiesen. Bei einem Gespräch zwischen Freia und ihrer 

verwirrten Großmutter wird zum einen deutlich, dass diese, bis auf die Kriegserlebnisse, 

nichts mehr zuverlässig erinnert, zum anderen muss Freia sich eingestehen, dass ihre 

Einschätzung der Großmutter falsch gewesen ist. Durch ihre Demenz erzählt sie 

ausschließlich über das, was sich tief in ihr Gedächtnis eingegraben hat, nämlich ihre 

Flucht aus Gotenhafen, die sie erinnert, als wäre sie gegenwärtig. Teilweise erlebt sie 

das Gedränge am Kai und ihre Angst, wegen Überfüllung keinen Platz auf der Theodor 

zu bekommen, zum zweiten Mal und spricht mit ihrer Enkelin, die sie für die Schwester 

hält, in der Gegenwart. Dabei kommt auch die Einstellung der Großmutter zur Zeit des 

Krieges zum Ausdruck, die ungeschönt eine andere ist, als die, die die Großmutter ihrer 

Familie berichtet hat, als sie noch gesund war. Freia erfährt, dass die Großmutter in der 

Partei gewesen ist und davon, als es um einen Platz auf dem Schiff geht, auch 

rücksichtslos Gebrauch gemacht hat. Jo denkt mit Stolz an den Moment zurück, an dem 

die kleine Tochter die Familie rettet, indem sie eine andere zur Auswahl stehende 

Familie denunziert. Nach ihrem Tod finden Mutter und Enkelin in dem Nachlass der 

Großmutter ihre Verehrung für den Führer, die so groß gewesen sein muss, dass sie 

Hitlerportraits, ein Exemplar von Mein Kampf, ein Buch über Rassenkunde und einen 

Gratulationsentwurf für einen Brief an Göring zur Geburt seines einzigen Kindes, in 

kleinen Kästchen verstaut, aus Gotenhafen gerettet hat.  

Die Tochter Renate, die von ihrer Mutter erzählt bekommt, sie habe die ganze Familie 

durch diese Denunziation gerettet, muss mit dieser Schuld leben, eine ihr bekannte 

Familie mit ihrer Äußerung auf die Gustloff und damit in den Tod geschickt zu haben. 

Ihre Verarbeitung besteht darin, dass sie sich genauestens über die Zeit informiert, was 

in den Gesprächen mit den Großeltern wiederholt zum Ausdruck kommt, und für sich 



 269

aufarbeitet, was geschehen ist. Die Geschichte der Gustloff kennt sie bis ins Detail, ihr 

Sohn trägt mit zweitem Namen den Namen des Kindes der Familie, die von ihr 

denunziert wurde. Renate ist bemüht, die Geschichte deutscher Täter zu rekonstruieren 

und Schuld sichtbar zu machen. Ihre Distanz zur eigenen Familie wird im Nachhinein 

einsehbar, auch für die Tochter, die allerdings nicht verhindern kann, dass sich die 

Mutter zwei Jahre nach dem Tod der Großmutter das Leben nimmt. Der Roman endet 

mit der Einsicht der Zwillinge, selbst in dieser Familiengeschichte, obwohl erst 

Jahrzehnte nach dem Krieg geboren, gefangen zu sein. Der Beschluss, diese Geschichte 

unter dem Titel Himmelskörper aufzuschreiben und damit zu konservieren, schließt den 

Roman ab. 

 

8.2.1. Erinnerung 

Himmelskörper ist zwei Jahre nach der Novelle Im Krebsgang erschienen und knüpft 

damit an die Diskussion, die Grass mit seiner Novelle ausgelöst hat, an. Tanja Dückers 

setzt sich ebenfalls mit der Frage auseinander, wie sich die deutsche Vergangenheit auf 

die Gegenwart auswirkt. Der Zwillingsbruder der Protagonistin resümiert am Ende des 

Romans: „Ich bin so weit fortgegangen von zu Hause, und Renate lebt nicht mehr. Und 

trotzdem: An all das, was passiert ist, denke ich täglich – eine Endlosschleife in meinem 

Kopf. Alles, was ich male, steht unter diesem Bann oder Fluch.“720 Im Gegensatz zu 

Grass geht es Tanja Dückers weniger darum, das Flüchtlingselend zum Ausdruck zu 

bringen bzw. anzuklagen, dass es bisher niemand zum Ausdruck gebracht habe. 

Vielmehr weist sie auf das verlogene Verhalten vieler Deutscher am Beispiel der 

Großeltern hin, die die eigene Vergangenheit beschönigen und ihre Tätervergangenheit 

negieren, indem sie sich zu Opfern stilisieren. In beiden Fällen geht es um eine 

unaufgearbeitete Vergangenheit mit vielen Parallelen, wie den Hinweis auf das 

Fortwirken der Vergangenheit. Auch Grass lässt seinen Protagonisten am Ende der 

Novelle die ‚nicht enden wollende Vergangenheit’ beklagen. Alles wiederholt sich und 

dauert an, was ebenfalls in beiden Werken ein wichtiger Faktor ist: Beide Großmütter 

halten die Kriegserlebnisse fortwährend durch ihre sich permanent wiederholenden 

Erzählungen lebendig. Wenn Paul Pokriefke klagt, dass seine Mutter von innen und 

außen von Erinnerungen beklebt sei, dann gilt das in demselben Maße auch für Jo. An 

                                                 
720 Dückers, Tanja: Himmelskörper. Berlin: 2003. S.316. 



 270

verschiedenen Stellen macht Freia auf diese Wiederholungen aufmerksam, die in Im 

Krebsgang als „Schallplatte mit Sprung“721 tituliert werden. 

Als sie alt wurde, hatte sich dieser einmal bestandene Kampf in einen unendlichen 
verwandelt. Wie Sisyphos wurde sie immer wieder an die gleiche Stelle befördert: an den 
Wohnzimmertisch ihres Hauses mit der gesprungenen Glasplatte und mit der Frage: Was 
machen wir nun? Flüchten oder bleiben?722 

 

Diese permanenten Wiederholungen verstärken sich zwar mit der zunehmenden 

geistigen Verwirrung, werden allerdings von der Enkeltochter schon viel früher als 

Phrasen erkannt. 

Die Geschichte ihrer Flucht kannte ich schon auswendig. Wie einen Weg, den man sehr oft 
abgeschritten ist, kannte ich fast jede Redewendung, jede sprachliche Ausschmückung. So 
wie man auffällige Häuser oder markante landwirtschaftliche Abschnitte hinter einer 
bestimmten Biegung oder Anhöhe erwartet, so wußte ich genau, welche Höhepunkte, 
Kunstpausen oder retardierenden Momente Jos Fluchtgeschichte kennzeichneten. [...] Die 
Stimme meiner Großmutter zitterte nicht oder nicht mehr bei diesen Erinnerungen; zu oft 
hatte sie diese zurechtgelegten Sätze wiederholt.723 

 

Die sich ständig wiederholenden Phrasen schaffen eine Distanz zum tatsächlich 

Erlebten. Jo kann ihre Geschichte erzählen, kann dafür sorgen, dass sie in Erinnerung 

bleibt, ohne selbst alles wieder erleben zu müssen. Erst dieses stereotypisierte Erzählen, 

die Phrasenbildung ermöglicht es ihr, unbefangen mit der Vergangenheit umzugehen. 

Gleichzeitig aber trägt dieses Erzählen dazu bei, dass eine neue Wirklichkeit konstruiert 

wird. Deutlich wird das während verschiedener Gespräche im Kreis der Familie, in 

denen Jo von ihrem Mann oder der Tochter unterbrochen wird, die sie mit nachträglich 

recherchierten Fakten zu berichtigen versuchen. Jo beharrt auf ihren angeblichen 

Erinnerungen, die sich mit der Zeit als die Wahrheit eingebrannt haben. Erst mit 

zunehmend geistiger Verwirrung erinnert Jo nicht mehr ihre Phrasen, sondern die 

tatsächlich erlebte Geschichte, bei der ihre eigene Schuld in Erscheinung tritt. Die 

Phrasen lösen sich auf und machen der Wirklichkeit Platz. 

Jo und Mäxchen weisen wiederholt auf ihre Opferrolle hin, selbst wenn diese mit 

Erinnerungen belegt werden, die das Gegenteil beweisen. Ein Beispiel dafür ist Jos 

Erinnerung an einen jüdischen Jungen, der ihr Mitleid erregte und der sie kurzfristig zu 

der Überlegung verleitete, ihm eine Banane zu schenken. 

Das Absurde an der Bananengeschichte war, daß Jo ihr Abwägen, ihren Wunsch zu helfen, 
ihre Unsicherheit und Angst jedes Mal derart dramatisch schilderte, daß man am Ende fast 
den Eindruck bekommen konnte, Jo hätte ein KZ befreit. Irgendwie gelang es ihr, das 
Unterlassen einer Handlung zur Heldentat zu stilisieren.724 

                                                 
721 Grass, Günter: Im Krebsgang. S.72. 
722 Dückers, Tanja: Himmelskörper. S.216. 
723 Ebd. S.100. 
724 Ebd. S.105. 



 271

 

Die Untersuchung Harald Welzers zeigt, dass es sich bei der ‚Bananengeschichte’ um 

ein weitverbreitetes Phänomen handelt. Seine Untersuchungen machen deutlich, dass 

derartige Erinnerungen über mehrere Generationen weitererzählt auch tatsächlich als 

Heldentaten bei den Enkeln und Urenkeln ankommen. Das Verfahren, bei dem 

Kriegserlebnisse vollkommen umgedeutet werden, erinnert an das Kinderspiel ‚Stille 

Post’, da jeder die Geschichte so weitererzählt, wie er sie selbst unter dem eigenen 

historischen Vorwissen verstanden hat. Jos Erzählung dagegen wird von der Familie 

durchschaut und vom Enkel daraufhin, sehr zum Missfallen der Großmutter, ironisch 

„Die berühmte Bananengeschichte“725 getauft. Die Erinnerung wird nicht mit eigenen 

Worten an Dritte weitergegeben, die Wandlung zur wirklichen Heldengeschichte wird 

bereits bei der ersten Weitergabe unterbrochen. Sämtliche Anwesenden nehmen die 

Geschichte als das wahr, was sie ist, nämlich der Versuch, sich selbst als hilflos 

innerhalb eines nationalsozialistischen Terrorapparates darzustellen. Jo erklärt nicht, 

dass sie es heute bedauert, dem Kind nichts gegeben zu haben, sondern dass sie nicht 

anders konnte, als es zurückzuweisen. Absolute Machtlosigkeit und ein fehlender 

Handlungsspielraum sollen sie selbst zum Opfer erheben. Dass aber gerade die 

Erinnerung dieser Begebenheit Jos Haltung noch viel verwerflicher macht, zeigt das 

Buch „Und wenn wir nur eine Stunde gewinnen...“ von Peter Schneider. Dabei handelt 

es sich um eine Würdigung der vielen Helfer, die Juden innerhalb Deutschlands das 

Überleben möglich gemacht haben. Die Taten dieser Helfer sind nicht erinnert worden 

und haben im Nachkriegsdeutschland so gut wie keine Beachtung gefunden. In vielen 

Fällen auch deshalb, weil diese Lebensretter ihr Tun als selbstverständlich angesehen 

und es nicht öffentlich gemacht haben. Vor diesem Hintergrund wirkt „Die berühmte 

Bananengeschichte“ geradezu absurd. 

Bei dieser Erinnerung handelt sich nur um eine von vielen, die von der Großmutter 

wiederholt erinnert werden. Was den Verwandten bei der Bananengeschichte gelingt, 

misslingt in Bezug auf die Gesamtheit der Erinnerungen. Nur so erklärt sich, warum die 

Gedanken und Ansichten, die Jo kurz vor ihrem Tod äußert, ein Schock für die Enkelin 

sind. Sie hat die frühere Beteuerung: „Freia, wir waren keine Nazis. [...]“726 ernst 

genommen, die in den gesamten Erinnerungen variiert zum Ausdruck kommt. Beide 

Großeltern haben, selbst gegen eine permanente Infragestellung der Tochter, es doch 

geschafft, ihre Perspektive der Zeit von 1933 bis 1945 als eine der Opferseite 
                                                 
725 Dückers, Tanja: Himmelskörper. S.104. 
726 Ebd. S.126 



 272

darzustellen. Selbst ein plötzlicher, antisemitischer Ausbruch des Großvaters schafft es 

nicht, die Enkelkinder von ihrem Bild, das sie von den Großeltern haben, abzubringen. 

Während eines Gesprächs über Kuckucksbienen äußert sich der Großvater wie folgt: 

„Ja, ja, nach dem Kuckuck. So etwas gibt es eben nicht nur beim Menschen: diese 
Heimatlosigkeit, dieses Nomadentum. Für mich sind die Kuckucksbienen die Juden im 
Bienenvolk. Sie bereichern sich an den Grundlagen, die andere Völker für die geschaffen 
haben. Nutznießerisch. Berechnend. Aber eine starke Bienenkönigin – immerhin hat sie ein 
Heer von bis zu 60000 Arbeiterinnen an ihrer Seite[...] läßt die Kuckucksbienen natürlich 
verjagen.“727 

 

Freia ist zunächst schockiert von diesen Ansichten, wird aber von ihrer Mutter 

dahingehend beraten, das Thema fallen zu lassen, da der Großvater alt sei und außerdem 

im Krieg genug gelitten habe. 

 

8.2.2. Renate 

Freias Mutter Renate wird am Anfang des Zweiten Weltkriegs geboren. Sie gehört 

damit der Zweiten Generation an, was sie von jeglicher persönlichen Verantwortung 

freispricht. Trotzdem fühlt sie sich verantwortlich, was sie nach dem Tod der Eltern 

dazu verleitet, Selbstmord zu begehen. Freia sieht in der geistigen Verwirrung der 

Großmutter, die in diesem Zustand schließlich die wahren Begebenheiten der Flucht 

offenbart sowie in der Tatsache, dass sie immer noch die alten Überzeugungen teilt, den 

entscheidenden Auslöser für den Selbstmord der Mutter. Jo berichtet der Enkeltochter 

von der ‚Heldentat’ der fünfjährigen Tochter, die, als sie selbst nicht mehr weiter weiß, 

in ihrer kindlichen Naivität genau das tut, was sie immer von ihr verlangt hat: andere 

Leute bespitzeln und denunzieren. Als Renate und Freia schließlich nach dem Tod Jos 

in ihrem Nachlass den Beweis für ihre nationalsozialistische Überzeugung finden, 

schweigen beide. 

Meine Mutter setzte sich jetzt neben mich. Ich erwartete, daß sie mir die Kästen abnehmen, 
schimpfen und fluchen würde. Aber sie saß nur ruhig da, und für einige Augenblicke sahen 
wir beide aus dem Fenster. Später habe ich mir schreckliche Vorwürfe gemacht. Dafür, in 
diesen Augenblicken darauf vertraut zu haben, daß die Stille beredter sein würde als Worte. 
Aber was wußte ich, was in Renate in diesen Momenten vorging, als ich meinte, wir 
würden das gleiche denken.728 

 

Durch das Schweigen bleibt Renate mit ihrer Schuld und der der Großeltern allein. Es 

kommt zu keinem Austausch, den es aber auch vorher nie gegeben zu haben scheint. 

Wenn Renate mit den Eltern diskutiert, erfährt sie innerhalb ihrer Familie keine 

                                                 
727 Dückers, Tanja: Himmelskörper. S.187. 
728 Ebd. S.264. 



 273

Unterstützung und gegen die dominanten Eltern auch meistens keinen Erfolg. Freia 

beschreibt ihre Mutter als unsichtbar und als das Gegenstück zur dominanten 

Großmutter.  

Doch meistens fand ich meine Mutter langweilig. Still, wie sie war, gab es keine Reibung, 
kaum Kontakt. [...] Manchmal, wenn meine Mutter regungslos im Wohnzimmer vor ihren 
Strohblumen stand, übersah ich sie schlicht. [...] Meine Mutter hatte ein enormes Talent im 
Nicht-anwesend-Sein entwickelt.729 

 

Nur bei wenigen Gelegenheiten kommt Renate aus sich heraus und entwickelt 

ungeahnte Energien, zum Beispiel, wenn sie versucht, die Kriegserinnerungen der 

Eltern zu korrigieren. Dabei nimmt sie stets die Gegenposition ihrer Eltern ein und 

versucht, deren stupide Schwarz-Weiß-Zeichnung, in der Russen als die wahren Täter 

auftauchen, zu berichtigen. 

„[...] Ihr schimpft über die Russen“, sie sah ihre Eltern an, „die wir zuerst angegriffen 
haben, aber die Verantwortlichen haben die Zivilisten doch genauso umgebracht, indem sie 
sie im Volkssturm vollkommen sinnlos an einer längst zusammengebrochenen Front 
verheizten. Anstatt sie zu retten.“ Jo ignorierte diesmal den Einwurf ihrer Tochter völlig 
und redete einfach weiter.730 

 

Nach diesem Schema laufen die Diskussionen zumeist ab, Renates Einwürfe bleiben 

wirkungslos. Von daher ist ihre bereits erwähnte Reaktion auf den Antisemitismus des 

Vaters eigentlich untypisch. In einer Situation, die normalerweise ausschlaggebend für 

einen Einwurf und eine Zurechtweisung ihrerseits gewesen wäre, nimmt sie den Vater 

in Schutz und verweist an der Stelle, wo er als Täter greifbar wäre, auf seinen 

Invalidenstatus. Sie billigt ihm die Opferrolle zu. Innerhalb dieses Gesprächs fragt Freia 

ihre Mutter nach ihren heimlichen Reisen nach Polen, wo noch ein Teil der Familie lebt. 

Renate gesteht, sich auf diesen Reisen lebendig gefühlt zu haben. Selbst die Erinnerung 

an diese Reisen verleiht der ansonsten so lebensabwesenden Frau Lebendigkeit. 

Diese plötzliche Heftigkeit machte mir Angst. Ich musste an einen Zeitungsartikel denken, 
den ich kürzlich gelesen hatte. Daß Hirntote sich gelegentlich aufbäumen und das 
Pflegepersonal umarmen, mit einer Kraft, die man ihnen nicht im entferntesten zugetraut 
hätte, wurde darin beschrieben. Danach sacken sie wieder wie leblos in sich zusammen.731 

 

Diese Assoziation Freias zeigt zum einen ihre Einschätzung der Mutter, zum anderen 

aber auch, in welchen Extremen sich Renate bewegt. Die Anwesenheit der Eltern, die 

selbst dann anwesend sind, wenn sie körperlich nicht in der Nähe sind, betäuben die 

Tochter und machen ihr die eigene Schuld permanent gegenwärtig. Nur wenn sie gegen 

die Eltern handelt, wie eben auf diesen Reisen, kann sie diese Betäubung auflösen. Die 

                                                 
729 Dückers, Tanja: Himmelskörper. S.14. 
730 Ebd. S.136 ff. 
731 Ebd. S.189. 



 274

Besuche in Warschau gelten Onkel Kazimierz, einem polnischen Verwandten, der als 

einziger um die wahre Geschichte der Flucht und die Rolle, die Renate dabei gespielt 

hat, weiß. Daraus ergibt sich die Abneigung der Großeltern gegen den Onkel. Beide 

hegen den Verdacht, Kazimierz könnte ihnen die Tochter entfremden, indem er sie 

gegen die Eltern aufhetzt. Während einer Reise nach Polen zusammen mit Freia vertraut 

sie ihrer Tochter kurz vor ihrem selbstgewählten Tod diese Einzelheiten über ihr Leben 

an. 

„[...] Weißt du übrigens, daß ich nie wieder in meinem Leben ein Schiff betreten habe? [...] 
Schon wenn ich nur das Wort ‚Schiff’ denke, meine ich, daß der liebe Gott, wenn ich es je 
wagen sollte, einen Fuß auf so ein Ding zu setzen, mich gleich bestrafen würde! Und meine 
Eltern taten immer so, als wäre ich die Lebensretterin. [...]“732 

 

Die Denunziation der Nachbarn, die daraufhin die Flucht auf der Gustloff angetreten 

haben, bildet die Grundlage für Renates Schuldgefühle. Freia erkennt, dass diese 

wiederum der Grund dafür sind, dass Renate die gesamte Geschichte des Untergangs 

der Gustloff  bis in Detail recherchiert hat. Renate hat die Namen der Nachbarn nicht auf 

den Listen der Überlebenden gefunden und muss davon ausgehen, dass die gesamte 

Familie bei der Schiffskatastrophe ums Leben gekommen ist. Sich selbst gibt sie die 

Schuld daran, vor allem denkt sie an den Sohn der Familie, der ihr Alter hatte. Dessen 

Namen – Rudolph – gibt sie als Zweitnamen an den eigenen Sohn weiter. Bei einem 

Treffen von Renate und Freia erzählt Renate ihrer Tochter eine Episode aus ihrer 

Jugendzeit. Ein Junge namens Rudolph, der bei ihrem Onkel in der Gärtnerei arbeitete, 

habe sie eines Tages überrascht und sie geküsst. Jahrzehnte später habe sie ihn auf einer 

Beerdigung wiedergetroffen und sie überlege, sich erneut mit ihm zu treffen. Erst als 

Freia die wahren Begebenheiten der Flucht durch Jo erfährt, fällt ihr auf, dass es sich 

bei der Häufung des Namens Rudolph um keinen Zufall handelt, sondern dass ihre 

Mutter unter der Schuld leidet, den Nachbarjungen Rudolph in den Tod geschickt zu 

haben. Gleichzeitig begreift sie, warum Renate den Untergang der Gustloff bis ins 

Detail verinnerlicht hat. Sie erzählt von dem Untergang, als wäre sie selbst an Bord 

gewesen733 und ebenso scheint sie auch die Katastrophe zu erinnern und selbst immer 

wieder zu erleben. Renate ist die eigentlich Leidtragende, die aber an keiner Stelle diese 

Position einfordert, sondern vielmehr kontinuierlich auf deutsche Schuld hinweist. 

Tanja Dückers macht an zwei Generationen die unterschiedlichen Reflexionen der 

Vergangenheit deutlich, wobei sich zeigt, dass eine Vermeidungsstrategie das Leben 

                                                 
732 Dückers, Tanja: Himmelskörper. S.300. 
733 Vgl. Ebd. S.152 ff. 



 275

wesentlich erleichtert. Sowohl Mäxchen als auch Jo sind bis zum Tod der Überzeugung, 

sich nichts vorwerfen zu müssen. Ihrer Überzeugung nach haben sie immer richtig 

gehandelt. Antisemitische Äußerungen sowie die Rechtfertigung ihrer politischen 

Ansichten bleiben bis zum Tod bestehen. Die Tochter dagegen, die nicht nur das eigene 

Fehlverhalten, sondern auch das der Eltern rekapituliert und aufzuarbeiten versucht, 

zerbricht nicht erst mit dem Selbstmord an dieser Bürde. Die eigenen Kinder lernen sie 

nur als Schattengestalt kennen.  

Tanja Dückers behandelt zwar interessante Gesichtspunkte und weist damit ganz 

eindeutig darauf hin, dass die vielfach sehr unbedarfte ‚neue’ Sichtweise auf die zivilen 

deutschen Opfer durchaus fragwürdig ist. Ihr Roman ist damit als wichtiger Beitrag und 

Antwort auf die von Sebald geforderte Auseinandersetzung um deutsche Opfer zu 

sehen. Aber eben durch diese durchweg ‚korrekte’ Darstellung wirkt der Roman 

belehrend und damit langweilig. Ihm fehlt die Provokation, die beispielsweise Bernhard 

Schlink mit seinem Roman Der Vorleser präsentiert hatte. 

 

8.3. Bernhard Schlink: Der Vorleser 

Wenn es um den Erfolg des Romans von Bernhard Schlink geht, wird Der Vorleser 

meistens in einem Atemzug mit Günter Grass Die Blechtrommel sowie Patrick 

Süßkinds Das Parfum genannt. Kein anderes deutsches Prosawerk der 

Nachkriegsgeschichte konnte einen vergleichbaren internationalen Erfolg verbuchen. 

Schlink entwirft das Bild einer Täterin, die aktiv an der Judenvernichtung beteiligt 

gewesen ist, aus einer neuen Perspektive. Der Anfang des Romans spielt in den 

fünfziger Jahren und die ehemalige KZ-Aufseherein Hanna Schmitz arbeitet als 

Straßenbahnschaffnerin. Durch Zufall lernt der fünfzehnjährige Schüler Michael Berg 

sie kennen, lässt sich von der Sechsunddreißigjährigen verführen und verliebt sich in 

sie. Michael besucht Hanna täglich, wobei ihre geheimen Zusammentreffen immer nach 

demselben Ritual ablaufen: Er liest ihr vor, duschen, lieben und noch ein bisschen 

beieinander liegen. Michael profitiert insofern von dieser Beziehung, als er an 

Selbstsicherheit seinen Mitschülern gegenüber gewinnt und seine Schullaufbahn ernst 

nimmt. Andererseits erniedrigt er sich innerhalb der Beziehung. Kommt es zu 

Meinungsverschiedenheiten bzw. Wutausbrüchen von Seiten Hannas, nimmt Michael 

grundsätzlich alle Schuld auf sich, nur um nicht durch Liebesentzug bestraft zu werden. 

Das Verhältnis endet so plötzlich, wie es entstanden ist. Hanna verlässt von einem Tag 

auf den anderen die Stadt, ohne dass sie Michael davon in Kenntnis setzt. Dieser glaubt, 



 276

an Hannas Verschwinden schuldig zu sein, hatte er sie doch kurz vorher noch in der 

Öffentlichkeit verleugnet. Erst Jahre später sieht er Hanna durch Zufall wieder und zwar 

als Jurastudent in einem KZ-Prozess. Genau wie der Leser erfährt er erst hier von der 

Vergangenheit Hannas. Während der Verhandlung, bei der neben Hanna noch weitere 

Frauen angeklagt sind, muss Michael erkennen, dass er eine Mörderin geliebt hat. 

Hanna wird im Gegensatz zu den anderen Frauen zur Höchststrafe verurteilt, was nicht 

zuletzt daran liegt, dass sie Schuld, die die anderen abstreiten, ohne Gegenwehr 

annimmt. Michael kommt zu der verblüffenden Erkenntnis, dass Hanna lieber fremde 

Schuld auf sich nimmt, als ein Geheimnis zu offenbaren: nämlich die Tatsache, dass sie 

Analphabetin ist. Sie kann einen Teil der Verbrechen, derer sie angeklagt ist, aufgrund 

ihres Analphabetismus’ nicht begangen haben, allerdings ist Michael der Einzige, der 

sie, nicht zuletzt auch durch sein Vorwissen, durchschaut. Während der achtzehn Jahre, 

die Hanna im Gefängnis verbringt, schickt Michael ihr selbst aufgenommene 

‚Hörbücher’. Er liest ihr wieder vor, ohne allerdings sonst irgendwelche persönlichen 

Worte an sie zu richten. Indem sie die besprochenen Kassetten mit dem Geschriebenen 

vergleicht, lernt Hanna aus eigenem Antrieb lesen und schreiben. Sie überrascht 

Michael mit einer selbstverfassten Danksagung, bekommt aber außer weiteren 

Kassetten von Michael keine Reaktion. Am Vortag ihrer Haftentlassung erhängt sich 

Hanna in ihrer Zelle. Bei einer Besichtigung ihrer Zelle muss Michael erkennen, dass 

Hanna nicht nur lesen gelernt, sondern sich auch intensiv mit ihrer Vergangenheit 

beschäftigt hat. In einem Regal befinden sich neben den Kassetten auch Bücher über die 

Shoah. „Primo Levi, Elie Wiesel, Tadeusz Borowski, Jean Améry – Literatur der Opfer 

neben den autobiografischen Aufzeichnungen von Rudolf Höss, Hannah Arendts 

Bericht über Eichmann in Jerusalem und wissenschaftliche Literatur über 

Konzentrationslager.“734 In einer Art Testament verfügt sie, dass ihr erspartes Geld der 

Tochter übergeben wird, die nur mit ihrer Mutter den Brand der Kirche überlebte. 

Michael besucht sie in New York und redet mit ihr über Hanna, wobei sie die Einzige 

ist, der Michael seine und Hannas wirkliche Geschichte erzählt. Somit ist die Tochter 

auch die Einzige, von der Michael eine Reaktion erfahren kann. Sie macht ihn auf seine 

gescheiterte Ehe aufmerksam und die Schuld, die Hanna daran trägt. Michaels 

Reflexion des Erlebten schließt den Roman ab. 

 

                                                 
734 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. S.189. 



 277

8.3.1. Darstellung der Täterin  

Hanna Schmitz ist über mehrere Jahre als KZ-Aufseherein für Selektionen 

verantwortlich gewesen. Ihrer Aufsicht oblag es, Frauen für die Gaskammer 

auszuwählen, Frauen auszusuchen, die getötet werden sollten. Während der 

Evakuierung des Lagers nach Westen wurden mehrere hundert Frauen über Nacht in 

eine Kirche gesperrt, in der sie wegen eines Bombentreffers umkamen. Hanna muss sich 

vor Gericht mit den anderen Aufseherinnen dafür verantworten, die Kirchentüren, trotz 

des Brandes, nicht geöffnet zu haben. Hannas Argumentation auf die Frage, warum sie 

die Türen nicht geöffnet habe, zeigt ihr Unverständnis für die Situation. Sie beruft sich 

auf den Befehl, den sie gehabt habe, nämlich die Frauen zu bewachen. Das sei ihr in der 

Situation nicht möglich gewesen, da das entsprechende Wachpersonal gefehlt habe. 

Hannas Argumentationsstruktur ist nicht neu, bildet sie doch ein Hauptargument der 

angeklagten Täter, ausschließlich nach Befehlen und damit korrekt gehandelt zu haben. 

Aber auch Jahre nach dem Krieg zeigen Hannas Antworten, dass sie von ihrer 

Befehlstreue überzeugt ist, sie antwortet ehrlich ohne taktische Überlegungen. Die 

Frage nach persönlicher Angst vor einer Überwältigung durch die Gefangenen verneint 

sie.  

[A]ber wie hätten wir da noch mal Ordnung reinbringen sollen? Das hätte ein 
Durcheinander gegeben, mit dem wir nicht fertiggeworden wären. Und wenn sie zu fliehen 
versucht hätten... [...] Wir hätten sie doch nicht einfach fliehen lassen können! Wir waren 
doch dafür verantwortlich... Ich meine, wir hatten sie doch die ganze Zeit bewacht, im 
Lager und im Zug, das war doch der Sinn, daß wir sie bewachen und daß sie nicht fliehen. 
Darum haben wir nicht gewußt, was wir machen sollen.735 

 

Im Gegensatz zu den anderen Angeklagten versucht Hanna nicht, Schuld abzuwälzen, 

vielmehr scheint es so, als fühle sie sich nicht schuldig. Ihrer Ansicht nach ist ihr 

Handeln korrekt gewesen, da sie Befehle einwandfrei befolgte. Sie stellt damit 

menschliches Handeln bzw. übergeordnete, allgemeingültige Gesetze unter die eines 

Unrechtsregimes. So ist die Frage, die sie dem Richter stellt, „Was hätten Sie denn 

gemacht?“736, ernst gemeint und auch der Sieg, den sie aus diesem Wortwechsel zieht, 

taktisch ohne jede Bedeutung für sie. Einen Gegensatz zu Hanna bilden ihre 

Mitangeklagten, die sich sehr wohl ihrer Schuld bewusst sind, was ihre Verteidigung 

eindeutig belegt. Sie schaffen es, sich gegenüber Hanna als unschuldig auszuweisen, da 

Hanna, um ihr Geheimnis des Analphabetismus zu waren, bereitwillig Anschuldigungen 

auf sich nimmt.  

                                                 
735 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. S.119 ff. 
736 Ebd. S.104. 



 278

Schlink zeigt an dieser Gerichtsverhandlung exemplarisch, wie relativ Schuld sein kann 

und damit auch die Schwierigkeit, die Vergangenheit angemessen zu beurteilen. Hanna 

ist schuldig am Tod vieler Unschuldiger und wird dafür zu Recht zu einer 

lebenslänglichen Freiheitsstrafe verurteilt. Ihre Darstellung im Prozess zeigt dagegen, 

dass sie im Vergleich zu den anderen Aufseherinnen zu streng bestraft wird bzw. die 

Mitangeklagten zu nachsichtig. Die Strafe fällt zum einen höher aus, weil sie 

Handlungen zugibt, die sie nicht begangen haben kann, zum anderen aber auch, weil sie 

im Gegensatz zu den Mitangeklagten nicht taktisch kalkuliert. Ihr eigentlich positiver 

Charakterzug, die Vergangenheit nicht zu verleugnen, wird ihr zum Verhängnis, die 

anderen Aufseherinnen profitieren dagegen von ihrer wahrheitsfernen 

Verteidigungsstrategie. Obwohl Hanna eindeutig schuldig ist und diese Schuld auch an 

keiner Stelle vom Autor in Frage gestellt wird, kann der Leser mit dem Ausgang des 

Prozesses nicht einverstanden sein, da das Urteil in seinen Relationen nicht stimmig ist. 

Einen weiteren Punkt, in dem Hanna eindeutig schuldig ist, bildet ihr Verhältnis zu 

einem fünfzehnjährigen Schüler. Zum einen macht sie sich durch die Verführung 

Minderjähriger rein rechtlich gesehen strafbar, zum anderen sind die Spuren dieser 

Beziehung eindeutig an Michaels Leben ablesbar. Nach Hannas Verschwinden, aber 

noch bevor Michael von ihrer Vergangenheit erfährt, tritt bereits seine 

Beziehungsunfähigkeit in Erscheinung, nicht nur in Liebesbeziehungen, sondern 

allgemein.  

Ich gewöhnte mir ein großspuriges, überlegenes Gehabe an, ich präsentierte mich als einen, 
den nichts berührt, erschüttert, verwirrt. Ich ließ mich auf nichts ein, und ich erinnere mich 
an einen Lehrer, der das durchschaute, mich darauf ansprach und den ich arrogant 
abfertigte.737 

 

So sehr die Beziehung zu Hanna dem Fünfzehnjährigen zunächst genützt hat, so sehr 

schadet sie ihm nach deren Ende. Das halbe Jahr mit Hanna hat Michael aus seiner 

Entwicklung herausgerissen und ihn über Nacht reifer und damit erwachsener werden 

lassen. Was ihm zunächst zugute kommt, erweist sich später als hinderlich, da er sich in 

seinem Umfeld nicht mehr zurechtfindet. Zumal mit dem Verschwinden Hannas 

Schuldgefühle hinzukommen, die er niemandem anvertrauen kann. Hanna hat Michael 

auf eine höhere Ebene gehoben und ihn dort allein gelassen. Diese unverarbeitete 

Erfahrung wird durch die Einsicht gesteigert, eine KZ-Aufseherin, eine Mörderin 

geliebt zu haben. Die bisherige Distanz zu seinen Mitmenschen steigert sich zu einem 

                                                 
737 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. S.82. 



 279

völligen Taubheitsgefühl der gesamten Umwelt gegenüber. Während eines Skiurlaubs 

mit Kommilitonen  wird Michael bewusst, dass er kein Kälteempfinden mehr besitzt.  

Mir war nie kalt. Während die anderen in Pullovern und Jacken Ski fuhren, fuhr ich im 
Hemd. Die anderen schüttelten darüber den Kopf, zogen mich damit auf. Aber auch ihre 
besorgten Warnungen nahm ich nicht ernst. Ich fror eben nicht. Als ich anfing zu husten, 
schob ich’s auf die österreichischen Zigaretten. Als ich anfing zu fiebern, genoß ich den 
Zustand. Ich war schwach und zugleich leicht, und die Sinneseindrücke waren wohltuend 
gedämpft, wattig, füllig. Ich schwebte.738 

 

Michael ist gegenüber seiner Umwelt abgestumpft. Was er als wohltuend gedämpft, 

wattig, füllig beschreibt, ist der Puffer zwischen ihm und seinen Mitmenschen. Diese 

Distanz, bestehend aus seelischen Verletzungen sowie Schuldgefühlen, eine Täterin als 

Geliebte ausgewählt zu haben, macht ihm eine gelingende Kommunikation mit seinen 

Mitmenschen unmöglich. In dem nach Hannas Tod stattfindenden Gespräch mit einer 

der beiden Überlebenden kommt Michaels Verhältnis mit Hanna zur Sprache. 

„Wir hatten, als ich fünfzehn war, eine Beziehung.“ „Sie meinen, Sie haben zusammen 
geschlafen?“ „Ja.“ „Was ist diese Frau brutal gewesen. Haben Sie’s verkraftet, daß sie mit 
fünfzehn... Nein, Sie sagen selbst, daß Sie ihr wieder vorzulesen begonnen haben, als sie im 
Gefängnis war. Haben sie jemals geheiratet?“ Ich nickte. „Und die Ehe war kurz und 
unglücklich, und Sie haben nicht wieder geheiratet, und das Kind, wenn’s eines gibt, ist im 
Internat.“ 739 

 

Die überlebende Tochter sieht Hanna aus der Perspektive, aus der sie sie kennen gelernt 

hat, ungeschönt und ohne Einschränkungen als Täterin. Folgerichtig bezeichnet sie 

Hanna als ausgesprochen brutale Frau, die Michaels Fähigkeit zu lieben zerstört hat. Sie 

bringt Hannas Vergehen auf den Punkt. 

 

8.3.2. Umgang mit der Vergangenheit 

Für den Leser ist Hannas Vergangenheit weniger einfach zu beurteilen, da Schlink sie 

nicht einseitig darstellt und auf eventuelle Grausamkeiten reduziert. Ihre Schwächen 

sind bekannt, ebenso wie Michaels Liebe zu Hanna. Schlink stellt eine Täterin in ihrem 

normalen Alltag dar, die ihre Fehlleistungen nicht durch Bösartigkeit oder besondere 

Abnormität vollbracht hat, sondern vielmehr um Unzulänglichkeiten zu verbergen. Die 

dabei verursachte Schuld wird als solche nicht wahrgenommen, Hanna wird als 

unwissend dargestellt. Ihre Unwissenheit verhält sich dabei synchron zu ihrem 

Analphabetismus. Lesen bedeutet für Hanna gleichzeitig verstehen. Erst im Gefängnis, 

                                                 
738 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. S.156. 
739 Ebd. S.197. 



 280

als sie selbstständig anfängt lesen zu lernen, befreit sie sich aus ihrer Unwissenheit. Sie 

bekommt zum ersten Mal ein Gefühl für ihre Schuld. 

Schlink macht den Generationenkonflikt der 68er zu einem Bestandteil seines Romans. 

Dabei treffen Gegensätze aufeinander, die Schlink in der Person Michael Berg 

verbindet. 

Aufarbeitung! Aufarbeitung der Vergangenheit! Wir Studenten des Seminars sahen uns als 
Avantgarde der Aufarbeitung. Wir rissen die Fenster auf, ließen die Luft herein, den Wind, 
der endlich den Staub aufwirbelte, den die Gesellschaft über die Furchtbarkeiten der 
Vergangenheit hatte sinken lassen. Wir sorgten dafür, daß man atmen und sehen konnte. 
Auch wir setzten nicht auf juristische Gelehrsamkeit. Daß verurteilt werden müsse, stand 
für uns fest. Ebenso fest stand für uns, daß es nur vordergründig um die Verurteilung dieses 
oder jenes KZ-Wächters und -Schergen ging. Die Generation, die sich der Wächter und 
Schergen bedient oder sie nicht gehindert oder sie nicht wenigstens ausgestoßen hatte, als 
sie sie nach 1945 hätte ausstoßen können, stand vor Gericht, und wir verurteilten sie in 
einem Verfahren der Aufarbeitung und Aufklärung zu Scham.740 

 

Pauschal wird hier eine Generation abgeurteilt, wobei in der Verurteilung Strukturen 

einer Zeit übernommen werden, die man eigentlich verurteilen will.741 Eine 

Orientierung an Schwarz-Weiß-Zeichnungen macht dabei eine differenzierte Sicht 

unmöglich. Michael selbst ist von dieser Position überzeugt, scheut er sich doch nicht, 

selbst seinen Vater anzuklagen, der während des Nationalsozialismus aufgrund seiner 

Einstellung seine Professur aberkannt bekommen hatte. Während des Prozesses muss 

Michael einsehen, dass diese Position für ihn nicht haltbar ist. Zum einen ist ihm die 

Angeklagte vertraut, so dass er um ihre Schwächen weiß und dadurch auch erahnen 

kann, wie es zu bestimmten Verhaltensweisen kommt, zum anderen löst sich im Fall 

von Hanna und Michael die Generationengrenze auf. Michael vertritt zunächst die 

Überzeugung, aufgrund seines Alters ein Recht auf Anklage der Vätergeneration zu 

haben. Auch wenn Hanna vom Alter her seine Mutter sein könnte, ist sie doch seine 

Geliebte gewesen und somit Michaels Eintrittskarte in die Generation der Täter. Die 

Zuordnung ist nicht mehr eindeutig und der fehlende Abstand macht Michael das 

Richten unmöglich. Ebenso plötzlich, wie Michael in die Beziehung mit Hanna 

hereingeschlittert ist, holt ihn die inzwischen abgeschlossen geglaubte Beziehung 

wieder ein und bringt zum zweiten Mal sein Weltbild durcheinander. Hanna taucht 

plötzlich auf und bestimmt so, stellvertretend für die nationalsozialistische 

Vergangenheit, Michaels Leben. Dabei bringt sie ihn selbst zu Fall und macht ihn vom 

                                                 
740 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. S.85. 
741 Hannes Fricke geht ausführlich auf diesen Punkt ein und führt eine Studie von Dörte von 
Westernhagen an, in der sie sich mit diesem Generationenkonflikt auseinandersetzt. Bernhard Schlink: 
Der Vorleser. Opfer und Täter. In: Interpretationen. Romane des 20. Jahrhunderts. Band 3. Stuttgart: 
2003, S.282 ff. 



 281

Richter zum Schuldigen, zumindest aus seiner Sicht. Gleichzeitig bleibt auf diese Weise 

die Vergangenheit, die er selbst gar nicht erlebt hat, für Michael auf Dauer präsent. Sie 

hat sich auf die Zweite Generation übertragen, ohne dass Michael als eigentlicher Täter 

in Frage kommt. Hannas Vergangenheit ist damit ein Teil von ihm geworden, ohne dass 

eine direkte Schuld seinerseits vorhanden ist, die er aufarbeiten könnte. Bernhard 

Schlink zeigt die Schwierigkeit der Aufarbeitung der deutschen Vergangenheit, indem 

er Hanna persönlich vorstellt. Er gesteht ihr eine Alltagswelt zu und reduziert sie nicht 

auf ihre Funktion als KZ-Aufseherin, womit er eine eindeutige Zuordnung in den 

Bereich des ‚Bösen’ verhindert. Wichtig ist in diesem Zusammenhang nicht zuletzt 

auch die Banalität ihrer Gründe, die sie zu der Entscheidung bewegen, als Aufseherin zu 

arbeiten. 

 

8.3.3. Banalität des Bösen 

Günter Grass beschreibt in seinem Roman Hundejahre eine Tulla Pokriefke, die 

ungestört schalten und walten kann, ohne dass sie von irgendjemandem gehindert wird. 

Sie bestraft eine Freundin und verwandelt diese in einen Schneemann, während die 

anderen Kinder scheinbar hilflos zusehen. An genau dieser scheinbaren Hilflosigkeit 

entlarvt Grass den Dämonenglauben seiner Zeitgenossen, wobei dieser eindeutig als 

Entlastung dient. Eine Dämonisierung der Vergangenheit verwischt jeglichen 

Handlungsspielraum und schafft zudem eine Distanz zwischen Gut und Böse. Dabei 

handelt es sich um eine Ansicht, die zum Teil bis in die Gegenwart bestehen geblieben 

ist. Wird über den Nationalsozialismus berichtet, wird oft unterschieden zwischen 

Deutschen und Nazis.742 Nach dieser Auffassung wäre eine eindeutige Einteilung in 

Schuld und Unschuld nicht nur möglich, sondern auch unumgänglich. Die Täter wären 

eindeutig als solche zu identifizieren, der Rest der Bevölkerung, der logischerweise 

gegen die personifizierte Bösartigkeit nichts ausrichten konnte, von jeglicher Schuld 

befreit. Michael glaubt zunächst an diese relativ einfache Einteilung, meint er doch, das 

Recht zu haben, die Vätergeneration anklagen zu dürfen. „Wir alle verurteilten unsere 

Eltern zu Scham, und wenn wir sie nur anklagen konnten, die Täter nach 1945 bei sich, 

                                                 
742 „Für das Geschichtsbild vom Nationalsozialismus und vom Holocaust bedeutet das Phänomen der 
kumulativen Heroisierung etwas ganz anderes: nämlich eine Restauration der tradierten, aber eigentlich 
längst abgelöst scheinenden Alltagstheorie, dass „die Nazis“ und „die Deutschen“ zwei verschiedene 
Personengruppen gewesen seien, dass „die Deutschen als verführte, missbrauchte, ihrer Jugend beraubte 
Gruppe zu betrachten seien, die selbst Opfer des Nationalsozialismus war.“ Welzer, Harald: Opa war kein 
Nazi. S.79. 



 282

unter sich geduldet zu haben.“743 Die Anklage trifft Michael selbst, hat er doch nicht nur 

eine Täterin in seinem Umfeld geduldet, sondern vielmehr eine Täterin geliebt. Der 

Konflikt spitzt sich für Michael weiter zu, da er der Einzige ist, der Hanna kennt und 

theoretisch versteht, wie sie auf diese Weise handeln konnte. Im Gegensatz dazu stehen 

die anderen beim Prozess Anwesenden, die ausschließlich die Täterin sehen.  

Die treibende Kraft hinter Hannas Handlungen ist ihr Analphabetismus, den sie um 

jeden Preis zu verheimlichen sucht. Diese Schwäche beherrscht Hannas Leben und steht 

für sie immer im Vordergrund. Damit stehen ein Hang zu Gewalttätigkeit bzw. 

Sadismus oder innere Überzeugung, die Aufsehertätigkeit als Notwendigkeit nicht mehr 

zur Debatte. Für Hanna ist die Arbeit bei der SS eine Art Flucht, da sie auf diese Weise 

ihre ‚Behinderung’ überspielen kann. Es ist wiederholt darauf hingewiesen worden, 

dass Bernhard Schlink seine Protagonistin in Schutz nehme und die Tatsache, dass sie 

Analphabetin sei, eine Täterin entschuldige.744 Dabei wird ihre Schuld an keiner Stelle 

in Frage gestellt, Schlink weckt niemals Verständnis für ihre Entscheidungen. Er hebt 

vielmehr den Unterschied zwischen Verständnis und Verstehen hervor. Denn gerade das 

Verstehen ist wichtig, um sich selbst von ähnlichen Verhaltensweisen distanzieren zu 

können. Hannas Weg zum Verbrechen zeigt eben gerade nicht ihre Bösartigkeit, 

sondern stellt vielmehr ihr Unvermögen zu verstehen in den Vordergrund. Bernhard 

Schlink zeigt ebenso wie Christopher Browning745 ganz normale Menschen, deren 

Verhalten leider menschlich und keineswegs dämonisch ist. Die Meinungen um diesen 

Sachverhalt sind kontrovers, was aus den Kritiken zu Schlinks Roman eindeutig 

hervorgeht. Auf der einen Seite erscheint es problematisch, Massenmörder verstehen zu 

wollen, der Verdacht zu entschuldigen liegt nahe. Auf der anderen Seite ist eine 

Verarbeitung der Vergangenheit nur durch ebendiese Aufhebung der Distanz möglich. 

Denn eine Distanzierung von der Vergangenheit bewirkt vielmehr eine Entschuldigung 

der Nachgeborenen. 

Hanna wird schuldig durch einen Mangel an Bildung, wobei Schlink Lesen und 

Verstehen gleichsetzt. Erst durch eine Beschäftigung mit der geschriebenen Sprache, 

durch das eigenständige Lesen erfährt Hanna ihre Schuld. Der Grund für ihren 

Lebenslauf ist in ihrer mangelnden Bildung zu suchen und beschönigt damit keineswegs 

die Tatsache, dass sie für Hunderte von Toten verantwortlich ist. Der Roman zeigt den 

                                                 
743 Schlink, Bernhard: Der Vorleser. S.86. 
744 Vgl. Kapitel 1. 
745 Browning, Christopher: Ganz normale Männer. 



 283

fließenden Übergang und damit auch, dass viele Menschen vielleicht nur durch Zufall 

nicht schuldig geworden sind. 

Ulrich Treichels Blick auf die Vergangenheit fokussiert dagegen weniger die Täter und 

deren Schuld als vielmehr die Opfer der Flucht aus dem Osten und deren Weiterleben in 

der Bundesrepublik. Erzählt wird eine bizarre Geschichte um einen unglaublichen 

Verlust sowie ein gleichzeitiges permanentes Beschwören des Verlorenen als auch ein 

gleichzeitiges Verschweigen. 

 

8.4. Hans-Ulrich Treichel: Der Verlorene 

Obwohl der Sohn der Familie, aus dessen Sicht der Roman erzählt wird, erst nach dem 

Krieg geboren worden ist und somit die Flucht seiner Eltern aus Ostpreußen nicht erlebt 

hat, ist diese ein fester Bestandteil seines Lebens. Ebenso wie Günter Grass, Tanja 

Dückers und Bernhard Schlink zeigt auch Hans-Ulrich Treichel, dass die eigentlich 

vergangene Vergangenheit für viele Nachgeborene nicht ansatzweise vergangen ist, da 

der Krieg und seine Folgen das Familiengedächtnis dominieren. Der ältere Bruder 

Arnold ist als Kleinkind auf der Flucht durch unglückliche Verwicklungen den Eltern 

verloren gegangen und beschäftigt nun die Gedanken der Eltern um ein Vielfaches mehr 

als der zweitgeborene Sohn, der im Schatten des Verlorenen steht. Folgerichtig sind 

auch die ersten beiden Worte des Romans „Mein Bruder“746 und auch im Folgenden 

wird es ausschließlich um den Bruder gehen, da die Eltern sich entschlossen haben, den 

erstgeborenen Sohn zu finden. Da es ein Findelkind gibt, von dem man weiß, dass es 

auf der Flucht seinen Eltern abhanden gekommen ist und das auch vom Geburtsdatum 

her mit dem Arnolds übereinstimmt, entschließen sich die Eltern, anhand von 

Untersuchungen und Vermessungen des Körpers, ein Verwandtschaftsverhältnis zu 

beweisen. Der jüngere Sohn muss ebenfalls als eine Art Werkzeug herhalten, das dazu 

dienen soll, Ähnlichkeiten zwischen den Brüdern festzustellen. Die Eltern sind dabei so 

auf den Erfolg ihres Plans fixiert, dass Gefühle und Empfindungen des zweiten Sohnes 

unbeachtet bleiben. Wiederholt versucht er, die Aufmerksamkeit seiner Eltern auf sich 

zu lenken, was aber nie die gewünschte Wirkung hervorruft. 

Während wir das Institut verließen, erzählte ich den Eltern, wie schmerzhaft die an meinem 
Kiefer befestigte Schraubzwinge gewesen sei, worauf sie aber nicht reagierten. Ich wäre 
gern ein bisschen bedauert worden, aber niemand bedauerte mich. Erst als ich hinzufügte, 
dass mich der Professor mit einem Zirkel ins Gesicht gestochen habe, bekam die Mutter 
einen Schreck und untersuchte mein Gesicht auf Verletzungen oder Blutspuren. Natürlich 
verlief die Untersuchung negativ, so dass mir nichts anderes übrigblieb, als den Eltern zu 

                                                 
746 Treichel, Hans-Ulrich: Der Verlorene. Frankfurt /M.: 1998. S.7. 



 284

erzählen, dass im Untersuchungsraum des Professors geschossen worden sei. Auch diese 
Bemerkung rief keine Wirkung hervor. Lediglich der Vater zischte ein „Genug jetzt!“.747 

 

Dem Erzähler ist von Anfang an bewusst, dass er im Schatten des älteren abwesenden 

Bruders steht. Die Liebe, die der anwesende Sohn gerne von den Eltern bekommen 

würde, bekommt ausschließlich der abwesende Sohn. Mit Trauer registriert er, dass er 

für die Eltern keine große Rolle spielt. Exemplarisch für die Verteilung ihrer Zuneigung 

steht das Fotoalbum der Familie, das sich der anwesende Sohn gezwungenermaßen mit 

der Mutter ansehen muss. 

Arnold war ganz vorn im Fotoalbum, noch vor den Hochzeitsbildern der Eltern und den 
Portraits der Großeltern, während ich weit hinten im Photoalbum war. Außerdem war 
Arnold auf einem ziemlich großen Photo abgebildet, während die Photos, auf denen ich 
abgebildet war, zumeist kleine, wenn nicht winzige Photos waren. [...] Die Photos, auf 
denen ich abgebildet war, mußte man schon sehr genau betrachten, um überhaupt irgend 
etwas erkennen zu können. Eines dieser winzigen Photos zeigte beispielsweise ein 
Wasserbecken mit mehreren Kindern, und eines dieser Kinder war ich. Allerdings war von 
mir nur der Kopf zu sehen [...] Außerdem war mein Kopf teilweise verdeckt von einem im 
Wasser und vor mir stehenden Kind, so dass das winzige Photo, auf dem ich abgebildet 
war, nur einen Teil meines Kopfes direkt über der Wasseroberfläche zeigte. Darüber hinaus 
lag auf dem sichtbaren Teil des Kopfes ein Schatten, der wahrscheinlich von dem vor mir 
stehenden Kind ausging, so dass von mir in Wahrheit nur das rechte Auge zu sehen war.748 

 

Ausführlich werden auch die weiteren Photos beschrieben, die für den Erzähler ebenso 

negativ ausfallen, da von ihm selbst, sogar auf dem Tauffoto, nie mehr als ein Auge, ein 

Fuß oder Ähnliches zu sehen ist. Die Mutter macht es sich zur Gewohnheit, das Album 

zusammen mit dem Sohn zu betrachten, was im grundsätzlich auf eine Betrachtung des 

großen Bildes von Arnold hinausläuft und eine weinende Mutter. Die Verbitterung der 

Mutter über den Verlust und die daraus resultierende Ungewissheit über das Leben des 

Sohnes werden für den Zweitgeborenen zu einer Qual, da sich das ganze Denken der 

Mutter ausschließlich um Arnold dreht.  

 

8.4.1. Flucht 

Die Flucht vor der Roten Armee beherrscht das Leben der Familie nur insofern, als sie 

der Grund für den Verlust des Sohnes ist. Über die Flucht selbst sprechen die Eltern nur 

wenig, sie findet nur dann Erwähnung, wenn von Arnold die Rede ist. Der Sohn weiß 

allerdings, dass auch Verhaltensweisen auf die Flucht zurückzuführen sind. 

Die Eltern reisten nicht. Wegen des Geschäftes, behaupteten sie. Doch in Wahrheit reisten 
sie nicht wegen der Flucht. Zwar war die Flucht keine Reise gewesen, doch alle Reisen 
schienen sie an die Flucht zu erinnern. Ein Bauer aus Rakowiec verläßt sein Haus nicht 

                                                 
747 Treichel, Hans-Ulrich: Der Verlorene. S.118. 
748 Ebd. S.7 ff. 



 285

freiwillig. Wer sein Haus verläßt, der versündigt sich. Wer sein Haus verläßt, dem lauern 
die Russen auf. Wer sein Haus verläßt, dem wird sein Haus geplündert und zerstört.749 

 

Diese Entdeckung macht der Sohn alleine, ohne dass die Eltern sich dazu äußern. Die 

Eltern haben sich in ihrem Kummer über den verlorenen Sohn in sich zurückgezogen 

und teilen dem zweiten Sohn relativ wenig von ihren Empfindungen mit. So erfährt er 

die Wahrheit über Arnold auch nur nach und nach. „In den ersten Jahren meiner 

Kindheit hatte ich mich mit den Tränen der Mutter zufriedengegeben und mir keine 

weiteren Gedanken darüber gemacht, warum die Mutter beim Betrachten des fröhlichen 

Arnold so häufig zu weinen begann.“750 Später erzählt ihm die Mutter, dass Arnold auf 

der Flucht verhungert sei. „Auf meine Frage, ob denn niemand außer ihr Milch für das 

Kind gehabt habe, sagte die Mutter nichts, und auch alle meine anderen Fragen nach 

den näheren Umständen der Flucht und dem Verhungern meines Bruders Arnold 

beantwortete sie nicht.“751 Das Verhältnis zwischen Eltern und Kind ist von 

Kommunikationslosigkeit geprägt. Es gibt keine vernünftigen oder liebevollen 

Gespräche, aber auch nonverbal ist das Verhältnis zwischen Kind und Eltern nicht 

ansatzweise harmonisch. Liebevolle Zuwendung von Seiten der Eltern ist dem Sohn 

unbekannt. „Sobald aber eine intime Szene zu sehen war, erstarrten sowohl die Mutter 

als auch ich vor dem Fernseher, und es herrschte eine Verlegenheit und Beschämung im 

Raum, dass wir kaum zu atmen wagten.“752 Ähnlich gestört verläuft die 

Kommunikation mit dem Vater. „Dem Vater reichten kurze Befehle und 

Arbeitsanweisungen, um sich mit mir zu verständigen, und die Mutter redete wohl 

gelegentlich mit mir, doch meist lief das Gespräch auf den Bruder Arnold und damit auf 

Tränen oder Schweigen hinaus.“753 Um das erste wirkliche Gespräch bittet ihn die 

Mutter, als sie ihm die Wahrheit über Arnold mitteilen will. In diesem Zusammenhang 

berichtet sie über die Umstände der Flucht und berichtet Einzelheiten, wenn auch nur 

formelhaft. So ist davon auszugehen, dass die Mutter auf ihrer Flucht von russischen 

Soldaten vergewaltigt worden ist, was sie nicht dezidiert benennt. „Wohl sei ihr etwas 

Schreckliches zugefügt worden von den Russen, aber die Russen hätten es gar nicht auf 

ihr Leben oder das ihrer Familie abgesehen gehabt. Die Russen hätten es immer nur auf 

                                                 
749 Treichel, Hans-Ulrich: Der Verlorene. S.122. 
750 Ebd. S.10. 
751 Ebd. S.11. 
752 Ebd. S.31. 
753 Ebd. S.12. 



 286

eines abgesehen gehabt.“754 Der Sohn begreift durch dieses in Andeutungen geführte 

Gespräch vieles, wenn auch etwas anderes, als die Eltern ihm sagen. 

Denn erst jetzt begann ich zu begreifen, daß Arnold, der untote Bruder, die Hauptrolle in 
der Familie spielte und mir eine Nebenrolle zugewiesen hatte. Ich begriff auch, daß Arnold 
verantwortlich dafür war, daß ich von Anfang an in einer von Schuld und Scham 
vergifteten Atmosphäre aufgewachsen war.755 

 

Die Eltern haben die Schrecken der Flucht und vor allem den Verlust des Sohnes nie 

überwunden. Um aber nicht jeden Moment an ihn denken zu müssen, befinden sie sich 

auch weiterhin auf einer persönlichen Flucht. 

 

8.4.2. Wirtschaftswunder 

Treichel zeigt am Beispiel der Eltern die Bereitschaft der Deutschen, sich in die Zukunft 

und den Kommerz zu stürzen. Die Eltern arbeiten verbissen, um zu vergessen, so dass 

es ihnen unmöglich ist „Freizeit oder Erholung auch nur in Ansätzen zu genießen.“756 

Da sie trotzdem die Sonntage mit Familienausflügen verbringen, die sie nicht genießen 

können, kann auch der Sohn diese Ausflüge nicht genießen, obwohl er sie gerne 

genießen würde. Der Sohn entwickelt eine derartige Abneigung gegen die Ausflüge, 

dass er sich regelmäßig im Auto seiner Eltern erbrechen muss. Dabei steigt die Anzahl 

seiner Übelkeitsattacken proportional zum Wohlstand seiner Eltern, der sich in der 

Größe des jeweils neuen Autos ausdrückt. 

Der alte Ford war das einzige Gefährt meiner Kindheit, in dem mir nicht schlecht wurde. 
Allerdings hatte der Vater den Wagen schon nach den ersten geschäftlichen Erfolgen 
wieder veräußert, um zuerst einen Opel Olympia und dann die schwarze Limousine mit den 
Haifischzähnen anzuschaffen. Im Opel Olympia hatte ich mich nicht regelmäßig, aber doch 
häufig erbrochen. Wogegen ich mich in der schwarzen Limousine regelmäßig erbrach.757 

 

Die Erfüllung des Vaters liegt in der Steigerung des Umsatzes seines Geschäfts. So 

flüchtet er sich von einem Erfolg zum nächsten, wobei es ihm einzig um die Steigerung 

seines Wohlstandes geht, nicht aber um den Genuss daran. „Wohl hatte er einen 

Fernseher gekauft, aber er ertrug es nicht, dass der Fernseher eingeschaltet wurde.“758 

Die Mutter versucht er von ihren Gedanken an die Flucht und den verlorenen Sohn 

durch Geschenke und den Kauf eines neuen Autos abzulenken. „Mit dem Wagen 

beförderte er gewissermaßen sich selbst vom Kapitän zum Admiral, und er glaubte, 

                                                 
754 Treichel, Hans-Ulrich: Der Verlorene. S.16. 
755 Ebd. S.17. 
756 Ebd. S.19. 
757 Ebd. S.21 ff. 
758 Ebd. S.26. 



 287

auch die Familie damit auszeichnen zu können.“759 Der Sohn wird über dieser Hetze, 

den Wohlstand zu erhalten, zu mehren und darzustellen, zumeist vergessen, so dass 

seine Gewohnheit, sich im Auto zu erbrechen, zum einen eine Möglichkeit ist, auf sich 

aufmerksam zu machen, zum anderen gegen den Lebensinhalt des Vaters zu 

protestieren. „Der Vater hatte für meine körperlichen Reaktionen kein Verständnis, er 

empfand sie als Angriff gegen seine Person und als Undankbarkeit. Schließlich hatte er 

hart gearbeitet und für Wohlstand gesorgt, und zum Dank erbrach ich mich.“760 Diese 

Art von Protest interpretiert der Vater zwar richtig, als gegen seine Person gerichtet, er 

begreift aber nicht ihre Ursache. Aber eben dieses fehlende Verständnis für die 

Bedürfnisse des Sohnes macht ein harmonisches Familienleben unmöglich. Der Vater 

lebt ein eigenes auf den Konsum ausgerichtetes Leben, wobei seine Arbeitswut auf den 

Verlust seines ursprünglichen Lebens zurückzuführen ist. Nur die Ablenkung durch die 

Arbeit lässt ihn weiterleben, folgerichtig stirbt er nach einem Einbruch in sein Kühlhaus 

an einem doppelten Herzinfarkt.  

 

8.4.3. Die Suche nach Arnold 

Vor seinem Tod bemüht sich der Vater auf den Wunsch der Mutter hin, nach Arnold zu 

suchen. Sein Antrag auf ein anthropologisch-erbbiologisches Abstammungsgutachten 

wird unterstützt, allerdings darf es zwischen dem vermeintlichen Arnold, dem 

Findelkind Nr. 2307 und der Familie keine Gegenüberstellung geben, um das 

Findelkind vor Enttäuschungen zu bewahren. Der zweitgeborene Sohn muss stattdessen 

mehrere für ihn demütigende Untersuchungen über sich ergehen lassen, wobei er hofft, 

dass die Vergleiche negativ ausfallen mögen. Er weiß, dass es nicht um ihn geht, 

sondern ausschließlich um den Bruder, für den er als Werkzeug herhalten muss, da sein 

Erbgut ausschlaggebend für einen gültigen Verwandtschaftsbeweis ist. Nach dem Tod 

des Vaters und der bitteren Erkenntnis, dass die Untersuchungen keinen 

aussagekräftigen Beweis abgeben, entschließt sich die Mutter, zusammen mit dem 

Polizisten Herrn Rudolph, sich das Findelkind wenigstens anzusehen. Gutachten und 

Intuition des Sohnes stehen sich in diesem Romanabschluss konträr gegenüber. 

Während das Gutachten eine Verwandtschaft für eher unwahrscheinlich erklärt, sieht 

der Sohn auf den ersten Blick, dass er seinem Bruder gegenübersteht. „Ich sah in dem 

Laden mein eigenes, nur um einige Jahre älteres Spiegelbild, das gerade dabei war, eine 

                                                 
759 Treichel, Hans-Ulrich: Der Verlorene. S.80. 
760 Ebd. S.85. 



 288

Kundin zu verabschieden.“761 Die Mutter ist so fixiert auf das Kleinkind Arnold, das sie 

verloren hat, dass sie sowohl für den zweitgeborenen Sohn als auch für den älteren 

Arnold keine Augen hat. Sie sieht die Ähnlichkeit zwischen den beiden Kindern nicht, 

da sie über den einjährigen verlorenen Arnold nie hinweggekommen ist. Der Sohn sieht 

seinen Bruder und findet als einziger die Verbindung zu ihm. Die Blindheit der Mutter 

für ihre Außenwelt sorgt indessen dafür, dass Arnold auch für den jüngeren Bruder zu 

einem Verlorenen wird. 

Und während ich schluckte und die Übelkeit zu unterdrücken suchte, sah ich, wie auch 
mein Gegenüber hinter den Scheiben fahl wurde und bleich im Gesicht. Ich preßte mich in 
den Rücksitz, drehte die Scheibe herunter und atmete einige Male tief durch. Ich wollte der 
Mutter sagen, ich wollte sie anflehen, daß sie endlich aussteigen und endlich hineingehen 
solle zu ihm. Doch ich mußte atmen und konnte nichts sagen. Und noch während ich 
spürte, wie das Blut in meinen Kopf zurückkehrte und die Magennerven sich entspannten, 
sagte die Mutter, die von alldem nichts bemerkt zu haben schien: „Mach das Fenster zu. 
Wir fahren.“762 

 

 

Der Roman Himmelskörper bildet im Vergleich zu den anderen drei Werken eine 

Ausnahme, verhält es sich doch hier im Bezug auf die Festlegung Täter – Opfer genau 

entgegengesetzt. Hinter den unschuldigen Opfern, die als Flüchtlinge alles verloren 

hatten, verbergen sich NS-Täter, deren NS-Vergangenheit zwar versteckt, aber immer 

präsent geblieben ist. Die anderen Werke dagegen zeigen, dass eine eindeutige 

Festlegung eben nicht möglich sei, da sich hinter den Tätern von damals teilweise Opfer 

verbergen. Damit verläuft die Argumentation Tanja Dückers’ entgegengesetzt zum 

allgemeinen Trend. Sie weist entschieden auf die Täter hin, die bis in die Gegenwart 

ihre Taten nie als falsch begriffen haben.  

                                                 
761 Treichel, Hans-Ulrich: Der Verlorene. S.174. 
762 Ebd. S.174 ff. 



 289

9. Die neuen späten Opfer 

Durch einen Vergleich der Literatur aus unterschiedlichen Nachkriegsjahrzehnten und 

der Literatur der unmittelbaren Gegenwart zeigt sich zwar eine Verschiebung der 

Wahrnehmung des NS, aber doch nicht so eminent, wie es allgemein in der Presse 

dargestellt und großteils begrüßt wurde. Von einem eindeutigen Paradigmenwechsel 

kann also nicht die Rede sein.  

Zum einen wird deutlich sichtbar, dass das Thema Luftkrieg nicht neu ist, ebenso wenig 

wie das Thema Flucht und Vertreibung. Viele Autoren haben sich lange vorher schon 

ausführlich einer genauen Darstellung gewidmet. Zum anderen wird von Grass, Schlink, 

Kempowski, Timm etc. nicht unbefangen das deutsche Opfer in den Vordergrund 

gestellt, wie vielfältig angeprangert wurde. Sämtliche Autoren sind vielmehr bemüht, 

ein stereotypes Täterbild zu zerstören, das fern jeder Realität ist. Bei genauer Analyse 

zeigt sich stattdessen, dass gerade in den fünfziger Jahren – besonders was die 

Darstellung des Krieges angeht – ein unbefangenerer Umgang mit deutschen Opfern an 

der Tagesordnung war. 

Was sich dagegen eindeutig geändert hat, ist der öffentliche Umgang mit dem Luftkrieg 

innerhalb Deutschlands. Dass Werke wie Jörg Friedrichs Der Brand zum Bestseller 

wurden sowie filmische Darstellungen über Flucht, Vertreibung und Bombentote am 

Fließband produziert werden, macht den Wechsel aus. Die Art des öffentlichen 

Umgangs, die öffentliche Darstellung ist es, die den Wechsel bedingt. Deutlich wird das 

vor allem daran, dass das Erscheinen der Novelle Im Krebsgang zwar den offiziellen 

Beginn der Auseinandersetzung mit deutschen Opfern markiert, es aber einige Werke 

gibt, wie z. B. Dieter Fortes Der Junge mit den blutigen Schuhen, die bereits der 

Öffentlichkeit vorlagen. Nicht Grass hat den Anstoß gegeben für andere Autoren, sich 

mit dem angeblich lange gemiedenen Thema zu beschäftigen, die Öffentlichkeit hat nur 

erst auf Grass’ Veröffentlichung reagiert und ihn zum Tabubrecher stilisiert.  

 

 

 

 

 



 290

10. Literaturverzeichnis 

 
Primärliteratur: 
 
zeitgenössische Literatur: 
 
 
Bruhn, Jürgen: Hamburg kaputt. Autobiographischer Roman. Hamburg: Die Hanse-
Verlag 2002. 
 
Bruhns, Wibke: Meines Vaters Land. Geschichte einer deutschen Familie. München: 
Econ Verlag 2004. 
 
Brunner, Claudia & Uwe von Seltmann: Schweigen die Täter, reden die Enkel. 
Frankfurt am Main: Büchergilde Gutenberg 2004. 
 
Büscher, Wolfgang: Drei Stunden Null. Deutsche Abenteuer. Berlin: Alexander Fest 
Verlag 2002. 
 
Dückers, Tanja: Himmelskörper. Berlin: Aufbau Verlag 2003. 
 
Forte, Dieter: Der Junge mit den blutigen Schuhen. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 
1995. 
 
Forte, Dieter: In der Erinnerung. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1998. 
 
Forte, Dieter: Auf der anderen Seite der Welt. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 2004. 
 
Grass, Günter: Im Krebsgang. Göttingen: Steidl Verlag 2002. 
 
Grass, Günter: Beim Häuten der Zwiebel. Göttingen: Steidl Verlag 2006. 
 
Hahn, Ulla: Unscharfe Bilder. München: Deutsche Verlags-Anstalt 2003. 
 
Hein, Christoph: Landnahme. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 2004. 
 
Jirgl, Reinhard: Die Unvollendeten. München: Carl Hanser Verlag 2003. 
 
Kempowski, Walter: Der rote Hahn. Dresden im Februar 1945. München: Wilhelm 
Goldmann Verlag 2001. 
 
Kempowski, Walter: Alles umsonst. München: Albrecht Knaus Verlag 2006. 
 
Kunert, Günter: Erwachsenenspiele. Erinnerungen. München: Hanser Verlag 1997 
 
Massaquoi; Hans J.: „Neger, Neger, Schornsteinfeger!“ Meine Kindheit in Deutschland. 
München: Fretz & Wasmuth Verlag 1999. 
 
Medicus, Thomas: In den Augen meines Großvaters. München: Deutsche Verlags-
Anstalt 2004. 
 



 291

Reese, Willy Peter: Mir selber seltsam fremd. Russland 1941-44. Berlin: Ullstein 
Buchverlage  2004. 
 
Schlink, Bernhard: Der Vorleser. Zürich: Diogenes Verlag 1995. 
 
Schneider, Helga: Kein Himmel über Berlin. Eine Kindheit. (Erstausgabe 1995 in 
italienisch, deutsche Erstausgabe 1997 unter dem Titel „Der Scheiterhaufen von Berlin, 
überarbeitete deutsche Ausgabe 2003 mit dem Titel „Kein Himmel über Berlin“). 
München: Piper Verlag 2003. 
 
Schneider, Peter: „Und wenn wir nur eine Stunde gewinnen...“. Wie ein jüdischer 
Musiker die Nazi-Jahre überlebte. Berlin: Rowohlt  Verlag 2001. 
 
Surminski, Arno: Vaterland ohne Väter. Berlin: Ullstein Verlag 2004. 
 
Timm, Uwe: Am Beispiel meines Bruders. Köln: Kiepenheuer &Witsch 2003. 
 
Treichel, Ullrich: Der Verlorene. 4. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 
1998. 
 
Wackwitz, Stephan: Ein unsichtbares Land. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 2003. 
 
Zeller, Michael: Die Reise nach Samosch. Cadolzburg: ars vivendi Verlag 2003. 
 
 
 
 
Literatur der Nachkriegszeit: 
 
Andersch, Alfred: Die Kirschen der Freiheit. Ein Bericht. (1952). Zürich: Diogenes 
Verlag 1968. 
 
Apitz, Bruno: Nackt unter Wölfen. (1958). Frankfurt am Main: Roederberg Verlag 
1977. 
 
Bamm, Peter: Die unsichtbare Flagge. (1952). München: Droemer Knaur Verlag 1976. 
 
Bernhard, Thomas: Die Ursache. 2. Auflage. Salzburg: Residenz Verlag 1975.  
 
Bobrowski, Johannes: Der Tänzer Malige (1965). In: Die Erzählungen in der 
chronologischen Folge. Berlin: Bucherverlag Union 1992, S.160-165. 
 
Böll, Heinrich: Billard um halb zehn. Roman. (1959). 14. Auflage. München, Zürich: 
Droemer Knaur 1971. 
 
Böll, Heinrich: Und sagt kein einziges Wort. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1953. 
 
Böll, Heinrich: Wo warst du, Adam? (1951). 27. Auflage. München: Deutscher 
Taschenbuch Verlag 2003. 
 



 292

Böll, Heinrich: Der Engel schwieg. (in der unmittelbaren Nachkriegszeit geschrieben, 
1992 veröffentlicht). 3. Auflage. München: Deutscher Taschenbuch Verlag 2001. 
 
Böll, Heinrich: Wanderer, kommst du nach Spa... (1950) . In: Ders. Erzählungen. 
München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1967. 
 
Böll, Heinrich: Damals in Odessa. (1950). In: Wanderer, kommst du nach Spa.... 
Erzählungen. München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1967. 
 
Böll, Heinrich: Gruppenbild mit Dame. Roman. (1971). Köln: Kiepenheuer & Witsch 
1976. 
 
Böll, Heinrich: Ansichten eines Clowns. (1963). 46. Auflage. München: Deutscher 
Taschenbuch Verlag 2000. 
 
Borchert, Wolfgang: Draußen vor der Tür. (1946). 82. Auflage. Hamburg: Rowohlt 
Verlag 2001. 
 
Borchert, Wolfgang: Nachts schlafen die Ratten doch. In: An diesem Dienstag. 
Neunzehn Geschichten. Hamburg: Rowohlt Verlag 1947. 
 
Borchert, Wolfgang: Die drei dunklen Könige. In: An diesem Dienstag. Neunzehn 
Geschichten. Hamburg: Rowohlt Verlag 1947. 
 
Borchert, Wolfgang: Die Küchenuhr. In: An diesem Dienstag. Neunzehn Geschichten. 
Hamburg: Rowohlt Verlag 1947. 
 
Brecht, Bertolt: Gedichte 2. Sammlungen 1938-1956. Werke, Band 12. Hrsg. Von 
Werner Hecht u. a. Berlin/Frankfurt am Main: Aufbau Verlag 1988.  
 
Bredel, Willi: Ein neues Kapitel. Bearbeitete und erweiterte Ausgabe. Berlin: Aufbau-
Verlag  1963. 
 
Brüning, Elfriede: ...damit du weiterlebst. Berlin: Verlag Neues Leben 1949. 
 
de Bruyn, Günter: Zwischenbilanz. Eine Jugend in Berlin. Frankfurt am Main: Fischer 
Verlag 1992. 
 
Dönhoff, Marion: Namen die keiner mehr nennt. Ostpreußen – Menschen und 
Geschichte. (1962). 35. Auflage. Deutscher Taschenbuchverlag 2002. 
 
Enzensberger, Hans Magnus: Europa in Ruinen. Augenzeugenberichte aus den Jahren 
1944 bis 1948. Frankfurt am Main: Eichborn Verlag 1990. 
 
Faulkner, William: Requiem for a nun. (1951). The collected works of William 
Faulkner. London: Chatto and Winds 1970. 
 
Fährmann, Willi: Das Jahr der Wölfe. (1962). 10. Auflage. Würzburg: Arena Verlag 
1986. 
 



 293

Fichte, Hubert: Detlevs Imitationen „Grünspan“. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 
1979. 
 
Fichte, Hubert: Der dreiundzwanzigste Juli. In: Der Aufbruch nach Turku und andere 
Erzählungen. Hamburg: Hoffmann und Campe 1963. 
 
Fichte, Hubert: Schlechte Zeiten. In: Der Aufbruch nach Turku und andere 
Erzählungen. Hamburg: Hoffmann und Campe 1963. 
 
Fühmann, Franz: Kameraden. (1955). Rostock: Hirnstorff Verlag 1985. 
 
Fühmann, Franz: Die Schöpfung. In: Erzählungen 1955-1975. Rostock: Hirnstorff 
Verlag 1977. 
 
Fühmann; Franz: Das Gottesgericht. In: Erzählungen 1955-1975. Rostock: Hirnstorff 
Verlag 1977. 
 
Fühmann, Franz: 22 Tage oder die Hälfte des Lebens. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Verlag 1973. 
 
Gauch, Siegfried: Vaterspuren. (1979). 2. Auflage. Frankfurt am Main: Brandes & 
Apsel 1997. 
 
Giordano, Ralph: Die Bertinis. 2. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag1982. 
 
Grass, Günter: Die Blechtrommel. (1959). 9. Auflage. München: Deutscher 
Taschenbuch Verlag 1999. 
 
Grass, Günter: Katz und Maus. (1961). 9. Auflage. München: Deutscher 
Taschenbuchverlag 1999. 
 
Grass, Günter: Hundejahre. (1963). In: Günter Grass. Werkausgabe. Band 5. Hg. v. 
Volker Neuhaus und Daniela Hermes. Göttingen: Steidl Verlag 1997. 
 
Grass, Günter: Literatur und Mythos. Rede auf dem Schriftstellertreffen in Lahti 
(Finnland). In: Günter Grass. Werkausgabe. Band 16. Hg. v. Volker Neuhaus und 
Daniela Hermes. Göttingen Steidl Verlag 1997, S.19-23. 
 
Grass, Günter: Rede an einen jungen Wähler, der sich versucht fühlt, die NPD zu 
wählen. Rede zur Bayrischen Landtagswahl in München. In: Günter Grass. 
Werkausgabe. Band 16. Hg. v. Volker Neuhaus und Daniela Hermes. Göttingen Steidl 
Verlag 1997, S.182-187. 
 
Grass, Günter: Rede von der Gewöhnung. Rede auf einer Israelreise in Tel Aviv und 
Jerusalem. In: Günter Grass. Werkausgabe. Band 16. Hg. v. Volker Neuhaus und 
Daniela Hermes. Göttingen Steidl Verlag 1997, S.220-233. 
 
Goes, Albrecht: Das Brandopfer. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1954. 
 
Härtling, Peter: Nachgetragene Liebe. 2. Auflage. Darmstadt, Neuwied: Sammlung 
Luchterhand 1980. 



 294

 
Harig, Ludwig: Weh dem, der aus der Reihe tanzt. München: Hanser Verlag 1990. 
 
Hauser, Harald: Wo Deutschland lag... Roman. Berlin: Dietz Verlag 1952. 
 
Hecht, Ingeborg: Als unsichtbare Mauern wuchsen. Eine deutsche Familie unter den 
Nürnberger Rassegesetzen. (1984). Hamburg: Dölling und Gallitz Verlag 1993. 
 
Heinrich, Willi: Das geduldige Fleisch. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1957. 
 
Hensel, Georg: Feuersbrunst. Die Geschichte mit der Unbekannten. In: Glück gehabt. 
Szenen aus einem Leben. 3. Auflage. Frankfurt am Main: Insel Verlag 1994. 
 
Hilbig, Wolfgang: „ICH“. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1993. 
 
Holmsten, Georg: Der Brückenkopf. (1948). Klagenfurt: Eduard Kaiser Verlag 1971. 
 
Horbach, Michael: Die verratenen Söhne. (1957). München: Schneekluth Verlag 1979. 
 
Hubalek, Claus: Unsere jungen Jahre. Berlin: Volk und Welt Verlag 1947. 
 
Jakobs, Karl-Heinz: Wilhelmsburg. Düsseldorf: Claasen Verlag 1979. 
 
Joho, Wolfgang: Das Klassentreffen. (1968). 6. Auflage. Weimar: Aufbau-Verlag 1977. 
 
Kafka, Franz: Der Proceß. (1925). Stuttgart: Reclam Verlag 1995. 
 
Kant, Hermann: Der Aufenthalt. Darmstadt, Neuwied: Sammlung Luchterhand 1977. 
 
Kempowski, Walter: Das Echolot. Abgesang `45; ein kollektives Tagebuch. München: 
Knaus Verlag 2005. 
 
Kempowski: Tadelöser & Wolff. München: Hanser Verlag 1971. 
 
Klemperer, Victor: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1933-1941. 
Berlin: Aufbau-Verlag 1995. 
 
Klemperer, Victor: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1942-1945. 
Berlin: Aufbau-Verlag 1995. 
 
Kluge, Alexander: Schlachtbeschreibung. Der organisatorische Aufbau eines Unglücks. 
Olten: Walter Verlag 1964. 
 
Kiesel, Otto Erich: Die unverzagte Stadt. (1949). Hamburg: Hammerich & Lesser 
Verlag 1957. 
 
Ledig, Gerd: Vergeltung. Roman. (1956). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1999. 
 
Ledig, Gerd: Die Stalinorgel (1955). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 2000. 
 
Lentz; Georg: Muckefuck. (1976). Frankfurt am Main: Ullstein Verlag 1989. 



 295

 
Loest, Erich: Jungen, die übrig blieben. (1950). Künzelsau: Linden Verlag 1991. 
 
Loest, Erich: Pistole mit sechzehn. Erzählungen. Hamburg: Hoffmann und Campe 
1979. 
 
Meckel, Christoph: Der Brand. In: Ein roter Faden. Gesammelte Erzählungen. 
München: Hanser Verlag 1983. 
 
Meckel, Christoph: Suchbild. Über meinen Vater. Düsseldorf: Claasen 1980. 
 
Meckel, Christoph: Suchbild. Über meine Mutter. München: Hanser Verlag 2002. 
 
Modick, Klaus: Das Grau der Karolinen. Reinbek: Rowohlt Verlag 1986. 
 
Müller, Heiner: Das eiserne Kreuz. (1956). In: Erzählte Zeit. 50 deutsche 
Kurzgeschichten der Gegenwart. Hg. v. Manfred Durzak. Stuttgart: Reclam Verlag 
1980. 
 
Mulisch, Harry: Das steinerne Brautbett (1959). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 
1995. 
 
Mundstock, Karl: Bis zum letzten Mann. Halle: Mitteldeutscher Verlag 1957. 
 
Noll, Dieter: Die Abenteuer des Werner Holt. I (1960). 17. Auflage. Berlin, Weimar: 
Aufbau Verlag 1976. 
 
Noll, Dieter: Die Abenteuer des Werner Holt. II (1963). 17. Auflage. Berlin. Weimar: 
Aufbau Verlag 1976. 
 
Nossack, Hans Erich: Der Untergang (1948). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 
1976. 
 
Nossack, Hans Erich: Dorothea. (1950) In: Die Erzählungen. Hg. v. Christof Schmid. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1987, S.222-262. 
 
Nossack, Hans Erich: Nekyia. (1947) In: Die Erzählungen. Hg. v. Christof Schmid. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1987, S.119-217. 
 
Ortheil, Hanns-Josef: Abschied von den Kriegsteilnehmern. München: Piper Verlag 
1992. 
 
Plivier, Theodor: Stalingrad. (1943). Köln: Kiepenheuer & Witsch 1983. 
 
Poche, Klaus: Atemnot. Olten: Walter Verlag 1978. 
 
Ransmayr, Christoph: Morbus Kitahara. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1995. 
 
Rehmann, Ruth: Der Mann auf der Kanzel (1979). 6. Auflage. München: Deutscher 
Taschenbuch Verlag 2002. 
 



 296

Remarque, Erich Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. Köln: Kiepenheuer & Witsch 
1954. 
 
Remarque; Erich Maria: Zeit zu leben und Zeit zu sterben. Rev. Neuausgabe. Köln: 
Kiepenheuer & Witsch 1989. 
  
Rühmkorf, Peter: Die Jahre die ihr kennt. Anfälle und Erinnerungen. Reinbek: Rowohlt 
Verlag 1972. 
 
Schlesinger, Klaus: Capellos Trommel. Zürich: Benzinger Verlag 1972. (Titel der 
Originalausgabe: Michael) 
 
Schmidt, Arno: Leviathan (1949). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1970. 
 
Schneider, Peter: „Vati“. Darmstadt, Neuwied: Sammlung Luchterhand 1987. 
 
Schneider, Peter: Paarungen. Berlin: Rowohlt Verlag 1992. 
 
Sebald, W.G.: Schwindel. Gefühle. Frankfurt am Main: Eichborn Verlag 1990. 
 
Sebald, W.G.: Die Ausgewanderten. Frankfurt am Main: Eichborn Verlag 1992. 
 
Seghers, Anna: Das siebte Kreuz. (1942). Neuauflage. Darmstadt, Neuwied: Sammlung 
Luchterhand 1973. 
 
Seuren, Günter: Abschied von einem Mörder. Reinbek: Rowohlt Verlag 1980. 
 
Steinberg, Werner: Als die Uhren stehen blieben. Roman. (1957). Halle, Leipzig: 
Mitteldeutscher Verlag 1980. 
 
Thürk, Harry: Die Stunde der toten Augen. Roman. (1957). München: Damnitz Verlag 
1980. 
 
Timm, Uwe: Die Entdeckung der Currywurst. (1993). 8. Auflage. München: Deutscher 
Taschenbuch Verlag 2004. 
 
Vonnegut, Kurt: Schlachthof 5. (1969). Hamburg: Hoffmann und Campe Verlag 1970. 
 
Walser, Martin: Die Verteidigung der Kindheit. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 
1991. 
 
Walser, Martin: Ein springender Brunnen. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1998. 
 
Wolf, Christa: Blickwechsel. (1970). In: Gesammelte Erzählungen. Darmstadt: 
Sammlung Luchterhand 1980. 
 
Wolf, Christa: Kindheitsmuster. (1976). Darmstadt: Sammlung Luchterhand 1979. 
 
Zitelmann, Arnulf: Paule Pizolka oder Eine Flucht durch Deutschland. Basel, 
Weinheim: Beltz Verlag 1991. 
 



 297

 
 
 
Sekundärliteratur: 

 
Adorno, Theodor W.: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit. In: Kulturkritik 
und Gesellschaft II. Eingriffe – Stichworte – Anhang. Theodor W. Adorno. Gesammelte 
Schriften Band 10.2. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 
1977. S.555-572. 
 
Arendt, Hannah: Besuch in Deutschland (1950). In: Zur Zeit. Politische Essays. Hg. v. 
Marie Luise Knott. Hamburg: Rotbuch Verlag 1999. 
 
Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Frankfurt am Main: 
Europäische Verlags-Anstalt 1955. 
 
Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Die Deutsche Literatur 1945 – 1960. München: Beck 
Verlag 1993. 
 
Arnold, Heinz Ludwig: Die drei Sprünge der westdeutschen Literatur. Eine Erinnerung. 
Göttingen: Wallstein Verlag 1993. 
 
Assmann, Aleida: Wie wahr sind Erinnerungen?. In: Das soziale Gedächtnis. 
Geschichte, Erinnerung, Tradierung. Hg. v. Harald Welzer. Hamburg: Hamburger 
Edition 2001. 
 
Assmann, Aleida & Ute Frevert: Geschichtsvergessenheit – Geschichtsversessenheit. 
Vom Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945. Stuttgart: Deutsche Verlags-
Anstalt 1999. 
 
Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen 
Gedächtnisses. München: Beck Verlag 1999. 
 
Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in 
frühen Hochkulturen. 2. durchgesehene Auflage. München: Beck Verlag 1997. 
 
Backes, Uwe, Eckhard Jesse & Rainer Zitelmann: Was heißt: „Historisierung“ des 
Nationalsozialismus? In: Die Schatten der Vergangenheit. Impulse zur Historisierung 
des Nationalsozialismus. Hrsg.: Uwe Backes, Eckhard Jesse, Reiner Zitelmann. 
Frankfurt am Main: Propyläen Verlag 1990. 
 
Bahr, Eberhard: Defensive Kompensation. Peter Bamm: Die unsichtbare Flagge (1952) 
und Heinz G. Konsalik: Der Arzt von Stalingrad (1956). In: Von Böll bis Buchheim: 
Deutsche Kriegsprosa nach 1945. Hg.v. Hans Wagener. Amsterdamer Beiträge zur 
neueren Germanistik. Band 42 – 1997, S.199-212. 
 
Bald, Detlev, Johannes Klotz & Wolfram Wette: Mythos Wehrmacht. 
Nachkriegsdebatten und Traditionspflege. Berlin: Aufbau Verlag 2001. 
 
Bance, Alan: Die deutsche Wehrmacht an der Ostfront: Historische Forschung versus 
fiktionale Gestaltung. In: Krieg und Literatur 1/1989. 



 298

 
Barnouw, Dagmar: Zeitlichkeit und Erinnerung: Überlegungen zur Problematik der 
Schuldfrage. In: Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen 
Medien der Nachkriegszeit (1945-1961). Hg. v. Ursula Heukenkamp. Amsterdamer 
Beiträge zur neueren Germanistik. Band 50.2 – 2001, S.659-674. 
 
Berger, Christel: Gewissensfrage Antifaschismus. Traditionen der DDR-Literatur. 
Analysen – Interpretationen – Interviews. Berlin: Dietz Verlag 1990. 
 
Boll, Bernd: Paradigmenwechsel in der Erinnerungskultur? Die Relativierung der NS-
Verbrechen in der aktuellen Debatte, in: Weiter erinnern? Neu erinnern? Überlegungen 
zur Gegenwart und Zukunft des Umgangs mit der NS-Zeit. Hg. v. Arbeitskreis 
Erinnerungskultur in der Marburger Geschichtswerkstatt. 2003 
 
Braese; Stephan: Bombenkrieg und literarische Gegenwart. Zu W.G. Sebald und Dieter 
Forte. In: Mittelweg 36, 11 Jg. 2002. Nr. 1, S.4-24. 
 
Brenner, Peter J.: Nachkriegsliteratur. In: Deutsche Literatur zwischen 1945 und 1995: 
eine Sozialgeschichte. Hg. v. Horst Albert Glaser. 1997, S.33-58. 
 
Brettschneider, Werner: Zorn und Trauer. Aspekte deutscher Gegenwartsliteratur. 
Berlin: Schmidt Verlag 1979. 
 

Broszat, Martin: Was heißt Historisierung des Nationalsozialismus? In: Historische 
Zeitschrift Bd. 247. 1988. 
 
Browning, Christopher: Ganz normale Männer. Das Reserve-Polizeibataillon 101 und 
die „Endlösung“ in Polen. Reinbek: Rowohlt Verlag 1997. 
 
Brunssen, Frank: Tabubruch? Deutsche als Opfer des Zweiten Weltkriegs in Günter 
Grass’ Novelle Im Krebsgang. In: Oxford German studies. 35 Heft 2. London 2006. 
S.115-130. 
 

Butzer, Günter: Fehlende Trauer. Verfahren epischen Erinnerns in der 
deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. München: Fink Verlag 1998. 
 
Daemmrich, Horst S.: Die Vergangenheit bewahren oder kritisch reflektieren. 
Gegensätzliche Positionen in der Auseinandersetzung mit dem Krieg. In: Schuld und 
Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegszeit 
(1945-1961). Hg. v. Ursula Heukenkamp. Amsterdamer Beiträge zur neueren 
Germanistik. Band 50.2 – 2001, S.567-578. 
 
Diekmann, Irene & Julius H. Schoeps: Das Wilkomirski-Syndrom. Eingebildete 
Erinnerungen oder Von der Sehnsucht Opfer zu sein. Zürich: Pendo Verlag 2002. 
 
Döblin, Alfred: Schicksalsreise. (1949). Bekenntnis und Bericht. Solothurn: Walter 
Verlag 1993. 
 
Düsterberg, Rolf: Soldat und Kriegserlebnis. Deutsche militärische Erinnerungsliteratur 
1945-1961 zum Zweiten Weltkrieg. Thübingen: Niemeyer Verlag 2000. 
 



 299

Durzak, Manfred: Deutsche Gegenwartsliteratur. Ausgangspositionen und aktuelle 
Entwicklungen. Stuttgart: Reclam Verlag 1981. 
 
Ebert, Jens: Verlorene Siege, vergebliche Opfer, vergessene Verbrechen. Deutsche 
Erinnerungskultur 2002/2003. In: Krieg und Literatur. 2002. 
 
Eigler, Friederike: Gedächtnis und Geschichte in den Generationenromanen seit der 
Wende. Berlin: Schmidt Verlag 2005. 
 
Elsässer, Jürgen & Andrei S. Markovits: „Die Fratze der eigenen Geschichte“. Von der 
Goldhagen-Debatte zum Jugoslawien-Krieg. Berlin: Elefanten Press Verlag 1999. 
 
Emmerich, Wolfgang: Kleine Literaturgeschichte der DDR. 3. korrigierte Auflage. 
1985. 
 
Fletcher, Iring: Rede zur Eröffnung der Ausstellung: „Vernichtungskrieg. Verbrechen 
der Wehrmacht 1941 bis 1944 in Potsdam vom 27.6.95. In: Krieg ist ein 
Gesellschaftszustand. Hg. v. Hamburger Institut für Sozialforschung. Hamburg: 
Hamburger Edition 1998. S.22-29. 
 
Franz, Marie: Die Darstellung von Faschismus und Antifaschismus in den Romanen 
von Anna Seghers 1933-1949. Frankfurt am Main: Lang Verlag 1987. 
 
Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik. Die Anfänge der Bundesrepublik und die NS-
Vergangenheit. 2. Auflage. München Deutscher Taschenbuch Verlag 1997. 
 
Frei, Norbert: 1945 und wir. Das Dritte Reich im Bewusstsein der Deutschen. München: 
Verlag C. H. Beck 2005. 
 
Fricke, Hannes: Günter Grass: Im Krebsgang. Der Zwang, Zeugnis abzulegen, und die 
virtuelle Realität. In: Interpretationen. Romane des 20. Jahrhunderts. Stuttgart: Reclam 
Verlag 2003. S.351-368. 
 
Fricke, Hannes: Bernhard Schlink: Der Vorleser. Opfer und Täter. In: Interpretationen. 
Romane des 20. Jahrhunderts. Stuttgart: Reclam Verlag 2003. S.274-294. 
 
Friedrich, Jörg: Das Gesetz des Krieges. Das deutsche Heer in Russland 1941 bis 1945. 
Der Prozeß gegen das Oberkommando der Wehrmacht. 3. Auflage. München: Piper 
Verlag 1995. 
 
Friedrich, Jörg: Brandstätten. Der Anblick des Bombenkrieges. München: Propyläen 
Verlag 2003. 
 
Friedrich, Jörg: Der Brand. Deutschland im Bombenkrieg 1940-1945. München: 
Ullstein Heyne List 2002. 
 
Friedrich, Jörg: Die kalte Amnestie. NS-Täter in der Bundesrepublik. Frankfurt am 
Main: Fischer Verlag 1986. 
 



 300

Gerlach, Christian: Kalkulierte Morde. Die deutsche Wirtschafts- und 
Vernichtungspolitik in Weißrussland 1941-1944. 2. Auflage. Hamburg: Hamburger 
Edition 2000. 
 
Giordano, Ralph: Die Traditionslüge. Vom Kriegskult in der Bundeswehr. Köln: 
Kiepenheuer & Witsch 2000. 
 
Giordano, Ralph: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. Hamburg, 
Zürich: Rasch und Röhring Verlag 1987. 
 
Giordano, Ralph: Wie kann diese Generation eigentlich noch atmen? Briefe zu dem 
Buch: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. Hamburg: Rasch & 
Röhrung 1990. 
 
Giordano, Ralph: Wider das Vergessen. In: Ralph Giordano zum 80. Geburtstag. Hg. v. 
Andreas W. Mytze. Europäische Ideen Heft Nr. 127. 2003. S.3-5. 
 
Glaser, Horst Albert (Hg.): Deutsche Literatur zwischen 1945 und 1995: eine 
Sozialgeschichte. Bern: Haupt Verlag 1997. 
 
Goldhagen, Daniel J.: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche und der 
Holocaust. Berlin: Siedler Verlag 1996. 
 
Greven, Michael & Oliver von Wrochem (Hg.): Der Krieg in der Nachkriegszeit. 
Opladen Leske + Budrich 2000. 
 
Grunenberg, Antonia: Antifaschismus – ein deutscher Mythos. Reinbek: Rowohlt 
Verlag 1993. 
 
Haffner, Sebastian: Geschichte eines Deutschen 1914-1933. München: Deutsche 
Verlags-Anstalt 2000. 
 
Hage, Volker: Hamburg 1943. Literarische Zeugnisse zum Feuersturm. Frankfurt am 
Main: Fischer Verlag 2003. 
 
Hage, Volker: Zeugen der Zerstörung. Die Literaten und der Luftkrieg. Essays und 
Gespräche. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 2003. 
 
Hage, Volker: Propheten im eigenen Land. Auf der Suche nach der deutschen Literatur. 
München: Deutscher Taschenbuchverlag 1999. 
 
Hahn, Alois: Inszenierung der Erinnerung. In: Paragrana. Internationale Zeitschrift für 
Historische Anthropologie Heft Nr. 2. 2000. S.21-42. 
 
Halbwachs, Maurice: Das kollektive Gedächtnis. Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag 
1967. 
 
Hartewig, Karin: Militarismus und Antifaschismus. Die Wehrmacht im kollektiven 
Gedächtnis der DDR. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. Hg. v. Greven, Michael & 
Oliver von Wrochem. Opladen: Leske + Budrich 2000. S.237-254. 
 



 301

Hartman, Geoffrey: Der längste Schatten. Erinnern und Vergessen nach dem Holocaust. 
Berlin: Aufbau Verlag 1999. 
 
Hartmann, Karl-Heinz: Romane und Erzählungen der fünfziger und sechziger Jahre 
(BRD). In: Deutsche Literatur zwischen 1945 und 1995: eine Sozialgeschichte. Hg. v. 
Horst Albert Glaser. Bern: Haupt Verlag 1997, S.287-308. 
 
Hartmann, Karl-Heinz: Das Dritte Reich in der DDR-Literatur. Stationen erzählter 
Vergangenheit. In: Gegenwartsliteratur und Drittes Reich. Deutsche Autoren in der 
Auseinandersetzung mit der Vergangenheit. Hg. v. Hans Wagener. Stuttgart: Reclam 
1977, S.307-328. 
 
Hartmann, Karl-Heinz: „...dem Objektivismus verfallen.“ Der Streit um den harten Stil 
in der Kriegsliteratur der fünfziger Jahre. In: Literatur im historischen Prozeß. Frühe 
DDR-Literatur. Traditionen, Institutionen, Tendenzen. Hg. v. Klaus R. Scherpe u. Lutz 
Winkler. Hamburg: Argument Verlag 1988.  
 
Heer, Hannes: Vom Verschwinden der Täter. Der Vernichtungskrieg fand statt, aber 
keiner war dabei. 2. Auflage Berlin: Aufbau Verlag 2004. 
 
Heer, Hannes & Klaus Naumann: Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941-
1944. 8. Auflage. Frankfurt am Main: Zweitausendeins Verlag 1997. 
 
Heinze, Barbara: Heinz Fühmann. Rostock: Hirnstorff Verlag 1998. 
 
Hermand, Jost: Die Kriegsschuldfrage im westdeutschen Roman der fünfziger Jahre. In: 
Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der 
Nachkriegszeit (1945-1961). Hg. v. Ursula Heukenkamp. Amsterdamer Beiträge zur 
neueren Germanistik. Band 50.2 – 2001. S.429-442. 
 
Hermand, Jost: Unbewältigte Vergangenheit. Westdeutsche Utopien nach 1945. In: 
Nachkriegsliteratur in Westdeutschland 1945-49. Schreibweisen, Gattungen, 
Institutionen. Hg. v. Jost Hermand. Berlin: Argument Verlag 1982. 
 
Herminghouse, Patricia: Vergangenheit als Problem der Gegenwart: Zur Darstellung 
des Faschismus in der neueren DDR-Literatur. In: Literatur der DDR in den siebziger 
Jahren. Hg. v. P. U. Hohendahl u. P. Herminghouse. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Verlag 1983. 
 
Heukenkamp, Ursula (Hg.): Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in 
deutschen Medien der Nachkriegszeit (1945-1961). Amsterdamer Beiträge zur neueren 
Germanistik. Band 50.1 – 2001 
 
Heukenkamp, Ursula: Gestörte Erinnerung. Erzählungen vom Luftkrieg. In: Schuld und 
Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegszeit 
(1945-1961). Hg. v. Ursula Heukenkamp. Amsterdamer Beiträge zur neueren 
Germanistik. Band 50.2 – 2001, S.469-492. 
 
Heukenkamp, Ursula: Helden, die einer besseren Sache wert gewesen wären... 
Kriegsprosa in der DDR der fünfziger Jahre. In: Von Böll bis Buchheim. Deutsche 



 302

Kriegsprosa nach 1945. Hg. v. Hans Wagener. Amsterdamer Beiträge zur neueren 
Germanistik. Band 42 – 1997, S.365-387. 
 
Hickethier, Knut: Der Krieg in der Nachkriegszeit. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. 
Hg. v. Greven, Michael & Oliver von Wrochem. Opladen: Leske + Budrich 2000. S.93-
112. 
 
Hickethier, Knut: Kriegserlebnis und Kriegsdeutung im bundesdeutschen Fernsehen der 
fünfziger Jahre. In: Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen 
Medien der Nachkriegszeit (1945-1961). Hg. v. Ursula Heukenkamp. Amsterdamer 
Beiträge zur neueren Germanistik. Band 50.1 – 2001, S.759-776. 
 
Hilberg, Raul: Täter, Opfer, Zuschauer. Die Vernichtung der Juden 1933-1945.  
4. Auflage. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1992. 
 
Hinck, Walter: Erinnerung und imaginäre Geschichtsschreibung. In: Das Gedächtnis der 
Literatur. Zeitschrift für deutsche Philologie. Nr. 125 Sonderheft. Hg. v. Alo Allkämper 
und Norbert Otto Eke. Berlin: Erich Schmidt Verlag 2006. 
 
Hoffmann, Hilmar: Gegen den Versuch, Vergangenheit zu verbiegen. Frankfurt am 
Main: Athenäum Verlag 1987. 
 
Jaspers: Die Schuldfrage. Heidelberg: Schneider Verlag 1946. 
 
Jirgl, Reinhard: Anzeichen des Gewitters von Übermorgen. Zu den Strategien des 
Verschweigens. In: ndl, Heft 5/1998. 
 
Jürgs, Michael: Bürger Grass. Biografie eines deutschen Dichters. München: 
Bertelsmann Verlag 2002. 
 
Kändler, Klaus: Willi Bredel: „Ich bin glücklich, ein Schriftsteller zu sein“. Ein neues 
Kapitel sozialistischer Literatur in der DDR. In: Frühe DDR-Literatur. Traditionen, 
Institutionen, Tendenzen. Hg. v. Klaus R. Scherpe und Lutz Winkler. Hamburg: 
Argument Verlag 1988, S.146-158. 
 
Kaszynski, Stefan H.: Absicht und Wirkung. Rezeptionsästhetische Strategien im 
Kriegsroman Zeit zu leben und Zeit zu sterben von Erich Maria Remarque. In: Erich 
Maria Remarque. Leben, Werk und weltweite Wirkung. Hg. v. Thomas F. Schneider. 
Osnabrück: Rasch Verlag 1998. 
 
Kesting, Marianne: Das deutsche Drama vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis Ende 
der sechziger Jahre. In: Deutsche Gegenwartsliteratur. Hg. v. Manfred Durzak. 
Stuttgart: Reclam Verlag 1981, S.107-136. 
 
Kettenacker, Lothar (Hg.): Ein Volk von Opfern? Die neue Debatte um den 
Bombenkrieg 1940-45. Berlin: Rowohlt Verlag 2003.  
 
Kittel, Manfred: Die Legende von der „zweiten Schuld“. Vergangenheitsbewältigung in 
der Ära Adenauer. Berlin, Frankfurt am Main: Ullstein Verlag 1993. 
 



 303

Klotz, Johannes & Gerd Wiegel (Hg.): Geistige Brandstiftung? Die Walser-Bubis-
Debatte. Köln: PapyRossa  Verlag 1999. 
 
Köster, Juliane: Bernhard Schlink. Der Vorleser. Interpretationen. München: 
Oldenbourg Verlag 2000. 
 
Kohl, Paul: „Ich wundere mich, daß ich noch lebe“. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 
Mohn 1990. 
 
Köhn, Lothar: Vom Nullpunkt zum Posthistoire. Zu Konstruktionselementen einer 
Geschichte der deutschen Literatur 1945-1990. In: Fünfzig Jahre deutschsprachige 
Literatur in Aspekten. Hg. v. Gerhard Knapp & Gerd Labroisse. Amsterdamer Beiträge 
zur neueren Germanistik 38/39-1995. S.13-55. 
 
Koopmann, Helmut: Der Faschismus als Kleinbürgertum und was daraus wurde. In: Die 
„Danziger Trilogie“ von Günter Grass. Texte, Daten, Bilder. Hg. v. Volker Neuhaus 
und Daniela Hermes. Frankfurt am Main: Sammlung Luchterhand 1991, S.200-222. 
 
Kopke, Christoph: Der „Ernährungsinspekteur der Waffen-SS“. Zur Rolle des 
Mediziners Ernst Günther Schenck im Nationalsozialismus. In: Medizin und 
Verbrechen. Hg. v. Christoph Kopke. Ulm: Verlag Klemm & Oelschläger 2001. 
 
Kopelev, Lew: Aufbewahren für alle Zeit! Hamburg: Hoffmann und Campe Verlag 
1976. 
 
Kovář, Jaroslav: Antikriegsprosa in Ost und West: Heinrich Bölls Kurzgeschichte 
Wanderer, kommst du nach Spa... und Franz Fühmanns Novelle Kameraden im 
Vergleich. In: Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen 
Medien der Nachkriegszeit (1945-1961). Hg. v. Ursula Heukenkamp. Amsterdamer 
Beiträge zur neueren Germanistik. Band 50.1 – 2001. S.45-55. 
 
Leistner, Bernd: Johannes Bobrowski. Berlin: Rütter & Loening Verlag 1981. 
 
Mannack, Eberhard: Aufarbeitung des Faschismus. In: Deutsche Literatur zwischen 
1945 und 1995: eine Sozialgeschichte. Hg. v. Horst Albert Glaser. Bern: Haupt Verlag 
1997, S.375-392. 
 
Manoschek, Walter (Hg.): Die Wehrmacht im Rassenkrieg. Der Vernichtungskrieg 
hinter der Front. Wien: Picus Verlag 1996. 
 
Mauleshagen, Claudia: Der Schatten des Vaters. Deutschsprachige Väterliteratur der 
siebziger und achtziger Jahre. Frankfurt am Main: Lang Verlag 1995. 
 
Moser, Sabine: Günter Grass. Romane und Erzählungen. Berlin: Erich Schmidt Verlag 
2000. 
 
Mitscherlich, Alexander & Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen 
kollektiven Verhaltens. (1967). 16. Auflage. München: Piper Verlag 2001. 
 
Mitscherlich, Margarete: Erinnerungsarbeit. Zur Psychoanalyse der Unfähigkeit zu 
trauern. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1987. 



 304

 
Nägele, Rainer: Heinrich Böll. Die große Ordnung und die kleine Anarchie. In: 
Gegenwartsliteratur und Drittes Reich. Hg. v. Hans Wegener. Stuttgart: Reclam Verlag 
1977, S.183-204. 
 
Naumann, Klaus: Der Krieg als Text. Das Jahr 1945 im kulturellen Gedächtnis der 
Presse. Hamburg: Hamburger Edition 1998. 
 
Neuhaus, Volker: Belle Tulla sans merci. In: Die „Danziger Trilogie“ von Günter Grass. 
Texte, Daten, Bilder. Hg. v. Volker Heuhaus und Daniela Hermes. Frankfurt am Main: 
Sammlung Luchterhand 1991, S.180-199. 
 
Nienaber, Bernhard: Der Blick zurück. Remarques Romane gegen die Adenauer-
Restauration. In: Erich Maria Remarque 1898-1970. Hg v. Tilman Westphalen. 
Bramsche: Rasch Verlag 1988. 
 
Nienaber, Bernd: Remarque gegen die Restauration: Der Russland-Kriegsroman Zeit zu 
leben und Zeit zu sterben. In: Krieg und Literatur 1/1989. 
 
Nolte, Ernst: Streitpunkte. Heutige und künftige Kontroversen um den 
Nationalsozialismus. 2. Auflage. München: Herbig Verlag 2000. 
 
Peitsch, Helmut: Zur Geschichte der `Vergangenheitsbewältigung´: BRD- und DDR-
Kriegsromane in den fünfziger Jahren. In: Fünfzig Jahre deutschsprachige Literatur in 
Aspekten. Hg. v. Gerhard Knapp & Gerd Labroisse. Amsterdamer Beiträge 38/39-1995. 
S.89-117. 
 
Pfeifer, Jochen: Der deutsche Kriegsroman 1945-1960. Ein Versuch zur Vermittlung 
von Literatur und Sozialgeschichte. Königsstein: Scriptor Verlag 1981. 
 
Pollak, Alexander: Die Historisierung eines Tabubruchs. Von der umstrittenen 
Entmythologisierung des Bilds der „sauberen Wehrmacht“ zur versachlichten 
Dokumentation des Vernichtungskrieges: ein Vergleich der beiden 
Wehrmachtsausstellungen. In: Zeitgeschichte, 29, 2002, Heft 2, S. 56-63. 
 
Pralle, Uwe: Die toten Winkel der Geschichte. Ausblicke auf das Näherrücken der 
Nachkriegszeit. In. ndl, Heft 5/1998. 
 
Prittwitz, Gesine von: Abkehr von der Trümmergeneration. Franz Hammers 
Arbeitskreis junger Autoren Thüringens 1947-1950. In: Frühe DDR-Literatur. 
Traditionen, Institutionen, Tendenzen. Hg. v. Klaus R. Scherpe und Lutz Winkler. 
Hamburg: Argument Verlag 1988, S.101-119. 
 
Rath, Wolfgang: Romane und Erzählungen der siebziger bis neunziger Jahre (BRD). In: 
Deutsche Literatur zwischen 1945 und 1995: eine Sozialgeschichte. Hg. v. Horst Albert 
Glaser. Bern: Haupt Verlag 1997, S.309-328. 
 
Reemtsma, Jan Philipp: Über Daniel Goldhagen. In: Deutschlands willige Vollstrecker? 
Hg. v. Andreas W. Mytze. Europäische Ideen Heft Nr.102. 1997, S.10-16. 
 



 305

Reemtsma, Jan Philipp: Was man plant, und was daraus wird. Gedanken über ein 
prognostisches Versagen In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. Hg. v. Michael Th. 
Greven & Oliver von Wrochem. Opladen: Leske + Budrich 2000. S.273-290. 
 
Reemtsma, Jan-Philipp: Rede zur Eröffnung der Ausstellung „Vernichtungskrieg. 
Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“ in Hamburg vom 5.3.1995. In: Krieg ist ein 
Gesellschaftszustand. Hg. v. Hamburger Institut für Sozialforschung. Hamburg: 
Hamburger Edition. 1998. S.8-13. 
 
Reich-Ranicki, Marcel: Ohne Rabatt. Über Literatur aus der DDR. Stuttgart: Deutsche 
Verlags-Anstalt 1991. 
 
Reichel, Peter: Helden und Opfer. Zwischen Pietät und Politik: Die Toten der Kriege 
und der Gewaltherrschaft in Deutschland im 20. Jahrhundert. In: Der Krieg in der 
Nachkriegszeit. Hg. v. Michael Th. Greven & Oliver von Wrochem. Opladen: Leske + 
Budrich 2000. S.167-182. 
 
Reichel, Peter: Vergangenheitsbewältigung in Deutschland. Die Auseinandersetzung 
mit der NS-Diktatur von 1945 bis heute. München: Beck Verlag 2001. 
 
Reid, J.H.: „Mein eigentliches Gebiet...“. Heinrich Bölls Kriegsliteratur. In: Von Böll 
bis Buchheim: Deutsche Kriegsprosa nach 1945. Hg.v. Hans Wagener. Amsterdamer 
Beiträge zur neueren Germanistik. Band 42 – 1997, S.91-110. 
 
Riedl, Peter Philipp: Über das Unsagbare in der Literatur. In: Zeitschrift für deutsche 
Philologie. Band 124, Heft Nr. 2. 2005. S.261-284. 
 
Rosenthal, Gabriele: Vom Krieg erzählen, von den Verbrechen schweigen. In: 
Verbrechen der Wehrmacht 1941-1944. Hg. v. Hannes Heer und Klaus Naumann. 8. 
Auflage. Frankfurt am Main: Zweitausendeins Verlag 1997. 
 
Sahrhage, Norbert: „Entnazifizierung“ und „Wiedergutmachung“. Das Umgehen mit 
nationalsozialistischen Tätern und jüdischen Opfern im Landkreis Herford nach 1945. 
In: Opfer und Täter. Zum nationalsozialistischen und antijüdischen Alltag in 
Ostwestfalen-Lippe. Hg. v. Hubert Frankemölle. Bielefeld: Verlag für 
Regionalgeschichte 1990, S.203-234. 
 
Schlant, Ernestine: Die Sprache des Schweigens. Die deutsche Literatur und der 
Holocaust. München: Beck Verlag 2001. 
 
Schneider, Peter: Der Bundestag wollte beschließen. In: Eine Ausstellung und ihre 
Folgen. Hg. v. Hamburger Institut für Sozialforschung. Hamburg: Hamburger Edition 
1999, S. 112-122. 
 
Schneider, Thomas F.: „Und Befehl ist Befehl. Oder nicht?“ Erich Maria Remarque: 
Zeit zu leben und Zeit zu sterben (1954). In: Von Böll bis Buchheim: Deutsche 
Kriegsprosa nach 1945. Hg. v. Hans Wagener. Amsterdamer Beiträge zur neueren 
Germanistik. Band 42 – 1997, S.231-248. 
 
Schneider, Thomas F. (Hg): Erich Maria Remarque. Leben, Werk und weltweite 
Wirkung. Osnabrück: Rasch Verlag 1998. 



 306

 
Schneiß, Wolfgang: Flucht, Vertreibung und verlorene Heimat im früheren 
Ostdeutschland. Beispiele literarischer Bearbeitung. Frankfurt am Main: Lang Verlag 
1996. 
 
Schonauer, Franz: Vaterbild und Sohnesreife. In: Neue deutsche Hefte Nr.167, Jg.27, 
1980. Heft 3 
 
Schregel, Heinrich-H.: Die Romanliteratur der DDR. Erzähltechniken, Leserlenkung, 
Kulturpolitik. Opladen: Westdeutscher Verlag 1991. 
 
Sebald, W.G.: Luftkrieg und Literatur. (1999). 2. Auflage. Frankfurt am Main: Fischer 
Verlag 2002. 
 
Segebrecht, Wulf: Christoph Meckels „Suchbild“ unter anderen Vaterbildern. In: 
Christoph Meckel. Portrait. Hg. v. Franz Loquai. Eggingen: Isele Verlag 1993. 
 
Sölle, Dorothee: Erinnerungen an einen Freund – und Deutungen ausgewählter Texte. 
In: 30 Jahre Nobelpreis Heinrich Böll. Hg. v. Georg Langenhorst. Münster: Lit Verlag 
2002, S.62-72. 
 
Sowinski, Bernhard: Heinrich Böll. Stuttgart: Sammlung Metzler 1993. 
 
Stargardt, Nicholas: Opfer der Bomben und der Vergeltung. In: Ein Volk von Opfern? 
Die neue Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: 
Rowohlt Verlag 2003. S.56-71. 
 
Stephan, Cora: Wie man eine Stadt anzündet. In: Ein Volk von Opfern?. Die neue 
Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: Rowohlt 
Verlag 2003. S.95-102. 
 
Streim, Gregor: Der Bombenkrieg als Sensation und als Dokumentation. Gert Ledigs 
Roman Vergeltung und die Debatte um W. G. Sebalds Luftkrieg und Literatur In: Krieg 
in den Medien. Hg. v. Heinz-Peter Preußer. Amsterdamer Beiträge zur neueren 
Germanistik. 57 – 2005. S.293-312. 
 
Sternburg von, Wilhelm: „Als wäre alles das letzte Mal“. Erich Maria Remarque. Eine 
Biographie. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1998. 
 
Vormweg, Heinrich : Deutsche Literatur 1945 – 1960: Keine Stunde Null. In: Manfred 
Durzak: Deutsche Gegenwartsliteratur. Stuttgart: Reclam Verlag 1981. S.14-31. 
 
Vogt, Jochen: „Erinnerung ist unsere Aufgabe“. Über Literatur, Moral und Politik 1945-
1990. Opladen: Westdeutscher Verlag 1991. 
 
Vogt, Jochen: Heinrich Böll. 2. Auflage. München: Beck Verlag 1987. 
 
Vogt, Jochen: Knapp vorbei. Zur Literatur des letzten Jahrhunderts. München: Fink 
Verlag 2004. 
 
 



 307

Wagener, Hans (Hg.): Gegenwartsliteratur und Drittes Reich. Stuttgart: Reclam Verlag  
1977. 
 
Wagener, Hans: Soldaten zwischen Gehorsam und Gewissen. In: Gegenwartsliteratur 
und Drittes Reich. Hg. v. Hans Wagener. Stuttgart: Reclam Verlag 1977. 
 
Wagener, Hans (Hg.): Von Böll bis Buchheim: Deutsche Kriegsprosa nach 1945. 
Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik. Band 42 – 1997.  
 
Wagener, Hans: Erich Maria Remarque, Im Westen nichts Neues – Zeit zu leben und 
Zeit zu sterben: Ein Autor, zwei Weltkriege. In: Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und 
Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegszeit (1945-1961). Hg. v. Ursula 
Heukenkamp. Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik. Band 50.1 – 2001. 
S.103-111. 
 
Walser, Martin: Bombenkrieg als Epos. In: Ein Volk von Opfern? Die neue Debatte um 
den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: Rowohlt Verlag 2003. 
S.127-130. 
 
Wehdeking, Frank: Ortheils Abschied von den Kriegsteilnehmern als 
Generationenkonflikt und Geschichtslektion. In: Hanns-Josef Ortheil – Im Innern seiner 
Texte. Studien zu seinem Werk. Hg. v. Manfred Durzak und Hartmut Steinecke. 
München: Piper Verlag 1995, S.148-166. 
 
Wehdeking, Volker & Günter Bamberger: Erzählliteratur der frühen Nachkriegszeit 
(1945-1952). München: Beck Verlag 1990. 
 
Wehler, Hans-Ulrich: Wer Wind sät, wird Sturm ernten. In: Ein Volk von Opfern? Die 
neue Debatte um den Bombenkrieg 1940-45. Hg. v. Lothar Kettenacker. Berlin: 
Rowohlt Verlag 2003. S.140-144. 
 
Welzer, Harald: „Opa war kein Nazi“. Nationalsozialismus und Holocaust im 
Familiengedächtnis. 4. Auflage. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 2003. 
 
Welzer, Harald: Mythos der unbewältigten Vergangenheit. Über ein Interpretament der 
Zeitzeugenforschung zum Nationalsozialismus. In: Leviathan 24 (4). 1996, S.587-603. 
 
Welzer, Harald (Hg.): Das soziale Gedächtnis. Geschichte, Erinnerung, Tradierung. 
Hamburg: Hamburger Edition 2001. 
 
Welzer, Harald: Das kommunikative Gedächtnis. Eine Theorie der Erinnerung. 
München: Beck Verlag 2002. 
 
Wette, Wolfram & Gerd Ueberschär: Stalingrad. Mythos und Wirklichkeit einer 
Schlacht. Frankfurt am Main: Fischer Verlag 1993. 
 
Widmer, Urs: 1945 oder die „neue Sprache“. Düsseldorf: Pädagogischer Verlag 
Schwann 1966. 
 
Wippermann, Wolfgang: Vom „Historikerstreit“ zur „Renaissance der 
Totalitarismustheorie“. In: Totalitarismustheorien. Die Entwicklung der Diskussion von 



 308

den Anfängen bis heute. Hg. v. Wolfgang Wippermann. Darmstadt: Primus Verlag 
1979, S.95-117. 
 
Wolfrum, Edgar: Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland 1949-1989. 
Phasen und Kontroversen. In: Petra Bock, Edgar Wolfrum: Umkämpfte Vergangenheit. 
Geschichtsbilder, Erinnerung und Vergangenheitspolitik im internationalen Vergleich. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1999. 
 
Wrochem von, Oliver: Keine Helden mehr. Die Wehrmachtselite in der öffentlichen 
Auseinandersetzung. In: Der Krieg in der Nachkriegszeit. Hg. v. Oliver von Wrochem 
& Thomas Michael. Opladen: Leske + Budrich 2000, S.151-166. 
 
Ohne Autorenangabe: Der kastrierte Remarque. Nochmals zu dem Roman „Zeit zu 
leben und Zeit zu sterben“. In: ndl. Heft Nr. 4. 1957. 
 
 
Publikumszeitschriften:  

 
GEO-Epoche. Deutschland nach dem Krieg 1945-1955. Nr.9/2002 
 
GEO. Flucht und Vertreibung. 60 Jahre danach: Ein neuer Blick auf das Drama im 
Osten. Nr.11/2004 
 
Kucklick, Christoph: Terror gegen den Terror? Der Bombenkrieg gegen Nazi-
Deutschland. In: GEO. Verbrechen gegen die Deutschen? Der Feuersturm. Was im Juli 
1943 in Hamburg geschah. Die Debatte. Wie Historiker die Luftangriffe heute 
bewerten. Nr.2/2003. S.120-164. 
 
Schmidt-Klingenberg, Michael: „Wir werden sie ausradieren“. Hitlers Bomben auf 
Europa. Teil 2. In: Der Spiegel. Blut für Öl. Worum es im Irak wirklich geht, Nr.3, 
13.1.2003, S.118-125. 
 
Schwarz, Ulrich: „Überall Leichen, überall Tod“. Der Bombenkrieg gegen Deutschland. 
Teil 3. In: Der Spiegel. Expedition Antarktis. Extrem-Forschung im ewigen Eis, Nr. 4, 
20.1.2003, S.82-88. 
 
Der Spiegel. Als Feuer vom Himmel fiel. Spiegel-Serie über die Vertreibung aus dem 
Osten. Nr.2/2002 
 
Spiegel-special. Das Magazin zum Thema: Die Flucht der Deutschen. Die Spiegel-Serie 
über die Vertreibung aus dem Osten. Nr. 2/2002 
 
 
 
Zeitungs- und Internetkritiken 

 
Adler, Jeremy: Die Kunst, Mitleid mit den Mördern zu erzwingen. Einspruch gegen ein 
Erfolgsbuch: Bernhard Schlinks „Der Vorleser“ betreibt sentimentale 
Geschichtsfälschung. In: Süddeutsche Zeitung. Nr.92. 20./21.4.2002. 
 



 309

Becker, Thorsten: Die schwierige Rückkehr zum Leben. In: Rheinischer Merkur. Nr.40. 
2.10.1992. 
 
Beiküfner, Uta: Mottige Moral. Ulla Hahn bricht der Rohrstock über der Geschichte. In: 
Berliner Zeitung Nr. 53. 3.3.2004. 
 
Cramer, Sibylle: Lebensläufe, Tötungsarten. Gert Ledigs erzählter Krieg: 
zeitgeschichtliche Sprengsätze. In: Neue Zürcher Zeitung. Intern. Ausgabe Nr. 242. 
17.10.2000 
 
Daiber, Hans: Das trockene Brot der frühen Jahre. In: Die Welt. 21.11.1992. 
 
Ebel, Martin: Wer Brot gibt. In: Badische Zeitung. Nr.218. 19.9.1992. 
 
„Eine Katastrophe, aber kein Verbrechen“. Interview mit Günter Grass. In: Stern Nr. 8, 
2002. Interviewer nicht bekannt. Zitiert nach Gabriele Weiß: Internetadresse: 
http://gabrieleweis.de/2-bildungsbits/literaturgeschichtsbits/werk-materialien/grass-
krebsgang-index.htm 
 
Eisenreich, Herbert: Im Osten nichts Neues. In: DIE ZEIT, 28.10.1954. 
 
Gleich bist du tot. Als deutsches Kind im Bombenhagel: Darüber schweigen? Darüber 
sprechen? Dieter Forte erinnert sich an die Zeit, als er im Keller saß – Interview. In: Die 
Welt. 16.11.2002. Internetadresse: 
http://www.welt.de/daten/2002/11/16/11161w368586.htx?print=1 
 
Greiner, Ulrich: Nicht versöhnt. In: DIE ZEIT Nr.36. 28.8.1992. 
 
Haberl, Tobias: Meine Version ist die richtige. Tanja Dückers hat ein Buch zum selben 
Thema geschrieben wie Günter Grass. In: Berliner Zeitung. 22.3.2003. 
 
Hage, Volker: Unter Generalverdacht. In: Der Spiegel. Nr.15. 8.4.2002.  
 
Hahn, Eva & Hans Henning: Wie aus Flüchtlingen Vertriebene wurden. In: Frankfurter 
Rundschau. 26.7.2002. 
 
Hieber, Jochen: Der Engel schwieg. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung. Nr.124. 
29.5.1992. 
 
Hinck, Walter: Ein Schatten über Oberbilk. Unterwegs: „Der Junge mit den blutigen 
Schuhen“ von Dieter Forte. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung. 9.9.1995. 
 
Kaindlstorfer, Günter: Der Kitsch der frühen Jahre. In: Die Presse Nr. 13347. 29.8.1992.  
 
Kaltwasser, Gerda: Übersonnte Wirklichkeit. Fortes neuer Roman. Rheinische Post. Nr. 
228. 30.9.1995. 
 
Kellerhoff, Sven Felix im Gespräch mit Walter Kempowski: „Das ist doch eine 
Medienblase“. In: Die Welt. 12.12.2002.  
 



 310

Kirn-Frank, Eva: Und führe mich nicht in Versuchung. Gescheitert und doch 
lesenswert: „Unscharfe Bilder“ – Ulla Hahn versucht in ihrem neuen Roman den 
Brückenschlag von den Opfern zu den Tätern. In: Stuttgarter Zeitung Nr. 293. 
19.12.2003. 
 
Knipphals, Dirk: Schiffskatastrophen und andere Untergänge. In: taz. 20.2.2002. 
 
Koldehoff, Stefan: Das Brot der ganz frühen Jahre. In: taz. 30.9.1992. 
 
Kosler, Hans-Christian: Immer dagegen und immer dabei. In: Neue Zürcher Zeitung Nr. 
209. 10.9.2003. 
 
Krauel, Torsten: Grass und die Grautöne. In: Die Welt. 11.2.2002. 
 
Krause, Tilman: Immer dabei und immer dagegen. Auch Ulla Hahn erzählt von einem 
Deutschen als Opfer des Zweiten Weltkriegs. In: Die Zeit. 30.8.2003. 
 
Lebert, Stephan: Im Keller der Familie. In: Der Tagesspiegel Nr.18 229 vom 3.9.2003. 
 
Müller, Lothar: Bruder ist in großer Not. Und wie die Tür aufging: Uwe Timm erzählt 
die Kriegsgeschichte seiner Familie. In: Süddeutsche Zeitung Nr. 204. 5.9.2003. 
 
Nobisrath, Gudrun: Unscharf die Bilder, unklar die Haltung. Ein neuer Roman von Ulla 
Hahn. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung Nr. 204. 3.9.2003. 
 
Nobisrath, Gudrun: Nachdenken nicht nur über den Bruder. Ein berührendes Buch von 
U. Timm. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung Nr. 219. 20.9.2003. 
 
Oehlen, Martin: Der Mensch im Ausnahmezustand. Drei Schriftsteller über die Taten 
deutscher Soldaten im Zweiten Weltkrieg. Die Debatte um Wehrmacht und SS wird 
fortgesetzt von Ulla Hahn, Uwe Timm – und Willy Peter Reese. In: Kölner Stadt-
Anzeiger Nr. 197. 26.8.2003. 
 
Osterkamp, Ernst: Auf dem Ringfinger ein Stein von blutroter Farbe. Dagegen, aber 
auch dabei: Ulla Hahn hat einen klugen Roman über die Notwendigkeit des Erinnerns 
verfasst. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 232. 7.10.2003. 
 
Räkel, Hans-Herbert: Warst du das, Vater? Lob des Beichtstuhls: Ulla Hahns Roman 
„Unscharfe Bilder“. In: Süddeutsche Zeitung Nr. 215. 18.9.2003  
 
Reinecke, Stefan: Der Arzt von Berlin. In: die Tageszeitung, 15.9.2004. 
 
Rudolph, Ekkehart: Uwe Timm rechnet ab: „Am Beispiel meines Bruders“ In: 
Stuttgarter Zeitung Nr. 231 vom 7.10.2003. 
 
Rohlf, Sabine: Gefallen für nichts und wieder nichts. Krieg als Krankheit: Arno 
Surminskis Roman über die Toten der Wehrmacht. In: Berliner Zeitung Nr. 229. 
30.9.2004. 
 
Scheller, Wolf: Und du? Ulla Hahn über die Last der Erinnerung. In: Rheinische Post. 
Nr. 221. 23.9.2003. 



 311

 
Scheller, Wolf: Über die Kraft der Liebe in einer unzerstörten Welt. In: Eßlinger 
Zeitung. 2.10.1992. 
 
Scherer, Stefan: Im Pfeifen der Geschosse. Gert Ledigs Romane über den Zweiten 
Weltkrieg sagen mehr über das Jahrzehnt danach. In: Berliner Zeitung Nr. 144.  
23./24. 6.2001. 
 
Schmidt, Thomas E.: Ostpreußischer Totentanz. In: Die Zeit. 14.2.2002. 
 
Schmidt-Klingenberg, Michael: „Wir werden sie ausradieren“. Hitlers Bomben auf 
Europa. Teil 2. In: Der Spiegel. Blut für Öl. Worum es im Irak wirklich geht. Nr.3, 
13.1.2003, S.118-125. 
 
Schneider, Peter: Alles reimt sich auf Faschist. Günter Grass, ’68 und die Vertriebenen. 
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung. Nr.72. 26.3.2002. 
 
Schneider, Wolfgang: Zeitkritische Betulichkeit. Tanja Dückers’ Roman 
„Himmelskörper“. In: Neue Zürcher Zeitung. Intern. Ausg. Nr. 163. 17.7.2003. 
 
Schoeller, Wilfried F.: Der rasende Körper des Krieges. So direkt kann Sprache sein: 
Nach 45 Jahren wird Gert Ledigs Roman „Stalinorgel“ wiederentdeckt. In: Süddeutsche 
Zeitung Nr. 258. 9.11.2000. 
 
Schwarz, Ulrich: „Überall Leichen, überall Tod“. Der Bombenkrieg gegen Deutschland. 
Teil3. In: Der Spiegel. Expedition Antarktis. Extrem-Forschung im ewigen Eis, Nr. 4, 
20.1.2003, S.82-88 
 
Schwering, Markus: Den Terror überleben. In: Kölner Stadt-Anzeiger. 22.6.2001. 
 
Seewald, Berthold: Deutschland entdeckt seine Leiden und die Trauer darum. Die 
Debatte um Flüchtlinge und alliierten Bombenkrieg zerstört alte Tabus und eröffnet 
neue Perspektiven auf die Gegenwart. In: Die Welt. 9.12.2002. 
 
Siblewski,Klaus: Die schwierigste aller Fragen. Warum ausgerechnet zur Waffen-SS? 
Uwe Timm erzählt vom Tod und fürchterlichen Nachleben seines Bruders. In: 
Frankfurter Rundschau. Nr.217 vom 17.9.2003. 
 
Spiegel, Hubert: Das musste aufschreiben! Die verspätete Erinnerung: Günter Grass 
beschreibt in seiner Novelle „Im Krebsgang“ den Untergang der „Willhelm Gustloff“ 
und das Leid deutscher Kriegsflüchtlinge. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung. 
9.2.2002. 
 
Spiegel, Hubert: Der Nachkömmling. Uwe Timm erzählt die Kriegsgeschichte der 
Bundesrepublik. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 213. 13.9.2003. 
 
Stickler, Jeanette: Fressen fürs MG. Uwe Timm auf Spurensuche nach seinem Bruder. 
In: Rheinische Post Nr. 252. 30.10.2003. 
 
Stiegler, Bernd: Die Erinnerung der Nachgeborenen. In: Grauzone. Zeitschrift über neue 
Literatur. Nr.7. 1996. 



 312

 
Vormweg, Heinrich: Kindheit im Bombenhagel. Dieter Fortes Familiengeschichte, 
zweiter Teil. In: Süddeutsche Zeitung Nr. 287. 13.12.1995. 
 
Wallmann, Jürgen: Ein Heimkehrer-Roman. Heinrich Bölls Buch „Der Engel schwieg“ 
von 1950. In: Saarbrücker Zeitung Nr.211. 10.9.1992. 
 
Welzer, Harald: Zurück zur Opfergesellschaft. Verschiebungen in der deutschen 
Erinnerungskultur. In: Neue Zürcher Zeitung. 3.4.2002. 
 
Winkler, Willi: Vorlesen, Duschen, Durcharbeiten. Schlechter Stil, unaufrichtige Bilder: 
England begreift nicht mehr, was es an Bernhard Schlinks Bestseller „Der Vorleser“ 
fand. In: Süddeutsche Zeitung  Nr.75 30./31.3.2002. 
 
Zielcke, Adrian: Urlaub haben, ein Kind zeugen, an die Front zurückkehren. 
Spurensuche in Ostpreußen: Arno Surminski erzählt vom „Vaterland ohne Väter“. In: 
Stuttgarter Zeitung Nr. 240. 15.10.2004. 
 
Ohne Autorenangabe: Erich Maria Remarque. Zeit zu leben und Zeit zu sterben. In: 
Gewerkschaftliche Monatshefte, Juni 1955. 
 
Ohne Autorenangabe: Zwei Tage Grauen. In: Der Spiegel. 2.3.1955. 
 
 
  
 
 

 

 

 


