Universitat Paderborn
Fakultat fur Kulturwissenschaften

Institut fir Evangelische Theologie

Pastorale Identititskonstruktionen in der Diaspora
am Beispiel des Pfarrers Theodor Holzhausen (1826-1900)

im Kirchenkreis Paderborn

Inauguraldissertation
zur Erlangung des akademischen Grades

Doktor der Philosophie

vorlegt von

Dipl. theol. Richard Janus, M.A.

Paderborn 2015



Angenommen aufgrund des Gutachtens von
Prof. Dr. Harald Schroeter-Wittke und
Prof. Dr. Ilona Notrd.

Tag der Disputation: 10. Februar 2015

Dekan: Prof. Dr. Volker Peckhaus



Inhaltsverzeichnis

1.1.
1.2.
1.3.

2.1.
2.2.
2.3.
2.4.
2.5.

3.1.
3.1.1.
3.1.2.

3.1.3.
3.2.

3.2.1.
3.2.2.
3.3.

3.3.1.
3.3.2.

Einleitung

Das Jahrhundert der Wandlungen
Die Verinderung der Pfarrerbildes
Quellen und Methode

Biographische Skizze
Herkunft und Studium
Hauslehrer und Pfarrverweser
Pfarrer in Driburg

Pfarrer in Warburg

Kontextualisierung der Biographie

Die Religionsgemeinschaften im ehemaligen Hochstift Paderborn

im 19. Jahrhundert

Das rémisch-katholische Bistum Paderborn

Vom Ende des Firstbistums bis zur Neuumschreibung 1821
Wiedererwachen eines katholischen Selbstbewusst-

seins und der Mischehenstreit

Polemik und Kulturkampf

Der evangelische Kirchenkreis Paderborn

Die Gemeinden als Teil des Kirchenkreises Bielefeld 1818-1840
Der Kirchenkreis Paderborn 1840-1900

Die jidischen Gemeinden

Zwischen Reform und Restauration

Von der eingeschrinkten zur vollstindigen Gleichstellung

12
19
29

42
43
46
48
51
54

57
58
58

60
63
67
70
73
79
81
85



4, Das Verhaltnis zum romischen Katholizismus 88

4.1.  Antikatholizismus 92
4.2.  Proselyten-Macherei 97
4.3.  Mischehen und das Problem der religiosen Kindererziehung 103
4.4.  Die Behinderung des evangelischen Gottesdienstes 108
4.5 Zusammenfassung 114
5. Das Verhiltnis zu anderen Religionsgemeinschaften 116
5.1. Judentum 117
5.2.  Freikirchen und Sondergemeinschaften 122
5.2.1. Methodisten 123
5.2.2. Baptisten 124
5.2.3. Irvingianer 126
53.  Zusammenfassung 128
0. Faktoren der Unkirchlichkeit 131
6.1.  Das Problem der Sonntagsruhe 135
6.2.  Die Sozialdemokratie als Bedrohung 138
6.3.  Zustand und Entfernung der Kirchen 143
6.4.  Unkenntnis iber den eigenen Glauben 146
6.5.  Die Auseinandersetzung mit der Liberalen Theologie 148
6.5.1. Der Protestantenverein 150
6.5.2. Der Streit um das Apostolikum 152
0.5.3. Die Lehrfreiheit der theologischen Fakultiten 156
6.6.  Unsittlichkeit 159
6.7.  Zusammenfassung 162
7. Elemente der Kirchlichkeit 164
7.1.  Die Gottesdienste 167
7.2.  Das formale und materiale Prinzip 175
7.3.  Kiriegstheologie und Nationalprotestantismus 181

7.4.  Zusammenfassung 192



8.1.
8.2.
8.3.

9.1.
9.2.
9.3.

9.4.
9.5.
9.6.
9.7.
9.8.

10.

Kirche in der Krise: Ein- und Ausblicke
Sakularisierungsingste
Fundamentalismus und Verkirchlichung

Fremdheitserfahrung und Diaspora

Anhinge

Kommunizierendenstatistik von 1843 bis 1900

Synopse des Berichtsschemas zu den Kreissynoden
Verpflichtungs-Formular bei der Aufnahme solcher Personen,
welche aus der romisch-katholischen zur evangelischen Kirche
tbertreten (1853)

Abbildungen zur Biographie Theodor Holzhausens

Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 26.07.1858

Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 10.05.1872

Theodor Holzhausen, Brief an Ernst Lohmann, 12.08.1899

Dokumente zur Renovierung der evangelischen Kirche in Warburg

Quellen- und Literaturverzeichnis

198
202
204
210

216
219

221
222
226
227
229
230

235






1. Einleitung

Nach Zeiten des Anwachsens und der Ausdifferenzierung kirchlicher Strukturen und
Amter erleben die evangelischen Landeskirchen und ihre Pfarrerinnen und Pfarrer seit
einigen Jahrzehnten Stagnation und Schrumpfung. Das ist ein Prozess, der durch die
Wiedervereinigung Deutschlands eine ganz neue Dynamik erfahren hat. Sinkende
Mitgliedszahlen und Kirchensteuereinnahmen sowie eine Uberalterung von Gemeinden
gehoren zu den grof3en Herausforderungen, die nicht nur fir die Kirchen auf dem Gebiet
der ehemaligen DDR von besonderer Dringlichkeit sind. (Uber-)Parochiale Gliederungen,
die seit dem 19. Jahrhundert entstanden sind, werden unter der Primisse von
Finanzeinsparungen und einer schlanken Verwaltung wieder zuriickgenommen. Diese
Strukturverinderungen finden auf allen Ebenen statt. Einzelne Gemeinden versuchen sich
zu Ubertlebensfihigeren Kirchengemeinden zusammen zu schlieBen. Kirchenkreise und
ganze Landeskirchen fusionieren. Die vielen verschiedenen diakonischen Finrichtungen
finden sich in grofleren Organisationseinheiten wieder. Funktionspfarrstellen werden nicht
mehr fortgefihrt und eine Konzentration auf das Gemeindepfarramt findet statt.

Zugleich fragen Pfarrerinnen und Pfarrer nach ihrem Selbstverstindnis nicht nur in Kirche
und Gemeinde. Verwaltungs- und Organisationsfragen nehmen breiten Raum innerhalb
ithrer Tatigkeit ein. Sie werden von Seiten der sogenannten Kerngemeinde mit anderen
Erwartungen konfrontiert als von sogenannten Kasualchristinnen und -christen. Dazu
kommen noch die unterschiedlichen Milieus der Gemeindeglieder, die angesprochen
werden wollen. Entsprechend dieser Fragestellungen hat die pastoraltheologische
Diskussion in der Praktischen Theologie wieder an Fahrt gewonnen und zu neuen
Untersuchungen und Entwiirfen gefithrt. Dabei wirken Begriffe wie Spiritualitit' und
Professionalisierung” wie Zauberworte. Betont der erste Begriff die Bedeutung des eigenen
Glaubenslebens fir den Beruf und seine Gestaltung, so fragt der zweite nach dem
professionellen Handeln und seinen Kriterien. Damit treten Fragestellungen in einem
neuen Gewand wieder auf, die seit dem Neuansatz einer wissenschaftlichen Theologie (im
besonderen auch der Praktischen Theologie) auf der pastoraltheologischen Agenda

3
standen.

1 Vegl. dazu Manfred Josuttis, Die Einfithrung in das Leben.
2 Vgl. dazu Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession.
3 Vgl. Christian Grethlein, Pfarrer - ein theologischer Beruf, 83.



Folgte man der scharfziingigen Krisenanalyse eines liberalen Theologen® am Beginn des 21.
Jahrhunderts, dann stellen sich die evangelischen Kirchen in Deutschland dar als ,,stark
vermachtete und verfilzte Organisationen mit viel Pfrindenwirtschaft zur Alimentierung
von Funktioniren, die gern unter sich bleiben und miteinander in einem verquasten
Stammesidiom kommunizieren, das fiir AuBenstehende unverstindlich bleibt - der ideale
Nihrboden fiir Schweigekartelle und Wagenburgmentalitit.“> Aus der Sicht Friedrich
Wilhelm Grafs ist dies freilich nur die Spitze der zu benennenden Gravamina. Als eine der
zentralen Ursachen fir die heutigen Probleme in der evangelischen Kirche macht er die
kirchlichen Entwicklungen im 19. Jahrhundert aus. In diesem Zeitabschnitt hat eine
Entwicklung begonnen, die verhingnisvoll fur den Protestantismus geworden ist und sich
dadurch auszeichnet, dass die kulturprotestantisch-liberalen Krifte gegentiber konservativ-
erwecklichen Kreisen ins Hintertreffen geraten sind. Wahrend die liberale Theologie Kultur
und Kirche nicht als einen Gegensatz begreifen wollte, kamen die konservativen Pfarrer
,zumeist aus Pfarrhiusern oder aus mittelstindischen Milieus. Sie sahen in einer historisch-
kritischen Universititstheologie sowie in liberalen Kulturwerten und modernen Idealen
autonomer Lebensfihrung primir einen Angriff auf das Evangelium und die Kirchenlehre.
[...] In nur zwei Generationen habe sich eine Kerngruppe der deutschen Bildungsschicht zu
einer kleinburgerlichen Klerikerkaste gewandelt, die im selbstgewihlten Kirchenghetto
Agrarromantik, spieBige Sozialmoral, religios begriindeten Antiintellektualismus und eine
diffuse Modernititsfeindschaft kultivierte.“” An den Folgen dieser Entwicklung arbeite sich
der Protestantismus bis heute ab.

Fir die Analyse der kirchlichen Verhiltnisse im 19. und 20. Jahrhundert greift Grafs
wertende Beschreibung vom Sieg konservativer gegentiber liberalen Kreisen wesentlich zu
kurz und ist offensichtlich polemisch motiviert. In der Diskussion um das Verstindnis des
Pfarrberufs im 19. Jahrhundert ist es Gberdies nicht Konsens, dass der Pfarrerstand in eine
klerikale Subkultur abwandert und sich so von den Werten der biirgerlichen Gesellschaft
entfernte. Der Gedanke, dass beide Jahrhunderte aufs engste miteinander verwoben sind,
hat freilich seine Berechtigung. Selbst die dialektische Theologie fufite wesentlich im
theologischen Diskurs am Ausgang des 19. Jahrhunderts. Als Neuaufbruch nach den
Erfahrungen des 1. Weltkriegs hat die dialektische Theologie die grof3tmogliche Distanz

4 Die Bezeichnung , liberale Theologie lisst sich in den 1780er finden (vgl. Friedrich Wilhelm Graf,
Die Spaltung der Protestantismus, 175).

5 Friedrich Wilhelm Graf, Kirchendimmerung, 22.

6 A.a. O., 53.



zum Kulturprotestantismus gesucht. Nach dem Ende der theologischen Nachkriegszeit in
Deutschland wurde selbstverstindlich wieder bei den Theologen und Fragestellungen des
19. und frithen 20. Jahrhunderts angekntpft, so dass heute die ubergreifenden Linien
wieder deutlicher zu Tage treten.

Immerhin waren die Herausforderungen des Protestantismus angesichts der Infrage-
stellung durch die Aufklirung so enorm, dass Emanuel Hirsch in seinem 1939
erschienenen ,,Das Wesen des Christentums® auch von der ,,groflen Urnformungskrise“7
sprach. Auf der einen Seite stellte sich diese als Verlust der ,,weltanschaulichen und
geschichtlichen Voraussetzungen“8 dar, welcher durch die wissenschaftlichen,
philosophischen und technischen Revolutionen der Zeit ausgelost war, zugleich aber auf

der anderen Seite dazu nétigt, ,,von der menschlichen Sinnhaftigkeit des christlichen

> »

Glaubens im Ganzen und im Einzelnen der Gottes- und Selbsterkenntnis sich und andern

<9

Rechenschaft [zu] geben®. Diesen Aufgaben war die altprotestantische Theologie in keiner
Weise gewachsen, aber auch das 19. Jahrhundert konnte letztlich keine abschlieBende
Lésung der Probleme hervorbringen: ,,Das 19. Jahrhundert ist also, vom Christlichen her
angeschen, das erste, in dem die Umformungskrise als das Schicksal der Kirchentiimer
offentlich  sichtbar wird. Das entspricht seinem allgemeinen Charakter als
Ubergangsjahrhundert. Von zwei Fragen ist das dem Christlichen gegeniiber selbstindig
werdende Humane im 19. Jahrhundert bewegt worden: die eine entsteht aus dem
Verhiltnis von Gemeinschaft und Einzelnem, die andre aus dem Verhiltnis von Mensch
und Welt. Beide Fragen gehen sowohl das Denken wie das Leben an: neue Beobachtungen,
Erkenntnisse, Ideen brechen hervor, und groBle Verwandlungen der Daseinsgrundlagen
und Lebensformen dringen auf Neuordnung hin, und die eine Seite wirkt stets steigernd
und stachelnd auf die andre zurtick. Doch kommt es nirgends zu klaren Losungen: das
Jahrhundert bleibt tberall in Widerspriichen und Ausgleichen hingen und wird in
Parteiungen zerrissen.*"

Theologie und Kirche war im 19. Jahrhundert durch eine Vielfiltigkeit bestimmt, sodass

von dem Protestantismus im Grunde nicht zu reden ist, sondern von den verschiedenen

7 Emanuel Hirsch, Gesammelte Werke 19, 150.

8 A.a. O, 151.

9 A.a. O, 152.

10 A. a. O, 155. Vgl. auch Karl Barth, Die protestantische Theologie, 4: ,,Aber man tiusche sich nicht:

Ginzlich abgeschlossene, gar nicht mehr im Geschehen begriffene Sticke Geschichte gibt es in
Wirklichkeit gar nicht und fir uns nur da, wo uns in Folge des Mangels an geeigneten sprechenden
Urkunden die lebendigen Menschen als Subjekte der Geschichte unwirksam und darum unhérbar
und verborgen geworden sind.*

9



Protestantismen.'' Dietmar von Recken hat versucht die Pluralitit des Protestantismus mit
seinen vielfiltigen Bruchlinien einzufangen: ,,Kulturprotestantismus, Moralprotestantismus,
Sozialprotestantismus, Nationalprotestantismus, Ghettoprotestantismus, liberaler und
orthodoxer Protestantismus, von der konfessionellen Dreiteilung in Lutheraner,
Reformierte und Unierte einmal ganz zu schweigen. Hinzu kam die Trennung in mehr als
dreilig, in GroBe und Strukturen sehr variierende Landes- und Provinzialkirchen mit
heterogenen regionalen Traditionen.“'” Die Beschreibung der Vielgestaltigkeit ist mit dem
Ende des 19. Jahrhunderts nicht aufgehoben, sondern die Linie lieBe sich auch noch weiter
ziehen, die schlieBlich im Auseinanderbrechen der evangelischen Kirche im Dritten Reich
miundete. Bis heute ist eine neue Synthese nicht in Sicht und so gehort Pluralitit zu den
protestantischen Tugenden."

Dieses einleitende Kapitel versucht sich zunichst dem 19. Jahrhundert anzunahern und
allgemeine wie kirchengeschichtliche Signaturen zu bestimmen. Dieses Jahrhundert ist
nicht nur eines, das zu denken gibt. Vielmehr sind die Umwandlungsprozesse, die es
angestof3en hat, immer noch aktuell und nicht abgeschlossen. Davon ist auch der Stand der
evangelischen Pfarrer betroffen: Sie sind nicht nur Akteure, sondern auch Betroffene dieser
Transformation. Deshalb werden in einem zweiten Schritt die Verinderungen im Bezug
auf die Pfarrer beschrieben werden. Nach einer soziologischen Anniherung folgt die
Wendung auf eine andere Reflexionsebene mit dem Nachzeichnen der Pastoraltheologie
des 19. Jahrhunderts, die im Rahmen der enzyklopidischen Neubestimmung der Theologie
innerhalb der Disziplin der Praktischen Theologie einen profilierten Ort erhalten hat. In die
Identititskonstruktion eines evangelischen Geistlichen des 19. Jahrhunderts lassen sich
Uber soziologische und pastoraltheologische Rahmenbedingen noch weitere Elemente
einzeichnen, die stark prigend sind. Die Erfahrung der evangelischen Diaspora und die
Begegnung mit dem Katholizismus als Mehrheitskonfession sind hier zu nennen, wie aber
auch der Einfluss der Erweckungsbewegung. All das gehorte zur pastoralen Wirklichkeit
des Pfarrers Theodor Holzhausen, der in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts in drei

Gemeinden des 6stlichen Kirchenkreises Paderborn gewirkt hat. Folglich wendet sich der

n Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Die Spaltung des Protestantismus, 157.

12 Dietmar von Reeken, Kirchen im Umbruch, 12f.

13 Vegl. Ulrich Barth, Aufgeklirter Protestantismus, 394: ,,Die Zukunft des Protestantismus liegt weder
in klerikaler Bevormundung noch in vorauseilender Unterwiitfigkeit, sondern im freien Austausch
der religidsen und ethischen Uberzeugungen auf gleicher Augenhdhe.

10



abschlieende Teil der Einleitung methodologischer Fragen zu, indem die Quellen und ihre

Auswertung und Darstellung beschrieben werden.

11



1.1. Das Jahrhundert der Wandlungen

Wer sich mit dem 19. Jahrhundert beschiftigt, betritt einen unsicheren Grund. Zum einem
liegt das schon darin, dass die Epochenbezeichnung ,,19. Jahrhundert® nicht mit dem
numerischen Jahrhundert identisch ist. Es muss zunichst geklirt werden, wann es begann
und endete. Aber nicht nur Anfang und Ende sind strittig, sondern auch seine
Untergliederung. Damit ist die erste Herausforderung benannt, die zweite steht in einem
engen Verhiltnis dazu. Das ist die Frage danach, was dieses Jahrhundert eigentlich
ausmachte. Vielleicht war gerade dieses FlieBende und Unstete die Signatur des 19.
Jahrhunderts. Der Historiker Jurgen Osterhammel, der im Jahr 2009 die Ergebnisse seiner
Beschiftigung mit dieser Epoche unter dem Titel ,,Die Verwandlung der Welt* vorgelegt
hat, kommt zu der Einschitzung, es sei ,,der Epochennomenklatur entglitten. Wie auch
immer begrenzt, erscheint es nahezu allen Historikern als ein freistehendes, aber
unbenennbares Zeitalter.“"* In einem globalen Horizont beschreibt er die vielfaltigen
Transformationsprozesse dieser Zeit. Auch FEric J. Hobsbawm spricht von ,einem

umwilzenden Wandel“"

als Signatur des Zeitalters. Wie Osterhammel herausgearbeitet hat,
umgriff diese Umwalzung nicht nur einzelne Segmente des menschlichen Lebens, sondern
war vielmehr global und fundamental: Industrialisierung, Bevélkerungswachstum und
Migration, Nationalstaat und biirgerliche Gesellschaft.'” Kein Bereich, der nicht davon
betroffen gewesen wire. Diese Prozesse, die das personliche Leben der FEinzelnen
nachhaltig verinderten, wurden nicht nur begriit, sondern brachten auch Angste hervor.
Deutschland wandelte sich vom riickstindigen agrarisch geprigten Land zur
Industriegesellschaft mit GroBstidten in einem rasanten Tempo.'” Die Bauernbefreiung
entlieB} die Landbevélkerung aus der Unfreiheit und den zu erbringenden Dienstleistungen
fir Adel und Kirche. Zugleich trug sie durch die Ablosungszahlungen auch zur weiteren

Verarmung der Bevolkerung bei.'® Verstirkt wurde dies zudem durch das Anwachsen der

Bevolkerung, die dann vielfach in den Stddten oder in der Auswanderung ihr Gliick suchte.

14 Jurgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt, 89. Zum Wandel der Geschichtskonstruktion des
19. Jahrhunderts vgl. Jurgen Kocka, Das lange 19. Jahrhundert, 23ff.
15 Eric ]J. Hobsbawm, Das imperiale Zeitalter 1875-1914, 7. Die Rede von einem

,,Ubergangsjahrhundert“ bei Hirsch ist nicht angemessen und zweifelsohne aus seiner Affinitit zum
nationalsozialistischen Denken motiviert (Vgl. Emanuel Hirsch, Wesen des Christentums 155).

16 Vel. Jurgen Kocka, Das lange 19. Jahrhundert, 139f.
17 Vgl. Hans-Ulrich-Wehler, Das Deutsche Kaiserteich, 19.
18 Vgl a. a. O, 23.

12



Bei der Bestimmung des Anfangs und Endes lassen sich zwei Richtungen erkennen: die
eine, die diese Epoche linger fasst, und die andere, welche sie verkiirzt. Das lange 19.
Jahrhundert wird zwischen die beiden Daten des Ausbruchs der Franzdsischen Revolution
im Jahr 1789 und des 1. Weltkriegs eingespannt.” Die Sichtweise von einem kurzen
Jahrhundert hat seine Widerlager in der Neuordnung Europas in Folge des Wiener
Kongtresses 1814/15 auf der einen Seite und dem spanisch-amerikanischen Krieg 1898, mit
dem die Vereinigten Staat die Biihne der Weltpolitik betreten, auf der anderen Seite. Auf
Seiten der historischen Forschung ist derzeit die Tendenz zur Theorie des langen
Jahrhunderts erkennbar.

In welcher Weise sich das 19. Jahrhundert untergliedert, wird von verschiedenen
Historikern unterschiedlich beantwortet. Zumindest ist ein Konsens darin auszumachen,
dass es dreigeteilt wird. Ein Vergleich zwischen den Entwiirfen von Eric J. Hobsbawn,
Jurgen Osterhammel und Leif Grane macht nicht nur die Bewertung der einschneidenden
Ereignisse deutlich, sondern gibt auch in den jeweiligen Benennungen den Abschnitten
unterschiedliche Signaturen. Diese Schwierigkeiten und Verwerfungen, die auf der
Makroebene der historischen Beschreibung vorhanden sind, setzen sich auf den unteren

Ebenen fort.”

Eric J. Hobsbawn®' Jiirgen Osterhammel” | Leif Grane™

1. Zeitalter der 1. Sattelzeit 1. Zeitalter der Revolutionen
Revolutionen (1770-1830) und Restauration

(1789-1848) (1789-1830)

19 Vgl. Werner Telesko, Das 19. Jahrhundert, 11 und Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert, 15.

Auch schon bei Reinhold Seeberg, An der Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts, 6: ,In der
Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts sind zwei Epochen zu unterscheiden. Die erste steht im
engsten Zusammenhang zum 18. Jahrhundert, die zweite hat Arbeit angefangen, die erst im 20.
Jahrhundert zu relativem Abschluss gelangen kann.”. Dem wirde Hans-Ulrich Wehler zustimmen
koénnen: ,,Bis 1945, ja in manchen Bereichen dariiber hinaus, wirkte sich, durch iltere historische
Traditionen und neue Erfahrungen begiinstigt, der fatale Erfolg der kaiserlichen Machteliten aus: In
der Anfilligkeit fiir autoritire Politik; der Demokratiefeindschaft im Bildungs- und Parteiwesen; im
Einflu3 vorindustrieller Fithrungsgruppen, Normen, Wunschbilder; in der Zihigkeit der deutschen
Staatsideologie; im Mythos der Biirokratie, in der Uberlagerung von stindischem Gefille und
Klassengegensitzen; in der Manipulation des politischen Antisemitismus - so beginnt ein langer
Katalog schwerer historischer Belastungen.” (Das Deutsche Kaiserreich, 238f.).

20 So miussen die Unterteilungen der Entwicklungen der Religionsgemeinschaften im ehemaligen
Hochstift Paderborn fiir die Zeit zwischen 1800 und 1900 (Kap. 3) auch disparat bleiben.

21 Vegl. dazu Eric J. Hobsbawn, Europiische Revolutionen; ders., Die Bliitezeit des Kapitals; ders., Das
imperiale Zeitalter.

22 Vgl. dazu Jirgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt.

23 Vgl. dazu Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert.

13



2. Zeitalter des Kapitals | 2. Zeitalter des 2. Zeitalter des Liberalismus und
(1848-1875) Viktorianismus Konservatismus

(1830-1880) (1830/1835-1870)
3. Zeitalter des 3. Fin de Siecle 3. Zeitalter des Positivismus und
Imperialismus (1880-1918/1919) Sozialismus
(1875-1914) (1870-1914)

Fir viele Jahrhunderte stellte die Religion fiir die Menschen eine zentrale Kategorie im
eigenen Leben, in der Gesellschaft und im Staat dar. In welcher Weise diese Aussage auch
fir das 19. Jahrhundert galt, ist in der (kirchen-)geschichtlichen Forschung umstritten. So
lassen sich die religiosen Entwicklungslinien als Geschichte der Entkirchlichung und
Sikularisierung lesen.” An die Stelle, die einst die Religion besetzt hat, trat das Konzept
Nation und der Nationalismus wurde zur hegemonialen Ersatzreligion in der zweiten
Jahrhunderthailfte. ,,Die Religion wie die Kirchen ragen nicht als ein Relikt der Tradition in
das 19. Jahrhundert hinein, sondern sie sind Produkte und gestaltende Michte dieses
Jahrhunderts zugleich.“” Mit diesen Worten hat der Historiker Thomas Nipperdey die
Bedeutung der Religion fir die deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert beschrieben. Mit
dem Ende des Heiligen Rémischen Reiches Deutscher Nation im Jahr 1806 begannen sich
die konfessionellen Parameter nachhaltig zu verschieben. In den neuentstandenen oder sich
vergroBernden deutschen Staaten war die konfessionelle Homogenitit aufgebrochen,
sodass das protestantisch gepriagte Konigreich Preullen eine groBe katholische
Minderheitsbevolkerung erhielt. Im Gegenzug bekam das neue Koénigreich Bayern durch
die Erweiterung um die frinkischen Gebiete protestantische Landstriche hinzu. Endgtltig
hat mit der Reichsgrindung im Jahr 1871 der Protestantismus den Katholizismus als
Leitkonfession auf Reichsebene abgelést.™

Die Anzeichen der Entkirchlichung waren deutlich erkennbar, indem die Bindekraft von
Kirche schwandt und der Gottesdienstbesuch zuriickging. Das 19. Jahrhundert war durch
einen grundlegenden Wandel in der Frommigkeitskultur bestimmt. Wenn man unter dem

Stichwort der Entkirchlichung die ,,Distanzierung sozialer Gruppen bzw. einer Gesellschaft

2 Der Begriff Sikularisierung wird stets nicht im Sinn der dberwundenen Sikularisierungsthese
verstanden (vgl. Hans Joas, Glaube als Option, 16).

% Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 403.

26 Vgl. Gerhard Besier, Religion - Nation - Kultur, 3 und Martin H. Jung, Der Protestantismus in

Deutschland von 1870 bis 1945, 38.
14



insgesamt vom kirchlichen Leben?’

versteht, dann ist dies eines der prigenden Themen
des Jahrhunderts. Diese Verinderung ldsst sich auch im kirchlich-statistischen Material
ablesen. Lucian Holscher sieht die Zahlen zum Abendmahlsbesuch in den
Kirchengemeinden als signifikant an.”® Es zeigt sich darin, wie der Besuch des Abendmahls
das gesamte Jahrhundert tiber abnimmt, wobei sich ein Unterschied zwischen dem
stadtischen und lindlichen Raum zeigt. ,,In den groflen Stidten kann der Prozel3 der
Entkirchlichung jedoch, gemessen am Indikator der Abendmahlsbeteiligung, schon seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts im wesentlichen als abgeschlossen angesehen werden.“” Die
kirchlichen Strukturen waren in keiner Weise in der Lage, mit den wachsenden Stidten
auch nur annihernd Schritt zu halten. Den Gemeinden in den Grof3stidten mit mehreren
Tausend Gemeindegliedern standen im lindlichen Raum Gemeinden mit tausend oder
weniger Gemeindegliedern gegeniiber. Erst im letzten Viertel des 19. Jahrhundert wurden
in den Stidten MaBnahmen zur Abhilfe der mangelnden kirchlichen Versorgung, etwa
durch den Bau neuer Kirchen, ergriffen.30 Auch der immer dringender werdenden sozialen
Frage wandte sich der Protestantismus spat zu. So entwickelte sich die Sozialdemokratie in
relativ kurzer Zeit zu einer Massenbewegung und sprach mit ihrer Kirchenfeindschaft viele
Menschen an.” In den eher lindlich geprigten Gegenden war dieser Riickgang nicht so
dramatisch, aber doch spiirbar.

War die Frommigkeitskultur im ausgehenden 18. Jahrhundert von Pietismus und
Aufklirung bestimmt, die auf Innerlichkeit abzielte, so praktizierte das 19. Jahrhundert eine
yiuBere Religiositit“”. Deshalb konnte auch der Begriff , Kirchlichkeit® zum
frommigkeitstheologischen Modewort avancieren. Das Wort Frommigkeit wurde durch
den neuen Begriff der Kirchlichkeit ersetzt. Die zunehmend festzustellende Unkirchlichkeit
wurde vielfach thematisiert.” Die traditionellen Formen protestantischer Frémmigkeit

bufiten ihre Attraktivitit ein und zugleich entwickelten sich neue Formen: ,Denn dem

Rickgang traditioneller kirchlicher Sitten wie dem regelmiBigen Kirchen- und

z Lucian Hélscher, Die Religion des Biirgers, 596.

2 Vgl. a. a. O., 598ff.

2 A.a. O, 601.

30 Vgl. Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 200f.
3 Vgl. Stig Forster, Der Sinn des Krieges, 195.

32
33

Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 182.

Aus der breiten Literatur zu dem Thema ist exemplarisch das Werk eines der meistgelesen
Theologen seiner Zeit genannt: Karl Gottlieb Bretschneider, Uber die Unkirchlichkeit dieser Zeit.
Einen Uberblick iber den Diskurs bietet: Martin Burkhardt, Die Diskussion iber die
Unkirchlichkeit.

15



Abendmabhlsbesuch steht seither die Belebung neuer religioser Riten und Gewohnheiten
gegentiber: etwa die feierliche Ausgestaltung des Weihnachtsfestes, die vermehrte Lektiire
religioser ~ Schriften, die  Mitarbeit in  religidsen  Vereinen®*.  Gerade die
Erweckungsbewegung bediente sich dieser neuen Formen, ohne den Prozess der
Entkirchlichung nachhaltig authalten zu kénnen. Unter dem Vorzeichen von Kirchlichkeit
kam die Religiositit der Gemeinde ,,als soziale Konvention und Loyalitit zur Kirche in den
Blick des Geistlichen.“” Deshalb ist der Einschitzung Wilhelm Gribs nur zu folgen:
»oakularisierung ist insofern tiberhaupt nicht zu verwechseln mit einem Bedeutungsverlust
oder gar Funktionsverlust der Religion. Sdkularisierung ist die Verkirchlichung des
Christentums und die Entkirchlichung weiter Teile der sich in ihren Funktionen
ausdifferenzierenden Gesellschaft.

Wenn das Christentum in diesen Prozessen kirchlicher wurde, dann gewannen auch
Bekenntnisfragen wieder eine groBBere Bedeutung. Innerhalb des Protestantismus hob die
preullische Union das Konfessionsthema wieder auf die kirchliche und politische Agenda.
Nicht alle konnten der Linie der Union folgen und altreformierte wie altlutherische
Gemeinden entstanden. Ab der Mitte des Jahrhunderts begann eine Rekonfessionalisierung
innerhalb des deutschen Luthertums. Aber nicht nur innerhalb des Protestantismus spielten
konfessionelle Fragen wieder eine Rolle, denn in ganz besonderer Weise galt dies im
Verhiltnis zur romisch-katholischen Kirche. Im Laufe des Jahrhundert konnte das
Papsttum seine Position festigen und ausbauen. Der katholische Blick wandte sich folglich
tber die Berge nach Rom und das erstarkende Selbstbewusstsein fand einen Ausdruck in
den Beschlissen des ersten Vatikanischen Konzils. In Deutschland ldsst sich ein
protestantisch-katholischer Antagonismus erkennen, der nicht nur kirchlich-religbse
Relevanz hatte, sondern auch die Politik bestimmte.

Entsprechend hat Olaf Blaschke den Versuch unternommen, das 19. Jahrhundert als ein
Zweites Konfessionelles Zeitalter zu charakterisieren. ,,.Der Begriff des >Zweiten
Konfessionellen Zeitalters< wire zumindest geeignet, den Blick auf erstaunlich
einflulreiche Krifte und Prozesse im 19. Jahrhundert zu lenken. [...] Zum einen will er der
Religion allgemein den Platz reservieren, der ihr auch im Urteil der damaligen Zeitgenossen

zukam. Zum anderen moéchte er auf die spezifischen Ausprigungen und Konsequenzen

34 Lucian Hélscher, Die Religion des Biirgers, 598.
3 Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 193.
36 Wilhelm Grib, Sikularisierung, 79.

16



des Konfessionalismus hinweisen, die so nur im >Zeitalter der Glaubenskimpfe< und nur
wieder im 19. Jahrhundert virulent wurden, nicht aber in der Zwischenphase.”’ Im
Hintergrund steht die Einsicht, dass das 19. Jahrhundert nicht von einem Abnehmen der
Religion gepragt war, sondern diese sogar auf zu blihen schien. Damit ging das Wachsen
des Konfessionsbewusstseins und der -auseinandersetzung einher, das stark auf die eigenen
Traditionen rekurrierte. Blaschke mochte seine Epochenbezeichnung gleichberechtigt
neben den anderen sehen.” Auch dieser neuere Versuch, dem 19. Jahrhundert eine
kirchen- und theologiegeschichtliche Signatur zu geben, hat nicht iiberzeugen kénnen.”
Wolfgang Altgeld bewertete die Bedeutung des Konfessionalismus ebenfalls hoch, da er in
der religidsen Spaltung mit ihrer Dynamik und der Integration des nationalem Denkens

40
“*ausmachen konnte.

den Motor fiir die ,,Radikalisierungen des deutschen Nationalismus
Natiirlich war der protestantisch-katholische Antagonismus von hoher Relevanz fir die
Beschreibung des 19. Jahrhundert.” So warnte Thomas Nipperdey davor, das 19.
Jahrhundert nur als Zwischenschritt auf dem Weg der Sikularisierung zu begreifen:
,Gewil} setzt seit dem 18. Jahrhundert der universale Prozel3 der Sikularisierung ein, der im
20. Jahrhundert zur relativen Dechristianisierung unserer Lebenswelt gefithrt hat, dazu, da3
die aktiven Christen eine Minderheit, Religion und Kirche ein Teil- und Spezialaspekt, eine
Provinz des Lebens sind. Aber es wire ganz falsch, das 19. Jahrhundert von diesem
Ereignis her nur als Vorgeschichte dieser Entchristianisierung anzusehen.** Nicht nur die
Welt verwandelte sich, sondern gerade auch die Religion. Ebenso eindimensional wie
Blaschkes Rede von einem neuen Konfessionalismus ist auch der Versuch von Hans-
Ulrich  Wehler, die Transformation des Protestantismus lediglich als eine
Legitimationsideologie zu beschreiben. ,,Die funktionelle Bedeutung der evangelischen
Predigt, des evangelischen Religionsunterrichts, der evangelischen Militirseelsorge fur die
Stabilisierung und Legitimierung des Hohenzollernschen Cisaropapismus ist fraglos nicht
gering zu veranschlagen, vornehmlich allerdings dort, wo die Domestikation noch am

chesten moglich war: in den lindlichen Gebieten und Kleinstiddten.“” Als Staatskirche ist

37 Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert, 39f. Vgl. dazu auch: Ders. (Hg.), Konfessionen im Konflikt.

38 Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert, 41.

¥ Vgl. Carsten Kretschmann/Henning Pahl, Ein ,,Zweites Konfessionelles Zeitalter*?, 388.

40 Wolfgang Altgeld, Katholizismus, Protestantismus, Judentum, 63.

4 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1866-1918 1, 529.

2 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 403.

43 Hans-Ulrich Wehler, Das Deutsche Kaiserreich, 119. Eine entsprechende Blickrichtung vom 20.

Jahrhundert aus nimmt auch Michael Klessmann ein, wenn er die Werthaltung lutherische Pfarrer
beschreibt, die ,,konservativ-national eingestellt war, dem Nationalstaat ergeben gegentiberstand und

17



das Band zwischen Thron und Kirche noch fest. Zwar blieb der Koénig immer summus
episcopus der protestantischen Kirche in Preulen, dennoch erhielt die Landeskirche durch

die Kirchenordnungen und Institutionen eine groB3ere Selbstverwaltung.

zu einer religi6sen Legitimation der Monarchie als einzig denkbare Form der Obrigkeit und damit
letztlich zur unseligen Geschichte des 20. Jahrhunderts beigetraben hat* (Das Pfarramt, 45).

18



1.2. Die Verinderung des Pfarrerbildes

Das Aufgreifen der durch die Aufklirung aufgeworfenen Fragestellungen hatte den

Protestantismus in die von Hirsch so benannte ,,Urnformungskrise“44

geraten lassen, die in
jeglicher Hinsicht fundamental war. Erst mit dem Entstehen des Neuprotestantismus und
dessen Kirchenvater Schleiermacher wurde ein neues tragfihiges theologisches Paradigma
formuliert. Von den Verunsicherungen, die durch die Aufklirung hervorgerufen wurden,
war gerade auch das Selbstverstindnis des evangelischen Geistlichen betroffen.” Der das
19. Jahrhundert bestimmende Transformationsprozess fithrte zu ,einer stetigen
Entdogmatisierung, Entkonfessionalisierung und Entkirchlichung des christlichen
Lebens.“* Die evangelischen Geistlichen traf diese Entwicklung zweifach: auf der einen
Seite waren sie selbst Triger der Verinderungen und auf der anderen Seite waren sie von
den Folgen derselben direkt betroffen. Die Praktische Theologie hatte also im 19.
Jahrhundert auch die Aufgabe, den Pfarrberuf neu zu verorten und zu begriinden. Die
Verianderungen, die das Pfarrerbild im 19. Jahrhundert betrafen, lassen sich zweifach
beschreiben. Die Pastoraltheologie formulierte das Bild des Pfarrers und die pastorale
Profession. Neben diesen Blick von innen konnte der Blick von auflen gestellt werden,
indem die Lebenswirklichkeit der evangelischen Geistlichen soziologisch beschrieben
wurde.

Mit Friedrich Schleiermachers enzyklopadischem Neuansatz der evangelischen Theologie
wird der Begriff Pastoraltheologie, der urspringlich fir das Ganze der praktisch-
theologischen Handlungsvollziige stand, durch die Bezeichnung Praktische Theologie
ersetzt.”’ In der zweiten Auflage seiner ,,Kurzen Darstellung” von 1830 bestimmte
Schleiermacher die Praktische Theologie als eine technische Disziplin (tgyvn; ars), deren
Gegenstand die ,,mit der richtigen Verfahrensweise bei der Erledigung aller unter den

<48

Begriff der Kirchenleitung zu bringenden Aufgaben®” sind. In seiner Gefolgschaft wurde
die Pastoraltheologie dann zu einer Unterdisziplin der Praktischen Theologie degradiert, die

sich dann vornehmlich von der seelsorgerlichen Titigkeit des Pfarrers aus konstituierte.

4“4 Emanuel Hirsch, Das Wesen des Christentums, 150.

4 Die daraus resultierende kirchliche Reformdebatte fithrte zur Prigung der Neologismen
,IKirchlichkeit (1806) und ,,Unkirchlichkeit™ (1819), die zu zentralen Begriffen der Diskussion
wurden (vgl. Martin Burkhardt, Die Diskussion tber die Unkirchlichkeit, 228f).

46 Ulrich Barth, Religion in der Moderne, 37.
4 Vgl. Friedrich Schleiermacher, Praktische Theologie, 488ff.
48 Friedrich Schleiermacher, KGA 1/6, 418.

19



Jedoch war damit die Pastoraltheologie, die auf eine lange Tradition zurtickblicken
konnte,” nicht vollstindig gezihmt und schickte sich an, ihre Zustindigkeiten wieder zu
erweitern. Bei Christian Palmer dringte sie wieder aus der Praktischen Theologie hinaus,
indem sie das Handeln des Pfarrers nicht nur in poimenischer Hinsicht umfasste, vielmehr

entfaltete Palmer sie als eine Amtslehre.”

Thre Aufgabe war dann ,,Verstindnis,
Begriindung und Aufgaben des Pfarramtes, die Pflichten und Rechte von Pfarrerinnen und
Pfarrern sowie die Fragen nach dem Verhiltnis von Amt und Person®' zu reflektieren. Mit
dieser Bestimmung des Gegenstandes brachte das 19. Jahrhundert viele neue Entwiirfe der
Pastoraltheologie hervor. Nachdem sich die Pastoraltheologie angesichts der
Neupositionierung der Praktischen Theologie neu orientieren musste, folgte eine Phase, in
der sie auf die Herausforderungen durch eine verinderte Umwelt (Industrialisierung,
soziale Frage etc.) antworten musste. Dieser Phase folgt eine Zuwendung zur Empirie um
die Zeit des 1. Weltkriegs.”

Innerhalb des pastoraltheologischen Diskurses des 19. Jahrhunderts lassen sich zwei
Grundkonzeptionen erkennen. Die erste stellte die Gemeinde in den Mittelpunkt ihrer
Konzeption, dagegen fokussierte die zweite das geistlichen Amt als aus der Gemeinde
herausgehoben. Das erste Modell verstand sich als eine biirgerliche Konzeption, die den
Geistlichen im Rahmen der biirgerlichen Gesellschaft verortete.” Dieses Konzept
entwickelte sich in Nachfolge der Uberlegungen Schleiermachers, in der der Pfarrer als

Leitender und ,,Fachmann®*

innerhalb einer Gemeinde gesehen wurde, die Teil der
Biirgergemeinde waren. Carl Immanuel Nitzsch entfaltete diese Vorstellung weiter, indem
er den natirlichen vom positiven Klerus unterschied. Dabei entsprach die Rede vom
ynatiitlichen Klerus*” dem Gedanken des Priestertums aller Gliubigen, das die Gleichheit
und den Auftrag aller Gemeindeglieder betonte. Dem gegentiber stand der ,,positive

Klerus®, der die Ordnung der Gemeinden aufrecht erhielt und ,,der Begabte, der in sich

Berufene, wirklich berufen, thatsichlich ausgesondert und anerkannt werde®*. Die

49 Vgl. dazu Gerhard Rau, Pastoraltheologie.

0 Vgl. Christian Palmer, Evangelische Pastoraltheologie, 1.

51 Michael Klessmann, Das Pfarramt, 139.

2 Zu den Phasen vgl. Uta Pohl-Patalong, Pastoraltheologie, 525ff.

53 Vgl. a. a. O, 525.

54 Friedrich Niebergall, Praktische Theologie 1, 412.

55 Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie 1, 16f: “Demnach giebt es ebenso vermdge einer

unmittelbaren Begabung und Lebensmittheilung aus der Quelle der Natur und Gnade, als vermége
eines unmittelbaren Lebensgesetzes des menschlichen Gemeinwesens einen der christlichen
Gemeine eingebornen, natiirlichen Klerus.*

56 A.a. O, 10.
20



Geistlichen einer religiosen Gemeinschaft sind dann durch die Beauftragung (Ordination)
zu ihrem Amt berufen.”” Die Vergemeinschaftung, die Religion mit sich bringt, begriindet

die Notwendigkeit des geistlichen Amtes.”

Grundsitzlich wird die Pastoraltheologie
poimenisch verstanden.

Indem Christian Palmer die Personlichkeit des Pfarrers in  den Blick seiner
pastoraltheologischen Uberlegungen nahm, iiberschritt er die Zuordnung zur Seelsorge
innerhalb der Praktischen Theologie. ,,Die Praktische Theologie stellt das gesammte Leben
und Handeln der Kirche dar, wie es wissenschaftlich zu bestimmen ist; die
Pastoraltheologie stellt das sittliche L.eben und Handeln des Pfarrers dar, und zwar fir den
Pastor, zum Zwecke seiner personlichen Befdhigung und Foérderung im Berufe,
vorzugsweise in demjenigen Zweige seines Amtes, in welchem gerade seine sittliche
Persénlichkeit der Hauptfactor ist.” Mit der Unterscheidung zwischen dem Bezug auf die
Kirche fiir das Fach der Praktischen Theologie und auf die Personlichkeit des Geistlichen
fir die Pastoraltheologie wollte Palmer eine Verdoppelung des Stoffes vermeiden, die zu
den enzyklopddischen Problemen im Verhiltnis von Praktischer Theologie und
Pastoraltheologie gehért. Die Fahigkeiten und Kompetenzen, welche fir die Erfullung der
verschiedenen pastoralen Aufgaben notwendig waren, wurden allerdings der Frage nach
der Sittlichkeit der Person des Pfarrers untergeordnet. ,,Die Personlichkeit, das Gewissen
des Pfarrers, seine Weisheit, sein Habitus und seine Ethik treten damit in den Vordergrund
pastoraltheologischer Uberlegungen.“” Damit bekam auch die Sittlichkeit des Geistlichen
ein besonderes Gewicht. Sein Leben und Handeln war vorbildlich fir die gesamte
Gemeinde. Seine Aufgabe bestand vor allem darin, die Gemeinde zu erziehen.®" Palmers
Pastoraltheologie war der erste Versuch, den Beruf des Pfarrers in einer Professionstheorie

darzustellen und somit der erster Schritt zu einer Professionalisierung des Pfarrberufs.”

57 Vgl. a.a. O., 18f.

58 A. a. O, 131: ,,Weshalb denn allenthalben in dem Grade und Umfange und nach der Art, als
Religion entwickelt ist und Gemeine iberhaupt besteht, im Hause, im Volke, in der Welt, zu den
Ubrigen nothwendigen Gemeinschaftsarten der Cultus hinzukommt, folglich die Religion nicht blof3
personlich, sondern auch gemeinsam, nicht blof sittlich, sondern auch feierlich, nicht blof3 zufillig
und unstitig, sondern auch amtlich und stitig getibt wird.*

5 Christian Palmer, Evangelische Pastoraltheologie, 16. Vgl. dazu Birgit Weyel, Der Pfarrer als
»oymbol in Person®.

60 Isolde Katle, Der Pfarrberuf als Profession, 17.

61 Vgl. Michael Klessmann, Das Pfarramt, 147.

62 Vgl. Thomas Kurtz, Religion als Profession, 123.

21



14 bezeichnet werden kann,

Das zweite Modell, das auch als ,,neulutherisch-konfessionel
fand in den pastoraltheologischen Uberlegungen August Friedrich Christian Vilmars seinen
Héhepunkt. Gegeniiber einem biirgerlichen Konzept begriindete Vilmar das geistliche Amt
eben nicht aus der Gemeinde heraus. Vielmehr ging er von einer gottlichen Finsetzung des
Pfarrers aus, die unmittelbar in Jesus Christus thren Ursprung hatte und den Geistlichen fiir
die Verkiindigung und Sakramentsverwaltung legitimierte: ,,Das geistliche Amt ist eine
gottliche Einsetzung, ein gottliches Institut im strengen Sinne d. h. es ist nicht blof3 eine
den gottlichen Intentionen analoge menschliche Einrichtung, wie Ehe und Obrigkeit und
was damit zusammenhingt |[...], ein Mittel um einerseits an die urspriinglichen Verhiltnisse
des noch nicht gefallenen Menschen zu erinnern, andererseits die Restitution des Stunders
vorzubereiten, sondern es ist das geistliche Amt ein Institut, an dessen Vorhandensein und

“** Damit

Wirksamkeit die Existenz der Kirche, also die Seligkeit der Welt gebunden ist.
wurde das geistliche Amt metaphysisch aufgeladen und niherte sich einem katholisierenden
Verstindnis des Pfarrers, der durch sein Amt zu einem anderen Menschen wurde: ,,Der
Herr Christus ist also unmittelbar in dem geistlichen Amt und durch dasselbe wirksam; das
geistliche Amt >stellt Christi Person dar< [..] und wiederholt die erlésenden Thaten
Christi an den einzelnen Personen bzw. Gemeinden.“” Fiir den Triger des Amts bedeutete
das nattrlich, dass er auch eine grofle Verantwortung trug, fir die er mit besonderen
,Kriften“* ausgestattet war und sich so von der Umwelt unterschied. Entsprechend wurde
Kirche fir Vilmar nicht von unten her, also von der Gemeinde aus, gebaut, sondern von
oben, aus himmlischer Perspektive.”” Vilmar lehnte sowohl die gemeindliche Begriindung
des Pfarramts (Nitzsch), wie auch den Fokus auf die Personlichkeit (Palmer) ab. Es ist eben

nicht die Person, welche das Amt trigt, sondern umgekehrt: das Amt trigt die Person.

Deshalb darf sich die Personlichkeit auch nicht zu sehr nach vorne dringen.

03 Gerhard Rau, Pastoraltheologie, 12.
o4 August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 9.
05 A. a. O, 10. Vgl. auch ders., Die Theologie der Tatsachen wider die Theologie der Rhetorik, 91:

,Jene eine Quelle ist Christus der Herr selbst, der ihn, den wenn auch noch so schwachen, in
Stunden selbst verstrickten und an Stinden kranken armen Menschen an Seiner Statt in das Amt des
Wortes und Sacraments gesetzt hat, welches Amt direct und unmittelbar Sein Amt ist, nur Sein Amt
in unmittelbarster Weise sein kann, weil allein von diesem Amte die Wahrheit ausgeht, der Weg
gewiesen wird, das Licht hinableuchtet in die Gemeinde.*

06 August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 38.

07 Vgl.a.a. O, 7.

22



Claus Harms, dessen pastoraltheologische Konzeption als eine Vorstufe zu Vilmar
verstanden werden kann, wihlte einen anderen Zugang. Sich selbst hat Harms dezidiert als

: 68
»oupernaturalisten®”

in Abgrenzung gegen den Rationalismus bezeichnet und in dieser
Richtung wollte er auch das geistliche Amt verstanden wissen. Dabei ordnete er die
verschiedenen pastoralen Aufgabenbereiche den drei Aspekten zu, die sein Pfarrerbild
formten: Prediger, Priester und Pastor. Nicht ganz zufillig bildete hierbei der priesterliche
Aspekt die Mitte seiner Konzeption.” Recht niichtern analysierte Julius Miiller die Griinde,
welche fur die Lehre von einer géttlichen Einsetzung des geistlichen Amtes sprachen:
»Nach alle dem ist es sehr begreiflich, dass in unserer Zeit viele Trager des geistlichen
Amtes sich nach einem Bollwerk umschauen, um ihr Amt zu schitzen sowohl gegen die
Verachtung derer, die es in threm Wirken fiir das Reich Gottes ganz bei Seite lassen, um es
durch ihre freie, durch kein theologisches Studium bedingte, der Aufsicht keiner Behorde
unterworfene Thitigkeit zu ersetzen, als auch gegen den Verrath derer, die es den
Meinungen der Zeit und ihren Antipathien gegen die Grundlehren des Christenthums
unterwerfen. Und zu einem solchen Bollwerk scheint ihnen nichts tiichtiger als der
Lehrsatz von der gottlichen Einsetzung des geistlichen Amtes.“” In diesem Sinne war die
Amtstheologie von Harms oder Vilmar als Symptom einer kirchlich-pastoralen Krise zu
verstehen. Vor der Verunsicherung fluchten sich die Pfarrer auf vermeintlich sicheren
Boden. Was urspriinglich das Fundament ihres Standpunkts war, wurde zu diesem selbst.
Vor dem 1. Weltkrieg bildete sich in christlichen Kreisen Amerikas der Begriff
Fundamentalismus. Zwar wandte ,,sich der Fundamentalismus gegen die Weltanschauung
und das Lebensgefiihl der Moderne“”", dennoch war er selbst das Produkt dieser Moderne.

Erste Ansitze die Situation der Pfarrer unter stirker soziologischen Aspekten zu
beschreiben, lassen sich um 1900 ausmachen. Im Jahr 1904 versuchte Theodor Kappstein
vermittels einer Umfrage herauszubekommen, was die Bedeutung des Pfarrers fiir die
damalige Gesellschaft ausmachte.”” Paul Drews wihlte im folgenden Jahr einen

historischen Zugang und legte eine Geschichte des Pfarrberufs von der Reformation bis

68 Claus Harms, Pastoraltheologie 1, 5.

9 Harms spricht in Bezug auf den Priester auch vom Heiligen (Pastoraltheologie 2, 32): ,,Das Heilige
erscheint, tritt hervor in, wird getragen von Handlungen, die sich nicht selber thun, und von
Worten, die sich nicht selber sprechen, und die an sich betrachtet nicht heilig sind, sondern, was sie
an sich nicht sind, heilig werden durch die, einetley hier, nur geglaubte oder wirkliche Heiligkeit
einer Person mittelst einer Concomitanz zwischen dieser Person und deren Handlung und Wort.*

70 Julius Miller, Dogmatische Abhandlungen, 473f.
n Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 507.
2 Vegl. dazu Theodor Kappstein, Bediirfen wir des Pfarrers noch?

23



zur Aufklirung vor. Das Fazit am Ende des Buches deutet die weitere Entwicklung an:
»Das 19. Jahrhundert, an dessen Schwelle wir stehen bleiben, hat viele Schiden des
Pfarrstandes geheilt, hat seine Wirksamkeit gewaltig umgestaltet, hat ihn gehoben wie keine
Zeit vorher.“” Es ist vor allem das geistige und kulturelle Leben, auf das die Pfarrer einen
bedeutenden Einfluss hatten und das sie mitprigten.” Darin unterschied sich der Beruf des
Pfarrers in seiner Geschichte von anderen Stinden bzw. Berufen. Mit diesem Fokus auf die
kulturellen Leistungen hatte Drews die Richtung fir die Beurteilung des Pfarrerstandes
vorgegeben und die biirgerliche Dimension stark gemacht.

Wiahrend das Thema Religion auch im 19. Jahrhundert weiterhin wichtig geblieben ist, so
hat doch der Einfluss und die Bedeutung der Pfarrer auf die Gesellschaft nachgelassen.
Nach innen war der Pfarrer in dem Mal3 zentraler geworden, wie sich das Christentum
verkirchlichte, und nach auflen schwand seine Relevanz mit der Entkirchlichung der
Gesellschaft. Entsprechend restimierte Friedrich Niebergall in seiner Praktischen Theologie
Uber die Wandlungen des Pfarrerbildes im 19. Jahrhundert: ,,Zumal auf dem politischen
Gebiet ist die Sdkularisation fortgeschritten; die ganze liberale Gesetzgebung hat etwas
anderes aus ithm gemacht: der Pfarrer ist nicht mehr der Standesbeamte, nicht mehr der
Ehevermahner, nicht mehr der Schulinspektor ohne weiteres; man behilft sich in dem
tberkonfessionellen Staats- und Gemeindeleben moglichst ohne ihn. Immerhin braucht
man ihn noch in Schulvorstinden und Armenausschiissen und benachrichtigt ihn von
bevorstehenden Scheidungen, aber es ist nicht mehr selbstverstindlich, dafl er im
Staatsleben all diese Aufgaben erfillt. Dadurch ist sein Amt und sein Einfluf} geringer
geworden. [...] Er ist nur mehr fir einen Bruchteil der Bevolkerung der clerc, der Mann, der
mehr von den Dingen in der Welt weill und bei dem man sich Rat holt; die meisten sind
welterfahrener und kliiger als er und bediirfen seiner nicht, um zu wissen, in welche Schule
sie ihre Kinder schicken sollen oder wie man mit den Behorden zu verkehren habe. Man ist
miindig geworden und hat den Priester griindlich aus allen Lebensbeziehungen entfernt.«”
Auf der einen Seite war der Staat nicht mehr auf die Dienstleistungen von Kirche und
Pfarrer angewiesen, weil man eigene Institutionen und Veraltungsstrukturen geschaffen

hatte. Gerade der Verlust der Funktionen eines Standesbeamten und Schulinspektors

7 Paul Drews, Der evangelische Geistliche, 145.
™ Vgl a.a. O, 6.
75 Friedrich Niebergall, Praktische Theologie 1, 404.

24



wurden von den Pfarrern als sehr schmerzhaft empfunden, da es ,,das soziale Prestige“76

verinderte. Hier hat der Staat in einem weiteren Schritt die Verflechtung zwischen Kirche
und Staat entwirrt. Auf der anderen Seite war der Pfarrer nicht mehr der Ansprechpartner
der Menschen fir alle moéglichen Fragen des Lebens. Machten am Beginn des 19.
Jahrhunderts die Theologen noch die grofite Gruppe unter den Akademikern aus, so sank
der prozentuale Anteil der Studierenden der Theologie das Jahrhundert tber
kontinuietlich.”” Immer weniger war die Bevélkerung auf den Pfarrer angewiesen.

Im Gegensatz dazu stand die romantische Verklirung des Ideals eines Dorfpfarrers. Aus
der zeitgendssischen Literatur entstand fiir Niebergall dann folgendes Bild: ,,Besonders hat
die Dichter immer der Dorfpfarrer angezogen. Es sind meist typische Zuge: der
freundliche von Jung und Alt gegriilite milde Patriarch des Dorfes, der trotz aller
Darftigkeit nicht nur Brot fur seine reichlichen Kinderschar, sondern auch fiir liebe Giste
hat; der des Samstags, an dem kritischen Tag in seinem Haus, seine Wochenarbeit
unterbricht, die ithn zum Trosten und Mahnen in die Hauser seiner lieben Gemeindeglieder
fihrt. Leichter Humor fiigt dann noch die Embleme der Pfeife und des Samtkédppchens, so
wie das mit lebhaften Scherz und eifriger, schonungsloser Kiritik aller Dinge auf dem
Erdenrund erfiillte Krinzchen am Montag hinzu, wo sich die mannigfachen Vertreter des
Wortes Gottes von Lande mit ihren lieben Frauen und To6chtern zusammenfinden. Seine
Biicherei weist vor allem Predigtbinde auf, wenn auch der Schiller nicht fehlt, und hiufig
noch das Griechisch das Gegengewicht gegen die Prosa des Alltags bildet. Es war eine liebe
Welt, diese Pfarrerswelt in der Mitte des vorigen Jahrhunderts, mag man auch manches in
jenen Schilderungen auf den frohen Sinn der ihren Stidten an sonnigem Sommertag
entronnenen Poeten schieben, die die Hinter- und die Winterseite an jenem Idyll nicht
gewahr werden. Aber ohne Zweifel haben jene Hiuser mit ihren tichtigen, teils schwarz
gekleideten und auch sonst auf Wiirde bedachten Herrn und ihren wackern Frauen viel
zum Frieden und zur Kraft ihrer Umgebung und auch noch weiter hinaus beigetragen. Sie
haben den vaterlindischen, sie haben auch sonst den idealen Sinn gehiitet und, nicht
belastet mit schweren wissenschaftlichen Fragen, ihren Bauern beigestanden, wie es ein
rechter Pfarrer soll. Es war ein tiichtiges und ernstes Geschlecht von Pfarrern, gegriindet
auf Gottes Wort und die Kirche des Herrn; sie haben groB3en Eindruck auf jung und alt

gemacht, weil sie vor allem einmal Pfarrer, Diener Jesu an den Seelen, sein wollten. Sie

76 Michael Klessmann, Das Pfarramt, 43.
77 Vgl. Hartmut Titze, Uberfiillung und Mangel, 71.

25



haben auch darum weit und breit, bei hoch und nieder eine gro3en Einflull besessen, den
sie treu und fromm benutzt haben, um das Reich Gottes zu bauen.*”

Die Untersuchungen seit dem Ausgang des 20. Jahrhunderts zum Pfarrer-Sein und
Protestantismus im 19. Jahrhundert greifen auf die vielen kirchlichen Dokumente und
Quellen in anderer Weise zuriick. Oliver Janz hat in seiner Arbeit die Pfarrer Westfalens in
den Blick genommen und ihre Lebenswege statistisch erfasst und ausgewertet. Fir ihn
stellt sich die Entwicklung des Pfarrerbildes als ein Prozess der zunehmenden
Entburgerlichung dar. Waren die Pfarrer am Beginn des Jahrhunderts noch fest im
Burgertum verwurzelt, so zogen sie sich dann ,in die kirchlich-pastorale Subkultur*”
zuriick. Damit liefert er eine Erklirung fiir die Marginalisierung des Pfarrers in der
Gesellschaft, die nicht allein aullere Faktoren - wie etwa den Verlust der Schulaufsicht - in
Anschlag bringt, sondern versucht diese aus inneren Entwicklungen zu erkliren. ,,Nach
1850 geriet die Pfarrerschaft durch den sozialen Wandel in Kirche und Gesellschaft in eine
wachsende Distanz zum Biirgertum.“* Damit wurde eine starke Selbstbeziiglichkeit
tragend, die der zeitgendssischen Frommigkeit entsprach und zu einer Klerikalisierung der
Geistlichen fiihrte. Zudem fanden sich viele Pfarrer auf Stellen im lindlichen Raum wieder,
der die Tendenz zu Lindlichkeit und Kleinbirgerlichkeit verstirkte. In dhnlicher Weise
beschreibt auch Lucian Hoélscher die Entwicklungen. Drei Faktoren bestimmten die
Verinderungen des Pfarramtes im 19. Jahrhundert in besonderer Weise: ,,1. im sozialen
Strukturwandel des Pfarramts selbst, 2. in dessen rechtlichen Zuschnitt und 3. im
Amtsverstindnis der Pfarrerschaft.“®’ So lieB die Strahlkraft des Pfarramts in die
Gesellschaft nach und man wirkte stirker nach innen. Dadurch wurden die

82

Kirchengemeinden ,kirchlicher In der pastoralen Ausbildung wurden Standards
festgelegt und auch die rechtlichen Rahmenbedingungen des Pfarramts fithrten zu eine
Professionalisierung der Geistlichen. In den Kirchenordnungen manifestierte sich die
Neuorganisation des Kirchenwesens. Im Amtsverstindnis orientierten sich die Pfarrer

zunechmend am Beamtentum und entwickelten zugleich ein eigenes Milieu, das sich vom

Bildungsbiirgertum entfernte. Beide gehen davon aus, dass die Anschlussfihigkeit der

78 Friedrich Niebergall, Praktische Theologie 1, 402.

7 Oliver Janz, Biirger besonderer Art, 491.

80 A.a. O, 490.

81 Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 273.
82 A.a. O, 274.

26



Pfarrer an die burgerliche Gesellschaft geringer wurde und der Bezug auf die eigene
Gruppe und das kirchliche Milieu stirker.

Durch die dezidierte Aufnahme des Milieubegriffs versucht Dietmar von Reeken ,,ein so
diffuses Gebilde wie den Protestantismus des 19. Jahrhunderts [...] methodisch in den
Griff“* zu bekommen. Seinen regionalen Schwerpunkt legt er auf den nordwestdeutschen
Bereich. Die Umformungskrise nétigte den Protestantismus zu einer Antwort, die zur
Bildung von Milieus beitrug. ,Konstitutiv fir Milieus sind vier Elemente: (1) ein
gemeinsames Wert- und Normsystem, also eine kollektive Sinndeutung; (2) gemeinsame
Milieuorganisationen; (3) die Entwicklung eigener Formen der Sozialisation ins Milieu
hinein und dessen Verankerung und Tradierung im Alltag der Milieumitglieder und im
generationellen Wechsel; (4) schlieBlich die Abgrenzung von anderen entstehenden
Milieus.“® So lisst sich fiir die Bremische, Oldenburgische und Hannover'schen
Landeskirchen ein protestantisches Milieu beschreiben, das sich dann in weitere Teilmilieus
aufgliedert. Nach innen wirkten Milieus integrativ, nach auflen hatten sie eine stark
segregierende Wirkung. Den Gemeindepfarrern kam bei der Milieubildung eine besondere

<% in einer Person waren.

Rolle zu, da sie ,,Milieukern und Milieumanager
Im Jahr 2001 legte Frank-Michael Kuhlemann eine Untersuchung zu den evangelischen
Pfarrern in Baden im Zeitraum vom 1860 bis 1914 vor. Fir das protestantische Milieu
zeigte sich gerade eine feste Biirgerlichkeit und Tendenz zur weiteren Verbiirgerlichung.®
Dabei waren die Zugehérigkeit zum Bildungsbiirgertum, die Akademisierung der
pastoralen Ausbildung und die Organisation des Gemeindelebens in Vereinsform die
entscheidenden Faktoren.”” Von einem Riickzug aus dem Biirgertum kann nicht
gesprochen werden, es ist vielmehr ein gegenliufiger Prozess zu beobachten: ,,Die
Biirgerlichkeit von liberalen und konservativen Protestanten zeigt sich schlieBlich im
allgemeinpolitischen und kirchenpolitischen Denken. Schon die Mitarbeit von liberalen und
konservativen Pfarrern in den Kirchenparteien und ihren Zeitungen verdeutlicht, wie sehr
die Geistlichen an einer Offentlichen Debatte tber die Grundfragen der religisen,

theologischen und kirchenpolitischen Probleme interessiert waren. Diese Debatte

dokumentiert dartiber hinaus eine Form der Auseinandersetzung, wie man sie sich scharfer

83 Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 15f.

84 A.a.0,,18.

85 A. a. O., 1544f.

86 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Burgerlichkeit und Religion, 25 und 461.
87 A.a. O, 462.

27



nicht vorstellen kann.“* Auf der Ebene der Landeskirchen lisst sich davon sprechen, dass
sich ein protestantisches Milieu bildete. Uber die Kirche fand es in Vereinen, Verbinden
und Zeitschriften sein Betitigungsfeld, und strahlte auch in die Politik aus.” Kuhlemann
setzt stairker auf den Mentalititsbegriff, um die ,Lebenswelt” der Pfarrer tiefenschirfer
beschreiben zu kénnen.

Nach wie vor bildet das Burgertum den Dreh- und Angelpunkt der Untersuchungen zum
Pfarrerbild im 19. Jahrhundert. Dabei werden zwei gegenliufige Entwicklungen
beobachtet. Auf der einen Seite wird der Pfarrer entbtirgerlicht und zieht sich in seinen
klerikalen Bereich zurick. Auf der anderen Seite wird eine weiter fortschreitende
Verbiirgerlichung beschrieben, die sich in Milieubildungsprozessen manifestiert. Letztlich
wird auf beide Weisen die Tatsache interpretiert, dass sich der Pfarrerstand im birgerlichen
Spektrum stiarker profiliert und an den Ausdifferenzierungsprozessen des 19. Jahrhunderts,
die allgemein wie in Kirche und Theologie zu beobachten sind, teilnimmt. Auch bildete das
Biirgertum keine einheitliche Grofle, sondern wurde selbst durch eine innere Pluralitit
bestimmt.”' Die Rede von einem protestantischen Milieu wurde aber durch die liberale wie
konservative Lagerbildung innerhalb des Protestantismus erschwert. So betont Gangolf

Hibinger das Trennende zwischen beiden Gruppen, die sich unverséhnlich gegeniiber

standen.”

88 A.a. O, 465.

8 A. 2.0, 29.

%0 A.a. O, 40.

o Vgl a.a. O, 21.

922 Vgl. Gangolf Hubinger, Kulturprotestantismus, Biirgerkirche, 277.

28



1. 3. Quellen und Methode

Als Quellen, aus denen die pastorale Identititskonstruktion Theodor Holzhausens
rekonstruiert werden soll, kommen die von ihm verfassten Berichte zu den jihrlich
stattfindenden Synoden des Kirchenkreises” Paderborn in Frage,” zumal sich Predigten
und andere kirchlich-theologische Texte nicht erhalten haben. Die Berichte gehorten zu
den amtlichen Texten, zu denen Holzhausen verpflichtet war. Das Protokoll der zweiten
Westfilischen Provinzialsynode im Jahr 1838 gibt Auskunft iiber das Ziel und den Aufbau
solcher Berichte: ,,Was die Jahresberichte der Presbyterien solcher Gemeinden, in welchen
im Laufe des Jahres keine Visitationen gehalten wird, anbelangt, so scheinen dieselben zwar
wohl in den meisten, doch nicht in allen Diécesen vorzukommen. Sie sind aber sehr
heilsam und zur Controlirung der Gemeinden fir die Superintendenten durchaus
nothwendig. Auch diese missen dann nach dem Schema der Synodal-Verhandlungen
eingerichtet werden und es erscheint winschenswerth, dal3 die Superintendenten den
Presbyterien aufgeben, diese Berichte nicht auf eine blof3 tabellarische Weise abzufassen,
sondern umfassend und erschopfend, insonderheit in Darstellung des religisen und
sittlichen Zustandes der Gemeinden. Erforderlich ist es dabei, dal3 sie nicht blo3 vom
Pfarrer, sondern auch von den Gliedern des Presbyterii unterschrieben werden, so wie
auch, dal3 die Superintendenten den Presbyterien einen Termin bestimmen, bis zu welchem
die Einsendung derselben erfolgt sein miisse.“” Die Berichte waren die genuine Aufgabe
des Pfarrers und dem Presbyterium zur Kenntnis zu geben.” Fiir die Zeit als Pfarrverweser
fir Marienmiinster-Nieheim-Steinheim liegen von Holzhausen keine Berichte vor, da der
Pfarrer in Brakel der Kreissynode berichtspflichtig war. Demnach umfassen die Berichte

die Amtswirksamkeit als Pfarrer in Driburg und Warburg. Die Berichte folgten dem

93 Ich verwende durchweg den heute gebriuchlichen Begriff Kirchenkreis, auch wenn dieser erst 1922
Einzug in die Kirchenordnung gehalten hat; die alten Bezeichnung sind: Kreisgemeinde und
Diécese (Vgl. Jirgen Kampmann, Die Einrichtung von Kirchenkreisen, 24f).

%4 Im LkA EKvW die Bestinde 4.6/131, 223 und 224.
% Verhandlungen der zweiten Westphilischen Provinzial-Synode, 55f.
% Nur die wenigsten Berichte Holzhausen sind auch von den Mitgliedern des Presbyteriums

unterzeichnet. Vgl. Karl Gottlob Boche, Der Preullische legale evangelische Pfarrer, 390: ,,Die
Pfarrer haben wihrend des laufenden Jahres und am Schlusse desselben mehrere Listen, Tabellen
oder Verzeichnisse, Nachweisungen, Atteste und Berichte auf den [sic] Grund der von ihnen
gefithrten Original-Kirchenbiicher, nach den vorgeschriebenen Schemas, ordnungsmifBig und
gewissenhaft anzufertigen und solche zur bestimmten Zeit an die betreffenden Behérden gelangen
zu lassen.”

29



geforderten Protokollschema.”” Wihrend sich die meisten Geistlichen auf die engeren
Belange ihres pastoralen Wirkens beschrinkten, hat Theodor Holzhausen gerne und
vielfach zu allgemeinen kirchlichen und kirchenpolitischen Fragen Stellung genommen. Im
Vergleich zu seinen Amtsvorgingern und -nachfolgern waren seine Berichte fast doppelt so
lang: im Schnitt waren seine Berichte zwolf Seiten lang. Sie entsprachen auch den formalen
Vorgaben wie sie Karl Gottlob Boche benennte.”

Die Aufgabe dieser Arbeit besteht darin, protestantisch-konservative
Identititskonstruktionen in der romisch-katholischen Diaspora des Paderborner
Kirchenkreises in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts am Beispiel des Pfarrers
Theodor Holzhausen zu rekonstruieren. Dazu wird das pastoraltheologische
Selbstverstindnis eines Pfarrers dieser Zeit in den Blick kommen, der fur den Kirchenkreis
zwar prigend war, aber der nicht eine hervorgehobene kirchenleitende Funktion (z. B.
Superintendentenamt) ausgetibt hat. Ziel der Arbeit ist es nicht eine Biographie Theodor
Holzhausens zu rekonstruieren, sondern sein Selbstverstindnis als evangelischer Pfarrer in
der Paderborner Diaspora im Zeitraum zwischen 1858 und 1900 darzustellen. Der
biographische Rahmen hat insofern eine Bedeutung, indem zu fragen ist, in welcher Weise
das Leben Holzhausens typische Ziige eines westfilischen Geistlichen dieser Zeit tragt und
wo das gerade nicht der Fall ist. Mit dieser Ortlichen Begrenzung wird deutlich, dass hier
ein Pfarrer an der Peripherie zu Wort kommt, der nicht nur randstindig im Koénigreich
Preuf3en, sondern auch in der Provinz Westfalen titig gewesen ist. Der 6stliche Teil des
chemaligen Paderborner Hochstifts war selbst in Westfalen mit Minster als
Provinzhauptstadt und Minden” als zustindigem Verwaltungszentrum randstindig.
Zugleich war die katholische geprigte Region umgeben von protestantischen Lindern wie
Lippe, Waldeck und Hessen-Kassel. Typisch ist die Theologie Holzhausens in ihrer

konservativen Ausrichtung nicht nur fiir den Kirchenkreis Paderborn, sondern auch fir die

7 Im Anhang 2 befindet sich eine Synopse des Protokollschemas der Westfilischen Provinzialsynode.
Der Aufbau solcher Schemata und Berichte unterscheidet sich je nach Kirchenprovinz deutlich (vgl.
G. Schellack, Die Verwaltungsberichte der evangelischen Gemeinden, 403ff).

% Vgl. Katl Gottlob Boche, Der PreuBlische legale evangelische Pfarrer, 323: ,,Was die Form der an die
Behoérden einzureichenden Berichte und Vorstellungen betrifft, so mussen diese auf die rechte Seite
des gebrochenen Bogens deutlich geschrieben und zwischen dem Schlufl und der Unterschrift des
Namens und der Charge ein Reverenzstrich, statt der sonst in Privatbriefen ublichen
Hochachtungsversicherungen, gemacht werden. Oben auf die rechte Seite kommt Ort, Datum und
Jahreszahl, links darunter eine kurze (summarische) Inhaltsangabe des Berichts oder der Vorstellung
nebst Vermerk des Datum des etwa vorangegangenen betreffenden Rescripts etc. der resp. Behorde
und deren Journalzeichen und Nummer - und gleich darunter die Adresse, neben welcher auf der
rechten Seite des gebrochenen Bogens der Bericht oder die Vorstellung anhebt.*

99 Vgl. Hans Nordsiek, ,,Kaiserwetter” in Minden, 29ff.

30



Kirchenprovinz Westfalen. Dabei war der konservative Fligel der evangelischen Kirche
keineswegs einheitlich und Unterschiede sind zwischen den Konservativismen feststellbar.
Gerade an diesem Punkt ist die Herkunft und der Hintergrund Holzhausens von Interesse.
Teilte er zwar mit vielen westfilischen Pfarrern die Universitit Halle als Studienort,'” so
war er allerdings vor allem durch den Besuch des Gymnasiums und der Universitit in Halle
und die anschlieBende Tatigkeit als Hilfslehrer am Waisenhaus, das in der Tradition des mit
dem Namen August Hermann Franckes verbundenen hallischen Pietismus steht, geprigt.
Er ist mit den theologischen Gedankens August Tholucks und Julius Millers in Berithrung
gekommen.

Wenn Differenzerfahrung dazu beitrdgt, die eigene Identitit in einem stirkeren Mal}
wahrzunehmen und auszubilden, dann mussen Holzhausens Differenzerfahrungen den
Ausgangspunkt der Rekonstruktion seiner pastoraltheologischen Position bilden.'”" Als ein
erster Differenzpunkt kann das Verhaltnis zum rémischen Katholizismus benannt werden,
dem sich die Gemeinden des Kirchenkreises Paderborn als eine Minderheit gegeniiber
sahen. Auch wenn weite Teile des Gebietes sich der Reformation angeschlossen hatten,'”
hat die Rekatholisierung durch den Jesuitenorden, die besonders durch Bischof Dietrich
von Firstenberg forciert wurde, mit dem Ausgang des Dreifligjahrigen Krieges die Spuren
und die Erinnerung an die Zeit des evangelischen Glaubens fast ginzlich zu tilgen gesucht.
Erst mit dem Ubergang des Fiirstbistums Paderborn an PreuBen siedelten sich wieder
Protestanten in der Region an.'”

Die zweite Religionsgruppe im ehemaligen Hochstift ist die judische Bevélkerung, die lange
Zeit den Protestanten gegeniiber die groflere Minderheitsgruppe darstellte. Gerade im

Ostlichen Teil war das Judentum stark vertreten: fir lingere Zeit war Warburg Zentrum des

100 Robert Stupperich, Die evangelische Kirche von Westfalen 1815 - 1945, 56.

101 ,»Ich will von der Entdeckung des anderen durch das Ich sprechen. Das Thema ist unerschopflich.
Kaum hat man es allgemein formuliert, wird man gewahr, wie es sich nach vielfiltigen Kategorien in
zahllose Richtungen unterteilt. Man kann die anderen in sich entdecken, kann herausfinden, daf}
man keine homogene Wesenheit ist, die mit nichts aufler sich selbst etwas gemein hitte: Ich ist ein
anderer. Aber die anderen sind auch Ich: Subjekte wie ich, die nur mein Blickwinkel, aus dem alle
dort sind und ich allein hier bin, tatsichlich von mir trennt und unterscheidet. Ich kann diese
anderen als eine Abstraktion, jeweils als Moment psychischen Gestalt jedes Individuums auffassen,
als das Andere, den anderen oder die anderen im Bezug auf das Ich oder aber als eine konkrete
gesellschaftliche Gruppe, der wir nicht angehéren.” (Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas,
11).

102 Stupperich nennt an Orten, die um 1603 protestantisch gesinnt waren: Borgholz, Biren, Brakel,
Herlinghausen Liidge, Nieheim, Paderborn, Steinheim und Winnenberg (vgl. Westfilische
Reformationsgeschichte, 169).

103 Zwar gab es noch vereinzelte Protestanten zu Beginn des 18. Jahrhundert (vgl. Josef Menze,
Reformation und Gegenreformation in Steinheim und Umgebung, 56).

31



Landjudentums im Paderborner Iand. Die Gemeinde mit dem grof3ten judischen
Bevolkerungsanteil war Herlinghausen, das von 2/3 Protestanten und 1/3 Juden bewohnt
wurde. In der Regel erfuhr das Judentum sowohl Ablehnung durch die katholische wie
auch die evangelische Kirche. Mit dem Hofprediger Adolf Stoecker, dessen Wahlkreise im
Minden-Ravensberger Land und dem Siegerland lagen, war auf evangelischer Seite eine der
prominesten Gestalten des Antisemitismus auch in Westfalen verankert. Mit dem
Verhiltnis zum rémischen Katholizismus und dem Judentum werden die der
Identititsbildung zugrunde liegenden Differenzerfahrungen nach aulen beschrieben. Von
der Wirksamkeit von Freikirchen und religiosen Sondergemeinschaften geben die Berichte
zu den Kreissynoden Auskunft. Auch innerhalb des Protestantismus in Preuflen ldsst sich
das Andere in Form der Liberalen Theologie benennen. Im Allgemeinen bettet die
Kirchengeschichtsschreibung das 19. Jahrhundert in die Spannung von liberalen und
konservativen Theologieansitzen. Die verschiedenen Auseinandersetzungen innerhalb des
Protestantismus in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts hinterlieBen ihre Spuren bis in
die entlegenen Gebiete des Konigreichs Preuflen. Dabei schien es selbstverstindlich, dass
im geistesgeschichtlichen Klima des 19. Jahrhunderts eine von auflen (dem rémischen
Katholizismus) angefochtene Kirche sich auf die Seite eines Konservatismus schlug, als
vielmehr der Liberalen Theologie das Wort zu reden. Die Abgrenzung zu liberalen
Stromungen und der von ihr geprigten wissenschaftlichen Theologie tiberhaupt sollte die
Kirche vor den Erscheinungen der Moderne schiitzen.

Bei der Interpretation der Quellen gilt das, was Helmut Geck allgemein tber die
Erforschung der Geschichte der Kirchenkreise' gesagt hat: ,sie muss diese vielmehr
immer im Kontext der deutschen Kirchen-, Politik-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte
aufarbeiten.'” Damit ist der Rahmen einer historischen Anniherung an die Berichte
Holzhausens zu den jahrlichen Kreissynoden beschrieben. In vielen Untersuchungen nach
1945 ist das 19. Jahrhundert in seinen vorauslaufenden Linien zum Nationalsozialismus
und der Schoah gelesen worden. Diese Betrachtungsweise hat Thomas Nipperdey an Hans-
Ulrich Wehler kritisiert. Eine neue Zuwendung zur Kirchengeschichte des 19. Jahrhundert
ist jedoch fir Frank-Michael Kuhlemann geboten: ,Das ist nicht nur aufgrund der
pauschalierenden  Urteile dGber die Kontinuitit zwischen Kaiserreich  und

Nationalsozialismus notig; es ist auch deshalb geboten, weil - trotz aller Neuansitze vor

104 Vegl. Jurgen Kampmann, Die Einrichtung von Kirchenkreisen, 24ff.
105 Helmut Geck, Kirchenkreisgeschichtsforschung, 22.

32



allem der Kulturprotestantismusforschung - wesentliche Bereiche des Protestantismus in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts als unerforscht gelten miissen.“'” Neben der
Liberalen Theologie ist es vor allem der kirchlich-theologische Umgang mit der soziale
Frage, welche in der Forschung aufgegriffen wurde."” Auch Friedrich Wilhelm Graf
konstatiert ein Ungleichgewicht in den Untersuchungen vor allem zu Ungunsten eines
,konservativ-konfessionalistische[n] Kirchenprotestantismus.“'” Die nihere Betrachtung
des konservativen Milieus im Protestantismus ist auch gerade deshalb von Interesse, weil es
sich ,als die kirchenpolitisch erfolgreichere Kraft durchsetzen konnte.'” Fiir eine
Theologie, die sich vor allem mit der Frommigkeit beschiftigte, um ,,reflektierend und

anleitend ausschlieBlich der rechten Lebensgestaltung der Christen dienen®'"

zu konnen,
hat Berndt Hamm den Begriff der Frommigkeitstheologie fiir das Spatmittelalter und die
Reformationszeit fruchtbar gemacht. Im spitmittelalterlichen Kontext bildete die
Frommigkeitstheologie einen Gegenpol zur scholastischen Theologie, die sich in einer
Rationalititskrise befand.""' Auch fiir das 19. Jahrhundert lieBe sich eine ihnliche
Konstellation erkennen, indem der frommigkeitstheologische Aufbruch in Form der
Erweckungsbewegung auf den vorherrschenden theologischen Rationalismus antwortete.
Dass Theodor Holzhausen auf Seiten einer Frommigkeitstheologie steht, ist bei dieser
Untersuchung stets mitzubedenken.

Zeitlich gesehen fillt die Amtswirksamkeit Theodor Holzhausens in die Zeit der Einigung
Deutschlands unter preuBBischer Fiihrung, die in der Reichsgriindung ihren Abschluss fand.
Im Jahr 1858 tibernahm der spitere Kénig Wilhelm I. fiir seinen Bruder Friedrich Wilhelm
IV. die Regentschaft in PreuBen'”” und wurde schlieBlich im Jahr 1861 selbst Kénig. Nach
Jahren des zihen Konservatismus wurde der Regierungswechsel als Anbruch einer ,,neuen
Ara“'” begriiBt. Zehn Jahre nach seiner Krénung zum preuBischen Konig in Konigsberg
wurde er zum Deutschen Kaiser und regierte noch bis 1888. Nach der kurzen Regentschaft
Friedrich III. wurde 1888 Wilhelm II. zum Kaiser. Im Jahr 1890 kam es zu einem

Einschnitt in der politischen Kontinuitit mit der Entlassung des Kanzlers Bismarck.

Geistesgeschichtlich gesehen sind die sattelzeitlichen Diskurse abgeschlossen. Bildete bis

106 Frank-Michael Kuhlemann, Biirgetlichkeit und Religion, 16.

107 Vgl. Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 13.

108 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Die Spaltung des Protestantismus, 162.
109 Frank-Michael Kuhlemann, Biirgerlichkeit und Religion, 34.

110 Berndt Hamm, Religiésitit im spaten Mittelalter, 119.

m Vgl a.a. O, 117.

112 Vgl. David E. Barclay, Anarchie und guter Wille, 393.

13 Franz Herre, Kaiser Wilhelm 1., 264.

33



1850 das Pfarrhaus noch einen Mittelpunkt der biirgerlichen Kultur, so zeigten sich nach
1850 deutliche Erosionserscheinungen in der Kirchenbindung und die Industrialisierung
verinderte die gesellschaftlichen Strukturen nachhaltig.'"*

Im Mittelpunkt zur Rekonstruktion der pastoraltheologischen Identitit Theodor

5

Holzhausens steht die Interpretation von ihm verfasster amtlicher Texte.'” Diese
Interpretation bedient sich zweifelsohne des Instrumentariums historisch-kritischen
Arbeitens. Allerdings erschopft sie sich nicht allein in einer solchen Hermeneutik, sondern
der Rahmen wird weiter gezogen. Im Sinne einer ,,thick description® soll die Verstrickung
des Menschen in selbstgemachte Netze aus Bedeutung dargestellt und interpretiert werden.
Die Aussagen Holzhausens sollen eben nicht auf ihren Realititsgehalt abgeglichen werden,
sondern sein pastoral-kirchliches Selbstkonzept soll dargestellt werden. Ziel ist es, dieses in
seiner Stimmigkeit zu rekonstruieren. Die Methode der dichten Beschreibung wurde von
Clifford Geertz fiir seine ethnologisch-anthropologischen Forschungen fruchtbar gemacht.
Sein Verstindnis von Kultur ist semiotisch bestimmt: Den Menschen sieht er als ,an
animal suspended in webs of significance he himself has spun”“(’. Diese
Bedeutungsgespinste lassen sich beschreiben und analysieren in Form von ,,guessing at
meanings, assessing the guesses, and drawing explanatory conclusions from the better
guesses”'"’. In die kulturellen Netze sind Bedeutungen eingeschrieben, die interpretiert
werden wollen.'® Auf diese Weise entsteht schlieBlich die ,,thick description®. Die
untersuchte Gedankenwelt mit ihren Elementen soll von innen heraus untersucht werden,
um in einen Prozess der Auseinandersetzung treten zu kénnen.'” Als ein besonderes
kulturelles Bedeutungsgewebe hat Geertz gerade die Religion beschrieben: ,,(1) a system of
symbols which acts to (2) establish powerful, pervasive, and long-lasting moods and
motivations in men by (3) formulating conceptions of a general order of existence and (4)
clothing these conceptions with such an aura of factuality that (5) the moods and

. . . .. 12
motivations seem uniquely realistic.”'*’

114 Vgl. Thomas Kurtz, Religion als Profession, 135.

115 Vgl. Alexander Schweizer, Pastoraltheorie, 222: ,,Im Einswerden der Person mit dem Beruf liegt die
tieffste Quelle pastoraler Kriftigung.“

116 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, 5.

7 A.a. O, 20.

18 Vel. a. a. O., 89: “[I]t denotes an historically transmitted pattern of meanings embodied in symbols, a

system of inherited conceptions expressed in symbolic forms by means of which men communicate,
perpetuate, and develop their knowledge about and attitudes toward life.”

119 Vgl a.a. O, 24.

120 A.a. O, 90.

34



Impulse ergeben sich auch aus der postkolonialen Theorie als eines weiteren
Interpretationsrahmen. Das Deutsche Reich gehorte zweifelsohne selbst nicht zu den
groen Kolonialmichten und kam iiberhaupt erst spit zu Kolonien.”” Es zeigt sich
allerdings, dass koloniale Vorstellungen und Strukturen im 19. Jahrhundert durchgehend
auffindbar sind und dass das ,Nachdenken und Phantasieren tUber das Koloniale als

solches nicht an die reale Existenz von Kolonien in deutscher Hand gebunden“122 ist.

Deshalb ist in diesem Zusammenhang auch der Begriff ,,Kolonialphantasien‘‘123 in die
Diskussion eingebracht worden, um die deutsche Kolonialideologie aufzuschliisseln. Zu
einem Kolonialreich wurde das Deutsche Reich bekanntlich erst 1884, das auch mit dem
Ende des 1. Weltkriegs schon wieder sein Ende nahm. Dennoch gab es eine episodenhafte
Vorgeschichte fir den Kolonialismus in Deutschland, der von persénlichen Ambitionen
und vom Scheitern des Projekts gepragt ist. 1680 baute der preuische Kurfiirst Friedrich
Wilhelm I. im heutigen Ghana an der westafrikanischen Goldkiste die Kolonie ,,Grof3-
Friedrichsburg auf."* 41 Jahre spiter konnte Kénig Friedrich Wilhelm 1. den ungeliebten
preuBischen Kolonialbesitz durch den Verkauf an die Niederlande wieder aufgeben.'” Die
Hoffnung auf lukrative Handelsmdéglichkeiten hatte diese Kolonie nie eingeldst, sodass
auch ein weiteres Interesse an tberseeischen kolonialen Besitzungen in Preuflen nicht
vorhanden war. Dennoch strebte die preuflische Auflenpolitik im 18. und 19. Jahrhundert
danach, das Staatsgebiet strategisch abzurunden und zu erweitern. Dadurch wurde Preuf3en
nicht nur zu einer Grofimacht im europiischen Kriftespiel, sondern schlieflich auch zur
hegemonialen und dominierenden Macht in Deutschland. Der Siebenjihrige Krieg mit der
Annexion Schlesiens sowie die Teilungen Polens geben davon beredte Auskunft. Die
Entschidigungen fiir das verlorene linksrheinische Gebiet durch Napoleon vergroferte das
preuBlische Territorium erheblich und legte den Grundstein fiir die postnapoleonisch im
Jahre 1815 errichtete Provinz Westfalen. Der Deutsch-Danische Krieg und der Deutsch-

Franzosische Krieg brachte dem Koénigreich Preulen weitere Gebiete ein. Die Expansion

wurde aus dem Blickwinkel der Kaiserproklamation am 18. Januar 1871 im Schloss von

121 Was nicht heiB3t, dass der Kolonialismus fiir das Deutsche Reich nicht dennoch eine wichtige
Kategorie ist, deren Bedeutung bis in unsere Tage reicht. Eines der augenfilligsten Beispiele ist der
Vélkermord an den Hereros und Namas im August 1904 am Waterberg in Deutsch Stidwestafrika
und die Riickgabe von Schideln Umgekommener aus dem Besitz der Charité an deren Nachfahren

im Jahr 2011.
122 Axel Dunker, Kontrapunktische Lektaren, 8.
123 Susanne M. Zantop, Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland, 10.
124 Vgl. Christopher Clark, Preu3en, 64.
125 Vgl a.a. O, 121.

35



Versailles als ,,Reichseinigung® und nicht als ,,Kolonisierung® Deutschlands durch Preuflen

126

interpretiert. -~ FEin Schlissel zum Verstindnis des kolonialen Diskurses liegt in der

deutschen bzw. preuBischen Ostkolonisation, die seine Besonderheiten auch ausmacht.””’
Hier standen sich Deutsches und Slawisches gegeniiber und bezeichneten die ethische
Differenz, in der die Inferioritit der einen Seite durch die Unterscheidung von Christentum
und Heidentum, Protestantismus und Katholizismus, Kultur und Barbarentum usw.
begriindet wurde."” Konstruiert wurde diese Vorstellung im 19. Jahrhundert und eingelést
im 20. Jahrhundert. Mit Ethnizitit und Inferioritit sind zwei wichtige Aspekte des
kolonialen Dispositivs genannt. Postkoloniale Theorie jedoch beschreibt nicht nur die
Prozesse der Ent- und Wiederkolonialisierung, sondern auch die Mechanismen der
Kolonisierung selbst.'” , Als kolonialer Diskurs lieBe sich in einer ersten Anniherung die
Gesamtheit der Regeln bezeichnen, nach denen auf dem kolonialen Feld Bedeutungen und
mit ihnen verbundene Machteffekte performativ erzeugt werden.*"”

Die Inbesitznahme des Furstbistums Paderborn durch Preuflen im Jahr 1802 und
schlief8lich endgtltig nach der napoleonischen Zeit im Jahr 1813 mit der folgenden
Eingliederung in die neugeschaffene Provinz Westfalen ldsst sich als ein kolonialer Akt
verstehen, dessen Folgen als Kolonisierung das weitere 19. Jahrhundert andauerten."
Auch wenn es anfangs keinen offenen Widerstand gegen die neuen Herren gab, war die

132 .
2 Dieser brach dann an der

Bevolkerung ihnen gegentiber ablehnend eingestellt.
Auseinandersetzung um das Verhiltnis der rémisch-katholischen Kirche zu Preulen aus

und wurde zum Vehikel, um die eigene Identitit gegeniiber den Anderen deutlich zu

126 Auch wenn die Firsten und die Bevolkerung der anderen deutschen Staaten dies so erleben. Ein
prominentes Beispiel in diesem Zusammenhang der Kaiserfrage ist die Kiuflichkeit Ludwig II. von
Bayern (vgl. Ernst Engelburg, Bismarck, 640).

127 Vgl. Herbert Uerlings, Kolonialer Diskurs und deutsche Literatur, 40.

128 Vegl. Kristin Krapp, Reinventing Poland as German colonial territory in the nineteenth century, 20:
,One strategy was to map iconographic aspects of the Wild West onto the eastern territories, in the
creation of a >Wild East< on the Polish plains. Accordingly, a vast and empty prairie landscape was
imagined, replete with nomadic Polish >Indians<.”

129 Vgl. Maria do Mat Castro Varela/ Nikita Dhawan, Postkoloniale Theotie, 8. Herbert Uetlings
beschreibt die heutigen Interessen am Kolonialismus folgendermaflen: “Der Kolonialismus 1a63t
sich aus heutiger kulturwissenschaftlicher Sicht (1) als Ereignis von globaler Bedeutung, (2) als Teil
der seit der Frihen Neuzeit entstechenden Moderne und (3) als ein Syndrom von Machtverhiltnissen
und damit verbundenen Reprisentationsformen verstehen, das die Kolonisierenden ebenso
nachhaltig geprigt hat wie die Kolonisierten, wenn auch natirlich auf andere Weise” (Kolonialer
Diskurs und deutsche Literatur, 17).

130 Herbert Uerlings, Kolonialer Diskurs und deutsche Literatur, 17.

131 Um die Integration neuer Gebiete in das Kénigreich Preuflen zu beschreiben, ist schon ein Begriff
wie ,, Imperialismus uniiblich (vgl. Peter Burg, Einfithrung, 23).

132 Vgl. Wolfgang Maron, Vom Ende des Fiirstbistums bis zur Griindung des Deutschen Reichs (1802 -

1871), 7 und Jurgen Herres/Birbel Holtz, Rheinland und Westfalen als preuBlische Provinzen, 121.
36



machen, da dies iiber ethnische Kategorien nicht méglich war. Ein Vorgang, der natiirlich

auch in die entgegengesetzte Richtung wirkte, denn ,,Preuf3en war keine Nation im Sinne

133
>

einer Gemeinschaft mit einer gemeinsamen Geschichte aus der sich so etwas wie
»Preuflentum® hitte ergeben koénnen. ,,Es ist oft darauf hingewiesen worden, dass die
Erfahrung der Kolonialregierung in Indien und andernorts eine ritualisierte Form der
>Britishness< hervorbrachte, die erst im Rahmen eines Diskurses der moralischen und
gesellschaftlichen Uberlegenheit zu ihrer vollen Entfaltung gelangte. Auf dieselbe Weise
bestirkte die nahezu ausschlieflich negative Wahrnehmung der polnischen Traditionen
zusammen mit dem leidenschaftlichen Fortschrittsglauben der Aufklirung das Vertrauen in
die charakteristischen Vorziige des >preuflischen Weges<.“"** Es waren also die polnischen
Teilungen des 18. Jahrhunderts, die dazu beigetragen haben, das Preulentum auszubilden.
Als Triger des Preulentums im ehemaligen Hochstift Paderborn wurde nicht nur das
Militdir und die Administration wahrgenommen, sondern auch im Besonderen alle
Protestanten.

Indem im kolonialen Denken die Kategorie des Anderen bestimmt, den es zu kolonisieren

" wird eine deutliche Differenzierung gemacht. Aus den derzeitigen

ailt,
kulturwissenschaftlichen Diskursen ldsst sich die Kategorie ,,Diaspora® neben der des
(Post-)Kolonialismus festhalten. Diese nimmt einen anderen Blickwinkel ein. Der Begriff
m»Diaspora® wird als Selbstbeschreibung der Evangelischen in der Situation des

136

Kirchenkreises Paderborn durchgingig gewahlt. ™ Die Bezeichnung Diaspora begegnet in
drei Zusammenhingen, wobei der erste zugleich auch die Herkunft des Wortes abbildet.
Die griechische Ubersetzung (LXX) der Hebriischen Bibel bringt das Wort ,,8laomopa
ins Spiel und legt die Grundlage, dass es zum Fachbegriff wird, der die israelitischen bzw.
judischen Gemeinden in der ,,Zerstreuung® bezeichnete, die also auflerhalb Paldstinas

wohnten. Die Folge dieser Minderheitenposition war auf der einen Seite der seklusive

Charakter””” und andererseits die Moglichkeit, die Religion zum Vehikel von Widerstand

133 Christopher Clark, Preuf3en, 493.
134 A a. O., 284,
135 Vgl. Maria do Matr Castro Varela/Nikita Dhawan, Postkoloniale Theotie, 16: ,, Tatsichlich beruht

der koloniale Diskurs essentiell auf einer Bedeutungsfixierung, die in der Konstruktion und
Fixierung der ausnahmslosen Anderen zum Ausdruck kommt.*

136 Vgl. die Ausfithrungen des Superintendenten Baumann auf der Kreissynode 1856: ,,Unsere DiScese
ist in der Provinz Westfalen die erste und bis jetzt die einzige in der Diaspora®. (Verhandlungen
der Kreissynode Paderborn 1856, 2).

137 Vgl Aristeas Ep. 139: ,,ouvesoapnccxf; ouv EKOOTO ooq>oc Wv o vouoesmq , uto Bsou
KO(TEOKEUO(OUEVOC €1C ’Emyvmolv TV ATAVTWY, rrepls(ppagsv nuac 0(810(K01T01C xapagl
ka1l o18NEAIC TEIXECIV, OTMwe Undevt TV ANV Bucdv emipioypeda kaTa pndev, ayvot

37



werden zu lassen," die die wesentlichen Elemente der jiidischen Diasporagemeinschaften
dargestellt haben. Im Bereich des Protestantismus wurde der Begriff der Diaspora von
Nikolaus Graf Zinzendorf in der Mitte des 18. Jahrhunderts eingefithrt, um damit
diejenigen zu bezeichnen, die als die wahrhaft Glidubigen in den Kirchen lebten. Doch erst
mit dem Entstehen des Gustav-Adolf-Werks gewann der Begriff an Kontur. Dem Gustav-
Adolf-Verein widmete Ernst Christian Achelis in seinem ,,L.ehrbuch der Praktischen
Theologie einen ganzen Abschnitt, in dem er nicht nur die Geschichte und Titigkeit des
Vereins nachzeichnete, sondern auch zugleich Krititk an der preuBischen Landeskirche
tbte: ,,Einen groflen Teil der Liebesfiirsorge des Gustav-Adolf-Vereins haben wir als
Pflicht der Landeskirche in Anspruch zu nehmen [...]“'”. Es wire die ureigene Aufgabe der
,Liebestitigkeit der Provinzial- und Landeskirche®, sich um ,,die Firsorge fiir die Existenz
der Einzelgemeinde, falls diese in eigener Kraft fiir ihre Existenz nicht zu sorgen

<c140

vermag zu kimmern. Die Notwendigkeit des Vereins im Hinblick auf die

Unterstiitzung auflerhalb Deutschlands liegender Gemeinden erkannte er an und lobte
seine Verdienste im In- und Ausland."' Die Arbeit des Gustav-Adolf-Vereins verortete
Friedrich Niebergall im votletzten Abschnitt ,,Kirche seiner ,,Praktischen Theologie®
unter den ,Die kirchlichen Organisationen®. Die Verdienste des Vereins wurden
beschrieben und in den Kontext des Uberlebens und Festigens evangelischen Lebens in
katholisch-feindlicher Zerstreuung gestellt. Im Jahr 1898 stellt Theodor Schifer fest: ,,Die
pastorale Diasporafiirsorge [...] ist u. W. noch nie in gréflerem Umfang wissenschaftlich
behandelt worden.“'* Entsprechend ist sein Diaspora-Artikel streng pastoraltheologisch
fokussiert und aufgebaut. Die Diaspora definiert er in einem sehr weiten Sinn als ,,jede

«% Diese Definition verortete den

unter Andersgliubigen zerstreut wohnende Minoritit‘
Begriff Diaspora noch im religiosen Bereich.
Der Begriff ,,Diaspora“ hat in den kulturwissenschaftlichen Diskursen derzeit Konjunktur.

Er schickt sich an, die postkolonialen Studien, die Themen wie Imperialismus, Migration,

Kaeso'ersc KOTO COHX KCX( KOTO L|JUXT]\) ano)\s)\uusvm HoTolwv Sofdv, Tovuovov Beov
kol SuvaTov ogPopevol Tap’ OANV TNV OOV KTIGHV.

138 Vegl. Jan Assmann, Das kulturelle Gedachtnis, 197ff.

139 Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der praktischen Theologie 3, 262.

140 Aa.O.

141 A.a.O., 275. Die Unbestimmtheit, dass Gemeinden geférdert werden, die dem Kriterium

»evangelisch® gentige tun, und dass der Gustav-Adolf-Verein eine der ersten gesamtdeutschen
kirchlichen Einrichtungen ist, kann er noch nicht als Stirke wahrnehmen und wiirdigen.

142 Theodor Schifer, Diaspora, evangelische, 621.

143 A.a. O., 622.

38



kulturelle Identitit etc. behandelt haben, weiter zu entwickeln, zu beerben oder gar zu
ersetzen. Dabei geht es um ,eine verinderte Anndherung an die Schlisselbegriffe der
Globalisierungs- und Migrationserfahrung - Exil, Gedichtnis und Verlangen'*. Wihrend
eine Definition von Diaspora fur lange Zeit an dem Paradigma der judischen Diaspora
orientiert war, wird seit den 1990er Jahren versucht, eine offenere und damit auf moglichst
alle sich als Diaspora verstehende Gemeinschaften anzuwendende Begriffsbestimmung zu
finden. Ein weitreichender Schritt fiir den Diaspora-Diskurs war die Verabschiedung der
Vorstellung, dass die in der Diaspora lebenden Gruppen am Gedanken der Heimkehr in
die Heimat festhielten.'” So wird die Diaspora heute ,,als genuin neue Form der
soziokulturellen Identifikation und Interaktion mit utopischem Verweispotential*'*
verstanden. Die evangelische Diaspora verstand sich zunichst in religiéser Hinsicht von
der réomisch-katholischen Bevolkerungsmehrheit unterschieden. Sie ist aber auch eine
koloniale Diaspora, da viele Evangelische dem preuischen Militir oder der Verwaltung
angehorten. Zugleich war es auch eine durch Arbeitsmigration entstandene Gruppe.'’ Die
Selbstzuschreibung der Evangelischen im Kirchenkreis Paderborn war im 19. Jahrhundert
eindeutig. Aus dem Blickwinkel der Diaspora-Forschung weist der Begriff weitere
Dimensionen auf, die aufschlussreich fiir die konfliktreiche Zeit des 19. Jahrhunderts im
chemaligen Hochstift Paderborn sind. Damit sind verschiedene Elemente benannt, die sich
auf die Identititskonstruktion auswitkten. Im Sinne der Rede von Mentalititen, wie sie
Frank-Michael Kuhlemann vorgelegt hat,"* lisst sich das pastorale Selbstbild Theodor
Holzhausen auch im Rahmen der Mentalititsgeschichte des Pfarrerstandes beschreiben.
Der Vorteil dieses Vorgehens liegt in der Méglichkeit, ,,die Erfahrungen einer bestimmten
Lebenswelt mit bestimmten Ideen, kulturellen Einstellungen und sozialen Handeln“'*
verbinden zu kénnen.

Das Kapitel 2 dieser Arbeit nimmt den Faden der Uberlegungen aus dem ersten
einleitenden Kapitel auf und gibt einen Uberblick iiber die Entwicklungen der drei fiir das
chemalige Hochstift Paderborn im 19. Jahrhundert relevanten Religionsgemeinschaften.
Die Entwicklung der rémisch-katholischen und evangelischen Kirche und der judischen

Gemeinden ist stark regional geprigt. Dabei sind die Neuordnung der Bistiimer nach dem

144 Ruth Mayer, Diaspora, 7.

145 Vgl a. a. O, 10.

146 A.a. O, 12.

147 Zur Typologie vgl. Robin Cohen, Global Diasporas, 18.

148 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Burgerlichkeit und Religion, 37ff.
149 A.a. O, 37.

39



Ende der Napoleonischen Herrschaft und der Kulturkampf tberregionale Ereignisse, die
ithren Niederschlag auch in Paderborn finden. Auf evangelischer Seite entspricht dem die
Grindung der Kirchenprovinz Westfalen, die Einfihrung der Union und die Rheinisch-
Westfilische Kirchenordnung. Auf judischer Seite sind die Gesetze, mit denen Juden in
Preuflen und dann in Deutschland den anderen Bewohnern gleichgestellt wurden, von
einschneidender Bedeutung. In Kapitel 3 wird der Lebenslauf Theodor Holzhausens aus
den wenigen vorliegenden Zeugnissen rekonstruiert und mit den Auswertungen der
statistischen Daten der westfilischen Pfarrerschaft im 19. Jahrhundert abgeglichen. Auch
wenn sich hier die Pragungen durch die Schulzeit und das Studium in Halle nur andeuten
lassen, kénnen sie in den AuBerungen wieder aufgefunden werden.

Damit ist der Boden bereitet fir die Untersuchung fir die Konstruktion des Selbstbildes
von Theodor Holzhausen, das in den folgenden Kapiteln zunichst die verschiedenen
Differenzerfahrungen thematisiert. Das erste Gegeniiber, an dem die eigene Identitit
entwickelt wird, ist die rémisch-katholische Kirche im Bistum Paderborn. Das Kapitel 4
stellt die Erfahrungen von Holzhausen in der Begegnung mit dem Katholizismus und sein
Bild desselben in den Mittelpunkt. Es ist klar, dass der Katholizismus nur als eine
Negativfolie dienen kann. Nicht nur die katholische Kirche war im Ostlichen Teil des
Kirchenkreises Paderborn omniprisent, sondern dort lebte seit der misslungenen
Reformation auch eine starke judische Minderheit. So fragt das Kapitel 5 dann nach den
Einstellungen zum Judentum und weiteren religiosen Gemeinschaften. Das 19. Jahrhundert
ist von einer Pluralisierung im religiésen Bereich geprigt, die zu neuen Gemeinschaften
fithren, die vor dem Paderborner Land nicht halt machen. Aus dem evangelischen Feld ist
es hier besonders Baptismus und Methodismus, die Anhinger finden und versuchen sich
zu etablieren.

Nach den Differenzerfahrungen nach aullen, also im Bezug auf andere
Religionsgemeinschaften, wendet sich im Kapitel 6 die Blickrichtung auf die
Innenperspektive. Die verschiedenen Anfechtungen, vor denen die evangelische Kirche
steht, werden unter dem damals modernen Begriff der Unkirchlichkeit beschrieben. Es
sind duflere Einflisse, die Gemeindemitglieder abhalten, sich kirchlich zu engagieren. So ist
es von den Richtungen des Protestantismus die Liberale Theologie, mit der Holzhausen
nicht nur nichts anzufangen weil3, sondern diese sogar fir gefahrlich fur die Zukunft der
Kirche hilt. Der Protestantenverein, der Apostolikumstreit, die Besetzung theologischer

Lehrstuhle sind Themen, die auch den Pfarrer in der Peripherie beschiftigen. Gerade in der
40



theologischen Schule Albrecht Ritschls finden sich die Vertreter einer die Grundlagen der
Evangelischen Kirche zersetzenden Lehre wieder. Das Kapitel 7 versucht, die
Identitdtskonstruktion ex negativo mit positiven Elementen weiter voranzutreiben. Dabei
kommen nun die Vorstellungen zur Sprache, die Holzhausen noch wichtig sind. Seine
konservative Einstellung zeigt sich in seiner Einstellung zu der Trias von ,,Gesangbuch,
Agende, Apostolikum“150, die fir den liberalen Protestantismus zum roten Tuch geworden
sind. Aber auch die Frage nach der Verbindung von Thron und Altar, sowie einer
Kriegstheologie, kann nicht ausbleiben.

SchlieBlich werden im Kapitel 8 die Ergebnisse zusammengefasst und auf dem
Hintergrund des Diaspora-Diskurses diskutiert. Im 19. Jahrhundert ist Diaspora ein
wichtiges Thema fir den Protestantismus geworden, da sich die konfessionelle
Homogenitit der deutschen Linder zunehmend aufgel6st hat. Das Denken und Handeln
von Pfarrer Theodor Holzhausen im 6stlichen Teil des Kirchenkreises Paderborn stellt
eine Méglichkeit dar, darauf zu reagieren. Von hier aus kann der Ansatzpunkt fiir ein neues
Verstindnis von Diaspora gesucht werden, in der sich der Protestantismus in Deutschland

de facto schon befindet.

150 Gangolf Hibinger, Kulturprotestantismus, Birgerkirche, 280.

41



2. Biographische Skizze

Das Leben des evangelischen Pfarrers Theodor Holzhausen'™ umfasste nach seinen
Lebensdaten (1826-1900) drei Viertel des 19. Jahrhunderts. Ausgehend von den Orten
seines Lebens und Wirkens wird versucht, seine Biographie nach zu zeichnen, zugleich soll
dabei gefragt werden, in welcher Weise diese Lebensgeschichte typisch fiir einen
evangelischen Geistlichen dieser Zeit in Westfalen gewesen ist. Die Biographie soll nur in
Kiirze dargestellt werden, zumal nicht das Leben des Pfarrers Holzhausen im Vordergrund
steht, sondern sein pastorales Selbstverstindnis. Gerade wie dieses durch seine hiuslichen
Prigungen und Impulse durch seine Schul- und Universititszeit vorbereitet wurde, kann

lediglich angedeutet werden.

151 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 219 (Nr. 2787).
42



2.1. Herkunft und Studium

Die Geschichte der Familie Holzhausen ldsst sich gesichert bis um das Jahr 1670
zurickverfolgen, da zu dieser Zeit die ersten Vertreter der Familie in den Kirchenbtichern
der Evangelischen Kirchengemeinde Ellrich im Siidharz erscheinen, die als Ol- und
Walkmiller dort eine Mihle unterhielten. 1813 verlieB der 14jdhrige Gottfried
Holzhausen'” die Stadt Ellrich, um in Halle die Schule zu besuchen, die ihm ermdglichte
von 1819-1822 an der Universitit Halle Theologie zu studieren.””® Damit hat er die mit
dem Beruf des Pfarrers sich er6ffnende Chance auf einen gesellschaftlichen Aufstieg in die
burgerliche Sphire ergriffen und vollzogen. Zwei Jahre spiter (1824) trat er die Stelle als
Rektor an der Schule in Bad Sachsa an und heiratete Karoline Thilo, die Tochter des
Ellricher Diaconus Adolf Thilo. Dieser Ehe entstammten zwei Kinder: Theodor und
Auguste. In der Biographie des Vaters Gottfried Holzhausen sind einige Stationen und
Prigungen vorgezeichnet, die sich im Leben Theodors wiederholen werden, der am 07.
April 1826 in Bad Sachsa geboren und am 23. April auf die Namen Theodor Heinrich
Friedrich getauft wurde. Im Jahr 1830 trat der Vater dann die Pfarrstelle in Benneckenstein
im Harz an und konnte schlie8lich 1842 als Pfarrer nach Bad Sachsa zuriick kehren, dessen
Pfarrstelle er bis zu seinem Tod im Jahr 1869 versah. Eine theologische Linie innerhalb der
Familie ldsst sich tber die Mutter verfolgen, die die Tochter des zweiten Ellricher Pfarrers
Adolf Thilos"™ war, der wiederum selbst mit einer Pfarrerstochter verheiratet war.
Holzhausens ~ UrurgroBvater Otto  Wilhelm  Schiiler', Pastor Primarius und
Konsistorialrat in Bleicherode, studierte an der neugrindeten Universitit Halle, war von
1693 bis 1697 Assistent von August Hermann Francke und las dort als Magister
otientalische Sprachen. Der Bezug zu den Francke’schen Stiftungen und der Universitit
Halle zieht sich durch die nachfolgenden Generationen. So begann Theodor Holzhausen

ab 1842 im Alter von 15 Jahren in Halle die Lateinische Schule der Francke’schen

152 Vgl. Verein fir Pfarrerinnen und Pfarrer in der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen
(Hg.), Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen 4, 293.
153 An der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert wurde das Abitur als einheitliche Voraussetzung zum

Universititsstudium eingefithrt, auBerdem wurden fir die Theologie ein dreijihriges Studium
gefordert und schlieflich wurde ein zweites Examen fir die Berufung ins Pfarramt vorgeschrieben
(vgl. Oliver Janz, Evangelische Pfarrer und Biirgertum in Westfalen, 62f.).

154 Vegl. Verein fir Pfarrerinnen und Pfarrer in der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen
e.V. (Hg.), Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen 8, 546.
155 Vgl a.a. O, 138.

43



Stiftungen zu besuchen,' die er 1849 mit dem Abitur im Alter von 23 Jahren abschloss.
Damit war der Grundstein fiir eine geistliche Karriere gelegt, die - wie in dieser Zeit iiblich
- ein viterlicher Wunsch gewesen sein diirfte.”’

Diesem schlief3t sich das Studium der Theologie in Halle an, dessen theologische Fakultit
in dieser Zeit vom Erweckungstheologen August Tholuck dominiert wurde, der seit 1826
dort lehrte und im Laufe seiner Lehrtitigkeit die Fakultit zu einer von der neupietistischen
Theologie geprigten umgestaltete.”® Zunichst fand Tholuck eine vom Rationalismus
bestimmte Theologie in Halle vor, deren bekanntester Reprisentant Julius Wegschneider

gewesen ist.”’

Mehr als eine Theologengeneration war durch diese Richtung geprigt
worden. Tholuck selbst war durch Hans Ernst Freiherr von Kottwitz mit Kreisen der
Berliner Erweckung in Kontakt gekommen und gab der Sindenvorstellung der Erweckung
in ,,Die Lehre von der Stinde und vom Verséhner, oder: die wahre Weihe des Zweiflers®
von 1823 Ausdruck.'” Im Riickgriff auf reformatorische Vorstellungen wurde die
Erkenntnis  der  Sinden zu  einem  fundamentalen  Bestandteil  seiner
Vers('jhnungsvorstellung.161 Dass gerade die Stnde die Offenbarung notwendig machte,
wurde dann zu einer zentralen Annahme der Erweckungsbewegung und damit Front gegen
einen Pantheismus spinozistischer Prigung in der Theologie in der Nachfolge
Schleiermachers bezogen.

Tholuck erhielt in Halle ab 1839 Unterstutzung in Gestalt von Julius Miller, der in seiner
Theologie die personliche Beziehung des Einzelnen zu Jesus Christus hervorhob und ,,bei
der Studentenschaft einen durch seine persénliche Frommigkeit und seinen Glaubensernst
bestimmten tiefen Eindruck*'** machte. Da sich entsprechende theologische Elemente in
den AuBerungen des spiteren Pfarrers Holzhausen wiedererkennen lassen, liegt es nahe,
davon auszugehen, dass sich Holzhausen auch der Erscheinung Miillers nicht entzichen

konnte. Holzhausen arbeitete von Ostern 1852 bis 1853 als Hilfslehrer am Waisenhaus in

156 Vgl. AFSt/S L 8, 369. Der Wechsel aus dem (pfart-)hiuslichen Unterricht auf eine Lateinschule an
einem anderen Ort, in der Regel im Alter von 10 Jahren, wurde schon im 18. Jahrhundert praktiziert
(vgl. Johannes Wahl, Lebensliufe und Geschlechtsriume, 41). Fine FErklirung fir das
vergleichsweise hohe Alter beim FEintritt in die Francke’sche Lateinschule kénnte sein, dass
Gottfried Holzhausen im gleichen Alter in diese Schule eingetreten ist.

157 Vgl. Andreas Gestrich, Erzichung im Pfarrhaus, 69.

158 Vgl. Joachim Mehlhausen, Rationalismus und Vermittlungstheologie. Unionstheologie und
Hegelianismus an den preuBlischen Fakultiten, 186 und Gunter Wenz, ,,Gehe Du in in Dich, mein
Guido*, 70.

159 Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 56f.

160 Vel. Gunter Wenz, Art. Tholuck, Friedrich August Gotttreu, 425.

161 Vegl. Christine Axt-Piscalar, Ohnmichtige Freiheit, 7.

162 Joachim Mehlhausen, Art. Miiller, Julius, 398.
44



Halle und legte das erste Examen pro licentia concionandi zum Ostertermin am 13.03.1854
in Halle ab, dem sich ein weiteres Vierteljahr als Hilfslehrer im Waisenhaus anschloB.'” Fiir
viele Jahrzehnte war die Universitit Halle die wichtigste theologische Ausbildungsstitte

PreuBens iiberhaupt gewesen.'*

163 Vgl. LkA EKvW 4.6/41. Vgl. Lucian Hélscher, Geschichte det protestantischen  Frommigkeit, 75:
»oeit 1799 wurde in Preuflen das theologische Examen von mehreren Priifern abgehalten, die
traditionelle Frommigkeitspriifung zugunsten von Sprachexamina fallengelassen und eine
differenzierte Benotung eingefiithrt. Seit 1810 dauerte das Theologiestudium mindestens drei Jahre
und schloss mit einem ersten, zur Predigt berechtigenden Examen.*

164 Vgl. Eckhard Lessing, Schul- und Hochschulreformen, 64.

45



2.2. Hauslehrer und Pfarrverweser

Die Protokolle der Kreissynode Paderborn geben dartiber Auskunft, dass Holzhausen vom
18.06.1854 bis 15.10.1855'* als Hauslehrer bei der Familie des Freiherrn von der Borch in

Holzhausen bei Nieheim titig gewesen ist. '

Hierbei handelte es sich als Anstellungsgeber
um Karl Freiherr von der Borch (1795-1866)'" und seine zweite Ehefrau Ludmilla, geb.
Grifin von der Recke von Volmerstein (1797-1858), die miteinander drei Kinder hatten:
Alhard (geb. 1845), Leopold (geb. 1846) und Agnes (geb. 1852). Es dirfte sich also bei der
Hauslehrerstelle um die Erziehung vor allem der beiden Séhne gehandelt haben. Die
Familie von der Borch hatte sich zur Reformationszeit dem lutherischen Glauben
angeschlossen'” und war durch den starken Druck der Gegenreformation im Fiirstbistum
Paderborn bis 1655 zum katholischen Glauben zuriickgekehrt.'” Nachdem die katholische
Linie Anfang des 18. Jahrhunderts ausgestorben war, ging das Gut Holzhausen an die
evangelische Linie der Familie von der Borch aus Langendreer.' Nach dem Ubergang des
Gebietes an Preullen beteiligte sich die Familie aktiv am Aufbau von evangelischem Leben
und Gemeinden. Ein Jahr (Dez. 1855 bis Nov 1856) lang weilte Holzhausen im elterlichen

171 .
Das zweite

Pfarrhaus in Bad Sachsa, um sich auf das zweite Examen vorzubreiten.
kirchliche Examen pro ministerio legte er am 25.11.1856 in Magdeburg ab und wird am
04.07.1857 vom Westfalischen Konsistorium als Kandidat :zxufgenomrnem.172 Ab Dezember

1856 trat er wieder in den Dienst als Hauslehrer beim Freiherrn von der Borch in

165 Vgl. LkA EKvW 4.6/41.

166 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn am 13. Juli 1854, 13. Im Familienarchiv von der Borch
im Landesarchiv Minster waren keine entsprechenden Untetlagen oder Hinweise auffindbar. Die
Verbindung zur Familie von der Borch hat auch in der Warburger Zeit angehalten: Bei der Taufe
der ersten Tochter Emilie Lohmann, geb. Holzhausen, im Jahr 1869 sind zwei Vertreterinnen der
Familie von der Borch Taufpatinnen.

167 Simtliche biographische Daten entnommen: Gothaisches Genealogisches Taschenbuch der
Freihertlichen Hiuser. Teil A, 90 (1940), 59.

168 Vegl. Karl Hengst, Kirchliche Reformen im Firstbistum Paderborn, 121.

169 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmiinster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche
in Nieheim, 13.

170 Vel a.a. O, 14.

1 Vgl. LkA EKvW 4.6/41.

172 Vgl. LkA EKvW 4.6/41 u. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn am 17. Juni 1857, 7. Die

preuBlische Ausbildungsreform von 1810 legte fest, dass zwischen dem ersten und zweite Examen,
das zur Ubernahme einer Pfarrstelle berechtigte, muss ein Jahr liegen musste (vgl. Lucian Hélscher,
Geschichte der protestantischen Frémmigkeit, 275f).

46



173

Holzhausen ein.”” Mit dem Status eines Kandidaten verband sich die Aufsicht der

Kreissynode tiber ihn,' aber auch die Méglichkeit, sich auf Pfarrstellen zu bewerben.'”
Als Pfarrverweser wurde er schlieBlich ordiniert und in sein Amt im Bereich
Marienmiinster-Nieheim-Steinheim der Kirchengemeinde Brakel am 05. Mai 1858

176

eingefiihrt. ™ Der von Holzhausen versehene Bereich umfasste 33 Ortschaften, in denen

177
“'" wohnten. Im

»auf einem Distrikt von 5 Stunden Ausdehnung gegen 300 Evangelische
Jahr 1856 war in Nieheim eine evangelische Kirche errichtet worden und 1857 in
Steinheim.'” Von den beiden evangelischen Elementarschulen lag die eine in Nieheim und
die andere in Marienmiinster, wo Holzhausen an vier Tagen unterrichten musste.'” Eine
Wohnung konnte der neue Pfarrverweser in Marienminster bei dem Amtmann und
Gutsbesitzer Heinrich Meier nehmen, der das eine der aus dem Kloster Marienmiinster
errichteten Giiter 1843 erworben hatte.® Auf dem Gut lieB Heinrich Meier eine Kapelle
fir die Evangelischen einrichten, die am 14.09.1855 eingeweiht werden konnte.”®' Die
eigenstindige evangelische Kirchengemeinde Marienminster-Nieheim-Steinheim wurde
erst zehn Jahre nach Holzhausens Weggang 1864 errichtet.'™ Bis dahin hatte das Gebiet
zur 1843 gegriindeten Kirchengemeinde Brakel gehort, die aus der seit 1544 bestehenden

Gemeinde Bruchhausen ausgegriindet wurde.'®

Um die pastorale Versorgung im
nordlichen Teil der Kirchengemeinde Brakel zu verbessern wurde 1854 der erste

Hilfsprediger Carl Béttner'™ eingewiesen.'™

173 Vgl. LkA EKvW 4.6/41.

174 Vel. § 37 b RWKO. Vgl. auch die Kandidatenordnung fiir Schlesien in: Karl Gottlob Boche, Der
Preuflische legale evangelische Pfarrer, 422ff.

175 Vel. § 59 Abs. 1 RWKO.

176 ,»2. Bingefithrt und ordinirt: a. fiir Marienminster Cand. Theodor Holzhausen am 5. Mai cur. zu
Steinheim;“ (Verhandlungen der Kreissynode Paderborn am 25. August 1858, 7).

17 S. Anhang 9.5.

178 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmiinster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche

Nieheim, 16ff.

179 Vgl. Anhang 9.5.

180 Vgl. Friedrich Brannolte, Grof3enmarpe, Blomberg 1971, 68. Das Klostergut wurde aufgeteilt und
die eine Hilfte 1812 an einen katholischen Kiufer und die andere Hilfte 1834 an einen
evangelischen Kidufer gegeben (Vgl. Barbara Seifen, ,Zu irgendeinem anderen Geschifte

einzurichten und zu benutzen, 127f). Das Klostergut galt vor der Sdkularisierung als ertragsschwach
(Jutta Prieur, Die Aufthebung der Minnerkléster im Hochstift Paderborn 1803, 204).

181 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmiinster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche
in Nieheim, 16.

182 Vgl a.a. O, 18.

183 Vgl a. a. O, 14£.

184 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 48 (Nr. 625).

185 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmiinster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche

in Nieheim, 15.
47



2.3. Pfarrer in Driburg

Nach vier Jahren als Pfarrverweser in Marienmunster-Nieheim-Steinheim  wurde
Holzhausen im Alter von 35 Jahren und 5 2 Jahre nach Ablegen der Prifung pro
ministerio am 09.02.1862 in die Pfarrstelle Driburg eingeftihrt. Die Errichtung einer
eigenstindigen Kirchengemeinde wurde durch die Einsetzung des Hilfspredigers Claus
Bachmann'® fiir das Driburger Gebiet in der Kirchengemeinde Brakel im Jahr 1850
eingeleitet und mit Kabinettsorder vom 07.10.1853 und Bestitigung durch den
Evangelischen Oberkirchenrat am 10.01.1854 zu einem Ende gebracht."” Noch im selben

Jahr konnte die Kirche eingeweiht werden.'™ Die Pfarrstelle wurde erst 1858 errichtet und

189 190

mit Ludwig Bosse ™ besetzt. Weitere zehn Jahre spiter wurde neben der Kirche eine
Schule mit Lehrerwohnung errichtet.'”'

In Driburg hatte es in der Mitte des 19. Jahrhundert starke konfessionelle
Auseinandersetzungen gegeben. So sah sich der katholische Vikar Johannesmann genotigt,
die Gemeindeglieder vor seinem evangelischen Kollegen Claus Brachmann als einem

192
,neuen Irrlehrer™"’

zu warnen. Gerade die evangelischen Beerdigungen waren eine
Gelegenheit, bei der die konfessionellen Spannungen gegeniiber den Protestanten zum
Ausdruck kamen. Die Driburger Gemeinde unterscheidet sich hierin grundsitzlich nicht
von der Situation im ubrigen Kirchenkreis Paderborn, scheint aber in der Intensitit stirker
gewesen zu sein. In der Stadt Driburg wohnten entsprechend der Volkszihlungen am
03.12.1861: 133 Protestanten (Bevolkerungsanteil 6,2 %)'” und am 03.12.1864: 183

Protestanten (Bevélkerungsanteil 8,0 %)."”* Der Anstieg wihrend der drei Jahre resultierte

vor allem aus dem Zuzug von FEisenbahnmitarbeitern. Im Bezug auf die jidische

186 In Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen ist keine Eintragung zu
Bachmann zu finden.
187 Vel. Jens Murken, Die evangelischen Gemeinden in Westfalen 1, 84. Der Bau entspricht dem von

August Stiiler entworfenen Normalkirchenplan (vgl. Helga Nora Franz-Dauhme, Die EinfluBnahme
Friedrich Wilhelm III. von Preuflen, 74).

188 Vgl a. a. O, 1231,

189 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 52 (Nr. 648).

190 Vgl. Jens Murken, Die evangelischen Gemeinden in Westfalen 1, 84.

191 Vgl. Iris Schiferjohann-Bursian, ,,Verzage nicht, du Hauflein klein...”, 125.

192 A a. 0,122,

193 Vgl. Waldemar Becker, Driburger Annalen 1861 - 1903, 5. Der Anteil der jidischen Bevilkerung lag
bei 1,8 % (40 Personen).

194 Vgl a. a. O., 9. Der Anteil der judischen Bevélkerung lag bei 2,0 % (45 Personen). Elfi Pracht gibt

fir die Zahl der judischen Bewohner 1802 mit 16 an, 1843 mit 46, 1888 mit 71 und 1895 mit 70
(Vgl. Ders., Jidisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 151). Im Ortsteil Dringenberg wohnten
1802 22 Personen, 1843 22 Personen, 1864 29 Personen und 1885 9 Personen (Vgl. 2.2.0, 154).

48



Bevolkerungsminderheit, die schon linger kontinuierlich in Driburg wohnte,'” bilden die
evangelischen Bewohner in der Mitte des 19. Jahrhundert die gré3ere Minderheit. Fuir das
Jahr 1863 war in der Kirchengemeinde Driburg die Anzahl der Gemeindeglieder mit 900 -
unter Einschluss der Eisenbahnarbeiter - angegeben;l% bereinigt liegt diese zwischen den
230 Gemeindegliedern fiir das Jahr 1861 und den 300 fiir das Jahr 1864."”” Zum Gebiet der
Kirchengemeinde gehorten damals neben der Stadt Driburg noch die Ortschaften
Allhausen und Siebenstern, sowie Altenbeken, Neuenheerse, Buke und Schwaney.198 Die
durchschnittliche Teilnahme am Abendmahl im Kirchenkreis Paderborn lag zwischen 1864
und 1868 bei 68,1 %, wihrend im gleichen Zeitraum diese in der Gemeinde Driburg bei
79,1 % lag."”

Im Marienmunsterer Klostergut lernte Holzhausen seine zukunftige Frau kennen. Ida
Christine Meier wurde als Tochter Heinrich Meiers und seiner Frau Henriette, geb. Solter,
am 10.04.1849 in Marienmiinster geboren und am 26.04. getauft. Am 05.10.1865 heiratete
Theodor Holzhausen Ida Meier in Marienmiunster. Hier scheint die Familienkonstellation
dem traditionellen Bild zu folgen, bei dem ein deutliches Gefille zwischen den
Ehepartnern vorliegt, welches sich nicht nur im Altersunterschied ausdriickt.” Fir die
Rolle als Pfarrfrau und Mutter war eine berufliche Ausbildung fiir Ida Holzhausen nicht
notwendig. Insgesamt hat sie 13 Kinder zur Welt gebracht. Die Aufgabe der Pfarrfrau war
die einer ,,Gehilfin im Schatten des Mannes*“*"'. Hierin zeigt sich schon ein Wandel in der
Rollenzuweisung im 19. Jahrhundert, in dem die Hausfrau durch die Pfarrfrau abgel6st
wurde, indem nicht mehr Land- und Hauswirtschaft im Zentrum ihres Iebens stehen,

“?2 innerhalb der Gemeinde einnahm.

sondern sie eine ,institutionalisierte Funktion
Wolfgang Steck beschreibt die Stellung des Pfarrhauses im 19. Jahrhundert
folgendermalien: ,,Seinen Bewohnern erscheint das Pfarrhaus denn auch als eine Bihne, ihr
familidres Leben als Theater. Als spielten sie ihr privates Leben anderen vor, als fithrten sie

ihre Ehe fur andere, erzogen ihre Kinder fir andere, als inszenierten sie die intimen Szenen

des Familienlebens fiir andere; kurz, als fihrten andere Regie im Glashaus, so stellt die

195 Der erste Bericht tber jidisches Leben in Driburg resultiert aus dem Jahre 1652 (Vgl. Elfi Pracht,
Judisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 150).

196 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 12.

197 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1861) und (07.06.1865).

198 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1851, 7.

199 S. Anhang 9.1.

200 Vgl. Johannes Wahl, Lebensliufe und Geschlechterriume im Pfarrhaus, 55.

201 Barbara Beuys, Die Pfarrfrau: Kopie oder Original?, 58.

202 Andreas Gestrich, Erziehung im Pfarrhaus, 74.

49



Pfarrfamilie ihre eigene Welt dar, jene biirgerliche Lebenswelt, die sich das klassische
burgerliche Theater als Spiegel ihrer selbst schuf und die Puppenstube als Miniatur ihres
Lebenskreises.“*”  SchlieBlich war das Pfarrhaus ,Vorbild und Sinnbild christlicher
Lebensfithrung**. In Driburg wurden die ersten beiden Kinder Gottfried®” (1866) und
Emilie (1869) geboren. Auch wenn von den Tochtern vier Pfarrer heiraten werden, so ist
doch ein Wandel feststellbar, denn die Tochter erhielten eine berufliche Ausbildung. Als
Beispiel sei die alteste Tochter Emilie genannt, die mit einem Lehrer-Zeugnis am
16.07.1894 nach cinem einjihrigen Studium vom Konservatorium in Leipzig abging.*”
Uber die gesundheitliche Verfassung von Theodor Holzhausen gibt es nur wenige

Hinweise. Im Oktober 1864 war Holzhausen durch Krankheit verhindert an der

Kreissynode teilzunehmen.?”’

203 Wolfgang Steck, Die Pfarrfamilie als Sinnbild christlichen und burgerlichen Lebens, 110.

204 A.a. O, 112.

205 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 219 (Nr. 2788).

206 Vegl. Archiv der Hochschule fir Musik und Tanz ,,Felix Mendelssohn Bartholdy™ Leipzig, A, 1. 3,
6237.

207 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 1.

50



2.4. Pfarrer in Warburg

208
>

Am 17.11.1868 unterrichtete das Konsistorium den Superintendenten Konrad Beckhaus
Pfarrer Holzhausen fiir die vakante Pfarrstelle in Warburg vorzuschlagen.” Durch den
Superintendenten wurde Holzhausen in die dritte Stitte seines pastoralen Wirkens am
Sonntag Reminiscere, dem 21.02.1869, csingefiihrt.210 Notwendig wurde die Neubesetzung
der Pfarrstelle durch das Ableben des Pfarrers Heinrich Koch.”"' Die Geschicke der
evangelischen Gemeinde gestaltete Holzhausen insgesamt 31 Jahre lang bis zu seinem Tod
am 12.09.1900. Er wurde in Warburg auf dem Neustidter Friedhof begraben.”” In seinen
Lebenserinnerungen schilderte der dlteste Sohn, Gottfried Holzhausen, die Warburger
Verhiltnisse: ,,Diese Gemeinde ist Diasporagemeinde in stark tiberwiegend katholischer
Stadt, umgeben von ganz katholischen Landgemeinden. Sie war es damals noch in
héherem Masse wie heute, was ich schon in friher Jugend daran zu spiren bekam, dass ich
von ilteren und stirkeren katholischen Nachbarsbuben allerlei Anfeindungen zu erleiden
hatte. Besonders in Erinnerung ist mir auch der im ganzen abstossende Eindruck, den das
Fastnachtstreiben, das im specifischen katholisch ist, auf mich machte.**"

Ida Holzhausen tuberlebte ihren Mann um sechs Jahre und starb am 11.02.1906 in
Libbecke. In Warburg kamen die Kinder Theodor, Paul, Ida, Marie, Elisabeth, Heinrich,
Paula, Gerhard (1887), August (1890) und Johanna (1893) zu Welt. Am 22.03.1896 wurde

Holzhausen der Rote Adlerorden vierter Klasse verliehen.*™

Die Stellung Holzhausens
innerhalb der Geistlichkeit zeigte sich auch in den Funktionen, die er in der
Provinzialkirche und dem Kirchenkreis tbernahm. Nachdem Holzhausen 1872 zum
stellvertretenden Skriba gewihlt wurde,*” erfolgte 1882 die Wahl zum Sktiba.”* Damit wird
er Teil des Moderamens der Kreissynode. Das Amt des Skriba wie auch des
Synodaldelegierten tibte er bis zu seinem Tod aus. Im Jahr 1865 erfolgte zum ersten Mal

die Wahl zum zweiten Stellvertreter des geistlichen Deputierten fiir die Provinzialsynode.””

208 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 29 (Nr. 348).
209 Vgl. LkA EkvW 4.6/222.

210 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 10.

21 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen 263, (Nr. 3324).
212 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 10.

213 Gottfried Holzhausen, Amtswirksamkeit, Lebens- und Studiengang, 1.

214 Vgl. LkA Ekv\W 4.6/222.

215 Vegl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1872, 14.

216 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1882, 16.

217 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1865, 14.

51



1884 wurde er dann zum ersten Stellvertreter bestimmt®™® und schlieBlich wurde er 1886

219

zum Deputierten.”” Er nahm an der 18. Provinzialsynode in Soest im September 1887 als

deputierter Pfarrer teil und wurde in die Commission IX (Fir Adressen und Petitionen)

220

gewihlt.”" Der Synode 1890 gehorte er wiederum an und wurde dort in die Commissionen

IIIb (Fir Emeriten- und Relicten-Gesetz) und IX (Fir Adressen und Petitionen)

221

gewahlt. Die letzte Synode, die Holzhausen besuchen konnte, war die 22.
Provinzialsynode in Soest im September 1899. Dort gehorte er der Kommission 11T (Fiir
kirchliche Verwaltung) an.””” Die im Jahr 1899 durch einen Gallensteinleiden angeschlagene
Gesundheit war soweit wieder hergestellt, dass Theodor Holzhausen im September zur
Synode nach Soest reisen konnte.”” Im Protokoll der Synode 1902 wurde seiner gedacht
und vermerkt, dass ,,er nach lingerem Leiden am 12. September 1900 aus dem Leben
schied.“”** Nach einer Zeit des Aufenthalts in Héxter zog die Witwe Ida Holzhausen zu
ihrer Tochter Ida, die mit dem ehemaligen Warburger Vikar Ernst Giise™ verheiratet wat,
nach Libbecke. Sie starb dort am 11.09.1906 und wurde in Libbecke beerdigt.

Mit der Kabinettsorder vom 21.12.1824 wurde die evangelische Kirchengemeinde in
Warburg errichtet und am 16.04.1826 der erste Pfarrer, Ferdinand Winzer™, eingefiihrt.”’
Zu den Evangelischen hatten sich 1822 in Warburg selbst 174 und im Umland 102

Personen gezihlt.”””

Als Kirche wurde der neugegriindeten Gemeinde die Kirche des
gerade aufgelésten Dominikanerklosters zugewiesen.”” Vor der Griindung der Gemeinde
wurden die Evangelischen in Warburg von Wethen in Waldeck und die Evangelischen in
Herlinghausen von Ersen in Hessen aus betreut.”’ Wihrend in der Kirche in

Herlinghausen Gottesdienst gefeiert werden konnte, war Warburg zunichst ohne eigenen

Gottesdienst und Religionsunterricht. Erst 1845 wurde die Betreuung Herlinghausens

218 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1884, 14.

219 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1886, 12.

220 Vgl. Verhandlungen der Achtzehnten Westfilischen Provinzial-Synode, 3 und 8.

221 Vgl. Verhandlungen der Neunzehnten Westfilischen Provinzial-Synode, 1 und 7f.

222 Vgl. Verhandlungen der zweiundzwanzigsten Westfélischen Provinzialsynode, 1 und 9.

223 Brief an Ernst Lohmann vom 12.08.1899: ,,[...]| wollen meine Frau und ich auf einige Zeit, vielleicht

14 Tage, nach Carlshafen gehen, wo ich meine Kur mit Carlsbader Sprudelsalz fortsetzen und einige
Solbider nehmen werde. Hoffentlich werde ich von dort so gestirkt wieder zurtickkehren, daf3 ich
ohne Bedenken an der Provinzialsynode werde theilnehmen kénnen, welche am 9ten September cr.

beginnt.
24 Verhandlungen der dreiundzwanzigsten Westfilischen Provinzialsynode, 68.
225 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die Evangelischen Pfarrer in Westfalen, 172 (Nr. 2183).
226 Vgl. a. a. O., 566 (Nr. 7030).
227 Vgl. Hermann Bastert, Aus der Geschichte der evangelischen Kirchengemeinde Warburg, 47.
228 Vel. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 4.
229 Vgl. Meinolf Lohrum OP, Warburg und die Dominikaner, 67.
230 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 3.

52



durch Ersen beendet und von Warburg aus versorgt; ab 1869 durch einen Pfarrverweser.”"
Aus der Gemeinde Warburg konnte 1856 Peckelsheim mit den Ortschaften Buhne,

Manrode und Muddenhagen ausgepfarrt werden.””

Die Kirchengemeinde umfasste bei
Holzhausens Amtsantritt die Orte Warburg, Herlinghausen, Dalheim, Calenberg,
Wormeln, Welda, Germete, Ossendorf, Norde, Menne, Hohewepel, Déssel, Lutgeneder,
Daseburg, Rosebeck, Scherfede, Rimbeck und Westheim.”” 1887 wurden durch
Holzhausens Engagement Scherfede und Rimbeck mit Westheim eine eigenstindige
Kirchengemeinde.” In die Amtszeit Holzhausens fiel auch von 1891 bis 1895 die
Renovierung und Neugestaltung der Warburger Kirche, deren dufleres Erscheinungsbild
eine Verdnderung erhielt in Form des neugotischen Dachreiters, der anstelle des barocken

angebracht wurde. Im Inneren ersetzte man die katholische Ausstattung bis auf den

Hochaltar durch eine neue.

21 Vgl a.a. O, 11.
232 Vgl a.a. O, 12.
233 Vgl. Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim, 12.

234 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 12.

53



2.5. Kontextualisierung der Biographie

Oliver Janz hat das statistische Material fir die westfilische Pfarrerschaft erhoben und
ausgewertet.” Seine Ergebnisse - im Besonderen fiir die Geburtskohorte 1821-1830 -
werden als ReferenzgréB3e herangezogen. Stellt man die ermittelten Altersangaben bei den
Geistlichen Westfalens neben die Daten aus dem Leben Holzhausens, so ergibt sich

folgendes Bild:

Durchschnittliches Alter bei: | 1821 - 30** Theodor Holzhausen
Abitur 20,5 23
1. Examen 248 28
2. Examen 26,8 30
Ordination 29,0 32
1. Pfarrstelle 32,0 36
Heirat 31,9 39
Amtsende 61,4 74
Tod 65,2 74

Beim Vergleich der biographischen Einschnitte im Laufe eines westfilischen Pfarrersleben
fir die Geburtsjahrginge 1821-1830 und dem Leben Theodor Holzhausen ergibt sich, dass
die berufliche Laufbahn mit einer Verspitung durch den spiten Schuleintritt in Halle in
den gleichen zeitlichen Abstinden verlduft wie bei seinen Kollegen. Lediglich die etwas
spatere Heirat und die lange Wirksamkeit bis zum Tod unterscheiden sich vom
Durchschnitt  einer Jahrgangskohorte. Fir die Geburtsjahrginge 1821-1830 der
nachmaligen Pfarrer der Kirchenprovinz Westfalen gehorte er zu den 16,9 %, die aus den

altpreuBlischen Landesteilen der Landeskirche kamen.””’

Der Wert fur einen Vater, der
ebenfalls Pfarrer war, lag mit 28,9 % etwas iiber dem statistischen Mittel des Jahrhunderts
(24,9 %).”* Der tiberwiegende Teil von Vitern entstammte zu dieser Zeit Akademikern mit

44,5 %. Bei der weiteren pastoralen Abstammung gehorte Holzhausen dann zu einer

235 Vgl. dazu Oliver Janz, Birger besonderer Art.

236 Vgl a. a. O., 5591,

257 Vgl a. a. O., 539. 73,5 % rekrutieren sich aus Rheinland und Westfalen.
238 Vgl a. a. O., 540. Janz rechnet die Geistlichen nicht zu den Akademikern.

54




“? Daneben

Minderheit von 9,4 %, bei denen der Grol3vater miutterlicherseits Pfarrer war.
gehorte er zu einem Viertel der entsprechenden Pfarrer, die ein Gymnasium aullerhalb der
theinisch-westfilischen Provinzialkirchen besucht haben.” Fiir die Wahl Halles als ersten
Studienort war fiir diese Geburtsjahrginge der Wert mit 68,8 % am héchsten. Im Bezug
auf die Studienmobilitit fallt auf, dass iberdurchschnittlich viele Studierende (41,3 %) nur
an einer Universitit studierten.’” Mit der Hochschulreife im Jahr 1849 und der
Hilfslehrertatigkeit 1852 in Halle ergab sich eine Studiendauer von ca. 6 Semestern. Das
entspricht der Mehrzahl (70,8 %) seiner Mitstudenten.*’

Innerhalb der Kandidatenzeit war fiir 17,9 % der westfalischen Pfarrer der Jahrginge 1821-
1830 der Eintritt in den Schuldienst die erste ausgeiibte Titigkeit.”* Ein Wert, der dem
Durchschnitt fiir das 19. Jahrhundert entspricht. Fir die meisten war die erste Tatigkeit mit
373 % eine Hauslehrerstelle. Wahrend dann fir 60,6 % der Kirchendienst die zweite
Anstellung war, lag eine Hauslehrertitigkeit bei 21,1 %.** Auch die Titigkeit eines
Pfarrverwesers wurde noch zur Kandidatenzeit gezihlt, sodass er nach der Hilfslehrerzeit
in Halle und der Hauslehrerzeit in Holzhausen somit die dritte Stelle in Marienminster
angetreten hat. Innerhalb der Geburtsjahrginge 1821-1830 war dieser Vorgang nicht nur
nicht unublich, sondern die Regel: 77,1 % der westfilischen Kandidaten, die eine dritte
Stelle antraten, befanden sich im kirchlichen Dienst und der Wert fur eine
Hauslehrertitigkeit halbierte sich.”** Etwa ein Drittel der Kandidaten haben eine Stelle im

247 172
Hier kann

kirchlichen Hilfsdienst angetreten, zu dem auch die Pfarrverweser gehorten.
man das Nachlaufen der Theologenwelle deutlich erkennen, das in der Preulischen
Landeskirche nur langsam abgebaut werden konnte.”® Die gréBte Zahl an westfilischen
Pfarrern der Geburtsjahrginge 1821-1830 hatte nur eine Pfarrstelle inne (42,2 %), gefolgt

von denen, welche zwei Pfarrstellen angetreten haben mit 33,7 %.** Holzhausen gehért in

2% Vgl a. a. O., 541.

240 Vgl. a. a. O, 548.

24 Vgl. ebd.: Jahrhundertdurchschnitt 34,1 %.

242 Vel a. a. O., 549: Jahrhundertdurchschnitt: 19,8 %.

43 Vgl a. a. O, 550.

244 Vgl a. a. O., 552.

245 Vgl. a. a. O., 553.

246 Vgl. a. a. O. Der Jahrhundertdurchschnitt lag bei 66,4 %.

247 Vgl. a. a. O., 556.

248 Vgl. Hartmut Titze, Uberﬁ'ﬂlung und Mangel im evangelischen Pfarramt, 57.

249 Vgl. Oliver Janz, Birger besonderer Art, 559. Beide Werte entsprechen dem Durchschnitt des 19.
Jahrhunderts.

55



seiner Geburtskohorte zur Mehrheit (59,3 %) der Pfarrer, denen in ihrem Leben kein
Ruhestand vergénnt war.””

Bei der Wahl einer westfilischen Ehepartnerin war Theodor Holzhausen auf der Seite der
Mehrheit (56,6 %) der Pfarrer der Geburtsjahrginge 1821-1830.”' Dagegen wihlte nur eine
kleine Minderheit von 4,8 % die Tochter eines Gutsbesitzers.”” Lediglich das Alter bei der
EheschlieBung von Ida Holzhausen war gegeniiber dem statistischen Alter von 24,5 Jahren
etwas junger, auch erreichte sie nicht das Alter von 61,5 Jahren ihrer Mitpfarrfrauen,

> Mit dem Antritt der ersten Pfarrstelle war fur die

sondern starb mit 57 Jahren.
Uberwiegende Mehrheit der Geistlichen der lebensgeschichtliche Punkt erreicht, eine
Familie zu grunden. Holzhausen gehort zu den 22, 5 %, die sich in einem Zeitraum von
zwei bis vier Jahren nach dem Stellenantritt verehelichten.”* Ein Viertel der Ehen haben
einen Altersunterschied, bei dem der Mann iiber zehn Jahre ilter ist als die Frau.”” Bei der
Anzahl der Kinder sind die Werte zwischen einem und sechs fithrend, nur eine kleine
Gruppe von 6,4 % hat mehr als zehn Kinder.”® Siecht man von der Hochzeit mit der
Tochter eines Gutsbesitzers und der zahlreichen Kinderschar ab, dann war der Lebens-

und Amtsweg von Pfarrer Theodor Holzhausen nicht wirklich fiir die Geistlichen seiner

Geburtsjahrginge auflergewohnlich.

250 Vgl a. a. O., 562.
251 Vgl. a. a. O., 544: Jahrhundertmittel: 57,7 %.
252 Vgl. a. a. O., 545.
253 Vgl. a. a. O., 500.
254 Vgl. a. a. O, 562.
255 Vgl a. a. O., 563.
256 Vgl. a. a. O., 568.

56



3. Die Religionsgemeinschaften im ehemaligen Hochstift Paderborn im 19.

Jahrhundert

Im folgenden Kapitel wird ein Uberblick iiber die drei das 19. Jahrhundert bestimmenden
Religionsgemeinschaften im Gebiet der ehemaligen Firstbistimer Paderborn und Corvey
gegeben, um den regionalreligionsgeschichtlichen Rahmen zu beschreiben, ohne den es
schlechterdings nicht moglich ist, die verschiedenen Mentalititen der jeweiligen

Religionsgemeinschaften darzustellen.”’

ZahlenmiBig dominierend war die rémisch-
katholische Kirche, die sich von einem relativ kleinen und sikularisierten Flrstbistum zu
einem flichenmilig riesigen Diasporabistum nach der Neubeschreibung im Jahr 1821
entwickelt hatte. Die vom Konigreich PreuBlen, zu dessen Landesteil Paderborn wurde,
bevorzugte Religionsgemeinschaft war freilich die evangelische Kirche, deren Mitglieder im
Paderborner Raum nach der Griindung der Provinz Westfalens im Kirchenkreis Bielefeld
zusammengefasst wurden, aus dem dann 1840 der Kirchenkreis Paderborn ausgegliedert
wurde. Im Gegensatz zur judischen Bevolkerung wuchs die protestantische Bevolkerung,
wenn auch in der deutlichen Minderheit zur romisch-katholischen Bevolkerung, stetig an.
Die judischen Gemeinden, die zum Teil schon seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
bestanden, erlebten zwar zunichst ein Anwachsen, jedoch im 19. Jahrhundert machte sich
die Abwanderung in groBere Stadte bzw. das Ruhrgebiet bemerkbar. Fur 1818/19 lisst sich
das Verhiltnis der Religionsgemeinschaften in der preuflischen Provinz Westfalen wie folgt
angeben: katholische Kirche 59,7 %, evangelische Kirche 39,4 % und Judentum 0,9%.*

Erstaunlicherweise liegen fir alle drei Religionsgemeinschaften fir das Gebiet des
ehemaligen Hochstifts Paderborn im Zeitraum des 19. Jahrhunderts keine eigenstindigen
Beschreibungen der Entwicklung der jeweiligen Gemeinschaft vor. Auf protestantischer
und jidischer Seite gibt es Darstellungen fur die Provinz Westfalen und auf katholischer
Seite fur das neugeschaffene Bistum Paderborn auf der Makroebene und eine Vielzahl

einzelner Arbeiten im Bereich der Mikroebene auf Gemeindeebene.

257 Wihrend das Landjudentum im stiddeutschen Raum im Fokus des wissenschaftlichen Interesses
steht, ist das preuBlische und besonders das fiir Westfalen wichtige, in den Kreisen Hoxter und
Warburg lebende Landjudentum nur wenig erforscht (vgl. Arno Herzig, Landjuden - Stadtjuden, 91).

258 Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberprisident der Provinz Westfalen, 84.

57



3.1. Das romisch-katholische Bistum Paderborn

Die Grundung des Bistums Paderborn erfolgte schon zu karolingischer Zeit. Im Jahr 799
wurde in Anwesenheit Karls des Grofen und des Papstes Leo I11. das Bistum errichtet und
Hathumar (gest. 815) zum ersten Bischof ernannt. Unter Bischof Meinwerk (gest. 1039)
wurde der territoriale Besitz erweitert und ein ehrgeiziges Bauprogramm in Paderborn
realisiert. Die Entwicklung im Spitmittelalter fihrte schlieSlich dazu, dass das Bistum
Paderborn von Kéln aus verwaltet wurde. Durch Dietrich von Furstenberg (gest. 1618)
wurde die landesherrliche Autoritit wieder hergestellt, die Reformation im Furstbistum

zurickgedringt und die erste Universitit in Westfalen errichtet.

3.1.1. Vom Ende des Fiirstbistums bis zur Neuumschreibung 1821

Fir das Paderborner Bistum war das 19. Jahrhundert zunichst von fundamentalen
Umwilzungen bestimmt, deren Folgen bis ins 20. Jahrhundert reichten. Zwar blieb das
Bistum nach der Inbesitznahme des nun mediatisierten Hochstifts durch das Koénigreich
Preuflen als kirchliche Institution bestehen. Die Funktion des Landesherrn ging dem
Bischof endgtltig verloren. Pline, das Bistum aufzuldsen, existierten schon im
Siebenjihrigen Krieg.” Realisiert wurden diese Absichten jedoch erst im Kénigreich
Westfaphen unter Konig Jérome, dem das Hochstift nach der franzosischen Besetzung
1806 zugefallen war. So sollte das Paderborner Bistum zugunsten eines neu zu schaffenden

260 Entsprechend wurde das Domkapitel am

Erzbistums mit Sitz in Kassel aufgel6st werden.
14.12.1810 aufgehoben.” Nach der ersten Aufldsung von Klostern unter den Preuf3en,
wurden nun weitere Kloster aufgehoben. Nach dem Ende der franzosischen Zeit und beti
Grindung der preuBlischen Provinz Westfalen im Jahr 1815 war die Situation der
katholischen Kirche in der neuen Provinz untbersichtlich geworden. Lediglich in
Paderborn und Corvey standen amtierende Bischéfe den westfilischen Bistiimern vor.”*
Ebenso waren die Folgen der vollzogenen Sikularisierungsmal3nahmen uniibersehbar, da

viele aufgehobene FEinrichtungen mit ihren Rechtstiteln verstaatlicht worden waren.

259 Vgl. Manfred Weitlauff, Der Staat greift nach der Kirche, 27.

260 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 21.
261 Vgl. Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 3

262 Vgl a.a. O, 2.

58



Entsprechend stand die katholische Kirche vor groflen Herausforderungen, die zunichst
darin bestanden die Verdinderungen aus der Zeit des Konigreich Westfaphens zu
revidieren, die Bistimer auf dem Gebiet der Provinz zu reorganisieren und schlieflich
religionsrechtliche Grundlagen zu fixieren, sowie Vereinbarungen mit dem Preuflischen
Staat zu treffen.”” Zudem war die relative konfessionelle Homogenitit mit einer jiidischen
Minderheit im ehemaligen Hochstift durch den Zustrom von Evangelischen aufgebrochen
worden. Fir das Selbstbewusstsein war diese Verinderung von wichtiger Bedeutung: ,,die
Katholiken erlebten sich als einer evangelischen Oberschicht unterworfen.**** Trotz ihrer
Bevolkerungsmehrheit im ehemaligen Hochstift fiihlten sie sich von den neuen
Landesherren zuriickgesetzt und benachteiligt.

Von 1815 bis 1821 fihrte PreuBlen durch seinen Gesandten Barthold Georg Niebuhr
Verhandlungen mit dem Papst iber die Neuordnung der katholischen Kirche in
PreuBen.”” Zunichst wollte man die Bistiimer Paderborn und Corvey untergehen lassen,
anderte aber dahingehend seine Absichten, dass zumindest Paderborn erhalten werden und
neue Gebiete in Preuflen bekommen sollte. Da ein férmliches Konkordat mit der
katholischen Kirche nicht beabsichtigt war,’® wurden die FErgebnisse in der
Zitkumskriptionsbulle ,,De salute animarum® vom 16.07.1821 durch Pius VIL
veroffentlicht. Ziel der Verhandlungen war gewesen, die Bistumsgrenzen mit denen der
Staatsgrenzen zur Deckung zu bringen und dem Preuflischen Staat bei der Stellenbesetzung
entsprechenden Einfluss zu sichern.””’ In der Bulle wurden die Verhiltnisse der rheinisch-
westfilischen Bistimer in der Form geregelt, dass Miinster, Paderborn und Trier zu
Suffraganbistimern Kolns wurden, auflerdem legte sie die Ausdehnung des Bistums

268

Paderborn fest. Nach Breslau war Paderborn nun zum zweigroBten Bistum in

Deutschland geworden. Die Zahl der zugehorigen Pfarrgemeinden erhdhte sich von 99 auf

263 Vgl a.a. O, 3.

264 Klaus-Michael Mallmann, Ultramontanisierung und Arbeiterbewegung im Kaiserreich, 79.

265 Vgl. Karl Hausberger, Reichskirche Staatskirche ,,Papstkirche®, 168ff.

266 Klaus Wappler, Karl von Altenstein und das Ministerium der geistlichen, Unterrichts- und
Medizinalangelegenheiten, 121.

267 Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 5.

268 Dazu gehorten das ehemalige Hochstift, Lippe, Waldeck und Waldeck-Pyrmont, das ehemalige

Bistum Corvey, die Dekanate Wiedenbriick und Rietberg, die Grafschaft Mark, das Herzogtum
Westfalen, das Firstentum Siegen und die Grafschaft Wittgenstein nebst Minden-Ravensberg, sowie
das Obereichsfeld, der Regierungsbezitk Erfurt, das GroBherzogtum Sachsen-Weimar und das
Gebiet der preuBlischen Provinz Sachsen (vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des
Erzbistums Paderborn 3, 22).

59



391*” und stieg bis zum Beginn des 1. Weltkriegs auf 545 an.”” Mit diesem Schritt wurde
aus dem kleinen ehemaligen Firstbistum ein weit ausgedehntes Diasporabistum. Damit
wurde das Unterlegenheitsgefiihl auf katholischer Seite angesichts der Ubermichtigkeit des
preuBBischen  Protestantismus nur noch weiter verstarkt. Die konfessionellen
Mehrheitsverhiltnisse im Bistum waren mit der Neuumschreibung deutlich umgedreht.””
Die Amtszeit des Bischofs Franz Egon von Fiirstenberg beginnt im Jahr der Franzosischen
Revolution und endet vier Jahre nach der Neuumschreibung des Bistums. Angesichts des
vorgeriickten Alters des Bischofs wurde die Bistumsleitung so verteilt, dass von

Firstenberg fir das ehemalige Hochstift zustindig blieb und fir die neuen Gebiete ein

Apostolischer Vikar eingesetzt wurde: Richard Dammers.

3.1.2. Wiedererwachen eines katholischen Selbstbewusstseins und der

Mischehenstreit

In Paderborn folgte 1825 Friedrich Klemens von Ledebur-Wicheln Bischof von
Fiirstenberg im Amt nach, der bis zu seinem Tod im Jahr 1841 das Bistum leitete.””” Mit
dem Amtsantritt des neuen Bischofs wurde schlieBlich das Bistum Corvey aufgehoben und
zum Teil des Bistums Paderborn entsprechend der Regelungen der Zirkumskriptionsbulle
von 1821.77 Im Jahr 1818 wurde die Aufhebung der Universitit Paderborn verfiigt, die
dann 1836 zuriickgenommen wurde. Im Jahr 1844 erhielt sie schlieBlich die Rechtsform
einer philosophisch-theologischen ~Lehranstalt.”™ In seiner Amtszeit wurde die
Organisationsstruktur des Bistums in der Weise neugeordnet, dass der westfilische Teil des
Bistums im Jahr 1832 in Dekanate eingeteilt wurde.”” Im ehemaligen Hochstift mit Corvey

entstanden die Dekanate Beverungen, Borgentreich, Brakel, Biren, Delbriick, Gehrden,

269 Vgl. Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 7.

270 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 58.

a7 Der katholische Bevolkerungsanteil liegt fiir das gesamt Gebiet des Bistums Paderborn fiir das
weitere 19. Jahrhundert bei ca. 20 % und im westfélischen Teil bei 40 % (vgl. a. a. O., 95).

272 Vgl. a. a. O., 128f. Uber seine Wirksamkeit zieht Eduard Hegel eine erniichternde Bilanz: ,,Seine

Wahl war insofern eine Enttiuschung, als er sehr zurickgezogen lebte, Beschwerden und
schwierigen Aufgaben aus dem Weg ging und nicht die Kraft zu einem wirklichen Neuaufbau des
Bistums aufbrachte® (Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 9).

273 Vgl. Georg Féllinger, Corvey - Von der Reichsabtei zum Furstbistum, 181.
274 Vgl. Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 13.
27 Vgl a. a. O, 10.

60



Hoxter, Lichtenau, Padetborn, Salzkotten, Steinheim, Warburg.m

Kirchenpolitisch
bestimmend war fiir seine Amtszeit der Mischehenstreit. Nachdem es in den neuen
Provinzen zu Streitigkeiten im Bezug auf konfessionsverschiedene Ehe gegeben hatte,
dehnte Friedrich Wilhelm III. im Jahr 1825 die 1803 eingefithrte Regelung auch auf das
Rheinland und Westfalen aus, nach der die religiése Erziehung aller Kinder entsprechend
der Religion des Vaters erfolgte.277 »Demgemil wurden die Pfarrer der Bistiimer Miinster
und Paderborn unterrichtet, dafl das Versprechen katholischer Kindererziehung nicht mehr
gefordert werden diirfe, dal3 aber der erwihnte § 78 des Allgemeinen Landrechts nicht
aufgehoben, mithin ein freiwillig offeriertes Versprechen der Brautleute nicht vom Gesetz
verboten sei und fiir die kirchliche Trauung Voraussetzung bleiben musse, andernfalls sei
die Trauung zu verweigern.“” In den nachfolgenden Verhandlungen zwischen dem
papstlichen Stuhl und der preuflischen Regierung wollten die Bistiimer Minster und
Paderborn sich dem Usus der 6stlichen preuBischen Provinzen anschlieBen. In einer
geheimen Konvention gestand der Koélner Erzbischof Ferdinand August von Spiegel im
Jahr 1834 zu, dass die Entscheidung iiber Mischehen die jeweiligen Pfarrer treffen sollten.
1836 widertief der Bischof von Trier seine Zustimmung zur Konvention, 1838 folgten die
Bischofe von Miunster und Paderborn. Spiegels Nachfolger in Koln, Clemens August von
Droste-Vischering, weigerte sich, die Konvention durchzufiihren, und wurde 1837 in

Minden gefangen gesetzt.””

Nach Solidarisierungsaktionen mit dem gebiirtigen Westfalen
Droste-Vischering und antipreuflischen Ausschreitungen lenkte der neue PreufSische Konig
Friedrich Wilhelm IV. in der Frage 1841 schlieBlich ein und die verhafteten bzw.
verbannten Bischoéfe wurden freigelassen. ,Innerhalb der Kirche selbst bewirkten diese
Auseinandersetzungen eine stirkere Orientierung auf das Papsttum als die einzige
Schutzmacht, die den bedringten Katholiken geblieben war.**

Auf von Ledebur-Wicheln folgte der betagte Weihbischof Dammers fir drei Jahre. In die
Zeit des Bischofs Franz Drepper von 1845 bis 1855 fillt vor allem das Anwachsen
kirchlicher Frommigkeit.”*' In Folge des Erscheinens der ,,Symbolik* von Johann Adam

Mohler im Jahre 1832 ldsst sich auch fir Paderborn ein Anwachsen des katholischen

276 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 120.

271 Vegl. Klaus Fitschen, Der Katholizismus von 1648 bis 1870, 143.

278 Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 15.

279 Vgl. Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im ,langen® 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918,
125.

280 Heinz Hiirten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 74.

281 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 130.

61



Selbstbewusstseins erkennen, zu dem Ludowine von Haxthausen und Pauline von
Mallinckrodt in karitativer und spiritueller Hinsicht ihren Beitrag leisteten.” In dieser Zeit
wird auch kirchliche Mentalitit in Richtung eines starren Konservativismus geprigt, zu
dem die Exerzitienbewegung und die Volksmission ihren Beitrag geleistet haben.”® Der
Restrukturierung der katholischen Kirche auf der organisatorischen Ebene entspricht nach
innen die Erneuerung: Im Jahr 1844 wurde die Trierer Wallfahrt zum HI. Rock mit einer
halben Million Teilnehmenden zum Zeichen eines neu erstarkten katholischen

. 284
Bewusstseins.

Zugleich gewinnen Vereine immer groflere Bedeutung fir das
Gemeindeleben und die Frommigkeit. Die Gesellenvereine Kolpings nahmen sich der
sozialen Frage an, indem sie das Handwerk, das durch die fortschreitende Industrialisierung

5

in Bedringnis kam, zu stirken versuchten.® Der erste Gesellenverein im Bistum
Paderborn konnte in Lippstadt im Jahr 1852 gegriindet werden.”® Auf katholischer Seite
sind es Wilhelm Emmanuel von Ketteler und eben Adolf Kolping, die die sozialen
Probleme der Zeit auf die kirchliche Agenda setzten.”’

Im Jahr 1852 wurde eine Jesuitenniederlassung in Paderborn errichtet, in der der
Ultramontanismus eine neue Heimstitte fand.” In der Mitte des 19. Jahrhunderts hatte
sich die Ausrichtung auf den Papst und Rom noch nicht vollstindig durchgesetzt. Das
Dogma der unbefleckten Empfingnis von 1854 und der Syllabus errorum aus dem Jahr
1864 markieren jedoch Wegmarken auf einem Weg, dessen Endpunkt im 1. Vatikanischen
Konzil mit dem Unfehlbarkeitsdogma gesetzt ist. Damit hatten die Ultramontanisten
wesentliche Anliegen verwirklicht: ,,innerkirchlich traten sie fir weitere Konzentration, fir
die radikale Absage an die Aufklirung und fir den Universalepiskopat des Papstes ein,

<289

kirchenpolitisch fir die vollige Unabhingigkeit der Kirche vom Staat.*

282 Vgl a.a. O, 79.
283 Vgl a.a. O, 91.
284 Vel. Klaus Fitschen, Der Katholizismus von 1648 bis 1870, 162 und Gerhard Besier, Religion -

Nation - Kultur, 30f: ,,Bischof Arnoldi, der gegen alle Bedenken die Ausstellung angeordnet hatte,
war es nicht nur gelungen zu zeigen, welche Massenbasis die katholische Kirche und ihre Hierarchie
noch besaBlen, sondern auch, da3 das alte katholische Brauchtum mit seinen vielfiltigen sozialen
Funktionen noch eine Vitalitit ausstrahlte, die viel lebendiger als das Dombaufest zum Ausdruck
brachte, daf3 die schon tot geglaubte rémisch-katholische Kirche lebte.*

285 Vgl. Heinz Hirten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 114f.

286 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 300.
287 Vgl. Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, 60.
288 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 235.
289 Rudolf Lill, Der Ultramontanismus, 88.

62



3.1.3. Polemik und Kulturkampf

Das letzte Quartal des 19. Jahrhunderts ist geprigt vom ,,Kulturkampf*”, der nicht allein
preuBlische Dimensionen hat, sondern ganz Europa erfasst, weil die Klidrung ansteht, wie
sich eine dullerst konservative katholische Kirche zu den Erfordernissen des modernen
Staats stellt. Mit dem Syllabus errorum von 1864 versucht Pius IX. den Gefahren des
Liberalismus und der Moderne zu begegnen.”” Gerade in den Beschliissen des ersten
Vatikanischen Konzil von 1869 bis 1870 kommt die restaurative Stimmung auf
katholischer Seite zum Ausdruck. Letztlich ist das Konzil auch vom Geist der

Gegenreformation getragen™”

und behauptet die Unfehlbarkeit des Papstes, die heftige
Auseinandersetzung inner- und aulerhalb der katholischen Kirche auslost. Eine Gruppe
um den Theologen Ignaz von Déllinger, die die Konzilsentscheidungen nicht mittragen
konnte, ruft die Altkatholische Kirche ins Leben. Im Jahr 1871 verliert der Papst den
Kirchenstaat an Italien und die ersten MaB3nahmen des Kulturkampfes in Deutschland und
Preuflen werden erlassen. Als kleindeutsche Losung wird im gleichen Jahr das Kaiserreich
gegrindet und der preullische Konig zum Kaiser ernannt. Im preuflisch-6sterreichischen
Krieg von 1866 hatte PreuBlen einen schnellen Sieg tiber das katholisch geprigte Osterreich
gewonnen und damit die groBdeutsche Perspektive von der Agenda genommen. Damit
galten viele katholische Kreise im Reich, die sich an einer grof3deutschen Politik orientiert

23 7udem stellten im neuen Reich die Romisch-Katholischen nur noch

hatten, als belastet.
ein Drittel der Bevolkerung und sahen sich als benachteiligt an.”* Dieses Gefithl wurde

durch den gerade anhebenden Kulturkampf noch beférdert.

290 Der Begriff wurde von Rudolf Virchow erstmals 1873 gebraucht (vgl. Hubert Kirchner, Das
Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, 45).

1 Vgl. Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im ,langen* 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918,
141 und Hubert Wolf, Der ,,Syllabus errorum* (1864), 117.

292 Vgl. Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870 -1958, 27.

293 Vegl. Heinz Hirten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 127.

294 Vgl. Thomas Mergel, Gute Katholiken und gute Preuflen, 158: ,,Im Deutschen Reich von 1871

waren die Katholiken eine Minderheit von etwa 35 % und fithlten sich vom protestantischen
Kaisertum der Hohenzollern zurtickgesetzt. Aus diesem Gefiithl heraus entstand ein organisierter
Katholizismus, der sich in einer Vielzahl von Vereinen und Bruderschaften sowie einer eigenen
Partei, dem Zentrum, zu Papst und Kirche bekannte und in einer tiefverwurzelten Animositit gegen
die moderne Welt, gegen Kapitalismus, aufgeklirte Bildung und liberalen Staat sich in eine Subkultur
zuriickzog, die bald zum Ghetto wurde. Die katholische Frommigkeit wie etwa die Herz-Jesu-
Verehrung erschien den Protestanten als mittelalterlich, der Gehorsam der Katholiken gegentiber
ihren Geistlichen, insbesondere den Ordenspriestern, erregte ihr MiB3trauen und veranlaf3te sie zu
der Vermutung, daB3 hierdurch dem Einflul} einer auswirtigen Macht, ndmlich des Papstes, Tur und
Tor gedffnet sei.”

63



Im Dezember 1871 wird der Kanzelparagraph in das Strafgesetzbuch eingefiigt. Auf
preuBlischer Ebene ist das Schulaufsichtsgesetz vom Mirz 1872 der nichste Schritt. Im
Sommer 1872 16st der Reichstag den Jesuitenorden im Deutschen Reich auf und die
Jesuiten miissen ihre Niederlassung auch in Paderborn wieder schlieBen.”” Im Jahr 1874
wird dann die Zivilehe und das Standesamtswesen fir das Konigreich Preuflen eingefiihrt.
Auch im Bistum Paderborn hat der Kulturkampf einschneidende Folgen, da Bischof
Martin 1874 gefangen gesetzt und im folgenden Jahr seines Amtes enthoben wird. Aus der
Festungshaft konnte er nach Belgien flichen, wo er schliellich im Jahr 1879 im Exil
verstarb. Im Konigreich Preulen war im Jahr 1876 keiner der romisch-katholischen
Bisch6fe mehr im Amt und bis zum Jahr 1880 stieg die Zahl der vakanten Pfarrstellen auf
tiber 1000.”° Mit Leo XIIL iibernahm im Jahr 1878 ein ,,politischer Papst*®” die Leitung
der katholischen Kirche und konnte den Kulturkampf mit Preulen beilegen. Vom Jahr
1880 an wurden die Mainahmen des Kulturkampfs zuriickgenommen und 1882 nahmen
Deutschland und der Vatikan diplomatische Beziehungen auf, sodass 1886 die Ausséhnung
erfolgen konnte.” Die MaBnahmen des Kulturkampfes hatten jedoch nicht das Ziel einer
Schwichung der katholischen Kirche und des Zentrums bewirkt, sondern zu einem starken
Zusammenschluss gefiihrt.”” Auf dem Héhepunkt des Kulturkampfs konnte im Jahr 1874
ein allgemeines Gesangbuch mit dem Titel ,,Sursum corda® fiir das Paderborner Bistum
eingefiihrt werden. In Paderborn bemiihte sich der Nachfolger von Martin Bischof Drobe
(1882-1891), die Folgen des Kulturkampfes zu beseitigen.”” Hubertus Theophil Simar
wurde 1891 zum Bischof berufen und blieb bis 1899 in Paderborn, als er zum Kolner
Erzbischof gewihlt wurde.™"

Dem Wirken Konrad Martins wird man freilich nur gerecht, wenn man sein Verhiltnis zu
Judentum und Protestantismus berticksichtigt. Mit dem Judentum hat er sich im

Besonderen in seiner Schrift | Blicke in’s Talmudische ]udenthum“302 beschiftigt und stellt

295 Vgl. Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 236.

296 Vgl. Heinz Hirten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 146.

297 Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, 52.

298 Vgl. Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, 57.

299 Vgl. Rudolf Morsey, Der Kulturkampf, 172. Vgl. Hans Jurgen Brandt/Kurt Hengst, Geschichte des

Erzbistums Paderborn 3, 102: , Anstatt ihrer staatlichen Disziplinierung erreichte Bismarcks
Kulturkampf bekanntlich bei den preulischen Katholiken das genaue Gegenteil. Zur Verteidigung
ihrer religiésen Interessen schlossen sie sich politisch zusammen, riickten innerkirchlich eng auf und
gewann einen geschirften weltkirchlich-katholischen Denkhorizont.*

300 Vgl a.a. O., 133.
301 Vgl a.a. O, 134.
302 Im Jahr 1848 erstmals erschienen und 1878 von Joseph Rebbert neu herausgeben.

64



im Judentum einen Hass gegeniiber allem Nicht-Jiidischen und vor allem dem Christentum
fest. ,,Basales Argument dieser Vorstellung ist, daf3 ein Volk, das fihig ist, sogar den Sohn
Gottes zu ermorden, eine prinzipiell verderbte Religion und einen abgriindig bosartigen
Charakter haben mul3, der es dazu anhilt, auch weiterhin alles Christliche zu zerstéren und
thm sogar erlaubt, in seinem Hal} gegen Christen, diesen stindig Arges zuzufiigen, sei es
durch personliche Angriffe, sei es durch latente Sabotage an Kirche und christlicher
Gesellschaft.“” Deshalb votiert Martin auch gegen die Emanzipation des Judentums, die
um das Jahr 1848 diskutiert und gefordert wurde. Mit seiner Position steht er nicht allein.
Mit seinem Werk ,,Der Talmudjude®, das zum ,,Klassiker des religiosen Antisemitismus“*"*
wurde, konnte August Rohling einen Bestseller schreiben, der mehrere Auflagen und
Ubersetzungen etlebte. Fiir die wohlfeile Verteilung sorgte der Paderborner Bonifatius-
Verein mit einer kostenlosen Ausgabe. Der Historiker Olaf Blaschke sieht den katholischen
Antisemitismus nicht als Folge der 6konomischen Krisen des Kaiserreichs, wie dem
Grinderkrach im Jahr 1873, sondern stellt ihn im Zusammenhang mit dem seit 1871
begonnenen Kulturkampf.*” Je stirker sich die katholische Kirche vom Liberalismus
distanzierte und ultramontan wurde, desto schneller beschleunigte sich die Bildung eines

eigenen Milieus und der Antisemitismus.™

Noch vor dem Kulturkampf wandte sich
Martin im Jahr 1864 mit einer ersten Schrift an die Protestanten, der zwei weitere Schriften
im Verlauf einer heftig gefithrten Auseinandersetzung folgten. Der von ihm vertretene
Anspruch, dass er als romisch-katholischer Bischof auch zugleich Oberhirte aller in seinem
Bistum lebenden Christen sei, war Ausgangspunkt seiner Einladung an die Protestanten zur
Riickkehr nach Rom.™ Auch in der Synode des evangelischen Kirchenkreis Paderborn
wurde Martins Anliegen diskutiert und zurtick gewiesen.

In der das 19. Jahrhundert durchzichenden Auseinandersetzung zwischen liberalen und

konservativen Kraften innerhalb des Katholizismus zeichnet sich zum FEnde des

Jahrhunderts der Sieg des Ultramontanismus ab. Mit dem Kulturkampf ldsst sich von einer

303 Olaf Blaschke, Wider die ,,Herrschaft des modern-judischen Geistes®, 244.
304 A.a. O., 245.
305 Vgl. a. a. O., 250: ,,Antisemitismus war keine gezielte ultramontane Manipulationsstrategie, aber

der Klerus zentrierte und artikulierte als professioneller Multiplikator das vorliegende Unbehagen
des katholischen Volkes an der Moderne, dessen Antipathie gegen Juden sowie die gesteigerte

Volksfrommigkeit.«
306 Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 30.
307 Vel. Konrad Martin, Unsere gegenwirtige Pflicht, 25f: ,,In der Tat gibt es hier nur ein Entweder -

Oder. Entweder kehren die ehrlichen christus-gliubigen Protestanten Deutschlands bald zur
katholischen Wahrheit und Einheit zurtck, oder es 16st sich die ganze deutsche protestantische
Kirche schlieBlich in einen chaotischen Urbrei auf.*

65



dezidierten ,,Romorientierung*™”

sprechen. Verstirkt wurde diese Tendenz durch die
Gleichsetzung von Protestantismus und Deutschtum im Kaiserreich, sodass die
Abschottung des Katholizismus gegeniiber einer protestantisch geprigten Kultur noch
deutlicher und die wultramontane Gesinnung zur Grundlage der eigenen
Identititskonstruktion wurde.”” Zu ihren Grundelementen gehorten die Zentralisierung
der katholischen Kirche auf Rom und den Papst hin, eine Klerikalisierung, die Orientierung

an Scholastik und Gegenreformation, sowie die Ablehnung der Moderne.”"’

308 Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im ,,Jangen 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, 152.
Vgl. Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch, 13: ,,Der nicht-ultramontane Katholizismus lag in
Trammern.*

309 Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im ,langen® 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918,

167. Vgl. Heinz Hirten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 133: ,,Der ultramontane

und poltische aktive Katholizismus trat in das neue Reich mit der Belastung, diesen kleindeutschen

Staat nicht gewollt und die Liberalen bekdmpft zu haben, die zu seinen Befiirwortern gehort hatten.®
310 Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch, 9.

66



3.2. Der evangelische Kirchenkreis Paderborn

Die eigentliche Geschichte des protestantischen Kirchenwesens im ehemaligen Hochstift
Paderborn beginnt mit der Errichtung des westfilischen Konsistoriums in Miinster im Jahr
1815. Zwar hatten sich weite Teile des Hochstifts Paderborn nach der Mitte des 16.
Jahrhunderts der Reformation angeschlossen.”' Im Zuge der katholischen Reform wurden
bis zum Beginn des Dreiligjahrigen Krieges so gut wie alle Anhidnger der reformatorischen
Lehren unter Bischof Ferdinand von Fiirstenberg rekatholisiert oder vertrieben.” Erste
Anzeichen evangelischen Lebens zeigten sich schon vor der Institutionalisierung durch die
preuBische Regierung an einzelnen Orten. In Paderborn hingt dies mit dem Einmarsch
preuBischer Truppen im August 1802 und der Ubergabe der Abdinghofkirche fiir den

evangelischen Gottesdienst im folgenden Jahr zusammen.’”

Zur Grindung von
evangelischen Kirchengemeinden kam es erst einige Jahre spiter im Hochstift. Im
Paderborner Gebiet war lediglich die Kirchengemeinde Herlinghausen aus den Zeiten der
Reformation tbrig geblieben und wurde von Hessen aus betreut. Im Gebiet des
Furstbistums Corvey sah die Lage durchaus anders aus. In der Stadt Hoxter beginnt die
Reformation im Jahre 1533. Nach dem Interim von 1548 blieben Hoxter (St. Petri und St.
Kiliani) und Bruchhausen und Amelunxen beim evangelischen Glauben.”* Bis zur
Sikularisierung nutzte der Abt (seit 1792 Bischof) der Reichsabtei seine landeshertliche
Stellung zu RekatholisierungsmaBnahmen und zur Unterdriickung der Evangelischen.’” In
Folge der preuflisch-franzosischen Konvention von 1802 ging die Herrschaft Corvey an

Nassau-Oranien tiber.”"® Sie wihrte nur kurz, da 1807 Corvey (wie auch Paderborn) in das

neue Konigreich Westphalen inkorporiert wurde.”” Erst mit den Regelungen des Wiener

3 Vel. Robert Stupperich, Westfilische Reformationsgeschichte, 169. Sowie vgl. Gesine Dronsz,
Reformation in Paderborn - nur eine Episode?, 11ff.

312 Vgl. Robert Stupperich, Westfilische Reformationsgeschichte, 169.

313 Vgl. Jens Murken, ,,Die Prisenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.®, 58.

34 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 243. Im Jahr 1790 lebten im Corveyer

Herrschaftsgebiet 3.000 Evangelische und 12.000 Katholiken (Vgl. Georg Follinger, Cotvey - Von
der Reichsabtei zum Firstbistum, 102).

315 Vgl a.a. O, 27.

316 Vgl a. a. O., 177 und Georg Schumacher, Geschichte det Evangelischen Gemeinde, 55ff. Mit der
Errichtung eines evangelischen Konsistoriums wurde die bis dahin bestehende bischéfliche Aufsicht
beendet (Vgl. Hertha K6hne, Die Entstehung der westfélischen Kirchenprovinz, 25).

37 Vgl. Monika Lahrkamp, Die franzdsische Zeit, 23.

67



Kongresses wurde das ehemalige Furstbistum Corvey dann zu einem Teil des Konigreichs
PreuBen.’™

Geprigt wird die im Jahre 1815 gegriindete Kirchenprovinz Westfalen zunichst durch die
Neuorganisation in Folge der Fingliederung von schon bestehenden lutherischen und
reformierten Kirchengemeinden und deren Zusammenschlissen sowie den hinzu
gekommenen vor allem katholisch-bevolkerten Gebieten. Forderlich war dabei, dass sich
der westfilische Oberprasident Ludwig von Vincke, der die Geschicke der Provinz von
1815 bis 1844 leitete, auch persénlich beim Aufbau des evangelischen Gemeindewesens
engagierte.””’ Zum Prisidenten des neugeschaffen Konsistoriums der Kirchenprovinz

Westfalen wurde der Oberprisident bestellt.””

Durch den Sieg Napoleons iiber Preuflen
war auch die konsistoriale Leitung der evangelischen Kirche zerstért worden. Die
Neuordnung, die auch im Rahmen des Stein’schen Reform- und Modernisierungswerkes

steht, konnte schlieBlich das synodale Prinzip stirken.”

Die Losung der Verfassungsfrage
der Kirchenprovinz zog sich hin, bis mit der neuen ,Rheinisch-Westfilischen
Kirchenordnung® von 1835 die Kirchenprovinzen Rheinland und Westfalen ein
eigenstindiges Profil gegeniiber den anderen Provinzen der PreuBlischen Landeskirche
wahren konnten. Zugleich war die Kirchenprovinz Westfalen ebenso von den weiteren
Mafinahmen des landeshertrlichen Kirchenregiments Konig Friedrich Wilhelms III.
betroffen: die Union und die neue Agende. Eine Motivation zum Unionsaufruf des Konigs
vom 27.09.1817 zum 300jahrigen Reformationsjubilium bildete die im gleichen Jahr
durchgefiihrte mirkische Synode aus Lutheranern und Reformierten.’” | Im Unterschied zu
Kirchenunionen in anderen deutschen Landeskirchen besitzt die Kirchenunion in Preuflen

kein kirchliches Statut, keine Lehrvereinbarungen, in ihrem Anfang auch keine

gottesdienstliche Einheitsform. Sie ist auf einen Weg von Sakraments- und

318 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 244.

319 Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberprisident der Provinz Westfalen, 78 und 109: ,,Fest steht, dal}
manche evangelische Gemeinde in Westfalen ihre Existenz seinem mutigen und unerschrockenen
Eintreten verdankt. Fir alle Note, gerade auch der neuen evangelischen Diaspora-Gemeinden, hatte

er Ohr und Herz.“
320 Vgl a.a. O, 85.
321 Vgl. Gerhard Besier, Preussische Kirchenpolitik, 11.
322 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 45. Vgl. dazu auch

Friedrich Brune, Der erste Oberprisident der Provinz Westfalen, 84: ,Der Konig, ein bewul3t
evangelischer Christ, war sich als erstes und vornehmstes Glied der Evangelischen Kirche in
altpreuBlischen Landen seiner, wie er meinte, ihm damit von Gott auferlegten Verpflichtung bewult,
nun auch der erste Bischof, der Leiter und Verwalter der Evangelischen Kirche in seinem Lande zu
sein.”

68



Parochialgemeinschaft hin angelegt, fiir den nur der erste Schritt getan wird.“** Der
weitere Weg verlief wechselvoll, so dass schlief3lich Friedrich Wilhelm IV. im Jahr 1852 fir
eine Klirung sorgen musste, indem er die Union als eine Verwaltungsunion beschrieb.’*
Mit der Union zwischen Reformierten und Lutheranern war es méglich, eine evangelische
Landeskirche in Preu3en zu schaffen und ein modernes Verstindnis einer Staatskirche zu
etablieren.’”” Das Jahr 1817 steht aber auch noch fiir eine Reform der Staatsverwaltung, die
zur Grundung des Kultusministeriums fiihrte, das fir die geistlichen Angelegenheiten
zustindig wurde. Zum ersten Minister wurde Karl von Altenstein berufen, der dem
Ministerium bis 1840 vorstand.”™ Die neue preuBische Agende lag 1821 vor und fiihrte zu
zum Teil heftigen Reaktionen von Ablehnung und Verweigerung in der Landeskirche.”’
Erst als der Konig erlaubte, den Provinzialagenden eigene Anhidnge anzufiigen, wurden
diese auf Seiten der Pfarrerschaft annehmbar.”” Die Agende fiir das Rheinland und
Westfalen lie3 bis 1834 auf sich warten, da die Einfihrung mit der Klirung der
Kirchenordnung verbunden war.” Die Agende blieb bis zur revidierten Ausgabe im Jahr
1895 in Geltung.™ Die in Preulen weiter schwelenden Fragen zur Union fithrten 1850 zur
Einfihrung einer obersten kirchenleitenden Behorde: des Evangelischen Oberkirchenrats
(EOK).” Mit der ersten Generalsynode der Kirche der altpreuBischen Union 1876 konnte
die evangelische Kirche mehr Eigenstindigkeit im Kénigreich PreuBen erlangen.’” Im
Laufe der Jahre bildeten sich kirchliche Lager auf den Synoden heraus: Im Deutschen
Protestantenverein organisierten sich die liberalen Krifte, die Konfessionellen fanden sich
in der Allgemeinen Evangelisch-lutherischen Konferenz zusammen, in der Evangelischen

Vereinigung fand sich die Mittelpartei reprisentiert; die Positive Union war aus der

323 Johann F. Gerhard Goeters, Einleitung, 27.

324 Vegl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 66. Joachim Mehlhausen
hebt hervor, dass Friedrich Wilhelm IV. das Prinzip der Toleranz - im Gegensatz zu seinem Vater -
wieder aufgenommen hat und die verschiedenen anhingigen und ungeldsten religiGsen
Problemstellungen angegangen ist (Vgl. Joachim Mehlhausen, Friedrich Wilhelm IV., 197ff).

325 Vgl. Errki Kouri, Der deutsche Protestantismus, 51.

326 Vegl. Klaus Wappler, Karl von Altenstein und das Ministerium, 116f.

327 Von 338 westfilischen Geistlichen lehnten 1830 219 die neue Agende ab (vgl. Robert Stupperich,
Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 47).

328 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundri@3, 159.

329 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Agende, Agendenstreit und Provinzialagenden, 159.

330 Vel. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 48.

31 Vel. Hartmut Sander, Die oktroyierte Verfassung und die FErrichtung des Evangelischen
Oberkirchenrats, 416.

332 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundrif3, 180.

69



333

Hofpredigerpartei hervor gegangen und bildete schlieBlich die grofite Gruppe.™ Jede dieser
Gruppen stellte sich anders zu den kulturellen und wissenschaftlichen Entwicklungen des
19. Jahrhundert und schlieBlich kulminierten die Streitigkeiten am Ausgang des
Jahrhunderts in der Frage nach der Besetzung theologischer Lehrstiihle in der westfélischen
Provinzialsynode 1893. Den konservativen Weg beschritt auch Friedrich von
Bodelschwingh im Jahr 1904 mit der Griindung einer theologischen Schule in Bethel.™
Die Anstalten in Bielefeld-Bethel waren infolge der Rede Wicherns in Wittenberg 1848
gegrindet worden, die zum Grundungsdokument der Diakonie (Innere Mission) wurde.
Vielfach war das diakonische Engagement mit einem Hintergrund in der
Erweckungsbewegung verbunden.” In Minden-Ravensberg und Lippe hatte sich die
Erweckung in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts zur hegemonialen Frommigkeitskultur
entwickelt, die geprigt war von der radikalen Absage an das Programm einer

336

rationalistischen Theologie.”™ Von dort aus wirkte die Erweckungsbewegung auch in den

Kirchenkreis Paderborn hinein.

3.2.1. Die Gemeinden als Teil des Kirchenkreises Bielefeld 1818-1840

Mit der Inbesitznahme durch die PreuBlen 1802 hatte es schon erste evangelische
Gottesdienste in Paderborn gegeben. 1806 wurde Pfarrer Friedrich Wilhelm Offelsmeyer™”’
beauftragt, die Griindung einer Zivilkirchengemeinde vor zu bereiten.”” Die rechtliche
Konstituierung der de facto bestehenden Gemeinde™ wurde durch die Besetzung durch
Truppen Napoleons im Herbst 1806 vereitelt. 1809 wurde dann Karl Giinter’ zum Pfarrer

der evangelisch-protestantischen Gemeinde bestellt und damit neben Munster die zweite

333 Vegl. a. a. O., 182 und Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 185-1945, 55: ,,Von
da wird es auch verstindlich, dal die theologischen Kimpfe in den folgenden Jahrzehnten mit
zunechmender Heftigkeit ausgetragen wurden. Den Auseinandersetzungen zwischen Rationalisten
und Supranaturalisten folgten solche mit den Vertretern der Erweckungsbewegung und mit den
Konfessionellen. Diese Kidmpfe fanden ihren Niederschlag auf Synoden, in Pfarrkonventen und in
der theologischen Kleinliteratur. Sie zogen bisweilen weite Kreise und bestimmten auch der
gebildete Birgertum.*

334 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundri3, 189.

3% Vgl a. a. O., 175.

336 Josef Mooser, Erweckungsbewegung und Gesellschaft, 11.

337 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 369 (Nr. 4589).

338 Vegl. Jens Murken, ,,Die Prisenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.*, 156.
339 Vgl a. a. O, 161.

340 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 171 (Nr. 2178).

70



34

Unionsgemeinde in Westfalen geschaffen.”™ Da ein juristisches Griindungsdokument fehlt,

ist das Grindungsdatum der Paderborner Gemeinde nur schwer zu bestimmen.™
Jedenfalls ist sie die einzige Gemeindegriindung nach dem Zeitalter des Konfessionalismus
bis zur Errichtung der Kirchenprovinz Westfalen. Die Evangelischen in Paderborn und
dem ehemaligen Hochstift waren unbeliebt, nicht nur weil sie einer anderen Konfession
angehorten, sondern auch weil sie mit Preulen assoziiert wurden, das fiir das Ende der
politischen Rigenstindigkeit des Fiirstbistums Paderborn stand.”®

In der Zeit des Konigreichs Westphalen waren die Evangelischen in den Gebieten der
ehemaligen Furstbistimer Paderborn und Corvey in einer Landeskirche zusammen gefasst
worden. Dieser Zusammenschluss setzte sich nach dem endgiiltigen Ubergang an Preuflen
fort, indem der ravensbergische Superintendent Heinrich Scherr™ die Aufsicht iiber die
Gemeinden ibernahm. So visitierte Scherr die Gemeinden in Hoxter, Amelunxen,
Bruchhausen und Paderborn umgehend. In seinem Bericht werden die diakonischen
Bemiithungen in Hoéxter hervorgehoben, Paderborn als eine sich entwickelnde Gemeinde
und die beiden Landgemeinden als drmlich dargestellt.”* Die Gemeinde in Herlinghausen
wurde Ubersehen, da sie zwar politisch zum Firstbistum Paderborn, jedoch kirchlich zu
Kurhessen gehort hatte. Auf der Sitzung der Superintendentur Bielefeld 1817 wurde
beschlossen, im Regierungsbezitk Minden vier Kirchenkreise zu errichten: Minden,
Rahden, Herford und Bielefeld. Paderborn und Corvey wurden nun Teil des
Kirchenkreises Bielefeld, der sich 1818 konstituierte.” Auf der Kreissynode 1835 wurde
die Idee der Bildung eines eigenen Paderborner Kirchenkreises aufgeworfen und in der
Synode im folgenden Jahr wieder aufgegriffen. Der Paderborner Pfarrer Friedrich
Baumann®’ formuliert in einem Memorandum die Vorbehalte gegen eine solche
Figenstindigkeit, denen Konsistorialrat Anton Sasse’ in einem Gegengutachten
Widersprach.349 Baumann befirchtete, dass der Zusammenhalt mit dem evangelisch

geprigten Minden-Ravensberg verloren gehe und die Kirchengemeinden die entstehenden

St Vgl. Jens Murken, ,,Die Prisenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.®, 166.

42 Zur Diskussion dazu vgl. a. a. O. und vgl. dazu Iris Schiferjohann-Bursian, ,,Verzage nicht, du
Hiuflein klein...”.

3 Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberprisident der Provinz Westfalen, 79.

44 Vgl. Friedrich Wihelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 434 (Nr. 5387).

345 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 244f.

346 Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberprisident der Provinz Westfalen, 87.

347 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 24 (Nr. 298).

348 Vgl. a. a. O., 427 (Nr. 5305).

34 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 247f.

71



finanziellen Belastungen durch den neuen Kirchenkreis nicht wiirden tragen kénnten.™
SchlieBlich kommt der westfilische Oberprisident von Vincke in seiner Stellungnahme
vom 14. Juli 1838 zu dem Ergebnis, die Grindung eines Kirchenkreises Paderborn fiir

' In der Kirchenkreisreform 1838 werden zusitzlich die

sinnvoll zu erachten.”
Kirchenkreise Vlotho, Halle und Padetborn errichtet und am 21. Oktober 1840 konstituiert
sich der Kirchenkreis Paderborn.”

Nicht nur in Paderborn wuchs der Anteil der evangelischen Bevolkerung, auch in Warburg
als einem wichtigen weiteren Verwaltungszentrum. Jedoch musste es bis zur Grindung
eigener evangelischer Kirchengemeinden noch einige Jahre dauern. Wihrend der Zeit als
Teil des Kirchenkreises Bielefeld von 1818 bis 1840 wurden insgesamt drei Gemeinden neu
ins Leben gerufen und in die Eigenstindigkeit gefithrt: Warburg (1824), Biren (1834) und
Lichtenau (1838). Die Gemeinden des Kirchenkreise hatten alle die Union angenommen.
Im Jahr 1830 wurde dies in den bis dahin errichteten Gemeinden des Kirchenkreises in
einem formlichen Akt wiederholt.”

Frommigkeitsgeschichtlich bestimmend wurde im 19. Jahrhundert in Ostwestfalen die sich
von Minden-Ravensberg ausbreitende Erweckungsbewegung. Zur ersten tiber die Region

Minden-Ravensberg ausstrahlenden Gestalt wurde der Pfarrer Heinrich VolkeningSSS, der

seit 1823 erwecklich pl:edigte.356 Sein Nachfolger wurde der Mennightffener Pfarrer

30 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1856, 2.

31 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 248. Der entsprechende Beschluss der
Westfilischen Provinzialsynode 1838 lautet: ,,Es sollen die Gemeinden im Corvey’schen und
Paderbornschen zu einer besonderen Didcese vereinigt werden, um dieselben sowol in einem
organischen Zusammenhange mit der evangelischen Landeskirche zu erhalten, als auch
insbesondere das kirchliche und evangelischen Interesse in denselben zu erwecken, zu beleben und
zu kriftigen. Es ist darum wiinschenwerth, daf3 sie durch einen eigenen Kreis-Synodal-Verband
enger mit einander vereinigt werden, welcher nicht zu umfassend ist, als da3 der zu berufende
Superintendent, ohne sein eigenes Pfarramt zu versdumen, durch die néthige personliche
Intervention und Anregung das christliche und kirchliche Gemeindeleben in derselben férdern
koénne* (zit. n. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1856, 2).

352 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 249.

353 Es wurde das Jahr der vollstindigen Selbststindigkeit der Kirchengemeinde genommen. Der
Gemeindegrindungsprozess bzw. die Errichtung der Gemeinde kann einige Jahre zurtick reichen.

354 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 3 und 1852, 2. In Héxter wurde die Union im Jahr

1817 eingefthrt (Vgl. Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde, 69). Lediglich
in der Gemeinde Herlinghausen wird das Abendmahl nach der reformierten Weise gefeiert.
AuBlerdem kann Pfarrer Beckhaus erreichen, dass in Héxter nach Einfihrung der Agende auch
dezidiert lutherische Gottesdienstformen (Mette und Vesper), die durch die frither geltende
Braunschweigisch-liineburgische Kirchenordnung in Gebrauch waren, wieder durch die
Evangelischen Oberkirchenrat zugelassen werden (vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche
in Westfalen 1815-1945, 48).

335 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 530 (Nr. 6578).

356 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 58.

72



Theodor Schmalenbach™”. In das Zentrum des pastoralen Wirkens wurde die Predigt und
die Seelsorge gestellt und zu dem wichtigsten Event entwickelte sich das Missionsfest.”
Die Erweckung hat ihr eigenes Milieu geschaffen, das den sich davon unabhingig
vollziehenden Bedeutungsverlust der evangelischen Pfarrer in der Gesellschaft Preuflens im
19. Jahrhundert noch verstirkt hat.” Auch auf den Kirchenkreis Paderborn hat die
Erweckung in der Gestalt des Pfarrers in Hoxter, Konrad Beckhaus™, Einfluss

genommen, der iiber 30 Jahre dem Kirchenkreis als Superintendent vorstand.

3.2.2. Der Kirchenkreis Paderborn 1840-1900

Der Paderborner Pfarrer Friedrich Baumann wird zum ersten Superintendenten des
neugegriindeten Kirchenkreises gewshlt.””' Im Jahre 1821 war Baumann als Pfarrer in sein
Amt in Paderborn eingefihrt worden wund ,hatte damals zu betreuen: die
Kirchengemeinden Paderborn, Lichtenau, Firstenberg, Buren, das Krankenhaus der
barmherzigen Schwestern in Paderborn, die Militdrlazarette in Paderborn und Neuhaus, das
Untersuchungsgefingnis, die Militir- und Zivilgemeinde Neuhaus (150 Seelen), den
evangelischen Religionsunterricht am Paderborner Gymnasium (50 Schiiler) und nicht
zuletzt seit 1840 das Superintendentenamt.“** Von seiner Studienzeit war er rationalistisch
gepragt gewesen und schloss sich dann in Paderborn der Erweckung an, was ihm als

Opportunismus ausgelegt wurde.”” 1857 schied er schlieBlich aus dem Amt des

37 Vel. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 440f. (Nr. 5461) und Gerhard
Résche, Superintendent Theodor Schmalenbach.

38 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 59.

39 Vgl. Oliver Janz, Evangelische Pfarrer und Birgertum in Westfalen, 66: ,Parallel zur

Entkirchlichung, dem Bedeutungsverlust der Pfarrerschaft, dem Wandel der Gemeindestruktur und
der Entburgerlichung des kirchlichen Lebens vollzog sich in bedeutenden Teilen der preuBlischen
Pfarrerschaft ein Rickzug in ein zunehmend nach auflen abgeschottetes, kirchlich-pastoral geprigtes
Milieu, Prozesse, die sich gegenseitig bedingten und verstirkten. Sie wurden erheblich geférdert
durch Neuluthertum und Erweckungsbewegung, die seit den 1840er Jahren die Pfarrerschaft und ihr
Selbstverstindnis immer stirker prigten.*

360 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 28 (Nr. 348).

361 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 250.

362 A.a. O, 251.

363 Vgl a. a. O., 252. Im Jahr 1850 stellt Superintendent Baumann in Bezug auf ein von der

Erweckung geprigten Gemeindeleben im Kirchenkreis fest: ,,Daf} ein eigentliches Glaubensleben
mehr und mehr erwacht, wird aus einer Gemeinde gerithmt. In andern Gemeinden bemerkt man
leise Anfinge. Im Allgemeinen ist Gberall religioser und kirchlicher Sinn neben einer vélligen
Gleichgiiltigkeit gegen Religion und Christenthum und entschiedener Gedankenlosigkeit und
wihrend einerseits die Kirche fleifig besucht und am Heiligen Abendmahl regelmiBig Theil
genommen wird, kommen andere nie zur Kirche oder zum Abendmahl, in einigen Gemeinden ist

73



Superintendenten aus. Im Jahr zuvor bilanziert er auf der Kreissynode im Hinblick auf sein
vor der Abtrennung vom Kirchenkreis Bielefeld geduf3ertes Bedenken: ,,Allein es ist nicht
nur keine einzige dieser Befurchtungen eingetroffen, sondern es hat die Trennung uns nur
zum Vortheil gereicht. Die Gemeinden, bisher einander fast fremd, schlossen sich enger
zusammen, und wurden bald gewahr, wie ganz anders ihre Angelegenheiten durch die von
thnen gewihlten kirchlichen Organe geférdert wurden, weil diese ausschliefSlich damit sich
<364

beschiftigen konnten

Der Pfarrer von Hoéxter, Konrad Beckhaus™”, wird auf der Kreissynode 1857 zum

b

Nachfolger Baumanns ins Amt des Superintendenten gewihlt und zu Beginn des folgenden

Jahres eingefthrt. 366

Bei Beckhaus verbinden sich Erweckungsbewegung und lutherischer
Konfessionalismus.”” Mit Predigt und diakonischem Engagement versucht Beckmann dies
zu konkretisieren. Schon 1849 hatte er das St. Petristift in Hoxter als erste Institution der
Inneren Mission im Kirchenkreis gegriindet.® Die Aufgabe des Petristifts bestand darin,
,,s0lche Kinder aus der Diaspora aufzunehmen, welche sonst keine evangelische Erziehung
erhalten konnten.**” Dieses Projekt veranlasste den damaligen Superintendenten Baumann
dazu, das Engagement in Hoxter als Vorbild fiir weitere diakonische Aktivititen zu sehen:
»Eine der erfreulichsten und lieblichsten Erscheinungen in der evangelischen Kirche

Deutschlands iiberhaupt und Preuflens insbesondere ist der tGberall sich regende Eifer fir

die Zwecke der inneren Mission und die lebendige Theilnahme, welche dieselbe in den

die Zahl der ersteren, in anderen die Zahl der letzteren iberwiegend. So leben fiir jetzt noch die,
welche fiir oder gegen Christus sind, untereinander, es ist noch keine Geschiedenheit eingetreten, sie
wird aber immer mehr hervortreten, und das bewul3te Auseinander- und Gegentibertreten kommt
zunichst da zum Vorschein, wo das Gemeindeleben erwacht® (Verhandlungen der Kreissynode

1850, 20).
364 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1856, 2.
365 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 28 (Nr. 348). Vgl. auch die

Biographie von Wilhelm Burgbacher in: Konrad Beckhaus, Das Evangelium von der Vergebung der
Stinden, XI-LVI. Sowie vgl. dazu Wolfgang Petri, Superintendent Konrad Beckhaus.

366 Vegl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1857, 12.

367 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 59f. In seiner Predigt
tber Lk 7, 38-50 auf der Provinzialsynode im Jahr 1865 macht Beckhaus die Vergebung der Siinden
zur Voraussetzung der Erweckung des Herzens: ,,Alles Vornehmen hilft nicht, Jesum zu lieben;
unser Herz hat keine Lust und keine Macht, Jesum zu lieben; dazu miissen wir andere Menschen
werden. Da seht im Evangelium den einzigen Weg, wie er unser Herz so umwandeln kann, dal3 es
ihn lieb hat: durch die Vergebung der Stinden. Wem vergeben ist, der liecbt. Darin, dal} es die
Vergebung der Siinden empfingt, datin kommt die Liebe Gottes in unser todtes Herz.“ (Konrad
Beckhaus, Das Evangelium von der Vergebungen der Stnden, 579). Auch in einer undatierten
Predigt fiir den Reformationstag: ,,Evangelisch werden kann man nur durch eine Reformation, und
zwar durch eine Reformation des innersten Herzens® (Konrad Beckhaus, Suche Jesum und sein

Licht! 530).
368 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 67.
369 Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde, 75.

74



Gemeinden gefunden hat. Unter den Gemeinden des Synodalkreises geht darin Hoxter mit
dem rihmlichsten Beispiele voran. Es giebt sich dort ein lebendiger Sinn fir die
Angelegenheiten der inneren Mission kund, welcher von allen Gemeinden der Didzese
beachtet zu werden verdient.”” Von 1858 bis 1890 wird Beckmann dem Kirchenkreis als
Superintendent vorstehen. Im Jahr 1892 folgt der Driburger Pfarrer Georg Baersch®' im
Amt des Superintendenten nach.’”

In der Mitgliederzahl ist der neugegriindete Kirchenkreis Paderborn der kleinste der
Kirchenprovinz, auch wenn er von seiner Ausdehnung in der Fliche zu den gréBten
gehort.” Zu den ersten organisatorischen MaBnahmen gehért die Einpfarrung der
verstreut wohnenden Evangelischen in die entsprechenden Kirchengemeinden, die noch

. . . . . 7
einige Zeit in Anspruch nehmen wird.””

Die Zahl der Evangelischen im Kirchenkreis wird
von den im Synodalprotokoll fiir das Jahr 1843 ausgewiesenen 6.052 Mitgliedern auf 14.331
im Jahr 1900 steigen (das entspricht einer Steigerung um 138 %).”” In den Jahren von der
Errichtung des Kirchenkreises bis 1900 wurden dann neun neue Kirchengemeinden
gegrindet bzw. selbstindig: Brakel (1844), Lippspringe (1847), Driburg (1854),
Peckelsheim (1856), Marienmiinster-Nieheim (1864), Steinheim (1877), Beverungen (1887),
Scherfede-Westheim  (1887) und  Firstenberg (1893). Zu den  besonderen
Herausforderungen gehéren die Neuerrichtung von Schulen, Pfarrwohnungen und
Kirchen, sowie die Instandhaltung der bestehenden Gebiude, die in vielen Fille nur durch
die Forderung des preullischen Konigs und des Gustav Adolf-Vereins moglich wird, der
sich die Unterstiitzung evangelischer Diasporagemeinden zur Aufgabe gemacht hatte.”

In den Synodalprotokollen klingen die Themen an, die den Kirchenkreis tiber die nichsten
Jahrzehnte beschiftigen werden. Als Diasporakirchenkreis ist Paderborn durch eine andere
christliche Mehrheitskonfession herausgefordert, und so ist die konfessionelle Situation
stets Thema bei den Synodalzusammenkiinften und wird durchweg problematisiert. Die
Intensitit der Auseinandersetzung wird dabei unterschiedlich beschrieben, wobei die
Opferrolle den Evangelischen zugeschrieben wird. Nach der Verhaftung des Kolner

Erzbischofs spitzt sich die konfessionelle Lage auch im ehemaligen Hochstift Paderborn

370 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1850, 2.

3 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 16 (Nr. 197).

372 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1891, 18.

373 Iris Schiferjohann-Bursian, ,,Verzage nicht, du Hauflein klein..., 94.

374 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1849, 7.

375 Vgl. dazu Anhang 9.1. In Warburg betrigt die Steigerung im gleichen Zeitraum 243 %.

376 Vgl. Johann Friedrich Gerhard Goeters, Nationalkirchliche Tendenzen und Landeskirchen, 336.

75



zu, die sich in den Jahren vor dem 1. Vatikanischen Konzil wieder zu entspannen

. 377
scheint.

Das Konzil sorgte dann fir eine neuerliche Verschirfung des konfessionellen
Gegensatzes.” Die Gesetzgebung Bismarcks im Kulturkampf trigt nicht zu einer
Entspannung bei, sodass Superintendent Baertsch im Jahr 1894 feststellt: ,,Dal3 die
konfessionellen Gegensitze durchweg sich steigern und in wachsender Gehissigkeit und
Ausbriichen des Fanatismus sich kundgeben, nicht am wenigsten in der Wiedertaufe der
Uebertretenden und dem Versuch, auch auf Kommunalfriedhofen die Evangelischen in
irgend einen Winkel zu weisen“’”. Sein Vorginger Beckhaus formulierte als Aufgabe fiir
die evangelische Kirche in der Situation der Diaspora: ,,Die Diaspora hat der romischen
Kirche gegentiber die bestimmte Mission, nicht allein der evangelischen Kirche
Anerkennung zu verschaffen und ihre Grinzen zu wahren, sondern vor Allem ihre Lehre
und ihr Wesen den Rémischen bekannt werden zu lassen, und durch das Hervortreten des
gemeinsam Christlichen die Schroffheit des Gegensatzes zu mildern.*® Dass es zu einer
Anerkennung der evangelischen Kirche im katholischen Bistum Paderborn noch ein weiter
Weg ist, zeigt sich gerade an der Frage nach der religiosen Kindererzichung in Mischehen
zwischen einem katholischen und evangelischen Ehepartner. Als weiterer Anstofl der
Verirgerung auf evangelischer Seite wird die Proselytenmacherei genannt, die vor allem
dem Wirken der Jesuiten zugeschrieben wird.”'

Die Beerdigung Evangelischer auf den Friedhéfen des Wohnorts scheint vor dem
sogenannten Kélner Ereignis kein Problem gewesen zu sein.”” Anlass der Verschirfung
der konfessionellen ILage waren also nicht regionale Probleme, sondern die
Auseinandersetzung des Preuflischen Staates mit dem Kolner Bischof. In der Folge heizte

sich die Stimmung so weit auf, dass es in der Kirchengemeinde Driburg von Seiten der

31 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn, 1869, 2: ,Das Verhiltnis zu den einzelnen
rémischen ist im Allgemeinen ein durchaus freundliches; man gewéhnt sich  immer mehr, die
Evangelischen als Christen und als gleichberechtig anzusehen. Dabei hat es aber auch wieder seine
Wabhrheit, was ein Bericht beklagt, dal die Katholiken sich nur so lange freundlich zeigen, als man
ihnen nachgiebt, und dall man sofort als intolerant verschrien werde, wenn man ihnen in Beziehung
auf die Mischehen nicht ganz und gar das Feld rdume.*

378 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1872, 3.

379 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1894, 3.

380 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1867, 3.

381 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1853, 5f : ,Die Ursache dieser Spannung wird

mit Recht dem Wirken der Jesuiten zugeschrieben, welche zwar bei ihrem 6ffentlichen Auftreten die
evangelische Kirche nicht direct angegriffen, indirect aber dieselbe als eine Secte, die ihre Kirchlein
und Kapellen neben dem prachtvollen und unerschiitterlich feststehenden erhabenen Dom der
katholischen Kirche angebaut hitten, tief herabgesetzt haben, seitdem aber in der Stille mit dem
gewohnten Eifer an dem Umstutz der evangelischen Kirche, ihrem Princip gemil, arbeiten.®

382 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 5.

76



katholischen Mehrheitsbevolkerung zu gewaltsamen Ausschreitungen gegen evangelische

 Da man im Jahr 1842 in der Kreissynode davon ausging,

Beerdigungen gekommen ist.
dass sich die Friedhofe in katholischer Trigerschaft befinden, wurde den Gemeinden
empfohlen, iiber die Anlage eigener Friedhéfe nachzudenken.” Ein solcher wurde in
Driburg angelegt. Die Evaluation der Trigerschaft der Friedhofe im Kirchenkreisgebiet
ergab, dass die Friedh6fe kommunal oder katholisch waren.”” Die Klirung durch die
Behorden in der Frage der Zulassung von evangelischen Beerdigungen auch auf
Kommunalfriedhéfen zog sich noch Jahre hin und miundete in die Regelung, dass auf
einem katholischen Friedhof eine evangelische Beerdigung nur verweigert werden kann,
wenn es einen evangelischen Friedhof am Ort gibt. Ansonsten findet die Beerdigung auf
dem Friedhof des Wohnortes statt, auch wenn er katholisch ist.”

Ein weiteres Spannungsfeld hat die Uberweisung von Kirchen an die evangelischen
Gemeinden gebracht, bei denen ein Mitbenutzungsrecht fir katholische Gottesdienste
festgelegt wurde. In Warburg war das Recht katholische Gottesdienste abzuhalten auf das
(Pro-)Gymnasium im ehemaligen Dominikanerkloster tibergegangen und wurde von der
katholischen Gemeinde ausgenutzt.” Ein Rechtsstreit, der bis zum Reichsgericht gefiihrt
wurde, brachte zwar keine Beseitigung des Mitgebrauchs, aber bestimmte Auflagen, die
eingehalten werden mussten, und machte den Weg frei, die Kirche zu renovieren und ihre
Innenausstattung zu verindern, indem auf katholische Elemente verzichtet wurde. In
Brakel und Buren waren die Verhiltnisse nicht besser, sodass sich die Gemeinden
schlieBlich von den Gotteshiusern trennten und neue Kirchen errichten lieBen.™

Uber den gesamten Zeitraum und die drei Superintendenten ziehen sich die Klagen iiber
die sittlichen Probleme in den Gemeinden in Form von Alkoholismus, der
Feiertagsentheiligung und den Folgen sexueller Verfehlungen.” Als besondere pastorale
Herausforderung stellt sich der Eisenbahnbau im Kirchenkreis dar. Unter den mehreren
Tausend Arbeitern aus verschiedenen Regionen des Reiches sind auch Evangelische, deren

Betreuung die Ortsgeistlichen iiberfordern.™

383 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1852, 4.

384 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 6.

385 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1853, 6.

386 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1863, 3.

387 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 7.

388 Vgl. Bernd Zymner, 100 Jahre Auferstehungskirche in Brakel, 29ff.

389 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1844, 19 und 1863, 8.
390 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1851, 6.

77



Auch die theologischen Auseinandersetzungen innerhalb des Protestantismus finden ihren
Niederschlag in den jihrlichen Beratungen der Kreissynode. Dabeti ist zu beobachten, dass
zum Ende des Jahrhunderts die Heftigkeit der MeinungsiuBlerungen zunimmt. Dabei
werden die religionsgeschichtliche Schule, Liberalismus und Protestantenverein als
Bedrohung fir die evangelische Kirche wahrgenommen. Im Gefolge der ersten und
zweiten Phase des Apostolikumstreits wird die Frage nach der Lehrfreiheit der
universitiren Theologie zum Thema.” In allen Provinzen der preuBischen Landeskirche
wurden die AuBerungen Adolf von Harnacks zum Apostolikum skandalisiert und heftig

diskutiert.*

Entsprechende Antrage, die fiir die Generalsynoden 1891 und 1894 formuliert
wurden, konnte die Kirchenleitung freilich verhindern.” Zur Bekenntnisgrundlage war die
Confessio Augustana zu Beginn des 19. Jahrhunderts geworden. ,,Jm BewuBtsein der
Gemeinden fungierte sogar nur das Apostolikum als das eigentliche Glaubensbekenntnis.
Das hing in Preuflen mit dessen verbindlicher Einfiihrung in die Gottesdienstliturgie durch

die Agende von 1817 zusammen. Daraus folgte, dal3 fir die Gemeinden das >Festhalten

am Apostolikum< zum entscheidenden Kriterium in der Auseinandersetzung mit der

modernen Theologie wurde. "

1 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1886, 2; 1888, 3 und 1895, 2f.

392 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Die moderne Theologie und das evangelische Bekenntnis, 2591f.

393 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 92.

394 Frank-Michael Kuhlemann, Die moderne Theologie und das evangelische Bekenntnis, 264. In der

Agende Friedrich Wilhelms III. wurde das Apostolikum verpflichtender Teil des evangelischen
Gottesdiensts, so dass es in der Folge zum eigentlichen Bekenntnis werden konnte (vgl. Alfred
Adam, Bekenntnisstand und Bekenntnisbildung, 199).

78



3.3. Die judischen Gemeinden

Die Geschichte des Judentums in Deutschland im 19. Jahrhundert ist geprigt vom Kampf
um Emanzipation und der Diskussion tiber die Frage nach der Assimilation. Am Ende des
Jahrhunderts wird die Gleichstellung der jiidischen Bevolkerung erreicht sein, die schon am
Beginn des Jahrhunderts im Konigreich Westphalen aufblitzte. Mit den Veranderungen, die
die Aufnahme des ehemaligen Firstbistums Paderborn ins neugeschaffene Koénigreich
Westphalens mit sich brachte, beginnt der Uberblick des 19. Jahrhunderts. Fiir die jiidische
Bevolkerung bedeutete die Riickkehr ins Konigreich PreuBlen als Teil der Provinz
Westfalen 1815 einen deutlichen Rickschritt. Der Kampf um die rechtliche Gleichstellung
wird in Preulen bis zum Jahr 1847 dauern. Das Gesetz von 1847 brachte zwar auf der
personlichen Ebene neue Mdglichkeiten fiir die judische Bevolkerung, aber blieb auf der
institutionellen  Ebene mehr als unbefriedigend. Mit dem Einsetzen der
Hochindustrialisierung im Kaiserreich ab 1871 ist der Hohepunkt jidischen Lebens als
Landjudentum im Paderborner Raum tiberschritten und eine Abwanderung in die Zentren
der Industrie setzt ein.”” Die Landflucht ist so stark, dass Synagogen geschlossen werden
mussen, weil nicht mehr gentiigend Minner vorhanden sind.””

Von einer kontinuierlichen jidischen Bevolkerungsminderheit ldsst sich ab der Mitte des
16. Jahrhunderts sprechen. Verschiedene Stiddte des Firstbistums nahmen fir sich das
Recht in Anspruch, Juden auf zu nehmen (Vergleitung), das der Kaiser mit der
Reichspolizeiordnung von 1548 den Stinden eingeriumt hatte.”” Viele der neuen
Bewohner stammten vermutlich aus Hessen, wo 1539 die Einfithrung einer Judenordnung
fiir groBe Verunsicherung gesorgt hatte.”” Das Motiv fiir die Vergleitung von Juden liegt in
der 6konomischen Bedeutung, die mit der Ansiedlung erwartet wurde und zugleich Stidten
und dem Landadel die Méglichkeit bot, sich als Herrschaften zu profilieren, indem sie die

“ ausiibten. Die Ubernahme des Judenregals durch die

»ura recipiendi iudeos
Paderborner Stinde und Stiadte gehoért in den Kontext der Schwiiche des landeshertlichen

Autoritit im 16. Jahrhundert, in der man sich auch das Recht zur Einfihrung der

395 Vgl. Arno Herzig, Westfilische Juden zwischen Tradition und Moderne, 194.

396 Als Beispiel sei an dieser Stelle die Gemeinde Driburg-Dringenberg genannt, die im Jahr 1900
ihren Gottesdienst einstellen musste (Vgl. Karl Hengst (Hg.), Historisches Handbuch der jidischen
Gemeinschaften in Westfalen und Lippe, 182).

397 Vgl. Martha Evers, Die Geschichte der Juden in der Stadt Warburg in firstbischoflicher Zeit, 12.
398 Vgl. Jérg Deventer, Das Abseits als sicherer Ort?, 53.
39 Friedrich Battenberg, Das Heilige Romische Reich bis 1648, 38.

79



Reformation genommen hatte. In den Jahren 1534/1554 wutrden Schutzbriefe von den
Herren von Biiren ausgegeben und 1559 von der Stadt Warburg."' Wihrend die
reformatorische Lehre wieder zuriick gedringt wurde, hielt der Landesherr an der
Ansiedlung jidischer Bevolkerung fest. Zu Beginn des 17. Jahrhundert gelingt es dann
Ferdinand von Bayern als Landesherr, das Recht der Judenvergleitung wieder allein wahr
zu nehmen."”"

Unter den jiidischen Gemeinden im Hochstift nimmt Warburg eine besondere Rolle ein, da
dort wesentlich mehr Juden wohnten als in der Landeshauptstadt Paderborn und diese
auch wirtschaftlich leistungsfiahiger waren.” Den Sitz eines schon bestehenden
Landesrabbinates bezeugt die Bestallungsurkunde fiir Mathias Hirsch aus Frankfurt/Main
von 1686."” Die Bedeutung Warburgs als geistiges Zentrum des Judentums und groBte
Gemeinde im Hochstift Paderborn zeigt sich auch an der unter dem ILandesrabbiner
Samuel Steeg (1797-1807) errichteten Talmudhochschule.”* Seit 1673 wird der jiidische
Landtag als Selbstverwaltungsorgan bezeugt, der ebenfalls in Warburg tagte.405
Verschiedene Judenordnungen regelten das gemeindliche und organisatorische Leben. Seit
1661 sind die Juden als eine Gemeinschaft anerkannt, an deren Spitze der
»Judenvorginger® steht, der auch fur die Steuereintreibung verantwortlich war.' In der
Amtszeit des Bischofs Clemens August, der die 1719 neu verdffentlichte Judenordnung
1720 bestitigt hatte, stieg die Zahl der jidischen Familien im Furstbistum von 158 auf
212.*7 Die Wahl Clemens Augusts war nur durch die finanzielle Unterstiitzung jidischer
Hoffaktoren méglich geworden; Lebensstil und Hofhaltung erforderten deren weitere
Finanzierung.*® Das Interesse des Bischofs, durch die Abgaben seine Einnahmen und

Unabhingigkeit von der Landstinden zu vergroflern, fand bei diesen und besonders im

400 Vgl. J6rg Deventer, Das westfilische Land- und Kleinstadtjudentum in der Frithen Neuzeit, 51.
401 Vgl. ebd.
402 Das zeigen die Steuerfestlegungen: 1651 zahlten die Paderborner Juden 24 Rt., die Warburger 42 Rt.

und 1678 in Paderborn 1.532 Rt. und in Warburg 13.242 Rt. (vgl. Hermann Hermes, Ausschnitte
aus der Geschichte der Juden in Warburg, 77).

403 Vel. a. a. O., 78. Zunichst verstand man unter einem Landrabbiner, den Geistlichen einer
Landgemeinde, spiter wurde er zu einem Titel fiir den Vorsteher eines Gebietes (vgl. Arno Herzig,
Einfihrung, 18). Auch in Corvey, das 1794 zum Furstbistum wird, amtiert ein Landesrabbiner, ab
1796 in Personalunion mit dem Landesrabbinat des Herzogtum Westfalen (a.a.O., 19). Im 16.
Jahrhundert hatte der zustindige Landesrabbiner noch seinen Sitz in Friedberg (Hessen) (vgl.
Friedrich Battenberg, Das Heilige Romische Reich bis 1648, 39).

404 Vgl. Elfi Pracht, Jidisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen III, 219. Nach Arno Herzig ist
Warburg fiir ganz Westfalen die bedeutendste Gemeinde (Einfihrung, 18).

405 Vel. Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 8.

406 A.a. O, 7.

407 Vgl a.a. O, 2.

408 Vgl. a. a. O., 5. Darunter auch der Geheime Finanzrat Joseph Si3 Oppenheimer aus Wiirttemberg.

80



Domkapitel einen erbitterten Gegner. Der Versuch von Seiten der Stinde neue Geleitbriefe
1795 zu verhindern, misslang und so erneuerte Bischof Franz Egon im Jahr 1800 das
Hauptgeleit."”

In soziologischer Hinsicht handelt es sich bei der judischen Bevolkerung, wie in weiten
Teilen Deutschlands, um ,,Landjuden®, die in lindlichen und kleinstidtischen Kontexten
beheimatet war. Den Charakter als Ackerbiirgerstidte behielten nicht nur die Kleinstadte
iiber weite Teile des 19. Jahrhunderts bei."” Als ein Ergebnis der Vertreibungen in der
frihen Neuzeit fanden sich viele stidtische Juden auf dem Land wieder und so wird die
»Peripherie nun in immer stirkerem Maf3 zum hauptsichlichen Riickzugsraum“‘m. Bei den
Nachfahren der Vertriebenen handelt es sich zwar um Landjuden, jedoch bildete sich ein

Bauernjudentum eben nicht aus und so wird klar, ,,dal3 viele Dorfbewohner die Dorfjuden

3%

als >stadtischer< empfanden als die Bauern.“*'"? Diese Reste dieser Stadtkultur verstirkten

die Differenzerfahrungen der jiidischen Bevolkerung auf dem Land.

3.3.1. Zwischen Reform und Restauration

Das 19. Jahrhundert ist durch die Frage nach der Emanzipation des Judentums bestimmt.
Der Kampf um die rechtliche und gesellschaftliche Anerkennung und Gleichstellung
bestimmte die Lebenswelt dieses Zeitabschnitts, der immer wieder durch Riickschlige
gekennzeichnet ist. Die Hoffnung auf eine mégliche Emanzipation nach dem Einmarsch
preuBischer Truppen 1802 im ehemaligen Hochstift Paderborn erfillte sich nicht, da der
bestehende Rechtsstatus durch die neuen Herren nicht verindert wurde."” Erst mit der
franzosischen Besetzung weiterer Teile Deutschlands und der Griindung des Konigreich

Westphalen idnderte sich die Situation fir die jidische Bevolkerung grundsitzlich. Nach

409 Vel a.a. O, 2.

410 Es bietet sich an der Definition von Monika Richarz zu folgen: ,,Es empfiehlt sich daher eine
flexible Handhabung des Begriffs >Landjuden<, der auch kleine Landstidte mit bis zu etwa 5.000
Einwohnern einschlieBen sollte, sofern es sich um Ackerburgerorte handelt” (Monika Richarz,
Lindliches Judentum als Problem der Forschung, 7).

411 Stefan Rohrbacher, Stadt und Land: Zur ,inneren® Situation der siid- und westdeutschen Juden in
detr Fruhneuzeit, 37. 1802/03 betrug der Anteil der jidischen Bevélkerung in gesamten Hochstift
Paderborn 2,0 %. In den Stidten hatten Peckelsheim mit 12,4 %, Warburg mit 9,8 %, Beverungen
mit 9,0 % und in den Dérfern Herlinghausen mit 30,6 %, Ossendorf mit 11,7 %, Ikenhausen mit 5,5
% die grofiten jidischen Niederlassungen (vgl. Rudolf Muhs, Zwischen Schutzherrschaft und
Gleichberechtigung, 37).

412 Mordechai Breuer, Judische Religion und Kultur in den lindlichen Gemeinden 1600-1800, 69.

413 Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 33.

81



franzosischem Vorbild wurden ihnen die gleichen Rechte verliehen, wie allen anderen
Biirgern des neuen Staates. Der erste Artikel des Dekrets vom 17. Januar 1808, mit dem
Konig Jérome die Juden gleichstellt hat, lautet: ,,Unsere Unterthanen, welche der
Mosaischen Religion zugethan sind, sollen in Unsern Staaten dieselben Rechte und
Freyheiten genieBen, wie Unsere tibrigen Unterthanen.“** Damit war das Kénigreich
Westphalen, ,,was die Emanzipation der Juden betraf, seinerzeit der fortschrittlichste Staat
in  Deutschland.“"® Das napoleonische Frankreich hatte nach 1806 eine
Konsistorialverfassung fir die jidische Religionsgemeinschaft eingefthrt, die mit der
Errichtung des Kénigreichs Westphalen im August 1807 iibernommen wurde."'’
Entsprechend erhielt das am 31. Mirz 1808 errichtete ,,Konsistorium der Israeliten seinen
Sitz in der Hauptstadt Kassel."” Prisident des Konsistorium wurde Israel Jacobson, der als
Kampfer fiur die Emanzipation der Juden galt und der sogleich an eine Reihe von
Reformen ging, zu deren gottesdienstlichen die Einfiigung deutscher Gebete und vor allem
der Predigt gehért.""® Die Reformen, die Jakobson in Bezug auf den Gottesdienst und das
traditionelle Leben einfiihrte, wurden jedoch weitgehend kritisch gesehen. In Seesen
veranlasst Jacobson einen Synagogenneubau, der 1810 eingeweiht werden kann und in

welchem ein moderner Gottesdienst gefeiert wird.*"

Viele dieser Veridnderungen geschahen
aus dem Geist der judischen Aufklirung, die gerade in den westfélischen Landgemeinden
keine Resonanz gefunden hatte. Auch das Verstindnis des Rabbiners wurde durch das
Konsistorium neu definiert, indem dieser in Analogie zu den Geistlichen der christlichen
Konfessionen stirker im pastoralen Bereich gesucht wurde und der Seelsorge eine
herausgehobene Bedeutung zugebilligt wurde. Wie sehr sich die neue Gottesdienstform am
Protestantismus orientierte, zeigt sich an der Einfihrung von deutschsprachigen
Predigten.” Einen weiteren Schwerpunkt seiner Titigkeit legte Jacobson auf die Bildung.

Die judischen Schulen wurde in das staatliche Schulwesen tbernommen und ein

Lehrerseminar in Kassel gegriindet.”’ Die von Jacobson durchgefiihrte Kultusreform

414 zit. nach: a. a. O., 51.

415 Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 14. In der christlichen Bevélkerung
Westfalens kam es auch zur Ablehnung der Gleichstellung (vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte
der Juden in Steinheim, 98f.).

416 Vgl. Caesar Seligmann, Geschichte der jiidischen Reformbewegung, 68f.

417 Vegl. Arno Herzig, Von der Aufklirung zur Emanzipation, 80.

418 Vgl. Caesar Seligmann, Geschichte der jiidischen Reformbewegung, 71.

419 Vgl. Thomas Kollatz, Westfilisches Judentum zwischen Reform und Orthodoxie, 102.
420 Vgl. Friedrich Battenberg, Das europiische Zeitalter der Juden 2, 156.

421 Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 122.

82



wurde nach 1815 im Konigreich Preuflen auf Druck konservativ-orthodoxer Kreise wieder

.. 422
zuriickgenommen.

Auch die Organisation des Judentums wurde verindert, sodass die
judische Bevolkerung des Konigreichs in vier Bezirke eingeteilt wurde, denen jeweils ein
Oberrabbiner vorstand. Warburg wurde zum Sitz eines Oberrabinates mit 22
Gemeinden.”” Im gesamten Konigreich Westphalen lebten zu dieser Zeit ca. 15000
Juden.”* Die wiedererrichtete preuBische Herrschaft in Westfalen als neugewonnener
Provinz war fir die Juden mit einem gewaltigen Riickschritt verbunden, indem weder die
Regelungen und Neuorganisation des bonapartistischen Westfalen mit Konsistorium und
Bezirkseinteilungen weiter gefithrt wurden, noch die alten Strukturen des Furstbistums

425

Paderborn wieder aufgenommen wurden.” Die jeweiligen Gemeinden waren auf den

Status von ,,erlaubten Privatgesellschaften“**’

zuriickgesunken. Das im Konigreich Preuflen
eingefithrte Emanzipationsgesetz wurde nicht auf die neuen Provinzen ausgedehnt.”” Auch
die Kultusreformen wurden revidiert, da Friedrich Wilhelm III. zu viel Nihe des
Judentums zum Protestantismus furchtete, wenn im jidischen Gottesdienst auf Deutsch
gepredigt und die Orgel eingesetzt wiirde. ™

Im Jahre 1815 wird Mendel Steinhardt durch die PreuBlische Verwaltung als Oberrabbiner
fiir den Bereich Paderborn eingesetzt. Steinhardt war im schwabischen Hainsfurth geboren
und hatte bisher im frinkischen Furth gewirkt. Im Jahre 1809 wurde er zum Konsistorialrat
und Rabbiner von Paderborn berufen.*” Das Amt iibte er bis zu seinem Tod im Jahr 1824
aus. Offensichtlich hielt das ostwestfilische Landjudentum uber die franzésische Zeit
hinaus an einer reformfreudigen Gesinnung fest.”” Dieser Umstand ist besonders

erstaunlich, weil ,,die Aufklirung im westfilischen Judentum kaum Spuren hinterlassen®*"

422 Vgl. Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 13: ,,Jakobson scheiterte jedoch mit
seinen Bemuthungen. Zwar hatten fast alle Juden die Gleichstellung mit der christlichen Bevélkerung
begeistert begriiit, zwar waren sie aufrichtig daran interessiert, sich zu assimilieren, lehnten aber
Jakobsons pedantische Reformen ab, die der Tradition der judischen Gemeinden total widersprach.

423 Vel. Arno Herzig, Einfihrung, 20.

424 Monika Lahrkamp, Die franz&sische Zeit, 33.

425 Vgl. Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 124.

426 Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 19.

427 Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 126.

428 Vgl. Arno Herzig, Einfihrung, 21 und Ders. Judentum und Emanzipation in Westfalen: ,,Friedrich

Wilhelm III. wollte trotz der Bekehrungsversuche, die er unterstitzte, eine Anniherung des
judischen Gottesdienstes an den protestantischen verhindern. [...] In Wirklichkeit aber spielte beim
Koénig der Gedanke eine Rolle, den judischen Gottesdienst in seinen alten, zum Teil
unverstindlichen Formen zu belassen, um den Ubertritt zum protestantischen Glauben vor allem
fir die judischen Intellektuellen attraktiver zu machen.*

429 Vgl. Bernhard Brilling, Zur Geschichte des Rabbinats von Paderborn 1, 25.
430 Vgl. Arno Herzig, Einfihrung, 25.
1 Arno Herzig, Von der Aufklirung zur Emanzipation, 80.

83



hatte. Gegen den Widerstand der Gemeinden wurde 1825 der orthodoxe Rabbiner Moses
Friedhelm, der bis dahin als Rabbiner in Bielefeld gewirkt hatte, als Oberrabbiner fiir
Paderborn, Corvey und Rietberg eingefiihrt; er verstarb schon im darauf folgenden Jahr.*”
Die Neuwahl eines Oberrabbiners zog sich zwei Jahre hin, bis schlieBlich 1828 Abraham
Sutro gewihlt wurde.*” Sutro war bei seiner Wahl schon als Rabbiner fiir das Miinsterland
zustindig gewesen und galt als ,.ein typischer Reprisentant der modernen Orthodoxie. "
Er war einer der profilierten Exponenten des traditionellen Judentums in Westfalen, auch
wenn er seine Predigten in deutscher Sprache hielt. Mit seinem Tod im Jahr 1869 ist die
Tradition des Oberrabinats in Westfalen erloschen.*” Die Form des Gottesdienstes, wie er
in Paderborn abgehalten wurde, enthilt mit Chorgesingen und vierw6chentlicher Predigt
in deutscher Sprache weiterhin Elemente des Reformjudentums.™

Im Bezug auf Westfalen spricht Arno Herzig fiir den Zeitabschnitt von 1806 bis 1830 von
einer ersten Umbruchphase, in der es ,,einen ersten Urbanisierungsschub, eine weitgehend
freie Gewerbeordnung und den Versuch, sich der allgemeinen Kultur und der allgemeinen

: 437
Sozialstruktur anzupassen®

gab. In dieser Zeit hatten die beiden Kreise Hoxter und
Warburg den gréBten Anteil von jiidischer Bevélkerung in  Westfalen.”® Die
wirtschaftlichen Entfaltungsmoglichkeiten wurden im Gegensatz zu anderen Gebieten
deutlich durch eine Kabinettsordre vom 20.09.1836 fur die Kreise Biliren, Hoxter,
Paderborn und Warburg eingeschrinkt.”” Die ,adlige Agrarlobby Ostwestfalens“**’ hatte
erreicht, dass Juden nur dann landwirtschaftliche Grundstiicke erwerben konnten, wenn sie

! Damit sollte verhindert werden, dass Land und Héfe von

sie selbst bewirtschafteten.
Uberschuldeten Bauern in jiidische Hinde kamen. Entsprechend konnte der regionale Adel
seinen Landbesitz ohne Konkurrenz erweitern.*” Erst 1847 wurde die Regelung wieder

aufgehoben, die dazu gefihrt hatte, dass sich die judische Bevolkerung dem Geld-,

432 Vegl. Bernhard Brilling, Zur Geschichte des Rabbinats von Paderborn 1, 25.

433 Vgl a. a. O., 37ff.

434 Thomas Kollatz, Westfilisches Judentum zwischen Reform und Orthodoxie, 105.

435 Vgl. Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 128.

436 Vgl a.a. O, 134.

47 Arno Herzig, Von der Aufklirung zur Emanzipation, 82.

438 Vgl. Rudolf Muhs, Zur Geschichte der jidischen Gemeinden und Synagogen, 223. Im Kreis Hoxter
betrigt der judische Anteil im Jahr 1843 3,8 % und im Kreis Warburg 2,6 % (a.a.O., 227).

439 Text bei: Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 92f.

440 Arno Herzig, Landjuden - Stadtjuden, 96.

a4 Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 127.

442 Vel. Arno Herzig, Judische Geschichte in Deutschland, 157. Im Kreis Warburg wurde

Zusammenhang zwischen der hohen Verschuldung der Héfe und der hohen Anzahl jidischer
Bevolkerung konstruiert (vgl. Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 97).

84



Getreide- und Viehhandel zuwandte. Die Frage des Buirgerrechts wurde von Gemeinde zu
Gemeinde unterschiedlich gehandhabt. In Driburg konnten Juden es ab dem Jahr 1818
und in Steinheim ab dem Jahr 1841** erwerben. Synagogen wurden 1824 in Salzkotten,
1828 in Driburg, nach 1830 in Hoxter, 1838 in Borgholz und 1844 in Brakel neuerrichtet.
In Beverungen wird die bestehende Synagoge im Jahr 1819/20 und in Steinheim ein Haus

im Jahr 1829 zur Synagoge umgebaut.

3.3.2. Von der eingeschrinkten zur vollstindigen Gleichstellung

In die Zeit des Rabbiners Sutro fillt die erste grofle Verdnderung im Konigreich Preu3en in
Richtung der vélligen Gleichstellung des Judentums. Mit dem Gesetz iiber die Verhaltnisse
der Juden vom 23. Juli 1847 wurden einheitliche Regelungen geschaffen und nun bekamen
die ,,jiidischen Religionsgemeinschaften den Charakter juristischer Personen.“*” Friedrich
Wilhelm IV. hatte sich im Preuflischen Landtag nicht damit durchsetzen konnen, die
bestehenden Rechte des Judentums zuriick zu nehmen, um die Vorstellung Preullens als
eines ginzlich christlichen Staates verwirklichen zu konnen.”® Zugleich gewihrte das
Gesetz das passive Wahlrecht auf kommunaler Ebene. Dennoch blieb die Méglichkeit, eine
staatliche Karriere zu ergreifen, weiterhin verschlossen. Das Gesetz war in vielfacher
Hinsicht ambivalent fir das Judentum in Preuflen, da es zwar Verbesserungen mit sich
brachte, jedoch nicht zu einer vollstindigen Emanzipation fihrte. In Steinheim zeigte sich
die fortschreitende gesellschaftliche Akzeptanz darin, dass in der Folge des Gesetzes Juden
in den Schiitzenverein aufgenommen und als Stadtverordnete gewihlt wurden.”” Manche
Regelungen jedoch erwiesen sich sogar als problematisch. Dem Gesetz entsprechend
wurde der Gemeindezwang eingefithrt und alle Juden in Synagogalgemeinden
zusammengefasst.*® Weitere {ibergemeindliche Zusammenschliisse waren jedoch nicht
vorgesehen, da die Juden eben nicht innerhalb, sondern neben der Preuflischen Verwaltung
organisiert werden sollten. Im Rahmen dieser Gemeindeneuordnung wurden zwischen

1853 und 1856 die Gemeinden in Albraxen, Amelunxen, Driburg, Winnenberg,

443 Vegl. Elfi Pracht, Judisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 150.

444 Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 143.

445 Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 113.
446 Vel. Arno Herzig, Jidische Geschichte in Deutschland, 158.

had Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 159f.

448 Vgl. Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780-1918, 35.

85



Beverungen, Borgholz, Brakel, Biiren, Firstenau, Haaren, Herstelle, Hoxter, Lichtenau,
Nieheim, Ovenhausen, Paderborn, Peckelsheim, Pémsen, Salzkotten, Steinheim, Vorden

449

und Warburg errichtet.”™ Auch soziale Einrichtungen wurden jetzt aufgebaut, wie das

450 :
Der Aufbau eines

judische Waisenhaus in Paderborn, das im Jahr 1856 gegriindet wurde.
eigenen Schulwesens gestaltete sich teilweise schwierig, da die Gemeinden fir Lehrer und
Gebiude aufkommen mussten. In Steinheim gelang es erst 1870, die Elementarschule von
der jiidischen Privattrigerschaft in eine 6ffentliche stidtische Trigerschaft zu iiberfithren.*'
Im Jahr 1891 wurde der ,,Verband der Synagogengemeinden Westfalens® gegrindet, der im
Jahr 1896 ein konservatives Pendant im ,,Verein zur Wahrung der Interessen des
Judentums in Westfalen® findet.”? Im Jahr 1894 erscheint auch ein vom Rabbiner
Heinemann Volgelstein erarbeitetes neues Gesangbuch fiir die Gemeinden.*”

Der Norddeutsche Bund hat 1869 die Beschrinkungen Juden gegeniiber aufgehoben. Das
wurde im Jahr 1871 auf das gesamte neugegriindete Deutsche Reich iibertragen.”* Damit
war in rechtlicher und gesellschaftlicher Sicht die Emanzipation des Judentums in
Deutschland erreicht. ,,Zur Enttiuschung vieler der 512 000 Juden in den Jahren nach der
Reichsgriindung musste die bittere Erfahrung gereichen, zwar de jure in den politischen
und Biirgerrechten gleichgestellt, de facto jedoch aus zentralen Bereichen des politischen,
wirtschaftlichen und 6ffentlichen Lebens weiterhin ausgeschlossen zu bleiben.“*” In den
40er Jahren des 19. Jahrhunderts hatte es wiederholt Proteste und Ausschreitungen gegen
eine weitere Gleichstellung des Judentums in Westfalen gegeben.”® Uber Krawalle wird in
Paderborn im Jahr 1847*" und im folgenden Jahr aus Steinheim®™ und Peckelsheim®”
berichtet. Wenige Jahre nach der Reichsgrindung gewinnt dann die moderne
antisemitische Bewegung an Stirke, die durch den Historiker Heinrich von Treitschke und
den Berliner Hofprediger und Politiker Adolf Stoecker reprisentiert wird.*” Diese Form

des Antisemitismus unterscheidet sich vom Antisemitismus der Emanzipationszeit darin,

449 Zu den einzelnen Gemeinden vgl. Karl Hengst (Hg.), Historisches Handbuch der judischen
Gemeinden.

450 Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 122.

1 Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 171.

452 Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 116ff.

453 Vgl a.a. O, 118.

454 Vgl. Arno Herzig, Von der Aufklirung zur Emanzipation, 82.

455 Thomas Brechenmacher, Judisches Leben im Kaiserreich, 126.

456 Vegl. Arno Herzig, Von der Aufklirung zur Emanzipation, 81.

457 Vgl. Friedrich Battenberg, Das europiische Zeitalter der Juden 2, 125.

458 Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 158f.

459 Vgl. Elfi Pracht, Judisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 234.

460 Vgl. Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780-1918, 48ff.

86



dass er sich nun im birgerlichen Denken ausbreitet und verankert, sowie politisch in

Erscheinung trite.*!

Auf die Ausbreitung des Antisemitismus hat sich gerade auch der
Finanzcrash von 1873 und die nachfolgende Depression begiinstigend ausgewirkt.*” Wie
weit gerade auch in (bildungs-)birgerlichen Kreisen antisemitische Vorstellungen
anschlussfahig waren, zeigt auch die Rezeption der im Jahre 1899 erschienen ,,Grundlagen

43 Adolf Stoecker vertrat als

des 19. Jahrhunderts® von Houston Stewart Chamberlain.
Reichstagsabgeordneter fiir die Christ-Soziale Partei das Siegerland. ,,Stoecker kommt das
zweifelhafte Verdienst zu, den Antisemitismus als parteipolitisches Programm salonfihig
gemacht zu haben.“** Daneben hat er stark in den kirchlichen Raum hinein gewirkt und
viele junge Menschen nachhaltig geprigt.*” Er stand auf dem Boden des alten christlichen
Antijudaismus, den er modernisierte und mit rassischen Elementen erweiterte.*” Im Gebiet
des ehemaligen Hochstifts Paderborn hat sich besonders Bischof Konrad Martin durch
seine antisemitischen Ausfille auf katholischer Seite hervorgetan.*”” Wie unterschiedlich die
Partizipation judischer Mitbiirger am gesellschaftlichen Leben im ehemaligen Hochstift
Paderborn war, zeigt sich darin, dass noch 1873 in Nieheim die Aufnahme von Juden in

den Schiitzenverein abgelehnt wurde.**”

461 Vgl. Friedrich Battenberg, Das europiische Zeitalter der Juden 2, 175.

462 Vgl. Ulrich Wyrwa, Die Reaktion des deutschen Judentums auf den Antisemitismus, 32 und Hans
Rosenberg, Grosse Depression und Bismarckzeit, 88ff.

463 Vgl. Wolfgang Benz, Was ist Antisemistismus?, 100£f.

464 Gunter Birkmann, Zwischen todlichem Zorn und vereinnahmender Liebe, 126.

465 Vgl. Martin Greschat, Protestantischer Antisemitismus in Wilhelminischer Zeit, 36f. Greschat nennt
ausdricklich als von Stoecker geprigte Theologen: Theophil Wurm, Hans Meiser und Otto Dibelius
(a.2.0., 38ft.).

466 Vgl a.a. O, 44.

467 Vgl. Gunter Birkmann, Zwischen tédlichem Zorn und vereinnahmender Liebe, 125.

468 Vgl. Elfi Pracht, Judisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 207.

87



4. Das Verhiltnis zur romisch-katholischen Kirche

Wihrend am Anfang der Titigkeit von Theodor Holzhausen in Driburg die
konfessionellen Verhiltnisse verhirtet waren, hat sich das Zusammenleben von Katholiken
und Evangelischen im Jahr 1866 deutlich entspannt.*” Im folgenden Jahr fiel der Bericht
auch entsprechend positiv aus: ,,Confessioneller Hader ist nicht vorgekommen.
Confessionelle Spannung ist im Abnehmen, so daf3 auch zuweilen schon Katholiken unsere
Kirche besuchen.“*” In ihrer Untersuchung zu den konfessionellen Spannungen im 19.
und 20. Jahrhundert teilt Christel Kohle-Hezinger der 19. Jahrhundert in verschiedene
Phasen ein. Die ersten drei Abschnitte beschreiben die Zeit vor dem Wirken von Theodor
Holzhausen. Die Jahre von 1803 bis 1817 waren von einer ausgesprochenen Irenik

T Mit dem Reformationsjubildum 1817 stieg das konfessionelle Selbstbewusstsein

gepragt.

erkennbar an.

Konfrontation*” ein, die bis 1848 andauert. Im Zeitabschnitt zwischen 1848 und 1870 lie3

“? Das Kolner Ereignis von 1837 leitete die dritte Phase der ,offenen

sich eine Entpolitisierung der konfessionellen Auseinandersetzung beobachten und auf
Seiten der katholischen wie evangelischen Kirche eine sich verstirkende Verkirchlichung.*"
Dieser Riickgang wirkte sich im Kirchenkreis Paderborn aus, indem die Wirkung des
bischéflichen Wortes und die Reaktionen darauf in den Gemeinden vor Ort gering war und
- wie in Driburg - eine Entspannung sptrbar gewesen ist. Die fiinfte Phase umfasste die
Jahre zwischen 1871 und 1891, in die der Kulturkampf fiel und sich die konfessionellen
Konflikte zuspitzten.'” Von evangelischer Seite trugen die Feiern zu Jubilien, wie dem 400.
Geburtstag Martin Luthers im 1883, nicht gerade zur Entspannung bei, sondern bildeten

476

selbst einen Hohepunkt im interkonfessionellen Streit."” Die Positionen, die sich in dieser

Zeit aufgebaut hatten, prigten den nichsten Abschnitt, der bis 1914 andauerte. In diesem

Y7 Diese beiden Phasen mussten

waren die Fronten zwischen den Konfessionen verhirtet.
also wihrend der Titigkeit Holzhausens in Warburg bestimmend gewesen sein. Die

konfessionelle Prigung des 19. Jahrhunderts resultiert aus verschiedenen Entwicklungen:

409 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (1867).

470 LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868).

471 Vgl. Christel Kéhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch, 94.

472 Vgl a.a. O., 95.

473 Ebd.

A4 Vgl a. a. O, 96.

475 Vgl a. a. O., 96f.

476 Tillmann Bendikowski, GroBer Kampf um kleine Seelen, 107.
4n Vgl. Christel Kéhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch, 97.

88



»Die Entstehung gemischtkonfessioneller Staaten am Ende des Alten Reiches [...]; die
Politisierung  breiter Bevoélkerungsschichten schuf neue politische Kontaktzonen und
Konfliktfelder, wobei wiederum auch neue Konflikte im alten konfessionellen Rahmen
wahrgenommen und ausgetragen wurden; das Vordringen des modernen Staates lief nicht
ohne Konfrontationen in den kirchlich-staatlichen >Mischbereichen< von Ehe, Familie
und Erziehung ab; die neue Mobilitat [...] brachte auch die tber Jahrhunderte stabile
Konfessionskarte in Bewegung*“™.

Mit dem Wechsel nach Warburg im Jahr 1869 kam Holzhausen in eine Gegend, in der das

479 .
“” war. Mit dem

,»Verhiltni} zwischen Evangelischen und Katholiken ein feindliches
Beginn der MaB3nahmen des Kulturkampfes kam es in Warburg zu einer Verschirfung der
konfessionellen Spannungen, die durch den Plan der preullischen Verwaltung, das
katholische Progymnasium in ein parititisches Gymnasium unter der Bedingung der
Beteiligung des evangelisches Pfarrers im Kuratorium zu erweitern, noch verstirkt
wurde.” Nach der Verkiindigung des Dogmas der pipstlichen Unfehlbarkeit im Rahmen
des 1. Vatikanischen Konzils distanzierten sich auch Katholiken in Warburg verstirkt von
ihrer Kirche und besuchten den evangelischen Gottesdienst.” Fiir Holzhausen war das
Dogma schlichtweg Ausdruck fir den ,,Gotzendienst der katholischen Kirche“*,
Wihrend der Auseinandersetzung des Kulturkampfes waren die Fronten ginzlich
verhirtet: ,,Die Bitterkeit unter den Katholiken ist sehr gro3. Die Opposition gegen die
Staatsgesetze wird formlich organisiert. FEin Schlagwort dabei ist auch: >Die
Staatsregierung wolle die Katholiken lutherisch machen.<“**> Auf katholischer Seite wurde
gegen die gesetzlichen MaBlnahmen protestiert und Widerstand geleistet. Der preuf3ische
Staat wurde dabei mit der evangelischen Konfession identifiziert.* Auf der lokalen Ebene
wurde der Kampf in der Beamtenschaft gefithrt: ,,Im Ganzen kann man sagen, dal3 das
Verhiltni3 der Evangelischen zu der katholischen Bevolkerung einen feindlichen Charakter
hat, nur unter den evangelischen und den katholischen Beamten beschrinkt sich der
Verkehr blof3 auf das Ceremonielle, sonst ist eine ziemlich heftige Spannung und gezeigte

Stimmung unter ihnen, die auch wohl den ihren Grund hat, daf3 die evangelischen Beamten

478 Martin Baumeister, Paritit und katholische Inferioritit, 73f.

479 LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

480 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872).

481 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).

482 Ebd.

483 LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874).

484 Wie stark der Beamtenapparat am Ende des 19. Jahrhunderts noch protestantisch dominiert war,

zeigt die Studie von Martin Baumeister, Paritit und katholische Inferioritit, 18ff.

89



meist entschiedene Culturkimpfer sind[.]“**® Der Bericht aus dem nachfolgenden Jahr war
jedoch von nachdenklichen Toénen geprigt, da die Folgen der Gesetzgebung im
Kulturkampf auch die evangelische Kirche trafen und die katholische Seite nicht zu einem
Nachgeben bereit war. Viele der Gemeindeglieder, die zunichst den Kulturkampf begriif3t
hatten, ruckten nicht nur von den Malinahmen Bismarcks, sondern auch von ihrer Kirche
ab.*

Von der Finladung zum 25jihrigen Amtsjubilium des Dechanten und Dombkapitulars
Gerken im Jahr 1882 zeigte sich Holzhausen tiberrascht, zumal noch weitere evangelische
Ehrengiste eingeladen waren: Landrat von Delius und Amtmann Biiter.*” Die katholische
Geistlichkeit in Warburg war in der Akzeptanz der Evangelischen offenbar weiter als die
stidtische Verwaltung. Noch im Jahr 1885 war die Situation in Warburg so, dass eine
Mitwirkung von Evangelischen im Stadtrat und Waisenrat nicht erwiinscht war und
verhindert wurde.” Sechs Jahre spiter hatte sich die Situation zu dndern begonnen und
Holzhausen wurde als evangelischer Pfarrer in die Armen-Commission der Stadt gewihlt.*”’
Auch bei den Beerdigungen auf dem stidtischen Friedhof in Warburg gab es keine
Probleme, da Evangelische und Katholische nebeneinander begraben wurden. Aus dem
Bericht aus dem Jahr 1895 ergibt sich, dass die Evangelischen weithin akzeptiert wurden.
So gibt es ,im geschiftlichen Verkehre kein confessioneller Gegensatz“*’ und die
Renovierung der evangelische Kirche in Warburg wird von katholischer Seite gelobt. Bei
den konfessionsverschiedenen Ehe blieb die Lage freilich weiterhin angespannt, jedoch
waren es weniger die katholischen Geistlichen, die Druck machten, sondern mehr noch die
katholischen Verwandten der Brautleute.

Die Grundung des ,,Evangelischen Bundes zur Wahrung der deutsch-protestantischen
Interessen® im Jahre 1886 um ,,gegen die aggressiven Bestrebungen der katholischen Front

“*! wurde auch von Holzhausen ausdriicklich begriiflt. Die Ziele des Vereins

zu machen
waren ,,den deutschen Protestantismus zu sammeln, das evangelische Bewultsein zu

wecken, die landeskirchlichen Trennungen und lihmenden Parteigegensitze zu

485 LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1870).
486 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).
487 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882).
488 LkA EkvW 4.6/223 (13.10.1885).
489 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).
490 LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895).
1 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).

90



. . 492
uberbriucken*

, um dem sich machtvoll prisentierenden Katholizismus gegeniiber nicht
ins Hintertreffen zu geraten. Im 19. Jahrhundert war der Antikatholizismus eine
Ausdrucksform der burgerlichen Kultur, die sich der Ruckstindigkeit der katholischen
Kirche in jeder Weise iiberlegen wusste. Die AuBerungen Theodor Holzhausens zur
katholischen Kirche waren von einem durchgehenden Antikatholizismus grundiert. Zu den
Vorwiirfen der katholischen Kirche gegeniiber gehorte die Missionierung  von
Evangelischen, die auch als ,,Proselyten-Macherei* bezeichnet wurde. Vielfach waren die
Konversionen auch durch dem Druck innerhalb konfessionsverschiedener Ehen auf den
evangelischen Teil verursacht. In diesen Mischehen wurde dariiber hinaus die
Kindererziechung zum Problem. Ein weiterer Stein des Anstof3es in seiner Amtswirksamkeit
war die Behinderung des evangelischen Gottesdienstes. Das geschah in Scherfede-Rimbeck
in der Form, dass der evangelischen Gemeinde weder ein Raum fiir das Abhalten von
Gottesdiensten noch ein Bauplatz fur eine Kirche von den dort lebenden Katholiken zur
Verfigung gestellt wurde. In Warburg war es das Recht des Gymnasiums, die evangelische
Kirche fir katholische Schulgottesdienste mitbenutzen zu kénnen, das die Gemeinde lange
beschiftigte, und dadurch die Umwandlung der chemaligen Klosterkirche mit ihrer
katholischen Ausstattung in eine Kirche, die den Anforderungen fir eine evangelische
Kirche geniige tite, um Jahrzehnte verzogerte. Das Kapitel wird das Verstindnis der
katholischen Kirche von Theodor Holzhausen anhand der Problematiken des
Antikatholizismus, des Proselyten-Machens, der Mischehen und der Behinderung des

Gottesdienstes nacheinander thematisieren.

492 Willibald Beyschlag, Art. Bund, evangelischer, 549. Vgl. dazu Armin Miller-Dreier, Konfession in
Politik.
91



4.1. Antikatholizismus

Aus protestantischer Sicht bot sich im 19. Jahrhundert die rémisch-katholische Kirche als
negative Projektionsfliche an, um die eigene Identitit zu profilieren. Als Reformbewegung
hatten die Reformatoren des 16. Jahrhunderts die westliche Kirche erneuern wollen und zu
einer weiteren Konfessionalisierung des Christentums beigetragen. So trugen die
reformatorischen Kirchen eine Abgrenzung vom Katholizismus in ihrem Kern mit sich.
Aus diesem Grund wird deutlich, warum der Antikatholizismus fir die Identititsbildung
des Protestantismus wesentlich gewesen war.*” | An Meistererzahlungen tber die
Diskriminierung des Katholizismus, tiber Antiklerikalismus bis hin zum Antikatholizismus
herrscht kein Mangel. Im 19. Jahrhundert verbreiteten sich die konfessionellen und
Kulturkimpfe mit der katholischen Kirche iiber fast ganz FBuropa.“** Der
Antikatholizismus war kein auf die protestantischen Linder begrenztes Phinomen,
sondern war zugleich Haltung einer burgerlichen Kultur. Im Deutschland des 19.
Jahrhunderts war der Protestantismus Teil der burgerlichen Gesellschaft, die ihre
Ablehnung allem Katholischen gegeniiber aus einem Uberlegenheitsgefiihl speiste.”” Die
Vorstellung einer Inferioritit nahrte sich aus dem Bewusstsein, dass der Katholizismus fiir

heillos rickstindig und fortschrittsfeindlich angesehen wurde.””

Fir die gesellschaftlichen
und politischen Diskurse war im Kaiserreich der Antikatholizismus von groBerer
Bedeutung gewesen als der Antisemitismus, der fiir die Geschichte des 20. Jahrhunderts so
verhingnisvoll werden sollte.*”

Im Jahr 1864 hatte der Paderborner Bischof Konrad Martin eine kontroverstheologische
Schrift ver6ffentlicht, die nicht nur in Westfalen hohe Wellen schlug und schlieflich auch
zum Polittkum wurde, da sich der preuBische Kultusminister gendtigt sah, dem Bischof
sein Missfallen iiber die Folgen der Verdffentlichung mitzuteilen.” In die Diskussion um
seine Ausfuhrungen griff Martin nochmals in einem zweiten Band im Jahr 1866 ein. Ein

Stein des Anstofles waren die Aussagen, die Martin als Anhidnger des altkirchlichen

Konzepts eines episkopalen Monarchismus auswiesen: ,,Denn von Gottes und Rechts

493 Vgl. Olaf Blaschke, Antiprotestantismus und Antikatholizismus, 266.

494 A.a. O, 265.

495 Vgl. Martin Baumeister, Paritit und katholische Inferioritit, 89.

496 Vgl a.a. O., 75.

497 Vel. Wolfgang Altgeld, Katholizismus, Protestantismus, Judentum, 4.

498 Vgl. Jochen-Christoph Kaiser, Konfession und Provinz, 282. Vgl. dazu Paul-Werner Scheele,

Konrad Martins bischofliche Worte.
92



wegen bin ich Bischof der Diécese Paderborn, d. h. nicht blo3 der Katholiken dieser
Di6cese, sondern aller Christen, die innerhalb der Grenzen derselben wohnen, welchem
Bekenntnisse sie auch angehéren mégen.“”” Die Forderung fiir alle Christen und
Christinnen innerhalb seines Sprengels zustindig 2zu sein, war schon aus
staatskirchenrechtlicher Perspektive schwierig, da sie dem Summepiskopat des preullischen
Konigs tiber die protestantische Landeskirche widersprach. Martin leitete seinen Anspruch
aus der Taufe in die eine Kirche ab, die mit der rémisch-katholischen identisch sei. Der
erste Teil der Schrift bildete eine Ekklesiologie und der zweite Teil war eine Darstellung der
kirchlichen Lehren. An die konfessionellen Hardliner auf protestantischer Seite wandte
Martin sich gerade nicht, sondern an die, welche Interesse an der Wahrheit hatten. Ziel war

es, ,sie in ihren religiosen Ansichten und Vorstellungen aufzukliren, damit statt des

Zerrbildes, das sie sich bisher von der katholischen Kirche gemacht, deren wahres und
unentstelltes Bild ihnen erscheine, damit sie die Kirche sehen, wie sie wirklich ist, sie
anerkennen und sie lieben.”" Mit dem Bemiithen um Riickkehr der Protestanten in die
Kirche lag Martin auf gleicher Linie mit Papst Pius IX., der im Jahr 1867 feststellte, dass es
eine Vereinigung von romisch-katholischer und evangelischer Kirche ,,nur in der Form der
>Riickkehr< der Protestanten in den SchofB3 der katholischen Kirche geben kénne.“™" Auf
das neuerschienene Buch ging Theodor Holzhausen noch im gleichen Jahr ein: ,,Es ist
nicht gut denkbar, dal der katholische Bischof Martin zu Paderborn mit seinem
bischéflichen Worte an die Protestanten uns hat gewinnen wollen, vielmehr liegt der schon
ausgesprochene Verdacht nahe, dal3 er den katholischen Pastoren seines Sprengels ein
Handbuch hat geben wollen, um Entstellungen und Verdrehungen der evangelischen Lehre

zu verbreiten. Die Folge davon wird sein, daf3 die Intoleranz der katholischen Bevélkerung

gegen die Evangelischen sich steigern wird. Und insofern ist ein solches bischéfliches Wort

499 Konrad Martin, Ein bischofliches Wort 1, 8.
500 A.a. 0O, 2.
501 Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, 105. Superintendent

Beckhaus geht 1867 auf Bischof Martin ein: ,,Zur achtzehnhundertjihrigen Gedichtnif3feier des
Martyriums St. Petri und Pauli, (vielfach mit Fackelziigen, Illuminationen u. dgl. begangenl!!) hat der
Bischof Martin in den Kirchen seiner Diozese einen Hirtenbrief verlesen lassen, welcher sich durch
Geistreichheit und Vermeidung aller Gehissigkeit auszeichnet. Dal im Uebringen Rom darin das
wahre neue Jerusalem genannt, und an Christum oder an der Papstthum glauben als ein und
dasselbe bezeichnet wird, dall Petrus eigentlich der Name des HErrn ist, den er auf seinen
Stellvertreter (nicht Nachfolger) Petrus Gbertragen hat, wird uns nicht wundern; dal3 das Papstthum
der Hort der Gewissensfreiheit, der wahren religiésen Freiheit ist, und von jeher an der Spitze aller
wahrhaft civilisatorischen Unternehmungen stand, dall man ein je besserer Katholik auch ein um so
besserer Patriot ist, sind wir lingst gewohnt geworden zu horen; (Verhandlungen der Kreissynode
Paderborn 1867, 2).

93



zu beklagen und wird uns Veranlassung geben, unsere Wachsamkeit zu verdoppeln.©>”” Das
Buch war aus der Sicht Holzhausens ein Beitrag, die konfessionellen Spannungen zu
vertiefen, da er es als eine kontroverstheologische Handreichung vor allem fir die
katholischen Priester sah. Es konnte sich also gar nicht um den Versuch handeln, die
evangelische Theologie objektiv darzustellen. Auf eine in dieser Weise fur die
Auseinandersetzungen zugeriistete katholische Geistlichkeit galt es entsprechend zu
reagieren. Auf der folgenden Kreissynode lehnte Superintendent Beckhaus freilich eine
Verurteilung der Schrift ab: ,,Mehrere Pastoren und Presbyterien haben gewtinscht, es
mochte von Seiten der kirchlichen Behorden, zunichst unserer Synode wenigstens ein
Bedauern ausgesprochen werden tiber diese offentliche bischofliche Aufregung zu Streit
und Unfrieden. Aber die Schrift ist doch nur als eine literarische Kundgebung anzusehen;
das rechte Feld, auf dem ihr zu begegnen ist, wird darum auch das literarische sein.“” Die
angemessene Antwort von evangelischer Seite auf die Schrift Martins war fur Beckhaus
nicht die Verurteilung, sondern die inhaltliche Auseinandersetzung. Nach diesen
Ausfihrungen im Synodalbericht wurde auf das bischofliche Wort und seine Folgen nicht
mehr eingegangen. Auch Holzhausen kam in seinen Berichten nicht mehr darauf zurtick.
In Driburg hat das bischofliche Wort offensichtlich nicht zu einer Verschirfung in der
konfessionellen Auseinandersetzung gefihrt, sondern die Situation hatte sich vielmehr
beruhigt.

Grundsitzlich wurde die ganze katholische Kirche von Holzhausen negativ bewertet,
»denn die Jesuitenkirche, in welche die katholische Kirche sich verwandelt hat, kennt keine
BuBe und daraus auch keine Versshnung mit der Kirche der Reformation.“™ In der

<505

katholischen Kirche herrschten schlechterdings ,,G6tzendienst und Aberglaube™™”. | Mag
also die romische Kirche sich in einer duBern zur Schau getragenen Herrlichkeit gefallen,
mag sie durch das Schaugeprige ihrer Gottesdienste, ihrer 6ffentlichen Aufzige und
Prozessionen und durch ihre vielgerihmte Einheit unter dem sogenannten sichtbarem
Stellvertreter Christi auf Erden die Menge ihrer Verehrer an sich fesseln, sie verdeckt

dadurch den Einsichtigen ihre innere Armuth nicht. Denn gerade dadurch dal3 sie das helle

Bild des Evangeliums unter den Scheffel stellt und den Herrn Jesum und sein heiliges

502 LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).
503 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 3.
504 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). Papst Leo XIII. unternahm etste Schritte der Wiederanniherung

an die Orthodoxie, jedoch nicht in Richtung des Protestantismus (Vgl. Hubert Kirchner, Das
Papsttum und der deutsche Katholizismus, 53).
505 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).

94



Verdienst verleugnet, beweist sie, dal3 sie die Gnadenschitze des Reiches Gottes nicht
besitzt, daf3 sie sich von dem unsichtbaren Haupt im Himmel, dem Herr und Konig seiner
Kirche losgesagt hat und damit die Keime ihres Zerfalls, die auch schon in unserer Zeit
sichtbar hervortreten, in sich tréigt.“506 Dieses Urteil tiber den Katholizismus war in jeder
Hinsicht vernichtend und sprach der katholischen Kirche ab, noch die Kirche Jesu Christi
zu sein. Sie hatte sich von Jesus Christus als threm Haupt entfernt und die Verkiindigung
des Evangeliums durch prunkvolle Zeremonien und dufleren Glanz ersetzt. Entsprechend
konnte die Verkindung des Dogmas der pipstlichen Unfehlbarkeit im Jahr 1870 nur auf
Unverstindnis stoflen. Es sorgte aber auch in katholischen Kreisen fiir heftige
Diskussionen. Auch wenn auf der lokalen Ebene sich die konfessionellen Streitigkeiten
beruhigten und es zu einer Entspannung im Verhaltnis kam, blieb die grundsitzliche
Ablehnung des Katholizismus bei Holzhausen bestehen. Die Heilig-Rock-Wahlfahrt im
Jahr 1891 lieferte ihm eine weitere Vorlage fir Polemik: ,,Und sehen wir nun auf die
katholische Kirche, welche sich die allein seligmachende Kirche nennt, die unserer Kirche
alle Existenzberechtigung bestreitet und durch tiuschende Wunder ihre Apostolizitit
verkiindigt, was sind das fur Wunder, mit welchen sie sich brustet? Sie weist hin auf die
wunderthitigen Marienbilder und kriftig wirkenden Reliquien, kann sich aber dabei dem
begriindeten Verdacht der Tduschung und des Betrugs nicht entzichen. Gegenwirtig ist es
die Wunderkraft des heiligen Rocks zu Trier, durch dessen Ausstellung der dortige
Erzbischof sich ein besonderes Verdienst um das katholische Volk meint erwerben zu
konnen, welche viele an sich lockt.“™” Mit den Marienerscheinungen meinte Holzhausen
aller Wahrscheinlichkeit nach die Vorkommnisse im saarlindischen Marpingen, das zum
Anlaufpunkt zahlreicher marianischer Wallfahrenden wurde.”” Nachdem im Jahr 1876
Kinder von Marienerscheinungen erzihlt hatten, zog der Ort viele Pilgernde an.”” Im Jahr
1844 wurde die wiederbelebte Wallfahrt zum heiligen Rock nach Trier zu einer

510

machtvollen Demonstration des Katholizismus mit 500.000 Teilnehmenden.”” Zugleich

wurde auch schon die Kritik laut, dass ,,ein Geschift aus dem Aberglauben der einfachen

511

Massen®”" gemacht werde. In die gleiche Kerbe schlug auch die Kritik Holzhausens zur

506 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

507 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).

508 Vel. dazu David Blackbourn, Wenn ihr sie wieder scht, fragt wer sie sei.

509 Vegl. Jérg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 515.

510 Vegl. Christel Kéhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch, 219. Zéckler gibt 1,1 Mio. Teilnehmende an
(Vgl. Otto Zéckler, Art. Rock, der heilige, 61).

51 Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 510.

95



Ausstellung des Gewands im Jahr 1891: ,Doch nicht nur die Kirche, sondern alle die
Anstalten, welche mit ihr in Zusammenhange stehen, machen ein riesiges Geschift. [...] Ja
man muf3 sagen, dal3 die Ausstellung des sogenannten Rocks des Herrn Jesus in unserer
Zeit noch moglich ist und dal3 sich in der ganzen katholischen Kirche und auch auf den
gegenwirtig zu Danzig tagenden Katholikentags keine einzige Stimme gegen solchen
groBartigen Aberglauben und gegen solche gotteslisterliche Abgotterei erhebt, es ist ein
Zeichen, in welch einem Sumpf die katholische Kirche der Gegenwart gerathen ist.”"?
Zugleich ist die Ausstellung und Wallfahrt mit ihren negativen Begleiterscheinungen das
Symptom fiir den Verfallszustand des Katholizismus. Dem entspricht die Einschitzung
von Holzhausen im Jahr 1900: ,,Das Jubeljahr, das nach Anordnung des Papstes in diesem
Jahr mit viel Abgétterei, AblaBkram und duBleren Gepringe in Rom gefeiert wird, scheint
den Fanatismus mancher Katholiken zu steigern, indem sie mit um so grof3erem Eifer
Evangelischen und namentlich die in Mischehe lebenden in ihre Netze zu ziehen

513
suchen.

512 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).
513 LkA EKvW 4.6/224 (28.08.1900).

96



4.2. Proselyten-Macherei

Der Vorwurf der Missionierung von Evangelischen durch Mitglieder der katholischen
Kirche war ein durchgehendes Thema in den Berichten Holzhausens. In der
pastoraltheologischen Literatur bestand Einmdutigkeit darin, der evangelische Pfarrer ,hat
nicht die Aufgabe drauBen Stehende zu suchen und Proselyten zu machen'. Die Aufgabe
des Pfarrers wurde nicht in der Mission nach au3en gesehen, sondern darin, sich um seine
Gemeindeglieder zu kitmmern und diese zu ,,bekehrten lebendigen Christen*" zu machen.
Da es aber immer wieder Menschen gibt, die evangelisch werden wollen, wurde die
seelsorgerliche Begleitung von Konvertiten beschrieben. Wie mit Menschen umzugehen
war, die die evangelische Kirche verlassen wollten, wurde jedoch nicht behandelt. Im
Bereich der konfessionsverschiedenen Ehen wurde von katholischer Seite Druck gemacht,
nicht nur die Kinder im katholischen Glauben zu erziehen, sondern auch den
evangelischen Teil zum Ubertritt zu bewegen. Fiir Holzhausen war das Phinomen der
Konversion zum Katholizismus nur schwer ertriglich und konnte nicht an der
evangelischen Kirche und ihrer Lehre und Praxis liegen.

Der Zuzug von Arbeitern fir den Bau der Fisenbahn in Driburg hat zu verstirkten
Missionsbemtihungen von Seiten katholischer Geistlicher gefiithrt: ,,In Altenbeken pflegt
der katholische Kaplan die fremden Evangelischen in ihrer Wohnung zu besuchen und
ungerufen den Kranken seine Dienste anzubieten.”'® In einem solchen Fall soll ein
Sterbender auf dem Totenbett katholisch geworden und dann von dem katholischen
Pfarrer zu Buke beerdigt worden sein. Da sich die Aussagen der Witwe und der Schwester
des Verstorbenen unterschieden, vermutete Holzhausen, der den Sterbenden selbst besucht
hatte, dass es eigentlich um die katholische Erzichung der Kinder ging, die durch die
Konversion abgesichert werden sollte. In einem anderen Fall hatte der Altenbekener
Kaplan das Kind evangelischer Eltern beerdigt, die er durch die Zusicherung einer
kostenfreien Beerdigung tberredet hatte. Der Grund fur diese Vorkommnisse lag in der
Unkenntnis der Neuzugezogenen: ,,Es ist zu beklagen, dal} die fremden Evangelischen
unsere Diaspora-Verhiltnile so schwer begreifen koénnen, so dal sie nicht den

katholischen Ortspfarrer fir ihren Pfarrer halten, weshalb sie ihm auch Anfangs

514 Alexander Schweizer, Pastoraltheorie, 141 und August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der
Pastoraltheologie, 188.

515 LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878).

516 LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1862).

97



Tauthandlungen iibertragen und Krankenbesuche gestatten.“”’” Den Fall der kostenlosen
Kindsbeerdigung hat Holzhausen gemeldet und so konnte er im folgenden Jahr berichten:
,»In einem Falle, wo der Kaplan zu Altenbeken das verstorbene Kind evangelischer Eltern
beerdigt hat, ist dem selben von seiner Behorde ein Verweis ertheilt worden“’". Von zwei
Ubertritten zum Katholizismus musste Holzhausen in diesem Jahr ebenfalls berichten;
dabei handelte es sich um eine Frau auf dem Sterbebett und einen arbeitslosen Mann.
Beide waren dem Alkoholismus ergeben, sodass die Konversion nicht Anlass zur
Nachprifung gab. Anders in einem Fall einer Frau, die trotz Mischehe zur evangelischen
Kirche gehalten hat: ,,Die alte Frau hielt treu an der evangelischen Kirche fest, obgleich
ihre Kinder ihr hiufige Versuchungen zum Ubertritt bereiteten. Lange Zeit schon krinklich
kam sie doch noch am 13ten Sonntage p[.] Tt[.] vorigen Jahres nach Driburg zur Kirche,
um das heilige Abendmahl zu empfangen. Und schon einige Wochen darauf erfahre ich,
daf3 sie auf dem Sterbebette noch katholisch geworden und dann katholisch beerdigt
worden sei. Es laf3t sich nicht gut glauben, dal3 der Ubertritt wirklich geschehen sei,
indeBen fehlten zur Beschwerdefithrung geniigend Beweise.“”"” So wollte sich in einem
anderen Fall der bei der Sterbebett-Konversion anwesende katholische Arzt dazu nicht
duflern und verhinderte auf diese Weise, dass der Fall zur Anzeige gebracht werden
konnte.” Aber nicht nur auf der rechtlichen Ebene ging Holzhausen den Fillen von
Konversion nach, sondern versuchte auch die Betreffenden wieder fiir den Protestantismus
zurick zu gewinnen, was im ersten berichteten Fall in Warburg der Fall war: ,,Denn ein
katholisch gewordener Tischlergesell zeigt Reue tber seinen Abfall und besuchte wieder
auf meine Ermahnungen hin unsere Kirche. Indel3 vermochte er sich nicht von der
geistlichen Tyrannei seines katholischen Meisters zu emanzipieren, nahm wieder Theil an
Prozessionen, besuchte wieder die katholische Kirche und mufite von mir aufgegeben
werden.“”! In diesem Fall war der katholische Druck stirker, sodass die seelsorgetlichen
Bemithungen nicht wirkten. Auf katholischer Seite wurden verschiedene Versuche

unternommen, zu missionieren: ,,Von der in dieser Woche hier in Warburg stattfindenden

517 Ebd.

518 LkA EKvW 4.6/131 (04.09.1863).

519 LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866).

520 Vel. LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).
521 LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

98



rémischen Mission erwarten die Rémischen mit Zuversicht bedeutende Ubertritte der
Evangelischen zur ihrer Kirche.«*

Ein Brennpunkt der konfessionellen Auseinandersetzung war die Warburger Filialgemeinde
Rimbeck-Scherfede. Ein besonderer Fall war die Konversion eines evangelischen
Midchens, das von threm Stiefvater vergewaltigt und in das Haus ihres katholischen Onkel
gebracht worden war: ,,In Scherfede Rimbeck ist ein junges evangelisches Madchen von
dem evangelischen Manne, den ihre Stiefmutter nach dem Tode ihres Vaters wieder
geheirathet hatte, verfithrt. Nach ihrer Niederkunft wurde sie von Seiten des
vormundschaftlichen Gerichts aus ihrem Vaterhause entfernt und zu ihrem Vormunde,
dem Bruder ihrer lingst verstorbenen katholischen Mutter gebracht. So kam sie selbst sehr
schwer und ohne allen Widerstand ganz unter den Einfluf} fanatischer Katholiken. Zur
Kirche kam sie seitdem nicht mehr, sondern ging seitdem in die katholische Kirche.
Wiederholt habe ich sie in dem Hause ihres Vormunds aufgesucht, einige Male vergeblich,
denn schoéde abgewiesen bis ich endlich von dem Vormunde unter groben Beleidigungen
aus dem Hause gewiesen und der Zutritt zu demselben mir ganzlich verboten wurde. Bald
darauf ist sie katholisch geworden, so dal3 ein Antrag meinerseits dem Midchen einen
anderen Vormund zu geben und dasselbe von dort zu entfernen, an das
Vormundschaftsgericht nicht mehr eingereicht werden konnte.“”” Das noch minderjihrige
Midchen war nicht in der Lage, weder den sexuellen Ubergriffen, wie auch dem
Fanatismus ihres Onkels etwas entgegen zu setzen. Dem evangelischen Pfarrer gelang es
weder direkt FEinfluss auf das Maidchen auszuiben, noch vermittels des
Vormundschaftsgerichts. In der Schilderung der Ereignisse ist allerdings erkennbar, dass
der Umstand der Konversion fiir Holzhausen offensichtlich die gré3ere Problematik als die
Vergewaltigung darstellte.

Die Konversion eines Girtners war offensichtlich aus beruflichen Griinden motiviert:
,Von Ubertritten zur katholischen Kirche wird erzihlt, daB3 ein reisender evangelischer
Girtner von dem katholischen Pastor in Germete in Arbeit genommen, convertirt und
dann bei einer katholischen Adligen als Girtnerbursche soll untergebracht worden sein.****
Im Fall eines Schneiders aus Warburg war es die Aussicht auf eine Erbschaft, die ein

Ehepaar in Mischehe verleitete, ihre Kinder katholisch werden zu lassen. Holzhausen

522 Ebd.
523 LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880).
524 LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882).

99



berichtete aus zwei Gesprichen, die er mit ithm fiithrte: ,,Ich sagte ithm: Sind Sie schon
verheirathet? Antwort: Jal Ich: Thre Frau ist doch evangelisch? Antwort: Nein, sie ist
katholisch. Ich: Aber Thre Kinder werden doch evangelisch? Antwort: Nein, sie sollen
katholisch werden. Ich: Wie kommen Sie dazu, sie katholisch werden zu lassen. Sie sind
doch als Vater fiir ihre Erziehung verantwortlich? Antwort: Das will ich Thnen sagen,
meine Frau hat einen kinderlosen, reichen Verwandten, der meine Kinder zu seinen Etben
einsetzen will, wenn sie katholische werden, darum habe ich auch das Versprechen der
katholischen Kindererziechung gegeben und es ist ja doch einetlei, ob sie evangelisch oder
katholisch werden. [...] Als ich den Mann spater in seiner Krankheit besuchte und derselbe
mich um Unterstiitzung aus Gemeindemitteln bat, weil er mit 1 M[ark] tdglich, den er von
der Stadt Dortmund als Armenunterstiitzung erhalte, mit seiner Familie nicht auskommen
konne, so erinnerte ich ihn an seinen reichen Verwandten und fragte, wie es denn mit der
Erbschaft seiner Kinder stinde? Ach, antwortete er, unser Verwandter ist gestorben und
hat sein Versprechen nicht gehalten. Und als ich ihm nun darauf erwiderte: Nun dann sind
Sie ja ganz frei und kénnen ihre Kinde nun auch evangelisch werden lassen, entgegnete er:
Ach nein, das will ich doch nicht thun, denn ich kann hierin dem Willen meiner Frau nicht
entgegentteten.’’525 Nachdem die Perspektive einer Erbschaft entfiel, war es jedoch dem
Mann nicht méglich, sich seiner Frau gegentuber durchzusetzen. Vielmehr ist es wiederum
eine Unkenntnis tber die verschiedenen Konfessionen, die sich als Indifferentismus bei
dem Schneider zeigte. Es gab aber auch Fille, bei denen die Betreffenden Gliick hatten und
schlieBlich vor dem Konversionsdruck bewahrt werden konnten: ,,In Daseberg hat eine
allein stehende evangelische Wittwe viele Anfechtungen zu bestehen gehabt durch
Verleitungen zum Ubertritt von den katholischen Ortsbewohnern, die ihr alle moglichen
Versprechen machten, wenn sie den Schritt thue. Gegenwirtig hat sich ein evangelischer
Mann aus dem Hessischen gefunden, der sie heiraten will und mit dem sie nichsten
Sonntag getraut wird und da haben dann endlich die Versuchungen aufgehért.* In
diesem Fall haben die mit dem Ubertritt verbundenen Angebote nicht wirken kénnen.

Die Griinde fir eine Konversion waren fir Theodor Holzhausen nicht die selbststindige
Entscheidung fir eine Konfession, sondern erklirten sich aus dem Umstand der
Unkenntnis, des mangelnden sittlichen Fundaments und der Erlangung eines Vorteils. Die

Unkenntnis tiber den eigenen evangelischen Glauben war die Grundlage, sich von der

525 LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).
526 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

100



aufleren Pracht und dem Schein der katholischen Kirchen und der Rituale iiberwiltigen zu
lassen. Der Mangel an Sittlichkeit in Form von Unzucht, Alkoholismus oder Glickspiel
brachte weniger gefestigte Personlichkeiten hervor, die schnell zur Konversion zu verleiten
waren. SchlieBlich sind als dritte Gruppe diejenigen zu nennen, welche sich aus dem
Konfessionswechsel einen Vorteil erhofften, in dem sie flir sich bessere beruflich Chancen
erkennen konnten, oder schlicht mit Geldzuwendungen rechneten. Aullerdem kommen
noch die Falle hinzu, in denen eine echte Konversion gar nicht stattgefunden hat, sondern
im Nachhinein von einem Verstorbenen behauptet wurde. Damit war fir Holzhausen
vollstindig klar, dass niemand aus Uberzeugung zur katholischen Kirche wechselte.”

Eine besondere Problematik lag in der gelegentlichen Praxis, evangelische Konvertiten
nochmals katholisch zu taufen. Davon berichtet Holzhausen nur in einzelnen Fillen. Diese
Praxis war insofern fiir die katholischen Geistlichen heikel, weil die evangelische Taufe als
gultig anerkannt worden war und somit eine Wiedertaufe vorgenommen wurde. Im Jahr
1897 berichtete Holzhausen von dem Ubertritt eines minderjihrigen Midchens aus dem
hessischen Ersen, das im Dienst bei einem Okonomen in Daseberg stand. Nachdem es
dem Vater nicht gelungen war, mit der 17jahrigen zu sprechen, da es der Dienstherr
verhinderte, konnte Holzhausen ein Gesprich erwirken: ,Endlich trat das Midchen in
Begleitung des Dienstherrn und noch eines anderen Mannes in das Zimmer. Und als ich
das Midchen ermahnte, sie solle wohl bedenken, was sie zu thun vorhabe und nicht
voreilig ihr Gelibde brechen, das sie bei ihrer Confirmation abgelegt habe, und ihrem
Herrn und Heiland Jesus Christus nicht den Riicken zukehren, dem sie damals treu zu sein
gelobt habe, auch sollte sie ihren Eltern nicht ungehorsam sein, die doch bei ihrer
Minderjahrigkeit das Bestimmungsrecht tiber sie hitten, wurde mir von ihrem Dienstherrn
erklart, das Madchen sei bereits katholisch getauft und fiithle sich gliicklich ein Glied der
seligmachenden Kirche zu sein. Und als ich das Midchen fragte, ob das wirklich so sei,
antwortete sie: Ja, ich bin katholisch getauft und bin froh ein Glied der wahren Kirche zu
sein.“” Im Anschluss an das Gesprich mit dem Midchen und Dienstherrn intervenierte
Holzhausen beim zustindigen katholischen Pfarrer wegen der erfolgten zweiten Taufe.
,»und als ich ihn fragte, Wie er dazu kime, eine auf den Namen des dreieinigen Gottes
getaufte Christin noch einmal zu taufen, da dies doch mit der Praxis seiner Kirche im

Widerspruch stehe, antwortete er: Ich habe sie nattrlich mit dem Vorbehalt, wenn sie noch

527 Vel. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).
528 LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897).

101



nicht richtig getauft sei, getauft, da ich nicht wissen kann, ob bei ihrer Taufe wirklich die
Worte >Im Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes< gebraucht sind. Ich
gebe ihm dariiber zur Antwort: Dartiber hitte er sich leicht bei seinem nichsten Nachbar,
dem Pfarrer Noll in Hauna Auskunft holen koénnen, auch durch einen Taufschein sich
dartiber GewilBheit verschaffen konnen. Auch misste er doch wissen, dal3 in der
evangelischen Kirche nicht anders getauft wiirde. Dagegen erklirt er: Aus fritheren
Erfahrungen wisse er, als er noch Pastor in einer katholischen Gemeinde mitten unter den
Evangelischen gewesen, daB3 die evangelischen Herrn Pfarrer in dieser Hinsicht sehr
willktirlich verfiihren, und gesetzt auch, es wiirde von ihnen die Taufe wirklich richtig im
Namen des dreieinigen Gottes verwaltet, so vermochten sie doch nicht die Taufe als ein
Sakrament im Namen der katholischen Kirche zu verrichten, und deshalb seien ihre Taufen
ungiiltig. Aus dem Grunde wiirde jetzt iiberall in der katholischen Kirche bei Ubertritten zu
derselben die Taufe unter Vorbehalt vorgenommen. Darauf machte ich ihm noch
Vorhaltung, wie unrecht er doch gehandelt habe, ein Kind von 17 Jahren im Widerspruch
mit seinen Eltern in die katholische Kirche aufzunehmen, es von seinen Eltern
unbarmherzig zu trennen und einen Zwiespalt in ihre Familie zu bringen. Er entschuldigte
sich aber damit, dal3 er darauf keine Ricksicht zu machen habe, wo es sich um das
Seelenheil eines Menschen handle, zumal bei der sittlichen Verkommenheit ihres
evangelischen Vaters, der ein Trunkenbold sei”” In der Argumentationslinie des
katholischen Kollegen konnte Holzhausen nur den Ausdruck einer jesuitischen Gesinnung

erkennen.

29 Ehbd.
102



4.3. Die religiose Kindererziehung und die Mischehen

Die Problematik von konfessionsverschiedenen Ehen durchzog das 19. Jahrhundert und
erzeugte Spannungen im Verhiltnis von katholischer Kirche und preuflischem Staat,
ebenso im Verhiltnis von katholischer und evangelischer Kirche. Stein des Anstof3es war
besonders die Entscheidung, in welcher Konfession die Erziehung der Kinder stattfinden
sollte. Da die katholische Kirche im Rahmen ihres Verstindnisses der Ehe als Sakrament
nur eine katholische EheschlieBlung akzeptieren konnte, wurden evangelische Trauungen
und spiter die Zivilehe abgelehnt. Aus katholischer Sicht stand auch die entsprechende
Taufe und Erziechung der Kinder im katholischen Glauben aufler Frage und dessen

53( :
" Um einer Gefahr

Versprechen wurde als Voraussetzung zur EheschlieBung gefordert.
durch eine schleichende Katholisierung vorzubeugen, wurden im preuflischen Landrecht
Regelungen fir Mischehen getroffen, die die Orientierung der Kinder im Glauben und die
Erziehung an die Konfession des Vaters zuriickband.” Im Streit zwischen Staat und
Kolner Erzbischof Clemens-August von Droste-Vischering wurde die Unvereinbarkeit
beider Postionen deutlich. Der preuflische Staat im Jahr 1837 reagierte auf den Widerstand

£.*> Daher nimmt es nicht

von katholischer Seite mit der Festungshaft fiir den Bischo
Wunder in der Frage nach der Erziechung der Kinder aus Mischehen auf verhirtete Fronten
zu treffen, die zu viel Leid in die Familien beigetragen hat. Thomas Nipperdey sprach in
diesem  Zusammenhang  von  ,Tragédien, wenn eine Liebe an  der
Konfessionsverschiedenheit auflief>. Sowohl die katholische als auch die evangelische
Kirche nutzten die MaBnahmen der Kirchenzucht - wie den Ausschluss von Abendmahl -
zur Disziplinierung bei Verletzungen der eigenen Bestimmungen.

Die Berichte von Holzhausen geben aus der Perspektive eines evangelischen Pfarrers einen
Einblick in die zum Teil prekire Familienkonstellationen.™ ,Im Bezirk Marienmiinster ist
die Ehefrau eines Katholiken tbergetreten, welche schon lange die evangelische Kirche

mied, und allen Erinnerungen des Seelsorgers die Erklirung entgegenstellte, da3 ihr Mann

ithr den Besuch der evangelischen Kirche, ja nur das Sprechen davon, ein fir alle Mal bei

530 Vegl. Tillmann Bendikowski, GroB3er Kampf um kleine Seelen, 88.

531 Vegl. Klaus Fitschen, Der Katholizismus, 143.

532 A.a. O, 145.

533 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1866-1918 1, 529.

534 Ein realistische Bild der Situation der konfessionsverschiedenen Ehe ldsst sich aus Mangel an

autobiographischen Dokumenten kaum rekonstruieren (vgl. Tillmann Bendikowski, GroBer Kampf
um kleine Seelen, 93).

103



Strafe untersagt, ihr die Bibel fortgetragen, und das Gesangbuch vor ihren Augen zerrissen
habe; dabei weigerte sie die Annahme einer neuen Bibel, und erklirte, dal} sie bei threm
Mann und ihren Todchtern nicht eher Ruhe erhalten werde, als bis sie selbst katholisch
geworden sei.“”” Dieser in das Protokoll der Kreissynode eingeflossene Bericht aus dem
Jahr 1859 zeigt, dass Mischehen durchgingig ein Thema der pastoralen Wirksamkeit
Theodor Holzhausens gewesen sind und wie stark die konfessionellen
Auseinandersetzungen das Familienleben bestimmen konnten. Fiir den katholischen Teil in
einer Mischehe bestand zudem noch die Pflicht, auf den evangelischen Teil einzuwirken,
auch den katholischen Glauben anzunehmen.™ Viele Schilderungen in den
Synodalberichten gaben Auskunft tber den Druck, der auf die Evangelischen in den
Mischehen ausgeiibt wurde. Grundsitzlich stellte sich die Lage im Bezug auf die religidse
Kindererziechung in den Mischehen in Driburg so dar: ,,Wenn auch die Kinder aus den
meisten Mischehen romisch werden, so haben doch einige evangelische Viter in
Mischehen angefangen ihre Kinder in die evangelischen Schule zu schicken.“>” Von den
katholischen Priestern wurde vor der EheschlieBung verlangt, das Versprechen zur
katholischen Kindererzichung an Eides statt anzugeben.” Zwar wurde von Holzhausen
gefordert, diese Verfahrensweise zu unterbinden, das hitte jedoch einer entsprechenden
Gesetzesinderung bedurft. So klagte Holzhausen wenige Jahre wiederum tber diesen
Missstand: ,,Unsittlichen Verfithrern pflegt man durch sonst gesetzlich das Handwerk zu
legen, aber die schrecklich unsittliche That, die beim Versprechen der katholischen
Kindererziechung wohl von dem katholischen Geistlichen, der das Versprechen abnimmit,
als auch durch Verfihrten, die sich dazu verleiten lassen, oft mit so traurigen sittlichen
Folgen begangen wird, bleibt ginzlich ungeahndet.” Auch hier wird klar, dass die
Entscheidung das Versprechen zu geben, nur das Resultat einer Notigung sein kann. Auf
den evangelischen Teil des Brautpaares wird ein solcher Druck aufgebaut, dass diese oder
dieser gar nicht anders kann, als seine Einwilligung in die katholische Erziechung zu geben.

Das fithrte zu vielen negativen Folgen, bei denen Evangelische sogar zu Straftaten verleitet
wurden: ,,Ein evangelischer Schifer aus Ossendorf will ein katholisches Midchen

dortselbst heiraten. Er hat auch bereits das Versprechen der katholischen Kindererziehung

535 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1859, 2.

536 Vel. Tillmann Bendikowski, GroB3er Kampf um kleine Seelen, 88.
537 LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

538 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872) und (27.10.1882).

539 LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878).

104



gegeben und meldet sich bei mir das Aufgebot. Durch meine Vorhaltung und durch die
Mittheilung, dal das Aufgebot unter diesen Umstinden nur unter dem von der
Kreissynode festgesetzten Vermerk geschehen konne, kommt der Mann zur Erkenntnil3
seiner Stinde und verspricht sein dem katholischen Pfarrer gegebenes Versprechen wieder
zuriickzunehmen. Der katholische Pfarrer indel verschirft nun auch seiner Seite eine
Forderungen und will das Paar nur unter der Bedingung trauen, daf3 der evangelische
Briutigam sich in dem katholischen Orte Ossendorf ein Haus kaufe. Und wirklich der
Briutigam geht darauf ein. Da er aber kein Geld hat, um ein Haus zu kaufen, so geht er
einen Scheinkauf ein und mit dem Schein des Notars dariiber versehen, wird er von dem
katholischen Pfarrer getraut. Der Notar, der mir die Sache mitgetheilt hat, ist ungewil3, ob
dartber eine Klage beim Staatsanwalt erhoben werden kann und darum habe ich auch tber
diesen Ubergtiff noch keine weitere Beschwerde erhoben.”* In diesem Fall hat der
katholische Geistliche den Brautigam mit seiner Forderung, sich ein Haus zu kaufen, zu
einem Betrug gendtigt. Wiederholt musste Holzhausen von Fillen hiuslicher Gewalt
gegeniiber Evangelischen in Mischehen berichten. So wurde ein Tagelohner ,,seit Jahren
von seiner romischen Frau und von seinen erwachsenen romischen Séhnen gedringt, mit
thnen das romische Bekenntnil anzunehmen, aber er widerstand solchen Versuchungen
und besuchte fleilig unsere Kirche in Warburg. Und als nun alle Versuchungen und alle
Beschimpfungen des Angefochtenen nicht zum Ziele fihrten, wandten seine Bedringer
Gewalt an, denn eines Tages warf sein dltester Sohn, dem sein Vater bereits sein Hiauschen
hatte iibergeben miissen, den alten, 68jdhrigen Mann auf die Erde, seine Frau hilt ihn fest,
und nun richtete der gottlose Sohn seinen Vater so erbiarmlich mit Stockschligen zu, dal3 er
lingere Zeit zu Bette liegen muflte und zur Arbeit unfihig war. Endlich wurde der Vater
aus dem Hause getrieben und mufite sich ein Stiibchen bei anderen Leuten miethen, bis es
gelang, ihm im Johannesstift zu Paderborn ein Asyl zu verschaffen.“”*" Als Holzhausen den
Mann in Paderborn besuchte, war dieser iiber seine Unterbringung dankbar. Wihrend das
St. Petristift in Hoxter die Aufgabe hatte, Jugendliche aus der Diaspora den Schulbesuch zu
ermoglichen, war das St. Johannisstift ,,eine Anstalt alter, verlassener Evagelischer aus der

Diaspora“*, das Plitze fiir 30 Senioren hatte.

540 LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).
S LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).
542 Verhandlungen der Achtzehnten Westfilischen Provinzialsynode, Anhang 67.

105



Die zwolfte Provinzialsynode der Kirchenprovinz Westfalen hatte im Jahr 1868
beschlossen, dass der evangelische Partner in einer Mischehe, wenn er oder sie das

Versprechen der katholischen Kindererziechung gegeben habe, ,,von der Theilnahme an

kirchlichen Wahlrechten, Gemeinde- und Ehrenimtern, resp. von der kirchlichen
Aussegnung der Wochnerinnen, vom Rechte der Taufpathenschaft und von der
Theilnahme am hl. Abendmahl ausgeschlossen® wird. Grundsitzlich wurde die
Durchfihrung von disziplinarischen Ma3nahmen in Bezug auf Mischen von Holzhausen
begrifit: ,,Im vergangenen Jahre sind wieder 7 neue Mischehen im Diasporabezirk unserer
Gemeinde geschlossen, von denen 4 katholisch und 3 evangelisch getraut worden sind. An
den ersteren, die alle das Versprechen der katholischen Kindererziechung gegeben haben,
sind die Bestimmungen der XII|.] Provinzialsynode in Ausfiihrung gekommen und es ist zu
erwarten, wenn davon auch nichts zu bemerken ist, dal3 die getibte Kirchenzucht einen
Eindruck machen und fir die Zukunft eine Verminderung solcher Fille zur Folge haben
wird. Es ist hierbei noch zu bemerken, daf3 die hiesigen Katholiken tber diese
Bestimmungen der XII[.] Provinzialsynode sehr erbittert sind und sich den Anschein
geben, als ob allein die katholische Kirche berechtigt sei, Kirchenzucht an ihren Gliedern
zu tiben.”? Auch die 14. Provinzialsynode im Jahr 1874 befasste sich wiederum mit der
Frage der Kirchenzucht und beschlieft den § 120 der Kirchenordnung zu erginzen:
wInnerhalb der westfilischen Provinzial-Kirche kommen folgende Straf- und Zuchtmittel
zur Anwendung: 1) Mahnung des Presbyterii durch den Geistlichen, 2) Wiederholung der
Mahnung vor versammelten Presbyterio oder vor mindestens 2 hierzu deputirten
Mitgliedern des Presbyterii, 3) die Entziehung des passiven und demnichst 4) Entziehung
des activen Kirchengemeindenwahlrechtes, 5) die AusschlieBung von der Pathenschaft, 6)
die AusschlieBung vom heiligen Abendmahl.“*** Die Kommission zur Kirchenzucht weist
in ihrem Gutachten zu den disziplinarischen Moglichkeiten der Kirche ausdriicklich darauf
hin, dass eine Abkiindigung der in der Kirchenzucht stehenden Gemeindeglieder von der
Kanzel durch das Landrecht untersagt ist.”” Die Versuche, die katholische Trauung zu
verhindern, waren sehr unterschiedlich. Der Kirchenkreis Bochum verschickte Briefe, die

vor den Folgen warnen sollten.” Im Jahr 1883 riet der Evangelische Oberkirchenrat in

543 LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872).

44 Verhandlungen der Vierzehnten Westfilischen Provinzial-Synode, 56.
54 A.a. O, 57.

546 Vegl. Tillmann Bendikowski, GroBer Kampf um kleine Seelen, 100.

106



. . 547
einem Erlass zu seelsorgerlichen Hausbesuchen.

Mit der Einfihrung der Ziviltrauung
wurde die Ubersicht iiber katholisch getraute Mischehen noch schwieriger, da nun die
Informationen iiber die EheschlieBung bei den Standesimtern einzuholen gewesen wiren.
Im Fall der Kirchengemeinde Warburg waren das vier anzufragende Standesimter.”*

Die Regelungen zur Kirchenzucht von Evangelischen in Mischehen fithrten bei den
Betroffenen zu Verirgerung und Irritationen. ,,So ist ein evangelischer Mann in Mischehe
im Arger tiber diese Beschliisse zur katholischen Kirche iibergetreten. Ja es bildete sich
tormlich ein Bund solcher Minner, welche in Folge der Verlesung jener Beschlisse sich
zum Ubertritt gleichsam gegenseitig ermuthigten. [...] Es wurde vielmehr nur von
katholischer Seite das Geriicht verbreitet, da} 6-8 Minner, die sich zum Ubertritt gemeldet,

katholischen Unterricht erhielten.**

In einem Gesprich konnte Holzhausen das
entstandene Missverstindnis, aus der evangelischen Kirche ausgeschlossen zu sein,
bereinigen, sodass die Minner von einer Konversion zur katholischen Kirche wieder
Abstand nahmen.

Die Griinde fiir die Abgabe des Versprechens der katholischen Erziehung der Kinder in

Mischehen sieht Holzhausen im Indifferentismus der Evangelischen, in dem Druck, den

der katholische Partner ausibte und im Einfluss der katholischen Verwandtschaft auf das

550

Paar.™ Gerade beim Tod eines Elternteils konnte die religiose Kindererziechung zum
Konfliktfall werden.”"

47 Vgl a. a. O, 101.

548 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (10.11.1876).

549 LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880).

550 LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878).

51 Vegl. Tillmann Bendikowski, GroB3er Kampf um kleine Seelen, 104.

107



4.4. Die Behinderung des evangelischen Gottesdienstes

Zu Beginn seiner Titigkeit in Warburg berichtete Holzhausen tiber die Schwierigkeiten,
einen Raum fiir das Abhalten von Gottesdiensten fir die Evangelischen in Rimbeck,
Scherfede und Ossendorf zu finden: ,,Der alle 4 Wochen in Scherfede fest gesetzte
Nachmittagsgottesdienst konnte bisher dort nicht gehalten werden, weil der Fanatismus der
dortigen Katholiken es nicht gestatten, ein Lokal dort fir gottesdienstliche Zwecke zu
miethen. Fine Konigliche Regierung ist daselbst, ersucht ein dem Chausseefiskus
gehorendes Stiick Land der evangelischen Gemeine zu Warburg kauflich abzulassen, um
ein Gebidude zu gottesdienstlichen Zwecken darauf zu bauen, mit Hinweis auf den in
Schetfede hervortretenden Fanatismus der Katholiken, der den Erwerb eines Lokales zu
unseren Gottesdiensten bisher zu verhindern gewuBt habe.*™* Als Folge der
Unmoglichkeit, einen Raum anzumieten, plante die Kirchengemeinde selbst ein Gebiude
zu bauen. Uber die Notwendigkeit, eine Filialgemeinde zu griinden, war sich Holzhausen
noch nicht im Klaren, auch wenn ein Zuwachs an evangelischer Bevoélkerung
wahrnehmbar gewesen ist. Die Hoffnungen richteten sich auf die Eisenbahngesellschaft,
um einen geeigneten Gottesdienstraum anzumieten.”” SchlieBlich stellte die Bergisch-
mirkische Eisenbahn im Bahnhofsgebiude ab 1873 einen Raum zur Verfiigung.™
Nachdem der Bahnhof in Scherfede zu einem Zentralbahnhof aufgewertet worden war,
wurden alle Rdume in demselben durch die Bahngesellschaft benétigt, sodass die Suche
nach einem neuen Gottesdienstraum wiederum begann. Auch wenn der finanzielle
Grundstock fiir einen Kirchenbau noch gering war, sollte mit dem Bau in naher Zukunft
begonnen werden. ,,Denn es ist gegliickt, einen recht passenden Bauplatz in der Nihe des
Bahnhofes, an der Chaussee von Rimbeck nach Scherfede zu erwetben. Zwei kleine,
untereinander liegende Girten von 55 Ruthen sind fiir 1310 Mark angekauft und ein dritter
danebenliegender Garten ist vielleicht auch noch zu erwerben. So steht denn in dieser
Beziechung kein Hindernil mehr im Wege mit dem Bau eines Kirchhauses im nichsten Jahr
zu beginnen, indem ein grof3erer Raum fir die Gottesdienste und fiir den wochentlichen
Religionsunterricht der dortigen Kinder sich befinden soll.“”> Vom Jahr 1877 an bis zur

Einweihung des Kirchenhauses wurden die evangelischen Gottesdienste in einem Raum im

552 LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).
553 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872).
554 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873).

555 LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1870).
108



Giiterschuppen des Bahnhofs gefeiert.” Am 16.07.1878 wurde der Grundstein fiir das
Kirchenhaus gelegt,”” das am 03.11.1880 feierlich eingeweiht werden konnte.”” Die
konfessionellen Spannungen waren damit noch lange nicht zu Ende. Im Jahr 1891 wurden
zwOlf evangelischen Bahnbeamten von ihren katholischen Vermietern die Wohnungen
gekiindigt, um die neu gegriindete evangelische Kirchengemeinde zu schwichen.””

Nachdem Theodor Holzhausen im Jahr 1869 die Pfarrstelle in Warburg angetreten hatte,
berichtete er dem Superintendent Konrad Beckhaus tiber die Probleme, die aus dem
Mitbenutzungsrecht der evangelischen Kirche von katholischer Seite fiir die Gemeinde
entstanden. Er fasste fir die Kreissynode die Situation zusammen: ,Die Kirchen in
Warburg und Brakel sind vom Konig Friedrich Wilhelm III. den evang. Gemeinen
geschenkt. Das Geschenk ist aber spiter durch Cabinets-Orders und Verfigungen so
eingeschrinkt, da3 den Evangelischen der freie Gebrauch nur wihrend einiger Stunden
tbrig geblieben ist, wihrend sie auller an Orgel und Glockenseilen die Reparaturen allein
zu tragen haben. Es ist nicht zu verwundern, daf3 unter solchen Umstinden auch sich der
Wunsch geregt hat, ein solches Geschenk gar nicht erhalten zu haben oder den Katholiken
ganz zu Uberlassen. In Warburg sind auf dem Chor nicht blos Beichtstihle aufgestellt,
sondern auf dem Hochalter steht auch ein Tabernakel. Von der Forderung die Beichtstiihle
fortschaffen zu lassen, habe ich allerdings geglaubt abstehen zu sollen, da dieselben schon
gegen 30 Jahre geduldet sein sollen, um so mehr aber gemeint, darauf bestehen zu miussen,
daf3 das Tabernakel weggeschafft werde, damit die evangelische Communion ohne Anstof3
am Hochaltar gefeiert werden kénne. Der rom. Geistliche hat sich nun zwar bereit finden
lassen, die Monstranz nach beendigter Messe fortnehmen zu wollen, das zur Abhaltung des
Gottesdienstes >durchaus nothwendige< Tabernakel lasse sich aber bis zum Anfang des

evang. Gottesdienstes nicht fortbringen, da es kaum von 6-8 Minnern gehoben werden

556 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).
557 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878).
558 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (18.10.1881). Vgl. Max Neuhaus, Die Gemeinde Schetfede-Westheim, 11:

»Am 3. November 1880 zog ecine stattliche Schar von Evangelischen in feietlichem Zuge vom
Giterschuppen, der zuletzt fur die Gottesdienste benutzt worden war, nach dem neuerbauten
Kirchhaus hintiber. Die heiligen Gerite wurden vorangetragen, singend folgte die Gemeinde. [...]In
den Akten der Gemeinde befindet sich noch ein Programm der Einweihungsfeier. Die Herrlichkeit
der singenden Kirche wurde in den Chorilen kund: >Bis hierher hat mich Gott gebracht< - >Ach
bleib mit deiner Gnade< [..] - >O Heiliger Geist kehr bei uns ein< (bei der Aufstellung der
Abendmahlsgerite auf dem Altar) - >Eine feste Burg< [...] - >Gloria sei dir gesungen [...] - >Dir, dir
Jehova will ich singen< und >Nun danket alle Gott<. [...] Die Predigt hielt Pastor Holzhausen tber
2. Chronika 6,40-42”.
559 Vgl. Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim, 12f.

109



konne, und durch einen Flaschenzug fortbewegt werden miisse.”’ Entsprechend berichtete
Holzhausen zur nichsten Kreissynode: ,,Was nun den Beschluf} 3 der vorjihrigen Synode
betrifft, das Presbyterium der evangelischen Gemeinde Warburg solle weiter tiber das
Vorhandensein der Beichtsstithle und des Tabernakels auf dem Hochaltare und Altare
unserer evangelischen Kirche berichten, so will durchaus der Dirigent des hiesigen
katholischen Progymnasiums auf die Entfernung des Tabernakels von unserem Altare
nicht eingehen. Er behauptet, da dem katholischen Progymnasium der Mitgebrauch
unserer Kirche gestattet sei, so sei ihm auch die Aufstellung derjenigen Gegenstinde in
unserer Kirche gestattet, die zu ihren Gottesdiensten nothwendig wiren und unmdglich
konne die Konigliche Cabinets Ordre, welche ihnen den Mitgebrauch unserer Kirche
gestatte, die Entfernung, sowohl der Beichtstithle, als auch des Tabernakels wollen, die
ihnen den Mitgebrauch unserer Kirche unméglich mache. ™" An katholischen
Ausstattungsgegenstinden, die den Anstofl der Evangelischen erregten, wurden genannt:
Beichtstiihle, Tabernakel, die Bischofsfiguren des Hochaltars, das Hochaltarbild der
Himmelfahrt Mariens und zwei Seitenaltire.”” Die Kirchengemeinde dringte nun auf
Klirung der rechtlichen Verhiltnisse. Im Jahr 1872 wird der Warburger Rechtsanwalt
Niemeyer von der evangelischen Gemeinde beauftragt, ein Gutachten beziiglich des
katholischen Mitbenutzungsrechts der Kirche zu erstellen.” Ein bei Justizrat Schulz in
Paderborn in Auftrag gegebenes weiteres Gutachten lag 1877 noch nicht vor.”® Der
Versuch mit der Erweiterung des Progymnasium zum Gymnasium im Jahr 1874 die
Nutzung durch die Schule fiir katholische Gottesdienste einzuschrinken, gelang nicht.””
Die Er6ffnung des parititischen Gymnasiums erfolgte dann am 17.06.1874, in dessen
Statut war die Nutzung der evangelischen Kirche fiir den katholischen Schulgottesdienst
enthalten. Im Jahr 1883 beginnt im Dezember der Prozess. Im Jahr 1885 berichtete
Holzhausen dann tber den Ausgang des Gerichtsverfahrens: ,,Der Proze3 unserer
Gemeinde Warburg gegen das hiesige Gymnasium wegen Mitgebrauchs unserer Kirche hat
ein fir unsere Gemeinde ungunstiges Ende erreicht. Am 11ten Juli hat das Reichsgericht zu

Leipzig die Revision des Erkenntnisses zweiter Instanz verrufen. Es bleibt also bei dem

560 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1869, 4.

561 LkA EKvW 4.6/223 (1870).

562 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871) und (18.06.1874). S. dazu auch die Abbildungen im Anhang 9.8.

503 LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872).

564 LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). Es ist am 26.08.1878 ausgefertigt und befindet sich im Atchiv der
Kirchengemeinde Warburg Nr. 34.

565 LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874).

566 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).
110



Erkenntnisse des Oberlandesgerichts zu Hamm vom 29ten November pr., nach welchem
Folgendes fiir Recht erkannt ist: >1) Das Gymnasium wird verutheilt, das Alleineigenthum
der evangelischen Gemeinde an der fritheren Dominikanerkirche anzuerkennen, 2) Der
Mitgebrauch der evangelischen Kirche von Seiten des Gymnasiums ist ein presarium; 3)
Doch ist die evangelische Gemeinde nicht berechtigt dies presarium eigenmachtig
aufzuheben, sondern nur der Konig, an den sich die evangelische Gemeinde zu wenden
hat; 4) Das frithere konigliche katholische Progymnasium und das jetztige stidtische
parititische Gymnasium sind identisch und das letztere Rechtsnachfolger des ersteren; 5)
da die evangelische Gemeinde keinen Grund zur Klage gehabt hat, so ist sie in die Kosten
des Prozesses zu verurtheilen.<*“*"" Das Urteil gibt den weiteren Weg des Verfahrens vor,
da nur der Konig in der Lage sei, das Nutzungsrecht wieder aufzuheben.”” Sollte sich der
preullische Konig nicht zu einer Abschaffung des Mitbenutzungsrechts bewegen lassen, so

56

wiirde die evangelische Gemeinde den Bau einer eigenen Kirche ins Auge fassen.” Seinen
Ursprung hat das Recht, die Kirche vom Gymnasium fir katholische Schulgottesdienste
nutzen zu koénnen in Akt des Ubergangs der Dominikanerkirche an die evangelische
Kirchengemeinde im Jahr 1826. Es wurde den noch vorhandenen Geistlichen des
aufgelosten Klosters gestattet, die Kirche zum Gottesdienst zu nutzen. Dieses Recht ging
dann auf das im Kloster eingerichtete Progymnasium iber. Fir die evangelische
Kirchengemeinde war gerade die Teilnahme von Warburger Katholiken an den
Schulgottesdienst ein Politikum, da sie darin einen Angriff auf ihr Eigentumsrecht an der
Kirche witterten.”” Infolge der Immediatseingabe der evangelischen Kirchengemeinde, um
das Recht zur Mitbenutzung aufzuheben bzw. frei tber die Kirche verfiigen zu kénnen,
wurden der Oberprisident der Provinz Westfalen zum Bericht aufgefordert.”” Als
Ergebnis regelte eine Kabinetts-Ordre vom 18.01.1888 die Verhiltnisse. Gemidl3 der
Vorgaben wurde streng darauf geachtet, dass die katholischen Schulgottesdienste nicht
mehr von anderen Katholiken besucht wurden.””

Eine weitere Moglichkeit, den evangelischen Gottesdienst in Warburg zu stéren, bestand
im Liuten der Glocken der Altstider Kirche: ,,Schon immer wurden unsere Gottesdienste

in Warburg in der Prozessionszeit vom Lauten der Glocken in der altstddtischen Kirche

567 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

568 Eine Kopie der Eingabe befindet sich im Archiv der Kirchengemeinde Warburg Nr. 38.
569 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

570 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.18806).

571 Vel. Ebd.

572 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).
111



gestort. In diesem Jahre aber ist die Zahl der Prozessionssonntage viel zahlreicher und also
auch die Storung viel hiufiger geworden. In der Regel, wenn in unserer Kirche die Predigt
beginnt, fingt an solchen Sonntagen auch das Lduten in der Altstadt an und da der Thurm
mit den Glocken in der Altstadt in gleicher Hohe mit dem Schiffe unserer Kirche liegt, so
ist die Stérung in unserer Kirche so stark, daf} auch bei der grofiten Anstrengung des
Pridikanten die Predigt von den meisten Zuhorern nicht verstanden wird. Noch
unangenehmer ist es fir den Pridikanten und fiir die Zuhorer, wenn in Pausen geldutet
wird und die Stérung kaum beendigt, immer wieder von Neuem beginnt. Von Andacht in
unserer Kirche kann dann kaum die Rede sein. Auf diese Weise ist wihrend dieses
Sommers wohl 11-12 Male der Gottesdienst gestért. Freundliche Vorstellung bei dem
Pfarrer der Altstadt hat keinen Erfolg gehabt. Derselbe hat auf unsere Bitten das Liuten zu
mifligen oder einzustellen nur die Antwort: >Es sei keine Prozession ohne Geldut der
Glocken moglich.< Gar arg wird der Schwindel, wenn zu dem Liuten auch mit
Bollerschiissen geschossen wird, was wihrend dieses Sommers auch an einigen Sonntagen
geschehen ist. Als Ursache, warum in diesem Jahr hiufigere Prozessionen in der Altstadt
vorgekommen sind, gab der hiesige Birgermeister an, er habe es den umliegenden
katholischen Gemeinden ohne Geistlichen, die sich zur altstidtischen katholischen
Gemeinde jetzt halten, erlaubt, ihre gebriuchlichen Prozessionen in der altstidtischen
Kirche zu halten.**”

Mit der Klage tber die Zunahme der Prozessionen und Storung des evangelischen
Gottesdienstes musste sich auch die 14. Provinzialsynode im Jahr 1874 befassen.
Hauptsichlich wurde dieses Problem von den Kreissynoden Dortmund und Paderborn
vorgetragen, das von der staatlichen Verwaltung sehr ernst genommen wurde. So wurden
die Polizeibeh6rden sowohl durch den Innenminister als auch den Minister der geistlichen
Angelegenheit angewiesen, ,,Uebelstinden der belegten Art mit allen in den Gesetzen
gewihrten Mitteln vorzubeugen.”™ Um die 6ffentliche Ordnung zu schiitzen, war es der
Polizei moglich bei den Prozessionen einzugreifen. Die als Vereinsgesetz bezeichnete
Verordnung aus dem Jahr 1850 lieferte dafiir die Rechtsgrundlage in PreuBen.”” Die

Regelungen wurden im Jahr 1874 erweitert und auf Seiten der Behorden strenger als frither

573 LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876).
574 Verhandlungen der Vierzehnten Westfilischen Provinzialsynode, 18.
575 Vgl. Lena Krull, Prozessionen in Preu3en, 47f.

112



umgesetzt.””® Die Stérungen in Warburg geschahen zwei Jahre nach der Provinzialsynode

und der Verschirfung des Umgangs mit Prozessionen, sodass sich hieraus erklirt, warum
in Warburg eingelenkt wurde und im nichsten Bericht von einem deutlichen Riickgang von
Storungen des Gottesdienstes durch das Glockenlduten die Rede war.”” | Die Stérungen
unserer Gottesdienste durch das anhaltende Liuten bei Prozessionen in der Altstadt,
wortiber wir im vorigen Jahr Klage fithren multen, kommen in diesem Jahre weniger vor.
Das Lauten ist nicht so anhaltend und deshalb weniger stérend, so dall wir wenigstens bis
jetzt keinen Grund zur Klage haben. Auch scheinen die Prozessionen sich auf das frihere
Maal3 zu beschrinken.“”® Mogliche Klagen hitten ein Einschreiten der staatlichen Organe

zu Folge haben kénnen, sodass diese zurtickgingen.

576 Vgl a.a. O, 59.

577 In Miunster kulminierten die Auseinandersetzungen um die Grofle Prozession auch im Jahr 1876
(Vgl. a. a. O, 164).
578 LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).

113



4.5. Zusammenfassung

Der Kirchenbegriffs Martin Luthers, der von der Unterscheidung zwischen der
verborgenen und der sichtbaren Kirche ausging, rechnete damit, dass auch im
Katholizismus als einer Form der sichtbaren Kirche die verborgenen Kirche prisent sein
konnte.”” Die Kirche war die Gemeinschaft der Glaubenden, in der das Wort Gottes rein
gehort wurde. Das Urteil Theodor Holzhausens tiber die romisch-katholische Kirche seiner
Zeit klingt dagegen radikaler, da ihr das Kirche-Sein im Sinne des Christentums
abgesprochen wird. Sie war alles das, was der Protestantismus als wahre Kirche nicht ist.
Die Liturgie, Prozessionen und Wallfahrten zeugten vom verdufB3erlichten Charakter des
Katholizismus, dem es mehr um den Schein als das Sein ging. Prachtentfaltung konnte
wichtiger erscheinen als die Verkiindigung des Evangeliums. Dazu gesellte sich der
Anspruch, die alleinseligmachende Kirche zu sein und alle anderen Formen von Kirchen
abzulehnen. Symbol fiir diesen Machtanspruch war die Person des Papstes, der absolut und
zentralistisch die Kirche beherrschte und dem die Gldubigen in ultramontaner
Untertinigkeit verbunden waren. Dabei galten Holzhausen die Jesuiten als die wichtigsten
Handlanger einer Kirche, die keine Gemeinschaften auf3erhalb ihrer duldete.

Das Verstindnis des Katholizismus von Holzhausen war so von einer antikatholischen
Haltung getragen, dass die Diskussionen und Auseinandersetzungen innerhalb der
katholischen Kirche gar nicht den Blick kommen konnten. Hinter allem, was von
katholischer Seite gemacht wurde, witterte er gleich eine gegen die Protestanten gerichtete
Absicht, die das Ziel der Vernichtung des Protestantismus stets verfolgte. Vor Ort war das
Miteinander davon geprigt, dass sich keine der beiden Seiten der anderen etwas schenkte.
Wenn man von Seiten des Progymnasiums auf der Notwendigkeit bestand, dass die
katholischen Ausstattungsgegenstinde fiir den katholischen Kultus unabdingbar wiren und
so der evangelischen Kirche weiterhin ein katholisches Geprige erhalten wollte, so konnte
es durchaus passieren, dass solche Gegenstinde einfach aus der Kirche verschwanden,
wodurch man sich auf katholischer Seite provoziert fithlte. Nationale Themen und
Konflikte waren dann auch im Ostlichen Teil des Kirchenkreises Paderborn zu spiiren,
indem Prozessionen der Kirchenkampfzeit zu antiprotestantischen Demonstrationen

werden konnten.

579 Vgl. Dorothea Wendebourg, Kirche, 405f.
114



Letztendlich resultierte der Antikatholizismus aus einer Angst vor der romisch-
katholischen Kirche, die aus heutiger Perspektive als irrational gesehen werden kann. Die
konfessionelle Situation im 19. Jahrhundert war nicht mehr von der Gefahr eines
Religionskrieges bestimmt, wie Deutschland sie im 16. und 17. Jahrhundert gesehen hatte.
Deshalb befand sich Deutschland im 19. Jahrhundert eben in keinem zweiten
Konfessionellen Zeitalter, wo ein Entscheidungskampf zwischen den Konfessionen
ausgefochten worden wire.”® Holzhausen war in einer evangelischen Gegend, dem
Stidharz, aufgewachsen und koénnte in Halle mit antikatholischen Haltungen in Kontakt
gekommen sein. Jedenfalls war der Antikatholizismus Teil des btirgerlichen Denkens, das

sich der katholischen Kirche als riickstindiger Institution tiberlegen wusste.

580 Vgl. dazu Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert.
115



5. Das Verhiltnis zu anderen Religionsgemeinschaften

Nachdem sich das vorangehende Kapitel das Verhiltnis zur Mehrheitskonfession zum
Thema gemacht hat, richtet sich der Blick nun auch auf andere Religionsgemeinschaften,
die ebenfalls in der Minderheit im Gebiet des ehemaligen Hochstifts Paderborn sind. Mit
der Schwichung der landesherrlichen Gewalt des Paderborner Bischofs erhielten Ende des
16. Jahrhundert Juden wieder die Méglichkeit eines dauerhaften Aufenthalts durch die nach
Autonomie strebenden Stidte. Wihrend der Protestantismus im Rahmen der
gegenreformatorischen Mallnahmen zu Beginn des 17. Jahrhunderts verschwand, konnte
die judische Bevolkerung bleiben und sich in den folgenden Jahrhunderten besonders im
Ostlichen Teil des Hochstifts weiter entwickeln. So waren in den Gemeinden, in welchen
Holzhausen titig war, stets bedeutende jidische Minderheiten vertreten. Sowohl von
rémisch-katholischer Seite wie aber von protestantischer Seite gab es Druck auf die
judische Bevolkerung. Bischof Konrad Martin und Adolf Stocker sind hier die
prominenten Gestalten, die im ostwestfilischen Raum ihre Spuren hinterlassen haben.
Zugleich erlebt das 19. Jahrhundert eine religiose Pluralisierung, indem neue
Gemeinschaften entstanden und schlieflich auch vom Staat akzeptiert wurden. Fromme
Zusammenschlisse entstanden innerhalb und auBlerhalb des landeskirchlichen
Christentums in  Preuflen. Die Erweckung trug zur Bildung einer neuen
Frommigkeitskultur bei, die ihren Ausdruck in eigenen Gemeinden fand. Es sind dabei vor
allem Baptisten und Methodisten, die im Kirchenkreis aktiv waren. Auch die
neuapostolische Gemeinschaft fand Erwihnung.

In diesem Kapitel wird zunichst in den Blick genommen, wie sich Theodor Holzhausen
zum Judentum verhielt, mit dem man die Minderheiten-/Diaspora-Situation teilte. Hier
stellt sich die Frage, ob in seinem Wirken bzw. im Kirchenkreis Paderborn Antijudaismen
erkennbar sind und der Weg in den Antisemitismus beschritten wurde. Auf die Bildung
von Gemeinschaften jenseits der reformatorischen Landeskirchen hat Luther sehr heftig
reagiert. Im 19. Jahrhundert hatte sich die religiose Landschaft weitgehend verdndert. Die
Individualisierung auch des eigenen Glaubens und der Frommigkeit hat neue
gemeinschaftliche Formen hervorgebracht, auf die die Vertreter der Landeskirche reagieren
mussten. Deshalb soll ethoben werden, welche Gemeinschaften bei Holzhausen in den

Blick kommen und wie er mit diesen umgegangen ist.

116



5.1. Judentum

In den Protokollen der Kreissynode Paderborn zeigt sich, dass das Judentum ein
marginales Thema ist, aber doch signifikanter Weise in Erscheinung tritt. Dabei sind es drei
Zusammenhinge, die das Verhiltnis zum Judentum deutlich werden lassen: a) die
Verwechslungsgefahr der protestantischen und judischen geistlichen Amtstracht, b) der
Konfessionswechsel zwischen beiden Religionsgemeinschaften und c) die Mischehen
zwischen Menschen judischen und evangelischen Glaubens.

Im Jahr 1858 wird im Protokoll der Kreissynode vermerkt: ,Es ist mehrfach
vorgekommen, dal3 Judenlehrer, sogar auf Offentlicher Strale, sich die Amtstracht
evangelischer Geistlicher angemalt haben.“>® Darauf hat sich die Kreissynode iiber diesen
Umstand beschwert und zur Antwort bekommen: ,,Unsere Beschwerde wegen Amtstracht
der Judenlehrer ist erledigt; unterm 6. Novbr. pr. hat Koénigl. Regierung dem Konigl.
Consistorio mitgetheilt, alle Landrithe seien angewiesen, darauf zu achten, dal3 sich die
Tracht der judischen Cultus-Beamten sowohl im Schnitt der Récke, als in der Form der
Kopfbedeckung von der der evangelischen Geistlichen augenfillig unterscheide,
namentlich sich auch durch einen Gurtel und das Fortfallen des weillen Piffchen
auszeichne.*”* Die kirchliche und staatliche Administration sicht die Notwendigkeit, dass
sich die jidische und evangelische Amtstracht unterscheidet und nicht Grund zur
Verwechslung gibt. Im Jahr 1860 ereignet sich in diesem Zusammenhang der nichste
Vortall: ,,Bei der Einweihung der Synagoge zu Biiren hat nicht nur der Lehrer ein Pastoren-
Barett getragen - was thm vom Landrathsamt verwiesen ist, sondern der fungierende Rabbi
ist in voller Amtstracht eines evangelischen Geistlichen, nur durch ein kleines weil3es Tuch
um die Schulter unterschieden, aufgetreten. Méchte unsere Amtstracht doch endlich
nachdriicklich vor solcher Verhéhnung vor dem katholischen Volke geschiitzt werden!* ™
Im folgenden Jahr wiederholt sich die Klage anlisslich der Grundsteinlegung des jiidischen
Waisenhauses in Paderborn: ,,Bei der Grundsteinlegung des judischen Waisenhauses in
Paderborn im Mai c. hat nach dem Bericht des Presbyteriums wiederum der Obet-

Rabbiner aus Koln in Talar mit Biffchen und Baret fungiert, so daf3 er von einem evangel.

581 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1858, 2.
582 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1859, 3.
583 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1860, 3. Die Einweihung des Neubaus der Synagoge

erfolgt am 03.08.1860. Sie wurde, nachdem sie schon geschindet war, in der Nacht vom 10. auf den
11.11.1938 niedergebrannt (vgl. Elfi Pracht, Judisches Kulturerbe 3, 457f).

117



Geistlichen nicht zu unterscheiden gewesen ist. Wenn wir uns wirklich gefallen lassen
mussen, immer wieder unser Amtstracht vor dem katholischen Volke von Juden
preisgegeben zu sehn, so mochte man fast wiinschen, dal3 sie unsererseits gedndert
werde.“”™ Interessanterweise wird nicht die jiidische Amtstracht als solche kritisiert,
sondern ihre Auflenwirkung im Bezug auf die katholische Bevoélkerung. Beide
Amtstrachten wurden durch den preullischen Koénig Friedrich Wilhelm III. durch die
Kabinettsordre vom 01. Januar 1811 festgelegt.”® Eine Konsistorialverfiigung aus dem Jahr
1817 regelte weitere FEinzelheiten. Die Formulierungen ,,Verhéhnung® und ,.gefallen
lassen geben die Bewertung des Vorgangs eindeutig zu erkennen. Fur die Kreissynode ist
die AnmaBung, die in der Ahnlichkeit der Trachten, die zu Verwechslungen fiithrt und auch
von judischer Seite provoziert wird, klar erkennbar. Das protestantische Profil ist hier
bedroht, da die Gefahr besteht, mit dem Judentum assoziiert zu werden. Auch wenn es in
den Synodalprotokollen keine explizite antijidische Positionierung gibt, ist die
Verwechslung mit dem Judentum kein erstrebenswerter Vorgang. Aus protestantischer
Sicht ist die Notwendigkeit um die Amtstracht zu kimpfen, wichtig, da mit dem schwarzen
Talar, Beffchen™ und Barett der Unterschied zur liturgischen Kleidung der rémisch-
katholischen Kirche schon duflerlich augenfillig wird. Die Amtstracht wird somit zum
wichtigen Identititsmarker.

Ein Konfessionswechsel vom oder zum Judentum ist auf evangelischer Seite wihrend der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts die absolute Ausnahme. Ubertritte von Protestanten
zum Judentum gibt es keine und Eintritte aus dem Judentum sind im Jahr 1877 ein Fall

und im Jahr 1894 zwei Fille.” In den Kreissynodalprotokollen wird lediglich folgender

584 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1861, 3f. Das Jidische Waisenhaus wurde 1856 von
Fanny Nathan gegriindet. ,,Die Grundsteinlegung fiir den Neubau des Waisenhauses konnte 1861 in
Anwesenheit der Oberrabbiner aus Krefeld, Trier, des Oberrabbiners Sutro aus Miinster und des
Kolner Rabbiners Dr. Schwarz, von Honoratioren der Stadt und Deputierten der jidischen
Gemeinden beider Provinzen gefeiert werden® (Elfi Pracht, Das judische Kulturerbe 3, 468). Im
Zweiten Weltkrieg wurde das Gebdude zerstort. Zur Geschichte des Waisenhauses: Margit
Naarmann, Christliches Kloster und Jidisches Waisenhaus.

585 In der Literatur finden sich folgende Zeitangaben fiir die Kabinettsorder: 01.01. (vgl. Chr.
Grethlein, Abril der Liturgik, 101) und 20.03. (vgl. Arthur Carl Piepkorn, Die liturgischen
Gewinder, 82).

586 Als sichtbates Zeichen der innerprotestantischen Konfessionsunterschiede ist das Beffchen zudem
durch die preuBische Konsistotialverfigung von 1817 geworden. Demgegentiber reprisentieren die
unterschiedlichen Talar- und Barettformen lediglich die landeskirchliche Zugehérigkeit.

587 So die Angaben in Lucian Hélscher (Hg.), Datenatlas zur religiosen Geographie im protestantischen
Deutschland 4, 686. Auch wenn es in den Synodalprotokollen statistische Angaben im Anhang tber
Konversionen gibt, so sind diese mit gro3er Vorsicht zu behandeln. Vielfach stimmen die Berichte
Uber Konversionen im Protokoll mit der Statistik in keiner Weise tiberein. Mischehen mit jiidischen
Partner sind gar nicht erfasst.

118



Fall genannt: ,,In Herlinghausen ist eine Jidin nebst ithrem Kinde getauft worden; sie hat
auffallend grole Anerbietungen der Judenschaft, obwohl arm, standhaft abgewiesen und
macht durch einen ehrbaren |[...] Wandel ihrem neuen Namen Ehre. Gott lasse uns solche
frohliche Nachrichten 6fter héren.® Von besonderen missionarischen Aktivititen der
jidischen Bevolkerung gegeniiber wird aber nichts erwihnt.”™ Von jiidisch-christlichen
Ehen wird im Jahr 1879 berichtet: ,,Nach Hoxter ist ein fritherer Schauspieler gezogen,
welcher mit einer Judin verheirathet ist, und dem Presbyterium schriftlich erklirt hat, er
wolle zur evangelischen Gemeine gehoren, werde aber seine simmtlichen Kinder in der
israelitischen Religion erziehen. Selbstverstindlich ist derselbe von allen kirchlichen
Rechten eines evangelischen Gemeindegliedes ausgeschlossen, wozu namentlich auch der
Anspruch auf das kirchliche Begribnil3 gehort. Innerhalb der Gemeine Beverungen hat sich
ein frither sehr kirchlicher Forster mit einer Jiidin verheirathet.™” Aus den genannten
Beispielen lisst sich eine Haltung zum Judentum nur schwer rekonstruieren. Jedenfalls
wollten die evangelischen Pfarrer um der katholischen Bevélkerung Willen nicht mit
Rabbinern verwechselt werden.

Gerade in den Stidten und Dorfern des dstlichen Teils des Hochstifts hat sich eine reiche
judische Kultur entwickeln kénnen, die erst durch die Abwanderung im letzten Viertel des
19. Jahrhundert in die aufstrebenden Stidte des Ruhrgebiets stagnierte und schliellich
durch die nationalsozialistische Gewaltherrschaft vernichtet wurde. Wihrend auf der
rechtlichen Ebene das 19. Jahrhundert die Emanzipation des Judentums in Deutschland
verwirklichte, ist in gesellschaftlicher Hinsicht die Einstellung zum Judentum vielfach
durch Antijudaismus und Antisemitismus geprigt.”' Fiir den Zeitabschnitt bis 1900 sind
drei Phasen fir den Antisemitismus in Deutschland zentral. Zunichst beginnt die
antisemitische Agitation im Nachgang des Borsenkrach von 1873 und umfasst die Jahre

von 1874 bis 1876.”” In diese Phase fillt auch die Wiederauflage der ,,Einblicke ins

593

Talmudjudentum® von Konrad Martin im Jahr 1876 auf katholischer Seite.”™ Die erste
588 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1861, 3f.

589 Auf der Ebene der Provinzialsynode spielt die Judenmission sehr wohl eine Rolle.

50 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1879, 5.

1 Als literarisches Beispiel sei genannt: Annette von Droste-Hilshoff, Die Judenbuche. Aber auch fiir

den Westfilischen Oberprisidenten Ludwig von Vinke war klar, dass die Armut der lindlichen
Bevolkerung nicht auf die Gutsbesitzer zuriickzuftihren, sondern den Juden zuzuschreiben sei (Vgl.
Arno Herzig, Judentum und Emanzipation, 30).

592 Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 119.

593 Vgl. dazu Hannelore Noack, Unbelehrbar? Aus dem folgenden Jahr 1877 gibt es in der Mirkischen
Zeitung judenfeindlichen AuBerungen von Martin (Vgl. Olaf Blaschke, Der ,,Dimon des
Konfessionalismus®, 59).

119



groe Welle des Antisemitismus dauert von 1879 bis 1882, deren Exponenten Adolf

> Fir die Zeit des wilhelminischen Kaiserreichs ist

Stoecker und Hermann Treitschke sind.
der Hofprediger und Politiker Stoecker die wichtigste Gestalt des protestantischen
Antisemitismus. Auch an ihm ist der Ubergang vom Antijudaismus zum Antisemitismus zu
erkennen: Bis 1879 ging Stoecker iber ,die alten Stereotypen des christlichen
Antijudaismus [...] auch nicht hinaus.“” Erst seit dieser Zeit wendet er seine Vorbehalte
dem Judentum gegeniiber ins Rassistische. Das Jiidische stellt gegeniiber dem Christlich-
Deutschen ein Ausschlusskriterium dar. Stoecker vertrat Minden-Ravensberg im
Preuflischen Landtag 19 Jahre lang, dabei konnte seine Partei bis zu einem Viertel der
Stimmen erringen.” 1881 wechselt er nach Siegen-Wittgenstein und zog wiederholt in den
Reichstag ein.”” Die zweite Welle des Antisemitismus in Deutschland erfolgte dann von
1891 bis 1894.” Offensichtlich hat sich der auch im Ostlichen Westfalen verbreitete
Antijudaismus und -semitismus nicht auf den evangelischen Kirchenkreis erstreckt. Die
Wirksamkeit Adolf Stoeckers im sozialpolitischen Bereich wird jedoch von der
Kreissynode wahrgenommen.™

In den Berichten Theodor Holzhausens finden sich noch weniger Hinweise auf das
Judentum. Wahrend der Zeit seiner Titigkeit in der Gemeinde Driburg von 1862 bis 1869
findet es keine Erwahnung. In der ersten Zeit in der Kirchengemeinde Warburg wird die
judische Bevolkerung im Zusammenhang mit den Kommunalabgaben fir den Unterhalt
der katholischen Schulen und Kirchen erwihnt. Der Rat der Stadt berief sich bei seiner
Veranlagung der evangelischen Bevolkerung darauf, dass die Juden ebenfalls einen Beitrag
leisten miissten.”” Die Abgaben fiir den Unterhalt der katholischen Schulen werden der
evangelischen Schulkasse erstattet, fiir die Kirchen bleibt das Recht zur Veranlagung jedoch
bestehen. Es gibt also keine Anzeichen, die auf eine antijidische Haltung bei Theodor

0!

Holzhausen Hinweis geben.(ol Ein weiterer Bericht, der im Zusammenhang mit einer

594 Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 119.

595 Martin Greschat, Protestantischer Antisemitismus, 30.

59 Frank Nipkau, Traditionen der Exrweckungsbewegung in der Parteipolitik?, 368.

597 A.a. O, 377.

598 Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 120.

599 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1878, 2.

600 Vgl. LkA Ekv\W 4.6/223 (14.09.1870). In der Kirchengemeinde gibt es eine dhnliche Problematik:

,»,Die Heranziehung der Juden zu Schulbeitrigen hat die Gemeine Amelunxen fallen lassen, nachdem
Kgl. Regierung dieselbe fiir berechtigt erklirt hatte unter der Bedingung, dal3 die Juden zur evang.
Schule eingeschult wiirden® (Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1869, 8).

601 Untersucht man die verwendeten biblischen Zitate und Anspielungen in den Berichten, dann zeigt
sich hier, dass er sich durchweg auf das Neue Testament bezogen hat.

120



bevorstehenden Mischehe und Konversion steht, zeigt, dass Holzhausen offensichtlich
keine Berthungsingste gegentiber Juden gehabt hat: ,,Von einem Anstreichergesellen mit
Namen Baumann hérte ich, dal3 er ein katholisches Midchen heirathen und katholisch
werden wolle. Ich bat seinen judischen Meister um Gelegenheit, mit seinem evangelischen
Gesellen tber diesen Punkt seelsorgerlich zu sprechen. Gern war derselbe bereit, mir den

betreffenden Gesellen vorzufithren.

602 LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894).
121



5.2. Freikirchen und Sondergemeinschaften

Das 19. Jahrhundert ist auch von einer religiésen Pluralisierung gepragt. Die Landeskirchen
hatten ihre monopolartige Stellung verloren und verschiedene religiose Bewegungen boten
die Moglichkeit, an freiwilligen Gemeinschaftsbildungen teilzunehmen.’” Personlicher
Glaube und Engagement fanden in den religiosen Gemeinschaften jenseits der
Landeskirche einen Ort. Eine tolerante Politik fithrt zur Entstehung von Freikirchen und
Sondergemeinschaften oder lisst diese in Deutschland Fuf3 fassen.’” Es sind zunichst die
GrofB3stidte und Industrieregionen, von denen diese Entwicklung ausgeht und sich
vornehmlich an kleinbiirgerliche Kreise wendet.”” In PreuBen wird unter Friedrich
Wilhelm IV. im Jahr 1847 eine entsprechende Gesetzgebung erlassen, die Grindung von

606

Religionsgemeinschaften moglich macht.”™ Die Klirung der Stellung von Gemeinschaften,

die sich der Union widersetzt hatten und zu Unruhen in Preuflen gefithrt hatte, machte

diese Mal3nahme r1('jtig.607

Mit dem Gesetz wurde der Austritt aus der Kirche moglich
gemacht, war jedoch verbunden mit dem Eintritt in eine andere Gemeinschaft. Erst 1873
wurde die Bedingung des Eintritts durch ein neues Gesetz abgeschafft.”® Auch in
Westfalen gibt es eine entsprechende Missionstatigkeit neuer Gemeinschaften. Im Bericht
zur Kreissynode im Jahr 1892 nennt Holzhausen drei Gruppen, die sich ausbreiten:
,Baptisten, Methodisten und Irvingianer"”. Zehn Jahre vorher berichtet er: ,,Wir stehen
hier aber nicht allein im Kampf mit den Katholiken, sondern auch mit den
Methodistischen und Baptisten.“”"”  Aus der Sicht Holzhausens haben diese
Gemeinschaften das Fundament einer richtigen Auslegung der Bibel, das mit dem
Augsburgischen Bekenntnis konform geht, verlassen und vertreten lediglich Irrlehren.

Damit folgt er der Linie der preuBischen Landeskirche, die das Phinomen dieser neuen

Gemeinschaften als ,,Dissidententum® benennt.

603 Vgl. Rudolf Schlégl, Alter Glaube und moderne Welt, 254.

604 Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, 97.
605 Lucian Hélscher, Birgerliche Religitsitit, 195.

606 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 435.

607 Vgl. Gerhard Besier, Religion - Nation - Kultur, 23f.

608 Vgl. Sebastian Priifer, Sozialismus statt Religion, 126.

609 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

610 LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882).

122



5.2.1. Methodisten

John Wesley gilt - neben seinem Bruder Charles Wesley und George Whitefield - als
Griinder des Methodismus, der zunichst keine eigenstindige Kirche beabsichtigte, sondern
sich als eine Erneuerungsbewegung verstand, die sich auch aus pietistisch-herrnhutischen
Quellen speiste.”"" Sie gehort zu den Erweckungsbewegungen im 18. und 19. Jahrhundert.
Die Orientierungslosigkeit in der Lebensfiihrung, die durch die einsetzende industrielle
Entwicklung entstanden war, bildete den Ansatzpunkt fir die Methodistenprediger mit
threr  ,Vermittlung einer die ganze Person bestimmenden Daseins- und
Sinnorientierung“’'®, Fiir jemanden, der sich den Methodisten anschloss und sich bekehrte,
bedeutete das eine totale Verdnderung seines Lebens: ,,Alles in ihrem Alltag, jeder Schritt
und Tritt, war fortan geregelt, reglementiert und kontrolliert, von der Nahrung und
Kleidung angefangen bis hin zur Unterhaltung und Entspannung. Alkohol, Tabak und
Zerstreuung aller Art waren verpont, Punktlichkeit dagegen, Sauberkeit, RegelmiBigkeit
und Flei3 im Beruf, aber auch in der Gemeinde, gefordert.“(’13 Ende des 18. Jahrhunderts
trennten sich die methodistischen Gemeinden von der anglikanischen Kirche und wurden
selbstindig. Die ersten methodistischen Kreise in Deutschland entstanden in Wirttemberg
nach 1830 durch Christoph Gottlieb Miiller.”’* Erst die von Bremen ausgehende Mission
erfasste weite Teile Deutschlands, wo seit 1849 Ludwig Sigismund Jacoby wirkte.””” Dieser
wandete sich seit 1858 dem Konigreich Preulen zu und konzentrierte die Aktivititen auf die
Stidte.”’® Bekenntnisschriften im eigentlichen Sinne kennt der Methodismus nicht,
dennoch gibt es Lehrnormen, die sich an der Lehre Wesleys orientieren. In Bezug auf die
Rechtfertigung vertrat Wesley eine arminianische Position, indem er an der Lehre vom
freien Wille des Menschen festhielt.”’” Entsprechend ist die Bekehrung und Heiligung des
Lebens ein zentraler Punkt und es ist moglich, ein Leben in christlicher Vollkommenheit
zu fithren.’™

Im Jahr 1881 berichtet Holzhausen dariiber, dass ein Methodist nach Warburg zugezogen

ist: ,,Seit einem halben Jahr wohnt hier ein Methodist, der fleifig unsere Gottesdienste

611 Vgl. Martin Schmidt, Methodismus, 596.

612 Vgl. Martin Greschat, Das Zeitalter der Industriellen Revolution, 32.

613 A.a. O, 33.

614 Vgl. Lucian Hélscher, Weltgericht oder Revolution, 116.

615 Vgl. C. Ernst Sommer, Geschichtlicher Uberblick, 36.

616 Vgl a.a. O, 38.

617 Vgl. Matk A. Noll, Art. Methodismus/Methodisten 1., 1178.

o18 Vel. Georg Schmid/Georg Otto Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen, 82

123



besucht und auch einmal hier zum heiligen Abendmahl gegangen ist. Derselbe hat den
Pastor schon mehrere Male besucht und ihm eine methodistische Dogmatik und andere
methodistische Schriften zum Lesen gegeben.“”"” Offensichtlich hat sich Holzhausen mit
den Schriften beschiftigt, denn er kommt zu dem Ergebnis, dass er das methodistische
Rechtfertigungsverstindnis ablehnt. Bis 1883 gab es in Warburg methodistische
Versammlungen, die danach nicht mehr stattgefunden haben.®” Von den Versammlungen
berichtet Holzhausen im Jahr 1883: ,,Die Methodisten haben sich hier in Warburg seit
einem halben Jahr ein Lokal gemiethet, in welchem sie wochentlich zwei Male
Versammlungen halten. Das eine Mal leitet sie ein auswirtiger Methodistenprediger, das
andere Mal der hiesige Methodistenprediger Schlichting. Thre Versammlungen werden aber
sehr wenig besucht.“*’ Von einer methodistischen Familie berichtet Holzhausen im Jahr
1885, dass diese die evangelische Kirche besucht und auch am Abendmahl teilnimmt.
Ebenso besuchen die Kinder die evangelische Schule und werden auf die Konfirmation

vorbereitet.*

Fir das Jahr 1886 wird von methodistischen Versammlungen in
Herlinghausen berichtet.*” Letztmalig berichtet er im Jahr 1891: ,,Ein Methodist unseres
Ortes besucht fleiBig unseren Gottesdienste und liBt auch seine Kinder, welche die
evangelische Schule besuchen und an dem evangelischen Katechumenen- und
Confirmandenunterricht theilnehmen, in unserer Kirche confirmieren.“* Inwieweit die

erwahnten Methodisten identisch sind, kann anhand der Berichte nicht entschieden

werden.

5.2.2. Baptisten

Die Anfinge der baptistischen Gemeinden liegen am Beginn des 17. Jahrhundert in

> Die erste Gemeinde wurde 1608

England und sind durch den Puritanismus geprigt.
jedoch in Amsterdam durch John Smith gegriindet.””® In Deutschland nimmt die

baptistische Bewegung ihren Beginn mit der Taufe von Johann Gerhard Oncken am 22.

619 LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).
620 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882) und (13.10.1885).

621 LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).

622 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

623 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886).

624 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).

625 Vgl. Herbert Stahl, Weltbund der Baptisten, 617.

626 Vgl. Georg Schmid/Georg Otto Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen, 87.

124



April 1834 in der Elbe bei Hamburg.”’ Die Wirksamkeit Onckens wurde fiir die deutschen
baptistischen Gemeinden prigend. Das Zentrum der Mission war zunichst der

628
norddeutsche Raum.”

Zunichst war das Verhiltnis zu den evangelischen Kirchen relativ
spannungsarm, jedoch édnderte sich dies im ILauf der Zeit, sodass es zu ,Klagen
landeskirchlicher Geistlicher tiber die kirchenfeindliche Agitation der Baptisten“® kam.
Ein zentraler Unterschied zur Kirche war die Erwachsenentaufe, die durch vollstindiges
Untertauchen praktiziert wird.”’ Dabei kann die Taufe nur eine Glaubenstaufe sein und an
die Mitglieder wird die Forderung, ,,durch den Glauben die in Jesus Christus angebotene

Gnade Gottes angenornmen“(’3 !

zu haben, gestellt.

Im Gegensatz zu den Erwihnungen von methodistischen Personen sind die Baptisten
durch goéBeren Missionseifer geprigt. Im Jahr 1885 berichtet Holzhausen: ,,Auch die
hiesigen Baptisten-Familien sind von hier verzogen und es wire von dieser Seite kaum
Verleitung mehr zu beftrchten, wenn nicht wieder ein eifriger Baptist in der Person eines
Gerichtsboten, oder Hulfsgerichtsvollziehers hierher versetzt worden wire, der seine
dienstlichen Ginge vielfach dazu benutzen soll, nun fiir seine Dissidentensache zu wirken,
doch bis jetzt ohne Erfolg.“*” Mit den verzogenen Familien kénnten die beiden Familien
gemeint sein, die im Bericht 1882 erwihnt werden: ,,eine Schiferfamilie in Ubelngoenne
und die Familie eines Bahnwirters“*” in Warburg. Die Frage Holzhausens nach der Taufe
seines Kindes erwiderte der Bahnwirter mit dem Hinweis darauf, ,,die Kindertaufe sei in
der heiligen Schrift nicht befohlen und sei daher schriftwidrig.“*** Im Jahr 1883 nimmt das
Kind an der Konfirmation teil.”” Von dem Hilfsgerichtsvollzicher und seiner Familie wird
1886 berichtet, dass diese an methodistischen Versammlungen in Herlinghausen
teilnehmen.®® Im Jahr 1891 wird wiederum berichtet: ,,Ein Baptist schickt auch seinen
ungetauften Sohn in unsere evangelische Schule, halt sich aber fern von unseren
Gottesdiensten. Die Versuche evangelische Gemeindeglieder in seine Gemeinschaft zu

zichen, hat er aufgegeben.“*”’

627 Vgl. Herbert Stahl, Weltbund der Baptisten, 622.

628 Lucian Hélscher, Weltgericht oder Revolution, 115.

629 A.a. O, 115.

630 Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, 102.
631 John David Hughey, Einheit und Mannigfaltigkeit, 13.

632 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

633 LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882) und (15.11.1883).

034 LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882).

035 LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).

636 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.18806).
637 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).

125



Auf der Kreissynode 1863 berichtet der Superintendent Beckhaus erstmalig tiber die
missionarische Tatigkeit eines Baptisten im Kirchenkreis. Der Ton ist hier ein anderer als in
den Berichten Holzhausens. Auch klingt in der Wortwahl des Begriffs ,,Wiedertaufer die
reformatorische Polemik gegen die tduferischen Kreisen an. ,,Wahrend bis jetzt in unserer
Diocese die Pest des Baptismus sich nur ganz vortibergehend bemerklich gemacht hatte, ist
nun wirklich ein Mitglied unserer Kirche zu dieser grundstiirzenden Secte abgefallen. Ein
schon seit Jahren in Hardehausen (Parochie Lichtenau) wohnender Baptist aus Hessen, der
eifrig auf Proselyten-Macherei ausgeht, hatte er zunichst ein gefallenes Méddchen daselbst
bestimmt, dem Pfarrer die Taufe ihres Kindes zu weigern. Nachdem dieser sich
beschwerend an das vormundschaftliche Gericht gewandt, damit es dem Kinde zu seinem
Rechte verhelfe, hat dann die Mutter ihren Austritt aus der Kirche und ihren Uebertritt zu
den Wiedertiufern vor Gericht erklirt.“** Ein aus Essen nach Héxter gezogener Baptist ist
im Deutsch-Franzésischen Krieg gefallen, sodass nicht damit zu rechnen ist, dass ,,das Gift

der Wiedertiuferei“*” sich weiter ausbreitet.

5.2.3. Irvingianer

Die Katholisch-Apostolische Kirche gehért zu den Gemeinschaften, die sich der
Adventsbewegung im England um 1800 verdanken.”” Zu den Griindergestalten der
Katholisch-Apostolischen Kirche zihlt der Schotte Edward Irving, dessen Predigten und
apokalyptische Erwartung einen groBen Eindruck auf seine Zeitgenossen machte.””' Die in
seinen Gottesdiensten praktizierte Zungenrede und Weissagungen fihrten zu seiner
Absetzung als Pfarrer der schottischen Kirche.”” Das war der AnstoB3 zur Griindung einer
eigenen Gemeinde, die 1832 entstand. Im Zusammenschluss mit Anderen begann drei
Jahre spiter die weltweite Missionstitigkeit der Katholisch-Apostolischen Kirche. In der
Mitte des 19. Jahrhunderts erhielt die Gemeinschaft in Deutschland ,,unter pietistischen

Pfarrern, Theologen und Adligen schon bald eine kleine, z. T. hochangesehene

638 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1863, 1.
639 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1870, 4.
640 Lucian Hélscher, Weltgericht oder Revolution, 118.
o41 Vgl. Friedrich Wilhelm Bautz, Die Neuapostolische Kirche, 3.
642 Vgl. Kurt Hutten, Seher, Griibler, Enthusiasten, 17.

126



Gefolgschaft.“(’43 An der Frage nach der Nachbesetzung von verstorbenen Mitgliedern in
den Leitungskreis der 12 Apostel entziindete sich im Jahr 1860 ein heftiger Streit, der zur

644

Abspaltung der Neuapostolischen Gemeinde fihrte.” , Der eigentliche Aufschwung der
apostolischen Gemeinden setzte in Deutschland erst ein, nachdem sich 1878 unter der
Fihrung des friheren Bahnmeisters Krebs die neuapostolische Bewegung von der ilteren
katholisch-apostolischen Gemeinde abgespalten hatte. Mit der FEinfihrung des
Stammapostolats erhielt sie eine gegentiber der dlteren kollegialen Fihrungsstruktur streng
zentralistische Verfassung. Zugleich wurde die Missionspredigt gegentiber den 50er und
00er Jahren erheblich aggressiver und wandte sich jetzt in erster Linie an kleinbuirgerliche
und proletarische Schichten.“** In Westfalen wirkte ab 1868 Menkhoff als Evangelist und
Apostel, auf den zahlreiche Gemeindegriindungen zuriickgehen.”® Am Ende des
Jahrhunderts war die Neuapostolische Kirche zur grof3ten Sondergemeinschaft neben dem
Protestantismus geworden.(’47 Sie wird von Holzhausen nur an einer Stelle erwihnt, was

darauf hindeutet, dass deren Wirksamkeit von ihm grundsitzlich wahrgenommen wird, es

jedoch in Warburg keine Aktivititen gegeben hat.

643 Lucian Hélscher, Weltgericht oder Revolution, 119.

644 Vel. Kurt Hutten, Seher, Griibler, Enthusiasten, 592.

645 Lucian Hélscher, Weltgericht oder Revolution, 121.

046 Vgl. Friedrich Wilhelm Bautz, Die Neuapostolische Kirche, 8f.
647 Vgl. Lucian Holscher, Weltgericht oder Revolution, 117.

127



5.3. Zusammenfassung

Auch in der pastoraltheologischen Literatur wird das Phinomen des Auftretens von
Freikirchen und Sondergemeinschaften (Dissidententum) wahrgenommen. Im Abschnitt
»Von der Seelsorge in Beziechung auf falsche Lehre geht August Friedrich Christian
Vilmar in seiner Pastoraltheologie auf den Umgang mit anderen religiosen Gemeinschaften
ein. Grundsitzlich stellt er erst einmal fest: ,,Dazu gehort selbstverstindlich, dafl der
Pfarrer in der Lehre seiner Kirche vollig fest sei, und dafl er die Thatsachen der
Offenbarung selbst erlebt habe, so daf} er davon zeugen kann.“** Bei den Baptisten rat er
dazu sich mit dem System der Baptisten vertraut zu machen, da man sich sonst nicht gegen
sie wehren konne. ,,Auch hier hat der Pfarrer die Taufgnade recht oft und sehr umstindlich
in der Predigt zu verkiindigen und die Personen, welche in Gefahr stehen, auf das
Rindringlichste von der Sacramentsschindung, der sie entgegengehen, zu belehren.“*” In
Bezug auf die Irvingianer ist das Urteil ambivalent, da er in ihrer Lehre auch gute Zuge
erkennen kann, da sie einen stark erwecklichen Anteil haben. Thren gré3ten Irrtum erkennt
er in der ,,Wiederherstellung des Apostolats“*’. Neben die Irvingianer stellt Vilmar dann
die Methodisten. ,,Da ihr Grundfehler ist, dal3 die Methode vor der Sache betont wird, so
ist ihnen gegentiber das Wesen der christlichen Bufle in seiner vollen Einfachheit und

Niichternheit darzustellen.**”

Wenn ein Gemeindeglied sich den Irrlehren anschlieBt, ist
der grofle Bann, also die Exkommunikation, zu vollziehen; dies gilt besonders bei
Tatbestand der ,,Sacramentsschindung“®?. Vilmar vertritt in seiner Pastoraltheologie eine
harte Haltung gegeniiber Dissidenten. Die Auseinandersetzung mit ihnen erfolgt vor allem
in der Form der Belehrung, wobei vollstindig klar ist, dass der landeskirchliche Geistliche
auf der Seite der Orthodoxie steht und jeder Form der Heterodoxie wehren muss.

Damit die Pfarrer ihre Gemeindeglieder vor der Mission durch religise Gemeinschaften
aullerhalb der Landeskirche schutzen konnen, rat Alexander Schweizer dazu, dass die
Pfarrer zum einen Kenntnisse tber diese Gemeinschaften haben und zum anderen auf die

relioiosen Bediirfnisse ihrer Gemeinden achten sollen.®” Auch seine Ausfiihrungen sind in
g g

eine poimenisch verstandene Pastoraltheologie eingebettet. Gemeinschaftsbildung gibt es

648 August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 173.
649 A.a. O, 175.

650 A.a. O, 176.

651 A.a. O, 177.

652 A.a. O., 208.

653 Alexander Schweizer, Pastoraltheotie, 136.

128



fur ihn innerhalb und auBerhalb der Kirche. Bei den ,,Sondervereinigungen"654, die sich von
der Kirche getrennt haben, handelt es sich um Gemeinschaften, die missionarisch titig
sind. Als Sekten werden von ihm unterschiedslos Mennoniten, Baptisten, Darbysten,
Irvingianer, Methodisten und Mormonen bezeichnet.”” Auf die Seite einer
Gemeinschaftsbildung darf der Pfarrer sich nicht stellen, da er fur alle Gemeindeglieder

ansprechbar sein soll.”

Wenn in seiner Gemeinde Gruppen entstehen, die zur Trennung
von der Kirche neigen, ist seine Aufgabe: ,,Bei drohenden Spaltungen pflege man die
Vereinigungspunkte und trachte das was in Absonderung gesucht wird, kirchlich zu
befriedigen.“”’” Schweizer rit zu einem irenischen Vorgehen und zur Wahrnehmung der
religiosen Bedtrfnisse in der Gemeinde, denn nur so koénnen Abspaltungen verhindert
werden. Das Auftreten einer religiosen Gemeinschaftsbildung ist also eine Anfrage an die
Gemeindekonzeption. Auch wenn Vilmar und Schweizer unterschiedliche theologische
Vorstellungen vertreten, so sind sie sich doch darin einig, dass der Geistliche ,,nicht die
Aufgabe drauBen Stehende zu suchen und Proselyten zu machen“*® hat. Die evangelische
Kirche betreibt in diesem Sinn keine Mission, sondern kiimmert sich lediglich um die
eigenen Mitglieder.

Fir Holzhausen scheint es kein Problem zu sein, dass Methodisten und Baptisten die
Gottesdienste und Veranstaltungen der evangelischen Kirchengemeinde besuchen. Auch
beim Abendmahlbesuch gibt es keine Hinderungsgriinde.”” Methodistische und
baptistische Kinder besuchen die evangelische Schule und nehmen an der Konfirmation
teil. Die Wirkung der freikirchlichen Familien bzw. Gemeinschaften auf seine Gemeinde
hilt er fur gering: ,,Finen Einfluss auf andere hiesige Gemeindeglieder scheinen diese
Sectirer nicht zu haben.“*”’ Die missionarischen Aktivititen werden von ihm
wahrgenommen, miussen jedoch nicht als Bedrohung fiir die evangelische
Kirchengemeinde gewertet werden. Offensichtlich werden die religiosen Bedtrfnisse durch
die Gemeinde ausreichend befriedigt. Holzhausen sucht das Gesprich mit den
Angehorigen von Methodisten und Baptisten in seiner Gemeinde und dabei werden die

Kontroverspunkte angesprochen. Im Gegensatz zur harten Linie gegentber der

654 A.a. O., 132,

655 Vgl a. a. O., 137ff.

656 Vgl a.a. O., 134.

657 A.a. O.

658 A.a. O, 141 u. vgl. August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 188.

059 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).
660 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1880).

129



Mitgliedschaft in einer Gemeinschaft jenseits der Landeskirche bei Vilmar bleiben ihnen
die Kirchentiiren in Warburg jedoch offen. Zudem sind die Ausfithrungen Holzhausens

auch nicht von der Polemik des Paderborner Superintendenten geprigt.

130



6. Faktoren der Unkirchlichkeit

Der Wort ,,Kirchlichkeit™ gehdrte zu den zentralen Begriffen im pastoralen Diskurs des 19.
Jahrhunderts. Karl Gottlieb Bretschneider definiert Kirchlichkeit folgendermallen:
,»Kirchlichkeit ist ein neuerlich gebildetes aber treffendes Wort, um das Interesse an dem
Institut der christlichen Kirche zu bezeichnen. Es umfaf3t die Ueberzeugung von dem
Werthe der duBlerlichen Religionsgemeinschaft, der man angehort, die Neigung durch
Beobachtung der religiosen Gesellschaftspflichten sich als ein thitiges Mitglied derselben
zu zeigen, und zu ihrer Erhaltung, Verbesserung und Erweiterung beizutragen, und das
Gefithl von dem Werthe dul3erlicher, durch eine religiose Gemeinschaft gegebener Mittel
zur Darstellung und Erweckung des innern religiésen Lebens.“*! In den Vordergrund der
Frommigkeit riickte der duferliche Bezug zur Kirche. Damit wurde eine ,,neue Form der
Frémmigkeit“® benannt, die ,,Religisitit und Frommigkeit [...] stirker als bisher unter
dem Aspekt ihrer dulBerlichen Darstellung und damit zugleich als kollektive, soziale

<663

Erscheinung sah. Zugleich entwickelte sich nicht nur die Bewegung hin zur Kirche,

sondern auch in die entgegen gesetzte Richtung. Damit nimmt die Kirchlichkeit ab und die
Unkirchlichkeit zu. Unkirchlichkeit wurde zum Gegenbegriff, der ein ,,spezifisch modernes

Problem****

zum  Ausdruck brachte. ,,Unkirchlichkeit dagegen bezeichnet die
Gleichgiltigkeit gegen den kirchlichen Verband, die Anstalten, die Zwecke, die Fortdauer
und Wohlfahrt der Kirche, das Verkennen ihrer Wirksamkeit zu Erweckung eines
religiosen Lebens, und die daher entstehende Abneigung, die Pflichten eines Mitglieds der
Kirchen zu erfillen.«® ,»Vorziglich aber ist der Geist der Unkirchlichkeit sichtbar in der

<c60

verminderten Theilnahme an der o6ffentlichen Gottesverehrung. ® Das Phinomen der

Unkirchlichkeit wurde gerade deshalb als entscheidend angesehen, weil man sich ,einer

existenzbedrohenden Bewihrungsprobe ausgesetzt“*”’

sah. Die Notwendigkeit zur
Transformation, die durch die Verinderungen infolge der Aufklirung auf Theologie und
Kirche zukam, wurde als tiefgreifende Krise wahrgenommen. Auf den schwierigen

Transformationsprozess hat sich die liberale Richtung in Kirche und Theologie eingelassen

661 Karl Gottlieb Bretschneider, Ueber die Unkirchlichkeit, 1.

662 Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 181.
063 A.a. 0O, 182.

664 Martin Burkhardt, Die Diskussion Uber die Unkirchlichkeit, 4.

665 Karl Gottlieb Bretschneider, Ueber die Unkirchlichkeit, 1.

666 A.a. O, 5.

667 Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 178.

131



und hat dafiir harsche Kiritik geerntet. Fir konservative Kreise stand ein
Untergangsszenario im Raum, obgleich etwa die Erweckungsbewegung sich auch der
Subjektivierung und Individualisierung in der Philosophie der Aufklirung verdankt. Auf die
Pluralisierung der Frommigkeitsstile und -formen antwortete man im konservativen
Protestantismus mit der Betonung des Bezugs zur Kirche. Der liberale Protestantismus hat
andere Orte zur Befriedigung religitser Bediirfnisse gefunden.®”

Den schwindenden Kirchenbezug musste auch Holzhausen in seiner Gemeinde feststellen:
,,Bei solchen Zustinden ist es denn nicht zu verwundern, daf3 die Kirchlichkeit wenn auch
in langsamer, doch festschreitender Abnahme sich befindet und dafl dagegen
Vergntigungssucht, GenuBsucht, Verschwendung und mannigfache Unsittlichkeit in

<c60

demselben Grade sich steigert.““” Im gleichen MaB, wie die Kirchlichkeit zuriickging,

verschafften sich Laster und Unsittlichkeit ihren Raum. An vielen seiner Gemeindeglieder

beobachtete Holzhausen ,,Gleichgtltigkeit und Indifferentismus*®”

threm eigenen Glauben
gegeniiber. Die Kirche war der Ort, an dem auf das moralische Bewusstsein der Menschen
in einem positiven Sinn eingewirkt wurde. Wenn der Pfarrer zugleich bemerken muss, dass
die erwinschten Effekte seiner Arbeit ausblieben, stellte sich Frustration ein. Dazu gehért
die Klage, dass die Gemeindeglieder sich zwar die Predigt und Unterweisung anhoérten,

,doch nicht Thiter des Wortes Gottes sein wollen."”!

Entsprechend unterscheidet
Holzhausen in der Gemeinde zwischen Menschen, die ungliubig sind, und anderen, die
gliubig sind. Die Kirchlichen gehérten dabei zu den Glidubigen. Die Grundtendenz von
der Kirchlichkeit zur Unkirchlichkeit ist allerdings untibersehbar.

In vielen Fillen war es fur den Pfarrer nicht einfach festzustellen, wodurch die
Unkirchlichkeit hervorgerufen wurde: ,,So wird oft durch 4duflerliche Dinge die
Wirksamkeit des Geistlichen gehemmt, ohne daf3 er lange Zeit den Grund daran entdecken

kann <672

Zu den Mallnahmen, um die Missstinde anzugehen, war die Predigt
offensichtlich allein nicht austreichend. In Form von kirchlichen Vereinen entstand im
Ausgang des 19. Jahrhundert das Gemeindeleben.”” Die verschiedenen Vereine boten ein

Angebot der Freizeitgestaltung, ohne etwa die Wirtshiuser besuchen zu miissen. Wihrend

668 Vgl. dazu Richard Janus, Wenn der Konzertsaal zur Kirche wird; sowie vgl. Friedrich
Schleiermacher, KGA 1.2, 189.

669 LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872).

670 LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894).

671 LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868).

672 LkA EKvW 4.6/131 (1867).

673 Vgl. Christian Grethlein, Praktische Theologie, 25.

132



seiner Zeit in Driburg war es schwierig, ein kirchliches Vereinswesen zu initiieren. Dagegen
entwickelte sich dieses in Warburg besser und war vielfiltig aufgestellt.

Der Gliederung dieses Kapitels liegt die Einteilung der Begriindungen fir Unkirchlichkeit
von Claus Harms zugrunde. Seine Uberlegungen ordnet er der Hirtenfunktion innerhalb
des geistlichen Amts zu, welche die Gebiete der Seelsorge, Religionspidagogik und
persénlichen Verhiltnisse des Pfarrers umfasst.”’* Als Hirte (Pastor) hat sich der Pfarrer um
seine Herde zu kiimmern und trifft auf das Phinomen der Unkirchlichen, deren Zahl grof3

f oy 675
1st.

Als Grunde, warum Menschen nicht kirchlich sind, fuhrt er an: ,,6konomische,
sociale, dsthetische, intellectuelle, dogmatische, moralische.“”® Unter den 6konomischen

Griinden versteht er, dass es Menschen gibt, ,,welche vor Arbeit und Geschifft keine Zeit

3 5

<677
5

dazu haben oder zu haben vermeinen sich an die Kirche zu halten. Diese Grinde
greifen in Warburg bei den Eisenbahn- und Fabrikmitarbeitern, denen die Arbeitszeiten
eine Teilnahme an gemeindlichen Veranstaltung, besonders dem Hauptgottesdienst
verwehren. Das Stichwort ist hier die Sonntagsruhe, die am Ende des Jahrhunderts auch in
der Westfilischen Provinzialsynode diskutiert wird. Als zweiten Grund nennt Harms
soziale Grunde: Darunter versteht er Menschen, die ,mit dem Prediger nicht gut
Freund“” sind. Eine antiklerikale und kirchenkritische Position wurde damals von der
Sozialdemokratie vertreten, die im Kaiserreich zu einer Massenbewegung wurde. Mit ihren
Forderungen und Vorstellungen konnte sich Holzhausen in keiner Weise anfreunden,
sondern sah in ihr eine ernste Bedrohung fiir die Kirche. Unter den asthetischen Griinden
fur Unkirchlichkeit benennt Harms: ,,Dem einen ist das Gebaude zu schlecht, dem andern
der Sitz darin, dem dritten ist der Geruch zuwider, dem vierten der Gesang und das
Orgelspiel unausstehlich, der fiinfte kann die Stimme und die Gesten des Predigers nicht
leiden.“’” Fiir Driburg und Warburg ist der Katalog noch durch die weiten Wege und die
Witterung zu erweitern, die Gemeindeglieder abhielt, die Kirche zu besuchen. In Warburg
war der bauliche Zustand der Kirche schlecht und zudem brauchte es lang bis die

katholischen Ausstattungsgestinde entfernt werden konnten. Im Rimbeck-Scherfede

musste erst iberhaupt ein Kirchgebiaude errichtet werden. Im Harms schen Katalog folgen

674 Vgl. Claus Harms, Pastoraltheologie, 3, 6ff.
675 A.a. O, 50.

676 A.a. O, 53.

677 Ebd.

678 A.a. O, 54.

679 A.a. O., 55.

133



nun intellektuelle Griinde: ,,FEinigen predigen wir zu platt, andern dagegen zu hoch.“*® In
Bezug auf die Tidtigkeit von Theodor Holzhausen wenden wir diesen Aspekt auf die Frage,
welche Wirkung auf die Gemeinde seine Wirksamkeit hat. Vielfach nimmt er Unkenntnis
Uber den eigenen Glauben bei seinen Gemeindegliedern war. Unkirchlichkeit wird - nach
Harms - auch durch dogmatische Unterschiede zwischen dem Pfarrer und dem
Gemeindeglied hervorgerufen.” Sein Fokus liegt noch auf der Auseinandersetzung
zwischen Rationalismus und Supernaturalismus. Auch Holzhausen sieht sich einer
theologischen Richtung gegentiber, deren Gefahr darin besteht, die Kirche von innen her
zu zersetzen: die liberale Theologie. So schligt der Streit um die Verwendung des
apostolischen Glaubensbekenntnisses im protestantischen Gottesdienst hohe Wellen, die
bis nach Warburg auslaufen. Die letzte Begriindung, warum Menschen unkirchlich sind,

1. Denn eine unmoralische Lebensweise fithrt zur Abkehr von der

liegt in der Mora
Kirche. Wie uberall so hat auch Theodor Holzhausen mit der Unsittlichkeit in der

Gemeinde zu kampfen. Dabei waren Alkoholismus und Unzucht die sittlichen

Hauptprobleme.

680 Ebd.

681 Vel A.a. O, 56.
682 A.a. O, 57.

134



6.1. Das Problem der Sonntagsruhe

Im Jahr 1877 griff der Evangelische Oberkirchenrat in die lebhafte Debatte um die

8 7 unichst wurde das

Sonntagsruhe mit einer ,,Denkschrift iiber die Sonntagsfrage® ein.
eigentliche Problem beschrieben, das in der Entheiligung des Sonntags bestand. Die
Diagnose lautete: ,,In weiten Kreisen unseres Volkslebens ist der Sonntag zum besetztesten
Tag der ganzen Woche geworden, der Tag der Ruhe und Kriftigung fiir Leib und Geist zu
einem Tage der Unruhe und Schwichung der geistigen und leiblichen Kraft der Nation.“**
Um dem entgegen zu steuern, miissten entsprechende Gesetze den Sonntag als Ruhetag
schiitzen. Der Oberkirchenrat unterschied davon die Ausgestaltung des Sonntags, die nicht
durch ein staatliches Gesetz vorgeschrieben werden sollte.” Auch die Kirche habe nicht
die Aufgabe, entsprechende Vorschriften zu machen. Die evangelische Freiheit gebiete

vielmehr, dass die Kirche ,[a]lle Mittel zur Bildung und Pflege einer christlichen

3

Sonntagssitte [...] durch ihr Wort und ihre Titigkeit unterstiitzen und zum guten Ziele

: 686
zusammen leiten®

soll. Mit der Denkschrift als Diskussionsgrundlage wurde den
Kreissynoden in der PreuBischen Landeskirche aufgegeben, die Sonntagsfrage zu

. 687
erortern.

Damit erhielt die Forderung nach einem arbeitsfreien Sonntag eine neue
Dynamik. Die Gesetzgebung der deutschen Linder zur Sonntagsruhe war bis 1891 schr
unterschiedlich, wandte sich aber grundsitzlich gegen die Stérung der religiésen Feiern.®
Eine grundsitzliche Arbeitsbefreiung war jedoch nicht vorgesehen. Im kirchlichen Kontext
nahm sich die seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelnde Innere Mission besonders
der Forderung nach der Sonntagsruhe an. Auf dem ersten Kongress fir Innere Mission
wurde das Ziel der Sonntagsheiligung als einer zentralen diakonischen Aufgabe
aufgegriffen.””

Schon vor der Denkschrift ist die Sonntagsruhe ein Thema fiir Theodor Holzhausen. In
Driburg traf er auf eine sehr unterschiedliche Handhabung, da eine der Glashtitten am

Sonntag nicht arbeitete, wihrend die andere nicht schloB.”” Die Frage nach der

Sonntagsruhe wurde von Holzhausen nicht in der Perspektive einer Erholung von der

083 Abgedruckt in: Ginter Brakelmann (Hg.), Kirche, soziale Frage und Sozialismus, 51-66.
o84 A.a. O, 52.

085 Vgl. A. a. O, 60.

086 A.a. O, 64.

687 Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 111.

088 Vgl a. a. O, 39.

089 Vgl. a. a. O., 95f.

690 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (1867).

135



restlichen Arbeitswoche fiir die Beschiftigten gesehen, sondern die Arbeitsfreiheit des
Sonntags war notwendig, damit der Gottesdienstbesuch nicht behindert wurde. Die soziale
Frage war fir ihn nicht das Movens den Sonntag arbeitsfrei zu halten. Im Rahmen des
Konsultationsprozesses zur Sonntagsruhe beschiftigte sich Holzhausen mit der Frage nach
den gesetzlichen Grundlagen fir die Sonntagsruhe und -heiligung. In Bezug auf die
Durchfihrung einer Heiligung des Sonntags vermittels gesetzlicher Vorschriften, die den
Menschen Hausandachten bzw. das Fernhalten vom Wirtshausbesuch oder Kartenspiel
vorschrieben, dullerte er starke Bedenken. Dann wurden viele nicht aus innerer
Uberzeugung, sondern aus Zwang oder zum Schein die Regeln befolgen. Lediglich in der
Predigt kann dazu aufgefordert und mit dem eigenen Tun ein Vorbild gegeben werden.”!
Im Bericht aus dem Jahr 1876 stellte er fest, dass ,im Ganzen [..] uber
Sonntagsentheiligung wenig zu klagen ist“*?. Eine Ausnahme bildete die Eisenbahn: ,,Sehr
zu bedauern ist auch, daf} die Eisenbahnverwaltung noch immer nicht die Sonntagsziige
namentlich die Giterziige am Sonntag einstellt. Dadurch wird es vor allem dem
Fahrpersonal recht schwer, den Gottesdienst zu besuchen.“*”” Dabei verzichtete auch die
Eisenbahn an den Sonntagen auf verschiedene Arbeiten und Titigkeiten mit Ausnahme des
Giter- und Personenverkehrs. Zum Teil war der Sonntagsbetrieb in der
Personenbeforderung  personalintensiver als an den Werktagen, sodass sich ein
gegenteiliger Effekt einstellte.””*

Die wiederholten Versuche, eine allgemeine Arbeitsruhe am Sonntag in Deutschland
einzufithren, scheiterten an der hartnickigen Ablehnung Otto von Bismarcks. Erst nach
seiner Ablésung wurde der Weg frei fiir eine entsprechende Anderung der
Gewerbeordnung, die dann zum 01.06.1891 veréffentlich wurde.”” Am 01.04.1895 trat
nach der Einfihrung der Arbeitsruhe im Handel dann auch diese fiir alle Arbeiter in Kraft.
Die Denkschrift zur Sonntagsruhe von 1877 war das erste kirchenleitende Dokument, das
sich mit den Folgen durch die Industrialisierung fur die Beschiftigten auseinandersetzte.
Erst durch die Beschiftigung mit der Sonntagsfrage entstand iberhaupt erst ein
Bewusstsein fiir die Probleme der Arbeiter und ihres Lebens.””® Mit dem Gesetz von 1891

war Holzhausen unzufrieden, da es dem Handel erméglichte, weiterhin fiinf Stunden lang

091 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878).

692 LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876).

693 Ebd.

094 Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 85.
695 Vgl a.a. O, 132.

096 Vgl a.a. O, 151.

136



am Sonntag seinen Geschiften nachzugehen und in der Weihnachtszeit ganze
Adventssonntage fiir den Handel freigab. Damit die Gottesdienstzeiten den Handel nicht
noch mehr beeintrichtigten, wurde eine Anpassung des Beginns des Gottesdienstes
vorgeschlagen: ,,Und wenn ferner unsere staatlichen Behoérden von unseren Gemeinden
hier in der Diaspora verlangen, dal3 die Zeit des sonntiglichen Hauptgottesdienstes von
den fiir unsere Verhiltnisse allein moglichen Morgenstunden 10-11%2 Uhr auf %210-11 Uhr
verlegt werden, um die Stunden des sonntiglichen Geschiftsbetriebes auf die Zeit von 7 -
9 und von 11 - 2 Uhr festsetzen zu konnen, so ist das doch eine sehr bedenkliche
Zumutung, da eine Anderung in der gewohnten Zeit des Hauptgottesdienstes auf den
Besuch desselben sehr nachtheilig wirken muB.“””" Wie Friedrich Heckmann festgestellt
hat, war es auch die Frage nach dem Gottesdienstbesuch, die ,,die Situation des arbeitenden

«% Jisst. Vielmehr hatten die

Menschen nicht unmittelbar in den Blick kommen
Gewerkschaften und die Sozialdemokratie schon lingst die Lage der Arbeiter zu ihrem
Thema und durch Streiks und politische Aktivititen auf die Missstinde aufmerksam

gemacht.

697 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).
698 Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 40.

137



6.2. Die Sozialdemokratie als Bedrohung

In drei Berichten spielt die Sozialdemokratie eine Rolle. Die erste Erwihnung war noch vor
dem Auslaufen der Sozialistengesetze im Jahr 1889 verfasst worden: ,,Die geistliche Noth
der grof3en Stidte, namentlich Berlin’s, tbertrifft bei weitem die in der Diaspora und hat
eine viel gro3ere Gefahr im Gefolge, nimlich eine Uberschwemmung durch die aus dem
Abgrunde aufsteigender Fluthen der Socialdemokratic und —Anarchie.“” Die
Sozialdemokratie wurde in einem Zug mit anarchistischen Kreisen genannt und so ihr
bedrohender Charakter deutlich. Bedroht war alles, was fiir das Kaiserreich wichtig war:
,»Ordnung, Gesetz, Zucht, Obrigkeit, Vaterland, Monarchie, Militir, Familie, Kirche,
Religion, Eigentum.“™ Am Beispiel Berlins wurden die Bedingungen beschrieben, die der
Grund fiir den Aufstieg der Sozialdemokratie fiir weite Bevolkerungsteile der Arbeiter und
Handwerker waren. Mit dem Wachstum der Stadt hatte die kirchliche Betreuungssituation
nicht mithalten kénnen. In diese Liicke konnte die Sozialdemokratie stof3en, ,;welche durch
gewaltsamen Umsturz aller bestehenden Ordnung alles Volkselend zu beseitigen und in
threm Zukunftsstaate eine dauernde irdische Glickseligkeit herzustellen verspricht, und
durch solche fata morgana, die sie unserer Zeit verspricht, viele verfithrt. """ Hier kam der
revolutiondre Charakter der SPD zum Ausdruck, die als einzige Partei die Systemfrage

2 .
"2 Diese

stellte und damit an den Grundfesten des Wilhelminischen Kaiserreichs rittelte.
Verinderung von Staat und Gesellschaft ging einher mit dem Versprechen der
Verbesserung der Lebens- und Arbeitsverhiltnisse des Volks. Offensichtlich war es
auflerhalb der Vorstellungsmoglichkeiten von Theodor Holzhausen, sich die Verbesserung
der Lebensbedingungen im Diesseits vorstellen zu kénnen. Diese konnten nur eine
Tduschung sein, die auf die Verfihrung der Massen angelegt war. Bis zum Sozialistengesetz
war jedoch in Westfalen von einer Arbeiterbewegung kaum zu reden.””

Auch wenn die Vorlidufer weit zurlckgingen, so war doch das Jahr 1863 das

Griindungsdatum fiir die Sozialdemokratie in Deutschland.” Die Politik eines Otto von

Bismarcks im und nach dem Deutsch-Franzosischen Krieg wurde abgelehnt und die

699 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).

700 Kathrin Roller, Die ,,rote Gefahr*, 91.

701 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).

702 Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 20f.

703 Vegl. Karl Ditt, Die sozialistische Arbeiterbewegung, 163ff..
704 Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 11f.

138



Annexion von Elsass-Lothringen als Bruch des Volkerrechtes angesehen.705 So wurde auch
August Bebel, der Bismarck kritisiert hatte, im Jahr 1872 in Leipzig wegen Hochverrats

angeklagt und musste fiir einige Monate in Festungshaft.””

Diese kritische Haltung der
Staatspolitik gegeniiber hat dazu beigetragen, dass in der Sozialdemokratie sowohl von
konservativen wie auch von liberalen Kreisen Vaterlandsverrat gewittert wurde.”” Durch
die Sozialistengesetzgebung im Jahr 1878 versuchte Bismarck den Aufstieg der
Sozialdemokratie in Deutschland zu verhindern. Das Feindbild Sozialdemokratie diente der
konservativen Elite dazu, sich den Problemen durch die Wandlungsprozesse des 19.
Jahrhundert, die auch zur Verschirfung der sozialen Frage gefiihrt hatten, nicht stellen zu

.. . . . )
miissen und sich an der Arbeiterbewegung abzuarbeiten.™”

Die Verbindung von Thron
und Altar sollte zerschnitten werden. Neben der kirchenkritischen bzw. -feindlichen
Haltung war die Sozialdemokratie gerade in ihrer internationalistischen Ausrichtung
verdichtig. FEin Zug, den sie mit dem roémischen Katholizismus in seiner
antinationalkirchlichen, ultramontanen Form teilte.

,uUnd das wird er auch thun gegen den anderen Feind unserer evangelischen Kirche, gegen
die Socialdemokratie, welche in Atheismus und Materialismus versunken keinen Gott und
kein Jenseits mehr gelten lassen will, welche alles Heilige verhéhnt und auch tber
Blutstrome hinweg Thron und Altar umstiirzen will und darin ihre satanische und
antichristliche Natur offenbart. Und daher kommt denn auch die satanische Lige, dal3
diese Gesellschaft, welche den Eidbruch heiligt, die Treulosigkeit verhertlicht und
organisiert, welche Revolution, Biirgerkrieg und Emp6rung predigt und tiber Haufen von
Trimmern und Ruinen ihren Staat aufrichten will, in diesem ihrem Zukunftsstaate aller
Welt Friede und Gluckseligkeit verheil3t. Und daf3 solche gottlosen Pline und auf den
Umsturz alles Bestehenden gerichteten Unternehmungen in 6ffentlichen Versammlungen
und Socialistenkongressen, wie eben wieder in Brissel, berathen und beschlossen werden
koénnen, giebt unserer Zeit den Charakter der letzten Zeit und dal3, obgleich fir alle
Einsichtsvolle es auf der Hand liegt, wie von dieser Seite nichts Gutes kommen kann,
solche Partei doch einen gro3en Anhang findet und immer grof3ere Massen unseres Volkes

an sich zieht, ist ein deutliches Zeichen, dal3 Satanas los ist und anbietet den Streit Christo

705 A.a. 0, 18.

706 Sebastian Priifer, Sozialismus statt Religion, 34.
707 Vgl. Kathrin Roller, Die ,,rote Gefahr®, 81.

708 Vgl a.a. O, 114.

139



und der Christenheit.™” In der Sozialdemokratie sah Holzhausen eine Bewegung, die
Grundstirzendes beabsichtigt. Daher kann diese nur im Zusammenhang mit dem Bosen -
Satan - gesehen werden. Der Streit zwischen Kirche und Sozialdemokratie hat eine
endzeitliche Dimension. Erst im Jahr 1890 war es den sozialdemokratischen Politikern
moglich, wieder offiziell zu wirken, nachdem die mehrfach verlingerten Sozialistengesetze
von 1878 ausgelaufen waren. ,,Das fiir 30 Monate gedachte, aber 1880, 1884, 1886 und
1888  verlingerte >Gesetz gegen die gemeingefihrlichen Bestrebungen — der
Sozialdemokratie< vom 21.10.1878 verbot jede sozialdemokratische Vereinsbildung,

<710

Versammlungstitigkeit und die Verbreitung von Druckschriften. Jetzt wurde auch der

endgiiltige Name festgelegt: Sozialdemokratische Partei Deutschlands.”"

Das folgende Jahr wurde fiir die SPD bestimmend, indem das Grundsatzprogramm auf
einem Parteitag in Erfurt beschlossen wurde, das die politische Linie bis in die Weimarer
Zeit hinein festlegen sollte.”"> Zu wesentlichen Aussagen der Religion gegeniiber gehorte
die Beschrinkung der Religion auf den Privatbereich.””> Holzhausens AuBerungen miissen
im Zusammenhang dieses sozialdemokratischen Aufbruchs gelesen werden, der die SPD
zur groften Partei in Hinsicht auf die Entwicklung der Mitgliederzahl und der
Wahlergebnisse im Kaiserreich machen sollte.”"* Auch die Sozialgesetzgebung in den 80er
Jahren konnte diese Entwicklung nicht stoppen, vielmehr hatte sich nur ein stirkeres

> Fir Holzhausen war mit dem Ende

Selbstbewusstsein der Arbeiterklasse herausgebildet.
der Sozialistengesetzgebung und dem nunmehr legalen Auftreten der SPD und anderer
entsprechender Organisationen eine neue Phase angebrochen. Ein endzeitlicher Kampf um
die (Gesellschafts-)Ordnung hatte begonnen. Aus der Perspektive von 1918 setzte
Holzhausen hier auf die schlieflich untergehende Macht. In der Perspektive des Jahres
1892 befand sich die Regentschaft Wilhelm II. auf dem Héhepunkt und deren Ende war
freilich nicht absehbar.

,»uUnd mag auch die Sozialdemokratie in unserer Zeit sehen kénnen, durch die grébsten

Entstellungen der Wahrheit die Menge unseres Volkes unserer evangelischen Kirche

entfremden],] indem sie derselben ein Himmelreich hier auf Erden zu geben verspricht und

709 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).

710 Hans Fenske, Deutsche Parteiengeschichte, 144.

m Vgl a. a. O., 145.

712 Vgl. Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 27.

713 Vel a.a. O,, 28.

14 Vgl a.a. O, 21.

75 Vgl. Errki Kouri, Der deutsche Protestantismus, 37.

140



unserer Kirche der Untergang droht, wir wissen, dall der Herr Jesus seiner Kirche
verheiBen hat, daf3 die Pforten der Holle sie nicht tberwiltigen sollen und dal3 er, wenn
seine Zeit gekommen sein wird, den Antichristen zu Boden werfen wird und trésten uns
mit den Worten des Psalmisten: Obgleich das Meer wiithete und wallete und von seinem
Ungestiim die Berge einfielen, dennoch soll die Stadt Gottes fein lustig bleiben mit threm
Briinnlein, da die heiligen Wohnungen des Hochsten sind, denn der Herr ist bei ihr
drinnen, darum wird sie wohl bleiben.“”"® In der Sozialdemokratie wurde der Dichter
Heinrich Heine hoch geschitzt. Die Wendung ,ein Himmelreich auf Erden®, die
Holzhausen hier zitiert, spielt auf ein Gedicht aus ,,Deutschland. Ein Wintermarchen®’"”
an. Vielfach iibernahmen sozialdemokratische Politiker religiés-geprigte Wendungen.”™® So

. . . . . . . . 71(
konnte der Marxismus und die Sozialdemokratie eine ,innerweltliche Heilslehre* "

entwickeln und ,ein Stick weit als sikularisierte Religion bzw. Religionsersz\tz“720
erscheinen. Mit dem Gedanken der Errichtung eines diesseitigen Himmelreiches klingt ein
eschatologischer Ton an, den Holzhausen in seiner Entgegnung aufnimmt. Trotz
apokalyptischer Schrecken, die von der Sozialdemokratie ausgehen, wird die Kirche unter
dem Schutz Christi bleiben und so bestehen koénnen. Holzhausen zitiert in diesem
Zusammenhang direkt Mt 16,18 und biete eine Paraphrase zu Ps 46, 3-6. Die
beschriebenen katastrophalen Naturereignisse, die grundstirzend sind, kénnen die Stadt
Gottes und ihren Bewohnenden nichts anhaben. Eine wirkliche Naherwartung der
Wiederkunft des Messias scheint Holzhausen nicht vertreten zu haben, da sich dafiir keine
Hinweise finden. Deutlich kritisierte er die Bemthungen von Pfarrern, die sich dem Ernst
der sozialen Frage stellten und sich den Arbeitern zuwandten. Darin erkannte er eine
Einseitigkeit, die nur den Klassenkampf verstirkte und nicht den Prinzipen der christlichen
Nichstenliebe gentigte, die sich nicht exklusiv an eine Gruppe wandte, sondern fur alle
offen war.””" Im Jahr 1895 hatte der Evangelische Oberkirchenrat einen Zirkularerlass
herausgegeben, in dem die Geistlichen aufgefordert wurden, sich eines groB3eren

Engagements in Hinsicht auf die Sozialpolitik zu enthalten. Es wurde wahrgenommen, dass

716 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

iy Vgl. Heinrich Heine, Historisch-kritische Gesamtausgabe 4, 92: ,,Ein neues Lied, ein besseres Lied,/
O Freunde, will ich Euch dichten!/ Wir wollen hier auf Erden schon/ Das Himmelreich errichten.

718 Sebastian Priifer, Sozialismus statt Religion, 308.

19 Hans-Ulrich Wehler, Das Deutsche Kaiserreich, 120.

720 Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 20.

721 Vgl. LkA EKvW 4.6 Nr. 224 (02.06.1897).

141



sich Pfarrer in zunehmenden Maf3 in sozialpolitische Debatten einmischten.”” Der Erlass

stand auch im Zusammenhang mit den sozialpolitischen Aktivititen eines Adolf

Stockers. ™

3

722
723

Vel. Errki Kouri, Der deutsche Protestantismus, 4.

Vel. a. a. O., 83. Schon 1890 hatte Wilhelm II. Stécker als Hofprediger entlassen (John Réhl,
Wilhelm II., 454). Im Zusammenhang mit der Erwihnung Stéckers in einem Telegramm aus dem
Jahr 1896 benennt Wilhelm den pastoralen Wirkungskreis: ,,Die Herren Pastoren sollen sich um die
Seelen ihrer Gemeinden kiimmern, aber die Politik aus dem Spiele lassen, dieweil sie das gar nichts
angeht.” (zit. n. a. a. O., 793).

142



6.3. Zustand und Entfernung der Kirchen

Im Bezirk Marienmunster-Nieheim-Steinheim der Kirchengemeinde Brakel, den Theodor
Holzhausen als Pfarrverweser zu betreuen hatte, lagen die Probleme vor allem in den
weiten Entfernungen.”” So wohnten die 300 zu betreuenden Gemeindeglieder verstreut
Uber 33 Ortschaften. Zu den drei Gottesdienstorten Nieheim, Steinheim und
Marienmiinster hatten sie teilweise Wegstrecken von zwei Stunden zu absolvieren. Gleiches
galt fur die evangelischen Schulkinder, die nach Nieheim oder Marienmunster mussten. Die
finanzielle Leistungsfahigkeit des Pfarrbezirks war entsprechend gering. Fir seine erste
eigene Gemeindestelle in Driburg ist die Situation etwas anders, da die in Driburg
wohnenden Gemeindeglieder die Kirche besuchten, wihrend auch hier die Auswirtigen
nur selten zum Gottesdienst nach Driburg kamen.” Auch nach Fertigstellung der
Eisenbahnlinie dnderte sich an dieser Situation nur wenig. ,,Da die Gemeineglieder immer
bequemer werden und die weiten Wege als einen geniigenden Grund ansehen, die Kirche
nicht zu besuchen, muf3 der Pastor immer lebendiger werden und trotz der weiten
Entfernungen und der muhsamen Wege im Teutoburger Walde zu gewissen Zeiten an
verschiedenen Orten Gottesdienste einrichten.

In der Kirchengemeinde Warburg lagen die Probleme auf unterschiedlichen Ebenen.”” Im
Bereich Rimbeck-Scherfede, das 1887 zur eigenstindigen Gemeinde erthoben wurde, war es
zunichst die Anmietung eines Raumes fiir den Gottesdienst, der auf Schwierigkeiten stiel3,
da sich die katholische Bevolkerung weigerte, Rdume zur Verfiigung zu stellen. Schlief3lich
konnte im Jahr 1880 das Kirchhaus in der Nihe des Bahnhofs Scherfede eingeweiht
werden und weitere sieben Jahre spiter wurde eine eigenstindige Kirchengemeinde
errichtet. Ebenso problematisch war die Situation in Warburg selbst, da sich die
evangelische Kirche in einem baulich sehr schlechten Zustand befand. Fur die
Gemeindeglieder waren die kaputten Fenster im Kirchenschiff ein Anlass gerade in der
Winterzeit dem Gottesdienst fern zu bleiben, um dem Zug in der Kirche zu entgehen.’”

Das wird auch ausdricklich im Protokoll der 1872 erfolgten Visitation der

724 Vgl. Anhang 9.5.

725 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (1867).
726 LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868).
27 S. dazu auch Kap. 4.4.

728 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (1871).

143



™ Da zunichst das Dach saniert wurde, lieB die

Kirchengemeinde Warburg festgehalten.
Reparatur der Fenster auch aus finanziellen Erwigungen bis zum Jahr 1873 auf sich
warten.” Im Jahr 1874 konnten der Eingang und die AuBenwinde saniert werden.”' Im
Jahr 1876 wurde die AuBenrenovierung der Kirche endlich abgeschlossen.™ Alle diese
Renovierungsmalinahmen waren fiir die Kirchengemeinde nur moglich, weil finanzielle
Unterstiitzung durch die Gustav-Adolf-Vereine in gréBerem Umfang erfolgte.” Neben
dem baulichen Zustand war die Ausstattung der Kirche aus evangelischer Sicht eine
Zumutung. Auch fast 70 Jahre nach der Ubergabe der Kirche des aufgelésten
Dominikanerklosters an die evangelische Gemeinde waren die katholischen
Ausstattungsgegenstinde noch verblieben und prigten den Eindruck im Inneren der
Kirche. Grund dafiir war eine entsprechende Auslegung des Rechts zur Mitbenutzung der
Kirche, das von den Monchen des aufgelosten Klosters auf das (Pro-)Gymnasium
tbergegangen war. Nachdem die rechtlichen Fragen im Jahr 1888 endgtltig geklirt waren,
konnte die Renovierung der Kirche projektiert werden. ,,Demnach erhalt von uns der in
Kirchenbauten erfahrene Baumeister Wiethuse zu Coeln a/Rhl[,] der durch die Burgbeuten
fir den Herrn Hugo Schuchard in Calenberg bei Warburg uns bekannt geworden war, den
Auftrag dazu.“" Der Kélner Didzesanbaumeister Heinrich Wiethase hatte die Burg
Calenberg in den Jahren 1880 bis 1882 neugotisch umgebaut.” 1890 begann er mit der
Generalinstandsetzung der evangelischen Kirche in Warburg. Zur Neugestaltung des
Innenraumes der Kirche gehorte die Entfernung der aus der Klosterzeit stammenden
Altire und die Errichtung eines neuen Altars.” Wihrend die Seitenaltire abgebaut wurden,
ist der Hauptaltar in der Kirche verblieben.”” Der Abschluss der Arbeiten an der Kirche
bildete im Jahr 1895 der Bau eines neuen Dachreiters mit drei Glocken.”™ Der Dachreiter,
der den aus der Barockzeit stammenden ablGste, war neugotisch. Auch das Innere der
Kirche erhielt eine neugotische Ausstattung. Damit folgte die Neuausstattung der

evangelischen Kirche in Warburg den Vorgaben des ,,Eisenacher Regulativ fiir den

729 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (11.06.1872).

730 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873).

731 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874).

732 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876).

733 Vgl. dazu Jochen-Christoph Kaiser, 150 Jahre Gustav-Adolf-Verein in Westfalen.
734 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).

735 Vgl. Handbuch der Deutschen Kunstdenkmiler. Nordrhein-Westfalen 2, 1126.
736 Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

37 Die Veridnderung ldsst sich anhand der Bilder im Anhang 9.8 nachvollziehen.

738 Vel. LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895).
144



evangelischen Kirchenbau® aus dem Jahr 1861, in dem als Orientierung im stilistischen

739

Bereich die Romanik und Gotik vorgegeben wurde.”” Generalsuperintendent Gustav

Nebe ™ weihte am 26.01.1896 das renovierte Gotteshaus wieder ein.”!

79 Vgl. Wolfgang Herbst (Hg.), Evangelischer Gottesdienst, 209.
740 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 352 (Nr. 4404).
e Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 8.

145



6.4. Unkenntnis tiber den eigenen Glauben

Gerade in der Frage nach den Griinden eines Ubertritts zur katholischen Kirche hatte
Holzhausen angenommen, dass die Unkenntnis iiber den eigenen Glauben eine Ursache
war. ,,Denn die meisten Evangelischen, welche solchen Schritt thun, wissen gar nicht, was
sie an ihrem evangelischen Glauben gehabt haben, kamen nicht die Vorziige und den
kostlichen Kern desselben, sondern nur hochstens seine duflere unscheinbare Hille und
geben, wie Esau, fiir ein Linsengericht ihr Erstgeburtsrecht hin.“’* Teilweise gaben sich
Unwissen und eine gleichgtiltige Einstellung den Konfessionen gegentiber die Hand. Fir
Holzhausen war dieses Problem ein diasporaspezifisches, da sich aus evangelischen
Gebieten Herzuziehende den Gefahren des Lebens unter einer mehrheitlich katholischen
Bevolkerung nicht bewusst waren. Entsprechend klingt auch die Klage aus dem Jahr 1881:
»Es ist ein rechtes Leiden, dal uns aus den evangelischen Nachbarlindern so viele
schwichliche Glieder zugeschickt werden, die von ithrem evangelischem Glauben gar wenig
wissen und von den Unterscheidungslehren nicht die geringste Kenntnif3 haben. Nur durch
Zufall lernt man sie kennen und hat wenig Einfluf} auf sie. Zum Gottesdienste kommen sie
wenig oder gar nicht, und wenn sie kommen, vernehmen sie doch wenig, weil ihnen die
nothwendigsten Voraussetzungen zu einem gesegneten Gebrauche des Gottesdienstes
fehlen. Sie sind dann eine leichte Beute fiir die Mischehen und werden endlich selbst auch
eine Beute der katholischen Kirche.“™ Ohne die noétige Festigung im Glauben lassen sie
sich ,,von dem in der katholischen Kirche herrschenden Fanatismus [...] anstecken und

744
berauschen®

. Als Moglichkeit, um der mangelnden religiésen Bildung Abhilfe zu
schaffen, sah er den Konfirmandenunterricht. Sein Eindruck dber den
Konfirmandenunterricht im Allgemeinen war, dass dieser meist unzureichend war.
Besonders in der Frage der interkonfessionellen Kompetenz war auf groe Unkenntnis zu
stolen. Die Folge ist, dass, wenn ,.ein so ungeniigend Vorgebildeter aus evangelischen
Gegenden, wo vielfach religiéses Leben und hdusliche Andacht ginzlich fehlt, in unsere
Diaspora [kommt,] dann ist er wie ein Rohr, das der Wind hin und her weht.“”* Als eines

der Ergebnisse des Lutherjubiliums im Jahr 1883 erhoffte sich Holzhausen, dass der

Kleine Katechismus Martin Luthers wieder zu einem Volksbuch werden wurde.

42 LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). Anspielung auf Gen 25, 29-34.
43 LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).
44 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).
745 LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894).

146



Offensichtlich hat sich der Katechismus nicht nachhaltig in der Gemeinde und bei der
Jugend durchsetzen koénnen. Im Jahr 1892 musste Holzhausen feststellen, dass kein
Bewusstsein dafur vorhanden sei, was flir einen ,,Schatz® man mit dem Katechismus neben
der Bibel habe.* Die Fluktuation der Gemeindeglieder stellte eine besondere
Herausforderung dar, weil oft vierzehnjihrige Kinder zum Katechumenen- bzw.
Konfirmandenunterricht angemeldet werden, die vorher noch keinerlei Unterweisung
genossen hatten. ,,Hier mufl durch besonderen Privatunterricht in der Religion
nachgeholfen werden, um nothdtrftig zu erzielen, was die Kirchenordnung mit ihrer
Bestimmung erreichen will.“™" Die Neuordnung der Eisenbahnbetriebsimter fithrte im
Jahre 1896 dazu, dass insgesamt 30 evangelische Familien von Versetzungen betroffen
waren und Warburg verlieBen.”* Demgegeniiber standen Zuziige aus den benachbarten
Gebieten Hessen und Waldeck, aus denen ,unreife evangelische Burschen und

<749

leichtsinnige evangelische Madchen™™ auf der Suche nach Arbeit nach Warburg kamen. In
den verschiedenen Landeskirchen wurde die Konfirmation unterschiedlich gehandhabt. So
konnten in Hessen Midchen schon mit 13 Jahren konfirmieren und in Waldeck wurde
wesentlich weniger Unterricht verlangt.” Diese Unterschiede wurde auch in der Weise
genutzt, dass Kinder nach Hessen und Waldeck geschickt wurden, um frither konfirmiert
zu werden.”" Aber auch die hiusliche Situation konnte die Bildung der Kinder gefihrden,

wenn hier Alkoholismus und Arbeitsscheu von Seiten der Eltern mit im Spiel war.”

746 Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

7 LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).

748 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). Ahnlich auch die Klage dariiber aus Driburg: vgl. LkA EKvW
4.6/131 (03.06.1868).

749 LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895).

750 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896).

751 Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

752 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).
147



6.5. Die Auseinandersetzung mit der Liberalen Theologie

Die akademische protestantische Theologie im langen 19. Jahrhundert ist zunichst durch
thre Wendung zum Neuprotestantismus mit dem Wirken Friedrich Schleiermachers
bestimmt. Die ihm nachfolgende Theologie wird durch den Gegensatz von konservativen
und liberalen Entwiirfen geprigt.”> Den Konservativen eignete eine Abneigung gegen die
durch die Aufklarung initiierten historisch-kritische Auslegung der Bibel und das Bemiithen
die alten Lehrbestinde zu bewahren. In Frontstellung gegen die rationalistische Theologie
sind August Neander, August Friedrich Christian Tholuck und Julius Miiller angetreten
und haben ihre Gedanken als Erweckungstheologie vorgetragen.” Ebenfalls durch die
Erweckungsbewegung beeinflusst ist die konfessionelle Theologie, die sich bemthte das
eigene (lutherische) Bekenntnis zu schirfen. Ernst Wilhelm Hengstenberg, Johann
Christian Konrad von Hofmann oder Gottfried Thomasius sind als deren Vertreter zu
nennen.”” Ab der Jahrhundertmitte formten sich die konservativen Krifte als biblische
Theologie mit Johann Tobias Beck, Martin Kahler und Adolf Schlatter als deren
Vertreter.”® Auf der liberalen Seite hatte zunichst der Rationalismus in weiten Teilen des
Protestantismus Fingang gefunden. Julius August Ludwig Wegschneider war aber mit der
,unbesehene[n]*“”" Transformation der kantischen Philosophie in Theologie schon zu
seiner Zeit nicht sehr innovativ und so war der Rationalismus um die Jahrhundertmitte
tiberwunden.”® Mit David Friedrich Strauf tritt die Tubinger Schule auf den Plan, die sich
der Bibel mit den Mitteln der historischen Kritik ndherte. Thr wichtigster Vertreter ist
Ferdinand Christian Baur.”™ Seit den 1870er Jahren setzte das theologische System
Albrecht Ritschls neue Impulse und fand eine breite Schilerschar, zu denen Adolf von
Harnack wie Wilhelm Herrmann zihlte.”” In der religionsgeschichtlichen Schule fanden
liberale Theologien zudem seit 1890 ein Sammelbecken, dem sich Julius Wellhausen,

Johannes WeiB3, Albert Schweitzer oder Ernst Troeltsch anschlossen.”

753 Val. Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert, 165; sowie vgl. Rudolf Kiibel, Uber den
Unterschied, 281.

754 Vgl. Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands, 221f.

755 Vgl a. a. O., 222f.

756 Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 59ff.

757 Karl Barth, Die protestantische Theologie, 425.

758 Vegl. Karl Barth, Die protestantische Theologie, 431.

759 Vgl. Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands, 228.

760 Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 49.

761 Vgl. Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands, 230ff.

148



Es mag nicht verwundern, wenn Theodor Holzhausen mit der liberalen Richtung innerhalb
der protestantischen Theologie offensichtlich nichts anfangen kann. Das liegt sicher an der
Prigung durch sein Studium in Halle, wo man den Kampf gegen Rationalismus gekimpft
und gewonnen hatte. Inhaltlich sieht er in den Vertretern einer liberalen Richtung eine
Bedrohung fur die evangelische Kirche und ihre Grundlagen. Die Bibel wird nicht mehr als
Dokument mit gottlicher Autoritidt gelesen, sondern historisch. Auf der Ebene des
Kirchenkreises hat er entsprechend an der Diskussion um den Protestantenverein, die
Lehrfreiheit der Theologie und den Streit um das apostolische Glaubensbekenntnis
teilgenommen. Die Gefahren werden aus seiner Sicht in aller Schirfe benannt. Dabei
wurde die Auseinandersetzung auf den Namen Ritschl fokussiert, welcher ,der
einflussreichste  und  vielleicht bedeutendste  protestantische =~ Dogmatiker — seit

: 762
Schleiermacher*

war. Das lag auch daran, dass sich eine nach ithm benannte Schule nach
1874 bildete.”” So nimmt es nicht wunder, wenn Theodor Holzhausen gegen den

., Ritschlianismus*’** polemisiert. Die Diskussionen der Theologen sind gerade deshalb von

5 <766

Schaden, weil diese in der Kirche ,,Verwirrung‘ﬂ6 und , tiefgreifende Berunruhigung
stiften. Die Kirche ist aufgefordert, den Kampf gegen die liberale Theologie aufzunehmen.
Dabei ist vollkommen klar, dass die Theologie der Ritschl-Schule nur von kurzer Dauer ist:
»Denn hat die Kirche den Gnosticismus, den Arianismus, den Pelagianismus u[nd] den
Rationalismus tberwunden|,] so wird sie auch eine andere Gestalt dieser letzteren

Verirrung den Ritschelianismus iberwinden*’®’

. Die Irrlehre dieser Richtung besteht darin,
dass die beiden Grundprinzipien des Protestantismus, das Schriftprinzip und die
Rechtfertigungslehre, verindert werden. So wird die Bibel als menschliches Produkt
verstanden und die Lehre von der gottlichen Inspiration abgelehnt. In Bezug auf die
Rechtfertigung ist es der stellvertretende Opfergedanke, der infrage gestellt wird. Die
Entwicklung einer modernen Theologie wird von Holzhausen als eine Bedrohung auf den
Bestand der evangelischen Kirche und ihrer tiberkommenen Lehren angesehen. Mit ihr
Offnet sich auch eine Tur fur Unkirchlichkeit und Unsittlichkeit, die eine zwangsldufige

Folge einer solchen Theologie sein miissen, weil sie selbst eine der schwersten Siinde ist:

,,50 ist auch jede Abweichung von den Lehren des Wortes Gottes durch eine falsche

762 Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 49.
763 Vgl a.a. O,, 52.

764 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896).

765 LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).

766 LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895).

767 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896)
149



Wissenschaft und jede Zerstiicklung des Wortes Gottes durch die schrankenlose Kritik
eine Entheiligung des Namens Gottes und eine schwere Stinde gegen den heiligen Namen
Gottes und kann auch nur zu einem ungéttlichen Leben fithren.’® Da die
Kirchenleitungen vor allem mit Vertretern der konservativen Richtung besetzt waren,
sahen sie sich zum Ende des 19. Jahrhundert dazu gendtigt, sich des Mittels von

9

Lehrzuchtverfahren zu bedienen.”” Damit wird der inhaltliche Streit auf die

kirchenrechtliche Ebene verlagert.

6.5.1. Der Protestantenverein

Der Deutsche Protestantenverein geht auf eine Griindungsinitiative Daniel Schenkels und
Karl Zittels im Jahr 1863 zurtick. Mit der Aufnahme des Unionsvereins mit Sitz in Berlin
im Jahr 1865 erhielt der Protestantenverein seinen preuBischen Landesverband.” Seine
Ziele bestanden in der Schaffung einer evangelischen Nationalkirche und der Uberwindung
der landeskirchlichen Zersplitterung Deutschlands. Seine groB3te Wirksamkeit entfaltete er
in den 1870er Jahren. Da der Protestantenverein auch in Driburg Anhinger gefunden hat,
nimmt Holzhausen im Jahr 1872 dazu Stellung: ,,Noch viel schlimmere Feinde unserer
Kirche als die Jesuiten sind die Glieder des Protestantenvereins, indem sie das Bestreben
haben durch Entleerung der Kirche von ihren gottlich gegebenen Inhalten dieselbe zu

771 .
«“" Dass der Protestantenverein noch

einem bloBen Protestantenverein zu machen.
gefihrlicher fir die evangelische Kirche ist als die Jesuiten erklirt sich darin, dass letztere
den Protestantismus von aullen her bedrohen. Im Gegensatz dazu wirkt der
Protestantenverein im Inneren der Kirche zersetzend. In den Jahren vorher hat
Holzhausen schon von einer Opposition gebildeter und angesehener Gemeindemitglieder
berichtet: ,,Einige haben sich ganz von der Kirche getrennt, weil sie die drgerliche Predigt

von Christo nicht leiden mégen und mit den Lehren der Kirche nicht einverstanden sind

und da diese zu den sogenannten Gebildeten gehéren, so kann es nicht ausbleiben, daf3 sie

768 LkA EKvW 4.6/224 (1898).

769 Vgl. Albrecht Beutel, Spurensicherung, 52.

770 Vgl. Joachim Mehlhausen, Der kirchliche Liberalismus, 145.
m LkA EKvW 4.6/223 (1872).

150



«773 und

auch auf Andere verderblichen Einflu ausiiben.“””” Von diesen ,Ungliubigen
threm negativen FEinfluss berichtet er erstmals im Jahr vorher. Sie gehéren zu den
angesechenen Gemeindegliedern und versuchen andere Gemeindeglieder ,,vom Besuch der
Kirche abzuhalten.”™ Auch in Warburg triff Holzhausen auf eine ihnliche Gruppe, die
jedoch das Gesprich und den Austausch suchte: ,,Auch bei den sonst kirchlich gesinnten
Gemeindegliedern findet sich viel freisinniges Wesen und aufgeklirte Denkungsweise.
Doch ist es anzuerkennen, daf} sich einige finden, die sich tiber den Gegensatz ihrer
Anschauungsweise und der gehorten Predigt auszusprechen wiinschen und offenbar mit
dem Bestreben zu anderer Uberzeugung zu kommen.“”” Gleichwohl ist dennoch klar,
,»dall unter den Beamten und sogenannten Gebildeten die Kirchlichkeit im Abnehmen
ist“””. Einen Grund findet er in der gelesenen Literatur, die aus Werken des politischen wie
kirchlichen Liberalismus besteht. Der pastorale Vorschlag ,,von Schriften und Biichern
erbaulichen und religiésen Inhalts wird sehr tibel aufgenommen, weil viele sich fiir reif und
gebildet genug halten, ihre Privatlektiire selbst zu bestimmen.*””” Offensichtlich empfinden
viele Gemeindeglieder das Anliegen Holzhausens, ,,bessere geistliche Nahrung zu

. 7
bieten*’’®

, als Bevormundung.

Besonders ein Anliegen der Protestantenvereins wurde von Holzhausen entschieden
zurickgewiesen. In der Ausgestaltung der Kirchenordnung vertrat der Protestantenverein
die Position, das reprisentative Element zu stirken und die Kirche von den einzelnen
Kirchengemeinden aus zu strukturieren.”” Dieses als Gemeindeprinzip bezeichnete
Konzept sollte auch die Stellung der Laien in den Kirchenorganen verbessern. Im Jahr

1875 trat eine Generalsynode fiir Preuflen zusammen, die eine Ordnung die Generalsynode

erarbeiten sollten. Die von Wilhelm I. am 20.01.1876 erlassene Ordnung waren auch

72 LkA EKvW 4.6/131 (1867). Die Abneigung gegen die Gebildeten, nebst Schleiermacher-Polemik,
findet sich bei Claus Harms, Pastoraltheologie 1, 103f: ,,Habe ich zu unterscheiden ricksichtlich der
Sprache, ob ich vor einer gebildeten oder vor einer ungebildeten Gemeinde predige? Wir antworten
mit einer Gegenfrage: Die gebildete Gemeinde, wo ist die? In Kiel, in Schleswig? oder, weiter
entfernt, in Leipzig, Dresden, Berlin? Daselbst in der Dreyfaltigkeitskirche mochte sich am ersten
eine gebildete Gemeinde, obwol nicht als Gemeinde, finden, sonst aber nirgend, iiberall machen die
Minder-, die Ungebildeten die bey weitem groBre Zahl aus, daher also die Minoritit der Gebildeten
keine besondern Anspriiche zu machen hat.

73 LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1860).

74 Ebd.

775 LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876).

776 LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).

777 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873).

778 LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).

e Vgl. Joachim Mehlhausen, Der kirchliche Liberalismus, 143.

151



Forderungen des Protestantenvereins aufgenommen worden.” Im Jahr 1873 prophezeite
Holzhausen der evangelischen Kirche ihren Untergang, wenn sie sich dem
Gemeindeprinzip anniherte: ,,M6ge Gott geben, dall dadurch sein Reich kénne gebaut
werden, moge er verhiiten, daf3 dadurch unsere Provinzialkirche Schaden nehme, aber ganz
besonders, daB3 dadurch der kirchliche Liberalismus unter der Fuhrerschaft des
Protestantenvereins und unter dem Deckmantel der Union seine destruktiven Pline zur
Ausfiihrung bringe und sein SchoBkind, das Gemeindeprinzip, in unserer preuflischen
Landeskirche zur Geltung bringen kénne, denn das konnte keine andren Folgen haben, als
die Auflésung derselben.“™ An dieser Position hielt er auch fest, nachdem die neue
Generalsynodalordnung in Kraft getreten war. ,,Einer Anderung unserer Kirchenordnung
im Interesse der Vermehrung des Laienelemenths in der Kreis-[,] Provinzial-[,] und
Generalsynode mufl man entgegentreten, so lange man kann, nicht allein um des
unermeflichen Schadens willen, der daraus entstehen kann, sondern auch wegen der

Mehrkosten, die doch den einzelnen Gemeinden zur Last fallen werden.*”

6.5.2. Der Streit um das Apostolikum

Der Streit um die Geltung des apostolischen Glaubensbekenntnisses hat zwei Phasen. Die
erste in den 1870er Jahren ist mit den Namen der Pfarrer Gustav Lisco und Adolf Sydow
verbunden. Die zweite Phase beginn 1891 mit einer Handlung des Pfarrers Christoph
Schrempf und wird auch Adolf von Harnack involvieren. Wihrend der Jahre 1871 und
1872 hatten Lisco und Sydow sich in einer Vortragsrethe mit der Vorstellung der
Jungfrauengeburt, die auch im apostolischen Glaubensbekenntnis ausgesagt wird,
beschiftigt. Darauthin sieht sich das Konsistorium in Berlin gendtigt, gegen beide
einzuschreiten. Die harte Strafe des Konsistoriums wird in der Folge durch den
Evangelischen Oberkirchenrat abgemildert. SchlieSlich erhilt Lisco einen Verweis und

Sydow einen schweren Verweis.”” Die Milde der obersten Kirchenleitung wird von Vielen

780 Vgl. Joachim Rogge, Die auBlerordentliche Generalsynode von 1875, 231. Vgl. auch Peter Landau,
Art. Kirchenverfassungen, 152: ,,Die so ausgeformte gemischte Kirchenverfassung wurde in der
zweiten Hilfte des 19. Jh. auch in den ibrigen deutschen Landeskirchen eingefthrt; sie blieb der
maf3gebende Typus der evangelischen Kirchenverfassung bis zur Gegenwart.*

781 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873).
782 LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).
783 Vgl. Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 12f.

152



aus dem konservativen Lager kritisiert. So werden die Anschauungen Liscos und Sydows
vom Presbyterium der Kirchengemeinde im Jahr 1872 verurteilt und die Kreissynode
aufgefordert, ebenso zu verfahren.”™ Statt einer Verurteilung der beiden Pfarrer legt die
Kreissynode auf den Vorschlag des Superintendenten Beckhaus hin ein Bekenntnis ,,zum
evangelischen Glauben, wie es im Worte Gottes gegrindet und in den Bekenntnissen

<c785

unserer Kirche bezeugt ist“™ ab. Im folgenden Jahr wird die Enttiuschung tber die

Entscheidung des Oberkirchenrates deutlich und die Kreissynode fordert einen Schutz der

[3(4786

Gemeinden vor Pfarrern, die durch ihre Lehren zu einem ,,Argerni werden. Viele

Pfarrer sahen in dem apostolischen Glaubensbekenntnis nicht nur den ,,Inbegriff ihres

<787
>

eigenen christlichen Glaubens sondern einen 6ffentlichen Bekenntnistext der ganzen
Gemeinde. Der Charakter eines gemeinsamen Bekenntnisses tiberdeckt die enthaltenen
problematisierten  Aussagen von ,Jungfrauengeburt, Hollenfahrt und leiblicher
Wiederkunft Christi sowie der Auferstehung des Fleisches*™.

Der Ausloser der neuen Phase des Apostolikumstreit war 1892 die fristlose Entlassung des
wiurttembergischen Pfarrers Schrempf aus dem Kirchendienst, da dieser sich geweigert
hatte im Taufgottesdienst das Apostolikum zu verwenden.” Am 05. Juli 1891 hatte
Schrempf ein Kind getauft, indem er im Gottesdienst auf das apostolische
Glaubensbekenntnis ~ verzichtet hatte.”™ Der nachfolgende Konflikt mit dem
wurttembergischen Konsistorium gipfelte am 14. Juni 1892 mit der Erklirung der
Entlassung ohne Pensionsanspriiche.”! Dieser Fall erregte groBes Aufsehen nicht nur in
Wiirttemberg, sondern auch im Reich und so kam es, dass Adolf von Harnack von
Studenten um eine Stellungnahme zu der Angelegenheit gebeten wurde. Im Rahmen einer
Vorlesung gab Harnack ein Antwort, die er schliefSlich unter dem Titel ,,In Sachen des
Apostolikums® in der Christlichen Welt erschienen lieB.”” Als Empfehlung fiir den

liturgischen Gebrauch formuliert er dort: ,,Daher kann zur Zeit jegliche Bemithung nur

darauf ausgehen, entweder das Apostolikum aus dem liturgischen Gebrauch zu entfernen,

784 LkA EKvW 4.6/223 (1872).

785 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1872, 2.

786 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1873, 2.

787 Albrecht Beutel, Spurensicherung, 53.

788 A.a. 0O, 52.

789 Hans-Martin Barth, Apostolisches Glaubensbekenntnis II, 561.

790 Vgl. Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 41.

1 Vgl a.a. O., 43.

792 ChW 6(1892), 768 - 770; wieder abgedruckt in: Adolf von Harnack, Reden und Aufsitze 1, 219 -
264,

153



oder doch den Gemeinden die Méglichkeit zu gewiahren, es nicht zu brauchen, oder es
durch eine andre evangelische Glaubensformel zu ersetzen.”” Sein Vorschlag, den
Gebrauch frei zu stellen bis ein neues zeitgemifles Glaubensbekenntnis formuliert sei,
schlug hohe Wellen.”* Begriindet hatte er dies auch dadurch, dass mehrere Aussagen des
Apostolikums Anlass zur Kritik boten. Hauptstreitpunkt war nachwievor die Aussage der
Jungfrauengeburt.

Entsprechend schlug der Streit hohe Wellen und so suchte der Preuflische Evangelische
Oberkirchenrat mit einem Zirkular-Erlass vom 25. November 1892 die Gemeinden zu
beruhiger1.795 Wie Hanna Kasparick gezeigt hat, lag die Bedeutung der Auseinandersetzung
um das apostolische Glaubensbekenntnis in den Jahten 1892/93 nicht so sehr auf der
Ebene der theologischen Auseinandersetzung, sondern in den ekklesiologischen Folgen:
»Die Lebensfrage der protestantischen Kirche, wie sie mit den unterschiedlichen
theologischen Meinungen und Glaubenstberzeugungen ihrer Glieder umgehen soll, wie sie
ohne ein Lehramt ihre Einheit trotz der unterschiedlichen Auffassungen darstellen kann
bzw. wie das Verhiltnis zwischen den Bekenntnisgrundlagen und der Lehrfreiheit zu
bestimmen ist, wurde mit diesem Streit erneut gestellt und forderte eine Antwort.“””* Diese
Antwort wurde mit der Revision der PreuBischen Agende 1894/95 gegeben. Fur die
theologische Fakultit in Berlin war die Folge, dass eine neue Professur installiert wurde, auf

"7 Harnack hatte in seinem Lehrbuch

die der konservative Adolf Schlatter berufen wurde.
der Dogmengeschichte die Dogmenbildungsprozesse der Alten Kirchen untersucht und als
Einfluss der griechischen Philosophie entlarvt: ,.Seine Dogmengeschichte war eine
Dogmenkritik.“™ In der Regierungszeit Kaiser Wilhelms II. ist Harnack zur Gallionsfigur

des liberalen Christentums gexxzorder1.799

793 Adolf von Harnack, Reden und Aufsitze 1, 222.

794 Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 58f.

795 abgedruckt in: Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 64 - 66.

796 A.a. O, 14.

797 Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 58f.

78 A.a. O., 57.

799 Vgl. Kaiser Wilhelm II., Ereignisse und Gestalten aus den Jahren 1878 - 1918, Leipzig 1922, 165:

,Einen schweren Kampf hatte ich zu bestehen, als ich die Berufung Professor Harnack’s nach
Berlin durchsetzte. Die rechtsstehenden Theologen und >Orthodoxen< erhoben scharfe Proteste.
Nachdem ich mich bei Hinzpeter noch einmal eingehend erkundigt und dieser sein Urteil mit den
Worten geschlossen hatte, dal es fiir Berlin und Preuflen dullerst bedauerlich sein wiirde, falls ich
nachgibe, bestand ich auf der Berufung, und sie erfolgte. Jetzt kann man jenen Widerstand gar nicht
mehr verstehen. Welch eine Personlichkeit ist Harnack! Was fiir eine gebietende Stellung in der
Geisteswelt hat er sich errungen! Welchen Nutzen und wieviel Wissen hat mir der rege und intime
Verkehr mit diesem feurigen Geist gebracht!” Dieses positive Einschitzung Harnacks diirfte aus der

154



Der Zirkular-Erlass von 1892 wird von Holzhausen ausdriicklich begriit und auf die
Bedeutung des Glaubensbekenntnisses im Gottesdienst fiir die Gemeinde hingewiesen.™
»Auflerdem sind alle Sitze desselben schriftgemil3, weshalb auch die Kirchen der
Reformation das apostolische Glaubensbekenntnifl zu ihrem eigenen Bekenntnifl gemacht
haben. Und aus demselben Grunde hat auch unsere evangelische Landeskirche dasselbe
mit in die Agende unserer Landeskirche aufgenommen.“®”! Auch wenn die Infragestellung
des Gebrauchs des apostolischen Glaubensbekenntnisses von Holzhausen entschieden
zurickgewiesen wird, so geben seine Aussagen tber die Entstehung des Apostolikums
weitgehend den von Harnack formulierten Stand der Forschung wieder: ,,Denn ist auch
das Alter der einzelnen Stiicke des apostolischen Glaubensbekenntnisses nicht niher zu
bestimmen, so ist doch kein Zweifel, dal3 der Grundstock desselben viel idlter ist als das
nicdische Glaubensbekenntnil und hinaufreicht bis in die apostolische Zeit und aus der
Taufformel hervorgegangen ist.“"” So hat auch Harnack das Apostolikum aus der
Taufformel in Mt 28,19 hergeleitet und als dessen Erweiterung au'lgesehen.803 Auch sieht er,
dass einzelne seiner Aussagen bis in die nachapostolische Zeit zuriickdatierbar sind.™
Auch die Wertschitzung durch Martin Luther ist schon Harnack aufgefallen und in seinem
Aufsatz, der den Streit ausldste, hervorgehoben.805 Auch wenn die Bewertung der
Ergebnisse zwischen Harnack und Holzhausen ginzlich unterschieden sind, so scheint

Holzhausen den Aufsatz von Harnack oder Passagen daraus gekannt zu haben.

Unterwurfigkeit und Verehrung dem Kaiser gegeniiber resultieren (vgl. John C. G. R6hl, Wilhelm II.
3, 562ff.).

800 Der Zirkularerlass ist wiedergegeben in Rudolf Ernst Huber/Wolfgang Huber (Hgg.), Staat und
Kirche 677ff: ,Eine Entfernung aus dem gottesdienstlichen Gebrauche oder auch nur ein
Freigebung an die Willkiir der Einzelgemeinde wiirde das Rechtsbewul3tsein der landeskirchlichen
Gemeinden verletzen, dem Kultus ein hohes Kleinod, der Gemeinde einen Hohepunkt der
Sammlung und Anbetung rauben.“ (a. a. O., 678).

801 LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).

802 Ebd.

803 Vgl. Adolf von Harnack, Reden und Aufsitze 1, 241: ,Das Symbol ist die erweiterte Taufformel: das
muf3 man fiir seine Erklirung festhalten.®

804 Vel a. a. O, 240: ,Sieht man von den acht Zusitzen, die oben angegeben sind, und von der

lutherischen Vertauschung des >Katholisch< in >Christlich< ab, so darf man sagen, daf} das
Symbol aus der nachapostolischen Zeit stammt und zwar aus der Hauptkirche des Abendlandes,
Rom.*

805 Vgl. a. a. O,, 239: ,Luther, der das Symbol aufs héchste schitzte, hat doch an zwei Sitzen leisen
Anstol} genommen.*

155



6.5.3. Die Lehrfreiheit der theologischen Fakultiten

Die Frage nach der Freiheit der Lehre an den theologischen Fakultiten beschiftigt
Holzhausen das erste Mal 1878. Die AuBerungen stehen noch in Nachwirkung der
Auseinandersetzung mit dem Deutschen Protestantenverein. Im Zentrum steht dabei die
Bedeutung der kirchlichen Examen: ,,Auch ist es wohl gegenwirtig nicht mehr zu
beftrchten, dal3 der Provinzialsynode ihre Mitwirkung beim theologischen Examen koénne
entzogen werden, vielmehr wird es bei dem nunmehrigen Ausbau der Synodalverfassung
auch in denjenigen Provinzen, wo das erste theologische Examen bisher lediglich ein
Universititsexamen war, wohl dahin kommen, dal auch beim ersten theologischen
Examen schon die Provinzialsynode mitzuwirken habe, damit dem Subjektivismus der
Privatmeinungen Finzelner gegeniiber die Objektivitat der christlichen Wahrheiten und der
Kirchenlehren mehr zu Geltung kommen. Aber nicht allein beim Examen der jungen
Theologen, sondern noch mehr bei der Anstellung der Geistlichen wire das zu wiinschen,
damit nicht unter dem Titel der Lehrfreiheit die Lehrwillkiir in unsere Kirche einzége und
keiner ein Amt in unserer Kirche bekleide, der in Offentlichen und schriftlichen
Kundgebungen der Kirchenlehre widerspriche, oder ihr wohl gar Hohn sprechen konnte.
Die Verpflichtung der Geistlichen bei ihrer Anstellung auf die Bekenntnif3schriften unserer
Kirche, wenigstens auf die conf. august. scheint in unserer Zeit durchaus geboten zu sein,
denn nur auf diese Weise kann dem Umsichgreifen und den Agitationen des
Protestantenvereins entgegengewirkt werden.“*"

Die Verpflichtung auf die Lehre der evangelischen Kirche, die Holzhausen von den
Kandidaten verlangt, wird im Jahr 1885 auch fir die Dozenten der Theologie gefordert.
Deshalb ist das Mitspracherecht der kirchenleitenden Organe bei der Besetzung der
Lehrstihle geboten. Nur so kann die Theologie von den Einflissen durch die
,pantheistischen und materialistischen Philosophien“®”’ freigehalten werden. Statt die
gottliche Wahrheit darzustellen, vertreten die modernen Theologen subjektivistische
Anschauungen, die im Widerspruch zu den Fundamenten der evangelischen Kirche stehen.

8

Damit diese nicht die Jugend verderben kénnen,” indem sie bei den Studenten der

Theologie den ,,Glauben an die Autoritit der heiligen Schrift und an die Grundwahrheiten

806 LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878).
807 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.18806).
808 Vel. PL. Apol. 23c.

156



des Evangeliums aufs tiefste erschiittern®”

, ist Handlungsbedarf geboten. So verloren viele
Studierende durch moderne Theologen ihren Glauben und wiirden auch nicht in den Stand
gesetzt, wieder eine entsprechende Gliubigkeit zu entwickeln.”’ So fragt Holzhausen in
seinem Synodalbericht auch im Jahr 1896: ,,Was soll aber daraus werden, wenn die neuere
Theologie mit ihren Hypothesen die Grundlagen unserer Kirche, worauf ihr gutes Recht
beruht, unterminiert, die Kirchenlehre in ihren Hauptgrundsitzen verfilscht und sowohl
das Schriftprinzip, als auch die Rechtfertigung des Siinders vor Gott durch Christi
Verdienst verfliichtigt. Was soll daraus werden, wenn unsere jungen Theologen auf der
Universitit von Professoren dieser Richtung die Kirchenlehren verdeutlicht gemacht und
die feste Position, welche sie bietet, ihnen unter den Filen weggenommen wird und wenn
dieselben unter dem Titel der Wissenschaft fiir eine Lehre eingenommen und gefangen
genommen werden, die nichts als die Trughand der Menschenmeinung ist und mit welcher
sie der Kirche des Herrn nicht dienen, sondern sie nur zerstoren, mit welcher sie die
betriibten Herzen nicht trésten, die Stinder nicht zur Bu3e und Bekehrung rufen und die
zu Gott kommen wollen nicht durch den Glauben an den Herrn Jesum und den die durch
ihn geleistete Genugthuung zur Rechtfertigung vor Gott, zu einem neuen Leben und zur
ewigen Seligkeit fithren konnen.“®"" Ein weiteres Movens den Gedanken der Lehrfreiheit
abzuweisen, ergab sich aus den Erfahrungen des Apostolikumstreits. Die Historisierung
der christlichen Bekenntnisbildung und der damit einher gehenden Relativierung des
Bekenntnisses konnte aus konservativer Perspektive nicht verhindert werden. Die meisten
Diskurse lassen sich auf der Folie des Historismus am Ende des 19. Jahrhundert
verstehen.”” Neben den Fragen eines historischen Verstindnisses des Christentums musste
sich die wissenschaftliche Theologie gleichwohl mit der Religionskritik wie einem
materialistischen Denken auseinander setzen.®” Daraus entsteht fiir Holzhausen eine
Maf3losigkeit in der Kritik, die vor nichts mehr Halt macht und letztlich nichts mehr

tibriglsst.*"*

Damit geht ein objektiver Maf3stab fiir die Beurteilung von wahr und falsch
verloren, wenn alles zum Menschenwort wird. Es ist dann auch klar, dass ein Theologe, der
die von ihm geforderten Lehren der Kirche nicht vertritt, nicht an der Universitit lehren

kann: ,,.Sobald also die Professoren der Theologie mit der Kirchenlehre in Widerspruch

809 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).

810 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (30.06.1895).

811 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896).

812 Vgl.. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 62.
813 Michael Klessmann, Das Pfarramt, 41.

814 Vel. LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895).
157



treten, oder sie verschleiern oder ihr einen anderen Sinn unterschieben, dann stehen sie
auch nicht mehr in der Kirche und noch viel weniger kénnen sie Lehrer der zukunftigen
Diener sein und sollten, wenn sie aufrichtig sind, von selbst ihren Lehrstuhl aufgeben.**”
Das Problem, dass es zwischen der Kirchenlehre und der Theologie eine Differenz gibt,
war in den 1880er Jahren vielen kirchlichen Kreisen erst bewusst geworden, nachdem
Ritschl selbst darauf hingewiesen hatte. Konservative Kirchenminner kennzeichneten seine
Lehre als geff;ihrlich.gl(’ Andere fanden in seinen Aussagen ,.eine Uberzeugende Antwort auf
die bedringenden Probleme der Zeit“®". Ursache fiir die aufbrechende Differenz zwischen
der akademischen Theologie und der kirchlichen Praxis und Lehre liegt selbst im
Wissenschaftsbegriff der Theologie begriindet. ,Religiose Intellektuelle orientieren sich
weniger an den Bedurfnissen von Kirchen, Gemeinden und Laien als an Wissensstandards
akademischer Institutionen. "

Die fir Holzhausen objektiven Grundlagen der evangelischen Kirchen orientieren sich an
den wichtigsten Bekenntnisschriften: ,,Denn namentlich im lutherischen Katechismus und
in der conf|.] augustana von 1530 sind fir die Lutheraner und im Heidelberger
Katechismus fiir die Reformirten innerhalb unserer Landeskirche die Grundlinien
angegeben, innerhalb welcher die Auslegung der heiligen Schrift sich bewegen soll und
worauf das Recht der Lehre sich griindet.“®"” Die preuflische Ordinationsermahnung von
1895 prizisierte die zu verkiindende ILehre mit der Nennung von der Bibel als
Glaubensnorm und dann der drei altkirchlichen Symbole nebst der Bekenntnisschriften.*
Es sind aber genau diese Grundlagen, die eine moderne Theologie infrage stellen muss.
Eine derartige kirchliche Bevormundung der theologischen Lehrtitigkeit wurde schon von
Albrecht Ritschl abgelehnt.*” An der Vorstellung der géttlichen Offenbarung in der Person
Jesus Christus hat Ritschl festgehalten. Die entsprechende Erkenntnisquelle sind die
Schriften des Neuen Testaments, denen er aber keine Inspiriertheit zuspricht.822 Gerade der
Gedanke einer Inspiration durch den Heiligen Geist ist aber fiir Holzhausen entscheidend,

die der Bibel ihre Autoritit gibt und sie zur Offenbarung macht.

815 LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897).

816 Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 46.

817 Martin Geschat Protestanten in der Zeit, 44.

818 Martin Riesebrodt, Religion zwischen Aufgeklirtheit, 23.

819 LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).

820 Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber (Hgg.), Staat und Kirche 3, 737.

821 Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 50.
822 A.a. O., 50f.

158



6.6. Unsittlichkeit

Die sittlichen Probleme in seiner Gemeinde in Driburg sieht Holzhausen in den drei
Bereichen: ,,Unzucht, Spielsucht und Trunksucht“*. Dieser Dreiklang wird sich auch
durch die weitere berufliche Tatigkeit hindurch ziehen. Mit dem Stichwort der Unzucht
begeben wir uns in den Bereich der sexuellen Verfehlungen. Dabei unterschied er zwischen
Ehebruch und Hurerei: ,,Ein Reprasentant der Gemeinde, der sich offenen Ehebruch hatte
zu Schulden kommen lassen und ihn reumduthig bekannte, hat freiwillig seine Stelle
niedergelegt. Ein unverheiratheter Mann der Gemeinde hat mit seiner katholischen
Haushilterin Hurerei getrieben, obgleich er vorher vor der Stinde gewarnt und der eheliche
Stand ihm angerathen wurde. Nachdem die Haushilterin von einem Kinde entbunden,
klagt er sich wegen seiner Siinde an und behauptet|[,] Bu3e gethan zu haben, will sie aber
nicht heirathen, weil sie katholisch ist. Eine Proklamation konnte nicht vollzogen werden,
weil der Brautigam angeklagt wurde, unterwegs von Buke nach Driburg eine katholische
Wittwe zur Hurerei gezwungen zu haben.“®* Die Unsittlichkeit macht aber auch vor den
Kirchenbeamten in Warburg nicht Halt: ,,Leider mul3 berichtet werden, daf} unser Cantor,
Kister und 1ster Lehrer A Buddenhagen am Iten Juni angeklagt wurde, mit gré3eren
Midchen seiner Klasse wihrend des Unterrichts unsittliche Handlungen vorgenommen zu
haben. Die von dem Lokal- und Kreisschulinspektor vorgenommene Untersuchung
bestitigte voll und ganz die Anklage durch offenes Gestindnif} der betroffenen Midchen.
Nur der Cantor leugnete andauernd und bezeugte unter den theuersten Versicherungen
seine Unschuld. Die Konigliche Regierung zu Minden hat diese traurige Angelegenheit der
Staatsanwaltschaft zu Paderborn ibergeben. Allein der Verhaftsbefehl desselben hat ihn
nicht mehr erreicht, denn einige Tage zuvor hat er sich durch Flucht der Untersuchung
entzogen. Man vermuthet, dal3 er sich in Amerika befindet.“** Es finden sich in den
Berichten einzelne Hinweise auf sexuelle Handlungen mit und Vergewaltigungen von
Minderjihrigen und erwachsenen Frauen, wie die gerade genannten Beispiele zeigen. Da
sexuelle Ubergriffe innerhalb der Ehe noch nicht als Vergewaltigung gewertet wurden,

lassen sich keine Beispiele finden.

823 LkA EKvW 4.6/131 (1867).
824 LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).
825 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).

159



Einen sehr negativen Einfluss auf die Sittlichkeit hatten die vielen Bahnarbeiter in Driburg:
woeit der Zeit, wo die fremden Eisenbahnarbeiter die hiesige Kirche besuchten, ist der
Kirchengesang schlechter geworden. Von einem Theile der Eisenbahnbeamten wird die
Kirche gar nicht besucht, was auch auf den Kirchenbesuch der tibrigen Gemeindeglieder
tbelen Einflu3 gehabt hat, da manche in die Verachtung Gottes und seines Wortes sich
haben mit hineinziehen lassen.“** An den Orten, wo die Arbeiter wohnten, breitete sich
, Trunksucht und Hurerei® aus.*”” Nach deren Weiterzug zum nichsten Bauabschnitt
besserte sich die Situation wieder - bis auf den Alkoholabusus. ,,Wenn auch eigentliche
Trunkenbolde und Schnapssiufer in der Gemeine sich wenige finden, so giebt es doch
mehrere, welche keinen Abend hinbringen kénnen ohne im Wirthshause zu liegen, wo sie
hinter dem Bierglas gern das gro3e Wort fithren und sich nichts daraus machen das 2te und
8te Gebot zu tbertreten, so daf sie sich auch selbst nicht schimen, ihren eigenen Pastor
und ihre Gemeine in Gegenwart von Katholiken zu schinden. Um dem Brantweintrinken
und dem wiusten Wirthshausleben entgegenzuwirken, habe ich wiederholt in der Kirche
und in den Hiusern dagegen Zeugnill abgelegt und auch das Presbyterium gebeten, sich
nicht allein des Brantweintrinkens und des Wirthshausgehens zu enthalten, sondern auch
mit dagegen ZeugniB3 abzulegen.“* Als Grund fiir die sittlichen Probleme sah Holzhausen
die Vergniigungssucht der Menschen. Eine Besserung wire nur zu erreichen, wenn die

Hiuslichkeit vermehrt werden konnte.*®

Das Branntweintrinken galt lange Zeit als eine
Begleiterscheinung der Arbeiterschaft. Dabei ist der Konsum des Branntweins im
Kaisereich kontinuierlich gesunken und Westfalen lag sowohl beim Branntwein als auch
beim Bier statistisch im Mittelfeld.” Weitere Gelegenheiten fiir das Vergniigungsstreben
und den Konsum von Alkohol bestanden in den weltlichen Festlichkeiten in Form von
»Kriegerfesten, Schiitzenfesten, Viehmirkten®“®!, die auch von evangelischen
Gemeindegliedern gern besucht wurden. Auf die Glicksspiele und Spielsucht ging
Holzhausen nicht niher ein, sie wurde nur gelegentlich erwihnt. Die Familiensituationen
konnten unter verschiedenen Faktoren leiden. So kam es vor, dass Manner ihre Familie

verlieBen: ,,Zwei Viter haben vor kurzem ihre Familien ganz verlassen und sind fliichtig

geworden und haben Frauen und Kinder in groBler Noth und Bedringnill

826 LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).

827 LkA EKvW 4.6/131 (07.06.1865).

828 LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868).

829 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

830 Gerhard A. Ritter/Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich, 512ff.
831 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

160



zuriickgelassen.“832 Aber auch von ,,Zank und Streit in manchen Hiusern zwischen

Eheleuten*®”

musste Holzhausen zu den Problemen unter der Rubrik ,Religiéser und
sittlicher Zustand der Gemeinde® anfithren. In den betroffenen Familien war eine
Steigerung der Hauslichkeit zu erwarten. Vielfach musste Holzhausen auch feststellen, dass
seine Ermahnungen nicht zu dem gewtnschten Erfolg fihrten, da sie kaum tber das
Versprechen einer Besserung hinausgingen.””* Bei den hier beschriebenen Fillen handelte
es sich um grof3ere sittliche Verfehlungen, die nur bei wenigen Gemeindegliedern der Fall
waren. Die Ursache fur ein unsittliches Verhalten lie3 sich leicht ausmachen: ,,Dal3
fleischliches und weltliches Wesen eine Feindschaft ist gegen Gott wird von Vielen nicht
etkannt.“*” In der Zuwendung zur Welt und den leiblichen Bediirfnissen erkannte
Holzhausen den Grund der Sundhaftigkeit. Damit liegt er ganz auf der Linie des
Lasterkatalogs aus 1Petr, der ein Leben in ,acehyelats, embuplals, olwodluytals,

“¥6 verurteilt. Ziel des christlichen

KGuOols, TOTols kol abepiTols e18wAoAaTPIONS
Lebens fir Holzhausen war die Unterscheidung von der Welt, die als fremd erfahren
wurde, und ein Leben im Fleisch, das sich an Gott ausrichtet und nicht selbstbeziiglich um

die eigenen Bediirfnisse kreist.?’

832 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

833 LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897).

834 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).
835 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

836 1Petr 4,3.

837 Vagl. 1Petr 4,2.

161



6.7. Zusammenfassung

In seiner groBBen Geschichte des 19. Jahrhundert stellte Jirgen Osterhammel diese Epoche
unter das Signum der Verwandlung. Wenn die zwei groen Herausforderungen fiir den
Protestantismus von Holzhausen nur aus der Perspektive der (Un-)Kirchlichkeit betrachtet
werden konnten, ist dies bezeichnend. Der Transformationsprozess, in dem sich der
Neuprotestantismus wiederfand und der besonders von den Vertretern einer liberalen
Theologie gestaltet wurde, konnte nur als ein Verfallsprozess wahrgenommen werden. Die
liberale Theologie hat die Grundlagen des Protestantismus verlassen und wollte thn von
Innen her zerstorten. In Bezug auf die soziale Frage lasst sich der gleiche Zugang erkennen.
Im Fokus auch der Inneren Mission stand nicht die Wahrnehmung und Behebung der
soziale Not hervorrufenden 6konomischen Zustinde, sondern es ging um ,,die sittlich-
religivse Brneuerung des Menschen als ein Ausweg aus dem sozialen Elend“*”. Eine klare
wie konzeptionelle Antwort auf die sozialen Verwerfungen konnte der Protestantismus
nicht geben. Auch die von einer Gallionsfigur des sozialen Protestantismus, Adolf Stécker,
initiierten Initiativen waren in ihrer Wirkung limitiert. Auch in der Frage nach dem Schutz
und der Heiligung des Sonntags war die Tendenz, die realen Ursachen der Missstinde nicht
wahrnehmen zu koénnen, deutlich. Letztendlich fihrte diese Haltung dazu, dass sich noch
weitere Kreise von der Kirche entfernten. Der Abstand zu den Arbeitern und ihrer
Lebenswelt wurde auch durch die Schichtdifferenz der bildungsbiirgerlichen Pfarrer zu
ihnen immer gréBer.”” Mit seinen Ausfithrungen lag Theodor Holzhausen im Bereich einer
in weiten Teilen des Protestantismus vorherrschenden Einstellung. Aus der Beschreibung,
was als unkirchlich anzusehen war und welche Handlungsoptionen Holzhausen wihlte,
wird deutlich, dass das Konzept Kirchlichkeit nicht weiterfihrend war, sondern nur die
Probleme noch verstirken musste. Jede Form von Verinderung rief neue Angste des
Verlustes hervor. Eine Revolution, welche die bestehenden Verhiltnisse gefahrdete, wurde
abgelehnt, ja verteufelt.”” Sie konnten nur das Werk teuflischer Michte sein. Bibel und
Bekenntnis, die Grundpfeiler des Kirchenbegriffs von Theodor Holzhausen, waren durch
die fortschreitende Historisierung bedroht. Wie sehr die verschiedenen Aspekte von

Unkirchlichkeit zusammen hingen zeigt eine Aussage aus dem Jahr 1898: ;so ist auch jede

838 Gerhard A. Ritter/Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich, 760.
839 Vegl. ebd.
840 Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 199.

162



Abweichung von den Lehren des Wortes Gottes durch eine falsche Wissenschaft und jede
Zerstucklung des Wortes Gottes durch die schrankenlose Kritik eine Entheiligung des
Namens Gottes und eine schwere Stinde gegen den heiligen Namen Gottes und kann auch
nur zu einem ungottlichen Leben fithren.*"" Die Heiligung des eigenen Lebens musste
angesichts solcher Verfehlungen misslingen, da das Bewusstsein fir die Ehrfurcht vor dem
Heiligen nicht vorhanden war. Das Ergebnis einer solchen Haltung konnte nur ein Leben

in Unsittlichkeit sein.

841 LkA Bkv\W 4.6/224 (1898).
163



7. Elemente der Kirchlichkeit

Bisher wurde die pastorale Identititskonstruktion Theodor Holzhausens aus der
Perspektive ex negativo beschrieben. Dabei konnte in der Abgrenzung zum Katholizismus
und zur Unkirchlichkeit gesagt werden, wie er sich selbst und sein kirchliches Amt nicht
gesehen hat. Vielfach war sein Blick auf Phinomene wie die Sozialdemokratie oder die
Liberale Theologie durch Stereotypen und Vorurteile bestimmt, was es ihm verstellte, sich
der Notwendigkeit einer Transformation des Protestantismus stellen zu miussen. Diese
Tendenz wird auch deutlich werden, wenn im Folgenden nun zentrale Aspekte des Amts-
und Frommigkeitsverstindnisses von Holzhausen in den Blick genommen werden. Im
Kern ldsst sich die Themenstellung auf die Frage reduzieren: Was ist Kirchlichkeit und wie
kann diese gehoben werden? Die Faktoren fir Unkirchlichkeit wurden aus seiner Sicht
angesprochen und daraus ergaben sich manche Begrenzungen des Wirklichkeitszugangs.
Ausgehend  von  paulinischen  Vorstellungen  entwickelte ~ Holzhausen — sein
Kirchlichkeitskonzept: ,,Wenn der Apostel Paulus von der Gemeinde zu Thessalonich
verlangt, das sie immer volliger werden in der Heiligung, so kann er solche Ermahnung an
sie richten, weil sie das Wort Gottes aus seinem Munde geh6rt haben und dadurch zum
Glauben gekommen sind an den Herrn Jesum. Denn durch Christi Gnade, die den
Gldubigen zu Theil wird, konnten sie auch immer volliger werden in der Heiligung. Das ist
aber auch in unseren Gemeinden die Grundlage der Heiligung. Sie haben das Wort Gottes
in ihren Hausern und horen es in ihren Kirchen. Und viele bekennen es gern: Wir glauben
an den Herrn Jesum Christum. Aber wie viele jagen nach der Heiligung? Wie viele werden
immer volliger in der Heiligung. Denn dazu gehort nicht blof3 die Vermeidung von groben
Stinden und Laster, sondern auch der bestindige Kampf gegen alle geheimen Siinden und
bésen Neigungen und Leidenschaften, gegen alles weltliche Wesen und alle ungéttliche
Zeitrichtungen; dazu gehért nicht nur das bestindige Wachsen des inwendigen Menschen,
sondern auch ein gottseliger Wandel in Demuth, Sanftmuth, Bescheidenheit, herzlicher
Freundlichkeit, dazu gehort lebendiger Glaube, briinstige Liebe, frohliche Hoffnung, dazu
gehort das Wachen und Beten, dazu gehéren regelmillige Hausandachten, dazu gehort ein
freudiges Helfen und Dienen in aufrichtiger Liebe, dal3 einer dem andern dient mit der

Gabe, die er empfangen hat als die guten Haushalter der mancherlei Gnade Gottes.“** Die

842 LkA BEKvW 4.6/224 (1898).
164



Stelle aus den Briefen an die Thessalonicher, auf die sich Holzhausen hier bezog, durfte
1Thess 4,3-12 gewesen sein. Es werden die verschiedenen Elemente genannt, die
Kirchlichkeit ausmachen. Dazu geh6rt nicht nur das Vermeiden von Sunden und
Weltlichem, sowie der Kampf gegen schlechte Neigungen, sondern auch das innere
Wachstum und ein entsprechender Lebenswandel. In ethischer Hinsicht dachte
Holzhausen von christlichen Tugenden aus. Das tugendvolle Leben hat seine Zeichen in
Demut, Sanftmut, Bescheidenheit, Freundlichkeit. Dazu werden mit Glaube, Liebe und
Hoftnung die drei christlichen Tugenden aus 1Kor 13,13 angesprochen. Die Verkiindigung
des Wortes Gottes traf jedoch nicht immer auf die Bereitschaft auch aus einem Hérer zum
Titer des Wortes werden zu wollen. ,,Die rechte Sittlichkeit besteht im Gehorsam gegen
Gottes Wort, welches kommt durch den Glauben aus der Predigt des gottlichen
Wortes.“** Damit deutete Holzhausen eine christliche Tugendlehre an, die in der
zeitgendssischen Sittenlehre vertreten wurde. Die passive Haltung des Glaubens wurde als
Ausgangspunkt daftir angesehen, dass die Tugenden Christi auch auf den Glaubenden
iibergingen und eine entsprechende Handlungskompetenz hervorbrachten.**

Der Begriff , Kirchlichkeit“ stand eben auch fir eine verduBlerlichte Form der
Frommigkeit, in der die Institution Kirche und ihre Angebote im Vordergrund standen.
Auch in der evangelischen Kirche bildet der sonntigliche Gottesdienst die zentrale
gemeindliche Veranstaltung. Die Teilnahme am Gottesdienst und Abendmahl wurde und
wird noch als Indikator fiir die Kirchenbindung herangezogen. Es liegt daher nahe, den
Gottesdienst und die Sakramente aus der Perspektive Holzhausens zu betrachten. Die
Wichtigkeit und Relevanz fir beides ergibt sich dann aus dem Verstindnis von Kirche
Gberhaupt. Ganz lutherisch entwickelte er es aus CA 7. ,,Von dem Schriftprinzip lehrt die
conf. aug. art[.] 7, dal alle Zeit misse, eine heilige christliche Kirche sein und bleiben,
welche ist die Versammlung aller Gldubigen, bei welchen das Evangelium rein gepredigt

und die heiligen Sakramente laut des Evangeliums gereicht werden. *° Die rechte

843 LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1862).

844 Vgl. August Johannes Dorner, System der christlichen Sittenlehre, 326: ,,Das Prinzip sittlicher
Vollkommenheit in Christus ist bestimmt auf uns uberzugehen, indem wir uns zu seiner
gottmenschlichen ILiebe oder zur Mittheilung seiner erlésenden und vollendenden Kraft
empfangend verhalten. Dieses Empfangen ist der Glaube. Er ist die receptive Grundtiichtigkeit oder
Grundtugend der Erlésten, weil er das Empfangenwollen der Liebe Christi ist, ihrer sithnenden,
heilenden, vollendenden Kraft. Indem der Glaube Christum und seinen Heilswillen bejaht, und von
seiner Erléserkraft sich bestimmen, ja erfillen li6t, wird auch er ein Abbild der in Christus
gegebenen Einigung von Gesetz, Tugend, hochstem Gut, d. h. beginnende Wirklichkeit des
vollkommen Guten in einem neuen spontanen, ja produktiven Leben.

845 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896)
165



Verkiindigung des Evangeliums machte er am doppelten Prinzip des Protestantismus klar.
Schriftprinzip als formales und Rechtfertigung als materiales Prinzip formierten fir ihn das
evangelische Profil. Schliefflich ist die Verbindung von Thron und Altar nicht zu
Ubergehen. Der preulische Konig war nicht nur der summus episcopus der Landeskirche,
sondern als Deutscher Kaiser stand er auch fiir ein protestantisches Deutschland. Das
kommt in seinen Finlassungen zu den Kriegen vor der Reichsgriindung zum Ausdruck und
das Lutherjubilium 1883 sowie die Wiedereinweihung der Schlosskirche in Wittenberg

machen die Bedeutung des Protestantismus fiir die deutsche Nation nochmals kenntlich.

166



7.1. Die Gottesdienste

An Gottesdiensten fand in Warburg an Fest- und Sonntagen regelmilBig der
Hauptgottesdienst vormittags statt. Der Besuch des Gottesdienstes wurde als
,befriedigend“** oder ,,ganz gut*’’ bezeichnet. Am Nachmittag gab es einen weiteren
Gottesdienst, bei dem im Winterhalbjahr gepredigt und im Sommerhalbjahr Christenlehre
gehalten wurde.*” Diese Praxis ist im Laufe der Zeit dahin gehend geindert worden, dass
Christenlehre und Predigt wéchentlich alternierend durchgefiihrt wurden.*” Dennoch war
der Besuch dieser Gottesdienste nur mifig.™ Vor der Renovierung der Kirche war gerade
im Winterhalbjahr der Gottesdienstbesuch deutlich zuriick gegangen.” In der Passionszeit
und Adventszeit wurden Abendgottesdienste gehalten.”” Die Passionsgottesdienste fanden

83 Die Teilnahme der Gemeinde an diesen Gottesdiensten wird

Freitags um 18 Uhr statt.
1885 nur als ,,miBig*®* bezeichnet. Wihrend des Deutsch-Franzosischen Krieges 1870/71
wurden Abendgottesdienste als Kriegsgebetstunden gehalten, die jedoch gut besucht
waren.” Die Einschitzungen zum Besuch der gottesdienstlichen Handlungen waren dem
subjektiven Eindruck geschuldet. Fir die jahrlichen Kreissynoden wurden lediglich die
Zahlen der Kommunizierenden erhoben. Fur die Jahre 1896, 1897 und 1899 konstatierte

856

Holzhausen eine Zunahme der Teilnahme am Abendmahl.™ Von den Zahlen, die aus den

Gemeinden fur die jahrlichen Kreissynoden erhoben wurden, ist die Zahl der
Kommunizierenden am aussagekriftigsten in Bezug auf die Kirchlichkeit der Gemeinde.™’
Die Beteiligung am Abendmahl in der westfilischen Provinzialkirche ging von 47,7 % im
Jahr 1850 auf 33,9 % im Jahr 1900 zuriick. Die Werte fir den Kirchenkreis Paderborn
lagen deutlich héher mit 66,8 % im Jahr 1850 und 64,5 % im Jahr 1900. In der
Kirchengemeinde Driburg lag 1852 der Wert bei 64,2 % und 89,4 % im Jahr 1900, die

Kirchengemeinde Warburg hat im Jahr 1850 eine Beteiligungsgrad von 49,3 % und 38,5 %

840 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

847 LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897).

848 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

849 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

850 Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

851 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871).

852 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).

853 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872), (13.10.1885) und (05.09.1894).
854 LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885).

855 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871).

856 Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897), (1898) und (17.04.1899).
857 Vgl. Lucian Hélscher, Biirgerliche Religitsitit, 199.

167



im Jahr 1900. Der deutliche Rickgang in Westfalen, der durch die zunehmende
Entkirchlichung in den Stidten verursacht war,** lisst sich so im Kirchenkreis Paderborn
nicht erkennen. Selbst mit dem Ansteigen der Gemeindeglieder (in Warburg von 400 im
Jahr 1850 auf 1200 im Jahr 1900) blieb die Zahl der Kommunizierenden relativ konstant.
War diese Zahl in Driburg iiberdurchschnittlich,”” so lag die Kirchengemeinde Warburg
dauerhaft darunter. Entsprechend der Zahlen des Abendmahlwertes von Warburg ist die
Einschitzung, dass dort ,eine erfreuliche Kirchlichkeit“*® vorhanden wire, in Relation
zum Kirchenkreis schwierig. In Hinsicht auf die Kirchenprovinz war diese Aussage
sicherlich nicht unangemessen.

Gleich zu Beginn seiner Titigkeit in Warburg dnderte Holzhausen die Abendmahlspraxis
im Hauptgottesdienst: ,,Das heilige Abendmahl wird nicht mehr, wir frither vom
Hauptgottesdienst getrennt, sondern mit demselben verbunden, doch 1if3t es sich nicht
verhindern, daf} ein grofler Theil der Gemeineglieder vor dem heiligen Abendmahle die
Kirche verlaBt, ohne den Segen empfangen zu haben. Die Beichte ist kurz vor dem
Gottesdienste und kann wegen der auswirtigen Gemeineglieder nicht frither gehalten
werden. Anmeldungen zu Beichte sind nicht Sitte und es wird schwer fallen, dieselbe
einzufithren.*" In der reformierten Gottesdienstordnung wurde im Zuge der Einfithrung
der Reformation die katholische Messe durch den Predigtgottesdienst als sonntiglicher
liturgischer Zentralakt ersetzt und die Feier des Abendmahls auf ein Mindestmal}
reduziert.” In gewisser Weise zog das Luthertum im 17. Jahrhundert nach, denn ,,[d]as
Abendmahl wird zum liturgischen Anhingsel“*”. Die Stellung der Predigt als Auslegung
des Wortes Gottes wird noch verstirkt. Im 19. Jahrhundert wurden gerade im lutherischen
Lager die Stimmen laut, die sich auf das Abendmahl als Bestandteil des
Sonntagsgottesdienstes besannen. Wilhelm Lohe brachte dieses Gottesdienstverstindnis im
Jahr 1844 mit der Metapher eines zweigipfligen Berges auf den Punkt.* In der Praktischen

Theologie von Carl Immanuel Nitsch ldsst sich diese strenge Verbindung von Abendmahl

858 Vegl. Lucian Hélscher, Die Religion des Biirgers, 596ff.

859 Hier ergibt sich eine Unsicherheit in den Werten, da die Kurbesucher nicht heraus gerechnet sind.
860 LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).

861 LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

862 Vgl. Michael Meyer-Blanck, Gottesdienstlehre, 160.

863 A.a. O, 165.

864 Vgl. Wilhelm Léhe, Gesammelte Wetke 7/1, 13: ,,Ich mochte den Gedankengang der Liturgie des

Hauptgottesdienstes mit einem zweigipfligen Berge vergleichen, dessen einer Gipfel, wie etwa bei
Horeb und Sinai, niedriger ist als der andere. Der erste Gipfel ist die Predigt, der zweite das
Sakrament des Altars, ohne welches ich mir einen vollendeten Gottesdienst auf Erden nicht denken
kann.*

168



und Hauptgottesdienst noch nicht erkennen.”

Hier konnen Holzhausens liturgische
Verinderungen in Warburg im Rahmen dieser lutherischen Bemithung verstanden werden,
dem Abendmahl wieder einen organischen Sitz im Sonntagsgottesdienst zu geben. Fur die
Gemeinde war das gewohnungsbedtirftig, da sie nur die separierte Feier des Abendmahls
kannte. Offensichtlich war es schwer gewesen, der Gemeinde zu vermitteln, warum durch
die Integration des Abendmahl in den Hauptgottesdienst und die haufigere Feier desselben
eine liturgische und spirituelle Verbesserung darstellte. Erst in den Berichten fir die
Kreissynode aus den letzten Jahren geht die Hiufigkeit der Abendmahlsgottesdienste

hervor. Das Abendmahl wird am ,,ersten Sonntage jeden Monats

gefeiert, zu dem an
»Reminiscere, Laetare, Palmarum, Carfreitag, Himmelfahrt, Erntedank, Reformationsfest,
Todtenfest“*”". Offensichtlich ging diese liturgische Erneuerung nicht auf den Impuls der
Gemeinde zuriick. Ganz im Gegenteil hielt diese an dem gewohnten Umgang mit dem
Abendmabhl fest: ,,Mehr als ein Mal im Jahr zum heiligen Abendmale zu gehen, sind seltene
Fille.“*” War in den ersten Jahren in Warburg noch die Rede von Beichte und Anmeldung
zum Abendmahl, die schwierig durchzufiihren war,” so tauchte diese in den
nachfolgenden Berichten nicht mehr auf. Die von Konig Friedrich Wilhelm III.
angestof3ene und durchgefithrte Liturgiereform sah als Vorbereitung auf das Abendmahl

die Beichte vor. Sie konnte am Vortag oder am Tag des Abendmahlsgottesdienstes

stattfinden. Entsprechend war es unmoglich eine Liste der Kommunizierenden zu fihren

5

ithre Zahl kann auch ,,nur ungefihr angegeben werden“®”

. Wiederholte Ermahnungen von
Seiten des Pfarrers brachten allerdings keinen nachhaltigen Erfolg.

Die 1895 erneuerte preullische Agende legte weiterhin groen Wert auf eine vorbereitende
Beichte auf das Abendmahl. In der zweiten, reformierten Form des Gottesdienstes wird die
Abendmabhlsfeier an den Gottesdienst angeschlossen. Die liturgischen Neuerungen
scheinen auf die Teilnahme am Abendmahl zunichst eine positive Wirkung gehabt zu

haben. In den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts sank der Wert auf unter 50 % und stieg bis

1882 wieder deutlich dariiber. In seinem letzten Bericht fiir die Kreissynode im Jahr 1900

865 Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie 2.2, 396: ,Das widerspricht dem Grundsatz
evangelischer Freiheit, zu behaupten, jede Synaxis, jeder Sonntagsgottesdienst miisse h.
Abendmahlsfeier sein. Die christliche Ethik enthilt keine Bestimmung dariiber, wie oft ein Christ
und unter welchen Gebriuchen er das h. Abendmahl zu begehen habe.*

866 LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897).

867 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896).

868 LkA EKvW 4.6/223 (1871).

869 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).
870 LkA EKvW 4.6/223 (1871).

169



stellt Holzhausen jedoch fest: ,,Es ist zu bedauern, dal3 bei den Abendmahlsfeiern im
Gottesdienste nur sehr wenige Gemeindeglieder zugegen bleiben, wodurch die Feier des
heiligen Abendmahls aufhért der Hohepunkt des Gottesdienstes zu sein und fast wie eine
Nebenhandlung dem Gottesdienst folgt.“""" Diese Tendenz das Abendmahl abzuwerten
und als Kasualie zu verstehen, sieht Rainer Volp als typisch fiir 19. Jahrhundert an.*”” Im
theologischen Sinn ist zugleich wieder auch eine Aufwertung festzustellen, indem es als der
Hoéhepunkt des Gottesdienstes begriffen wird. In Warburg steht auf der Seite der
Gemeinde die erstere Haltung, die Bemithung des konfessionell-lutherischen Pfarrers, das
Abendmahl aufzuwerten, auf der anderen Seite gegeniiber. Die Wahrnehmung der
Gemeinde, die Feier des Abendmahls als eigenen angehidngten liturgischen Akt zu
verstehen, war allerdings nicht nur in Warburg zu beobachten. Auch bei der Gemeinde in
Driburg war es Usus, dass die Gemeinde nicht selbstverstindlich am Abendmahl
teilnimmt.*”

Der zweifache Streit um die Bedeutung des apostolischen Glaubensbekenntnisses im 19.
Jahrhundert war nicht eine akademische Diskussion tber die Lehrfreiheit, sondern hatte
ganz praktische Konsequenzen, da es zu kliren galt, ob es noch zu verantworten gewesen
war, das Apostolikum im Gottesdienst zu gebrauchen. In dieser Perspektive muss man
auch die Heftigkeit der gefithrten Auseinandersetzung begreifen. Wie in der ganzen
preuBischen Landeskirche so stand auch fiir Holzhausen die Diskussion um die Reform
der evangelischen Liturgie in den Jahren 1893 und 1894 unter dem Nachhall des
Apostolikumstreits. Die Pline zu eciner Revision der Agende wurden schon auf der
Generalsynode 1879 beschlossen und im folgenden Jahr die Ziele der Revision vereinbart.
Erst im Juli 1893 wurde ein Entwurf dafiir vorgelegt.”* Die Vorlage wurde gerade an der
Verwendung des Apostolikums sehr kritisch diskutiert und fithrte zu einer Neufassung der

Vorlage, die dann auf einer aullerordentlichen Generalsynode am 14.11.1894 ohne eine

871 LkA EKvW 4.6/224 (28.08.1900). Vgl. RWKO (1835) § 100: ,,Ein oder mehrere Tage vor det
Abendmahlsfeier oder am Morgen derselben soll eine Vorbereitung gehalten werden, in welcher
sowohl der Zweck und die Bedeutung dieser Handlung auseinandergesetzt, als auch jeder auf seinen
Gemiitszustand aufmerksam gemacht und zu einer wiirdigen Begehung der Feier aufgemuntert wird.
Die an manchen Orten herrschende Sitte, daB das ganze Presbyterium bei der Vorbereitung
gegenwirtig ist, soll beibehalten und auch bei den tbrigen Gemeinden eingefiihrt werden, damit
dem Prediger die Personen, welche einer besondern Vorbereitung bediirfen, bekannt werden.*

872 Rainer Volp, Liturgik 2, 839.

873 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1862): ,,Es hat aber bisjetzt noch nicht dafiir gebracht werden
koénnen, daB3 die Gemeine bei der Feier des heiligen Abendmahls zugegen bleibt. Durch den
unregelmiligen Weggang der Gemeineglieder wihrend der Feier des heiligen Abendmahls kommen
sehr unangenehme Stérungen vor.“

874 Vgl. Hanna Kasparick, Apostolikumstreit und Agendenreform, 326.

170



85 Grundsitzlich bewertete Holzhausen schon die

Gegenstimme angenommen wurde.
Diskussion um das Glaubensbekenntnis fir die evangelische Kirche als schidlich: ,,Der
Streit der Universitits-Theologen tiber das apostolische Glaubensbekenntnil3, speciell die
Frage uber den Gebrauch desselben im 6ffentlichen Gottesdienste, hat viel Verwirrung in
unserer evangelischen Kirche angerichtet und hat einen groen Schaden zugefiigt.“®”® Das
Festhalten am Apostolikum war fiir ithn wichtig, weil damit die Evangelischen in der
Diaspora zeigen konnten, dass sie in der westlich-christlichen Tradition standen: ,,Denn
diese wiirde schon durch jede Abschwichung im Bekenntnil3 Schaden leiden, ein Verlust,
den unsere Diasporagemeinden bald empfinden miiflten, indem die sie umgebenden
Katholiken sie als Heidengemeinde ansehen und dementsprechend auch behandeln
wurden. Wer aus Erfahrung weil3, was das offentliche Bekenntni3 des apostolischen
Glaubensbekenntnisses bei unseren Bedingungen auf die katholische Bevolkerung fiir
einen gunstigen Eindruck gemacht hat, der wird jede Abschwichung in diesem Stiicke fiir
einen Rickschritt und sehr bedenklichen Schaden unserer Iandeskirche beklagen
miissen.“*”” Bin Teil der Entspannung in der konfessionellen Auseinandersetzung rechnete
Holzhausen der Erkenntnis auf katholischer Seite zu, wenn diese feststellen musste, das
gleiche Bekenntnis zu teilen. Mit dem Zeigen des gemeinsamen Bekenntnisses konnte dem
Eindruck entgegen gewirkt werden, dass die evangelische Kirche keine richtige christliche
Kirche sei. Da die neue Agende am Apostolikum festgehalten hat, ist die Reaktion
Holzhausens auch eine positive gewesen: ,,Die beste Gabe, welche wir der vorjihrigen,
auflerordentlichen General-Synode zu verdanken haben, ist die neue Agende. Moge sie
durch Gottes Gnade zur Stirkung und Befestigung unserer Landeskirche gereichen und
unserem christlichen Volke reichen Segen bringen und gesegnete Friichte herbeifithren fiir
die Ewigkeit.“”® In Warburg wurde die erneuerte Agenda am 01.10.1896 in der Gemeinde
eingefiithrt.*”

Als weitere gottesdienstliche Handlung ist noch auf die Taufe zu blicken. Durchweg
konnte die Taufe nicht in der Kirche gefeiert werden. Gerade bei den nicht am Kirchort
wohnenden Gemeindeglieder wurde die Taufe im Haus vorgenommen. Das Ziel, die

hiuslichen Tauthandlungen zu vermeiden, konnte nicht erreicht werden. ,,So viel es die

875 Vgl a. a. O, 330.

876 LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).
877 LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894).
878 LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895).

879 Vel. LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896).
171



Witterung, die Entfernung und der Zustand der Kinder erlaubt[,] wird darauf gesehen, daf3
die Taufe derselben in der Kirche geschieht und da3 der Vater der heiligen Handlung
beiwohnt, was indel nicht immer erreicht werden kann. Da hiufig Katholiken zu
Taufpathen gewihlt werden, wird darauf gedrungen, daBl dann auch wenigstens ein
evangelischer Taufzeuge zugegen ist.“ Neben der Frage nach dem Ort benannte
Holzhausen in diesem Bericht auch gleich die weiteren Probleme bei den Taufen.
Haustaufen wurden durch die Kirchenordnung nur zugelassen, wenn das Kind schwichlich
war oder die Witterung anhaltend schlecht.*® Als einen Grund gegen die Haustaufen fiihrte
Ernst Christian Achelis an, ,,da3 die Haustaufe mehr und mehr in ein bloBes Familienfest
verwandelt werde“®®. Dieser Tendenz, den Charakter der Taufe als kirchliche Feier in der
burgerlich geprigten Kultur abzulehnen, sollte vorgebeugt werden. Nicht nur in den
burgerlichen Kreisen zeigte sich eine Neigung die Religion in den Raum der Familie zu
holen. ,,Er wurde zum Hort reinster, rihrseliger Emotionalitit, wo die Familie unmittelbar
und ohne Scheu ihre vermeintlich authentischen Gefiihle offenbarte.***’

Zudem schrieb die Kirchenordnung in Bezug auf die Tauthandlungen vor, dass auch der
Kindesvater bei Taufe anwesend sein sollte.” Fiir die Taufpaten wurde gefordert, dass
diese einer christlichen Kirche angehérten und am Abendmahl teilnehmen durften.” Zu
Beginn seiner Titigkeit in Warburg beschrieb Holzhausen die dortige Taufgewohnheiten
folgendermallen: ,,Die heilige Taufe ist nur bei den Auswirtigen im Hause, sonst
regelmaBig in der Kirche nach dem Nachtmittagsgottesdienste [...] Die Viter sind in sehr
vielen Fillen bei der Taufe ihrer Kinder gegenwirtig. Doch wenn die Kirchenordnung
vorschreibt, dal} der Vater und wenigstens zwei Taufzeugen gegenwirtig sein miissen, so ist
es in Warburg hergebrachte Sitte, dal3 nur ein Taufzeuge gegenwirtig ist und es wird lange

dauern, ehe diese kirchenordnungswidrige Gewohnheit der kirchenordnungsgemifBien Platz

880 LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).

881 Vgl. RWKO (1835) § 94. Vgl. Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der Praktischen Theologie 1, 441f.:
,Kirchlich angesehen sind die Haustaufen ein Abusus, der in gréfleren und teilweise unkirchlichen
Gemeinden nur vom Gesichtspunkt der Seelsorge aus gerechtfertigt werden kann.*

882 Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie 2.2, 435.
883 Rebekka Habermas, Rituale des Geflhls, 174.
884 Vgl. RWKO (1835) § 91. Vgl. Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der Praktischen Theologie 1, 442:

»Dal die Eltern, mindestens der Vater, bei der Taufe ihrer Kinder gegenwirtig sind und die
Verpflichtung zur christlichen Erzichung des Kindes tibernehmen, ist unter allen Umstinden zu
fordern.”

885 Vel. RWKO (1835) § 92. Vgl. August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie,
108: ,Was aber die gleichfalls von dem Gevatter zu gelobende christliche Erziehung in der
evangelischen Kirchenlehre betrifft, so kann dafiir ein Katholik nicht einstehen. Es empfiehlt sich
etwa, daB3, wenn ein Katholik Gevatter wird, wir darauf bestehen, noch einen Pathen evangelischer
Confession hinzuzuziehen.”

172



mache.“® Als Herkunft der Sitte, nur einen Taufpaten zu bestimmen, wurde von
Holzhausen die Nihe zu Hessen ausgemacht, wo dies so iiblich gewesen war.”’ Daneben
war die Anwesenheit des Vaters bei der Taufe, wie aus vielen Berichten hervor geht, auch
in der Kirchengemeinde Warburg nicht durchzusetzen.*® Wie sich auch bei der
Abendmahlpraxis zeigte, hielten die Warburger Gemeindeglieder an den gewohnten
Gebriuchen fest, sodass auch die hiauslichen Taufen nicht vermieden werden konnten. Im
Jahr 1883 schilderte Holzhausen wie die Haustaufen gefeiert wurden: ,,Dieselbe geschieht
sowohl in Warburg als auch in der Filialgemeinde Scherfede Rimbeck meist im
Gotteshause und wenn in Privathdusern doch in wiirdiger Weise, nie ohne Talar und
Kragen. Das Taufbecken wird mitgenommen und ein Kruzifix und Lichter werden
aufgestellt.«*”’

In den Zusammenhang mit Fragen des Gottesdienstes gehort auch das Gesangbuch. Zu
Pfingsten 1893 wurde in der Kirchengemeinde Warburg ein neues Gesangbuch

eingefﬁhrt.sgo

Zuerst hatte die Kirchengemeinde sowohl das Waldeckische als auch das
Hessische im Gebrauch, die vom Minden-Ravensberger Gesangbuch abgelGst wurden.®”
Auch wenn sich einige Gemeinden im Kirchenkreis Paderborn fir das Minden-
Ravensburger Gesangbuch entschieden hatten, so wurde in Warburg das neue Gesangbuch
fir die Kirchenprovinz Westfalen als besser befunden. ,,Wenn wir aber einmal ein neues
Gesangbuch einftihren, so liegt es doch nahe, dall wir das beste wihlen und auch das
Protokoll der vorjahrigen Synode es ausgesprochen hat, daBl das neue Provinzial-
Gesangbuch vortrefflich ist.“"* Die Einfiihrung ging reibungslos von statten, zumal auch
,den drmsten Gemeindegliedern Freiexemplare dargereicht wurden.“®” Das neue
Provinzialgesangbuch wurde durch eine Kommission erarbeitet, die im Jahr 1884 auf der
Synode der Kirchenprovinz gegriindet worden war.” Bis zur Einfithrung des neuen

Gesangbuchs waren das Gesangbuch fir Julich, Cleve, Berg und Mark von 1837, das
Gesangbuch fur Tecklenburg von 1853 und das Gesangbuch fiir Minden-Ravensberg von

86 LkA BEKvW 4.6/223 (21.10.1869).
857 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).
88 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (1871) oder (28.10.1881).

889 LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).

890 Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).

891 Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 10.
892 LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

893 LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894).

894 Vgl. Verhandlungen der Achtzehnten Westfilischen Provinzial-Synode, 47.

173



1852 im Gebrauch.*” Alle Verinderungen, die von Holzhausen initiiert oder versucht
wurden, dienten dazu die Andacht der Gemeinde zu verbessern: sei es das Abendmahl zu
einem organischen Bestandteil des Gottesdienstes zu machen, die Kasualien in ihrem
kirchlichen Charakter zu erhalten und diese nicht zu reinen Familienfesten werden zu

lassen oder ein ansprechendes Gesangbuch einzufithren.

895 Vgl. Verhandlungen der siebten Westphilischen Provinzial-Synode, 84.
174



7.2. Das formale und materiale Prinzip

In seinem 1881 verfassten Bericht zur Kreissynode beschriebt Holzhausen im zweiten
Abschnitt tiber die Kirchenlehre, wie er sich die Lehre der Kirche vorstellt: ,,Mit dem
Gedeihen der Kirche steht die Reinheit der Lehre in inniger Verbindung. Soll also unsere
Kirche nicht ein Babel werden, dann muf3 in ihr auch Einigkeit in der Lehre herrschen und
die Bekenntnisschriften unserer Kirche missen der Maal3stab bleiben fiir die Auslegung
der heiligen Schrift. Darauf erst wird die heilige Schrift eine feste Norm und Richtschnur
des Glaubens und Lebens und das formale Prinzip unserer Kirche aufrecht erhalten, dal3
die Bekenntnisschriften norma docendorum sind und bleiben. Dadurch wird dann auch
das materiale Prinzip recht zur Geltung kommen. Wie also nicht diejenigen Lehrer in
unserer Kirche sein konnen, welche tiber die Rechtfertigung katholisch oder methodistisch
denken, ebensowenig diejenigen, welche die Gottheit Jesu Christi leugnen, oder sie in
arianischem Sinne auffassen, oder welche den heiligen Geist fir einen bloB3en
Menschengeist halten, oder dartiber denken, wie ein Marcellus und ein Paul v. Samosata
lehrten.“®” In Beziehung auf die Lehre stellt Holzhausen folgende Forderungen auf: (1.) die
Lehre der Kirche muss rein sein; (2.) es muss Einigkeit in Bezug auf die Lehre der Kirche
bestehen; (3.) die Bekenntnisschriften mussen den Mal3stab fur die Schriftauslegung bilden.
Die als Uneinigkeit wahrgenommene Vielstimmigkeit der evangelischen Kirche wurde als
schwerwiegendes Problem wahrgenommen. So hatten sich verschiedene kirchenpolitische
und theologische Richtungen im Laufe des 19. Jahrhunderts ausgebildet und standen sich
unversohnlich in der preulischen Landeskirche gegeniiber. Dieser Richtungsstreit ist zu
einer ZerreiBBprobe fur die Kirche geworden und ist der Grund, warum ,,dieselbe auch

darnieder liegen“®”

musste. FEine uneinige Kirche konnte eben nicht gedeihen, besonders
wenn sich die katholische Kirche anschickte, einheitlich und machtvoll aufzutreten. Gerade
die Forderung nach Lehrfreiheit der theologischen Fakultit war nicht nur ihm ein
besonderer Dorn im Auge gewesen, sondern auch allen neupietistischen Kriften.”” So darf

grundsitzlich eine Lehrabweichung ,,weder auf der Kanzel, noch auf dem Lehrstuhl, weder

im Confirmandenunterricht, noch auf hoéheren Schulen und auch nicht auf den

89 LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).
897 LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880).
898 Vgl. Hartmut Lehmann, Die neue Lage, 4.

175



Universititen geduldet werden“®”. Die Grundlage fiir die Lehre von der Kirche lag im
Bezug auf CA 7. Es geht um die rechte Predigt des Evangeliums und der entsprechenden
Fundierung der Sakramente, die anzeigen, wie die rechte Lehre zu gestalten ist. Im
Luthertum bildet der Artikel 7 bis heute die klassische Grundlage fiir die Ekklesiologie. Fiir
die Kirche ist klar, dass in formaler Hinsicht von ,,der alleinigen normativen Geltung der
heiligen Schrift™” auszugehen war. Mit diesem formalen Prinzip korrespondierte das
materiale Prinzip, das ,,die alleinige Rechtfertigung des Siinders vor Gott durch den

901
«® ,um Ausdruck brachte.

Glauben an Christi Verdienst
Holzhausen hat in dieser Weise das Wesen der Kirche beschrieben. Dabei griff er auf
dogmatische Unterscheidungen und Bestimmungen zuriick, die sich z. B. bei August

902
Twesten

finden lassen. Die Frage nach dem Wesen des christlichen Glaubens war eine
dem 19. Jahrhundert geldufige Themenstellung. Auch Twesten beantwortete diese Frage in

seinen Vorlesungen tiber die Dogmatik. Ziel dabei war fur ihn, ,,das eigenthiimliche Wesen

> 5
des Protestantismus“™” herauszustellen, indem er im Gegensatz zu de Wette, dessen
Kompendium er als Vorlage fir die Vorlesungen genommen hatte, durch
Begriffsunterscheidungen klarer argumentieren konnte. Dabei unterschied er ein formales
und ein materiales Prinzip. Unter dem materialen Prinzip verstand er ,,diejenige Lehre, die
sich als Mittelpunct des ganzen Systems darstellt“™. Er fand sie in der Soteriologie: ,,da3
wir ohne Verdienst gerechtfertigt werden, blof3 aus Gnaden, um Christi willen, durch den
Glauben®”. Das Zentrum des formalen Prinzips, dem alles zugrunde liegt, ist dann das
Schriftverstindnis: ,,Das Zurtckgehn auf die urspriingliche Offenbarung in der Schrift ist
daher das formale Princip des Protestantismus, welches sich in der Anwendung als Kritik
darstellt, die in Allem, was sich fiir Christliche Wahrheit ausgiebt, Das, was Menschenwerk

und deBhalb verdichtig ist, durch Beymischung menschlicher Irrthiimer verunreinigt zu

seyn, von Dem zu scheiden sucht, was sich aus der Schrift, als der ungetriibten Quellen der

899 LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880).

900 Ebd.

901 Ebd.

02 Als Holzhausen studierte, war die gedruckte Dogmatikvorlesung zum Klassiker geworden, da er mit

seiner evangelisch-lutherischen Glaubenslehre den kirchlichen Bedtrfnissen niher kommen konnte
als sein Lehrer Schleiermacher (Vgl. Georg Henrici, Art. Twesten, 174). An viele Punkten gibt es
Ankntpfungspunkte in der Theologie fiir Holzhausen (Vgl. Alf Christophersen, Art. Twesten, 675.

903 August Twesten, Vorlesungen tiber die Dogmatik 1, 257. Zur Einordnung in die damaligen Diskurse
vgl. dazu Albrecht Ritschl, Ueber die beiden Principien. Als Gewidhrsmann des doppelten Prinzips
nennt Emanuel Hirsch Julius August Ludwig Wegschneider (ders., Gesammelte Werke 9, 22).

904 August Twesten, Vorlesungen iiber die Dogmatik 1, 258.

905 A.a. O, 259.

176



gottlichen Offenbarung, rechtfertigen 14Bt.“" Die enge Verzahnung von Lehre und Kirche

lisst sich bei Twesten wiederfinden, wenn er feststellte, ,,dall die Darstellungsweise des

Christenthums die dogmatische ist.“”"” Bei Twesten lisst sich noch eine weitere Ebene in
der Darstellung des Wesens des Protestantismus ausmachen. Das materiale und formale
Prinzip beschreibt das objektive Erscheinungsprinzip, dem das ,subjective oder
erzeugende Princip des Protestantismus, nidmlich die Regsamkeit des Gewissens, "
zugrunde liegt.”” Diese Lehre wurde aufgegriffen von Julius Miiller, den Holzhausen mit
grofler Wahrscheinlichkeit in Halle gehort hatte. Er bezog die Prinzipien - formales und
materiales - konsequent auf die Kirche. Sie wurden so zu Differenzkriterien zum
Katholizismus” und der Protestantismus konnte am Schriftprinzip festhalten.

In seinen Ausfihrungen zum doppelten Prinzip des Protestantismus nahm Holzhausen
auch noch Stellung zu Entwicklungen der altkirchlichen Theologie und nennt Lehren, die
nicht mit der Kirchenlehre vereinbar waren. Die trintitarischen und christologischen
Auseinandersetzung wurden aufgerufen. Zu den Hauptzeugen der Leugnung der
Gottlichkeit Christi gehorte Arius, der die Wesenseinheit des Vaters und des Sohnes
bestritt und eine subordinatorische Position vertrat. Auch der géttliche Logos in Christus
war aus seiner Sicht eine Schopfung Gottes.”! Damit wurde die Géttlichkeit Christi
gegentiber dem Vater deutlich abgewertet. Die beiden als Haretiker verurteilen Bischofe
Markell von Ankyra und Paulus von Samosata werden als Vertreter einer 6konomischen
Trinititslehre in eine Linie gestellt. Erst die kirchengeschichtliche Forschung des 20.
Jahrhunderts hat ein differenziertes Bild beider Theologien entwickeln kénnen.”"? Der
antiochenische Bischof Paulus von Samosata, der auf den Synoden von 264 und 268 in

Antiochia verurteilt wurde, lehnte die Hypostasenlehre ab. Vielmehr vertrat er eine

adoptianische Position, wenn in der Taufe die Gottessohnschaft durch die Einwohnung

906 A. a. O., 260.
907 A. a. O., 260.
908 A.a. O., 262.

909 Twesten entwirft seine Vorstellung von Wesen des Protestantismus als doppelten relationalen

Gegensatz (Quadrupel) von subjektivem und objektivem, materialem und formalem Prinzip. Der
doppelte relationale Gegensatz ist eine dialektische und wissenschaftstheoretische Denkform, die er
von Schleiermacher tGbernommen hat (Vgl. Christian Albrecht, Schleiermachers Theorie der
Frommigkeit, 38ff.).

910 Vel. Julius Miiller, Dogmatische Abhandlungen, 43.
o1l Vgl. Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte 1, 29.
12 Die erste Monographie zu Markell von Ankyra verfasste Theodor Zahn im Jahr 1869 und zu Paulus

von Samosata Friedrich Loofs im Jahr 1924.

177



des Geistes begriindet wurde.”” Auch der Bischof Markell von Ankyra, gestorben im Jahr
374, erblickte in der Hypostasenlehre etwas ginzlich Unbiblisches.”"* Die Vorstellung von
drei gottlichen Hypostasen erkannte er als Einfluss des heidnisch-philosophischen
Denkens.”” Auf dem Konzil von Nicia im Jahr 321 war er zwar der Linie von Athanasios

916

gefolgt, ” dennoch wurde er auf einer Synode in Konstantinopel im Jahr 336 schlieBlich als

Hiretiker verurteilt.””

Die der Alten Kirche gestellten Fragen und dogmatischen
Entscheidungen wurden in Folge der Aufklirung neu thematisiert.””® Dabei wurde
besonders die Zweinaturenlehre kritisiert bzw. abgelehnt. Der Versuch, die historische
Person Jesus von Nazareth und den dogmatischen Christus zusammenzuhalten, war von
David Friedrich StrauB aufgegeben worden.”” Martin Kihler hatte im Jahr 1892 festgestellt,
dass eine Rekonstruktion eines historischen Jesus nicht diesen treffe, sondern nur eine
Vorstellung des Rekonstuierenden sei.”” Damit standen nicht nur alte als hiretisch
verworfene Positionen wieder im Raum, sondern zeigte sich auch noch einmal die
Dringlichkeit der christlichen Umformungskrise. Theodor Holzhausen benannte mit den
altkirchlichen Hiresien ein zentrales Feld der protestantischen Dogmatik: die Christologie.
Dabei geht er mit seiner orthodoxen Christologie hinter die Erkenntnis Philipp
Melanchthons von 1521 zuriick, dass nicht die Spekulation tber die Naturen Christi,
sondern sein erlésendes Handeln das entscheidende Kriterium ist.””'

Die konservative Grundhaltung von Theodor Holzhausen zeigt sich an einem Statement
zur Kirchenordnung aus dem Jahr 1881: ,,Auch mit der Kirchenordnung muf} conservativ
verfahren werden, dal3 man am Bewihrten festhilt und zur Einfithrung von Neuerungen
nur durch die groBte Nothwendigkeit sich bestimmen 1i3t. Inde3 Experimentiren und
Neuerungen sind verwerflich. Sonst ist ein Hineinleben in die Kirchenordnung unméglich

. . . . . . 20 .
und ein Segen fiir die Gemeinden von ihr nicht zu erwarten.*”” Dem entspricht auch, dass

Holzhausen auf Neuerungen, wie die Méglichkeit zum Kirchenaustritt, mit einer strengeren

13 Vel. Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte 1, 23.

914 Vgl a.a. O, 31.

o1 Vgl. Friedrich Loofs, Art. Marcellus von Ancyra, 260.

o16 Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, 221.

o7 Friedrich Loofs, Art. Marcellus von Ancyra, 262.

18 Vgl. Christian Danz, Grundprobleme der Christologie, 106.

o9 Vgl a.a. O., 124.

920 Vgl a.a. O, 137.

921 Vel. Philipp Melanchthon, Loci communes, 22: “Nam ex his proprie Christus cognoscitur, siquidem

hoc est Christum cognoscere beneficia eius cognosceren non, quod isti docent, eius naturas, modos
incarnationis contueti.”

922 LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881).
178



Observanz antwortet: ,,Da die Kirche Niemanden ihre Lehre aufdringt, auch die neue
Gesetzgebung es jedoch gestattet, die Gemeinschaft der Kirche zu verlassen, wenns ihm
nicht mehr in derselben gefillt, so muf} die Kirche um so viel mehr auf Reinheit ihrer
Lehre halten.” Ein Interesse des pastoralen Handeln war gewesen, keine
Lehrabweichungen autkommen zu lassen, da klar war, dass eine reine Lehre auch ein reines
Leben hervorbrachte. Deshalb setzte er sowohl homiletisch, wie auch poimenisch auf die
Belehrung und Parinese. Uber die Wirkung seiner Predigttitigkeit hat Holzhausen
durchaus reflektiert. Sein Urteil im Jahr 1871 fillt recht niichtern aus: ,,Zu der Frage:
warum wirken die Predigten von uns gliubigen Geistlichen nicht mehr? méchte ich auch
das noch bemerken, daf} wir uns in der Meinung vom heiligen Geiste geleitet zu werden,
oft von personlicher Aufregung treiben lassen und heftige Ausfille auf diejenigen machen,
die sich gar nicht in der Kirche befinden. Ich habe die Erfahrung gemacht, daf3
Strafpredigten tber schlechten Kirchenbesuch oft die entgegengesetzte Wirkung haben,
denn diejenigen, welche davon sollten getroffen werden, horen sie nicht, dagegen die
Kirchenbesucher unangenehm dadurch berthrt werden. Und oft kehrt dies Thema so
hiufig wieder, dal3 dadurch die Kirchenbesucher auch noch aus der Kirche getrieben
werden. Oft kénnen auch ungeschickte Ausdriicke und Bilder verderblich wirken und den
Erfolg einer sonst guten Predigt verderben. Es bleibt doch immer die Hauptsache, die
Liebe am Kreuz mul3 die Herzen tuberwinden, die muf3 also die ganze Predigt erftllen und
dabei muf3 die Predigt sich bemithen nicht blof3 iber das Wort Gottes viel zu reden,
sondern eine grundliche Auslegung des Wortes Gottes zu geben, denn nicht
Menschenworte, sondern Gottes Wort ist lebendig und kriftig.“”** Auch in der Seelsorge
baute Holzhausen auf Ermahnungen, um die Gemeindeglieder nicht vom rechten Weg
abkommen zu lassen. Gerade in der Furcht vor dem Zorn Gottes sah er ein probates
Mittel die Sittlichkeit und Kirchlichkeit in der Gemeinde zu heben: ,,Indel3 werden auch die
besten kirchlichen Einwirkungen den Kirchenbesuch nicht heben, so lange die grofle
Mehrzahl sich nicht will fiirchten lernen vor Gottes Zorn, so lange sie die Welt und ihre
Lust lieber haben als den Herrn Jesum und von dem heiligen Geist sich nicht wollen
streifen lassen. Es ist ein Jammer zu sehen, wie sicher die grofle Mehrzahl ihre Tage
vetleben und wie zufrieden sie sind auch bei dem groB3en Elend, in dem sie sich befinden;

denn wie selten wird doch einer auch unter den Kirchgingern gefunden, der mit Furcht

923 LkA BKvW 4.6/223 (18.06.1874).
924 LkA BEKvW 4.6/223 (1871).

179



und Zittern seine Seligkeit schaffe, wie selten, da3 einmal einer fragt: Was soll ich thun, dal3
ich selig werde?*”” Wenige Jahre vorher resiimierte Holzhausen dariiber, wie erfolgreich
seine pastorale Wirksamkeit war, mit einem deutlich resignativen Tonfall: ,,Es ist eine
traurige Erfahrung des Geistlichen, dal3 er nach jahrelangem Predigen doch wenig oder gar

keine Frucht sieht in der Gemeinde.*“’*

Auch das gehorte zu den Kimpfen, die er
durchzustehen hatte.

Das 19. Jahrhundert brachte erste Formen eines Gemeindelebens hervor, das in
verschiedenen Vereinen organisiert wurde. In der Driburger Gemeinde gelang dies nur
schwierig: ,,In einer weit zerstreuten Diasporagmeinde ist es fast unmoglich das
Vereinswesen zu pflegen.” In Warburg hingegen wurde iiber die Jahre ein vielfiltiges
Vereinswesen  aufgebaut:  Frauenmissionsverein, Minner- und  Junglingsverein,
Migdeverein, Frauenverein. Uber ein wichtiges Element der Minden-Ravenberger
Erweckung, die Posaunenchére, schweigen sich die Berichte tiber die Kirchengemeinden
Driburg und Warburg aus. In der Erweckung spielen die Posaunenchore eine wichtige
Rolle, um ,,das Reich Gottes auf Erden zu verbreitern.“’*® Eine weitere Moglichkeit, die
Kirchlichkeit in den Gemeinden zu festigen, bestand in der Durchfiihrung von
Missionsfesten. In Driburg hat Theodor Holzhausen ein solches eingefithrt und jihrlich
gefeiert.”” Nachdem Holzhausen die Pfarrstelle in Warburg angetreten hat, wird am 29.
Juni 1869 das erste Missionsfest durchgefiihrt, an dem neben den eigenen
Gemeindegliedern auch Evangelische aus Hessen und Waldeck teilnahmen.” Als jihtlicher

931

Termin wurde in Warburg das Fest der Apostel Peter und Paul (29.06.) gewihlt.

925 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873).

926 LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866).

927 LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866).

928 Roland GieBelmann/Regine Krull, Posaunenchére in der Erweckungsbewegung, 288.
929 Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864).

930 Vel. LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869).

931 Vel. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892).

180



7.3. Kriegstheologie und Nationalprotestantismus

Die Wurzeln der protestantischen Kriegstheologie,”

die ihren Hohepunkt in der
Begeisterung iiber den Ausbruch des Ersten Weltkrieges gefunden hat, wurden in den
Predigten und AuBerungen der Zeit der Befreiungskriege angenommen. In seiner
Untersuchung der rheinisch-westfilischen Kreissynodalprotokolle vom  Deutsch-
Diinischen bis zum Deutsch-Franzosischen Krieg konnte J6rg van Norden zeigen, dass die
Befreiungskriege eine wesentlich geringere Rolle spielten und dass sich eine Kriegstheologie
erst nach dem Deutsch-Dinischen Krieg entwickelte.” Nach den Befreiungskriegen stellt
im Jahr 1863 der Deutsch-Dinische Krieg den Auftakt zu zwei weiteren Kriegen dar, die
eine lange Zeit des Friedens eines zersplitterten Deutschlands unter der Dualitit
Osterreichs und PreuBens beenden. In Folge des Deutsch-Osterreichischen Krieges von
1866 gelang es Otto von Bismarck, die Stellung Osterreichs deutlich zu schwichen und
Preuflen um Hannover, Hessen, Nassau und Frankfurt am Main zu vergréflern. Der
Norddeutsche Bund legte die Grundlage, um im Deutsch-Franzésischen Krieg 1870/71
auch die studdeutschen Staaten in die Grindung eines von Preulen gefiihrten Deutschen
Reiches zu integrieren.

Auch von kirchlicher Seite wurden diese Kriege gedeutet und religios interpretiert. ,,Es ist
eindeutig die Mehrheit des kirchlichen und theologischen Protestantismus gewesen, die in
der Reichsgriindung das Jahrhundertereignis der Geschichte gesehen hat. Man feierte in ihr
das Ergebnis gottlichen Welt- und Geschichtswillens. Als herausragende Tat Gottes ist sie
in Predigt und Unterricht, in Literatur und Vortrag gepriesen worden. Geschichte konnte
als unmittelbares Handeln Gottes erlebt werden.“”** Die Transformation der Idee einer
Volkskirche in eine nationale Religion, wie sie u. a. Paul de Lagarde forderte, war das
,Bindeglied zwischen der national-idealistischen Volkslehre der Romantik und der

. 11 935
neuromantischen voélkischen Bewegung®

und zugleich die Grundlage, auf welche die
Deutschen Christen im 20. Jahrhundert bauen konnten. Diese war fir liberale wie fur
konservative Theologen anschlussfihig.”® Martin Kihler gehért in der Mitte des 19.

Jahrhunderts zu den wenigen theologisch-kirchlichen Stimmen, die vor einer Vergbtzung

932 Der Begriff wird schon im 1. Weltkrieg benutzt (vgl. Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie, 158).
933 Vgl. Jérg van Norden, Krieg als Evangelium, 92.

934 Gunter Brakelmann, Der Krieg 1870/71 und die Reichsgriindung, 316.

935 Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Vélker, 79.

936 So z. B. der konservativ zu verortende Reinhold Seeberg (vgl. dazu Gilinter Brakelmann,

Protestantische Kriegstheologie).

181



937

der Nationalidee warnten.”" Grundsitzlich wurde in der Theologie vor dem 1. Weltkrieg

die Notwendigkeit des Krieges als politisches Mittel anerkannt.”

Bei der Legitimation und
religiosen Deutung mischen sich eine entsprechende Auslegung von Rém 13, 1-7 und eine
traditionelle Deutung der lutherischen Zweireichelehre.

In seiner Untersuchung zu den Predigten wihrend des Deutsch-Franzosischen Krieges
stellt Paul Piechowski fest, dass der Kriegszustand zu einer Veranderung der Predigt fithrte
und einen neuen Typ, die Kriegspredigt, hervorbrachte.” Auf die Kriegsbegeisterung wie
die Verunsicherung iber den mdbglichen Kriegsausgang hatte die Kriegspredigt
seelsorgerlich zu antworten. Neben diesem poimenischen Zweck der Predigt gab es noch
einen apologetischen.”” Sie muss erkliren, wie sich der Krieg zum géttlichen Heilsplan
verhilt: ,,Sie sieht in dem Kriege nicht nur ein Tun der Menschen und der Vélker, wobei
Gott als dem Inbegriff aller Gerechtigkeit nur die Rolle des unparteiischen Schiedsrichters
zufillt, sondern der Krieg wird als Gottestat gewertet. Gott selbst erregt den Krieg, sei es
zur Abwehr menschlicher Siinden, sei es, um durch ihn bestimmte Heilsabsichten zu
verwirklichen.“”* Ein starker Akzent auf der Gotteslehre war in den Predigten deutlich
wahrnehmbar. Das deutsche Volk wurde in eine Reihe mit dem Volk Israel gestellt und der
Erwihlungsgedanke aus der Hebriischen Bibel aktualisiert.”” So wurde das
Kriegsgeschehen in den Rahmen der Vorsehungsvorstellung eingeordnet und dem Krieg

3 3

ein Sinn zugeschrieben, ,,entweder als Zeichen seiner Strafgerechtigkeit oder als Ausdruck

seiner erzichenden Liebe.*’*

Entsprechend der Rheinisch-Weltfilischen Kirchenordnung ist es Aufgabe der
Kreissynode, lediglich kirchliche Angelegenheiten zu verhandeln, die zu ihrem genuinen
Geschiiftskreis  gehoren.””  Politische ~Angelegenheiten - wie die kriegerischen
Auseinandersetzungen - wurden entsprechend von manchen Kreissynoden im Rheinland

und in Westfalen gar nicht thematisiert.”” In den Protokollen der Kreissynode Paderborn

werden die AuBerungen des Superintendent Konrad Beckhaus zum Deutsch-Dinischen

937 Vel. Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Vélker, 77.

938 Vgl. Wilhelm Herrmann, Ethik, 221: ,,Der Krieg an sich ist weder christlich noch unchristlich, weder
sittlich noch unsittlich. Er ist in einer bestimmten geschichtlichen Tage die unabweisbare AuBerung
der in der Kulturbewegung zu einem politischen Leben entwickelten Menschennatur.*

939 Vgl. Paul Piechowski, Die Kriegspredigt, 2.

940 Vgl.a.a. O, 1.

941 A.a. O, 80.

942 A.a. O, 76ff.

943 A.a. O, 80.

944 RWKO (1853), § 37 und § 40.

945 Vgl. J6rg van Norden, Krieg als Evangelium, 71.

182



und Deutsch-Franzosischen Krieg wiedergegeben. Auf der Kreissynode in Driburg im Jahr
1864 fuhrt er aus: ,,Wie es aber Regel ist, dal3 wo der Feind seine Macht, auch der HErr
sein Wunder zeigt, so sind unsere Herzen erquickt worden durch die Machtentfaltung des
Christenthums im danischen Kriege. Wir wissen von keinem Kiriege, in welchem einerseits
die christliche Liebesthitigkeit in gleicher Weise sich bethitigt, andererseits sich eine solche
Empfinglichkeit fiir die Tréstungen des Christenthums gezeigt hat.“”* Der Krieg und Sieg
Uber das protestantische Danemark konnte fiir Beckhaus zum Thema werden, weil dieser
zu einer Belebung des kirchlichen Lebens gefuhrt hat, die freilich keine nachhaltigen
Effekte hatte.”” Der Sache nach argumentierte er auf der Linie der lutherischen
Zweireichelehre ausgehend von Rém 13.”* Der Deutsch-Osterreichische Krieg findet in
den Synodalprotokollen keine Resonanz. Erst wieder der Deutsch-Franzésische Krieg
wurde thematisiert. Am 21.09.1870 kommentierte Beckhaus den Beginn des Krieges: ,,>Es
ist wie ein Traum - ich beuge mich vor Gott, um in Demuth Gottes Fihrung und Seine
Gnade zu preisen.< In die Worte unseres theuren Konigs stimmen wir in tiefster Demuth
ein vor den groBen Werken Gottes in dieser Zeit. Wir hoffen, dal3 der Sieg, den Gott
unserem Volke schenkt, auch Gottes Sieg tiber unser Volk sein werde, damit es nicht in
Wirklichkeit eine Niederlage wird. In dieselbe Gnade, die unser Volk nach tausendjahrigem
Streit geeint und iiber alle Vélker erhoht hat, befehlen wir unsre arme Kirche.”" Ein
weiter Bogen wurde hier gespannt von der karolingischen Reichsteilung als Ausgang der
Uneinigkeit Deutschlands. Er gab damit dem vielfach verbreiteten Wunsch nach einer
Reichseinigung Ausdruck. Im Gegensatz zu den AuBerungen zum Krieg von 1864 lassen
sich jetzt volkische Téne heraushéren. Die gottliche Gnade hat das deutsche Volk
»erthoht und lisst den Gedanken einer gottlichen Erwahlung anklingen.%o Der

Kriegsverlauf von der Kriegserklirung Frankreichs im Juli gegeniiber Preu3en bis zum Sieg

946 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 1.

947 So auch das Restumee fir die Zeit 1864-1872 Jorg van Nordens fir die anderen rheinisch-
westfilischen Kirchenkreise (vgl. Krieg als Evangelium, 93). Die Statistik des Abendmahlbesuchs im
Kirchenkreis und den Gemeinden Driburg und Warburg bestitigt dies (s. Anhang 1). Entsprechend
auch die Einschitzung zum Gottesdienstbesuch von Beckhaus im Jahr 1867: ,,Der Kirchenbesuch,
welcher nirgends schlecht zu nennen ist [..], ist in den verschiedenen Gemeinen ein sehr
verschiedener. Wo er gut oder sehr gut genannt werden kann, da sicht man doch an besonderen
Feiertagen, wie am Bettage vor dem Kriege oder am Karfreitage, wie viel mehr noch kommen
sollten, und dem Kirchenbesuch entspricht nicht das christliche Leben in den Gemeinen.“
(Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1867, 8).

948 Vegl. Eilert Herms, Leben in der Welt, 425ff. u. Hubert Cancik, ,,Alle Gewalt ist von Gott™.

49 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1870, 1.

950 Gegeniiber anderen Superintendenten klingen die Einlassungen von Beckhaus eher harmlos und
rassisches Gedankengut ldsst sich nicht ausmachen (vgl. J6rg van Norden, Krieg als Evangelium,
90f1).

183



in der Schlacht von Sedan im September schienen diese Einschitzung zu bestitigen.”'
Neben diesem dufleren Krieg sah Beckhaus noch eine weitere, innere Kriegssituation, die
um den Glauben des Volkes ging. Wenn sich moderne und liberale Tendenzen, die
Ursache der zunehmenden Entkirchlichung waren, durchsetzten, dann wiirde alles zu einer
Niederlage. Uber den Effekt des Kriegs auf das Gemeindeleben lisst sich eine deutliche
Erntichterung erkennen: ,,Ob auch dieser Krieg, wie der vorige, nur anfinglich das religitse
Leben heben, spiter ihm schaden wird, werden wir erfahren. Noch ist der erste gewaltige
Eindruck nicht verflogen. Das Volk ist wieder inne geworden, dal3 es doch etwas Hoheres
gibt als Verdienen und Vergniigen, jeder fihlt sich wieder als ein Glied am deutschen
Volke, man fingt an sich des leichtfertigen Wesens zu schimen, womit unsre Feinde uns so
grundlich geschlagen haben ohne Schlacht, das Volk erfihrt wieder den lebendigen Gott,
der die Schicksale der Volker lenkt und Wunder thut, die Zeitungen schreiben wieder von
ihm; Viele haben wieder zu ihm sprechen gelernt: Du bist unsre Zuversicht und Kraft.«”

In den Berichten Theodor Holzhausens nehmen die Ausfithrungen zu den drei Kriegen
auch keinen grofleren Raum ein. Dabei sind signifikante Unterschiede zu den
Ausfihrungen des Superintendenten Beckhaus auszumachen. Wihrend des Deutsch-
Osterreichischen Krieges schrieb Holzhausen iiber die konfessionell aufgeladene
Kriegsstimmung der Auseinandersetzung von 18606: ,,Wihrend des letzten Krieges hat es
sich auch in unserer Gegend gezeigt, wie die katholische Bevolkerung auch den Verrath
gegen das Vaterland nicht scheut, wenn es ihr damit gelingen konnte, die Evangelischen
ganz und gar auszurotten. In ihrer Feindschaft gegen die evangelische Kirche konnten
nimlich hiesige Katholiken so weit gehen, dal3 sie den Feinden unseres Vaterlandes den
Sieg wiinschten und tber die durch Gottes Hilfe erlangten Siege unseres Heeres ihr
Bedauern aussprechen. Wir kénnen also auch deshalb Gott nicht genug danken, dal3 er
unserem Heere gnidig gewesen und uns dadurch auch vor schweren Verfolgungen bewahrt
hat.“”> Wenn die katholische Bevélkerung im Kirchenkreis Paderborn sich den Sieg
Osterreichs tiber die preulischen Truppen wiinschte, so wurde damit ihre Gesinnung klar.
Trotz der Eingliederung des ehemaligen Hochstifts ins Konigreich Preuflen vor einem

halben Jahrhundert blieb eine deutliche Distanz, die eine Identifikation mit dem neuen

951 Der Sedan-Tag als Feiertag wurde von Friedrich von Bodelschwingh begrindet (vgl. Werner K.
Blessing, Gottesdienst als Sdkularisierung?, 246 u. Hartmut Lehmann, Religion und Religiositit in
der Neuzeit. 205ff).

952 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1870, 8.

953 LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866).

184



Landesherrn erschwerte, wenn nicht unmoglich machte. Holzhausen erkannte durchaus
richtig, dass diese Einstellung durch die konfessionellen Spannungen motiviert war. Im
Falle eines osterreichischen Sieges rechnete er mit Ubergriffen von katholischer Seite. So
konnte das Halten fir den Gegner nur Verrat am Vaterland sein. Der Vorwurf,
Vaterlandsverriter bzw. gar keine richtigen Preulen zu sein, war in Westfalen vielfach
gegenwirtie. Wihrend in Minden die katholische Bevolkerung versuchte, sich zu
integrieren, blieb sie in der Paderborner Gegend in einer Verweigerungshaltung. Auch
wenn es in der Auseinandersetzung zwischen PreuBen und Osterreich um die Machtfrage
in Deutschland ging und damit die Entscheidung fiir eine grof3- bzw. kleindeutsche Losung
verbunden war, feierte man ,den Sieg des Protestantismus tber den Osterreichischen
Ultramontanismus.“”* Der Ausgang des Kriegsgeschehens wurde von Holzhausen in einen
direkten Bezug zu Gott gestellt, da es seine Gnade und Hilfe war, die den Sieg tber
Osterreich erméglicht hatte. Holzhausen ging davon aus, dass Gott in das Weltgeschehen
eingreifen konnte und dies auch im Fall des Krieges getan hat. Es gilt hier das, was Franz
Kohler iiber die Predigten im Jahr 1914 festgestellt hat: ,,Gott schien besser zum Kriege zu
passen als Jesus, der Biirge des Friedens.“”> Holzhausen lag somit ganz auf der Linie der
zeitgenossischen Kriegstheologie.

»Es ist ein Zeichen der Zeit, dall man in gegenwirtiger kriegerischer Zeit die gottliche
Predigt nicht mehr versteht und es fur Landesverrath hilt, wenn man den gegenwirtigen
Krieg als eine Zuchtruthe als eine Heimsuchung Gottes darstellt und in der Predigt zur
Demiitigung unter die gewaltige Hand Gottes auffordert. Solchen Erscheinungen
gegentiber ist es ein Wunder der gottlichen Gnade, dall er unsere Heere von Sieg zu Sieg
fihrt gegen unsere Feinde. Offenbar will Gott seine Gerechtigkeit und sein strafendes
Gericht schon lassen tber freche Ligner und Friedensstorer, als welche sich die Franzosen
offenbar vor der ganzen Welt blosgestellt haben und dann will er gewi3 auch seiner lieben
Kirche, der Kirche des reinen Worts und der reinen Sakramente, dadurch zum Siege
verhelfen.“”® In der Beurteilung Frankreichs folgte Holzhausen ganz der preuBischen
Propaganda, indem die Kriegsschuld den Franzosen zugeschoben wurde. Mit dem Exlass
zur Durchfihrung eines Bettages im Juli 1870 hat Wilhelm I. die Linie vorgegeben, die

bereitwillig in der preulischen Landeskirche aufgenommen wird: ,,Ich bin gezwungen, in

954 Gerhard Besier, Preussische Kirchenpolitik, 43.
955 Franz Kohler, Der Weltkrieg im Lichte der deutsch-protestantischen Kriegspredigt, 27.
956 LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).

185



Folge eines willkiirlichen Angriffs das Schwert zu ziehen, um denselben mit aller
Deutschland zu Gebote stehenden Macht abzuwehren. Es ist Mir eine grofle Beruhigung
vor Gott und den Menschen, da3 Ich dazu in keiner Weise Anlal3 gegeben habe. Ich bin
reinen Gewissens tiber den Ursprung des Krieges und der Gerechtigkeit unserer Sache vor
Gott gewiB.“”" PFolglich konnte man im Krieg gegen Frankreich eine gerechte Sache
erkennen, da die Schuldfrage eindeutig beantwortet war.”® Wie auch beim Deutsch-
Osterreichischen Krieg wurde der siegreiche Kriegsverlauf als Eingreifen Gottes
interpretiert. Doch im Unterschied zum Superintendenten Beckmann deutete Holzhausen
den Krieg als ,,Zuchtruthe und ,strafendes Gericht“ Gottes. Damit teilte er

daB3

Uberzeugungen nationalprotestantischer Kriegsbegeisterung, die davon ausgingen, ,,
Gott als ein Gott der Gerechtigkeit die deutsche Sache zum Sieg fithren werde.“” Die
preullisch-deutsche Geschichte war geradezu ein Mittel fir Gott, seine Herrlichkeit
erweisen zu koénnen. Wie sich der Ausbruch des Krieges der gottlichen Vorsehung
verdankte, so auch der Frieden: ,,Der Herr hat uns den Landesfrieden wieder gegeben,
moge er auch zur Foérderung seines Friedensreichs dienen, denn nur dann wird er ein

. . 0
segenreicher Friede werden. "

In Warburg wurden wihrenddessen Gebetsstunden
veranstaltet, die als Abendgottesdienste durchgefihrt wurden und sich durchweg reger
Anteilnahme erfreuten. Die Ausfihrungen Theodor Holzhausens blieben ganz im Rahmen
der damaligen Kriegstheologie. Grundsitzlich war die theologische Ethik auch bereit, im
Krieg ein legitimes Mittel der Politik zu sehen.”' Ein signifikanter Unterschied lisst sich
darin erkennen, dass bei ihm keine Wendung ins Vélkische zu erkennen ist.

Noch einmal im Jahr 1900 wurde Krieg zum Thema fiir den Synodalbericht: ,,Von Kriegen
und Geschrei von Kriegen horen wir in Stidafrika und in China und die Wirren im letzteren
Lande haben alle hervorragenden Michte der Welt in solche Mitleidenschaft versetzt, daf3
ein Weltbrand daraus hervorgehen kann, wie er noch niemals gewesen ist.“”** Die beiden
kriegerischen Auseinandersetzungen sind der Beginn des Stidafrikanischen Krieges und der

Boxeraufstand im Sommer 1900. Im Sudafrikanischen Krieg (Burenkrieg) von 1899 bis
1902 kampfte die Britische Kolonialmacht aufwindig, aber siegreich gegen die sich

957 Amtliche Mitteilungen des Koéniglichen Konsistoriums zu Koénigsberg in Preulen, 1870, Nr. 997,
zit. n. Gunter Brakelmann, Der Krieg 1870/71 und die Reichsgrindung, 297.
958 A.a. O, 299.

959 A. a. O., 300.
960 LkA EKvW 4.6/223 (1871).
961 Wilhelm Herrmann, Ethik, 221.

962 LkA EKvW 4.6/224 (28.10.1900).
186



verselbstindigenden Buren.” In China kimpfe eine Koalition von Kolonialmichten,

964

darunter auch das Deutsche Reich, gegen einen béduerlichen Aufstand.™ Dabei wurde von

deutscher Seite der Oberbefehl iiber die Koalitionstruppen beansprucht.”” Bei beiden

966 . . .
Eine neue Dimension des

Kriegen handelte es sich noch um eindeutige Kolonialkriege.
Krieges, wie sie Holzhausen befiirchtete, wurde dann 14 Jahre spiter Realitit.

Otto von Bismarck ist der eigentliche Schopfer des Deutschen Reiches von 1871, das ithm
Vehikel war, das Preufentum weiter auszubauen.”” Innerhalb des Reiches kam dem
Konigreich Preulen eine hegemoniale Stellung zu, denn ,,Preullen war [...] nicht nur der
michtigste Staat, sondern zugleich der idealistische, der protestantische Staat, mit dem der
geistige und sittliche Fortschritt der Nation untrennbar verkniipft war.“”* Mit der
Verabschiedung der groBdeutschen Losung fir die deutsche Frage im Krieg von 1866 war
nur noch ein kleindeutsches Reich ohne Osterreich die naheliegende Option. Auf dieser
Grundlage kam es zu einer Ausbildung eines nationalen Bewusstseins, das schlief3lich als
ein Gefiihl der Uberlegenheit die Formen des Nationalismus und Imperialismus annehmen
konnte. Zugleich war das nationale Bewusstsein zutiefst religios aufgeladen. ,, Tatsichlich
entsteht auf den ersten Blick der Eindruck, die Berufung auf Gott sei fiir die deutschen
Kriegsanstrengungen zu Beginn und am Ende des Kaiserreichs geradezu konstitutiv
gewesen. Dabei haben besonders die protestantischen Staatskirchen, aber auch in gewisser
Weise der deutsche Katholizismus jenes Bild propagiert, demzufolge Gott das deutsche
Volk auserwihlt habe, um sein Werk auf Erden voranzutreiben.”” Gerade der
Nationalismus konnte eine stark religiése Bedeutung entwickeln, indem sich ,,das Bild vom
auserwihlten Volk chauvinistisch, ja rassebiologisch umdeuten“”” lieB. So wurde der
Nationalismus gerade zu einer ,,sdkularen Religion“g”. Damit wurde der Deutungsanspruch
der Kirche von der nationalen Seite aus in Frage gestellt. Die Antwort der Kirche auf die
Tendenzen des wissenschaftlichen Denkens, der Sozialdemokratie und des Nationalismus,

die kirchlichen Anspriiche zu marginalisieren, war eine ,Anpassung an den

963 Vgl. Jurgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt, 512.

964 Vgl a.a. O, 713.

965 Vgl. Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1866-1918 2, 651.

966 Vel. Jurgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt, 699.

967 Theodor Schieder, Das Deutsche Kaiserreich, 31.

968 A. 2.0, 18.

969 Stig Forster, Der Sinn des Krieges, 193.

970 A.a. O, 195.

o7 Gerd Krumeich/Hartmut Lehmenn, Nation, Religion und Gewalt, 4.

187



nationalistischen Trend.“””? Auf der rechtlichen und organisatorischen Ebene hatten die
evangelischen Kirchen im 19. Jahrhundert mehr Selbststindigkeit gewonnen, ideologisch
standen sie im Kaiserreich fest an der Seite des Staates und der Hohenzollernmonarchie.
Das starke Band, das zwischen Thron und Altar im Kaiserreich bestand, zeigte sich gerade
an zwei Ereignissen, auf die Theodor Holzhausen in seinen Berichten eingeht. Im Jahr
1883 war es der 400. Geburtstag Martin Luthers und im Jahr 1892 die Einweihung der
Wittenberger Schlosskirche nach umfangreichen Renovierungsarbeiten. Die Stadt
Wittenberg als reformatorischer Erinnerungsraum spielte fir die preuflischen Konige und
spateren Deutschen Kaiser eine grole Bedeutung, bei der ,Luther erst zum religiosen
Begriinder des evangelischen Kaisertums, spater zum Heroen aller Deutschen*” stilisiert
wurde. Dabei war die Vermischung zwischen der Verehrung Martin Luthers und dem
Kaiserhaus angelegt. In den Jahren zwischen beiden Ereignissen hat sich die Deutung
Luthers veridndert. So stand bei dem Lutherjubilium noch ein profilierter
Konfessionalismus im Vordergrund, wihrend sich bei der Wiedereinweihung der
Schlosskirche mehr nationale Aspekte in der Lutherdeutung in den Vordergrund spielten.
Im Jahr 1883 konnte der 400. Geburtstag des Wittenberger Reformators gefeiert werden.”™
Am Luthergedenken beteiligte sich auch die Kirchengemeinde Warburg mit einem
Schulgottesdienst am 10.11. und zwei Gottesdiensten am 11.11., bei denen die Kirche
vollstindig gefillt war. In seinen Ausfithrungen zu den Feierlichkeiten betonte Holzhausen
besonders den konfessorischen Charakter des Festes: ,,Der 400jihrige Gedenktag der
Geburt Luthers hat gezeigt, dal3 die evangelische Kirche nach Hebr 13,7 noch ein
Gedichtnil3 hat fir die GroBtaten Luthers und sein Andenken mit Freude feiert. Im
GroBen und Ganzen kann man auch in dem offenen Bekenntnisse, das an diesem
Luthertage tiberall in Deutschland und weit tiber dessen Grenzen hinaus abgelegt worden
ist, auch ein offenes Bekennen zu den Grundsitzen der evangelischen Kirche, dem
formalen und materialen Princip erblicken.”” Der Vers aus dem Hebrierbrief dient hier
der biblischen Legitimation der Verehrung Luthers. Das Besondere der Feiern dieses

Jubildums sah Holzhausen darin, dass im ganzen Reich die Evangelischen ein 6ffentliches

Bekenntnis ihres Glaubens gaben. Der Riickbezug auf das doppelte Prinzip des

972 Stig Forster, Der Sinn des Krieges, 195.
73 Silvio Reichelt, Der Etlebnisraum, 31.
74 Im selben Jahr erschien auch der erste Band der Weimarer Lutherausgabe (vgl. Bernhard Lohse,

Martin Luther, 233).
75 LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).

188



Protestantismus hebt noch einmal die Bedeutung des Schriftprinzips als formales Prinzip
und der Rechtfertigungslehre als materiales Prinzip hervor. Der antikatholische Charakter
der Feier, wie sie in Wittenberg zum Ausdruck kam, wurde von Holzhausen nicht
ausdriicklich erwihnt. Jedoch ging er auf die Kritik von katholischer Seite an Luther ein,
die als Symptom fiir die Verbohrtheit und den Fanatismus des Katholizismus registriert
wurde. Neben dem o6ffentlichen Bekenntnis zu den reformatorischen Grundlagen der
evangelischen Kirche sah Holzhausen die Bedeutung dieses Jubildiums gerade darin, dass
nicht nur die Leistungen Luthers der Bevolkerung in Deutschland wieder bewusst
geworden sind, sondern sich auch der Kleine Katechismus groflerer Aufmerksamkeit
erfreute. Im Kleinen Katechismus erblickte er nicht nur ,,ein rechtes Volksbuch und eine
hervorragende Bekenntni3schrift [...], sondern auch ein Andachtsbuch, durch welches recht
Viele sich wieder betend in unseren theuren evangelischen Glauben hineinleben und alle
seine Lehren bekennend hochschitzen lernen.“”” In dieser Perspektive hatte Luther selbst
seinen Katechismus konzipiert.”” Auch in dieser Frage war Holzhausen ausgesprochen
konservativ und bezog sich auf die Lehrgrundlagen der evangelischen Kirche. Ein Zugang
zu den Fragestellungen und Herausforderungen der Verinderungen des 19. Jahrhunderts
war thm auch hier nicht moglich. Die Leistung des Kleinen Katechismus, die zunehmende
Entfremdung von vielen Menschen von der Kirche zu tberbriicken, wurde von ihm
tberschitzt. In der Betonung des Wortes ,,Volks® schwingt auch die Wende zu einem
nationalen Protestantismus mit, der in Wittenberg zelebriert wurde. So war das Jubilium
eben nicht nur eine Darstellung des kirchlichen Selbstbewusstseins, sondern ist auch ,,als

Feier des angeblichen protestantisch-deutschen Nationalcharakters®’™

national aufgeladen.
»Im Jubiliumsjahr 1883 waren Nation, preullisch-deutsches Kaisertum und Luther
untrennbar miteinander verbunden und der Staatsprotestantismus der evangelischen
deutschen Territorien wurde zum Reichsprotestantismus."979 Die offiziellen Feierlichkeiten

zum 400. Geburtstag Martin Luthers wurden schon im September 1883 begangen und

waren eine 6ffentliche Demonstration des Protestantismus in Deutschland, an der 10.000

976 Ebd.

o771 Vgl. Johannes Schilling, Der Kleine Katechismus, 115: ,Die Katechismusstiicke gelten als der
Inbegriff dessen, was ein Christ zum Glauben und Leben bracht. Wer den Katechismus hat, hat das
Wort der Schrift.*

978 Rainer Lichele, Protestantismus und vélkische Religion, 150.

979 Silvio Reichelt, Der Etlebnisraum, 35.

189



Teilnehmende zu verzeichnen waren.”” Zu den Héhepunkten der Feierlichkeiten gehérte
auch die Er6ffnung der Lutherhalle durch den Kronprinzen Friedrich Wilhelm.”'

Am 31.10.1892 wurde die Schlosskirche in Wittenberg als ein kirchliches Nationaldenkmal
wieder eingeweiht. Im ausgehenden Kulturkampf bildete die Neugestaltung des
Kirchenraumes und des Turmes die Moglichkeit, die ,,Einheit und Stirke des

protestantischen Deutschlands*™*

zu zeigen. So erhielten die Reprisentanten der anderen
deutschen protestantischen Linder einen Platz im Chorraum der Kirche. Aus der Sicht
Wilhelm II. galt es bei diesem Prestigeprojekt auf der einen Seite zur Stirkung der
kirchlichen Bindung der Bevolkerung beizutragen und auf der anderen Seite dem
Gottesgnadentum seiner Herrschaft einen angemessenen Ausdruck zu verleihen.” Dem
entsprach auch, dass ein Wittenberger Bekenntnis von den Vertretern des protestantischen
Deutschlands unterzeichnet wurde.” Wilhelm II. bemiihte sich, dass mit den
Einweihungsfeierlichkeiten, wie auch dem Bekenntnis, sein Name verbunden war.”®> Dabei

Ubernahm er die Rolle ,als Sprecher der protestantischen Fiirsten®’®

. Entsprechend
konnte auch Holzhausen das Lob Wilhelms II. anstimmen: ,.Seine Majestit, unser
Allverehrter Kaiser Wilhelm II. hat am 31[.] October pr. a. bei Gelegenheit der Einweihung
der SchloB3kirche zu Wittenberg in Gemeinschaft mit simmtlichen evangelischen Firsten
Deutschland|[s], die seiner Einladung nach Wittenberg gefolgt waren, ein unsere
evangelische Kirche chrendes Bekenntnil abgelegt, das ein Denkmal der Geschichte

bleiben wird fir alle Zeit. Dafiir sind ihm alle evangelischen Christen Deutschlands

aufrichtigen Dank schulchg.“987 Grundsitzlich ist in der Ausgestaltung der Kirche und der

980 Vel. a. a. O,, 36.

981 Vel. a. a. O,, 40.

982 A.a. O, 71.

983 A.a. O, 73.

84 Vgl a.a. O, 85.

985 A.a. O, 87.

986 Ernst Bammel, Die Reichsgriindung und der deutsche Protestantismus, 23.

987 LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893). Die zentrale Passage des Wittenberger Bekenntnisses lautet: ,,In

evangelischer Glaubensgemeinschaft haben Wir den Allmichtigen, gnadenreichen Gott in heillem
Gebete angerufen, Unserem evangelischen Volke die Segnungen der Reformation zu bewahren,
Gottesfurcht, Nichstenliebe und Unterthanentreue in Unseren Landen zu mehren. Unser deutsches
Vaterland in Seiner gnidigen Obhut zu behalten, redlliches Streben und Schaffen in allen
Berufszweigen mit Seinem Segen zu kroénen, Uns und allen Unseren Mitchristen durch Jesum
Christum ein seliges Ende in der Gewil3heit einer fréhlichen Auferstehung zu bescheren. Wie Wir zu
dem die gesamte Christenheit verbindenden Glauben an Jesum Christum, den Mensch gewordnen
Gottessohn, den Gekreuzigten und Auferstandenen, Uns von Herzen bekennen und wie Wir zu
Gott hoffen, allein durch diesen Glauben gerecht und selig zu werden, also erwarten Wir auch von
allen Dienern der evangelischen Kirche, daB3 sie allezeit beflissen sein werden, nach der Richtschnur
des Wortes Gottes in dem Sinn und Geiste des durch die Reformation wiedergewonnenen reinen
Christusglaubens ihres Amtes zu warten, das Volk zu Gottesfurcht und Unterthanentreue, zu

190



Feierlichkeiten zu erkennen, dass nationale Aspekte in den Vordergrund geschoben sind.
Der Figurenschmuck der Schlosskirche weitet die Erinnerung von Luther und
Melanchthon auf eine Reihe von weiteren Reformationen aus. In der Luther-Rezeption

wird aus dem Reformator ein Nationalheld gemacht.%8

Auch wenn dieser Aspekt bei
Holzhausen nicht erwihnt wurde, verwandte er nicht den Begriff Volk, sondern spricht
von den ,,evangelischen Christen Deutschlands®. Damit wurde der nationale Charakter des
Wittenberger Bekenntnisses noch einmal mehr hervorgehoben. Damit liegt Holzhausen
auch ganz auf der Linie der kaiserlichen Propaganda. Nach 1900 zog das Adjektiv
,»vOlkisch* in seiner spezifischen Bedeutung in den Protestantismus ein.” Anzeichen dieser
Wende finden sich jedoch nicht bei Holzhausen, da sein Volksbegriff nicht in der Weise
aufgeladen wurde. Volk und Volkszugehorigkeit wurden keinesfalls als eine besondere
Schopfungsordnung Gottes begriffen. Sein biblisch fundierter Konservativismus bewahrte
ihn vielmehr davor, Volk und Vaterland absolut zu setzen. Fur eine volkische Frommigkeit
war klar: , Der wahre Gottesdienst 1i03t sich hier als Dienst fir Volk und Vaterland

begreifen.“”(’

herzlicher Liebe und Erbarmung gegen alle Mitmenschen, auch gegen Andersgliubige anzuzleiten.*
(zit, n. Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber (Hgg.), Staat und Kitrche 3, 676).

988 Vel. Silvio Reichelt, Der Erlebnisraum, 72.
89 Vgl. Rainer Lichele, Protestantismus und vélkische Religion, 152.
990 A.a. 0,152,

191



7.4. Zusammenfassung

Das Ziel des pastoralen Handelns von Theodor Holzhausen lisst sich in der Hebung der
Kirchlichkeit sehen. Sein Kirchenbegriff dabei war streng auf die evangelische
Landeskirche und dem preuBlischen Konig als Kirchenoberhaupt bezogen. Die
Bekenntnisschriften formulierten fiir ihn die Lehre und das Verstindnis des christlichen
Glaubens. Die Bibel war die alleinige Urkunde der gottlichen Wahrheit und wurde mit der
konfessionellen Brille gelesen. Seine Haltung als Konservativismus zu kennzeichnen ist im
Grunde zu schwach, sie ist vielmehr fundamentalistisch. Wenn auch Anderungen in der
Lehre strikt abgelehnt wurden, war zur Verbesserung der Andacht die Nutzung der
modernen Kommunikationsmdglichkeiten —erlaubt. Die Spendenbriefe, um Geld
einzuwerben, bedienten sich der neuen Verbreitungswege in Kirche und kirchlichen
Vereinen. Entsprechendes Schrifttum den Gemeindegliedern zu empfehlen, war nur
moglich, weil es ein Zeitungs- und Verlagswesen gab, die das erst ermdglichte. Auch die
Verinderung der Liturgie war fir ithn ein Anliegen, das in der Gemeinde nicht so geteilt
wurde. Die organische Integration des Abendmahl in den Hauptgottesdienst zeigt sein
liturgisches Interesse und die Absicht, dem Gottesdienst eine spirituellere Dimension zu
verleihen. Was die kirchlichen Strukturen im Kirchenkreis Paderborn betrifft ist auch die
zweite Halfte des 19. Jahrhunderts von der Ausdifferenzierung in Form von Grindung
neuer Gemeinden bestimmt. Diakonische Einrichtungen wurden in den zwei Zentren
Paderborn (St. Johannisstift) und Hoxter (St. Petristift) errichtet. Fir die Praxis von
Holzhausen war das Bauen der Kirche im tibertragenen Sinn, wie auch im wortlichen Sinn
zentral. In  Driburg mussten Predigtstellen geschaffen werden, die auch
Auswirtswohnenden die Moglichkeit zum Gottesdienstbesuch gab. In Warburg galt es die
baufillige Kirche zu renovieren und den Gemeindeteil Rimbeck-Scherfede auf die
Eigenstindigkeit vorzubereiten und ein Kirchhaus als Multifunktionsgebiude
(Gottesdienst, Unterricht und Wohnung unter einem Dach) zu errichten. Ein Kirchenbau
sollte noch folgen.

In weiten Teilen sind die Strategien von kirchlich-konservativer Seite, mit einer sich
wandelnden Welt umzugehen, nicht zielfihrend und nachhaltig gewesen. Der abgerissene
Faden zu vielen gesellschaftlichen Gruppen (Arbeiter, Intellektuelle) konnte nicht mehr
aufgenommen werden. Seit dem Ende des Ersten Weltkriegs bleibt die Tendenz zum

Kirchenaustritt in der Bevolkerung bis heute stabil. Eine realistische Bewertung von
192



Kirchenbindung auch im 19. Jahrhundert ist schwierig, da auch die als Indikator
herangezogene = Abendmahlbeteiligungszahlen auch hier nur einen Ausschnitt
reprisentieren und tber den tatsichlichen Gottesdienstbesuch wenig aussagen. Auch die
Einschitzungen Holzhausens iber gut oder mifligen Gottesdienstbesuch geben lediglich
seine personliche Meinung wieder, die an keinen Zahlen zu verifizieren ist. Vermutlich war
die Zahl an distanzierten Gemeindegliedern auch in der Diasporasituation des Ostlichen
Kirchenkreises Paderborn im 19. Jahrhundert nicht zu unterschatzen.

In dem Synodalbericht von 1891 brachte Theodor Holzhausen den Kern seiner Titigkeit
auf den Punkt: In einer Zeit, wo solche Feinde zur Rechten und zur Linken unserer
Kirche gegentiberstehen, gilt es die Augen offen zu halten, den Muth nicht zu verlieren, auf
Gottes Gnade in Christo Jesu fest vertrauen und als Streiter Jesu Christi zum Kampfe stets
bereit zu sein, aber vor allen Dingen in der rechten Weise und mit den rechten Waffen zu
kimpfen, nimlich auf dem Boden der Bekenntnisse unserer evangelischen Kirche mit dem
Schwerte des Geistes zu streiten, welches ist das Wort Gottes die Offentlichen
Gottesdienste lebensvoller zu gestalten und auch in Jinglings- und Jungfrauenvereinen, in
Arbeitervereinen und in Gemeindeversammlungen das Wort der Wahrheit auf den
Leuchter zu stellen und durch innigen Verkehr der Seelsorger mit den Gemeinden dahin
zu witken, dal ein christliches Familienleben, christliche Hausordnung und
Kindererzichung und ein lebendiges Christenthum wieder in immer weitere Kreise
cingefihrt werde.”" Dabei nannte er alle wesentlichen FElemente —seines
Selbstverstindnisses, das sich in eine Welt von Auseinandersetzungen und Bedrohung des
Protestantismus gestellt weill. Wer fest im Glauben an Christus und das Bekenntnis steht,
der war geriistet fir diese Krisensituation. Die Metaphorik ist auf den Kampf und die
Auseinandersetzung bezogen.”” Der Pfarrer hat die Aufgabe, alles zu tun, was fiir eine
lebendige christliche Gemeinde férderlich ist.

Wenn Holzhausen eine Unterscheidung zwischen lebendigen und indifferenten
Christeninnen und Christen in seiner Gemeinde macht, so bringt ihn das in die Nihe der
erweckten Frommigkeit des Ostlichen Teils Westfalens. In Hinblick auf die
kirchenpolitischen Gruppierungen, die sich dann im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts

konstituierten, ist er als Anhidnger der positiven Richtung anzusprechen. Zu den

991 LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891).
992 Neutestamentlich ldsst sich bei ,,Streiter Jesu Christi® an 2Tim 2,3 und bei ,,Schwert des Geistes in
Verbindung mit ,,Wort Gottes* an Eph 6,17 denken.

193



Markenzeichen der Positiven gehorte, ,,die Position der biblischen und kirchlichen
Autoritit mit mehr oder weniger riickhaltloser Konsequenz vertreten.”” Das
Zusammenfinden als Positive Union war das Ergebnis der Einfithrung der Generalsynode
fiir das Konigreich PreuBen gewesen.” | Die Positive Union bezeichnete sich sogleich [...]
als die einzige kirchliche Gruppe, in der das Bekenntnis ernst genommen werde, vor allem
dann das Apostolikum. Dabei spielten kirchenpolitische Gesichtspunkte durchaus eine
Rolle; denn unter diesem Banner war es moglich, sowohl den alten Kaiser als auch die
konfessionellen Lutheraner zu gewinnen.*”” Die Positiven entfalteten innerhalb der
verschiedenen Richtungen innerhalb des protestantischen Lagers im konservativen
Spektrum eine integrative Kraft. Zugleich beschleunigte sich durch die Bildung dieser
Kirchengruppe die Polarisierung innerhalb des Protestantismus in ein liberales und
konservativ-positives  Lager.”® Nach 1878 positionierte sich der Evangelische
Oberkirchenrat im Sinn der Positiven Union.”” Die Wertschitzung des kirchlichen
Bekenntnisses war eine entsprechende Positionierung im Nachgang des ersten
Apostolikumstreits. In Hinblick auf die kirchenpolitische Gruppe der Positiven Union ist
die Affinitit Holzhausens klar. Die frommigkeitstheologische Einordnung dagegen fillt
schwerer. Obwohl Holzhausen in Halle studiert hat und sich Aspekte von Theologen der
Erweckung in seinem Denken wiederfinden lassen, geben sich die zentralen Themen
erweckter Frommigkeit ,,wie Erlebnis und Entscheidung, Empfindung und Erfahrung””
nicht so deutlich zu erkennen.

Auch das Verhiltnis zwischen Staat und Kirche war von kirchlicher Seite deutlicher zu
kliren. Auch wenn das landesherrliche Kirchenregiment an sich nicht in Frage gestellt
wurde, so wurde eine stirkere Selbststindigkeit angestrebt: ,,Soll unsere Kirche im Kampfe
mit der katholischen Kirche Erfolge erreichen, soll sie iiberhaupt ihre Aufgaben als
Volkskirche erfillen und nicht zu einer blo3en Staatsinstitution herabsinken, dann mul3 sie,
aus dem Bande des constitutionellen Staates befreit und aus dem Geschiftskreis des
Kultusministers entlassen, durch rein kirchliche Organe mit dem summus episcopus an der
Spitze geleitet, sich gemil} des ihr innewohnenden Geistes und der sie bewegenden Krifte

verfassungsmillig entwickeln koénnen. Denn in der ihr gegebenen synodalen Verfassung

993 Robert Kiibel, Uber den Unterschied, 16f.

994 Vgl. Martin Greschat, Adolf Stoecker, 63.

995 A.a. O, 60.

996 Vgl. Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 13.
07 Vgl a.a. O, 14.

998 Gunther Wenz, ,,Gehe Du in Dich, mein Guido®, 71.

194



vermag die Kirche ihre Krifte und Gaben nicht segensreich zu entfalten, wenn die von
thren administrativen Organen vorgelegten und von ihren synodalen Vertretungen
beschlossenen gesetzlichen Bestimmungen von den durch einen andern Geist geleiteten
Organe und Vertretungen des constitutionellen Staates bestindig corrigirt und vereitelt
werden kénnen.*”” Die Forderungen nach einer gréBeren Eigenstindigkeit der Kirche und
einer klaren Distanz zum Staat waren im ganzen 19. Jahrhundert priasent. In den 1820er
Jahren hatte schon Friedrich Schleiermacher gegen eine Staatskirche argumentiert und fir

1000

eine Volkskirche pladiert. Der Ausbau der Synodalordnung fiir die Preullische
Landeskirche mit der Einrichtung des Evangelischen Oberkirchenrats gingen in diese
Richtung ohne das landesherrliche Kirchenregiment anzutasten. Im Bericht aus dem Jahr
1882 begrindete er die Forderung nach mehr kirchlicher Eigenstindigkeit ekklesiologisch:
,»Denn unsere Kirche ist nicht ein Staatsinstitut[,] nicht ein Verein im Staate, sondern eine
Anstalt Gottes mit universellem Charakter die fur die in ihr liegenden gottlichen
Lebenskrifte eine freie, ungehinderte Bewegung verlangen mul3, sollen sie zum Heile der
Menschheit acjrereichen.“mol

Die Kategorie Geschlecht spielt in Bezug auf den Gottesdienstbesuch eine Rolle: ,,Das
Kirchengehen ist hier noch nicht ganz in Verruf gekommen, obgleich es eine ganze Anzahl
Gemeindeglieder gibt, welche gar nicht zur Kirche und zum Tische des Herrn kommen.
Und zwar sind das meistens Minner, inde3 kommen aus mancher Familien, aus welchen
die Manner gar nicht zur Kirche und zum Tische des Herrn kommen, doch die Frauen
ziemlich regelmiBig.'"” Und wenige Jahre spiter das gleiche Utteil: ,,Der Kirchenbesuch
von Seiten der Frauen ist besser, als von Seiten der Minner.“'"” Auch bei Kindstaufen
waren es die Viter, welche dem Gottesdienst nicht beiwohnten konnten. Auch in
Mischehen kam das Desinteresse der evangelischen Eheminner an religisen Dingen,
besonders der religiosen Kindererziehung, zum Ausdruck: ,,Es liegt das ohne Zweifel auch
darin, daf3 in den meisten Familien mittleren und niedern Standes es fest Sitte geworden zu

sein scheint, dall der Mann auch in Muflestunden sich um die Erzichung der Kinder nicht

zu bekiimmern pflegt, sondern das vielmehr der Frau uberlif3t, so da3 es derselben, wenn

999 LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1880).
1000 Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 17.
1001 LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882).

02 TkA EKvW 4.6/223 (1871).
003 kA EKvW 4.6/223 (28.05.1877).

195



sie katholisch ist, auch ein Leichtes ist, die Kinder fur ihre Kirche zu gewinnen.“1004 Diese
Beobachtungen Holzhausen lagen im Trend der kirchlichen Diskussionen. Frauen nahmen
stirker an den kirchlichen Veranstaltungen teil, wihrend die Kirche eine von Minnern
gefithrte Institution blieb.""” Aber nicht nur in Deutschland war die Tendenz zu mehr
weiblichen Gottesdienstbesuchenden wahrnehmbar.'" Dabei waren es gerade die Frauen,
die Religion und birgerliche Kultur im 19. Jahrhundert miteinander verbanden. ,,Die
Frauen waren diejenigen, die die Religion in die biirgerlichen Innenrdume trugen. Sie waren
diejenigen, die die Privatsphire mit Leben fullten. Religion wurde folglich nicht nur zur
Kompensation genutzt, sondern sie half auch Neues zu erschaffen: Die Ausgestaltung einer
genuin biirgerlichen Form des Privaten.*!""” Das Weihnachtsfest mag hier ein anschauliches

1008

Beispiel sein. Dennoch unterschied sich das Bild der Frau bei liberalen und

1. Mit dem Aufkommen einer feministischen

konservativen Theologen nur margina
Bewegung dnderte sich das Selbstverstindnis der Frauen: ,,Der Beruf der Hausfrau konnte
fur die elitir denkenden Feministinnen keine Alternative zur aullerhduslichen
Erwerbstitigkeit sein, da Hausarbeit als unbezahlte und willkiirlich auferlegte Titigkeit als
Sklavenarbeit eingestuft wurde.“'""” Im konservativen Biirgertum wurden die Forderungen
der Frauenbewegung rundweg abgelehnt.'”"" In der Familie Holzhauen durften nicht nur
die S6hne eine hohere Bildung geniefen und studieren bzw. eine Ausbildung machen,
sondern eben auch die Tochter. So erhielten auch alle Téchter eine Berufsausbildung. So
gehorte das Studium der altesten Tochter Emilie an der Musikhochschule in Leipzig zu den
ersten Moglichkeiten fir Frauen eine akademische Ausbildung zu erhalten. Mit dieser
Einstellung war Theodor Holzhausen im Rahmen einer modernen birgerlichen
Einstellung. ,,Andererseits darf man nicht ubersehen, dafl hinter jedem biurgerlichen

Midchen, das studierte, ein Vater stand, der seine Einwilligung dazu gab und die Kosten

trug. Keiner jungen Frau, die eine >damenhafte< Erziehung genossen hatte, wire es leicht

1004 LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).

1005 Vgl. Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 177.

1006 Vel. Hugh McLeod, Weibliche Fréommigkeit, 135.

1007 Rebekka Habermas, Rituale des Gefihls, 191.

1008 Vgl. Friedrich Schleiermacher, KGA 1.5, 39: ,,Der freundliche Saal war festlich ausgeschmiikkt, alle
Fenster des Hauses hatten ihte Blumen an ihn abgetreten; aber die Vorhinge waren nicht herunter
gelassen, damit der hereinleuchtende Schnee an die Jahrszeit erinnern moéchte. [...] So hatte es die
heitere und verstindige Ernestine angeordnet, damit nur almihlig die halb im Scherz halb ernsthaft
aufgeregte Ungeduld sich befriedigte, und die bunten kleinen Gaben noch ein Weilchen von einem
vergroBernden Schimmer umgeben blieben.*

1009 Vgl. Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 178.

1010 Herrad U. Bussemer, Birgerliche Frauenbewegung, 194.

1o Vgl a.a. O, 195.

196



gefallen, ohne Billigung ihrer Eltern oder anderer einfluBreicher Verwandter eine bezahlte

Beschiftigung aufzunehmen. "™

1012 Eric J. Hobsbawm, Kultur und Geschlecht, 178.
197



8. Kirche in der Krise: Ein- und Ausblicke

Grundsitzlich ist zu fragen, ob nicht die von Theodor Holzhausen entworfene Vorstellung
von Kirche und Kirchlichkeit eine ist, die in vielen Punkten Anknupfungspunkte zum
1Petr aufweist und von diesem beeinflusst sein konnte. Dazu gehort die Vorstellung eines
erwihlten Gottesvolks in Form der evangelischen Kirche, die sich in die Bedringnis der
rémisch-katholischen Bevolkerungsmehrheit gestellt wei3. Die eschatologische Dimension
der Entscheidungssituation iber den Erhalt der Kirche angesichts vielfiltiger
Anfechtungen, ist ebenso dazu zu rechnen. Aber auch die strenge sittliche Forderung an
das Handeln der Menschen ist zu nennen. Mit der Setzung des Themas Diaspora schon im
ersten Vers bot gerade dieser Brief viele Moglichkeiten fiir Holzhausen, die eigenen
angefochtene Situation im Licht der biblischen Schriften zu deuten. Der Schreiber des
1Petr sieht das Leiden der bedringten Christinnen und Christen in Kleinasien als in dem
Leiden Jesu Christi aufgehoben.'”” Eine Erfahrung, die Holzhausen angesichts seines
Leidens am Katholizismus und der Unkirchlichkeit gut nachvollziehen konnte. Seine
Kirche stand in der Spannung zwischen Vernichtung und Untergang auf der einen Seite
und Bewahrung und Kirchlichkeit auf der anderen Seite. So war sein pastorales Handeln
von dem Gefiihl geprigt, eine grofle Krisensituation mitzuetleben.

»Dall die evangelische Kirche gegenwirtig einer ihrer tiefgehendsten Krisen entweder
schon unterliegt oder doch mit raschen Schritten entgegengeht, ist eine in sehr weiten
Kreisen verbreitete Uberzeugung.“'”'* Diese Einschitzung von Robert Kiibel am Ende des
19. Jahrhundert klingt fir viele Ohren auch heute noch aktuell. Viele kirchliche und
theologische Diskurse sind ebenso durchzogen vom dem Gefihl, die Krise des
Christentums mitzuerleben. In seiner urspriinglichen Wortbedeutung bedeutet ,,Kp/lclg“:
Streit, Entscheidung, Auswahl, Gerichtsurteil. Der Begriff hat im Lauf der Zeit eine
negative Konnotation erhalten. Krise muss zunichst einmal keine krisenhafte Konstellation
beschreiben, sondern kann auch einfach als Situation verstanden werden, in der es gilt,
Entscheidungen zu treffen. Im kirchlichen Kontext vermischen sich haufig beide Aspekte.
Angesicht der gesellschaftlichen Verinderungen fihlt sich die evangelische Kirche selbst

herausgefordert, neu aufzubrechen, da es ,um die Gestaltung des Wandels in der

05 Vel 1Petr 4,1,
1014 Robert Kiibel, Uber den Unterscheid, 1.

198



: : 1015
evangelischen Kirche®™”

geht. In einem Impulspapier mit dem Titel ,,Kirche der Freiheit*
versuchte die EKD die Leitlinien fir die Kirche im 21. Jahrhundert zu beschreiben. Als
zentrale Herausforderung werden dabei die demographische Entwicklung, die finanzielle
Situation, die Volkskirchlichkeit, der Traditionsabbruch, der Mitarbeitendenbestand, die
Betriebs- und Baulastkosten der Kirchgebdude, die Verwaltungskosten und die kirchliche

116 Die faktische Reaktionsweisen der Landeskirchen auf den

Schwichenanalyse genannt.
spurbaren Verinderungsdruck stimmen darin iberein, dass eine Profilschirfung des
Evangelischen geistlich und theologisch die richtige Reaktion auf die anstehenden
Herausforderungen bildet. [...] Profilschirfung kann missverstanden werden als Verengung,
als Verkirchlichung, als Abkehr von einer dkumenischen Grundhaltung oder als mangelnde
Toleranz gegeniiber anderen Religionen.“'"’

In den Perspektiven fiir die evangelische Kirche wird weiter daran festgehalten, im

Pfarramt den ekklesiologischen ,.Schliisselberuf'*®

zu sehen und den Bildungsauftrag nur
aus kirchlich-institutioneller Perspektive zu beschreiben. Dass das Impulspapier selbst vom
Einschleichen der benannten Missverstindnisse nicht gefeit ist, zeigt sich auch an dem
Verstindnis von Religionspiadagogik: ,,In einer nicht mehr selbstverstindlich christlich
gepragten Welt sollte es in kirchlichen Kindergirten, in evangelischen Schulen, im
Religionsunterricht, in Konfirmandengruppen und in Fortbildungsseminaren wieder zur
Regel werden, dass solche Grundlagen und Grundtexte memoriert und interpretiert
werden. Dazu ist eine Verstindigung dariiber notig, was zum Grundbestand zentraler
biblischer Texte, wichtiger evangelischer Lieder gehort und welches katechismusartige
Wissen tber Gottesdienst und Gebet, tber Glaubensbekenntnis und Gebote jedem
evangelischen Christen zu Gebote stehen sollte.“'""” Die Notwendigkeit einer
Kanonisierung der Lehr- und Wissensbestinde wird zumeist in einen Zusammenhang mit
einem postulierten Traditionsabbruch gestellt.'”™ Nimmt man die Klagen Theodor
Holzhausens und vieler Theologen und Kirchenminner des 19. Jahrhunderts ernst, dann
muss der Abbruch des traditionellen Wissensbestandes des Protestantismus friher datiert
werden und ist kein spezifisches Problem des 20. oder 21. Jahrhunderts. Vielmehr liegt er

in der Sache selbst begrindet, weshalb Emmanuel Hirsch eben von der

1015 Kirchenamt der EKD (Hg,), Kirche der Freiheit, 13.
1016 Vgl a. a. O., 21ff.

tor7 A a. O, 44.

1018 A 2.0, 71

1019 A a. O, 79.

1020 Vgl. EKD, Engagement und Indifferenz, 70.

199



Transformationskrise sprach. Wie elementar die Verdnderungen fir den Protestantismus in
Folge der Aufklirung gewesen sind, hat Markus Buntful3 fiir die Christologie beschrieben.
»Denn im Zuge der neueren Theologiegeschichte seit der Aufklirung vollzieht sich eine
Entwicklung, die man als doppelte christologische Entfremdung bezeichnen kann, nimlich
als dogmatische Entfremdung vom Gottmenschen Christus und als historische
Entfremdung vom irdischen Jesus.“'”' Diesen grundlegenden Schwierigkeiten in der
Transformation traditioneller theologischer Aussagen begegnet man durchweg in allen
Theologiefeldern.

Neben der Einsicht dartiber, dass religionspadagogische Konzeptionen wie Evangelische
Unterweisung oder Hermeneutischer Religionsunterricht seit fast einem halben
Jahrhundert als iberwundene Konzepte zu gelten haben, fithrt die vorgestellte Didaktik des
Impulspapiers  sowohl zur Verengung als auch zur Verkirchlichung der
religionspiddagogischen Bemihungen. Schon die Vorstellung eines Priestertums aller
Gldubigen muss jeglicher Instruktionsdidaktik wehren - so gut sie auch gemeint sein mag.
Was die Fragen nach religioser Sozialisation betrifft, kommt die Studie immer wieder auf
die Familie als wichtigen Sozialisationsanker zuriick, dabei bleibt die Rolle des
Religionsunterrichts, der mittlerweile vielfach zum Ort des Erstkontakts mit religiosen

1022

Themen geworden ist, unterbelichtet. Im Hintergrund dieser Ubetlegungen zur

Kanonisierung steht auf Seiten der Kirche die Angst, die Deutungshoheit tber den
christlichen Glauben zu verlieren. Unter dem Schlagwort der Profilierung wird hier
Identititspolitik betreiben. Im 19. Jahrhundert wurde dieser Konflikt am Streit um das
Apostolikum und der Lehrfreiheit der theologischen Fakultiten durchgespielt und mindete
in der Einfthrung kirchenrechtlicher Disziplinarordnungen. Entsprechend der
erniichternden Erkenntnis Gber die Wahrnehmungsfihigkeit von Kirche in Bezug auf die
Lebenswirklichkeit der Menschen im Angesicht der weitreichenden Umwilzungen gerade
durch die Industrialisierung und den rasanten Bevolkerungsanstieg der (Grof3-)Stidte, wie
es an Holzhausen zu sehen war, bleibt kritisch an das Impulspapier die Frage zu richten, ob
Kirche in der Diskussion um die Anpassung an verinderte Bedingungen letztlich aus der

Selbstreferentialitit herausfindet.'™”

1021 Markus Buntful3, Verlust der Mitte oder Neuzentrierung?, 349.
1022 EKD, Engagement und Indifferenz, 131f.
1023 Reinhard Schmidt-Rost spricht der entgegengesetzten Richtung von der Befreiung vom ,,Joch der

Sozialwissenschaften® das Wort (Evangelisch sprechen lernen, 171).

200



Dieses Kapitel versucht die Ergebnisse aus der Untersuchung der pastorale
Identitatskonstruktionen, wie sie Theodor Holzhausen als Vertreter der kirchlich-
konservativen Pfarrer zum Ausdruck gebracht hat, unter den Stichworten
Sakularisierungsingste, Verkirchlichung und Diaspora zusammenzubinden. Dabei zeigt es
sich, dass diese Begriffe noch Relevanz fiir die heutigen kirchlichen Diskurse haben. Die
theologischen Konzepte und Auseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts sind nicht
einfach abgeschlossen, sondern sind in mehr oder mindert verinderter Weise vielfach noch

aktiv und haben Einfluss auf die Wirklichkeitsdeutungen.

201



8.1. Sdkularisierungsingste

»odkularisierungsingste  darf man  heute Uberall dort vermuten, wo man
Sikularisierungsprozesse in der neuzeitlichen Gesellschaft wahrnimmt.“'"** Die Zeichen der
Sikularisierung fir die Menschen des 19. Jahrhundert waren: ,,die materielle Enteignung
der Kirche, [...] die Trennung von Kirche und Staat im 19. Jahrhundert, [...] die Auflésung
der protestantischen Personalunion von Landesherrn und oberstem Bischof, bald die
Preisgabe des staatlichen Schutzes fiir kirchliche Institutionen und Anweisungen nach dem
Ersten Weltkrieg. Bald war es die Verdringung der Geistlichkeit aus der Schulleitung, bald
die Unterwerfung der kirchlichen Lehrerausbildung unter staatliche Standards, bald die
staatliche Degradierung der kirchlichen Taufe und Trauung zu rein fakultativen kirchlichen
Akten. Sikularisierungsangste 10ste allerdings auch schon zuvor der quantitative Riickgang
der Teilnahme an kirchlichen Riten und Festen aus, ebenso aber auch die Freistellung des
religiosen Eides bei Rechtsverfahren, die riickliufige Nachfrage an kirchlich-religiosen
Lesestoffen, spiter dann der Zuwachs der sogenannten Schundliteratur; ferner die

1025 . .
“> Diese und weitere

ruckldufige Verbindlichkeit kirchlicher Moralvorstellungen
Erscheinungen waren die Ausloser fiir Angste, die sich mit einer eschatologischen
Dimension mischen konnten. Die Erwartung der nahen Apokalypse, die gerade von
konservativen und frommen Kreisen getragen wurde, verstand die Endzeit in einem neuen
Sinn. Im frithneuzeitliche Protestantismus lie3 es sich in Endzeitgewissheit leben, die im
19. Jahrhundert umgedeutet wurde. Es setzte sich ein metaphorisches Verstindnis durch,
bei dem die Endzeit ,als Ende der bestechenden Weltepoche oder

Gesellschaftsformation<'’*

gedeutet wurde.

Dieser endzeitlichen Rhetorik hat sich Theodor Holzhausen in seinen Berichten fiir die
Kreissynoden sehr wohl bedienen kénnen. Der Kampf um den Erhalt der evangelischen
Kirche im Angesicht der Bedrohung von Katholizismus, Unkirchlichkeit, Sozialdemokratie
und Liberaler Theologie deutete er auf dem Hintergrund apokalyptischen Denkens.
Entsprechend klangen auch die Worte, mit denen er seinen letzten Bericht einleitete, der

zwel Wochen vor seinem Tod entstanden ist: ,,Es hat ganz den Anschein, als ob die Kirche

der letzten Zeit nahe komme. Denn alle von dem Herrn Jesus fir dieselbe gegebenen

1024 Lucian Holscher, Sikularisierungsingste, 133.
1025 A.a. O, 134f.
1026 A.a. 0O, 138.

202



Vorzeichen scheinen in gegenwirtiger Zeit immer mehr sich zu erfiillen.'"””” Diese Angst
schien auch geboten, weil fiir viele Menschen des 19. Jahrhunderts klar war, dass ohne den
christlichen Glauben ,Moral und gesellschaftlicher Zusammenhalt unméglich®'"*
aufrechtzuerhalten waren. Dass hier vielfach Angste die Wirklichkeitsdeutung prifigurierte,
zeigt sich daran, dass ein Zusammenhang zwischen Sikularisierung und Moralverfall
empirisch nicht zu verifizieren ist.""”” Von den (Ver-)Wandlungen, die das Kennzeichen des
19. Jahrhunderts sind, fihlte sich ein Geistlicher wie Theodor Holzhausen iberfahren:
,uUnsere Zeit hat das Eigenthiimliche, dal3 sich in derselben die Ereignisse fast tibersttrzen.
Auch die Gesetzgebung wird formlich fabrikmaBig betrieben und leider pflegen die
liberalen Ideen sich hierin  uberall Geltung zu verschaffen. Mit einem
Geistlichkeitsparagraphen und einem Schulaufsichtsgesetz sind wir bereits begliickt. Im
nichsten Jahr kommt vielleicht noch ein liberales Schulgesetz und die Einfithrung der
obligatorischen Civilehe dazu. Uberall wird aber die Kirche, welche doch durch derartige
Gesetze auf das aller Empfindlichste getroffen wird, gar nicht gefragt, ob sie auch ihrerseits
etwas dagegen einzuwenden habe.“'”” Die MaBnahmen des Kirchenkampfes wurden in
einer schnellen Folge durch den Reichstag in Kraft gesetzt. Bei den
Gesetzgebungsprozessen war die Kirche in keiner Weise involviert gewesen, was das
Gefithl der Marginalisierung von Kirche auf politischer Ebene und auf der persénlichen
Ebene des Pfarramtes hervorrief. Umso schwerer mussen die Verinderungen der Stellung
und Aufgabe des Pfarrers wiegen, wenn sie von aullen herangetragen wurden. ,,Die
Einfihrung der zivilen Personenstandsgesetzgebung von 1875, die den Pfarrern die
Funktionen des Standesbeamten wegnahm, bedeutete einen tiefen Einschnitt in das soziale
Prestige und das pastorale Selbstverstindnis.“'”" Heute werden diese Angste in Form von
,Warnungen vor den Gefahren der Optionssteigerung®'* vorgetragen, da der Einfluss auf
die Entscheidungen der Einzelnen durch Kirche und Pfarrerschaft immer mehr

zurtickgeht.

1027 LkA EKvW 4.6/224 (28.10.1900).

1028 Hans Joas, Glaube als Option, 47.

1029 Vel. a. a. O. 63.

1030 LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872).

1031 Michael Klessmann, Das Pfarramt, 43.
1032 Hans Joas, Glaube als Option, 129.

203



8.2. Fundamentalismus und Verkirchlichung

Fir die Situation des Protestantismus um 1900 beschreibt Hans Martin Miiller die Spaltung
zwischen modernem Liberalismus und orthodoxem Konservativismus so: ,,In Kirche und
Theologie tut sich in dieser Lage ein schmerzhafter Zwiespalt auf zwischen einem
subjektiven, an der modernen Wissenschaft geschirften Wahrheitsbewuf3tsein, und einer in
Bekenntnis und Verfassung wurzelnden traditionellen Christlichkeit.*'" Hier wird eine
subjektive, moderne und wissenschaftliche Theologie einer traditionsbewussten und am
bekenntnisorientierten Frommigkeitstheologie gegeniiber gestellt. Doch trifft eine solche
Einschitzung die Dimension der zugrunde liegenden Problematik? Misste man nicht
vielmehr in diesem Zusammenhang von einer Verharmlosungskultur des Konservativismus
und Traditionalismus sprechen? Im Hinblick nicht nur auf die Einstellung von Theodor
Holzhausen und vielen anderen Theologen und Geistlichen bietet sich die Kategorie des
Fundamentalismus deutlicher an. Auch wenn der Begriff erst im 20. Jahrhundert zu greifen
ist, so geht seine Ideengeschichte doch weiter zuriick. Jorg Lauster nennt denn auch

. . . 1034
»Erweckung, Konfessionalismus, Fundamentalismus®

in einem Atemzug. Die Stellung
einer fundamentalistischen Einstellung zur Moderne ist ambivalent, weil sie zwar die
Moderne grundsitzlich ablehnen konnte und zugleich sich ihrer neuen medialen
ein

3

Moglichkeiten zu  bedienen wusste. Deshalb ist der Fundamentalismus
Krisenphinomen der Moderne*'*™. In der sich wandelnden Welt des 19. Jahrhunderts, die
von zunehmender Pluralitit geprigt war, gaben fundamentalistische Antworten Halt und
Orientierung. In der Bibel konnte die Wahrheit wiedergefunden werden, indem eine
soteriologische Deutung des Todes Jesu nicht lediglich als Metapher interpretiert werden
konnte, sondern eine Heilstatsache bildete. ,,Zu dieser neuen Erweckungsfrommigkeit
gehort ein neuer fundamentalistischer Biblizismus; die Bibel ist Grundlage des Lebens -
nicht als Urkunde von Gottes Taten, sondern als personlich gesprochenes, erfahrenes, als
konkretes und buchstibliche zu nehmendes Wort.“'"* So stellte August Friedrich Christian

Vilmar seiner Theologie der Tatsachen auch die Theologie der Rhetorik gegentiber. Das

1033 Hans Martin Miiller, Persénliches Glaubenszeugnis, 223.
1034 Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 504.

1035 A.a. O., 508.

1036 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 425.

204



fundamentalistische Weltbild gab ,.ein geschlossenes Weltbild mit sehr klaren ethischen
Anweisungen. '’

Wenn man sich das pastorale Identititskonstrukt Theodor Holzhausens betrachtet, dann
ist dieses ein abgeschlossenes System, bei dem klar definiert ist, was dazu gehort und was
eben nicht. Katholizismus, Sozialdemokratie und Liberale Theologie stehen ganz eindeutig
auf der anderen Seite einer Weltsicht, die die gottliche Wahrheit der Bibel entnimmt und
sich durch die Tradition der Bekenntnisse bestitigt weil3. Dabei hatte zweifelsohne immer
die Bibel den Vorrang. Weitere Auslegungsmdoglichkeiten waren denkbar, die jedoch keine
Wahrheitsfiahigkeit besaBlen. Die historisch-kritische Bibelexegese, die sich im 19.
Jahrhundert entwickelte, war nicht in der Lage, die biblischen Schriften in Hinblick auf ihre
reale Erlosungsdimension zu lesen. In seinem Weltbild erhielt die Kirche eine starke
Stellung, die vielfach in ihrem Bestand bedroht war. Von auflen von einem scheinbar
tbermichtigen Feind, der auf ihre Zerstérung trachtete: die rémisch-katholische Kirche.
Materialismus und Sozialismus mit ihrer Religionskritik waren ebenso bedringend. Von
innen trug die Vielstimmigkeit und Uneinigkeit des Protestantismus dazu bei die Kirche
von innen her zu zersetzen. Unkirchlichkeit, Indifferentismus und Unsittlichkeit bei dem
Mitgliedern der evangelischen Kirche wiirden dieses Werk vollenden.

Hartmut Lehmann zieht die Linien neupietistischer Strémungen von 1800 bis heute, in
dem er einen Bogen mit fiinf Phasen spannt.'”” Vielfach haben fundamentalistische
Gruppen den Weg aus den Kirchen in eigene Strukturen gewihlt. Die
Erweckungsbewegung miindete selbst schlieBlich in der Gemeinschaftsbewegung. Fir
Friedrich Wilhelm Graf tragen die Konservativen des 19. Jahrhunderts an den Problemen
der evangelischen Kirche von heute Mitschuld. In frommigkeitstheologischer Hinsicht war
das Konzept Kirchlichkeit fir diese Kreise von zentraler Bedeutung gewesen und viel
wurde unternommen, der Unkirchlichkeit zu wehren. In seiner Untersuchung zu Pfarrern
im Stiden der Hannoverschen Landeskirche im 19. Jahrhudert kommt Rainer Marbach zu
einer entsprechenden Einschitzung: ,,Dieser Sieg der kirchlichen Restauration gehdrte zu
den Voraussetzungen dafiir, dal3 Kirchenvertreter sich weitgehend darauf beschrinkten,
mit ithrem konservativen sozialethischen Normen und Verhaltenserwartungen als Stiitzen
der uberkommenen Gesellschaftsordnung, als Bewahrer stindisch-patriarchalischer

Wertvorstellungen in Staat und Gesellschaft zu fungieren, deren Erfallung aufgrund der

1037 Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 509.
1038 Vgl. Hartmut Lehmann, Die neue Lage, 4f.

205



konfessionalistischen Neigung zur Gleichsetzung von Bekenntniskirche und Christentum
in der Praxis als identisch mit der Realisation einer christlichen Lebensfihrung angesehen
wurde.“'” Die fundamentalistischen Kreise innerhalb des Protestantismus hielten im 19.
Jahrhundert noch an dem Modell der Volkskirche fest."" Aus der heutigen Perspektive
muss man jedoch sagen, dass deren missionarischen Strategien und Bemthungen keinen
nachhaltigen Erfolg gezeigt haben und die Bindung an Kirche gerade im 20. Jahrhundert
stetig abgenommen hat. Weder die Diskussionen um Gemeindeaufbau noch um Mission
haben sich als weiterfihrend erwiesen. Die Griinde hierfir liegen auch darin, dass die
Diskussion noch vielfach in den Denkvorstellungen des 19. Jahrhunderts be- und gefangen
sind.

Als weiteren Grund, die wirklichen Lebensverhiltnisse der Menschen nicht in den Blick zu
bekommen, nennt Jochen-Christoph Kaiser die Limitierung des Berufs Pfarrer, der im 19.
Jahrhundert davon geprigt war, dass die Pfarrer als Staatsbeamte fir festgelegte
Angelegenheiten zustindig waren. Entsprechend dieser Beamtenmentalitit gab es auch
kaum Gelegenheiten zum Uberparochialen Austausch zwischen den Pfarrern eines
Kirchenkreises oder einer Kirchenprovinz.'™' Deshalb war es auch nicht moglich,
Instrumente gegen die in weiten Teilen herrschende Probleme, wie der Armut, zu
entwickeln. Auch wenn bei Holzhausen die Loyalitit zum preullisch-deutschen Staat klar
ist, verstand er sich doch weniger als Staatsbeamter, sondern ganz deutlich als
Kirchenbeamter. Ihm verstellte der Kirchen- bzw. Kirchlichkeitsbegriff den Zugang zur
Lebenswirklichkeit der Menschen und nicht ein beamtisches Selbstbewusstsein.

Die feindliche Haltung der modernen Theologie gegeniiber hat nach dem Zweiten
Weltkrieg zu neuen Auseinandersetzungen mit fundamentalistischen Gruppen gefiihrt.
Ausléser war damals die Entmythologisierungsdebatte um Rudolf Bultmann. Die
Bekenntnisbewegung ,,Kein anderes Evangelium® konnte 1966 zu einer Veranstaltung in
Dortmund 20.000 Menschen mobilisieren.'” Aber auch neue kirchenamtliche
Verotfentlichungen  verharmlosen fundamentalistische Tendenzen innerhalb des

<1043

Protestantismus. So wird von , kirchlich Hochaktiven geredet, die zu einem Dirittel ein

1039 Rainer Marbach, Sikularisierung und sozialer Wandel, 21.
1040 Gangolf Hibinger, Kulturprotestantismus und Politik, 301.
1041 Vgl. Jochen-Christoph Kaiser, 150 Jahre Gustav-Adolf-Verein, 373f.

1042 Vgl. Norbert Friedrich/Joachim Waltemate, Die Bekenntnisbewegung, 321.
1043 Vgl. EKD, Engagement und Indifferenz, 48.

206



Jliterales  Bibelverstindnis“'™*  haben. Im Gegenzug werden die distanzierten
Kirchenmitglieder in ihrer Haltung problematisiert: ,,Ebenso falsch ist es aber, die
>distanzierte Kirchlichkeit< zur Normalform evangelischer Religiositit zu erheben. Wenn
die Identitit einer Kirche sich im Gottesdienst darstellt und in ihm immer neu fir die
Gemeinschaft und ihre einzelnen Mitglieder gewonnen wird, ist es nicht zur Normalitit zu
erkliren und damit theologisch zu legitimieren, dass die Mehrzahl der Mitglieder keinen
Anlass sieht, an dieser konstitutiven Veranstaltung iberhaupt oder gar oft
teilzunehmen.“'"

Theodor Holzhausen trigt sein frommigkeitstheologisches Konzept unter dem Leitwort
der Kirchlichkeit vor. Als im 19. Jahrhundert neue Frommigkeitspraxis ist Kirchlichkeit
von der Innerlichkeit des Pietismus unterschieden durch die Betonung eine duflerlichen
Praxis. ,,Gerade darin zeigt sich nun, dass die Frommigkeit jetzt stirker als bisher auf die
Kirche als thren Mittelpunkt ausgerichtet war, ihre Ernsthaftigkeit in erster Linie an der
Teilnahme am kirchlichen Leben gemessen wurde.“'"** Man glaubte von der ausgetibten
auferlichen Frommigkeitspraxis auf eine innere Glaubigkeit schlieBen zu kénnen. Lucian
Hoélscher hat mit seiner Aufbereitung des kirchlich-statistischen Materials von 1800 bis
1945 und seiner Auswertung der Zahlen fir die Teilnahme am Abendmahlbesuch
empirische Grundlagen bereitgestellt, um die Intensitit von Kirchlichkeit beschreiben und
auswerten zu konnen.'™” Um einigermaBen valide Aussagen iiber die Frommigkeit im 19.
Jahrhundert zu machen, sind die statistisch erfassten religiosen Praxen reprisentativ. Dem
missten entsprechende qualitativen Untersuchungen, wie diese, zur Seite gestellt werden,
um ein vollstindigeres Bild zu gewinnen und Frommigkeitspraxis und -theologie
zusammen zu bringen.

In der letzten, finften Untersuchung tiber die Kirchenmitgliedschaft bedient sich die EKD

auch weiterhin des Kirchljchkeitskonzepts,1048

um Aussagen tber die derzeitige Lage der
evangelischen Kirchen machen zu kénnen. ,,Die Zugehérigkeit zur Kirche wird auch [...]
weiterhin durch Fragen nach der Verbundenheit mit der Institution, nach typischen
Erfahrungen und Einstellungen erforscht. Erkundet wird, wie die familidre Sozialisation,

aber auch andere Faktoren wie Alter, Bildung, Lebensstil und Frommigkeitsprofil die

1044 Vgl a.a. O., 47.

1045 Eberhard Winkler, Identitit und Differenz, 1233.

1046 Lucian Hélscher, Geschichte der protestantischen Frommigkeit, 181.
1047 Vgl a. a. O, 183f.

1048 EKD, Engagement und Indifferenz, 45.

207



Zugehorigkeit prigen.“'™ Es werden unterschiedliche Formen von dieser Verbundenheit
beschrieben, die nach ihrer Intensitit bezeichnet werden. Zu einer ,intensive[n]
Mitgliedspraxis® gehoren ,hiufiger Gottesdienstbesuch, mindestens einmal im Monat,
personlicher Kontakt zu einem Pfarrer bzw. einer Pfarrerin im Laufe des letzten Jahres,
aktive Beteiligung am kirchlichen Leben auflerhalb des Gottesdienstes, etwa durch
Ubernahme einer Leitungsaufgabe im Kirchenvorstand oder in einer kirchlichen Gruppe,
durch Mitarbeit beim Gemeindebrief oder im Besuchsdienst oder auch durch Mitwirkung
in Choren oder Musikgruppen.“'”™ Grundsitzlich ist zu beobachten, dass diese Gruppe
innerhalb der Kirche ansteigt. Zugleich nimmt auch die Gegengruppe an
Kirchenmitgliedern zu, die kaum Berthrungspunkte mit Kirche haben. Interessanterweise
wird diese Gruppe mit dem Begriff der Indifferenz belegt, in dem die Polemik des 19.
Jahrhunderts gegen den Indifferentismus der Kirchenmitglieder anklingt. Bei diesem

1051 .
>* Dieser

Prozess der Stirkung der Rinder wird die Mitte freilich ausgediinnt.
Kategorisierung durch Kirche steht die eigene Wahrnehmung der Mitglieder gegentiber:
,»Die tiberwiegende Mehrheit aller befragten Evangelischen halt sich fiir einen religiosen
Menschen, besucht zumindest mehrmals im Jahr einen Gottesdienst, betet mindestens
mehrmals im Jahr und glaubt an einen Gott, der sich in Jesus Christus zu erkennen

¢c1052

gegeben hat. Kirchlichkeit und Religiositit sind nicht deckungsgleich.

Die strikte Orientierung an Bibel und Bekenntnis hat Theodor Holzhausen den Weg einer
Absolutsetzung bzw. Sakralisierung des Konzepts Nation nicht mitgehen lassen. Auch sind
rassische Aspekte in seinem Denken nicht auffindbar gewesen, die sich z. B. in
Antisemitismen gedullert hitten. Manche seiner Zeitgenossen haben diesen Weg
beschritten, dessen Zielpunkt aus heutiger Perspektive klar ist. Dabei waren liberale wie
konservative Kirchenminner und Theologen, die sich nach dem Ersten Weltkrieg fiir eine
volkische Religion stark machten. Sieht man auf die Anfinge im 19. Jahrhundert, stellt sich
auch hier die Frage, ob es noch Nachwirkungen bis in die heutige Zeit gibt. ,,Man hat aus
gegenwirtiger Sicht immer wieder kritisch angemerkt, dass vor allem die lutherisch
geprigten Pfarrer [...] konservativ-national eingestellt war, dem Nationalstaat ergeben

gegentberstand und zu einer religiosen Legitimation der Monarchie als der einzig

denkbaren Form der Obrigkeit und damit letztlich zur unseligen Geschichte des 20.

1049 A.a. O, 4.

1050 A.a.0.43.

1051 Vgl a.a. O, 12.
1052 A.a. O, 16.

208



Jahrhunderts beigetragen hat.“'”” Die Mitgliedschaftsuntersuchungen der EKD geben
dartber keine Auskunft. Um so interessanter ist eine von der Friedrich-Ebert-Stiftung in
Auftrag gegebene Studien aus dem Jahr 2012, die auch die Kirchenzugehérigkeit
berticksichtigt. Dabei kamen fiir eine auslinderfeindliche Haltung der Wert von 25,6 %
unter den befragten Evangelischen heraus. Eine antisemitische FEinstellung wurde

immerhin von 7,8 % geteilt.1054

1053 Michael Klessmann, Das Pfarramt, 45.

1054 Vgl. Oliver Decker u.a., Die Mitte im Umbruch, 47. Angesichts derartiger Befunde wire eine
entsprechende Ausweitung des Horizonts von zukiinftigen Mitgliedschaftsuntersuchungen dringend
geboten.

209



8.3. Fremdheitserfahrung und Diaspora

Die territorialen Verdnderungen in Deutschland in Folge des Siebenjahrigen Kriegs und der
napoleonischen Ara beendeten auch das Prinzip von konfessionell-homogenen Gebieten.
Neben der judischen Bevélkerungsminderheiten, die in verschiedenen Lindern anzutreffen
waren, traten nun christliche Minderheiten. In katholischen Gebieten, wie dem ehemaligen
Hochstift Paderborn, siedelten sich Evangelische an, die pastoral zu betreuen waren. Mit
der Griundung des Gustav-Adolf-Vereins reagierte der Protestantismus auf diese neue
Situation, da die Landeskirchen mit der neuen Lage tiberfordert waren. Die Initiativen von
1832 und 1841 ermdglichten diesen iiberregionalen Zusammenschluss. Schon im Jahr 1843
wurde in Minster ein westfilischer Hauptverein als regionale Untergliederung ins Leben
gerufen."”” Im Rahmen der Aktivititen der Gustav-Adolf-Vereine im 19. Jahrhundert war
das Verstindnis von Diaspora ein konfessionelles, wobei auch nationale Aspekte eine Rolle

spielten.m‘r’(’

Theodor Holzhausen beklagte sich tber die geringen Kenntnisse von
zugezogenen Evangelischen, die bisher nicht in einer Diasporasituation gelebt hatten.
Gerade die Unterschiede zur katholischen Kirche, aber auch das, was den Protestantismus
ausmachte, waren diesen nicht bewusst. Die Diaspora stirkt das ,Identitits- wie das

: : 1057
Differenzbewusstsein

in den Gemeinden. Der konfessionelle Diasporabegriff war bis
weit in das 20. Jahrhundert tragfihig, kam aber mit der Abnahme konfessioneller
Spannungen und der zunehmenden Entkirchlichung und Sékularisierung der Gesellschaft
an seine Grenzen.

Neben den Aktivititen des Gustav-Adolf-Werkes, das mittlerweile seine Aktivititen stirker
auf auflerhalb Deutschlands liegende evangelische Diasporen gerichtet hat, war das zweite
Wahrnehmungsfeld fir den Diasporabegriff die kirchliche Situation in der DDR. Stark
sinkende Mitgliedszahlen, die Abschaffung des Religionsunterrichtes in der Schule und
weitere Maf3nahmen brachten die evangelischen Kirchen in eine Minderheitssituation, die
als Diaspora begriffen wurde. Auf der Synode der Kirchenprovinz Sachsen hielt Werner

Krusche im Jahr 1973 einen Vortrag mit dem Thema ,,Die Gemeinde Jesus Christi auf dem

Weg in die Diaspora®. Das bisherige Verstindnis einer Kirche fiir andere, die sich von der

1055 Vgl. Johann Friedrich Gerhard Goeters, Die Geschichte des rheinischen Gustav-Adolf-Werkes, 9.
1056 Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 25.
1057 Eberhard Winkler, Identitit und Differenz, 1231.

210



sozialistischen Diaspora missionarisch herausgefordert wei3, lehnte er darin ab.'™
Vielmehr wollte er den Blick auf die damalige Lage der Kirche schirfen und dabei kliren,
wie sich Staat und Gesellschaft zur Kirche verhalten und wie letztere zur Minderheit
wurde. Als das Besondere von Kirche in der DDR identifizierte er ein ideologisches
Verstindnis der Diasporasituation.'”™ Diese Verinderung sollte Kirche wahrnehmen, um
sich positiv und produktiv mit ihrer L.age auseinander setzen zu koénnen, indem nicht mehr
die quantitative Dimension im Vordergrund stand, sondern die qualitative. ,,Die Diaspora-
Situation erdffnet uns die chancenreiche Konzentration auf das Entscheidende, das
wirklich Notwendige und Not Wendende. Das Leben der Gemeinde in der Diaspora
konnte damit an Intensitit und vielleicht auch an Qualitit gewinnen. [...] Die Gemeinde in
der Diaspora darf damit rechnen, aus ihrer volkskirchlichen Konturenlosigkeit
herauszukommen und wieder ein klares Profil zu bekommen. Sie konnte wieder als eine
GroBe eigener Art erkannt werden, als die Stadt auf dem Berge.“'" Im Ganzen sind es vier
gro3e Chancen, die aus dem Neuverstindnis von Diaspora resultieren: ,,1. Konzentration
auf das Eigentliche, 2. Gewinnung eines klaren Profils, 3. die Machtlosigkeit der Kirche, 4.
die zunehmende Bedeutung von Gemeinschaft.“'"" Zugleich propagierte Krusche damit
auch das Ende von Kirche als Volkskirche und wies den Weg zum ekklesiologischen
Modell einer Bekenntniskirche. Eberhard Winkler schligt vor, in diesem Zusammenhang

1062
% zu verwenden.

den Begriff der ,,sdkularen Diaspora
In den Kulturwissenschaften wurde die Diasporaforschung stark von einen bestimmten

judischen Paradigma bestimmt, das eine von der Heimat getrennte Gemeinde beschreibt
793 , die auf die Heimkehr in das gelobte Land wartete.'”” Diese Konzept war vor allem
T g p

mit der Stadt Babylon als Exilsort verbunden. Daneben existierten freilich weitere
Diasporagemeinden, die auflerhalb der theologischen Konzeptionen der Schriften der
Hebriischen Bibel blieben.'”* Bis in die 1990er Jahre war der Gedanke der Riickkehr in die
Heimat ein wichtiges Element in kulturwissenschaftlichen Verstindnis von Diaspora. In
den frithen christlichen Gemeinden wurde der Diasporabegriff zum Verstindnis der

eigenen Situation fruchtbar gemacht, der ohne eine Rickkehrvorstellung auskommen

1058 Vgl. Werner Krusche, Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Weg in die Diaspora, 57.
1059 Vgl a. a. O., 60.

1060 Werner Krusche, Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Weg in die Diaspora, 65f.

1061 Karl-Christoph Epting, Evangelische Diaspora, 57.

1062 Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 27.

1063 Vgl. Ps 146, 2 und Neh 1,9.

1064 Vgl. Rainer Albertz, Religionsgeschichte Israels 2, 381f.

211



konnte. In den Schriften des neutestamentlichen Kanons bietet sich der 1Petr an, da hier
eine theologische Konzeption entworfen wird, fiir die das Leben in der Diaspora zentral
ist. So wandte sich der unbekannte Briefschreiber an die ,,TrO(pslTISf]UOlg Staomopas «'*”
in verschiedenen Regionen Kleinasiens. Den Christinnen und Christen dieser Gegenden
bot der Schreiber den Begriff der Diaspora als Interpretationshilfe fir ihre
Minderheitssituation an, die von Diskriminierungen bestimmt war.'"”  Das Verhiltnis der
im 1Petr Angesprochenen zu ihrer Umwelt ist wesentlich dadurch bestimmt, daf3 sie in ihr
und an ihr leiden.“""” Das Gefiihl nicht in der Gesellschaft akzeptiert zu sein, lie3 sich als
Fremdheitserfahrung ausdriicken. ,,Andererseits ist die marginalisierte Existenz nicht nur
ein Geschick, das die Christen zu ertragen, sondern auch eine Sendung, die sie zu erftllen
haben.“'"® Fiir 1Petr ist das Volk Gottes in seiner globalen Dimension zu verstehen, das
dabei nur als Minderheit gedacht werden kann.'"”

Auserwihlten, die Knechte die Konige, die Fremden die Briider, das einfache Volk bilden

die Priester. Gottes Volk lebt in der Welt und bleibt in ihr.“’" Die Besonderheit des

,Die Ausgegrenzten sind die

Fremdheitsverstindnisses im 1Petr liegt nicht in der Abgrenzung zu Welt und Gesellschaft,
sondern ist begriindet in der Bezogenheit auf Gott und der Mitgliedschaft zu seinem
Volk.""

In seiner Untersuchung iiber die Entwicklung des Begriffs Nation hat Benedict Anderson
einen wichtigen Aspekt zu seiner Entstehung in kreolischen Gemeinschaften analysiert.
Die von den Spaniern in Amerika geschaffenen regionalen Verwaltungsstrukturen prigten
die dort lebenden Menschen und wurden von ihnen schlieflich als ihre Nation begriffen.
Eher willkiirliche Verwaltungseinheiten bekamen eine Sinn hervorbringende Dimension.""”
Ein dhnlicher Prozess lisst sich auch am Protestantismus im Kirchenkreis Paderborn
feststellen. Bei den Evangelischen handelte es sich um Zugewanderte, da am Beginn des
17. Jahrhundert - mit Ausnahme von Herlinghausen - die letzten Evangelischen im

Hochstift rekatholisiert wurden. Die Eingliederung in das Koénigreich PreuBlen im Jahr

1802 brachte erste evangelische Ansiedlungen. Somit konnten die Protestanten nicht an

1065 1Petr 1,1. Unter einem TOPET l5f]u0§ ist ein Immigrant zu verstehen, der in Abraham einen
Prototyp erkennen konnte (Vgl. Thomas Popp, Die Kunst der Konvivenz, 125).

1066 Vgl. Thomas Séding, Griile aus Rom, 37.

1067 Reinhard Feldmeier, Die Christen als Fremde, 105.

1068 Thomas Séding, Griile aus Rom, 37.

1069 A.a. 0O, 28.

1070 A.a. O, 42.

107 Reinhard Feldmeier, Die Christen als Fremde, 178.

1072 Vgl. Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation, 60ff.

212



eine eigene Tradition ankniipfen und waren selbst heterogener Herkunft.'”” In Brakel
bestand die erste Gottesdienstgemeinde im  Jahr 1831 aus zugezogenen
Beamtenfamilien.'”* Das 20. Jahrhundert verstirkte den ,kreolischen® Charakter des
Kirchenkreises durch die Ansiedlung von Vertriebenen nach dem Zweiten Weltkrieg und
am Ende des Jahrhunderts durch russlanddeutsche Zuwanderung. Fur die Gemeindeglieder
sind ganz unterschiedliche Traditionen und Kulturen tragend, die in den
Kirchengemeinden des Kirchenkreises Paderborn zusammenkommen. Dabei besteht die
Aufgabe darin, dass die oder der Andere zum Teil meiner Welt werden kann.""” Die
verbindenden Konstruktionen, die aus einer verfassten Institution eine Kirchengemeinde
werden lassen, konnen in der Metaphorik von Gotteskindschaft oder Reich Gottes
dargestellt werden. Sie sind ,,durch Zeichen [...] vermittelte glaubhafte andere Welten.*'"”
Nach dem Verlust der Hegemonialitit der christlichen GrofB3erzihlung ist die Erzahlung des
Christentum in Konkurrenz zu vielen anderen Angeboten sinnproduzierender Erzahlungen
geworden. Fir Theodor Holzhausen war dieser Prozess als eine Marginalisierung von
Kirche und einer zunehmenden Heterodoxie in der Lehre verstanden worden. Seine
Antwort bestand im Versuch, die Kirchlichkeit in seinen Gemeinden zu heben und in
fundamentalistischer Weise auf von ihm fiir existenziell empfundenen Grundnahmen zu
bestehen. Wo Holzhausen mit dem Wirken des Hl. Geistes rechnete, regierte vielmehr der
Buchstabe."”

Das Konzept Virtualitit bringt hier, wie Ilona Nord gezeigt hat, eine neue Dimension in
die Diskussion. Damit stellt sich die Identitdtsfrage fiir Kirche, da sie das Verbindende
klarmachen muss, um eine Gemeinschaft auf Dauer und mit Zukunft sein zu kdnnen.
Innerhalb des Christentum haben einzelne Gruppen einen neuen konstruktiven Zugang
zum Begriff der Diaspora finden koénne. Spannend ist in diesem Zusammenhang die
Erzihlung, die von Marcella Althaus-Reid in Bezug auf die Queer-Community entworfen

und als ,,Indecent Theology“'"™ konzeptionalisiert wird. Die Entstehung einer Queer-

1073 Fir Theodor Holzhausen und seine Kollegen im Kirchenkreis spielt die Reformationsgeschichte
Paderborns keine Rolle, obwohl z. B. Franz von Léher im Jahr 1874 die ,,Geschichte des Kampfes
um Paderborn® veroffentlichte.

1074 Vgl. Werner Neermann, Die evangelische Kirchengemeinde Brakel, 258.

1075 Vgl. Luce Irigaray, How can we meet the other?, 108.

1076 Tlona Nord, Realititen des Glaubens, 6.

1077 Vel. 2Kor 3,6; Oder - in Schleiermachers Worten - gehdrt Holzhausen zu denen, ,,die nur in den
verwitterten Ruinen des Heiligtums am liebsten wohnen® (KGA 1.2, 190). Vgl. dazu Giinter Bader,
Geist und Buchstabe.

1078 Vegl. dazu Marcella Althaus-Reid, Indecent Theology.
213



Diaspora beginnt mit der Vertreibung aus dem Paradies: “That may be the utopian
beginning of the Queer diaspora, starting with Other sexualities expelled from the Eden of
loving, godly relationships and exiled in lands of heterosexuality.”'"” Die Unterdriickung
und Marginalisierung durch eine heteronormativ gepriagte Theologie erfihrt die nicht-
heterosexuelle Theologin am eigenen Leib. ,,A Queer theologian has many passports
because she is a theologian in diaspora, that is, a theologian who explores at the crossroads
of Christianity issues of self-identity and the identity of her community, which are releated
to sexuality, race, culture and poverty.”'™ Die Fremdheitserfahrung dulert sich hier als
Frage nach der Andersheit. Die Andersheit wird zum Konstruktionsmoment von Identitit,
die sich durch soziologische Kategorien bestimmt weill. Im Sinn des 1Petr misste sich ein
christliche Diaspora positiv durch ihre Zugehorigkeit zum Volk Gottes bestimmen. In
seiner Vielfiltigkeit kann sich ein solches Volk nicht als heterogene Gemeinschaft
verstehen, sondern die Verschiedenheit wertschitzen.

In gesellschaftlicher Hinsicht sind die Rahmenbindungen fiir Kirche nach Winkler durch

Begrifte  wie Individualisierung®'™' Pluralismus*'** Erlebnisgesellschaft*'*®’
g 3 g b 3 5 3 g 9

“1% und ,,Freizeitgesellschaft*'™ bestimmt. In der

wHInformation- und Mediengesellschaft
Praktischen Theologie kommt die Wirklichkeit der Menschen mittlerweile wieder in Blick
unter dem Stichwort der ,,gelebten Religion."™ Harald Schroeter-Wittke hat die
Geschichte des Kirchentags in die Spannung zwischen Kirche und Welt gestellt und den
Kirchentag als vor-liufige Kirche charakterisieren kénnen: ,,Der Kirchentag ist vor-laufig,
weil er stellvertretend fir andere Gestalten von Kirche in die Bereiche votliuft, wo sich
Christentum und Welt begegnen.“1087 Der Kirchentag gehort zu den Orten, an denen
gelebte Religion und Spiritualitit einen Raum gewinnen kann. Fur eine zeitgemilBe
Ekklesiologie wire zu fragen, wie kirchliche Strukturen und Organisationsformen den
Charakter von Vor-liufigkeit erhalten konnen, die einen Zwischenraum eréffnen kénnen.

Die Dialektik von Kirche und Welt wire dann in das Gefiihl von Heimat und Fremde zu

tbersetzen. Dabei gelten jedoch folgende Sitze: Je stirker sich Kirche als Fremde versteht,

1079 Matcella Althaus-Reid, The Queer God, 8.

1080 A.a. O,7.

1081 Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 34.

1082 Vgl a.a. O, 37.

1083 Vgl a. a. O, 40.

1084 Vgl a.a. O, 45.

1085 Vgl a. a. O., 50.

1086 Vgl. dazu Albrecht Grozinger/Georg Pfleiderer (Hgg.), >Gelebte Religion< als Programmbegriff.
1087 Harald Schoeter-Wittke, Kirchentag als vor-ldufige Kirche, 11.

214



desto heimatlicher wird sie. Je stirker sich Kirche als Heimat versteht, desto befremdlicher
wird sie. Zu diskutieren bliebe, ob der Kirchenbegriff zwischen beiden Polen zum
Oszillieren (Friedrich Schleiermacher) kime, oder den Ausblick auf einen dritten Raum
ermoglichte (Homi K. Bhabha): ,,Wie also einem Anderen begegnen, wie einem
Heterogenen, einem fremden Blick oder einer unbekannten Gebirde standhalten, ohne sie
zunichst als solche interpretieren und damit aneignen zu wollen - d. h. auch: deuten zu
wollen, was unverstindlich bleibt, um so das Nichtverstindliche als Nichtverstindliches
aufzulésen und zu integrieren?*' ™

Fir den Diskurs Uber das Selbstverstindnis von Kirche und Gemeinden wite es hilfreich,
von einem quantitativen Verstindnis von Diaspora als Kirche, die zur Minderheit wird,
Abstand zu nehmen. Vielmehr wire eine Auseinandersetzung um ein qualitatives
Verstindnis angezeigt, dass christliches Leben stets in der Dimension einer
Alterititserfahrung zu begreifen weil}. Dabei muss seklusiven und exklusiven Tendenzen
gewehrt werden, die einer fundamentalistischen Frommigkeitstheologie das Wort reden.
Die Heterogenitit und Pluralitit in den Gemeinden ist vielfach iiberhaupt erst einmal
wahrzunehmen und als Herausforderung anzunehmen. Ziel ist dann eine inklusive
Gemeinde, die verschiedenen Formen von Spiritualitit Raum geben kann und somit

Raume fiir ein Gefithl von Beheimatung eroffnet.

1088 Dieter Mersch, Die Frage nach Alteritit, 40.
215



9. Anhinge

9.1. Kommunizierendenstatistik von 1843 bis 1900

1092

Jahr | Kirchenprovinz | Kirchenkreis Kirchenkreis Driburg'”™” | Warburg
Westfalen'"”’ Paderborn'” | Paderborn'”
1843 63,0 % (6052: 49,4 Yo
3815) (350: 173)
1844 64,2 % (6374 36,5 %
4089) (400: 146)
1845 59,6 % (6752: 429 Y
4023) (350: 150)
1846 71,4 % (6146: 38,3 %
4380) (400: 153)
1847 65,5 % (6623: 443 Y
4336) (400: 177)
1848 654 % (6560: 44,3 %
4292) (400: 177)
1849 58,9 % (6425: 37,5 %
3787) (400: 150)
1850 | 47,7 % 66,8 % (6382: 49,3 %
4264) (400: 197)
1851 | 47,6 % 69,2 % 69,2 % (6382: 45,0 %
4414) (400: 180)
1852 | 47,3 % 64,9 % 56,8 % (8044: | 64,2 % (330: | 50,0 %
4572) 212) (400: 200)
1853 | 46,9 % 62,0 % 620 % (7701: | 553 % (380: | 46,7 %
4774) 210) (600: 280)
1854 | 46,1 % 63,8 % 62,1 % (7546: | 71,7 % (276: | 60,0 %
4684) 198) (400: 240)
1855 | 47,2 % 67,1 % 65,3 % (7632: | 80,0 % (200: | 58,1 %
4986) 160) (430: 250)
1856 | 47,3 % 67,5 % 67,5 % (7716: | 99,5 % (200: | 55,6 Yo
5208) 199) (450: 250)
1857 | 49,2 % 66,0 % 68,6 % (7705: | 90,5 % (200: | 52,0 %
5287) 181) (500: 260)
1858 | 48,9 % 69,8 % 69,7 % (7474: | 80,4 % (230: | 38,7 Yo
5212) 185) (690: 267)
1859 | 49,2 % 71,9 % 68,2 % (7632:| 74,3 % (230: | 39,7 %
5208) 171) (680: 270)
1089 Daten entnommen: Lucian Hélscher, Die Religion des Biirgers, 630.
109 Daten entnommen: Lucian Hélscher (Hg.), Datenaltas zur religiosen Geographie 4, 599f.
1091 Nach den Kreissynodalprotokollen erstellt.

Die Daten fur die Kirchengemeinden Driburg und Warburg wurden den jeweiligen jahrlich

erstellten Berichten zur Kreissynode (Driburg: LkA EKvW 4.6/131; Watburg: LkA EKvW
4.6/223 und 224) und dem statistischen Anhang zu den Protokollen der Kreissynode
Paderborn entnommen. Differiert die Zahlangabe zwischen dem Bericht und dem Protokoll
wurde der Zahl im Gemeindebericht der Vorzug gegeben.

216




1860 | 49,2 % 68,0 % 66,5 % (7741: | 72,6 % (230:
5148) 167)
1861 | 50,2 % 76,7 % 85,2 % (230: | 59,4 %
1906) (665: 395)
1862 | 48,1 % 68,9 % 64,6 % (8410: | 22,2 % (900: | 45,9 %
5430) 200) (665: 305)
1863 | 49,8 % 60,5 % 63,6 % (8412: | 25,0 % (300-
5354) 1000: 250)
1864 | 48,1 % 67,7 % 60,5 % (7812: | 70,0 % (300: | 45,7 %
47206) 210) (600: 274)
1865 | 50,4 % 74,2 % 70,6 % (350: | 49,8 %
247) (550: 274)
1866 | 48,6 % 67,9 % 67,9 % (7824:| 72,9 % (350:
5315) 255)
1867 | 46,6 % 70,2 % 67,7 % (7930: | 91,8 % (280:
53606) 257)
1868 | 46,3 % 74,3 % 70,2 % (7747: | 90,4 % (280: | 50,0 % (ca.
5437) 253) 600: ca.
300)
1869 | 45,8 % 71,5 % 71,5 % (7820: | 80,4 % (280: | 50,0 % (ca.
5594) 225) 600: ca.
300)
1870 | 45,8 % 70,5 % 60,0 % (ca.
550: ca.
330)
1871 | 42,3 % 68,8 % 64,0 % (7834: | 84,6 % (280:
5017) 237)
1872 | 43,9 % 70,3 % 90,7 % (280: | 50,1 %
254) (629: 320)
1873 | 45,6 % 68,3 % 96,8 % (280: | 71,2 %
271) (730: 520)
1874 | 41,9 % 68,9 % 80,9 % (320:
259)
1875 | 41,4 % 69,3 % 76,3 % (320: | 62,8 %
244) (860: 540)
1876 | 43,2 % 87,5 % (320:
280)
1877 | 41,5 % 91,3 % (320:
292)
1878 | 41,0 % 88,6 % (350: | (?: 454)
310)
1879 | 38,5 % 66,4 % (8289: | 91,1 % (350: | 56,3 %
5501) 319) (963: 542)
1880 | 38,2 % 63,5 % 63,5 % (9250: | 74,0 % (470: | 59,1 %
5878) 348) (960: 567)
1881 | 40,0 % 60,8 % (9522:| 70,6 % (479: | 57,5 %
5790) 338) (1095: 630)

217




1882 [ 39,3 % 60,6 % (9540: | 754 % (479: | 48,7 %
5782) 361) (1125: 548)
1883 | 38,3 % 63,7 % 63,7 % (9539: | 714 % (479:| 555 %
6076) 342) (1165: 646)
1884 | 37,4 % 57,9 % (10769: | 70,4 % (470: | 50,2 %
6239) 337) (1240: 623)
1885 | 383 % 60,8 % 633 % (9913: | 81,7 % (480: | 452 %
6276) 392) (1220: 551)
1886 | 38,0 % 61,7 % 61,7 % (10319: | 78,1 % (480: | 61,5 %
6370) 375) (1170: 720)
1887 | 37,8 % 61,1 % 63,3 % (10357: | 77,1 % (480: | 634 %
6558) 370) (932: 591)
1888 | 37,8 % 55,2 % 57,8 % (10443: | 74,0 % (470: | 46,6 %
6039) 348) (1003: 467)
1889 | 36,7 % 60,8 % 64,4 % (10529: | 76,0 % (480: | 46,8 %
6777) 365) (1025: 480)
1890 | 37,7 % 57,3 % 582 % (11357: | 884 % (500: | 46,5 %
6613) 442) (1030: 502)
1891 | 37,5 % 60,2 % 592 % (11934: | 82,5 % (520: | 40,6 %
7061) 429 (1100: 447)
1892 [ 37,2 % 61,9 % 62,1 % (12020: | 84,0 % (520: | 43,9 %
7486) 437) (1100: 483)
1893 | 36,9 % 61,3 % 62,7 % (12160: | 91,9 % (520: | 48,6 %
7620) 478) (1150: 559)
1894 | 37,7 % 59,7 % 61,9 % (12363: | 80,6 % (530: | 452 %
7648) 427) (1140: 515)
1895 | 35,4 % 56,3 % 56,3 % (13186: | 75,5 % (530: | 434 %
7419) 401) (1090: 473)
1896 | 35,7 % 60,4 % 63,9 % (12682: | 81,5 % (530: | 542 %
8106) 432) (1090: 541)
1897 | 35,2 % 60,6 % 612 % (13513: | 91,3 % (530: | 51,9 %
8265) 484) (1200: 566)
1898 | 34,7 % 61,0 % 62,1 % (13624 | 81,9 % (530: | 448 %
8459) 434) (1200: 537)
1899 | 34,4 % 59,8 % (13972: | 81,5 % (530: | 43,3 %
8352) 432) (1200: 520)
1900 | 33,9 % 64,5 % 64,5 % (14331: | 89,4 % (530: | 38,5 %
9244) 474) (1200: 462)

218




9.2. Synopse des Berichtsschemas zu den Kreissynoden

Schema der Provinzial-Synode 18381093

Schema der Provinzial-Synode 1880109+

§ 1. Die Kirche

A. Die Kirchen-Ordnung
B. Die Kirchenlehre
C. Das Confessionelle

§ 1. Die Kirche

A. Allgemeines: Lage der Landeskirche, General-
Synode etc.

B. Die Kirchenordnung

C. Die Kirchenlehre

D. Das Confessionelle

E. Dissidentenwesen

§ 2. Die Synoden

I. Die Kreissynoden
II. Die Provinzial-Synode

§ 2. Die Synoden
A. Die General-Synode
B. Die Provinzial-Synode
C. Die Kreis-Synode

a. Verhandlungen

b. Institute

§ 3. Die Gemeinde
A. Parochial-Angelegenheiten

B. Pfarrvacanz-Angelegenheiten
C. Pfarrwahl-Angelegenheiten

§ 3. Die Gemeinden
A. Allgemeines: Bildung und Anderung der
Parochien

B. Bauten, Reparaturen, Todtenhofe

§ 4. Presbyterien und Reprisentanen

§ 4. Presbyter und Reprisentanen

§ 5. Die Kirchen-Beamten
A. Die Geistlichen

B. Die Schullehrer
C. Sonstige Kirchenbeamte

§ 5 Die Kirchenbeamten
A. Die Geistlichen

a. Die Pfarrer

b. Die Emeriten

c. Vacanzen

§ 6. Die Candidaten

§ 6. Die Candidaten

§ 7. Die Schulen
a. der Schulunterricht
b. Schulaufsicht

§ 7. Die Schulen im Verhiltnis zur Kirche

§ 8. Catechumenen- und Confirmanden-
Unterricht

§ 8 Katechumenen und Confirmanden-
Unterricht

§ 9. Cultus und gottesdienstliche
Handlungen
1. Cultus

II. Die Sakramente

a. die Taufe

b. das heilige Abendmahl

c. Gottesdienstliche Handlungen

§ 9. Cultus und gottesdienstliche Handlungen
A. Der o6ffentliche Gottesdienst

a. Der Hauptgottesdienst

b. Nebengottesdienste
B. Die Sakramente

C. Gottesdienstliche Handlungen
a. Trauungen und Beerdigungen
b. besondere Fest- und Feierlichkeiten

§ 10. Religidser und sittlicher Zustand der

§ 10. Religidser und sittlicher Zustand der

1093 Vgl. dazu Verhandlungen der zweiten Westphalischen Provinzial-Synode, 4-64.
1094 Vgl. dazu Verhandlungen der Sechszehnten Westfilischen Provinzial-Synode, Anhang 26f.

219




Gemeinden

Gemeinden

§ 11. Disciplinarsachen
1. Kirchen-Visitationen und Jahresberichte
2. Die Disciplinar-Ordnung

§ 11. Die Disciplinarordnung
A. Kirchenvisitationen

B. Die kirchlichen Register, Acten, Archive

§ 12. Verwaltungssachen
I. Verwaltungs-Ordnung

II. Matrikelangelegenheiten
I1I. Kassenangelegenheiten

§ 12. Verwaltungssachen

A. Die Verwaltungsordnung im Allgemeinen
B. Lagerbticher, Verinderungsnachweise

C. Rechnungswesen

D. Collektenwesen

§ 13. Kirchliche Vereine

§ 13. Das Vereinswesen
A. Gustav-Adolfs-Vereine
B. Missions-Vereine

C. Junglings-Vereine

D. Frauen-Vereine

E. Besondere Vereine

§ 14. Besondere Antrige

§ 14. Besondere Antrige

§ 15. Schenkungen und Vermichtnisse

§ 16. Chronik der Synode

§ 18. Wahlen

220




9.3. Verpflichtungs-Formular bei der Aufnahme solcher Personen, welche aus der
rémisch-katholischen zur evangelischen Kirche tibertreten (1853)

(Verhandlungen der siebten Westphilischen Provinzial-Synode, 90f.)

1) Bekennt Ihr vor Gott dem Allwissenden und Allgegenwirtigen und vor diesen
anwesenden Zeugen, dal3 die heilige Schrift Alten und Neuen Testaments die alleinige
Quelle und Richtschnur des christlichen Glaubens und Lebens, und ihr wesentlicher Inhalt
in den Bekenntnissen der evangelischen Kirche ausgesprochen sei, und verwerfet Ihr damit
alle dem Worte Gottes widerstreitende Menschensatzungen?

Antwort: Ja.

2) Glaubet Ihr, das [sic] Jesus Christus, Gottes Sohn, sie unser wahrhaftiger Heiland, der
einzige Mittler zwischen Gott und dem Menschen, das unsichtbare Haupt seiner
Gemeinde, und verwerfet Ihr damit jedes menschliche Mittleramt und sichtbare Oberhaupt
der Kirche?

Antwort: Ja.

3) Seid Ihr des von Herzen gewi3, dall der Mensch, von Natur siindig und verderbt,
gerecht und selig werde allein aus Gnaden durch den Glauben an unsern Herrn Jesum
Christum, welcher sich kriftig erweiset in guten Werken, und sagt Ihr Euch von der
Irtlehre los, daf3 die Gerechtigkeit vor Gott durch eignes Verdienst erworben werde?
Antwort: Ja.

4) Haltet Ihr die heilige Taufe und das heilige Abendmahl fiir die allein vom Herrn
eingesetzten und verordneten Sakramente; begehret Thr demgemil3 das heilige Mahl unter
der Gestalt des Brodes [sic] und Weines, als Pfand und Siegel der Vereinigung mit Christo,
zu empfangen, und gelobet Ihr, als ein lebendiges Mitglied der evangelischen Kirche in der
Wahrheit zu wandeln?

Antwort: Ja, von ganzem Herzen.

221



9. 4. Abbildungen
(alle Bildrechte beim Autor)

Theodor
Holzhausen,
1899

o

> e
SRR

Das
Herrenhaus
von Gut

Holzhausen,
2012

7
3
i

222



Die
evangelische
Guthilfte des
Klosters
Marienmiinster,

2012

Die
evangelische
Kirche in Bad
Driburg, 2012

223



» YT LA bA'\_

p 12IIIIIN!

Hochzeits-
photo von Ida
und Theodor
Holzhausen,

1865

Blick von der
Diemel auf

Warburg, vor
1895

224



Familie
Holzhausen,
1893

Die
evangelische
Kirche in
Warburg, nach
1895

225



5. Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 26.07.1858
(LkA EkvW Pfarrarchiv Marienmiinster-Nieheim, noch ungeordnet)

In dem Herrn geliebte Brider!

In den drei Amtern Vérden, Nicheim, Steinheim im Regierungsbezirk Minden, Kreis
Hoxter, im ehemaligen Firstenthum Paderborn wohnen in 33 katholischen Ortschaften
auf einem Distrikt von 5 Stunden Ausdehnung gegen 300 Evangelische, in deren Namen
der unterzeichnete Geistliche sich an die evangelischen Glaubensgenossen in der Nahe und
Ferne wendet mit der ergebensten, dringensten Bitte, unserer Noth und Armuth durch
briiderliche Handreichung beizustehen.

Der Herr hat uns von vielen Seiten durch die Liebe des Gustav-Adolf-Verein Hulfe
gebracht, so dafl an drei verschiedenen Punkten Gebiude zum gottesdienstlichen
Gebrauche haben errichtet werden kénnen. So ist in Nieheim an ein Wohnhaus, das zum
Schulgebdude angekauft wurde, ein Betsaal angebaut worden, in Marienmiinster ein Raum,
der uns in den dortigen Klostergebduden von dem Herrn Amtmann Meyer geschenkt
worden war, auch zu einem Betsaale eingerichtet worden und in Steinheim eine Kirche
erbaut. Neben diesen 3 kirchlichen Lokalen hat die Gemeinde 2 Elementarschulen zu
erhalten, deren eine der Herr Lehrer Bollens in Nieheim zu Nieheim zu leiten hat, wahrend
der Unterricht in der andern, zu Marienmunster errichteten Schule, dem unterzeichneten
Geistlichen an 4 Wochentagen tibertragen ist.

Obgleich die meisten Glieder der Gemeinde und die meisten Schulkinder noch immer eine
Entfernung von 1 bis tber 2 Stunden bis zur Kirche und Schule zuriickzulegen haben, so
kommen sie doch gern, sich geistige Nahrung zu holen und sind voll Dank gegen ihren
barmherzigen Vater, der ihnen bis hierher geholfen hat. Aber noch ruht eine Schuldenlast
von Uber 1200 Thl. auf der Gemeinde, die verzinst werden mul3. Durch Kirchensteuern
koénnen weder die Schulden, noch die Zinsen gedeckt werden, weil die Gemeindeglieder,
noch nicht getrennt von der fern liegenden Diasporagemeinde Brakel, schon dorthin hohe
Kirchensteuern zahlen miissen. Die Ablosung von dieser Gemeinde, die sehr zu wiinschen,
wird auch nicht ohne Unkosten geschehen koénnen. Auch wiirde es dem Geistlichen
moglich werden, fern wohnende Kinder aufzunehmen, wenn ihm eine amtliche Wohnung
konnte errichtet werden, wovon aber bisjetzt wegen der fehlenden Mittel noch nicht hat
gedeckt werden kénnen.

Unsere Armuth ist grof3. Selbst kénnen wird uns nicht helfen; aber wir hoffen, Gott werde
die Hetrzen der christlichen Brider fur wuns aufthun, unserer Nothdurft
entgegenzukommen. Darum liebe Briider, bitten wir Euch um des Gekreuzigten willen, der
auch fir die leidenden Glieder seiner heiligen Kirche gestorben und auferstanden ist, und
der nicht will, da} unsere Hoffnung zu Schanden werde'””, damit nun auch bei einem
gesicherten Fortbestande der Hauptbau, der innere Bau, unter nommen werden kann,
damit wir uns mit Euch erbauen kénnen zu einem geistigen Tempel in dem Herrn.

Marienmiinster bei Hoxter am 26sten Juli 1858
Im Namen der Gemeinde

Holzhausen
Pfarrverweser.

1095 Vgl Rém 5,5.
226



6. Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 10.05.1872
(LkA EKvW 4.6 Nr. 223)

Geliebte Glaubensgenossen!

Obgleich wir schon manche Unterstiitzungen erfahren haben, fiir welche wir von Herzen
dankbar sind, so sind wir doch noch nicht viel weiter gekommen.

Die Noth unserer Diasporagemeinde, sowohl in Beziechung auf die Muttergemeinde
Warburg, als auch in Beziehung auf die Filialgemeinde Scherfede-Rimbeck ist noch immer
eine sehr driickende.

Was nun die Muttergemeinde Warburg betrifft, so bietet unsere Kirche in Warburg noch
immer einen traurigen Anblick dar und wenn man die beiden, so schén geschmiickten,
hiesigen, katholischen Kirchen damit vergleicht, so kann man sich nicht wundern, daf3 die
Katholiken tiber den Verfall unserer Kirche spotten. Theils durch eigene Mittel, theils mit
den uns zugeschickten Wohlthaten hat das Dach unserer Kirche nur zum Theil erneuert
werden konnen, der grofite Theil desselben harrt dagegen noch der Neubedachung.
Aullerdem sind die Kirchenfenster so schadhaft, da3 eine ginzliche Erneuerung derselben
noch in diesem Sommer in Angriff genommen werden muf3, soll nicht im nachsten Winter
unsere Kirche zum Gottesdienste unbrauchbar werden. Dazu kommt, dal3 sowohl das
duflere Gemaduer, als auch die Winde im Innern der Kirch so sehr die Spuren des Verfalls
an sich tragen, dal3 eine Restauration unerer Kirche im Aeufleren und im Innern
unvermeidlich ist. Mit Rucksicht auf diese, so nothwendige Restauration hat nun die
Gemeindevertretung beschlossen, die bisherige kirchliche Deficitsteuer noch um eine
einmonatliche Klassen- und Einkommenssteuer, sowie um eine 1/2 monatliche Grund-
und Gebidudesteuer zu erhohen, indel3 gewinnen wir dadurch fir diese Restauration
jahrlich nur circa 80 Thlr. Und wollten wir warten, bis wir auf diesem Wege soviel
zusammen gebracht haben, um die Kosten einer solchen Restauration zu decken, die wohl
3000 Thlr. und dartber betragen mogen, dann wird unsere schéne Kirche vollends zur
Ruine. Mehr aber zu leisten ist die Gemeinde nicht im Stande, da sie auch die katholischen
Kultuskosten durch die hiesige stidtische Communalsteuer mit aufbringen muf3 und es
sehr zu befiirchten ist, da} die meist armen und durch Zuzug und Abzug stets wechselnden
Mitglieder unserer Gemeinde durch noch hohere Kirchensteuer alles kirchliches Interesse
vetlieren.

Noch schlimmer siehts mit unserer Filialgemeinde Scherfede-Rimbeck aus. Zwar hat
dieselbe durch den Eisenbahnbau der Ober-Ruhrthalbahn an Mitgliedern sehr gewonnen,
auch ist zu erwarten, da in Rimbeck ein grof3er Centralbahnhof mit Eisenbahnwerkstitten
gebaut wird, daB3 auch nach Vollendung der Bahn die Seelenzahl der Evangelischen
dortselbst immer noch mehr als 200 betragen wird und daf3 die Filialgemeinde Scherfede-
Rimbeck alle Aussicht hat, sich zu einer eigenen evangelischen Gemeinde heranbilden zu
koénnen. IndeB ist hier fast noch gar nichts zur Bildung einer Gemeinde geschehen, daf3 daf3
den  Evangelischen  hierselbst noch nicht einmal alle 4 Wochen ein
Nachtmittagsgottesdienst gehalten werden konnte, weil dazu weder in Scherfede, noch in
Rimbeck ein Lokal zu miethen war. Nur ein Bauplatz konnte bisher in Scherfede angekauft
werden, auf dem ein Gebiude fiir Kirchen- und Schulzwecke errichtet werden soll und
auflerdem ist aus den bisher empfangenen Wohlthaten ein Kapital von circa 600 Thlr.
gesammelt. Wie gern wiirden wir schon in diesem Sommer zu bauen anfangen, aber wie ist
das mit einer so geringen Summe moglich, da wir zu einem solchen Gebiude wohl 4000
Thlr. bis 5000 Thlr. gebrauchen werden! Schon fangen die Katholiken in Scherfede tber
unsern Bauplatz, auf dem Gras wichst, zu spotten an und man kann ihnen die Freude

227



dartiber im Gesichte lesen, daf3 alle unsere Bemuihungen bisher vergeblich gewesen sind,
ein Lokal zu unseren Gottesdiensten dortselbst zu miethen und dall der Bau einer
evangelischen Kirche dortselbst noch in weitem Felde steht.

O, darum helfet uns doch, geliebte Glaubensgenossen! daf3 unsere Widersacher nicht linger
Uber unsere Armut lachen und spotten! Helfet uns in Warburg und helfet uns auch in
Scherfede, damit den Evangelischen auch in unserer Filialgemeinde recht bald kann Gottes
Wort gepredigt und ihren Kindern in einer evangelischen Schule kann Unterricht ertheilt
werden! Moge der Herr Thre Herzen uns zuwenden und seinen Segen uns geben, damit
sein Reich unter uns gebaut werden koénne!

Warburg, am 10. Mai 1872.
Das Presbyterium der evangelischen Diasporagemeinde Warburg und der Filialgemeinde

Scherfede-Rimbeck.
Holzhausen, Pastor. Thilo. Grossmann. Miuller, Schmidt. T.S. Brenneke.

Indem wir die Wahrheit der im vorstehenden Aufrufe beriihrten Thatsachen bescheinigen,
schlieBen wir uns der darin ausgesprochenen Bitte an.

Padetrborn, den 14. Mai 1872.

Vorstand des Kreis-Vereins Paderborn

Béttner, Pfarrer. Wex, Pastor.

Auch unsererseits wird das Unterstitzungsgesuch fiir Warburg und Scherfede-Rimbeck
den verbtindeten Vereinen warm empfohlen.

Minster, 16. Mai 1872.

Directorium des Westfil. Hauptvereins der Gustav-Adolf-Stiftung,.
Smend.

228



7. Theodor Holzhausen, Brief an Ernst Lohmann, 12.08.1899
(Ernst Lohmann war Vikar bei Theodor Holzhausen; 1901 heiratete er dessen ilteste
Tochter Emilie Holzhausen)

Lieber Ernst!

Herzlichen Dank fir Deinen lieben Brief vom 26.7.99, der Deine innige Theilnahme mit
meinem Leiden ausspricht. Und es thut wohl, Theilnahme zu finden bei so schrecklichen
Schmerzen, wie die Gallensteinkoliken verursachen. Und diesmal haben sie mich tichtig
gezackt, denn sie kehren alle 24 Stunden wieder und konnten nur durch
Morphiumeinspritzungen beseitigt werden. Aber Gott sein Dank in der Nacht vom 21/22
Juli war die heftigste und lingste Qual und mufiten zwei Morphiumeinspritzungen in einem
Zeitraum von 4 Stunden gemacht werden, ohne die Gallensteinkoliken zum Stillstand
gebracht werden konnten. Seitdem habe ich nun Ruhe, gebrauche tiglich Carlsbader-
Sprudelsalz und gehe dabei im Garten spazieren. Ich merke, daf3 ich von Tage zu Tage
wieder an Kriften gewinne. Ich habe auch schon wider 4 Bader in der Diemel genommen
und ich glaube zu fihlen, wie mir dieselben sehr gut bekommen, namentlich den
Wirkungen der Morphiumeinspritzungen, nimlich Schlaflosigkeit, Gedichtnif3schwiache u.
s. w. thre Kraft nehmen. Ich nichster Woche, wenn Heinrich von Godesberg in die Ferien
zurtickgekehrt sein wird, wollen meine Frau und ich auf einige Zeit, vielleicht 14 Tage, nach
Carlshafen gehen, wo ich meine Kur mit Carlsbader Sprudelsalz fortsetzen und einige
Solbider nehmen werde. Hoffentlich werde ich von dort so gestirkt wieder zurtickkehren,
daB3 ich ohne Bedenken an der Provinzialsynode werde theilnehmen kénnen, welche am
9ten September cr. beginnt|.] Dein Vater hat uns durch seinen Besuch sehr erfreut und ich
bin glicklich ihn kennen und lieben gelernt zu haben. Er hat auf mich einen sehr guten
Eindruck gemacht. Denn wenn ich auch schon an meinen Gallensteinkoliken litt, habe ich
mich doch in den Ruhephasen recht gut mit ihm unterhalten und ihn als einen wiirdigen,
einsichtsvollen alten Herrn schitzen gelernt.

Warburg ist wie ausgestorben, denn wer es irgendwie moglich machen kann, der
unternimmt jetzt Erholungsreisen. So sind jetzt Herr Kliter, Herr Bul3, Herr Brennecke,
Frau Amtmann Rueter und Friulein Laspe u. s. w. abwesend. Mit den Gymnasialferien,
welche nichsten Dienstag beginnen, wird das noch mehr der Fall sein. Ernst Giise und Ida
sind gegenwirtig hier und wie ich von Emilie hére, wirst auch du in der nichsten Woche
uns besuchen. Hoffentlich heben wir uns dann noch.

Denn Herrn Pastor Rohrberg bitte ich zu griilen.

Es grufit Dich herzlich Dein Dich liebender Vater Holzhausen

229



9.8. Dokumente zur evangelischen Kirche in Warburg'”*

a. Kabinettsordre vom 31. Dezember 1824’

Auf Thren, des StaatsMinisters Freiherrn von Altenstein Bericht vom 21ten October d. J.
genchmige Ich hierdurch, dafl das Dominikanerkloster zu Warburg aufgehoben und den
Domainen einverleibt werde, dafl die Klosterkirche den Evangelischen daselbst férmlich
Uberlassen, jedoch den katholischen Kloster-Geistlichen gestattet werde, so weit es ohne
Stérung fur die gottesdienstlichen Handlungen der Evangelischen angeht, die Kirche noch
zu benutzen; dal} in den Klostergebiduden dem Land- und Stadt-Gericht das jetzige Lokal,
gegen fernere Miethzahlung zu belassen; die in diesen Gebauden der Stadt Warburg zu
Schulzwecken tiberlassenen Ridume ihr zu diesem Behufe unentgeltlich ferner verbleiben,
auch passende Wohnungen fiir die auf Gehalt zu setzenden Geistlichen beschafft werden;
dagegen aber das ganze dritte Stockwerk des isolirt stehenden Klosterfliigels, nach den
besonderen Vorschligen der Regierung, zu Wohnungen fir den evangelischen Pfarrer und
Schullehrer und zu einer evangelischen Schulstube eingerichtet werden; [...] dal3 ferner in
Warburg unter Beilegung des Filials Peckelsheim ein evangelischer Pfarrer mit einem
Gehalte von 400 tTh und ein evangelischer Schullehrer mit einem Gehalte von 80 rTh,
beide aus dem Fonts des Evang. ,Ministerii, angestellt werden.

Die erforderlichen Einrichtungskosten sind von den Eingepfarrten zu tragen, welche sich
erboten haben, einen Capitalbeitrag zur Dotation aufzubringen. Auch ist dahin zu wirken,
dal die Gemeinde, wenn auch nicht frei den Augenblick, einen Beitrag zu den
Unterhaltungskosten diese neuen Gottesdienstes gewihren, zumal das Prinzip, daf} jede
stadtische Gemeinde in der Regel ihren Gottesdienst unterhalten mul3, nicht verletzt
werden darf.

Betlin den 31. December 1824

Friedrich Wilhelm

b. Kabinettsordre vom 16. August 1838'""

Auf Thren Bericht vom 19ten v. M. erwiedere Ich Thnen, daB3 ich durch eine Verfigung
vom 31. Dezember 1824 allerdings beabsichtigt habe, die Dominikaner-Kloster-Kirche in
Warburg der dortigen evangelischen Gemeinde zum ausschlieBlichen Eigenthum zu
ubetlassen, und der katholischen Gemeinde, welche an sich dieser Kirche nicht bedarf, aus
den in Threm Berichte von 21ten Oktober 1824 angefiihrten Griinden zeitweise noch die
Mitbenutzung derselben zu gestatten. Hierbei will Ich es auch lalen, und beauftrage Sie, in
GemilBheit deflen die weiteren Verfiigungen zu treffen.

Berlin den 16ten. August 1838.

Friedrich Wilhelm.

c. Kabinettsordre vom 27. November 1841'"”

Die bei der Klosterkirche befindliche Sakristei und das sogenannte Krankenzimmer sind als
Pertinenz-Stiicke der Kirche mit dieser zugleich in das Eigenthum der evangelischen

1096 Die Abbildungen wurden entnommen: Nikolaus Rodenkirchen, Kreis Warburg, 434ff.
1097 Kirchengemeinde Warburg Nr. 34.
1098 Ebd.
1099 Ebd.
230



Gemeine tUbergegangen, so dal3 der letzteren, insofern es nicht schon geschehen ist, auch
die Schliissel zu diesen Réiumen ubergeben werden missen. Das katholische
Progymnasium soll aber befugt sein, so oft die Progymnasialschiler in der Klosterkirche
dem Gottesdienste beiwohnen, die Sakristei zu benutzen, und zu dem Ende auch die
nothigen Schrinke zur Aufbewahrung, des fir den Gottesdienst erforderlichen
Kirchengeriths darin aufzustellen oder von einem Theile der etwa darin vorhandenen
Schrinke ausschliefSlich Gebrauch zu machen. Das sogenannte Krankenzimmer ist fir die
in den Klosterriumen etwa befindlichen Gefangenen beider Confessionen zu bestimmen,
damit diese darin dem Gottesdienste beiwohnen kénnen.

Sanssouci, den 7ten November 1841

Friedrich Wilhelm

d. Kabinettsordre vom 18.01.1888"""

Auf Thren Bericht vom 5. d. M. will Ich hiermit genehmigen, daf} die zum Zwecke des
Gottesdienstes fur die katholischen Schuler des Gymnasiums in Warburg in Westfalen,
erfolgte Einraumung der dortigen ehemaligen Klosterkirche fiir die Nachmittage fortfallt.
Auch ist darauf hinzuwirken, dal3 dem Schulgottesdienste der Charakter eines solchen
gewahret bleibe, und daf} aus der Kirche diejenigen Ausstattungsgegenstinde moglichst
entfernt werden, welche bei dem Gottesdienste der Evangelischen besonders anst6Big
erscheinen. Ich beauftrage Sie, hiernach das Weiter zu veranlassen und die Betheiligten
zuauf die wieder beiliegenden Vorstellungen vom 30. Juni bzw. 19. October 1886 zu
bescheiden.

Berlin, den 18. Januar 1888

Wilhelm 1.

e. GrundriBzeichnung der Kirche vor der Renovierung''"'

— AR ) ' v

Traddrde” Sk

- /wa'ye//ﬂ»‘(aer/ 7‘/}{7,[ & geo \:?1 i
(%/&%7 5

1100 Kirchengemeinde Warburg Nr. 32.
1ot Kirchengemeinde Warburg Nr. 34.

231



f. Das Kirchenschiff im Jahr 1899 vor der Renovierung

" 7

232



233



g. Das Kircheninnere im Jahr 1931 bzw. 1938

234



10. Quellen- und Literaturverzeichnis

a. Ungedruckte Quellen

Archiv der Evangelischen Kirchengemeinde Warburg, Warburg
Nr. 32
Nr. 34

Archiv der Hochschule fiir Musik und Tanz ,,Felix Mendelssohn Bartholdy* Leipzig,
Leipzig
A, 13,6237

Franckesche Stiftungen zu Halle (Saale) Studienzentrum August Hermann Francke Archiv,
Halle an der Saale (AFST/S)
L8

Landeskirchliches Archiv der Evangelische Kirche von Westfalen, Bielefeld (LkA EKvW)
4.6/41

4.6/131

4.6/223

4.6/224

Nordrhein-Westfilisches Staatsarchiv Munster, Munster (StA Ms)

Haus Holzhausen (Dep.), Nr. 492

Gottfried Holzhausen, Amtswirksamkeit, Lebens- und Studiengang des Dekans und
Oberpfarrer Gottfried Heinrich Karl Alexander Theodor Holzhausen, 1935 (Typoskript).
Theodor Holzhausen, Brief an Ernst Lohmann, Warburg, 12.08.1899.

235



b. Gedruckte Quellen

Verhandlungen der zweiten westphilischen Provinzial-Synode, gepflogen zu Soest vom
15ten bis 26sten September 1838, Schwelm o. J.

Verhandlungen der siebten Westphilischen Provinzial-Synode zu Schwelm vom 8. bis 27.
October 1853, Schwelm o. J.

Verhandlungen der Vierzehnten Westfilischen Provinzial-Synode zu Soest vom 19.
September bis 9. October 1874, Minden o. J.

Verhandlungen der Achtzehnten Westfalischen Provinzial-Synode zu Soest vom 10. bis 28.
September 1887, Unna o. J.

Verhandlungen der Neunzehnten Westfilischen Provinzial-Synode zu Soest vom 13. bis 1.
October 1890, Unna o. J.

Verhandlungen der au3erordentlichen einundzwanzigsten Westfilischen Provinzial-Synode
zu Soest am 11. und 12. Januar 1898, Unna o. J.

Verhandlungen der zweiundzwanzigsten Westfilischen Provinzialsynode zu Soest vom 9.
bis 27. September 1899, Unna o. J.

Verhandlungen der dreiundzwanzigsten Westfalischen Provinzialsynode zu Soest vom 6.

bis 25. September 1902, Unna o. J.

Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842 bis 1900.

236



c. Literatur

Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der Praktischen Theologie, 3 Binde, Leipzig 1911.
Alfred Adam, Bekenntnisstand und Bekenntnisbildung im Bereich der deutschen
Unionskirchen des 19. Jahrhunderts, in: ZEvKR 9 (1963), 178-200.

Christian Albrecht, Schleiermachers Theorie der Frommigkeit. Thr wissenschaftlicher Ort
und ihr systematischer Gehalt in den Reden, in der Glaubenslehre und in der Dialektik,
Berlin 1994 (SchlAr 15).

Rainer Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Teil 2: Vom Exil bis
zu dem Makkabidern, Gottingen 1992 (GAT 8,2).

Aristeas, Ad Philocratem epistola, Leipzig 1900 (BT).

Wolfgang Altgeld, Katholizismus, Protestantismus, Judentum. Uber religiés begriindete
Gegensitze und nationalreligitse Ideen in der Geschichte des deutschen Nationalismus,
Mainz 1990 (VKZG 59).

Marcella Althaus-Reid, Indecent Theology. Theological perversions in sex, gender und
politics, London 2000.

-, The Queer God, London 2005.

Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgreichen
Konzepts, Frankfurt/Main 1988.

Christine Axt-Piscalar, Ohnmichtige Freiheit. Studien zum Verhaltnis von Subjektivitit
und Sinde bei August Tholuck, Julius Miller, Séren Kierkegaard und Friedrich
Schleiermacher, Tibingen 1996 (BHTh 94).

Giunter Bader, Geist und Buchstabe - Buchstabe und Geist, ausgehend von
Schleiermachers Reden ,,Uber die Religion®, in: Internationales Jahrbuch fiir Hermeneutik
5 (20006), 95-140.

Ernst Bammel, Die Reichsgrindung und der deutsche Protestantismus, Erlangen 1973
(EfF 22).

David E. Barclay, Anarchie und guter Wille. Friedrich Wilhelm IV. und die preuBlische
Monarchie, Betlin 1995.

Hans-Martin Barth, Apostolisches Glaubensbekenntnis. II. Reformations- und Neuzeit,
in: TRE 3, 554 - 560.

Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre

Geschichte, Ziirich *1985.
237



Ulrich Barth, Aufgeklirter Protestantismus, Tibingen 2004.

-, Kritischer Religionsdiskurs, Tibingen 2014.

-, Religion in der Moderne, Tubingen 2003.

Hermann Bastert, Aus der Geschichte der evangelischen Kirchengemeinde Warburg, in:
Franz Mirmann (Hg.), Die Stadt Warburg. Beitrige zur Geschichte einer Stadt 2, Warburg
1986, 47 - 53.

Friedrich Battenberg, Das curopiische Zeitalter der Juden. Teilband 2: Von 1650 bis
1945, Darmstadt 1990.

-, Das Heilige Romische Reich bis 1648, in: Elke-Vera Kotowski u.a. (Hgg.), Handbuch zur
Geschichte der Juden in Europa 1, Darmstadt 2001.

-, Zur Vertreibung und Neuansiedlung der Juden im Heiligen Rémischen Reich, in: Monika
Richarz/ Reinhard Rurup, Judisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-judischen
Geschichte, Ttbingen 1997 (SWALBI 56), 9-35.

Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen von der
Reformationszeit bis 1945, Bielefeld 1980 (BWKG 4).

Martin Baumeister, Paritit und katholische Inferioritit. Untersuchungen zur Stellung des
Katholizismus ~ im  Deutschen  Kaiserreich, Paderborn 1987  (Politik- und
Kommunikationswissenschaftliche Veroffentlichungen der Gorres-Gesellschaft 3).
Friedrich Wilhelm Bautz, Die Neuapostolische Kirche. Worte der Aufklirung und
Abwehr, Gladbeck *1975.

Waldemar Becker, Die Synagogengemeinde Driburg, in: Jahrbuch 1992 Kreis Hoxter,
233-244.

Konrad Beckhaus, Das Evangelium von der Vergebung der Stinden. Ein Jahrgang
Predigten, Gtitersloh 1894.

-, Suche Jesum und sein Licht! Noch ein Jahrgang Predigten meist Gber die alten
Evangelien, Gttersloh 1900.

Hans-Joachim Behr, Die preulische Verwaltung in der Provinz Westfalen im
Spannungsfeld von Zentralismus und Regionalismus, in: Katl Teppe/Michael Epkenhans
(Hgg.), Westfalen und Preullen. Integration und Regionalismus, Paderborn 1991
(Forschungen zur Regionalgeschichte 3), 24-46.

Tillmann Bendikowski, Grofler Kampf um kleine Seelen. Konflikte um konfessionelle
Mischehen in Preu3en des 19. Jahrhunderts, in: JWKG 91(1997), 87-108.

Wolfgang Benz, Was ist Antisemitismus? Bonn 2004.
238



Werner Bergmann, Volkischer Antisemitismus im Kaiserreich, in: Uwe Puschner u. a.
(Hgg.), Handbuch zur ,,Vélkischen Bewegung® 1871-1918, Miinchen 1996, 449-463.
Gerhard Besier, Preussische Kirchenpolitik in der Bismarckira. Die Diskussion in Staat
und Evangelischer Kirche um eine Neuordnung der kirchlichen Verhaltnisse Preuf3ens
zwischen 1860 und 1872, Berlin 1980 (VHK 49).

-, Religion - Nation - Kultur. Die Geschichte der christlichen Kirchen in den
gesellschaftlichen Umbriichen des 19. Jahrhunderts, Neukirchen-VIuyn 1992.

Albrecht Beutel, Spurensicherung. Studien zur Identititsgeschichte des Protestantismus,
Tubingen 2013.

Barbara Beuys, Die Pfarrfrau: Kopie oder Original?, in: Martin Greiffenhagen (Hg.), Das
evangelische Pfarrhaus. Eine Kultur- und Sozialgeschichte, Stuttgart 1991, 47-61.
Willibald Beyschlag, Art. Bund, evangelischer, in: RE’ 3, 549-553.

Giinter Bitkmann, Zwischen todlichem Zorn und vereinnahmender Liebe. Streiflichter
aus Westfalen zum Verhiltnis der Christen zu den Juden zwischen 1850 und 1933, in:
Kirsten Menneken/Andrea Zupancic (Hgg.), Judisches Leben in Westfalen, Essen 1998,
123-131.

David Blackbourn, Wenn ihr sie wieder seht, fragt wer sie sei. Marienerscheinungen in
Marpingen. Aufstieg und Niedergang des deutschen Lourdes, Reinbek 1997.

Olaf Blaschke, Antiprotestantismus und Antikatholizismus als globalgeschichtliche
Phinomene 1789-1945, in Tobias Sarx u. a. (Hgg.), Protestantismus und Gesellschaft.
Beitrdge zur Geschichte von Kirche und Diakonie im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart
2013 (KoGe 47), 263-279.

-, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: GeGe 26 (2000), 38-75.
-, Der ,,Dimon des Konfessionalismus®. Einfithrende Uberlegungen, in: Ders. (Hg.),
Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970: ein zweites
konfessionelles Zeitalter, Gottingen 2002, 13-69.

-, Katholizismus und Antisemitismus im deutschen Kaiserreich, Géttingen 1997 (KSGW
120).

-, Wider die ,,Herrschaft des modern-jiidischen Geistes. Der Katholizismus zwischen
traditionellem Antijudaismus und modernen Antisemitismus, in: Wilfried Loth (Hg.),

Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart 1991, 236-265.

239



Werner Karl Blessing, Gottesdienst als Sikularisierung? Zu Krieg, Nation und Politik im
bayerischen Protestantismus des 19. Jahrhunderts, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion
und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993 (Industrielle Welt 54), 216-253.

Karl Gottlob Boche, Der PreuBlische legale evangelische Pfarrer. Eine ubersichtliche
Darstellung des PreuBlischen evangelischen Kirchenrechts, Braunschweig *1875.

Guinter Brakelmann, Der Krieg 1870/71 und die Reichsgrindung im Urteil des
Protestantismus, in: Wolfgang Huber/Johannes Schwerdtfeger (Hgg.), Kirche zwischen
Krieg und Frieden. Studien zur Geschichte des deutschen Protestantismus, Stuttgart 1976
(FBESG 31), 293-320.

-, Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts, Witten *1964.

- (Hg.), Kirche, soziale Frage und Sozialismus. Band 1: Kirchenleitungen und Synoden tiber
die soziale Frage und Sozialismus 1871-914, Giitersloh 1977 (Protestantismus und
Sozialismus 3).

-, Kirche und Sozialismus im 19. Jahrhundert. Die Analyse des Sozialismus und
Kommunismus bei Johann Hinrich Wichern und bei Rudolf Todt, Witten 1966.

-, Protestantische Kriegstheologie im Ersten Weltkrieg. Reinhold Seeberg als Theologe des
deutschen Imperialismus, Bielefeld 1974.

Hans Jurgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3. Das Bistum
Paderborn im Industriezeitalter 1821-1930, Paderborn 1997 (Veréffentlichungen zur
Geschichte der mitteldeutschen Kirchenprovinz 14).

Thomas Brechenmacher, Judisches Leben im Kaiserreich, in: Bernd Heidenreich/Sonke
Neitzel (Hgg.), Das deutsche Kaiserreich 1890-1914, Paderborn 2011, 125-141.

Hanns Christof Brennecke, Protestantischer Kirchenbau an der Wende zum 20.
Jahrhundert, in: Klaus Raschzok/Reiner Sorries (Hgg.), Geschichte des protestantischen
Kirchenbaues. Festschrift fir Peter Poscharsky zum 60. Geburtstag, Erlangen 1994, 119-
127.

Karl Gottlieb Bretschneider, Uber die Unkirchlichkeit dieser Zeit im protestantischen
Deutschland. Den Gebildeten der protestantischen Kirche gewidmet, Gotha *1822.
Mordechai Breuer, Jidische Religion und Kultur in der lindlichen Gemeinde 1699-1900,
in: Monika Richarz/Reinhard Rurup, Judisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-
judischen Geschichte, Ttbingen 1997 (SWALBI 56), 69-78.

240



Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, in: Eduard Hegel
u.a. (Hg.), Kirchen und Religionsgemeinschaften in der Provinz Westfalen, Miinster 1978
(Beitrige zur Geschichte der preussischen Provinz Westfalen 2), 105-143.

-, Zur Geschichte des Rabbinats von Paderborn (1809 - 1869), in: Udim 4 (1975), 19-32
und Udim 7 (1977), 25-45.

Friedrich Brune, Der erste Oberprasident der Provinz Westfalen - Freiherr Ludwig von
Vincke - und die evangelische Kirche, in: JWKG 65 (1972), 72-112.

Markus Buntfull, Verlust der Mitte oder Neuzentrierung. Neuere Wege in der
Christologie, in: NZSTh 46 (2204), 348-363.

Peter Burg, Einfihrung, in: Katl Teppe/Michael Epkenhans (Hgg.), Westfalen und
PreuBlen. Integration und Regionalismus, Paderborn 1991 (Forschungen zur
Regionalgeschichte 3), 21-23.

Martin Burkhardt, Die Diskussion tber die Unkirchlichkeit, ihre Utrsachen und
moglichen Abhilfen im ausgehenden 18. und frithen 19. Jahrhundert. Dargestellt an
ausgewihlten Quellen, Frankfurt/Main 1999 (EHS.T 658).

Herrad Ulrike Bussemer, Burgerliche Frauenbewegung und  minnliches
Bildungsbiirgertum,  in:  Ute  Frevert  (Hg.),  Birgerinnen und  Birger.
Geschlechterverhiltnisse im 19. Jahrhundert, Gottingen 1988 (KSGW 77), 190-205.

Karl Burger, Art. Krieg, Kriegsdienst der Geistlichen, in: RE* 11, Leipzig 1902, 106-111.
Hubert Cancik, ,,Alle Gewalt ist von Gott.”“ Paulus, Rém. 13 im Rahmen antiker und
neuzeitlicher Staatslehren, in: Burkhard Gladigow (Hg.), Staat und Religion, Disseldorf
1981, 53-74.

Alf Christophersen, Art. Twesten, in: RGG" 8, Tiibingen 2005, 675.

Christopher Clark, Preuflen. Aufstieg und Niedergang 1600 - 1947, Minchen 2007.
Robin Cohen, Global Diasporas. An Introduction, London *2008.

Paul de Lagarde, Nationale Religion, Jena 1934.

Christian Danz, Grundprobleme der Christologie, Tubingen 2013.

Oliver Decker u. a., Die Mitte im Umbruch. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland
2012, Bonn *2013

Jorg Deventer, Das Abseits als sicherer Ort? Jiidische Minderheit und christliche
Gesellschaft im Alten Reich am Beispiel der Furstabtei Corvey (1550-1807), Paderborn
1996 (Forschungen zur Regionalgeschichte 21).

241



-, Das westfilische Land- und Kleinstadtjudentum in der Frithen Neuzeit, in: Kirsten
Menneken/Andrea Zupancic (Hgg.), Judisches Leben in Westfalen, Essen 1998, 48-56.
Karl Ditt, Die sozialistische Arbeiterbewegung in Westfalen von den Anfingen bis zum
Sozialistengesetz, in: Karl Teppe/Michael Epkenhans (Hgg.), Westfalen und PreuB3en.
Integration und Regionalismus, Paderborn 1991 (Forschungen zur Regionalgeschichte 3),
148-160.

Maria do Mar Castro Varela/ Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische
Einfihrung, Bielefeld 2005.

August Johannes Dorner, System der christlichen Sittenlehre, Berlin 1885.

Paul Drews, Der evangelische Geistliche in der deutschen Vergangenheit, Jena 1905
(MDKG 12).

Ernst Engelburg, Bismarck. Urpreuf3e und Reichsgriinder, Miinchen 1991.
Karl-Christoph Epting, Evangelische Diaspora. Okumenische und internationale
Horizonte, Leipzig, 2010.

Evangelische  Kirche in  Deutschland, Engagement und  Indifferenz.
Kirchenmitgliedschaft als soziale Praxis. V. EKD-Erhebung tiber Kirchenmitgliedschatft,
Hannover 2014.

Martha Evers, Die Geschichte der Juden in der Stadt Warburg zur furstbischoflichen Zeit,
Warburg 1978.

Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD. Von den Anfingen bis zur Gegenwart,
Minchen 2012.

Reinhard Feldmeier, Die Christen als Fremde. Die Metapher der Fremde in der antiken
Welt, im Urchristentum und im 1. Petrusbrief, Tibingen 1992 (WUNT 64).

Hans Fenske, Deutsche Parteiengeschichte. Von den Anfingen bis zur Gegenwart,
Paderborn 1994.

Horst Fischer, Judentum, Staat und Heer in Preuflen im frihen 19. Jahrhundert,
Tubingen 1968 (SWALBI 20).

Klaus Fitschen, Der Katholizismus von 1648 bis 1870, Leipzig 22001 (KGE 111, 8).
Georg Follinger, Corvey - Von der Reichsabtei zum Furstbistum. Die Sikularisierung der
exemten reichsunmittelbarem Benediktiner-Abtei Corvey und die Grindung des Bistums
1786-1794, Paderborn 1978 (PaThSt 7).

Stig Forster, Der Sinn des Krieges. Die deutsche Offizierselite zwischen Religion und

Gott mit uns“. Nation,
242

35

Sozialdarwinismus, in: Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hgg.)



Religion und Gewalt im 19. Jahrhundert und frithen 20. Jahrhundert, Goéttingen 2000
(VMPIG 162), 193-211.

Helga Nora Franz-Duhme, Die EinfluBnahme Friedrich Wilhelm III. von Preuflen auf
den protestantischen Kirchenraum in Berlin, in: Klaus Raschzok/Reiner Sérries (Hgg.),
Geschichte des protestantischen Kirchenbaues. Festschrift fir Peter Poscharsky zum 60.
Geburtstag, Erlangen 1994, 66-74.

Notbert Friedrich/Joachim Waltemate, Die Bekenntnisbewegung ,Kein anderes
Evangelium® und die Universititstheologie, in: Giinter Brakelmann u. a. (Hgg.), Kirche im
Ruhrgebiet, Essen 1998, 320-323.

Lothar Gall, Vom Untertanen zum Staatsbuirger, in: Peter Blickle/Rudolf Schlogl (Hgg.),
Die Sikularisation im Prozess der Sikularisierung Europas, Epfendorf 2005
(Oberschwaben - Geschichte und Kultur 13), 421-430.

Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Voélker. Beitrige zur Auffassung von Volk und
Volkstum in der Geschichte der Theologie, Stuttgart 1972.

Andreas Gestrich, Erziehung im Pfarrhaus. Die sozialgeschichtlichen Grundlagen, in:
Martin ~ Greiffenhagen (Hg.), Das evangelische Pfarrhaus. FEine Kultur- und
Sozialgeschichte, Stuttgart 1991, 63 - 82.

Roland GieBelmann/Regine Krull, Posaunenchore in der Erweckungsbewegung.
Traditionsbildung zwischen musikalischer Religion und religiser Musik, in: Josef Mooser
u.a. (Hgg), Frommes Volk und Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale Frage im
Ostlichen Westfalen 1800 bis 1900, Bielefeld 1989, 288-338.

Johann Friedrich Gerhard Goeters, Die Geschichte des rheinischen Gustav-Adolf-
Werkes im 19. Jahrhundert, in: Gottfried Beck (Hg.), Im Dienst der Diaspora. 150 Jahre
Gustav-Adolf-Werk im Rheinland, Kéln 1993 (SVRKG 107), 1-37.

-, Einleitung, in: Ders./Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen Kirche
der Union 1, Leipzig 1992, 27-40.

-, Nationalkirchliche Tendenzen und Landeskirchen. Gustav Adolf-Verein und Betliner
Kirchenkonferenz (1846), in: Ders./Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der
Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 332-341.

Wilhelm Grib, Die Lehre der Kirche und die Symbolsprachen der gelebten Religion, in:
Ulrich Barth u. a. (Hgg.), Aufgeklirte Religion und ihre Probleme. Schleiermacher -
Troeltsch - Tillich, Berlin 2013 (TBT 165), 137-154.

243



-, Sikularisierung - das Ende der Religion oder der Verfall der Kirchen?, in: Christina von
Braun u. a. (Hgg.), Sikularisierung. Bilanz und Perspektiven einer umstrittenen These,
Berlin 2007 (Religion - Staat - Kultur 5), 75-95.

Friedrich Wilhelm Graf, Die Spaltung des Protestantismus. Zum Verhaltnis von
evangelischer Kirche, Staat und ,,Gesellschaft® im frihen 19. Jahrhundert, in: Wolfgang
Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart (Industrielle Welt
54), 157-190.

-, Gelungene Sikularisierung? Theologische Staats- und Kirchendiskurse der “Sattelzeit®,
in: Peter Blickle/Rudolf Schlogl (Hgg.), Die Sikularisation im Prozess der Sikularisierung
Europas, Epfendorf 2005 (Oberschwaben - Geschichte und Kultur 13), 431-452.

-, Kirchendimmerung. Wie die Kirchen unser Vertrauen verspielen, Miinchen 2011.

Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert. Europiische Perspektiven, Gottingen 1987.
Martin Greschat, Adolf Stoecker und der deutsche Protestantismus, in: Gunter
Brakelmann u. a. (Hgg.), Protestantismus und Politik. Werk und Wirkung Adolf Stoeckers,
Hamburg 1982 (Hamburger Beitrage zur Sozial- und Zeitgeschichte 17), 19-83.

-, Das Zeitalter der Industriellen Revolution. Das Christentum vor der Moderne, Stuttgart
1980 (CG 11).

-, Protestanten in der Zeit. Kirche und Gesellschaft in Deutschland vom Kaiserreich bis
zur Gegenwart, Stuttgart 1994.

-, Protestantischer Antisemitismus in Wilhelminischer Zeit. Das Beispiel des Hofpredigers
Adolf Stoecker, in: Gunter Brakelmann/Martin Rosowski (Hgg.), Antisemitismus. Von
religioser Judenfeindschaft zur Rasseideologie, Gottingen 1989, 27-51.

-, Sozialer Protestantismus und Antisemitismus: Adolf Stoecker, in: Norbert Friedrich/
Traugott  Jahnichen (Hgg.), Sozialer ~ Protestantismus im Kaiserreich:
Problemkonstellationen - Loésungsperspektiven - Handlungsprofile, Minster 2005
(Bochumer Forum zur Geschichte des sozialen Protestantismus 06), 37-52.

Christian Grethlein, Abri} der Liturgik. Ein Studienbuch zur Gottesdienstgestaltung,
Giitersloh 1989.

-, Pfarrer - ein theologischer Beruf, Frankfurt/Main 2009.

-, Praktische Theologie, Berlin 2012.

Albrecht Grozinger/Georg Pfleiderer (Hgg.), >Gelebte Religion< als Programmbegriff
Systematischer und Praktischer Theologie, Zirich 2002 (Christentum und Kultur 1).

244



Rebekka Habermas, Rituale des Gefithls. Die Frommigkeit des protestantischen
Burgertums, in: Manfred Hettling/Stefan-Ludwig Hoffmann (Hgg.), Der burgetliche
Wertehimmel. Innenansichten des 19. Jahrhunderts, Gottingen 2000, 169-191.

Berndt Hamm, Religiositit im spaten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbriiche,
Normierungen, Ttbingen 2011 (SMHR 54).

Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie (1870-1918), Miinchen 1971.

Claus Harms, Pastoraltheologie. In Reden an Theologiestudirende, 3 Binde, Kiel *1837.
Karl Hausberger, Reichskirche Staatskirche ,,Papstkirche. Der Weg der deutschen
Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 2008.

Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Band 1: Alte
Kirche und Mittelalter, Giitersloh *2000.

Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe. Stellungnahmen zur Sonntagsarbeit
als Beitrag kirchlicher Sozialkritik im 19. Jahrhundert, Essen 1986 (Theologie im Gesprich
2).

Heinrich Heine, Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke. Band 4: Atta Troll. Ein
Sommernachtstraum, Deutschland. Ein Wintermarchen, Hamburg 1985.

Wolfgang E. Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs.
Ein Beitrag zur Mentalititsgeschichte des deutschen Birgertums in der Krise der Moderne,
GieBen *2004.

Karl Hengst (Hg.), Historisches Handbuch der jidischen Gemeinden in Westfalen und
Lippe. Die Ortschaften und Territorien im heutigen Regierungsbezirk Detmold, Munster
2013 (VHKWestfalen N.F. 10).

-, Kirchliche Reformen im Furstbistum Paderborn unter Dietrich von Furstenberg (1585 -
1618). Ein Beitrag zur Geschichte der Gegenreformation und Katholischen Reform in
Westfalen, Paderborn 1974 (PaThSt 2).

Georg Henrici, Art. Twesten, in: RE’ 20, Leipzig 1908, 171-177.

Wolfgang Herbst (Hg.), Evangelischer Gottesdienst. Quellen zu seiner Geschichte,
Gottingen *1992.

Hermann Hermes, Ausschnitte aus der Geschichte der Juden in Warburg, in: Franz
Mirmann (Hg.), Die Stadt Warburg. Beitrdge zur Geschichte einer Stadt 2, Warburg 1986,
73-91.

Eilert Herms, Leben in der Welt, in: Albrecht Beutel (Hg.), Luther Handbuch, Tibingen

*2010, 423-435.
245



Franz Herre, Kaiser Wilhelm I. Der letzte Preule, Kdoln 1993.

Jurgen Herres/Birbel Holtz, Rheinland und Westfalen als preulische Provinzen (1814-
1888), in: Georg Molich u. a. (Hgg), Rheinland, Westfalen und PreuBlen. Eine
Beziehungsgeschichte, Miinster 2011, 113-208.

Wilhelm Herrmann, Ethik, Tiibingen *1921 (GThW 5,2).

Arno Herzig, Einfihrung, in: Ders. (Hg.), Judische Quellen zur Reform und
Akkulturation der Juden in Westfalen, Munster 2005 (Quellen und Forschungen zur
judischen Geschichte in Westfalen 1), 17-52.

-, Jidische Geschichte in Deutschland. Von den Anfingen bis zur Gegenwart, Bonn 2006.
-, Judentum und Emanzipation in Westfalen, Munster 1973 (Veroffentlichungen des
Provinzialinstituts fur Westfilische Landes- und Volksgeschichte 1/17).

-, Landjuden - Stadtjuden. Die Entwicklung in den preuflischen Provinzen Westfalen und
Schlesien im 18. und 19. Jahrhundert, in: Monika Richarz/ Reinhard Rurup, Judisches
Leben auf dem ILande. Studien zur deutsch-jiidischen Geschichte, Tibingen 1997
(SWALBI 56), 91-107.

-, Von der Aufklirung zur Emanzipation. Die jidische Minderheit in Westfalen im 19.
Jahrhundert, in: Kirsten Menneken/Andrea Zupancic (Hgg.), Judisches Leben in
Westfalen, Essen 1998, 75-90.

-, Westfilische Juden zwischen Tradition und Moderne, in: Susanne Freund (Hg.),
Historisches Handbuch der jidischen Gemeinden in Westfalen und Lippe. Grundlagen -
Ertrage - Perspektiven, Minster 2013 (VHKW NF 11), 167-203.

-, Zwischen Integration und Identitdt. Das Stadtjudentum Ostwestfalens in der Kaiserzeit,
in: Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und Zylinder. Das 6stliche Westfalen
im Zeitalter des Wilhelminismus 1888-1914, Bielefeld 1991 (Studien zur Regionalgeschichte
1), 303 - 320.

Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin 1977.

Emanuel Hirsch, Gesammelte Werke, Waltrop 1998ff.

Eric J. Hobsbawm, Das imperiale Zeitalter 1875-1914, Frankfurt/Main 1989.

-, Die Bliitezeit des Kapitals. Eine Kulturgeschichte der Jahre 1848 - 1875, Zirich 1979.

-, Europiische Revolutionen 1789-1848, Munchen 1983.

-, Kultur und Geschlecht im europdischen Birgertum 1870-1914, in: Ute Frevert (Hg.),
Birgerinnen und Birger. Geschlechterverhiltnisse im 19. Jahrhundert, Gé6ttingen 1988

(KSGW 77), 175-189.
246



Lucian Holscher, Biirgerliche Religiositit im protestantischen Deutschland des 19.
Jahrhunderts, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert,
Stuttgart 1993 (Industrielle Welt 54), 191-215.

- (Hg.), Datenaltas zur religiosen Geographie im protestantischen Deutschland. Von der
Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, Band 4, Berlin 2001.

-, Die religiose Entzweiung. Entwurf zu einer Geschichte der Frommigkeit im 19.
Jahrhundert, in: JGNKG93 (1995), 9-25.

-, Die Religion des Bturgers. Burgerliche Frommigkeit und protestantische Kirche im 19.
Jahrhundert, in: HZ 250 (1990), 595-630.

-, Geschichte der protestantischen Frommigkeit in Deutschland, Minchen 2005.

-, Sikularisierungsingste in der neuzeitlichen Gesellschaft, in: Manfred Gailus/Hartmut
Lehmann (Hgg.), Nationalprotestantische Mentalititen. Konturen, Entwicklungslinien und
Umbriche eines Weltbildes, Gottingen 2005 (VMPIG 214), 133-147.

-, Weltgericht oder Revolution. Protestantische und sozialistische Zukunftsvorstellungen
im deutschen Kaiserreich, Stuttgart 1989 (Industrielle Welt 40).

Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber (Hg.), Staat und Kirche im 19. und 20.
Jahrthundert. Dokumente zur Geschichte des deutschen Staatskirchenrechts, 4 Binde,
Berlin *1990.

Gangolf Hiibinger, Kulturprotestantismus, Birgerkirche und liberaler Revisionismus im
wilhelminischen Deutschland, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im
19. Jahrhundert, Stuttgart 1993 (Industrielle Welt 54), 272-299.

-, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhiltnis von Liberalismus und
Protestantismus im wilhelminischen Deutschland, Ttbingen 1994.

-, Sakralisierung der Nation und Formen des Nationalismus im deutschen Protestantismus,
in: Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hgg.), ,,Gott mit uns“. Nation, Religion und
Gewalt im 19. Jahrhundert und frihen 20. Jahrhundert, Gottingen 2000 (VMPIG 162),
233-247.

Heinz Hiirten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus 1800-1960, Mainz 1986.
John David Hughey, Einheit und Mannigfaltigkeit, in: Ders. (Hg.), Die Baptisten,
Stuttgart 1964 (Die Kirchen der Welt 2), 9-17.

Kurt Hutten, Scher, Grubler, Enthusiasten. Sekten und religiose Sondergemeinschaften

der Gegenwart, Stuttgart “1960.

247



Luce Irigaray, How Can We Meet the Other?, in: Susan Yi Sencindiver u. a. (Hgg.),
Otherness. A Multicultural Perspective, Frankfurt/Main 2011, 107-120.

Richard Janus, Wenn der Konzertsaal zur Kirche wird: Mendelssohn Bartholdy,
Schleiermacher und die Wiederauffiihrung der Matthauspassion 1829, in: Marion Keuchen
u. a. (Hgg.), Musik in Religion - Religion in Musik, Jena 2013 (Popkult 10), 161-174..
Oliver Janz, Evangelische Pfarrer und Birgertum in Westfalen 1850-1914, in: JGNKG 93
(1995), 61-81.

-, Kirche, Staat und Biirgertum in PreuBen. Pfarrhaus und Pfarrerschaft im 19. und frithen
20. Jahrhundert, in: Luise Schorn-Schiitte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfatrer. Zur
sozialen und politischen Rolle einer biirgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des
18. und 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 128-147.

-, Zwischen Amt und Profession: Die evangelische Pfarrerschaft im 19. Jahrhundert, in:
Hannes Siegrist (Hg.), Burgerliche Berufe. Zur Sozialgeschichte der freien und
akademischen Berufe im internationalen Vergleich, Géttingen 1988 (KSGW 80), 174-199.
Michael Jeismann, Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbegriff und
Selbstverstindnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992 (Sprache und
Geschichte 19).

Hans Joas, Glaube als Option. Zukunftsméglichkeiten des Christentums, Freiburg 2013.
Manfred Josuttis, Die Einfihrung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen
Phinomenologie und Spiritualitit, Gutersloh 1996.

Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, Leipzig 2000
(KGE 111, 3).

-, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, Leipzig 2002 (KGE IIL,5).
Gerhard Kaiser, Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland. Ein Beitrag
zum Problem der Sikularisation, Frankfurt/Main 1973.

Jochen-Christoph Kaiser, 150 Jahre Gustav-Adolf-Verein in Westfalen. Zur Geschichte
der evangelischen Diaspora in einer preuflischen Provinz, in: Jirgen Kampmann, Aus dem
Lande der Synoden. Festgabe fiir Wilhelm Heinrich Neuser zum 70. Geburtstag, Liibbecke
1996, 369-390.

-, Konfession und Provinz. Problemfelder der preulischen Kirchenpolitik in Westfalen, in:
Katl Teppe/Michael Epkenhans (Hgg.), Westfalen und PreuBlen. Integration und
Regionalismus, Paderborn 1991 (Forschungen zur Regionalgeschichte 3), 268-287.

248



Franz Kalde, Die Wiederherstellung der kirchlichen Gerichtsbarkeit im Bistum Paderborn
durch Bischof Konrad Martin im Jahr 1857, in: Jahrbuch fiir mitteldeutsche Kirchen- und
Ordensgeschichte 3 (2007), 177-192.

Jiirgen Kampmann, Die Einfiihrung der Berliner Agende in Westfalen, Bielefeld 1991
BWKG 8).

-, Die Einrichtung von Kirchenkreisen in Westfalen im 19. Jahrhundert, in: Helmut Geck
(Hg.), Kirchenkreise - Kreissynoden - Superintendenten, Minster 2004 (Recklinghduser
Forum zur Geschichte von Kirchenkreisen 1), 24-41.

Theodor Kappstein, Bediirfen wir des Pfarrers noch? Ergebnis einer Rundfrage, Berlin
1906.

Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession. Eine Berufstheorie im Kontext der modernen
Gesellschaft, Giitersloh 2001 (PThK 3).

Hanna Kasparick, Apostolikumstreit und Agendenreform (1892-1895), in: Joachim
Rogge/Gerhard Ruhbach, Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union. Band 2
Die Verselbstindigung der Kirche unter dem koniglichen Summepiskopat (1850-1918),
Leipzig 1994, 318-331.

-, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis? Der Kampf um das Apostolikum und seine
Auswirkungen auf die Revision der Preuflischen Agende (1892 - 1895), Biclefeld 1996
(UnCo 19).

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Kirche der Freiheit.
Perspektiven fur die Evangelische Kirche im 21. Jahrhundert, Hannover 2006.

Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, Leipzig
1992 (KGE 11IL,9).

Michael Klessmann, Das Pfarramt. Einfihrung in Grundfragen der Pastoraltheologie,
Neukirchen-Vluyn 2012.

Jurgen Kocka, Das lange 19. Jahrhundert. Arbeit, Nation und birgerliche Gesellschaft,
Stuttgart 2001 (HDtG 13).

Christel Kohle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch. Untersuchungen zu konfessionellem
Vorurteil und Konflikt im 19. und 20. Jahrhundert vornehmlich am Beispiel Wiirttembergs,
Tubingen 1976 (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts der Universitit Tubingen
40).

Franz Kohler, Der Weltkrieg im Lichte der deutsch-protestantischen Kriegspredigt,

Tubingen 1915.
249



Hertha Kéhne, Die Entstehung der westfilischen Kirchenprovinz, Witten 1974 (BWKG
1).

Thomas Kollatz, Westfilisches Judentum zwischen Reform und Orthodoxie im 19.
Jahrhundert, in: Kirsten Menneken/ Andrea Zupancic (Hgg.), Judisches Leben in
Westfalen, Essen 1998, 98-108.

Erkki Ilmari Kouri, Der deutsche Protestantismus und die soziale Frage 1870-1919. Zur
Sozialpolitik im Bildungsbiirgertum, Berlin 1984 (AKG 55).

Kristin Krapp, Reinventing Poland as German colonial territory in the nineteenth century:
Gustav Freytag’s Soll und Haben als colonial novel, in: Robert L. Nelson, Germans,
Poland, and colonial expansion to the East. 1850 through the present, New York 2009, 11 -
37.

Nancy Kratochwill-Gertlich, Anhang zu Braunschweig: Melverode, in: Herbert Obenaus
(Hg.) Historischen Handbuch der jidischen Gemeinden in Niedersachsen und Bremen 1,
Gottingen 2005, 306 - 308.

Carsten Kretschmann/Henning Pahl, Ein ,,Zweites Konfessionelles Zeitalter? Vom
Nutzen und Nachteil einer neuen Epochensignatur, in: HZ 276 (2003), 369-392.

Lena Krull, Prozessionen in PreuBlen. Katholisches Leben in Berlin, Breslau, Essen und
Minster im 19. Jahrhundert, Wirzburg 2013 (Religion und Politik 5).

Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann, Nation, Religion und Gewalt: Zur Einfuhrung, in:
Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hgg.), ,,Gott mit uns®. Nation, Religion und Gewalt
im 19. Jahrhundert und frihen 20. Jahrhundert, Géttingen 2000 (VMPIG 162), 1-6.
Werner Krusche, Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Weg in die Diaspora, in: EvDia 45
(1975), 56-82.

Robert Kiibel, Uber den Unterschied zwischen der Positiven und der Liberalen Richtung
in der modernen Theologie, Miinchen 1893,

Frank-Michael Kuhlemann, Birgerlichkeit und Religion. Zur Sozial- und
Mentalitdtsgeschichte der evangelischen Pfarrer in Baden 1860-1914, Goéttingen 2002
(Burgertum. Beitrige zur europdischen Gesellschaftsgeschichte 20).

-, Die moderne Theologie und das evangelische Bekenntnis. Religion und Kirche in
Minden-Ravensberg um 1900, in: Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und
Zylinder. Das 6stliche Westfalen im Zeitalter des Wilhelminismus 1888 bis 1914, Bielefeld
1991 (Studien zur Regionalgeschichte 1), 259-282.

250



-, Glaube, Beruf, Politik. Die evangelischen Pfarrer und ihre Mentalitit in Baden 1860-
1914, in: Luise Schorn-Schiitte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur sozialen
und politischen Rolle einer biirgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 18. und
19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 98-127.

Thomas Kurtz, Religion als Profession. FEine soziologische Reflexion zur
Professionalisierung des Pfarrberufs im 19. Jahrhundert, in: Volker Drehsen u. a. (Hgg.),
Christian Palmer und die Praktische Theologie, Jena 2013 (Interdisziplinidre Studien zur
Praktischen Theologie 1), 123-141.

Rainer Lichele, Protestantismus und volkische Religion im deutschen Kaiserreich, in:
Uwe Puschner u. a. (Hgg.), Handbuch zur ,,Vélkischen Bewegung® 1871-1918, Miinchen
1996, 149-163.

Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn - Seine Entstehung und Entwicklung
im 19. Jahrhundert, in: JWKG 85 (1991), 243-266.

Monika Lahrtkamp, Die franzosische Zeit, in: Wilhelm Kohl (Hg.), Westfilische
Geschichte 2, Disseldorf 1983 (VHKW 43), 1-43.

Peter Landau, Art. Kirchenverfassungen, in: TRE 19, 110-165.

Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums,
Minchen 2014.

Hartmut Lehmann, Die neue Lage, in: Ulrich Gibler (Hg.), Geschichte des Pietismus.
Band 3: Der Pietismus im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert, Géttingen 2000, 1-
26.

-, Religion und Religiositit in der Neuzeit. Historische Beitrige, Gottingen 1996.

Eckhard Lessing, Schul- und Hochschulreformen. Die neuen theologischen Fakultiten.
Friedrich Schleiermacher, in: Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die
Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 58-67.

Rudolf Lill, Der Ultramontanismus. Die Ausrichtung der gesamten Kirche auf den Papst,
in: Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 76-94.

Wilhelm Lohe, Der evangelische Geistliche, Stuttgart 1852,

-, Die Kirche in der Anbetung, Teilband 1: Agende fir christliche Gemeinden des
lutherischen Bekenntnisses, Neuendettelsau 1953 (Gesammelte Werke 7, 1).

Meinolf Lohrum OP, Warburg und die Dominikaner, in: Franz Mirmann (Hg.), Die Stadt
Warburg. Beitrige zur Geschichte einer Stadt 2, Warburg 1986, 55 - 72.

251



Bernhard Lohse, Martin Luther. Eine Einfiihrung in sein Leben und Werk, Miinchen
?1983.

Friedrich Loofs, Art. Marcellus von Ancyra, in: RE® 12, 259-265.

Gerd Liidemann, Das Wissenschaftsverstindnis der Religionsgeschichtlichen Schule im
Rahmen des Kulturprotestantismus, in: Hans Martin Miller (Hg.), Kulturprotestantismus.
Beitrige zu einer Gestalt des modernen Christentums, Gtitersloh 1992,78-107.
Klaus-Michael Mallmann, Ultramonatanisierung und Arbeiterbewegung im Kaiserreich.
Uberlegungen am Beispiel des Saarreviers, in: Wilfried Loth (Hg), Deutscher
Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart 1991, 76-94.

Rainer Marbach, Sikularisierung und sozialer Wandel im neunzehnten Jahrhundert. Die
Stellung von Geistlichen zur Entkirchlichung und Entchristlichung in einem Bezirk der
Hannoverschen Landeskirche, Gottingen 1978  (Studien zur Kirchengeschichte
Niedersachsens 22).

Jacob Rader Marcus, Israel Jacobson. The Founder of the Reform Movement in Judaism,
Cincinnati 1972.

Wolfgang Maron, Vom Ende des Firstbistums bis zur Grindung des Deutschen Reichs
(1802 - 1871), in: Karl Hiser (Hg.), Paderborn. Geschichte der Stadt in ihrer Region 3,
Paderborn *2000, 2 - 99.

Konrad Martin, Blicke in’s Talmudische Judenthum, Paderborn 1876.

-, Ein bischofliches Wort an die Protestanten Deutschlands, zunichst an diejenigen meiner
Dit6cese tber die zwischen uns bestehenden Controverspunkte, Paderborn 1864.

-, Ein 2. bischéfliches Wort an die Protestanten Deutschlands, Padetborn 1866.

Michael Maurer, Zwischen Kirche und Kultur. Die konfessionelle Identitit des
Burgertums um 1800, in: Peter Blickle/Rudolf Schlogl (Hgg.), Die Sikularisation im
Prozess der Sikularisierung Europas, Epfendorf 2005 (Oberschwaben - Geschichte und
Kultur 13), 409-420.

Ruth Mayer, Diaspora. Eine kritische Begriffsbestimmung, Bielefeld 2005.

Hugh McLeod, Weibliche Frommigkeit - méannlicher Unglaube? Religion und Kirchen im
burgerlichen 19. Jahrhundert, in: Ute Frevert (Hg.), Biirgerinnen und Birger.
Geschlechterverhiltnisse im 19. Jahrhundert, Gottingen 1988 (KSGW 77), 134-156.
Joachim Mehlhausen, Der kirchliche Liberalismus in Preuflen, in Johann F. Gerhard
Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 2,

Leipzig 1994, 120-151.
252



-, Priedrich Wilhelm IV. Ein Laientheologe auf dem preullischen Konigsthron, in: Henning
Schréer/Gerhard Miller (Hgg.), Vom Amt des Laien in Kirche und Theologie. Festschrift
tir Gerhard Krause zum 70. Geburtstag, Berlin 1982 (TBT 39), 185 - 214.

-, Rationalismus und Vermittlungstheologie. Unionstheologie und Hegelianismus an den
preuBischen Fakultiten, in: Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die
Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 175-210.

Philipp Melanchthon, Loci communes 1521. Lateinisch-Deutsch, Giitersloh *1997.

Josef Menze, Reformation und Gegenreformation in Steinheim und Umgebung, in:
Johannes Waldhoff (Hg.), Steinheim mit den Ortsteilen Bergheim, Eichholz, Grevenhagen,
Hagedorn,  Ottenhausen, Rolfzen, Sandebeck, Vinsebeck, Paderborn 1982
(Heimatgeschichtliche und volkskundliche Schriften der Stadt Steinheim), 47 - 58.

Thomas Mergel, Gute Katholiken und gute Preu3en. Die Katholiken im wilhelminischen
Minden, in: Joachim Meynert v.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und Zylinder. Das 6stliche
Westfalen im Zeitalter des Wilhelminismus 1888 - 1914, Bielefeld 1991 (Studien zur
Regionalgeschichte 1), 157 - 176.

Dieter Mersch, Die Frage nach Alteritit. Chiasmus, Differenz und die Wendung des
Bezugs, in: Ingolf U. Dalferth/Philipp Stoellger (Hgg.), Hermeneutik der Religion,
Tubingen 2007 (RPT 27), 35-57.

Michael Meyer-Blanck, Gottesdienstlehre, Ttubingen 2011.

Friedrich Mildenberger, Geschichte der deutschen evangelischen Theologie im 19. und
20. Jahrhundert, Stuttgart 1981 (ThW 10).

Josef Mooser, Erweckungsbewegung und Gesellschaft. Zur Einfihrung, in: Josef Mooser
u.a. (Hgg), Frommes Volk und Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale Frage im
Ostlichen Westfalen 1800 bis 1900, Bielefeld 1989, 10-14.

Rudolf Morsey, Der Kulturkampf. Bismarcks Priventivkrieg gegen das Zentrum und die
katholische Kirche, in: Manfred Weitlauff, Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998,
163-185.

Rudolf Muhs, Zur Geschichte der jidischen Gemeinden und Synagogen im Raum
Hoxter-Warburg vor 1933, in: Jahrbuch 1989 Kreis Hoxter, 211-228.

-, Zwischen Schutzherrschaft und Gleichberechtigung - Die Juden im Hochstift Paderborn
um 1800, Paderborn 1985 (Heimatkundliche Schriftenreihe 10).

Hans Martin Miiller, Personliches Glaubenszeugnis und das Bekenntnis der Kirche. ,,.Der

Fall Schrempf*, in: Ders./Friedrich Wilhelm Graf (Hgg.), Der deutsche Protestantismus
253



um 1906 (Veroffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft fir Theologie 9), 223-
237.

Julius Miiller, Dogmatische Abhandlungen, Bremen 1870.

Armin Miillet-Dreier, Konfession in Politik, Gesellschaft und Kultur des Kaiserreichs.
Der Evangelische Bund 1886-1914, Giitersloh 1998 (Religiose Kulturen der Moderne 7).
Jens Murken, ,,Die Prisenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.*
Die Entstehung der evangelischen Kirchengemeinde Paderborn nach 1802, in: JWKG 98
(2003), 149-174.

Margit Naarmann, Christliches Kloster und Judisches Waisenhaus in Paderborn, in:
Hubert Frankemolle (Hg.), Opfer und Titer. Zum nationalsozialistischen und antijudischen
Alltag in Ostwestfalen-Lippe, Bielefeld 1990, 87-116.

-, Die Paderborner Juden 1802-1945. Emanzipation, Integration und Vernichtung,
Paderborn 1988 (Paderborner Historische Forschungen 1).

Werner Neermann, Die evangelische Kirchengemeinde in Brakel, in: Stadt Brakel (Hg.),
Brakel 829-1229-1979, o. O. 1979, 257-262.

Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim in der Paderborner Diaspora, 0.0.
1933.

Wilhelm Heinrich Neuser, Agende, Agendenstreit und Provinzialagenden, in: Johann
Friedrich Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen
Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 125-159.

-, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundrif3, Bielefeld 2002 (BWKG 22).
Friedrich  Niebergall, Praktische Theologie, Lehre von der kirchlichen
Gemeindeerziehung auf religionswissenschaftlicher Grundlage, 2 Binde, Tubingen 1918-
1919.

Frank Nipkau, Traditionen der Erweckungsbewegung in der Parteipolitik? Die Christlich-
Konservativen und die Christlich-Soziale Partei in Minden-Ravensberg, 1878-1914, in:
Josef Mooser u.a. (Hgg.), Frommes Volk und Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale
Frage im 6stlichen Westfalen 1800 bis 1900, Bielefeld 1989, 368-390.

Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte, 3 Binde, Miinchen 1998.

-, Religion im Umbruch. Deutschland 1870-1918, Minchen 1988.

Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie, 3 Binde, Bonn *1859-1868.

Hannelore Noack, Unbelehrbar? Antijiidische Agitation mit entstellten Talmudzitaten.

Antisemitische Aufwiegelung durch Verteufelung der Juden, Paderborn 2001.
254



Ilona Nord, Realititen des Glaubens. Zur virtuellen Dimension christlicher Religiositit,
Berlin 2008 (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 5).

Hans Nordsiek, ,,Kaiserwetter” in Minden. Stadtentwicklung in wilhelminischer Zeit, in:
Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und Zylinder. Das 6stliche Westfalen im
Zeitalter des Wilhelminismus 1888 - 1914, Bielefeld 1991 (Studien zur Regionalgeschichte
1), 29 - 133.

Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und
Gesellschaft vom Ende der Aufklirung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Miinchen 1995.
Ursula Olschewski, Die Geschichte der Juden in Ossendorf, in: Jahrbuch Kreis Hoxter
20006, 114-128.

Jirgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts,
Minchen 2011.

Christian Palmer, Evangelische Pastoraltheologie, Stuttgart *1963.

Wolfgang Petri, Superintendent Konrad Beckhaus, sein Wirken in Hoxter und seine
Bedeutung, in: JWKG 69 (1976), 151-164.

Paul Piechowski, Die Kriegspredigt von 1870/71, Leipzig 1916.

Arthur Carl Piepkorn, Die liturgischen Gewinder in der lutherischen Kirche seit 1555,
Liidenscheid *1987.

Uta Pohl-Patalong, Pastoraltheologie, in: Christian Grethlein/Helmut Schwier (Hgg.),
Praktische Theologie. Eine Theorie- und Problemgeschichte, Leipzig 2007 (APrTh 33),
515- 574.

Platon, Opera. Tom 1: Tetralogias 1-2, Oxford '"1985 (SCBO).

Thomas Popp, Die Kunst der Konvivenz. Theologie der Anerkennung im 1. Petrusbrief,
Leipzig 2010 (Arbeiten zur Bibel und ihrer Geschichte 33).

Elfi Pracht, Jidisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen. Teil III: Regierungsbezirk
Detmold, Kéln 1998, (Beitrige zu den Bau- und Kunstdenkmailern von Westfalen 1.1).
Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmiinster-Nieheim (Hg.), Die
Kreuzkirche in Nieheim. Fine Chronik der evangelischen Kirchengemeinde
Marienmtunster-Nieheim anlaB3lich der 125-Jahrfeier der Kreuzkirche in Nieheim, o. O., o.
J. [1994].

Jutta Prieur, Die Aufhebung der Minnerkléster im Hochstift Paderborn 1803, in: Harm

Klueting (Hg.), 200 Jahre Reichsdeputationshauptschlul3, Miinster 2005, 199 - 214.

255



Sebastian Priifer, Sozialismus statt Religion. Die deutsche Sozialdemokratie vor der
religisen Frage 1863-1890, Gottingen 2002 (KSGW 152).

Gerhard Rau, Pastoraltheologie. Untersuchungen zur Geschichte und Struktur einer
Gattung praktischer Theologie, Miinchen 1970 (SPTh 8).

Silvio Reichelt, Der Erlebnisraum Lutherstadt Wittenberg. Genese, Entwicklung und
Bestand eines protestantischen Erinnerungsortes, Gottingen 2013 (Refo500 Academic
Studies 11).

Monika Richarz, Lindliches Judentum als Problem der Forschung, in: Ders./ Reinhard
Rirup, Judisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-jiidischen Geschichte,
Tibingen 1997 (SWALBI 56), 1 - 8.

Rotraud Ries, Judisches Leben in Niedersachsen im 15. und 16. Jahrhundert, Hannover
1994 (Quellen und Untersuchungen zur allgemeinen Geschichte Niedersachsens in der
Neuzeit 13).

Martin Riesebrodt, Religion zwischen Aufgeklirtheit und Aufklirungsresistenz, in: Ulrich
Barth u. a. (Hgg.), Aufgeklirte Religion und ihre Probleme. Schleiermacher - Troeltsch -
Tillich, Berlin 2013 (TBT 165), 3-25.

Albrecht Ritschl, Ueber die beiden Principien des Protestantismus. Antwort auf eine 25
Jahre alte Frage in: Ders., Gesammelte Aufsitze, Freiburg/Beisgau 1893, 234-247.

Gerhard Albrecht Ritter, Die Arbeiterbewegung im Wilhelminischen Reich. Die
sozialdemokratische Partei und die freien Gewerkschaften 1890-1900, Berlin 1963 (StEG
3).

- /Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich 1871 bis 1914, Bonn 1992.
Nikolaus Rodenkirchen, Kreis Warburg, Munster 1939 (Bau- und Kunstdenkmaler von
Westfalen 44).

John Charles Gerald Réhl, Wilhelm II., 3 Binde, Minchen 1993-2008.

Gerhard Rosche, Superintendent Theodor Schmalenbach. Prediger. Seelsorger und
Politiker in der Spitzeit der Erweckungsbewegung, in: Beitrige zur Heimatkunde der
Stidte Lohne und Bad Oeynhausen 12 (1987), 44-84.

Joachim Rogge, Die aullerordentliche Generalsynode von 1875 und die
Generalsynodalordnung von 1876. Fortschritt und Grenzen kirchlicher Selbstregierung, in:
Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen
Kirche der Union 2, Leipzig 1994, 225-233.

256



Stefan Rohrbacher, Stadt und Land: Zur ,,inneren® Situation der siid- und westdeutschen
Juden in der Frihneuzeit, in: Monika Richarz/ Reinhard Rirup, Judisches Leben auf dem
Lande. Studien zur deutsch-jiidischen Geschichte, Ttibingen 1997 (SWALBI 56), 37 - 58.
Kathrin Roller, Die ,,rote Gefahr*. Das Feindbild ,,Sozialdemokratie® der Konservativen
im frihen Kaiserreich, in: Christoph Jahr u. a. (Hgg.), Feindbilder in der deutschen
Geschichte. Studien zur Vorurteilsgeschichte im 19. und 20. Jahrhundert, Berlin 1994
(Dokumente, Texte, Materialien 10), 81-114.

Hans Rosenberg, Grosse Depression und Bismarckzeit. Wirtschaftsablauf, Gesellschaft
und Politik in Mitteleuropa, Berlin 1967 (Publikationen zur Geschichte der
Industrialisierung 2).

Hartmut Sander, III. 10 Die oktroyierte Verfassung und die Errichtung des
Evangelischen Oberkirchenrats (1850), in: Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge
(Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 402-418.
Rolf Schifer, Adolf von Harnack - eine Symbolfigur des Kulturprotestantismus, in: Hans
Martin Miller (Hg.), Kulturprotestantismus. Beitrige zu einer Gestalt des modernen
Christentums, Gutersloh 1992, 139 - 149.

Theodor Schifer, Diaspora, evangelisch, in: RE’ 4, 621 - 626.

Iris Schiferjohann-Bursian, ,,Verzage nicht, du Hiuflein klein...” Die Griindungen
evangelischer Kirchengemeinden und der Bau evangelischer Kirchen im Paderborner Land
im 19. Jahrhundert, in: Gesine Dronsz u.a. (Hgg), Evangelisches Paderborn.
Protestantische Gemeindegrindungen an Pader und Weser, Bielefeld 2008 (BWKG 34),
89-145.

Gustav Schellack, Die Verwaltungsberichte der evangelischen Gemeinden im 19.
Jahrhundert als Quelle zur Ortsgeschichte, in: MRKG 52 (2003), 403-414.

Paul-Werner Scheele, Konrad Martins bischéfliche Worte an die Protestanten, in: Dets.
(Hg.), Paderbornensis Ecclesia. Beitrige zur Geschichte des Erzbistums Paderborn,
Paderborn 1972.

Johannes Schilling, Der Kleine Katechismus als Sprachschule des Glaubens.
Rhapsodisches zu einem groflen Thema, in: Cornelia Richter u. a. (Hgg.), Dogmatik im
Diskurs. Mit Dietrich Korsch im Gesprich, Leipzig 2014, 113-122.

Theodor Schieder, Das Deutsche Kaiserreicht von 1871 als Nationalstaat, Gottingen

*1992.

257



Wolfgang Schieder, Die katholische Kirche in Deutschland nach der Sikularisation.
Institutionalisierungen im Laufe des 19. Jahrhunderts, in: Peter Blickle/Rudolf Schlogl
(Hgg.) Die Sikularisation im Prozess der Sikularisierung Europas, Epfendorf 2005
(Oberschwaben - Geschichte und Kultur 13), 517-529.

Friedrich Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe, Berlin 1980ff.

- , Die Praktische Theologie nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche im
Zusammenhange dargestellt, Berlin 1950 (Simmtliche Werke 1/13).

Georg Schmid/Georg Otto Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen. Religitse
Gemeinschaften, weltanschauliche Gruppierungen und Psycho-Organisationen im
deutschen Sprachraum, Ziirich "2003.

Martin Schmidt, Methodismus, in: Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin 1977, 595-
605.

Reinhard Schmidt-Rost, Evangelisch sprechen lernen, in: PThl 26(2006), 169-188.
Harald Schroeter-Wittke, Kirchentag als vor-liufige Kirche. Der Kirchentag als eine
besondere Gestalt des Christseins zwischen Kirche und Welt, Stuttgart 1993 (PTHe 13).
Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde in Hoéxter von 1533-1933,
Hoxter 1933.

Alexander Schweizer, Pastoraltheorie oder die Lehre von der Seelsorge des evangelischen
Ptarrers, Leipzig 1875.

Reinhold Seeberg, An der Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts. Rickblicke auf das
letzte Jahrhundert deutscher Kirchengeschichte, Leipzig *1901.

Babara Seifen, ,,Zu irgendeinem anderen Geschifte einzurichten und zu benutzen®. Die
Umnutzung westfalischer Klosteranlagen. Zur Baugesichte ausgewihlter Beispiele, in:
Matthias Wemhoff (Hg.), Sikularisation und Neubeginn. Die Kultur der Kloster in
Westfalen, Regensburg 2007 (Dalheimer Kataloge 2), 111- 143.

Caesar Seligmann, Geschichte der judischen Reformbewegung von Mendelssohn bis zur
Gegenwart, Frankfurt/Main 1922.

Thomas S6ding, Griile aus Rom. Die Stellung des Ersten Petrusbriefes in der Geschichte
des Urchristentums und im Kanon, in: Thomas Séding (Hg.), Hoffnung in Bedringnis.
Studien zum Ersten Petrusbrief, Stuttgart 2009 (SBS 216), 11-45.

C. Ernst Sommer, Geschichtlicher Uberblick, in: Ders. (Hg.), Der Methodismus, Stuttgart
1968 (Die Kirchen der Welt 6), 11-47.

258



Herbert Stahl, Weltbund der Baptisten, in: Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin
1977, 615-629.

Wolfgang Steck, Die Pfarrfamilie als Sinnbild christlichen und burgerlichen Lebens, in:
Martin ~ Greiffenhagen (Hg.), Das evangelische Pfarrhaus. Fine Kultur- und
Sozialgeschichte, Stuttgart *1991, 109 - 125.

Robert Stupperich, Die evangelische Kirche in Westfalen 1815 - 1945, in: Eduard Hegel
u.a. (Hgg.), Kirchen und Religionsgemeinschaften in der Provinz Westfalen, Minster 1978
(Beitrige zur Geschichte der preussischen Provinz Westfalen 2) , 41 - 104.

-, Westfilische Reformationsgeschichte. Historischer Uberblick und theologische
Einordnung, Bielefeld 1993 (BWKG 9).

Theo Sundermeier, Das Kirchenverstindnis in der Ravensberger Erweckungsbewegung,
in: JWKG 53/54 (1960/61), 117-132.

Werner Telesko, Das 19. Jahrhundert. Eine Epoche und ihre Medien, Wien 2010.

August Tholuck, Die Lehre von der Stinde und vom Verséhner oder: Die wahre Weihe
des Zweiflers, Hamburg 1851.

Ludwig Tiesmeyer, Die Erweckungsbewegung in Deutschland wihrend des 19.
Jahrhunderts, 4 Binde, Kassel 1901-1912.

Hartmut Titze, Uberfiilllung und Mangel im evangelischen Pfarramt seit dem ausgehenden
18. Jahrhundert, in: Luise Schorn-Schiitte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur
sozialen und politischen Rolle einer biirgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des
18. und 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 56 - 76.

Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt/ Main
1985.

Angela Treiber, Ethnographisch-volkskundliche Blicke auf das Pfarrvolk. Zur
religion6sen Identititsvergewisserung evangelischer Pfarrer im ausgehenden 19. und 20.
Jahrhundert, in: Hans Otte ua. (Hgg.), Landeskirchengeschichte. Konzepte und
Konkretionen, Leipzig 2008 (HerChr 14), 121-135.

Wolfgang Trillhaas, Perspektiven und Gestalten des neuzeitlichen Christentums,
Gottingen 1975.

August Twesten, Vorlesungen tiber die Dogmatik der Evangelisch-Lutherischen Kirche,
nach dem Compendium des Herrn Dr. W. M. L. de Wette. Band 1: Die Einleitung und der
erste kritische Theil, Hamburg “1838.

259



Herbert Uerlings, Kolonialer Diskurs und deutsche Literatur. Perspektiven und
Probleme, in: Axel Dunker (Hg.), (Post-)Kolonialismus und Deutsche Literatur. Impulse
der angloamerikanischen Literatur- und Kulturtheorie, Bielefeld 2005, 17 - 44.

Alfred Uckeley (Hg.), Die Rheinisch-Westfalische Kirchenordnung, Bonn 1912 (KIT 104).
Dina van Faassen, Die Juden im Hochstift Paderborn, in: Susanne Freund (Hg.),
Historisches Handbuch der jiidischen Gemeinden in Westfalen und Lippe. Grundlagen -
Ertrige - Perspektiven, Minster 2013 (VHKW NF 11), 90-110.

Jorg van Norden, Krieg als Evangelium. Die Rezeption der Einigungskriege in der
evangelischen Kirche im Rheinland und in Westfalen 1864 bis 1872, in: MEKGR 52
(2003), 67-94.

Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg. Festschrift zur
Hundertjahrfeier 1926, Warburg 1926.

August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, Giitersloh 1872.

-, Theologie der Thatsachen wider die Theologie der Rhetorik. Bekenntnis und Abwehr,
Marburg *1857.

Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780 - 1918, Minchen 1994 (Enzyklopadie
Deutscher Geschichte 16).

Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, Ttbingen $1991.

-, Reden und Aufsitze 1, GieBen *1906.

Karl August von Hase, Handbuch der protestantischen Polemik gegen die romisch-
katholische Kirche, Leipzig °1891.

- (Hg.), Libri symbolici ecclesiae evangelicae, Leipzig *1837.

Franz von Loéher, Geschichte des Kampfes um Paderborn 1597 bis 1604, Berlin 1874.
Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch zur Moderne. Milieubildungsprozesse im
nordwestlichen Protestantismus 1849-1914, Gitersloh 1999 (Religiése Kulturen der
Moderne 9).

Rainer Volp, Liturgik. Die Kunst, Gott zu feiern, 2 Binde, Gitersloh 1992 und 1994.
Johannes Wahl, Lebensliufe und Geschlechterriume im Pfarrhaus des 17. und 18.
Jahrhunderts, in: Luise Schorn-Schiitte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur
sozialen und politischen Rolle einer biirgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des
18. und 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 36 - 55.

Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, Steinheim 1980

(Heimatgeschichtliche und volkskundliche Schriften der Stadt Steinheim 2).
260



Klaus Wappler, Karl von Altenstein und das Ministerium der geistlichen, Unterrichts- und
Medizinalangelegenheiten, in: Johann Friedrich Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.),
Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 115-125.
Hans-Ulrich Wehler, Das Deutsch Kaiserreich 1871-1918, Géttingen 71994,

Manfred Weitlauff, Der Staat greift nach der Kirche. Die Sikularisierung von 1802/03
und ihre Folgen, in: Ders. (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 15-53.
Dorothea Wendebourg, Kirche, in: Albrecht Beutel (Hg.), Luther Handbuch, Ttbingen
?2010, 403-414.

Gunther Wenz, Art. Tholuck, Friedrich August Gottreu, in: TRE 33, 425-429.

-, »Gehe Du in Dich, mein Guido“. August Tholuck als Theologe der
Erweckungsbewegung, in: PuN 27 (2001), 68-80.

Birgit Weyel, Der Pfarrer als ,Symbol in Person®. Die Pastoraltheologie Christian
Palmers, in: Volker Drehsen u. a. (Hgg.), Christian Palmer und die Praktische Theologie,
Jena 2013 (Interdisziplinire Studien zur Praktischen Theologie 1), 143-155.

Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora. Eine Einfithrung in
die praktisch-theologische Kybernetik, Neukirchen-Vluyn 1998.

-, Identitit und Differenz. Diaspora als exemplarisches kybernetisches Thema, in: TLZ 126
(2001), 1221-1234.

Wolfgang Wippermann, Akkulturation und Antisemitismus im 19. und frihen 20.
Jahrhundert, in: Susanne Freund (Hg.), Historisches Handbuch der judischen Gemeinden
in Westfalen und Lippe. Grundlagen - Ertrige - Perspektiven, Munster 2013 (VHKW NF
11).

Christian Volkmar Witt, Protestanten. Das Werden eines Integrationsbegriff in der
Frihen Neuzeit, Tibingen 2011 (BHTh 163).

Hubert Wolf, Der ,Syllabus errorum® (1864). Oder: Sind katholische Kirche und
Moderne vereinbar, in: Manfred Weitlauff, Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998,
115-139.

-, Katholische Kirchengeschichte im ,Jlangen® 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, in:
Raymund Kottje u.a. (Hgg.), Okumenische Kirchengeschichte 3, Darmstadt 2007, 91-177.
Ulrich Wywra, Die Reaktion des deutschen Judentums auf den Antisemitismus im
Deutschen Kaiserreich: Eine Rekapitulation, in: Ders. (Hg.), Einspruch und Abwehr. Die
Reaktion des europdischen Judentums auf die Entstehung des Antisemitismus (1879-1914),

Frankfurt/Main 2010 (Fritz Bauer Institut Jahrbuch 2010), 25-42.
261



Susanne M. Zantop, Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland (1770-1870),
Berlin 1999 (Philologische Studien und Quellen 158).

Dieter Ziegler, Eisenbahnen und Staat im Zeitalter der Industrialisierung. Die
Eisenbahnpolitik der deutschen Staaten im Vergleich, Stuttgart 1996 (VSWG.B 127).

Otto Zdckler, Art. Rock, der heilige, in: RE’ 17, 58-61.

Bernd Zymner, 100 Jahre Auferstehungskirche Brakel, Brakel 2012 (Brakeler
Schriftenreihe 24).

262



