
Universität Paderborn 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Evangelische Theologie 

 

 

 

 

Pastorale Identitätskonstruktionen in der Diaspora 

am Beispiel des Pfarrers Theodor Holzhausen (1826-1900) 

im Kirchenkreis Paderborn 

 

  

 

 

 

Inauguraldissertation 

zur Erlangung des akademischen Grades  

Doktor der Philosophie 

 

 

vorlegt von 

Dipl. theol. Richard Janus, M.A. 

 

 

Paderborn 2015 

 

 

 

 



2 

 

 

 

 

 

Angenommen aufgrund des Gutachtens von  

Prof. Dr. Harald Schroeter-Wittke und 

Prof. Dr. Ilona Nord. 

 

Tag der Disputation: 10. Februar 2015 

 

Dekan: Prof. Dr. Volker Peckhaus 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

Inhaltsverzeichnis 

 

 

 

 

1.  Einleitung            7 

1.1.  Das Jahrhundert der Wandlungen       12 

1.2.  Die Veränderung der Pfarrerbildes       19 

1.3.  Quellen und Methode          29 

 

2.  Biographische Skizze         42 

2.1.  Herkunft und Studium         43 

2.2.  Hauslehrer und Pfarrverweser        46  

2.3.  Pfarrer in Driburg         48 

2.4.  Pfarrer in Warburg         51 

2.5.  Kontextualisierung der Biographie       54 

 

3.  Die Religionsgemeinschaften im ehemaligen Hochstift Paderborn 

 im 19. Jahrhundert         57 

3.1.  Das römisch-katholische Bistum Paderborn      58 

3.1.1.  Vom Ende des Fürstbistums bis zur Neuumschreibung 1821    58 

3.1.2.  Wiedererwachen eines katholischen Selbstbewusst- 

 seins und der Mischehenstreit        60 

3.1.3.  Polemik und Kulturkampf        63 

3.2.  Der evangelische Kirchenkreis Paderborn      67 

3.2.1.  Die Gemeinden als Teil des Kirchenkreises Bielefeld 1818-1840   70 

3.2.2. Der Kirchenkreis Paderborn 1840-1900      73 

3.3.  Die jüdischen Gemeinden        79 

3.3.1.  Zwischen Reform und Restauration       81 

3.3.2.  Von der eingeschränkten zur vollständigen Gleichstellung    85 

 

 

 



4 

 

4.  Das Verhältnis zum römischen Katholizismus     88 

4.1.  Antikatholizismus         92 

4.2.  Proselyten-Macherei         97 

4.3.  Mischehen und das Problem der religiösen Kindererziehung   103 

4.4. Die Behinderung des evangelischen Gottesdienstes    108 

4.5 Zusammenfassung        114 

 

5.  Das Verhältnis zu anderen Religionsgemeinschaften    116 

5.1.  Judentum         117 

5.2.  Freikirchen und Sondergemeinschaften     122 

5.2.1.  Methodisten         123 

5.2.2.  Baptisten         124 

5.2.3.  Irvingianer         126 

5.3.  Zusammenfassung        128 

 

6.  Faktoren der Unkirchlichkeit       131 

6.1.  Das Problem der Sonntagsruhe      135 

6.2.  Die Sozialdemokratie als Bedrohung      138 

6.3.  Zustand und Entfernung der Kirchen      143 

6.4.  Unkenntnis über den eigenen Glauben     146 

6.5.  Die Auseinandersetzung mit der Liberalen Theologie    148 

6.5.1.  Der Protestantenverein       150 

6.5.2. Der Streit um das Apostolikum      152 

6.5.3. Die Lehrfreiheit der theologischen Fakultäten     156 

6.6.  Unsittlichkeit         159 

6.7. Zusammenfassung        162 

 

7.  Elemente der Kirchlichkeit       164 

7.1.  Die Gottesdienste        167 

7.2.  Das formale und materiale Prinzip      175 

7.3.  Kriegstheologie und Nationalprotestantismus     181 

7.4.  Zusammenfassung        192 

 



5 

 

8.  Kirche in der Krise: Ein- und Ausblicke     198 

8.1. Säkularisierungsängste        202 

8.2. Fundamentalismus und Verkirchlichung     204 

8.3. Fremdheitserfahrung und Diaspora      210 

 

9.  Anhänge 

9.1.  Kommunizierendenstatistik von 1843 bis 1900     216 

9.2.  Synopse des Berichtsschemas zu den Kreissynoden    219 

9.3.  Verpflichtungs-Formular bei der Aufnahme solcher Personen,  

 welche  aus der römisch-katholischen zur evangelischen Kirche  

 übertreten (1853)        221 

9.4.  Abbildungen zur Biographie Theodor Holzhausens    222 

9.5.  Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 26.07.1858    226 

9.6.  Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 10.05.1872    227 

9.7.  Theodor Holzhausen, Brief an Ernst Lohmann, 12.08.1899   229 

9.8.  Dokumente zur Renovierung der evangelischen Kirche in Warburg  230 

 

10.  Quellen- und Literaturverzeichnis      235 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

1. Einleitung 

 

Nach Zeiten des Anwachsens und der Ausdifferenzierung kirchlicher Strukturen und 

Ämter erleben die evangelischen Landeskirchen und ihre Pfarrerinnen und Pfarrer seit 

einigen Jahrzehnten Stagnation und Schrumpfung. Das ist ein Prozess, der durch die 

Wiedervereinigung Deutschlands eine ganz neue Dynamik erfahren hat. Sinkende 

Mitgliedszahlen und Kirchensteuereinnahmen sowie eine Überalterung von Gemeinden 

gehören zu den großen Herausforderungen, die nicht nur für die Kirchen auf dem Gebiet 

der ehemaligen DDR von besonderer Dringlichkeit sind. (Über-)Parochiale Gliederungen, 

die seit dem 19. Jahrhundert entstanden sind, werden unter der Prämisse von 

Finanzeinsparungen und einer schlanken Verwaltung wieder zurückgenommen. Diese 

Strukturveränderungen finden auf allen Ebenen statt. Einzelne Gemeinden versuchen sich 

zu überlebensfähigeren Kirchengemeinden zusammen zu schließen. Kirchenkreise und 

ganze Landeskirchen fusionieren. Die vielen verschiedenen diakonischen Einrichtungen 

finden sich in größeren Organisationseinheiten wieder. Funktionspfarrstellen werden nicht 

mehr fortgeführt und eine Konzentration auf das Gemeindepfarramt findet statt.  

Zugleich fragen Pfarrerinnen und Pfarrer nach ihrem Selbstverständnis nicht nur in Kirche 

und Gemeinde. Verwaltungs- und Organisationsfragen nehmen breiten Raum innerhalb 

ihrer Tätigkeit ein. Sie werden von Seiten der sogenannten Kerngemeinde mit anderen 

Erwartungen konfrontiert als von sogenannten Kasualchristinnen und -christen. Dazu 

kommen noch die unterschiedlichen Milieus der Gemeindeglieder, die angesprochen 

werden wollen. Entsprechend dieser Fragestellungen hat die pastoraltheologische 

Diskussion in der Praktischen Theologie wieder an Fahrt gewonnen und zu neuen 

Untersuchungen und Entwürfen geführt. Dabei wirken Begriffe wie Spiritualität1 und 

Professionalisierung2 wie Zauberworte. Betont der erste Begriff die Bedeutung des eigenen 

Glaubenslebens für den Beruf und seine Gestaltung, so fragt der zweite nach dem 

professionellen Handeln und seinen Kriterien. Damit treten Fragestellungen in einem 

neuen Gewand wieder auf, die seit dem Neuansatz einer wissenschaftlichen Theologie (im 

besonderen auch der Praktischen Theologie) auf der pastoraltheologischen Agenda 

standen.3 

                                                 
1  Vgl. dazu Manfred Josuttis, Die Einführung in das Leben. 
2  Vgl. dazu Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession. 
3  Vgl. Christian Grethlein, Pfarrer - ein theologischer Beruf, 83.  



8 

 

Folgte man der scharfzüngigen Krisenanalyse eines liberalen Theologen4 am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, dann stellen sich die evangelischen Kirchen in Deutschland dar als „stark 

vermachtete und verfilzte Organisationen mit viel Pfründenwirtschaft zur Alimentierung 

von Funktionären, die gern unter sich bleiben und miteinander in einem verquasten 

Stammesidiom kommunizieren, das für Außenstehende unverständlich bleibt - der ideale 

Nährboden für Schweigekartelle und Wagenburgmentalität.“5 Aus der Sicht Friedrich 

Wilhelm Grafs ist dies freilich nur die Spitze der zu benennenden Gravamina. Als eine der 

zentralen Ursachen für die heutigen Probleme in der evangelischen Kirche macht er die 

kirchlichen Entwicklungen im 19. Jahrhundert aus. In diesem Zeitabschnitt hat eine 

Entwicklung begonnen, die verhängnisvoll für den Protestantismus geworden ist und sich 

dadurch auszeichnet, dass die kulturprotestantisch-liberalen Kräfte gegenüber konservativ-

erwecklichen Kreisen ins Hintertreffen geraten sind. Während die liberale Theologie Kultur 

und Kirche nicht als einen Gegensatz begreifen wollte, kamen die konservativen Pfarrer 

„zumeist aus Pfarrhäusern oder aus mittelständischen Milieus. Sie sahen in einer historisch-

kritischen Universitätstheologie sowie in liberalen Kulturwerten und modernen Idealen 

autonomer Lebensführung primär einen Angriff auf das Evangelium und die Kirchenlehre. 

[...] In nur zwei Generationen habe sich eine Kerngruppe der deutschen Bildungsschicht zu 

einer kleinbürgerlichen Klerikerkaste gewandelt, die im selbstgewählten Kirchenghetto 

Agrarromantik, spießige Sozialmoral, religiös begründeten Antiintellektualismus und eine 

diffuse Modernitätsfeindschaft kultivierte.“6 An den Folgen dieser Entwicklung arbeite sich 

der Protestantismus bis heute ab.  

Für die Analyse der kirchlichen Verhältnisse im 19. und 20. Jahrhundert greift Grafs 

wertende Beschreibung vom Sieg konservativer gegenüber liberalen Kreisen wesentlich zu 

kurz und ist offensichtlich polemisch motiviert. In der Diskussion um das Verständnis des 

Pfarrberufs im 19. Jahrhundert ist es überdies nicht Konsens, dass der Pfarrerstand in eine 

klerikale Subkultur abwandert und sich so von den Werten der bürgerlichen Gesellschaft 

entfernte. Der Gedanke, dass beide Jahrhunderte aufs engste miteinander verwoben sind, 

hat freilich seine Berechtigung. Selbst die dialektische Theologie fußte wesentlich im 

theologischen Diskurs am Ausgang des 19. Jahrhunderts. Als Neuaufbruch nach den 

Erfahrungen des 1. Weltkriegs hat die dialektische Theologie die größtmögliche Distanz 

                                                 
4  Die Bezeichnung „liberale Theologie“ lässt sich in den 1780er finden (vgl. Friedrich Wilhelm Graf, 
 Die Spaltung der Protestantismus, 175). 
5  Friedrich Wilhelm Graf, Kirchendämmerung, 22. 
6  A. a. O., 53. 



9 

 

zum Kulturprotestantismus gesucht. Nach dem Ende der theologischen Nachkriegszeit in 

Deutschland wurde selbstverständlich wieder bei den Theologen und Fragestellungen des 

19. und frühen 20. Jahrhunderts angeknüpft, so dass heute die übergreifenden Linien 

wieder deutlicher zu Tage treten.   

Immerhin waren die Herausforderungen des Protestantismus angesichts der Infrage-

stellung durch die Aufklärung so enorm, dass Emanuel Hirsch in seinem 1939 

erschienenen „Das Wesen des Christentums“ auch von der „großen Umformungskrise“7 

sprach. Auf der einen Seite stellte sich diese als Verlust der „weltanschaulichen und 

geschichtlichen Voraussetzungen“8 dar, welcher durch die wissenschaftlichen, 

philosophischen und technischen Revolutionen der Zeit ausgelöst war, zugleich aber auf 

der anderen Seite dazu nötigt, „von der menschlichen Sinnhaftigkeit des christlichen 

Glaubens im Ganzen und im Einzelnen der Gottes- und Selbsterkenntnis sich und andern 

Rechenschaft [zu] geben“9. Diesen Aufgaben war die altprotestantische Theologie in keiner 

Weise gewachsen, aber auch das 19. Jahrhundert konnte letztlich keine abschließende 

Lösung der Probleme hervorbringen: „Das 19. Jahrhundert ist also, vom Christlichen her 

angesehen, das erste, in dem die Umformungskrise als das Schicksal der Kirchentümer 

öffentlich sichtbar wird. Das entspricht seinem allgemeinen Charakter als 

Übergangsjahrhundert. Von zwei Fragen ist das dem Christlichen gegenüber selbständig 

werdende Humane im 19. Jahrhundert bewegt worden: die eine entsteht aus dem 

Verhältnis von Gemeinschaft und Einzelnem, die andre aus dem Verhältnis von Mensch 

und Welt. Beide Fragen gehen sowohl das Denken wie das Leben an: neue Beobachtungen, 

Erkenntnisse, Ideen brechen hervor, und große Verwandlungen der Daseinsgrundlagen 

und Lebensformen drängen auf Neuordnung hin, und die eine Seite wirkt stets steigernd 

und stachelnd auf die andre zurück. Doch kommt es nirgends zu klaren Lösungen: das 

Jahrhundert bleibt überall in Widersprüchen und Ausgleichen hängen und wird in 

Parteiungen zerrissen.“10  

Theologie und Kirche war im 19. Jahrhundert durch eine Vielfältigkeit bestimmt, sodass 

von dem Protestantismus im Grunde nicht zu reden ist, sondern von den verschiedenen 

                                                 
7  Emanuel Hirsch, Gesammelte Werke 19, 150. 
8  A. a. O., 151. 
9  A. a. O., 152. 
10  A. a. O., 155. Vgl. auch Karl Barth, Die protestantische Theologie, 4: „Aber man täusche sich nicht: 
 Gänzlich abgeschlossene, gar nicht mehr im Geschehen begriffene Stücke Geschichte gibt es in 
 Wirklichkeit gar nicht und für uns nur da, wo uns in Folge des Mangels an geeigneten sprechenden 
 Urkunden die lebendigen Menschen als Subjekte der Geschichte unwirksam und darum unhörbar 
 und verborgen geworden sind.“  



10 

 

Protestantismen.11  Dietmar von Reeken hat versucht die Pluralität des Protestantismus mit 

seinen vielfältigen Bruchlinien einzufangen: „Kulturprotestantismus, Moralprotestantismus, 

Sozialprotestantismus, Nationalprotestantismus, Ghettoprotestantismus, liberaler und 

orthodoxer Protestantismus, von der konfessionellen Dreiteilung in Lutheraner, 

Reformierte und Unierte einmal ganz zu schweigen. Hinzu kam die Trennung in mehr als 

dreißig, in Größe und Strukturen sehr variierende Landes- und Provinzialkirchen mit 

heterogenen regionalen Traditionen.“12 Die Beschreibung der Vielgestaltigkeit ist mit dem 

Ende des 19. Jahrhunderts nicht aufgehoben, sondern die Linie ließe sich auch noch weiter 

ziehen, die schließlich im Auseinanderbrechen der evangelischen Kirche im Dritten Reich 

mündete. Bis heute ist eine neue Synthese nicht in Sicht und so gehört Pluralität zu den 

protestantischen Tugenden.13 

Dieses einleitende Kapitel versucht sich zunächst dem 19. Jahrhundert anzunähern und 

allgemeine wie kirchengeschichtliche Signaturen zu bestimmen. Dieses Jahrhundert ist 

nicht nur eines, das zu denken gibt. Vielmehr sind die Umwandlungsprozesse, die es 

angestoßen hat, immer noch aktuell und nicht abgeschlossen. Davon ist auch der Stand der 

evangelischen Pfarrer betroffen: Sie sind nicht nur Akteure, sondern auch Betroffene dieser 

Transformation. Deshalb werden in einem zweiten Schritt die Veränderungen im Bezug 

auf die Pfarrer beschrieben werden. Nach einer soziologischen Annäherung folgt die 

Wendung auf eine andere Reflexionsebene mit dem Nachzeichnen der Pastoraltheologie 

des 19. Jahrhunderts, die im Rahmen der enzyklopädischen Neubestimmung der Theologie 

innerhalb der Disziplin der Praktischen Theologie einen profilierten Ort erhalten hat. In die 

Identitätskonstruktion eines evangelischen Geistlichen des 19. Jahrhunderts lassen sich 

über soziologische und pastoraltheologische Rahmenbedingen noch weitere Elemente 

einzeichnen, die stark prägend sind. Die Erfahrung der evangelischen Diaspora und die 

Begegnung mit dem Katholizismus als Mehrheitskonfession sind hier zu nennen, wie aber 

auch der Einfluss der Erweckungsbewegung. All das gehörte zur pastoralen Wirklichkeit 

des Pfarrers Theodor Holzhausen, der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in drei 

Gemeinden des östlichen Kirchenkreises Paderborn gewirkt hat. Folglich wendet sich der 

                                                 
11  Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Die Spaltung des Protestantismus, 157. 
12  Dietmar von Reeken, Kirchen im Umbruch, 12f.  
13  Vgl. Ulrich Barth, Aufgeklärter Protestantismus, 394: „Die Zukunft des Protestantismus liegt weder 
 in klerikaler Bevormundung noch in vorauseilender Unterwürfigkeit, sondern im freien Austausch 
 der religiösen und ethischen Überzeugungen auf gleicher Augenhöhe.“ 



11 

 

abschließende Teil der Einleitung methodologischer Fragen zu, indem die Quellen und ihre 

Auswertung und Darstellung beschrieben werden.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

1.1. Das Jahrhundert der Wandlungen 

 

Wer sich mit dem 19. Jahrhundert beschäftigt, betritt einen unsicheren Grund. Zum einem 

liegt das schon darin, dass die Epochenbezeichnung „19. Jahrhundert“ nicht mit dem 

numerischen Jahrhundert identisch ist. Es muss zunächst geklärt werden, wann es begann  

und endete. Aber nicht nur Anfang und Ende sind strittig, sondern auch seine 

Untergliederung.  Damit ist die erste Herausforderung benannt, die zweite steht in einem 

engen Verhältnis dazu. Das ist die Frage danach, was dieses Jahrhundert eigentlich 

ausmachte. Vielleicht war gerade dieses Fließende und Unstete die Signatur des 19. 

Jahrhunderts. Der Historiker Jürgen Osterhammel, der im Jahr 2009 die Ergebnisse seiner 

Beschäftigung mit dieser Epoche unter dem Titel „Die Verwandlung der Welt“ vorgelegt 

hat, kommt zu der Einschätzung, es sei „der Epochennomenklatur entglitten. Wie auch 

immer begrenzt, erscheint es nahezu allen Historikern als ein freistehendes, aber 

unbenennbares Zeitalter.“14 In einem globalen Horizont beschreibt er die vielfältigen 

Transformationsprozesse dieser Zeit. Auch Eric J. Hobsbawm spricht von „einem 

umwälzenden Wandel“15 als Signatur des Zeitalters. Wie Osterhammel herausgearbeitet hat, 

umgriff diese Umwälzung nicht nur einzelne Segmente des menschlichen Lebens, sondern 

war vielmehr global und fundamental: Industrialisierung, Bevölkerungswachstum und 

Migration, Nationalstaat und bürgerliche Gesellschaft.16 Kein Bereich, der nicht davon 

betroffen gewesen wäre. Diese Prozesse, die das persönliche Leben der Einzelnen 

nachhaltig veränderten, wurden nicht nur begrüßt, sondern brachten auch Ängste hervor. 

Deutschland wandelte sich vom rückständigen agrarisch geprägten Land zur 

Industriegesellschaft mit Großstädten in einem rasanten Tempo.17 Die Bauernbefreiung 

entließ die Landbevölkerung aus der Unfreiheit und den zu erbringenden Dienstleistungen 

für Adel und Kirche. Zugleich trug sie durch die Ablösungszahlungen auch zur weiteren 

Verarmung der Bevölkerung bei.18 Verstärkt wurde dies zudem durch das Anwachsen der 

Bevölkerung, die dann vielfach in den Städten oder in der Auswanderung ihr Glück suchte.  

                                                 
14  Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt, 89. Zum Wandel der Geschichtskonstruktion des 
 19. Jahrhunderts vgl. Jürgen Kocka, Das lange 19. Jahrhundert, 23ff. 
15  Eric J. Hobsbawm, Das imperiale Zeitalter 1875-1914, 7. Die Rede von einem 
 „Übergangsjahrhundert“ bei Hirsch ist nicht angemessen und zweifelsohne aus seiner Affinität zum 
 nationalsozialistischen Denken motiviert (Vgl. Emanuel Hirsch, Wesen des Christentums 155).  
16  Vgl. Jürgen Kocka, Das lange 19. Jahrhundert, 139f. 
17  Vgl. Hans-Ulrich-Wehler, Das Deutsche Kaiserreich, 19. 
18  Vgl. a. a. O., 23. 



13 

 

Bei der Bestimmung des Anfangs und Endes lassen sich zwei Richtungen erkennen: die 

eine, die diese Epoche länger fasst, und die andere, welche sie verkürzt. Das lange 19. 

Jahrhundert wird zwischen die beiden Daten des Ausbruchs der Französischen Revolution 

im Jahr 1789 und des 1. Weltkriegs eingespannt.19 Die Sichtweise von einem kurzen 

Jahrhundert hat seine Widerlager in der Neuordnung Europas in Folge des Wiener 

Kongresses 1814/15 auf der einen Seite und dem spanisch-amerikanischen Krieg 1898, mit 

dem die Vereinigten Staat die Bühne der Weltpolitik betreten, auf der anderen Seite. Auf 

Seiten der historischen Forschung ist derzeit die Tendenz zur Theorie des langen 

Jahrhunderts erkennbar.  

In welcher Weise sich das 19. Jahrhundert untergliedert, wird von verschiedenen 

Historikern unterschiedlich beantwortet. Zumindest ist ein Konsens darin auszumachen, 

dass es dreigeteilt wird. Ein Vergleich zwischen den Entwürfen von Eric J. Hobsbawn,  

Jürgen Osterhammel und Leif Grane macht nicht nur die Bewertung der einschneidenden 

Ereignisse deutlich, sondern gibt auch in den jeweiligen Benennungen den Abschnitten 

unterschiedliche Signaturen. Diese Schwierigkeiten und Verwerfungen, die auf der 

Makroebene der historischen Beschreibung vorhanden sind, setzen sich auf den unteren 

Ebenen fort.20 

 

Eric J. Hobsbawn21 Jürgen Osterhammel22 Leif Grane23 

1. Zeitalter der 

Revolutionen  

(1789-1848) 

1. Sattelzeit  

(1770-1830) 

1. Zeitalter der Revolutionen 

und Restauration  

(1789-1830)  

                                                 
19  Vgl. Werner Telesko, Das 19. Jahrhundert, 11 und Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert, 15. 
 Auch schon bei Reinhold Seeberg, An der Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts, 6: „In der 
 Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts sind zwei Epochen zu unterscheiden. Die erste steht im 
 engsten Zusammenhang zum 18. Jahrhundert, die zweite hat Arbeit angefangen, die erst im 20. 
 Jahrhundert zu relativem Abschluss gelangen kann.“. Dem würde Hans-Ulrich Wehler zustimmen 
 können: „Bis 1945, ja in manchen Bereichen darüber hinaus, wirkte sich, durch ältere historische 
 Traditionen und neue Erfahrungen begünstigt, der fatale Erfolg der kaiserlichen Machteliten aus: In 
 der Anfälligkeit für autoritäre Politik; der Demokratiefeindschaft im Bildungs- und Parteiwesen; im 
 Einfluß vorindustrieller Führungsgruppen, Normen, Wunschbilder; in der Zähigkeit der deutschen 
 Staatsideologie; im Mythos der Bürokratie, in der Überlagerung von ständischem Gefälle und 
 Klassengegensätzen; in der Manipulation des politischen Antisemitismus - so beginnt ein langer 
 Katalog schwerer historischer Belastungen.“ (Das Deutsche Kaiserreich, 238f.).  
20  So müssen die Unterteilungen der Entwicklungen der Religionsgemeinschaften im ehemaligen 
 Hochstift Paderborn für die Zeit zwischen 1800 und 1900 (Kap. 3) auch disparat bleiben.  
21  Vgl. dazu Eric J. Hobsbawn, Europäische Revolutionen; ders., Die Blütezeit des Kapitals; ders., Das 
 imperiale Zeitalter.  
22  Vgl. dazu Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. 
23  Vgl. dazu Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert. 



14 

 

2. Zeitalter des Kapitals 

(1848-1875) 

2. Zeitalter des 

Viktorianismus  

(1830-1880) 

2. Zeitalter des Liberalismus und 

Konservatismus  

(1830/1835-1870) 

3. Zeitalter des 

Imperialismus  

(1875-1914) 

3. Fin de Siècle  

(1880-1918/1919) 

3. Zeitalter des Positivismus und 

Sozialismus  

(1870-1914) 

 

Für viele Jahrhunderte stellte die Religion für die Menschen eine zentrale Kategorie im 

eigenen Leben, in der Gesellschaft und im Staat dar. In welcher Weise diese Aussage auch 

für das 19. Jahrhundert galt, ist in der (kirchen-)geschichtlichen Forschung umstritten. So 

lassen sich die religiösen Entwicklungslinien als Geschichte der Entkirchlichung und 

Säkularisierung lesen.24 An die Stelle, die einst die Religion besetzt hat, trat das Konzept 

Nation und der Nationalismus wurde zur hegemonialen Ersatzreligion in der zweiten 

Jahrhunderthälfte. „Die Religion wie die Kirchen ragen nicht als ein Relikt der Tradition in 

das 19. Jahrhundert hinein, sondern sie sind Produkte und gestaltende Mächte dieses 

Jahrhunderts zugleich.“25 Mit diesen Worten hat der Historiker Thomas Nipperdey die 

Bedeutung der Religion für die deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert beschrieben. Mit 

dem Ende des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation im Jahr 1806 begannen sich 

die konfessionellen Parameter nachhaltig zu verschieben. In den neuentstandenen oder sich 

vergrößernden deutschen Staaten war die konfessionelle Homogenität aufgebrochen, 

sodass das protestantisch geprägte Königreich Preußen eine große katholische 

Minderheitsbevölkerung erhielt. Im Gegenzug bekam das neue Königreich Bayern durch 

die Erweiterung um die fränkischen Gebiete protestantische Landstriche hinzu. Endgültig 

hat mit der Reichsgründung im Jahr 1871 der Protestantismus den Katholizismus als 

Leitkonfession auf Reichsebene abgelöst.26 

Die Anzeichen der Entkirchlichung waren deutlich erkennbar, indem die Bindekraft von 

Kirche schwandt und der Gottesdienstbesuch zurückging. Das 19. Jahrhundert war durch 

einen grundlegenden Wandel in der Frömmigkeitskultur bestimmt. Wenn man unter dem 

Stichwort der Entkirchlichung die „Distanzierung sozialer Gruppen bzw. einer Gesellschaft 

                                                 
24  Der Begriff Säkularisierung wird stets nicht im Sinn der überwundenen Säkularisierungsthese 
 verstanden (vgl. Hans Joas, Glaube als Option, 16). 
25  Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 403. 
26  Vgl. Gerhard Besier, Religion - Nation - Kultur, 3 und Martin H. Jung, Der Protestantismus in 
 Deutschland von 1870 bis 1945, 38. 



15 

 

insgesamt vom kirchlichen Leben“27 versteht, dann ist dies eines der prägenden Themen 

des Jahrhunderts. Diese Veränderung lässt sich auch im kirchlich-statistischen Material 

ablesen. Lucian Hölscher sieht die Zahlen zum Abendmahlsbesuch in den 

Kirchengemeinden als signifikant an.28 Es zeigt sich darin, wie der Besuch des Abendmahls 

das gesamte Jahrhundert über abnimmt, wobei sich ein Unterschied zwischen dem 

städtischen und ländlichen Raum zeigt. „In den großen Städten kann der Prozeß der 

Entkirchlichung jedoch, gemessen am Indikator der Abendmahlsbeteiligung, schon seit der 

Mitte des 19. Jahrhunderts im wesentlichen als abgeschlossen angesehen werden.“29 Die 

kirchlichen Strukturen waren in keiner Weise in der Lage, mit den wachsenden Städten 

auch nur annähernd Schritt zu halten. Den Gemeinden in den Großstädten mit mehreren 

Tausend Gemeindegliedern standen im ländlichen Raum Gemeinden mit tausend oder 

weniger Gemeindegliedern gegenüber. Erst im letzten Viertel des 19. Jahrhundert wurden 

in den Städten Maßnahmen zur Abhilfe der mangelnden kirchlichen Versorgung, etwa 

durch den Bau neuer Kirchen, ergriffen.30  Auch der immer dringender werdenden sozialen 

Frage wandte sich der Protestantismus spät zu. So entwickelte sich die Sozialdemokratie in 

relativ kurzer Zeit zu einer Massenbewegung und sprach mit ihrer Kirchenfeindschaft viele 

Menschen an.31 In den eher ländlich geprägten Gegenden war dieser Rückgang nicht so 

dramatisch, aber doch spürbar.  

War die Frömmigkeitskultur im ausgehenden 18. Jahrhundert von Pietismus und 

Aufklärung bestimmt, die auf Innerlichkeit abzielte, so praktizierte das 19. Jahrhundert eine 

„äußere Religiosität“32. Deshalb konnte auch der Begriff „Kirchlichkeit“ zum 

frömmigkeitstheologischen Modewort avancieren. Das Wort Frömmigkeit wurde durch 

den neuen Begriff der Kirchlichkeit ersetzt. Die zunehmend festzustellende Unkirchlichkeit 

wurde vielfach thematisiert.33 Die traditionellen Formen protestantischer Frömmigkeit 

büßten ihre Attraktivität ein und zugleich entwickelten sich neue Formen: „Denn dem 

Rückgang traditioneller kirchlicher Sitten wie dem regelmäßigen Kirchen- und 

                                                 
27  Lucian Hölscher, Die Religion des Bürgers, 596. 
28  Vgl. a. a. O., 598ff. 
29  A. a. O., 601. 
30  Vgl. Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 200f. 
31  Vgl. Stig Förster, Der Sinn des Krieges, 195. 
32  Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 182. 
33  Aus der breiten Literatur zu dem Thema ist exemplarisch das Werk eines der meistgelesen 
 Theologen seiner Zeit genannt: Karl Gottlieb Bretschneider, Über die Unkirchlichkeit dieser Zeit. 
 Einen Überblick über den Diskurs bietet: Martin Burkhardt, Die Diskussion über die 
 Unkirchlichkeit. 



16 

 

Abendmahlsbesuch steht seither die Belebung neuer religiöser Riten und Gewohnheiten 

gegenüber: etwa die feierliche Ausgestaltung des Weihnachtsfestes, die vermehrte Lektüre 

religiöser Schriften, die Mitarbeit in religiösen Vereinen“34. Gerade die 

Erweckungsbewegung bediente sich dieser neuen Formen, ohne den Prozess der 

Entkirchlichung nachhaltig aufhalten zu können. Unter dem Vorzeichen von Kirchlichkeit 

kam die Religiösität der Gemeinde „als soziale Konvention und Loyalität zur Kirche in den 

Blick des Geistlichen.“35 Deshalb ist der Einschätzung Wilhelm Gräbs nur zu folgen: 

„Säkularisierung ist insofern überhaupt nicht zu verwechseln mit einem Bedeutungsverlust 

oder gar Funktionsverlust der Religion. Säkularisierung ist die Verkirchlichung des 

Christentums und die Entkirchlichung weiter Teile der sich in ihren Funktionen 

ausdifferenzierenden Gesellschaft.“36  

Wenn das Christentum in diesen Prozessen kirchlicher wurde, dann gewannen auch 

Bekenntnisfragen wieder eine größere Bedeutung. Innerhalb des Protestantismus hob die 

preußische Union das Konfessionsthema wieder auf die kirchliche und politische Agenda. 

Nicht alle konnten der Linie der Union folgen und altreformierte wie altlutherische 

Gemeinden entstanden. Ab der Mitte des Jahrhunderts begann eine Rekonfessionalisierung 

innerhalb des deutschen Luthertums. Aber nicht nur innerhalb des Protestantismus spielten 

konfessionelle Fragen wieder eine Rolle, denn in ganz besonderer Weise galt dies im 

Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche. Im Laufe des Jahrhundert konnte das 

Papsttum seine Position festigen und ausbauen. Der katholische Blick wandte sich folglich 

über die Berge nach Rom und das erstarkende Selbstbewusstsein fand einen Ausdruck in 

den Beschlüssen des ersten Vatikanischen Konzils. In Deutschland lässt sich ein 

protestantisch-katholischer Antagonismus erkennen, der nicht nur kirchlich-religöse 

Relevanz hatte, sondern auch die Politik bestimmte.  

Entsprechend hat Olaf Blaschke den Versuch unternommen, das 19. Jahrhundert als ein 

Zweites Konfessionelles Zeitalter zu charakterisieren. „Der Begriff des >Zweiten 

Konfessionellen Zeitalters< wäre zumindest geeignet, den Blick auf erstaunlich 

einflußreiche Kräfte und Prozesse im 19. Jahrhundert zu lenken. [...] Zum einen will er der 

Religion allgemein den Platz reservieren, der ihr auch im Urteil der damaligen Zeitgenossen 

zukam. Zum anderen möchte er auf die spezifischen Ausprägungen und Konsequenzen 

                                                 
34  Lucian Hölscher, Die Religion des Bürgers, 598. 
35  Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 193. 
36  Wilhelm Gräb, Säkularisierung, 79. 



17 

 

des Konfessionalismus hinweisen, die so nur im >Zeitalter der Glaubenskämpfe< und nur 

wieder im 19. Jahrhundert virulent wurden, nicht aber in der Zwischenphase.“37 Im 

Hintergrund steht die Einsicht, dass das 19. Jahrhundert nicht von einem Abnehmen der 

Religion geprägt war, sondern diese sogar auf zu blühen schien. Damit ging das Wachsen 

des Konfessionsbewusstseins und der -auseinandersetzung einher, das stark auf die eigenen 

Traditionen rekurrierte. Blaschke möchte seine Epochenbezeichnung gleichberechtigt 

neben den anderen sehen.38 Auch dieser neuere Versuch, dem 19. Jahrhundert eine 

kirchen- und theologiegeschichtliche Signatur zu geben, hat nicht überzeugen können.39 

Wolfgang Altgeld bewertete die Bedeutung des Konfessionalismus ebenfalls hoch, da er in 

der religiösen Spaltung mit ihrer Dynamik und der Integration des nationalem Denkens 

den Motor für die „Radikalisierungen des deutschen Nationalismus“40 ausmachen konnte.   

Natürlich war der protestantisch-katholische Antagonismus von hoher Relevanz für die 

Beschreibung des 19. Jahrhundert.41 So warnte Thomas Nipperdey davor, das 19. 

Jahrhundert nur als Zwischenschritt auf dem Weg der Säkularisierung zu begreifen: 

„Gewiß setzt seit dem 18. Jahrhundert der universale Prozeß der Säkularisierung ein, der im 

20. Jahrhundert zur relativen Dechristianisierung unserer Lebenswelt geführt hat, dazu, daß 

die aktiven Christen eine Minderheit, Religion und Kirche ein Teil- und Spezialaspekt, eine 

Provinz des Lebens sind. Aber es wäre ganz falsch, das 19. Jahrhundert von diesem 

Ereignis her nur als Vorgeschichte dieser Entchristianisierung anzusehen.“42 Nicht nur die 

Welt verwandelte sich, sondern gerade auch die Religion. Ebenso eindimensional wie 

Blaschkes Rede von einem neuen Konfessionalismus ist auch der Versuch von Hans-

Ulrich Wehler, die Transformation des Protestantismus lediglich als eine 

Legitimationsideologie zu beschreiben. „Die funktionelle Bedeutung der evangelischen 

Predigt, des evangelischen Religionsunterrichts, der evangelischen Militärseelsorge für die 

Stabilisierung und Legitimierung des Hohenzollernschen Cäsaropapismus ist fraglos nicht 

gering zu veranschlagen, vornehmlich allerdings dort, wo die Domestikation noch am 

ehesten möglich war: in den ländlichen Gebieten und Kleinstädten.“43 Als Staatskirche ist 

                                                 
37  Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert, 39f. Vgl. dazu auch: Ders. (Hg.), Konfessionen im Konflikt.  
38  Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert, 41. 
39  Vgl. Carsten Kretschmann/Henning Pahl, Ein „Zweites Konfessionelles Zeitalter“?, 388. 
40  Wolfgang Altgeld, Katholizismus, Protestantismus, Judentum, 63. 
41  Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1866-1918 1, 529. 
42  Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 403. 
43  Hans-Ulrich Wehler, Das Deutsche Kaiserreich, 119. Eine entsprechende Blickrichtung vom 20. 
 Jahrhundert aus nimmt auch Michael Klessmann ein, wenn er die Werthaltung lutherische Pfarrer 
 beschreibt, die „konservativ-national eingestellt war, dem Nationalstaat ergeben gegenüberstand und 



18 

 

das Band zwischen Thron und Kirche noch fest. Zwar blieb der König immer summus 

episcopus der protestantischen Kirche in Preußen, dennoch erhielt die Landeskirche durch 

die Kirchenordnungen und Institutionen eine größere Selbstverwaltung.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                               
 zu einer religiösen Legitimation der Monarchie als einzig denkbare Form der Obrigkeit und damit 
 letztlich zur unseligen Geschichte des 20. Jahrhunderts beigetraben hat“ (Das Pfarramt, 45). 



19 

 

1.2. Die Veränderung des Pfarrerbildes 

 

Das Aufgreifen der durch die Aufklärung aufgeworfenen Fragestellungen hatte den 

Protestantismus in die von Hirsch so benannte „Umformungskrise“44 geraten lassen, die in 

jeglicher Hinsicht fundamental war. Erst mit dem Entstehen des Neuprotestantismus und 

dessen Kirchenvater Schleiermacher wurde ein neues tragfähiges theologisches Paradigma 

formuliert. Von den Verunsicherungen, die durch die Aufklärung hervorgerufen wurden, 

war gerade auch das Selbstverständnis des evangelischen Geistlichen betroffen.45 Der das 

19. Jahrhundert bestimmende Transformationsprozess führte zu „einer stetigen 

Entdogmatisierung, Entkonfessionalisierung und Entkirchlichung des christlichen 

Lebens.“46 Die evangelischen Geistlichen traf diese Entwicklung zweifach: auf der einen 

Seite waren sie selbst Träger der Veränderungen und auf der anderen Seite waren sie von 

den Folgen derselben direkt betroffen. Die Praktische Theologie hatte also im 19. 

Jahrhundert auch die Aufgabe, den Pfarrberuf neu zu verorten und zu begründen. Die 

Veränderungen, die das Pfarrerbild im 19. Jahrhundert betrafen, lassen sich zweifach 

beschreiben. Die Pastoraltheologie formulierte das Bild des Pfarrers und die pastorale 

Profession. Neben diesen Blick von innen konnte der Blick von außen gestellt werden, 

indem die Lebenswirklichkeit der evangelischen Geistlichen soziologisch beschrieben 

wurde.  

Mit Friedrich Schleiermachers enzyklopädischem Neuansatz der evangelischen Theologie 

wird der Begriff Pastoraltheologie, der ursprünglich für das Ganze der praktisch-

theologischen Handlungsvollzüge stand, durch die Bezeichnung Praktische Theologie 

ersetzt.47 In der zweiten Auflage seiner „Kurzen Darstellung“ von 1830 bestimmte 

Schleiermacher die Praktische Theologie als eine technische Disziplin (τe&χνh; ars), deren 

Gegenstand die „mit der richtigen Verfahrensweise bei der Erledigung aller unter den 

Begriff der Kirchenleitung zu bringenden Aufgaben“48 sind. In seiner Gefolgschaft wurde 

die Pastoraltheologie dann zu einer Unterdisziplin der Praktischen Theologie degradiert, die 

sich dann vornehmlich von der seelsorgerlichen Tätigkeit des Pfarrers aus konstituierte. 

                                                 
44  Emanuel Hirsch, Das Wesen des Christentums, 150.  
45  Die daraus resultierende kirchliche Reformdebatte führte zur Prägung der Neologismen 
 „Kirchlichkeit“ (1806) und „Unkirchlichkeit“ (1819), die zu zentralen Begriffen der Diskussion 
 wurden (vgl. Martin Burkhardt, Die Diskussion über die Unkirchlichkeit, 228f). 
46  Ulrich Barth, Religion in der Moderne, 37. 
47  Vgl. Friedrich Schleiermacher, Praktische Theologie, 488ff. 
48  Friedrich Schleiermacher, KGA I/6, 418. 



20 

 

Jedoch war damit die Pastoraltheologie, die auf eine lange Tradition zurückblicken 

konnte,49 nicht vollständig gezähmt und schickte sich an, ihre Zuständigkeiten wieder zu 

erweitern. Bei Christian Palmer drängte sie wieder aus der Praktischen Theologie hinaus, 

indem sie das Handeln des Pfarrers nicht nur in poimenischer Hinsicht umfasste, vielmehr 

entfaltete Palmer sie als eine Amtslehre.50 Ihre Aufgabe war dann „Verständnis, 

Begründung und Aufgaben des Pfarramtes, die Pflichten und Rechte von Pfarrerinnen und 

Pfarrern sowie die Fragen nach dem Verhältnis von Amt und Person“51 zu reflektieren. Mit 

dieser Bestimmung des Gegenstandes brachte das 19. Jahrhundert viele neue Entwürfe der 

Pastoraltheologie hervor. Nachdem sich die Pastoraltheologie angesichts der 

Neupositionierung der Praktischen Theologie neu orientieren musste, folgte eine Phase, in 

der sie auf die Herausforderungen durch eine veränderte Umwelt (Industrialisierung, 

soziale Frage etc.) antworten musste. Dieser Phase folgt eine Zuwendung zur Empirie um 

die Zeit des 1. Weltkriegs.52       

Innerhalb des pastoraltheologischen Diskurses des 19. Jahrhunderts lassen sich zwei 

Grundkonzeptionen erkennen. Die erste stellte die Gemeinde in den Mittelpunkt ihrer 

Konzeption, dagegen fokussierte die zweite das geistlichen Amt als aus der Gemeinde 

herausgehoben. Das erste Modell verstand sich als eine bürgerliche Konzeption, die den 

Geistlichen im Rahmen der bürgerlichen Gesellschaft verortete.53 Dieses Konzept 

entwickelte sich in Nachfolge der Überlegungen Schleiermachers, in der der Pfarrer als 

Leitender und „Fachmann“54 innerhalb einer Gemeinde gesehen wurde, die Teil der 

Bürgergemeinde waren. Carl Immanuel Nitzsch entfaltete diese Vorstellung weiter, indem 

er den natürlichen vom positiven Klerus unterschied. Dabei entsprach die Rede vom 

„natürlichen Klerus“55 dem Gedanken des Priestertums aller Gläubigen, das die Gleichheit 

und den Auftrag aller Gemeindeglieder betonte. Dem gegenüber stand der „positive 

Klerus“, der die Ordnung der Gemeinden aufrecht erhielt und „der Begabte, der in sich 

Berufene, wirklich berufen, thatsächlich ausgesondert und anerkannt werde“56. Die 

                                                 
49  Vgl. dazu Gerhard Rau, Pastoraltheologie.  
50  Vgl. Christian Palmer, Evangelische Pastoraltheologie, 1.  
51  Michael Klessmann, Das Pfarramt, 139. 
52  Zu den Phasen vgl. Uta Pohl-Patalong, Pastoraltheologie, 525ff. 
53  Vgl. a. a. O., 525. 
54  Friedrich Niebergall, Praktische Theologie 1, 412. 
55  Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie 1, 16f: “Demnach giebt es ebenso vermöge einer 
 unmittelbaren Begabung und Lebensmittheilung aus der Quelle der Natur und Gnade, als vermöge 
 eines unmittelbaren Lebensgesetzes des menschlichen Gemeinwesens einen der christlichen 
 Gemeine eingebornen, natürlichen Klerus.“ 
56  A. a. O., 19. 



21 

 

Geistlichen einer religiösen Gemeinschaft sind dann durch die Beauftragung (Ordination) 

zu ihrem Amt berufen.57 Die Vergemeinschaftung, die Religion mit sich bringt, begründet 

die Notwendigkeit des geistlichen Amtes.58 Grundsätzlich wird die Pastoraltheologie 

poimenisch verstanden.   

Indem Christian Palmer die Persönlichkeit des Pfarrers in den Blick seiner 

pastoraltheologischen Überlegungen nahm, überschritt er die Zuordnung zur Seelsorge 

innerhalb der Praktischen Theologie. „Die Praktische Theologie stellt das gesammte Leben 

und Handeln der Kirche dar, wie es wissenschaftlich zu bestimmen ist; die 

Pastoraltheologie stellt das sittliche Leben und Handeln des Pfarrers dar, und zwar für den 

Pastor, zum Zwecke seiner persönlichen Befähigung und Förderung im Berufe, 

vorzugsweise in demjenigen Zweige seines Amtes, in welchem gerade seine sittliche 

Persönlichkeit der Hauptfactor ist.“59 Mit der Unterscheidung zwischen dem Bezug auf die 

Kirche für das Fach der Praktischen Theologie und auf die Persönlichkeit des Geistlichen 

für die Pastoraltheologie wollte Palmer eine Verdoppelung des Stoffes vermeiden, die zu 

den enzyklopädischen Problemen im Verhältnis von Praktischer Theologie und 

Pastoraltheologie gehört. Die Fähigkeiten und Kompetenzen, welche für die Erfüllung der 

verschiedenen pastoralen Aufgaben notwendig waren, wurden allerdings der Frage nach 

der Sittlichkeit der Person des Pfarrers untergeordnet. „Die Persönlichkeit, das Gewissen 

des Pfarrers, seine Weisheit, sein Habitus und seine Ethik treten damit in den Vordergrund 

pastoraltheologischer Überlegungen.“60 Damit bekam auch die Sittlichkeit des Geistlichen 

ein besonderes Gewicht. Sein Leben und Handeln war vorbildlich für die gesamte 

Gemeinde. Seine Aufgabe bestand vor allem darin, die Gemeinde zu erziehen.61 Palmers 

Pastoraltheologie war der erste Versuch, den Beruf des Pfarrers in einer Professionstheorie 

darzustellen und somit der erster Schritt zu einer Professionalisierung des Pfarrberufs.62 

                                                 
57  Vgl. a. a. O., 18f. 
58  A. a. O., 131: „Weshalb denn allenthalben in dem Grade und Umfange und nach der Art, als 
 Religion entwickelt ist und Gemeine überhaupt besteht, im Hause, im Volke, in der Welt, zu den 
 übrigen nothwendigen Gemeinschaftsarten der Cultus hinzukommt, folglich die Religion nicht bloß 
 persönlich, sondern auch gemeinsam, nicht bloß sittlich, sondern auch feierlich, nicht bloß zufällig 
 und unstätig, sondern auch amtlich und stätig geübt wird.“  
59  Christian Palmer, Evangelische Pastoraltheologie, 16. Vgl. dazu Birgit Weyel, Der Pfarrer als 
 „Symbol in Person“. 
60  Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession, 17. 
61  Vgl. Michael Klessmann, Das Pfarramt, 147. 
62  Vgl. Thomas Kurtz, Religion als Profession, 123. 



22 

 

Das zweite Modell, das auch als „neulutherisch-konfessionell“63 bezeichnet werden kann, 

fand in den pastoraltheologischen Überlegungen August Friedrich Christian Vilmars seinen 

Höhepunkt. Gegenüber einem bürgerlichen Konzept begründete Vilmar das geistliche Amt 

eben nicht aus der Gemeinde heraus. Vielmehr ging er von einer göttlichen Einsetzung des 

Pfarrers aus, die unmittelbar in Jesus Christus ihren Ursprung hatte und den Geistlichen für 

die Verkündigung und Sakramentsverwaltung legitimierte: „Das geistliche Amt ist eine 

göttliche Einsetzung, ein göttliches Institut im strengen Sinne d. h. es ist nicht bloß eine 

den göttlichen Intentionen analoge menschliche Einrichtung, wie Ehe und Obrigkeit und 

was damit zusammenhängt [...], ein Mittel um einerseits an die ursprünglichen Verhältnisse 

des noch nicht gefallenen Menschen zu erinnern, andererseits die Restitution des Sünders 

vorzubereiten, sondern es ist das geistliche Amt ein Institut, an dessen Vorhandensein und 

Wirksamkeit die Existenz der Kirche, also die Seligkeit der Welt gebunden ist.“64 Damit 

wurde das geistliche Amt metaphysisch aufgeladen und näherte sich einem katholisierenden 

Verständnis des Pfarrers, der durch sein Amt zu einem anderen Menschen wurde: „Der 

Herr Christus ist also unmittelbar in dem geistlichen Amt und durch dasselbe wirksam; das 

geistliche Amt >stellt Christi Person dar< [...] und wiederholt die erlösenden Thaten 

Christi an den einzelnen Personen bzw. Gemeinden.“65 Für den Träger des Amts bedeutete 

das natürlich, dass er auch eine große Verantwortung trug, für die er mit besonderen 

„Kräften“66 ausgestattet war und sich so von der Umwelt unterschied. Entsprechend wurde 

Kirche für Vilmar nicht von unten her, also von der Gemeinde aus, gebaut, sondern von 

oben, aus himmlischer Perspektive.67 Vilmar lehnte sowohl die gemeindliche Begründung 

des Pfarramts (Nitzsch), wie auch den Fokus auf die Persönlichkeit (Palmer) ab. Es ist eben 

nicht die Person, welche das Amt trägt, sondern umgekehrt: das Amt trägt die Person. 

Deshalb darf sich die Persönlichkeit auch nicht zu sehr nach vorne drängen. 

  

                                                 
63  Gerhard Rau, Pastoraltheologie, 12. 
64  August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 9. 
65  A. a. O., 10. Vgl. auch ders., Die Theologie der Tatsachen wider die Theologie der Rhetorik, 91: 
 „Jene eine Quelle ist Christus der Herr selbst, der ihn, den wenn auch noch so schwachen, in 
 Sünden selbst verstrickten und an Sünden kranken armen Menschen an Seiner Statt in das Amt des 
 Wortes und Sacraments gesetzt hat, welches Amt direct und unmittelbar Sein Amt ist, nur Sein Amt 
 in unmittelbarster Weise sein kann, weil allein von diesem Amte die Wahrheit ausgeht, der Weg 
 gewiesen wird, das Licht hinableuchtet in die Gemeinde.“ 
66  August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 38. 
67  Vgl. a. a. O., 7. 



23 

 

Claus Harms, dessen pastoraltheologische Konzeption als eine Vorstufe zu Vilmar 

verstanden werden kann, wählte einen anderen Zugang. Sich selbst hat Harms dezidiert als 

„Supernaturalisten“68 in Abgrenzung gegen den Rationalismus bezeichnet und in dieser 

Richtung wollte er auch das geistliche Amt verstanden wissen. Dabei ordnete er die 

verschiedenen pastoralen Aufgabenbereiche den drei Aspekten zu, die sein Pfarrerbild 

formten: Prediger, Priester und Pastor. Nicht ganz zufällig bildete hierbei der priesterliche 

Aspekt die Mitte seiner Konzeption.69 Recht nüchtern analysierte Julius Müller die Gründe, 

welche für die Lehre von einer göttlichen Einsetzung des geistlichen Amtes sprachen: 

„Nach alle dem ist es sehr begreiflich, dass in unserer Zeit viele Träger des geistlichen 

Amtes sich nach einem Bollwerk umschauen, um ihr Amt zu schützen sowohl gegen die 

Verachtung derer, die es in ihrem Wirken für das Reich Gottes ganz bei Seite lassen, um es 

durch ihre freie, durch kein theologisches Studium bedingte, der Aufsicht keiner Behörde 

unterworfene Thätigkeit zu ersetzen, als auch gegen den Verrath derer, die es den 

Meinungen der Zeit und ihren Antipathien gegen die Grundlehren des Christenthums 

unterwerfen. Und zu einem solchen Bollwerk scheint ihnen nichts tüchtiger als der 

Lehrsatz von der göttlichen Einsetzung des geistlichen Amtes.“70 In diesem Sinne war die 

Amtstheologie von Harms oder Vilmar als Symptom einer kirchlich-pastoralen Krise zu 

verstehen. Vor der Verunsicherung flüchten sich die Pfarrer auf vermeintlich sicheren 

Boden. Was ursprünglich das Fundament ihres Standpunkts war, wurde zu diesem selbst. 

Vor dem 1. Weltkrieg bildete sich in christlichen Kreisen Amerikas der Begriff 

Fundamentalismus. Zwar wandte „sich der Fundamentalismus gegen die Weltanschauung 

und das Lebensgefühl der Moderne“71, dennoch war er selbst das Produkt dieser Moderne.  

Erste Ansätze die Situation der Pfarrer unter stärker soziologischen Aspekten zu 

beschreiben, lassen sich um 1900 ausmachen. Im Jahr 1904 versuchte Theodor Kappstein 

vermittels einer Umfrage herauszubekommen, was die Bedeutung des Pfarrers für die 

damalige Gesellschaft ausmachte.72 Paul Drews wählte im folgenden Jahr einen 

historischen Zugang und legte eine Geschichte des Pfarrberufs von der Reformation bis 

                                                 
68  Claus Harms, Pastoraltheologie 1, 5. 
69  Harms spricht in Bezug auf den Priester auch vom Heiligen (Pastoraltheologie 2, 32): „Das Heilige 
 erscheint, tritt hervor in, wird getragen von Handlungen, die sich nicht selber thun, und von 
 Worten, die sich nicht selber sprechen, und die an sich betrachtet nicht heilig sind, sondern, was sie 
 an sich nicht sind, heilig werden durch die, einerley hier, nur geglaubte oder wirkliche Heiligkeit 
 einer Person mittelst einer Concomitanz zwischen dieser Person und deren Handlung und Wort.“ 
70  Julius Müller, Dogmatische Abhandlungen, 473f. 
71  Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 507. 
72  Vgl. dazu Theodor Kappstein, Bedürfen wir des Pfarrers noch?  



24 

 

zur Aufklärung vor. Das Fazit am Ende des Buches deutet die weitere Entwicklung an: 

„Das 19. Jahrhundert, an dessen Schwelle wir stehen bleiben, hat viele Schäden des 

Pfarrstandes geheilt, hat seine Wirksamkeit gewaltig umgestaltet, hat ihn gehoben wie keine 

Zeit vorher.“73 Es ist vor allem das geistige und kulturelle Leben, auf das die Pfarrer einen 

bedeutenden Einfluss hatten und das sie mitprägten.74 Darin unterschied sich der Beruf des 

Pfarrers in seiner Geschichte von anderen Ständen bzw. Berufen. Mit diesem Fokus auf die 

kulturellen Leistungen hatte Drews die Richtung für die Beurteilung des Pfarrerstandes 

vorgegeben und die bürgerliche Dimension stark gemacht. 

Während das Thema Religion auch im 19. Jahrhundert weiterhin wichtig geblieben ist, so 

hat doch der Einfluss und die Bedeutung der Pfarrer auf die Gesellschaft nachgelassen. 

Nach innen war der Pfarrer in dem Maß zentraler geworden, wie sich das Christentum 

verkirchlichte, und nach außen schwand seine Relevanz mit der Entkirchlichung der 

Gesellschaft. Entsprechend resümierte Friedrich Niebergall in seiner Praktischen Theologie 

über die Wandlungen des Pfarrerbildes im 19. Jahrhundert: „Zumal auf dem politischen 

Gebiet ist die Säkularisation fortgeschritten; die ganze liberale Gesetzgebung hat etwas 

anderes aus ihm gemacht: der Pfarrer ist nicht mehr der Standesbeamte, nicht mehr der 

Ehevermahner, nicht mehr der Schulinspektor ohne weiteres; man behilft sich in dem 

überkonfessionellen Staats- und Gemeindeleben möglichst ohne ihn. Immerhin braucht 

man ihn noch in Schulvorständen und Armenausschüssen und benachrichtigt ihn von 

bevorstehenden Scheidungen, aber es ist nicht mehr selbstverständlich, daß er im 

Staatsleben all diese Aufgaben erfüllt. Dadurch ist sein Amt und sein Einfluß geringer 

geworden. [...] Er ist nur mehr für einen Bruchteil der Bevölkerung der clerc, der Mann, der 

mehr von den Dingen in der Welt weiß und bei dem man sich Rat holt; die meisten sind 

welterfahrener und klüger als er und bedürfen seiner nicht, um zu wissen, in welche Schule 

sie ihre Kinder schicken sollen oder wie man mit den Behörden zu verkehren habe. Man ist 

mündig geworden und hat den Priester gründlich aus allen Lebensbeziehungen entfernt.“75 

Auf der einen Seite war der Staat nicht mehr auf die Dienstleistungen von Kirche und 

Pfarrer angewiesen, weil man eigene Institutionen und Veraltungsstrukturen geschaffen 

hatte. Gerade der Verlust der Funktionen eines Standesbeamten und Schulinspektors 

                                                 
73  Paul Drews, Der evangelische Geistliche, 145. 
74  Vgl. a. a. O., 6. 
75  Friedrich Niebergall, Praktische Theologie 1, 404.  



25 

 

wurden von den Pfarrern als sehr schmerzhaft empfunden, da es „das soziale Prestige“76 

veränderte. Hier hat der Staat in einem weiteren Schritt die Verflechtung zwischen Kirche 

und Staat entwirrt. Auf der anderen Seite war der Pfarrer nicht mehr der Ansprechpartner 

der Menschen für alle möglichen Fragen des Lebens. Machten am Beginn des 19. 

Jahrhunderts die Theologen noch die größte Gruppe unter den Akademikern aus, so sank 

der prozentuale Anteil der Studierenden der Theologie das Jahrhundert über 

kontinuierlich.77 Immer weniger war die Bevölkerung auf den Pfarrer angewiesen. 

Im Gegensatz dazu stand die romantische Verklärung des Ideals eines Dorfpfarrers. Aus 

der zeitgenössischen Literatur entstand für Niebergall dann folgendes Bild: „Besonders hat 

die Dichter immer der Dorfpfarrer angezogen. Es sind meist typische Züge: der 

freundliche von Jung und Alt gegrüßte milde Patriarch des Dorfes, der trotz aller 

Dürftigkeit nicht nur Brot für seine reichlichen Kinderschar, sondern auch für liebe Gäste 

hat; der des Samstags, an dem kritischen Tag in seinem Haus, seine Wochenarbeit 

unterbricht, die ihn zum Trösten und Mahnen in die Häuser seiner lieben Gemeindeglieder 

führt. Leichter Humor fügt dann noch die Embleme der Pfeife und des Samtkäppchens, so 

wie das mit lebhaften Scherz und eifriger, schonungsloser Kritik aller Dinge auf dem 

Erdenrund erfüllte Kränzchen am Montag hinzu, wo sich die mannigfachen Vertreter des 

Wortes Gottes von Lande mit ihren lieben Frauen und Töchtern zusammenfinden. Seine 

Bücherei weist vor allem Predigtbände auf, wenn auch der Schiller nicht fehlt, und häufig 

noch das Griechisch das Gegengewicht gegen die Prosa des Alltags bildet. Es war eine liebe 

Welt, diese Pfarrerswelt in der Mitte des vorigen Jahrhunderts, mag man auch manches in 

jenen Schilderungen auf den frohen Sinn der ihren Städten an sonnigem Sommertag 

entronnenen Poeten schieben, die die Hinter- und die Winterseite an jenem Idyll nicht 

gewahr werden. Aber ohne Zweifel haben jene Häuser mit ihren tüchtigen, teils schwarz 

gekleideten und auch sonst auf Würde bedachten Herrn und ihren wackern Frauen viel 

zum Frieden und zur Kraft ihrer Umgebung und auch noch weiter hinaus beigetragen. Sie 

haben den vaterländischen, sie haben auch sonst den idealen Sinn gehütet und, nicht 

belastet mit schweren wissenschaftlichen Fragen, ihren Bauern beigestanden, wie es ein 

rechter Pfarrer soll. Es war ein tüchtiges und ernstes Geschlecht von Pfarrern, gegründet 

auf Gottes Wort und die Kirche des Herrn; sie haben großen Eindruck auf jung und alt 

gemacht, weil sie vor allem einmal Pfarrer, Diener Jesu an den Seelen, sein wollten. Sie 

                                                 
76  Michael Klessmann, Das Pfarramt, 43. 
77  Vgl. Hartmut Titze, Überfüllung und Mangel, 71. 



26 

 

haben auch darum weit und breit, bei hoch und nieder eine großen Einfluß besessen, den 

sie treu und fromm benutzt haben, um das Reich Gottes zu bauen.“78 

Die Untersuchungen seit dem Ausgang des 20. Jahrhunderts zum Pfarrer-Sein und 

Protestantismus im 19. Jahrhundert greifen auf die vielen kirchlichen Dokumente und 

Quellen in anderer Weise zurück. Oliver Janz hat in seiner Arbeit die Pfarrer Westfalens in 

den Blick genommen und ihre Lebenswege statistisch erfasst und ausgewertet. Für ihn 

stellt sich die Entwicklung des Pfarrerbildes als ein Prozess der zunehmenden 

Entbürgerlichung dar. Waren die Pfarrer am Beginn des Jahrhunderts noch fest im 

Bürgertum verwurzelt, so zogen sie sich dann „in die kirchlich-pastorale Subkultur“79 

zurück. Damit liefert er eine Erklärung für die Marginalisierung des Pfarrers in der 

Gesellschaft, die nicht allein äußere Faktoren - wie etwa den Verlust der Schulaufsicht - in 

Anschlag bringt, sondern versucht diese aus inneren Entwicklungen zu erklären. „Nach 

1850 geriet die Pfarrerschaft durch den sozialen Wandel in Kirche und Gesellschaft in eine 

wachsende Distanz zum Bürgertum.“80 Damit wurde eine starke Selbstbezüglichkeit 

tragend, die der zeitgenössischen Frömmigkeit entsprach und zu einer Klerikalisierung der 

Geistlichen führte. Zudem fanden sich viele Pfarrer auf Stellen im ländlichen Raum wieder, 

der die Tendenz zu Ländlichkeit und Kleinbürgerlichkeit verstärkte. In ähnlicher Weise 

beschreibt auch Lucian Hölscher die Entwicklungen. Drei Faktoren bestimmten die 

Veränderungen des Pfarramtes im 19. Jahrhundert in besonderer Weise: „1. im sozialen 

Strukturwandel des Pfarramts selbst, 2. in dessen rechtlichen Zuschnitt und 3. im 

Amtsverständnis der Pfarrerschaft.“81 So ließ die Strahlkraft des Pfarramts in die 

Gesellschaft nach und man wirkte stärker nach innen. Dadurch wurden die 

Kirchengemeinden „kirchlicher“82. In der pastoralen Ausbildung wurden Standards 

festgelegt und auch die rechtlichen Rahmenbedingungen des Pfarramts führten zu eine 

Professionalisierung der Geistlichen. In den Kirchenordnungen manifestierte sich die 

Neuorganisation des Kirchenwesens. Im Amtsverständnis orientierten sich die Pfarrer 

zunehmend am Beamtentum und entwickelten zugleich ein eigenes Milieu, das sich vom 

Bildungsbürgertum entfernte. Beide gehen davon aus, dass die Anschlussfähigkeit der 

                                                 
78  Friedrich Niebergall, Praktische Theologie 1, 402. 
79  Oliver Janz, Bürger besonderer Art, 491. 
80  A. a. O., 490. 
81  Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 273. 
82  A. a. O., 274. 



27 

 

Pfarrer an die bürgerliche Gesellschaft geringer wurde und der Bezug auf die eigene 

Gruppe und das kirchliche Milieu stärker.  

Durch die dezidierte Aufnahme des Milieubegriffs versucht Dietmar von Reeken „ein so 

diffuses Gebilde wie den Protestantismus des 19. Jahrhunderts [...] methodisch in den 

Griff“83 zu bekommen. Seinen regionalen Schwerpunkt legt er auf den nordwestdeutschen 

Bereich. Die Umformungskrise nötigte den Protestantismus zu einer Antwort, die zur 

Bildung von Milieus beitrug. „Konstitutiv für Milieus sind vier Elemente: (1) ein 

gemeinsames Wert- und Normsystem, also eine kollektive Sinndeutung; (2) gemeinsame 

Milieuorganisationen; (3) die Entwicklung eigener Formen der Sozialisation ins Milieu 

hinein und dessen Verankerung und Tradierung im Alltag der Milieumitglieder und im 

generationellen Wechsel; (4) schließlich die Abgrenzung von anderen entstehenden 

Milieus.“84 So lässt sich für die Bremische, Oldenburgische und Hannover`schen 

Landeskirchen ein protestantisches Milieu beschreiben, das sich dann in weitere Teilmilieus 

aufgliedert. Nach innen wirkten Milieus integrativ, nach außen hatten sie eine stark 

segregierende Wirkung. Den Gemeindepfarrern kam bei der Milieubildung eine besondere 

Rolle zu, da sie „Milieukern und Milieumanager“85 in einer Person waren. 

Im Jahr 2001 legte Frank-Michael Kuhlemann eine Untersuchung zu den evangelischen 

Pfarrern in Baden im Zeitraum vom 1860 bis 1914 vor. Für das protestantische Milieu 

zeigte sich gerade eine feste Bürgerlichkeit und Tendenz zur weiteren Verbürgerlichung.86 

Dabei waren die Zugehörigkeit zum Bildungsbürgertum, die Akademisierung der 

pastoralen Ausbildung und die Organisation des Gemeindelebens in Vereinsform die 

entscheidenden Faktoren.87 Von einem Rückzug aus dem Bürgertum kann nicht 

gesprochen werden, es ist vielmehr ein gegenläufiger Prozess zu beobachten: „Die 

Bürgerlichkeit von liberalen und konservativen Protestanten zeigt sich schließlich im 

allgemeinpolitischen und kirchenpolitischen Denken. Schon die Mitarbeit von liberalen und 

konservativen Pfarrern in den Kirchenparteien und ihren Zeitungen verdeutlicht, wie sehr 

die Geistlichen an einer öffentlichen Debatte über die Grundfragen der religiösen, 

theologischen und kirchenpolitischen Probleme interessiert waren. Diese Debatte 

dokumentiert darüber hinaus eine Form der Auseinandersetzung, wie man sie sich schärfer 

                                                 
83  Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 15f.  
84  A. a. O., 18. 
85  A. a. O., 154ff. 
86  Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Bürgerlichkeit und Religion, 25 und 461. 
87  A. a. O., 462. 



28 

 

nicht vorstellen kann.“88 Auf der Ebene der Landeskirchen lässt sich davon sprechen, dass 

sich ein protestantisches Milieu bildete. Über die Kirche fand es in Vereinen, Verbänden 

und Zeitschriften sein Betätigungsfeld, und strahlte auch in die Politik aus.89 Kuhlemann 

setzt stärker auf den Mentalitätsbegriff, um die „Lebenswelt“90 der Pfarrer tiefenschärfer 

beschreiben zu können.  

Nach wie vor bildet das Bürgertum den Dreh- und Angelpunkt der Untersuchungen zum 

Pfarrerbild im 19. Jahrhundert. Dabei werden zwei gegenläufige Entwicklungen 

beobachtet. Auf der einen Seite wird der Pfarrer entbürgerlicht und zieht sich in seinen 

klerikalen Bereich zurück. Auf der anderen Seite wird eine weiter fortschreitende 

Verbürgerlichung beschrieben, die sich in Milieubildungsprozessen manifestiert. Letztlich 

wird auf beide Weisen die Tatsache interpretiert, dass sich der Pfarrerstand im bürgerlichen 

Spektrum stärker profiliert und an den Ausdifferenzierungsprozessen des 19. Jahrhunderts, 

die allgemein wie in Kirche und Theologie zu beobachten sind, teilnimmt. Auch bildete das 

Bürgertum keine einheitliche Größe, sondern wurde selbst durch eine innere Pluralität 

bestimmt.91 Die Rede von einem protestantischen Milieu wurde aber durch die liberale wie 

konservative Lagerbildung innerhalb des Protestantismus erschwert. So betont Gangolf 

Hübinger das Trennende zwischen beiden Gruppen, die sich unversöhnlich gegenüber 

standen.92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
88  A. a. O., 465. 
89  A. a. O., 29. 
90  A. a. O., 40. 
91  Vgl. a. a. O., 21. 
92  Vgl. Gangolf Hübinger, Kulturprotestantismus, Bürgerkirche, 277. 



29 

 

1. 3. Quellen und Methode 

 

Als Quellen, aus denen die pastorale Identitätskonstruktion Theodor Holzhausens 

rekonstruiert werden soll, kommen die von ihm verfassten Berichte zu den jährlich 

stattfindenden Synoden des Kirchenkreises93 Paderborn in Frage,94 zumal sich Predigten 

und andere kirchlich-theologische Texte nicht erhalten haben. Die Berichte gehörten zu 

den amtlichen Texten, zu denen Holzhausen verpflichtet war. Das Protokoll der zweiten 

Westfälischen Provinzialsynode im Jahr 1838 gibt Auskunft über das Ziel und den Aufbau 

solcher Berichte: „Was die Jahresberichte der Presbyterien solcher Gemeinden, in welchen 

im Laufe des Jahres keine Visitationen gehalten wird, anbelangt, so scheinen dieselben zwar 

wohl in den meisten, doch nicht in allen Diöcesen vorzukommen. Sie sind aber sehr 

heilsam und zur Controlirung der Gemeinden für die Superintendenten durchaus 

nothwendig. Auch diese müssen dann nach dem Schema der Synodal-Verhandlungen 

eingerichtet werden und es erscheint wünschenswerth, daß die Superintendenten den 

Presbyterien aufgeben, diese Berichte nicht auf eine bloß tabellarische Weise abzufassen, 

sondern umfassend und erschöpfend, insonderheit in Darstellung des religiösen und 

sittlichen Zustandes der Gemeinden. Erforderlich ist es dabei, daß sie nicht bloß vom 

Pfarrer, sondern auch von den Gliedern des Presbyterii unterschrieben werden, so wie 

auch, daß die Superintendenten den Presbyterien einen Termin bestimmen, bis zu welchem 

die Einsendung derselben erfolgt sein müsse.“95 Die Berichte waren die genuine Aufgabe 

des Pfarrers und dem Presbyterium zur Kenntnis zu geben.96 Für die Zeit als Pfarrverweser 

für Marienmünster-Nieheim-Steinheim liegen von Holzhausen keine Berichte vor, da der 

Pfarrer in Brakel der Kreissynode berichtspflichtig war. Demnach umfassen die Berichte 

die Amtswirksamkeit als Pfarrer in Driburg und Warburg. Die Berichte folgten dem 

                                                 
93  Ich verwende durchweg den heute gebräuchlichen Begriff Kirchenkreis, auch wenn dieser erst 1922 
 Einzug in die Kirchenordnung gehalten hat; die alten Bezeichnung sind: Kreisgemeinde und 
 Diöcese (Vgl. Jürgen Kampmann, Die Einrichtung von Kirchenkreisen, 24f). 
94  Im LkA EKvW die Bestände 4.6/131, 223 und 224. 
95  Verhandlungen der zweiten Westphälischen Provinzial-Synode, 55f. 
96  Nur die wenigsten Berichte Holzhausen sind auch von den Mitgliedern des Presbyteriums 
 unterzeichnet. Vgl. Karl Gottlob Boche, Der Preußische legale evangelische Pfarrer, 390: „Die 
 Pfarrer haben während des laufenden Jahres und am Schlusse desselben mehrere Listen, Tabellen 
 oder Verzeichnisse, Nachweisungen, Atteste und Berichte auf den [sic] Grund der von ihnen 
 geführten Original-Kirchenbücher, nach den vorgeschriebenen Schemas, ordnungsmäßig und 
 gewissenhaft anzufertigen und solche zur bestimmten Zeit an die betreffenden Behörden gelangen 
 zu lassen.“ 



30 

 

geforderten Protokollschema.97 Während sich die meisten Geistlichen auf die engeren 

Belange ihres pastoralen Wirkens beschränkten, hat Theodor Holzhausen gerne und 

vielfach zu allgemeinen kirchlichen und kirchenpolitischen Fragen Stellung genommen. Im 

Vergleich zu seinen Amtsvorgängern und -nachfolgern waren seine Berichte fast doppelt so 

lang: im Schnitt waren seine Berichte zwölf Seiten lang. Sie entsprachen auch den formalen 

Vorgaben wie sie Karl Gottlob Boche benennte.98  

Die Aufgabe dieser Arbeit besteht darin, protestantisch-konservative 

Identitätskonstruktionen in der römisch-katholischen Diaspora des Paderborner 

Kirchenkreises in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts am Beispiel des Pfarrers 

Theodor Holzhausen zu rekonstruieren. Dazu wird das pastoraltheologische 

Selbstverständnis eines Pfarrers dieser Zeit in den Blick kommen, der für den Kirchenkreis 

zwar prägend war, aber der nicht eine hervorgehobene kirchenleitende Funktion (z. B. 

Superintendentenamt) ausgeübt hat. Ziel der Arbeit ist es nicht eine Biographie Theodor 

Holzhausens zu rekonstruieren, sondern sein Selbstverständnis als evangelischer Pfarrer in 

der Paderborner Diaspora im Zeitraum zwischen 1858 und 1900 darzustellen. Der 

biographische Rahmen hat insofern eine Bedeutung, indem zu fragen ist, in welcher Weise 

das Leben Holzhausens typische Züge eines westfälischen Geistlichen dieser Zeit trägt und 

wo das gerade nicht der Fall ist. Mit dieser örtlichen Begrenzung wird deutlich, dass hier 

ein Pfarrer an der Peripherie zu Wort kommt, der nicht nur randständig im Königreich 

Preußen, sondern auch in der Provinz Westfalen tätig gewesen ist. Der östliche Teil des 

ehemaligen Paderborner Hochstifts war selbst in Westfalen mit Münster als 

Provinzhauptstadt und Minden99 als zuständigem Verwaltungszentrum randständig. 

Zugleich war die katholische geprägte Region umgeben von protestantischen Ländern wie 

Lippe, Waldeck und Hessen-Kassel. Typisch ist die Theologie Holzhausens in ihrer 

konservativen Ausrichtung nicht nur für den Kirchenkreis Paderborn, sondern auch für die 

                                                 
97  Im Anhang 2 befindet sich eine Synopse des Protokollschemas der Westfälischen  Provinzialsynode. 
 Der Aufbau solcher Schemata und Berichte unterscheidet sich je nach Kirchenprovinz deutlich (vgl. 
 G. Schellack, Die Verwaltungsberichte der evangelischen Gemeinden, 403ff).  
98  Vgl. Karl Gottlob Boche, Der Preußische legale evangelische Pfarrer, 323: „Was die Form der an die 
 Behörden einzureichenden Berichte und Vorstellungen betrifft, so müssen diese auf die rechte Seite 
 des gebrochenen Bogens deutlich geschrieben und zwischen dem Schluß und der Unterschrift des 
 Namens und der Charge ein Reverenzstrich, statt der sonst in Privatbriefen üblichen 
 Hochachtungsversicherungen, gemacht werden. Oben auf die rechte Seite kommt Ort, Datum und 
 Jahreszahl, links darunter eine kurze (summarische) Inhaltsangabe des Berichts oder der Vorstellung 
 nebst Vermerk des Datum des etwa vorangegangenen betreffenden Rescripts etc. der resp. Behörde 
 und deren Journalzeichen und Nummer - und gleich darunter die Adresse, neben welcher auf der 
 rechten Seite des gebrochenen Bogens der Bericht oder die Vorstellung anhebt.“ 
99  Vgl. Hans Nordsiek, „Kaiserwetter“ in Minden, 29ff. 



31 

 

Kirchenprovinz Westfalen. Dabei war der konservative Flügel der evangelischen Kirche 

keineswegs einheitlich und Unterschiede sind zwischen den Konservativismen feststellbar. 

Gerade an diesem Punkt ist die Herkunft und der Hintergrund Holzhausens von Interesse. 

Teilte er zwar mit vielen westfälischen Pfarrern die Universität Halle als Studienort,100 so 

war er allerdings vor allem durch den Besuch des Gymnasiums und der Universität in Halle 

und die anschließende Tätigkeit als Hilfslehrer am Waisenhaus, das in der Tradition des mit 

dem Namen August Hermann Franckes verbundenen hallischen Pietismus steht, geprägt. 

Er ist mit den theologischen Gedankens August Tholucks und Julius Müllers in Berührung 

gekommen.  

Wenn Differenzerfahrung dazu beiträgt, die eigene Identität in einem stärkeren Maß 

wahrzunehmen und auszubilden, dann müssen Holzhausens Differenzerfahrungen den 

Ausgangspunkt der Rekonstruktion seiner pastoraltheologischen Position bilden.101 Als ein 

erster Differenzpunkt kann das Verhältnis zum römischen Katholizismus benannt werden, 

dem sich die Gemeinden des Kirchenkreises Paderborn als eine Minderheit gegenüber 

sahen. Auch wenn weite Teile des Gebietes sich der Reformation angeschlossen hatten,102 

hat die Rekatholisierung durch den Jesuitenorden, die besonders durch Bischof Dietrich 

von Fürstenberg forciert wurde, mit dem Ausgang des Dreißigjährigen Krieges die Spuren 

und die Erinnerung an die Zeit des evangelischen Glaubens fast gänzlich zu tilgen gesucht. 

Erst mit dem Übergang des Fürstbistums Paderborn an Preußen siedelten sich wieder 

Protestanten in der Region an.103  

Die zweite Religionsgruppe im ehemaligen Hochstift ist die jüdische Bevölkerung, die lange 

Zeit den Protestanten gegenüber die größere Minderheitsgruppe darstellte. Gerade im 

östlichen Teil war das Judentum stark vertreten: für längere Zeit war Warburg Zentrum des 

                                                 
100  Robert Stupperich,  Die evangelische Kirche von Westfalen 1815 - 1945, 56. 
101  „Ich will von der Entdeckung des anderen durch das Ich sprechen. Das Thema ist unerschöpflich. 
 Kaum hat man es allgemein formuliert, wird man gewahr, wie es sich nach vielfältigen Kategorien in 
 zahllose Richtungen unterteilt. Man kann die anderen in sich entdecken, kann herausfinden, daß 
 man keine homogene Wesenheit ist, die mit nichts außer sich selbst etwas gemein hätte: Ich ist ein 
 anderer. Aber die anderen sind auch Ich: Subjekte wie ich, die nur mein Blickwinkel, aus dem alle 
 dort sind und ich allein hier bin, tatsächlich von mir trennt und unterscheidet. Ich kann diese 
 anderen als eine Abstraktion, jeweils als Moment psychischen Gestalt jedes Individuums auffassen, 
 als das Andere, den anderen oder die anderen im Bezug auf das Ich oder aber als eine konkrete 
 gesellschaftliche Gruppe, der wir nicht angehören.“ (Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas, 
 11). 
102  Stupperich nennt an Orten, die um 1603 protestantisch gesinnt waren: Borgholz, Büren, Brakel, 
 Herlinghausen Lüdge, Nieheim, Paderborn, Steinheim und Wünnenberg (vgl. Westfälische 
 Reformationsgeschichte, 169). 
103  Zwar gab es noch vereinzelte Protestanten zu Beginn des 18. Jahrhundert (vgl. Josef Menze, 
 Reformation und Gegenreformation in Steinheim und Umgebung, 56).  



32 

 

Landjudentums im Paderborner Land. Die Gemeinde mit dem größten jüdischen 

Bevölkerungsanteil war Herlinghausen, das von  2/3 Protestanten und 1/3 Juden bewohnt 

wurde. In der Regel erfuhr das Judentum sowohl Ablehnung durch die katholische wie 

auch die evangelische Kirche. Mit dem Hofprediger Adolf Stoecker, dessen Wahlkreise im 

Minden-Ravensberger Land und dem Siegerland lagen, war auf evangelischer Seite eine der 

prominesten Gestalten des Antisemitismus auch in Westfalen verankert. Mit dem 

Verhältnis zum römischen Katholizismus und dem Judentum werden die der 

Identitätsbildung zugrunde liegenden Differenzerfahrungen nach außen beschrieben. Von 

der Wirksamkeit von Freikirchen und religiösen Sondergemeinschaften geben die Berichte 

zu den Kreissynoden Auskunft. Auch innerhalb des Protestantismus in Preußen lässt sich 

das Andere in Form der Liberalen Theologie benennen. Im Allgemeinen bettet die 

Kirchengeschichtsschreibung das 19. Jahrhundert in die Spannung von liberalen und 

konservativen Theologieansätzen. Die verschiedenen Auseinandersetzungen innerhalb des 

Protestantismus in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hinterließen ihre Spuren bis in 

die entlegenen Gebiete des Königreichs Preußen. Dabei schien es selbstverständlich, dass 

im geistesgeschichtlichen Klima des 19. Jahrhunderts eine von außen (dem römischen 

Katholizismus) angefochtene Kirche sich auf die Seite eines Konservatismus schlug, als 

vielmehr der Liberalen Theologie das Wort zu reden. Die Abgrenzung zu liberalen 

Strömungen und der von ihr geprägten wissenschaftlichen Theologie überhaupt sollte die 

Kirche vor den Erscheinungen der Moderne schützen.  

Bei der Interpretation der Quellen gilt das, was Helmut Geck allgemein über die 

Erforschung der Geschichte der Kirchenkreise104 gesagt hat: „sie muss diese vielmehr 

immer im Kontext der deutschen Kirchen-, Politik-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte 

aufarbeiten.“105 Damit ist der Rahmen einer historischen Annäherung an die Berichte 

Holzhausens zu den jährlichen Kreissynoden beschrieben. In vielen Untersuchungen nach 

1945 ist das 19. Jahrhundert in seinen vorauslaufenden Linien zum Nationalsozialismus 

und der Schoah gelesen worden. Diese Betrachtungsweise hat Thomas Nipperdey an Hans-

Ulrich Wehler kritisiert. Eine neue Zuwendung zur Kirchengeschichte des 19. Jahrhundert 

ist jedoch für Frank-Michael Kuhlemann geboten: „Das ist nicht nur aufgrund der 

pauschalierenden Urteile über die Kontinuität zwischen Kaiserreich und 

Nationalsozialismus nötig; es ist auch deshalb geboten, weil - trotz aller Neuansätze vor 

                                                 
104  Vgl. Jürgen Kampmann, Die Einrichtung von Kirchenkreisen, 24ff. 
105  Helmut Geck, Kirchenkreisgeschichtsforschung, 22. 



33 

 

allem der Kulturprotestantismusforschung - wesentliche Bereiche des Protestantismus in 

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts als unerforscht gelten müssen.“106 Neben der 

Liberalen Theologie ist es vor allem der kirchlich-theologische Umgang mit der soziale 

Frage, welche in der Forschung aufgegriffen wurde.107 Auch Friedrich Wilhelm Graf 

konstatiert ein Ungleichgewicht in den Untersuchungen vor allem zu Ungunsten eines 

„konservativ-konfessionalistische[n] Kirchenprotestantismus.“108 Die nähere Betrachtung 

des konservativen Milieus im Protestantismus ist auch gerade deshalb von Interesse, weil es 

sich „als die kirchenpolitisch erfolgreichere Kraft durchsetzen konnte.“109 Für eine 

Theologie, die sich vor allem mit der Frömmigkeit beschäftigte, um „reflektierend und 

anleitend ausschließlich der rechten Lebensgestaltung der Christen dienen“110 zu können, 

hat Berndt Hamm den Begriff der Frömmigkeitstheologie für das Spätmittelalter und die 

Reformationszeit fruchtbar gemacht. Im spätmittelalterlichen Kontext bildete die 

Frömmigkeitstheologie einen Gegenpol zur scholastischen Theologie, die sich in einer 

Rationalitätskrise befand.111 Auch für das 19. Jahrhundert ließe sich eine ähnliche 

Konstellation erkennen, indem der frömmigkeitstheologische Aufbruch in Form der 

Erweckungsbewegung auf den vorherrschenden theologischen  Rationalismus antwortete. 

Dass Theodor Holzhausen auf Seiten einer Frömmigkeitstheologie steht, ist bei dieser 

Untersuchung stets mitzubedenken.    

Zeitlich gesehen fällt die Amtswirksamkeit Theodor Holzhausens in die Zeit der Einigung 

Deutschlands unter preußischer Führung, die in der Reichsgründung ihren Abschluss fand. 

Im Jahr 1858 übernahm der spätere König Wilhelm I. für seinen Bruder Friedrich Wilhelm 

IV. die Regentschaft in Preußen112 und wurde schließlich im Jahr 1861 selbst König. Nach 

Jahren des zähen Konservatismus wurde der Regierungswechsel als Anbruch einer „neuen 

Ära“113 begrüßt. Zehn Jahre nach seiner Krönung zum preußischen König in Königsberg 

wurde er zum Deutschen Kaiser und regierte noch bis 1888. Nach der kurzen Regentschaft 

Friedrich III. wurde 1888 Wilhelm II. zum Kaiser. Im Jahr 1890 kam es zu einem 

Einschnitt in der politischen Kontinuität mit der Entlassung des Kanzlers Bismarck. 

Geistesgeschichtlich gesehen sind die sattelzeitlichen Diskurse abgeschlossen. Bildete bis 

                                                 
106  Frank-Michael Kuhlemann, Bürgerlichkeit und Religion, 16.  
107  Vgl. Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 13. 
108  Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Die Spaltung des Protestantismus, 162.  
109  Frank-Michael Kuhlemann, Bürgerlichkeit und Religion, 34. 
110  Berndt Hamm, Religiösität im späten Mittelalter, 119. 
111  Vgl. a. a. O., 117. 
112  Vgl. David E. Barclay, Anarchie und guter Wille, 393. 
113  Franz Herre, Kaiser Wilhelm I., 264. 



34 

 

1850 das Pfarrhaus noch einen Mittelpunkt der bürgerlichen Kultur, so zeigten sich nach 

1850 deutliche Erosionserscheinungen in der Kirchenbindung und die Industrialisierung 

veränderte die gesellschaftlichen Strukturen nachhaltig.114 

Im Mittelpunkt zur Rekonstruktion der pastoraltheologischen Identität Theodor 

Holzhausens steht die Interpretation von ihm verfasster amtlicher Texte.115 Diese 

Interpretation bedient sich zweifelsohne des Instrumentariums historisch-kritischen 

Arbeitens. Allerdings erschöpft sie sich nicht allein in einer solchen Hermeneutik, sondern 

der Rahmen wird weiter gezogen. Im Sinne einer „thick description“ soll die Verstrickung 

des Menschen in selbstgemachte Netze aus Bedeutung dargestellt und interpretiert werden. 

Die Aussagen Holzhausens sollen eben nicht auf ihren Realitätsgehalt abgeglichen werden, 

sondern sein pastoral-kirchliches Selbstkonzept soll dargestellt werden. Ziel ist es, dieses in 

seiner Stimmigkeit zu rekonstruieren. Die Methode der dichten Beschreibung wurde von 

Clifford Geertz für seine ethnologisch-anthropologischen Forschungen fruchtbar gemacht. 

Sein Verständnis von Kultur ist semiotisch bestimmt: Den Menschen sieht er als „an 

animal suspended in webs of significance he himself has spun”116. Diese 

Bedeutungsgespinste lassen sich beschreiben und analysieren in Form von „guessing at 

meanings, assessing the guesses, and drawing explanatory conclusions from the better 

guesses”117. In die kulturellen Netze sind Bedeutungen eingeschrieben, die interpretiert 

werden wollen.118 Auf diese Weise entsteht schließlich die „thick description“. Die 

untersuchte Gedankenwelt mit ihren Elementen soll von innen heraus untersucht werden, 

um in einen Prozess der Auseinandersetzung treten zu können.119 Als ein besonderes 

kulturelles Bedeutungsgewebe hat Geertz gerade die Religion beschrieben: „(1) a system of 

symbols which acts to (2) establish powerful, pervasive, and long-lasting moods and 

motivations in men by (3) formulating conceptions of a general order of existence and (4) 

clothing these conceptions with such an aura of factuality that (5) the moods and 

motivations seem uniquely realistic.”120  

                                                 
114  Vgl. Thomas Kurtz, Religion als Profession, 135. 
115  Vgl. Alexander Schweizer, Pastoraltheorie, 222: „Im Einswerden der Person mit dem Beruf liegt die 
 tieffste Quelle pastoraler Kräftigung.“ 
116  Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, 5. 
117  A. a. O., 20. 
118  Vgl. a. a. O., 89: “[I]t denotes an historically transmitted pattern of meanings embodied in symbols, a 
 system of inherited conceptions expressed in symbolic forms by means of which men communicate, 
 perpetuate, and develop their knowledge about and attitudes toward life.” 
119  Vgl. a. a. O., 24. 
120  A. a. O., 90. 



35 

 

Impulse ergeben sich auch aus der postkolonialen Theorie als eines weiteren 

Interpretationsrahmen. Das Deutsche Reich gehörte zweifelsohne selbst nicht zu den 

großen Kolonialmächten und kam überhaupt erst spät zu Kolonien.121 Es zeigt sich 

allerdings, dass koloniale Vorstellungen und Strukturen im 19. Jahrhundert durchgehend 

auffindbar sind und dass das „Nachdenken und Phantasieren über das Koloniale als 

solches nicht an die reale Existenz von Kolonien in deutscher Hand gebunden“122 ist. 

Deshalb ist in diesem Zusammenhang auch der Begriff „Kolonialphantasien“123 in die 

Diskussion eingebracht worden, um die deutsche Kolonialideologie aufzuschlüsseln. Zu 

einem Kolonialreich wurde das Deutsche Reich bekanntlich erst 1884, das auch mit dem 

Ende des 1. Weltkriegs schon wieder sein Ende nahm. Dennoch gab es eine episodenhafte 

Vorgeschichte für den Kolonialismus in Deutschland, der von persönlichen Ambitionen 

und vom Scheitern des Projekts geprägt ist. 1680 baute der preußische Kurfürst Friedrich 

Wilhelm I. im heutigen Ghana an der westafrikanischen Goldküste die Kolonie „Groß-

Friedrichsburg“ auf.124 41 Jahre später konnte König Friedrich Wilhelm I. den ungeliebten 

preußischen Kolonialbesitz durch den Verkauf an die Niederlande wieder aufgeben.125 Die 

Hoffnung auf lukrative Handelsmöglichkeiten hatte diese Kolonie nie eingelöst, sodass 

auch ein weiteres Interesse an überseeischen kolonialen Besitzungen in Preußen nicht 

vorhanden war. Dennoch strebte die preußische Außenpolitik im 18. und 19. Jahrhundert 

danach, das Staatsgebiet strategisch abzurunden und zu erweitern. Dadurch wurde Preußen 

nicht nur zu einer Großmacht im europäischen Kräftespiel, sondern schließlich auch zur 

hegemonialen und dominierenden Macht in Deutschland. Der Siebenjährige Krieg mit der 

Annexion Schlesiens sowie die Teilungen Polens geben davon beredte Auskunft. Die 

Entschädigungen für das verlorene linksrheinische Gebiet durch Napoleon vergrößerte das 

preußische Territorium erheblich und legte den Grundstein für die postnapoleonisch im 

Jahre 1815 errichtete Provinz Westfalen. Der Deutsch-Dänische Krieg und der Deutsch-

Französische Krieg brachte dem Königreich Preußen weitere Gebiete ein. Die Expansion 

wurde aus dem Blickwinkel der Kaiserproklamation am 18. Januar 1871 im Schloss von 

                                                 
121  Was nicht heißt, dass der Kolonialismus für das Deutsche Reich nicht dennoch eine wichtige 
 Kategorie ist, deren Bedeutung bis in unsere Tage reicht. Eines der augenfälligsten Beispiele ist der 
 Völkermord an den Hereros und Namas im August 1904 am Waterberg in Deutsch Südwestafrika 
 und die Rückgabe von Schädeln Umgekommener aus dem Besitz der Charité an deren Nachfahren 
 im Jahr 2011.  
122  Axel Dunker, Kontrapunktische Lektüren, 8. 
123  Susanne M. Zantop, Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland, 10. 
124 Vgl. Christopher Clark, Preußen, 64. 
125  Vgl.  a. a. O., 121. 



36 

 

Versailles als „Reichseinigung“ und nicht als „Kolonisierung“ Deutschlands durch Preußen 

interpretiert.126 Ein Schlüssel zum Verständnis des kolonialen Diskurses liegt in der 

deutschen bzw. preußischen Ostkolonisation, die seine Besonderheiten auch ausmacht.127 

Hier standen sich Deutsches und Slawisches gegenüber und bezeichneten die ethische 

Differenz, in der die Inferiorität der einen Seite durch die Unterscheidung von Christentum 

und Heidentum, Protestantismus und Katholizismus, Kultur und Barbarentum usw. 

begründet wurde.128 Konstruiert wurde diese Vorstellung im 19. Jahrhundert und eingelöst 

im 20. Jahrhundert. Mit Ethnizität und Inferiorität sind zwei wichtige Aspekte des 

kolonialen Dispositivs genannt. Postkoloniale Theorie jedoch beschreibt nicht nur die 

Prozesse der Ent- und Wiederkolonialisierung, sondern auch die Mechanismen der 

Kolonisierung selbst.129 „Als kolonialer Diskurs ließe sich in einer ersten Annäherung die 

Gesamtheit der Regeln bezeichnen, nach denen auf dem kolonialen Feld Bedeutungen und 

mit ihnen verbundene Machteffekte performativ erzeugt werden.“130 

Die Inbesitznahme des Fürstbistums Paderborn durch Preußen im Jahr 1802 und 

schließlich endgültig nach der napoleonischen Zeit im Jahr 1813 mit der folgenden 

Eingliederung in die neugeschaffene Provinz Westfalen lässt sich als ein kolonialer Akt 

verstehen, dessen Folgen als Kolonisierung das weitere 19. Jahrhundert andauerten.131 

Auch wenn es anfangs keinen offenen Widerstand gegen die neuen Herren gab, war die 

Bevölkerung ihnen gegenüber ablehnend eingestellt.132 Dieser brach dann an der 

Auseinandersetzung um das Verhältnis der römisch-katholischen Kirche zu Preußen aus 

und wurde zum Vehikel, um die eigene Identität gegenüber den Anderen deutlich zu 

                                                 
126  Auch wenn die Fürsten und die Bevölkerung der anderen deutschen Staaten dies so erleben. Ein 
 prominentes Beispiel in diesem Zusammenhang der Kaiserfrage ist die Käuflichkeit Ludwig II. von 
 Bayern (vgl. Ernst Engelburg, Bismarck, 640).  
127  Vgl. Herbert Uerlings, Kolonialer Diskurs und deutsche Literatur, 40. 
128  Vgl. Kristin Krapp, Reinventing Poland as German colonial territory in the nineteenth century, 20: 
 „One strategy was to map iconographic aspects of the Wild West onto the eastern territories, in the 
 creation of a >Wild East< on the Polish plains. Accordingly, a vast and empty prairie landscape was 
 imagined, replete with nomadic Polish >Indians<.” 
129  Vgl. Maria do Mar Castro Varela/ Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie, 8. Herbert Uerlings 
 beschreibt die heutigen Interessen am Kolonialismus  folgendermaßen: “Der Kolonialismus läßt 
 sich aus heutiger kulturwissenschaftlicher Sicht (1) als Ereignis von globaler Bedeutung, (2) als Teil 
 der seit der Frühen Neuzeit entstehenden Moderne und (3) als ein Syndrom von Machtverhältnissen 
 und damit verbundenen Repräsentationsformen verstehen, das die Kolonisierenden ebenso 
 nachhaltig geprägt hat wie die Kolonisierten, wenn auch natürlich auf andere Weise” (Kolonialer 
 Diskurs und deutsche Literatur, 17).   
130  Herbert Uerlings, Kolonialer Diskurs und deutsche Literatur, 17. 
131  Um die Integration neuer Gebiete in das Königreich Preußen zu beschreiben, ist schon ein Begriff 
 wie „Imperialismus“ unüblich (vgl. Peter Burg, Einführung, 23). 
132  Vgl. Wolfgang Maron, Vom Ende des Fürstbistums bis zur Gründung des Deutschen Reichs (1802 - 
 1871), 7 und Jürgen Herres/Bärbel Holtz, Rheinland und Westfalen als preußische Provinzen, 121. 



37 

 

machen, da dies über ethnische Kategorien nicht möglich war. Ein Vorgang, der natürlich 

auch in die entgegengesetzte Richtung wirkte, denn „Preußen war keine Nation im Sinne 

einer Gemeinschaft mit einer gemeinsamen Geschichte“133, aus der sich so etwas wie 

„Preußentum“ hätte ergeben können. „Es ist oft darauf hingewiesen worden, dass die 

Erfahrung der Kolonialregierung in Indien und andernorts eine ritualisierte Form der 

>Britishness< hervorbrachte, die erst im Rahmen eines Diskurses der moralischen und 

gesellschaftlichen Überlegenheit zu ihrer vollen Entfaltung gelangte. Auf dieselbe Weise 

bestärkte die nahezu ausschließlich negative Wahrnehmung der polnischen Traditionen 

zusammen mit dem leidenschaftlichen Fortschrittsglauben der Aufklärung das Vertrauen in 

die charakteristischen Vorzüge des >preußischen Weges<.“134 Es waren also die polnischen 

Teilungen des 18. Jahrhunderts, die dazu beigetragen haben, das Preußentum auszubilden. 

Als Träger des Preußentums im ehemaligen Hochstift Paderborn wurde nicht nur das 

Militär und die Administration wahrgenommen, sondern auch im Besonderen alle 

Protestanten. 

Indem im kolonialen Denken die Kategorie des Anderen bestimmt, den es zu kolonisieren 

gilt,135 wird eine deutliche Differenzierung gemacht. Aus den derzeitigen 

kulturwissenschaftlichen Diskursen lässt sich die Kategorie „Diaspora“ neben der des 

(Post-)Kolonialismus festhalten. Diese nimmt einen anderen Blickwinkel ein. Der Begriff 

„Diaspora“ wird als Selbstbeschreibung der Evangelischen in der Situation des 

Kirchenkreises Paderborn durchgängig gewählt.136 Die Bezeichnung Diaspora begegnet in 

drei Zusammenhängen, wobei der erste zugleich auch die Herkunft des Wortes abbildet. 

Die griechische Übersetzung (LXX) der Hebräischen Bibel bringt das Wort „diaspora&“ 

ins Spiel und legt die Grundlage, dass es zum Fachbegriff wird, der die israelitischen bzw. 

jüdischen Gemeinden in der „Zerstreuung“ bezeichnete, die also außerhalb Palästinas 

wohnten. Die Folge dieser Minderheitenposition war auf der einen Seite der seklusive 

Charakter137 und andererseits die Möglichkeit, die Religion zum Vehikel von Widerstand 

                                                 
133  Christopher Clark, Preußen, 493. 
134 A. a. O., 284. 
135  Vgl. Maria do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie, 16: „Tatsächlich beruht 
 der koloniale Diskurs essentiell auf einer Bedeutungsfixierung, die in der Konstruktion und 
 Fixierung der ausnahmslosen Anderen zum Ausdruck kommt.“ 
136  Vgl. die Ausführungen des Superintendenten Baumann auf der Kreissynode 1856: „Unsere Diöcese 
 ist in der Provinz Westfalen die erste und bis jetzt die einzige in der Diaspora“. (Verhandlungen 
 der Kreissynode Paderborn 1856, 2). 
137  Vgl. Aristeas Ep. 139: „sunqewrh&sav ou]n e!kasta sofo_v w$n o( nomoqe&thv, u(po_ qeou~ 
 kateskeuasme&nov ei)v e)pi&gnwsin tw~n a(pa&ntwn, perie&fracen h(ma~v a)diako&poiv xa&raci 
 kai_ sidhroi~v tei&xesin, o#pwv mhqeni_ tw~n a!llwn e)qnw~n e)pimisgw&meqa kata_ mhde&n, a9gnoi_ 



38 

 

werden zu lassen,138 die die wesentlichen Elemente der jüdischen Diasporagemeinschaften 

dargestellt haben. Im Bereich des Protestantismus wurde der Begriff der Diaspora von 

Nikolaus Graf Zinzendorf in der Mitte des 18. Jahrhunderts eingeführt, um damit 

diejenigen zu bezeichnen, die als die wahrhaft Gläubigen in den Kirchen lebten. Doch erst 

mit dem Entstehen des Gustav-Adolf-Werks gewann der Begriff an Kontur. Dem Gustav-

Adolf-Verein widmete Ernst Christian Achelis in seinem „Lehrbuch der Praktischen 

Theologie“ einen ganzen Abschnitt, in dem er nicht nur die Geschichte und Tätigkeit des 

Vereins nachzeichnete, sondern auch zugleich Kritik an der preußischen Landeskirche 

übte: „Einen großen Teil der Liebesfürsorge des Gustav-Adolf-Vereins haben wir als 

Pflicht der Landeskirche in Anspruch zu nehmen [...]“139. Es wäre die ureigene Aufgabe der 

„Liebestätigkeit der Provinzial- und Landeskirche“, sich um „die Fürsorge für die Existenz 

der Einzelgemeinde, falls diese in eigener Kraft für ihre Existenz nicht zu sorgen 

vermag“140, zu kümmern. Die Notwendigkeit des Vereins im Hinblick auf die 

Unterstützung außerhalb Deutschlands liegender Gemeinden erkannte er an und lobte 

seine Verdienste im In- und Ausland.141 Die Arbeit des Gustav-Adolf-Vereins verortete 

Friedrich Niebergall im vorletzten Abschnitt „Kirche“ seiner „Praktischen Theologie“ 

unter den „Die kirchlichen Organisationen“. Die Verdienste des Vereins wurden 

beschrieben und in den Kontext des Überlebens und Festigens evangelischen Lebens in 

katholisch-feindlicher Zerstreuung gestellt. Im Jahr 1898 stellt Theodor Schäfer fest: „Die 

pastorale Diasporafürsorge [...] ist u. W. noch nie in größerem Umfang wissenschaftlich 

behandelt worden.“142 Entsprechend ist sein Diaspora-Artikel streng pastoraltheologisch 

fokussiert und aufgebaut. Die Diaspora definiert er in einem sehr weiten Sinn als „jede 

unter Andersgläubigen zerstreut wohnende Minorität“143. Diese Definition verortete den 

Begriff Diaspora noch im religiösen Bereich.  

Der Begriff „Diaspora“ hat in den kulturwissenschaftlichen Diskursen derzeit Konjunktur. 

Er schickt sich an, die postkolonialen Studien, die Themen wie Imperialismus, Migration, 

                                                                                                                                               
 kaqestw~tev kata_ sw~ma kai_ kata_ yuxh&n, a)polelume&noi matai&wn docw~n, to_nmo&non qeo_n 
 kai_ dunato_n sebo&menoi par' o#lhn th_n pa~san kti&sin.“ 
138  Vgl. Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis, 197ff. 
139  Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der praktischen Theologie 3, 262. 
140 A.a.O.  
141  A.a.O., 275. Die Unbestimmtheit, dass Gemeinden gefördert werden, die dem Kriterium 
 „evangelisch“ genüge tun, und dass der Gustav-Adolf-Verein eine der ersten gesamtdeutschen 
 kirchlichen Einrichtungen ist, kann er noch nicht als Stärke wahrnehmen und würdigen. 
142  Theodor Schäfer, Diaspora, evangelische, 621. 
143  A. a. O., 622.  



39 

 

kulturelle Identität etc. behandelt haben, weiter zu entwickeln, zu beerben oder gar zu 

ersetzen. Dabei geht es um „eine veränderte Annäherung an die Schlüsselbegriffe der 

Globalisierungs- und Migrationserfahrung - Exil, Gedächtnis und Verlangen“144. Während 

eine Definition von Diaspora für lange Zeit an dem Paradigma der jüdischen Diaspora 

orientiert war, wird seit den 1990er Jahren versucht, eine offenere und damit auf möglichst 

alle sich als Diaspora verstehende Gemeinschaften anzuwendende Begriffsbestimmung zu 

finden. Ein weitreichender Schritt für den Diaspora-Diskurs war die Verabschiedung der 

Vorstellung, dass die in der Diaspora lebenden Gruppen am Gedanken der Heimkehr in 

die Heimat festhielten.145 So wird die Diaspora heute „als genuin neue Form der 

soziokulturellen Identifikation und Interaktion mit utopischem Verweispotential“146 

verstanden. Die evangelische Diaspora verstand sich zunächst in religiöser Hinsicht von 

der römisch-katholischen Bevölkerungsmehrheit unterschieden. Sie ist aber auch eine 

koloniale Diaspora, da viele Evangelische dem preußischen Militär oder der Verwaltung 

angehörten. Zugleich war es auch eine durch Arbeitsmigration entstandene Gruppe.147 Die 

Selbstzuschreibung der Evangelischen im Kirchenkreis Paderborn war im 19. Jahrhundert 

eindeutig. Aus dem Blickwinkel der Diaspora-Forschung weist der Begriff weitere 

Dimensionen auf, die aufschlussreich für die konfliktreiche Zeit des 19. Jahrhunderts im 

ehemaligen Hochstift Paderborn sind. Damit sind verschiedene Elemente benannt, die sich 

auf die Identitätskonstruktion auswirkten. Im Sinne der Rede von Mentalitäten, wie sie 

Frank-Michael Kuhlemann vorgelegt hat,148 lässt sich das pastorale Selbstbild Theodor 

Holzhausen auch im Rahmen der Mentalitätsgeschichte des Pfarrerstandes beschreiben. 

Der Vorteil dieses Vorgehens liegt in der Möglichkeit, „die Erfahrungen einer bestimmten 

Lebenswelt mit bestimmten Ideen, kulturellen Einstellungen und sozialen Handeln“149 

verbinden zu können.  

Das Kapitel 2 dieser Arbeit nimmt den Faden der Überlegungen aus dem ersten 

einleitenden Kapitel auf und gibt einen Überblick über die Entwicklungen der drei für das 

ehemalige Hochstift Paderborn im 19. Jahrhundert relevanten Religionsgemeinschaften. 

Die Entwicklung der römisch-katholischen und evangelischen Kirche und der jüdischen 

Gemeinden ist stark regional geprägt. Dabei sind die Neuordnung der Bistümer nach dem 

                                                 
144  Ruth Mayer, Diaspora, 7. 
145  Vgl. a. a. O., 10. 
146  A. a. O., 12. 
147  Zur Typologie vgl. Robin Cohen, Global Diasporas, 18.  
148  Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Bürgerlichkeit und Religion, 37ff. 
149  A. a. O., 37. 



40 

 

Ende der Napoleonischen Herrschaft und der Kulturkampf überregionale Ereignisse, die 

ihren Niederschlag auch in Paderborn finden. Auf evangelischer Seite entspricht dem die 

Gründung der Kirchenprovinz Westfalen, die Einführung der Union und die Rheinisch-

Westfälische Kirchenordnung. Auf jüdischer Seite sind die Gesetze, mit denen Juden in 

Preußen und dann in Deutschland den anderen Bewohnern gleichgestellt wurden, von 

einschneidender Bedeutung. In Kapitel 3 wird der Lebenslauf Theodor Holzhausens aus 

den wenigen vorliegenden Zeugnissen rekonstruiert und mit den Auswertungen der 

statistischen Daten der westfälischen Pfarrerschaft im 19. Jahrhundert abgeglichen. Auch 

wenn sich hier die Prägungen durch die Schulzeit und das Studium in Halle nur andeuten 

lassen, können sie in den Äußerungen wieder aufgefunden werden.  

Damit ist der Boden bereitet für die Untersuchung für die Konstruktion des Selbstbildes 

von Theodor Holzhausen, das in den folgenden Kapiteln zunächst die verschiedenen 

Differenzerfahrungen thematisiert. Das erste Gegenüber, an dem die eigene Identität 

entwickelt wird, ist die römisch-katholische Kirche im Bistum Paderborn. Das Kapitel 4 

stellt die Erfahrungen von Holzhausen in der Begegnung mit dem Katholizismus und sein 

Bild desselben in den Mittelpunkt. Es ist klar, dass der Katholizismus nur als eine 

Negativfolie dienen kann. Nicht nur die katholische Kirche war im östlichen Teil des 

Kirchenkreises Paderborn omnipräsent, sondern dort lebte seit der misslungenen 

Reformation  auch eine starke jüdische Minderheit. So fragt das Kapitel 5 dann nach den 

Einstellungen zum Judentum und weiteren religiösen Gemeinschaften. Das 19. Jahrhundert 

ist von einer Pluralisierung im religiösen Bereich geprägt, die zu neuen Gemeinschaften 

führen, die vor dem Paderborner Land nicht halt machen. Aus dem evangelischen Feld ist 

es hier besonders Baptismus und Methodismus, die Anhänger finden und versuchen sich 

zu etablieren.   

Nach den Differenzerfahrungen nach außen, also im Bezug auf andere 

Religionsgemeinschaften, wendet sich im Kapitel 6 die Blickrichtung auf die 

Innenperspektive. Die verschiedenen Anfechtungen, vor denen die evangelische Kirche 

steht, werden unter dem damals modernen Begriff der Unkirchlichkeit beschrieben. Es 

sind äußere Einflüsse, die Gemeindemitglieder abhalten, sich kirchlich zu engagieren. So ist 

es von den Richtungen des Protestantismus die Liberale Theologie, mit der Holzhausen 

nicht nur nichts anzufangen weiß, sondern diese sogar für gefährlich für die Zukunft der 

Kirche hält. Der Protestantenverein, der Apostolikumstreit, die Besetzung theologischer 

Lehrstühle sind Themen, die auch den Pfarrer in der Peripherie beschäftigen. Gerade in der 



41 

 

theologischen Schule Albrecht Ritschls finden sich die Vertreter einer die Grundlagen der 

Evangelischen Kirche zersetzenden Lehre wieder. Das Kapitel 7 versucht, die 

Identitätskonstruktion ex negativo mit positiven Elementen weiter voranzutreiben. Dabei 

kommen nun die Vorstellungen zur Sprache, die Holzhausen noch wichtig sind. Seine 

konservative Einstellung zeigt sich in seiner Einstellung zu der Trias von „Gesangbuch, 

Agende, Apostolikum“150, die für den liberalen Protestantismus zum roten Tuch geworden 

sind. Aber auch die Frage nach der Verbindung von Thron und Altar, sowie einer 

Kriegstheologie, kann nicht ausbleiben.      

Schließlich werden im Kapitel 8 die Ergebnisse zusammengefasst und auf dem 

Hintergrund des Diaspora-Diskurses diskutiert. Im 19. Jahrhundert ist Diaspora ein 

wichtiges Thema für den Protestantismus geworden, da sich die konfessionelle 

Homogenität der deutschen Länder zunehmend aufgelöst hat. Das Denken und Handeln 

von Pfarrer Theodor Holzhausen im östlichen Teil des Kirchenkreises Paderborn stellt 

eine Möglichkeit dar, darauf zu reagieren. Von hier aus kann der Ansatzpunkt für ein neues 

Verständnis von Diaspora gesucht werden, in der sich der Protestantismus in Deutschland 

de facto schon befindet.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
150  Gangolf Hübinger, Kulturprotestantismus, Bürgerkirche, 280. 



42 

 

2. Biographische Skizze 

 

Das Leben des evangelischen Pfarrers Theodor Holzhausen151 umfasste nach seinen 

Lebensdaten (1826-1900) drei Viertel des 19. Jahrhunderts. Ausgehend von den Orten 

seines Lebens und Wirkens wird versucht, seine Biographie nach zu zeichnen, zugleich soll 

dabei gefragt werden, in welcher Weise diese Lebensgeschichte typisch für einen 

evangelischen Geistlichen dieser Zeit in Westfalen gewesen ist. Die Biographie soll nur in 

Kürze dargestellt werden, zumal nicht das Leben des Pfarrers Holzhausen im Vordergrund 

steht, sondern sein pastorales Selbstverständnis. Gerade wie dieses durch seine häuslichen 

Prägungen und Impulse durch seine Schul- und Universitätszeit vorbereitet wurde, kann 

lediglich angedeutet werden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
151 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 219 (Nr. 2787). 



43 

 

2.1. Herkunft und Studium  

 

Die Geschichte der Familie Holzhausen lässt sich gesichert bis um das Jahr 1670 

zurückverfolgen, da zu dieser Zeit die ersten Vertreter der Familie in den Kirchenbüchern 

der Evangelischen Kirchengemeinde Ellrich im Südharz erscheinen, die als Öl- und 

Walkmüller dort eine Mühle unterhielten. 1813 verließ der 14jährige Gottfried 

Holzhausen152 die Stadt Ellrich, um in Halle die Schule zu besuchen, die ihm ermöglichte 

von 1819-1822 an der Universität Halle Theologie zu studieren.153 Damit hat er die mit 

dem Beruf des Pfarrers sich eröffnende Chance auf einen gesellschaftlichen Aufstieg in die 

bürgerliche Sphäre ergriffen und vollzogen. Zwei Jahre später (1824) trat er die Stelle als 

Rektor an der Schule in Bad Sachsa an und heiratete Karoline Thilo, die Tochter des 

Ellricher Diaconus Adolf Thilo. Dieser Ehe entstammten zwei Kinder: Theodor und 

Auguste. In der Biographie des Vaters Gottfried Holzhausen sind einige Stationen und 

Prägungen vorgezeichnet, die sich im Leben Theodors wiederholen werden, der am 07. 

April 1826 in Bad Sachsa geboren und am 23. April auf die Namen Theodor Heinrich 

Friedrich getauft wurde. Im Jahr 1830 trat der Vater dann die Pfarrstelle in Benneckenstein 

im Harz an und konnte schließlich 1842 als Pfarrer nach Bad Sachsa zurück kehren, dessen 

Pfarrstelle er bis zu seinem Tod im Jahr 1869 versah. Eine theologische Linie innerhalb der 

Familie lässt sich über die Mutter verfolgen, die die Tochter des zweiten Ellricher Pfarrers 

Adolf Thilos154 war, der wiederum selbst mit einer Pfarrerstochter verheiratet war. 

Holzhausens Ururgroßvater Otto Wilhelm Schüßler155, Pastor Primarius und 

Konsistorialrat in Bleicherode, studierte an der neugründeten Universität Halle, war von 

1693 bis 1697 Assistent von August Hermann Francke und las dort als Magister 

orientalische Sprachen. Der Bezug zu den Francke´schen Stiftungen und der Universität 

Halle zieht sich durch die nachfolgenden Generationen. So begann Theodor Holzhausen 

ab 1842 im Alter von 15 Jahren in Halle die Lateinische Schule der Francke´schen 

                                                 
152 Vgl. Verein für Pfarrerinnen und Pfarrer in der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen 
 (Hg.), Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen 4, 293. 
153  An der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert wurde das Abitur als einheitliche Voraussetzung zum 
 Universitätsstudium eingeführt, außerdem wurden für die Theologie ein dreijähriges Studium 
 gefordert und schließlich wurde ein zweites Examen für die Berufung ins Pfarramt vorgeschrieben 
 (vgl. Oliver Janz, Evangelische Pfarrer und Bürgertum in Westfalen,  62f.). 
154 Vgl. Verein für Pfarrerinnen und Pfarrer in der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen 
 e.V. (Hg.), Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen 8, 546. 
155 Vgl. a. a. O., 138. 



44 

 

Stiftungen zu besuchen,156 die er 1849 mit dem Abitur im Alter von 23 Jahren abschloss. 

Damit war der Grundstein für eine geistliche Karriere gelegt, die - wie in dieser Zeit üblich 

- ein väterlicher Wunsch gewesen sein dürfte.157  

Diesem schließt sich das Studium der Theologie in Halle an, dessen theologische Fakultät 

in dieser Zeit vom Erweckungstheologen August Tholuck dominiert wurde, der seit 1826 

dort lehrte und im Laufe seiner Lehrtätigkeit die Fakultät zu einer von der neupietistischen 

Theologie geprägten umgestaltete.158 Zunächst fand Tholuck eine vom Rationalismus 

bestimmte Theologie in Halle vor, deren bekanntester Repräsentant Julius Wegschneider 

gewesen ist.159 Mehr als eine Theologengeneration war durch diese Richtung geprägt 

worden. Tholuck selbst war durch Hans Ernst Freiherr von Kottwitz mit Kreisen der 

Berliner Erweckung in Kontakt gekommen und gab der Sündenvorstellung der Erweckung 

in „Die Lehre von der Sünde und vom Versöhner, oder: die wahre Weihe des Zweiflers“ 

von 1823 Ausdruck.160 Im Rückgriff auf reformatorische Vorstellungen wurde die 

Erkenntnis der Sünden zu einem fundamentalen Bestandteil seiner 

Versöhnungsvorstellung.161 Dass gerade die Sünde die Offenbarung notwendig machte, 

wurde dann zu einer zentralen Annahme der Erweckungsbewegung und damit Front gegen 

einen Pantheismus spinozistischer Prägung in der Theologie in der Nachfolge 

Schleiermachers bezogen.  

Tholuck erhielt in Halle ab 1839 Unterstützung in Gestalt von Julius Müller, der in seiner 

Theologie die persönliche Beziehung des Einzelnen zu Jesus Christus hervorhob und „bei 

der Studentenschaft einen durch seine persönliche Frömmigkeit und seinen Glaubensernst 

bestimmten tiefen Eindruck“162 machte. Da sich entsprechende theologische Elemente in 

den Äußerungen des späteren Pfarrers Holzhausen wiedererkennen lassen, liegt es nahe, 

davon auszugehen, dass sich Holzhausen auch der Erscheinung Müllers nicht entziehen 

konnte. Holzhausen arbeitete von Ostern 1852 bis 1853 als Hilfslehrer am Waisenhaus in 

                                                 
156 Vgl. AFSt/S L 8, 369. Der Wechsel aus dem (pfarr-)häuslichen Unterricht auf eine Lateinschule an 
 einem anderen Ort, in der Regel im Alter von 10 Jahren, wurde schon im 18. Jahrhundert praktiziert 
 (vgl. Johannes Wahl, Lebensläufe und Geschlechtsräume, 41). Eine Erklärung für das 
 vergleichsweise hohe Alter beim Eintritt in die Francke´sche Lateinschule könnte sein, dass 
 Gottfried Holzhausen im gleichen Alter in diese Schule eingetreten ist.   
157 Vgl. Andreas Gestrich, Erziehung im Pfarrhaus, 69. 
158  Vgl. Joachim Mehlhausen, Rationalismus und Vermittlungstheologie. Unionstheologie und 
 Hegelianismus an den preußischen Fakultäten, 186 und Gunter Wenz, „Gehe Du in in Dich, mein 
 Guido“, 70. 
159 Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 56f. 
160 Vgl. Gunter Wenz, Art. Tholuck, Friedrich August Gotttreu, 425. 
161  Vgl. Christine Axt-Piscalar, Ohnmächtige Freiheit, 7. 
162  Joachim Mehlhausen, Art. Müller, Julius, 398.  



45 

 

Halle und legte das erste Examen pro licentia concionandi zum Ostertermin am 13.03.1854 

in Halle ab, dem sich ein weiteres Vierteljahr als Hilfslehrer im Waisenhaus anschloß.163 Für 

viele Jahrzehnte war die Universität Halle die wichtigste theologische Ausbildungsstätte 

Preußens überhaupt gewesen.164    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
163 Vgl. LkA EKvW 4.6/41. Vgl. Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen  Frömmigkeit, 75: 
 „Seit 1799 wurde in Preußen das theologische Examen von mehreren Prüfern abgehalten, die 
 traditionelle Frömmigkeitsprüfung zugunsten von Sprachexamina fallengelassen und eine 
 differenzierte Benotung eingeführt. Seit 1810 dauerte das Theologiestudium mindestens drei Jahre 
 und schloss mit einem ersten, zur Predigt berechtigenden Examen.“  
164  Vgl. Eckhard Lessing, Schul- und Hochschulreformen, 64. 



46 

 

2.2. Hauslehrer und Pfarrverweser 

 

Die Protokolle der Kreissynode Paderborn geben darüber Auskunft, dass Holzhausen vom 

18.06.1854 bis 15.10.1855165 als Hauslehrer bei der Familie des Freiherrn von der Borch in 

Holzhausen bei Nieheim tätig gewesen ist.166 Hierbei handelte es sich als Anstellungsgeber 

um Karl Freiherr von der Borch (1795-1866)167 und seine zweite Ehefrau Ludmilla, geb. 

Gräfin von der Recke von Volmerstein (1797-1858), die miteinander drei Kinder hatten: 

Alhard (geb. 1845), Leopold (geb. 1846) und Agnes (geb. 1852). Es dürfte sich also bei der 

Hauslehrerstelle um die Erziehung vor allem der beiden Söhne gehandelt haben. Die 

Familie von der Borch hatte sich zur Reformationszeit dem lutherischen Glauben 

angeschlossen168 und war durch den starken Druck der Gegenreformation im Fürstbistum 

Paderborn bis 1655 zum katholischen Glauben zurückgekehrt.169 Nachdem die katholische 

Linie Anfang des 18. Jahrhunderts ausgestorben war, ging das Gut Holzhausen an die 

evangelische Linie der Familie von der Borch aus Langendreer.170 Nach dem Übergang des 

Gebietes an Preußen beteiligte sich die Familie aktiv am Aufbau von evangelischem Leben 

und Gemeinden. Ein Jahr (Dez. 1855 bis Nov 1856) lang weilte Holzhausen im elterlichen 

Pfarrhaus in Bad Sachsa, um sich auf das zweite Examen vorzubreiten.171 Das zweite 

kirchliche Examen pro ministerio legte er am 25.11.1856 in Magdeburg ab und wird am 

04.07.1857 vom Westfälischen Konsistorium als Kandidat aufgenommen.172 Ab Dezember 

1856 trat er wieder in den Dienst als Hauslehrer beim Freiherrn von der Borch in 

                                                 
165 Vgl. LkA EKvW 4.6/41. 
166 Verhandlungen der Kreissynode Paderborn am 13. Juli 1854, 13. Im Familienarchiv von der Borch 
 im Landesarchiv Münster waren keine entsprechenden Unterlagen oder Hinweise auffindbar. Die 
 Verbindung zur Familie von der Borch hat auch in der Warburger Zeit angehalten: Bei der Taufe 
 der ersten Tochter Emilie Lohmann, geb. Holzhausen, im Jahr 1869 sind zwei Vertreterinnen der 
 Familie von der Borch Taufpatinnen.  
167 Sämtliche biographische Daten entnommen: Gothaisches Genealogisches Taschenbuch der 
 Freiherrlichen Häuser. Teil A, 90 (1940), 59.  
168 Vgl. Karl Hengst, Kirchliche Reformen im Fürstbistum Paderborn, 121. 
169 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmünster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche 
 in Nieheim, 13. 
170 Vgl. a. a. O., 14. 
171 Vgl. LkA EKvW 4.6/41. 
172 Vgl. LkA EKvW 4.6/41 u. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn am 17. Juni 1857, 7. Die 
 preußische Ausbildungsreform von 1810 legte fest, dass zwischen dem ersten und zweite Examen, 
 das zur Übernahme einer Pfarrstelle berechtigte, muss  ein Jahr liegen musste (vgl. Lucian Hölscher, 
 Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 275f).   



47 

 

Holzhausen ein.173 Mit dem Status eines Kandidaten verband sich die Aufsicht der 

Kreissynode über ihn,174 aber auch die Möglichkeit, sich auf Pfarrstellen zu bewerben.175  

Als Pfarrverweser wurde er schließlich ordiniert und in sein Amt im Bereich 

Marienmünster-Nieheim-Steinheim der Kirchengemeinde Brakel am 05. Mai 1858 

eingeführt.176 Der von Holzhausen versehene Bereich umfasste 33 Ortschaften, in denen 

„auf einem Distrikt von 5 Stunden Ausdehnung gegen 300 Evangelische“177 wohnten. Im 

Jahr 1856 war in Nieheim eine evangelische Kirche errichtet worden und 1857 in 

Steinheim.178 Von den beiden evangelischen Elementarschulen lag die eine in Nieheim und 

die andere in Marienmünster, wo Holzhausen an vier Tagen unterrichten musste.179 Eine 

Wohnung konnte der neue Pfarrverweser in Marienmünster bei dem Amtmann und 

Gutsbesitzer Heinrich Meier nehmen, der das eine der aus dem Kloster Marienmünster 

errichteten Güter 1843 erworben hatte.180 Auf dem Gut ließ Heinrich Meier eine Kapelle 

für die Evangelischen einrichten, die am 14.09.1855 eingeweiht werden konnte.181 Die 

eigenständige evangelische Kirchengemeinde Marienmünster-Nieheim-Steinheim wurde 

erst zehn Jahre nach Holzhausens Weggang 1864 errichtet.182 Bis dahin hatte das Gebiet 

zur 1843 gegründeten Kirchengemeinde Brakel gehört, die aus der seit 1544 bestehenden 

Gemeinde Bruchhausen ausgegründet wurde.183 Um die pastorale Versorgung im 

nördlichen Teil der Kirchengemeinde Brakel zu verbessern wurde 1854 der erste 

Hilfsprediger Carl Böttner184 eingewiesen.185   

 

                                                 
173 Vgl. LkA EKvW 4.6/41. 
174 Vgl. § 37 b RWKO. Vgl. auch die Kandidatenordnung für Schlesien in: Karl Gottlob Boche, Der 
 Preußische legale evangelische Pfarrer, 422ff. 
175 Vgl. § 59 Abs. 1 RWKO. 
176 „2. Eingeführt und ordinirt: a. für Marienmünster Cand. Theodor Holzhausen am 5. Mai cur. zu 
 Steinheim;“ (Verhandlungen der Kreissynode Paderborn am 25. August 1858, 7). 
177 S. Anhang 9.5. 
178 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmünster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche 
 Nieheim, 16ff. 
179 Vgl. Anhang 9.5. 
180 Vgl. Friedrich Brannolte, Großenmarpe, Blomberg 1971, 68. Das Klostergut wurde aufgeteilt und 
 die eine Hälfte 1812 an einen katholischen Käufer und die andere Hälfte 1834 an einen 
 evangelischen Käufer gegeben (Vgl. Barbara Seifen, „Zu irgendeinem anderen Geschäfte 
 einzurichten und zu benutzen, 127f). Das Klostergut galt vor der Säkularisierung als ertragsschwach 
 (Jutta Prieur, Die Aufhebung der Männerklöster im Hochstift Paderborn 1803, 204). 
181 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmünster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche 
 in Nieheim, 16. 
182 Vgl. a. a. O., 18. 
183 Vgl. a. a. O., 14f. 
184 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 48 (Nr. 625). 
185 Vgl. Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmünster-Nieheim (Hg.), Die Kreuzkirche 
 in Nieheim, 15. 



48 

 

2.3. Pfarrer in Driburg 

 

Nach vier Jahren als Pfarrverweser in Marienmünster-Nieheim-Steinheim wurde 

Holzhausen im Alter von 35 Jahren und 5 ½ Jahre nach Ablegen der Prüfung pro 

ministerio am 09.02.1862 in die Pfarrstelle Driburg eingeführt. Die Errichtung einer 

eigenständigen Kirchengemeinde wurde durch die Einsetzung des Hilfspredigers Claus 

Bachmann186 für das Driburger Gebiet in der Kirchengemeinde Brakel im Jahr 1850 

eingeleitet und mit Kabinettsorder vom 07.10.1853 und Bestätigung durch den 

Evangelischen Oberkirchenrat am 10.01.1854 zu einem Ende gebracht.187 Noch im selben 

Jahr konnte die Kirche eingeweiht werden.188 Die Pfarrstelle wurde erst 1858 errichtet und 

mit Ludwig Bosse189 besetzt.190 Weitere zehn Jahre später wurde neben der Kirche eine 

Schule mit Lehrerwohnung errichtet.191 

In Driburg hatte es in der Mitte des 19. Jahrhundert starke konfessionelle 

Auseinandersetzungen gegeben. So sah sich der katholische Vikar Johannesmann genötigt, 

die Gemeindeglieder vor seinem evangelischen Kollegen Claus Brachmann als einem 

„neuen Irrlehrer“192 zu warnen. Gerade die evangelischen Beerdigungen waren eine 

Gelegenheit, bei der die konfessionellen Spannungen gegenüber den Protestanten zum 

Ausdruck kamen. Die Driburger Gemeinde unterscheidet sich hierin grundsätzlich nicht 

von der Situation im übrigen Kirchenkreis Paderborn, scheint aber in der Intensität stärker 

gewesen zu sein. In der Stadt Driburg wohnten entsprechend der Volkszählungen am 

03.12.1861: 133 Protestanten (Bevölkerungsanteil 6,2 %)193 und am 03.12.1864: 183 

Protestanten (Bevölkerungsanteil 8,0 %).194 Der Anstieg während der drei Jahre resultierte 

vor allem aus dem Zuzug von Eisenbahnmitarbeitern. Im Bezug auf die jüdische 

                                                 
186 In Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen ist keine Eintragung zu 
 Bachmann zu finden. 
187 Vgl. Jens Murken, Die evangelischen Gemeinden in Westfalen 1, 84. Der Bau entspricht dem von 
 August Stüler entworfenen Normalkirchenplan (vgl. Helga Nora Franz-Dauhme, Die Einflußnahme 
 Friedrich Wilhelm III. von Preußen, 74). 
188 Vgl. a. a. O., 123f. 
189 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 52 (Nr. 648). 
190 Vgl. Jens Murken, Die evangelischen Gemeinden in Westfalen 1, 84. 
191 Vgl. Iris Schäferjohann-Bursian, „Verzage nicht, du Häuflein klein...“, 125. 
192 A. a. O., 122. 
193 Vgl. Waldemar Becker, Driburger Annalen 1861 - 1903, 5. Der Anteil der jüdischen Bevölkerung lag 
 bei 1,8 % (40 Personen). 
194 Vgl. a. a. O., 9. Der Anteil der jüdischen Bevölkerung lag bei 2,0 % (45 Personen). Elfi Pracht gibt 
 für die Zahl der jüdischen Bewohner 1802 mit 16 an, 1843 mit 46, 1888 mit 71 und 1895 mit 70 
 (Vgl. Ders., Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 151). Im Ortsteil Dringenberg wohnten 
 1802 22 Personen, 1843 22 Personen, 1864 29 Personen und 1885 9 Personen (Vgl. a.a.O, 154). 



49 

 

Bevölkerungsminderheit, die schön länger kontinuierlich in Driburg wohnte,195 bilden die 

evangelischen Bewohner in der Mitte des 19. Jahrhundert die größere Minderheit. Für das 

Jahr 1863 war in der Kirchengemeinde Driburg die Anzahl der Gemeindeglieder mit 900 - 

unter Einschluss der Eisenbahnarbeiter - angegeben;196 bereinigt liegt diese zwischen den 

230 Gemeindegliedern für das Jahr 1861 und den 300 für das Jahr 1864.197 Zum Gebiet der 

Kirchengemeinde gehörten damals neben der Stadt Driburg noch die Ortschaften 

Allhausen und Siebenstern, sowie Altenbeken, Neuenheerse, Buke und Schwaney.198 Die 

durchschnittliche Teilnahme am Abendmahl im Kirchenkreis Paderborn lag zwischen 1864 

und 1868 bei 68,1 %, während im gleichen Zeitraum diese in der Gemeinde Driburg bei 

79,1 % lag.199 

Im Marienmünsterer Klostergut lernte Holzhausen seine zukünftige Frau kennen. Ida 

Christine Meier wurde als Tochter Heinrich Meiers und seiner Frau Henriette, geb. Sölter, 

am 10.04.1849 in Marienmünster geboren und am 26.04. getauft. Am 05.10.1865 heiratete 

Theodor Holzhausen Ida Meier in Marienmünster. Hier scheint die Familienkonstellation 

dem traditionellen Bild zu folgen, bei dem ein deutliches Gefälle zwischen den 

Ehepartnern vorliegt, welches sich nicht nur im Altersunterschied ausdrückt.200 Für die 

Rolle als Pfarrfrau und Mutter war eine berufliche Ausbildung für Ida Holzhausen nicht 

notwendig. Insgesamt hat sie 13 Kinder zur Welt gebracht. Die Aufgabe der Pfarrfrau war 

die einer „Gehilfin im Schatten des Mannes“201. Hierin zeigt sich schon ein Wandel in der 

Rollenzuweisung im 19. Jahrhundert, in dem die Hausfrau durch die Pfarrfrau abgelöst 

wurde, indem nicht mehr Land- und Hauswirtschaft im Zentrum ihres Lebens stehen, 

sondern sie eine „institutionalisierte Funktion“202 innerhalb der Gemeinde einnahm. 

Wolfgang Steck beschreibt die Stellung des Pfarrhauses im 19. Jahrhundert 

folgendermaßen: „Seinen Bewohnern erscheint das Pfarrhaus denn auch als eine Bühne, ihr 

familiäres Leben als Theater. Als spielten sie ihr privates Leben anderen vor, als führten sie 

ihre Ehe für andere, erzögen ihre Kinder für andere, als inszenierten sie die intimen Szenen 

des Familienlebens für andere; kurz, als führten andere Regie im Glashaus, so stellt die 

                                                 
195 Der erste Bericht über jüdisches Leben in Driburg resultiert aus dem Jahre 1652 (Vgl. Elfi Pracht, 
 Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 150). 
196 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 12. 
197 Vgl.  LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1861) und (07.06.1865). 
198 Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1851, 7. 
199 S. Anhang 9.1.   
200 Vgl. Johannes Wahl, Lebensläufe und Geschlechterräume im Pfarrhaus, 55. 
201 Barbara Beuys, Die Pfarrfrau: Kopie oder Original?, 58. 
202 Andreas Gestrich, Erziehung im Pfarrhaus, 74. 



50 

 

Pfarrfamilie ihre eigene Welt dar, jene bürgerliche Lebenswelt, die sich das klassische 

bürgerliche Theater als Spiegel ihrer selbst schuf und die Puppenstube als Miniatur ihres 

Lebenskreises.“203 Schließlich war das Pfarrhaus „Vorbild und Sinnbild christlicher 

Lebensführung“204. In Driburg wurden die ersten beiden Kinder Gottfried205 (1866) und 

Emilie (1869) geboren. Auch wenn von den Töchtern vier Pfarrer heiraten werden, so ist 

doch ein Wandel feststellbar, denn die Töchter erhielten eine berufliche Ausbildung. Als 

Beispiel sei die älteste Tochter Emilie genannt, die mit einem Lehrer-Zeugnis am 

16.07.1894 nach einem einjährigen Studium vom Konservatorium in Leipzig abging.206 

Über die gesundheitliche Verfassung von Theodor Holzhausen gibt es nur wenige 

Hinweise. Im Oktober 1864 war Holzhausen durch Krankheit verhindert an der 

Kreissynode teilzunehmen.207 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
203 Wolfgang Steck, Die Pfarrfamilie als Sinnbild christlichen und bürgerlichen Lebens, 110. 
204 A. a. O., 112. 
205  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 219 (Nr. 2788). 
206 Vgl. Archiv der Hochschule für Musik und Tanz „Felix Mendelssohn Bartholdy“ Leipzig, A, I. 3, 
 6237. 
207  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 1. 



51 

 

2.4. Pfarrer in Warburg 

 

Am 17.11.1868 unterrichtete das Konsistorium den Superintendenten Konrad Beckhaus208, 

Pfarrer Holzhausen für die vakante Pfarrstelle in Warburg vorzuschlagen.209 Durch den 

Superintendenten wurde Holzhausen in die dritte Stätte seines pastoralen Wirkens am 

Sonntag Reminiscere, dem 21.02.1869, eingeführt.210 Notwendig wurde die Neubesetzung 

der Pfarrstelle durch das Ableben des Pfarrers Heinrich Koch.211 Die Geschicke der 

evangelischen Gemeinde gestaltete Holzhausen insgesamt 31 Jahre lang bis zu seinem Tod 

am 12.09.1900. Er wurde in Warburg auf dem Neustädter Friedhof begraben.212 In seinen 

Lebenserinnerungen schilderte der älteste Sohn, Gottfried Holzhausen, die Warburger 

Verhältnisse: „Diese Gemeinde ist Diasporagemeinde in stark überwiegend katholischer 

Stadt, umgeben von ganz katholischen Landgemeinden. Sie war es damals noch in 

höherem Masse wie heute, was ich schon in früher Jugend daran zu spüren bekam, dass ich 

von älteren und stärkeren katholischen Nachbarsbuben allerlei Anfeindungen zu erleiden 

hatte. Besonders in Erinnerung ist mir auch der im ganzen abstossende Eindruck, den das 

Fastnachtstreiben, das im specifischen katholisch ist, auf mich machte.“213  

Ida Holzhausen überlebte ihren Mann um sechs Jahre und starb am 11.02.1906 in 

Lübbecke. In Warburg kamen die Kinder Theodor, Paul, Ida, Marie, Elisabeth, Heinrich, 

Paula, Gerhard (1887), August (1890) und Johanna (1893) zu Welt. Am 22.03.1896 wurde 

Holzhausen der Rote Adlerorden vierter Klasse verliehen.214 Die Stellung Holzhausens 

innerhalb der Geistlichkeit zeigte sich auch in den Funktionen, die er in der 

Provinzialkirche und dem Kirchenkreis übernahm. Nachdem Holzhausen 1872 zum 

stellvertretenden Skriba gewählt wurde,215 erfolgte 1882 die Wahl zum Skriba.216 Damit wird 

er Teil des Moderamens der Kreissynode. Das Amt des Skriba wie auch des 

Synodaldelegierten übte er bis zu seinem Tod aus. Im Jahr 1865 erfolgte zum ersten Mal 

die Wahl zum zweiten Stellvertreter des geistlichen Deputierten für die Provinzialsynode.217 

                                                 
208 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 29 (Nr. 348). 
209 Vgl. LkA EkvW 4.6/222. 
210 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 10. 
211  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen 263, (Nr. 3324). 
212 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 10. 
213 Gottfried Holzhausen, Amtswirksamkeit, Lebens- und Studiengang, 1. 
214 Vgl. LkA EkvW 4.6/222. 
215  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1872, 14. 
216  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1882, 16. 
217  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1865, 14. 



52 

 

1884 wurde er dann zum ersten Stellvertreter bestimmt218 und schließlich wurde er 1886 

zum Deputierten.219 Er nahm an der 18. Provinzialsynode in Soest im September 1887 als 

deputierter Pfarrer teil und wurde in die Commission IX (Für Adressen und Petitionen) 

gewählt.220 Der Synode 1890 gehörte er wiederum an und wurde dort in die Commissionen 

IIIb (Für Emeriten- und Relicten-Gesetz) und IX (Für Adressen und Petitionen) 

gewählt.221 Die letzte Synode, die Holzhausen besuchen konnte, war die 22. 

Provinzialsynode in Soest im September 1899. Dort gehörte er der Kommission III (Für 

kirchliche Verwaltung) an.222 Die im Jahr 1899 durch einen Gallensteinleiden angeschlagene 

Gesundheit war soweit wieder hergestellt, dass Theodor Holzhausen im September zur 

Synode nach Soest reisen konnte.223 Im Protokoll der Synode 1902 wurde seiner gedacht 

und vermerkt, dass „er nach längerem Leiden am 12. September 1900 aus dem Leben 

schied.“224 Nach einer Zeit des Aufenthalts in Höxter zog die Witwe Ida Holzhausen zu 

ihrer Tochter Ida, die mit dem ehemaligen Warburger Vikar Ernst Güse225 verheiratet war, 

nach Lübbecke. Sie starb dort am 11.09.1906 und wurde in Lübbecke beerdigt. 

Mit der Kabinettsorder vom 21.12.1824 wurde die evangelische Kirchengemeinde in 

Warburg errichtet und am 16.04.1826 der erste Pfarrer, Ferdinand Winzer226, eingeführt.227 

Zu den Evangelischen hatten sich 1822 in Warburg selbst 174 und im Umland 102 

Personen gezählt.228 Als Kirche wurde der neugegründeten Gemeinde die Kirche des 

gerade aufgelösten Dominikanerklosters zugewiesen.229 Vor der Gründung der Gemeinde 

wurden die Evangelischen in Warburg von Wethen in Waldeck und die Evangelischen in 

Herlinghausen von Ersen in Hessen aus betreut.230 Während in der Kirche in 

Herlinghausen Gottesdienst gefeiert werden konnte, war Warburg zunächst ohne eigenen 

Gottesdienst und Religionsunterricht. Erst 1845 wurde die Betreuung Herlinghausens 

                                                 
218  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1884, 14. 
219  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1886, 12. 
220  Vgl. Verhandlungen der Achtzehnten Westfälischen Provinzial-Synode, 3 und 8. 
221  Vgl. Verhandlungen der Neunzehnten Westfälischen Provinzial-Synode, 1 und 7f. 
222 Vgl. Verhandlungen der zweiundzwanzigsten Westfälischen Provinzialsynode, 1 und 9.  
223  Brief an Ernst Lohmann vom 12.08.1899: „[...] wollen meine Frau und ich auf einige Zeit, vielleicht 
 14 Tage, nach Carlshafen gehen, wo ich meine Kur mit Carlsbader Sprudelsalz fortsetzen und einige 
 Solbäder nehmen werde. Hoffentlich werde ich von dort so gestärkt wieder zurückkehren, daß ich 
 ohne Bedenken an der Provinzialsynode werde theilnehmen können, welche am 9ten September cr. 
 beginnt.“ 
224  Verhandlungen der dreiundzwanzigsten Westfälischen Provinzialsynode, 68. 
225  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die Evangelischen Pfarrer in Westfalen, 172 (Nr. 2183). 
226 Vgl. a. a. O., 566 (Nr. 7030). 
227 Vgl. Hermann Bastert, Aus der Geschichte der evangelischen Kirchengemeinde Warburg, 47. 
228 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 4. 
229 Vgl. Meinolf Lohrum OP, Warburg und die Dominikaner, 67. 
230 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 3. 



53 

 

durch Ersen beendet und von Warburg aus versorgt; ab 1869 durch einen Pfarrverweser.231 

Aus der Gemeinde Warburg konnte 1856 Peckelsheim mit den Ortschaften Bühne, 

Manrode und Muddenhagen ausgepfarrt werden.232 Die Kirchengemeinde umfasste bei 

Holzhausens Amtsantritt die Orte Warburg, Herlinghausen, Dalheim, Calenberg, 

Wormeln, Welda, Germete, Ossendorf, Nörde, Menne, Hohewepel, Dössel, Lütgeneder, 

Daseburg, Rösebeck, Scherfede, Rimbeck und Westheim.233 1887 wurden durch 

Holzhausens Engagement Scherfede und Rimbeck mit Westheim eine eigenständige 

Kirchengemeinde.234 In die Amtszeit Holzhausens fiel auch von 1891 bis 1895 die 

Renovierung und Neugestaltung der Warburger Kirche, deren äußeres Erscheinungsbild 

eine Veränderung erhielt in Form des neugotischen Dachreiters, der anstelle des barocken 

angebracht wurde. Im Inneren ersetzte man die katholische Ausstattung bis auf den 

Hochaltar durch eine neue.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
231 Vgl. a. a. O., 11. 
232 Vgl. a. a. O., 12. 
233 Vgl. Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim, 12. 
234 Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 12. 



54 

 

2.5. Kontextualisierung der Biographie 

 

Oliver Janz hat das statistische Material für die westfälische Pfarrerschaft erhoben und 

ausgewertet.235 Seine Ergebnisse - im Besonderen für die Geburtskohorte 1821-1830 -  

werden als Referenzgröße herangezogen. Stellt man die ermittelten Altersangaben bei den 

Geistlichen Westfalens neben die Daten aus dem Leben Holzhausens, so ergibt sich 

folgendes Bild:  

   

Durchschnittliches Alter bei: 1821 - 30236 Theodor Holzhausen 

Abitur  20,5  23 

1. Examen 24,8 28 

2. Examen 26,8 30 

Ordination 29,0 32 

1. Pfarrstelle 32,0 36 

Heirat 31,9 39 

Amtsende 61,4 74 

Tod  65,2 74 

 

Beim Vergleich der biographischen Einschnitte im Laufe eines westfälischen Pfarrersleben 

für die Geburtsjahrgänge 1821-1830 und dem Leben Theodor Holzhausen ergibt sich, dass 

die berufliche Laufbahn mit einer Verspätung durch den späten Schuleintritt in Halle in 

den gleichen zeitlichen Abständen verläuft wie bei seinen Kollegen. Lediglich die etwas 

spätere Heirat und die lange Wirksamkeit bis zum Tod unterscheiden sich vom 

Durchschnitt einer Jahrgangskohorte. Für die Geburtsjahrgänge 1821-1830 der 

nachmaligen Pfarrer der Kirchenprovinz Westfalen gehörte er zu den 16,9 %, die aus den 

altpreußischen Landesteilen der Landeskirche kamen.237 Der Wert für einen Vater, der 

ebenfalls Pfarrer war, lag mit 28,9 % etwas über dem statistischen Mittel des Jahrhunderts 

(24,9 %).238 Der überwiegende Teil von Vätern entstammte zu dieser Zeit Akademikern mit 

44,5 %. Bei der weiteren pastoralen Abstammung gehörte Holzhausen dann zu einer 

                                                 
235  Vgl. dazu Oliver Janz, Bürger besonderer Art. 
236 Vgl. a. a. O., 559f. 
237 Vgl. a. a. O., 539. 73,5 % rekrutieren sich aus Rheinland und Westfalen. 
238  Vgl. a. a. O., 540. Janz rechnet die Geistlichen nicht zu den Akademikern. 



55 

 

Minderheit von 9,4 %, bei denen der Großvater mütterlicherseits Pfarrer war.239 Daneben 

gehörte er zu einem Viertel der entsprechenden Pfarrer, die ein Gymnasium außerhalb der 

rheinisch-westfälischen Provinzialkirchen besucht haben.240 Für die Wahl Halles als ersten 

Studienort war für diese Geburtsjahrgänge der Wert mit 68,8 % am höchsten.241 Im Bezug 

auf die Studienmobilität fällt auf, dass überdurchschnittlich viele Studierende (41,3 %) nur 

an einer Universität studierten.242 Mit der Hochschulreife im Jahr 1849 und der 

Hilfslehrertätigkeit 1852 in Halle ergab sich eine Studiendauer von ca. 6 Semestern. Das 

entspricht der Mehrzahl (70,8 %) seiner Mitstudenten.243 

Innerhalb der Kandidatenzeit war für 17,9 % der westfälischen Pfarrer der Jahrgänge 1821-

1830 der Eintritt in den Schuldienst die erste ausgeübte Tätigkeit.244 Ein Wert, der dem 

Durchschnitt für das 19. Jahrhundert entspricht. Für die meisten war die erste Tätigkeit mit 

37,3 % eine Hauslehrerstelle. Während dann für 60,6 % der Kirchendienst die zweite 

Anstellung war, lag eine Hauslehrertätigkeit bei 21,1 %.245 Auch die Tätigkeit eines 

Pfarrverwesers wurde noch zur Kandidatenzeit gezählt, sodass er nach der Hilfslehrerzeit 

in Halle und der Hauslehrerzeit in Holzhausen somit die dritte Stelle in Marienmünster 

angetreten hat. Innerhalb der Geburtsjahrgänge 1821-1830 war dieser Vorgang nicht nur 

nicht unüblich, sondern die Regel: 77,1 % der westfälischen Kandidaten, die eine dritte 

Stelle antraten, befanden sich im kirchlichen Dienst und der Wert für eine 

Hauslehrertätigkeit halbierte sich.246 Etwa ein Drittel der Kandidaten haben eine Stelle im 

kirchlichen Hilfsdienst angetreten, zu dem auch die Pfarrverweser gehörten.247 Hier kann 

man das Nachlaufen der Theologenwelle deutlich erkennen, das in der Preußischen 

Landeskirche nur langsam abgebaut werden konnte.248 Die größte Zahl an westfälischen 

Pfarrern der Geburtsjahrgänge 1821-1830 hatte nur eine Pfarrstelle inne (42,2 %), gefolgt 

von denen, welche zwei Pfarrstellen angetreten haben mit 33,7 %.249 Holzhausen gehört in 

                                                 
239  Vgl. a. a. O., 541. 
240 Vgl. a. a. O., 548.  
241 Vgl. ebd.: Jahrhundertdurchschnitt 34,1 %.  
242 Vgl. a. a. O., 549: Jahrhundertdurchschnitt: 19,8 %. 
243  Vgl. a. a. O., 550. 
244 Vgl. a. a. O., 552. 
245 Vgl. a. a. O., 553. 
246 Vgl. a. a. O. Der Jahrhundertdurchschnitt lag bei 66,4 %. 
247  Vgl. a. a. O., 556. 
248 Vgl. Hartmut Titze, Überfüllung und Mangel im evangelischen Pfarramt, 57. 
249 Vgl. Oliver Janz, Bürger besonderer Art, 559. Beide Werte entsprechen dem Durchschnitt des 19. 
 Jahrhunderts. 



56 

 

seiner Geburtskohorte zur Mehrheit (59,3 %) der Pfarrer, denen in ihrem Leben kein 

Ruhestand vergönnt war.250 

Bei der Wahl einer westfälischen Ehepartnerin war Theodor Holzhausen auf der Seite der 

Mehrheit (56,6 %) der Pfarrer der Geburtsjahrgänge 1821-1830.251 Dagegen wählte nur eine 

kleine Minderheit von 4,8 % die Tochter eines Gutsbesitzers.252 Lediglich das Alter bei der 

Eheschließung von Ida Holzhausen war gegenüber dem statistischen Alter von 24,5 Jahren 

etwas jünger, auch erreichte sie nicht das Alter von 61,5 Jahren ihrer Mitpfarrfrauen, 

sondern starb mit 57 Jahren.253 Mit dem Antritt der ersten Pfarrstelle war für die 

überwiegende Mehrheit der Geistlichen der lebensgeschichtliche Punkt erreicht, eine 

Familie zu gründen. Holzhausen gehört zu den 22, 5 %,  die sich in einem Zeitraum von 

zwei bis vier Jahren nach dem Stellenantritt verehelichten.254 Ein Viertel der Ehen haben 

einen Altersunterschied, bei dem der Mann über zehn Jahre älter ist als die Frau.255 Bei der 

Anzahl der Kinder sind die Werte zwischen einem und sechs führend, nur eine kleine 

Gruppe von 6,4 % hat mehr als zehn Kinder.256 Sieht man von der Hochzeit mit der 

Tochter eines Gutsbesitzers und der zahlreichen Kinderschar ab, dann war der Lebens- 

und Amtsweg von Pfarrer Theodor Holzhausen nicht wirklich für die Geistlichen seiner 

Geburtsjahrgänge außergewöhnlich.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
250  Vgl. a. a. O., 562. 
251 Vgl. a. a. O., 544: Jahrhundertmittel: 57,7 %. 
252 Vgl. a. a. O., 545.  
253  Vgl. a. a. O., 500. 
254  Vgl. a. a. O., 562. 
255  Vgl. a. a. O., 563. 
256  Vgl. a. a. O., 568. 



57 

 

3. Die Religionsgemeinschaften im ehemaligen Hochstift Paderborn im 19. 

Jahrhundert 

 

Im folgenden Kapitel wird ein Überblick über die drei das 19. Jahrhundert bestimmenden 

Religionsgemeinschaften im Gebiet der ehemaligen Fürstbistümer Paderborn und Corvey 

gegeben, um den regionalreligionsgeschichtlichen Rahmen zu beschreiben, ohne den es 

schlechterdings nicht möglich ist, die verschiedenen Mentalitäten der jeweiligen 

Religionsgemeinschaften darzustellen.257 Zahlenmäßig dominierend war die römisch-

katholische Kirche, die sich von einem relativ kleinen und säkularisierten Fürstbistum zu 

einem flächenmäßig riesigen Diasporabistum nach der Neubeschreibung im Jahr 1821 

entwickelt hatte. Die vom Königreich Preußen, zu dessen Landesteil Paderborn wurde, 

bevorzugte Religionsgemeinschaft war freilich die evangelische Kirche, deren Mitglieder im 

Paderborner Raum nach der Gründung der Provinz Westfalens im Kirchenkreis Bielefeld 

zusammengefasst wurden, aus dem dann 1840 der Kirchenkreis Paderborn ausgegliedert 

wurde. Im Gegensatz zur jüdischen Bevölkerung wuchs die protestantische Bevölkerung, 

wenn auch in der deutlichen Minderheit zur römisch-katholischen Bevölkerung, stetig an. 

Die jüdischen Gemeinden, die zum Teil schon seit der Mitte des 16. Jahrhunderts 

bestanden, erlebten zwar zunächst ein Anwachsen, jedoch im 19. Jahrhundert machte sich 

die Abwanderung in größere Städte bzw. das Ruhrgebiet bemerkbar. Für 1818/19 lässt sich 

das Verhältnis der Religionsgemeinschaften in der preußischen Provinz Westfalen wie folgt 

angeben: katholische Kirche 59,7 %, evangelische Kirche 39,4 % und Judentum 0,9%.258 

Erstaunlicherweise liegen für alle drei Religionsgemeinschaften für das Gebiet des 

ehemaligen Hochstifts Paderborn im Zeitraum des 19. Jahrhunderts keine eigenständigen 

Beschreibungen der Entwicklung der jeweiligen Gemeinschaft vor. Auf protestantischer 

und jüdischer Seite gibt es Darstellungen für die Provinz Westfalen und auf katholischer 

Seite für das neugeschaffene Bistum Paderborn auf der Makroebene und eine Vielzahl 

einzelner Arbeiten im Bereich der Mikroebene auf Gemeindeebene.  

 

 

 

                                                 
257  Während das Landjudentum im süddeutschen Raum im Fokus des wissenschaftlichen Interesses 
 steht, ist das preußische und besonders das für Westfalen wichtige, in den Kreisen Höxter und 
 Warburg lebende Landjudentum nur wenig erforscht (vgl. Arno Herzig, Landjuden - Stadtjuden, 91).   
258  Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberpräsident der Provinz Westfalen, 84. 



58 

 

3.1. Das römisch-katholische Bistum Paderborn  

 

Die Gründung des Bistums Paderborn erfolgte schon zu karolingischer Zeit. Im Jahr 799 

wurde in Anwesenheit Karls des Großen und des Papstes Leo III. das Bistum errichtet und 

Hathumar (gest. 815) zum ersten Bischof ernannt. Unter Bischof Meinwerk (gest. 1039) 

wurde der territoriale Besitz erweitert und ein ehrgeiziges Bauprogramm in Paderborn 

realisiert. Die Entwicklung im Spätmittelalter führte schließlich dazu, dass das Bistum 

Paderborn von Köln aus verwaltet wurde. Durch Dietrich von Fürstenberg (gest. 1618) 

wurde die landesherrliche Autorität wieder hergestellt, die Reformation im Fürstbistum 

zurückgedrängt und die erste Universität in Westfalen errichtet.    

 

 

3.1.1. Vom Ende des Fürstbistums bis zur Neuumschreibung 1821  

 

Für das Paderborner Bistum war das 19. Jahrhundert zunächst von fundamentalen 

Umwälzungen bestimmt, deren Folgen bis ins 20. Jahrhundert reichten. Zwar blieb das 

Bistum nach der Inbesitznahme des nun mediatisierten Hochstifts durch das Königreich 

Preußen als kirchliche Institution bestehen. Die Funktion des Landesherrn ging dem 

Bischof endgültig verloren. Pläne, das Bistum aufzulösen, existierten schon im 

Siebenjährigen Krieg.259 Realisiert wurden diese Absichten jedoch erst im Königreich 

Westfaphen unter König Jérôme, dem das Hochstift nach der französischen Besetzung 

1806 zugefallen war. So sollte das Paderborner Bistum zugunsten eines neu zu schaffenden 

Erzbistums mit Sitz in Kassel aufgelöst werden.260 Entsprechend wurde das Domkapitel am 

14.12.1810 aufgehoben.261 Nach der ersten Auflösung von Klöstern unter den Preußen, 

wurden nun weitere Klöster aufgehoben. Nach dem Ende der französischen Zeit und bei 

Gründung der preußischen Provinz Westfalen im Jahr 1815 war die Situation der 

katholischen Kirche in der neuen Provinz unübersichtlich geworden. Lediglich in 

Paderborn und Corvey standen amtierende Bischöfe den westfälischen Bistümern vor.262 

Ebenso waren die Folgen der vollzogenen Säkularisierungsmaßnahmen unübersehbar, da 

viele aufgehobene Einrichtungen mit ihren Rechtstiteln verstaatlicht worden waren. 

                                                 
259  Vgl. Manfred Weitlauff, Der Staat greift nach der Kirche, 27. 
260  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 21. 
261  Vgl. Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 3 
262  Vgl. a. a. O., 2. 



59 

 

Entsprechend stand die katholische Kirche vor großen Herausforderungen, die zunächst 

darin bestanden die Veränderungen aus der Zeit des Königreich Westfaphens zu 

revidieren, die Bistümer auf dem Gebiet der Provinz zu reorganisieren und schließlich 

religionsrechtliche Grundlagen zu fixieren, sowie Vereinbarungen mit dem Preußischen 

Staat zu treffen.263 Zudem war die relative konfessionelle Homogenität mit einer jüdischen 

Minderheit im ehemaligen Hochstift durch den Zustrom von Evangelischen aufgebrochen 

worden. Für das Selbstbewusstsein war diese Veränderung von wichtiger Bedeutung: „die 

Katholiken erlebten sich als einer evangelischen Oberschicht unterworfen.“264 Trotz ihrer 

Bevölkerungsmehrheit im ehemaligen Hochstift fühlten sie sich von den neuen 

Landesherren zurückgesetzt und benachteiligt.  

Von 1815 bis 1821 führte Preußen durch seinen Gesandten Barthold Georg Niebuhr 

Verhandlungen mit dem Papst über die Neuordnung der katholischen Kirche in 

Preußen.265 Zunächst wollte man die Bistümer Paderborn und Corvey untergehen lassen, 

änderte aber dahingehend seine Absichten, dass zumindest Paderborn erhalten werden und 

neue Gebiete in Preußen bekommen sollte. Da ein förmliches Konkordat mit der 

katholischen Kirche nicht beabsichtigt war,266 wurden die Ergebnisse in der 

Zirkumskriptionsbulle „De salute animarum“ vom 16.07.1821 durch Pius VII. 

veröffentlicht. Ziel der Verhandlungen war gewesen, die Bistumsgrenzen mit denen der 

Staatsgrenzen zur Deckung zu bringen und dem Preußischen Staat bei der Stellenbesetzung 

entsprechenden Einfluss zu sichern.267 In der Bulle wurden die Verhältnisse der rheinisch-

westfälischen Bistümer in der Form geregelt, dass Münster, Paderborn und Trier zu 

Suffraganbistümern Kölns wurden, außerdem legte sie die Ausdehnung des Bistums 

Paderborn fest.268 Nach Breslau war Paderborn nun zum zweigrößten Bistum in 

Deutschland geworden. Die Zahl der zugehörigen Pfarrgemeinden erhöhte sich von 99 auf 

                                                 
263  Vgl. a. a. O., 3. 
264  Klaus-Michael Mallmann, Ultramontanisierung und Arbeiterbewegung im Kaiserreich, 79.  
265  Vgl. Karl Hausberger, Reichskirche Staatskirche „Papstkirche“, 168ff. 
266  Klaus Wappler, Karl von Altenstein und das Ministerium der geistlichen, Unterrichts- und 
 Medizinalangelegenheiten, 121. 
267  Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 5. 
268  Dazu gehörten das ehemalige Hochstift, Lippe, Waldeck und Waldeck-Pyrmont, das ehemalige 
 Bistum Corvey, die Dekanate Wiedenbrück und Rietberg, die Grafschaft Mark, das Herzogtum 
 Westfalen, das Fürstentum Siegen und die Grafschaft Wittgenstein nebst Minden-Ravensberg, sowie 
 das Obereichsfeld, der Regierungsbezirk Erfurt, das Großherzogtum Sachsen-Weimar und das 
 Gebiet der preußischen Provinz Sachsen (vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des 
 Erzbistums Paderborn 3, 22).  



60 

 

391269 und stieg bis zum Beginn des 1. Weltkriegs auf 545 an.270 Mit diesem Schritt wurde 

aus dem kleinen ehemaligen Fürstbistum ein weit ausgedehntes Diasporabistum. Damit 

wurde das Unterlegenheitsgefühl auf katholischer Seite angesichts der Übermächtigkeit des 

preußischen Protestantismus nur noch weiter verstärkt. Die konfessionellen 

Mehrheitsverhältnisse im Bistum waren mit der Neuumschreibung deutlich umgedreht.271 

Die Amtszeit des Bischofs Franz Egon von Fürstenberg beginnt im Jahr der Französischen 

Revolution und endet vier Jahre nach der Neuumschreibung des Bistums. Angesichts des 

vorgerückten Alters des Bischofs wurde die Bistumsleitung so verteilt, dass von 

Fürstenberg für das ehemalige Hochstift zuständig blieb und für die neuen Gebiete ein 

Apostolischer Vikar eingesetzt wurde: Richard Dammers. 

 

 

3.1.2. Wiedererwachen eines katholischen Selbstbewusstseins und der 

Mischehenstreit 

 

In Paderborn folgte 1825 Friedrich Klemens von Ledebur-Wicheln Bischof von 

Fürstenberg im Amt nach, der bis zu seinem Tod im Jahr 1841 das Bistum leitete.272 Mit 

dem Amtsantritt des neuen Bischofs wurde schließlich das Bistum Corvey aufgehoben und 

zum Teil des Bistums Paderborn entsprechend der Regelungen der Zirkumskriptionsbulle 

von 1821.273 Im Jahr 1818 wurde die Aufhebung der Universität Paderborn verfügt, die 

dann 1836 zurückgenommen wurde. Im Jahr 1844 erhielt sie schließlich die Rechtsform  

einer philosophisch-theologischen Lehranstalt.274 In seiner Amtszeit wurde die 

Organisationsstruktur des Bistums in der Weise neugeordnet, dass der westfälische Teil des 

Bistums im Jahr 1832 in Dekanate eingeteilt wurde.275 Im ehemaligen Hochstift mit Corvey 

entstanden die Dekanate Beverungen, Borgentreich, Brakel, Büren, Delbrück, Gehrden, 

                                                 
269  Vgl. Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 7. 
270  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 58. 
271  Der katholische Bevölkerungsanteil liegt für das gesamt Gebiet des Bistums Paderborn für das 
 weitere 19. Jahrhundert bei ca. 20 % und im westfälischen Teil bei 40 % (vgl. a. a. O., 95).  
272  Vgl. a. a. O., 128f. Über seine Wirksamkeit zieht Eduard Hegel eine ernüchternde Bilanz: „Seine 
 Wahl war insofern eine Enttäuschung, als er sehr zurückgezogen lebte, Beschwerden und 
 schwierigen Aufgaben aus dem Weg ging und nicht die Kraft zu einem wirklichen Neuaufbau des 
 Bistums aufbrachte“ (Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 9). 
273  Vgl. Georg Föllinger, Corvey - Von der Reichsabtei zum Fürstbistum, 181. 
274  Vgl. Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 13. 
275  Vgl. a. a. O., 10. 



61 

 

Höxter, Lichtenau, Paderborn, Salzkotten, Steinheim, Warburg.276 Kirchenpolitisch 

bestimmend war für seine Amtszeit der Mischehenstreit. Nachdem es in den neuen 

Provinzen zu Streitigkeiten im Bezug auf konfessionsverschiedene Ehe gegeben hatte, 

dehnte Friedrich Wilhelm III. im Jahr 1825 die 1803 eingeführte Regelung auch auf das 

Rheinland und Westfalen aus, nach der die religiöse Erziehung aller Kinder  entsprechend 

der Religion des Vaters erfolgte.277 „Demgemäß wurden die Pfarrer der Bistümer Münster 

und Paderborn unterrichtet, daß das Versprechen katholischer Kindererziehung nicht mehr 

gefordert werden dürfe, daß aber der erwähnte § 78 des Allgemeinen Landrechts nicht 

aufgehoben, mithin ein freiwillig offeriertes Versprechen der Brautleute nicht vom Gesetz 

verboten sei und für die kirchliche Trauung Voraussetzung bleiben müsse, andernfalls sei 

die Trauung zu verweigern.“278 In den nachfolgenden Verhandlungen zwischen dem 

päpstlichen Stuhl und der preußischen Regierung wollten die Bistümer Münster und 

Paderborn sich dem Usus der östlichen preußischen Provinzen anschließen. In einer 

geheimen Konvention gestand der Kölner Erzbischof Ferdinand August von Spiegel im 

Jahr 1834 zu, dass die Entscheidung über Mischehen die jeweiligen Pfarrer treffen sollten. 

1836 widerrief der Bischof von Trier seine Zustimmung zur Konvention, 1838 folgten die 

Bischöfe von Münster und Paderborn. Spiegels Nachfolger in Köln, Clemens August von 

Droste-Vischering, weigerte sich, die Konvention durchzuführen, und wurde 1837 in 

Minden gefangen gesetzt.279 Nach Solidarisierungsaktionen mit dem gebürtigen Westfalen 

Droste-Vischering und antipreußischen Ausschreitungen lenkte der neue Preußische König 

Friedrich Wilhelm IV. in der Frage 1841 schließlich ein und die verhafteten bzw. 

verbannten Bischöfe wurden freigelassen. „Innerhalb der Kirche selbst bewirkten diese 

Auseinandersetzungen eine stärkere Orientierung auf das Papsttum als die einzige 

Schutzmacht, die den bedrängten Katholiken geblieben war.“280 

Auf von Ledebur-Wicheln folgte der betagte Weihbischof Dammers für drei Jahre. In die 

Zeit des Bischofs Franz Drepper von 1845 bis 1855 fällt vor allem das Anwachsen 

kirchlicher Frömmigkeit.281 In Folge des Erscheinens der „Symbolik“ von Johann Adam 

Möhler im Jahre 1832 lässt sich auch für Paderborn ein Anwachsen des katholischen 

                                                 
276  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 120. 
277  Vgl. Klaus Fitschen, Der Katholizismus von 1648 bis 1870, 143. 
278 Eduard Hegel, Die katholische Kirche in Westfalen 1815-1945, 15. 
279  Vgl. Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im „langen“ 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, 
 125. 
280  Heinz Hürten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 74. 
281  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3,  130. 



62 

 

Selbstbewusstseins erkennen, zu dem Ludowine von Haxthausen und Pauline von 

Mallinckrodt in karitativer und spiritueller Hinsicht ihren Beitrag leisteten.282 In dieser Zeit 

wird auch kirchliche Mentalität in Richtung eines starren Konservativismus geprägt, zu 

dem die Exerzitienbewegung und die Volksmission ihren Beitrag geleistet haben.283 Der 

Restrukturierung der katholischen Kirche auf der organisatorischen Ebene entspricht nach 

innen die Erneuerung: Im Jahr 1844 wurde die Trierer Wallfahrt zum Hl. Rock mit einer 

halben Million Teilnehmenden zum Zeichen eines neu erstarkten katholischen 

Bewusstseins.284 Zugleich gewinnen Vereine immer größere Bedeutung für das 

Gemeindeleben und die Frömmigkeit. Die Gesellenvereine Kolpings nahmen sich der 

sozialen Frage an, indem sie das Handwerk, das durch die fortschreitende Industrialisierung 

in Bedrängnis kam, zu stärken versuchten.285 Der erste Gesellenverein im Bistum 

Paderborn konnte in Lippstadt im Jahr 1852 gegründet werden.286 Auf katholischer Seite 

sind es Wilhelm Emmanuel von Ketteler und eben Adolf Kolping, die die sozialen 

Probleme der Zeit auf die kirchliche Agenda setzten.287 

Im Jahr 1852 wurde eine Jesuitenniederlassung in Paderborn errichtet, in der der 

Ultramontanismus eine neue Heimstätte fand.288 In der Mitte des 19. Jahrhunderts hatte 

sich die Ausrichtung auf den Papst und Rom noch nicht vollständig durchgesetzt. Das 

Dogma der unbefleckten Empfängnis von 1854 und der Syllabus errorum aus dem Jahr 

1864 markieren jedoch Wegmarken auf einem Weg, dessen Endpunkt im 1. Vatikanischen 

Konzil mit dem Unfehlbarkeitsdogma gesetzt ist. Damit hatten die Ultramontanisten 

wesentliche Anliegen verwirklicht: „innerkirchlich traten sie für weitere Konzentration, für 

die radikale Absage an die Aufklärung und für den Universalepiskopat des Papstes ein, 

kirchenpolitisch für die völlige Unabhängigkeit der Kirche vom Staat.“289 

 

 

                                                 
282  Vgl. a. a. O., 79. 
283  Vgl. a. a. O., 91.  
284  Vgl. Klaus Fitschen, Der Katholizismus von 1648 bis 1870, 162 und Gerhard Besier, Religion - 
 Nation - Kultur, 30f: „Bischof Arnoldi, der gegen alle Bedenken die Ausstellung angeordnet hatte, 
 war es nicht nur gelungen zu zeigen, welche Massenbasis die katholische Kirche und ihre Hierarchie 
 noch besaßen, sondern auch, daß das alte katholische Brauchtum mit seinen vielfältigen sozialen 
 Funktionen noch eine Vitalität ausstrahlte, die viel lebendiger als das Dombaufest zum Ausdruck 
 brachte, daß die schon tot geglaubte römisch-katholische Kirche lebte.“ 
285  Vgl. Heinz Hürten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 114f. 
286  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 300. 
287  Vgl. Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958,  60. 
288  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 235. 
289  Rudolf Lill, Der Ultramontanismus, 88. 



63 

 

3.1.3. Polemik und Kulturkampf 

 

Das letzte Quartal des 19. Jahrhunderts ist geprägt vom „Kulturkampf“290, der nicht allein 

preußische Dimensionen hat, sondern ganz Europa erfasst, weil die Klärung ansteht, wie 

sich eine äußerst konservative katholische Kirche zu den Erfordernissen des modernen 

Staats stellt. Mit dem Syllabus errorum von 1864 versucht Pius IX. den Gefahren des 

Liberalismus und der Moderne zu begegnen.291 Gerade in den Beschlüssen des ersten 

Vatikanischen Konzil von 1869 bis 1870 kommt die restaurative Stimmung auf 

katholischer Seite zum Ausdruck. Letztlich ist das Konzil auch vom Geist der 

Gegenreformation getragen292 und behauptet die Unfehlbarkeit des Papstes, die heftige 

Auseinandersetzung inner- und außerhalb der katholischen Kirche auslöst. Eine Gruppe 

um den Theologen Ignaz von Döllinger, die die Konzilsentscheidungen nicht mittragen 

konnte, ruft die Altkatholische Kirche ins Leben. Im Jahr 1871 verliert der Papst den 

Kirchenstaat an Italien und die ersten Maßnahmen des Kulturkampfes in Deutschland und 

Preußen werden erlassen. Als kleindeutsche Lösung wird im gleichen Jahr das Kaiserreich 

gegründet und der preußische König zum Kaiser ernannt. Im preußisch-österreichischen 

Krieg von 1866 hatte Preußen einen schnellen Sieg über das katholisch geprägte Österreich 

gewonnen und damit die großdeutsche Perspektive von der Agenda genommen. Damit 

galten viele katholische Kreise im Reich, die sich an einer großdeutschen Politik orientiert 

hatten, als belastet.293 Zudem stellten im neuen Reich die Römisch-Katholischen nur noch 

ein Drittel der Bevölkerung und sahen sich als benachteiligt an.294 Dieses Gefühl wurde 

durch den gerade anhebenden Kulturkampf noch befördert.   

                                                 
290  Der Begriff wurde von Rudolf Virchow erstmals 1873 gebraucht (vgl. Hubert Kirchner, Das 
 Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, 45). 
291  Vgl. Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im „langen“ 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, 
 141 und Hubert Wolf, Der „Syllabus errorum“ (1864), 117. 
292  Vgl. Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870 -1958, 27. 
293  Vgl. Heinz Hürten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 127. 
294  Vgl. Thomas Mergel, Gute Katholiken und gute Preußen, 158: „Im Deutschen Reich von 1871 
 waren die Katholiken eine Minderheit von etwa 35 % und fühlten sich vom protestantischen 
 Kaisertum der Hohenzollern zurückgesetzt. Aus diesem Gefühl heraus entstand ein organisierter 
 Katholizismus, der sich in einer Vielzahl von Vereinen und Bruderschaften sowie einer eigenen 
 Partei, dem Zentrum, zu Papst und Kirche bekannte und in einer tiefverwurzelten Animosität gegen 
 die moderne Welt, gegen Kapitalismus, aufgeklärte Bildung und liberalen Staat sich in eine Subkultur 
 zurückzog, die bald zum Ghetto wurde. Die katholische Frömmigkeit wie etwa die Herz-Jesu-
 Verehrung erschien den Protestanten als mittelalterlich, der Gehorsam der Katholiken gegenüber 
 ihren Geistlichen, insbesondere den Ordenspriestern, erregte ihr Mißtrauen und veranlaßte sie zu 
 der Vermutung, daß hierdurch dem Einfluß einer auswärtigen Macht, nämlich des Papstes, Tür und 
 Tor geöffnet sei.“ 



64 

 

Im Dezember 1871 wird der Kanzelparagraph in das Strafgesetzbuch eingefügt. Auf 

preußischer Ebene ist das Schulaufsichtsgesetz vom März 1872 der nächste Schritt. Im 

Sommer 1872 löst der Reichstag den Jesuitenorden im Deutschen Reich auf und die 

Jesuiten müssen ihre Niederlassung auch in Paderborn wieder schließen.295 Im Jahr 1874 

wird dann die Zivilehe und das Standesamtswesen für das Königreich Preußen eingeführt. 

Auch im Bistum Paderborn hat der Kulturkampf einschneidende Folgen, da Bischof 

Martin 1874 gefangen gesetzt und im folgenden Jahr seines Amtes enthoben wird. Aus der 

Festungshaft konnte er nach Belgien fliehen, wo er schließlich im Jahr 1879 im Exil 

verstarb. Im Königreich Preußen war im Jahr 1876 keiner der römisch-katholischen 

Bischöfe mehr im Amt und bis zum Jahr 1880 stieg die Zahl der vakanten Pfarrstellen auf 

über 1000.296 Mit Leo XIII. übernahm im Jahr 1878 ein „politischer Papst“297 die Leitung 

der katholischen Kirche und konnte den Kulturkampf mit Preußen beilegen. Vom Jahr 

1880 an wurden die Maßnahmen des Kulturkampfs zurückgenommen und 1882 nahmen 

Deutschland und der Vatikan diplomatische Beziehungen auf, sodass 1886 die Aussöhnung 

erfolgen konnte.298 Die Maßnahmen des Kulturkampfes hatten jedoch nicht das Ziel einer 

Schwächung der katholischen Kirche und des Zentrums bewirkt, sondern zu einem starken 

Zusammenschluss geführt.299 Auf dem Höhepunkt des Kulturkampfs konnte im Jahr 1874 

ein allgemeines Gesangbuch mit dem Titel „Sursum corda“ für das Paderborner Bistum 

eingeführt werden. In Paderborn bemühte sich der Nachfolger von Martin Bischof Drobe 

(1882-1891), die Folgen des Kulturkampfes zu beseitigen.300 Hubertus Theophil Simar 

wurde 1891 zum Bischof berufen und blieb bis 1899 in Paderborn, als er zum Kölner 

Erzbischof gewählt wurde.301  

Dem Wirken Konrad Martins wird man freilich nur gerecht, wenn man sein Verhältnis zu 

Judentum und Protestantismus berücksichtigt. Mit dem Judentum hat er sich im 

Besonderen in seiner Schrift „Blicke in´s Talmudische Judenthum“302 beschäftigt und stellt 

                                                 
295  Vgl. Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3, 236. 
296  Vgl. Heinz Hürten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 146. 
297  Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, 52. 
298 Vgl. Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958,  57. 
299  Vgl. Rudolf  Morsey, Der Kulturkampf, 172. Vgl. Hans Jürgen Brandt/Kurt Hengst, Geschichte des 
 Erzbistums Paderborn 3, 102: „Anstatt ihrer staatlichen Disziplinierung erreichte Bismarcks 
 Kulturkampf bekanntlich bei den preußischen Katholiken das genaue Gegenteil. Zur Verteidigung 
 ihrer religiösen Interessen schlossen sie sich politisch zusammen, rückten innerkirchlich eng auf und 
 gewann einen geschärften weltkirchlich-katholischen Denkhorizont.“ 
300  Vgl. a. a. O., 133. 
301 Vgl. a. a. O., 134. 
302  Im Jahr 1848 erstmals erschienen und 1878 von Joseph Rebbert neu herausgeben.  



65 

 

im Judentum einen Hass gegenüber allem Nicht-Jüdischen und vor allem dem Christentum  

fest. „Basales Argument dieser Vorstellung ist, daß ein Volk, das fähig ist, sogar den Sohn 

Gottes zu ermorden, eine prinzipiell verderbte Religion und einen abgründig bösartigen 

Charakter haben muß, der es dazu anhält, auch weiterhin alles Christliche zu zerstören und 

ihm sogar erlaubt, in seinem Haß gegen Christen, diesen ständig Arges zuzufügen, sei es 

durch persönliche Angriffe, sei es durch latente Sabotage an Kirche und christlicher 

Gesellschaft.“303 Deshalb votiert Martin auch gegen die Emanzipation des Judentums, die 

um das Jahr 1848 diskutiert und gefordert wurde. Mit seiner Position steht er nicht allein. 

Mit seinem Werk „Der Talmudjude“, das zum „Klassiker des religiösen Antisemitismus“304 

wurde, konnte August Rohling einen Bestseller schreiben, der mehrere Auflagen und 

Übersetzungen erlebte. Für die wohlfeile Verteilung sorgte der Paderborner Bonifatius-

Verein mit einer kostenlosen Ausgabe. Der Historiker Olaf Blaschke sieht den katholischen 

Antisemitismus nicht als Folge der ökonomischen Krisen des Kaiserreichs, wie dem 

Gründerkrach im Jahr 1873, sondern stellt ihn im Zusammenhang mit dem seit 1871 

begonnenen Kulturkampf.305 Je stärker sich die katholische Kirche vom Liberalismus 

distanzierte und ultramontan wurde, desto schneller beschleunigte sich die Bildung eines 

eigenen Milieus und der Antisemitismus.306 Noch vor dem Kulturkampf wandte sich 

Martin im Jahr 1864 mit einer ersten Schrift an die Protestanten, der zwei weitere Schriften 

im Verlauf einer heftig geführten Auseinandersetzung folgten. Der von ihm vertretene 

Anspruch, dass er als römisch-katholischer Bischof auch zugleich Oberhirte aller in seinem 

Bistum lebenden Christen sei, war Ausgangspunkt seiner Einladung an die Protestanten zur 

Rückkehr nach Rom.307 Auch in der Synode des evangelischen Kirchenkreis Paderborn 

wurde Martins Anliegen diskutiert und zurück gewiesen.      

In der das 19. Jahrhundert durchziehenden Auseinandersetzung zwischen liberalen und 

konservativen Kräften innerhalb des Katholizismus zeichnet sich zum Ende des 

Jahrhunderts der Sieg des Ultramontanismus ab. Mit dem Kulturkampf lässt sich von einer 

                                                 
303 Olaf Blaschke, Wider die „Herrschaft des modern-jüdischen Geistes“, 244. 
304  A. a. O., 245.  
305  Vgl. a. a. O., 250: „Antisemitismus war keine gezielte ultramontane Manipulationsstrategie, aber 
 der Klerus zentrierte und artikulierte als professioneller Multiplikator das vorliegende Unbehagen 
 des katholischen Volkes an der Moderne, dessen Antipathie gegen Juden sowie die gesteigerte 
 Volksfrömmigkeit.“ 
306  Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 30. 
307  Vgl. Konrad Martin, Unsere gegenwärtige Pflicht, 25f: „In der Tat gibt es hier nur ein Entweder - 
 Oder. Entweder kehren die ehrlichen christus-gläubigen Protestanten Deutschlands bald zur 
 katholischen Wahrheit und Einheit zurück, oder es löst sich die ganze deutsche protestantische 
 Kirche schließlich in einen chaotischen Urbrei auf.“ 



66 

 

dezidierten „Romorientierung“308 sprechen. Verstärkt wurde diese Tendenz durch die 

Gleichsetzung von Protestantismus und Deutschtum im Kaiserreich, sodass die 

Abschottung des Katholizismus gegenüber einer protestantisch geprägten Kultur noch 

deutlicher und die ultramontane Gesinnung zur Grundlage der eigenen 

Identitätskonstruktion wurde.309 Zu ihren Grundelementen gehörten die Zentralisierung 

der katholischen Kirche auf Rom und den Papst hin, eine Klerikalisierung, die Orientierung 

an Scholastik und Gegenreformation, sowie die Ablehnung der Moderne.310 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
308  Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im „langen“ 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, 152. 
 Vgl. Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch, 13: „Der nicht-ultramontane Katholizismus lag in 
 Trümmern.“ 
309  Hubert Wolf, Katholische Kirchengeschichte im „langen“ 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, 
 167. Vgl. Heinz Hürten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus, 133: „Der ultramontane 
 und poltische aktive Katholizismus trat in das neue Reich mit der Belastung, diesen kleindeutschen 
 Staat nicht gewollt und die Liberalen bekämpft zu haben, die zu seinen Befürwortern gehört hatten.“ 
310  Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch, 9. 



67 

 

3.2. Der evangelische Kirchenkreis Paderborn 

 

Die eigentliche Geschichte des protestantischen Kirchenwesens im ehemaligen Hochstift 

Paderborn beginnt mit der Errichtung des westfälischen Konsistoriums in Münster im Jahr 

1815. Zwar hatten sich weite Teile des Hochstifts Paderborn nach der Mitte des 16. 

Jahrhunderts der Reformation angeschlossen.311 Im Zuge der katholischen Reform wurden 

bis zum Beginn des Dreißigjährigen Krieges so gut wie alle Anhänger der reformatorischen 

Lehren unter Bischof Ferdinand von Fürstenberg rekatholisiert oder vertrieben.312 Erste 

Anzeichen evangelischen Lebens zeigten sich schon vor der Institutionalisierung durch die 

preußische Regierung an einzelnen Orten. In Paderborn hängt dies mit dem Einmarsch 

preußischer Truppen im August 1802 und der Übergabe der Abdinghofkirche für den 

evangelischen Gottesdienst im folgenden Jahr zusammen.313 Zur Gründung von 

evangelischen Kirchengemeinden kam es erst einige Jahre später im Hochstift. Im 

Paderborner Gebiet war lediglich die Kirchengemeinde Herlinghausen aus den Zeiten der 

Reformation übrig geblieben und wurde von Hessen aus betreut. Im Gebiet des 

Fürstbistums Corvey sah die Lage durchaus anders aus. In der Stadt Höxter beginnt die 

Reformation im Jahre 1533. Nach dem Interim von 1548 blieben Höxter (St. Petri und St. 

Kiliani) und Bruchhausen und Amelunxen beim evangelischen Glauben.314 Bis zur 

Säkularisierung nutzte der Abt (seit 1792 Bischof) der Reichsabtei seine landesherrliche 

Stellung zu Rekatholisierungsmaßnahmen und zur Unterdrückung der Evangelischen.315 In 

Folge der preußisch-französischen Konvention von 1802 ging die Herrschaft Corvey an 

Nassau-Oranien über.316 Sie währte nur kurz, da 1807 Corvey (wie auch Paderborn) in das 

neue Königreich Westphalen inkorporiert wurde.317 Erst mit den Regelungen des Wiener 

                                                 
311 Vgl. Robert Stupperich, Westfälische Reformationsgeschichte, 169. Sowie vgl. Gesine Dronsz, 
 Reformation in Paderborn - nur eine Episode?, 11ff.  
312 Vgl. Robert Stupperich, Westfälische Reformationsgeschichte, 169. 
313 Vgl. Jens Murken, „Die Präsenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.“, 58. 
314 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 243. Im Jahr 1790 lebten im Corveyer 
 Herrschaftsgebiet 3.000 Evangelische und 12.000 Katholiken (Vgl. Georg Föllinger, Corvey - Von 
 der Reichsabtei zum Fürstbistum, 102).   
315 Vgl. a. a. O., 27. 
316  Vgl. a. a. O., 177 und Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde, 55ff. Mit der 
 Errichtung eines evangelischen Konsistoriums wurde die bis dahin bestehende bischöfliche Aufsicht 
 beendet (Vgl. Hertha Köhne, Die Entstehung der westfälischen Kirchenprovinz, 25).  
317  Vgl. Monika Lahrkamp, Die französische Zeit, 23. 



68 

 

Kongresses wurde das ehemalige Fürstbistum Corvey dann zu einem Teil des Königreichs 

Preußen.318  

Geprägt wird die im Jahre 1815 gegründete Kirchenprovinz Westfalen zunächst durch die 

Neuorganisation in Folge der Eingliederung von schon bestehenden lutherischen und 

reformierten Kirchengemeinden und deren Zusammenschlüssen sowie den hinzu 

gekommenen vor allem katholisch-bevölkerten Gebieten. Förderlich war dabei, dass sich 

der westfälische Oberpräsident Ludwig von Vincke, der die Geschicke der Provinz von 

1815 bis 1844 leitete, auch persönlich beim Aufbau des evangelischen Gemeindewesens 

engagierte.319 Zum Präsidenten des neugeschaffen Konsistoriums der Kirchenprovinz 

Westfalen wurde der Oberpräsident bestellt.320 Durch den Sieg Napoleons über Preußen 

war auch die konsistoriale Leitung der evangelischen Kirche zerstört worden. Die 

Neuordnung, die auch im Rahmen des Stein´schen Reform- und Modernisierungswerkes 

steht, konnte schließlich das synodale Prinzip stärken.321 Die Lösung der Verfassungsfrage 

der Kirchenprovinz zog sich hin, bis mit der neuen „Rheinisch-Westfälischen 

Kirchenordnung“ von 1835 die Kirchenprovinzen Rheinland und Westfalen ein 

eigenständiges Profil gegenüber den anderen Provinzen der Preußischen Landeskirche 

wahren konnten. Zugleich war die Kirchenprovinz Westfalen ebenso von den weiteren 

Maßnahmen des landesherrlichen Kirchenregiments König Friedrich Wilhelms III. 

betroffen: die Union und die neue Agende. Eine Motivation zum Unionsaufruf des Königs 

vom 27.09.1817 zum 300jährigen Reformationsjubiläum bildete die im gleichen Jahr 

durchgeführte märkische Synode aus Lutheranern und Reformierten.322 „Im Unterschied zu 

Kirchenunionen in anderen deutschen Landeskirchen besitzt die Kirchenunion in Preußen 

kein kirchliches Statut, keine Lehrvereinbarungen, in ihrem Anfang auch keine 

gottesdienstliche Einheitsform. Sie ist auf einen Weg von Sakraments- und 

                                                 
318  Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 244.  
319  Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberpräsident der Provinz Westfalen, 78 und 109: „Fest steht, daß 
 manche evangelische Gemeinde in Westfalen ihre Existenz seinem mutigen und unerschrockenen 
 Eintreten verdankt. Für alle Nöte, gerade auch der neuen evangelischen Diaspora-Gemeinden, hatte 
 er Ohr und Herz.“  
320  Vgl. a. a. O., 85. 
321  Vgl. Gerhard Besier, Preussische Kirchenpolitik, 11. 
322 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 45. Vgl. dazu auch 
 Friedrich Brune, Der erste Oberpräsident der Provinz Westfalen, 84: „Der König, ein bewußt 
 evangelischer Christ, war sich als erstes und vornehmstes Glied der Evangelischen Kirche in 
 altpreußischen Landen seiner, wie er meinte, ihm damit von Gott auferlegten Verpflichtung bewußt, 
 nun auch der erste Bischof, der Leiter und Verwalter der Evangelischen Kirche in seinem Lande zu 
 sein.“  



69 

 

Parochialgemeinschaft hin angelegt, für den nur der erste Schritt getan wird.“323 Der 

weitere Weg verlief wechselvoll, so dass schließlich Friedrich Wilhelm IV. im Jahr 1852 für 

eine Klärung sorgen musste, indem er die Union als eine Verwaltungsunion beschrieb.324 

Mit der Union zwischen Reformierten und Lutheranern war es möglich, eine evangelische 

Landeskirche in Preußen zu schaffen und ein modernes Verständnis einer Staatskirche zu 

etablieren.325 Das Jahr 1817 steht aber auch noch für eine Reform der Staatsverwaltung, die 

zur Gründung des Kultusministeriums führte, das für die geistlichen Angelegenheiten 

zuständig wurde. Zum ersten Minister wurde Karl von Altenstein berufen, der dem 

Ministerium bis 1840 vorstand.326 Die neue preußische Agende lag 1821 vor und führte zu 

zum Teil heftigen Reaktionen von Ablehnung und Verweigerung in der Landeskirche.327 

Erst als der König erlaubte, den Provinzialagenden eigene Anhänge anzufügen, wurden 

diese auf Seiten der Pfarrerschaft annehmbar.328 Die Agende für das Rheinland und 

Westfalen ließ bis 1834 auf sich warten, da die Einführung mit der Klärung der 

Kirchenordnung verbunden war.329 Die Agende blieb bis zur revidierten Ausgabe im Jahr 

1895 in Geltung.330 Die in Preußen weiter schwelenden Fragen zur Union führten 1850 zur 

Einführung einer obersten kirchenleitenden Behörde: des Evangelischen Oberkirchenrats 

(EOK).331 Mit der ersten Generalsynode der Kirche der altpreußischen Union 1876 konnte 

die evangelische Kirche mehr Eigenständigkeit im Königreich Preußen erlangen.332 Im 

Laufe der Jahre bildeten sich kirchliche Lager auf den Synoden heraus: Im Deutschen 

Protestantenverein organisierten sich die liberalen Kräfte, die Konfessionellen fanden sich 

in der Allgemeinen Evangelisch-lutherischen Konferenz zusammen, in der Evangelischen 

Vereinigung fand sich die Mittelpartei repräsentiert; die Positive Union war aus der 

                                                 
323  Johann F. Gerhard Goeters, Einleitung, 27. 
324 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 66. Joachim Mehlhausen 
 hebt hervor, dass Friedrich Wilhelm IV. das Prinzip der Toleranz - im Gegensatz zu seinem Vater - 
 wieder aufgenommen hat und die verschiedenen anhängigen und ungelösten religiösen 
 Problemstellungen angegangen ist (Vgl. Joachim Mehlhausen, Friedrich Wilhelm IV., 197ff). 
325  Vgl. Errki Kouri, Der deutsche Protestantismus, 51. 
326  Vgl. Klaus Wappler, Karl von Altenstein und das Ministerium, 116f. 
327 Von 338 westfälischen Geistlichen lehnten 1830 219 die neue Agende ab (vgl. Robert Stupperich, 
 Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 47). 
328 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundriß, 159. 
329  Vgl. Wilhelm H. Neuser, Agende, Agendenstreit und Provinzialagenden, 159. 
330 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 48. 
331  Vgl. Hartmut Sander, Die oktroyierte Verfassung und die Errichtung des Evangelischen 
 Oberkirchenrats,  416. 
332 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundriß, 180. 



70 

 

Hofpredigerpartei hervor gegangen und bildete schließlich die größte Gruppe.333 Jede dieser 

Gruppen stellte sich anders zu den kulturellen und wissenschaftlichen Entwicklungen des 

19. Jahrhundert und schließlich kulminierten die Streitigkeiten am Ausgang des 

Jahrhunderts in der Frage nach der Besetzung theologischer Lehrstühle in der westfälischen 

Provinzialsynode 1893. Den konservativen Weg beschritt auch Friedrich von 

Bodelschwingh im Jahr 1904 mit der Gründung einer theologischen Schule in Bethel.334 

Die Anstalten in Bielefeld-Bethel waren infolge der Rede Wicherns in Wittenberg 1848 

gegründet worden, die zum Gründungsdokument der Diakonie (Innere Mission) wurde. 

Vielfach war das diakonische Engagement mit einem Hintergrund in der 

Erweckungsbewegung verbunden.335 In Minden-Ravensberg und Lippe hatte sich die 

Erweckung in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts zur hegemonialen Frömmigkeitskultur 

entwickelt, die geprägt war von der radikalen Absage an das Programm einer 

rationalistischen Theologie.336 Von dort aus wirkte die Erweckungsbewegung auch in den 

Kirchenkreis Paderborn hinein.  

  

 

3.2.1. Die Gemeinden als Teil des Kirchenkreises Bielefeld 1818-1840 

 

Mit der Inbesitznahme durch die Preußen 1802 hatte es schon erste evangelische 

Gottesdienste in Paderborn gegeben. 1806 wurde Pfarrer Friedrich Wilhelm Offelsmeyer337 

beauftragt, die Gründung einer Zivilkirchengemeinde vor zu bereiten.338 Die rechtliche 

Konstituierung der de facto bestehenden Gemeinde339 wurde durch die Besetzung durch 

Truppen Napoleons im Herbst 1806 vereitelt. 1809 wurde dann Karl Günter340 zum Pfarrer 

der evangelisch-protestantischen Gemeinde bestellt und damit neben Münster die zweite 

                                                 
333 Vgl. a. a. O., 182 und Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 185-1945, 55: „Von 
 da wird es auch verständlich, daß die theologischen Kämpfe in den folgenden Jahrzehnten mit 
 zunehmender Heftigkeit ausgetragen wurden. Den Auseinandersetzungen zwischen Rationalisten 
 und Supranaturalisten folgten solche mit den Vertretern der Erweckungsbewegung und mit den 
 Konfessionellen. Diese Kämpfe fanden ihren Niederschlag auf Synoden, in Pfarrkonventen und in 
 der theologischen Kleinliteratur. Sie zogen bisweilen weite Kreise und bestimmten auch der 
 gebildete Bürgertum.“ 
334 Vgl. Wilhelm H. Neuser, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundriß, 189. 
335 Vgl. a. a. O., 175. 
336  Josef Mooser, Erweckungsbewegung und Gesellschaft, 11. 
337 Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 369 (Nr. 4589). 
338 Vgl. Jens Murken, „Die Präsenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.“, 156. 
339 Vgl. a. a. O., 161.  
340  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 171 (Nr. 2178).  



71 

 

Unionsgemeinde in Westfalen geschaffen.341 Da ein juristisches Gründungsdokument fehlt, 

ist das Gründungsdatum der Paderborner Gemeinde nur schwer zu bestimmen.342 

Jedenfalls ist sie die einzige Gemeindegründung nach dem Zeitalter des Konfessionalismus 

bis zur Errichtung der Kirchenprovinz Westfalen. Die Evangelischen in Paderborn und 

dem ehemaligen Hochstift waren unbeliebt, nicht nur weil sie einer anderen Konfession 

angehörten, sondern auch weil sie mit Preußen assoziiert wurden, das für das Ende der 

politischen Eigenständigkeit des Fürstbistums Paderborn stand.343 

In der Zeit des Königreichs Westphalen waren die Evangelischen in den Gebieten der 

ehemaligen Fürstbistümer Paderborn und Corvey in einer Landeskirche zusammen gefasst 

worden. Dieser Zusammenschluss setzte sich nach dem endgültigen Übergang an Preußen 

fort, indem der ravensbergische Superintendent Heinrich Scherr344 die Aufsicht über die 

Gemeinden übernahm. So visitierte Scherr die Gemeinden in Höxter, Amelunxen, 

Bruchhausen und Paderborn umgehend. In seinem Bericht werden die diakonischen 

Bemühungen in Höxter hervorgehoben, Paderborn als eine sich entwickelnde Gemeinde 

und die beiden Landgemeinden als ärmlich dargestellt.345 Die Gemeinde in Herlinghausen 

wurde übersehen, da sie zwar politisch zum Fürstbistum Paderborn, jedoch kirchlich zu 

Kurhessen gehört hatte. Auf der Sitzung der Superintendentur Bielefeld 1817 wurde 

beschlossen, im Regierungsbezirk Minden vier Kirchenkreise zu errichten: Minden, 

Rahden, Herford und Bielefeld. Paderborn und Corvey wurden nun Teil des 

Kirchenkreises Bielefeld, der sich 1818 konstituierte.346 Auf der Kreissynode 1835 wurde 

die Idee der Bildung eines eigenen Paderborner Kirchenkreises aufgeworfen und in der 

Synode im folgenden Jahr wieder aufgegriffen. Der Paderborner Pfarrer Friedrich 

Baumann347 formuliert in einem Memorandum die Vorbehalte gegen eine solche 

Eigenständigkeit, denen Konsistorialrat Anton Sasse348 in einem Gegengutachten 

widersprach.349 Baumann befürchtete, dass der Zusammenhalt mit dem evangelisch 

geprägten Minden-Ravensberg verloren gehe und die Kirchengemeinden die entstehenden 

                                                 
341 Vgl. Jens Murken, „Die Präsenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.“, 166. 
342 Zur Diskussion dazu vgl. a. a. O. und vgl. dazu Iris Schäferjohann-Bursian, „Verzage nicht, du 
 Häuflein klein...“. 
343  Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberpräsident der Provinz Westfalen, 79. 
344  Vgl. Friedrich Wihelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 434 (Nr. 5387). 
345 Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 244f. 
346  Vgl. Friedrich Brune, Der erste Oberpräsident der Provinz Westfalen, 87. 
347  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 24 (Nr. 298). 
348  Vgl. a. a. O., 427 (Nr. 5305). 
349  Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 247f. 



72 

 

finanziellen Belastungen durch den neuen Kirchenkreis nicht würden tragen könnten.350 

Schließlich kommt der westfälische Oberpräsident von Vincke in seiner Stellungnahme 

vom 14. Juli 1838 zu dem Ergebnis, die Gründung eines Kirchenkreises Paderborn für 

sinnvoll zu erachten.351 In der Kirchenkreisreform 1838 werden zusätzlich die 

Kirchenkreise Vlotho, Halle und Paderborn errichtet und am 21. Oktober 1840 konstituiert 

sich der Kirchenkreis Paderborn.352 

Nicht nur in Paderborn wuchs der Anteil der evangelischen Bevölkerung, auch in Warburg 

als einem wichtigen weiteren Verwaltungszentrum. Jedoch musste es bis zur Gründung 

eigener evangelischer Kirchengemeinden noch einige Jahre dauern. Während der Zeit als 

Teil des Kirchenkreises Bielefeld von 1818 bis 1840 wurden insgesamt drei Gemeinden neu 

ins Leben gerufen und in die Eigenständigkeit geführt: Warburg (1824), Büren (1834) und 

Lichtenau (1838).353 Die Gemeinden des Kirchenkreise hatten alle die Union angenommen. 

Im Jahr 1830 wurde dies in den bis dahin errichteten Gemeinden des Kirchenkreises in 

einem förmlichen Akt wiederholt.354  

Frömmigkeitsgeschichtlich bestimmend wurde im 19. Jahrhundert in Ostwestfalen die sich 

von Minden-Ravensberg ausbreitende Erweckungsbewegung. Zur ersten über die Region 

Minden-Ravensberg ausstrahlenden Gestalt wurde der Pfarrer Heinrich Volkening355, der 

seit 1823 erwecklich predigte.356 Sein Nachfolger wurde der Mennighüffener Pfarrer 

                                                 
350  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1856, 2.  
351  Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 248. Der entsprechende Beschluss der 
 Westfälischen Provinzialsynode 1838 lautet: „Es sollen die Gemeinden im Corvey´schen und 
 Paderbornschen zu einer besonderen Diöcese vereinigt werden, um dieselben sowol in einem 
 organischen Zusammenhange mit der evangelischen Landeskirche zu erhalten, als auch 
 insbesondere das kirchliche und evangelischen Interesse in denselben zu erwecken, zu beleben und 
 zu kräftigen. Es ist darum wünschenwerth, daß sie durch einen eigenen Kreis-Synodal-Verband 
 enger mit einander vereinigt werden, welcher nicht zu umfassend ist, als daß der zu berufende
 Superintendent, ohne sein eigenes Pfarramt zu versäumen, durch die nöthige persönliche 
 Intervention und Anregung das christliche und kirchliche Gemeindeleben in derselben fördern 
 könne“ (zit. n. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1856, 2). 
352  Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 249. 
353  Es wurde das Jahr der vollständigen Selbstständigkeit der Kirchengemeinde genommen. Der 
 Gemeindegründungsprozess bzw. die Errichtung der Gemeinde kann einige Jahre zurück reichen. 
354  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 3 und 1852, 2. In Höxter wurde die Union im Jahr 
 1817 eingeführt (Vgl. Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde, 69). Lediglich 
 in der Gemeinde Herlinghausen wird das Abendmahl nach der reformierten Weise gefeiert. 
 Außerdem kann Pfarrer Beckhaus erreichen, dass in Höxter nach Einführung der Agende auch 
 dezidiert lutherische Gottesdienstformen (Mette und Vesper), die durch die früher geltende 
 Braunschweigisch-lüneburgische Kirchenordnung in Gebrauch waren, wieder durch die 
 Evangelischen Oberkirchenrat zugelassen werden (vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche 
 in Westfalen 1815-1945, 48). 
355  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 530 (Nr. 6578). 
356 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 58. 



73 

 

Theodor Schmalenbach357. In das Zentrum des pastoralen Wirkens wurde die Predigt und 

die Seelsorge gestellt und zu dem wichtigsten Event entwickelte sich das Missionsfest.358 

Die Erweckung hat ihr eigenes Milieu geschaffen, das den sich davon unabhängig 

vollziehenden Bedeutungsverlust der evangelischen Pfarrer in der Gesellschaft Preußens im 

19. Jahrhundert noch verstärkt hat.359 Auch auf den Kirchenkreis Paderborn hat die 

Erweckung in der Gestalt des Pfarrers in Höxter, Konrad Beckhaus360, Einfluss 

genommen, der über 30 Jahre dem Kirchenkreis als Superintendent vorstand. 

 

 

3.2.2. Der Kirchenkreis Paderborn 1840-1900 

 

Der Paderborner Pfarrer Friedrich Baumann wird zum ersten Superintendenten des 

neugegründeten Kirchenkreises gewählt.361 Im Jahre 1821 war Baumann als Pfarrer in sein 

Amt in Paderborn eingeführt worden und „hatte damals zu betreuen: die 

Kirchengemeinden Paderborn, Lichtenau, Fürstenberg, Büren, das Krankenhaus der 

barmherzigen Schwestern in Paderborn, die Militärlazarette in Paderborn und Neuhaus, das 

Untersuchungsgefängnis, die Militär- und Zivilgemeinde Neuhaus (150 Seelen), den 

evangelischen Religionsunterricht am Paderborner Gymnasium (50 Schüler) und nicht 

zuletzt seit 1840 das Superintendentenamt.“362 Von seiner Studienzeit war er rationalistisch 

geprägt gewesen und schloss sich dann in Paderborn der Erweckung an, was ihm als 

Opportunismus ausgelegt wurde.363 1857 schied er schließlich aus dem Amt des 

                                                 
357  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 440f. (Nr. 5461) und Gerhard 
 Rösche, Superintendent Theodor Schmalenbach. 
358 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 59. 
359  Vgl. Oliver Janz, Evangelische Pfarrer und Bürgertum in Westfalen, 66: „Parallel zur 
 Entkirchlichung, dem Bedeutungsverlust der Pfarrerschaft, dem Wandel der Gemeindestruktur und 
 der Entbürgerlichung des kirchlichen Lebens vollzog sich in bedeutenden Teilen der preußischen 
 Pfarrerschaft ein Rückzug in ein zunehmend nach außen abgeschottetes, kirchlich-pastoral geprägtes 
 Milieu, Prozesse, die sich gegenseitig bedingten und verstärkten. Sie wurden erheblich gefördert 
 durch Neuluthertum und Erweckungsbewegung, die seit den 1840er Jahren die Pfarrerschaft und ihr 
 Selbstverständnis immer stärker prägten.“ 
360  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 28 (Nr. 348).  
361  Vgl. Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn, 250. 
362  A. a. O., 251. 
363  Vgl. a. a. O., 252. Im Jahr 1850 stellt Superintendent  Baumann in Bezug auf ein von der 
 Erweckung geprägten Gemeindeleben im Kirchenkreis fest: „Daß ein eigentliches Glaubensleben 
 mehr und mehr erwacht, wird aus einer Gemeinde gerühmt. In andern Gemeinden bemerkt man 
 leise Anfänge. Im Allgemeinen ist überall religiöser und kirchlicher Sinn neben einer völligen 
 Gleichgültigkeit gegen Religion und Christenthum und entschiedener Gedankenlosigkeit und 
 während einerseits die Kirche fleißig besucht und am Heiligen Abendmahl regelmäßig Theil 
 genommen wird, kommen andere nie zur Kirche oder zum Abendmahl, in einigen Gemeinden ist 



74 

 

Superintendenten aus. Im Jahr zuvor bilanziert er auf der Kreissynode im Hinblick auf sein 

vor der Abtrennung vom Kirchenkreis Bielefeld geäußertes Bedenken: „Allein es ist nicht 

nur keine einzige dieser Befürchtungen eingetroffen, sondern es hat die Trennung uns nur 

zum Vortheil gereicht. Die Gemeinden, bisher einander fast fremd, schlossen sich enger 

zusammen, und wurden bald gewahr, wie ganz anders ihre Angelegenheiten durch die von 

ihnen gewählten kirchlichen Organe gefördert wurden, weil diese ausschließlich damit sich 

beschäftigen konnten“364. 

Der Pfarrer von Höxter, Konrad Beckhaus365, wird auf der Kreissynode 1857 zum 

Nachfolger Baumanns ins Amt des Superintendenten gewählt und zu Beginn des folgenden 

Jahres eingeführt.366 Bei Beckhaus verbinden sich Erweckungsbewegung und lutherischer 

Konfessionalismus.367 Mit Predigt und diakonischem Engagement versucht Beckmann dies 

zu konkretisieren. Schon 1849 hatte er das St. Petristift in Höxter als erste Institution der 

Inneren Mission im Kirchenkreis gegründet.368 Die Aufgabe des Petristifts bestand darin, 

„solche Kinder aus der Diaspora aufzunehmen, welche sonst keine evangelische Erziehung 

erhalten konnten.“369 Dieses Projekt veranlasste den damaligen Superintendenten Baumann 

dazu, das Engagement in Höxter als Vorbild für weitere diakonische Aktivitäten zu sehen: 

„Eine der erfreulichsten und lieblichsten Erscheinungen in der evangelischen Kirche 

Deutschlands überhaupt und Preußens insbesondere ist der überall sich regende Eifer für 

die Zwecke der inneren Mission und die lebendige Theilnahme, welche dieselbe in den 

                                                                                                                                               
 die Zahl der ersteren, in anderen die Zahl der letzteren überwiegend. So leben für  jetzt noch die, 
 welche für oder gegen Christus sind, untereinander, es ist noch keine Geschiedenheit eingetreten, sie 
 wird aber immer mehr hervortreten, und das bewußte Auseinander- und Gegenübertreten kommt 
 zunächst da zum Vorschein, wo das Gemeindeleben erwacht“ (Verhandlungen der Kreissynode 
 1850, 20). 
364  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1856, 2. 
365  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 28 (Nr. 348). Vgl. auch die 
 Biographie von Wilhelm Burgbacher in: Konrad Beckhaus, Das Evangelium von der Vergebung der 
 Sünden, XI-LVI. Sowie vgl. dazu Wolfgang Petri, Superintendent Konrad Beckhaus. 
366  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1857, 12. 
367  Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 59f. In seiner Predigt 
 über Lk 7, 38-50 auf der Provinzialsynode im Jahr 1865 macht Beckhaus die Vergebung der Sünden 
 zur Voraussetzung der Erweckung des Herzens: „Alles Vornehmen hilft nicht, Jesum zu lieben; 
 unser Herz hat keine Lust und keine Macht, Jesum zu lieben; dazu müssen wir andere Menschen 
 werden. Da seht im Evangelium den einzigen Weg, wie er unser Herz so umwandeln kann, daß es 
 ihn lieb hat: durch die Vergebung der Sünden. Wem vergeben ist, der liebt. Darin, daß es die 
 Vergebung der Sünden empfängt, darin kommt die Liebe Gottes in unser todtes Herz.“ (Konrad 
 Beckhaus, Das Evangelium von der Vergebungen der Sünden, 579). Auch in einer undatierten 
 Predigt für den Reformationstag: „Evangelisch werden kann man nur durch eine Reformation, und 
 zwar durch eine Reformation des innersten Herzens“ (Konrad Beckhaus, Suche Jesum und sein 
 Licht! 530). 
368 Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 67. 
369  Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde, 75. 



75 

 

Gemeinden gefunden hat. Unter den Gemeinden des Synodalkreises geht darin Höxter mit 

dem rühmlichsten Beispiele voran. Es giebt sich dort ein lebendiger Sinn für die 

Angelegenheiten der inneren Mission kund, welcher von allen Gemeinden der Diözese 

beachtet zu werden verdient.“370 Von 1858 bis 1890 wird Beckmann dem Kirchenkreis als 

Superintendent vorstehen. Im Jahr 1892 folgt der Driburger Pfarrer Georg Baersch371 im 

Amt des Superintendenten nach.372 

In der Mitgliederzahl ist der neugegründete Kirchenkreis Paderborn der kleinste der 

Kirchenprovinz, auch wenn er von seiner Ausdehnung in der Fläche zu den größten 

gehört.373 Zu den ersten organisatorischen Maßnahmen gehört die Einpfarrung der 

verstreut wohnenden Evangelischen in die entsprechenden Kirchengemeinden, die noch 

einige Zeit in Anspruch nehmen wird.374 Die Zahl der Evangelischen im Kirchenkreis wird 

von den im Synodalprotokoll für das Jahr 1843 ausgewiesenen 6.052 Mitgliedern auf 14.331 

im Jahr 1900 steigen (das entspricht einer Steigerung um 138 %).375 In den Jahren von der 

Errichtung des Kirchenkreises bis 1900 wurden dann neun neue Kirchengemeinden 

gegründet bzw. selbständig: Brakel (1844), Lippspringe (1847), Driburg (1854), 

Peckelsheim (1856), Marienmünster-Nieheim (1864), Steinheim (1877), Beverungen (1887), 

Scherfede-Westheim (1887) und Fürstenberg (1893). Zu den besonderen 

Herausforderungen gehören die Neuerrichtung von Schulen, Pfarrwohnungen und 

Kirchen, sowie die Instandhaltung der bestehenden Gebäude, die in vielen Fälle nur durch 

die Förderung des preußischen Königs und des Gustav Adolf-Vereins möglich wird, der 

sich die Unterstützung evangelischer Diasporagemeinden zur Aufgabe gemacht hatte.376    

In den Synodalprotokollen klingen die Themen an, die den Kirchenkreis über die nächsten 

Jahrzehnte beschäftigen werden. Als Diasporakirchenkreis ist Paderborn durch eine andere 

christliche Mehrheitskonfession herausgefordert, und so ist die konfessionelle Situation 

stets Thema bei den Synodalzusammenkünften und wird durchweg problematisiert. Die 

Intensität der Auseinandersetzung wird dabei unterschiedlich beschrieben, wobei die 

Opferrolle den Evangelischen zugeschrieben wird. Nach der Verhaftung des Kölner 

Erzbischofs spitzt sich die konfessionelle Lage auch im ehemaligen Hochstift Paderborn 

                                                 
370  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1850, 2. 
371  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 16 (Nr. 197).  
372  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1891, 18. 
373 Iris Schäferjohann-Bursian, „Verzage nicht, du Häuflein klein..., 94. 
374  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1849, 7. 
375  Vgl. dazu Anhang 9.1. In Warburg beträgt die Steigerung im gleichen Zeitraum 243 %. 
376  Vgl. Johann Friedrich Gerhard Goeters, Nationalkirchliche Tendenzen und Landeskirchen, 336. 



76 

 

zu, die sich in den Jahren vor dem 1. Vatikanischen Konzil wieder zu entspannen 

scheint.377 Das Konzil sorgte dann für eine neuerliche Verschärfung des konfessionellen 

Gegensatzes.378 Die Gesetzgebung Bismarcks im Kulturkampf trägt nicht zu einer 

Entspannung bei, sodass Superintendent Baertsch im Jahr 1894 feststellt: „Daß die 

konfessionellen Gegensätze durchweg sich steigern und in wachsender Gehässigkeit und 

Ausbrüchen des Fanatismus sich kundgeben, nicht am wenigsten in der Wiedertaufe der 

Uebertretenden und dem Versuch, auch auf Kommunalfriedhöfen die Evangelischen in 

irgend einen Winkel zu weisen“379. Sein Vorgänger Beckhaus formulierte als Aufgabe für 

die evangelische Kirche in der Situation der Diaspora: „Die Diaspora hat der römischen 

Kirche gegenüber die bestimmte Mission, nicht allein der evangelischen Kirche 

Anerkennung zu verschaffen und ihre Gränzen zu wahren, sondern vor Allem ihre Lehre 

und ihr Wesen den Römischen bekannt werden zu lassen, und durch das Hervortreten des 

gemeinsam Christlichen die Schroffheit des Gegensatzes zu mildern.“380 Dass es zu einer 

Anerkennung der evangelischen Kirche im katholischen Bistum Paderborn noch ein weiter 

Weg ist, zeigt sich gerade an der Frage nach der religiösen Kindererziehung in Mischehen 

zwischen einem katholischen und evangelischen Ehepartner. Als weiterer Anstoß der 

Verärgerung auf evangelischer Seite wird die Proselytenmacherei genannt, die vor allem 

dem Wirken der Jesuiten zugeschrieben wird.381 

Die Beerdigung Evangelischer auf den Friedhöfen des Wohnorts scheint vor dem 

sogenannten Kölner Ereignis kein Problem gewesen zu sein.382 Anlass der Verschärfung 

der konfessionellen Lage waren also nicht regionale Probleme, sondern die 

Auseinandersetzung des Preußischen Staates mit dem Kölner Bischof. In der Folge heizte 

sich die Stimmung so weit auf, dass es in der Kirchengemeinde Driburg von Seiten der 

                                                 
377  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn, 1869, 2: „Das Verhältnis zu den einzelnen 
 römischen ist im Allgemeinen ein durchaus freundliches; man gewöhnt  sich immer mehr, die 
 Evangelischen als Christen und als gleichberechtig anzusehen. Dabei hat es aber auch wieder seine 
 Wahrheit, was ein Bericht beklagt, daß die Katholiken sich nur so lange freundlich zeigen, als man 
 ihnen nachgiebt, und daß man sofort als intolerant verschrien werde, wenn man ihnen in Beziehung 
 auf die Mischehen nicht ganz und gar das Feld räume.“ 
378  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1872, 3. 
379  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1894, 3. 
380  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1867, 3. 
381  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1853, 5f : „Die Ursache dieser Spannung wird 
 mit Recht dem Wirken der Jesuiten zugeschrieben, welche zwar bei ihrem öffentlichen Auftreten die 
 evangelische Kirche nicht direct angegriffen, indirect aber dieselbe als eine Secte, die ihre Kirchlein 
 und Kapellen neben dem prachtvollen und unerschütterlich feststehenden erhabenen Dom der 
 katholischen Kirche angebaut hätten, tief herabgesetzt haben, seitdem aber in der Stille mit dem 
 gewohnten Eifer an dem Umsturz der evangelischen Kirche, ihrem Princip gemäß, arbeiten.“ 
382  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 5. 



77 

 

katholischen Mehrheitsbevölkerung zu gewaltsamen Ausschreitungen gegen evangelische 

Beerdigungen gekommen ist.383 Da man im Jahr 1842 in der Kreissynode davon ausging, 

dass sich die Friedhöfe in katholischer Trägerschaft befinden, wurde den Gemeinden 

empfohlen, über die Anlage eigener Friedhöfe nachzudenken.384 Ein solcher wurde in 

Driburg angelegt. Die Evaluation der Trägerschaft der Friedhöfe im Kirchenkreisgebiet 

ergab, dass die Friedhöfe kommunal oder katholisch waren.385 Die Klärung durch die 

Behörden in der Frage der Zulassung von evangelischen Beerdigungen auch auf 

Kommunalfriedhöfen zog sich noch Jahre hin und mündete in die Regelung, dass auf 

einem katholischen Friedhof eine evangelische Beerdigung nur verweigert werden kann, 

wenn es einen evangelischen Friedhof am Ort gibt. Ansonsten findet die Beerdigung auf 

dem Friedhof des Wohnortes statt, auch wenn er katholisch ist.386 

Ein weiteres Spannungsfeld hat die Überweisung von Kirchen an die evangelischen 

Gemeinden gebracht, bei denen ein Mitbenutzungsrecht für katholische Gottesdienste 

festgelegt wurde. In Warburg war das Recht katholische Gottesdienste abzuhalten auf das 

(Pro-)Gymnasium im ehemaligen Dominikanerkloster übergegangen und wurde von der 

katholischen Gemeinde ausgenutzt.387 Ein Rechtsstreit, der bis zum Reichsgericht geführt 

wurde, brachte zwar keine Beseitigung des Mitgebrauchs, aber bestimmte Auflagen, die 

eingehalten werden mussten, und machte den Weg frei, die Kirche zu renovieren und ihre 

Innenausstattung zu verändern, indem auf katholische Elemente verzichtet wurde. In 

Brakel und Büren waren die Verhältnisse nicht besser, sodass sich die Gemeinden 

schließlich von den Gotteshäusern trennten und neue Kirchen errichten ließen.388   

Über den gesamten Zeitraum und die drei Superintendenten ziehen sich die Klagen über 

die sittlichen Probleme in den Gemeinden in Form von Alkoholismus, der 

Feiertagsentheiligung und den Folgen sexueller Verfehlungen.389 Als besondere pastorale 

Herausforderung stellt sich der Eisenbahnbau im Kirchenkreis dar. Unter den mehreren 

Tausend Arbeitern aus verschiedenen Regionen des Reiches sind auch Evangelische, deren 

Betreuung die Ortsgeistlichen überfordern.390  

                                                 
383  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1852, 4. 
384  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 6. 
385  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1853, 6.  
386  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1863, 3. 
387  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842, 7. 
388  Vgl. Bernd Zymner, 100 Jahre Auferstehungskirche in Brakel, 29ff. 
389  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1844, 19 und 1863, 8.  
390  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1851, 6. 



78 

 

Auch die theologischen Auseinandersetzungen innerhalb des Protestantismus finden ihren 

Niederschlag in den jährlichen Beratungen der Kreissynode. Dabei ist zu beobachten, dass 

zum Ende des Jahrhunderts die Heftigkeit der Meinungsäußerungen zunimmt. Dabei 

werden die religionsgeschichtliche Schule, Liberalismus und Protestantenverein als 

Bedrohung für die evangelische Kirche wahrgenommen. Im Gefolge der ersten und 

zweiten Phase des Apostolikumstreits wird die Frage nach der Lehrfreiheit der 

universitären Theologie zum Thema.391 In allen Provinzen der preußischen Landeskirche 

wurden die Äußerungen Adolf von Harnacks zum Apostolikum skandalisiert und heftig 

diskutiert.392 Entsprechende Anträge, die für die Generalsynoden 1891 und 1894 formuliert 

wurden, konnte die Kirchenleitung freilich verhindern.393 Zur Bekenntnisgrundlage war die 

Confessio Augustana zu Beginn des 19. Jahrhunderts geworden. „Im Bewußtsein der 

Gemeinden fungierte sogar nur das Apostolikum als das eigentliche Glaubensbekenntnis. 

Das hing in Preußen mit dessen verbindlicher Einführung in die Gottesdienstliturgie durch 

die Agende von 1817 zusammen. Daraus folgte, daß für die Gemeinden das >Festhalten 

am Apostolikum< zum entscheidenden Kriterium in der Auseinandersetzung mit der 

modernen Theologie wurde.“394  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
391  Vgl. Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1886, 2; 1888, 3 und 1895, 2f.  
392  Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Die moderne Theologie und das evangelische Bekenntnis, 259ff. 
393  Vgl. Robert Stupperich, Die Evangelische Kirche in Westfalen 1815-1945, 92. 
394  Frank-Michael Kuhlemann, Die moderne Theologie und das evangelische Bekenntnis, 264. In der 
 Agende Friedrich Wilhelms III. wurde das Apostolikum verpflichtender Teil des evangelischen 
 Gottesdiensts, so dass es in der Folge zum eigentlichen Bekenntnis werden konnte (vgl. Alfred 
 Adam, Bekenntnisstand und Bekenntnisbildung, 199).   



79 

 

3.3. Die jüdischen Gemeinden  

 

Die Geschichte des Judentums in Deutschland im 19. Jahrhundert ist geprägt vom Kampf  

um Emanzipation und der Diskussion über die Frage nach der Assimilation. Am Ende des 

Jahrhunderts wird die Gleichstellung der jüdischen Bevölkerung erreicht sein, die schon am 

Beginn des Jahrhunderts im Königreich Westphalen aufblitzte. Mit den Veränderungen, die 

die Aufnahme des ehemaligen Fürstbistums Paderborn ins neugeschaffene Königreich 

Westphalens mit sich brachte, beginnt der Überblick des 19. Jahrhunderts. Für die jüdische 

Bevölkerung bedeutete die Rückkehr ins Königreich Preußen als Teil der Provinz 

Westfalen 1815 einen deutlichen Rückschritt. Der Kampf um die rechtliche Gleichstellung 

wird in Preußen bis zum Jahr 1847 dauern. Das Gesetz von 1847 brachte zwar auf der 

persönlichen Ebene neue Möglichkeiten für die jüdische Bevölkerung, aber blieb auf der 

institutionellen Ebene mehr als unbefriedigend. Mit dem Einsetzen der 

Hochindustrialisierung im Kaiserreich ab 1871 ist der Höhepunkt jüdischen Lebens als 

Landjudentum im Paderborner Raum überschritten und eine Abwanderung in die Zentren 

der Industrie setzt ein.395 Die Landflucht ist so stark, dass Synagogen geschlossen werden 

müssen, weil nicht mehr genügend Männer vorhanden sind.396   

Von einer kontinuierlichen jüdischen Bevölkerungsminderheit lässt sich ab der Mitte des 

16. Jahrhunderts sprechen. Verschiedene Städte des Fürstbistums nahmen für sich das 

Recht in Anspruch, Juden auf zu nehmen (Vergleitung), das der Kaiser mit der 

Reichspolizeiordnung von 1548 den Ständen eingeräumt hatte.397 Viele der neuen 

Bewohner stammten vermutlich aus Hessen, wo 1539 die Einführung einer Judenordnung 

für große Verunsicherung gesorgt hatte.398 Das Motiv für die Vergleitung von Juden liegt in 

der ökonomischen Bedeutung, die mit der Ansiedlung erwartet wurde und zugleich Städten 

und dem Landadel die Möglichkeit bot, sich als Herrschaften zu profilieren, indem sie die 

„iura recipiendi iudeos“399 ausübten. Die Übernahme des Judenregals durch die 

Paderborner Stände und Städte gehört in den Kontext der Schwäche des landesherrlichen 

Autorität im 16. Jahrhundert, in der man sich auch das Recht zur Einführung der 

                                                 
395  Vgl. Arno Herzig, Westfälische Juden zwischen Tradition und Moderne, 194. 
396  Als Beispiel sei an dieser Stelle die Gemeinde Driburg-Dringenberg genannt, die im Jahr 1900 
 ihren Gottesdienst einstellen musste (Vgl. Karl Hengst (Hg.), Historisches Handbuch der jüdischen 
 Gemeinschaften in Westfalen und Lippe, 182). 
397  Vgl. Martha Evers, Die Geschichte der Juden in der Stadt Warburg in fürstbischöflicher Zeit, 12. 
398  Vgl. Jörg Deventer, Das Abseits als sicherer Ort?, 53.  
399 Friedrich Battenberg, Das Heilige Römische Reich bis 1648, 38.  



80 

 

Reformation genommen hatte. In den Jahren 1534/1554 wurden Schutzbriefe von den 

Herren von Büren ausgegeben und 1559 von der Stadt Warburg.400 Während die 

reformatorische Lehre wieder zurück gedrängt wurde, hielt der Landesherr an der 

Ansiedlung jüdischer Bevölkerung fest. Zu Beginn des 17. Jahrhundert gelingt es dann 

Ferdinand von Bayern als Landesherr, das Recht der Judenvergleitung wieder allein wahr 

zu nehmen.401   

Unter den jüdischen Gemeinden im Hochstift nimmt Warburg eine besondere Rolle ein, da 

dort wesentlich mehr Juden wohnten als in der Landeshauptstadt Paderborn und diese 

auch wirtschaftlich leistungsfähiger waren.402 Den Sitz eines schon bestehenden 

Landesrabbinates bezeugt die Bestallungsurkunde für Mathias Hirsch aus Frankfurt/Main 

von 1686.403 Die Bedeutung Warburgs als geistiges Zentrum des Judentums und größte 

Gemeinde im Hochstift Paderborn zeigt sich auch an der unter dem Landesrabbiner 

Samuel Steeg (1797-1807) errichteten Talmudhochschule.404 Seit 1673 wird der jüdische 

Landtag als Selbstverwaltungsorgan bezeugt, der ebenfalls in Warburg tagte.405 

Verschiedene Judenordnungen regelten das gemeindliche und organisatorische Leben. Seit 

1661 sind die Juden als eine Gemeinschaft anerkannt, an deren Spitze der 

„Judenvorgänger“ steht, der auch für die Steuereintreibung verantwortlich war.406 In der 

Amtszeit des Bischofs Clemens August, der die 1719 neu veröffentlichte Judenordnung 

1720 bestätigt hatte, stieg die Zahl der jüdischen Familien im Fürstbistum von 158 auf 

212.407 Die Wahl Clemens Augusts war nur durch die finanzielle Unterstützung jüdischer 

Hoffaktoren möglich geworden;  Lebensstil und Hofhaltung erforderten deren weitere 

Finanzierung.408 Das Interesse des Bischofs, durch die Abgaben seine Einnahmen und 

Unabhängigkeit von der Landständen zu vergrößern, fand bei diesen und besonders im 

                                                 
400  Vgl. Jörg Deventer, Das westfälische Land- und Kleinstadtjudentum in der Frühen Neuzeit, 51. 
401  Vgl. ebd. 
402  Das zeigen die Steuerfestlegungen: 1651 zahlten die Paderborner Juden 24 Rt., die Warburger 42 Rt. 
 und 1678 in Paderborn 1.532 Rt. und in Warburg 13.242 Rt. (vgl. Hermann Hermes, Ausschnitte 
 aus der Geschichte der Juden in Warburg, 77). 
403  Vgl. a. a. O., 78. Zunächst  verstand man unter einem Landrabbiner, den Geistlichen einer 
 Landgemeinde, später wurde er zu einem Titel für den Vorsteher eines Gebietes (vgl. Arno Herzig, 
 Einführung, 18). Auch in Corvey, das 1794 zum Fürstbistum wird, amtiert ein Landesrabbiner, ab 
 1796 in Personalunion mit dem Landesrabbinat des Herzogtum Westfalen (a.a.O., 19). Im 16. 
 Jahrhundert hatte der zuständige Landesrabbiner noch seinen Sitz in Friedberg (Hessen) (vgl. 
 Friedrich Battenberg, Das Heilige Römische Reich bis 1648, 39). 
404  Vgl. Elfi Pracht, Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen III, 219. Nach Arno Herzig ist 
 Warburg für ganz Westfalen die bedeutendste Gemeinde (Einführung, 18).  
405 Vgl.  Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 8. 
406  A. a. O., 7. 
407  Vgl. a. a. O., 2. 
408  Vgl. a. a. O., 5. Darunter auch der Geheime Finanzrat Joseph Süß Oppenheimer aus Württemberg. 



81 

 

Domkapitel einen erbitterten Gegner. Der Versuch von Seiten der Stände neue Geleitbriefe 

1795 zu verhindern, misslang und so erneuerte Bischof Franz Egon im Jahr 1800 das 

Hauptgeleit.409  

In soziologischer Hinsicht handelt es sich bei der jüdischen Bevölkerung, wie in weiten 

Teilen Deutschlands, um „Landjuden“, die in ländlichen und kleinstädtischen Kontexten 

beheimatet war. Den Charakter als Ackerbürgerstädte behielten nicht nur die Kleinstädte 

über weite Teile des 19. Jahrhunderts bei.410 Als ein Ergebnis der Vertreibungen in der 

frühen Neuzeit fanden sich viele städtische Juden auf dem Land wieder und so wird die 

„Peripherie nun in immer stärkerem Maß zum hauptsächlichen Rückzugsraum“411. Bei den 

Nachfahren der Vertriebenen handelt es sich zwar um Landjuden, jedoch bildete sich ein 

Bauernjudentum eben nicht aus und so wird klar, „daß viele Dorfbewohner die Dorfjuden 

als >städtischer< empfanden als die Bauern.“412 Diese Reste dieser Stadtkultur verstärkten 

die Differenzerfahrungen der jüdischen Bevölkerung auf dem Land.  

 

 

3.3.1. Zwischen Reform und Restauration 

 

Das 19. Jahrhundert ist durch die Frage nach der Emanzipation des Judentums bestimmt. 

Der Kampf um die rechtliche und gesellschaftliche Anerkennung und Gleichstellung 

bestimmte die Lebenswelt dieses Zeitabschnitts, der immer wieder durch Rückschläge 

gekennzeichnet ist. Die Hoffnung auf eine mögliche Emanzipation nach dem Einmarsch 

preußischer Truppen 1802 im ehemaligen Hochstift Paderborn erfüllte sich nicht, da der 

bestehende Rechtsstatus durch die neuen Herren nicht verändert wurde.413 Erst mit der 

französischen Besetzung weiterer Teile Deutschlands und der Gründung des Königreich 

Westphalen änderte sich die Situation für die jüdische Bevölkerung grundsätzlich. Nach 

                                                 
409  Vgl. a. a. O., 2. 
410  Es bietet sich an der Definition von Monika Richarz zu folgen: „Es empfiehlt sich daher eine 
 flexible Handhabung des Begriffs >Landjuden<, der auch kleine Landstädte mit bis zu etwa 5.000 
 Einwohnern einschließen sollte, sofern es sich um Ackerbürgerorte handelt“ (Monika Richarz, 
 Ländliches Judentum als Problem der Forschung, 7). 
411  Stefan Rohrbacher, Stadt und Land: Zur „inneren“ Situation der süd- und westdeutschen Juden in 
 der Frühneuzeit, 37. 1802/03 betrug der Anteil der jüdischen Bevölkerung in gesamten Hochstift 
 Paderborn 2,0 %. In den Städten hatten Peckelsheim mit 12,4 %, Warburg mit 9,8 %, Beverungen 
 mit 9,0 % und in den Dörfern Herlinghausen mit 30,6 %, Ossendorf mit 11,7 %, Ikenhausen mit 5,5 
 % die größten jüdischen Niederlassungen (vgl. Rudolf Muhs, Zwischen Schutzherrschaft und 
 Gleichberechtigung, 37). 
412  Mordechai Breuer, Jüdische Religion und Kultur in den ländlichen Gemeinden 1600-1800, 69. 
413  Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 33. 



82 

 

französischem Vorbild wurden ihnen die gleichen Rechte verliehen, wie allen anderen 

Bürgern des neuen Staates. Der erste Artikel des Dekrets vom 17. Januar 1808, mit dem 

König Jérôme die Juden gleichstellt hat, lautet: „Unsere Unterthanen, welche der 

Mosaischen Religion zugethan sind, sollen in Unsern Staaten dieselben Rechte und 

Freyheiten genießen, wie Unsere übrigen Unterthanen.“414 Damit war das Königreich 

Westphalen, „was die Emanzipation der Juden betraf, seinerzeit der fortschrittlichste Staat 

in Deutschland.“415 Das napoleonische Frankreich hatte nach 1806 eine 

Konsistorialverfassung für die jüdische Religionsgemeinschaft eingeführt, die mit der 

Errichtung des Königreichs Westphalen im August 1807 übernommen wurde.416 

Entsprechend erhielt das am 31. März 1808 errichtete „Konsistorium der Israeliten“ seinen 

Sitz in der Hauptstadt Kassel.417 Präsident des Konsistorium wurde Israel Jacobson, der als 

Kämpfer für die Emanzipation der Juden galt und der sogleich an eine Reihe von 

Reformen ging, zu deren gottesdienstlichen die Einfügung deutscher Gebete und vor allem 

der Predigt gehört.418 Die Reformen, die Jakobson in Bezug auf den Gottesdienst und das 

traditionelle Leben einführte, wurden jedoch weitgehend kritisch gesehen. In Seesen 

veranlasst Jacobson einen Synagogenneubau, der 1810 eingeweiht werden kann und in 

welchem ein moderner Gottesdienst gefeiert wird.419 Viele dieser Veränderungen geschahen 

aus dem Geist der jüdischen Aufklärung, die gerade in den westfälischen Landgemeinden 

keine Resonanz gefunden hatte. Auch das Verständnis des Rabbiners wurde durch das 

Konsistorium neu definiert, indem dieser in Analogie zu den Geistlichen der christlichen 

Konfessionen stärker im pastoralen Bereich gesucht wurde und der Seelsorge eine 

herausgehobene Bedeutung zugebilligt wurde. Wie sehr sich die neue Gottesdienstform am 

Protestantismus orientierte, zeigt sich an der Einführung von deutschsprachigen 

Predigten.420 Einen weiteren Schwerpunkt seiner Tätigkeit legte Jacobson auf die Bildung. 

Die jüdischen Schulen wurde in das staatliche Schulwesen übernommen und ein 

Lehrerseminar in Kassel gegründet.421 Die von Jacobson durchgeführte Kultusreform 

                                                 
414  zit. nach: a. a. O., 51. 
415  Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 14. In der christlichen Bevölkerung 
 Westfalens kam es auch zur Ablehnung der Gleichstellung (vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte 
 der Juden in Steinheim, 98f.).  
416  Vgl. Caesar Seligmann, Geschichte der jüdischen Reformbewegung, 68f. 
417  Vgl. Arno Herzig, Von der Aufklärung zur Emanzipation, 80. 
418  Vgl. Caesar Seligmann, Geschichte der jüdischen Reformbewegung, 71. 
419  Vgl. Thomas Kollatz, Westfälisches Judentum zwischen Reform und Orthodoxie,  102. 
420  Vgl. Friedrich Battenberg, Das europäische Zeitalter der Juden 2, 156. 
421  Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 122. 



83 

 

wurde nach 1815 im Königreich Preußen auf Druck konservativ-orthodoxer Kreise wieder 

zurückgenommen.422 Auch die Organisation des Judentums wurde verändert, sodass die 

jüdische Bevölkerung des Königreichs in vier Bezirke eingeteilt wurde, denen jeweils ein 

Oberrabbiner vorstand. Warburg wurde zum Sitz eines Oberrabinates mit 22 

Gemeinden.423 Im gesamten Königreich Westphalen lebten zu dieser Zeit ca. 15000 

Juden.424 Die wiedererrichtete preußische Herrschaft in Westfalen als neugewonnener 

Provinz war für die Juden mit einem gewaltigen Rückschritt verbunden, indem weder die 

Regelungen und Neuorganisation des bonapartistischen Westfalen mit Konsistorium und 

Bezirkseinteilungen weiter geführt wurden, noch die alten Strukturen des Fürstbistums 

Paderborn wieder aufgenommen wurden.425 Die jeweiligen Gemeinden waren auf den 

Status von „erlaubten Privatgesellschaften“426 zurückgesunken. Das im Königreich Preußen 

eingeführte Emanzipationsgesetz wurde nicht auf die neuen Provinzen ausgedehnt.427 Auch 

die Kultusreformen wurden revidiert, da Friedrich Wilhelm III. zu viel Nähe des 

Judentums zum Protestantismus fürchtete, wenn im jüdischen Gottesdienst auf Deutsch 

gepredigt und die Orgel eingesetzt würde.428     

Im Jahre 1815 wird Mendel Steinhardt durch die Preußische Verwaltung  als Oberrabbiner 

für den Bereich Paderborn eingesetzt. Steinhardt war im schwäbischen Hainsfurth geboren 

und hatte bisher im fränkischen Fürth gewirkt. Im Jahre 1809 wurde er zum Konsistorialrat 

und Rabbiner von Paderborn berufen.429 Das Amt übte er bis zu seinem Tod im Jahr 1824 

aus. Offensichtlich hielt das ostwestfälische Landjudentum über die französische Zeit 

hinaus an einer reformfreudigen Gesinnung fest.430 Dieser Umstand ist besonders 

erstaunlich, weil „die Aufklärung im westfälischen Judentum kaum Spuren hinterlassen“431 

                                                 
422  Vgl. Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 13: „Jakobson scheiterte jedoch mit 
 seinen Bemühungen. Zwar hatten fast alle Juden die Gleichstellung mit der christlichen Bevölkerung 
 begeistert begrüßt, zwar waren sie aufrichtig daran interessiert, sich zu assimilieren, lehnten aber 
 Jakobsons pedantische Reformen ab, die der Tradition der jüdischen Gemeinden total widersprach.“ 
423  Vgl. Arno Herzig, Einführung, 20. 
424  Monika Lahrkamp, Die französische Zeit, 33. 
425  Vgl. Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 124. 
426  Arno Herzig, Judentum und Emanzipation in Westfalen, 19. 
427  Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 126. 
428  Vgl. Arno Herzig, Einführung, 21 und Ders. Judentum und Emanzipation in Westfalen: „Friedrich 
 Wilhelm III. wollte trotz der Bekehrungsversuche, die er unterstützte, eine Annäherung des 
 jüdischen Gottesdienstes an den protestantischen verhindern. [...] In Wirklichkeit aber spielte beim 
 König der Gedanke eine Rolle, den jüdischen Gottesdienst in seinen alten, zum Teil 
 unverständlichen Formen zu belassen, um den Übertritt zum protestantischen Glauben vor allem 
 für die jüdischen Intellektuellen attraktiver zu machen.“ 
429  Vgl. Bernhard Brilling, Zur Geschichte des Rabbinats von Paderborn 1, 25. 
430  Vgl. Arno Herzig, Einführung, 25. 
431  Arno Herzig, Von der Aufklärung zur Emanzipation, 80. 



84 

 

hatte. Gegen den Widerstand der Gemeinden wurde 1825 der orthodoxe Rabbiner Moses 

Friedhelm, der bis dahin als Rabbiner in Bielefeld gewirkt hatte, als Oberrabbiner für 

Paderborn, Corvey und Rietberg eingeführt; er verstarb schon im darauf folgenden Jahr.432 

Die Neuwahl eines Oberrabbiners zog sich zwei Jahre hin, bis schließlich 1828 Abraham 

Sutro gewählt wurde.433 Sutro war bei seiner Wahl schon als Rabbiner für das Münsterland 

zuständig gewesen und galt als „ein typischer Repräsentant der modernen Orthodoxie.“434 

Er war einer der profilierten Exponenten des traditionellen Judentums in Westfalen, auch 

wenn er seine Predigten in deutscher Sprache hielt. Mit seinem Tod im Jahr 1869 ist die 

Tradition des Oberrabinats in Westfalen erloschen.435 Die Form des Gottesdienstes, wie er 

in Paderborn abgehalten wurde, enthält mit Chorgesängen und vierwöchentlicher Predigt 

in deutscher Sprache weiterhin Elemente des Reformjudentums.436 

Im Bezug auf Westfalen spricht Arno Herzig für den Zeitabschnitt von 1806 bis 1830 von 

einer ersten Umbruchphase, in der es „einen ersten Urbanisierungsschub, eine weitgehend 

freie Gewerbeordnung und den Versuch, sich der allgemeinen Kultur und der allgemeinen 

Sozialstruktur anzupassen“437 gab. In dieser Zeit hatten die beiden Kreise Höxter und 

Warburg den größten Anteil von jüdischer Bevölkerung in Westfalen.438 Die 

wirtschaftlichen Entfaltungsmöglichkeiten wurden im Gegensatz zu anderen Gebieten 

deutlich durch eine Kabinettsordre vom 20.09.1836 für die Kreise Büren, Höxter, 

Paderborn und Warburg eingeschränkt.439 Die „adlige Agrarlobby Ostwestfalens“440 hatte 

erreicht, dass Juden nur dann landwirtschaftliche Grundstücke erwerben konnten, wenn sie 

sie selbst bewirtschafteten.441 Damit sollte verhindert werden, dass Land und Höfe von 

überschuldeten Bauern in jüdische Hände kamen. Entsprechend konnte der regionale Adel 

seinen Landbesitz ohne Konkurrenz erweitern.442 Erst 1847 wurde die Regelung wieder 

aufgehoben, die dazu geführt hatte, dass sich die jüdische Bevölkerung dem Geld-, 

                                                 
432  Vgl. Bernhard Brilling, Zur Geschichte des Rabbinats von Paderborn 1, 25. 
433  Vgl. a. a. O., 37ff. 
434  Thomas Kollatz, Westfälisches Judentum zwischen Reform und Orthodoxie, 105. 
435  Vgl. Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 128. 
436  Vgl. a. a. O., 134. 
437  Arno Herzig, Von der Aufklärung zur Emanzipation, 82. 
438  Vgl. Rudolf Muhs, Zur Geschichte der jüdischen Gemeinden und Synagogen, 223. Im Kreis Höxter 
 beträgt der jüdische Anteil im Jahr 1843 3,8 % und im Kreis Warburg 2,6 % (a.a.O., 227). 
439  Text bei: Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 92f. 
440  Arno Herzig, Landjuden - Stadtjuden, 96. 
441  Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 127. 
442  Vgl. Arno Herzig, Jüdische Geschichte in Deutschland, 157. Im Kreis Warburg wurde 
 Zusammenhang zwischen der hohen Verschuldung der Höfe und der hohen Anzahl jüdischer 
 Bevölkerung konstruiert (vgl. Margit Naarmann, Die Paderborner Juden 1802-1945, 97).  



85 

 

Getreide- und Viehhandel zuwandte. Die Frage des Bürgerrechts wurde von Gemeinde zu 

Gemeinde unterschiedlich gehandhabt. In Driburg konnten Juden es ab dem Jahr 1818443 

und in Steinheim ab dem Jahr 1841444 erwerben. Synagogen wurden 1824 in Salzkotten, 

1828 in Driburg, nach 1830 in Höxter, 1838 in Borgholz und 1844 in Brakel neuerrichtet. 

In Beverungen wird die bestehende Synagoge im Jahr 1819/20 und in Steinheim ein Haus 

im Jahr 1829 zur Synagoge umgebaut. 

 

 

3.3.2. Von der eingeschränkten zur vollständigen Gleichstellung 

 

In die Zeit des Rabbiners Sutro fällt die erste große Veränderung im Königreich Preußen in 

Richtung der völligen Gleichstellung des Judentums. Mit dem Gesetz über die Verhältnisse 

der Juden vom 23. Juli 1847 wurden einheitliche Regelungen geschaffen und nun bekamen 

die „jüdischen Religionsgemeinschaften den Charakter juristischer Personen.“445 Friedrich 

Wilhelm IV. hatte sich im Preußischen Landtag nicht damit durchsetzen können, die 

bestehenden Rechte des Judentums zurück zu nehmen, um die Vorstellung Preußens als 

eines gänzlich christlichen Staates verwirklichen zu können.446 Zugleich gewährte das 

Gesetz das passive Wahlrecht auf kommunaler Ebene. Dennoch blieb die Möglichkeit, eine 

staatliche Karriere zu ergreifen, weiterhin verschlossen. Das Gesetz war in vielfacher 

Hinsicht ambivalent für das Judentum in Preußen, da es zwar Verbesserungen mit sich 

brachte, jedoch nicht zu einer vollständigen Emanzipation führte. In Steinheim zeigte sich 

die fortschreitende gesellschaftliche Akzeptanz darin, dass in der Folge des Gesetzes Juden  

in den Schützenverein aufgenommen und als Stadtverordnete gewählt wurden.447 Manche 

Regelungen jedoch erwiesen sich sogar als problematisch. Dem Gesetz entsprechend 

wurde der Gemeindezwang eingeführt und alle Juden in Synagogalgemeinden 

zusammengefasst.448 Weitere übergemeindliche Zusammenschlüsse waren jedoch nicht 

vorgesehen, da die Juden eben nicht innerhalb, sondern neben der Preußischen Verwaltung 

organisiert werden sollten. Im Rahmen dieser Gemeindeneuordnung wurden zwischen 

1853 und 1856 die Gemeinden in Albraxen, Amelunxen, Driburg, Wünnenberg, 

                                                 
443  Vgl. Elfi Pracht, Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 150. 
444  Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 143. 
445  Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 113. 
446  Vgl. Arno Herzig, Jüdische Geschichte in Deutschland, 158.  
447  Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 159f. 
448  Vgl. Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780-1918, 35. 



86 

 

Beverungen, Borgholz, Brakel, Büren, Fürstenau, Haaren, Herstelle, Höxter, Lichtenau, 

Nieheim, Ovenhausen, Paderborn, Peckelsheim, Pömsen, Salzkotten, Steinheim, Vörden 

und Warburg errichtet.449 Auch soziale Einrichtungen wurden jetzt aufgebaut, wie das 

jüdische Waisenhaus in Paderborn, das im Jahr 1856 gegründet wurde.450  Der Aufbau eines 

eigenen Schulwesens gestaltete sich teilweise schwierig, da die Gemeinden für Lehrer und 

Gebäude aufkommen mussten. In Steinheim gelang es erst 1870, die Elementarschule von 

der jüdischen Privatträgerschaft in eine öffentliche städtische Trägerschaft zu überführen.451 

Im Jahr 1891 wurde der „Verband der Synagogengemeinden Westfalens“ gegründet, der im 

Jahr 1896 ein konservatives Pendant im „Verein zur Wahrung der Interessen des 

Judentums in Westfalen“ findet.452 Im Jahr 1894 erscheint auch ein vom Rabbiner 

Heinemann Volgelstein erarbeitetes neues Gesangbuch für die Gemeinden.453 

Der Norddeutsche Bund hat 1869 die Beschränkungen Juden gegenüber aufgehoben. Das  

wurde im Jahr 1871 auf das gesamte neugegründete Deutsche Reich übertragen.454 Damit 

war in rechtlicher und gesellschaftlicher Sicht die Emanzipation des Judentums in 

Deutschland erreicht. „Zur Enttäuschung vieler der 512 000 Juden in den Jahren nach der 

Reichsgründung musste die bittere Erfahrung gereichen, zwar de jure in den politischen 

und Bürgerrechten gleichgestellt, de facto jedoch aus zentralen Bereichen des politischen, 

wirtschaftlichen und öffentlichen Lebens weiterhin ausgeschlossen zu bleiben.“455 In den 

40er Jahren des 19. Jahrhunderts hatte es wiederholt Proteste und Ausschreitungen gegen 

eine weitere Gleichstellung des Judentums in Westfalen gegeben.456 Über Krawalle wird in 

Paderborn im Jahr 1847457 und im folgenden Jahr aus Steinheim458 und Peckelsheim459 

berichtet. Wenige Jahre nach der Reichsgründung gewinnt dann die moderne 

antisemitische Bewegung an Stärke, die durch den Historiker Heinrich von Treitschke und 

den Berliner Hofprediger und Politiker Adolf Stoecker repräsentiert wird.460 Diese Form 

des Antisemitismus unterscheidet sich vom Antisemitismus der Emanzipationszeit darin, 

                                                 
449  Zu den einzelnen Gemeinden vgl. Karl Hengst (Hg.), Historisches Handbuch der  jüdischen 
 Gemeinden. 
450  Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 122. 
451  Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 171. 
452  Vgl. Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, 116ff. 
453  Vgl. a. a. O., 118. 
454  Vgl. Arno Herzig, Von der Aufklärung zur Emanzipation, 82. 
455  Thomas Brechenmacher, Jüdisches Leben im Kaiserreich, 126. 
456  Vgl. Arno Herzig, Von der Aufklärung zur Emanzipation, 81. 
457  Vgl. Friedrich Battenberg, Das europäische Zeitalter der Juden 2, 125. 
458  Vgl. Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, 158f. 
459  Vgl. Elfi Pracht, Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 234. 
460  Vgl. Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780-1918, 48ff. 



87 

 

dass er sich nun im bürgerlichen Denken ausbreitet und verankert, sowie politisch in 

Erscheinung tritt.461 Auf die Ausbreitung des Antisemitismus hat sich gerade auch der 

Finanzcrash  von 1873 und die nachfolgende Depression begünstigend ausgewirkt.462 Wie 

weit gerade auch in (bildungs-)bürgerlichen Kreisen antisemitische Vorstellungen 

anschlussfähig waren, zeigt auch die Rezeption der im Jahre 1899 erschienen „Grundlagen 

des 19. Jahrhunderts“ von Houston Stewart Chamberlain.463 Adolf Stoecker vertrat als 

Reichstagsabgeordneter für die Christ-Soziale Partei das Siegerland. „Stoecker kommt das 

zweifelhafte Verdienst zu, den Antisemitismus als parteipolitisches Programm salonfähig 

gemacht zu haben.“464 Daneben hat er stark in den kirchlichen Raum hinein gewirkt und 

viele junge Menschen nachhaltig geprägt.465 Er stand auf dem Boden des alten christlichen 

Antijudaismus, den er modernisierte und mit rassischen Elementen erweiterte.466 Im Gebiet 

des ehemaligen Hochstifts Paderborn hat sich besonders Bischof Konrad Martin durch 

seine antisemitischen Ausfälle auf katholischer Seite hervorgetan.467 Wie unterschiedlich die 

Partizipation jüdischer Mitbürger am gesellschaftlichen Leben im ehemaligen Hochstift 

Paderborn war, zeigt sich darin, dass noch 1873 in Nieheim die Aufnahme von Juden in 

den Schützenverein abgelehnt wurde.468 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
461  Vgl. Friedrich Battenberg, Das europäische Zeitalter der Juden 2, 175. 
462  Vgl. Ulrich Wyrwa, Die Reaktion des deutschen Judentums auf den Antisemitismus, 32 und Hans 
 Rosenberg, Grosse Depression und Bismarckzeit, 88ff. 
463  Vgl. Wolfgang Benz, Was ist Antisemistismus?, 100ff.  
464  Günter Birkmann, Zwischen tödlichem Zorn und vereinnahmender Liebe, 126. 
465  Vgl. Martin Greschat, Protestantischer Antisemitismus in Wilhelminischer Zeit, 36f. Greschat nennt 
 ausdrücklich als von Stoecker geprägte Theologen: Theophil Wurm, Hans Meiser und Otto Dibelius 
 (a.a.O., 38ff.). 
466  Vgl. a. a. O., 44. 
467  Vgl. Günter Birkmann, Zwischen tödlichem Zorn und vereinnahmender Liebe, 125. 
468  Vgl. Elfi Pracht, Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen 3, 207. 



88 

 

4. Das Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche 

 

Während am Anfang der Tätigkeit von Theodor Holzhausen in Driburg die 

konfessionellen Verhältnisse verhärtet waren, hat sich das Zusammenleben von Katholiken 

und Evangelischen im Jahr 1866 deutlich entspannt.469 Im folgenden Jahr fiel der Bericht 

auch entsprechend positiv aus: „Confessioneller Hader ist nicht vorgekommen. 

Confessionelle Spannung ist im Abnehmen, so daß auch zuweilen schon Katholiken unsere 

Kirche besuchen.“470 In ihrer Untersuchung zu den konfessionellen Spannungen im 19. 

und 20. Jahrhundert teilt Christel Köhle-Hezinger der 19. Jahrhundert in verschiedene 

Phasen ein. Die ersten drei Abschnitte beschreiben die Zeit vor dem Wirken von Theodor 

Holzhausen. Die Jahre von 1803 bis 1817 waren von einer ausgesprochenen Irenik 

geprägt.471 Mit dem Reformationsjubiläum 1817 stieg das konfessionelle Selbstbewusstsein 

erkennbar an.472 Das Kölner Ereignis von 1837 leitete die dritte Phase der „offenen 

Konfrontation“473 ein, die bis 1848 andauert. Im Zeitabschnitt zwischen 1848 und 1870 ließ 

sich eine Entpolitisierung der konfessionellen Auseinandersetzung beobachten und auf 

Seiten der katholischen wie evangelischen Kirche eine sich verstärkende Verkirchlichung.474 

Dieser Rückgang wirkte sich im Kirchenkreis Paderborn aus, indem die Wirkung des 

bischöflichen Wortes und die Reaktionen darauf in den Gemeinden vor Ort gering war und 

- wie in Driburg - eine Entspannung spürbar gewesen ist. Die fünfte Phase umfasste die 

Jahre zwischen 1871 und 1891, in die der Kulturkampf fiel und sich die konfessionellen 

Konflikte zuspitzten.475 Von evangelischer Seite trugen die Feiern zu Jubiläen, wie dem 400. 

Geburtstag Martin Luthers im 1883, nicht gerade zur Entspannung bei, sondern bildeten 

selbst einen Höhepunkt im interkonfessionellen Streit.476 Die Positionen, die sich in dieser 

Zeit aufgebaut hatten, prägten den nächsten Abschnitt, der bis 1914 andauerte. In diesem 

waren die Fronten zwischen den Konfessionen verhärtet.477 Diese beiden Phasen müssten 

also während der Tätigkeit Holzhausens in Warburg bestimmend gewesen sein. Die 

konfessionelle Prägung des 19. Jahrhunderts resultiert aus verschiedenen Entwicklungen: 

                                                 
469  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (1867). 
470  LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868). 
471  Vgl. Christel Köhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch, 94.   
472  Vgl. a. a. O., 95. 
473  Ebd. 
474  Vgl. a. a. O., 96. 
475  Vgl. a. a. O., 96f. 
476  Tillmann Bendikowski, Großer Kampf um kleine Seelen, 107. 
477  Vgl. Christel Köhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch, 97. 



89 

 

„Die Entstehung gemischtkonfessioneller Staaten am Ende des Alten Reiches [...]; die 

Politisierung breiter Bevölkerungsschichten schuf neue politische Kontaktzonen und 

Konfliktfelder, wobei wiederum auch neue Konflikte im alten konfessionellen Rahmen 

wahrgenommen und ausgetragen wurden; das Vordringen des modernen Staates lief nicht 

ohne Konfrontationen in den kirchlich-staatlichen >Mischbereichen< von Ehe, Familie 

und Erziehung ab; die neue Mobilität [...] brachte auch die über Jahrhunderte stabile 

Konfessionskarte in Bewegung“478.  

Mit dem Wechsel nach Warburg im Jahr 1869 kam Holzhausen in eine Gegend, in der das 

„Verhältniß zwischen Evangelischen und Katholiken ein feindliches“479 war. Mit dem 

Beginn der Maßnahmen des Kulturkampfes kam es in Warburg zu einer Verschärfung der 

konfessionellen Spannungen, die durch den Plan der preußischen Verwaltung, das 

katholische Progymnasium in ein paritätisches Gymnasium unter der Bedingung der 

Beteiligung des evangelisches Pfarrers im Kuratorium zu erweitern, noch verstärkt 

wurde.480 Nach der Verkündigung des Dogmas der päpstlichen Unfehlbarkeit im Rahmen 

des 1. Vatikanischen Konzils distanzierten sich auch Katholiken in Warburg verstärkt von 

ihrer Kirche und besuchten den evangelischen Gottesdienst.481 Für Holzhausen war das 

Dogma schlichtweg Ausdruck für den „Götzendienst der katholischen Kirche“482. 

Während der Auseinandersetzung des Kulturkampfes waren die Fronten gänzlich 

verhärtet: „Die Bitterkeit unter den Katholiken ist sehr groß. Die Opposition gegen die 

Staatsgesetze wird förmlich organisiert. Ein Schlagwort dabei ist auch: >Die 

Staatsregierung wolle die Katholiken lutherisch machen.<“483 Auf katholischer Seite wurde 

gegen die gesetzlichen Maßnahmen protestiert und Widerstand geleistet. Der preußische 

Staat wurde dabei mit der evangelischen Konfession identifiziert.484 Auf der lokalen Ebene 

wurde der Kampf in der Beamtenschaft geführt: „Im Ganzen kann man sagen, daß das 

Verhältniß der Evangelischen zu der katholischen Bevölkerung einen feindlichen Charakter 

hat, nur unter den evangelischen und den katholischen Beamten beschränkt sich der 

Verkehr bloß auf das Ceremonielle, sonst ist eine ziemlich heftige Spannung und gezeigte 

Stimmung unter ihnen, die auch wohl den ihren Grund hat, daß die evangelischen Beamten 

                                                 
478  Martin Baumeister, Parität und katholische Inferiorität, 73f. 
479  LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
480  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872). 
481  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870). 
482  Ebd. 
483  LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874). 
484  Wie stark der Beamtenapparat am Ende des 19. Jahrhunderts noch protestantisch dominiert war, 
 zeigt die Studie von Martin Baumeister, Parität und katholische Inferiorität, 18ff.   



90 

 

meist entschiedene Culturkämpfer sind[.]“485 Der Bericht aus dem nachfolgenden Jahr war 

jedoch von nachdenklichen Tönen geprägt, da die Folgen der Gesetzgebung im 

Kulturkampf auch die evangelische Kirche trafen und die katholische Seite nicht zu einem 

Nachgeben bereit war. Viele der Gemeindeglieder, die zunächst den Kulturkampf begrüßt 

hatten, rückten nicht nur von den Maßnahmen Bismarcks, sondern auch von ihrer Kirche 

ab.486 

Von der Einladung zum 25jährigen Amtsjubiläum des Dechanten und Domkapitulars 

Gerken im Jahr 1882 zeigte sich Holzhausen überrascht, zumal noch weitere evangelische 

Ehrengäste eingeladen waren: Landrat von Delius und Amtmann Büter.487 Die katholische 

Geistlichkeit in Warburg war in der Akzeptanz der Evangelischen offenbar weiter als die 

städtische Verwaltung. Noch im Jahr 1885 war die Situation in Warburg so, dass eine 

Mitwirkung von Evangelischen im Stadtrat und Waisenrat nicht erwünscht war und 

verhindert wurde.488 Sechs Jahre später hatte sich die Situation zu ändern begonnen und 

Holzhausen wurde als evangelischer Pfarrer in die Armen-Commission der Stadt gewählt.489 

Auch bei den Beerdigungen auf dem städtischen Friedhof in Warburg gab es keine 

Probleme, da Evangelische und Katholische nebeneinander begraben wurden. Aus dem 

Bericht aus dem Jahr 1895 ergibt sich, dass die Evangelischen weithin akzeptiert wurden. 

So gibt es „im geschäftlichen Verkehre kein confessioneller Gegensatz“490 und die 

Renovierung der evangelische Kirche in Warburg wird von katholischer Seite gelobt. Bei 

den konfessionsverschiedenen Ehe blieb die Lage freilich weiterhin angespannt, jedoch 

waren es weniger die katholischen Geistlichen, die Druck machten, sondern mehr noch die 

katholischen Verwandten der Brautleute. 

Die Gründung des „Evangelischen Bundes zur Wahrung der deutsch-protestantischen 

Interessen“ im Jahre 1886 um „gegen die aggressiven Bestrebungen der katholischen Front 

zu machen“491 wurde auch von Holzhausen ausdrücklich begrüßt. Die Ziele des Vereins 

waren „den deutschen Protestantismus zu sammeln, das evangelische Bewußtsein zu 

wecken, die landeskirchlichen Trennungen und lähmenden Parteigegensätze zu 

                                                 
485  LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876). 
486  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 
487  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). 
488  LkA EkvW 4.6/223 (13.10.1885). 
489  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
490   LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895). 
491  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889). 



91 

 

überbrücken“492, um dem sich machtvoll präsentierenden Katholizismus gegenüber nicht 

ins Hintertreffen zu geraten. Im 19. Jahrhundert war der Antikatholizismus eine 

Ausdrucksform der bürgerlichen Kultur, die sich der Rückständigkeit der katholischen 

Kirche in jeder Weise überlegen wusste. Die Äußerungen Theodor Holzhausens zur 

katholischen Kirche waren von einem durchgehenden Antikatholizismus grundiert. Zu den 

Vorwürfen der katholischen Kirche gegenüber gehörte die Missionierung von 

Evangelischen, die auch als „Proselyten-Macherei“ bezeichnet wurde. Vielfach waren die 

Konversionen auch durch dem Druck innerhalb konfessionsverschiedener Ehen auf den 

evangelischen Teil verursacht. In diesen Mischehen wurde darüber hinaus die 

Kindererziehung zum Problem. Ein weiterer Stein des Anstoßes in seiner Amtswirksamkeit 

war die Behinderung des evangelischen Gottesdienstes. Das geschah in Scherfede-Rimbeck 

in der Form, dass der evangelischen Gemeinde weder ein Raum für das Abhalten von 

Gottesdiensten noch ein Bauplatz für eine Kirche von den dort lebenden Katholiken zur 

Verfügung gestellt wurde. In Warburg war es das Recht des Gymnasiums, die evangelische 

Kirche für katholische Schulgottesdienste mitbenutzen zu können, das die Gemeinde lange 

beschäftigte, und dadurch die Umwandlung der ehemaligen Klosterkirche mit ihrer 

katholischen Ausstattung in eine Kirche, die den Anforderungen für eine evangelische 

Kirche genüge täte, um Jahrzehnte verzögerte. Das Kapitel wird das Verständnis der 

katholischen Kirche von Theodor Holzhausen anhand der Problematiken des 

Antikatholizismus, des Proselyten-Machens, der Mischehen und der Behinderung des 

Gottesdienstes nacheinander thematisieren. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
492  Willibald Beyschlag, Art. Bund, evangelischer, 549. Vgl. dazu Armin Müller-Dreier, Konfession in 
 Politik. 



92 

 

4.1. Antikatholizismus 

 

Aus protestantischer Sicht bot sich im 19. Jahrhundert die römisch-katholische Kirche als 

negative Projektionsfläche an, um die eigene Identität zu profilieren. Als Reformbewegung 

hatten die Reformatoren des 16. Jahrhunderts die westliche Kirche erneuern wollen und zu 

einer weiteren Konfessionalisierung des Christentums beigetragen. So trugen die 

reformatorischen Kirchen eine Abgrenzung vom Katholizismus in ihrem Kern mit sich. 

Aus diesem Grund wird deutlich, warum der Antikatholizismus für die Identitätsbildung 

des Protestantismus wesentlich gewesen war.493 „An Meistererzählungen über die 

Diskriminierung des Katholizismus, über Antiklerikalismus bis hin zum Antikatholizismus 

herrscht kein Mangel. Im 19. Jahrhundert verbreiteten sich die konfessionellen und 

Kulturkämpfe mit der katholischen Kirche über fast ganz Europa.“494 Der 

Antikatholizismus war kein auf die protestantischen Länder begrenztes Phänomen, 

sondern war zugleich Haltung einer bürgerlichen Kultur. Im Deutschland des 19. 

Jahrhunderts war der Protestantismus Teil der bürgerlichen Gesellschaft, die ihre 

Ablehnung allem Katholischen gegenüber aus einem Überlegenheitsgefühl speiste.495 Die 

Vorstellung einer Inferiorität nährte sich aus dem Bewusstsein, dass der Katholizismus für 

heillos rückständig und fortschrittsfeindlich angesehen wurde.496 Für die gesellschaftlichen 

und politischen Diskurse war im Kaiserreich der Antikatholizismus von größerer 

Bedeutung gewesen als der Antisemitismus, der für die Geschichte des 20. Jahrhunderts so 

verhängnisvoll werden sollte.497 

Im Jahr 1864 hatte der Paderborner Bischof Konrad Martin eine kontroverstheologische 

Schrift veröffentlicht, die nicht nur in Westfalen hohe Wellen schlug und schließlich auch 

zum Politikum wurde, da sich der preußische Kultusminister genötigt sah, dem Bischof 

sein Missfallen über die Folgen der Veröffentlichung mitzuteilen.498 In die Diskussion um 

seine Ausführungen griff Martin nochmals in einem zweiten Band im Jahr 1866 ein. Ein 

Stein des Anstoßes waren die Aussagen, die Martin als Anhänger des altkirchlichen 

Konzepts eines episkopalen Monarchismus auswiesen: „Denn von Gottes und Rechts 

                                                 
493  Vgl. Olaf Blaschke, Antiprotestantismus und Antikatholizismus, 266. 
494  A. a. O., 265. 
495  Vgl. Martin Baumeister, Parität und katholische Inferiorität, 89.  
496  Vgl. a. a. O., 75. 
497  Vgl. Wolfgang Altgeld, Katholizismus, Protestantismus, Judentum, 4.  
498  Vgl. Jochen-Christoph Kaiser, Konfession und Provinz, 282. Vgl. dazu Paul-Werner Scheele, 
 Konrad Martins bischöfliche Worte. 



93 

 

wegen bin ich Bischof der Diöcese Paderborn, d. h. nicht bloß der Katholiken dieser 

Diöcese, sondern aller Christen, die innerhalb der Grenzen derselben wohnen, welchem 

Bekenntnisse sie auch angehören mögen.“499 Die Forderung für alle Christen und 

Christinnen innerhalb seines Sprengels zuständig zu sein, war schon aus 

staatskirchenrechtlicher Perspektive schwierig, da sie dem Summepiskopat des preußischen 

Königs über die protestantische Landeskirche widersprach. Martin leitete seinen Anspruch 

aus der Taufe in die eine Kirche ab, die mit der römisch-katholischen identisch sei. Der 

erste Teil der Schrift bildete eine Ekklesiologie und der zweite Teil war eine Darstellung der 

kirchlichen Lehren. An die konfessionellen Hardliner auf protestantischer Seite wandte 

Martin sich gerade nicht, sondern an die, welche Interesse an der Wahrheit hätten. Ziel war 

es, „sie in ihren religiösen Ansichten und Vorstellungen aufzuklären, damit statt des 

Zerrbildes, das sie sich bisher von der katholischen Kirche gemacht, deren wahres und 

unentstelltes Bild ihnen erscheine, damit sie die Kirche sehen, wie sie wirklich ist, sie 

anerkennen und sie lieben.“500 Mit dem Bemühen um Rückkehr der Protestanten in die 

Kirche lag Martin auf gleicher Linie mit Papst Pius IX., der im Jahr 1867 feststellte, dass es 

eine Vereinigung von römisch-katholischer und evangelischer Kirche „nur in der Form der 

>Rückkehr< der Protestanten in den Schoß der katholischen Kirche geben könne.“501 Auf 

das neuerschienene Buch ging Theodor Holzhausen noch im gleichen Jahr ein: „Es ist 

nicht gut denkbar, daß der katholische Bischof Martin zu Paderborn mit seinem 

bischöflichen Worte an die Protestanten uns hat gewinnen wollen, vielmehr liegt der schon 

ausgesprochene Verdacht nahe, daß er den katholischen Pastoren seines Sprengels ein 

Handbuch hat geben wollen, um Entstellungen und Verdrehungen der evangelischen Lehre 

zu verbreiten. Die Folge davon wird sein, daß die Intoleranz der katholischen Bevölkerung 

gegen die Evangelischen sich steigern wird. Und insofern ist ein solches bischöfliches Wort 

                                                 
499  Konrad Martin, Ein bischöfliches Wort 1, 8. 
500  A. a. O., 2. 
501  Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, 105. Superintendent 
 Beckhaus geht 1867 auf Bischof Martin ein: „Zur achtzehnhundertjährigen Gedächtnißfeier des 
 Martyriums St. Petri und Pauli, (vielfach mit Fackelzügen, Illuminationen u. dgl. begangen!!) hat der 
 Bischof Martin in den Kirchen seiner Diözese einen Hirtenbrief verlesen lassen, welcher sich durch 
 Geistreichheit und Vermeidung aller Gehässigkeit auszeichnet. Daß im Uebringen Rom darin das 
 wahre neue Jerusalem genannt, und an Christum oder an der Papstthum glauben als ein und 
 dasselbe bezeichnet wird, daß Petrus eigentlich der Name des HErrn ist, den er auf seinen 
 Stellvertreter (nicht Nachfolger) Petrus übertragen hat, wird uns nicht wundern; daß das Papstthum 
 der Hort der Gewissensfreiheit, der wahren religiösen Freiheit ist, und von jeher an der Spitze aller 
 wahrhaft civilisatorischen Unternehmungen stand, daß man ein je besserer Katholik auch ein um so 
 besserer Patriot ist, sind wir längst gewohnt geworden zu hören;“ (Verhandlungen der Kreissynode 
 Paderborn 1867, 2).  



94 

 

zu beklagen und wird uns Veranlassung geben, unsere Wachsamkeit zu verdoppeln.“502 Das 

Buch war aus der Sicht Holzhausens ein Beitrag, die konfessionellen Spannungen zu 

vertiefen, da er es als eine kontroverstheologische Handreichung vor allem für die 

katholischen Priester sah. Es konnte sich also gar nicht um den Versuch handeln, die 

evangelische Theologie objektiv darzustellen. Auf eine in dieser Weise für die 

Auseinandersetzungen zugerüstete katholische Geistlichkeit galt es entsprechend zu 

reagieren. Auf der folgenden Kreissynode lehnte Superintendent Beckhaus freilich eine 

Verurteilung der Schrift ab: „Mehrere Pastoren und Presbyterien haben gewünscht, es 

möchte von Seiten der kirchlichen Behörden, zunächst unserer Synode wenigstens ein 

Bedauern ausgesprochen werden über diese öffentliche bischöfliche Aufregung zu Streit 

und Unfrieden. Aber die Schrift ist doch nur als eine literarische Kundgebung anzusehen; 

das rechte Feld, auf dem ihr zu begegnen ist, wird darum auch das literarische sein.“503 Die 

angemessene Antwort von evangelischer Seite auf die Schrift Martins war für Beckhaus 

nicht die Verurteilung, sondern die inhaltliche Auseinandersetzung. Nach diesen 

Ausführungen im Synodalbericht wurde auf das bischöfliche Wort und seine Folgen nicht 

mehr eingegangen. Auch Holzhausen kam in seinen Berichten nicht mehr darauf zurück. 

In Driburg hat das bischöfliche Wort offensichtlich nicht zu einer Verschärfung in der 

konfessionellen Auseinandersetzung geführt, sondern die Situation hatte sich vielmehr 

beruhigt. 

Grundsätzlich wurde die ganze katholische Kirche von Holzhausen negativ bewertet, 

„denn die Jesuitenkirche, in welche die katholische Kirche sich verwandelt hat, kennt keine 

Buße und daraus auch keine Versöhnung mit der Kirche der Reformation.“504 In der 

katholischen Kirche herrschten schlechterdings „Götzendienst und Aberglaube“505. „Mag 

also die römische Kirche sich in einer äußern zur Schau getragenen Herrlichkeit gefallen, 

mag sie durch das Schaugepräge ihrer Gottesdienste, ihrer öffentlichen Aufzüge und 

Prozessionen und durch ihre vielgerühmte Einheit unter dem sogenannten sichtbarem 

Stellvertreter Christi auf Erden die Menge ihrer Verehrer an sich fesseln, sie verdeckt 

dadurch den Einsichtigen ihre innere Armuth nicht. Denn gerade dadurch daß sie das helle 

Bild des Evangeliums unter den Scheffel stellt und den Herrn Jesum und sein heiliges 

                                                 
502  LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
503  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 3. 
504  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). Papst Leo XIII. unternahm erste Schritte der Wiederannäherung 
 an die Orthodoxie, jedoch nicht in Richtung des Protestantismus (Vgl. Hubert Kirchner, Das 
 Papsttum und der deutsche Katholizismus, 53). 
505  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889). 



95 

 

Verdienst verleugnet, beweist sie, daß sie die Gnadenschätze des Reiches Gottes nicht 

besitzt, daß sie sich von dem unsichtbaren Haupt im Himmel, dem Herr und König seiner 

Kirche losgesagt hat und damit die Keime ihres Zerfalls, die auch schon in unserer Zeit 

sichtbar hervortreten, in sich trägt.“506 Dieses Urteil über den Katholizismus war in jeder 

Hinsicht vernichtend und sprach der katholischen Kirche ab, noch die Kirche Jesu Christi 

zu sein. Sie hatte sich von Jesus Christus als ihrem Haupt entfernt und die Verkündigung 

des Evangeliums durch prunkvolle Zeremonien und äußeren Glanz ersetzt. Entsprechend 

konnte die Verkündung des Dogmas der päpstlichen Unfehlbarkeit im Jahr 1870 nur auf 

Unverständnis stoßen. Es sorgte aber auch in katholischen Kreisen für heftige 

Diskussionen. Auch wenn auf der lokalen Ebene sich die konfessionellen Streitigkeiten 

beruhigten und es zu einer Entspannung im Verhältnis kam, blieb die grundsätzliche 

Ablehnung des Katholizismus bei Holzhausen bestehen. Die Heilig-Rock-Wahlfahrt im 

Jahr 1891 lieferte ihm eine weitere Vorlage für Polemik: „Und sehen wir nun auf die 

katholische Kirche, welche sich die allein seligmachende Kirche nennt, die unserer Kirche 

alle Existenzberechtigung bestreitet und durch täuschende Wunder ihre Apostolizität 

verkündigt, was sind das für Wunder, mit welchen sie sich brüstet? Sie weist hin auf die 

wunderthätigen Marienbilder und kräftig wirkenden Reliquien, kann sich aber dabei dem 

begründeten Verdacht der Täuschung und des Betrugs nicht entziehen. Gegenwärtig ist es 

die Wunderkraft des heiligen Rocks zu Trier, durch dessen Ausstellung der dortige 

Erzbischof sich ein besonderes Verdienst um das katholische Volk meint erwerben zu 

können, welche viele an sich lockt.“507 Mit den Marienerscheinungen meinte Holzhausen 

aller Wahrscheinlichkeit nach die Vorkommnisse im saarländischen Marpingen, das zum 

Anlaufpunkt zahlreicher marianischer Wallfahrenden wurde.508 Nachdem im Jahr 1876 

Kinder von Marienerscheinungen erzählt hatten, zog der Ort viele Pilgernde an.509  Im Jahr 

1844 wurde die wiederbelebte Wallfahrt zum heiligen Rock nach Trier zu einer 

machtvollen Demonstration des Katholizismus mit 500.000 Teilnehmenden.510 Zugleich 

wurde auch schon die Kritik laut, dass „ein Geschäft aus dem Aberglauben der einfachen 

Massen“511 gemacht werde. In die gleiche Kerbe schlug auch die Kritik Holzhausens zur 

                                                 
506  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
507  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
508  Vgl. dazu David Blackbourn, Wenn ihr sie wieder seht, fragt wer sie sei.  
509  Vgl. Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 515. 
510  Vgl. Christel Köhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch, 219. Zöckler gibt 1,1 Mio. Teilnehmende an 
 (Vgl. Otto Zöckler, Art. Rock, der heilige, 61). 
511  Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 510. 



96 

 

Ausstellung des Gewands im Jahr 1891: „Doch nicht nur die Kirche, sondern alle die 

Anstalten, welche mit ihr in Zusammenhange stehen, machen ein riesiges Geschäft. [...] Ja 

man muß sagen, daß die Ausstellung des sogenannten Rocks des Herrn Jesus in unserer 

Zeit noch möglich ist und daß sich in der ganzen katholischen Kirche und auch auf den 

gegenwärtig zu Danzig tagenden Katholikentags keine einzige Stimme gegen solchen 

großartigen Aberglauben und gegen solche gotteslästerliche Abgötterei erhebt, es ist ein 

Zeichen, in welch einem Sumpf die katholische Kirche der Gegenwart gerathen ist.”512 

Zugleich ist die Ausstellung und Wallfahrt mit ihren negativen Begleiterscheinungen das 

Symptom für den Verfallszustand des Katholizismus. Dem entspricht die Einschätzung 

von Holzhausen im Jahr 1900: „Das Jubeljahr, das nach Anordnung des Papstes in diesem 

Jahr mit viel Abgötterei, Ablaßkram und äußeren Gepränge in Rom gefeiert wird, scheint 

den Fanatismus mancher Katholiken zu steigern, indem sie mit um so größerem Eifer 

Evangelischen und namentlich die in Mischehe lebenden in ihre Netze zu ziehen 

suchen.“513  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
512  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
513  LkA EKvW 4.6/224 (28.08.1900).  



97 

 

4.2. Proselyten-Macherei  

 

Der Vorwurf der Missionierung von Evangelischen durch Mitglieder der katholischen 

Kirche war ein durchgehendes Thema in den Berichten Holzhausens. In der 

pastoraltheologischen Literatur bestand Einmütigkeit darin, der evangelische Pfarrer „hat 

nicht die Aufgabe draußen Stehende zu suchen und Proselyten zu machen“514. Die Aufgabe 

des Pfarrers wurde nicht in der Mission nach außen gesehen, sondern darin, sich um seine 

Gemeindeglieder zu kümmern und diese zu „bekehrten lebendigen Christen“515 zu machen. 

Da es aber immer wieder Menschen gibt, die evangelisch werden wollen, wurde die 

seelsorgerliche Begleitung von Konvertiten beschrieben. Wie mit Menschen umzugehen 

war, die die evangelische Kirche verlassen wollten, wurde jedoch nicht behandelt. Im 

Bereich der konfessionsverschiedenen Ehen wurde von katholischer Seite Druck gemacht, 

nicht nur die Kinder im katholischen Glauben zu erziehen, sondern auch den 

evangelischen Teil zum Übertritt zu bewegen. Für Holzhausen war das Phänomen der 

Konversion zum Katholizismus nur schwer erträglich und konnte nicht an der 

evangelischen Kirche und ihrer Lehre und Praxis liegen.   

Der Zuzug von Arbeitern für den Bau der Eisenbahn in Driburg hat zu verstärkten 

Missionsbemühungen von Seiten katholischer Geistlicher geführt: „In Altenbeken pflegt 

der katholische Kaplan die fremden Evangelischen in ihrer Wohnung zu besuchen und 

ungerufen den Kranken seine Dienste anzubieten.“516 In einem solchen Fall soll ein 

Sterbender auf dem Totenbett katholisch geworden und dann von dem katholischen 

Pfarrer zu Buke beerdigt worden sein. Da sich die Aussagen der Witwe und der Schwester 

des Verstorbenen unterschieden, vermutete Holzhausen, der den Sterbenden selbst besucht 

hatte, dass es eigentlich um die katholische Erziehung der Kinder ging, die durch die 

Konversion abgesichert werden sollte. In einem anderen Fall hatte der Altenbekener 

Kaplan das Kind evangelischer Eltern beerdigt, die er durch die Zusicherung einer 

kostenfreien Beerdigung überredet hatte. Der Grund für diese Vorkommnisse lag in der 

Unkenntnis der Neuzugezogenen: „Es ist zu beklagen, daß die fremden Evangelischen 

unsere Diaspora-Verhältniße so schwer begreifen können, so daß sie nicht den 

katholischen Ortspfarrer für ihren Pfarrer halten, weshalb sie ihm auch Anfangs 

                                                 
514  Alexander Schweizer, Pastoraltheorie, 141 und August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der 
 Pastoraltheologie, 188. 
515  LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878). 
516  LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1862). 



98 

 

Taufhandlungen übertragen und Krankenbesuche gestatten.“517 Den Fall der kostenlosen 

Kindsbeerdigung hat Holzhausen gemeldet und so konnte er im folgenden Jahr berichten: 

„In einem Falle, wo der Kaplan zu Altenbeken das verstorbene Kind evangelischer Eltern 

beerdigt hat, ist dem selben von seiner Behörde ein Verweis ertheilt worden“518. Von zwei 

Übertritten zum Katholizismus musste Holzhausen in diesem Jahr ebenfalls berichten; 

dabei handelte es sich um eine Frau auf dem Sterbebett und einen arbeitslosen Mann. 

Beide waren dem Alkoholismus ergeben, sodass die Konversion nicht Anlass zur 

Nachprüfung gab. Anders in einem Fall einer Frau, die trotz Mischehe zur evangelischen 

Kirche gehalten hat: „Die alte Frau hielt treu an der evangelischen Kirche fest, obgleich 

ihre Kinder ihr häufige Versuchungen zum Übertritt bereiteten. Lange Zeit schon kränklich 

kam sie doch noch am 13ten Sonntage p[.] Tr[.] vorigen Jahres nach Driburg zur Kirche, 

um das heilige Abendmahl zu empfangen. Und schon einige Wochen darauf erfahre ich, 

daß sie auf dem Sterbebette noch katholisch geworden und dann katholisch beerdigt 

worden sei. Es läßt sich nicht gut glauben, daß der Übertritt wirklich geschehen sei, 

indeßen fehlten zur Beschwerdeführung genügend Beweise.“519 So wollte sich in einem 

anderen Fall der bei der Sterbebett-Konversion anwesende katholische Arzt dazu nicht 

äußern und verhinderte auf diese Weise, dass der Fall zur Anzeige gebracht werden 

konnte.520 Aber nicht nur auf der rechtlichen Ebene ging Holzhausen den Fällen von 

Konversion nach, sondern versuchte auch die Betreffenden wieder für den Protestantismus 

zurück zu gewinnen, was im ersten berichteten Fall in Warburg der Fall war: „Denn ein 

katholisch gewordener Tischlergesell zeigt Reue über seinen Abfall und besuchte wieder 

auf meine Ermahnungen hin unsere Kirche. Indeß vermochte er sich nicht von der 

geistlichen Tyrannei seines katholischen Meisters zu emanzipieren, nahm wieder Theil an 

Prozessionen, besuchte wieder die katholische Kirche und mußte von mir aufgegeben 

werden.“521 In diesem Fall war der katholische Druck stärker, sodass die seelsorgerlichen 

Bemühungen nicht wirkten. Auf katholischer Seite wurden verschiedene Versuche 

unternommen, zu missionieren: „Von der in dieser Woche hier in Warburg stattfindenden 

                                                 
517  Ebd. 
518  LkA EKvW 4.6/131 (04.09.1863). 
519  LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866).  
520  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
521  LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 



99 

 

römischen Mission erwarten die Römischen mit Zuversicht bedeutende Übertritte der 

Evangelischen zur ihrer Kirche.“522  

Ein Brennpunkt der konfessionellen Auseinandersetzung war die Warburger Filialgemeinde 

Rimbeck-Scherfede. Ein besonderer Fall war die Konversion eines evangelischen 

Mädchens, das von ihrem Stiefvater vergewaltigt und in das Haus ihres katholischen Onkel 

gebracht worden war: „In Scherfede Rimbeck ist ein junges evangelisches Mädchen von 

dem evangelischen Manne, den ihre Stiefmutter nach dem Tode ihres Vaters wieder 

geheirathet hatte, verführt. Nach ihrer Niederkunft wurde sie von Seiten des 

vormundschaftlichen Gerichts aus ihrem Vaterhause entfernt und zu ihrem Vormunde, 

dem Bruder ihrer längst verstorbenen katholischen Mutter gebracht. So kam sie selbst sehr 

schwer und ohne allen Widerstand ganz unter den Einfluß fanatischer Katholiken. Zur 

Kirche kam sie seitdem nicht mehr, sondern ging seitdem in die katholische Kirche. 

Wiederholt habe ich sie in dem Hause ihres Vormunds aufgesucht, einige Male vergeblich, 

denn schöde abgewiesen bis ich endlich von dem Vormunde unter groben Beleidigungen 

aus dem Hause gewiesen und der Zutritt zu demselben mir gänzlich verboten wurde. Bald 

darauf ist sie katholisch geworden, so daß ein Antrag meinerseits dem Mädchen einen 

anderen Vormund zu geben und dasselbe von dort zu entfernen, an das 

Vormundschaftsgericht nicht mehr eingereicht werden konnte.“523 Das noch minderjährige 

Mädchen war nicht in der Lage, weder den sexuellen Übergriffen, wie auch dem 

Fanatismus ihres Onkels etwas entgegen zu setzen. Dem evangelischen Pfarrer gelang es 

weder direkt Einfluss auf das Mädchen auszuüben, noch vermittels des 

Vormundschaftsgerichts. In der Schilderung der Ereignisse ist allerdings erkennbar, dass 

der Umstand der Konversion für Holzhausen offensichtlich die größere Problematik als die 

Vergewaltigung darstellte.    

Die Konversion eines Gärtners war offensichtlich aus beruflichen Gründen motiviert: 

„Von Übertritten zur katholischen Kirche wird erzählt, daß ein reisender evangelischer 

Gärtner von dem katholischen Pastor in Germete in Arbeit genommen, convertirt und 

dann bei einer katholischen Adligen als Gärtnerbursche soll untergebracht worden sein.“524 

Im Fall eines Schneiders aus Warburg war es die Aussicht auf eine Erbschaft, die ein 

Ehepaar in Mischehe verleitete, ihre Kinder katholisch werden zu lassen. Holzhausen 

                                                 
522  Ebd. 
523  LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880). 
524  LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). 



100 

 

berichtete aus zwei Gesprächen, die er mit ihm führte: „Ich sagte ihm: Sind Sie schon 

verheirathet? Antwort: Ja! Ich: Ihre Frau ist doch evangelisch? Antwort: Nein, sie ist 

katholisch. Ich: Aber Ihre Kinder werden doch evangelisch? Antwort: Nein, sie sollen 

katholisch werden. Ich: Wie kommen Sie dazu, sie katholisch werden zu lassen. Sie sind 

doch als Vater für ihre Erziehung verantwortlich? Antwort: Das will ich Ihnen sagen, 

meine Frau hat einen kinderlosen, reichen Verwandten, der meine Kinder zu seinen Erben 

einsetzen will, wenn sie katholische werden, darum habe ich auch das Versprechen der 

katholischen Kindererziehung gegeben und es ist ja doch einerlei, ob sie evangelisch oder 

katholisch werden. [...] Als ich den Mann später in seiner Krankheit besuchte und derselbe 

mich um Unterstützung aus Gemeindemitteln bat, weil er mit 1 M[ark] täglich, den er von 

der Stadt Dortmund als Armenunterstützung erhalte, mit seiner Familie nicht auskommen 

könne, so erinnerte ich ihn an seinen reichen Verwandten und fragte, wie es denn mit der 

Erbschaft seiner Kinder stände? Ach, antwortete er, unser Verwandter ist gestorben und 

hat sein Versprechen nicht gehalten. Und als ich ihm nun darauf erwiderte: Nun dann sind 

Sie ja ganz frei und können ihre Kinde nun auch evangelisch werden lassen, entgegnete er: 

Ach nein, das will ich doch nicht thun, denn ich kann hierin dem Willen meiner Frau nicht 

entgegentreten.”525 Nachdem die Perspektive einer Erbschaft entfiel, war es jedoch dem 

Mann nicht möglich, sich seiner Frau gegenüber durchzusetzen. Vielmehr ist es wiederum 

eine Unkenntnis über die verschiedenen Konfessionen, die sich als Indifferentismus bei 

dem Schneider zeigte. Es gab aber auch Fälle, bei denen die Betreffenden Glück hatten und 

schließlich vor dem Konversionsdruck bewahrt werden konnten: „In Daseberg hat eine 

allein stehende evangelische Wittwe viele Anfechtungen zu bestehen gehabt durch 

Verleitungen zum Übertritt von den katholischen Ortsbewohnern, die ihr alle möglichen 

Versprechen machten, wenn sie den Schritt thue. Gegenwärtig hat sich ein evangelischer 

Mann aus dem Hessischen gefunden, der sie heiraten will und mit dem sie nächsten 

Sonntag getraut wird und da haben dann endlich die Versuchungen aufgehört.“526 In 

diesem Fall haben die mit dem Übertritt verbundenen Angebote nicht wirken können.   

Die Gründe für eine Konversion waren für Theodor Holzhausen nicht die selbstständige 

Entscheidung für eine Konfession, sondern erklärten sich aus dem Umstand der 

Unkenntnis, des mangelnden sittlichen Fundaments und der Erlangung eines Vorteils. Die 

Unkenntnis über den eigenen evangelischen Glauben war die Grundlage, sich von der 

                                                 
525  LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 
526  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 



101 

 

äußeren Pracht und dem Schein der katholischen Kirchen und der Rituale überwältigen zu 

lassen. Der Mangel an Sittlichkeit in Form von Unzucht, Alkoholismus oder Glückspiel 

brachte weniger gefestigte Persönlichkeiten hervor, die schnell zur Konversion zu verleiten 

waren. Schließlich sind als dritte Gruppe diejenigen zu nennen, welche sich aus dem 

Konfessionswechsel einen Vorteil erhofften, in dem sie für sich bessere beruflich Chancen 

erkennen konnten, oder schlicht mit Geldzuwendungen rechneten. Außerdem kommen 

noch die Fälle hinzu, in denen eine echte Konversion gar nicht stattgefunden hat, sondern 

im Nachhinein von einem Verstorbenen behauptet wurde. Damit war für Holzhausen 

vollständig klar, dass niemand aus Überzeugung zur katholischen Kirche wechselte.527    

Eine besondere Problematik lag in der gelegentlichen Praxis, evangelische Konvertiten 

nochmals katholisch zu taufen. Davon berichtet Holzhausen nur in einzelnen Fällen. Diese 

Praxis war insofern für die katholischen Geistlichen heikel, weil die evangelische Taufe als 

gültig anerkannt worden war und somit eine Wiedertaufe vorgenommen wurde. Im Jahr 

1897 berichtete Holzhausen von dem Übertritt eines minderjährigen Mädchens aus dem 

hessischen Ersen, das im Dienst bei einem Ökonomen in Daseberg stand. Nachdem es 

dem Vater nicht gelungen war, mit der 17jährigen zu sprechen, da es der Dienstherr 

verhinderte, konnte Holzhausen ein Gespräch erwirken: „Endlich trat das Mädchen in 

Begleitung des Dienstherrn und noch eines anderen Mannes in das Zimmer. Und als ich 

das Mädchen ermahnte, sie solle wohl bedenken, was sie zu thun vorhabe und nicht 

voreilig ihr Gelübde brechen, das sie bei ihrer Confirmation abgelegt habe, und ihrem 

Herrn und Heiland Jesus Christus nicht den Rücken zukehren, dem sie damals treu zu sein 

gelobt habe, auch sollte sie ihren Eltern nicht ungehorsam sein, die doch bei ihrer 

Minderjährigkeit das Bestimmungsrecht über sie hätten, wurde mir von ihrem Dienstherrn 

erklärt, das Mädchen sei bereits katholisch getauft und fühle sich glücklich ein Glied der 

seligmachenden Kirche zu sein. Und als ich das Mädchen fragte, ob das wirklich so sei, 

antwortete sie: Ja, ich bin katholisch getauft und bin froh ein Glied der wahren Kirche zu 

sein.“528 Im Anschluss an das Gespräch mit dem Mädchen und Dienstherrn intervenierte 

Holzhausen beim zuständigen katholischen Pfarrer wegen der erfolgten zweiten Taufe. 

„Und als ich ihn fragte, Wie er dazu käme, eine auf den Namen des dreieinigen Gottes 

getaufte Christin noch einmal zu taufen, da dies doch mit der Praxis seiner Kirche im 

Widerspruch stehe, antwortete er: Ich habe sie natürlich mit dem Vorbehalt, wenn sie noch 

                                                 
527  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
528  LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897). 



102 

 

nicht richtig getauft sei, getauft, da ich nicht wissen kann, ob bei ihrer Taufe wirklich die 

Worte >Im Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes< gebraucht sind. Ich 

gebe ihm darüber zur Antwort: Darüber hätte er sich leicht bei seinem nächsten Nachbar, 

dem Pfarrer Noll in Hauna Auskunft holen können, auch durch einen Taufschein sich 

darüber Gewißheit verschaffen können. Auch müsste er doch wissen, daß in der 

evangelischen Kirche nicht anders getauft würde. Dagegen erklärt er: Aus früheren 

Erfahrungen wisse er, als er noch Pastor in einer katholischen Gemeinde mitten unter den 

Evangelischen gewesen, daß die evangelischen Herrn Pfarrer in dieser Hinsicht sehr 

willkürlich verführen, und gesetzt auch, es würde von ihnen die Taufe wirklich richtig im 

Namen des dreieinigen Gottes verwaltet, so vermöchten sie doch nicht die Taufe als ein 

Sakrament im Namen der katholischen Kirche zu verrichten, und deshalb seien ihre Taufen 

ungültig. Aus dem Grunde würde jetzt überall in der katholischen Kirche bei Übertritten zu 

derselben die Taufe unter Vorbehalt vorgenommen. Darauf machte ich ihm noch 

Vorhaltung, wie unrecht er doch gehandelt habe, ein Kind von 17 Jahren im Widerspruch 

mit seinen Eltern in die katholische Kirche aufzunehmen, es von seinen Eltern 

unbarmherzig zu trennen und einen Zwiespalt in ihre Familie zu bringen. Er entschuldigte 

sich aber damit, daß er darauf keine Rücksicht zu machen habe, wo es sich um das 

Seelenheil eines Menschen handle, zumal bei der sittlichen Verkommenheit ihres 

evangelischen Vaters, der ein Trunkenbold sei.“529 In der Argumentationslinie des 

katholischen Kollegen konnte Holzhausen nur den Ausdruck einer jesuitischen Gesinnung 

erkennen.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
529 Ebd.  



103 

 

4.3. Die religiöse Kindererziehung und die Mischehen 

 

Die Problematik von konfessionsverschiedenen Ehen durchzog das 19. Jahrhundert und 

erzeugte Spannungen im Verhältnis von katholischer Kirche und preußischem Staat, 

ebenso im Verhältnis von katholischer und evangelischer Kirche. Stein des Anstoßes war 

besonders die Entscheidung, in welcher Konfession die Erziehung der Kinder stattfinden 

sollte. Da die katholische Kirche im Rahmen ihres Verständnisses der Ehe als Sakrament 

nur eine katholische Eheschließlung akzeptieren konnte, wurden evangelische Trauungen 

und später die Zivilehe abgelehnt. Aus katholischer Sicht stand auch die entsprechende 

Taufe und Erziehung der Kinder im katholischen Glauben außer Frage und dessen 

Versprechen wurde als Voraussetzung zur Eheschließung gefordert.530 Um einer Gefahr 

durch eine schleichende Katholisierung vorzubeugen, wurden im preußischen Landrecht 

Regelungen für Mischehen getroffen, die die Orientierung der Kinder im Glauben und die 

Erziehung an die Konfession des Vaters zurückband.531 Im Streit zwischen Staat und 

Kölner Erzbischof Clemens-August von Droste-Vischering wurde die Unvereinbarkeit 

beider Postionen deutlich. Der preußische Staat im Jahr 1837 reagierte auf den Widerstand 

von katholischer Seite mit der Festungshaft für den Bischof.532 Daher nimmt es nicht 

Wunder in der Frage nach der Erziehung der Kinder aus Mischehen auf verhärtete Fronten 

zu treffen, die zu viel Leid in die Familien beigetragen hat. Thomas Nipperdey sprach in 

diesem Zusammenhang von „Tragödien, wenn eine Liebe an der 

Konfessionsverschiedenheit auflief“533. Sowohl die katholische als auch die evangelische 

Kirche nutzten die Maßnahmen der Kirchenzucht - wie den Ausschluss von Abendmahl - 

zur Disziplinierung bei Verletzungen der eigenen Bestimmungen.  

Die Berichte von Holzhausen geben aus der Perspektive eines evangelischen Pfarrers einen 

Einblick in die zum Teil prekäre Familienkonstellationen.534 „Im Bezirk Marienmünster ist 

die Ehefrau eines Katholiken übergetreten, welche schon lange die evangelische Kirche 

mied, und allen Erinnerungen des Seelsorgers die Erklärung entgegenstellte, daß ihr Mann 

ihr den Besuch der evangelischen Kirche, ja nur das Sprechen davon, ein für alle Mal bei 

                                                 
530  Vgl. Tillmann Bendikowski, Großer Kampf um kleine Seelen, 88. 
531  Vgl. Klaus Fitschen, Der Katholizismus, 143. 
532  A. a. O., 145. 
533  Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1866-1918 1, 529. 
534  Ein realistische Bild der Situation der konfessionsverschiedenen Ehe lässt sich aus Mangel an 
 autobiographischen Dokumenten kaum rekonstruieren (vgl. Tillmann Bendikowski, Großer Kampf 
 um kleine Seelen, 93). 



104 

 

Strafe untersagt, ihr die Bibel fortgetragen, und das Gesangbuch vor ihren Augen zerrissen 

habe; dabei weigerte sie die Annahme einer neuen Bibel, und erklärte, daß sie bei ihrem 

Mann und ihren Töchtern nicht eher Ruhe erhalten werde, als bis sie selbst katholisch 

geworden sei.“535 Dieser in das Protokoll der Kreissynode eingeflossene Bericht aus dem 

Jahr 1859 zeigt, dass Mischehen durchgängig ein Thema der pastoralen Wirksamkeit 

Theodor Holzhausens gewesen sind und wie stark die konfessionellen 

Auseinandersetzungen das Familienleben bestimmen konnten. Für den katholischen Teil in 

einer Mischehe bestand zudem noch die Pflicht, auf den evangelischen Teil einzuwirken, 

auch den katholischen Glauben anzunehmen.536 Viele Schilderungen in den 

Synodalberichten gaben Auskunft über den Druck, der auf die Evangelischen in den 

Mischehen ausgeübt wurde. Grundsätzlich stellte sich die Lage im Bezug auf die religiöse 

Kindererziehung in den Mischehen in Driburg so dar: „Wenn auch die Kinder aus den 

meisten Mischehen römisch werden, so haben doch einige evangelische Väter in 

Mischehen angefangen ihre Kinder in die evangelischen Schule zu schicken.“537 Von den 

katholischen Priestern wurde vor der Eheschließung verlangt, das Versprechen zur 

katholischen Kindererziehung an Eides statt anzugeben.538 Zwar wurde von Holzhausen 

gefordert, diese Verfahrensweise zu unterbinden, das hätte jedoch einer entsprechenden 

Gesetzesänderung bedurft. So klagte Holzhausen wenige Jahre wiederum über diesen 

Missstand: „Unsittlichen Verführern pflegt man durch sonst gesetzlich das Handwerk zu 

legen, aber die schrecklich unsittliche That, die beim Versprechen der katholischen 

Kindererziehung wohl von dem katholischen Geistlichen, der das Versprechen abnimmt, 

als auch durch Verführten, die sich dazu verleiten lassen, oft mit so traurigen sittlichen 

Folgen begangen wird, bleibt gänzlich ungeahndet.“539 Auch hier wird klar, dass die 

Entscheidung das Versprechen zu geben, nur das Resultat einer Nötigung sein kann. Auf 

den evangelischen Teil des Brautpaares wird ein solcher Druck aufgebaut, dass diese oder 

dieser gar nicht anders kann, als seine Einwilligung in die katholische Erziehung zu geben.  

Das führte zu vielen negativen Folgen, bei denen Evangelische sogar zu Straftaten verleitet 

wurden: „Ein evangelischer Schäfer aus Ossendorf will ein katholisches Mädchen 

dortselbst heiraten. Er hat auch bereits das Versprechen der katholischen Kindererziehung 

                                                 
535  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1859, 2. 
536  Vgl. Tillmann Bendikowski, Großer Kampf um kleine Seelen, 88. 
537  LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
538  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872) und (27.10.1882). 
539  LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878). 



105 

 

gegeben und meldet sich bei mir das Aufgebot. Durch meine Vorhaltung und durch die 

Mittheilung, daß das Aufgebot unter diesen Umständen nur unter dem von der 

Kreissynode festgesetzten Vermerk geschehen könne, kommt der Mann zur Erkenntniß 

seiner Sünde und verspricht sein dem katholischen Pfarrer gegebenes Versprechen wieder 

zurückzunehmen. Der katholische Pfarrer indeß verschärft nun auch seiner Seite eine 

Forderungen und will das Paar nur unter der Bedingung trauen, daß der evangelische 

Bräutigam sich in dem katholischen Orte Ossendorf ein Haus kaufe. Und wirklich der 

Bräutigam geht darauf ein. Da er aber kein Geld hat, um ein Haus zu kaufen, so geht er 

einen Scheinkauf ein und mit dem Schein des Notars darüber versehen, wird er von dem 

katholischen Pfarrer getraut. Der Notar, der mir die Sache mitgetheilt hat, ist ungewiß, ob 

darüber eine Klage beim Staatsanwalt erhoben werden kann und darum habe ich auch über 

diesen Übergriff noch keine weitere Beschwerde erhoben.”540 In diesem Fall hat der 

katholische Geistliche den Bräutigam mit seiner Forderung, sich ein Haus zu kaufen, zu 

einem Betrug genötigt. Wiederholt musste Holzhausen von Fällen häuslicher Gewalt 

gegenüber Evangelischen in Mischehen berichten. So wurde ein Tagelöhner „seit Jahren 

von seiner römischen Frau und von seinen erwachsenen römischen Söhnen gedrängt, mit 

ihnen das römische Bekenntniß anzunehmen, aber er widerstand solchen Versuchungen 

und besuchte fleißig unsere Kirche in Warburg. Und als nun alle Versuchungen und alle 

Beschimpfungen des Angefochtenen nicht zum Ziele führten, wandten seine Bedränger 

Gewalt an, denn eines Tages warf sein ältester Sohn, dem sein Vater bereits sein Häuschen 

hatte übergeben müssen, den alten, 68jährigen Mann auf die Erde, seine Frau hält ihn fest, 

und nun richtete der gottlose Sohn seinen Vater so erbärmlich mit Stockschlägen zu, daß er 

längere Zeit zu Bette liegen mußte und zur Arbeit unfähig war. Endlich wurde der Vater 

aus dem Hause getrieben und mußte sich ein Stübchen bei anderen Leuten miethen, bis es 

gelang, ihm im Johannesstift zu Paderborn ein Asyl zu verschaffen.“541 Als Holzhausen den 

Mann in Paderborn besuchte, war dieser über seine Unterbringung dankbar. Während das 

St. Petristift in Höxter die Aufgabe hatte, Jugendliche aus der Diaspora den Schulbesuch zu 

ermöglichen, war das St. Johannisstift „eine Anstalt alter, verlassener Evagelischer aus der 

Diaspora“542, das Plätze für 30 Senioren hatte. 

                                                 
540  LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870). 
541  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
542  Verhandlungen der Achtzehnten Westfälischen Provinzialsynode, Anhang 67. 



106 

 

Die zwölfte Provinzialsynode der Kirchenprovinz Westfalen hatte im Jahr 1868 

beschlossen, dass der evangelische Partner in einer Mischehe, wenn er oder sie das 

Versprechen der katholischen Kindererziehung gegeben habe, „von der Theilnahme an 

kirchlichen Wahlrechten, Gemeinde- und Ehrenämtern, resp. von der kirchlichen 

Aussegnung der Wöchnerinnen, vom Rechte der Taufpathenschaft und von der 

Theilnahme am hl. Abendmahl ausgeschlossen“ wird. Grundsätzlich wurde die 

Durchführung von disziplinarischen Maßnahmen in Bezug auf Mischen von Holzhausen 

begrüßt: „Im vergangenen Jahre sind wieder 7 neue Mischehen im Diasporabezirk unserer 

Gemeinde geschlossen, von denen 4 katholisch und 3 evangelisch getraut worden sind. An 

den ersteren, die alle das Versprechen der katholischen Kindererziehung gegeben haben, 

sind die Bestimmungen der XII[.] Provinzialsynode in Ausführung gekommen und es ist zu 

erwarten, wenn davon auch nichts zu bemerken ist, daß die geübte Kirchenzucht einen 

Eindruck machen und für die Zukunft eine Verminderung solcher Fälle zur Folge haben 

wird. Es ist hierbei noch zu bemerken, daß die hiesigen Katholiken über diese 

Bestimmungen der XII[.] Provinzialsynode sehr erbittert sind und sich den Anschein 

geben, als ob allein die katholische Kirche berechtigt sei, Kirchenzucht an ihren Gliedern 

zu üben.“543 Auch die 14. Provinzialsynode im Jahr 1874 befasste sich wiederum mit der 

Frage der Kirchenzucht und beschließt den § 120 der Kirchenordnung zu ergänzen: 

„Innerhalb der westfälischen Provinzial-Kirche kommen folgende Straf- und Zuchtmittel 

zur Anwendung: 1) Mahnung des Presbyterii durch den Geistlichen, 2) Wiederholung der 

Mahnung vor versammelten Presbyterio oder vor mindestens 2 hierzu deputirten 

Mitgliedern des Presbyterii, 3) die Entziehung des passiven und demnächst 4) Entziehung 

des activen Kirchengemeindenwahlrechtes, 5) die Ausschließung von der Pathenschaft, 6) 

die Ausschließung vom heiligen Abendmahl.“544 Die Kommission zur Kirchenzucht weist 

in ihrem Gutachten zu den disziplinarischen Möglichkeiten der Kirche ausdrücklich darauf 

hin, dass eine Abkündigung der in der Kirchenzucht stehenden Gemeindeglieder von der 

Kanzel durch das Landrecht untersagt ist.545 Die Versuche, die katholische Trauung zu 

verhindern, waren sehr unterschiedlich. Der Kirchenkreis Bochum verschickte Briefe, die 

vor den Folgen warnen sollten.546 Im Jahr 1883 riet der Evangelische Oberkirchenrat in 

                                                 
543  LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872). 
544  Verhandlungen der Vierzehnten Westfälischen Provinzial-Synode, 56. 
545  A. a. O., 57. 
546  Vgl. Tillmann Bendikowski, Großer Kampf um kleine Seelen, 100. 



107 

 

einem Erlass zu seelsorgerlichen Hausbesuchen.547 Mit der Einführung der Ziviltrauung 

wurde die Übersicht über katholisch getraute Mischehen noch schwieriger, da nun die 

Informationen über die Eheschließung bei den Standesämtern einzuholen gewesen wären. 

Im Fall der Kirchengemeinde Warburg waren das vier anzufragende Standesämter.548   

Die Regelungen zur Kirchenzucht von Evangelischen in Mischehen führten bei den 

Betroffenen zu Verärgerung und Irritationen. „So ist ein evangelischer Mann in Mischehe 

im Ärger über diese Beschlüsse zur katholischen Kirche übergetreten. Ja es bildete sich 

förmlich ein Bund solcher Männer, welche in Folge der Verlesung jener Beschlüsse sich 

zum Übertritt gleichsam gegenseitig ermuthigten. [...] Es wurde vielmehr nur von 

katholischer Seite das Gerücht verbreitet, daß 6-8 Männer, die sich zum Übertritt gemeldet, 

katholischen Unterricht erhielten.“549 In einem Gespräch konnte Holzhausen das 

entstandene Missverständnis, aus der evangelischen Kirche ausgeschlossen zu sein, 

bereinigen, sodass die Männer von einer Konversion zur katholischen Kirche wieder 

Abstand nahmen.  

Die Gründe für die Abgabe des Versprechens der katholischen Erziehung der Kinder in 

Mischehen sieht Holzhausen im Indifferentismus der Evangelischen, in dem Druck, den 

der katholische Partner ausübte und im Einfluss der katholischen Verwandtschaft auf das 

Paar.550 Gerade beim Tod eines Elternteils konnte die religiöse Kindererziehung zum 

Konfliktfall werden.551 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
547  Vgl. a. a. O., 101. 
548  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (10.11.1876). 
549  LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880). 
550  LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878). 
551  Vgl. Tillmann Bendikowski, Großer Kampf um kleine Seelen, 104. 



108 

 

4.4. Die Behinderung des evangelischen Gottesdienstes 

 

Zu Beginn seiner Tätigkeit in Warburg berichtete Holzhausen über die Schwierigkeiten, 

einen Raum für das Abhalten von Gottesdiensten für die Evangelischen in Rimbeck, 

Scherfede und Ossendorf zu finden: „Der alle 4 Wochen in Scherfede fest gesetzte 

Nachmittagsgottesdienst konnte bisher dort nicht gehalten werden, weil der Fanatismus der 

dortigen Katholiken es nicht gestatten, ein Lokal dort für gottesdienstliche Zwecke zu 

miethen. Eine Königliche Regierung ist daselbst, ersucht ein dem Chausseefiskus 

gehörendes Stück Land der evangelischen Gemeine zu Warburg käuflich abzulassen, um 

ein Gebäude zu gottesdienstlichen Zwecken darauf zu bauen, mit Hinweis auf den in 

Scherfede hervortretenden Fanatismus der Katholiken, der den Erwerb eines Lokales zu 

unseren Gottesdiensten bisher zu verhindern gewußt habe.“552 Als Folge der 

Unmöglichkeit, einen Raum anzumieten, plante die Kirchengemeinde selbst ein Gebäude 

zu bauen. Über die Notwendigkeit, eine Filialgemeinde zu gründen, war sich Holzhausen 

noch nicht im Klaren, auch wenn ein Zuwachs an evangelischer Bevölkerung 

wahrnehmbar gewesen ist. Die Hoffnungen richteten sich auf die Eisenbahngesellschaft, 

um einen geeigneten Gottesdienstraum anzumieten.553 Schließlich stellte die Bergisch-

märkische Eisenbahn im Bahnhofsgebäude ab 1873 einen Raum zur Verfügung.554 

Nachdem der Bahnhof in Scherfede zu einem Zentralbahnhof aufgewertet worden war, 

wurden alle Räume in demselben durch die Bahngesellschaft benötigt, sodass die Suche 

nach einem neuen Gottesdienstraum wiederum begann. Auch wenn der finanzielle 

Grundstock für einen Kirchenbau noch gering war, sollte mit dem Bau in naher Zukunft 

begonnen werden. „Denn es ist geglückt, einen recht passenden Bauplatz in der Nähe des 

Bahnhofes, an der Chaussee von Rimbeck nach Scherfede zu erwerben. Zwei kleine, 

untereinander liegende Gärten von 55 Ruthen sind für 1310 Mark angekauft und ein dritter 

danebenliegender Garten ist vielleicht auch noch zu erwerben. So steht denn in dieser 

Beziehung kein Hinderniß mehr im Wege mit dem Bau eines Kirchhauses im nächsten Jahr 

zu beginnen, indem ein größerer Raum für die Gottesdienste und für den wöchentlichen 

Religionsunterricht der dortigen Kinder sich befinden soll.“555 Vom Jahr 1877 an bis zur 

Einweihung des Kirchenhauses wurden die evangelischen Gottesdienste in einem Raum im 

                                                 
552  LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
553  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872). 
554  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). 
555  LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876). 



109 

 

Güterschuppen des Bahnhofs gefeiert.556 Am 16.07.1878 wurde der Grundstein für das 

Kirchenhaus gelegt,557 das am 03.11.1880 feierlich eingeweiht werden konnte.558 Die 

konfessionellen Spannungen waren damit noch lange nicht zu Ende. Im Jahr 1891 wurden 

zwölf evangelischen Bahnbeamten von ihren katholischen Vermietern die Wohnungen 

gekündigt, um die neu gegründete evangelische Kirchengemeinde zu schwächen.559  

Nachdem Theodor Holzhausen im Jahr 1869 die Pfarrstelle in Warburg angetreten hatte, 

berichtete er dem Superintendent Konrad Beckhaus über die Probleme, die aus dem 

Mitbenutzungsrecht der evangelischen Kirche von katholischer Seite für die Gemeinde 

entstanden. Er fasste für die Kreissynode die Situation zusammen: „Die Kirchen in 

Warburg und Brakel sind vom König Friedrich Wilhelm III. den evang. Gemeinen 

geschenkt. Das Geschenk ist aber später durch Cabinets-Orders und Verfügungen so 

eingeschränkt, daß den Evangelischen der freie Gebrauch nur während einiger Stunden 

übrig geblieben ist, während sie außer an Orgel und Glockenseilen die Reparaturen allein 

zu tragen haben. Es ist nicht zu verwundern, daß unter solchen Umständen auch sich der 

Wunsch geregt hat, ein solches Geschenk gar nicht erhalten zu haben oder den Katholiken 

ganz zu überlassen. In Warburg sind auf dem Chor nicht blos Beichtstühle aufgestellt, 

sondern auf dem Hochalter steht auch ein Tabernakel. Von der Forderung die Beichtstühle 

fortschaffen zu lassen, habe ich allerdings geglaubt abstehen zu sollen, da dieselben schon 

gegen 30 Jahre geduldet sein sollen, um so mehr aber gemeint, darauf bestehen zu müssen, 

daß das Tabernakel weggeschafft werde, damit die evangelische Communion ohne Anstoß 

am Hochaltar gefeiert werden könne. Der röm. Geistliche hat sich nun zwar bereit finden 

lassen, die Monstranz nach beendigter Messe fortnehmen zu wollen, das zur Abhaltung des 

Gottesdienstes >durchaus nothwendige< Tabernakel lasse sich aber bis zum Anfang des 

evang. Gottesdienstes nicht fortbringen, da es kaum von 6-8 Männern gehoben werden 

                                                 
556  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 
557  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878). 
558  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (18.10.1881). Vgl. Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim, 11: 
 „Am 3. November 1880 zog eine stattliche Schar von Evangelischen in feierlichem Zuge vom 
 Güterschuppen, der zuletzt für die Gottesdienste benutzt worden war, nach dem neuerbauten 
 Kirchhaus hinüber. Die heiligen Geräte wurden vorangetragen, singend folgte die Gemeinde. [...]In 
 den Akten der Gemeinde befindet sich noch ein Programm der Einweihungsfeier. Die Herrlichkeit 
 der singenden Kirche wurde in den Chorälen kund: >Bis hierher hat mich Gott gebracht< - >Ach 
 bleib mit deiner Gnade< [...] - >O Heiliger Geist kehr bei uns ein< (bei der Aufstellung der 
 Abendmahlsgeräte auf dem Altar) - >Eine feste Burg< [...] - >Gloria sei dir gesungen [...] - >Dir, dir 
 Jehova will ich singen< und >Nun danket alle Gott<. [...] Die Predigt hielt Pastor Holzhausen über 
 2. Chronika 6,40-42”.  
559  Vgl. Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim, 12f. 



110 

 

könne, und durch einen Flaschenzug fortbewegt werden müsse.560 Entsprechend berichtete 

Holzhausen zur nächsten Kreissynode: „Was nun den Beschluß 3 der vorjährigen Synode 

betrifft, das Presbyterium der evangelischen Gemeinde Warburg solle weiter über das 

Vorhandensein der Beichtsstühle und des Tabernakels auf dem Hochaltare und Altare 

unserer evangelischen Kirche berichten, so will durchaus der Dirigent des hiesigen 

katholischen Progymnasiums auf die Entfernung des Tabernakels von unserem Altare 

nicht eingehen. Er behauptet, da dem katholischen Progymnasium der Mitgebrauch 

unserer Kirche gestattet sei, so sei ihm auch die Aufstellung derjenigen Gegenstände in 

unserer Kirche gestattet, die zu ihren Gottesdiensten nothwendig wären und unmöglich 

könne die Königliche Cabinets Ordre, welche ihnen den Mitgebrauch unserer Kirche 

gestatte, die Entfernung, sowohl der Beichtstühle, als auch des Tabernakels wollen, die 

ihnen den Mitgebrauch unserer Kirche unmöglich mache.“561 An katholischen 

Ausstattungsgegenständen, die den Anstoß der Evangelischen erregten, wurden genannt: 

Beichtstühle, Tabernakel, die Bischofsfiguren des Hochaltars, das Hochaltarbild der 

Himmelfahrt Mariens und zwei Seitenaltäre.562 Die Kirchengemeinde drängte nun auf 

Klärung der rechtlichen Verhältnisse. Im Jahr 1872 wird der Warburger Rechtsanwalt 

Niemeyer von der evangelischen Gemeinde beauftragt, ein Gutachten bezüglich des 

katholischen Mitbenutzungsrechts der Kirche zu erstellen.563 Ein bei Justizrat Schulz in 

Paderborn in Auftrag gegebenes weiteres Gutachten lag 1877 noch nicht vor.564 Der 

Versuch mit der Erweiterung des Progymnasium zum Gymnasium im Jahr 1874 die 

Nutzung durch die Schule für katholische Gottesdienste einzuschränken, gelang nicht.565 

Die Eröffnung des paritätischen Gymnasiums erfolgte dann am 17.06.1874, in dessen 

Statut  war die Nutzung der evangelischen Kirche für den katholischen Schulgottesdienst 

enthalten. Im Jahr 1883 beginnt im Dezember der Prozess.566 Im Jahr 1885 berichtete 

Holzhausen dann über den Ausgang des Gerichtsverfahrens: „Der Prozeß unserer 

Gemeinde Warburg gegen das hiesige Gymnasium wegen Mitgebrauchs unserer Kirche hat 

ein für unsere Gemeinde ungünstiges Ende erreicht. Am 11ten Juli hat das Reichsgericht zu 

Leipzig die Revision des Erkenntnisses zweiter Instanz verrufen. Es bleibt also bei dem 

                                                 
560  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1869, 4. 
561  LkA EKvW 4.6/223 (1870). 
562  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871) und (18.06.1874). S. dazu auch die Abbildungen im Anhang 9.8. 
563  LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872). 
564  LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). Es ist am 26.08.1878 ausgefertigt und befindet sich im Archiv der 
 Kirchengemeinde Warburg Nr. 34.  
565  LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874). 
566  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883).  



111 

 

Erkenntnisse des Oberlandesgerichts zu Hamm vom 29ten November pr., nach welchem 

Folgendes für Recht erkannt ist: >1) Das Gymnasium wird verutheilt, das Alleineigenthum 

der evangelischen Gemeinde an der früheren Dominikanerkirche anzuerkennen, 2) Der 

Mitgebrauch der evangelischen Kirche von Seiten des Gymnasiums ist ein presarium; 3) 

Doch ist die evangelische Gemeinde nicht berechtigt dies presarium eigenmächtig 

aufzuheben, sondern nur der König, an den sich die evangelische Gemeinde zu wenden 

hat; 4) Das frühere königliche katholische Progymnasium und das jetztige städtische 

paritätische Gymnasium sind identisch und das letztere Rechtsnachfolger des ersteren; 5) 

da die evangelische Gemeinde keinen Grund zur Klage gehabt hat, so ist sie in die Kosten 

des Prozesses zu verurtheilen.<“567 Das Urteil gibt den weiteren Weg des Verfahrens vor, 

da nur der König in der Lage sei, das Nutzungsrecht wieder aufzuheben.568 Sollte sich der 

preußische König nicht zu einer Abschaffung des Mitbenutzungsrechts bewegen lassen, so 

würde die evangelische Gemeinde den Bau einer eigenen Kirche ins Auge fassen.569 Seinen 

Ursprung hat das Recht, die Kirche vom Gymnasium für katholische Schulgottesdienste 

nutzen zu können in Akt des Übergangs der Dominikanerkirche an die evangelische 

Kirchengemeinde im Jahr 1826. Es wurde den noch vorhandenen Geistlichen des 

aufgelösten Klosters gestattet, die Kirche zum Gottesdienst zu nutzen. Dieses Recht ging 

dann auf das im Kloster eingerichtete Progymnasium über. Für die evangelische 

Kirchengemeinde war gerade die Teilnahme von Warburger Katholiken an den 

Schulgottesdienst ein Politikum, da sie darin einen Angriff auf ihr Eigentumsrecht an der 

Kirche witterten.570 Infolge der Immediatseingabe der evangelischen Kirchengemeinde, um 

das Recht zur Mitbenutzung aufzuheben bzw. frei über die Kirche verfügen zu können, 

wurden der Oberpräsident der Provinz Westfalen zum Bericht aufgefordert.571 Als 

Ergebnis regelte eine Kabinetts-Ordre vom 18.01.1888 die Verhältnisse. Gemäß der 

Vorgaben wurde streng darauf geachtet, dass die katholischen Schulgottesdienste nicht 

mehr von anderen Katholiken besucht wurden.572  

Eine weitere Möglichkeit, den evangelischen Gottesdienst in Warburg zu stören, bestand 

im Läuten der Glocken der Altstäder Kirche: „Schon immer wurden unsere Gottesdienste 

in Warburg in der Prozessionszeit vom Läuten der Glocken in der altstädtischen Kirche 

                                                 
567  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
568  Eine Kopie der Eingabe befindet sich im Archiv der Kirchengemeinde Warburg Nr. 38.  
569  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
570  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886). 
571  Vgl. Ebd. 
572  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 



112 

 

gestört. In diesem Jahre aber ist die Zahl der Prozessionssonntage viel zahlreicher und also 

auch die Störung viel häufiger geworden. In der Regel, wenn in unserer Kirche die Predigt 

beginnt, fängt an solchen Sonntagen auch das Läuten in der Altstadt an und da der Thurm 

mit den Glocken in der Altstadt in gleicher Höhe mit dem Schiffe unserer Kirche liegt, so 

ist die Störung in unserer Kirche so stark, daß auch bei der größten Anstrengung des 

Prädikanten die Predigt von den meisten Zuhörern nicht verstanden wird. Noch 

unangenehmer ist es für den Prädikanten und für die Zuhörer, wenn in Pausen geläutet 

wird und die Störung kaum beendigt, immer wieder von Neuem beginnt. Von Andacht in 

unserer Kirche kann dann kaum die Rede sein. Auf diese Weise ist während dieses 

Sommers wohl 11-12 Male der Gottesdienst gestört. Freundliche Vorstellung bei dem 

Pfarrer der Altstadt hat keinen Erfolg gehabt. Derselbe hat auf unsere Bitten das Läuten zu 

mäßigen oder einzustellen nur die Antwort: >Es sei keine Prozession ohne Geläut der 

Glocken möglich.< Gar arg wird der Schwindel, wenn zu dem Läuten auch mit 

Böllerschüssen geschossen wird, was während dieses Sommers auch an einigen Sonntagen 

geschehen ist. Als Ursache, warum in diesem Jahr häufigere Prozessionen in der Altstadt 

vorgekommen sind, gab der hiesige Bürgermeister an, er habe es den umliegenden 

katholischen Gemeinden ohne Geistlichen, die sich zur altstädtischen katholischen 

Gemeinde jetzt halten, erlaubt, ihre gebräuchlichen Prozessionen in der altstädtischen 

Kirche zu halten.“573 

Mit der Klage über die Zunahme der Prozessionen und Störung des evangelischen 

Gottesdienstes musste sich auch die 14. Provinzialsynode im Jahr 1874 befassen. 

Hauptsächlich wurde dieses Problem von den Kreissynoden Dortmund und Paderborn 

vorgetragen, das von der staatlichen Verwaltung sehr ernst genommen wurde. So wurden 

die Polizeibehörden sowohl durch den Innenminister als auch den Minister der geistlichen 

Angelegenheit angewiesen, „Uebelständen der belegten Art mit allen in den Gesetzen 

gewährten Mitteln vorzubeugen.“574 Um die öffentliche Ordnung zu schützen, war es der 

Polizei möglich bei den Prozessionen einzugreifen. Die als Vereinsgesetz bezeichnete 

Verordnung aus dem Jahr 1850 lieferte dafür die Rechtsgrundlage in Preußen.575 Die 

Regelungen wurden im Jahr 1874 erweitert und auf Seiten der Behörden strenger als früher 

                                                 
573  LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876). 
574  Verhandlungen der Vierzehnten Westfälischen Provinzialsynode, 18. 
575  Vgl. Lena Krull, Prozessionen in Preußen, 47f. 



113 

 

umgesetzt.576 Die Störungen in Warburg geschahen zwei Jahre nach der Provinzialsynode 

und der Verschärfung des Umgangs mit Prozessionen, sodass sich hieraus erklärt, warum 

in Warburg eingelenkt wurde und im nächsten Bericht von einem deutlichen Rückgang von 

Störungen des Gottesdienstes durch das Glockenläuten die Rede war.577 „Die Störungen 

unserer Gottesdienste durch das anhaltende Läuten bei Prozessionen in der Altstadt, 

worüber wir im vorigen Jahr Klage führen mußten, kommen in diesem Jahre weniger vor. 

Das Läuten ist nicht so anhaltend und deshalb weniger störend, so daß wir wenigstens bis 

jetzt keinen Grund zur Klage haben. Auch scheinen die Prozessionen sich auf das frühere 

Maaß zu beschränken.“578 Mögliche Klagen hätten ein Einschreiten der staatlichen Organe 

zu Folge haben können, sodass diese zurückgingen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
576  Vgl. a. a. O., 59. 
577  In Münster kulminierten die Auseinandersetzungen um die Große Prozession auch im Jahr 1876 
 (Vgl. a. a. O., 164). 
578  LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 



114 

 

4.5. Zusammenfassung 

 

Der Kirchenbegriffs Martin Luthers, der von der Unterscheidung zwischen der 

verborgenen und der sichtbaren Kirche ausging, rechnete damit, dass auch im 

Katholizismus als einer Form der sichtbaren Kirche die verborgenen Kirche präsent sein 

konnte.579 Die Kirche war die Gemeinschaft der Glaubenden, in der das Wort Gottes rein 

gehört wurde. Das Urteil Theodor Holzhausens über die römisch-katholische Kirche seiner 

Zeit klingt dagegen radikaler, da ihr das Kirche-Sein im Sinne des Christentums 

abgesprochen wird. Sie war alles das, was der Protestantismus als wahre Kirche nicht ist. 

Die Liturgie, Prozessionen und Wallfahrten zeugten vom veräußerlichten Charakter des 

Katholizismus, dem es mehr um den Schein als das Sein ging. Prachtentfaltung konnte 

wichtiger erscheinen als die Verkündigung des Evangeliums. Dazu gesellte sich der 

Anspruch, die alleinseligmachende Kirche zu sein und alle anderen Formen von Kirchen 

abzulehnen. Symbol für diesen Machtanspruch war die Person des Papstes, der absolut und 

zentralistisch die Kirche beherrschte und dem die Gläubigen in ultramontaner 

Untertänigkeit verbunden waren. Dabei galten Holzhausen die Jesuiten als die wichtigsten 

Handlanger einer Kirche, die keine Gemeinschaften außerhalb ihrer duldete.  

Das Verständnis des Katholizismus von Holzhausen war so von einer antikatholischen 

Haltung getragen, dass die Diskussionen und Auseinandersetzungen innerhalb der 

katholischen Kirche gar nicht den Blick kommen konnten. Hinter allem, was von 

katholischer Seite gemacht wurde, witterte er gleich eine gegen die Protestanten gerichtete 

Absicht, die das Ziel der Vernichtung des Protestantismus stets verfolgte. Vor Ort war das 

Miteinander davon geprägt, dass sich keine der beiden Seiten der anderen etwas schenkte. 

Wenn man von Seiten des Progymnasiums auf der Notwendigkeit bestand, dass die 

katholischen Ausstattungsgegenstände für den katholischen Kultus unabdingbar wären und 

so der evangelischen Kirche weiterhin ein katholisches Gepräge erhalten wollte, so konnte 

es durchaus passieren, dass solche Gegenstände einfach aus der Kirche verschwanden, 

wodurch man sich auf katholischer Seite provoziert fühlte. Nationale Themen und 

Konflikte waren dann auch im östlichen Teil des Kirchenkreises Paderborn zu spüren, 

indem Prozessionen der Kirchenkampfzeit zu antiprotestantischen Demonstrationen 

werden konnten.  

                                                 
579  Vgl. Dorothea Wendebourg, Kirche, 405f.  



115 

 

Letztendlich resultierte der Antikatholizismus aus einer Angst vor der römisch-

katholischen Kirche, die aus heutiger Perspektive als irrational gesehen werden kann. Die 

konfessionelle Situation im 19. Jahrhundert war nicht mehr von der Gefahr eines 

Religionskrieges bestimmt, wie Deutschland sie im 16. und 17. Jahrhundert gesehen hatte. 

Deshalb befand sich Deutschland im 19. Jahrhundert eben in keinem zweiten 

Konfessionellen Zeitalter, wo ein Entscheidungskampf zwischen den Konfessionen 

ausgefochten worden wäre.580 Holzhausen war in einer evangelischen Gegend, dem 

Südharz, aufgewachsen und könnte in Halle mit antikatholischen Haltungen in Kontakt 

gekommen sein. Jedenfalls war der Antikatholizismus Teil des bürgerlichen Denkens, das 

sich der katholischen Kirche als rückständiger Institution überlegen wusste.        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
580  Vgl. dazu Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert. 



116 

 

5. Das Verhältnis zu anderen Religionsgemeinschaften 

 

Nachdem sich das vorangehende Kapitel das Verhältnis zur Mehrheitskonfession zum 

Thema gemacht hat, richtet sich der Blick nun auch auf andere Religionsgemeinschaften, 

die ebenfalls in der Minderheit im Gebiet des ehemaligen Hochstifts Paderborn sind. Mit 

der Schwächung der landesherrlichen Gewalt des Paderborner Bischofs erhielten Ende des 

16. Jahrhundert Juden wieder die Möglichkeit eines dauerhaften Aufenthalts durch die nach 

Autonomie strebenden Städte. Während der Protestantismus im Rahmen der 

gegenreformatorischen Maßnahmen zu Beginn des 17. Jahrhunderts verschwand, konnte 

die jüdische Bevölkerung bleiben und sich in den folgenden Jahrhunderten besonders im 

östlichen Teil des Hochstifts weiter entwickeln. So waren in den Gemeinden, in welchen 

Holzhausen tätig war, stets bedeutende jüdische Minderheiten vertreten. Sowohl von 

römisch-katholischer Seite wie aber von protestantischer Seite gab es Druck auf die 

jüdische Bevölkerung. Bischof Konrad Martin und Adolf Stöcker sind hier die 

prominenten Gestalten, die im ostwestfälischen Raum ihre Spuren hinterlassen haben. 

Zugleich erlebt das 19. Jahrhundert eine religiöse Pluralisierung, indem neue 

Gemeinschaften entstanden und schließlich auch vom Staat akzeptiert wurden. Fromme 

Zusammenschlüsse entstanden innerhalb und außerhalb des landeskirchlichen 

Christentums in Preußen. Die Erweckung trug zur Bildung einer neuen 

Frömmigkeitskultur bei, die ihren Ausdruck in eigenen Gemeinden fand. Es sind dabei vor 

allem Baptisten und Methodisten, die im Kirchenkreis aktiv waren. Auch die 

neuapostolische Gemeinschaft fand Erwähnung. 

In diesem Kapitel wird zunächst in den Blick genommen, wie sich Theodor Holzhausen 

zum Judentum verhielt, mit dem man die Minderheiten-/Diaspora-Situation teilte. Hier 

stellt sich die Frage, ob in seinem Wirken bzw. im Kirchenkreis Paderborn Antijudaismen 

erkennbar sind und der Weg in den Antisemitismus beschritten wurde. Auf die Bildung 

von Gemeinschaften jenseits der reformatorischen Landeskirchen hat Luther sehr heftig 

reagiert. Im 19. Jahrhundert hatte sich die religiöse Landschaft weitgehend verändert. Die 

Individualisierung auch des eigenen Glaubens und der Frömmigkeit hat neue 

gemeinschaftliche Formen hervorgebracht, auf die die Vertreter der Landeskirche reagieren 

mussten. Deshalb soll erhoben werden, welche Gemeinschaften bei Holzhausen in den 

Blick kommen und wie er mit diesen umgegangen ist. 

 



117 

 

5.1. Judentum 

 

In den Protokollen der Kreissynode Paderborn zeigt sich, dass das Judentum ein 

marginales Thema ist, aber doch signifikanter Weise in Erscheinung tritt. Dabei sind es drei 

Zusammenhänge, die das Verhältnis zum Judentum deutlich werden lassen: a) die 

Verwechslungsgefahr der protestantischen und jüdischen geistlichen Amtstracht, b) der 

Konfessionswechsel zwischen beiden Religionsgemeinschaften und c) die Mischehen 

zwischen Menschen jüdischen und evangelischen Glaubens. 

Im Jahr 1858 wird im Protokoll der Kreissynode vermerkt: „Es ist mehrfach 

vorgekommen, daß Judenlehrer, sogar auf öffentlicher Straße, sich die Amtstracht 

evangelischer Geistlicher angemaßt haben.“581 Darauf hat sich die Kreissynode über diesen 

Umstand beschwert und zur Antwort bekommen:  „Unsere Beschwerde wegen Amtstracht 

der Judenlehrer ist erledigt; unterm 6. Novbr. pr. hat Königl. Regierung dem Königl. 

Consistorio mitgetheilt, alle Landräthe seien angewiesen, darauf zu achten, daß sich die 

Tracht der jüdischen Cultus-Beamten sowohl im Schnitt der Röcke, als in der Form der 

Kopfbedeckung von der der evangelischen Geistlichen augenfällig unterscheide, 

namentlich sich auch durch einen Gürtel und das Fortfallen des weißen Päffchen 

auszeichne.“582 Die kirchliche und staatliche Administration sieht die Notwendigkeit, dass 

sich die jüdische und evangelische Amtstracht unterscheidet und nicht Grund zur 

Verwechslung gibt. Im Jahr 1860 ereignet sich in diesem Zusammenhang der nächste 

Vorfall: „Bei der Einweihung der Synagoge zu Büren hat nicht nur der Lehrer ein Pastoren-

Barett getragen - was ihm vom Landrathsamt verwiesen ist, sondern der fungierende Rabbi 

ist in voller Amtstracht eines evangelischen Geistlichen, nur durch ein kleines weißes Tuch 

um die Schulter unterschieden, aufgetreten. Möchte unsere Amtstracht doch endlich 

nachdrücklich vor solcher Verhöhnung vor dem katholischen Volke geschützt werden!“583 

Im folgenden Jahr wiederholt sich die Klage anlässlich der Grundsteinlegung des jüdischen 

Waisenhauses in Paderborn: „Bei der Grundsteinlegung des jüdischen Waisenhauses in 

Paderborn im Mai c. hat nach dem Bericht des Presbyteriums wiederum der Ober-

Rabbiner aus Köln in Talar mit Bäffchen und Baret fungiert, so daß er von einem evangel. 

                                                 
581  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1858, 2. 
582  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1859, 3. 
583  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1860, 3. Die Einweihung des Neubaus der Synagoge 
 erfolgt am 03.08.1860. Sie wurde, nachdem sie schon geschändet war, in der Nacht vom 10. auf den 
 11.11.1938 niedergebrannt (vgl. Elfi Pracht, Jüdisches Kulturerbe 3, 457f).  



118 

 

Geistlichen nicht zu unterscheiden gewesen ist. Wenn wir uns wirklich gefallen lassen 

müssen, immer wieder unser Amtstracht vor dem katholischen Volke von Juden 

preisgegeben zu sehn, so möchte man fast wünschen, daß sie unsererseits geändert 

werde.“584 Interessanterweise wird nicht die jüdische Amtstracht als solche kritisiert, 

sondern ihre Außenwirkung im Bezug auf die katholische Bevölkerung. Beide 

Amtstrachten wurden durch den preußischen König Friedrich Wilhelm III. durch die 

Kabinettsordre vom 01. Januar 1811 festgelegt.585 Eine Konsistorialverfügung aus dem Jahr 

1817 regelte weitere Einzelheiten. Die Formulierungen „Verhöhnung“ und „gefallen 

lassen“ geben die Bewertung des Vorgangs eindeutig zu erkennen. Für die Kreissynode ist 

die Anmaßung, die in der Ähnlichkeit der Trachten, die zu Verwechslungen führt und auch 

von jüdischer Seite provoziert wird, klar erkennbar. Das protestantische Profil ist hier 

bedroht, da die Gefahr besteht, mit dem Judentum assoziiert zu werden. Auch wenn es in 

den Synodalprotokollen keine explizite antijüdische Positionierung gibt, ist die 

Verwechslung mit dem Judentum kein erstrebenswerter Vorgang. Aus protestantischer 

Sicht ist die Notwendigkeit um die Amtstracht zu kämpfen, wichtig, da mit dem schwarzen 

Talar, Beffchen586 und Barett der Unterschied zur liturgischen Kleidung der römisch-

katholischen Kirche schon äußerlich augenfällig wird. Die Amtstracht wird somit zum 

wichtigen Identitätsmarker. 

Ein Konfessionswechsel vom oder zum Judentum ist auf evangelischer Seite während der 

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die absolute Ausnahme. Übertritte von Protestanten 

zum Judentum gibt es keine und Eintritte aus dem Judentum sind im Jahr 1877 ein Fall 

und im Jahr 1894 zwei Fälle.587 In den Kreissynodalprotokollen wird lediglich folgender 

                                                 
584  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1861, 3f. Das Jüdische Waisenhaus wurde 1856 von 
 Fanny Nathan gegründet. „Die Grundsteinlegung für den Neubau des Waisenhauses konnte 1861 in 
 Anwesenheit der Oberrabbiner aus Krefeld, Trier, des Oberrabbiners Sutro aus Münster und des 
 Kölner Rabbiners Dr. Schwarz, von Honoratioren der Stadt und Deputierten der jüdischen 
 Gemeinden beider Provinzen gefeiert werden“ (Elfi Pracht, Das jüdische Kulturerbe 3, 468). Im 
 Zweiten Weltkrieg wurde das Gebäude zerstört. Zur Geschichte des Waisenhauses: Margit 
 Naarmann, Christliches Kloster und Jüdisches Waisenhaus. 
585  In der Literatur finden sich folgende Zeitangaben für die Kabinettsorder: 01.01. (vgl. Chr. 
 Grethlein, Abriß der Liturgik, 101) und 20.03. (vgl. Arthur Carl Piepkorn, Die liturgischen 
 Gewänder, 82). 
586  Als sichtbares Zeichen der innerprotestantischen Konfessionsunterschiede ist das Beffchen zudem 
 durch die preußische Konsistorialverfügung von 1817 geworden. Demgegenüber repräsentieren die 
 unterschiedlichen Talar- und Barettformen lediglich die landeskirchliche Zugehörigkeit. 
587  So die Angaben in Lucian Hölscher (Hg.), Datenatlas zur religiösen Geographie im protestantischen 
 Deutschland 4, 686. Auch wenn es in den Synodalprotokollen statistische Angaben im Anhang über 
 Konversionen gibt, so sind diese mit großer Vorsicht zu behandeln. Vielfach stimmen die Berichte 
 über Konversionen im Protokoll mit der Statistik in keiner Weise überein. Mischehen mit jüdischen 
 Partner sind gar nicht erfasst. 



119 

 

Fall genannt: „In Herlinghausen ist eine Jüdin nebst ihrem Kinde getauft worden; sie hat 

auffallend große Anerbietungen der Judenschaft, obwohl arm, standhaft abgewiesen und 

macht durch einen ehrbaren [...] Wandel ihrem neuen Namen Ehre. Gott lasse uns solche 

fröhliche Nachrichten öfter hören.“588 Von besonderen missionarischen Aktivitäten der 

jüdischen Bevölkerung gegenüber wird aber nichts erwähnt.589 Von jüdisch-christlichen 

Ehen wird im Jahr 1879 berichtet: „Nach Höxter ist ein früherer Schauspieler gezogen, 

welcher mit einer Jüdin verheirathet ist, und dem Presbyterium schriftlich erklärt hat, er 

wolle zur evangelischen Gemeine gehören, werde aber seine sämmtlichen Kinder in der 

israelitischen Religion erziehen. Selbstverständlich ist derselbe von allen kirchlichen 

Rechten eines evangelischen Gemeindegliedes ausgeschlossen, wozu namentlich auch der 

Anspruch auf das kirchliche Begräbniß gehört. Innerhalb der Gemeine Beverungen hat sich 

ein früher sehr kirchlicher Förster mit einer Jüdin verheirathet.“590 Aus den genannten 

Beispielen lässt sich eine Haltung zum Judentum nur schwer rekonstruieren. Jedenfalls 

wollten die evangelischen Pfarrer um der katholischen Bevölkerung Willen nicht mit 

Rabbinern verwechselt werden.    

Gerade in den Städten und Dörfern des östlichen Teils des Hochstifts hat sich eine reiche 

jüdische Kultur entwickeln können, die erst durch die Abwanderung im letzten Viertel des 

19. Jahrhundert in die aufstrebenden Städte des Ruhrgebiets stagnierte und schließlich 

durch die nationalsozialistische Gewaltherrschaft vernichtet wurde. Während auf der 

rechtlichen Ebene das 19. Jahrhundert die Emanzipation des Judentums in Deutschland 

verwirklichte, ist in gesellschaftlicher Hinsicht die Einstellung zum Judentum vielfach 

durch Antijudaismus und Antisemitismus geprägt.591 Für den Zeitabschnitt bis 1900 sind 

drei Phasen für den Antisemitismus in Deutschland zentral. Zunächst beginnt die 

antisemitische Agitation im Nachgang des Börsenkrach von 1873 und umfasst die Jahre 

von 1874 bis 1876.592 In diese Phase fällt auch die Wiederauflage der „Einblicke ins 

Talmudjudentum“ von Konrad Martin im Jahr 1876 auf katholischer Seite.593 Die erste 

                                                 
588  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1861, 3f. 
589  Auf der Ebene der Provinzialsynode spielt die Judenmission sehr wohl eine Rolle. 
590  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1879, 5. 
591  Als literarisches Beispiel sei genannt: Annette von Droste-Hülshoff, Die Judenbuche. Aber auch für 
 den Westfälischen Oberpräsidenten Ludwig von Vinke war klar, dass die Armut der ländlichen 
 Bevölkerung nicht auf die Gutsbesitzer zurückzuführen, sondern den Juden zuzuschreiben sei (Vgl. 
 Arno Herzig, Judentum und Emanzipation, 30). 
592  Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 119. 
593  Vgl. dazu Hannelore Noack, Unbelehrbar? Aus dem folgenden Jahr 1877 gibt es in der Märkischen 
 Zeitung judenfeindlichen Äußerungen von Martin (Vgl. Olaf Blaschke, Der „Dämon des 
 Konfessionalismus“, 59). 



120 

 

große Welle des Antisemitismus dauert von 1879 bis 1882, deren Exponenten Adolf 

Stoecker und Hermann Treitschke sind.594 Für die Zeit des wilhelminischen Kaiserreichs ist 

der Hofprediger und Politiker Stoecker die wichtigste Gestalt des protestantischen 

Antisemitismus. Auch an ihm ist der Übergang vom Antijudaismus zum Antisemitismus zu 

erkennen: Bis 1879 ging Stoecker über „die alten Stereotypen des christlichen 

Antijudaismus [...] auch nicht hinaus.“595 Erst seit dieser Zeit wendet er seine Vorbehalte 

dem Judentum gegenüber ins Rassistische. Das Jüdische stellt gegenüber dem Christlich-

Deutschen ein Ausschlusskriterium dar. Stoecker vertrat Minden-Ravensberg im 

Preußischen Landtag 19 Jahre lang, dabei konnte seine Partei bis zu einem Viertel der 

Stimmen erringen.596 1881 wechselt er nach Siegen-Wittgenstein und zog wiederholt in den 

Reichstag ein.597 Die zweite Welle des Antisemitismus in Deutschland erfolgte dann von 

1891 bis 1894.598 Offensichtlich hat sich der auch im östlichen Westfalen verbreitete 

Antijudaismus und -semitismus nicht auf den evangelischen Kirchenkreis erstreckt. Die 

Wirksamkeit Adolf Stoeckers im sozialpolitischen Bereich wird jedoch von der 

Kreissynode wahrgenommen.599 

In den Berichten Theodor Holzhausens finden sich noch weniger Hinweise auf das 

Judentum. Während der Zeit seiner Tätigkeit in der Gemeinde Driburg von 1862 bis 1869 

findet es keine Erwähnung. In der ersten Zeit in der Kirchengemeinde Warburg wird die 

jüdische Bevölkerung im Zusammenhang mit den Kommunalabgaben für den Unterhalt 

der katholischen Schulen und Kirchen erwähnt. Der Rat der Stadt berief sich bei seiner 

Veranlagung der evangelischen Bevölkerung darauf, dass die Juden ebenfalls einen Beitrag 

leisten müssten.600 Die Abgaben für den Unterhalt der katholischen Schulen werden der 

evangelischen Schulkasse erstattet, für die Kirchen bleibt das Recht zur Veranlagung jedoch 

bestehen. Es gibt also keine Anzeichen, die auf eine antijüdische Haltung bei Theodor 

Holzhausen Hinweis geben.601 Ein weiterer Bericht, der im Zusammenhang mit einer 

                                                 
594  Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 119. 
595  Martin Greschat, Protestantischer Antisemitismus, 30. 
596  Frank Nipkau, Traditionen der Erweckungsbewegung in der Parteipolitik?, 368. 
597  A. a. O., 377. 
598  Vgl. Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 120. 
599  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1878, 2. 
600  Vgl. LkA EkvW 4.6/223 (14.09.1870). In der Kirchengemeinde gibt es eine ähnliche Problematik: 
 „Die Heranziehung der Juden zu Schulbeiträgen hat die Gemeine Amelunxen fallen lassen, nachdem 
 Kgl. Regierung dieselbe für berechtigt erklärt hatte unter der Bedingung, daß die Juden zur evang. 
 Schule eingeschult würden“ (Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1869, 8). 
601  Untersucht man die verwendeten biblischen Zitate und Anspielungen in den Berichten, dann zeigt 
 sich hier, dass er sich durchweg auf das Neue Testament bezogen hat.  



121 

 

bevorstehenden Mischehe und Konversion steht, zeigt, dass Holzhausen offensichtlich 

keine Berühungsängste gegenüber Juden gehabt hat: „Von einem Anstreichergesellen mit 

Namen Baumann hörte ich, daß er ein katholisches Mädchen heirathen und katholisch 

werden wolle. Ich bat seinen jüdischen Meister um Gelegenheit, mit seinem evangelischen 

Gesellen über diesen Punkt seelsorgerlich zu sprechen. Gern war derselbe bereit, mir den 

betreffenden Gesellen vorzuführen.“602  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
602  LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894). 



122 

 

5.2. Freikirchen und Sondergemeinschaften 

 

Das 19. Jahrhundert ist auch von einer religiösen Pluralisierung geprägt. Die Landeskirchen 

hatten ihre monopolartige Stellung verloren und verschiedene religiöse Bewegungen boten 

die Möglichkeit, an freiwilligen Gemeinschaftsbildungen teilzunehmen.603 Persönlicher 

Glaube und Engagement fanden in den religiösen Gemeinschaften jenseits der 

Landeskirche einen Ort. Eine tolerante Politik führt zur Entstehung von Freikirchen und 

Sondergemeinschaften oder lässt diese in Deutschland Fuß fassen.604 Es sind zunächst die 

Großstädte und Industrieregionen, von denen diese Entwicklung ausgeht und sich 

vornehmlich an kleinbürgerliche Kreise wendet.605 In Preußen wird unter Friedrich 

Wilhelm IV. im Jahr 1847 eine entsprechende Gesetzgebung erlassen, die Gründung von 

Religionsgemeinschaften möglich macht.606 Die Klärung der Stellung von Gemeinschaften, 

die sich der Union widersetzt hatten und zu Unruhen in Preußen geführt hatte, machte 

diese Maßnahme nötig.607 Mit dem Gesetz wurde der Austritt aus der Kirche möglich 

gemacht, war jedoch verbunden mit dem Eintritt in eine andere Gemeinschaft. Erst 1873 

wurde die Bedingung des Eintritts durch ein neues Gesetz abgeschafft.608 Auch in 

Westfalen gibt es eine entsprechende Missionstätigkeit neuer Gemeinschaften. Im Bericht 

zur Kreissynode im Jahr 1892 nennt Holzhausen drei Gruppen, die sich ausbreiten: 

„Baptisten, Methodisten und Irvingianer“609. Zehn Jahre vorher berichtet er: „Wir stehen 

hier aber nicht allein im Kampf mit den Katholiken, sondern auch mit den 

Methodistischen und Baptisten.“610 Aus der Sicht Holzhausens haben diese 

Gemeinschaften das Fundament einer richtigen Auslegung der Bibel, das mit dem 

Augsburgischen Bekenntnis konform geht, verlassen und vertreten lediglich Irrlehren. 

Damit folgt er der Linie der preußischen Landeskirche, die das Phänomen dieser neuen 

Gemeinschaften als „Dissidententum“ benennt.  

 

 

 

                                                 
603  Vgl. Rudolf Schlögl, Alter Glaube und moderne Welt, 254.  
604  Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, 97. 
605  Lucian Hölscher, Bürgerliche Religiösität, 195. 
606  Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 435. 
607  Vgl. Gerhard Besier, Religion - Nation - Kultur, 23f. 
608  Vgl. Sebastian Prüfer, Sozialismus statt Religion, 126.  
609  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
610  LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). 



123 

 

5.2.1. Methodisten 

 

John Wesley gilt - neben seinem Bruder Charles Wesley und George Whitefield - als 

Gründer des Methodismus, der zunächst keine eigenständige Kirche beabsichtigte, sondern 

sich als eine Erneuerungsbewegung verstand, die sich auch aus pietistisch-herrnhutischen 

Quellen speiste.611 Sie gehört zu den Erweckungsbewegungen im 18. und 19. Jahrhundert. 

Die Orientierungslosigkeit in der Lebensführung, die durch die einsetzende industrielle 

Entwicklung entstanden war, bildete den Ansatzpunkt für die Methodistenprediger mit 

ihrer „Vermittlung einer die ganze Person bestimmenden Daseins- und 

Sinnorientierung“612. Für jemanden, der sich den Methodisten anschloss und sich bekehrte, 

bedeutete das eine totale Veränderung seines Lebens: „Alles in ihrem Alltag, jeder Schritt 

und Tritt, war fortan geregelt, reglementiert und kontrolliert, von der Nahrung und 

Kleidung angefangen bis hin zur Unterhaltung und Entspannung. Alkohol, Tabak und 

Zerstreuung aller Art waren verpönt, Pünktlichkeit dagegen, Sauberkeit, Regelmäßigkeit 

und Fleiß im Beruf, aber auch in der Gemeinde, gefordert.“613 Ende des 18. Jahrhunderts 

trennten sich die methodistischen Gemeinden von der anglikanischen Kirche und wurden 

selbständig. Die ersten methodistischen Kreise in Deutschland entstanden in Württemberg 

nach 1830 durch Christoph Gottlieb Müller.614 Erst die von Bremen ausgehende Mission 

erfasste weite Teile Deutschlands, wo seit 1849 Ludwig Sigismund Jacoby wirkte.615 Dieser 

wandte sich seit 1858 dem Königreich Preußen zu und konzentrierte die Aktivitäten auf die 

Städte.616 Bekenntnisschriften im eigentlichen Sinne kennt der Methodismus nicht, 

dennoch gibt es Lehrnormen, die sich an der Lehre Wesleys orientieren. In Bezug auf die 

Rechtfertigung vertrat Wesley eine arminianische Position, indem er an der Lehre vom 

freien Wille des Menschen festhielt.617 Entsprechend ist die Bekehrung und Heiligung des 

Lebens ein zentraler Punkt und es ist möglich, ein Leben in christlicher Vollkommenheit 

zu führen.618 

Im Jahr 1881 berichtet Holzhausen darüber, dass ein Methodist nach Warburg zugezogen 

ist: „Seit einem halben Jahr wohnt hier ein Methodist, der fleißig unsere Gottesdienste 

                                                 
611  Vgl. Martin Schmidt, Methodismus, 596. 
612  Vgl. Martin Greschat, Das Zeitalter der Industriellen Revolution, 32. 
613  A. a. O., 33. 
614 Vgl. Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution, 116. 
615  Vgl. C. Ernst Sommer, Geschichtlicher Überblick, 36. 
616  Vgl. a. a. O., 38. 
617  Vgl. Mark A. Noll, Art. Methodismus/Methodisten I., 1178. 
618  Vgl. Georg Schmid/Georg Otto Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen, 82 



124 

 

besucht und auch einmal hier zum heiligen Abendmahl gegangen ist. Derselbe hat den 

Pastor schon mehrere Male besucht und ihm eine methodistische Dogmatik und andere 

methodistische Schriften zum Lesen gegeben.“619 Offensichtlich hat sich Holzhausen mit 

den Schriften beschäftigt, denn er kommt zu dem Ergebnis, dass er das methodistische 

Rechtfertigungsverständnis ablehnt. Bis 1883 gab es in Warburg methodistische 

Versammlungen, die danach nicht mehr stattgefunden haben.620 Von den Versammlungen 

berichtet Holzhausen im Jahr 1883: „Die Methodisten haben sich hier in Warburg seit 

einem halben Jahr ein Lokal gemiethet, in welchem sie wöchentlich zwei Male 

Versammlungen halten. Das eine Mal leitet sie ein auswärtiger Methodistenprediger, das 

andere Mal der hiesige Methodistenprediger Schlichting. Ihre Versammlungen werden aber 

sehr wenig besucht.“621 Von einer methodistischen Familie berichtet Holzhausen im Jahr 

1885, dass diese die evangelische Kirche besucht und auch am Abendmahl teilnimmt. 

Ebenso besuchen die Kinder die evangelische Schule und werden auf die Konfirmation 

vorbereitet.622 Für das Jahr 1886 wird von methodistischen Versammlungen in 

Herlinghausen berichtet.623 Letztmalig berichtet er im Jahr 1891: „Ein Methodist unseres 

Ortes besucht fleißig unseren Gottesdienste und läßt auch seine Kinder, welche die 

evangelische Schule besuchen und an dem evangelischen Katechumenen- und 

Confirmandenunterricht theilnehmen, in unserer Kirche confirmieren.“624 Inwieweit die 

erwähnten Methodisten identisch sind, kann anhand der Berichte nicht entschieden 

werden.  

 

 

5.2.2. Baptisten 

 

Die Anfänge der baptistischen Gemeinden liegen am Beginn des 17. Jahrhundert in 

England und sind durch den Puritanismus geprägt.625 Die erste Gemeinde wurde 1608 

jedoch in Amsterdam durch John Smith gegründet.626 In Deutschland nimmt die 

baptistische Bewegung ihren Beginn mit der Taufe von Johann Gerhard Oncken am 22. 

                                                 
619  LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 
620  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882) und (13.10.1885). 
621  LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883). 
622  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
623  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886). 
624  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
625  Vgl. Herbert Stahl, Weltbund der Baptisten, 617. 
626  Vgl. Georg Schmid/Georg Otto Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen, 87. 



125 

 

April 1834 in der Elbe bei Hamburg.627 Die Wirksamkeit Onckens wurde für die deutschen 

baptistischen Gemeinden prägend. Das Zentrum der Mission war zunächst der 

norddeutsche Raum.628 Zunächst war das Verhältnis zu den evangelischen Kirchen relativ 

spannungsarm, jedoch änderte sich dies im Lauf der Zeit, sodass es zu „Klagen 

landeskirchlicher Geistlicher über die kirchenfeindliche Agitation der Baptisten“629 kam. 

Ein zentraler Unterschied zur Kirche war die Erwachsenentaufe, die durch vollständiges 

Untertauchen praktiziert wird.630 Dabei kann die Taufe nur eine Glaubenstaufe sein und an 

die Mitglieder wird die Forderung, „durch den Glauben die in Jesus Christus angebotene 

Gnade Gottes angenommen“631 zu haben, gestellt.  

Im Gegensatz zu den Erwähnungen von methodistischen Personen sind die Baptisten  

durch gößeren Missionseifer geprägt. Im Jahr 1885 berichtet Holzhausen: „Auch die 

hiesigen Baptisten-Familien sind von hier verzogen und es wäre von dieser Seite kaum 

Verleitung mehr zu befürchten, wenn nicht wieder ein eifriger Baptist in der Person eines 

Gerichtsboten, oder Hülfsgerichtsvollziehers hierher versetzt worden wäre, der seine 

dienstlichen Gänge vielfach dazu benutzen soll, nun für seine Dissidentensache zu wirken, 

doch bis jetzt ohne Erfolg.“632 Mit den verzogenen Familien könnten die beiden Familien 

gemeint sein, die im Bericht 1882 erwähnt werden: „eine Schäferfamilie in Übelngoenne 

und die Familie eines Bahnwärters“633 in Warburg. Die Frage Holzhausens nach der Taufe 

seines Kindes erwiderte der Bahnwärter mit dem Hinweis darauf, „die Kindertaufe sei in 

der heiligen Schrift nicht befohlen und sei daher schriftwidrig.“634 Im Jahr 1883 nimmt das 

Kind an der Konfirmation teil.635 Von dem Hilfsgerichtsvollzieher und seiner Familie wird 

1886 berichtet, dass diese an methodistischen Versammlungen in Herlinghausen 

teilnehmen.636 Im Jahr 1891 wird wiederum berichtet: „Ein Baptist schickt auch seinen 

ungetauften Sohn in unsere evangelische Schule, hält sich aber fern von unseren 

Gottesdiensten. Die Versuche evangelische Gemeindeglieder in seine Gemeinschaft zu 

ziehen, hat er aufgegeben.“637  

                                                 
627  Vgl. Herbert Stahl, Weltbund der Baptisten, 622.  
628  Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution, 115. 
629  A. a. O., 115. 
630  Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, 102. 
631  John David Hughey, Einheit und Mannigfaltigkeit, 13. 
632  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
633  LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882) und (15.11.1883). 
634  LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). 
635  LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883). 
636  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886). 
637  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 



126 

 

Auf der Kreissynode 1863 berichtet der Superintendent Beckhaus erstmalig über die 

missionarische Tätigkeit eines Baptisten im Kirchenkreis. Der Ton ist hier ein anderer als in 

den Berichten Holzhausens. Auch klingt in der Wortwahl des Begriffs „Wiedertäufer“ die 

reformatorische Polemik gegen die täuferischen Kreisen an. „Während bis jetzt in unserer 

Diöcese die Pest des Baptismus sich nur ganz vorübergehend bemerklich gemacht hatte, ist 

nun wirklich ein Mitglied unserer Kirche zu dieser grundstürzenden Secte abgefallen. Ein 

schon seit Jahren in Hardehausen (Parochie Lichtenau) wohnender Baptist aus Hessen, der 

eifrig auf Proselyten-Macherei ausgeht, hatte er zunächst ein gefallenes Mädchen daselbst 

bestimmt, dem Pfarrer die Taufe ihres Kindes zu weigern. Nachdem dieser sich 

beschwerend an das vormundschaftliche Gericht gewandt, damit es dem Kinde zu seinem 

Rechte verhelfe, hat dann die Mutter ihren Austritt aus der Kirche und ihren Uebertritt zu 

den Wiedertäufern vor Gericht erklärt.“638 Ein aus Essen nach Höxter gezogener Baptist ist 

im Deutsch-Französischen Krieg gefallen, sodass nicht damit zu rechnen ist, dass „das Gift 

der Wiedertäuferei“639 sich weiter ausbreitet.  

 

 

5.2.3. Irvingianer 

 

Die Katholisch-Apostolische Kirche gehört zu den Gemeinschaften, die sich der 

Adventsbewegung im England um 1800 verdanken.640 Zu den Gründergestalten der 

Katholisch-Apostolischen Kirche zählt der Schotte Edward Irving, dessen Predigten und 

apokalyptische Erwartung einen großen Eindruck auf seine Zeitgenossen machte.641 Die in 

seinen Gottesdiensten praktizierte Zungenrede und Weissagungen führten zu seiner 

Absetzung als Pfarrer der schottischen Kirche.642 Das war der Anstoß zur Gründung einer 

eigenen Gemeinde, die 1832 entstand. Im Zusammenschluss mit Anderen begann drei 

Jahre später die weltweite Missionstätigkeit der Katholisch-Apostolischen Kirche. In der 

Mitte des 19. Jahrhunderts erhielt die Gemeinschaft in Deutschland „unter pietistischen 

Pfarrern, Theologen und Adligen schon bald eine kleine, z. T. hochangesehene 

                                                 
638  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1863, 1. 
639  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1870, 4. 
640  Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution, 118. 
641  Vgl. Friedrich Wilhelm Bautz, Die Neuapostolische Kirche, 3. 
642  Vgl. Kurt Hutten, Seher, Grübler, Enthusiasten, 17. 



127 

 

Gefolgschaft.“643 An der Frage nach der Nachbesetzung von verstorbenen Mitgliedern in 

den Leitungskreis der 12 Apostel entzündete sich im Jahr 1860 ein heftiger Streit, der zur 

Abspaltung der Neuapostolischen Gemeinde führte.644 „Der eigentliche Aufschwung der 

apostolischen Gemeinden setzte in Deutschland erst ein, nachdem sich 1878 unter der 

Führung des früheren Bahnmeisters Krebs die neuapostolische Bewegung von der älteren 

katholisch-apostolischen Gemeinde abgespalten hatte. Mit der Einführung des 

Stammapostolats erhielt sie eine gegenüber der älteren kollegialen Führungsstruktur streng 

zentralistische Verfassung. Zugleich wurde die Missionspredigt gegenüber den 50er und 

60er Jahren erheblich aggressiver und wandte sich jetzt in erster Linie an kleinbürgerliche 

und proletarische Schichten.“645 In Westfalen wirkte ab 1868 Menkhoff als Evangelist und 

Apostel, auf den zahlreiche Gemeindegründungen zurückgehen.646 Am Ende des 

Jahrhunderts war die Neuapostolische Kirche zur größten Sondergemeinschaft neben dem 

Protestantismus geworden.647 Sie wird von Holzhausen nur an einer Stelle erwähnt, was 

darauf hindeutet, dass deren Wirksamkeit von ihm grundsätzlich wahrgenommen wird, es 

jedoch in Warburg keine Aktivitäten gegeben hat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
643  Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution, 119. 
644  Vgl. Kurt Hutten, Seher, Grübler, Enthusiasten, 592. 
645  Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution, 121. 
646  Vgl. Friedrich Wilhelm Bautz, Die Neuapostolische Kirche, 8f. 
647 Vgl. Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution, 117. 



128 

 

5.3. Zusammenfassung 

 

Auch in der pastoraltheologischen Literatur wird das Phänomen des Auftretens von 

Freikirchen und Sondergemeinschaften (Dissidententum) wahrgenommen. Im Abschnitt 

„Von der Seelsorge in Beziehung auf falsche Lehre“ geht August Friedrich Christian 

Vilmar in seiner Pastoraltheologie auf den Umgang mit anderen religiösen Gemeinschaften 

ein. Grundsätzlich stellt er erst einmal fest: „Dazu gehört selbstverständlich, daß der 

Pfarrer in der Lehre seiner Kirche völlig fest sei, und daß er die Thatsachen der 

Offenbarung selbst erlebt habe, so daß er davon zeugen kann.“648 Bei den Baptisten rät er 

dazu sich mit dem System der Baptisten vertraut zu machen, da man sich sonst nicht gegen 

sie wehren könne. „Auch hier hat der Pfarrer die Taufgnade recht oft und sehr umständlich 

in der Predigt zu verkündigen und die Personen, welche in Gefahr stehen, auf das 

Eindringlichste von der Sacramentsschändung, der sie entgegengehen, zu belehren.“649 In 

Bezug auf die Irvingianer ist das Urteil ambivalent, da er in ihrer Lehre auch gute Züge 

erkennen kann, da sie einen stark erwecklichen Anteil haben. Ihren größten Irrtum erkennt 

er in der „Wiederherstellung des Apostolats“650. Neben die Irvingianer stellt Vilmar dann 

die Methodisten. „Da ihr Grundfehler ist, daß die Methode vor der Sache betont wird, so 

ist ihnen gegenüber das Wesen der christlichen Buße in seiner vollen Einfachheit und 

Nüchternheit darzustellen.“651 Wenn ein Gemeindeglied sich den Irrlehren anschließt, ist 

der große Bann, also die Exkommunikation, zu vollziehen; dies gilt besonders bei 

Tatbestand der „Sacramentsschändung“652. Vilmar vertritt in seiner Pastoraltheologie eine 

harte Haltung gegenüber Dissidenten. Die Auseinandersetzung mit ihnen erfolgt vor allem 

in der Form der Belehrung, wobei vollständig klar ist, dass der landeskirchliche Geistliche 

auf der Seite der Orthodoxie steht und jeder Form der Heterodoxie wehren muss.   

Damit die Pfarrer ihre Gemeindeglieder vor der Mission durch religiöse Gemeinschaften 

außerhalb der Landeskirche schützen können, rät Alexander Schweizer dazu, dass die 

Pfarrer zum einen Kenntnisse über diese Gemeinschaften haben und zum anderen auf die 

religiösen Bedürfnisse ihrer Gemeinden achten sollen.653 Auch seine Ausführungen sind in 

eine poimenisch verstandene Pastoraltheologie eingebettet. Gemeinschaftsbildung gibt es 

                                                 
648  August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 173. 
649  A. a. O., 175. 
650  A. a. O., 176. 
651  A. a. O., 177. 
652  A. a. O., 208. 
653  Alexander Schweizer, Pastoraltheorie, 136. 



129 

 

für ihn innerhalb und außerhalb der Kirche. Bei den „Sondervereinigungen“654, die sich von 

der Kirche getrennt haben, handelt es sich um Gemeinschaften, die missionarisch tätig 

sind. Als Sekten werden von ihm unterschiedslos Mennoniten, Baptisten, Darbysten, 

Irvingianer, Methodisten und Mormonen bezeichnet.655 Auf die Seite einer 

Gemeinschaftsbildung darf der Pfarrer sich nicht stellen, da er für alle Gemeindeglieder 

ansprechbar sein soll.656 Wenn in seiner Gemeinde Gruppen entstehen, die zur Trennung 

von der Kirche neigen, ist seine Aufgabe: „Bei drohenden Spaltungen pflege man die 

Vereinigungspunkte und trachte das was in Absonderung gesucht wird, kirchlich zu 

befriedigen.“657 Schweizer rät zu einem irenischen Vorgehen und zur Wahrnehmung der 

religiösen Bedürfnisse in der Gemeinde, denn nur so können Abspaltungen verhindert 

werden. Das Auftreten einer religiösen Gemeinschaftsbildung ist also eine Anfrage an die 

Gemeindekonzeption. Auch wenn Vilmar und Schweizer unterschiedliche theologische 

Vorstellungen vertreten, so sind sie sich doch darin einig, dass der Geistliche „nicht die 

Aufgabe draußen Stehende zu suchen und Proselyten zu machen“658 hat. Die evangelische 

Kirche betreibt in diesem Sinn keine Mission, sondern kümmert sich lediglich um die 

eigenen Mitglieder.  

Für Holzhausen scheint es kein Problem zu sein, dass Methodisten und Baptisten die 

Gottesdienste und Veranstaltungen der evangelischen Kirchengemeinde besuchen. Auch 

beim Abendmahlbesuch gibt es keine Hinderungsgründe.659 Methodistische und 

baptistische Kinder besuchen die evangelische Schule und nehmen an der Konfirmation 

teil. Die Wirkung der freikirchlichen Familien bzw. Gemeinschaften auf seine Gemeinde 

hält er für gering: „Einen Einfluss auf andere hiesige Gemeindeglieder scheinen diese 

Sectirer nicht zu haben.“660 Die missionarischen Aktivitäten werden von ihm 

wahrgenommen, müssen jedoch nicht als Bedrohung für die evangelische 

Kirchengemeinde gewertet werden. Offensichtlich werden die religiösen Bedürfnisse durch 

die Gemeinde ausreichend befriedigt. Holzhausen sucht das Gespräch mit den 

Angehörigen von Methodisten und Baptisten in seiner Gemeinde und dabei werden die 

Kontroverspunkte angesprochen. Im Gegensatz zur harten Linie gegenüber der  

                                                 
654  A. a. O., 132. 
655  Vgl. a. a. O., 137ff. 
656  Vgl. a. a. O., 134. 
657  A. a. O. 
658  A. a. O., 141 u. vgl. August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 188. 
659  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883). 
660  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886). 



130 

 

Mitgliedschaft in einer Gemeinschaft jenseits der Landeskirche bei Vilmar bleiben ihnen 

die Kirchentüren in Warburg jedoch offen. Zudem sind die Ausführungen Holzhausens 

auch nicht von der Polemik des Paderborner Superintendenten geprägt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

 

6. Faktoren der Unkirchlichkeit 

 

Der Wort „Kirchlichkeit“ gehörte zu den zentralen Begriffen im pastoralen Diskurs des 19. 

Jahrhunderts. Karl Gottlieb Bretschneider definiert Kirchlichkeit folgendermaßen: 

„Kirchlichkeit ist ein neuerlich gebildetes aber treffendes Wort, um das Interesse an dem 

Institut der christlichen Kirche zu bezeichnen. Es umfaßt die Ueberzeugung von dem 

Werthe der äußerlichen Religionsgemeinschaft, der man angehört, die Neigung durch 

Beobachtung der religiösen Gesellschaftspflichten sich als ein thätiges Mitglied derselben 

zu zeigen, und zu ihrer Erhaltung, Verbesserung und Erweiterung beizutragen, und das 

Gefühl von dem Werthe äußerlicher, durch eine religiöse Gemeinschaft gegebener Mittel 

zur Darstellung und Erweckung des innern religiösen Lebens.“661 In den Vordergrund der 

Frömmigkeit rückte der äußerliche Bezug zur Kirche. Damit wurde eine „neue Form der 

Frömmigkeit“662 benannt, die „Religiösität und Frömmigkeit [...] stärker als bisher unter 

dem Aspekt ihrer äußerlichen Darstellung und damit zugleich als kollektive, soziale 

Erscheinung“663 sah. Zugleich entwickelte sich nicht nur die Bewegung hin zur Kirche, 

sondern auch in die entgegen gesetzte Richtung. Damit nimmt die Kirchlichkeit ab und die 

Unkirchlichkeit zu. Unkirchlichkeit wurde zum Gegenbegriff, der ein „spezifisch modernes 

Problem“664 zum Ausdruck brachte. „Unkirchlichkeit dagegen bezeichnet die 

Gleichgültigkeit gegen den kirchlichen Verband, die Anstalten, die Zwecke, die Fortdauer 

und Wohlfahrt der Kirche, das Verkennen ihrer Wirksamkeit zu Erweckung eines 

religiösen Lebens, und die daher entstehende Abneigung, die Pflichten eines Mitglieds der 

Kirchen zu erfüllen.“665 „Vorzüglich aber ist der Geist der Unkirchlichkeit sichtbar in der 

verminderten Theilnahme an der öffentlichen Gottesverehrung.“666 Das Phänomen der 

Unkirchlichkeit wurde gerade deshalb als entscheidend angesehen, weil man sich „einer 

existenzbedrohenden Bewährungsprobe ausgesetzt“667 sah. Die Notwendigkeit zur 

Transformation, die durch die Veränderungen infolge der Aufklärung auf Theologie und 

Kirche zukam, wurde als tiefgreifende Krise wahrgenommen. Auf den schwierigen 

Transformationsprozess hat sich die liberale Richtung in Kirche und Theologie eingelassen 

                                                 
661  Karl Gottlieb Bretschneider, Ueber die Unkirchlichkeit, 1. 
662  Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 181. 
663  A. a. O., 182. 
664  Martin Burkhardt, Die Diskussion über die Unkirchlichkeit, 4. 
665  Karl Gottlieb Bretschneider, Ueber die Unkirchlichkeit, 1. 
666  A. a. O., 5. 
667  Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 178. 



132 

 

und hat dafür harsche Kritik geerntet. Für konservative Kreise stand ein 

Untergangsszenario im Raum, obgleich etwa die Erweckungsbewegung sich auch der 

Subjektivierung und Individualisierung in der Philosophie der Aufklärung verdankt. Auf die 

Pluralisierung der Frömmigkeitsstile und -formen antwortete man im konservativen 

Protestantismus mit der Betonung des Bezugs zur Kirche. Der liberale Protestantismus hat 

andere Orte zur Befriedigung religiöser Bedürfnisse gefunden.668 

Den schwindenden Kirchenbezug musste auch Holzhausen in seiner Gemeinde feststellen: 

„Bei solchen Zuständen ist es denn nicht zu verwundern, daß die Kirchlichkeit wenn auch 

in langsamer, doch festschreitender Abnahme sich befindet und daß dagegen 

Vergnügungssucht, Genußsucht, Verschwendung und mannigfache Unsittlichkeit in 

demselben Grade sich steigert.“669 Im gleichen Maß, wie die Kirchlichkeit zurückging, 

verschafften sich Laster und Unsittlichkeit ihren Raum. An vielen seiner Gemeindeglieder 

beobachtete Holzhausen „Gleichgültigkeit und Indifferentismus“670 ihrem eigenen Glauben 

gegenüber. Die Kirche war der Ort, an dem auf das moralische Bewusstsein der Menschen 

in einem positiven Sinn eingewirkt wurde. Wenn der Pfarrer zugleich bemerken muss, dass 

die erwünschten Effekte seiner Arbeit ausblieben, stellte sich Frustration ein. Dazu gehört 

die Klage, dass die Gemeindeglieder sich zwar die Predigt und Unterweisung anhörten, 

„doch nicht Thäter des Wortes Gottes sein wollen.“671 Entsprechend unterscheidet 

Holzhausen in der Gemeinde zwischen Menschen, die ungläubig sind, und anderen, die 

gläubig sind. Die Kirchlichen gehörten dabei zu den Gläubigen. Die Grundtendenz von 

der Kirchlichkeit zur Unkirchlichkeit ist allerdings unübersehbar. 

In vielen Fällen war es für den Pfarrer nicht einfach festzustellen, wodurch die 

Unkirchlichkeit hervorgerufen wurde: „So wird oft durch äußerliche Dinge die 

Wirksamkeit des Geistlichen gehemmt, ohne daß er lange Zeit den Grund daran entdecken 

kann.“672 Zu den Maßnahmen, um die Missstände anzugehen, war die Predigt 

offensichtlich allein nicht ausreichend. In Form von kirchlichen Vereinen entstand im 

Ausgang des 19. Jahrhundert das Gemeindeleben.673 Die verschiedenen Vereine boten ein 

Angebot der Freizeitgestaltung, ohne etwa die Wirtshäuser besuchen zu müssen. Während 

                                                 
668  Vgl. dazu Richard Janus, Wenn der Konzertsaal zur Kirche wird; sowie vgl. Friedrich 
 Schleiermacher, KGA I.2, 189. 
669  LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872). 
670  LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894). 
671  LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868). 
672  LkA EKvW 4.6/131 (1867). 
673  Vgl. Christian Grethlein, Praktische Theologie, 25. 



133 

 

seiner Zeit in Driburg war es schwierig, ein kirchliches Vereinswesen zu initiieren. Dagegen 

entwickelte sich dieses  in Warburg besser und war vielfältig aufgestellt.    

Der Gliederung dieses Kapitels liegt die Einteilung der Begründungen für Unkirchlichkeit 

von Claus Harms zugrunde. Seine Überlegungen ordnet er der Hirtenfunktion innerhalb 

des geistlichen Amts zu, welche die Gebiete der Seelsorge, Religionspädagogik und 

persönlichen Verhältnisse des Pfarrers umfasst.674 Als Hirte (Pastor) hat sich der Pfarrer um 

seine Herde zu kümmern und trifft auf das Phänomen der Unkirchlichen, deren Zahl groß 

ist.675 Als Gründe, warum Menschen nicht kirchlich sind, führt er an: „ökonomische, 

sociale, ästhetische, intellectuelle, dogmatische, moralische.“676 Unter den ökonomischen 

Gründen versteht er, dass es Menschen gibt, „welche vor Arbeit und Geschäfft keine Zeit 

dazu haben oder zu haben vermeinen“677, sich an die Kirche zu halten. Diese Gründe 

greifen in Warburg bei den Eisenbahn- und Fabrikmitarbeitern, denen die Arbeitszeiten 

eine Teilnahme an gemeindlichen Veranstaltung, besonders dem Hauptgottesdienst 

verwehren. Das Stichwort ist hier die Sonntagsruhe, die am Ende des Jahrhunderts auch in 

der Westfälischen Provinzialsynode diskutiert wird. Als zweiten Grund nennt Harms 

soziale Gründe: Darunter versteht er Menschen, die „mit dem Prediger nicht gut 

Freund“678 sind. Eine antiklerikale und kirchenkritische Position wurde damals von der 

Sozialdemokratie vertreten, die im Kaiserreich zu einer Massenbewegung wurde. Mit ihren 

Forderungen und Vorstellungen konnte sich Holzhausen in keiner Weise anfreunden, 

sondern sah in ihr eine ernste Bedrohung für die Kirche. Unter den ästhetischen Gründen 

für Unkirchlichkeit benennt Harms: „Dem einen ist das Gebäude zu schlecht, dem andern 

der Sitz darin, dem dritten ist der Geruch zuwider, dem vierten der Gesang und das 

Orgelspiel unausstehlich, der fünfte kann die Stimme und die Gesten des Predigers nicht 

leiden.“679 Für Driburg und Warburg ist der Katalog noch durch die weiten Wege und die 

Witterung zu erweitern, die Gemeindeglieder abhielt, die Kirche zu besuchen. In Warburg 

war der bauliche Zustand der Kirche schlecht und zudem brauchte es lang bis die 

katholischen Ausstattungsgestände entfernt werden konnten. Im Rimbeck-Scherfede 

musste erst überhaupt ein Kirchgebäude errichtet werden. Im Harms´schen Katalog folgen 

                                                 
674  Vgl. Claus Harms, Pastoraltheologie, 3, 6ff. 
675  A. a. O., 50. 
676  A. a. O., 53. 
677  Ebd. 
678  A. a. O., 54. 
679  A. a. O., 55. 



134 

 

nun intellektuelle Gründe: „Einigen predigen wir zu platt, andern dagegen zu hoch.“680 In 

Bezug auf die Tätigkeit von Theodor Holzhausen wenden wir diesen Aspekt auf die Frage, 

welche Wirkung auf die Gemeinde seine Wirksamkeit hat. Vielfach nimmt er Unkenntnis 

über den eigenen Glauben bei seinen Gemeindegliedern war. Unkirchlichkeit wird - nach 

Harms - auch durch dogmatische Unterschiede zwischen dem Pfarrer und dem 

Gemeindeglied hervorgerufen.681 Sein Fokus liegt noch auf der Auseinandersetzung 

zwischen Rationalismus und Supernaturalismus. Auch Holzhausen sieht sich einer 

theologischen Richtung gegenüber, deren Gefahr darin besteht, die Kirche von innen her 

zu zersetzen: die liberale Theologie. So schlägt der Streit um die Verwendung des 

apostolischen Glaubensbekenntnisses im protestantischen Gottesdienst hohe Wellen, die 

bis nach Warburg auslaufen. Die letzte Begründung, warum Menschen unkirchlich sind, 

liegt in der Moral.682 Denn eine unmoralische Lebensweise führt zur Abkehr von der 

Kirche. Wie überall so hat auch Theodor Holzhausen mit der Unsittlichkeit in der 

Gemeinde zu kämpfen. Dabei waren Alkoholismus und Unzucht die sittlichen 

Hauptprobleme.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
680  Ebd. 
681  Vgl. A. a. O., 56. 
682  A. a. O., 57. 



135 

 

6.1. Das Problem der Sonntagsruhe  

 

Im Jahr 1877 griff der Evangelische Oberkirchenrat in die lebhafte Debatte um die 

Sonntagsruhe mit einer „Denkschrift über die Sonntagsfrage“ ein.683 Zunächst wurde das 

eigentliche Problem beschrieben, das in der Entheiligung des Sonntags bestand. Die 

Diagnose lautete: „In weiten Kreisen unseres Volkslebens ist der Sonntag zum besetztesten 

Tag der ganzen Woche geworden, der Tag der Ruhe und Kräftigung für Leib und Geist zu 

einem Tage der Unruhe und Schwächung der geistigen und leiblichen Kraft der Nation.“684 

Um dem entgegen zu steuern, müssten entsprechende Gesetze den Sonntag als Ruhetag 

schützen. Der Oberkirchenrat unterschied davon die Ausgestaltung des Sonntags, die nicht 

durch ein staatliches Gesetz vorgeschrieben werden sollte.685 Auch die Kirche habe nicht 

die Aufgabe, entsprechende Vorschriften zu machen. Die evangelische Freiheit gebiete 

vielmehr, dass die Kirche „[a]lle Mittel zur Bildung und Pflege einer christlichen 

Sonntagssitte [...] durch ihr Wort und ihre Tätigkeit unterstützen und zum guten Ziele 

zusammen leiten“686 soll. Mit der Denkschrift als Diskussionsgrundlage wurde den 

Kreissynoden in der Preußischen Landeskirche aufgegeben, die Sonntagsfrage zu 

erörtern.687 Damit erhielt die Forderung nach einem arbeitsfreien Sonntag eine neue 

Dynamik. Die Gesetzgebung der deutschen Länder zur Sonntagsruhe war bis 1891 sehr 

unterschiedlich, wandte sich aber grundsätzlich gegen die Störung der religiösen Feiern.688 

Eine grundsätzliche Arbeitsbefreiung war jedoch nicht vorgesehen. Im kirchlichen Kontext 

nahm sich die seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelnde Innere Mission besonders 

der Forderung nach der Sonntagsruhe an. Auf dem ersten Kongress für Innere Mission 

wurde das Ziel der Sonntagsheiligung als einer zentralen diakonischen Aufgabe 

aufgegriffen.689  

Schon vor der Denkschrift ist die Sonntagsruhe ein Thema für Theodor Holzhausen. In 

Driburg traf er auf eine sehr unterschiedliche Handhabung, da eine der Glashütten am 

Sonntag nicht arbeitete, während die andere nicht schloß.690 Die Frage nach der 

Sonntagsruhe wurde von Holzhausen nicht in der Perspektive einer Erholung von der 

                                                 
683  Abgedruckt in: Günter Brakelmann (Hg.), Kirche, soziale Frage und Sozialismus, 51-66. 
684  A. a. O., 52.  
685  Vgl. A. a. O., 60. 
686  A. a. O., 64. 
687  Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 111. 
688  Vgl. a. a. O., 39. 
689  Vgl. a. a. O., 95f. 
690  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (1867). 



136 

 

restlichen Arbeitswoche für die Beschäftigten gesehen, sondern die Arbeitsfreiheit des 

Sonntags war notwendig, damit der Gottesdienstbesuch nicht behindert wurde. Die soziale 

Frage war für ihn nicht das Movens den Sonntag arbeitsfrei zu halten. Im Rahmen des 

Konsultationsprozesses zur Sonntagsruhe beschäftigte sich Holzhausen mit der Frage nach 

den gesetzlichen Grundlagen für die Sonntagsruhe und -heiligung. In Bezug auf die 

Durchführung einer Heiligung des Sonntags vermittels gesetzlicher Vorschriften, die den 

Menschen Hausandachten bzw. das Fernhalten vom Wirtshausbesuch oder Kartenspiel 

vorschrieben, äußerte er starke Bedenken. Dann würden viele nicht aus innerer 

Überzeugung, sondern aus Zwang oder zum Schein die Regeln befolgen. Lediglich in der 

Predigt kann dazu aufgefordert und mit dem eigenen Tun ein Vorbild gegeben werden.691 

Im Bericht aus dem Jahr 1876 stellte er fest, dass „im Ganzen [...] über 

Sonntagsentheiligung wenig zu klagen ist“692. Eine Ausnahme bildete die Eisenbahn: „Sehr 

zu bedauern ist auch, daß die Eisenbahnverwaltung noch immer nicht die Sonntagszüge 

namentlich die Güterzüge am Sonntag einstellt. Dadurch wird es vor allem dem 

Fahrpersonal recht schwer, den Gottesdienst zu besuchen.“693 Dabei verzichtete auch die 

Eisenbahn an den Sonntagen auf verschiedene Arbeiten und Tätigkeiten mit Ausnahme des 

Güter- und Personenverkehrs. Zum Teil war der Sonntagsbetrieb in der 

Personenbeförderung personalintensiver als an den Werktagen, sodass sich ein 

gegenteiliger Effekt einstellte.694 

Die wiederholten Versuche, eine allgemeine Arbeitsruhe am Sonntag in Deutschland 

einzuführen, scheiterten an der hartnäckigen Ablehnung Otto von Bismarcks. Erst nach 

seiner Ablösung wurde der Weg frei für eine entsprechende Änderung der 

Gewerbeordnung, die dann zum 01.06.1891 veröffentlich wurde.695 Am 01.04.1895 trat 

nach der Einführung der Arbeitsruhe im Handel dann auch diese für alle Arbeiter in Kraft. 

Die Denkschrift zur Sonntagsruhe von 1877 war das erste kirchenleitende Dokument, das 

sich mit den Folgen durch die Industrialisierung für die Beschäftigten auseinandersetzte. 

Erst durch die Beschäftigung mit der Sonntagsfrage entstand überhaupt erst ein 

Bewusstsein für die Probleme der Arbeiter und ihres Lebens.696 Mit dem Gesetz von 1891 

war Holzhausen unzufrieden, da es dem Handel ermöglichte, weiterhin fünf Stunden lang 

                                                 
691  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878). 
692  LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876). 
693  Ebd. 
694  Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 85. 
695  Vgl. a. a. O., 132. 
696  Vgl. a. a. O., 151. 



137 

 

am Sonntag seinen Geschäften nachzugehen und in der Weihnachtszeit ganze 

Adventssonntage für den Handel freigab. Damit die Gottesdienstzeiten den Handel nicht 

noch mehr beeinträchtigten, wurde eine Anpassung des Beginns des Gottesdienstes 

vorgeschlagen: „Und wenn ferner unsere staatlichen Behörden von unseren Gemeinden 

hier in der Diaspora verlangen, daß die Zeit des sonntäglichen Hauptgottesdienstes von 

den für unsere Verhältnisse allein möglichen Morgenstunden 10-11½ Uhr auf ½10-11 Uhr 

verlegt werden, um die Stunden des sonntäglichen Geschäftsbetriebes auf die Zeit von 7 - 

9 und von 11 - 2 Uhr festsetzen zu können, so ist das doch eine sehr bedenkliche 

Zumutung, da eine Änderung in der gewohnten Zeit des Hauptgottesdienstes auf den 

Besuch desselben sehr nachtheilig wirken muß.“697 Wie Friedrich Heckmann festgestellt 

hat, war es auch die Frage nach dem Gottesdienstbesuch, die „die Situation des arbeitenden 

Menschen nicht unmittelbar in den Blick kommen“698 lässt. Vielmehr hatten die 

Gewerkschaften und die Sozialdemokratie schon längst die Lage der Arbeiter zu ihrem 

Thema und durch Streiks und politische Aktivitäten auf die Missstände aufmerksam 

gemacht.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
697  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
698  Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 40. 



138 

 

6.2. Die Sozialdemokratie als Bedrohung 

 

In drei Berichten spielt die Sozialdemokratie eine Rolle. Die erste Erwähnung war noch vor 

dem Auslaufen der Sozialistengesetze im Jahr 1889 verfasst worden: „Die geistliche Noth 

der großen Städte, namentlich Berlin´s, übertrifft bei weitem die in der Diaspora und hat 

eine viel größere Gefahr im Gefolge, nämlich eine Überschwemmung durch die aus dem 

Abgrunde aufsteigender Fluthen der Socialdemokratie und Anarchie.“699 Die 

Sozialdemokratie wurde in einem Zug mit anarchistischen Kreisen genannt und so ihr 

bedrohender Charakter deutlich. Bedroht war alles, was für das Kaiserreich wichtig war: 

„Ordnung, Gesetz, Zucht, Obrigkeit, Vaterland, Monarchie, Militär, Familie, Kirche, 

Religion, Eigentum.“700 Am Beispiel Berlins wurden die Bedingungen beschrieben, die der 

Grund für den Aufstieg der Sozialdemokratie für weite Bevölkerungsteile der Arbeiter und 

Handwerker waren. Mit dem Wachstum der Stadt hatte die kirchliche Betreuungssituation 

nicht mithalten können. In diese Lücke konnte die Sozialdemokratie stoßen, „welche durch 

gewaltsamen Umsturz aller bestehenden Ordnung alles Volkselend zu beseitigen und in 

ihrem Zukunftsstaate eine dauernde irdische Glückseligkeit herzustellen verspricht, und 

durch solche fata morgana, die sie unserer Zeit verspricht, viele verführt.“701 Hier kam der 

revolutionäre Charakter der SPD zum Ausdruck, die als einzige Partei die Systemfrage 

stellte und damit an den Grundfesten des Wilhelminischen Kaiserreichs rüttelte.702 Diese 

Veränderung von Staat und Gesellschaft ging einher mit dem Versprechen der 

Verbesserung der Lebens- und Arbeitsverhältnisse des Volks. Offensichtlich war es 

außerhalb der Vorstellungsmöglichkeiten von Theodor Holzhausen, sich die Verbesserung 

der Lebensbedingungen im Diesseits vorstellen zu können. Diese konnten nur eine 

Täuschung sein, die auf die Verführung der Massen angelegt war. Bis zum Sozialistengesetz 

war jedoch in Westfalen von einer Arbeiterbewegung kaum zu reden.703 

Auch wenn die Vorläufer weit zurückgingen, so war doch das Jahr 1863 das 

Gründungsdatum für die Sozialdemokratie in Deutschland.704 Die Politik eines Otto von 

Bismarcks im und nach dem Deutsch-Französischen Krieg wurde abgelehnt und die 

                                                 
699  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889). 
700  Kathrin Roller, Die „rote Gefahr“, 91. 
701  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
702  Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 20f. 
703  Vgl. Karl Ditt, Die sozialistische Arbeiterbewegung, 163ff.. 
704  Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 11f. 



139 

 

Annexion von Elsass-Lothringen als Bruch des Völkerrechtes angesehen.705 So wurde auch 

August Bebel, der Bismarck kritisiert hatte, im Jahr 1872 in Leipzig wegen Hochverrats 

angeklagt und musste für einige Monate in Festungshaft.706 Diese kritische Haltung der 

Staatspolitik gegenüber hat dazu beigetragen, dass in der Sozialdemokratie sowohl von 

konservativen wie auch von liberalen Kreisen Vaterlandsverrat gewittert wurde.707 Durch 

die Sozialistengesetzgebung im Jahr 1878 versuchte Bismarck den Aufstieg der 

Sozialdemokratie in Deutschland zu verhindern. Das Feindbild Sozialdemokratie diente der 

konservativen Elite dazu, sich den Problemen durch die Wandlungsprozesse des 19. 

Jahrhundert, die auch zur Verschärfung der sozialen Frage geführt hatten, nicht stellen zu 

müssen und sich an der Arbeiterbewegung abzuarbeiten.708 Die Verbindung von Thron 

und Altar sollte zerschnitten werden. Neben der kirchenkritischen bzw. -feindlichen 

Haltung war die Sozialdemokratie gerade in ihrer internationalistischen Ausrichtung 

verdächtig. Ein Zug, den sie mit dem römischen Katholizismus in seiner 

antinationalkirchlichen, ultramontanen Form teilte.   

„Und das wird er auch thun gegen den anderen Feind unserer evangelischen Kirche, gegen 

die Socialdemokratie, welche in Atheismus und Materialismus versunken keinen Gott und 

kein Jenseits mehr gelten lassen will, welche alles Heilige verhöhnt und auch über 

Blutströme hinweg Thron und Altar umstürzen will und darin ihre satanische und 

antichristliche Natur offenbart. Und daher kommt denn auch die satanische Lüge, daß 

diese Gesellschaft, welche den Eidbruch heiligt, die Treulosigkeit verherrlicht und 

organisiert, welche Revolution, Bürgerkrieg und Empörung predigt und über Haufen von 

Trümmern und Ruinen ihren Staat aufrichten will, in diesem ihrem Zukunftsstaate aller 

Welt Friede und Glückseligkeit verheißt. Und daß solche gottlosen Pläne und auf den 

Umsturz alles Bestehenden gerichteten Unternehmungen in öffentlichen Versammlungen 

und Socialistenkongressen, wie eben wieder in Brüssel, berathen und beschlossen werden 

können, giebt unserer Zeit den Charakter der letzten Zeit und daß, obgleich für alle 

Einsichtsvolle es auf der Hand liegt, wie von dieser Seite nichts Gutes kommen kann, 

solche Partei doch einen großen Anhang findet und immer größere Massen unseres Volkes 

an sich zieht, ist ein deutliches Zeichen, daß Satanas los ist und anbietet den Streit Christo 

                                                 
705  A. a. O., 18. 
706  Sebastian Prüfer, Sozialismus statt Religion, 34. 
707  Vgl. Kathrin Roller, Die „rote Gefahr“, 81.  
708  Vgl. a. a. O., 114. 



140 

 

und der Christenheit.“709 In der Sozialdemokratie sah Holzhausen eine Bewegung, die 

Grundstürzendes beabsichtigt. Daher kann diese nur im Zusammenhang mit dem Bösen - 

Satan - gesehen werden. Der Streit zwischen Kirche und Sozialdemokratie hat eine 

endzeitliche Dimension. Erst im Jahr 1890 war es den sozialdemokratischen Politikern 

möglich, wieder offiziell zu wirken, nachdem die mehrfach verlängerten Sozialistengesetze 

von 1878 ausgelaufen waren. „Das für 30 Monate gedachte, aber 1880, 1884, 1886 und 

1888 verlängerte >Gesetz gegen die gemeingefährlichen Bestrebungen der 

Sozialdemokratie< vom 21.10.1878 verbot jede sozialdemokratische Vereinsbildung, 

Versammlungstätigkeit und die Verbreitung von Druckschriften.“710 Jetzt wurde auch der 

endgültige Name festgelegt: Sozialdemokratische Partei Deutschlands.711  

Das folgende Jahr wurde für die SPD bestimmend, indem das Grundsatzprogramm auf 

einem Parteitag in Erfurt beschlossen wurde, das die politische Linie bis in die Weimarer 

Zeit hinein festlegen sollte.712 Zu wesentlichen Aussagen der Religion gegenüber gehörte 

die Beschränkung der Religion auf den Privatbereich.713 Holzhausens Äußerungen müssen 

im Zusammenhang dieses sozialdemokratischen Aufbruchs gelesen werden, der die SPD 

zur größten Partei in Hinsicht auf die Entwicklung der Mitgliederzahl und der 

Wahlergebnisse im Kaiserreich machen sollte.714 Auch die Sozialgesetzgebung in den 80er 

Jahren konnte diese Entwicklung nicht stoppen, vielmehr hatte sich nur ein stärkeres 

Selbstbewusstsein der Arbeiterklasse herausgebildet.715 Für Holzhausen war mit dem Ende 

der Sozialistengesetzgebung und dem nunmehr legalen Auftreten der SPD und anderer 

entsprechender Organisationen eine neue Phase angebrochen. Ein endzeitlicher Kampf um 

die (Gesellschafts-)Ordnung hatte begonnen. Aus der Perspektive von 1918 setzte 

Holzhausen hier auf die schließlich untergehende Macht. In der Perspektive des Jahres 

1892 befand sich die Regentschaft Wilhelm II. auf dem Höhepunkt und deren Ende war 

freilich nicht absehbar.       

„Und mag auch die Sozialdemokratie in unserer Zeit sehen können, durch die gröbsten 

Entstellungen der Wahrheit die Menge unseres Volkes unserer evangelischen Kirche 

entfremden[,] indem sie derselben ein Himmelreich hier auf Erden zu geben verspricht und 

                                                 
709  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
710  Hans Fenske, Deutsche Parteiengeschichte, 144.  
711  Vgl. a. a. O., 145. 
712  Vgl. Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 27. 
713  Vgl. a. a. O., 28. 
714  Vgl. a. a. O., 21. 
715  Vgl. Errki Kouri, Der deutsche Protestantismus, 37. 



141 

 

unserer Kirche der Untergang droht, wir wissen, daß der Herr Jesus seiner Kirche 

verheißen hat, daß die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen sollen und daß er, wenn 

seine Zeit gekommen sein wird, den Antichristen zu Boden werfen wird und trösten uns 

mit den Worten des Psalmisten: Obgleich das Meer wüthete und wallete und von seinem 

Ungestüm die Berge einfielen, dennoch soll die Stadt Gottes fein lustig bleiben mit ihrem 

Brünnlein, da die heiligen Wohnungen des Höchsten sind, denn der Herr ist bei ihr 

drinnen, darum wird sie wohl bleiben.“716 In der Sozialdemokratie wurde der Dichter 

Heinrich Heine hoch geschätzt. Die Wendung „ein Himmelreich auf Erden“, die 

Holzhausen hier zitiert, spielt auf ein Gedicht aus „Deutschland. Ein Wintermärchen“717 

an. Vielfach übernahmen sozialdemokratische Politiker religiös-geprägte Wendungen.718 So 

konnte der Marxismus und die Sozialdemokratie eine „innerweltliche Heilslehre“719 

entwickeln und „ein Stück weit als säkularisierte Religion bzw. Religionsersatz“720 

erscheinen. Mit dem Gedanken der Errichtung eines diesseitigen Himmelreiches klingt ein 

eschatologischer Ton an, den Holzhausen in seiner Entgegnung aufnimmt. Trotz 

apokalyptischer Schrecken, die von der Sozialdemokratie ausgehen, wird die Kirche unter 

dem Schutz Christi bleiben und so bestehen können. Holzhausen zitiert in diesem 

Zusammenhang direkt Mt 16,18 und biete eine Paraphrase zu Ps 46, 3-6. Die 

beschriebenen katastrophalen Naturereignisse, die grundstürzend sind, können die Stadt 

Gottes und ihren Bewohnenden nichts anhaben. Eine wirkliche Naherwartung der 

Wiederkunft des Messias scheint Holzhausen nicht vertreten zu haben, da sich dafür keine 

Hinweise finden. Deutlich kritisierte er die Bemühungen von Pfarrern, die sich dem Ernst 

der sozialen Frage stellten und sich den Arbeitern zuwandten. Darin erkannte er eine 

Einseitigkeit, die nur den Klassenkampf verstärkte und nicht den Prinzipen der christlichen 

Nächstenliebe genügte, die sich nicht exklusiv an eine Gruppe wandte, sondern für alle 

offen war.721 Im Jahr 1895 hatte der Evangelische Oberkirchenrat einen Zirkularerlass 

herausgegeben, in dem die Geistlichen aufgefordert wurden, sich eines größeren 

Engagements in Hinsicht auf die Sozialpolitik zu enthalten. Es wurde wahrgenommen, dass 

                                                 
716  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
717  Vgl. Heinrich Heine, Historisch-kritische Gesamtausgabe 4, 92: „Ein neues Lied, ein besseres Lied,/ 
 O Freunde, will ich Euch dichten!/ Wir wollen hier auf Erden schon/ Das Himmelreich errichten.“ 
718  Sebastian Prüfer, Sozialismus statt Religion, 308. 
719  Hans-Ulrich Wehler, Das Deutsche Kaiserreich, 120. 
720  Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD, 20. 
721  Vgl. LkA EKvW 4.6 Nr. 224 (02.06.1897). 



142 

 

sich Pfarrer in zunehmenden Maß in sozialpolitische Debatten einmischten.722 Der Erlass 

stand auch im Zusammenhang mit den sozialpolitischen Aktivitäten eines Adolf 

Stöckers.723   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
722  Vgl. Errki Kouri, Der deutsche Protestantismus, 4. 
723  Vgl. a. a. O., 83. Schon 1890 hatte Wilhelm II. Stöcker als Hofprediger entlassen (John Röhl, 
 Wilhelm II., 454). Im Zusammenhang mit der Erwähnung Stöckers in einem Telegramm aus dem 
 Jahr 1896 benennt Wilhelm den pastoralen Wirkungskreis: „Die Herren Pastoren sollen sich um die 
 Seelen ihrer Gemeinden kümmern, aber die Politik aus dem Spiele lassen, dieweil sie das gar nichts 
 angeht.“ (zit. n. a. a. O., 793). 



143 

 

6.3. Zustand und Entfernung der Kirchen 

 

Im Bezirk Marienmünster-Nieheim-Steinheim der Kirchengemeinde Brakel, den Theodor 

Holzhausen als Pfarrverweser zu betreuen hatte, lagen die Probleme vor allem in den 

weiten Entfernungen.724 So wohnten die 300 zu betreuenden Gemeindeglieder verstreut 

über 33 Ortschaften. Zu den drei Gottesdienstorten Nieheim, Steinheim und 

Marienmünster hatten sie teilweise Wegstrecken von zwei Stunden zu absolvieren. Gleiches 

galt für die evangelischen Schulkinder, die nach Nieheim oder Marienmünster mussten. Die 

finanzielle Leistungsfähigkeit des Pfarrbezirks war entsprechend gering. Für seine erste 

eigene Gemeindestelle in Driburg ist die Situation etwas anders, da die in Driburg 

wohnenden Gemeindeglieder die Kirche besuchten, während auch hier die Auswärtigen 

nur selten zum Gottesdienst nach Driburg kamen.725 Auch nach Fertigstellung der 

Eisenbahnlinie änderte sich an dieser Situation nur wenig. „Da die Gemeineglieder immer 

bequemer werden und die weiten Wege als einen genügenden Grund ansehen, die Kirche 

nicht zu besuchen, muß der Pastor immer lebendiger werden und trotz der weiten 

Entfernungen und der mühsamen Wege im Teutoburger Walde zu gewissen Zeiten an 

verschiedenen Orten Gottesdienste einrichten.“726  

In der Kirchengemeinde Warburg lagen die Probleme auf unterschiedlichen Ebenen.727 Im 

Bereich Rimbeck-Scherfede, das 1887 zur eigenständigen Gemeinde erhoben wurde, war es 

zunächst die Anmietung eines Raumes für den Gottesdienst, der auf Schwierigkeiten stieß, 

da sich die katholische Bevölkerung weigerte, Räume zur Verfügung zu stellen. Schließlich 

konnte im Jahr 1880 das Kirchhaus in der Nähe des Bahnhofs Scherfede eingeweiht 

werden und weitere sieben Jahre später wurde eine eigenständige Kirchengemeinde 

errichtet. Ebenso problematisch war die Situation in Warburg selbst, da sich die 

evangelische Kirche in einem baulich sehr schlechten Zustand befand. Für die 

Gemeindeglieder waren die kaputten Fenster im Kirchenschiff ein Anlass gerade in der 

Winterzeit dem Gottesdienst fern zu bleiben, um dem Zug in der Kirche zu entgehen.728 

Das wird auch ausdrücklich im Protokoll der 1872 erfolgten Visitation der 

                                                 
724  Vgl. Anhang 9.5.   
725  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (1867). 
726  LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868). 
727  S. dazu auch Kap. 4.4. 
728  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871). 



144 

 

Kirchengemeinde Warburg festgehalten.729 Da zunächst das Dach saniert wurde, ließ die 

Reparatur der Fenster auch aus finanziellen Erwägungen bis zum Jahr 1873 auf sich 

warten.730 Im Jahr 1874 konnten der Eingang und die Außenwände saniert werden.731 Im 

Jahr 1876 wurde die Außenrenovierung der Kirche endlich abgeschlossen.732 Alle diese 

Renovierungsmaßnahmen waren für die Kirchengemeinde nur möglich, weil finanzielle 

Unterstützung durch die Gustav-Adolf-Vereine in größerem Umfang erfolgte.733 Neben 

dem baulichen Zustand war die Ausstattung der Kirche aus evangelischer Sicht eine 

Zumutung. Auch fast 70 Jahre nach der Übergabe der Kirche des aufgelösten 

Dominikanerklosters an die evangelische Gemeinde waren die katholischen 

Ausstattungsgegenstände noch verblieben und prägten den Eindruck im Inneren der 

Kirche. Grund dafür war eine entsprechende Auslegung des Rechts zur Mitbenutzung der 

Kirche, das von den Mönchen des aufgelösten Klosters auf das (Pro-)Gymnasium 

übergegangen war. Nachdem die rechtlichen Fragen im Jahr 1888 endgültig geklärt waren, 

konnte die Renovierung der Kirche projektiert werden. „Demnach erhalt von uns der in 

Kirchenbauten erfahrene Baumeister Wiethuse zu Coeln a/Rh[,] der durch die Burgbeuten 

für den Herrn Hugo Schuchard in Calenberg bei Warburg uns bekannt geworden war, den 

Auftrag dazu.“734 Der Kölner Diözesanbaumeister Heinrich Wiethase hatte die Burg 

Calenberg in den Jahren 1880 bis 1882 neugotisch umgebaut.735 1890 begann er mit der 

Generalinstandsetzung der evangelischen Kirche in Warburg. Zur Neugestaltung des 

Innenraumes der Kirche gehörte die Entfernung der aus der Klosterzeit stammenden 

Altäre und die Errichtung eines neuen Altars.736 Während die Seitenaltäre abgebaut wurden, 

ist der Hauptaltar in der Kirche verblieben.737 Der Abschluss der Arbeiten an der Kirche 

bildete im Jahr 1895 der Bau eines neuen Dachreiters mit drei Glocken.738 Der Dachreiter, 

der den aus der Barockzeit stammenden ablöste, war neugotisch. Auch das Innere der 

Kirche erhielt eine neugotische Ausstattung. Damit folgte die Neuausstattung der 

evangelischen Kirche in Warburg den Vorgaben des „Eisenacher Regulativ für den 

                                                 
729  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (11.06.1872). 
730  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). 
731 Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874). 
732  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876). 
733  Vgl. dazu Jochen-Christoph Kaiser, 150 Jahre Gustav-Adolf-Verein in Westfalen. 
734  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889). 
735  Vgl. Handbuch der Deutschen Kunstdenkmäler. Nordrhein-Westfalen 2, 1126. 
736  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
737  Die Veränderung lässt sich anhand der Bilder im Anhang 9.8 nachvollziehen.  
738  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895). 



145 

 

evangelischen Kirchenbau“ aus dem Jahr 1861, in dem als Orientierung im stilistischen 

Bereich die Romanik und Gotik vorgegeben wurde.739 Generalsuperintendent Gustav 

Nebe740 weihte am 26.01.1896 das renovierte Gotteshaus wieder ein.741 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
739  Vgl. Wolfgang Herbst (Hg.), Evangelischer Gottesdienst, 209. 
740  Vgl. Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen, 352 (Nr. 4404). 
741  Vgl. Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 8. 



146 

 

6.4. Unkenntnis über den eigenen Glauben 

 

Gerade in der Frage nach den Gründen eines Übertritts zur katholischen Kirche hatte 

Holzhausen angenommen, dass die Unkenntnis über den eigenen Glauben eine Ursache 

war. „Denn die meisten Evangelischen, welche solchen Schritt thun, wissen gar nicht, was 

sie an ihrem evangelischen Glauben gehabt haben, kamen nicht die Vorzüge und den 

köstlichen Kern desselben, sondern nur höchstens seine äußere unscheinbare Hülle und 

geben, wie Esau, für ein Linsengericht ihr Erstgeburtsrecht hin.“742 Teilweise gaben sich 

Unwissen und eine gleichgültige Einstellung den Konfessionen gegenüber die Hand. Für 

Holzhausen war dieses Problem ein diasporaspezifisches, da sich aus evangelischen 

Gebieten Herzuziehende den Gefahren des Lebens unter einer mehrheitlich katholischen 

Bevölkerung nicht bewusst waren. Entsprechend klingt auch die Klage aus dem Jahr 1881: 

„Es ist ein rechtes Leiden, daß uns aus den evangelischen Nachbarländern so viele 

schwächliche Glieder zugeschickt werden, die von ihrem evangelischem Glauben gar wenig 

wissen und von den Unterscheidungslehren nicht die geringste Kenntniß haben. Nur durch 

Zufall lernt man sie kennen und hat wenig Einfluß auf sie. Zum Gottesdienste kommen sie 

wenig oder gar nicht, und wenn sie kommen, vernehmen sie doch wenig, weil ihnen die 

nothwendigsten Voraussetzungen zu einem gesegneten Gebrauche des Gottesdienstes 

fehlen. Sie sind dann eine leichte Beute für die Mischehen und werden endlich selbst auch 

eine Beute der katholischen Kirche.“743 Ohne die nötige Festigung im Glauben lassen sie 

sich „von dem in der katholischen Kirche herrschenden Fanatismus [...] anstecken und 

berauschen“744. Als Möglichkeit, um der mangelnden religiösen Bildung Abhilfe zu 

schaffen, sah er den Konfirmandenunterricht. Sein Eindruck über den 

Konfirmandenunterricht im Allgemeinen war, dass dieser meist unzureichend war. 

Besonders in der Frage der interkonfessionellen Kompetenz war auf große Unkenntnis zu 

stoßen. Die Folge ist, dass, wenn „ein so ungenügend Vorgebildeter aus evangelischen 

Gegenden, wo vielfach religiöses Leben und häusliche Andacht gänzlich fehlt, in unsere 

Diaspora [kommt,] dann ist er wie ein Rohr, das der Wind hin und her weht.“745 Als eines 

der Ergebnisse des Lutherjubiläums im Jahr 1883 erhoffte sich Holzhausen, dass der 

Kleine Katechismus Martin Luthers wieder zu einem Volksbuch werden würde. 

                                                 
742  LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). Anspielung auf Gen 25, 29-34. 
743  LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 
744  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889). 
745  LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894). 



147 

 

Offensichtlich hat sich der Katechismus nicht nachhaltig in der Gemeinde und bei der 

Jugend durchsetzen können. Im Jahr 1892 musste Holzhausen feststellen, dass kein 

Bewusstsein dafür vorhanden sei, was für einen „Schatz“ man mit dem Katechismus neben 

der Bibel habe.746 Die Fluktuation der Gemeindeglieder stellte eine besondere 

Herausforderung dar, weil oft vierzehnjährige Kinder zum Katechumenen- bzw. 

Konfirmandenunterricht angemeldet werden, die vorher noch keinerlei Unterweisung 

genossen hatten. „Hier muß durch besonderen Privatunterricht in der Religion 

nachgeholfen werden, um nothdürftig zu erzielen, was die Kirchenordnung mit ihrer 

Bestimmung erreichen will.“747 Die Neuordnung der Eisenbahnbetriebsämter führte im 

Jahre 1896 dazu, dass insgesamt 30 evangelische Familien von Versetzungen betroffen 

waren und Warburg verließen.748 Demgegenüber standen Zuzüge aus den benachbarten 

Gebieten Hessen und Waldeck, aus denen „unreife evangelische Burschen und 

leichtsinnige evangelische Mädchen“749 auf der Suche nach Arbeit nach Warburg kamen. In 

den verschiedenen Landeskirchen wurde die Konfirmation unterschiedlich gehandhabt. So 

konnten in Hessen Mädchen schon mit 13 Jahren konfirmieren und in Waldeck wurde 

wesentlich weniger Unterricht verlangt.750 Diese Unterschiede wurde auch in der Weise 

genutzt, dass Kinder nach Hessen und Waldeck geschickt wurden, um früher konfirmiert 

zu werden.751 Aber auch die häusliche Situation konnte die Bildung der Kinder gefährden, 

wenn hier Alkoholismus und Arbeitsscheu von Seiten der Eltern mit im Spiel war.752  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
746  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
747  LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 
748  LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). Ähnlich auch die Klage darüber aus Driburg: vgl. LkA EKvW 
 4.6/131 (03.06.1868). 
749  LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895). 
750  LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). 
751  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
752  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 



148 

 

6.5. Die Auseinandersetzung mit der Liberalen Theologie 

 

Die akademische protestantische Theologie im langen 19. Jahrhundert ist zunächst durch 

ihre Wendung zum Neuprotestantismus mit dem Wirken Friedrich Schleiermachers 

bestimmt. Die ihm nachfolgende Theologie wird durch den Gegensatz von konservativen 

und liberalen Entwürfen geprägt.753 Den Konservativen eignete eine Abneigung gegen die 

durch die Aufklärung initiierten historisch-kritische Auslegung der Bibel und das Bemühen 

die alten Lehrbestände zu bewahren. In Frontstellung gegen die rationalistische Theologie 

sind August Neander, August Friedrich Christian Tholuck und Julius Müller angetreten 

und haben ihre Gedanken als Erweckungstheologie vorgetragen.754 Ebenfalls durch die 

Erweckungsbewegung beeinflusst ist die konfessionelle Theologie, die sich bemühte das 

eigene (lutherische) Bekenntnis zu schärfen. Ernst Wilhelm Hengstenberg, Johann 

Christian Konrad von Hofmann oder Gottfried Thomasius sind als deren Vertreter zu 

nennen.755 Ab der Jahrhundertmitte formten sich die konservativen Kräfte als biblische 

Theologie mit Johann Tobias Beck, Martin Kähler und Adolf Schlatter als deren 

Vertreter.756 Auf der liberalen Seite hatte zunächst der Rationalismus in weiten Teilen des 

Protestantismus Eingang gefunden. Julius August Ludwig Wegschneider war aber mit der 

„unbesehene[n]“757 Transformation der kantischen Philosophie in Theologie schon zu 

seiner Zeit nicht sehr innovativ und so war der Rationalismus um die Jahrhundertmitte 

überwunden.758 Mit David Friedrich Strauß tritt die Tübinger Schule auf den Plan, die sich 

der Bibel mit den Mitteln der historischen Kritik näherte. Ihr wichtigster Vertreter ist 

Ferdinand Christian Baur.759 Seit den 1870er Jahren setzte das theologische System 

Albrecht Ritschls neue Impulse und fand eine breite Schülerschar, zu denen Adolf von 

Harnack wie Wilhelm Herrmann zählte.760 In der religionsgeschichtlichen Schule fanden 

liberale Theologien zudem seit 1890 ein Sammelbecken, dem sich Julius Wellhausen, 

Johannes Weiß, Albert Schweitzer oder Ernst Troeltsch anschlossen.761 

                                                 
753  Vgl. Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert, 165; sowie vgl. Rudolf Kübel, Über den 
 Unterschied, 281. 
754  Vgl. Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands, 221f. 
755  Vgl. a. a. O., 222f. 
756  Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 59ff. 
757  Karl Barth, Die protestantische Theologie, 425. 
758  Vgl. Karl Barth, Die protestantische Theologie, 431. 
759  Vgl. Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands, 228. 
760  Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 49. 
761  Vgl. Johannes Wallmann, Kirchengeschichte Deutschlands, 230ff. 



149 

 

Es mag nicht verwundern, wenn Theodor Holzhausen mit der liberalen Richtung innerhalb 

der protestantischen Theologie offensichtlich nichts anfangen kann. Das liegt sicher an der 

Prägung durch sein Studium in Halle, wo man den Kampf gegen Rationalismus gekämpft 

und gewonnen hatte. Inhaltlich sieht er in den Vertretern einer liberalen Richtung eine 

Bedrohung für die evangelische Kirche und ihre Grundlagen. Die Bibel wird nicht mehr als 

Dokument mit göttlicher Autorität gelesen, sondern historisch. Auf der Ebene des 

Kirchenkreises hat er entsprechend an der Diskussion um den Protestantenverein, die 

Lehrfreiheit der Theologie und den Streit um das apostolische Glaubensbekenntnis 

teilgenommen. Die Gefahren werden aus seiner Sicht in aller Schärfe benannt. Dabei 

wurde die Auseinandersetzung auf den Namen Ritschl fokussiert, welcher „der 

einflussreichste und vielleicht bedeutendste protestantische Dogmatiker seit 

Schleiermacher“762 war. Das lag auch daran, dass sich eine nach ihm benannte Schule nach 

1874 bildete.763 So nimmt es nicht wunder, wenn Theodor Holzhausen gegen den 

„Ritschlianismus“764 polemisiert. Die Diskussionen der Theologen sind gerade deshalb von 

Schaden, weil diese in der Kirche „Verwirrung“765 und „tiefgreifende Berunruhigung“766 

stiften. Die Kirche ist aufgefordert, den Kampf gegen die liberale Theologie aufzunehmen. 

Dabei ist vollkommen klar, dass die Theologie der Ritschl-Schule nur von kurzer Dauer ist: 

„Denn hat die Kirche den Gnosticismus, den Arianismus, den Pelagianismus u[nd] den 

Rationalismus überwunden[,] so wird sie auch eine andere Gestalt dieser letzteren 

Verirrung den Ritschelianismus überwinden“767. Die Irrlehre dieser Richtung besteht darin, 

dass die beiden Grundprinzipien des Protestantismus, das Schriftprinzip und die 

Rechtfertigungslehre, verändert werden. So wird die Bibel als menschliches Produkt 

verstanden und die Lehre von der göttlichen Inspiration abgelehnt. In Bezug auf die 

Rechtfertigung ist es der stellvertretende Opfergedanke, der infrage gestellt wird. Die 

Entwicklung einer modernen Theologie wird von Holzhausen als eine Bedrohung auf den 

Bestand der evangelischen Kirche und ihrer überkommenen Lehren angesehen. Mit ihr 

öffnet sich auch eine Tür für Unkirchlichkeit und Unsittlichkeit, die eine zwangsläufige 

Folge einer solchen Theologie sein müssen, weil sie selbst eine der schwersten Sünde ist: 

„so ist auch jede Abweichung von den Lehren des Wortes Gottes durch eine falsche 

                                                 
762  Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 49.  
763  Vgl. a. a. O., 52. 
764  LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). 
765  LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893). 
766  LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895). 
767 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896) 



150 

 

Wissenschaft und jede Zerstücklung des Wortes Gottes durch die schrankenlose Kritik 

eine Entheiligung des Namens Gottes und eine schwere Sünde gegen den heiligen Namen 

Gottes und kann auch nur zu einem ungöttlichen Leben führen.“768 Da die 

Kirchenleitungen vor allem mit Vertretern der konservativen Richtung besetzt waren, 

sahen sie sich zum Ende des 19. Jahrhundert dazu genötigt, sich des Mittels von 

Lehrzuchtverfahren zu bedienen.769 Damit wird der inhaltliche Streit auf die 

kirchenrechtliche Ebene verlagert.  

 

 

6.5.1. Der Protestantenverein 

 

Der Deutsche Protestantenverein geht auf eine Gründungsinitiative Daniel Schenkels und 

Karl Zittels im Jahr 1863 zurück. Mit der Aufnahme des Unionsvereins mit Sitz in Berlin 

im Jahr 1865 erhielt der Protestantenverein seinen preußischen Landesverband.770 Seine 

Ziele bestanden in der Schaffung einer evangelischen Nationalkirche und der Überwindung 

der landeskirchlichen Zersplitterung Deutschlands. Seine größte Wirksamkeit entfaltete er 

in den 1870er Jahren. Da der Protestantenverein auch in Driburg Anhänger gefunden hat, 

nimmt Holzhausen im Jahr 1872 dazu Stellung: „Noch viel schlimmere Feinde unserer 

Kirche als die Jesuiten sind die Glieder des Protestantenvereins, indem sie das Bestreben 

haben durch Entleerung der Kirche von ihren göttlich gegebenen Inhalten dieselbe zu 

einem bloßen Protestantenverein zu machen.“771 Dass der Protestantenverein noch 

gefährlicher für die evangelische Kirche ist als die Jesuiten erklärt sich darin, dass letztere 

den Protestantismus von außen her bedrohen. Im Gegensatz dazu wirkt der 

Protestantenverein im Inneren der Kirche zersetzend. In den Jahren vorher hat 

Holzhausen schon von einer Opposition gebildeter und angesehener Gemeindemitglieder 

berichtet: „Einige haben sich ganz von der Kirche getrennt, weil sie die ärgerliche Predigt 

von Christo nicht leiden mögen und mit den Lehren der Kirche nicht einverstanden sind 

und da diese zu den sogenannten Gebildeten gehören, so kann es nicht ausbleiben, daß sie 

                                                 
768  LkA EKvW 4.6/224 (1898). 
769  Vgl. Albrecht Beutel, Spurensicherung, 52. 
770  Vgl. Joachim Mehlhausen, Der kirchliche Liberalismus, 145. 
771  LkA EKvW 4.6/223 (1872). 



151 

 

auch auf Andere verderblichen Einfluß ausüben.“772 Von diesen „Ungläubigen“773 und 

ihrem negativen Einfluss berichtet er erstmals im Jahr vorher. Sie gehören zu den 

angesehenen Gemeindegliedern und versuchen andere Gemeindeglieder „vom Besuch der 

Kirche abzuhalten.“774 Auch in Warburg triff Holzhausen auf eine ähnliche Gruppe, die 

jedoch das Gespräch und den Austausch suchte: „Auch bei den sonst kirchlich gesinnten 

Gemeindegliedern findet sich viel freisinniges Wesen und aufgeklärte Denkungsweise. 

Doch ist es anzuerkennen, daß sich einige finden, die sich über den Gegensatz ihrer 

Anschauungsweise und der gehörten Predigt auszusprechen wünschen und offenbar mit 

dem Bestreben zu anderer Überzeugung zu kommen.“775 Gleichwohl ist dennoch klar, 

„daß unter den Beamten und sogenannten Gebildeten die Kirchlichkeit im Abnehmen 

ist“776. Einen Grund findet er in der gelesenen Literatur, die aus Werken des politischen wie 

kirchlichen Liberalismus besteht. Der pastorale Vorschlag „von Schriften und Büchern 

erbaulichen und religiösen Inhalts wird sehr übel aufgenommen, weil viele sich für reif und 

gebildet genug halten, ihre Privatlektüre selbst zu bestimmen.“777 Offensichtlich empfinden 

viele Gemeindeglieder das Anliegen Holzhausens, „bessere geistliche Nahrung zu 

bieten“778, als Bevormundung.  

Besonders ein Anliegen der Protestantenvereins wurde von Holzhausen entschieden 

zurückgewiesen. In der Ausgestaltung der Kirchenordnung vertrat der Protestantenverein 

die Position, das repräsentative Element zu stärken und die Kirche von den einzelnen 

Kirchengemeinden aus zu strukturieren.779 Dieses als Gemeindeprinzip bezeichnete 

Konzept sollte auch die Stellung der Laien in den Kirchenorganen verbessern. Im Jahr 

1875 trat eine Generalsynode für Preußen zusammen, die eine Ordnung die Generalsynode 

erarbeiten sollten. Die von Wilhelm I. am 20.01.1876 erlassene Ordnung waren auch 

                                                 
772  LkA EKvW 4.6/131 (1867). Die Abneigung gegen die Gebildeten, nebst Schleiermacher-Polemik, 
 findet sich bei Claus Harms, Pastoraltheologie 1, 103f: „Habe ich zu unterscheiden rücksichtlich der 
 Sprache, ob ich vor einer gebildeten oder vor einer ungebildeten Gemeinde predige? Wir antworten 
 mit einer Gegenfrage: Die gebildete Gemeinde, wo ist die? In Kiel, in Schleswig? oder, weiter 
 entfernt, in Leipzig, Dresden, Berlin? Daselbst in der Dreyfaltigkeitskirche möchte sich am ersten 
 eine gebildete Gemeinde, obwol nicht als Gemeinde, finden, sonst aber nirgend, überall machen die 
 Minder-, die Ungebildeten die bey weitem größre Zahl aus, daher also die Minorität der Gebildeten 
 keine besondern Ansprüche zu machen hat.“ 
773  LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866). 
774  Ebd. 
775  LkA EKvW 4.6/223 (03.11.1876). 
776  LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 
777  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). 
778  LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 
779  Vgl. Joachim Mehlhausen, Der kirchliche Liberalismus, 143. 



152 

 

Forderungen des Protestantenvereins aufgenommen worden.780 Im Jahr 1873 prophezeite 

Holzhausen der evangelischen Kirche ihren Untergang, wenn sie sich dem 

Gemeindeprinzip annäherte: „Möge Gott geben, daß dadurch sein Reich könne gebaut 

werden, möge er verhüten, daß dadurch unsere Provinzialkirche Schaden nehme, aber ganz 

besonders, daß dadurch der kirchliche Liberalismus unter der Führerschaft des 

Protestantenvereins und unter dem Deckmantel der Union seine destruktiven Pläne zur 

Ausführung bringe und sein Schoßkind, das Gemeindeprinzip, in unserer preußischen 

Landeskirche zur Geltung bringen könne, denn das könnte keine andren Folgen haben, als 

die Auflösung derselben.“781 An dieser Position hielt er auch fest, nachdem die neue 

Generalsynodalordnung in Kraft getreten war. „Einer Änderung unserer Kirchenordnung 

im Interesse der Vermehrung des Laienelemenths in der Kreis-[,] Provinzial-[,] und 

Generalsynode muß man entgegentreten, so lange man kann, nicht allein um des 

unermeßlichen Schadens willen, der daraus entstehen kann, sondern auch wegen der 

Mehrkosten, die doch den einzelnen Gemeinden zur Last fallen werden.“782 

 

 

6.5.2. Der Streit um das Apostolikum 

 

Der Streit um die Geltung des apostolischen Glaubensbekenntnisses hat zwei Phasen. Die 

erste in den 1870er Jahren ist mit den Namen der Pfarrer Gustav Lisco und Adolf Sydow 

verbunden. Die zweite Phase beginn 1891 mit einer Handlung des Pfarrers Christoph 

Schrempf und wird auch Adolf von Harnack involvieren. Während der Jahre 1871 und 

1872 hatten Lisco und Sydow sich in einer Vortragsreihe mit der Vorstellung der 

Jungfrauengeburt, die auch im apostolischen Glaubensbekenntnis ausgesagt wird, 

beschäftigt. Daraufhin sieht sich das Konsistorium in Berlin genötigt, gegen beide 

einzuschreiten. Die harte Strafe des Konsistoriums wird in der Folge durch den 

Evangelischen Oberkirchenrat abgemildert. Schließlich erhält Lisco einen Verweis und 

Sydow einen schweren Verweis.783 Die Milde der obersten Kirchenleitung wird von Vielen 

                                                 
780  Vgl.  Joachim Rogge, Die außerordentliche Generalsynode von 1875, 231. Vgl. auch Peter Landau, 
 Art. Kirchenverfassungen, 152: „Die so ausgeformte gemischte Kirchenverfassung wurde in der 
 zweiten Hälfte des 19. Jh. auch in den übrigen deutschen Landeskirchen eingeführt; sie blieb der 
 maßgebende Typus der evangelischen Kirchenverfassung bis zur Gegenwart.“  
781  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). 
782  LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 
783  Vgl. Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 12f. 



153 

 

aus dem konservativen Lager kritisiert. So werden die Anschauungen Liscos und Sydows 

vom Presbyterium der Kirchengemeinde im Jahr 1872 verurteilt und die Kreissynode 

aufgefordert, ebenso zu verfahren.784 Statt einer Verurteilung der beiden Pfarrer legt die 

Kreissynode auf den Vorschlag des Superintendenten Beckhaus hin ein Bekenntnis „zum 

evangelischen Glauben, wie es im Worte Gottes gegründet und in den Bekenntnissen 

unserer Kirche bezeugt ist“785 ab. Im folgenden Jahr wird die Enttäuschung über die 

Entscheidung des Oberkirchenrates deutlich und die Kreissynode fordert einen Schutz der 

Gemeinden vor Pfarrern, die durch ihre Lehren zu einem „Ärgerniß“786 werden. Viele 

Pfarrer sahen in dem apostolischen Glaubensbekenntnis nicht nur den „Inbegriff ihres 

eigenen christlichen Glaubens“787, sondern einen öffentlichen Bekenntnistext der ganzen 

Gemeinde. Der Charakter eines gemeinsamen Bekenntnisses überdeckt die enthaltenen 

problematisierten Aussagen von „Jungfrauengeburt, Höllenfahrt und leiblicher 

Wiederkunft Christi sowie der Auferstehung des Fleisches“788.     

Der Auslöser der neuen Phase des Apostolikumstreit war 1892 die fristlose Entlassung des 

württembergischen Pfarrers Schrempf aus dem Kirchendienst, da dieser sich geweigert 

hatte im Taufgottesdienst das Apostolikum zu verwenden.789 Am 05. Juli 1891 hatte 

Schrempf ein Kind getauft, indem er im Gottesdienst auf das apostolische 

Glaubensbekenntnis verzichtet hatte.790 Der nachfolgende Konflikt mit dem 

württembergischen Konsistorium gipfelte am 14. Juni 1892 mit der Erklärung der 

Entlassung ohne Pensionsansprüche.791 Dieser Fall erregte großes Aufsehen nicht nur in 

Württemberg, sondern auch im Reich und so kam es, dass Adolf von Harnack von 

Studenten um eine Stellungnahme zu der Angelegenheit gebeten wurde. Im Rahmen einer 

Vorlesung gab Harnack ein Antwort, die er schließlich unter dem Titel „In Sachen des 

Apostolikums“ in der Christlichen Welt erschienen ließ.792 Als Empfehlung für den 

liturgischen Gebrauch formuliert er dort: „Daher kann zur Zeit jegliche Bemühung nur 

darauf ausgehen, entweder das Apostolikum aus dem liturgischen Gebrauch zu entfernen, 

                                                 
784  LkA EKvW 4.6/223 (1872). 
785  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1872, 2. 
786  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1873, 2. 
787  Albrecht Beutel, Spurensicherung, 53. 
788  A. a. O., 52. 
789  Hans-Martin Barth, Apostolisches Glaubensbekenntnis II, 561. 
790  Vgl. Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 41. 
791  Vgl. a. a. O., 43. 
792  ChW 6(1892), 768 - 770; wieder abgedruckt in: Adolf von Harnack, Reden und Aufsätze 1, 219 - 
 264. 



154 

 

oder doch den Gemeinden die Möglichkeit zu gewähren, es nicht zu brauchen, oder es 

durch eine andre evangelische Glaubensformel zu ersetzen.“793 Sein Vorschlag, den 

Gebrauch frei zu stellen bis ein neues zeitgemäßes Glaubensbekenntnis formuliert sei, 

schlug hohe Wellen.794 Begründet hatte er dies auch dadurch, dass mehrere Aussagen des 

Apostolikums Anlass zur Kritik boten.  Hauptstreitpunkt war nachwievor die Aussage der 

Jungfrauengeburt.  

Entsprechend schlug der Streit hohe Wellen und so suchte der Preußische Evangelische 

Oberkirchenrat mit einem Zirkular-Erlass vom 25. November 1892 die Gemeinden zu 

beruhigen.795 Wie Hanna Kasparick gezeigt hat, lag die Bedeutung der Auseinandersetzung 

um das apostolische Glaubensbekenntnis in den Jahren 1892/93 nicht so sehr auf der 

Ebene der theologischen Auseinandersetzung, sondern in den ekklesiologischen Folgen: 

„Die Lebensfrage der protestantischen Kirche, wie sie mit den unterschiedlichen 

theologischen Meinungen und Glaubensüberzeugungen ihrer Glieder umgehen soll, wie sie 

ohne ein Lehramt ihre Einheit trotz der unterschiedlichen Auffassungen darstellen kann 

bzw. wie das Verhältnis zwischen den Bekenntnisgrundlagen und der Lehrfreiheit zu 

bestimmen ist, wurde mit diesem Streit erneut gestellt und forderte eine Antwort.“796 Diese 

Antwort wurde mit der Revision der Preußischen Agende 1894/95 gegeben. Für die 

theologische Fakultät in Berlin war die Folge, dass eine neue Professur installiert wurde, auf 

die der konservative Adolf Schlatter berufen wurde.797 Harnack hatte in seinem Lehrbuch 

der Dogmengeschichte die Dogmenbildungsprozesse der Alten Kirchen untersucht und als 

Einfluss der griechischen Philosophie entlarvt: „Seine Dogmengeschichte war eine 

Dogmenkritik.“798 In der Regierungszeit Kaiser Wilhelms II. ist Harnack zur Gallionsfigur 

des liberalen Christentums geworden.799  

                                                 
793  Adolf von Harnack, Reden und Aufsätze 1, 222. 
794  Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 58f. 
795  abgedruckt in: Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 64 - 66. 
796  A. a. O., 14. 
797  Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 58f. 
798  A. a. O.,, 57. 
799  Vgl. Kaiser Wilhelm II., Ereignisse und Gestalten aus den Jahren 1878 - 1918, Leipzig 1922, 165: 
 „Einen schweren Kampf hatte ich zu bestehen, als ich die Berufung Professor Harnack´s nach 
 Berlin durchsetzte. Die rechtsstehenden Theologen und >Orthodoxen< erhoben scharfe Proteste. 
 Nachdem ich mich bei Hinzpeter noch einmal eingehend erkundigt und dieser sein Urteil mit den 
 Worten geschlossen hatte, daß es für Berlin und Preußen äußerst bedauerlich sein würde, falls ich 
 nachgäbe, bestand ich auf der Berufung, und sie erfolgte. Jetzt kann man jenen Widerstand gar nicht 
 mehr verstehen. Welch eine Persönlichkeit ist Harnack! Was für eine gebietende Stellung in der 
 Geisteswelt hat er sich errungen! Welchen Nutzen und wieviel Wissen hat mir der rege und intime 
 Verkehr mit diesem feurigen Geist gebracht!“ Dieses positive Einschätzung Harnacks dürfte aus der 



155 

 

Der Zirkular-Erlass von 1892 wird von Holzhausen ausdrücklich begrüßt und auf die 

Bedeutung des Glaubensbekenntnisses im Gottesdienst für die Gemeinde hingewiesen.800 

„Außerdem sind alle Sätze desselben schriftgemäß, weshalb auch die Kirchen der 

Reformation das apostolische Glaubensbekenntniß zu ihrem eigenen Bekenntniß gemacht 

haben. Und aus demselben Grunde hat auch unsere evangelische Landeskirche dasselbe 

mit in die Agende unserer Landeskirche aufgenommen.“801 Auch wenn die Infragestellung 

des Gebrauchs des apostolischen Glaubensbekenntnisses von Holzhausen entschieden 

zurückgewiesen wird, so geben seine Aussagen über die Entstehung des Apostolikums 

weitgehend den von Harnack formulierten Stand der Forschung wieder: „Denn ist auch 

das Alter der einzelnen Stücke des apostolischen Glaubensbekenntnisses nicht näher zu 

bestimmen, so ist doch kein Zweifel, daß der Grundstock desselben viel älter ist als das 

nicäische Glaubensbekenntniß und hinaufreicht bis in die apostolische Zeit und aus der 

Taufformel hervorgegangen ist.“802 So hat auch Harnack das Apostolikum aus der 

Taufformel in Mt 28,19 hergeleitet und als dessen Erweiterung angesehen.803 Auch sieht er, 

dass einzelne seiner Aussagen bis in die nachapostolische Zeit zurückdatierbar sind.804 

Auch die Wertschätzung durch Martin Luther ist schon Harnack aufgefallen und in seinem 

Aufsatz, der den Streit auslöste, hervorgehoben.805 Auch wenn die Bewertung der 

Ergebnisse zwischen Harnack und Holzhausen gänzlich unterschieden sind, so scheint 

Holzhausen den Aufsatz von Harnack oder Passagen daraus gekannt zu haben.   

 

 

 

 

                                                                                                                                               
 Unterwürfigkeit und Verehrung dem Kaiser gegenüber resultieren (vgl. John C. G. Röhl, Wilhelm II. 
 3, 562ff.). 
800  Der Zirkularerlass ist wiedergegeben in Rudolf Ernst Huber/Wolfgang Huber (Hgg.), Staat und 
 Kirche 677ff: „Eine Entfernung aus dem gottesdienstlichen Gebrauche oder auch nur ein 
 Freigebung an die Willkür der Einzelgemeinde würde das Rechtsbewußtsein der landeskirchlichen 
 Gemeinden verletzen, dem Kultus ein hohes Kleinod, der Gemeinde einen Hohepunkt der 
 Sammlung und Anbetung rauben.“ (a. a. O., 678). 
801  LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).  
802  Ebd. 
803  Vgl. Adolf von Harnack, Reden und Aufsätze 1, 241: „Das Symbol ist die erweiterte Taufformel: das 
 muß man für seine Erklärung festhalten.“  
804  Vgl  a. a. O., 240: „Sieht man von den acht Zusätzen, die oben angegeben sind, und von der 
 lutherischen Vertauschung des >Katholisch< in >Christlich< ab, so darf man sagen, daß das 
 Symbol aus der nachapostolischen Zeit stammt und zwar aus der Hauptkirche des Abendlandes, 
 Rom.“ 
805  Vgl. a. a. O., 239: „Luther, der das Symbol aufs höchste schätzte, hat doch an zwei Sätzen leisen 
 Anstoß genommen.“  



156 

 

6.5.3. Die Lehrfreiheit der theologischen Fakultäten 

 

Die Frage nach der Freiheit der Lehre an den theologischen Fakultäten beschäftigt 

Holzhausen das erste Mal 1878. Die Äußerungen stehen noch in Nachwirkung der 

Auseinandersetzung mit dem Deutschen Protestantenverein. Im Zentrum steht dabei die 

Bedeutung der kirchlichen Examen: „Auch ist es wohl gegenwärtig nicht mehr zu 

befürchten, daß der Provinzialsynode ihre Mitwirkung beim theologischen Examen könne 

entzogen werden, vielmehr wird es bei dem nunmehrigen Ausbau der Synodalverfassung 

auch in denjenigen Provinzen, wo das erste theologische Examen bisher lediglich ein 

Universitätsexamen war, wohl dahin kommen, daß auch beim ersten theologischen 

Examen schon die Provinzialsynode mitzuwirken habe, damit dem Subjektivismus der 

Privatmeinungen Einzelner gegenüber die Objektivität der christlichen Wahrheiten und der 

Kirchenlehren mehr zu Geltung kommen. Aber nicht allein beim Examen der jungen 

Theologen, sondern noch mehr bei der Anstellung der Geistlichen wäre das zu wünschen, 

damit nicht unter dem Titel der Lehrfreiheit die Lehrwillkür in unsere Kirche einzöge und 

keiner ein Amt in unserer Kirche bekleide, der in öffentlichen und schriftlichen 

Kundgebungen der Kirchenlehre widerspräche, oder ihr wohl gar Hohn sprechen könnte. 

Die Verpflichtung der Geistlichen bei ihrer Anstellung auf die Bekenntnißschriften unserer 

Kirche, wenigstens auf die conf. august. scheint in unserer Zeit durchaus geboten zu sein, 

denn nur auf diese Weise kann dem Umsichgreifen und den Agitationen des 

Protestantenvereins entgegengewirkt werden.“806 

Die Verpflichtung auf die Lehre der evangelischen Kirche, die Holzhausen von den 

Kandidaten verlangt, wird im Jahr 1885 auch für die Dozenten der Theologie gefordert. 

Deshalb ist das Mitspracherecht der kirchenleitenden Organe bei der Besetzung der 

Lehrstühle geboten. Nur so kann die Theologie von den Einflüssen durch die 

„pantheistischen und materialistischen Philosophien“807 freigehalten werden. Statt die 

göttliche Wahrheit darzustellen, vertreten die modernen Theologen subjektivistische 

Anschauungen, die im Widerspruch zu den Fundamenten der evangelischen Kirche stehen. 

Damit diese nicht die Jugend verderben können,808 indem sie bei den Studenten der 

Theologie den „Glauben an die Autorität der heiligen Schrift und an die Grundwahrheiten 

                                                 
806  LkA EKvW 4.6/223 (24.10.1878). 
807  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886). 
808  Vgl. Pl. Apol. 23c. 



157 

 

des Evangeliums aufs tiefste erschüttern“809, ist Handlungsbedarf geboten. So verlören viele 

Studierende durch moderne Theologen ihren Glauben und würden auch nicht in den Stand 

gesetzt, wieder eine entsprechende Gläubigkeit zu entwickeln.810 So fragt Holzhausen in 

seinem Synodalbericht auch im Jahr 1896: „Was soll aber daraus werden, wenn die neuere 

Theologie mit ihren Hypothesen die Grundlagen unserer Kirche, worauf ihr gutes Recht 

beruht, unterminiert, die Kirchenlehre in ihren Hauptgrundsätzen verfälscht und sowohl 

das Schriftprinzip, als auch die Rechtfertigung des Sünders vor Gott durch Christi 

Verdienst verflüchtigt. Was soll daraus werden, wenn unsere jungen Theologen auf der 

Universität von Professoren dieser Richtung die Kirchenlehren verdeutlicht gemacht und 

die feste Position, welche sie bietet, ihnen unter den Füßen weggenommen wird und wenn 

dieselben unter dem Titel der Wissenschaft für eine Lehre eingenommen und gefangen 

genommen werden, die nichts als die Trughand der Menschenmeinung ist und mit welcher 

sie der Kirche des Herrn nicht dienen, sondern sie nur zerstören, mit welcher sie die 

betrübten Herzen nicht trösten, die Sünder nicht zur Buße und Bekehrung rufen und die 

zu Gott kommen wollen nicht durch den Glauben an den Herrn Jesum und den die durch 

ihn geleistete Genugthuung zur Rechtfertigung vor Gott, zu einem neuen Leben und zur 

ewigen Seligkeit führen können.“811 Ein weiteres Movens den Gedanken der Lehrfreiheit 

abzuweisen, ergab sich aus den Erfahrungen des Apostolikumstreits. Die Historisierung 

der christlichen Bekenntnisbildung und der damit einher gehenden Relativierung des 

Bekenntnisses konnte aus konservativer Perspektive nicht verhindert werden. Die meisten 

Diskurse lassen sich auf der Folie des Historismus am Ende des 19. Jahrhundert 

verstehen.812 Neben den Fragen eines historischen Verständnisses des Christentums musste 

sich die wissenschaftliche Theologie gleichwohl mit der Religionskritik wie einem 

materialistischen Denken auseinander setzen.813 Daraus entsteht für Holzhausen eine 

Maßlosigkeit in der Kritik, die vor nichts mehr Halt macht und letztlich nichts mehr 

übriglässt.814 Damit geht ein objektiver Maßstab für die Beurteilung von wahr und falsch 

verloren, wenn alles zum Menschenwort wird. Es ist dann auch klar, dass ein Theologe, der 

die von ihm geforderten Lehren der Kirche nicht vertritt, nicht an der Universität lehren 

kann: „Sobald also die Professoren der Theologie mit der Kirchenlehre in Widerspruch 

                                                 
809  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889). 
810  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (30.06.1895). 
811 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). 
812  Vgl.. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 62. 
813  Michael Klessmann, Das Pfarramt, 41. 
814  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895). 



158 

 

treten, oder sie verschleiern oder ihr einen anderen Sinn unterschieben, dann stehen sie 

auch nicht mehr in der Kirche und noch viel weniger können sie Lehrer der zukünftigen 

Diener sein und sollten, wenn sie aufrichtig sind, von selbst ihren Lehrstuhl aufgeben.“815 

Das Problem, dass es zwischen der Kirchenlehre und der Theologie eine Differenz gibt, 

war in den 1880er Jahren vielen kirchlichen Kreisen erst bewusst geworden, nachdem 

Ritschl selbst darauf hingewiesen hatte. Konservative Kirchenmänner kennzeichneten seine 

Lehre als gefährlich.816 Andere fanden in seinen Aussagen „eine überzeugende Antwort auf 

die bedrängenden Probleme der Zeit“817. Ursache für die aufbrechende Differenz zwischen 

der akademischen Theologie und der kirchlichen Praxis und Lehre liegt selbst im 

Wissenschaftsbegriff der Theologie begründet. „Religiöse Intellektuelle orientieren sich 

weniger an den Bedürfnissen von Kirchen, Gemeinden und Laien als an Wissensstandards 

akademischer Institutionen.“818  

Die für Holzhausen objektiven Grundlagen der evangelischen Kirchen orientieren sich an 

den wichtigsten Bekenntnisschriften: „Denn namentlich im lutherischen Katechismus und 

in der conf[.] augustana von 1530 sind für die Lutheraner und im Heidelberger 

Katechismus für die Reformirten innerhalb unserer Landeskirche die Grundlinien 

angegeben, innerhalb welcher die Auslegung der heiligen Schrift sich bewegen soll und 

worauf das Recht der Lehre sich gründet.“819 Die preußische Ordinationsermahnung von 

1895 präzisierte die zu verkündende Lehre mit der Nennung von der Bibel als 

Glaubensnorm und dann der drei altkirchlichen Symbole nebst der Bekenntnisschriften.820  

Es sind aber genau diese Grundlagen, die eine moderne Theologie infrage stellen muss. 

Eine derartige kirchliche Bevormundung der theologischen Lehrtätigkeit wurde schon von 

Albrecht Ritschl abgelehnt.821 An der Vorstellung der göttlichen Offenbarung in der Person 

Jesus Christus hat Ritschl festgehalten. Die entsprechende Erkenntnisquelle sind die 

Schriften des Neuen Testaments, denen er aber keine Inspiriertheit zuspricht.822 Gerade der 

Gedanke einer Inspiration durch den Heiligen Geist ist aber für Holzhausen entscheidend, 

die der Bibel ihre Autorität gibt und sie zur Offenbarung macht. 

 

                                                 
815  LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897). 
816  Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 46. 
817  Martin Geschat Protestanten in der Zeit, 44. 
818  Martin Riesebrodt, Religion zwischen Aufgeklärtheit, 23. 
819  LkA EKvW 4.6/223 (05.09.1889).  
820  Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber (Hgg.), Staat und Kirche 3, 737. 
821  Vgl. Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, 50. 
822  A. a. O., 50f. 



159 

 

6.6. Unsittlichkeit 

 

Die sittlichen Probleme in seiner Gemeinde in Driburg sieht Holzhausen in den drei 

Bereichen: „Unzucht, Spielsucht und Trunksucht“823. Dieser Dreiklang wird sich auch 

durch die weitere berufliche Tätigkeit hindurch ziehen. Mit dem Stichwort der Unzucht 

begeben wir uns in den Bereich der sexuellen Verfehlungen. Dabei unterschied er zwischen 

Ehebruch und Hurerei: „Ein Repräsentant der Gemeinde, der sich offenen Ehebruch hatte 

zu Schulden kommen lassen und ihn reumüthig bekannte, hat freiwillig seine Stelle 

niedergelegt. Ein unverheiratheter Mann der Gemeinde hat mit seiner katholischen 

Haushälterin Hurerei getrieben, obgleich er vorher vor der Sünde gewarnt und der eheliche 

Stand ihm angerathen wurde. Nachdem die Haushälterin von einem Kinde entbunden, 

klagt er sich wegen seiner Sünde an und behauptet[,] Buße gethan zu haben, will sie aber 

nicht heirathen, weil sie katholisch ist. Eine Proklamation konnte nicht vollzogen werden, 

weil der Bräutigam angeklagt wurde, unterwegs von Buke nach Driburg eine katholische 

Wittwe zur Hurerei gezwungen zu haben.“824 Die Unsittlichkeit macht aber auch vor den 

Kirchenbeamten in Warburg nicht Halt: „Leider muß berichtet werden, daß unser Cantor, 

Küster und 1ster Lehrer A Buddenhagen am 1ten Juni angeklagt wurde, mit größeren 

Mädchen seiner Klasse während des Unterrichts unsittliche Handlungen vorgenommen zu 

haben. Die von dem Lokal- und Kreisschulinspektor vorgenommene Untersuchung 

bestätigte voll und ganz die Anklage durch offenes Geständniß der betroffenen Mädchen. 

Nur der Cantor leugnete andauernd und bezeugte unter den theuersten Versicherungen 

seine Unschuld. Die Königliche Regierung zu Minden hat diese traurige Angelegenheit der 

Staatsanwaltschaft zu Paderborn übergeben. Allein der Verhaftsbefehl desselben hat ihn 

nicht mehr erreicht, denn einige Tage zuvor hat er sich durch Flucht der Untersuchung 

entzogen. Man vermuthet, daß er sich in Amerika befindet.“825 Es finden sich in den 

Berichten einzelne Hinweise auf sexuelle Handlungen mit und Vergewaltigungen von 

Minderjährigen und erwachsenen Frauen, wie die gerade genannten Beispiele zeigen. Da 

sexuelle Übergriffe innerhalb der Ehe noch nicht als Vergewaltigung gewertet wurden, 

lassen sich keine Beispiele finden.     

                                                 
823  LkA EKvW 4.6/131 (1867). 
824  LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
825  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 



160 

 

Einen sehr negativen Einfluss auf die Sittlichkeit hatten die vielen Bahnarbeiter in Driburg: 

„Seit der Zeit, wo die fremden Eisenbahnarbeiter die hiesige Kirche besuchten, ist der 

Kirchengesang schlechter geworden. Von einem Theile der Eisenbahnbeamten wird die 

Kirche gar nicht besucht, was auch auf den Kirchenbesuch der übrigen Gemeindeglieder 

übelen Einfluß gehabt hat, da manche in die Verachtung Gottes und seines Wortes sich 

haben mit hineinziehen lassen.“826 An den Orten, wo die Arbeiter wohnten, breitete sich 

„Trunksucht und Hurerei“ aus.827 Nach deren Weiterzug zum nächsten Bauabschnitt 

besserte sich die Situation wieder - bis auf den Alkoholabusus. „Wenn auch eigentliche 

Trunkenbolde und Schnapssäufer in der Gemeine sich wenige finden, so giebt es doch 

mehrere, welche keinen Abend hinbringen können ohne im Wirthshause zu liegen, wo sie 

hinter dem Bierglas gern das große Wort führen und sich nichts daraus machen das 2te und 

8te Gebot zu übertreten, so daß sie sich auch selbst nicht schämen, ihren eigenen Pastor 

und ihre Gemeine in Gegenwart von Katholiken zu schänden. Um dem Brantweintrinken 

und dem wüsten Wirthshausleben entgegenzuwirken, habe ich wiederholt in der Kirche 

und in den Häusern dagegen Zeugniß abgelegt und auch das Presbyterium gebeten, sich 

nicht allein des Brantweintrinkens und des Wirthshausgehens zu enthalten, sondern auch 

mit dagegen Zeugniß abzulegen.“828 Als Grund für die sittlichen Probleme sah Holzhausen 

die Vergnügungssucht der Menschen. Eine Besserung wäre nur zu erreichen, wenn die 

Häuslichkeit vermehrt werden könnte.829 Das Branntweintrinken galt lange Zeit als eine 

Begleiterscheinung der Arbeiterschaft. Dabei ist der Konsum des Branntweins im 

Kaisereich kontinuierlich gesunken und Westfalen lag sowohl beim Branntwein als auch 

beim Bier statistisch im Mittelfeld.830 Weitere Gelegenheiten für das Vergnügungsstreben 

und den Konsum von Alkohol bestanden in den weltlichen Festlichkeiten in Form von  

„Kriegerfesten, Schützenfesten, Viehmärkten“831, die auch von evangelischen 

Gemeindegliedern gern besucht wurden. Auf die Glücksspiele und Spielsucht ging 

Holzhausen nicht näher ein, sie wurde nur gelegentlich erwähnt. Die Familiensituationen 

konnten unter verschiedenen Faktoren leiden. So kam es vor, dass Männer ihre Familie 

verließen: „Zwei Väter haben vor kurzem ihre Familien ganz verlassen und sind flüchtig 

geworden und haben Frauen und Kinder in großer Noth und Bedrängniß 

                                                 
826  LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
827  LkA EKvW 4.6/131 (07.06.1865). 
828   LkA EKvW 4.6/131 (03.06.1868). 
829  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
830  Gerhard A. Ritter/Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich, 512ff. 
831  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 



161 

 

zurückgelassen.“832 Aber auch von „Zank und Streit in manchen Häusern zwischen 

Eheleuten“833 musste Holzhausen zu den Problemen unter der Rubrik „Religiöser und 

sittlicher Zustand der Gemeinde“ anführen. In den betroffenen Familien war eine 

Steigerung der Häuslichkeit zu erwarten. Vielfach musste Holzhausen auch feststellen, dass 

seine Ermahnungen nicht zu dem gewünschten Erfolg führten, da sie kaum über das 

Versprechen einer Besserung hinausgingen.834 Bei den hier beschriebenen Fällen handelte 

es sich um größere sittliche Verfehlungen, die nur bei wenigen Gemeindegliedern der Fall 

waren. Die Ursache für ein unsittliches Verhalten ließ sich leicht ausmachen: „Daß 

fleischliches und weltliches Wesen eine Feindschaft ist gegen Gott wird von Vielen nicht 

erkannt.“835 In der Zuwendung zur Welt und den leiblichen Bedürfnissen erkannte 

Holzhausen den Grund der Sündhaftigkeit. Damit liegt er ganz auf der Linie des 

Lasterkatalogs aus 1Petr, der ein Leben in „a)selgei&aij, e)piqumi&aij, oi)noflugi&aij, 

kw&moij, po&toij kai\ a)qemi&toij ei)dwlolatri&aij“836 verurteilt. Ziel des christlichen 

Lebens für Holzhausen war die Unterscheidung von der Welt, die als fremd erfahren 

wurde, und ein Leben im Fleisch, das sich an Gott ausrichtet und nicht selbstbezüglich um 

die eigenen Bedürfnisse kreist.837  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
832  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
833  LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897). 
834  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
835  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
836  1Petr 4,3. 
837  Vgl. 1Petr 4,2. 



162 

 

6.7. Zusammenfassung 

 

In seiner großen Geschichte des 19. Jahrhundert stellte Jürgen Osterhammel diese Epoche 

unter das Signum der Verwandlung. Wenn die zwei großen Herausforderungen für den 

Protestantismus von Holzhausen nur aus der Perspektive der (Un-)Kirchlichkeit betrachtet 

werden konnten, ist dies bezeichnend. Der Transformationsprozess, in dem sich der 

Neuprotestantismus wiederfand und der besonders von den Vertretern einer liberalen 

Theologie gestaltet wurde, konnte nur als ein Verfallsprozess wahrgenommen werden. Die 

liberale Theologie hat die Grundlagen des Protestantismus verlassen und wollte ihn von 

Innen her zerstörten. In Bezug auf die soziale Frage lässt sich der gleiche Zugang erkennen. 

Im Fokus auch der Inneren Mission stand nicht die Wahrnehmung und Behebung der 

soziale Not hervorrufenden ökonomischen Zustände, sondern es ging um „die sittlich-

religiöse Erneuerung des Menschen als ein Ausweg aus dem sozialen Elend“838. Eine klare 

wie konzeptionelle Antwort auf die sozialen Verwerfungen konnte der Protestantismus 

nicht geben. Auch die von einer Gallionsfigur des sozialen Protestantismus, Adolf Stöcker, 

initiierten Initiativen waren in ihrer Wirkung limitiert. Auch in der Frage nach dem Schutz 

und der Heiligung des Sonntags war die Tendenz, die realen Ursachen der Missstände nicht 

wahrnehmen zu können, deutlich. Letztendlich führte diese Haltung dazu, dass sich noch 

weitere Kreise von der Kirche entfernten. Der Abstand zu den Arbeitern und ihrer 

Lebenswelt wurde auch durch die Schichtdifferenz der bildungsbürgerlichen Pfarrer zu 

ihnen immer größer.839 Mit seinen Ausführungen lag Theodor Holzhausen im Bereich einer 

in weiten Teilen des Protestantismus vorherrschenden Einstellung. Aus der Beschreibung, 

was als unkirchlich anzusehen war und welche Handlungsoptionen Holzhausen wählte, 

wird deutlich, dass das Konzept Kirchlichkeit nicht weiterführend war, sondern nur die 

Probleme noch verstärken musste. Jede Form von Veränderung rief neue Ängste des 

Verlustes hervor. Eine Revolution, welche die bestehenden Verhältnisse gefährdete, wurde 

abgelehnt, ja verteufelt.840 Sie konnten nur das Werk teuflischer Mächte sein. Bibel und 

Bekenntnis, die Grundpfeiler des Kirchenbegriffs von Theodor Holzhausen, waren durch 

die fortschreitende Historisierung bedroht. Wie sehr die verschiedenen Aspekte von 

Unkirchlichkeit zusammen hingen zeigt eine Aussage aus dem Jahr 1898: „so ist auch jede 

                                                 
838  Gerhard A. Ritter/Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich, 760. 
839  Vgl. ebd. 
840  Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, 199. 



163 

 

Abweichung von den Lehren des Wortes Gottes durch eine falsche Wissenschaft und jede 

Zerstücklung des Wortes Gottes durch die schrankenlose Kritik eine Entheiligung des 

Namens Gottes und eine schwere Sünde gegen den heiligen Namen Gottes und kann auch 

nur zu einem ungöttlichen Leben führen.“841 Die Heiligung des eigenen Lebens musste 

angesichts solcher Verfehlungen misslingen, da das Bewusstsein für die Ehrfurcht vor dem 

Heiligen nicht vorhanden war. Das Ergebnis einer solchen Haltung konnte nur ein Leben 

in Unsittlichkeit sein.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

                                                 
841  LkA EkvW 4.6/224 (1898). 



164 

 

7. Elemente der Kirchlichkeit  

 

Bisher wurde die pastorale Identitätskonstruktion Theodor Holzhausens aus der 

Perspektive ex negativo beschrieben. Dabei konnte in der Abgrenzung zum Katholizismus 

und zur Unkirchlichkeit gesagt werden, wie er sich selbst und sein kirchliches Amt nicht 

gesehen hat. Vielfach war sein Blick auf Phänomene wie die Sozialdemokratie oder die 

Liberale Theologie durch Stereotypen und Vorurteile bestimmt, was es ihm verstellte, sich 

der Notwendigkeit einer Transformation des Protestantismus stellen zu müssen. Diese 

Tendenz wird auch deutlich werden, wenn im Folgenden nun zentrale Aspekte des Amts- 

und Frömmigkeitsverständnisses von Holzhausen in den Blick genommen werden. Im 

Kern lässt sich die Themenstellung auf die Frage reduzieren: Was ist Kirchlichkeit und wie 

kann diese gehoben werden? Die Faktoren für Unkirchlichkeit wurden aus seiner Sicht 

angesprochen und daraus ergaben sich manche Begrenzungen des Wirklichkeitszugangs. 

Ausgehend von paulinischen Vorstellungen entwickelte Holzhausen sein 

Kirchlichkeitskonzept: „Wenn der Apostel Paulus von der Gemeinde zu Thessalonich 

verlangt, das sie immer völliger werden in der Heiligung, so kann er solche Ermahnung an 

sie richten, weil sie das Wort Gottes aus seinem Munde gehört haben und dadurch zum 

Glauben gekommen sind an den Herrn Jesum. Denn durch Christi Gnade, die den 

Gläubigen zu Theil wird, konnten sie auch immer völliger werden in der Heiligung. Das ist 

aber auch in unseren Gemeinden die Grundlage der Heiligung. Sie haben das Wort Gottes 

in ihren Häusern und hören es in ihren Kirchen. Und viele bekennen es gern: Wir glauben 

an den Herrn Jesum Christum. Aber wie viele jagen nach der Heiligung? Wie viele werden 

immer völliger in der Heiligung. Denn dazu gehört nicht bloß die Vermeidung von groben 

Sünden und Laster, sondern auch der beständige Kampf gegen alle geheimen Sünden und 

bösen Neigungen und Leidenschaften, gegen alles weltliche Wesen und alle ungöttliche 

Zeitrichtungen; dazu gehört nicht nur das beständige Wachsen des inwendigen Menschen, 

sondern auch ein gottseliger Wandel in Demuth, Sanftmuth, Bescheidenheit, herzlicher 

Freundlichkeit, dazu gehört lebendiger Glaube, brünstige Liebe, fröhliche Hoffnung, dazu 

gehört das Wachen und Beten, dazu gehören regelmäßige Hausandachten, dazu gehört ein 

freudiges Helfen und Dienen in aufrichtiger Liebe, daß einer dem andern dient mit der 

Gabe, die er empfangen hat als die guten Haushalter der mancherlei Gnade Gottes.“842 Die 

                                                 
842  LkA EKvW 4.6/224 (1898). 



165 

 

Stelle aus den Briefen an die Thessalonicher, auf die sich Holzhausen hier bezog, dürfte 

1Thess 4,3-12 gewesen sein. Es werden die verschiedenen Elemente genannt, die 

Kirchlichkeit ausmachen. Dazu gehört nicht nur das Vermeiden von Sünden und 

Weltlichem, sowie der Kampf gegen schlechte Neigungen, sondern auch das innere 

Wachstum und ein entsprechender Lebenswandel. In ethischer Hinsicht dachte 

Holzhausen von christlichen Tugenden aus. Das tugendvolle Leben hat seine Zeichen in 

Demut, Sanftmut, Bescheidenheit, Freundlichkeit. Dazu werden mit Glaube, Liebe und 

Hoffnung die drei christlichen Tugenden aus 1Kor 13,13 angesprochen. Die Verkündigung 

des Wortes Gottes traf jedoch nicht immer auf die Bereitschaft auch aus einem Hörer zum 

Täter des Wortes werden zu wollen. „Die rechte Sittlichkeit besteht im Gehorsam gegen 

Gottes Wort, welches kommt durch den Glauben aus der Predigt des göttlichen 

Wortes.“843 Damit deutete Holzhausen eine christliche Tugendlehre an, die in der 

zeitgenössischen Sittenlehre vertreten wurde. Die passive Haltung des Glaubens wurde als 

Ausgangspunkt dafür angesehen, dass die Tugenden Christi auch auf den Glaubenden 

übergingen und eine entsprechende Handlungskompetenz hervorbrachten.844    

Der Begriff „Kirchlichkeit“ stand eben auch für eine veräußerlichte Form der 

Frömmigkeit, in der die Institution Kirche und ihre Angebote im Vordergrund standen. 

Auch in der evangelischen Kirche bildet der sonntägliche Gottesdienst die zentrale 

gemeindliche Veranstaltung. Die Teilnahme am Gottesdienst und Abendmahl wurde und 

wird noch als Indikator für die Kirchenbindung herangezogen. Es liegt daher nahe, den 

Gottesdienst und die Sakramente aus der Perspektive Holzhausens zu betrachten. Die 

Wichtigkeit und Relevanz für beides ergibt sich dann aus dem Verständnis von Kirche 

überhaupt. Ganz lutherisch entwickelte er es aus CA 7. „Von dem Schriftprinzip lehrt die 

conf. aug. art[.] 7, daß alle Zeit müsse, eine heilige christliche Kirche sein und bleiben, 

welche ist die Versammlung aller Gläubigen, bei welchen das Evangelium rein gepredigt 

und die heiligen Sakramente laut des Evangeliums gereicht werden.“ 845 Die rechte 

                                                 
843  LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1862). 
844  Vgl. August Johannes Dorner, System der christlichen Sittenlehre, 326: „Das Prinzip sittlicher 
 Vollkommenheit in Christus ist bestimmt auf uns überzugehen, indem wir uns zu seiner 
 gottmenschlichen Liebe oder zur Mittheilung seiner erlösenden und vollendenden Kraft 
 empfangend verhalten. Dieses Empfangen ist der Glaube. Er ist die receptive Grundtüchtigkeit oder 
 Grundtugend der Erlösten, weil er das Empfangenwollen der Liebe Christi ist, ihrer sühnenden, 
 heilenden, vollendenden Kraft. Indem der Glaube Christum und seinen Heilswillen bejaht, und von 
 seiner Erlöserkraft sich bestimmen, ja erfüllen läßt, wird auch er ein Abbild der in Christus 
 gegebenen Einigung von Gesetz, Tugend, höchstem Gut, d. h. beginnende Wirklichkeit des 
 vollkommen Guten in einem neuen spontanen, ja produktiven Leben.“ 
845 LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896) 



166 

 

Verkündigung des Evangeliums machte er am doppelten Prinzip des Protestantismus klar. 

Schriftprinzip als formales und Rechtfertigung als materiales Prinzip formierten für ihn das 

evangelische Profil. Schließlich ist die Verbindung von Thron und Altar nicht zu 

übergehen. Der preußische König war nicht nur der summus episcopus der Landeskirche, 

sondern als Deutscher Kaiser stand er auch für ein protestantisches Deutschland. Das 

kommt in seinen Einlassungen zu den Kriegen vor der Reichsgründung zum Ausdruck und 

das Lutherjubiläum 1883 sowie die Wiedereinweihung der Schlosskirche in Wittenberg 

machen die Bedeutung des Protestantismus für die deutsche Nation nochmals kenntlich.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

 

7.1. Die Gottesdienste 

 

An Gottesdiensten fand in Warburg an Fest- und Sonntagen regelmäßig der 

Hauptgottesdienst vormittags statt. Der Besuch des Gottesdienstes wurde als 

„befriedigend“846 oder „ganz gut“847 bezeichnet. Am Nachmittag gab es einen weiteren 

Gottesdienst, bei dem im Winterhalbjahr gepredigt und im Sommerhalbjahr Christenlehre 

gehalten wurde.848 Diese Praxis ist im Laufe der Zeit dahin gehend geändert worden, dass 

Christenlehre und Predigt wöchentlich alternierend durchgeführt wurden.849 Dennoch war 

der Besuch dieser Gottesdienste nur mäßig.850 Vor der Renovierung der Kirche war gerade 

im Winterhalbjahr der Gottesdienstbesuch deutlich zurück gegangen.851 In der Passionszeit 

und Adventszeit wurden Abendgottesdienste gehalten.852 Die Passionsgottesdienste fanden 

Freitags um 18 Uhr statt.853 Die Teilnahme der Gemeinde an diesen Gottesdiensten wird 

1885 nur als „mäßig“854 bezeichnet. Während des Deutsch-Französischen Krieges 1870/71 

wurden Abendgottesdienste als Kriegsgebetstunden gehalten, die jedoch gut besucht 

waren.855 Die Einschätzungen zum Besuch der gottesdienstlichen Handlungen waren dem 

subjektiven Eindruck geschuldet. Für die jährlichen Kreissynoden wurden lediglich die 

Zahlen der Kommunizierenden erhoben. Für die Jahre 1896, 1897 und 1899 konstatierte 

Holzhausen eine Zunahme der Teilnahme am Abendmahl.856 Von den Zahlen, die aus den 

Gemeinden für die jährlichen Kreissynoden erhoben wurden, ist die Zahl der 

Kommunizierenden am aussagekräftigsten in Bezug auf die Kirchlichkeit der Gemeinde.857 

Die Beteiligung am Abendmahl in der westfälischen Provinzialkirche ging von 47,7 % im 

Jahr 1850 auf 33,9 % im Jahr 1900 zurück. Die Werte für den Kirchenkreis Paderborn 

lagen deutlich höher mit 66,8 % im Jahr 1850 und 64,5 % im Jahr 1900. In der 

Kirchengemeinde Driburg lag 1852 der Wert bei 64,2 % und 89,4 % im Jahr 1900, die 

Kirchengemeinde Warburg hat im Jahr 1850 eine Beteiligungsgrad von 49,3 % und 38,5 % 

                                                 
846  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
847  LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897). 
848  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
849  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
850  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
851  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871). 
852  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870).  
853  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872), (13.10.1885) und (05.09.1894). 
854  LkA EKvW 4.6/223 (13.10.1885). 
855  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871). 
856  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897), (1898) und (17.04.1899). 
857  Vgl. Lucian Hölscher, Bürgerliche Religiösität, 199. 



168 

 

im Jahr 1900. Der deutliche Rückgang in Westfalen, der durch die zunehmende 

Entkirchlichung in den Städten verursacht war,858 lässt sich so im Kirchenkreis Paderborn 

nicht erkennen. Selbst mit dem Ansteigen der Gemeindeglieder (in Warburg von 400 im 

Jahr 1850 auf 1200 im Jahr 1900) blieb die Zahl der Kommunizierenden relativ konstant. 

War diese Zahl in Driburg überdurchschnittlich,859 so lag die Kirchengemeinde Warburg 

dauerhaft darunter. Entsprechend der Zahlen des Abendmahlwertes von Warburg ist die 

Einschätzung, dass dort „eine erfreuliche Kirchlichkeit“860 vorhanden wäre, in Relation 

zum Kirchenkreis schwierig. In Hinsicht auf die Kirchenprovinz war diese Aussage 

sicherlich nicht unangemessen.  

Gleich zu Beginn seiner Tätigkeit in Warburg änderte Holzhausen die Abendmahlspraxis 

im Hauptgottesdienst: „Das heilige Abendmahl wird nicht mehr, wir früher vom 

Hauptgottesdienst getrennt, sondern mit demselben verbunden, doch läßt es sich nicht 

verhindern, daß ein großer Theil der Gemeineglieder vor dem heiligen Abendmahle die 

Kirche verläßt, ohne den Segen empfangen zu haben. Die Beichte ist kurz vor dem 

Gottesdienste und kann wegen der auswärtigen Gemeineglieder nicht früher gehalten 

werden. Anmeldungen zu Beichte sind nicht Sitte und es wird schwer fallen, dieselbe 

einzuführen.“861 In der reformierten Gottesdienstordnung wurde im Zuge der Einführung 

der Reformation die katholische Messe durch den Predigtgottesdienst als sonntäglicher 

liturgischer Zentralakt ersetzt und die Feier des Abendmahls auf ein Mindestmaß 

reduziert.862 In gewisser Weise zog das Luthertum im 17. Jahrhundert nach, denn „[d]as 

Abendmahl wird zum liturgischen Anhängsel“863. Die Stellung der Predigt als Auslegung 

des Wortes Gottes wird noch verstärkt. Im 19. Jahrhundert wurden gerade im lutherischen 

Lager die Stimmen laut, die sich auf das Abendmahl als Bestandteil des 

Sonntagsgottesdienstes besannen. Wilhelm Löhe brachte dieses Gottesdienstverständnis im 

Jahr 1844 mit der Metapher eines zweigipfligen Berges auf den Punkt.864 In der Praktischen 

Theologie von Carl Immanuel Nitsch lässt sich diese strenge Verbindung von Abendmahl 

                                                 
858  Vgl. Lucian Hölscher, Die Religion des Bürgers, 596ff. 
859  Hier ergibt sich eine Unsicherheit in den Werten, da die Kurbesucher nicht heraus gerechnet sind. 
860  LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893). 
861  LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
862  Vgl. Michael Meyer-Blanck, Gottesdienstlehre, 160. 
863  A. a. O., 165. 
864  Vgl. Wilhelm Löhe, Gesammelte Werke 7/1, 13: „Ich möchte den Gedankengang der Liturgie des 
 Hauptgottesdienstes mit einem zweigipfligen Berge vergleichen, dessen einer Gipfel, wie etwa bei 
 Horeb und Sinai, niedriger ist als der andere. Der erste Gipfel ist die Predigt, der zweite das 
 Sakrament des Altars, ohne welches ich mir einen vollendeten Gottesdienst auf Erden nicht denken 
 kann.“ 



169 

 

und Hauptgottesdienst noch nicht erkennen.865 Hier können Holzhausens liturgische 

Veränderungen in Warburg im Rahmen dieser lutherischen Bemühung verstanden werden, 

dem Abendmahl wieder einen organischen Sitz im Sonntagsgottesdienst zu geben. Für die 

Gemeinde war das gewöhnungsbedürftig, da sie nur die separierte Feier des Abendmahls 

kannte. Offensichtlich war es schwer gewesen, der Gemeinde zu vermitteln, warum durch 

die Integration des Abendmahl in den Hauptgottesdienst und die häufigere Feier desselben 

eine liturgische und spirituelle Verbesserung darstellte. Erst in den Berichten für die 

Kreissynode aus den letzten Jahren geht die Häufigkeit der Abendmahlsgottesdienste 

hervor. Das Abendmahl wird am „ersten Sonntage jeden Monats“866 gefeiert, zu dem an 

„Reminiscere, Laetare, Palmarum, Carfreitag, Himmelfahrt, Erntedank, Reformationsfest, 

Todtenfest“867. Offensichtlich ging diese liturgische Erneuerung nicht auf den Impuls der 

Gemeinde zurück. Ganz im Gegenteil hielt diese an dem gewohnten Umgang mit dem 

Abendmahl fest: „Mehr als ein Mal im Jahr zum heiligen Abendmale zu gehen, sind seltene 

Fälle.“868 War in den ersten Jahren in Warburg noch die Rede von Beichte und Anmeldung 

zum Abendmahl, die schwierig durchzuführen war,869 so tauchte diese in den 

nachfolgenden Berichten nicht mehr auf. Die von König Friedrich Wilhelm III. 

angestoßene und durchgeführte Liturgiereform sah als Vorbereitung auf das Abendmahl 

die Beichte vor. Sie konnte am Vortag oder am Tag des Abendmahlsgottesdienstes 

stattfinden. Entsprechend war es unmöglich eine Liste der Kommunizierenden zu führen, 

ihre Zahl kann auch „nur ungefähr angegeben werden“870. Wiederholte Ermahnungen von 

Seiten des Pfarrers brachten allerdings keinen nachhaltigen Erfolg.  

Die 1895 erneuerte preußische Agende legte weiterhin großen Wert auf eine vorbereitende 

Beichte auf das Abendmahl. In der zweiten, reformierten Form des Gottesdienstes wird die 

Abendmahlsfeier an den Gottesdienst angeschlossen. Die liturgischen Neuerungen 

scheinen auf die Teilnahme am Abendmahl zunächst eine positive Wirkung gehabt zu 

haben. In den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts sank der Wert auf unter 50 % und stieg bis 

1882 wieder deutlich darüber. In seinem letzten Bericht für die Kreissynode im Jahr 1900 

                                                 
865  Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie 2.2, 396: „Das widerspricht dem Grundsatz 
 evangelischer Freiheit, zu behaupten, jede Synaxis, jeder Sonntagsgottesdienst müsse h. 
 Abendmahlsfeier sein. Die christliche Ethik enthält keine Bestimmung darüber, wie oft ein Christ 
 und unter welchen Gebräuchen er das h. Abendmahl zu begehen habe.“ 
866  LkA EKvW 4.6/224 (02.06.1897). 
867  LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). 
868  LkA EKvW 4.6/223 (1871). 
869  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870). 
870  LkA EKvW 4.6/223 (1871). 



170 

 

stellt Holzhausen jedoch fest: „Es ist zu bedauern, daß bei den Abendmahlsfeiern im 

Gottesdienste nur sehr wenige Gemeindeglieder zugegen bleiben, wodurch die Feier des 

heiligen Abendmahls aufhört der Höhepunkt des Gottesdienstes zu sein und fast wie eine 

Nebenhandlung dem Gottesdienst folgt.“871 Diese Tendenz das Abendmahl abzuwerten 

und als Kasualie zu verstehen, sieht Rainer Volp als typisch für 19. Jahrhundert an.872 Im 

theologischen Sinn ist zugleich wieder auch eine Aufwertung festzustellen, indem es als der 

Höhepunkt des Gottesdienstes begriffen wird. In Warburg steht auf der Seite der 

Gemeinde die erstere Haltung, die Bemühung des konfessionell-lutherischen Pfarrers, das 

Abendmahl aufzuwerten, auf der anderen Seite gegenüber. Die Wahrnehmung der 

Gemeinde, die Feier des Abendmahls als eigenen angehängten liturgischen Akt zu 

verstehen, war allerdings nicht nur in Warburg zu beobachten. Auch bei der Gemeinde in 

Driburg war es Usus, dass die Gemeinde nicht selbstverständlich am Abendmahl 

teilnimmt.873 

Der zweifache Streit um die Bedeutung des apostolischen Glaubensbekenntnisses im 19. 

Jahrhundert war nicht eine akademische Diskussion über die Lehrfreiheit, sondern hatte 

ganz praktische Konsequenzen, da es zu klären galt, ob es noch zu verantworten gewesen 

war, das Apostolikum im Gottesdienst zu gebrauchen. In dieser Perspektive muss man 

auch die Heftigkeit der geführten Auseinandersetzung begreifen. Wie in der ganzen 

preußischen Landeskirche so stand auch für Holzhausen die Diskussion um die Reform 

der evangelischen Liturgie in den Jahren 1893 und 1894 unter dem Nachhall des 

Apostolikumstreits. Die Pläne zu einer Revision der Agende wurden schon auf der 

Generalsynode 1879 beschlossen und im folgenden Jahr die Ziele der Revision vereinbart. 

Erst im Juli 1893 wurde ein Entwurf dafür vorgelegt.874 Die Vorlage wurde gerade an der 

Verwendung des Apostolikums sehr kritisch diskutiert und führte zu einer Neufassung der 

Vorlage, die dann auf einer außerordentlichen Generalsynode am 14.11.1894 ohne eine 

                                                 
871  LkA EKvW 4.6/224 (28.08.1900). Vgl. RWKO (1835) § 100: „Ein oder mehrere Tage vor der 
 Abendmahlsfeier oder am Morgen derselben soll eine Vorbereitung gehalten werden, in welcher 
 sowohl der Zweck und die Bedeutung dieser Handlung auseinandergesetzt, als auch jeder auf seinen 
 Gemütszustand aufmerksam gemacht und zu einer würdigen Begehung der Feier aufgemuntert wird. 
 Die an manchen Orten herrschende Sitte, daß das ganze Presbyterium bei der Vorbereitung 
 gegenwärtig ist, soll beibehalten und auch bei den übrigen Gemeinden eingeführt werden, damit 
 dem Prediger die Personen, welche einer besondern Vorbereitung bedürfen, bekannt werden.“ 
872  Rainer Volp, Liturgik 2, 839. 
873  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (24.06.1862): „Es hat aber bisjetzt noch nicht dafür gebracht werden 
 können, daß die Gemeine bei der Feier des heiligen Abendmahls zugegen bleibt. Durch den 
 unregelmäßigen Weggang der Gemeineglieder während der Feier des heiligen Abendmahls kommen 
 sehr unangenehme Störungen vor.“ 
874  Vgl. Hanna Kasparick, Apostolikumstreit und Agendenreform, 326. 



171 

 

Gegenstimme angenommen wurde.875 Grundsätzlich bewertete Holzhausen schon die 

Diskussion um das Glaubensbekenntnis für die evangelische Kirche als schädlich: „Der 

Streit der Universitäts-Theologen über das apostolische Glaubensbekenntniß, speciell die 

Frage über den Gebrauch desselben im öffentlichen Gottesdienste, hat viel Verwirrung in 

unserer evangelischen Kirche angerichtet und hat einen großen Schaden zugefügt.“876 Das 

Festhalten am Apostolikum war für ihn wichtig, weil damit die Evangelischen in der 

Diaspora zeigen konnten, dass sie in der westlich-christlichen Tradition standen: „Denn 

diese würde schon durch jede Abschwächung im Bekenntniß Schaden leiden, ein Verlust, 

den unsere Diasporagemeinden bald empfinden müßten, indem die sie umgebenden 

Katholiken sie als Heidengemeinde ansehen und dementsprechend auch behandeln 

würden. Wer aus Erfahrung weiß, was das öffentliche Bekenntniß des apostolischen 

Glaubensbekenntnisses bei unseren Bedingungen auf die katholische Bevölkerung für 

einen günstigen Eindruck gemacht hat, der wird jede Abschwächung in diesem Stücke für 

einen Rückschritt und sehr bedenklichen Schaden unserer Landeskirche beklagen 

müssen.“877 Ein Teil der Entspannung in der konfessionellen Auseinandersetzung rechnete 

Holzhausen der Erkenntnis auf katholischer Seite zu, wenn diese feststellen musste, das 

gleiche Bekenntnis zu teilen. Mit dem Zeigen des gemeinsamen Bekenntnisses konnte dem 

Eindruck entgegen gewirkt werden, dass die evangelische Kirche keine richtige christliche 

Kirche sei. Da die neue Agende am Apostolikum festgehalten hat, ist die Reaktion 

Holzhausens auch eine positive gewesen: „Die beste Gabe, welche wir der vorjährigen, 

außerordentlichen General-Synode zu verdanken haben, ist die neue Agende. Möge sie 

durch Gottes Gnade zur Stärkung und Befestigung unserer Landeskirche gereichen und 

unserem christlichen Volke reichen Segen bringen und gesegnete Früchte herbeiführen für 

die Ewigkeit.“878 In Warburg wurde die erneuerte Agenda am 01.10.1896 in der Gemeinde 

eingeführt.879 

Als weitere gottesdienstliche Handlung ist noch auf die Taufe zu blicken. Durchweg 

konnte die Taufe nicht in der Kirche gefeiert werden. Gerade bei den nicht am Kirchort 

wohnenden Gemeindeglieder wurde die Taufe im Haus vorgenommen. Das Ziel, die 

häuslichen Taufhandlungen zu vermeiden, konnte nicht erreicht werden. „So viel es die 

                                                 
875  Vgl. a. a. O., 330. 
876  LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893).  
877  LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894). 
878  LkA EKvW 4.6/224 (30.06.1895). 
879  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (24.04.1896). 



172 

 

Witterung, die Entfernung und der Zustand der Kinder erlaubt[,] wird darauf gesehen, daß 

die Taufe derselben in der Kirche geschieht und daß der Vater der heiligen Handlung 

beiwohnt, was indeß nicht immer erreicht werden kann. Da häufig Katholiken zu 

Taufpathen gewählt werden, wird darauf gedrungen, daß dann auch wenigstens ein 

evangelischer Taufzeuge zugegen ist.“880 Neben der Frage nach dem Ort benannte 

Holzhausen in diesem Bericht auch gleich die weiteren Probleme bei den Taufen. 

Haustaufen wurden durch die Kirchenordnung nur zugelassen, wenn das Kind schwächlich 

war oder die Witterung anhaltend schlecht.881 Als einen Grund gegen die Haustaufen führte 

Ernst Christian Achelis an, „daß die Haustaufe mehr und mehr in ein bloßes Familienfest 

verwandelt werde“882. Dieser Tendenz, den Charakter der Taufe als kirchliche Feier in der 

bürgerlich geprägten Kultur abzulehnen, sollte vorgebeugt werden. Nicht nur in den 

bürgerlichen Kreisen zeigte sich eine Neigung die Religion in den Raum der Familie zu 

holen. „Er wurde zum Hort reinster, rührseliger Emotionalität, wo die Familie unmittelbar 

und ohne Scheu ihre vermeintlich authentischen Gefühle offenbarte.“883   

Zudem schrieb die Kirchenordnung in Bezug auf die Taufhandlungen vor, dass auch der 

Kindesvater bei Taufe anwesend sein sollte.884 Für die Taufpaten wurde gefordert, dass 

diese einer christlichen Kirche angehörten und am Abendmahl teilnehmen durften.885 Zu 

Beginn seiner Tätigkeit in Warburg beschrieb Holzhausen die dortige Taufgewohnheiten 

folgendermaßen: „Die heilige Taufe ist nur bei den Auswärtigen im Hause, sonst 

regelmäßig in der Kirche nach dem Nachtmittagsgottesdienste [...] Die Väter sind in sehr 

vielen Fällen bei der Taufe ihrer Kinder gegenwärtig. Doch wenn die Kirchenordnung 

vorschreibt, daß der Vater und wenigstens zwei Taufzeugen gegenwärtig sein müssen, so ist 

es in Warburg hergebrachte Sitte, daß nur ein Taufzeuge gegenwärtig ist und es wird lange 

dauern, ehe diese kirchenordnungswidrige Gewohnheit der kirchenordnungsgemäßen Platz 

                                                 
880  LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
881  Vgl. RWKO (1835) § 94. Vgl. Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der Praktischen Theologie 1, 441f.: 
 „Kirchlich angesehen sind die Haustaufen ein Abusus, der in größeren und teilweise unkirchlichen 
 Gemeinden nur vom Gesichtspunkt der Seelsorge aus gerechtfertigt werden kann.“ 
882  Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie 2.2, 435. 
883  Rebekka Habermas, Rituale des Gefühls, 174. 
884  Vgl. RWKO (1835) § 91. Vgl. Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der Praktischen Theologie 1, 442: 
 „Daß die Eltern, mindestens der Vater, bei der Taufe ihrer Kinder gegenwärtig sind und die 
 Verpflichtung zur christlichen Erziehung des Kindes übernehmen, ist unter allen Umständen zu 
 fordern.“ 
885  Vgl. RWKO (1835) § 92. Vgl. August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, 
 108: „Was aber die gleichfalls von dem Gevatter zu gelobende christliche Erziehung in der 
 evangelischen Kirchenlehre betrifft, so kann dafür ein Katholik nicht einstehen. Es empfiehlt sich 
 etwa, daß, wenn ein Katholik Gevatter wird, wir darauf bestehen, noch einen Pathen evangelischer 
 Confession hinzuzuziehen.“ 



173 

 

mache.“886 Als Herkunft der Sitte, nur einen Taufpaten zu bestimmen, wurde von 

Holzhausen die Nähe zu Hessen ausgemacht, wo dies so üblich gewesen war.887 Daneben 

war die Anwesenheit des Vaters bei der Taufe, wie aus vielen Berichten hervor geht, auch 

in der Kirchengemeinde Warburg nicht durchzusetzen.888 Wie sich auch bei der 

Abendmahlpraxis zeigte, hielten die Warburger Gemeindeglieder an den gewohnten 

Gebräuchen fest, sodass auch die häuslichen Taufen nicht vermieden werden konnten. Im 

Jahr 1883 schilderte Holzhausen wie die Haustaufen gefeiert wurden: „Dieselbe geschieht 

sowohl in Warburg als auch in der Filialgemeinde Scherfede Rimbeck meist im 

Gotteshause und wenn in Privathäusern doch in würdiger Weise, nie ohne Talar und 

Kragen. Das Taufbecken wird mitgenommen und ein Kruzifix und Lichter werden 

aufgestellt.“889 

In den Zusammenhang mit Fragen des Gottesdienstes gehört auch das Gesangbuch. Zu 

Pfingsten 1893 wurde in der Kirchengemeinde Warburg ein neues Gesangbuch 

eingeführt.890 Zuerst hatte die Kirchengemeinde sowohl das Waldeckische als auch das 

Hessische im Gebrauch, die vom Minden-Ravensberger Gesangbuch abgelöst wurden.891 

Auch wenn sich einige Gemeinden im Kirchenkreis Paderborn für das Minden-

Ravensburger Gesangbuch entschieden hatten, so wurde in Warburg das neue Gesangbuch 

für die Kirchenprovinz Westfalen als besser befunden. „Wenn wir aber einmal ein neues 

Gesangbuch einführen, so liegt es doch nahe, daß wir das beste wählen und auch das 

Protokoll der vorjährigen Synode es ausgesprochen hat, daß das neue Provinzial-

Gesangbuch vortrefflich ist.“892 Die Einführung ging reibungslos von statten, zumal auch 

„den ärmsten Gemeindegliedern Freiexemplare dargereicht wurden.“893 Das neue 

Provinzialgesangbuch wurde durch eine Kommission erarbeitet, die im Jahr 1884 auf der 

Synode der Kirchenprovinz gegründet worden war.894 Bis zur Einführung des neuen 

Gesangbuchs waren das Gesangbuch für Jülich, Cleve, Berg und Mark von 1837, das 

Gesangbuch für Tecklenburg von 1853 und das Gesangbuch für Minden-Ravensberg von 

                                                 
886  LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
887  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 
888  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (1871) oder (28.10.1881). 
889  LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883). 
890  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893). 
891  Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg, 10. 
892  LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 
893  LkA EKvW 4.6/224 (05.09.1894). 
894  Vgl. Verhandlungen der Achtzehnten Westfälischen Provinzial-Synode, 47. 



174 

 

1852 im Gebrauch.895 Alle Veränderungen, die von Holzhausen initiiert oder versucht 

wurden, dienten dazu die Andacht der Gemeinde zu verbessern: sei es das Abendmahl zu 

einem organischen Bestandteil des Gottesdienstes zu machen, die Kasualien in ihrem 

kirchlichen Charakter zu erhalten und diese nicht zu reinen Familienfesten werden zu 

lassen oder ein ansprechendes Gesangbuch einzuführen.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
895  Vgl. Verhandlungen der siebten Westphälischen Provinzial-Synode, 84. 



175 

 

7.2. Das formale und materiale Prinzip 

 

In seinem 1881 verfassten Bericht zur Kreissynode beschriebt Holzhausen im zweiten 

Abschnitt über die Kirchenlehre, wie er sich die Lehre der Kirche vorstellt: „Mit dem 

Gedeihen der Kirche steht die Reinheit der Lehre in inniger Verbindung. Soll also unsere 

Kirche nicht ein Babel werden, dann muß in ihr auch Einigkeit in der Lehre herrschen und 

die Bekenntnisschriften unserer Kirche müssen der Maaßstab bleiben für die Auslegung 

der heiligen Schrift. Darauf erst wird die heilige Schrift eine feste Norm und Richtschnur 

des Glaubens und Lebens und das formale Prinzip unserer Kirche aufrecht erhalten, daß 

die Bekenntnisschriften norma docendorum sind und bleiben. Dadurch wird dann auch 

das materiale Prinzip recht zur Geltung kommen. Wie also nicht diejenigen Lehrer in 

unserer Kirche sein können, welche über die Rechtfertigung katholisch oder methodistisch 

denken, ebensowenig diejenigen, welche die Gottheit Jesu Christi leugnen, oder sie in 

arianischem Sinne auffassen, oder welche den heiligen Geist für einen bloßen 

Menschengeist halten, oder darüber denken, wie ein Marcellus und ein Paul v. Samosata 

lehrten.“896 In Beziehung auf die Lehre stellt Holzhausen folgende Forderungen auf: (1.) die 

Lehre der Kirche muss rein sein; (2.) es muss Einigkeit in Bezug auf die Lehre der Kirche 

bestehen; (3.) die Bekenntnisschriften müssen den Maßstab für die Schriftauslegung bilden. 

Die als Uneinigkeit wahrgenommene Vielstimmigkeit der evangelischen Kirche wurde als 

schwerwiegendes Problem wahrgenommen. So hatten sich verschiedene kirchenpolitische 

und theologische Richtungen im Laufe des 19. Jahrhunderts ausgebildet und standen sich 

unversöhnlich in der preußischen Landeskirche gegenüber. Dieser Richtungsstreit ist zu 

einer Zerreißprobe für die Kirche geworden und ist der Grund, warum „dieselbe auch 

darnieder liegen“897 musste. Eine uneinige Kirche konnte eben nicht gedeihen, besonders 

wenn sich die katholische Kirche anschickte, einheitlich und machtvoll aufzutreten. Gerade 

die Forderung nach Lehrfreiheit der theologischen Fakultät war nicht nur ihm ein 

besonderer Dorn im Auge gewesen, sondern auch allen neupietistischen Kräften.898 So darf 

grundsätzlich eine Lehrabweichung „weder auf der Kanzel, noch auf dem Lehrstuhl, weder 

im Confirmandenunterricht, noch auf höheren Schulen und auch nicht auf den 

                                                 
896  LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 
897  LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880). 
898  Vgl. Hartmut Lehmann, Die neue Lage, 4. 



176 

 

Universitäten geduldet werden“899. Die Grundlage für die Lehre von der Kirche lag im 

Bezug auf CA 7. Es geht um die rechte Predigt des Evangeliums und der entsprechenden 

Fundierung der Sakramente, die anzeigen, wie die rechte Lehre zu gestalten ist. Im 

Luthertum bildet der Artikel 7 bis heute die klassische Grundlage für die Ekklesiologie. Für 

die Kirche ist klar, dass in formaler Hinsicht von „der alleinigen normativen Geltung der 

heiligen Schrift“900 auszugehen war. Mit diesem formalen Prinzip korrespondierte das 

materiale Prinzip, das „die alleinige Rechtfertigung des Sünders vor Gott durch den 

Glauben an Christi Verdienst“901 zum Ausdruck brachte.  

Holzhausen hat in dieser Weise das Wesen der Kirche beschrieben. Dabei griff er auf 

dogmatische Unterscheidungen und Bestimmungen zurück, die sich z. B. bei August 

Twesten902 finden lassen. Die Frage nach dem Wesen des christlichen Glaubens war eine 

dem 19. Jahrhundert geläufige Themenstellung. Auch Twesten beantwortete diese Frage in 

seinen Vorlesungen über die Dogmatik. Ziel dabei war für ihn, „das eigenthümliche Wesen 

des Protestantismus“903 herauszustellen, indem er im Gegensatz zu de Wette, dessen 

Kompendium er als Vorlage für die Vorlesungen genommen hatte, durch 

Begriffsunterscheidungen klarer argumentieren konnte. Dabei unterschied er ein formales 

und ein materiales Prinzip. Unter dem materialen Prinzip verstand er „diejenige Lehre, die 

sich als Mittelpunct des ganzen Systems darstellt“904. Er fand sie in der Soteriologie: „daß 

wir ohne Verdienst gerechtfertigt werden, bloß aus Gnaden, um Christi willen, durch den 

Glauben“905. Das Zentrum des formalen Prinzips, dem alles zugrunde liegt, ist dann das 

Schriftverständnis: „Das Zurückgehn auf die ursprüngliche Offenbarung in der Schrift ist 

daher das formale Princip des Protestantismus, welches sich in der Anwendung als Kritik 

darstellt, die in Allem, was sich für Christliche Wahrheit ausgiebt, Das, was Menschenwerk 

und deßhalb verdächtig ist, durch Beymischung menschlicher Irrthümer verunreinigt zu 

seyn, von Dem zu scheiden sucht, was sich aus der Schrift, als der ungetrübten Quellen der 

                                                 
899  LkA EKvW 4.6/223 (31.06.1880). 
900  Ebd. 
901  Ebd. 
902  Als Holzhausen studierte, war die gedruckte Dogmatikvorlesung zum Klassiker geworden, da er mit 
 seiner evangelisch-lutherischen Glaubenslehre den kirchlichen Bedürfnissen näher kommen konnte 
 als sein Lehrer Schleiermacher (Vgl. Georg Henrici, Art. Twesten, 174). An viele Punkten gibt es 
 Anknüpfungspunkte in der Theologie für Holzhausen (Vgl. Alf Christophersen, Art. Twesten, 675.    
903  August Twesten, Vorlesungen über die Dogmatik 1, 257. Zur Einordnung in die damaligen Diskurse 
 vgl. dazu Albrecht Ritschl, Ueber die beiden Principien. Als Gewährsmann des doppelten Prinzips 
 nennt Emanuel Hirsch Julius August Ludwig Wegschneider (ders., Gesammelte Werke 9, 22).  
904  August Twesten, Vorlesungen über die Dogmatik 1, 258. 
905  A. a. O., 259. 



177 

 

göttlichen Offenbarung, rechtfertigen läßt.“906 Die enge Verzahnung von Lehre und Kirche 

lässt sich bei Twesten wiederfinden, wenn er feststellte, „daß die Darstellungsweise des 

Christenthums die dogmatische ist.“907 Bei Twesten lässt sich noch eine weitere Ebene in 

der Darstellung des Wesens des Protestantismus ausmachen. Das materiale und formale 

Prinzip beschreibt das objektive Erscheinungsprinzip, dem das „subjective oder 

erzeugende Princip des Protestantismus, nämlich die Regsamkeit des Gewissens,“908 

zugrunde liegt.909 Diese Lehre wurde aufgegriffen von Julius Müller, den Holzhausen mit 

großer Wahrscheinlichkeit in Halle gehört hatte. Er bezog die Prinzipien - formales und 

materiales - konsequent auf die Kirche. Sie wurden so zu Differenzkriterien zum 

Katholizismus910 und der Protestantismus konnte am Schriftprinzip festhalten.    

In seinen Ausführungen zum doppelten Prinzip des Protestantismus nahm Holzhausen 

auch noch Stellung zu Entwicklungen der altkirchlichen Theologie und nennt Lehren, die 

nicht mit der Kirchenlehre vereinbar waren. Die trintitarischen und christologischen 

Auseinandersetzung wurden aufgerufen. Zu den Hauptzeugen der Leugnung der 

Göttlichkeit Christi gehörte Arius, der die Wesenseinheit des Vaters und des Sohnes 

bestritt und eine subordinatorische Position vertrat. Auch der göttliche Logos in Christus 

war aus seiner Sicht eine Schöpfung Gottes.911 Damit wurde die Göttlichkeit Christi 

gegenüber dem Vater deutlich abgewertet. Die beiden als Häretiker verurteilen Bischöfe 

Markell von Ankyra und Paulus von Samosata werden als Vertreter einer ökonomischen 

Trinitätslehre in eine Linie gestellt. Erst die kirchengeschichtliche Forschung des 20. 

Jahrhunderts hat ein differenziertes Bild beider Theologien entwickeln können.912 Der 

antiochenische Bischof Paulus von Samosata, der auf den Synoden von 264 und 268 in 

Antiochia verurteilt wurde, lehnte die Hypostasenlehre ab. Vielmehr vertrat er eine 

adoptianische Position, wenn in der Taufe die Gottessohnschaft durch die Einwohnung 

                                                 
906  A. a. O., 260. 
907  A. a. O., 260. 
908  A. a. O., 262. 
909  Twesten entwirft seine Vorstellung von Wesen des Protestantismus als doppelten relationalen 
 Gegensatz (Quadrupel) von subjektivem und objektivem, materialem und formalem Prinzip. Der 
 doppelte relationale Gegensatz ist eine dialektische und wissenschaftstheoretische Denkform, die er 
 von Schleiermacher übernommen hat (Vgl. Christian Albrecht, Schleiermachers Theorie der 
 Frömmigkeit, 38ff.). 
910  Vgl. Julius Müller, Dogmatische Abhandlungen, 43. 
911  Vgl. Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte 1, 29. 
912  Die erste Monographie zu Markell von Ankyra verfasste Theodor Zahn im Jahr 1869 und zu Paulus 
 von Samosata Friedrich Loofs im Jahr 1924. 



178 

 

des Geistes begründet wurde.913 Auch der Bischof Markell von Ankyra, gestorben im Jahr 

374, erblickte in der Hypostasenlehre etwas gänzlich Unbiblisches.914 Die Vorstellung von 

drei göttlichen Hypostasen erkannte er als Einfluss des heidnisch-philosophischen 

Denkens.915 Auf dem Konzil von Nicäa im Jahr 321 war er zwar der Linie von Athanasios 

gefolgt,916 dennoch wurde er auf einer Synode in Konstantinopel im Jahr 336 schließlich als 

Häretiker verurteilt.917 Die der Alten Kirche gestellten Fragen und dogmatischen 

Entscheidungen wurden in Folge der Aufklärung neu thematisiert.918 Dabei wurde 

besonders die Zweinaturenlehre kritisiert bzw. abgelehnt. Der Versuch, die historische 

Person Jesus von Nazareth und den dogmatischen Christus zusammenzuhalten, war von 

David Friedrich Strauß aufgegeben worden.919 Martin Kähler hatte im Jahr 1892 festgestellt, 

dass eine Rekonstruktion eines historischen Jesus nicht diesen treffe, sondern nur eine 

Vorstellung des Rekonstuierenden sei.920 Damit standen nicht nur alte als häretisch 

verworfene Positionen wieder im Raum, sondern zeigte sich auch noch einmal die 

Dringlichkeit der christlichen Umformungskrise. Theodor Holzhausen benannte mit den 

altkirchlichen Häresien ein zentrales Feld der protestantischen Dogmatik: die Christologie. 

Dabei geht er mit seiner orthodoxen Christologie hinter die Erkenntnis Philipp 

Melanchthons von 1521 zurück, dass nicht die Spekulation über die Naturen Christi, 

sondern sein erlösendes Handeln das entscheidende Kriterium ist.921   

Die konservative Grundhaltung von Theodor Holzhausen zeigt sich an einem Statement 

zur Kirchenordnung aus dem Jahr 1881: „Auch mit der Kirchenordnung muß conservativ 

verfahren werden, daß man am Bewährten festhält und zur Einführung von Neuerungen 

nur durch die größte Nothwendigkeit sich bestimmen läßt. Indeß Experimentiren und 

Neuerungen sind verwerflich. Sonst ist ein Hineinleben in die Kirchenordnung unmöglich 

und ein Segen für die Gemeinden von ihr nicht zu erwarten.“922 Dem entspricht auch, dass 

Holzhausen auf Neuerungen, wie die Möglichkeit zum Kirchenaustritt, mit einer strengeren 

                                                 
913  Vgl. Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte 1, 23. 
914  Vgl. a. a. O., 31. 
915  Vgl. Friedrich Loofs, Art. Marcellus von Ancyra, 260.  
916  Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, 221. 
917  Friedrich Loofs, Art. Marcellus von Ancyra, 262.  
918  Vgl. Christian Danz, Grundprobleme der Christologie, 106. 
919  Vgl. a. a. O., 124. 
920  Vgl. a. a. O., 137. 
921  Vgl. Philipp Melanchthon, Loci communes, 22: “Nam ex his proprie Christus cognoscitur, siquidem 
 hoc est Christum cognoscere beneficia eius cognosceren non, quod isti docent, eius naturas, modos 
 incarnationis contueri.”  
922  LkA EKvW 4.6/223 (28.10.1881). 



179 

 

Observanz antwortet: „Da die Kirche Niemanden ihre Lehre aufdrängt, auch die neue 

Gesetzgebung es jedoch gestattet, die Gemeinschaft der Kirche zu verlassen, wenns ihm 

nicht mehr in derselben gefällt, so muß die Kirche um so viel mehr auf Reinheit ihrer 

Lehre halten.“923 Ein Interesse des pastoralen Handeln war gewesen, keine 

Lehrabweichungen aufkommen zu lassen, da klar war, dass eine reine Lehre auch ein reines 

Leben hervorbrachte. Deshalb setzte er sowohl homiletisch, wie auch poimenisch auf die 

Belehrung und Paränese. Über die Wirkung seiner Predigttätigkeit hat Holzhausen 

durchaus reflektiert. Sein Urteil im Jahr 1871 fällt recht nüchtern aus: „Zu der Frage: 

warum wirken die Predigten von uns gläubigen Geistlichen nicht mehr? möchte ich auch 

das noch bemerken, daß wir uns in der Meinung vom heiligen Geiste geleitet zu werden, 

oft von persönlicher Aufregung treiben lassen und heftige Ausfälle auf diejenigen machen, 

die sich gar nicht in der Kirche befinden. Ich habe die Erfahrung gemacht, daß 

Strafpredigten über schlechten Kirchenbesuch oft die entgegengesetzte Wirkung haben, 

denn diejenigen, welche davon sollten getroffen werden, hören sie nicht, dagegen die 

Kirchenbesucher unangenehm dadurch berührt werden. Und oft kehrt dies Thema so 

häufig wieder, daß dadurch die Kirchenbesucher auch noch aus der Kirche getrieben 

werden. Oft können auch ungeschickte Ausdrücke und Bilder verderblich wirken und den 

Erfolg einer sonst guten Predigt verderben. Es bleibt doch immer die Hauptsache, die 

Liebe am Kreuz muß die Herzen überwinden, die muß also die ganze Predigt erfüllen und 

dabei muß die Predigt sich bemühen nicht bloß über das Wort Gottes viel zu reden, 

sondern eine gründliche Auslegung des Wortes Gottes zu geben, denn nicht 

Menschenworte, sondern Gottes Wort ist lebendig und kräftig.“924 Auch in der Seelsorge 

baute Holzhausen auf Ermahnungen, um die Gemeindeglieder nicht vom rechten Weg 

abkommen zu lassen. Gerade in der Furcht vor dem Zorn Gottes sah er ein probates 

Mittel die Sittlichkeit und Kirchlichkeit in der Gemeinde zu heben: „Indeß werden auch die 

besten kirchlichen Einwirkungen den Kirchenbesuch nicht heben, so lange die große 

Mehrzahl sich nicht will fürchten lernen vor Gottes Zorn, so lange sie die Welt und ihre 

Lust lieber haben als den Herrn Jesum und von dem heiligen Geist sich nicht wollen 

streifen lassen. Es ist ein Jammer zu sehen, wie sicher die große Mehrzahl ihre Tage 

verleben und wie zufrieden sie sind auch bei dem großen Elend, in dem sie sich befinden; 

denn wie selten wird doch einer auch unter den Kirchgängern gefunden, der mit Furcht 

                                                 
923  LkA EKvW 4.6/223 (18.06.1874). 
924  LkA EKvW 4.6/223 (1871). 



180 

 

und Zittern seine Seligkeit schaffe, wie selten, daß einmal einer fragt: Was soll ich thun, daß 

ich selig werde?“925 Wenige Jahre vorher resümierte Holzhausen darüber, wie erfolgreich 

seine pastorale Wirksamkeit war, mit einem deutlich resignativen Tonfall: „Es ist eine 

traurige Erfahrung des Geistlichen, daß er nach jahrelangem Predigen doch wenig oder gar 

keine Frucht sieht in der Gemeinde.“926 Auch das gehörte zu den Kämpfen, die er 

durchzustehen hatte.  

Das 19. Jahrhundert brachte erste Formen eines Gemeindelebens hervor, das in 

verschiedenen Vereinen organisiert wurde. In der Driburger Gemeinde gelang dies nur 

schwierig: „In einer weit zerstreuten Diasporagmeinde ist es fast unmöglich das 

Vereinswesen zu pflegen.“927 In Warburg hingegen wurde über die Jahre ein vielfältiges 

Vereinswesen aufgebaut: Frauenmissionsverein, Männer- und Jünglingsverein, 

Mägdeverein, Frauenverein. Über ein wichtiges Element der Minden-Ravenberger 

Erweckung, die Posaunenchöre, schweigen sich die Berichte über die Kirchengemeinden 

Driburg und Warburg aus. In der Erweckung spielen die Posaunenchöre eine wichtige 

Rolle, um „das Reich Gottes auf Erden zu verbreitern.“928 Eine weitere Möglichkeit, die 

Kirchlichkeit in den Gemeinden zu festigen, bestand in der Durchführung von 

Missionsfesten. In Driburg hat Theodor Holzhausen ein solches eingeführt und jährlich 

gefeiert.929 Nachdem Holzhausen die Pfarrstelle in Warburg angetreten hat, wird am 29. 

Juni 1869 das erste Missionsfest durchgeführt, an dem neben den eigenen 

Gemeindegliedern auch Evangelische aus Hessen und Waldeck teilnahmen.930 Als jährlicher 

Termin wurde in Warburg das Fest der Apostel Peter und Paul (29.06.) gewählt.931  

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
925  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1873). 
926  LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866). 
927  LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866). 
928  Roland Gießelmann/Regine Krull, Posaunenchöre in der Erweckungsbewegung, 288. 
929  Vgl. LkA EKvW 4.6/131 (07.10.1864). 
930  Vgl. LkA EKvW 4.6/223 (21.10.1869). 
931  Vgl. LkA EKvW 4.6/224 (20.07.1892). 



181 

 

7.3. Kriegstheologie und Nationalprotestantismus 

 

Die Wurzeln der protestantischen Kriegstheologie,932 die ihren Höhepunkt in der 

Begeisterung über den Ausbruch des Ersten Weltkrieges gefunden hat, wurden in den 

Predigten und Äußerungen der Zeit der Befreiungskriege angenommen. In seiner 

Untersuchung der rheinisch-westfälischen Kreissynodalprotokolle vom Deutsch- 

Dänischen bis zum Deutsch-Französischen Krieg konnte Jörg van Norden zeigen, dass die 

Befreiungskriege eine wesentlich geringere Rolle spielten und dass sich eine Kriegstheologie 

erst nach dem Deutsch-Dänischen Krieg entwickelte.933 Nach den Befreiungskriegen stellt 

im Jahr 1863 der Deutsch-Dänische Krieg den Auftakt zu zwei weiteren Kriegen dar, die 

eine lange Zeit des Friedens eines zersplitterten Deutschlands unter der Dualität 

Österreichs und Preußens beenden. In Folge des Deutsch-Österreichischen Krieges von 

1866 gelang es Otto von Bismarck, die Stellung Österreichs deutlich zu schwächen und 

Preußen um Hannover, Hessen, Nassau und Frankfurt am Main zu vergrößern. Der 

Norddeutsche Bund legte die Grundlage, um im Deutsch-Französischen Krieg 1870/71 

auch die süddeutschen Staaten in die Gründung eines von Preußen geführten Deutschen 

Reiches zu integrieren.  

Auch von kirchlicher Seite wurden diese Kriege gedeutet und religiös interpretiert. „Es ist 

eindeutig die Mehrheit des kirchlichen und theologischen Protestantismus gewesen, die in 

der Reichsgründung das Jahrhundertereignis der Geschichte gesehen hat. Man feierte in ihr 

das Ergebnis göttlichen Welt- und Geschichtswillens. Als herausragende Tat Gottes ist sie 

in Predigt und Unterricht, in Literatur und Vortrag gepriesen worden. Geschichte konnte 

als unmittelbares Handeln Gottes erlebt werden.“934 Die Transformation der Idee einer 

Volkskirche in eine nationale Religion, wie sie u. a. Paul de Lagarde forderte, war das 

„Bindeglied zwischen der national-idealistischen Volkslehre der Romantik und der 

neuromantischen völkischen Bewegung“935 und zugleich die Grundlage, auf welche die 

Deutschen Christen im 20. Jahrhundert bauen konnten. Diese war für liberale wie für 

konservative Theologen anschlussfähig.936 Martin Kähler gehört in der Mitte des 19. 

Jahrhunderts zu den wenigen theologisch-kirchlichen Stimmen, die vor einer Vergötzung 

                                                 
932  Der Begriff wird schon im 1. Weltkrieg benutzt (vgl. Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie, 158). 
933  Vgl. Jörg van Norden, Krieg als Evangelium, 92. 
934  Günter Brakelmann, Der Krieg 1870/71 und die Reichsgründung, 316. 
935  Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Völker, 79. 
936  So z. B. der konservativ zu verortende Reinhold Seeberg (vgl. dazu Günter Brakelmann, 
 Protestantische Kriegstheologie). 



182 

 

der Nationalidee warnten.937 Grundsätzlich wurde in der Theologie vor dem 1. Weltkrieg 

die Notwendigkeit des Krieges als politisches Mittel anerkannt.938 Bei der Legitimation und 

religiösen Deutung mischen sich eine entsprechende Auslegung von Röm 13, 1-7 und eine 

traditionelle Deutung der lutherischen Zweireichelehre.  

In seiner Untersuchung zu den Predigten während des Deutsch-Französischen Krieges 

stellt Paul Piechowski fest, dass der Kriegszustand zu einer Veränderung der Predigt führte 

und einen neuen Typ, die Kriegspredigt, hervorbrachte.939 Auf die Kriegsbegeisterung wie 

die Verunsicherung über den möglichen Kriegsausgang hatte die Kriegspredigt 

seelsorgerlich zu antworten. Neben diesem poimenischen Zweck der Predigt gab es noch 

einen apologetischen.940 Sie muss erklären, wie sich der Krieg zum göttlichen Heilsplan 

verhält: „Sie sieht in dem Kriege nicht nur ein Tun der Menschen und der Völker, wobei 

Gott als dem Inbegriff aller Gerechtigkeit nur die Rolle des unparteiischen Schiedsrichters 

zufällt, sondern der Krieg wird als Gottestat gewertet. Gott selbst erregt den Krieg, sei es 

zur Abwehr menschlicher Sünden, sei es, um durch ihn bestimmte Heilsabsichten zu 

verwirklichen.“941 Ein starker Akzent auf der Gotteslehre war in den Predigten deutlich 

wahrnehmbar. Das deutsche Volk wurde in eine Reihe mit dem Volk Israel gestellt und der 

Erwählungsgedanke aus der Hebräischen Bibel aktualisiert.942 So wurde das 

Kriegsgeschehen in den Rahmen der Vorsehungsvorstellung eingeordnet und dem Krieg 

ein Sinn zugeschrieben, „entweder als Zeichen seiner Strafgerechtigkeit oder als Ausdruck 

seiner erziehenden Liebe.“943 

Entsprechend der Rheinisch-Weltfälischen Kirchenordnung ist es Aufgabe der 

Kreissynode, lediglich kirchliche Angelegenheiten zu verhandeln, die zu ihrem genuinen 

Geschäftskreis gehören.944 Politische Angelegenheiten - wie die kriegerischen 

Auseinandersetzungen - wurden entsprechend von manchen Kreissynoden im Rheinland 

und in Westfalen gar nicht thematisiert.945 In den Protokollen der Kreissynode Paderborn 

werden die Äußerungen des Superintendent Konrad Beckhaus zum Deutsch-Dänischen 

                                                 
937  Vgl. Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Völker, 77. 
938  Vgl. Wilhelm Herrmann, Ethik, 221: „Der Krieg an sich ist weder christlich noch unchristlich, weder 
 sittlich noch unsittlich. Er ist in einer bestimmten geschichtlichen Lage die unabweisbare Äußerung 
 der in der Kulturbewegung zu einem politischen Leben entwickelten Menschennatur.“ 
939  Vgl. Paul Piechowski, Die Kriegspredigt, 2. 
940  Vgl. a. a. O., 1. 
941  A. a. O., 80. 
942  A. a. O., 76ff. 
943  A. a. O., 80. 
944  RWKO (1853), § 37 und § 40. 
945  Vgl. Jörg van Norden, Krieg als Evangelium, 71. 



183 

 

und Deutsch-Französischen Krieg wiedergegeben. Auf der Kreissynode in Driburg im Jahr 

1864 führt er aus: „Wie es aber Regel ist, daß wo der Feind seine Macht, auch der HErr 

sein Wunder zeigt, so sind unsere Herzen erquickt worden durch die Machtentfaltung des 

Christenthums im dänischen Kriege. Wir wissen von keinem Kriege, in welchem einerseits 

die christliche Liebesthätigkeit in gleicher Weise sich bethätigt, andererseits sich eine solche 

Empfänglichkeit für die Tröstungen des Christenthums gezeigt hat.“946 Der Krieg und Sieg 

über das protestantische Dänemark konnte für Beckhaus zum Thema werden, weil dieser 

zu einer Belebung des kirchlichen Lebens geführt hat, die freilich keine nachhaltigen 

Effekte hatte.947 Der Sache nach argumentierte er auf der Linie der lutherischen 

Zweireichelehre ausgehend von Röm 13.948 Der Deutsch-Österreichische Krieg findet in 

den Synodalprotokollen keine Resonanz. Erst wieder der Deutsch-Französische Krieg 

wurde thematisiert. Am 21.09.1870 kommentierte Beckhaus den Beginn des Krieges: „>Es 

ist wie ein Traum - ich beuge mich vor Gott, um in Demuth Gottes Führung und Seine 

Gnade zu preisen.< In die Worte unseres theuren Königs stimmen wir in tiefster Demuth 

ein vor den großen Werken Gottes in dieser Zeit. Wir hoffen, daß der Sieg, den Gott 

unserem Volke schenkt, auch Gottes Sieg über unser Volk sein werde, damit es nicht in 

Wirklichkeit eine Niederlage wird. In dieselbe Gnade, die unser Volk nach tausendjährigem 

Streit geeint und über alle Völker erhöht hat, befehlen wir unsre arme Kirche.“949 Ein 

weiter Bogen wurde hier gespannt von der karolingischen Reichsteilung als Ausgang der 

Uneinigkeit Deutschlands. Er gab damit dem vielfach verbreiteten Wunsch nach einer 

Reichseinigung Ausdruck. Im Gegensatz zu den Äußerungen zum Krieg von 1864 lassen 

sich jetzt völkische Töne heraushören. Die göttliche Gnade hat das deutsche Volk 

„erhöht“ und lässt den Gedanken einer göttlichen Erwählung anklingen.950 Der 

Kriegsverlauf von der Kriegserklärung Frankreichs im Juli gegenüber Preußen bis zum Sieg 

                                                 
946  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1864, 1. 
947  So auch das Resümee für die Zeit 1864-1872 Jörg van Nordens für die anderen rheinisch-
 westfälischen Kirchenkreise (vgl. Krieg als Evangelium, 93). Die Statistik des Abendmahlbesuchs im 
 Kirchenkreis und den Gemeinden Driburg und Warburg bestätigt dies (s. Anhang 1). Entsprechend 
 auch die Einschätzung zum Gottesdienstbesuch von Beckhaus im Jahr 1867: „Der Kirchenbesuch, 
 welcher nirgends schlecht zu nennen ist [...], ist in den verschiedenen Gemeinen ein sehr 
 verschiedener. Wo er gut oder sehr gut genannt werden kann, da sieht man doch an besonderen 
 Feiertagen, wie am Bettage vor dem Kriege oder am Karfreitage, wie viel mehr noch kommen 
 sollten, und dem Kirchenbesuch entspricht nicht das christliche Leben in den Gemeinen.“ 
 (Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1867, 8).  
948  Vgl. Eilert Herms, Leben in der Welt, 425ff. u. Hubert Cancik, „Alle Gewalt ist von Gott“. 
949  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1870, 1. 
950  Gegenüber anderen Superintendenten klingen die Einlassungen von Beckhaus eher harmlos und 
 rassisches Gedankengut lässt sich nicht ausmachen (vgl. Jörg van Norden, Krieg als Evangelium, 
 90f).   



184 

 

in der Schlacht von Sedan im September schienen diese Einschätzung zu bestätigen.951 

Neben diesem äußeren Krieg sah Beckhaus noch eine weitere, innere Kriegssituation, die 

um den Glauben des Volkes ging. Wenn sich moderne und liberale Tendenzen, die 

Ursache der zunehmenden Entkirchlichung waren, durchsetzten, dann würde alles zu einer 

Niederlage. Über den Effekt des Kriegs auf das Gemeindeleben lässt sich eine deutliche 

Ernüchterung erkennen: „Ob auch dieser Krieg, wie der vorige, nur anfänglich das religiöse 

Leben heben, später ihm schaden wird, werden wir erfahren. Noch ist der erste gewaltige 

Eindruck nicht verflogen. Das Volk ist wieder inne geworden, daß es doch etwas Höheres 

gibt als Verdienen und Vergnügen, jeder fühlt sich wieder als ein Glied am deutschen 

Volke, man fängt an sich des leichtfertigen Wesens zu schämen, womit unsre Feinde uns so 

gründlich geschlagen haben ohne Schlacht, das Volk erfährt wieder den lebendigen Gott, 

der die Schicksale der Völker lenkt und Wunder thut, die Zeitungen schreiben wieder von 

ihm; Viele haben wieder zu ihm sprechen gelernt: Du bist unsre Zuversicht und Kraft.“952   

In den Berichten Theodor Holzhausens nehmen die Ausführungen zu den drei Kriegen 

auch keinen größeren Raum ein. Dabei sind signifikante Unterschiede zu den 

Ausführungen des Superintendenten Beckhaus auszumachen. Während des Deutsch-

Österreichischen Krieges schrieb Holzhausen über die konfessionell aufgeladene 

Kriegsstimmung der Auseinandersetzung von 1866: „Während des letzten Krieges hat es 

sich auch in unserer Gegend gezeigt, wie die katholische Bevölkerung auch den Verrath 

gegen das Vaterland nicht scheut, wenn es ihr damit gelingen könnte, die Evangelischen 

ganz und gar auszurotten. In ihrer Feindschaft gegen die evangelische Kirche konnten 

nämlich hiesige Katholiken so weit gehen, daß sie den Feinden unseres Vaterlandes den 

Sieg wünschten und über die durch Gottes Hülfe erlangten Siege unseres Heeres ihr 

Bedauern aussprechen. Wir können also auch deshalb Gott nicht genug danken, daß er 

unserem Heere gnädig gewesen und uns dadurch auch vor schweren Verfolgungen bewahrt 

hat.“953 Wenn die katholische Bevölkerung im Kirchenkreis Paderborn sich den Sieg 

Österreichs über die preußischen Truppen wünschte, so wurde damit ihre Gesinnung klar. 

Trotz der Eingliederung des ehemaligen Hochstifts ins Königreich Preußen vor einem 

halben Jahrhundert blieb eine deutliche Distanz, die eine Identifikation mit dem neuen 

                                                 
951  Der Sedan-Tag als Feiertag wurde von Friedrich von Bodelschwingh begründet (vgl. Werner K. 
 Blessing, Gottesdienst als Säkularisierung?, 246 u. Hartmut Lehmann, Religion und Religiosität in 
 der Neuzeit. 205ff). 
952  Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1870, 8. 
953  LkA EKvW 4.6/131 (18.10.1866). 



185 

 

Landesherrn erschwerte, wenn nicht unmöglich machte. Holzhausen erkannte durchaus 

richtig, dass diese Einstellung durch die konfessionellen Spannungen motiviert war. Im 

Falle eines österreichischen Sieges rechnete er mit Übergriffen von katholischer Seite. So 

konnte das Halten für den Gegner nur Verrat am Vaterland sein. Der Vorwurf, 

Vaterlandsverräter bzw. gar keine richtigen Preußen zu sein, war in Westfalen vielfach 

gegenwärtig. Während in Minden die katholische Bevölkerung versuchte, sich zu 

integrieren, blieb sie in der Paderborner Gegend in einer Verweigerungshaltung. Auch 

wenn es in der Auseinandersetzung  zwischen Preußen und Österreich um die Machtfrage 

in Deutschland ging und damit die Entscheidung für eine groß- bzw. kleindeutsche Lösung 

verbunden war, feierte man „den Sieg des Protestantismus über den österreichischen 

Ultramontanismus.“954 Der Ausgang des Kriegsgeschehens wurde von Holzhausen in einen 

direkten Bezug zu Gott gestellt, da es seine Gnade und Hilfe war, die den Sieg über 

Österreich ermöglicht hatte. Holzhausen ging davon aus, dass Gott in das Weltgeschehen 

eingreifen konnte und dies auch im Fall des Krieges getan hat. Es gilt hier das, was Franz 

Köhler über die Predigten im Jahr 1914 festgestellt hat: „Gott schien besser zum Kriege zu 

passen als Jesus, der Bürge des Friedens.“955 Holzhausen lag somit ganz auf der Linie der 

zeitgenössischen Kriegstheologie.  

„Es ist ein Zeichen der Zeit, daß man in gegenwärtiger kriegerischer Zeit die göttliche 

Predigt nicht mehr versteht und es für Landesverrath hält, wenn man den gegenwärtigen 

Krieg als eine Zuchtruthe als eine Heimsuchung Gottes darstellt und in der Predigt zur 

Demütigung unter die gewaltige Hand Gottes auffordert. Solchen Erscheinungen 

gegenüber ist es ein Wunder der göttlichen Gnade, daß er unsere Heere von Sieg zu Sieg 

führt gegen unsere Feinde. Offenbar will Gott seine Gerechtigkeit und sein strafendes 

Gericht schon lassen über freche Lügner und Friedensstörer, als welche sich die Franzosen 

offenbar vor der ganzen Welt blosgestellt haben und dann will er gewiß auch seiner lieben 

Kirche, der Kirche des reinen Worts und der reinen Sakramente, dadurch zum Siege 

verhelfen.“956 In der Beurteilung Frankreichs folgte Holzhausen ganz der preußischen 

Propaganda, indem die Kriegsschuld den Franzosen zugeschoben wurde. Mit dem Erlass 

zur Durchführung eines Bettages im Juli 1870 hat Wilhelm I. die Linie vorgegeben, die 

bereitwillig in der preußischen Landeskirche aufgenommen wird: „Ich bin gezwungen, in 

                                                 
954  Gerhard Besier, Preussische Kirchenpolitik, 43. 
955  Franz Köhler, Der Weltkrieg im Lichte der deutsch-protestantischen Kriegspredigt, 27. 
956  LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870). 



186 

 

Folge eines willkürlichen Angriffs das Schwert zu ziehen, um denselben mit aller 

Deutschland zu Gebote stehenden Macht abzuwehren. Es ist Mir eine große Beruhigung 

vor Gott und den Menschen, daß Ich dazu in keiner Weise Anlaß gegeben habe. Ich bin 

reinen Gewissens über den Ursprung des Krieges und der Gerechtigkeit unserer Sache vor 

Gott gewiß.“957 Folglich konnte man im Krieg gegen Frankreich eine gerechte Sache 

erkennen, da die Schuldfrage eindeutig beantwortet war.958 Wie auch beim Deutsch-

Österreichischen Krieg wurde der siegreiche Kriegsverlauf als Eingreifen Gottes 

interpretiert. Doch im Unterschied zum Superintendenten Beckmann deutete Holzhausen 

den Krieg als „Zuchtruthe“ und „strafendes Gericht“ Gottes. Damit teilte er 

Überzeugungen nationalprotestantischer Kriegsbegeisterung, die davon ausgingen, „daß 

Gott als ein Gott der Gerechtigkeit die deutsche Sache zum Sieg führen werde.“959 Die 

preußisch-deutsche Geschichte war geradezu ein Mittel für Gott, seine Herrlichkeit 

erweisen zu können. Wie sich der Ausbruch des Krieges der göttlichen Vorsehung 

verdankte, so auch der Frieden: „Der Herr hat uns den Landesfrieden wieder gegeben, 

möge er auch zur Förderung seines Friedensreichs dienen, denn nur dann wird er ein 

segenreicher Friede werden.“960 In Warburg wurden währenddessen Gebetsstunden 

veranstaltet, die als Abendgottesdienste durchgeführt wurden und sich durchweg reger 

Anteilnahme erfreuten. Die Ausführungen Theodor Holzhausens blieben ganz im Rahmen 

der damaligen Kriegstheologie. Grundsätzlich war die theologische Ethik auch bereit, im 

Krieg ein legitimes Mittel der Politik zu sehen.961 Ein signifikanter Unterschied lässt sich 

darin erkennen, dass bei ihm keine Wendung ins Völkische zu erkennen ist.  

Noch einmal im Jahr 1900 wurde Krieg zum Thema für den Synodalbericht: „Von Kriegen 

und Geschrei von Kriegen hören wir in Südafrika und in China und die Wirren im letzteren 

Lande haben alle hervorragenden Mächte der Welt in solche Mitleidenschaft versetzt, daß 

ein Weltbrand daraus hervorgehen kann, wie er noch niemals gewesen ist.“962 Die beiden 

kriegerischen Auseinandersetzungen sind der Beginn des Südafrikanischen Krieges und der 

Boxeraufstand im Sommer 1900. Im Südafrikanischen Krieg (Burenkrieg) von 1899 bis 

1902 kämpfte die Britische Kolonialmacht aufwändig, aber siegreich gegen die sich 

                                                 
957  Amtliche Mitteilungen des Königlichen Konsistoriums zu Königsberg in Preußen, 1870, Nr. 997, 
 zit. n. Günter Brakelmann, Der Krieg 1870/71 und die Reichsgründung, 297. 
958  A. a. O., 299. 
959  A. a. O., 300. 
960  LkA EKvW 4.6/223 (1871). 
961  Wilhelm Herrmann, Ethik, 221. 
962  LkA EKvW 4.6/224 (28.10.1900). 



187 

 

verselbständigenden Buren.963 In China kämpfe eine Koalition von Kolonialmächten, 

darunter auch das Deutsche Reich, gegen einen bäuerlichen Aufstand.964 Dabei wurde von 

deutscher Seite der Oberbefehl über die Koalitionstruppen beansprucht.965 Bei beiden 

Kriegen handelte es sich noch um eindeutige Kolonialkriege.966 Eine neue Dimension des 

Krieges, wie sie Holzhausen befürchtete, wurde dann 14 Jahre später Realität.   

Otto von Bismarck ist der eigentliche Schöpfer des Deutschen Reiches von 1871, das ihm 

Vehikel war, das Preußentum weiter auszubauen.967 Innerhalb des Reiches kam dem 

Königreich Preußen eine hegemoniale Stellung zu, denn „Preußen war [...] nicht nur der 

mächtigste Staat, sondern zugleich der idealistische, der protestantische Staat, mit dem der 

geistige und sittliche Fortschritt der Nation untrennbar verknüpft war.“968 Mit der 

Verabschiedung der großdeutschen Lösung für die deutsche Frage im Krieg von 1866 war 

nur noch ein kleindeutsches Reich ohne Österreich die naheliegende Option. Auf dieser 

Grundlage kam es zu einer Ausbildung eines nationalen Bewusstseins, das schließlich als 

ein Gefühl der Überlegenheit die Formen des Nationalismus und Imperialismus annehmen 

konnte. Zugleich war das nationale Bewusstsein zutiefst religiös aufgeladen. „Tatsächlich 

entsteht auf den ersten Blick der Eindruck, die Berufung auf Gott sei für die deutschen 

Kriegsanstrengungen zu Beginn und am Ende des Kaiserreichs geradezu konstitutiv 

gewesen. Dabei haben besonders die protestantischen Staatskirchen, aber auch in gewisser 

Weise der deutsche Katholizismus jenes Bild propagiert, demzufolge Gott das deutsche 

Volk auserwählt habe, um sein Werk auf Erden voranzutreiben.“969 Gerade der 

Nationalismus konnte eine stark religiöse Bedeutung entwickeln, indem sich „das Bild vom 

auserwählten Volk chauvinistisch, ja rassebiologisch umdeuten“970 ließ. So wurde der 

Nationalismus gerade zu einer „säkularen Religion“971. Damit wurde der Deutungsanspruch 

der Kirche von der nationalen Seite aus in Frage gestellt. Die Antwort der Kirche auf die 

Tendenzen des wissenschaftlichen Denkens, der Sozialdemokratie und des Nationalismus, 

die kirchlichen Ansprüche zu marginalisieren, war eine „Anpassung an den 

                                                 
963  Vgl. Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt, 512. 
964  Vgl. a. a. O., 713. 
965  Vgl. Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1866-1918 2, 651. 
966  Vgl. Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt, 699. 
967  Theodor Schieder, Das Deutsche Kaiserreich, 31. 
968  A. a. O., 18. 
969  Stig Förster, Der Sinn des Krieges, 193. 
970  A. a. O., 195. 
971  Gerd Krumeich/Hartmut Lehmenn, Nation, Religion und Gewalt, 4. 



188 

 

nationalistischen Trend.“972 Auf der rechtlichen und organisatorischen Ebene hatten die 

evangelischen Kirchen im 19. Jahrhundert mehr Selbstständigkeit gewonnen, ideologisch 

standen sie im Kaiserreich fest an der Seite des Staates und der Hohenzollernmonarchie.  

Das starke Band, das zwischen Thron und Altar im Kaiserreich bestand, zeigte sich gerade 

an zwei Ereignissen, auf die Theodor Holzhausen in seinen Berichten eingeht. Im Jahr 

1883 war es der 400. Geburtstag Martin Luthers und im Jahr 1892 die Einweihung der 

Wittenberger Schlosskirche nach umfangreichen Renovierungsarbeiten. Die Stadt 

Wittenberg als reformatorischer Erinnerungsraum spielte für die preußischen Könige und 

späteren Deutschen Kaiser eine große Bedeutung, bei der „Luther erst zum religiösen 

Begründer des evangelischen Kaisertums, später zum Heroen aller Deutschen“973 stilisiert 

wurde. Dabei war die Vermischung zwischen der Verehrung Martin Luthers und dem 

Kaiserhaus angelegt. In den Jahren zwischen beiden Ereignissen hat sich die Deutung 

Luthers verändert. So stand bei dem Lutherjubiläum noch ein profilierter 

Konfessionalismus im Vordergrund, während sich bei der Wiedereinweihung der 

Schlosskirche mehr nationale Aspekte in der Lutherdeutung in den Vordergrund spielten.   

Im Jahr 1883 konnte der 400. Geburtstag des Wittenberger Reformators gefeiert werden.974 

Am Luthergedenken beteiligte sich auch die Kirchengemeinde Warburg mit einem 

Schulgottesdienst am 10.11. und zwei Gottesdiensten am 11.11., bei denen die Kirche 

vollständig gefüllt war. In seinen Ausführungen zu den Feierlichkeiten betonte Holzhausen 

besonders den konfessorischen Charakter des Festes: „Der 400jährige Gedenktag der 

Geburt Luthers hat gezeigt, daß die evangelische Kirche nach Hebr 13,7 noch ein 

Gedächtniß hat für die Großtaten Luthers und sein Andenken mit Freude feiert. Im 

Großen und Ganzen kann man auch in dem offenen Bekenntnisse, das an diesem 

Luthertage überall in Deutschland und weit über dessen Grenzen hinaus abgelegt worden 

ist, auch ein offenes Bekennen zu den Grundsätzen der evangelischen Kirche, dem 

formalen und materialen Princip erblicken.“975 Der Vers aus dem Hebräerbrief dient hier 

der biblischen Legitimation der Verehrung Luthers. Das Besondere der Feiern dieses 

Jubiläums sah Holzhausen darin, dass im ganzen Reich die Evangelischen ein öffentliches 

Bekenntnis ihres Glaubens gaben. Der Rückbezug auf das doppelte Prinzip des 

                                                 
972  Stig Förster, Der Sinn des Krieges, 195. 
973  Silvio Reichelt, Der Erlebnisraum, 31. 
974  Im selben Jahr erschien auch der erste Band der Weimarer Lutherausgabe (vgl. Bernhard Lohse, 
 Martin Luther, 233). 
975  LkA EKvW 4.6/223 (15.11.1883). 



189 

 

Protestantismus hebt noch einmal die Bedeutung des Schriftprinzips als formales Prinzip 

und der Rechtfertigungslehre als materiales Prinzip hervor. Der antikatholische Charakter 

der Feier, wie sie in Wittenberg zum Ausdruck kam, wurde von Holzhausen nicht 

ausdrücklich erwähnt. Jedoch ging er auf die Kritik von katholischer Seite an Luther ein, 

die als Symptom für die Verbohrtheit und den Fanatismus des Katholizismus registriert 

wurde. Neben dem öffentlichen Bekenntnis zu den reformatorischen Grundlagen der 

evangelischen Kirche sah Holzhausen die Bedeutung dieses Jubiläums gerade darin, dass 

nicht nur die Leistungen Luthers der Bevölkerung in Deutschland wieder bewusst 

geworden sind, sondern sich auch der Kleine Katechismus größerer Aufmerksamkeit 

erfreute. Im Kleinen Katechismus erblickte er nicht nur „ein rechtes Volksbuch und eine 

hervorragende Bekenntnißschrift [...], sondern auch ein Andachtsbuch, durch welches recht 

Viele sich wieder betend in unseren theuren evangelischen Glauben hineinleben und alle 

seine Lehren bekennend hochschätzen lernen.“976 In dieser Perspektive hatte Luther selbst 

seinen Katechismus konzipiert.977 Auch in dieser Frage war Holzhausen ausgesprochen 

konservativ und bezog sich auf die Lehrgrundlagen der evangelischen Kirche. Ein Zugang 

zu den Fragestellungen und Herausforderungen der Veränderungen des 19. Jahrhunderts 

war ihm auch hier nicht möglich. Die Leistung des Kleinen Katechismus, die zunehmende 

Entfremdung von vielen Menschen von der Kirche zu überbrücken, wurde von ihm 

überschätzt. In der Betonung des Wortes „Volks“ schwingt auch die Wende zu einem 

nationalen Protestantismus mit, der in Wittenberg zelebriert wurde. So war das Jubiläum 

eben nicht nur eine Darstellung des kirchlichen Selbstbewusstseins, sondern ist auch „als 

Feier des angeblichen protestantisch-deutschen Nationalcharakters“978 national aufgeladen. 

„Im Jubiläumsjahr 1883 waren Nation, preußisch-deutsches Kaisertum und Luther 

untrennbar miteinander verbunden und der Staatsprotestantismus der evangelischen 

deutschen Territorien wurde zum Reichsprotestantismus.“979 Die offiziellen Feierlichkeiten 

zum 400. Geburtstag Martin Luthers wurden schon im September 1883 begangen und 

waren eine öffentliche Demonstration des Protestantismus in Deutschland, an der 10.000 

                                                 
976  Ebd. 
977  Vgl. Johannes Schilling, Der Kleine Katechismus, 115: „Die Katechismusstücke gelten als der 
 Inbegriff dessen, was ein Christ zum Glauben und Leben bracht. Wer den Katechismus hat, hat das 
 Wort der Schrift.“ 
978  Rainer Lächele, Protestantismus und völkische Religion, 150. 
979  Silvio Reichelt, Der Erlebnisraum, 35. 



190 

 

Teilnehmende zu verzeichnen waren.980 Zu den Höhepunkten der Feierlichkeiten gehörte 

auch die Eröffnung der Lutherhalle durch den Kronprinzen Friedrich Wilhelm.981 

Am 31.10.1892 wurde die Schlosskirche in Wittenberg als ein kirchliches Nationaldenkmal 

wieder eingeweiht. Im ausgehenden Kulturkampf bildete die Neugestaltung des 

Kirchenraumes und des Turmes die Möglichkeit, die „Einheit und Stärke des 

protestantischen Deutschlands“982 zu zeigen. So erhielten die Repräsentanten der anderen 

deutschen protestantischen Länder einen Platz im Chorraum der Kirche. Aus der Sicht 

Wilhelm II. galt es bei diesem Prestigeprojekt auf der einen Seite zur Stärkung der 

kirchlichen Bindung der Bevölkerung beizutragen und auf der anderen Seite dem 

Gottesgnadentum seiner Herrschaft einen angemessenen Ausdruck zu verleihen.983 Dem 

entsprach auch, dass ein Wittenberger Bekenntnis von den Vertretern des protestantischen 

Deutschlands unterzeichnet wurde.984 Wilhelm II. bemühte sich, dass mit den 

Einweihungsfeierlichkeiten, wie auch dem Bekenntnis, sein Name verbunden war.985 Dabei 

übernahm er die Rolle „als Sprecher der protestantischen Fürsten“986. Entsprechend 

konnte auch Holzhausen das Lob Wilhelms II. anstimmen: „Seine Majestät, unser 

Allverehrter Kaiser Wilhelm II. hat am 31[.] October pr. a. bei Gelegenheit der Einweihung 

der Schloßkirche zu Wittenberg in Gemeinschaft mit sämmtlichen evangelischen Fürsten 

Deutschland[s], die seiner Einladung nach Wittenberg gefolgt waren, ein unsere 

evangelische Kirche ehrendes Bekenntniß abgelegt, das ein Denkmal der Geschichte 

bleiben wird für alle Zeit. Dafür sind ihm alle evangelischen Christen Deutschlands 

aufrichtigen Dank schuldig.“987 Grundsätzlich ist in der Ausgestaltung der Kirche und der 

                                                 
980  Vgl. a. a. O., 36. 
981  Vgl. a. a. O., 40. 
982  A. a. O., 71. 
983  A. a. O., 73. 
984  Vgl. a. a. O., 85. 
985  A. a. O., 87. 
986  Ernst Bammel, Die Reichsgründung und der deutsche Protestantismus, 23. 
987  LkA EKvW 4.6/224 (23.04.1893). Die zentrale Passage des Wittenberger Bekenntnisses lautet: „In 
 evangelischer Glaubensgemeinschaft haben Wir den Allmächtigen, gnadenreichen Gott in heißem 
 Gebete angerufen, Unserem evangelischen Volke die Segnungen der Reformation zu bewahren, 
 Gottesfurcht, Nächstenliebe und Unterthanentreue in Unseren Landen zu mehren. Unser deutsches 
 Vaterland in Seiner gnädigen Obhut zu behalten, redlliches Streben und Schaffen in allen 
 Berufszweigen mit Seinem Segen zu krönen, Uns und allen Unseren Mitchristen durch Jesum 
 Christum ein seliges Ende in der Gewißheit einer fröhlichen Auferstehung zu bescheren. Wie Wir zu 
 dem die gesamte Christenheit verbindenden Glauben an Jesum Christum, den Mensch gewordnen 
 Gottessohn, den Gekreuzigten und Auferstandenen, Uns von Herzen bekennen und wie Wir zu 
 Gott hoffen, allein durch diesen Glauben gerecht und selig zu werden, also erwarten Wir auch von 
 allen Dienern der evangelischen Kirche, daß sie allezeit beflissen sein werden, nach der Richtschnur 
 des Wortes Gottes in dem Sinn und Geiste des durch die Reformation wiedergewonnenen reinen 
 Christusglaubens ihres Amtes zu warten, das Volk zu Gottesfurcht und Unterthanentreue, zu 



191 

 

Feierlichkeiten zu erkennen, dass nationale Aspekte in den Vordergrund geschoben sind. 

Der Figurenschmuck der Schlosskirche weitet die Erinnerung von Luther und 

Melanchthon auf eine Reihe von weiteren Reformationen aus. In der Luther-Rezeption 

wird aus dem Reformator ein Nationalheld gemacht.988 Auch wenn dieser Aspekt bei 

Holzhausen nicht erwähnt wurde, verwandte er nicht den Begriff Volk, sondern spricht 

von den „evangelischen Christen Deutschlands“. Damit wurde der nationale Charakter des 

Wittenberger Bekenntnisses noch einmal mehr hervorgehoben. Damit liegt Holzhausen 

auch ganz auf der Linie der kaiserlichen Propaganda. Nach 1900 zog das Adjektiv 

„völkisch“ in seiner spezifischen Bedeutung in den Protestantismus ein.989 Anzeichen dieser 

Wende finden sich jedoch nicht bei Holzhausen, da sein Volksbegriff nicht in der Weise 

aufgeladen wurde. Volk und Volkszugehörigkeit wurden keinesfalls als eine besondere 

Schöpfungsordnung Gottes begriffen. Sein biblisch fundierter Konservativismus bewahrte 

ihn vielmehr davor, Volk und Vaterland absolut zu setzen. Für eine völkische Frömmigkeit 

war klar: „Der wahre Gottesdienst läßt sich hier als Dienst für Volk und Vaterland 

begreifen.“990  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                               
 herzlicher Liebe und Erbarmung gegen alle Mitmenschen, auch gegen Andersgläubige anzuzleiten.“ 
 (zit, n. Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber (Hgg.), Staat und Kirche 3, 676).  
988  Vgl. Silvio Reichelt, Der Erlebnisraum, 72. 
989  Vgl. Rainer Lächele, Protestantismus und völkische Religion, 152. 
990  A. a. O., 152. 



192 

 

7.4. Zusammenfassung 

 

Das Ziel des pastoralen Handelns von Theodor Holzhausen lässt sich in der Hebung der 

Kirchlichkeit sehen. Sein Kirchenbegriff dabei war streng auf die evangelische 

Landeskirche und dem preußischen König als Kirchenoberhaupt bezogen. Die 

Bekenntnisschriften formulierten für ihn die Lehre und das Verständnis des christlichen 

Glaubens. Die Bibel war die alleinige Urkunde der göttlichen Wahrheit und wurde mit der 

konfessionellen Brille gelesen. Seine Haltung als Konservativismus zu kennzeichnen ist im 

Grunde zu schwach, sie ist vielmehr fundamentalistisch. Wenn auch Änderungen in der 

Lehre strikt abgelehnt wurden, war zur Verbesserung der Andacht die Nutzung der 

modernen Kommunikationsmöglichkeiten erlaubt. Die Spendenbriefe, um Geld 

einzuwerben, bedienten sich der neuen Verbreitungswege in Kirche und kirchlichen 

Vereinen. Entsprechendes Schrifttum den Gemeindegliedern zu empfehlen, war nur 

möglich, weil es ein Zeitungs- und Verlagswesen gab, die das erst ermöglichte. Auch die 

Veränderung der Liturgie war für ihn ein Anliegen, das in der Gemeinde nicht so geteilt 

wurde. Die organische Integration des Abendmahl in den Hauptgottesdienst zeigt sein 

liturgisches Interesse und die Absicht, dem Gottesdienst eine spirituellere Dimension zu 

verleihen. Was die kirchlichen Strukturen im Kirchenkreis Paderborn betrifft ist auch die 

zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts von der Ausdifferenzierung in Form von Gründung 

neuer Gemeinden bestimmt. Diakonische Einrichtungen wurden in den zwei Zentren 

Paderborn (St. Johannisstift) und Höxter (St. Petristift) errichtet. Für die Praxis von 

Holzhausen war das Bauen der Kirche im übertragenen Sinn, wie auch im wörtlichen Sinn 

zentral. In Driburg mussten Predigtstellen geschaffen werden, die auch 

Auswärtswohnenden die Möglichkeit zum Gottesdienstbesuch gab. In Warburg galt es die 

baufällige Kirche zu renovieren und den Gemeindeteil Rimbeck-Scherfede auf die 

Eigenständigkeit vorzubereiten und ein Kirchhaus als Multifunktionsgebäude 

(Gottesdienst, Unterricht und Wohnung unter einem Dach) zu errichten. Ein Kirchenbau 

sollte noch folgen.    

In weiten Teilen sind die Strategien von kirchlich-konservativer Seite, mit einer sich 

wandelnden Welt umzugehen, nicht zielführend und nachhaltig gewesen. Der abgerissene 

Faden zu vielen gesellschaftlichen Gruppen (Arbeiter, Intellektuelle) konnte nicht mehr 

aufgenommen werden. Seit dem Ende des Ersten Weltkriegs bleibt die Tendenz zum 

Kirchenaustritt in der Bevölkerung bis heute stabil. Eine realistische Bewertung von 



193 

 

Kirchenbindung auch im 19. Jahrhundert ist schwierig, da auch die als Indikator 

herangezogene Abendmahlbeteiligungszahlen auch hier nur einen Ausschnitt 

repräsentieren und über den tatsächlichen Gottesdienstbesuch wenig aussagen. Auch die 

Einschätzungen Holzhausens über gut oder mäßigen Gottesdienstbesuch geben lediglich 

seine persönliche Meinung wieder, die an keinen Zahlen zu verifizieren ist. Vermutlich war 

die Zahl an distanzierten Gemeindegliedern auch in der Diasporasituation des östlichen 

Kirchenkreises Paderborn im 19. Jahrhundert nicht zu unterschätzen.  

In dem Synodalbericht von 1891 brachte Theodor Holzhausen den Kern seiner Tätigkeit 

auf den Punkt: „In einer Zeit, wo solche Feinde zur Rechten und zur Linken unserer 

Kirche gegenüberstehen, gilt es die Augen offen zu halten, den Muth nicht zu verlieren, auf 

Gottes Gnade in Christo Jesu fest vertrauen und als Streiter Jesu Christi zum Kampfe stets 

bereit zu sein, aber vor allen Dingen in der rechten Weise und mit den rechten Waffen zu 

kämpfen, nämlich auf dem Boden der Bekenntnisse unserer evangelischen Kirche mit dem 

Schwerte des Geistes zu streiten, welches ist das Wort Gottes die öffentlichen 

Gottesdienste lebensvoller zu gestalten und auch in Jünglings- und Jungfrauenvereinen, in 

Arbeitervereinen und in Gemeindeversammlungen das Wort der Wahrheit auf den 

Leuchter zu stellen und durch innigen Verkehr der Seelsorger mit den Gemeinden dahin  

zu wirken, daß ein christliches Familienleben, christliche Hausordnung und 

Kindererziehung und ein lebendiges Christenthum wieder in immer weitere Kreise 

eingeführt werde.“991 Dabei nannte er alle wesentlichen Elemente seines 

Selbstverständnisses, das sich in eine Welt von Auseinandersetzungen und Bedrohung des 

Protestantismus gestellt weiß. Wer fest im Glauben an Christus und das Bekenntnis steht, 

der war gerüstet für diese Krisensituation. Die Metaphorik ist auf den Kampf und die 

Auseinandersetzung bezogen.992 Der Pfarrer hat die Aufgabe, alles zu tun, was für eine 

lebendige christliche Gemeinde förderlich ist.  

Wenn Holzhausen eine Unterscheidung zwischen lebendigen und indifferenten 

Christeninnen und Christen in seiner Gemeinde macht, so bringt ihn das in die Nähe der 

erweckten Frömmigkeit des östlichen Teils Westfalens. In Hinblick auf die 

kirchenpolitischen Gruppierungen, die sich dann im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts 

konstituierten, ist er als Anhänger der positiven Richtung anzusprechen. Zu den 

                                                 
991  LkA EKvW 4.6/223 (02.09.1891). 
992  Neutestamentlich lässt sich bei „Streiter Jesu Christi“ an 2Tim 2,3 und bei „Schwert des Geistes“ in 
 Verbindung mit „Wort Gottes“  an Eph 6,17 denken.   



194 

 

Markenzeichen der Positiven gehörte, „die Position der biblischen und kirchlichen 

Autorität mit mehr oder weniger rückhaltloser Konsequenz vertreten.“993 Das 

Zusammenfinden als Positive Union war das Ergebnis der Einführung der Generalsynode 

für das Königreich Preußen gewesen.994 „Die Positive Union bezeichnete sich sogleich [...] 

als die einzige kirchliche Gruppe, in der das Bekenntnis ernst genommen werde, vor allem 

dann das Apostolikum. Dabei spielten kirchenpolitische Gesichtspunkte durchaus eine 

Rolle; denn unter diesem Banner war es möglich, sowohl den alten Kaiser als auch die 

konfessionellen Lutheraner zu gewinnen.“995 Die Positiven entfalteten innerhalb der 

verschiedenen Richtungen innerhalb des protestantischen Lagers im konservativen 

Spektrum eine integrative Kraft. Zugleich beschleunigte sich durch die Bildung dieser 

Kirchengruppe die Polarisierung innerhalb des Protestantismus in ein liberales und 

konservativ-positives Lager.996 Nach 1878 positionierte sich der Evangelische 

Oberkirchenrat im Sinn der Positiven Union.997 Die Wertschätzung des kirchlichen 

Bekenntnisses war eine entsprechende Positionierung im Nachgang des ersten 

Apostolikumstreits. In Hinblick auf die kirchenpolitische Gruppe der Positiven Union ist 

die Affinität Holzhausens klar. Die frömmigkeitstheologische Einordnung dagegen fällt 

schwerer. Obwohl Holzhausen in Halle studiert hat und sich Aspekte von Theologen der 

Erweckung in seinem Denken wiederfinden lassen, geben sich die zentralen Themen 

erweckter Frömmigkeit „wie Erlebnis und Entscheidung, Empfindung und Erfahrung“998 

nicht so deutlich zu erkennen.    

Auch das Verhältnis zwischen Staat und Kirche war von kirchlicher Seite deutlicher zu 

klären. Auch wenn das landesherrliche Kirchenregiment an sich nicht in Frage gestellt 

wurde, so wurde eine stärkere Selbstständigkeit angestrebt: „Soll unsere Kirche im Kampfe 

mit der katholischen Kirche Erfolge erreichen, soll sie überhaupt ihre Aufgaben als 

Volkskirche erfüllen und nicht zu einer bloßen Staatsinstitution herabsinken, dann muß sie, 

aus dem Bande des constitutionellen Staates befreit und aus dem Geschäftskreis des 

Kultusministers entlassen, durch rein kirchliche Organe mit dem summus episcopus an der 

Spitze geleitet, sich gemäß des ihr innewohnenden Geistes und der sie bewegenden Kräfte 

verfassungsmäßig entwickeln können. Denn in der ihr gegebenen synodalen Verfassung 

                                                 
993  Robert Kübel, Über den Unterschied, 16f. 
994  Vgl. Martin Greschat, Adolf Stoecker, 63. 
995  A. a. O., 60. 
996  Vgl. Hanna Kasparick, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis?, 13. 
997  Vgl. a. a. O., 14. 
998  Gunther Wenz, „Gehe Du in Dich, mein Guido“, 71. 



195 

 

vermag die Kirche ihre Kräfte und Gaben nicht segensreich zu entfalten, wenn die von 

ihren administrativen Organen vorgelegten und von ihren synodalen Vertretungen 

beschlossenen gesetzlichen Bestimmungen von den durch einen andern Geist geleiteten 

Organe und Vertretungen des constitutionellen Staates beständig corrigirt und vereitelt 

werden können.“999 Die Forderungen nach einer größeren Eigenständigkeit der Kirche und 

einer klaren Distanz zum Staat waren im ganzen 19. Jahrhundert präsent. In den 1820er 

Jahren hatte schon Friedrich Schleiermacher gegen eine Staatskirche argumentiert und für 

eine Volkskirche plädiert.1000 Der Ausbau der Synodalordnung für die Preußische 

Landeskirche mit der Einrichtung des Evangelischen Oberkirchenrats gingen in diese 

Richtung ohne das landesherrliche Kirchenregiment anzutasten. Im Bericht aus dem Jahr 

1882 begründete er die Forderung nach mehr kirchlicher Eigenständigkeit ekklesiologisch: 

„Denn unsere Kirche ist nicht ein Staatsinstitut[,] nicht ein Verein im Staate, sondern eine 

Anstalt Gottes mit universellem Charakter die für die in ihr liegenden göttlichen 

Lebenskräfte eine freie, ungehinderte Bewegung verlangen muß, sollen sie zum Heile der 

Menschheit gereichen.“1001 

Die Kategorie Geschlecht spielt in Bezug auf den Gottesdienstbesuch eine Rolle: „Das 

Kirchengehen ist hier noch nicht ganz in Verruf gekommen, obgleich es eine ganze Anzahl 

Gemeindeglieder gibt, welche gar nicht zur Kirche und zum Tische des Herrn kommen. 

Und zwar sind das meistens Männer, indeß kommen aus mancher Familien, aus welchen 

die Männer gar nicht zur Kirche und zum Tische des Herrn kommen, doch die Frauen 

ziemlich regelmäßig.“1002 Und wenige Jahre später das gleiche Urteil: „Der Kirchenbesuch 

von Seiten der Frauen ist besser, als von Seiten der Männer.“1003 Auch bei Kindstaufen 

waren es die Väter, welche dem Gottesdienst nicht beiwohnten konnten. Auch in 

Mischehen kam das Desinteresse der evangelischen Ehemänner an religiösen Dingen, 

besonders der religiösen Kindererziehung, zum Ausdruck: „Es liegt das ohne Zweifel auch 

darin, daß in den meisten Familien mittleren und niedern Standes es fest Sitte geworden zu 

sein scheint, daß der Mann auch in Mußestunden sich um die Erziehung der Kinder nicht 

zu bekümmern pflegt, sondern das vielmehr der Frau überläßt, so daß es derselben, wenn 

                                                 
999  LkA EKvW 4.6/223 (04.11.1886). 
1000  Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 17. 
1001  LkA EKvW 4.6/223 (27.10.1882). 
1002  LkA EKvW 4.6/223 (1871). 
1003  LkA EKvW 4.6/223 (28.05.1877). 



196 

 

sie katholisch ist, auch ein Leichtes ist, die Kinder für ihre Kirche zu gewinnen.“1004 Diese 

Beobachtungen Holzhausen lagen im Trend der kirchlichen Diskussionen. Frauen nahmen 

stärker an den kirchlichen Veranstaltungen teil, während die Kirche eine von Männern 

geführte Institution blieb.1005 Aber nicht nur in Deutschland war die Tendenz zu mehr 

weiblichen Gottesdienstbesuchenden wahrnehmbar.1006 Dabei waren es gerade die Frauen, 

die Religion und bürgerliche Kultur im 19. Jahrhundert miteinander verbanden. „Die 

Frauen waren diejenigen, die die Religion in die bürgerlichen Innenräume trugen. Sie waren 

diejenigen, die die Privatsphäre mit Leben füllten. Religion wurde folglich nicht nur zur 

Kompensation genutzt, sondern sie half auch Neues zu erschaffen: Die Ausgestaltung einer 

genuin bürgerlichen Form des Privaten.“1007 Das Weihnachtsfest mag hier ein anschauliches 

Beispiel sein.1008 Dennoch unterschied sich das Bild der Frau bei liberalen und 

konservativen Theologen nur marginal.1009 Mit dem Aufkommen einer feministischen 

Bewegung änderte sich das Selbstverständnis der Frauen: „Der Beruf der Hausfrau konnte 

für die elitär denkenden Feministinnen keine Alternative zur außerhäuslichen 

Erwerbstätigkeit sein, da Hausarbeit als unbezahlte und willkürlich auferlegte Tätigkeit als 

Sklavenarbeit eingestuft wurde.“1010 Im konservativen Bürgertum wurden die Forderungen 

der Frauenbewegung rundweg abgelehnt.1011 In der Familie Holzhauen durften nicht nur 

die Söhne eine höhere Bildung genießen und studieren bzw. eine Ausbildung machen, 

sondern eben auch die Töchter. So erhielten auch alle Töchter eine Berufsausbildung. So 

gehörte das Studium der ältesten Tochter Emilie an der Musikhochschule in Leipzig zu den 

ersten Möglichkeiten für Frauen eine akademische Ausbildung zu erhalten. Mit dieser 

Einstellung war Theodor Holzhausen im Rahmen einer modernen bürgerlichen 

Einstellung. „Andererseits darf man nicht übersehen, daß hinter jedem bürgerlichen 

Mädchen, das studierte, ein Vater stand, der seine Einwilligung dazu gab und die Kosten 

trug. Keiner jungen Frau, die eine >damenhafte< Erziehung genossen hatte, wäre es leicht 

                                                 
1004  LkA EKvW 4.6/223 (14.09.1870). 
1005  Vgl. Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 177. 
1006  Vgl. Hugh McLeod, Weibliche Frömmigkeit, 135. 
1007  Rebekka Habermas, Rituale des Gefühls, 191. 
1008  Vgl. Friedrich Schleiermacher, KGA I.5, 39: „Der freundliche Saal war festlich ausgeschmükkt, alle 
 Fenster des Hauses hatten ihre Blumen an ihn abgetreten; aber die Vorhänge waren nicht herunter 
 gelassen, damit der hereinleuchtende Schnee an die Jahrszeit erinnern möchte. [...]  So hatte es die 
 heitere und verständige Ernestine angeordnet, damit nur almählig die halb im Scherz halb ernsthaft 
 aufgeregte Ungeduld sich befriedigte, und die bunten kleinen Gaben noch ein Weilchen von einem 
 vergrößernden Schimmer umgeben blieben.“  
1009  Vgl. Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch, 178. 
1010  Herrad U. Bussemer, Bürgerliche Frauenbewegung, 194. 
1011  Vgl. a. a. O., 195. 



197 

 

gefallen, ohne Billigung ihrer Eltern oder anderer einflußreicher Verwandter eine bezahlte 

Beschäftigung aufzunehmen.“1012 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1012  Eric J. Hobsbawm, Kultur und Geschlecht, 178. 



198 

 

8. Kirche in der Krise: Ein- und Ausblicke 

 

Grundsätzlich ist zu fragen, ob nicht die von Theodor Holzhausen entworfene Vorstellung 

von Kirche und Kirchlichkeit eine ist, die in vielen Punkten Anknüpfungspunkte zum 

1Petr aufweist und von diesem beeinflusst sein könnte. Dazu gehört die Vorstellung eines 

erwählten Gottesvolks in Form der evangelischen Kirche, die sich in die Bedrängnis der 

römisch-katholischen Bevölkerungsmehrheit gestellt weiß. Die eschatologische Dimension 

der Entscheidungssituation über den Erhalt der Kirche angesichts vielfältiger 

Anfechtungen, ist ebenso dazu zu rechnen. Aber auch die strenge sittliche Forderung an 

das Handeln der Menschen ist zu nennen. Mit der Setzung des Themas Diaspora schon im 

ersten Vers bot gerade dieser Brief viele Möglichkeiten für Holzhausen, die eigenen 

angefochtene Situation im Licht der biblischen Schriften zu deuten. Der Schreiber des 

1Petr sieht das Leiden der bedrängten Christinnen und Christen in Kleinasien als in dem 

Leiden Jesu Christi aufgehoben.1013 Eine Erfahrung, die Holzhausen angesichts seines 

Leidens am Katholizismus und der Unkirchlichkeit gut nachvollziehen konnte. Seine 

Kirche stand in der Spannung zwischen Vernichtung und Untergang auf der einen Seite 

und Bewahrung und Kirchlichkeit auf der anderen Seite. So war sein pastorales Handeln 

von dem Gefühl geprägt, eine große Krisensituation mitzuerleben.     

„Daß die evangelische Kirche gegenwärtig einer ihrer tiefgehendsten Krisen entweder 

schon unterliegt oder doch mit raschen Schritten entgegengeht, ist eine in sehr weiten 

Kreisen verbreitete Überzeugung.“1014 Diese Einschätzung von Robert Kübel am Ende des 

19. Jahrhundert klingt für viele Ohren auch heute noch aktuell. Viele kirchliche und 

theologische Diskurse sind ebenso durchzogen vom dem Gefühl, die Krise des 

Christentums mitzuerleben. In seiner ursprünglichen Wortbedeutung bedeutet „kri&sij“:   

Streit, Entscheidung, Auswahl, Gerichtsurteil. Der Begriff hat im Lauf der Zeit eine 

negative Konnotation erhalten. Krise muss zunächst einmal keine krisenhafte Konstellation 

beschreiben, sondern kann auch einfach als Situation verstanden werden, in der es gilt, 

Entscheidungen zu treffen. Im kirchlichen Kontext vermischen sich häufig beide Aspekte. 

Angesicht der gesellschaftlichen Veränderungen fühlt sich die evangelische Kirche selbst 

herausgefordert, neu aufzubrechen, da es „um die Gestaltung des Wandels in der 

                                                 
1013  Vgl. 1Petr 4,1. 
1014  Robert Kübel, Über den Unterscheid, 1. 



199 

 

evangelischen Kirche“1015 geht. In einem Impulspapier mit dem Titel „Kirche der Freiheit“ 

versuchte die EKD die Leitlinien für die Kirche im 21. Jahrhundert zu beschreiben. Als 

zentrale Herausforderung werden dabei die demographische Entwicklung, die finanzielle 

Situation, die Volkskirchlichkeit, der Traditionsabbruch, der Mitarbeitendenbestand, die 

Betriebs- und Baulastkosten der Kirchgebäude, die Verwaltungskosten und die kirchliche 

Schwächenanalyse genannt.1016 „Die faktische Reaktionsweisen der Landeskirchen auf den 

spürbaren Veränderungsdruck stimmen darin überein, dass eine Profilschärfung des 

Evangelischen geistlich und theologisch die richtige Reaktion auf die anstehenden 

Herausforderungen bildet. [...] Profilschärfung kann missverstanden werden als Verengung, 

als Verkirchlichung, als Abkehr von einer ökumenischen Grundhaltung oder als mangelnde 

Toleranz gegenüber anderen Religionen.“1017  

In den Perspektiven für die evangelische Kirche wird weiter daran festgehalten, im 

Pfarramt den ekklesiologischen „Schlüsselberuf“1018 zu sehen und den Bildungsauftrag nur 

aus kirchlich-institutioneller Perspektive zu beschreiben. Dass das Impulspapier selbst vom 

Einschleichen der benannten Missverständnisse nicht gefeit ist, zeigt sich auch an dem 

Verständnis von Religionspädagogik: „In einer nicht mehr selbstverständlich christlich 

geprägten Welt sollte es in kirchlichen Kindergärten, in evangelischen Schulen, im 

Religionsunterricht, in Konfirmandengruppen und in Fortbildungsseminaren wieder zur 

Regel werden, dass solche Grundlagen und Grundtexte memoriert und interpretiert 

werden. Dazu ist eine Verständigung darüber nötig, was zum Grundbestand zentraler 

biblischer Texte, wichtiger evangelischer Lieder gehört und welches katechismusartige 

Wissen über Gottesdienst und Gebet, über Glaubensbekenntnis und Gebote jedem 

evangelischen Christen zu Gebote stehen sollte.“1019 Die Notwendigkeit einer 

Kanonisierung der Lehr- und Wissensbestände wird zumeist in einen Zusammenhang mit 

einem postulierten Traditionsabbruch gestellt.1020 Nimmt man die Klagen Theodor 

Holzhausens und vieler Theologen und Kirchenmänner des 19. Jahrhunderts ernst, dann 

muss der Abbruch des traditionellen Wissensbestandes des Protestantismus früher datiert 

werden und ist kein spezifisches Problem des 20. oder 21. Jahrhunderts. Vielmehr liegt er 

in der Sache selbst begründet, weshalb Emmanuel Hirsch eben von der 

                                                 
1015  Kirchenamt der EKD (Hg.), Kirche der Freiheit, 13. 
1016  Vgl. a. a. O., 21ff. 
1017  A. a. O., 44. 
1018  A. a. O., 71. 
1019  A. a. O., 79. 
1020  Vgl. EKD, Engagement und Indifferenz, 70.  



200 

 

Transformationskrise sprach. Wie elementar die Veränderungen für den Protestantismus in 

Folge der Aufklärung gewesen sind, hat Markus Buntfuß für die Christologie beschrieben. 

„Denn im Zuge der neueren Theologiegeschichte seit der Aufklärung vollzieht sich eine 

Entwicklung, die man als doppelte christologische Entfremdung bezeichnen kann, nämlich 

als dogmatische Entfremdung vom Gottmenschen Christus und als historische 

Entfremdung vom irdischen Jesus.“1021 Diesen grundlegenden Schwierigkeiten in der 

Transformation traditioneller theologischer Aussagen begegnet man durchweg in allen 

Theologiefeldern.  

Neben der Einsicht darüber, dass religionspädagogische Konzeptionen wie Evangelische 

Unterweisung oder Hermeneutischer Religionsunterricht seit fast einem halben 

Jahrhundert als überwundene Konzepte zu gelten haben, führt die vorgestellte Didaktik des 

Impulspapiers sowohl zur Verengung als auch zur Verkirchlichung der 

religionspädagogischen Bemühungen. Schon die Vorstellung eines Priestertums aller 

Gläubigen muss jeglicher Instruktionsdidaktik wehren - so gut sie auch gemeint sein mag. 

Was die Fragen nach religiöser Sozialisation betrifft, kommt die Studie immer wieder auf 

die Familie als wichtigen Sozialisationsanker zurück, dabei bleibt die Rolle des 

Religionsunterrichts, der mittlerweile vielfach zum Ort des Erstkontakts mit religiösen 

Themen geworden ist, unterbelichtet.1022 Im Hintergrund dieser Überlegungen zur 

Kanonisierung steht auf Seiten der Kirche die Angst, die Deutungshoheit über den 

christlichen Glauben zu verlieren. Unter dem Schlagwort der Profilierung wird hier 

Identitätspolitik betreiben. Im 19. Jahrhundert wurde dieser Konflikt am Streit um das 

Apostolikum und der Lehrfreiheit der theologischen Fakultäten durchgespielt und mündete 

in der Einführung kirchenrechtlicher Disziplinarordnungen. Entsprechend der 

ernüchternden Erkenntnis über die Wahrnehmungsfähigkeit von Kirche in Bezug auf die 

Lebenswirklichkeit der Menschen im Angesicht der weitreichenden Umwälzungen gerade 

durch die Industrialisierung und den rasanten Bevölkerungsanstieg der (Groß-)Städte, wie 

es an Holzhausen zu sehen war, bleibt kritisch an das Impulspapier die Frage zu richten, ob 

Kirche in der Diskussion um die Anpassung an veränderte Bedingungen letztlich aus der 

Selbstreferentialität herausfindet.1023    

                                                 
1021  Markus Buntfuß, Verlust der Mitte oder Neuzentrierung?, 349. 
1022  EKD, Engagement und Indifferenz, 131f. 
1023  Reinhard Schmidt-Rost spricht der entgegengesetzten Richtung von der Befreiung vom „Joch der 
 Sozialwissenschaften“ das Wort (Evangelisch sprechen lernen, 171). 



201 

 

Dieses Kapitel versucht die Ergebnisse aus der Untersuchung der pastorale 

Identitätskonstruktionen, wie sie Theodor Holzhausen als Vertreter der kirchlich-

konservativen Pfarrer zum Ausdruck gebracht hat, unter den Stichworten 

Säkularisierungsängste, Verkirchlichung und Diaspora zusammenzubinden. Dabei zeigt es 

sich, dass diese Begriffe noch Relevanz für die heutigen kirchlichen Diskurse haben. Die 

theologischen Konzepte und Auseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts sind nicht 

einfach abgeschlossen, sondern sind in mehr oder mindert veränderter Weise vielfach noch 

aktiv und haben Einfluss auf die Wirklichkeitsdeutungen.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



202 

 

8.1. Säkularisierungsängste 

 

„Säkularisierungsängste darf man heute überall dort vermuten, wo man 

Säkularisierungsprozesse in der neuzeitlichen Gesellschaft wahrnimmt.“1024 Die Zeichen der 

Säkularisierung für die Menschen des 19. Jahrhundert waren: „die materielle Enteignung 

der Kirche, [...] die Trennung von Kirche und Staat im 19. Jahrhundert, [...] die Auflösung 

der protestantischen Personalunion von Landesherrn und oberstem Bischof, bald die 

Preisgabe des staatlichen Schutzes für kirchliche Institutionen und Anweisungen nach dem 

Ersten Weltkrieg. Bald war es die Verdrängung der Geistlichkeit aus der Schulleitung, bald 

die Unterwerfung der kirchlichen Lehrerausbildung unter staatliche Standards, bald die 

staatliche Degradierung der kirchlichen Taufe und Trauung zu rein fakultativen kirchlichen 

Akten. Säkularisierungsängste löste allerdings auch schon zuvor der quantitative Rückgang 

der Teilnahme an kirchlichen Riten und Festen aus, ebenso aber auch die Freistellung des 

religiösen Eides bei Rechtsverfahren, die rückläufige Nachfrage an kirchlich-religiösen 

Lesestoffen, später dann der Zuwachs der sogenannten Schundliteratur; ferner die 

rückläufige Verbindlichkeit kirchlicher Moralvorstellungen“1025. Diese und weitere 

Erscheinungen waren die Auslöser für Ängste, die sich mit einer eschatologischen 

Dimension mischen konnten. Die Erwartung der nahen Apokalypse, die gerade von 

konservativen und frommen Kreisen getragen wurde, verstand die Endzeit in einem neuen 

Sinn. Im frühneuzeitliche Protestantismus ließ es sich in Endzeitgewissheit leben, die im 

19. Jahrhundert umgedeutet wurde. Es setzte sich ein metaphorisches Verständnis durch, 

bei dem die Endzeit „als Ende der bestehenden Weltepoche oder 

Gesellschaftsformation“1026 gedeutet wurde.  

Dieser endzeitlichen Rhetorik hat sich Theodor Holzhausen in seinen Berichten für die 

Kreissynoden sehr wohl bedienen können. Der Kampf um den Erhalt der evangelischen 

Kirche im Angesicht der Bedrohung von Katholizismus, Unkirchlichkeit, Sozialdemokratie 

und Liberaler Theologie deutete er auf dem Hintergrund apokalyptischen Denkens. 

Entsprechend klangen auch die Worte, mit denen er seinen letzten Bericht einleitete, der 

zwei Wochen vor seinem Tod entstanden ist: „Es hat ganz den Anschein, als ob die Kirche 

der letzten Zeit nahe komme. Denn alle von dem Herrn Jesus für dieselbe gegebenen 

                                                 
1024  Lucian Hölscher, Säkularisierungsängste, 133. 
1025  A. a. O., 134f. 
1026  A. a. O., 138. 



203 

 

Vorzeichen scheinen in gegenwärtiger Zeit immer mehr sich zu erfüllen.“1027 Diese Angst 

schien auch geboten, weil für viele Menschen des 19. Jahrhunderts klar war, dass ohne den 

christlichen Glauben „Moral und gesellschaftlicher Zusammenhalt unmöglich“1028 

aufrechtzuerhalten waren. Dass hier vielfach Ängste die Wirklichkeitsdeutung präfigurierte, 

zeigt sich daran, dass ein Zusammenhang zwischen Säkularisierung und Moralverfall 

empirisch nicht zu verifizieren ist.1029 Von den (Ver-)Wandlungen, die das Kennzeichen des 

19. Jahrhunderts sind, fühlte sich ein Geistlicher wie Theodor Holzhausen überfahren: 

„Unsere Zeit hat das Eigenthümliche, daß sich in derselben die Ereignisse fast überstürzen. 

Auch die Gesetzgebung wird förmlich fabrikmäßig betrieben und leider pflegen die 

liberalen Ideen sich hierin überall Geltung zu verschaffen. Mit einem 

Geistlichkeitsparagraphen und einem Schulaufsichtsgesetz sind wir bereits beglückt. Im 

nächsten Jahr kommt vielleicht noch ein liberales Schulgesetz und die Einführung der 

obligatorischen Civilehe dazu. Überall wird aber die Kirche, welche doch durch derartige 

Gesetze auf das aller Empfindlichste getroffen wird, gar nicht gefragt, ob sie auch ihrerseits 

etwas dagegen einzuwenden habe.“1030 Die Maßnahmen des Kirchenkampfes wurden in 

einer schnellen Folge durch den Reichstag in Kraft gesetzt. Bei den 

Gesetzgebungsprozessen war die Kirche in keiner Weise involviert gewesen, was das 

Gefühl der Marginalisierung von Kirche auf politischer Ebene und auf der persönlichen 

Ebene des Pfarramtes hervorrief. Umso schwerer müssen die Veränderungen der Stellung 

und Aufgabe des Pfarrers wiegen, wenn sie von außen herangetragen wurden. „Die 

Einführung der zivilen Personenstandsgesetzgebung von 1875, die den Pfarrern die 

Funktionen des Standesbeamten wegnahm, bedeutete einen tiefen Einschnitt in das soziale 

Prestige und das pastorale Selbstverständnis.“1031 Heute werden diese Ängste in Form von 

„Warnungen vor den Gefahren der Optionssteigerung“1032 vorgetragen, da der Einfluss auf 

die Entscheidungen der Einzelnen durch Kirche und Pfarrerschaft immer mehr 

zurückgeht.   

 

 

 

                                                 
1027  LkA EKvW 4.6/224 (28.10.1900). 
1028  Hans Joas, Glaube als Option, 47. 
1029  Vgl. a. a. O. 63.  
1030  LkA EKvW 4.6/223 (21.08.1872). 
1031  Michael Klessmann, Das Pfarramt, 43. 
1032  Hans Joas, Glaube als Option, 129. 



204 

 

8.2. Fundamentalismus und Verkirchlichung 

 

Für die Situation des Protestantismus um 1900 beschreibt Hans Martin Müller die Spaltung 

zwischen modernem Liberalismus und orthodoxem Konservativismus so: „In Kirche und 

Theologie tut sich in dieser Lage ein schmerzhafter Zwiespalt auf zwischen einem 

subjektiven, an der modernen Wissenschaft geschärften Wahrheitsbewußtsein, und einer in 

Bekenntnis und Verfassung wurzelnden traditionellen Christlichkeit.“1033 Hier wird eine 

subjektive, moderne und wissenschaftliche Theologie einer traditionsbewussten und am 

bekenntnisorientierten Frömmigkeitstheologie gegenüber gestellt. Doch trifft eine solche 

Einschätzung die Dimension der zugrunde liegenden Problematik? Müsste man nicht 

vielmehr in diesem Zusammenhang von einer Verharmlosungskultur des Konservativismus 

und Traditionalismus sprechen? Im Hinblick nicht nur auf die Einstellung von Theodor 

Holzhausen und vielen anderen Theologen und Geistlichen bietet sich die Kategorie des 

Fundamentalismus deutlicher an. Auch wenn der Begriff erst im 20. Jahrhundert zu greifen 

ist, so geht seine Ideengeschichte doch weiter zurück. Jörg Lauster nennt denn auch 

„Erweckung, Konfessionalismus, Fundamentalismus“1034 in einem Atemzug. Die Stellung 

einer fundamentalistischen Einstellung zur Moderne ist ambivalent, weil sie zwar die 

Moderne grundsätzlich ablehnen konnte und zugleich sich ihrer neuen medialen 

Möglichkeiten zu bedienen wusste. Deshalb ist der Fundamentalismus „ein 

Krisenphänomen der Moderne“1035. In der sich wandelnden Welt des 19. Jahrhunderts, die 

von zunehmender Pluralität geprägt war, gaben fundamentalistische Antworten Halt und 

Orientierung. In der Bibel konnte die Wahrheit wiedergefunden werden, indem eine 

soteriologische Deutung des Todes Jesu nicht lediglich als Metapher interpretiert werden 

konnte, sondern eine Heilstatsache bildete. „Zu dieser neuen Erweckungsfrömmigkeit 

gehört ein neuer fundamentalistischer Biblizismus; die Bibel ist Grundlage des Lebens - 

nicht als Urkunde von Gottes Taten, sondern als persönlich gesprochenes, erfahrenes, als 

konkretes und buchstäbliche zu nehmendes Wort.“1036 So stellte August Friedrich Christian 

Vilmar seiner Theologie der Tatsachen auch die Theologie der Rhetorik gegenüber. Das 

                                                 
1033  Hans Martin Müller, Persönliches Glaubenszeugnis, 223. 
1034  Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 504. 
1035  A. a. O., 508. 
1036  Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, 425. 



205 

 

fundamentalistische Weltbild gab „ein geschlossenes Weltbild mit sehr klaren ethischen 

Anweisungen.“1037 

Wenn man sich das pastorale Identitätskonstrukt Theodor Holzhausens betrachtet, dann 

ist dieses ein abgeschlossenes System, bei dem klar definiert ist, was dazu gehört und was 

eben nicht. Katholizismus, Sozialdemokratie und Liberale Theologie stehen ganz eindeutig 

auf der anderen Seite einer Weltsicht, die die göttliche Wahrheit der Bibel entnimmt und 

sich durch die Tradition der Bekenntnisse bestätigt weiß. Dabei hatte zweifelsohne immer 

die Bibel den Vorrang. Weitere Auslegungsmöglichkeiten waren denkbar, die jedoch keine 

Wahrheitsfähigkeit besaßen. Die historisch-kritische Bibelexegese, die sich im 19. 

Jahrhundert entwickelte, war nicht in der Lage, die biblischen Schriften in Hinblick auf ihre 

reale Erlösungsdimension zu lesen. In seinem Weltbild erhielt die Kirche eine starke 

Stellung, die vielfach in ihrem Bestand bedroht war. Von außen von einem scheinbar 

übermächtigen Feind, der auf ihre Zerstörung trachtete: die römisch-katholische Kirche. 

Materialismus und Sozialismus mit ihrer Religionskritik waren ebenso bedrängend. Von 

innen trug die Vielstimmigkeit und Uneinigkeit des Protestantismus dazu bei die Kirche 

von innen her zu zersetzen. Unkirchlichkeit, Indifferentismus und Unsittlichkeit bei dem 

Mitgliedern der evangelischen Kirche würden dieses Werk vollenden.  

Hartmut Lehmann zieht die Linien neupietistischer Strömungen von 1800 bis heute, in 

dem er einen Bogen mit fünf Phasen spannt.1038 Vielfach haben fundamentalistische 

Gruppen den Weg aus den Kirchen in eigene Strukturen gewählt. Die 

Erweckungsbewegung mündete selbst schließlich in der Gemeinschaftsbewegung. Für 

Friedrich Wilhelm Graf tragen die Konservativen des 19. Jahrhunderts an den Problemen 

der evangelischen Kirche von heute Mitschuld. In frömmigkeitstheologischer Hinsicht war 

das Konzept Kirchlichkeit für diese Kreise von zentraler Bedeutung gewesen und viel 

wurde unternommen, der Unkirchlichkeit zu wehren. In seiner Untersuchung zu Pfarrern 

im Süden der Hannoverschen Landeskirche im 19. Jahrhudert kommt Rainer Marbach zu 

einer entsprechenden Einschätzung: „Dieser Sieg der kirchlichen Restauration gehörte zu 

den Voraussetzungen dafür, daß Kirchenvertreter sich weitgehend darauf beschränkten, 

mit ihrem konservativen sozialethischen Normen und Verhaltenserwartungen als Stützen 

der überkommenen Gesellschaftsordnung, als Bewahrer ständisch-patriarchalischer 

Wertvorstellungen in Staat und Gesellschaft zu fungieren, deren Erfüllung aufgrund der 

                                                 
1037  Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt, 509.  
1038  Vgl. Hartmut Lehmann, Die neue Lage, 4f. 



206 

 

konfessionalistischen Neigung zur Gleichsetzung von Bekenntniskirche und Christentum 

in der Praxis als identisch mit der Realisation einer christlichen Lebensführung angesehen 

wurde.“1039 Die fundamentalistischen Kreise innerhalb des Protestantismus hielten im 19. 

Jahrhundert noch an dem Modell der Volkskirche fest.1040 Aus der heutigen Perspektive 

muss man jedoch sagen, dass deren missionarischen Strategien und Bemühungen keinen 

nachhaltigen Erfolg gezeigt haben und die Bindung an Kirche gerade im 20. Jahrhundert 

stetig abgenommen hat. Weder die Diskussionen um Gemeindeaufbau noch um Mission 

haben sich als weiterführend erwiesen. Die Gründe hierfür liegen auch darin, dass die 

Diskussion noch vielfach in den Denkvorstellungen des 19. Jahrhunderts be- und gefangen 

sind.     

Als weiteren Grund, die wirklichen Lebensverhältnisse der Menschen nicht in den Blick zu 

bekommen, nennt Jochen-Christoph Kaiser die Limitierung des Berufs Pfarrer, der im 19. 

Jahrhundert davon geprägt war, dass die Pfarrer als Staatsbeamte für festgelegte 

Angelegenheiten zuständig waren. Entsprechend dieser Beamtenmentalität gab es auch 

kaum Gelegenheiten zum überparochialen Austausch zwischen den Pfarrern eines 

Kirchenkreises oder einer Kirchenprovinz.1041 Deshalb war es auch nicht möglich, 

Instrumente gegen die in weiten Teilen herrschende Probleme, wie der Armut, zu 

entwickeln. Auch wenn bei Holzhausen die Loyalität zum preußisch-deutschen Staat klar 

ist, verstand er sich doch weniger als Staatsbeamter, sondern ganz deutlich als 

Kirchenbeamter. Ihm verstellte der Kirchen- bzw. Kirchlichkeitsbegriff den Zugang zur 

Lebenswirklichkeit der Menschen und nicht ein beamtisches Selbstbewusstsein.     

Die feindliche Haltung der modernen Theologie gegenüber hat nach dem Zweiten 

Weltkrieg zu neuen Auseinandersetzungen mit fundamentalistischen Gruppen geführt. 

Auslöser war damals die Entmythologisierungsdebatte um Rudolf Bultmann. Die 

Bekenntnisbewegung „Kein anderes Evangelium“ konnte 1966 zu einer Veranstaltung in 

Dortmund 20.000 Menschen mobilisieren.1042 Aber auch neue kirchenamtliche 

Veröffentlichungen verharmlosen fundamentalistische Tendenzen innerhalb des 

Protestantismus. So wird von „kirchlich Hochaktiven“1043 geredet, die zu einem Drittel ein 

                                                 
1039  Rainer Marbach, Säkularisierung und sozialer Wandel, 21. 
1040  Gangolf Hübinger, Kulturprotestantismus und Politik, 301. 
1041  Vgl. Jochen-Christoph Kaiser, 150 Jahre Gustav-Adolf-Verein, 373f. 
1042  Vgl. Norbert Friedrich/Joachim Waltemate, Die Bekenntnisbewegung, 321. 
1043  Vgl. EKD, Engagement und Indifferenz, 48.  



207 

 

„literales Bibelverständnis“1044 haben. Im Gegenzug werden die distanzierten 

Kirchenmitglieder in ihrer Haltung problematisiert: „Ebenso falsch ist es aber, die 

>distanzierte Kirchlichkeit< zur Normalform evangelischer Religiosität zu erheben. Wenn 

die Identität einer Kirche sich im Gottesdienst darstellt und in ihm immer neu für die 

Gemeinschaft und ihre einzelnen Mitglieder gewonnen wird, ist es nicht zur Normalität zu 

erklären und damit theologisch zu legitimieren, dass die Mehrzahl der Mitglieder keinen 

Anlass sieht, an dieser konstitutiven Veranstaltung überhaupt oder gar oft 

teilzunehmen.“1045   

Theodor Holzhausen trägt sein frömmigkeitstheologisches Konzept unter dem Leitwort 

der Kirchlichkeit vor. Als im 19. Jahrhundert neue Frömmigkeitspraxis ist Kirchlichkeit 

von der Innerlichkeit des Pietismus unterschieden durch die Betonung eine äußerlichen 

Praxis. „Gerade darin zeigt sich nun, dass die Frömmigkeit jetzt stärker als bisher auf die 

Kirche als ihren Mittelpunkt ausgerichtet war, ihre Ernsthaftigkeit in erster Linie an der 

Teilnahme am kirchlichen Leben gemessen wurde.“1046 Man glaubte von der ausgeübten 

äußerlichen Frömmigkeitspraxis auf eine innere Gläubigkeit schließen zu können. Lucian 

Hölscher hat mit seiner Aufbereitung des kirchlich-statistischen Materials von 1800 bis 

1945 und seiner Auswertung der Zahlen für die Teilnahme am Abendmahlbesuch 

empirische Grundlagen bereitgestellt, um die Intensität von Kirchlichkeit beschreiben und 

auswerten zu können.1047 Um einigermaßen valide Aussagen über die Frömmigkeit im 19. 

Jahrhundert zu machen, sind die statistisch erfassten religiösen Praxen repräsentativ. Dem 

müssten entsprechende qualitativen Untersuchungen, wie diese, zur Seite gestellt werden, 

um ein vollständigeres Bild zu gewinnen und Frömmigkeitspraxis und -theologie 

zusammen zu bringen.   

In der letzten, fünften Untersuchung über die Kirchenmitgliedschaft bedient sich die EKD 

auch weiterhin des Kirchlichkeitskonzepts,1048 um Aussagen über die derzeitige Lage der 

evangelischen Kirchen machen zu können. „Die Zugehörigkeit zur Kirche wird auch [...] 

weiterhin durch Fragen nach der Verbundenheit mit der Institution, nach typischen 

Erfahrungen und Einstellungen erforscht. Erkundet wird, wie die familiäre Sozialisation, 

aber auch andere Faktoren wie Alter, Bildung, Lebensstil und Frömmigkeitsprofil die 

                                                 
1044  Vgl. a. a. O., 47. 
1045  Eberhard Winkler, Identität und Differenz, 1233. 
1046  Lucian Hölscher, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit, 181. 
1047  Vgl. a. a. O., 183f. 
1048  EKD, Engagement und Indifferenz, 45.  



208 

 

Zugehörigkeit prägen.“1049 Es werden unterschiedliche Formen von dieser Verbundenheit 

beschrieben, die nach ihrer Intensität bezeichnet werden. Zu einer „intensive[n] 

Mitgliedspraxis“ gehören „häufiger Gottesdienstbesuch, mindestens einmal im Monat, 

persönlicher Kontakt zu einem Pfarrer bzw. einer Pfarrerin im Laufe des letzten Jahres, 

aktive Beteiligung am kirchlichen Leben außerhalb des Gottesdienstes, etwa durch 

Übernahme einer Leitungsaufgabe im Kirchenvorstand oder in einer kirchlichen Gruppe, 

durch Mitarbeit beim Gemeindebrief oder im Besuchsdienst oder auch durch Mitwirkung 

in Chören oder Musikgruppen.“1050 Grundsätzlich ist zu beobachten, dass diese Gruppe 

innerhalb der Kirche ansteigt. Zugleich nimmt auch die Gegengruppe an 

Kirchenmitgliedern zu, die kaum Berührungspunkte mit Kirche haben. Interessanterweise 

wird diese Gruppe mit dem Begriff der Indifferenz belegt, in dem die Polemik des 19. 

Jahrhunderts gegen den Indifferentismus der Kirchenmitglieder anklingt. Bei diesem 

Prozess der Stärkung der Ränder wird die Mitte freilich ausgedünnt.1051 Dieser 

Kategorisierung durch Kirche steht die eigene Wahrnehmung der Mitglieder gegenüber: 

„Die überwiegende Mehrheit aller befragten Evangelischen hält sich für einen religiösen 

Menschen, besucht zumindest mehrmals im Jahr einen Gottesdienst, betet mindestens 

mehrmals im Jahr und glaubt an einen Gott, der sich in Jesus Christus zu erkennen 

gegeben hat.“1052 Kirchlichkeit und Religiösität sind nicht deckungsgleich.  

Die strikte Orientierung an Bibel und Bekenntnis hat Theodor Holzhausen den Weg einer 

Absolutsetzung bzw. Sakralisierung des Konzepts Nation nicht mitgehen lassen. Auch sind 

rassische Aspekte in seinem Denken nicht auffindbar gewesen, die sich z. B. in 

Antisemitismen geäußert hätten. Manche seiner Zeitgenossen haben diesen Weg 

beschritten, dessen Zielpunkt aus heutiger Perspektive klar ist. Dabei waren liberale wie 

konservative Kirchenmänner und Theologen, die sich nach dem Ersten Weltkrieg für eine 

völkische Religion stark machten. Sieht man auf die Anfänge im 19. Jahrhundert, stellt sich 

auch hier die Frage, ob es noch Nachwirkungen bis in die heutige Zeit gibt. „Man hat aus 

gegenwärtiger Sicht immer wieder kritisch angemerkt, dass vor allem die lutherisch 

geprägten Pfarrer [...] konservativ-national eingestellt war, dem Nationalstaat ergeben 

gegenüberstand und zu einer religiösen Legitimation der Monarchie als der einzig 

denkbaren Form der Obrigkeit und damit letztlich zur unseligen Geschichte des 20. 

                                                 
1049  A. a. O., 4. 
1050  A. a. O.,43. 
1051  Vgl. a. a. O., 12. 
1052  A. a. O., 16. 



209 

 

Jahrhunderts beigetragen hat.“1053 Die Mitgliedschaftsuntersuchungen der EKD geben 

darüber keine Auskunft. Um so interessanter ist eine von der Friedrich-Ebert-Stiftung in 

Auftrag gegebene Studien aus dem Jahr 2012, die auch die Kirchenzugehörigkeit 

berücksichtigt. Dabei kamen für eine ausländerfeindliche Haltung der Wert von 25,6 % 

unter den befragten Evangelischen heraus. Eine antisemitische Einstellung wurde 

immerhin von 7,8 % geteilt.1054  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1053  Michael Klessmann, Das Pfarramt, 45.  
1054  Vgl. Oliver Decker u.a., Die Mitte im Umbruch, 47. Angesichts derartiger Befunde wäre eine 
 entsprechende Ausweitung des Horizonts von zukünftigen Mitgliedschaftsuntersuchungen dringend 
 geboten.   



210 

 

8.3. Fremdheitserfahrung und Diaspora 

 

Die territorialen Veränderungen in Deutschland in Folge des Siebenjährigen Kriegs und der 

napoleonischen Ära beendeten auch das Prinzip von konfessionell-homogenen Gebieten. 

Neben der jüdischen Bevölkerungsminderheiten, die in verschiedenen Ländern anzutreffen 

waren, traten nun christliche Minderheiten. In katholischen Gebieten, wie dem ehemaligen 

Hochstift Paderborn, siedelten sich Evangelische an, die pastoral zu betreuen waren. Mit 

der Gründung des Gustav-Adolf-Vereins reagierte der Protestantismus auf diese neue 

Situation, da die Landeskirchen mit der neuen Lage überfordert waren. Die Initiativen von 

1832 und 1841 ermöglichten diesen überregionalen Zusammenschluss. Schon im Jahr 1843 

wurde in Münster ein westfälischer Hauptverein als regionale Untergliederung ins Leben 

gerufen.1055 Im Rahmen der Aktivitäten der Gustav-Adolf-Vereine im 19. Jahrhundert war 

das Verständnis von Diaspora ein konfessionelles, wobei auch nationale Aspekte eine Rolle 

spielten.1056 Theodor Holzhausen beklagte sich über die geringen Kenntnisse von 

zugezogenen Evangelischen, die bisher nicht in einer Diasporasituation gelebt hatten. 

Gerade die Unterschiede zur katholischen Kirche, aber auch das, was den Protestantismus 

ausmachte, waren diesen nicht bewusst. Die Diaspora stärkt das „Identitäts- wie das 

Differenzbewusstsein“1057 in den Gemeinden. Der konfessionelle Diasporabegriff war bis 

weit in das 20. Jahrhundert tragfähig, kam aber mit der Abnahme konfessioneller 

Spannungen und der zunehmenden Entkirchlichung und Säkularisierung der Gesellschaft 

an seine Grenzen.  

Neben den Aktivitäten des Gustav-Adolf-Werkes, das mittlerweile seine Aktivitäten stärker 

auf außerhalb Deutschlands liegende evangelische Diasporen gerichtet hat, war das zweite 

Wahrnehmungsfeld für den Diasporabegriff die kirchliche Situation in der DDR. Stark 

sinkende Mitgliedszahlen, die Abschaffung des Religionsunterrichtes in der Schule und 

weitere Maßnahmen brachten die evangelischen Kirchen in eine Minderheitssituation, die 

als Diaspora begriffen wurde. Auf der Synode der Kirchenprovinz Sachsen hielt Werner 

Krusche im Jahr 1973 einen Vortrag mit dem Thema „Die Gemeinde Jesus Christi auf dem 

Weg in die Diaspora“. Das bisherige Verständnis einer Kirche für andere, die sich von der 

                                                 
1055  Vgl. Johann Friedrich Gerhard Goeters, Die Geschichte des rheinischen Gustav-Adolf-Werkes, 9. 
1056  Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 25. 
1057  Eberhard Winkler, Identität und Differenz, 1231. 



211 

 

sozialistischen Diaspora missionarisch herausgefordert weiß, lehnte er darin ab.1058 

Vielmehr wollte er den Blick auf die damalige Lage der Kirche schärfen und dabei klären, 

wie sich Staat und Gesellschaft zur Kirche verhalten und wie letztere zur Minderheit 

wurde. Als das Besondere von Kirche in der DDR identifizierte er ein ideologisches 

Verständnis der Diasporasituation.1059 Diese Veränderung sollte Kirche wahrnehmen, um 

sich positiv und produktiv mit ihrer Lage auseinander setzen zu können, indem nicht mehr 

die quantitative Dimension im Vordergrund stand, sondern die qualitative. „Die Diaspora-

Situation eröffnet uns die chancenreiche Konzentration auf das Entscheidende, das 

wirklich Notwendige und Not Wendende. Das Leben der Gemeinde in der Diaspora 

könnte damit an Intensität und vielleicht auch an Qualität gewinnen. [...] Die Gemeinde in 

der Diaspora darf damit rechnen, aus ihrer volkskirchlichen Konturenlosigkeit 

herauszukommen und wieder ein klares Profil zu bekommen. Sie könnte wieder als eine 

Größe eigener Art erkannt werden, als die Stadt auf dem Berge.“1060 Im Ganzen sind es vier 

große Chancen, die aus dem Neuverständnis von Diaspora resultieren: „1. Konzentration 

auf das Eigentliche, 2. Gewinnung eines klaren Profils, 3. die Machtlosigkeit der Kirche, 4. 

die zunehmende Bedeutung von Gemeinschaft.“1061 Zugleich propagierte Krusche damit 

auch das Ende von Kirche als Volkskirche und wies den Weg zum ekklesiologischen 

Modell einer Bekenntniskirche. Eberhard Winkler schlägt vor, in diesem Zusammenhang 

den Begriff der „säkularen Diaspora“1062 zu verwenden.  

In den Kulturwissenschaften wurde die Diasporaforschung stark von einen bestimmten 

jüdischen Paradigma bestimmt, das eine von der Heimat getrennte Gemeinde beschreibt 

(hlfg&,), die auf die Heimkehr in das gelobte Land wartete.1063 Diese Konzept war vor allem 

mit der Stadt Babylon als Exilsort verbunden. Daneben existierten freilich weitere 

Diasporagemeinden, die außerhalb der theologischen Konzeptionen der Schriften der 

Hebräischen Bibel blieben.1064 Bis in die 1990er Jahre war der Gedanke der Rückkehr in die 

Heimat ein wichtiges Element in kulturwissenschaftlichen Verständnis von Diaspora. In 

den frühen christlichen Gemeinden wurde der Diasporabegriff zum Verständnis der 

eigenen Situation fruchtbar gemacht, der ohne eine Rückkehrvorstellung auskommen 

                                                 
1058  Vgl. Werner Krusche, Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Weg in die Diaspora, 57. 
1059  Vgl. a. a. O. , 60. 
1060  Werner Krusche, Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Weg in die Diaspora, 65f. 
1061  Karl-Christoph Epting, Evangelische Diaspora, 57. 
1062  Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 27. 
1063  Vgl. Ps 146, 2 und Neh 1,9.  
1064  Vgl. Rainer Albertz, Religionsgeschichte Israels 2, 381f. 



212 

 

konnte. In den Schriften des neutestamentlichen Kanons bietet sich der 1Petr an, da hier 

eine theologische Konzeption entworfen wird, für die das Leben in der Diaspora zentral 

ist. So wandte sich der unbekannte Briefschreiber an die „parepidh&moij diaspora~j“1065 

in verschiedenen Regionen Kleinasiens. Den Christinnen und Christen dieser Gegenden 

bot der Schreiber den Begriff der Diaspora als Interpretationshilfe für ihre 

Minderheitssituation an, die von Diskriminierungen bestimmt war.1066 „Das Verhältnis der 

im 1Petr Angesprochenen zu ihrer Umwelt ist wesentlich dadurch bestimmt, daß sie in ihr 

und an ihr leiden.“1067 Das Gefühl nicht in der Gesellschaft akzeptiert zu sein, ließ sich als 

Fremdheitserfahrung ausdrücken. „Andererseits ist die marginalisierte Existenz nicht nur 

ein Geschick, das die Christen zu ertragen, sondern auch eine Sendung, die sie zu erfüllen 

haben.“1068 Für 1Petr ist das Volk Gottes in seiner globalen Dimension zu verstehen, das 

dabei nur als Minderheit gedacht werden kann.1069 „Die Ausgegrenzten sind die 

Auserwählten, die Knechte die Könige, die Fremden die Brüder, das einfache Volk bilden 

die Priester. Gottes Volk lebt in der Welt und bleibt in ihr.“1070 Die Besonderheit des 

Fremdheitsverständnisses im 1Petr liegt nicht in der Abgrenzung zu Welt und Gesellschaft, 

sondern ist begründet in der Bezogenheit auf Gott und der Mitgliedschaft zu seinem 

Volk.1071 

In seiner Untersuchung über die Entwicklung des Begriffs Nation hat Benedict Anderson  

einen wichtigen Aspekt zu seiner Entstehung in kreolischen Gemeinschaften analysiert. 

Die von den Spaniern in Amerika geschaffenen regionalen Verwaltungsstrukturen prägten 

die dort lebenden Menschen und wurden von ihnen schließlich als ihre Nation begriffen. 

Eher willkürliche Verwaltungseinheiten bekamen eine Sinn hervorbringende Dimension.1072 

Ein ähnlicher Prozess lässt sich auch am Protestantismus im Kirchenkreis Paderborn 

feststellen. Bei den Evangelischen handelte es sich um Zugewanderte, da am Beginn des 

17. Jahrhundert - mit Ausnahme von Herlinghausen - die letzten Evangelischen im 

Hochstift rekatholisiert wurden. Die Eingliederung in das Königreich Preußen im Jahr 

1802 brachte erste evangelische Ansiedlungen. Somit konnten die Protestanten nicht an 

                                                 
1065  1Petr 1,1. Unter einem parepidh&moj ist ein Immigrant zu verstehen, der in Abraham einen 
 Prototyp erkennen konnte (Vgl. Thomas Popp, Die Kunst der Konvivenz, 125). 
1066  Vgl. Thomas Söding, Grüße aus Rom, 37. 
1067  Reinhard Feldmeier, Die Christen als Fremde, 105. 
1068  Thomas Söding, Grüße aus Rom, 37. 
1069  A. a. O., 28. 
1070  A. a. O., 42. 
1071  Reinhard Feldmeier, Die Christen als Fremde, 178.  
1072  Vgl. Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation, 60ff. 



213 

 

eine eigene Tradition anknüpfen und waren selbst heterogener Herkunft.1073 In Brakel 

bestand die erste Gottesdienstgemeinde im Jahr 1831 aus zugezogenen 

Beamtenfamilien.1074 Das 20. Jahrhundert verstärkte den „kreolischen“ Charakter des 

Kirchenkreises durch die Ansiedlung von Vertriebenen nach dem Zweiten Weltkrieg und 

am Ende des Jahrhunderts durch russlanddeutsche Zuwanderung. Für die Gemeindeglieder 

sind ganz unterschiedliche Traditionen und Kulturen tragend, die in den 

Kirchengemeinden des Kirchenkreises Paderborn zusammenkommen. Dabei besteht die 

Aufgabe darin, dass die oder der Andere zum Teil meiner Welt werden kann.1075 Die 

verbindenden Konstruktionen, die aus einer verfassten Institution eine Kirchengemeinde 

werden lassen, können in der Metaphorik von Gotteskindschaft oder Reich Gottes 

dargestellt werden. Sie sind „durch Zeichen [...] vermittelte glaubhafte andere Welten.“1076 

Nach dem Verlust der Hegemonialität der christlichen Großerzählung ist die Erzählung des 

Christentum in Konkurrenz zu vielen anderen Angeboten sinnproduzierender Erzählungen 

geworden. Für Theodor Holzhausen war dieser Prozess als eine Marginalisierung von 

Kirche und einer zunehmenden Heterodoxie in der Lehre verstanden worden. Seine 

Antwort bestand im Versuch, die Kirchlichkeit in seinen Gemeinden zu heben und in 

fundamentalistischer Weise auf von ihm für existenziell empfundenen Grundnahmen zu 

bestehen. Wo Holzhausen mit dem Wirken des Hl. Geistes rechnete, regierte vielmehr der 

Buchstabe.1077  

Das Konzept Virtualität bringt hier, wie Ilona Nord gezeigt hat, eine neue Dimension in 

die Diskussion. Damit stellt sich die Identitätsfrage für Kirche, da sie das Verbindende 

klarmachen muss, um eine Gemeinschaft auf Dauer und mit Zukunft sein zu können. 

Innerhalb des Christentum haben einzelne Gruppen einen neuen konstruktiven Zugang 

zum Begriff der Diaspora finden könne. Spannend ist in diesem Zusammenhang die 

Erzählung, die von Marcella Althaus-Reid in Bezug auf die Queer-Community entworfen 

und als „Indecent Theology“1078 konzeptionalisiert wird. Die Entstehung einer Queer-

                                                 
1073  Für Theodor Holzhausen und seine Kollegen im Kirchenkreis spielt die Reformationsgeschichte 
 Paderborns keine Rolle, obwohl z. B. Franz von Löher im Jahr 1874 die „Geschichte des Kampfes 
 um Paderborn“ veröffentlichte.   
1074  Vgl. Werner Neermann, Die evangelische Kirchengemeinde Brakel, 258. 
1075  Vgl. Luce Irigaray, How can we meet the other?, 108. 
1076  Ilona Nord, Realitäten des Glaubens, 6. 
1077  Vgl. 2Kor 3,6; Oder - in Schleiermachers Worten - gehört Holzhausen zu denen, „die nur in den 
 verwitterten Ruinen des Heiligtums am liebsten wohnen“ (KGA I.2, 190). Vgl. dazu Günter Bader, 
 Geist und Buchstabe.  
1078  Vgl. dazu Marcella Althaus-Reid, Indecent Theology.  



214 

 

Diaspora beginnt mit der Vertreibung aus dem Paradies: “That may be the utopian 

beginning of the Queer diaspora, starting with Other sexualities expelled from the Eden of 

loving, godly relationships and exiled in lands of heterosexuality.”1079 Die Unterdrückung 

und Marginalisierung durch eine heteronormativ geprägte Theologie erfährt die nicht-

heterosexuelle Theologin am eigenen Leib. „A Queer theologian has many passports 

because she is a theologian in diaspora, that is, a theologian who explores at the crossroads 

of Christianity issues of self-identity and the identity of her community, which are releated 

to sexuality, race, culture and poverty.”1080 Die Fremdheitserfahrung äußert sich hier als 

Frage nach der Andersheit. Die Andersheit wird zum Konstruktionsmoment von Identität, 

die sich durch soziologische Kategorien bestimmt weiß. Im Sinn des 1Petr müsste sich ein 

christliche Diaspora positiv durch ihre Zugehörigkeit zum Volk Gottes bestimmen. In 

seiner Vielfältigkeit kann sich ein solches Volk nicht als heterogene Gemeinschaft 

verstehen, sondern die Verschiedenheit wertschätzen.   

In gesellschaftlicher Hinsicht sind die Rahmenbindungen für Kirche nach Winkler durch 

Begriffe wie „Individualisierung“1081, „Pluralismus“1082, „Erlebnisgesellschaft“1083, 

„Information- und Mediengesellschaft“1084 und „Freizeitgesellschaft“1085 bestimmt. In der 

Praktischen Theologie kommt die Wirklichkeit der Menschen mittlerweile wieder in Blick 

unter dem Stichwort der „gelebten Religion“.1086 Harald Schroeter-Wittke hat die 

Geschichte des Kirchentags in die Spannung zwischen Kirche und Welt gestellt und den 

Kirchentag als vor-läufige Kirche charakterisieren können: „Der Kirchentag ist vor-läufig, 

weil er stellvertretend für andere Gestalten von Kirche in die Bereiche vorläuft, wo sich 

Christentum und Welt begegnen.“1087 Der Kirchentag gehört zu den Orten, an denen 

gelebte Religion und Spiritualität einen Raum gewinnen kann. Für eine zeitgemäße 

Ekklesiologie wäre zu fragen, wie kirchliche Strukturen und Organisationsformen den 

Charakter von Vor-läufigkeit erhalten können, die einen Zwischenraum eröffnen können. 

Die Dialektik von Kirche und Welt wäre dann in das Gefühl von Heimat und Fremde zu 

übersetzen. Dabei gelten jedoch folgende Sätze:  Je stärker sich Kirche als Fremde versteht, 

                                                 
1079  Marcella Althaus-Reid, The Queer God, 8.  
1080  A. a. O., 7. 
1081  Vgl. Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora, 34. 
1082  Vgl. a. a. O., 37. 
1083  Vgl. a. a. O., 40. 
1084  Vgl. a. a. O., 45. 
1085  Vgl. a. a. O., 50. 
1086  Vgl. dazu Albrecht Grözinger/Georg Pfleiderer (Hgg.), >Gelebte Religion< als Programmbegriff. 
1087  Harald Schoeter-Wittke, Kirchentag als vor-läufige Kirche, 11. 



215 

 

desto heimatlicher wird sie. Je stärker sich Kirche als Heimat versteht, desto befremdlicher 

wird sie. Zu diskutieren bliebe, ob der Kirchenbegriff zwischen beiden Polen zum 

Oszillieren (Friedrich Schleiermacher) käme, oder den Ausblick auf einen dritten Raum 

ermöglichte (Homi K. Bhabha): „Wie also einem Anderen begegnen, wie einem 

Heterogenen, einem fremden Blick oder einer unbekannten Gebärde standhalten, ohne sie 

zunächst als solche interpretieren und damit aneignen zu wollen - d. h. auch: deuten zu 

wollen, was unverständlich bleibt, um so das Nichtverständliche als Nichtverständliches 

aufzulösen und zu integrieren?“1088 

Für den Diskurs über das Selbstverständnis von Kirche und Gemeinden wäre es hilfreich, 

von einem quantitativen Verständnis von Diaspora als Kirche, die zur Minderheit wird, 

Abstand zu nehmen. Vielmehr wäre eine Auseinandersetzung um ein qualitatives 

Verständnis angezeigt, dass christliches Leben stets in der Dimension einer 

Alteritätserfahrung zu begreifen weiß. Dabei muss seklusiven und exklusiven Tendenzen 

gewehrt werden, die einer fundamentalistischen Frömmigkeitstheologie das Wort reden. 

Die Heterogenität und Pluralität in den Gemeinden ist vielfach überhaupt erst einmal 

wahrzunehmen und als Herausforderung anzunehmen. Ziel ist dann eine inklusive 

Gemeinde, die verschiedenen Formen von Spiritualität Raum geben kann und somit 

Räume für ein Gefühl von Beheimatung eröffnet.        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1088  Dieter Mersch, Die Frage nach Alterität, 40. 



216 

 

9. Anhänge 

 

9.1. Kommunizierendenstatistik von 1843 bis 1900 

Jahr  Kirchenprovinz 
Westfalen1089 

Kirchenkreis 
Paderborn1090 

Kirchenkreis 
Paderborn1091 

Driburg1092 Warburg 

1843   63,0 % (6052: 
3815) 

 49,4 % 
(350: 173) 

1844   64,2 % (6374: 
4089) 

 36,5 % 
(400: 146) 

1845   59,6 % (6752: 
4023) 

 42,9 % 
(350: 150) 

1846   71,4 % (6146: 
4386) 

 38,3 % 
(400: 153)  

1847   65,5 % (6623: 
4336) 

 44,3 % 
(400: 177) 

1848   65,4 % (6560: 
4292) 

 44,3 % 
(400: 177) 

1849   58,9 % (6425: 
3787) 

 37,5 % 
(400: 150) 

1850 47,7 %  66,8 % (6382: 
4264) 

 49,3 % 
(400: 197) 

1851 47,6 % 69,2 % 69,2 % (6382: 
4414) 

 45,0 % 
(400: 180) 

1852 47,3 % 64,9 % 56,8 %  (8044: 
4572) 

64,2 % (330: 
212) 

50,0 % 
(400: 200) 

1853 46,9 % 62,0 % 62,0 % (7701: 
4774) 

55,3 % (380: 
210) 

46,7 % 
(600: 280) 

1854 46,1 % 63,8 % 62,1 % (7546: 
4684) 

71,7 % (276: 
198) 

60,0 % 
(400: 240) 

1855 47,2 % 67,1 % 65,3 % (7632: 
4986) 

80,0 % (200: 
160) 

58,1 % 
(430: 250) 

1856 47,3 % 67,5 % 67,5 % (7716: 
5208) 

99,5 % (200: 
199) 

55,6 % 
(450: 250) 

1857 49,2 % 66,0 % 68,6 % (7705: 
5287) 

90,5 % (200: 
181) 

52,0 % 
(500: 260) 

1858 48,9 % 69,8 % 69,7 % (7474: 
5212) 

80,4 % (230: 
185) 

38,7 % 
(690: 267) 

1859 49,2 % 71,9 % 68,2 % (7632: 
5208) 

74,3 % (230: 
171) 

39,7 % 
(680: 270) 

                                                 
1089  Daten entnommen: Lucian Hölscher, Die Religion des Bürgers, 630. 
1090  Daten entnommen: Lucian Hölscher (Hg.), Datenaltas zur religiösen Geographie 4, 599f. 
1091  Nach den Kreissynodalprotokollen erstellt. 
1092  Die Daten für die Kirchengemeinden Driburg und Warburg wurden den jeweiligen jährlich 
 erstellten Berichten zur Kreissynode (Driburg: LkA EKvW 4.6/131; Warburg: LkA EKvW 
 4.6/223 und 224) und dem statistischen Anhang zu den Protokollen der Kreissynode 
 Paderborn entnommen. Differiert die Zahlangabe zwischen dem Bericht und dem Protokoll 
 wurde der Zahl im Gemeindebericht der Vorzug gegeben. 



217 

 

1860 49,2 % 68,0 % 66,5 % (7741: 
5148) 

72,6 % (230: 
167) 

 

1861 50,2 % 76,7 %  85,2 % (230: 
196) 

59,4 % 
(665: 395) 

1862 48,1 % 68,9 % 64,6 % (8410: 
5436) 

22,2 % (900: 
200) 

45,9 % 
(665: 305) 

1863 49,8 % 60,5 % 63,6 % (8412: 
5354) 

25,0 % (300-
1000: 250) 

 

1864 48,1 % 67,7 % 60,5 % (7812: 
4726) 

70,0 % (300: 
210) 

45,7 % 
(600: 274) 

1865 50,4 % 74,2 %  70,6 % (350: 
247) 

49,8 % 
(550: 274) 

1866 48,6 % 67,9 % 67,9 % (7824: 
5315) 

72,9 % (350: 
255) 

 

1867 46,6 % 70,2 % 67,7 % (7930: 
5366) 

91,8 % (280: 
257) 

 

1868 46,3 % 74,3 % 70,2 % (7747: 
5437) 

90,4 % (280: 
253) 

50,0 % (ca. 
600: ca. 
300) 

1869 45,8 % 71, 5 % 71,5 % (7820: 
5594) 

80,4 % (280: 
225) 

50,0 % (ca. 
600: ca. 
300) 

1870 45,8 % 70,5 %   60,0 % (ca. 
550: ca. 
330) 

1871 42,3 % 68,8 % 64,0 % (7834: 
5017) 

84,6 % (280: 
237) 

 

1872 43,9 % 70,3 %  90,7 % (280: 
254) 

50,1 % 
(629: 320) 

1873 45,6 % 68,3 %  96,8 % (280: 
271) 

71,2 % 
(730: 520) 

1874 41,9 % 68,9 %  80,9 % (320: 
259) 

 

1875 41,4 % 69,3 %  76,3 % (320: 
244) 

62,8 % 
(860: 540) 

1876 43,2 %   87,5 % (320: 
280) 

 

1877 41,5 %   91,3 % (320: 
292) 

 

1878 41,0 %   88,6 % (350: 
310) 

(?: 454) 

1879 38,5 %  66,4 % (8289: 
5501) 

91,1 % (350: 
319) 

56,3 % 
(963: 542) 

1880 38,2 % 
 

63,5 % 63,5 % (9250: 
5878) 

74,0 % (470: 
348) 

59,1 % 
(960: 567) 

1881 40,0 % 
 
 

 60,8 % (9522: 
5790) 

70,6 % (479: 
338) 

57,5 % 
(1095: 630) 



218 

 

1882 39,3 %  60,6 % (9540: 
5782) 

75,4 % (479: 
361) 

48,7 % 
(1125: 548) 

1883 38,3 % 63,7 % 63,7 % (9539: 
6076) 

71,4 % (479: 
342) 

55,5 % 
(1165: 646) 

1884 37,4 %  57,9 % (10769: 
6239) 

70,4 % (470: 
337) 

50,2 % 
(1240: 623) 

1885 38,3 % 60,8 % 63,3 % (9913: 
6276) 

81,7 % (480: 
392) 

45,2 % 
(1220: 551) 

1886 38,0 % 61,7 % 61,7 % (10319: 
6370) 

78,1 % (480: 
375) 

61,5 % 
(1170: 720) 

1887 37,8 % 61,1 % 63,3 % (10357: 
6558) 

77,1 % (480: 
370) 

63,4 % 
(932: 591) 

1888 37,8 % 55,2 % 57,8 % (10443: 
6039) 

74,0 % (470: 
348) 

46,6 % 
(1003: 467) 

1889 36,7 % 60,8 % 64,4 % (10529: 
6777) 

76,0 % (480: 
365) 

46,8 % 
(1025: 480) 

1890 37,7 % 57,3 % 58,2 % (11357: 
6613) 

88,4 % (500: 
442) 

46,5 % 
(1030: 502) 

1891 37,5 % 60,2 % 59,2 % (11934: 
7061) 

82,5 % (520: 
429 

40,6 % 
(1100: 447) 

1892 37,2 % 61,9 % 62,1 % (12020: 
7486) 

84,0 % (520: 
437) 

43,9 % 
(1100: 483) 

1893 36,9 % 61,3 % 62,7 % (12160: 
7620) 

91,9 % (520: 
478) 

48,6 % 
(1150: 559) 

1894 37,7 % 59,7 % 61,9 % (12363: 
7648) 

80,6 % (530: 
427) 

45,2 % 
(1140: 515) 

1895 35,4 % 56,3 % 56,3 % (13186: 
7419) 

75,5 % (530: 
401) 

43,4 % 
(1090: 473) 

1896 35,7 % 60,4 % 63,9 % (12682: 
8106) 

81,5 % (530: 
432) 

54,2 % 
(1090: 541) 

1897 35,2 % 60,6 % 61,2 % (13513: 
8265) 

91,3 % (530: 
484) 

51,9 % 
(1200: 566) 

1898 34,7 % 61,0 % 62,1 % (13624: 
8459)  

81,9 % (530: 
434) 

44,8 % 
(1200: 537) 

1899 34,4 %  59,8 % (13972: 
8352) 

81,5 % (530: 
432) 

43,3 % 
(1200: 520) 

1900 33,9 % 64,5 % 64,5 % (14331: 
9244) 

89,4 % (530: 
474)  

38,5 % 
(1200: 462) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



219 

 

9.2. Synopse des Berichtsschemas zu den Kreissynoden  

 
  
Schema der Provinzial-Synode 18381093  
 

 
Schema der Provinzial-Synode 18801094  
 

§ 1. Die Kirche 
 
 
A. Die Kirchen-Ordnung 
B. Die Kirchenlehre 
C. Das Confessionelle 

§ 1. Die Kirche 
A. Allgemeines: Lage der Landeskirche, General-
Synode etc. 
B. Die Kirchenordnung 
C. Die Kirchenlehre 
D. Das Confessionelle 
E. Dissidentenwesen 

§ 2. Die Synoden 
 
I. Die Kreissynoden 
II. Die Provinzial-Synode 

§ 2. Die Synoden 
A. Die General-Synode 
B. Die Provinzial-Synode 
C. Die Kreis-Synode 
     a. Verhandlungen 
     b. Institute 

§ 3. Die Gemeinde 
A. Parochial-Angelegenheiten 
 
B. Pfarrvacanz-Angelegenheiten 
C. Pfarrwahl-Angelegenheiten 

§ 3. Die Gemeinden 
A. Allgemeines: Bildung und Änderung der 
Parochien 
 
 
B. Bauten, Reparaturen, Todtenhöfe 

§ 4. Presbyterien und Repräsentanen § 4. Presbyter und Repräsentanen 

§ 5. Die Kirchen-Beamten 
A. Die Geistlichen 
 
 
 
B. Die Schullehrer 
C. Sonstige Kirchenbeamte 

§ 5 Die Kirchenbeamten 
A. Die Geistlichen 
     a. Die Pfarrer 
     b. Die Emeriten 
     c. Vacanzen 

§ 6. Die Candidaten § 6. Die Candidaten 

§ 7. Die Schulen 
a. der Schulunterricht 
b. Schulaufsicht 

§ 7. Die Schulen im Verhältnis zur Kirche 

§ 8. Catechumenen- und Confirmanden-
Unterricht 

§ 8 Katechumenen und Confirmanden-
Unterricht 

§ 9. Cultus und gottesdienstliche 
Handlungen 
I. Cultus 
 
 
II. Die Sakramente 
a. die Taufe 
b. das heilige Abendmahl 
c. Gottesdienstliche Handlungen 

§ 9. Cultus und gottesdienstliche Handlungen 
A. Der öffentliche Gottesdienst 
     a. Der Hauptgottesdienst 
     b. Nebengottesdienste 
B. Die Sakramente 
 
 
C. Gottesdienstliche Handlungen 
     a. Trauungen und Beerdigungen 
     b. besondere Fest- und Feierlichkeiten 

§ 10. Religiöser und sittlicher Zustand der § 10. Religiöser und sittlicher Zustand der 

                                                 
1093  Vgl. dazu Verhandlungen der zweiten Westphälischen Provinzial-Synode, 4-64. 
1094  Vgl. dazu Verhandlungen der Sechszehnten Westfälischen Provinzial-Synode, Anhang 26f. 



220 

 

Gemeinden Gemeinden 

§ 11. Disciplinarsachen 
1. Kirchen-Visitationen und Jahresberichte 
2. Die Disciplinar-Ordnung 

§ 11. Die Disciplinarordnung 
A. Kirchenvisitationen 
 
B. Die kirchlichen Register, Acten, Archive 

§ 12. Verwaltungssachen 
I. Verwaltungs-Ordnung 
II. Matrikelangelegenheiten 
III. Kassenangelegenheiten 

§ 12. Verwaltungssachen 
A. Die Verwaltungsordnung im Allgemeinen 
B. Lagerbücher, Veränderungsnachweise 
C. Rechnungswesen 
D. Collektenwesen 

§ 13. Kirchliche Vereine § 13. Das Vereinswesen 
A. Gustav-Adolfs-Vereine 
B. Missions-Vereine 
C. Jünglings-Vereine 
D. Frauen-Vereine 
E. Besondere Vereine 

§ 14. Besondere Anträge § 14. Besondere Anträge 

 § 15. Schenkungen und Vermächtnisse 

§ 16. Chronik der Synode 

§ 18. Wahlen 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



221 

 

9.3. Verpflichtungs-Formular bei der Aufnahme solcher Personen, welche aus der 

römisch-katholischen zur evangelischen Kirche übertreten (1853) 

(Verhandlungen der siebten Westphälischen Provinzial-Synode, 90f.) 

 

1) Bekennt Ihr vor Gott dem Allwissenden und Allgegenwärtigen und vor diesen 

anwesenden Zeugen, daß die heilige Schrift Alten und Neuen Testaments die alleinige 

Quelle und Richtschnur des christlichen Glaubens und Lebens, und ihr wesentlicher Inhalt 

in den Bekenntnissen der evangelischen Kirche ausgesprochen sei, und verwerfet Ihr damit 

alle dem Worte Gottes widerstreitende Menschensatzungen? 

Antwort: Ja. 

2) Glaubet Ihr, das [sic] Jesus Christus, Gottes Sohn, sie unser wahrhaftiger Heiland, der 

einzige Mittler zwischen Gott und dem Menschen, das unsichtbare Haupt seiner 

Gemeinde, und verwerfet Ihr damit jedes menschliche Mittleramt und sichtbare Oberhaupt 

der Kirche? 

Antwort: Ja. 

3) Seid Ihr des von Herzen gewiß, daß der Mensch, von Natur sündig und verderbt, 

gerecht und selig werde allein aus Gnaden durch den Glauben an unsern Herrn Jesum 

Christum, welcher sich kräftig erweiset in guten Werken, und sagt Ihr Euch von der 

Irrlehre los, daß die Gerechtigkeit vor Gott durch eignes Verdienst erworben werde? 

Antwort: Ja. 

4) Haltet Ihr die heilige Taufe und das heilige Abendmahl für die allein vom Herrn 

eingesetzten und verordneten Sakramente; begehret Ihr demgemäß das heilige Mahl unter 

der Gestalt des Brodes [sic] und Weines, als Pfand und Siegel der Vereinigung mit Christo, 

zu empfangen, und gelobet Ihr, als ein lebendiges Mitglied der evangelischen Kirche in der 

Wahrheit zu wandeln? 

Antwort: Ja, von ganzem Herzen.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 



222 

 

9. 4. Abbildungen  
(alle Bildrechte beim Autor) 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Theodor 
Holzhausen, 
1899 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Das 
Herrenhaus 
von Gut 
Holzhausen, 
2012 



223 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Die 
evangelische 
Guthälfte des 
Klosters 
Marienmünster, 
2012 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die 
evangelische 
Kirche in Bad 
Driburg, 2012 



224 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hochzeits-
photo von Ida 
und Theodor 
Holzhausen, 
1865 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Blick von der 
Diemel auf 
Warburg, vor 
1895 



225 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Familie 
Holzhausen, 
1893 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die 
evangelische 
Kirche in 
Warburg, nach 
1895 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



226 

 

5. Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 26.07.1858  
(LkA EkvW Pfarrarchiv Marienmünster-Nieheim, noch ungeordnet) 
 
In dem Herrn geliebte Brüder! 
 
In den drei Ämtern Vörden, Nieheim, Steinheim im Regierungsbezirk Minden, Kreis 
Höxter, im ehemaligen Fürstenthum Paderborn wohnen in 33 katholischen Ortschaften 
auf einem Distrikt von 5 Stunden Ausdehnung gegen 300 Evangelische, in deren Namen 
der unterzeichnete Geistliche sich an die evangelischen Glaubensgenossen in der Nähe und 
Ferne wendet mit der ergebensten, dringensten Bitte, unserer Noth und Armuth durch 
brüderliche Handreichung beizustehen. 
Der Herr hat uns von vielen Seiten durch die Liebe des Gustav-Adolf-Verein Hülfe 
gebracht, so daß an drei verschiedenen Punkten Gebäude zum gottesdienstlichen 
Gebrauche haben errichtet werden können. So ist in Nieheim an ein Wohnhaus, das zum 
Schulgebäude angekauft wurde, ein Betsaal angebaut worden, in Marienmünster ein Raum, 
der uns in den dortigen Klostergebäuden von dem Herrn Amtmann Meyer geschenkt 
worden war, auch zu einem Betsaale eingerichtet worden und in Steinheim eine Kirche 
erbaut. Neben diesen 3 kirchlichen Lokalen hat die Gemeinde 2 Elementarschulen zu 
erhalten, deren eine der Herr Lehrer Bollens in Nieheim zu Nieheim zu leiten hat, während 
der Unterricht in der andern, zu Marienmünster errichteten Schule, dem unterzeichneten 
Geistlichen an 4 Wochentagen übertragen ist.  
Obgleich die meisten Glieder der Gemeinde und die meisten Schulkinder noch immer eine 
Entfernung von 1 bis über 2 Stunden bis zur Kirche und Schule zurückzulegen haben, so 
kommen sie doch gern, sich geistige Nahrung zu holen und sind voll Dank gegen ihren 
barmherzigen Vater, der ihnen bis hierher geholfen hat. Aber noch ruht eine Schuldenlast 
von über 1200 Thl. auf der Gemeinde, die verzinst werden muß. Durch Kirchensteuern 
können weder die Schulden, noch die Zinsen gedeckt werden, weil die Gemeindeglieder, 
noch nicht getrennt von der fern liegenden Diasporagemeinde Brakel, schon dorthin hohe 
Kirchensteuern zahlen müssen. Die Ablösung von dieser Gemeinde, die sehr zu wünschen, 
wird auch nicht ohne Unkosten geschehen können. Auch würde es dem Geistlichen 
möglich werden, fern wohnende Kinder aufzunehmen, wenn ihm eine amtliche Wohnung 
könnte errichtet werden, wovon aber bisjetzt wegen der fehlenden Mittel noch nicht hat 
gedeckt werden können.  
Unsere Armuth ist groß. Selbst können wird uns nicht helfen; aber wir hoffen, Gott werde 
die Herzen der christlichen Brüder für uns aufthun, unserer Nothdurft 
entgegenzukommen. Darum liebe Brüder, bitten wir Euch um des Gekreuzigten willen, der 
auch für die leidenden Glieder seiner heiligen Kirche gestorben und auferstanden ist, und 
der nicht will, daß unsere Hoffnung zu Schanden werde1095, damit nun auch bei einem 
gesicherten Fortbestande der Hauptbau, der innere Bau, unter nommen werden kann, 
damit wir uns mit Euch erbauen können zu einem geistigen Tempel in dem Herrn. 
 
Marienmünster bei Höxter am 26sten Juli 1858 
 
Im Namen der Gemeinde 
Holzhausen 
Pfarrverweser.   
 

                                                 
1095  Vgl. Röm 5,5. 



227 

 

6. Theodor Holzhausen, Rundbrief vom 10.05.1872  
(LkA EKvW 4.6 Nr. 223) 
 
Geliebte Glaubensgenossen! 
  
Obgleich wir schon manche Unterstützungen erfahren haben, für welche wir von Herzen 
dankbar sind, so sind wir doch noch nicht viel weiter gekommen. 
Die Noth unserer Diasporagemeinde, sowohl in Beziehung auf die Muttergemeinde 
Warburg, als auch in Beziehung auf die Filialgemeinde Scherfede-Rimbeck ist noch immer 
eine sehr drückende. 
Was nun die Muttergemeinde Warburg betrifft, so bietet unsere Kirche in Warburg noch 
immer einen traurigen Anblick dar und wenn man die beiden, so schön geschmückten, 
hiesigen, katholischen Kirchen damit vergleicht, so kann man sich nicht wundern, daß die 
Katholiken über den Verfall unserer Kirche spotten. Theils durch eigene Mittel, theils mit 
den uns zugeschickten Wohlthaten hat das Dach unserer Kirche nur zum Theil erneuert 
werden können, der größte Theil desselben harrt dagegen noch der Neubedachung. 
Außerdem sind die Kirchenfenster so schadhaft, daß eine gänzliche Erneuerung derselben 
noch in diesem Sommer in Angriff genommen werden muß, soll nicht im nächsten Winter 
unsere Kirche zum Gottesdienste unbrauchbar werden. Dazu kommt, daß sowohl das 
äußere Gemäuer, als auch die Wände im Innern der Kirch so sehr die Spuren des Verfalls 
an sich tragen, daß eine Restauration unerer Kirche im Aeußeren und im Innern 
unvermeidlich ist. Mit Rücksicht auf diese, so nothwendige Restauration hat nun die 
Gemeindevertretung beschlossen, die bisherige kirchliche Deficitsteuer noch um eine 
einmonatliche Klassen- und Einkommenssteuer, sowie um eine 1/2 monatliche Grund- 
und Gebäudesteuer zu erhöhen, indeß gewinnen wir dadurch für diese Restauration 
jährlich nur circa 80 Thlr. Und wollten wir warten, bis wir auf diesem Wege soviel 
zusammen gebracht haben, um die Kosten einer solchen Restauration zu decken, die wohl 
3000 Thlr. und darüber betragen mögen, dann wird unsere schöne Kirche vollends zur 
Ruine. Mehr aber zu leisten ist die Gemeinde nicht im Stande, da sie auch die katholischen 
Kultuskosten durch die hiesige städtische Communalsteuer mit aufbringen muß und es 
sehr zu befürchten ist, daß die meist armen und durch Zuzug und Abzug stets wechselnden 
Mitglieder unserer Gemeinde durch noch höhere Kirchensteuer alles kirchliches Interesse 
verlieren. 
Noch schlimmer siehts mit unserer Filialgemeinde Scherfede-Rimbeck aus. Zwar hat 
dieselbe durch den Eisenbahnbau der Ober-Ruhrthalbahn an Mitgliedern sehr gewonnen, 
auch ist zu erwarten, da in Rimbeck ein großer Centralbahnhof mit Eisenbahnwerkstätten 
gebaut wird, daß auch nach Vollendung der Bahn die Seelenzahl der Evangelischen 
dortselbst immer noch mehr als 200 betragen wird und daß die Filialgemeinde Scherfede-
Rimbeck alle Aussicht hat, sich zu einer eigenen evangelischen Gemeinde heranbilden zu 
können. Indeß ist hier fast noch gar nichts zur Bildung einer Gemeinde geschehen, daß daß 
den Evangelischen hierselbst noch nicht einmal alle 4 Wochen ein 
Nachtmittagsgottesdienst gehalten werden konnte, weil dazu weder in Scherfede, noch in 
Rimbeck ein Lokal zu miethen war. Nur ein Bauplatz konnte bisher in Scherfede angekauft 
werden, auf dem ein Gebäude für Kirchen- und Schulzwecke errichtet werden soll und 
außerdem ist aus den bisher empfangenen Wohlthaten ein Kapital von circa 600 Thlr. 
gesammelt. Wie gern würden wir schon in diesem Sommer zu bauen anfangen, aber wie ist 
das mit einer so geringen Summe möglich, da wir zu einem solchen Gebäude wohl 4000 
Thlr. bis 5000 Thlr. gebrauchen werden! Schon fangen die Katholiken in Scherfede über 
unsern Bauplatz, auf dem Gras wächst, zu spotten an und man kann ihnen die Freude 



228 

 

darüber im Gesichte lesen, daß alle unsere Bemühungen bisher vergeblich gewesen sind, 
ein Lokal zu unseren Gottesdiensten dortselbst zu miethen und daß der Bau einer 
evangelischen Kirche dortselbst noch in weitem Felde steht. 
O, darum helfet uns doch, geliebte Glaubensgenossen! daß unsere Widersacher nicht länger 
über unsere Armut lachen und spotten! Helfet uns in Warburg und helfet uns auch in 
Scherfede, damit den Evangelischen auch in unserer Filialgemeinde recht bald kann Gottes 
Wort gepredigt und ihren Kindern in einer evangelischen Schule kann Unterricht ertheilt 
werden! Möge der Herr Ihre Herzen uns zuwenden und seinen Segen uns geben, damit 
sein Reich unter uns gebaut werden könne! 
 
Warburg, am 10. Mai 1872. 
 
Das Presbyterium der evangelischen Diasporagemeinde Warburg und der Filialgemeinde 
Scherfede-Rimbeck. 
Holzhausen, Pastor. Thilo. Grossmann. Müller, Schmidt. T.S. Brenneke. 
 
 
Indem wir die Wahrheit der im vorstehenden Aufrufe berührten Thatsachen bescheinigen, 
schließen wir uns der darin ausgesprochenen Bitte an. 
 
Paderborn, den 14. Mai 1872. 
 
Vorstand des Kreis-Vereins Paderborn 
Böttner, Pfarrer. Wex, Pastor. 
 
 
Auch unsererseits wird das Unterstützungsgesuch für Warburg und Scherfede-Rimbeck 
den verbündeten Vereinen warm empfohlen. 
 
Münster, 16. Mai 1872. 
 
Directorium des Westfäl. Hauptvereins der Gustav-Adolf-Stiftung. 
Smend. 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



229 

 

7. Theodor Holzhausen, Brief an Ernst Lohmann, 12.08.1899 
(Ernst Lohmann war Vikar bei Theodor Holzhausen; 1901 heiratete er dessen älteste 
Tochter Emilie Holzhausen) 
 
Lieber Ernst! 
 
Herzlichen Dank für Deinen lieben Brief vom 26.7.99, der Deine innige Theilnahme mit 
meinem Leiden ausspricht. Und es thut wohl, Theilnahme zu finden bei so schrecklichen 
Schmerzen, wie die Gallensteinkoliken verursachen. Und diesmal haben sie mich tüchtig 
gezackt, denn sie kehren alle 24 Stunden wieder und konnten nur durch 
Morphiumeinspritzungen beseitigt werden. Aber Gott sein Dank in der Nacht vom 21/22 
Juli war die heftigste und längste Qual und mußten zwei Morphiumeinspritzungen in einem 
Zeitraum von 4 Stunden gemacht werden, ohne die Gallensteinkoliken zum Stillstand 
gebracht werden konnten. Seitdem habe ich nun Ruhe, gebrauche täglich Carlsbader-
Sprudelsalz und gehe dabei im Garten spazieren. Ich merke, daß ich von Tage zu Tage 
wieder an Kräften gewinne. Ich habe auch schon wider 4 Bäder in der Diemel genommen 
und ich glaube zu fühlen, wie mir dieselben sehr gut bekommen, namentlich den 
Wirkungen der Morphiumeinspritzungen, nämlich Schlaflosigkeit, Gedächtnißschwäche u. 
s. w. ihre Kraft nehmen. Ich nächster Woche, wenn Heinrich von Godesberg in die Ferien 
zurückgekehrt sein wird, wollen meine Frau und ich auf einige Zeit, vielleicht 14 Tage, nach 
Carlshafen gehen, wo ich meine Kur mit Carlsbader Sprudelsalz fortsetzen und einige 
Solbäder nehmen werde. Hoffentlich werde ich von dort so gestärkt wieder zurückkehren, 
daß ich ohne Bedenken an der Provinzialsynode werde theilnehmen können, welche am 
9ten September cr. beginnt[.] Dein Vater hat uns durch seinen Besuch sehr erfreut und ich 
bin glücklich ihn kennen und lieben gelernt zu haben. Er hat auf mich einen sehr guten 
Eindruck gemacht. Denn wenn ich auch schon an meinen Gallensteinkoliken litt, habe ich 
mich doch in den Ruhephasen recht gut mit ihm unterhalten und ihn als einen würdigen, 
einsichtsvollen alten Herrn schätzen gelernt.  
Warburg ist wie ausgestorben, denn wer es irgendwie möglich machen kann, der 
unternimmt jetzt Erholungsreisen. So sind jetzt Herr Klüter, Herr Buß, Herr Brennecke, 
Frau Amtmann Rueter und Fräulein Laspe u. s. w. abwesend. Mit den Gymnasialferien, 
welche nächsten Dienstag beginnen, wird das noch mehr der Fall sein. Ernst Güse und Ida 
sind gegenwärtig hier und wie ich von Emilie höre, wirst auch du in der nächsten Woche 
uns besuchen. Hoffentlich heben wir uns dann noch. 
Denn Herrn Pastor Rohrberg bitte ich zu grüßen. 
 
Es grüßt Dich herzlich Dein Dich liebender Vater Holzhausen 
 

 

 

 

 

 

 

 



230 

 

9.8. Dokumente zur evangelischen Kirche in Warburg1096   

 

a. Kabinettsordre vom 31. Dezember 18241097 

Auf Ihren, des StaatsMinisters Freiherrn von Altenstein Bericht vom 21ten October d. J. 
genehmige Ich hierdurch, daß das Dominikanerkloster zu Warburg aufgehoben und den 
Domainen einverleibt werde, daß die Klosterkirche den Evangelischen daselbst förmlich 
überlassen, jedoch den katholischen Kloster-Geistlichen gestattet werde, so weit es ohne 
Störung für die gottesdienstlichen Handlungen der Evangelischen angeht, die Kirche noch 
zu benutzen; daß in den Klostergebäuden dem Land- und Stadt-Gericht das jetzige Lokal, 
gegen fernere Miethzahlung zu belassen; die in diesen Gebäuden der Stadt Warburg zu 
Schulzwecken überlassenen Räume ihr zu diesem Behufe unentgeltlich ferner verbleiben, 
auch passende Wohnungen für die auf Gehalt zu setzenden Geistlichen beschafft werden; 
dagegen aber das ganze dritte Stockwerk des isolirt stehenden Klosterflügels, nach den 
besonderen Vorschlägen der Regierung, zu Wohnungen für den evangelischen Pfarrer und 
Schullehrer und zu einer evangelischen Schulstube eingerichtet werden; [...] daß ferner in 
Warburg unter Beilegung des Filials Peckelsheim ein evangelischer Pfarrer mit einem 
Gehalte von 400 rTh und ein evangelischer Schullehrer mit einem Gehalte von 80 rTh, 
beide aus dem Fonts des Evang. ‚Ministerii, angestellt werden.  
Die erforderlichen Einrichtungskosten sind von den Eingepfarrten zu tragen, welche sich 
erboten haben, einen Capitalbeitrag zur Dotation aufzubringen. Auch ist dahin zu wirken, 
daß die Gemeinde, wenn auch nicht frei den Augenblick, einen Beitrag zu den 
Unterhaltungskosten diese neuen Gottesdienstes gewähren, zumal das Prinzip, daß jede 
städtische Gemeinde in der Regel ihren Gottesdienst unterhalten muß, nicht verletzt 
werden darf. 
Berlin den 31. December 1824 
Friedrich Wilhelm 
 

b. Kabinettsordre vom 16. August 18381098 

Auf Ihren Bericht vom 19ten v. M. erwiedere Ich Ihnen, daß ich durch eine Verfügung 
vom 31. Dezember 1824 allerdings beabsichtigt habe, die Dominikaner-Kloster-Kirche in 
Warburg der dortigen evangelischen Gemeinde zum ausschließlichen Eigenthum zu 
überlassen, und der katholischen Gemeinde, welche an sich dieser Kirche nicht bedarf, aus 
den in Ihrem Berichte von 21ten Oktober 1824 angeführten Gründen zeitweise noch die 
Mitbenutzung derselben zu gestatten. Hierbei will Ich es auch laßen, und beauftrage Sie, in 
Gemäßheit deßen die weiteren Verfügungen zu treffen. 
Berlin den 16ten. August 1838. 
Friedrich Wilhelm. 
 

c. Kabinettsordre vom 27. November 18411099 

Die bei der Klosterkirche befindliche Sakristei und das sogenannte Krankenzimmer sind als 
Pertinenz-Stücke der Kirche mit dieser zugleich in das Eigenthum der evangelischen 

                                                 
1096  Die Abbildungen wurden entnommen: Nikolaus Rodenkirchen, Kreis Warburg, 434ff. 
1097  Kirchengemeinde Warburg Nr. 34. 
1098  Ebd. 
1099  Ebd. 



231 

 

Gemeine übergegangen, so daß der letzteren, insofern es nicht schon geschehen ist, auch 
die Schlüssel zu diesen Räumen übergeben werden müssen. Das katholische 
Progymnasium soll aber befugt sein, so oft die Progymnasialschüler in der Klosterkirche 
dem Gottesdienste beiwohnen, die Sakristei zu benutzen, und zu dem Ende auch die 
nöthigen Schränke zur Aufbewahrung, des für den Gottesdienst erforderlichen 
Kirchengeräths darin aufzustellen oder von einem Theile der etwa darin vorhandenen 
Schränke ausschließlich Gebrauch zu machen. Das sogenannte Krankenzimmer ist für die 
in den Klosterräumen etwa befindlichen Gefangenen beider Confessionen zu bestimmen, 
damit diese darin dem Gottesdienste beiwohnen können. 
Sanssouci, den 7ten November 1841 
Friedrich Wilhelm 
 

d. Kabinettsordre vom 18.01.18881100 

Auf Ihren Bericht vom 5. d. M. will Ich hiermit genehmigen, daß die zum Zwecke des 
Gottesdienstes für die katholischen Schüler des Gymnasiums in Warburg in Westfalen, 
erfolgte Einräumung der dortigen ehemaligen Klosterkirche für die Nachmittage fortfällt. 
Auch ist darauf hinzuwirken, daß dem Schulgottesdienste der Charakter eines solchen 
gewahret bleibe, und daß aus der Kirche diejenigen Ausstattungsgegenstände möglichst 
entfernt werden, welche bei dem Gottesdienste der Evangelischen besonders anstößig 
erscheinen. Ich beauftrage Sie, hiernach das Weiter zu veranlassen und die Betheiligten 
zuauf die wieder beiliegenden Vorstellungen vom 30. Juni bzw. 19. October 1886 zu 
bescheiden. 
Berlin, den 18. Januar 1888 
Wilhelm I. 
 

e. Grundrißzeichnung der Kirche vor der Renovierung1101 

 

 

                                                 
1100  Kirchengemeinde Warburg Nr. 32. 
1101  Kirchengemeinde Warburg Nr. 34. 



232 

 

f. Das Kirchenschiff im Jahr 1899 vor der Renovierung  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



233 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



234 

 

g. Das Kircheninnere im Jahr 1931 bzw. 1938   

 

 



235 

 

10. Quellen- und Literaturverzeichnis 

 

a.  Ungedruckte Quellen 

 

Archiv der Evangelischen Kirchengemeinde Warburg, Warburg 

Nr. 32 

Nr. 34 

 

Archiv der Hochschule für Musik und Tanz „Felix Mendelssohn Bartholdy“ Leipzig, 

Leipzig 

A, I. 3, 6237 

 

Franckesche Stiftungen zu Halle (Saale) Studienzentrum August Hermann Francke Archiv, 

Halle an der Saale (AFST/S) 

L 8 

 

Landeskirchliches Archiv der Evangelische Kirche von Westfalen, Bielefeld (LkA EKvW) 

4.6/41 

4.6/131 

4.6/223 

4.6/224 

 

Nordrhein-Westfälisches Staatsarchiv Münster, Münster (StA Ms) 

Haus Holzhausen (Dep.), Nr. 492 

 

 

Gottfried Holzhausen, Amtswirksamkeit, Lebens- und Studiengang des Dekans und 

Oberpfarrer Gottfried Heinrich Karl Alexander Theodor Holzhausen, 1935 (Typoskript). 

Theodor Holzhausen, Brief an Ernst Lohmann, Warburg, 12.08.1899. 

 

 

 

 



236 

 

b. Gedruckte Quellen  

 

Verhandlungen der zweiten westphälischen Provinzial-Synode, gepflogen zu Soest vom 

15ten bis 26sten September 1838, Schwelm o. J. 

Verhandlungen der siebten Westphälischen Provinzial-Synode zu Schwelm vom 8. bis 27. 

October 1853, Schwelm o. J. 

Verhandlungen der Vierzehnten Westfälischen Provinzial-Synode zu Soest vom 19. 

September bis 9. October 1874, Minden o. J.                                                                                                                                                                     

Verhandlungen der Achtzehnten Westfälischen Provinzial-Synode zu Soest vom 10. bis 28. 

September 1887, Unna o. J. 

Verhandlungen der Neunzehnten Westfälischen Provinzial-Synode zu Soest vom 13. bis 1. 

October 1890, Unna o. J. 

Verhandlungen der außerordentlichen einundzwanzigsten Westfälischen Provinzial-Synode 

zu Soest am 11. und 12. Januar 1898, Unna o. J. 

Verhandlungen der zweiundzwanzigsten Westfälischen Provinzialsynode zu Soest vom 9. 

bis 27. September 1899, Unna o. J. 

Verhandlungen der dreiundzwanzigsten Westfälischen Provinzialsynode zu Soest vom 6. 

bis 25. September 1902, Unna o. J. 

 

Verhandlungen der Kreissynode Paderborn 1842 bis 1900. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



237 

 

c. Literatur 

 

Ernst Christian Achelis, Lehrbuch der Praktischen Theologie, 3 Bände, Leipzig 1911. 

Alfred Adam, Bekenntnisstand und Bekenntnisbildung im Bereich der deutschen 

Unionskirchen des 19. Jahrhunderts, in: ZEvKR 9 (1963), 178-200. 

Christian Albrecht, Schleiermachers Theorie der Frömmigkeit. Ihr wissenschaftlicher Ort 

und ihr systematischer Gehalt in den Reden, in der Glaubenslehre und in der Dialektik, 

Berlin 1994 (SchlAr 15).  

Rainer Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Teil 2: Vom Exil bis 

zu dem Makkabäern, Göttingen 1992 (GAT 8,2). 

Aristeas, Ad Philocratem epistola, Leipzig 1900 (BT). 

Wolfgang Altgeld, Katholizismus, Protestantismus, Judentum. Über religiös begründete 

Gegensätze und nationalreligiöse Ideen in der Geschichte des deutschen Nationalismus, 

Mainz 1990 (VKZG 59).  

Marcella Althaus-Reid, Indecent Theology. Theological perversions in sex, gender und 

politics, London 2000. 

-, The Queer God, London 2005.  

Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgreichen 

Konzepts, Frankfurt/Main 1988. 

Christine Axt-Piscalar, Ohnmächtige Freiheit. Studien zum Verhältnis von Subjektivität 

und Sünde bei August Tholuck, Julius Müller, Sören Kierkegaard und Friedrich 

Schleiermacher, Tübingen 1996 (BHTh 94). 

Günter Bader, Geist und Buchstabe - Buchstabe und Geist, ausgehend von 

Schleiermachers Reden „Über die Religion“, in: Internationales Jahrbuch für Hermeneutik 

5 (2006), 95-140. 

Ernst Bammel, Die Reichsgründung und der deutsche Protestantismus, Erlangen 1973 

(ErF 22). 

David E. Barclay, Anarchie und guter Wille. Friedrich Wilhelm IV. und die preußische 

Monarchie, Berlin 1995.   

Hans-Martin Barth, Apostolisches Glaubensbekenntnis. II. Reformations- und Neuzeit, 

in: TRE 3, 554 - 566.  

Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre 

Geschichte, Zürich 51985. 



238 

 

Ulrich Barth, Aufgeklärter Protestantismus, Tübingen 2004. 

-, Kritischer Religionsdiskurs, Tübingen 2014. 

-, Religion in der Moderne, Tübingen 2003. 

Hermann Bastert, Aus der Geschichte der evangelischen Kirchengemeinde Warburg, in: 

Franz Mürmann (Hg.), Die Stadt Warburg. Beiträge zur Geschichte einer Stadt 2, Warburg 

1986,  47 - 53.  

Friedrich Battenberg, Das europäische Zeitalter der Juden. Teilband 2: Von 1650 bis 

1945, Darmstadt 1990. 

-, Das Heilige Römische Reich bis 1648, in: Elke-Vera Kotowski u.a. (Hgg.), Handbuch zur 

Geschichte der Juden in Europa 1, Darmstadt 2001. 

-, Zur Vertreibung und Neuansiedlung der Juden im Heiligen Römischen Reich, in: Monika 

Richarz/ Reinhard Rürup, Jüdisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-jüdischen 

Geschichte, Tübingen 1997 (SWALBI 56), 9-35. 

Friedrich Wilhelm Bauks, Die evangelischen Pfarrer in Westfalen von der 

Reformationszeit bis 1945, Bielefeld 1980 (BWKG 4). 

Martin Baumeister, Parität und katholische Inferiorität. Untersuchungen zur Stellung des 

Katholizismus im Deutschen Kaiserreich, Paderborn 1987 (Politik- und 

Kommunikationswissenschaftliche Veröffentlichungen der Görres-Gesellschaft 3). 

Friedrich Wilhelm Bautz, Die Neuapostolische Kirche. Worte der Aufklärung und 

Abwehr, Gladbeck 21975. 

Waldemar Becker, Die Synagogengemeinde Driburg, in: Jahrbuch 1992 Kreis Höxter, 

233-244. 

Konrad Beckhaus, Das Evangelium von der Vergebung der Sünden. Ein Jahrgang 

Predigten, Gütersloh 1894. 

-, Suche Jesum und sein Licht! Noch ein Jahrgang Predigten meist über die alten 

Evangelien, Gütersloh 1900. 

Hans-Joachim Behr, Die preußische Verwaltung in der Provinz Westfalen im 

Spannungsfeld von Zentralismus und Regionalismus, in: Karl Teppe/Michael Epkenhans 

(Hgg.), Westfalen und Preußen. Integration und Regionalismus, Paderborn 1991 

(Forschungen zur Regionalgeschichte 3), 24-46. 

Tillmann Bendikowski, Großer Kampf um kleine Seelen. Konflikte um konfessionelle 

Mischehen in Preußen des 19. Jahrhunderts, in: JWKG 91(1997), 87-108. 

Wolfgang Benz, Was ist Antisemitismus? Bonn 2004. 



239 

 

Werner Bergmann, Völkischer Antisemitismus im Kaiserreich, in: Uwe Puschner u. a. 

(Hgg.), Handbuch zur „Völkischen Bewegung“ 1871-1918, München 1996, 449-463. 

Gerhard Besier, Preussische Kirchenpolitik in der Bismarckära. Die Diskussion in Staat 

und Evangelischer Kirche um eine Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse Preußens 

zwischen 1860 und 1872, Berlin 1980 (VHK 49). 

-, Religion - Nation - Kultur. Die Geschichte der christlichen Kirchen in den 

gesellschaftlichen Umbrüchen des 19. Jahrhunderts, Neukirchen-Vluyn 1992. 

Albrecht Beutel, Spurensicherung. Studien zur Identitätsgeschichte des Protestantismus, 

Tübingen 2013. 

Barbara Beuys, Die Pfarrfrau: Kopie oder Original?, in: Martin Greiffenhagen (Hg.), Das 

evangelische Pfarrhaus. Eine Kultur- und Sozialgeschichte, Stuttgart 21991, 47-61. 

Willibald Beyschlag, Art. Bund, evangelischer, in: RE3 3, 549-553. 

Günter Birkmann, Zwischen tödlichem Zorn und vereinnahmender Liebe. Streiflichter 

aus Westfalen zum Verhältnis der Christen zu den Juden zwischen 1850 und 1933, in: 

Kirsten Menneken/Andrea Zupancic (Hgg.), Jüdisches Leben in Westfalen, Essen 1998, 

123-131. 

David Blackbourn, Wenn ihr sie wieder seht, fragt wer sie sei. Marienerscheinungen in 

Marpingen. Aufstieg und Niedergang des deutschen Lourdes, Reinbek 1997. 

Olaf Blaschke, Antiprotestantismus und Antikatholizismus als globalgeschichtliche 

Phänomene 1789-1945, in Tobias Sarx u. a. (Hgg.), Protestantismus und Gesellschaft. 

Beiträge zur Geschichte von Kirche und Diakonie im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart 

2013 (KoGe 47), 263-279. 

-, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: GeGe 26 (2000), 38-75. 

-, Der „Dämon des Konfessionalismus“. Einführende Überlegungen, in: Ders. (Hg.), 

Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970: ein zweites 

konfessionelles Zeitalter, Göttingen 2002, 13-69. 

-, Katholizismus und Antisemitismus im deutschen Kaiserreich, Göttingen 1997 (KSGW 

120). 

-, Wider die „Herrschaft des modern-jüdischen Geistes“. Der Katholizismus zwischen 

traditionellem Antijudaismus und modernen Antisemitismus, in: Wilfried Loth (Hg.), 

Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart 1991, 236-265. 



240 

 

Werner Karl Blessing, Gottesdienst als Säkularisierung? Zu Krieg, Nation und Politik im 

bayerischen Protestantismus des 19. Jahrhunderts, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion 

und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993 (Industrielle Welt 54), 216-253. 

Karl Gottlob Boche, Der Preußische legale evangelische Pfarrer. Eine übersichtliche 

Darstellung des Preußischen evangelischen Kirchenrechts, Braunschweig 51875. 

Günter Brakelmann, Der Krieg 1870/71 und die Reichsgründung im Urteil des 

Protestantismus, in: Wolfgang Huber/Johannes Schwerdtfeger (Hgg.), Kirche zwischen 

Krieg und Frieden. Studien zur Geschichte des deutschen Protestantismus, Stuttgart 1976 

(FBESG 31), 293-320. 

-, Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts, Witten 21964. 

- (Hg.), Kirche, soziale Frage und Sozialismus. Band 1: Kirchenleitungen und Synoden über 

die soziale Frage und Sozialismus 1871-914, Gütersloh 1977 (Protestantismus und 

Sozialismus 3). 

-, Kirche und Sozialismus im 19. Jahrhundert. Die Analyse des Sozialismus und 

Kommunismus bei Johann Hinrich Wichern und bei Rudolf Todt, Witten 1966. 

-, Protestantische Kriegstheologie im Ersten Weltkrieg. Reinhold Seeberg als Theologe des 

deutschen Imperialismus, Bielefeld 1974. 

Hans Jürgen Brandt/Karl Hengst, Geschichte des Erzbistums Paderborn 3. Das Bistum 

Paderborn im Industriezeitalter 1821-1930, Paderborn 1997 (Veröffentlichungen zur 

Geschichte der mitteldeutschen Kirchenprovinz 14). 

Thomas Brechenmacher, Jüdisches Leben im Kaiserreich, in: Bernd Heidenreich/Sönke 

Neitzel (Hgg.), Das deutsche Kaiserreich 1890-1914, Paderborn 2011, 125-141. 

Hanns Christof Brennecke, Protestantischer Kirchenbau an der Wende zum 20. 

Jahrhundert, in: Klaus Raschzok/Reiner Sörries (Hgg.), Geschichte des protestantischen 

Kirchenbaues. Festschrift für Peter Poscharsky zum 60. Geburtstag, Erlangen 1994, 119-

127. 

Karl Gottlieb Bretschneider, Über die Unkirchlichkeit dieser Zeit im protestantischen 

Deutschland. Den Gebildeten der protestantischen Kirche gewidmet, Gotha 21822.  

Mordechai Breuer, Jüdische Religion und Kultur in der ländlichen Gemeinde 1699-1900, 

in: Monika Richarz/Reinhard Rürup, Jüdisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-

jüdischen Geschichte, Tübingen 1997 (SWALBI 56), 69-78. 



241 

 

Bernhard Brilling, Das Judentum in der Provinz Westfalen 1815-1945, in: Eduard Hegel 

u.a. (Hg.), Kirchen und Religionsgemeinschaften in der Provinz Westfalen, Münster 1978 

(Beiträge zur Geschichte der preussischen Provinz Westfalen 2), 105-143. 

-, Zur Geschichte des Rabbinats von Paderborn (1809 - 1869), in: Udim 4 (1975), 19-32 

und Udim 7 (1977), 25-45. 

Friedrich Brune, Der erste Oberpräsident der Provinz Westfalen - Freiherr Ludwig von 

Vincke - und die evangelische Kirche, in: JWKG 65 (1972), 72-112.  

Markus Buntfuß, Verlust der Mitte oder Neuzentrierung. Neuere Wege in der 

Christologie, in: NZSTh 46 (2204), 348-363. 

Peter Burg, Einführung, in: Karl Teppe/Michael Epkenhans (Hgg.), Westfalen und 

Preußen. Integration und Regionalismus, Paderborn 1991 (Forschungen zur 

Regionalgeschichte 3), 21-23. 

Martin Burkhardt, Die Diskussion über die Unkirchlichkeit, ihre Ursachen und 

möglichen Abhilfen im ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert. Dargestellt an 

ausgewählten Quellen, Frankfurt/Main 1999 (EHS.T 658).   

Herrad Ulrike Bussemer, Bürgerliche Frauenbewegung und männliches 

Bildungsbürgertum, in: Ute Frevert (Hg.), Bürgerinnen und Bürger. 

Geschlechterverhältnisse im 19. Jahrhundert, Göttingen 1988 (KSGW 77), 190-205. 

Karl Burger, Art. Krieg, Kriegsdienst der Geistlichen, in: RE3 11, Leipzig 1902, 106-111. 

Hubert Cancik, „Alle Gewalt ist von Gott.“ Paulus, Röm. 13 im Rahmen antiker und 

neuzeitlicher Staatslehren, in: Burkhard Gladigow (Hg.), Staat und Religion, Düsseldorf 

1981, 53-74. 

Alf Christophersen, Art. Twesten, in: RGG4 8, Tübingen 2005, 675. 

Christopher Clark, Preußen. Aufstieg und Niedergang 1600 - 1947, München 2007.  

Robin Cohen, Global Diasporas. An Introduction, London 22008. 

Paul de Lagarde, Nationale Religion, Jena 1934. 

Christian Danz, Grundprobleme der Christologie, Tübingen 2013. 

Oliver Decker u. a., Die Mitte im Umbruch. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland 

2012, Bonn 22013 

Jörg Deventer, Das Abseits als sicherer Ort? Jüdische Minderheit und christliche 

Gesellschaft im Alten Reich am Beispiel der Fürstabtei Corvey (1550-1807), Paderborn 

1996 (Forschungen zur Regionalgeschichte 21). 



242 

 

-, Das westfälische Land- und Kleinstadtjudentum in der Frühen Neuzeit, in: Kirsten 

Menneken/Andrea Zupancic (Hgg.), Jüdisches Leben in Westfalen, Essen 1998, 48-56. 

Karl Ditt, Die sozialistische Arbeiterbewegung in Westfalen von den Anfängen bis zum 

Sozialistengesetz, in: Karl Teppe/Michael Epkenhans (Hgg.), Westfalen und Preußen. 

Integration und Regionalismus, Paderborn 1991 (Forschungen zur Regionalgeschichte 3), 

148-166. 

Maria do Mar Castro Varela/ Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische 

Einführung, Bielefeld 2005. 

August Johannes Dorner, System der christlichen Sittenlehre, Berlin 1885.  

Paul Drews, Der evangelische Geistliche in der deutschen Vergangenheit, Jena 1905 

(MDKG 12). 

Ernst Engelburg, Bismarck. Urpreuße und Reichsgründer, München 1991. 

Karl-Christoph Epting, Evangelische Diaspora. Ökumenische und internationale 

Horizonte, Leipzig, 2010.  

Evangelische Kirche in Deutschland, Engagement und Indifferenz. 

Kirchenmitgliedschaft als soziale Praxis. V. EKD-Erhebung über Kirchenmitgliedschaft, 

Hannover 2014. 

Martha Evers, Die Geschichte der Juden in der Stadt Warburg zur fürstbischöflichen Zeit, 

Warburg 1978.  

Bernd Faulenbach, Geschichte der SPD. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, 

München 2012. 

Reinhard Feldmeier, Die Christen als Fremde. Die Metapher der Fremde in der antiken 

Welt, im Urchristentum und im 1. Petrusbrief, Tübingen 1992 (WUNT 64). 

Hans Fenske, Deutsche Parteiengeschichte. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, 

Paderborn 1994. 

Horst Fischer, Judentum, Staat und Heer in Preußen im frühen 19. Jahrhundert, 

Tübingen 1968 (SWALBI 20). 

Klaus Fitschen, Der Katholizismus von 1648 bis 1870, Leipzig 22001 (KGE III, 8). 

Georg Föllinger, Corvey - Von der Reichsabtei zum Fürstbistum. Die Säkularisierung der 

exemten reichsunmittelbarem Benediktiner-Abtei Corvey und die Gründung des Bistums 

1786-1794, Paderborn 1978 (PaThSt 7). 

Stig Förster, Der Sinn des Krieges. Die deutsche Offizierselite zwischen Religion und 

Sozialdarwinismus, in: Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hgg.), „Gott mit uns“. Nation, 



243 

 

Religion und Gewalt im 19. Jahrhundert und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000 

(VMPIG 162), 193-211.  

Helga Nora Franz-Duhme, Die Einflußnahme Friedrich Wilhelm III. von Preußen auf 

den protestantischen Kirchenraum in Berlin, in: Klaus Raschzok/Reiner Sörries (Hgg.), 

Geschichte des protestantischen Kirchenbaues. Festschrift für Peter Poscharsky zum 60. 

Geburtstag, Erlangen 1994, 66-74. 

Norbert Friedrich/Joachim Waltemate, Die Bekenntnisbewegung „Kein anderes 

Evangelium“ und die Universitätstheologie, in: Günter Brakelmann u. a. (Hgg.), Kirche im 

Ruhrgebiet, Essen 1998, 320-323.  

Lothar Gall, Vom Untertanen zum Staatsbürger, in: Peter Blickle/Rudolf Schlögl (Hgg.), 

Die Säkularisation im Prozess der Säkularisierung Europas, Epfendorf 2005 

(Oberschwaben - Geschichte und Kultur 13), 421-430. 

Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Völker. Beiträge zur Auffassung von Volk und 

Volkstum in der Geschichte der Theologie, Stuttgart 1972. 

Andreas Gestrich, Erziehung im Pfarrhaus. Die sozialgeschichtlichen Grundlagen, in: 

Martin Greiffenhagen (Hg.), Das evangelische Pfarrhaus. Eine Kultur- und 

Sozialgeschichte, Stuttgart 21991, 63 - 82.  

Roland Gießelmann/Regine Krull, Posaunenchöre in der Erweckungsbewegung. 

Traditionsbildung zwischen musikalischer Religion und religiöser Musik, in: Josef Mooser 

u.a. (Hgg.), Frommes Volk und Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale Frage im 

östlichen Westfalen 1800 bis 1900, Bielefeld 1989, 288-338. 

Johann Friedrich Gerhard Goeters, Die Geschichte des rheinischen Gustav-Adolf-

Werkes im 19. Jahrhundert, in: Gottfried Beck (Hg.), Im Dienst der Diaspora. 150 Jahre 

Gustav-Adolf-Werk im Rheinland, Köln 1993 (SVRKG 107), 1-37. 

-, Einleitung, in: Ders./Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen Kirche 

der Union 1, Leipzig 1992, 27-40. 

-, Nationalkirchliche Tendenzen und Landeskirchen. Gustav Adolf-Verein und Berliner 

Kirchenkonferenz (1846), in: Ders./Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der 

Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 332-341. 

Wilhelm Gräb, Die Lehre der Kirche und die Symbolsprachen der gelebten Religion, in: 

Ulrich Barth u. a. (Hgg.), Aufgeklärte Religion und ihre Probleme. Schleiermacher - 

Troeltsch - Tillich, Berlin 2013 (TBT 165), 137-154. 



244 

 

-, Säkularisierung - das Ende der Religion oder der Verfall der Kirchen?, in: Christina von 

Braun u. a. (Hgg.), Säkularisierung. Bilanz und Perspektiven einer umstrittenen These, 

Berlin 2007 (Religion - Staat - Kultur 5), 75-95. 

Friedrich Wilhelm Graf, Die Spaltung des Protestantismus. Zum Verhältnis von 

evangelischer Kirche, Staat und „Gesellschaft“ im frühen 19. Jahrhundert, in: Wolfgang 

Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart (Industrielle Welt 

54), 157-190. 

-, Gelungene Säkularisierung? Theologische Staats- und Kirchendiskurse der “Sattelzeit“, 

in: Peter Blickle/Rudolf Schlögl (Hgg.), Die Säkularisation im Prozess der Säkularisierung 

Europas, Epfendorf 2005 (Oberschwaben - Geschichte und Kultur 13), 431-452. 

-, Kirchendämmerung. Wie die Kirchen unser Vertrauen verspielen, München 2011. 

Leif Grane, Die Kirche im 19. Jahrhundert. Europäische Perspektiven, Göttingen 1987. 

Martin Greschat, Adolf Stoecker und der deutsche Protestantismus, in: Günter 

Brakelmann u. a. (Hgg.), Protestantismus und Politik. Werk und Wirkung Adolf Stoeckers, 

Hamburg 1982 (Hamburger Beiträge zur Sozial- und Zeitgeschichte 17), 19-83. 

-, Das Zeitalter der Industriellen Revolution. Das Christentum vor der Moderne, Stuttgart 

1980 (CG 11). 

-, Protestanten in der Zeit. Kirche und Gesellschaft in Deutschland vom Kaiserreich bis 

zur Gegenwart, Stuttgart 1994. 

-, Protestantischer Antisemitismus in Wilhelminischer Zeit. Das Beispiel des Hofpredigers 

Adolf Stoecker, in: Günter Brakelmann/Martin Rosowski (Hgg.), Antisemitismus. Von 

religiöser Judenfeindschaft zur Rasseideologie, Göttingen 1989, 27-51. 

-, Sozialer Protestantismus und Antisemitismus: Adolf Stoecker, in: Norbert Friedrich/ 

Traugott Jähnichen (Hgg.), Sozialer Protestantismus im Kaiserreich: 

Problemkonstellationen - Lösungsperspektiven - Handlungsprofile, Münster 2005 

(Bochumer Forum zur Geschichte des sozialen Protestantismus 6), 37-52. 

Christian Grethlein, Abriß der Liturgik. Ein Studienbuch zur Gottesdienstgestaltung, 

Gütersloh 1989. 

-, Pfarrer - ein theologischer Beruf, Frankfurt/Main 2009. 

-, Praktische Theologie, Berlin 2012. 

Albrecht Grözinger/Georg Pfleiderer (Hgg.), >Gelebte Religion< als Programmbegriff 

Systematischer und Praktischer Theologie, Zürich 2002 (Christentum und Kultur 1). 



245 

 

Rebekka Habermas, Rituale des Gefühls. Die Frömmigkeit des protestantischen 

Bürgertums, in: Manfred Hettling/Stefan-Ludwig Hoffmann (Hgg.), Der bürgerliche 

Wertehimmel. Innenansichten des 19. Jahrhunderts, Göttingen 2000, 169-191. 

Berndt Hamm, Religiösität im späten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrüche, 

Normierungen, Tübingen 2011 (SMHR 54). 

Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie (1870-1918), München 1971. 

Claus Harms, Pastoraltheologie. In Reden an Theologiestudirende, 3 Bände, Kiel 21837. 

Karl Hausberger, Reichskirche Staatskirche „Papstkirche“. Der Weg der deutschen 

Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 2008. 

Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Band 1: Alte 

Kirche und Mittelalter, Gütersloh 22000. 

Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe. Stellungnahmen zur Sonntagsarbeit 

als Beitrag kirchlicher Sozialkritik im 19. Jahrhundert, Essen 1986 (Theologie im Gespräch 

2). 

Heinrich Heine, Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke. Band 4: Atta Troll. Ein 

Sommernachtstraum, Deutschland. Ein Wintermärchen, Hamburg 1985. 

Wolfgang E. Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs. 

Ein Beitrag zur Mentalitätsgeschichte des deutschen Bürgertums in der Krise der Moderne, 

Gießen 22004. 

Karl Hengst (Hg.), Historisches Handbuch der jüdischen Gemeinden in Westfalen und 

Lippe. Die Ortschaften und Territorien im heutigen Regierungsbezirk Detmold, Münster 

2013 (VHKWestfalen  N.F. 10). 

-, Kirchliche Reformen im Fürstbistum Paderborn unter Dietrich von Fürstenberg (1585 - 

1618). Ein Beitrag zur Geschichte der Gegenreformation und Katholischen Reform in 

Westfalen, Paderborn 1974 (PaThSt 2). 

Georg Henrici, Art. Twesten, in: RE3 20, Leipzig 1908, 171-177. 

Wolfgang Herbst (Hg.), Evangelischer Gottesdienst. Quellen zu seiner Geschichte, 

Göttingen 21992. 

Hermann Hermes, Ausschnitte aus der Geschichte der Juden in Warburg, in: Franz 

Mürmann (Hg.), Die Stadt Warburg. Beiträge zur Geschichte einer Stadt 2, Warburg 1986, 

73-91. 

Eilert Herms, Leben in der Welt, in: Albrecht Beutel (Hg.), Luther Handbuch, Tübingen 

22010, 423-435. 



246 

 

Franz Herre, Kaiser Wilhelm I. Der letzte Preuße,  Köln 1993. 

Jürgen Herres/Bärbel Holtz, Rheinland und Westfalen als preußische Provinzen (1814-

1888), in: Georg Mölich u. a. (Hgg.), Rheinland, Westfalen und Preußen. Eine 

Beziehungsgeschichte, Münster 2011, 113-208.  

Wilhelm Herrmann, Ethik, Tübingen 51921 (GThW 5,2). 

Arno Herzig, Einführung, in: Ders. (Hg.), Jüdische Quellen zur Reform und 

Akkulturation der Juden in Westfalen, Münster 2005 (Quellen und Forschungen zur 

jüdischen Geschichte in Westfalen 1), 17-52. 

-, Jüdische Geschichte in Deutschland. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, Bonn 2006. 

-, Judentum und Emanzipation in Westfalen, Münster 1973 (Veröffentlichungen des 

Provinzialinstituts für Westfälische Landes- und Volksgeschichte I/17). 

-, Landjuden - Stadtjuden. Die Entwicklung in den preußischen Provinzen Westfalen und 

Schlesien im 18. und 19. Jahrhundert, in: Monika Richarz/ Reinhard Rürup, Jüdisches 

Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-jüdischen Geschichte, Tübingen 1997 

(SWALBI 56), 91-107. 

-, Von der Aufklärung zur Emanzipation. Die jüdische Minderheit in Westfalen im 19. 

Jahrhundert, in: Kirsten Menneken/Andrea Zupancic (Hgg.), Jüdisches Leben in 

Westfalen, Essen 1998, 75-90. 

-, Westfälische Juden zwischen Tradition und Moderne, in: Susanne Freund (Hg.), 

Historisches Handbuch der jüdischen Gemeinden in Westfalen und Lippe. Grundlagen - 

Erträge - Perspektiven, Münster 2013 (VHKW NF 11), 167-203. 

-, Zwischen Integration und Identität. Das Stadtjudentum Ostwestfalens in der Kaiserzeit, 

in: Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und Zylinder. Das östliche Westfalen 

im Zeitalter des Wilhelminismus 1888-1914, Bielefeld 1991 (Studien zur Regionalgeschichte 

1), 303 - 320. 

Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin 1977. 

Emanuel Hirsch, Gesammelte Werke, Waltrop 1998ff. 

Eric J. Hobsbawm, Das imperiale Zeitalter 1875-1914, Frankfurt/Main 1989. 

-, Die Blütezeit des Kapitals. Eine Kulturgeschichte der Jahre 1848 - 1875, Zürich 1979. 

-, Europäische Revolutionen 1789-1848, München 1983.  

-, Kultur und Geschlecht im europäischen Bürgertum 1870-1914, in: Ute Frevert (Hg.), 

Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse im 19. Jahrhundert, Göttingen 1988 

(KSGW 77), 175-189. 



247 

 

Lucian Hölscher, Bürgerliche Religiosität im protestantischen Deutschland des 19. 

Jahrhunderts, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, 

Stuttgart 1993 (Industrielle Welt 54), 191-215. 

- (Hg.), Datenaltas zur religiösen Geographie im protestantischen Deutschland. Von der 

Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, Band 4, Berlin 2001. 

-, Die religiöse Entzweiung. Entwurf zu einer Geschichte der Frömmigkeit im 19. 

Jahrhundert, in: JGNKG93 (1995), 9-25.  

-, Die Religion des Bürgers. Bürgerliche Frömmigkeit und protestantische Kirche im 19. 

Jahrhundert, in: HZ 250 (1990), 595-630. 

-, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit in Deutschland, München 2005. 

-, Säkularisierungsängste in der neuzeitlichen Gesellschaft, in: Manfred Gailus/Hartmut 

Lehmann (Hgg.), Nationalprotestantische Mentalitäten. Konturen, Entwicklungslinien und 

Umbrüche eines Weltbildes, Göttingen 2005 (VMPIG 214), 133-147. 

-, Weltgericht oder Revolution. Protestantische und sozialistische Zukunftsvorstellungen 

im deutschen Kaiserreich, Stuttgart 1989 (Industrielle Welt 46). 

Ernst Rudolf Huber/Wolfgang Huber (Hg.), Staat und Kirche im 19. und 20. 

Jahrthundert. Dokumente zur Geschichte des deutschen Staatskirchenrechts, 4 Bände, 

Berlin 21990. 

Gangolf Hübinger, Kulturprotestantismus, Bürgerkirche und liberaler Revisionismus im 

wilhelminischen Deutschland, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 

19. Jahrhundert, Stuttgart 1993 (Industrielle Welt 54), 272-299. 

-, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus und 

Protestantismus im wilhelminischen Deutschland, Tübingen 1994. 

-, Sakralisierung der Nation und Formen des Nationalismus im deutschen Protestantismus, 

in: Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hgg.), „Gott mit uns“. Nation, Religion und 

Gewalt im 19. Jahrhundert und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000 (VMPIG 162), 

233-247. 

Heinz Hürten, Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus 1800-1960, Mainz 1986. 

John David Hughey, Einheit und Mannigfaltigkeit, in: Ders. (Hg.), Die Baptisten, 

Stuttgart 1964 (Die Kirchen der Welt 2), 9-17.   

Kurt Hutten, Seher, Grübler, Enthusiasten. Sekten und religiöse Sondergemeinschaften 

der Gegenwart, Stuttgart 61960.  



248 

 

Luce Irigaray, How Can We Meet the Other?, in: Susan Yi Sencindiver u. a. (Hgg.), 

Otherness. A Multicultural Perspective, Frankfurt/Main 2011, 107-120.  

Richard Janus, Wenn der Konzertsaal zur Kirche wird: Mendelssohn Bartholdy, 

Schleiermacher und die Wiederaufführung der Matthäuspassion 1829, in: Marion Keuchen 

u. a. (Hgg.), Musik in Religion - Religion in Musik, Jena 2013 (Popkult 10), 161-174.. 

Oliver Janz, Evangelische Pfarrer und Bürgertum in Westfalen 1850-1914, in: JGNKG 93 

(1995), 61-81. 

-, Kirche, Staat und Bürgertum in Preußen. Pfarrhaus und Pfarrerschaft im 19. und frühen 

20. Jahrhundert, in: Luise Schorn-Schütte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur 

sozialen und politischen Rolle einer bürgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 

18. und 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 128-147. 

-, Zwischen Amt und Profession: Die evangelische Pfarrerschaft im 19. Jahrhundert, in: 

Hannes Siegrist (Hg.), Bürgerliche Berufe. Zur Sozialgeschichte der freien und 

akademischen Berufe im internationalen Vergleich, Göttingen 1988 (KSGW 80), 174-199. 

Michael Jeismann, Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbegriff und 

Selbstverständnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992 (Sprache und 

Geschichte 19). 

Hans Joas, Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums, Freiburg 22013. 

Manfred Josuttis, Die Einführung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen 

Phänomenologie und Spiritualität, Gütersloh 1996. 

Martin H. Jung, Der Protestantismus in Deutschland von 1815 bis 1870, Leipzig 2000 

(KGE III, 3). 

-, Der Protestantismus in Deutschland von 1870 bis 1945, Leipzig 2002 (KGE III,5). 

Gerhard Kaiser, Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland. Ein Beitrag 

zum Problem der Säkularisation, Frankfurt/Main 1973.  

Jochen-Christoph Kaiser, 150 Jahre Gustav-Adolf-Verein in Westfalen. Zur Geschichte 

der evangelischen Diaspora in einer preußischen Provinz, in: Jürgen Kampmann, Aus dem 

Lande der Synoden. Festgabe für Wilhelm Heinrich Neuser zum 70. Geburtstag, Lübbecke 

1996, 369-390. 

-, Konfession und Provinz. Problemfelder der preußischen Kirchenpolitik in Westfalen, in: 

Karl Teppe/Michael Epkenhans (Hgg.), Westfalen und Preußen. Integration und 

Regionalismus, Paderborn 1991 (Forschungen zur Regionalgeschichte 3), 268-287. 



249 

 

Franz Kalde, Die Wiederherstellung der kirchlichen Gerichtsbarkeit im Bistum Paderborn 

durch Bischof Konrad Martin im Jahr 1857, in: Jahrbuch für mitteldeutsche Kirchen- und 

Ordensgeschichte 3 (2007), 177-192. 

Jürgen Kampmann, Die Einführung der Berliner Agende in Westfalen, Bielefeld 1991 

(BWKG 8). 

-, Die Einrichtung von Kirchenkreisen in Westfalen im 19. Jahrhundert, in: Helmut Geck 

(Hg.), Kirchenkreise - Kreissynoden - Superintendenten, Münster 2004 (Recklinghäuser 

Forum zur Geschichte von Kirchenkreisen 1), 24-41. 

Theodor Kappstein, Bedürfen wir des Pfarrers noch? Ergebnis einer Rundfrage, Berlin 

1906.  

Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession. Eine Berufstheorie im Kontext der modernen 

Gesellschaft, Gütersloh 22001 (PThK 3). 

Hanna Kasparick, Apostolikumstreit und Agendenreform (1892-1895), in: Joachim 

Rogge/Gerhard Ruhbach, Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union. Band 2 

Die Verselbständigung der Kirche unter dem königlichen Summepiskopat (1850-1918), 

Leipzig 1994, 318-331. 

-, Lehrgesetz oder Glaubenszeugnis? Der Kampf um das Apostolikum und seine 

Auswirkungen auf die Revision der Preußischen Agende (1892 - 1895), Bielefeld 1996 

(UnCo 19). 

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Kirche der Freiheit. 

Perspektiven für die Evangelische Kirche im 21. Jahrhundert, Hannover 2006. 

Hubert Kirchner, Das Papsttum und der deutsche Katholizismus 1870-1958, Leipzig 

1992 (KGE III,9). 

Michael Klessmann, Das Pfarramt. Einführung in Grundfragen der Pastoraltheologie, 

Neukirchen-Vluyn 2012. 

Jürgen Kocka, Das lange 19. Jahrhundert. Arbeit, Nation und bürgerliche Gesellschaft, 

Stuttgart 2001 (HDtG 13). 

Christel Köhle-Hezinger, Evangelisch-Katholisch. Untersuchungen zu konfessionellem 

Vorurteil und Konflikt im 19. und 20. Jahrhundert vornehmlich am Beispiel Württembergs, 

Tübingen 1976 (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts der Universität Tübingen 

40). 

Franz Köhler, Der Weltkrieg im Lichte der deutsch-protestantischen Kriegspredigt, 

Tübingen 1915. 



250 

 

Hertha Köhne, Die Entstehung der westfälischen Kirchenprovinz, Witten 1974 (BWKG 

1). 

Thomas Kollatz, Westfälisches Judentum zwischen Reform und Orthodoxie im 19. 

Jahrhundert, in: Kirsten Menneken/ Andrea Zupancic (Hgg.), Jüdisches Leben in 

Westfalen, Essen 1998, 98-108. 

Erkki Ilmari Kouri, Der deutsche Protestantismus und die soziale Frage 1870-1919. Zur 

Sozialpolitik im Bildungsbürgertum, Berlin 1984 (AKG 55). 

Kristin Krapp, Reinventing Poland as German colonial territory in the nineteenth century: 

Gustav Freytag´s Soll und Haben als colonial novel, in: Robert L. Nelson, Germans, 

Poland, and colonial expansion to the East. 1850 through the present, New York 2009, 11 - 

37. 

Nancy Kratochwill-Gertlich, Anhang zu Braunschweig: Melverode, in: Herbert Obenaus 

(Hg.) Historischen Handbuch der jüdischen Gemeinden in Niedersachsen und Bremen 1, 

Göttingen 2005, 306 - 308. 

Carsten Kretschmann/Henning Pahl, Ein „Zweites Konfessionelles Zeitalter“? Vom 

Nutzen und Nachteil einer neuen Epochensignatur, in: HZ 276 (2003), 369-392. 

Lena Krull, Prozessionen in Preußen. Katholisches Leben in Berlin, Breslau, Essen und 

Münster im 19. Jahrhundert, Würzburg 2013 (Religion und Politik 5). 

Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann, Nation, Religion und Gewalt: Zur Einführung, in: 

Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hgg.), „Gott mit uns“. Nation, Religion und Gewalt 

im 19. Jahrhundert und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000 (VMPIG 162), 1-6.  

Werner Krusche, Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Weg in die Diaspora, in: EvDia 45 

(1975), 56-82. 

Robert Kübel, Über den Unterschied zwischen der Positiven und der Liberalen Richtung 

in der modernen Theologie, München 21893. 

Frank-Michael Kuhlemann, Bürgerlichkeit und Religion. Zur Sozial- und 

Mentalitätsgeschichte der evangelischen Pfarrer in Baden 1860-1914, Göttingen 2002 

(Bürgertum. Beiträge zur europäischen Gesellschaftsgeschichte 20). 

-, Die moderne Theologie und das evangelische Bekenntnis. Religion und Kirche in 

Minden-Ravensberg um 1900, in: Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und 

Zylinder. Das östliche Westfalen im Zeitalter des Wilhelminismus 1888 bis 1914, Bielefeld 

1991 (Studien zur Regionalgeschichte 1), 259-282.  



251 

 

-, Glaube, Beruf, Politik. Die evangelischen Pfarrer und ihre Mentalität in Baden 1860-

1914, in: Luise Schorn-Schütte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur sozialen 

und politischen Rolle einer bürgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 18. und 

19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 98-127. 

Thomas Kurtz, Religion als Profession. Eine soziologische Reflexion zur 

Professionalisierung des Pfarrberufs im 19. Jahrhundert, in: Volker Drehsen u. a. (Hgg.), 

Christian Palmer und die Praktische Theologie, Jena 2013 (Interdisziplinäre Studien zur 

Praktischen Theologie 1), 123-141. 

Rainer Lächele, Protestantismus und völkische Religion im deutschen Kaiserreich, in: 

Uwe Puschner u. a. (Hgg.), Handbuch zur „Völkischen Bewegung“ 1871-1918, München 

1996, 149-163. 

Christoph Lagemann, Der Kirchenkreis Paderborn - Seine Entstehung und Entwicklung 

im 19. Jahrhundert, in: JWKG 85 (1991), 243-266.  

Monika Lahrkamp, Die französische Zeit, in: Wilhelm Kohl (Hg.), Westfälische 

Geschichte 2, Düsseldorf 1983 (VHKW 43), 1-43. 

Peter Landau, Art. Kirchenverfassungen, in: TRE 19, 110-165. 

Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums, 

München 2014. 

Hartmut Lehmann, Die neue Lage, in: Ulrich Gäbler (Hg.), Geschichte des Pietismus. 

Band 3: Der Pietismus im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert, Göttingen 2000, 1-

26. 

-, Religion und Religiosität in der Neuzeit. Historische Beiträge, Göttingen 1996.  

Eckhard Lessing, Schul- und Hochschulreformen. Die neuen theologischen Fakultäten. 

Friedrich Schleiermacher, in: Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die 

Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 58-67. 

Rudolf Lill, Der Ultramontanismus. Die Ausrichtung der gesamten Kirche auf den Papst, 

in: Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 76-94. 

Wilhelm Löhe, Der evangelische Geistliche, Stuttgart 1852. 

-, Die Kirche in der Anbetung, Teilband 1: Agende für christliche Gemeinden des 

lutherischen Bekenntnisses, Neuendettelsau 1953 (Gesammelte Werke 7, 1). 

Meinolf Lohrum OP, Warburg und die Dominikaner, in: Franz Mürmann (Hg.), Die Stadt 

Warburg. Beiträge zur Geschichte einer Stadt 2, Warburg 1986, 55 - 72. 



252 

 

Bernhard Lohse, Martin Luther. Eine Einführung in sein Leben und Werk, München 

21983.  

Friedrich Loofs, Art. Marcellus von Ancyra, in: RE3 12, 259-265. 

Gerd Lüdemann, Das Wissenschaftsverständnis der Religionsgeschichtlichen Schule im 

Rahmen des Kulturprotestantismus, in: Hans Martin Müller (Hg.), Kulturprotestantismus. 

Beiträge zu einer Gestalt des modernen Christentums, Gütersloh 1992,78-107. 

Klaus-Michael Mallmann, Ultramonatanisierung und Arbeiterbewegung im Kaiserreich. 

Überlegungen am Beispiel des Saarreviers, in: Wilfried Loth (Hg.), Deutscher 

Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart 1991, 76-94. 

Rainer Marbach, Säkularisierung und sozialer Wandel im neunzehnten Jahrhundert. Die 

Stellung von Geistlichen zur Entkirchlichung und Entchristlichung in einem Bezirk der 

Hannoverschen Landeskirche, Göttingen 1978 (Studien zur Kirchengeschichte 

Niedersachsens 22). 

Jacob Rader Marcus, Israel Jacobson. The Founder of the Reform Movement in Judaism, 

Cincinnati 1972. 

Wolfgang Maron, Vom Ende des Fürstbistums bis zur Gründung des Deutschen Reichs 

(1802 - 1871), in: Karl Hüser (Hg.), Paderborn. Geschichte der Stadt in ihrer Region 3, 

Paderborn 22000, 2 - 99. 

Konrad Martin, Blicke in´s Talmudische Judenthum, Paderborn 1876. 

-, Ein bischöfliches Wort an die Protestanten Deutschlands, zunächst an diejenigen meiner 

Diöcese über die zwischen uns bestehenden Controverspunkte, Paderborn 1864. 

-, Ein 2. bischöfliches Wort an die Protestanten Deutschlands, Paderborn 1866. 

Michael Maurer, Zwischen Kirche und Kultur. Die konfessionelle Identität des 

Bürgertums um 1800, in: Peter Blickle/Rudolf Schlögl (Hgg.), Die Säkularisation im 

Prozess der Säkularisierung Europas, Epfendorf 2005 (Oberschwaben - Geschichte und 

Kultur 13), 409-420. 

Ruth Mayer, Diaspora. Eine kritische Begriffsbestimmung, Bielefeld 2005. 

Hugh McLeod, Weibliche Frömmigkeit - männlicher Unglaube? Religion und Kirchen im 

bürgerlichen 19. Jahrhundert, in: Ute Frevert (Hg.), Bürgerinnen und Bürger. 

Geschlechterverhältnisse im 19. Jahrhundert, Göttingen 1988 (KSGW 77), 134-156. 

Joachim Mehlhausen, Der kirchliche Liberalismus in Preußen, in Johann F. Gerhard 

Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 2, 

Leipzig 1994, 120-151. 



253 

 

-, Friedrich Wilhelm IV. Ein Laientheologe auf dem preußischen Königsthron, in: Henning 

Schröer/Gerhard Müller (Hgg.), Vom Amt des Laien in Kirche und Theologie. Festschrift 

für Gerhard Krause zum 70. Geburtstag, Berlin 1982 (TBT 39), 185 - 214. 

-, Rationalismus und Vermittlungstheologie. Unionstheologie und Hegelianismus an den 

preußischen Fakultäten, in: Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die 

Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 175-210. 

Philipp Melanchthon, Loci communes 1521. Lateinisch-Deutsch, Gütersloh 21997. 

Josef Menze, Reformation und Gegenreformation in Steinheim und Umgebung, in: 

Johannes Waldhoff (Hg.), Steinheim mit den Ortsteilen Bergheim, Eichholz, Grevenhagen, 

Hagedorn, Ottenhausen, Rolfzen, Sandebeck, Vinsebeck, Paderborn 1982 

(Heimatgeschichtliche und volkskundliche Schriften der Stadt Steinheim), 47 - 58. 

Thomas Mergel, Gute Katholiken und gute Preußen. Die Katholiken im wilhelminischen 

Minden, in: Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und Zylinder. Das östliche 

Westfalen im Zeitalter des Wilhelminismus 1888 - 1914, Bielefeld 1991 (Studien zur 

Regionalgeschichte 1), 157 - 176. 

Dieter Mersch, Die Frage nach Alterität. Chiasmus, Differenz und die Wendung des 

Bezugs, in: Ingolf U. Dalferth/Philipp Stoellger (Hgg.), Hermeneutik der Religion, 

Tübingen 2007 (RPT 27), 35-57. 

Michael Meyer-Blanck, Gottesdienstlehre, Tübingen 2011. 

Friedrich Mildenberger, Geschichte der deutschen evangelischen Theologie im 19. und 

20. Jahrhundert, Stuttgart 1981 (ThW 10). 

Josef Mooser, Erweckungsbewegung und Gesellschaft. Zur Einführung, in: Josef Mooser 

u.a. (Hgg.), Frommes Volk und Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale Frage im 

östlichen Westfalen 1800 bis 1900, Bielefeld 1989, 10-14. 

Rudolf Morsey, Der Kulturkampf. Bismarcks Präventivkrieg gegen das Zentrum und die 

katholische Kirche, in: Manfred Weitlauff, Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 

163-185. 

Rudolf Muhs, Zur Geschichte der jüdischen Gemeinden und Synagogen im Raum 

Höxter-Warburg vor 1933, in: Jahrbuch 1989 Kreis Höxter, 211-228. 

-, Zwischen Schutzherrschaft und Gleichberechtigung - Die Juden im Hochstift Paderborn 

um 1800, Paderborn 1985 (Heimatkundliche Schriftenreihe 16). 

Hans Martin Müller, Persönliches Glaubenszeugnis und das Bekenntnis der Kirche. „Der 

Fall Schrempf“, in: Ders./Friedrich Wilhelm Graf (Hgg.), Der deutsche Protestantismus 



254 

 

um 1906 (Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 9), 223-

237.  

Julius Müller, Dogmatische Abhandlungen, Bremen 1870. 

Armin Müller-Dreier, Konfession in Politik, Gesellschaft und Kultur des Kaiserreichs. 

Der Evangelische Bund 1886-1914, Gütersloh 1998 (Religiöse Kulturen der Moderne 7). 

Jens Murken, „Die Präsenz der Kirche entscheidet sich an der Existenz der Gemeinde.“ 

Die Entstehung der evangelischen Kirchengemeinde Paderborn nach 1802, in: JWKG 98 

(2003), 149-174. 

Margit Naarmann, Christliches Kloster und Jüdisches Waisenhaus in Paderborn, in: 

Hubert Frankemölle (Hg.), Opfer und Täter. Zum nationalsozialistischen und antijüdischen 

Alltag in Ostwestfalen-Lippe, Bielefeld 1990, 87-116. 

-, Die Paderborner Juden 1802-1945. Emanzipation, Integration und Vernichtung, 

Paderborn 1988 (Paderborner Historische Forschungen 1). 

Werner Neermann, Die evangelische Kirchengemeinde in Brakel, in: Stadt Brakel (Hg.), 

Brakel 829-1229-1979, o. O. 1979, 257-262. 

Max Neuhaus, Die Gemeinde Scherfede-Westheim in der Paderborner Diaspora, o.O. 

1933. 

Wilhelm Heinrich Neuser, Agende, Agendenstreit und Provinzialagenden, in: Johann 

Friedrich Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen 

Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 125-159. 

-, Evangelische Kirchengeschichte Westfalens im Grundriß, Bielefeld 2002 (BWKG 22). 

Friedrich Niebergall, Praktische Theologie, Lehre von der kirchlichen 

Gemeindeerziehung auf religionswissenschaftlicher Grundlage, 2 Bände, Tübingen 1918-

1919. 

Frank Nipkau, Traditionen der Erweckungsbewegung in der Parteipolitik? Die Christlich-

Konservativen und die Christlich-Soziale Partei in Minden-Ravensberg, 1878-1914, in: 

Josef Mooser u.a. (Hgg.), Frommes Volk und Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale 

Frage im östlichen Westfalen 1800 bis 1900, Bielefeld 1989, 368-390. 

Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte, 3 Bände, München 1998.  

-, Religion im Umbruch. Deutschland 1870-1918, München 1988.  

Carl Immanuel Nitzsch, Praktische Theologie, 3 Bände, Bonn 21859-1868. 

Hannelore Noack, Unbelehrbar? Antijüdische Agitation mit entstellten Talmudzitaten. 

Antisemitische Aufwiegelung durch Verteufelung der Juden, Paderborn 2001. 



255 

 

Ilona Nord, Realitäten des Glaubens. Zur virtuellen Dimension christlicher Religiosität, 

Berlin 2008 (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 5). 

Hans Nordsiek, „Kaiserwetter“ in Minden. Stadtentwicklung in wilhelminischer Zeit, in: 

Joachim Meynert u.a. (Hgg.), Unter Pickelhaube und Zylinder. Das östliche Westfalen im 

Zeitalter des Wilhelminismus 1888 - 1914, Bielefeld 1991 (Studien zur Regionalgeschichte 

1), 29 - 133. 

Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und 

Gesellschaft vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, München 1995. 

Ursula Olschewski, Die Geschichte der Juden in Ossendorf, in: Jahrbuch Kreis Höxter 

2006, 114-128. 

Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, 

München 2011. 

Christian Palmer, Evangelische Pastoraltheologie, Stuttgart 21963. 

Wolfgang Petri, Superintendent Konrad Beckhaus, sein Wirken in Höxter und seine 

Bedeutung, in: JWKG 69 (1976), 151-164. 

Paul Piechowski, Die Kriegspredigt von 1870/71, Leipzig 1916. 

Arthur Carl Piepkorn, Die liturgischen Gewänder in der lutherischen Kirche seit 1555, 

Lüdenscheid 21987. 

Uta Pohl-Patalong, Pastoraltheologie, in: Christian Grethlein/Helmut Schwier (Hgg.), 

Praktische Theologie. Eine Theorie- und Problemgeschichte, Leipzig 2007 (APrTh 33), 

515- 574. 

Platon, Opera. Tom 1: Tetralogias 1-2, Oxford 171985 (SCBO). 

Thomas Popp, Die Kunst der Konvivenz. Theologie der Anerkennung im 1. Petrusbrief, 

Leipzig 2010 (Arbeiten zur Bibel und ihrer Geschichte 33). 

Elfi Pracht, Jüdisches Kulturerbe in Nordrhein-Westfalen. Teil III: Regierungsbezirk 

Detmold, Köln 1998, (Beiträge zu den Bau- und Kunstdenkmälern von Westfalen 1.1).   

Presbyterium der Ev.-luth. Kirchengemeinde Marienmünster-Nieheim (Hg.), Die 

Kreuzkirche in Nieheim. Eine Chronik der evangelischen Kirchengemeinde 

Marienmünster-Nieheim anläßlich der 125-Jahrfeier der Kreuzkirche in Nieheim, o. O., o. 

J. [1994]. 

Jutta Prieur, Die Aufhebung der Männerklöster im Hochstift Paderborn 1803, in: Harm 

Klueting (Hg.), 200 Jahre Reichsdeputationshauptschluß, Münster 2005, 199 - 214. 



256 

 

Sebastian Prüfer, Sozialismus statt Religion. Die deutsche Sozialdemokratie vor der 

religiösen Frage 1863-1890, Göttingen 2002 (KSGW 152). 

Gerhard Rau, Pastoraltheologie. Untersuchungen zur Geschichte und Struktur einer 

Gattung praktischer Theologie, München 1970 (SPTh 8). 

Silvio Reichelt, Der Erlebnisraum Lutherstadt Wittenberg. Genese, Entwicklung und 

Bestand eines protestantischen Erinnerungsortes, Göttingen 2013 (Refo500 Academic 

Studies 11). 

Monika Richarz, Ländliches Judentum als Problem der Forschung, in: Ders./ Reinhard 

Rürup, Jüdisches Leben auf dem Lande. Studien zur deutsch-jüdischen Geschichte, 

Tübingen 1997 (SWALBI 56), 1 - 8. 

Rotraud Ries, Jüdisches Leben in Niedersachsen im 15. und 16. Jahrhundert, Hannover 

1994 (Quellen und Untersuchungen zur allgemeinen Geschichte Niedersachsens in der 

Neuzeit 13). 

Martin Riesebrodt, Religion zwischen Aufgeklärtheit und Aufklärungsresistenz, in: Ulrich 

Barth u. a. (Hgg.), Aufgeklärte Religion und ihre Probleme. Schleiermacher - Troeltsch - 

Tillich, Berlin 2013 (TBT 165), 3-25. 

Albrecht Ritschl, Ueber die beiden Principien des Protestantismus. Antwort auf eine 25 

Jahre alte Frage in: Ders., Gesammelte Aufsätze, Freiburg/Beisgau 1893, 234-247. 

Gerhard Albrecht Ritter, Die Arbeiterbewegung im Wilhelminischen Reich. Die 

sozialdemokratische Partei und die freien Gewerkschaften 1890-1900, Berlin 21963 (StEG 

3). 

- /Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich 1871 bis 1914, Bonn 1992. 

Nikolaus Rodenkirchen, Kreis Warburg, Münster 1939 (Bau- und Kunstdenkmäler von 

Westfalen 44). 

John Charles Gerald Röhl, Wilhelm II., 3 Bände, München 1993-2008.  

Gerhard Rösche, Superintendent Theodor Schmalenbach. Prediger. Seelsorger und 

Politiker in der Spätzeit der Erweckungsbewegung, in: Beiträge zur Heimatkunde der 

Städte Löhne und Bad Oeynhausen 12 (1987), 44-84. 

Joachim Rogge, Die außerordentliche Generalsynode von 1875 und die 

Generalsynodalordnung von 1876. Fortschritt und Grenzen kirchlicher Selbstregierung, in: 

Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen 

Kirche der Union 2, Leipzig 1994, 225-233. 



257 

 

Stefan Rohrbacher, Stadt und Land: Zur „inneren“ Situation der süd- und westdeutschen 

Juden in der Frühneuzeit, in: Monika Richarz/ Reinhard Rürup, Jüdisches Leben auf dem 

Lande. Studien zur deutsch-jüdischen Geschichte, Tübingen 1997 (SWALBI 56), 37 - 58. 

Kathrin Roller, Die „rote Gefahr“. Das Feindbild „Sozialdemokratie“ der Konservativen 

im frühen Kaiserreich, in: Christoph Jahr u. a. (Hgg.), Feindbilder in der deutschen 

Geschichte. Studien zur Vorurteilsgeschichte im 19. und 20. Jahrhundert, Berlin 1994 

(Dokumente, Texte, Materialien 10), 81-114. 

Hans Rosenberg, Grosse Depression und Bismarckzeit. Wirtschaftsablauf, Gesellschaft 

und Politik in Mitteleuropa, Berlin 1967 (Publikationen zur Geschichte der 

Industrialisierung 2). 

Hartmut Sander, III. 10 Die oktroyierte Verfassung und die Errichtung des 

Evangelischen Oberkirchenrats (1850), in: Johann F. Gerhard Goeters/Joachim Rogge 

(Hgg.), Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 402-418. 

Rolf Schäfer, Adolf von Harnack - eine Symbolfigur des Kulturprotestantismus, in: Hans 

Martin Müller (Hg.), Kulturprotestantismus. Beiträge zu einer Gestalt des modernen 

Christentums, Gütersloh 1992, 139 - 149. 

Theodor Schäfer, Diaspora, evangelisch, in: RE3 4, 621 - 626. 

Iris Schäferjohann-Bursian, „Verzage nicht, du Häuflein klein...“ Die Gründungen 

evangelischer Kirchengemeinden und der Bau evangelischer Kirchen im Paderborner Land 

im 19. Jahrhundert, in: Gesine Dronsz u.a. (Hgg.), Evangelisches Paderborn. 

Protestantische Gemeindegründungen an Pader und Weser, Bielefeld 2008 (BWKG 34), 

89-145. 

Gustav Schellack, Die Verwaltungsberichte der evangelischen Gemeinden im 19. 

Jahrhundert als Quelle zur Ortsgeschichte, in: MRKG 52 (2003), 403-414. 

Paul-Werner Scheele, Konrad Martins bischöfliche Worte an die Protestanten, in: Ders. 

(Hg.), Paderbornensis Ecclesia. Beiträge zur Geschichte des Erzbistums Paderborn, 

Paderborn 1972.  

Johannes Schilling, Der Kleine Katechismus als Sprachschule des Glaubens. 

Rhapsodisches zu einem großen Thema, in: Cornelia Richter u. a. (Hgg.), Dogmatik im 

Diskurs. Mit Dietrich Korsch im Gespräch, Leipzig 2014, 113-122. 

Theodor Schieder, Das Deutsche Kaiserreicht von 1871 als Nationalstaat, Göttingen 

21992. 



258 

 

Wolfgang Schieder, Die katholische Kirche in Deutschland nach der Säkularisation. 

Institutionalisierungen im Laufe des 19. Jahrhunderts, in: Peter Blickle/Rudolf Schlögl 

(Hgg.) Die Säkularisation im Prozess der Säkularisierung Europas, Epfendorf 2005 

(Oberschwaben - Geschichte und Kultur 13), 517-529.  

Friedrich Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe, Berlin 1980ff. 

- , Die Praktische Theologie nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im 

Zusammenhange dargestellt, Berlin 1950 (Sämmtliche Werke I/13). 

Georg Schmid/Georg Otto Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen. Religiöse 

Gemeinschaften, weltanschauliche Gruppierungen und Psycho-Organisationen im 

deutschen Sprachraum, Zürich 72003. 

Martin Schmidt, Methodismus, in: Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin 1977, 595-

605. 

Reinhard Schmidt-Rost, Evangelisch sprechen lernen, in: PThl 26(2006), 169-188. 

Harald Schroeter-Wittke, Kirchentag als vor-läufige Kirche. Der Kirchentag als eine 

besondere Gestalt des Christseins zwischen Kirche und Welt, Stuttgart 1993 (PTHe 13). 

Georg Schumacher, Geschichte der Evangelischen Gemeinde in Höxter von 1533-1933, 

Höxter 1933. 

Alexander Schweizer, Pastoraltheorie oder die Lehre von der Seelsorge des evangelischen 

Pfarrers, Leipzig 1875. 

Reinhold Seeberg, An der Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts. Rückblicke auf das 

letzte Jahrhundert deutscher Kirchengeschichte, Leipzig 31901. 

Babara Seifen, „Zu irgendeinem anderen Geschäfte einzurichten und zu benutzen“. Die 

Umnutzung westfälischer Klosteranlagen. Zur Baugesichte ausgewählter Beispiele, in: 

Matthias Wemhoff (Hg.), Säkularisation und Neubeginn. Die Kultur der Klöster in 

Westfalen, Regensburg 2007 (Dalheimer Kataloge 2), 111- 143. 

Caesar Seligmann, Geschichte der jüdischen Reformbewegung von Mendelssohn bis zur 

Gegenwart, Frankfurt/Main 1922. 

Thomas Söding, Grüße aus Rom. Die Stellung des Ersten Petrusbriefes in der Geschichte 

des Urchristentums und im Kanon, in: Thomas Söding (Hg.), Hoffnung in Bedrängnis. 

Studien zum Ersten Petrusbrief, Stuttgart 2009 (SBS 216), 11-45.  

C. Ernst Sommer, Geschichtlicher Überblick, in: Ders. (Hg.), Der Methodismus, Stuttgart 

1968 (Die Kirchen der Welt 6), 11-47. 



259 

 

Herbert Stahl, Weltbund der Baptisten, in: Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin 

1977, 615-629. 

Wolfgang Steck, Die Pfarrfamilie als Sinnbild christlichen und bürgerlichen Lebens, in: 

Martin Greiffenhagen (Hg.), Das evangelische Pfarrhaus. Eine Kultur- und 

Sozialgeschichte, Stuttgart 21991, 109 - 125. 

Robert Stupperich, Die evangelische Kirche in Westfalen 1815 - 1945, in: Eduard Hegel 

u.a. (Hgg.), Kirchen und Religionsgemeinschaften in der Provinz Westfalen, Münster 1978 

(Beiträge zur Geschichte der preussischen Provinz Westfalen 2) , 41 - 104. 

-, Westfälische Reformationsgeschichte. Historischer Überblick und theologische 

Einordnung, Bielefeld 1993 (BWKG 9). 

Theo Sundermeier, Das Kirchenverständnis in der Ravensberger Erweckungsbewegung, 

in: JWKG 53/54 (1960/61), 117-132. 

Werner Telesko, Das 19. Jahrhundert. Eine Epoche und ihre Medien, Wien 2010. 

August Tholuck, Die Lehre von der Sünde und vom Versöhner oder: Die wahre Weihe 

des Zweiflers, Hamburg 71851. 

Ludwig Tiesmeyer, Die Erweckungsbewegung in Deutschland während des 19. 

Jahrhunderts, 4 Bände, Kassel 1901-1912.  

Hartmut Titze, Überfüllung und Mangel im evangelischen Pfarramt seit dem ausgehenden 

18. Jahrhundert, in: Luise Schorn-Schütte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur 

sozialen und politischen Rolle einer bürgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 

18. und 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 56 - 76. 

Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt/ Main 

1985. 

Angela Treiber, Ethnographisch-volkskundliche Blicke auf das Pfarrvolk. Zur 

religionösen Identitätsvergewisserung evangelischer Pfarrer im ausgehenden 19. und 20. 

Jahrhundert, in: Hans Otte u.a. (Hgg.), Landeskirchengeschichte. Konzepte und 

Konkretionen, Leipzig 2008 (HerChr 14), 121-135. 

Wolfgang Trillhaas, Perspektiven und Gestalten des neuzeitlichen Christentums, 

Göttingen 1975. 

August Twesten, Vorlesungen über die Dogmatik der Evangelisch-Lutherischen Kirche, 

nach dem Compendium des Herrn Dr. W. M. L. de Wette. Band 1: Die Einleitung und der 

erste kritische Theil, Hamburg 41838. 



260 

 

Herbert Uerlings, Kolonialer Diskurs und deutsche Literatur. Perspektiven und 

Probleme, in: Axel Dunker (Hg.), (Post-)Kolonialismus und Deutsche Literatur. Impulse 

der angloamerikanischen Literatur- und Kulturtheorie, Bielefeld 2005, 17 - 44. 

Alfred Uckeley (Hg.), Die Rheinisch-Westfälische Kirchenordnung, Bonn 1912 (KlT 104). 

Dina van Faassen, Die Juden im Hochstift Paderborn, in: Susanne Freund (Hg.), 

Historisches Handbuch der jüdischen Gemeinden in Westfalen und Lippe. Grundlagen - 

Erträge - Perspektiven, Münster 2013 (VHKW NF 11), 90-110. 

Jörg van Norden, Krieg als Evangelium. Die Rezeption der Einigungskriege in der 

evangelischen Kirche im Rheinland und in Westfalen  1864 bis 1872, in: MEKGR 52 

(2003), 67-94. 

Gustav Venghaus, Geschichte der evangelischen Gemeinde Warburg. Festschrift zur 

Hundertjahrfeier 1926, Warburg 1926. 

August Friedrich Christian Vilmar, Lehrbuch der Pastoraltheologie, Gütersloh 1872. 

-, Theologie der Thatsachen wider die Theologie der Rhetorik. Bekenntnis und Abwehr, 

Marburg 31857.  

Shulamit Volkov, Die Juden in Deutschland 1780 - 1918, München 1994 (Enzyklopädie 

Deutscher Geschichte 16).  

Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, Tübingen 81991.  

-, Reden und Aufsätze 1, Gießen 21906. 

Karl August von Hase, Handbuch der protestantischen Polemik gegen die römisch-

katholische Kirche, Leipzig 51891.  

- (Hg.), Libri symbolici ecclesiae evangelicae, Leipzig 21837.  

Franz von Löher, Geschichte des Kampfes um Paderborn 1597 bis 1604, Berlin 1874. 

Dietmar von Reeken, Kirche im Umbruch zur Moderne. Milieubildungsprozesse im 

nordwestlichen Protestantismus 1849-1914, Gütersloh 1999 (Religiöse Kulturen der 

Moderne 9). 

Rainer Volp, Liturgik. Die Kunst, Gott zu feiern, 2 Bände, Gütersloh 1992 und 1994. 

Johannes Wahl, Lebensläufe und Geschlechterräume im Pfarrhaus des 17. und 18. 

Jahrhunderts, in: Luise Schorn-Schütte/ Walter Sparn (Hgg.), Evangelische Pfarrer. Zur 

sozialen und politischen Rolle einer bürgerlichen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 

18. und 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1997 (KoGe 12), 36 - 55. 

Johannes Waldhoff, Die Geschichte der Juden in Steinheim, Steinheim 1980 

(Heimatgeschichtliche und volkskundliche Schriften der Stadt Steinheim 2). 



261 

 

Klaus Wappler, Karl von Altenstein und das Ministerium der geistlichen, Unterrichts- und 

Medizinalangelegenheiten, in: Johann Friedrich Gerhard Goeters/Joachim Rogge (Hgg.), 

Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union 1, Leipzig 1992, 115-125. 

Hans-Ulrich Wehler, Das Deutsch Kaiserreich 1871-1918, Göttingen 71994. 

Manfred Weitlauff, Der Staat greift nach der Kirche. Die Säkularisierung von 1802/03 

und ihre Folgen, in: Ders. (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 15-53. 

Dorothea Wendebourg, Kirche, in: Albrecht Beutel (Hg.), Luther Handbuch, Tübingen 

22010, 403-414. 

Gunther Wenz, Art. Tholuck, Friedrich August Gottreu, in: TRE 33, 425-429. 

-, „Gehe Du in Dich, mein Guido“. August Tholuck als Theologe der 

Erweckungsbewegung, in: PuN 27 (2001), 68-80. 

Birgit Weyel, Der Pfarrer als „Symbol in Person“. Die Pastoraltheologie Christian 

Palmers, in: Volker Drehsen u. a. (Hgg.), Christian Palmer und die Praktische Theologie,  

Jena 2013 (Interdisziplinäre Studien zur Praktischen Theologie 1), 143-155.   

Eberhard Winkler, Gemeinde zwischen Volkskirche und Diaspora. Eine Einführung in 

die praktisch-theologische Kybernetik, Neukirchen-Vluyn 1998. 

-, Identität und Differenz. Diaspora als exemplarisches kybernetisches Thema, in: TLZ 126 

(2001), 1221-1234. 

Wolfgang Wippermann, Akkulturation und Antisemitismus im 19. und frühen 20. 

Jahrhundert, in: Susanne Freund (Hg.), Historisches Handbuch der jüdischen Gemeinden 

in Westfalen und Lippe. Grundlagen - Erträge - Perspektiven, Münster 2013 (VHKW NF 

11). 

Christian Volkmar Witt, Protestanten. Das Werden eines Integrationsbegriff in der 

Frühen Neuzeit, Tübingen 2011 (BHTh 163). 

Hubert Wolf, Der „Syllabus errorum“ (1864). Oder: Sind katholische Kirche und 

Moderne vereinbar, in: Manfred Weitlauff, Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998, 

115-139. 

-, Katholische Kirchengeschichte im „langen“ 19. Jahrhundert von 1789 bis 1918, in: 

Raymund Kottje u.a. (Hgg.), Ökumenische Kirchengeschichte 3, Darmstadt 2007, 91-177. 

Ulrich Wywra, Die Reaktion des deutschen Judentums auf den Antisemitismus im 

Deutschen Kaiserreich: Eine Rekapitulation, in: Ders. (Hg.), Einspruch und Abwehr. Die 

Reaktion des europäischen Judentums auf die Entstehung des Antisemitismus (1879-1914), 

Frankfurt/Main 2010 (Fritz Bauer Institut Jahrbuch 2010), 25-42. 



262 

 

Susanne M. Zantop, Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland (1770-1870), 

Berlin 1999 (Philologische Studien und Quellen 158). 

Dieter Ziegler, Eisenbahnen und Staat im Zeitalter der Industrialisierung. Die 

Eisenbahnpolitik der deutschen Staaten im Vergleich, Stuttgart 1996 (VSWG.B 127). 

Otto Zöckler, Art. Rock, der heilige, in: RE3 17, 58-61. 

Bernd Zymner, 100 Jahre Auferstehungskirche Brakel, Brakel 2012 (Brakeler 

Schriftenreihe 24). 


